# বাংলাদেশে ইসলাম প্রচারে সৃফীদের অবদান (১৭৫৭ - ১৮৫৭)

# মুহান্মদ ক্লছল আমীন

সহকারী অধ্যাপক ইসলামিক স্টাভিজ বিভাগ ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়।





382362

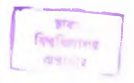
ছাক) বিশ্ববিদ্যালয় বাশ্বগার

ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের পিএইচ,ডি, ডিগ্রীর জন্য প্রস্তুত অভিসন্দর্ভ ১৯৯৬

## সূচী পত্ৰ

| বিষয়                                          |           |                                  | পৃষ্ঠাঃ |
|------------------------------------------------|-----------|----------------------------------|---------|
| ভূমিকা                                         |           |                                  |         |
| व्यथास-১                                       | 8         | বাংলাদেশ পরিচিতি                 | 2-09    |
| অধ্যায়-২                                      | 2         | বাংলাদেশে ইসলামের আবির্ভাব       | ৩৮-৬৪   |
| অধ্যায়-৩                                      | 8         | বাংলায় ইসলাম বিভার ও            |         |
|                                                |           | মুসশিম সংখ্যাগরিঠতা লাতের পটভূমি | 64-22   |
| অধ্যায়-৪                                      | 8         | স্ফী দৰ্শন                       | 200-506 |
| অধ্যায়-৫                                      | 2         | সূফী সাধকগণের অবদান              |         |
|                                                |           | (5969-5669)                      | 206-062 |
| नक अश्रक्ष निर्दर्भना                          |           |                                  | ৩৬২     |
| প্রতিবর্ণায়ন                                  |           |                                  | ৩৬৩     |
| অনুলিখনের বে                                   | লায় অনুস | তুত হাঁতি                        |         |
| বাংলা ও হিজরী অব্দকে যুষ্টাব্দে রূপাভরের নিয়ম |           |                                  | 998     |
| গ্রন্থপঞ্জীর তালিকা                            |           |                                  | 060-090 |

382362



# ভূমিকা

বাংলাদেশ দক্ষিণ পূর্ব এশিয়ার একটি মুসলিম অধ্যুষিত দেশ। মুসলিম দেশগুলোর মধ্যে জনসংখ্যার দিক থেকে এটা পৃথিবীর বিতীয় বৃহত্তর মুসলিম দেশ। ইন্দোনেশিয়ার পরই এর স্থান। একই ভাষা-ভাষী এত অধিক সংখ্যক মুসলিম পৃথিবীর অন্য কোথাও পরিলক্ষিত হয় না। ইসলামের উৎপত্তিস্থল পবিত্র মক্কানগরী থেকে প্রায় চার হাজার মাইল দূরে অবস্থিত হওয়া সত্ত্বেও কিভাবে এদেশ একটি মুস্লিম সংখ্যাগরিষ্ঠ অঞ্চলে পরিণত হল এবং কখন ও কাদের প্রচেষ্টার ফলে এর সংখ্যাগরিষ্ঠতার গতি অব্যাহত রয়েছে-এ বিষয়ে এ শর্মত যে কটি পুস্তক রচিত হয়েছে তন্মধ্যে ডঃ এনামুল হক-এর বঙ্গে সূফী প্রভাব, রশীদ আহ্মদ-এর 'বাংলাদেশের সূকী-সাধক, আব্দুল মান্নান তালিব-এর 'বাংলাদেশে ইসলাম' গোলাম সাকলায়েন-এর 'বাংলাদেশের সৃফী-সাধক', মাওলানা এম, ওবাইদুল হক-এর বাংলাদেশের পীর-আউলিয়াগণ, মাওলানা জুলফিকার আহমদ কিসমতি-এর বাংলাদেশের পীর-আউলিয়া ও মালায়েখ, মাওলানা নুরুর রহমান-এর তায়কেরাতুল আউলিয়া, সালেক শিব্লী জামান-এর বাংলাদেশের স্ফী-সাধক ও অণি-আউলিয়া উল্লেখযোগ্য। কিন্তু কাল নির্বারণ করে সূকী-সাধকগণের জীবন ইতিহাস, কর্ম ও অবদান সম্পর্কিত তেমন কোন গবেষনামূলক কর্ম বা গ্রন্থ রচনা অদ্যাবধি হয়নি। তদুপরি ১৭৫৭ সাল থেকে ১৮৫৭ সাল পর্যস্ত-এ একশত বছর বাংলাদেশ-ভারত-পাকিস্তান উপ-মহাদেশের মুসলমানদের জন্য এক দুর্যোগপূর্ণ ও অন্ধকারময় কাল ছিল। উক্ত সময়ে বিদেশী ও দেশীয় অমুসলিম কর্তৃক মুসলমানগণ রাজনৈতিক, অর্থনৈতিক, সাংস্কৃতিক ও ধর্মীয় দিক থেকে নানারূপ নির্যাতনের শিকার হয়। ইংরেজরা মুসশমানদের প্রায় ছয়শত বছরের লালিত ইসলামী তাহ্যীব-তামান্দ্ন, সাহিত্য-সংস্কৃতি, চিস্তা-চেতনা ধ্বংস করে অনৈসলামিক ধ্যান-ধারণা, কাজ-কর্ম প্রচলনের জন্য স্বাত্মক প্রচেষ্টা চালায়। বিজাতীয় ও বিধর্মীদের বিভিন্ন জীবনাচরণ, কুপ্রথা ও কুসংকার মুসলিম সমাজে অনুপ্রবেশ করে। এসব ইসলাম বিরুদ্ধ কার্যকলাপ থেকে বিরত রাখার জন্য সূফী-সাধকগণ নিরলস প্রচেষ্টা চালান। তাঁলের মধুর ব্যবহার, সুন্দর আচরণ, সর্থ জীবন-যাপন ও মানব হিতেষী কল্যাণধর্মী কর্মে আকৃষ্ট হয়ে মানুষ মহাশান্তির ধর্ম ইসলামের পতাকা তলে সমবেত হয়। তাঁদের প্রচেষ্টার ফলেই এদেশের মুসলমানগণ মনুব্যত্ব বিরোধী দানা প্রকার অনৈসলামিক কার্যকলাপ থেকে বিরত থেকে মুসলিম হিসেবে বেঁচে থাকার সূযোগ পায়। এছাড়া সূফী-সাধকগণ কি পরিস্থিতিতে, কোন প্রেক্ষাপটে ও কিভাবে বিজাভীয়দের অকথ্য নির্যাতনের বিরুক্তে নিজেদের জীবনকে বাজী রেখে ইসলাম এচার ও প্রসারের কাজে আত্মনিয়োগ করেছিলেন : মানুষ নির্যাতিত-নিম্পেল্লিত হয়েও কেন দলে দলে ইসলাম গ্রহণ করে-এ বিষয়ে ব্যাপক গবেষণার প্রয়োজন আছে বিধায় বাংলাদেশে ইসলাম প্রচারে স্ফীদের অবদান (১৭৫৭-১৮৫৭) বিষয়ে অভিসন্দর্ভ রচনার কাজ শুরু করা হয়।

গবেষণা অভিসন্দর্ভটির ভাব সৌন্দর্য ও অবয়ব সুন্দর ও সুচারুরূপে বিদ্যাস করার নিমিত্তে এর বিষয়বস্তুকে নিম্নরূপ পাঁচটি অধ্যায়ে বিন্যুক্ত করা হয়েছেঃ- প্রথম অধ্যায়ঃ বাংলাদেশ পরিচিতি; বিভায় অধ্যায়ঃ বাংলাদেশে ইসলামের আগমন; তৃতীয় অধ্যায়ঃ বাংলাদেশে ইসলামের বিস্তৃতি ও মুসলিম সংখ্যাগরিষ্ঠতা লাভের কারণ , চতুর্থ অধ্যায়ঃ সৃদী দর্শন ও পঞ্চম অধ্যায়ঃ সৃদীগণের অবদান (১৭৫৭-১৮৫৭) সক্লিবেশিত হয়েছে।

প্রথম অধ্যায়ে বঙ্গের নামকরণ, বঙ্গ নামের উৎপত্তি, বিভিন্ন সময়ে বঙ্গের সীমানা, বঙ্গের বিভিন্ন অঞ্চলের নাম ও এর প্রাচীন অধিবাসী সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে। তাছাড়া ইসলামের আগমনপূর্বকাশীন বঙ্গের রাজনৈতিক, ধর্মীয় ও সাংস্কৃতিক অবস্থা সম্পর্কে বিভারিত বর্ণনা দেয়ার চেষ্টা হয়েছে যঘারা স্পষ্ট প্রতীয়মান হয়েছে যে, তখন মানবতার মুক্তির জন্য অত্য অঞ্চলে ইসলামের আগমন অবশস্তাবী হয়ে পড়েছিল।

ঘিতীয় অধ্যায়ে কোন সাহাবী বা তাবেয়ী কখন ও কোথায় ইসলামের বাদী নিয়ে সর্বপ্রথম এদেশে আগমন করেন এ বিষয়ে ব্যাশক আলোচনা করা হয়েছে। যদিও এ বিষয়ে হাসীস, ইভিহাস ও আসমাউর রিজাল শাল্রে নিশ্চিত সিদ্ধান্ত নেয়ার মত তেমন উল্পেখযোগ্য কোন তথ্য পাওয়া যায়নি তথাপি আকার-ইলিত, তথাস্ম, যুক্তি ও গবেষণার মাধ্যমে প্রমাণের চেটা করা হয়েছে য়ে, হয়রত মুহাম্মল (সঃ) এর জীবদ্দশায় তার মামা ও সাহাবী হয়রত আরু ওয়াক্কাস (রাঃ) নরুয়াতের ষঠদশ বর্ষের মধ্যেই কোন এক সময়ে প্রথম ইসলামের বাদী নিয়ে বাংলালেশের উপক্লীয় অঞ্চলে আগমন করেছিলেন। পরবর্তীতে সত্তম ও অটম শতকে এদেশে আরও অনেক স্ফী-সাধকের আগমন ঘটে।

কৃতীয় অধ্যায়ে বাংশাদেশে ইস্গামের বিকৃতি ও মুস্পিম সংখ্যাগরিষ্ঠতা লাভের কারণ, সন্তম থেকে দশম শতান্দী পর্যন্ত চারণ যহর এদেশে ইস্পাম প্রচার, অতঃপর একাদশ থেকে সন্তদশ শতক পর্যন্ত-এ সাতল বহুরে ইস্পামের ব্যাপক বিকৃতি লাভ এবং এ সময় আরব, ইয়ামেন, ইরাক, খুরাসান, মধ্য এলিয়া ও উত্তর ভারত থেকে অসংখ্য স্ফা-সাধক ও ওপামায়ে কিরাম এসে ইস্পাম প্রচারে ব্যাপক অবদান রাখেন-তাদের সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে। আগত সাধকগণ ইস্পাম প্রচার ও প্রসারের কাজে কখনও রাষ্ট্রীয় সহায়তা পেয়েছেন আবার কখনও সহায়তা তো পানই নি বরং বিভিন্ন রক্ষের বাধার সম্মুখীন হয়েও তারা ইস্পাম প্রচার কাজে স্বাথক প্রচেষ্টা চালিয়ে যান। এ স্ব স্ফা-সাধকগণের নির্ম্প প্রচেষ্টার ফাপেই এদেশে মুস্পিম সংখ্যাগরিষ্ঠতা লাভ করে এবং এ ধারা পরবর্তীতে অব্যাহত থাকে।

চতুর্থ অধ্যায়ে স্ফাঁ দর্শন, স্ফাঁ শব্দের উৎপত্তি, স্ফাঁ-ভত্ত্ব বা তাসাউফের সংজ্ঞা, স্ফাঁ দর্শনের উৎপত্তি বিষয়ক মতামত, স্ফাঁ দর্শনের উৎপত্তির কারণ, স্ফাঁতত্ত্বের ক্রমবিকাশের ধারা, স্ফাঁতত্ত্বের মনজাত্ত্বিক ভিত্তি, স্ফাঁ পথ-পরিক্রেমা, স্ফাঁতত্ত্বের মূলনাতি, স্ফাঁ অভিজ্ঞতার বৈশিষ্ট্য, স্ফাঁ-সাধক ও রক্ষণলাল মুসলমান, স্ফাঁতরীকাহ সমূহ ও স্ফাঁ দর্শনের ওক্ত সম্পর্কে বিভারিত আলোচনা করার চেষ্টা করা হয়েছে।

পঞ্চম অধ্যায়ে ১৭৫৭-১৮৫৭ সময় কাণীন সৃদী-সাধকগণের জীবনেভিহাস ও ইসপাম প্রচারে তাঁদের অধদান আলোচিত হয়েছে। সৃদী-সাধকগণের মধ্যে উজ্সময়ে যারা এদেশে জন্মগ্রহণ করেছেন ও এদেশে ইসলাম প্রচার করেছেন, এদেশে জন্মগ্রহণ করেছেন এবং এদেশ ছাড়া অন্যদেশেও ইসলাম প্রচার করেছেন, অন্যদেশ থেকে এদেশে এদে স্থায়ীভাবে বসবাস করে ইসলাম প্রচার করেছেন, অন্যদেশ থেকে এদেশে এদে ইসলাম প্রচার করে আবার ক্ষেদেশে চলে গেছেন ও সেখানে সমাহিত হয়েছেন তাঁদের জীবনী, কর্ম, ত্যাগ ও অবদান সম্পর্কে বর্ণনা করা হয়েছে। এছাড়া উজ্ সময়ের স্ফী-সাধকগণের মধ্যে যাঁদের জন্ম-মৃত্যু সম্পর্কে স্কান্ত তথ্য পাত্রয় গেছে, যারা উল্লেখিত সময়ের পূর্বে জন্মহণ করে এ সময়ে ইসলাম প্রচার ও প্রসারের কাজ করেছেন, যাঁরা উল্লেখিত সময়ে জন্মহণ করে এ কর্মও আলোচনায় অভর্তুক করা হয়েছে।

এই গবেষণার মাধ্যমে প্রমাণের চেটা করা হয়েছে যে, স্ফা-সাধকগণের আধ্যাত্মিক ও অলৌকিক শক্তিতে আকৃষ্ট হয়েই এদেশের অধিকাংশ মানুষ ইসলামের পতাকা তলে সমবেত হয় এবং মহাশান্তির পূর্ণাঙ্গ জীবন বিধানের দীক্ষা গ্রহণ করে সামান্তিক ও আত্মিক শান্তি লাভ ও শান্তি প্রতিষ্ঠায় নিজেদেরকে উৎসর্গ করে। তাই, তাঁদের জীবনাচয়ণ, শিক্ষা-দীক্ষা বর্ণনার সাথে সাথে বিশেষ বিশেষ ক্ষেত্রে তাঁদের অলৌকিক ঘটনাবলীও উল্লেখ করা হয়েছে। অভিসম্পর্ভটি রচনার কাজে যে সব প্রতিষ্ঠান ও স্থীজন বিভিন্ন ভাবে সহযোগিতা করেছেন তাঁদের প্রতি আন্তরিক কৃতজ্ঞতা রইল।

# প্রথম অধ্যায় বাংলাদেশ পরিচিতি

### বাংলাদেশ পরিচিতি

#### বাংলাদেশের উৎপত্তি ঃ

পঞ্চান্ন হাজার পাঁচলত আটানকাই বর্গমাইল এলাকা জুড়ে বাংলাদেশ নামে বর্তমানে যে স্বাধীন সার্বভৌম ভূ-খন্ড তা এই উপ-মহাদেশের সর্বাপেক্ষা নবীনতম স্বাধীন ভূ-খন্ড। এ ভূ- খন্ডের অভ্যুদয় কোন আক্মিক ঘটনা নর। সু-প্রাচীন ইতিহাসের বিবর্তনের ধারায়ই এ নবীন রাষ্ট্রের সৃষ্টি।

বাংলাদেশের উত্তর সীমানার অনতিদূরে অবস্থিত হিমালয় পর্বতমালা। প্রায় চারকোটি বছর আলে অলিলোসিন যুগে (Oligocine epoch) হিমালয় পর্বতমালার উৎপত্তির সাথে বাংলাদেশের সৃষ্টি সম্পুক্ত। > আর হিমালয় পর্বতমালার সৃষ্টি সম্পর্কে আলোকপাত করতে গিয়ে তোফায়েল আহমদ তাঁর 'যুগে যুগে বাংলাদেশ' গ্রন্থে উল্লেখ করেছেন, "একদা ভারতবর্ষ, আফ্রিকা, মাদাগাস্কার, দক্ষিণ আমেরিকা, অস্ট্রেলিয়া এবং এন্টার্কটিকার সমন্বয়ে গঠিত দক্ষিণ গোলার্ধে গভোয়ানা ল্যান্ড নামে একটি বিশাল ভূ-খন্ত ছিল। উত্তর গোলার্থেও অনুরূপ একটি ভূ-খন্ত ছিল। আর এ দুটোর মাঝে বিরাজ করত টেথিস সাগর (Tethys Sea)। মধ্যজীবীয় মহাযুগের (Mesozoic era) শেষের দিকে এ গভোয়া ল্যাভে ফাটল ধরে এবং উল্লেখিত অংশ সমূহ একে অপর থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ে বিভিন্ন দিকে ভাসতে ভাসতে আজকের অবস্থানে এসে দাঁড়ায়। প্রমাণিত হয়েছে যে, ভারত উপমহাদেশ এমনিভাবে গত দশকোটি বছরে তিন হাজার মাইলেরও বেশী পথ অতিক্রম করে এশিয়া ভূ-খভের সাথে ধাকা (Collide) খেয়েছে। এই ধাকার ফলে উক্ত ভূ-খভের মাঝে জমাকৃত পলল (Sediment) এবং পাললিক শিলা (Sedimentary rock) সংকৃচিত [Squeezed] হয়ে হিমালয় পর্বতমালা সৃষ্টি হয়েছে"। ২ "হিমালয় পর্বতমালা, গারো ও লুসাই পাহাড় এবং রাজমহলের অনতিদ্রস্থ পর্বত ও অনুচ্চ মালভূমি প্রভৃতি উচ্চতর অঞ্চল থেকে গঙ্গা, পদ্মা, ব্রহ্মপুত্র নদের স্রোত ধারা বঙ্গোপসাগর অভিমূখে ধাবিত হওয়ার সময়ে যে রকমারী মাটি, পলল, প্রস্তর কণা, বালি ও আবর্জনা বহু শতাব্দী ধরে বহুন করে এনেছিল, সেই পলি মাটি বছুযুগ যাবৎ জমে জমে শক্ত হয়ে বাংলাদেশের ভিত্তিতল গঠন করেছিল"। ত তোফায়েল আহমদ আরও বলেন

১। তোকায়েল আহমদ, যুগে যুগে বাংলাদেশ, দওয়োল কিতাবিভান, ৫, বাংলাবাজায়, ঢাকা-১১০০, ১৯৯২ ইং, পৃঃ- ৯।

২। তোফায়েশ আহমদ, প্রাত্তক, পৃঃ-৯।

৩। আপুল কাদির, ভারর মুহামাদ এদামুল হক মারক বক্তামালা, বাংলা একাভেষী, ঢাকা, ১৯৮৪ ইং. পৃঃ- ১৩৪।

"পদা, যমুনা নদীসমূহ হিমালয় থেকে বছরে প্রায় ১০২০ কোটি টন পলল বয়ে এনে এতদঅঞ্চলে পৃথিবীর সর্ববৃহৎ ব-দীপ গড়ে তুলেছে যার উপজলীয় বিভৃতি (Submerine extension) বেঙ্গল জীপ-সি ফ্যান (Bengal deep sea fan) নামে সারা বলোপসাগর পাড়ি দিয়ে শ্রীলংকার আরও অনেক দক্ষিণে ৭০ দক্ষিণ অক্ষাংশ পর্যন্ত। লম্বায় এটা প্রায় ২০০০ মাইল"। ১

"সাগর তলের উপরে বাংলাদেশের শ্রাথমিক ভিত্তি নির্মিত হয়ে তা সাগর তটের সম-পৃষ্ঠ হয়েছিল বলে আদি যুগে এদেশের অনেক অঞ্চল ছিল প্রধানতঃ জলাভূমি" 🤻 । কেননা, বাংলার প্রায় সমগ্র এলাকাটিই সমতল ভূমি। এই এলাকায় বৃহত্তর অংশই গঙ্গা ও ব্রহ্মপুত্রের পলিমাটি দারা গঠিত। হিমালয় পর্বতের অভ্যদয়ের বছকাল আগে থেকেই ব্রহ্মপুত্র সিদ্ধু নদ বিদ্যমান ছিল। ব্রহ্মপুত্রের মত মধ্য মায়োসিন কালে (২ কোটি ৫০ লক্ষ বছর আগে) হিমালীয় গিরিজনির (Himalayan Giroginy) ফলে আরো একটি হিমালীয় নদীর জন্ম হয়। এটাই গংগা। অনুমান করা হয় যে বর্তমানে যেখানে ভারতের শিবালিক পাহাড় শ্রেণী রয়েছে সেখান দিয়ে তা প্রবাহিত হত। শয়ে নদীর দশ্যতা বা পানি ছিনতাই এর প্রক্রিয়ায় সিন্ধু এবং ব্রহ্মপুত্রের সাথে মিশে একটি মাত্র নদীতে পরিণত হয় তার নাম শিবালিক বা ইন্দ্র ব্রাক্ষ। পরে প্লায়োসিন যুগে শিবালিক ও পটোয়ার গিরি শ্রেণীর উৎপত্তির ফলে আবার একটি নদী ভেঙ্গে তিন নদী সিন্ধু, গঙ্গা ও ব্রহ্মপুত্র জন্ম নেয় যা বর্তমানে ভৌগোলিক বাস্তবতার সঙ্গে খাপ খায়। অতীতকাল থেকে অদ্যাবধি এই নদ-নদীগুলোর গতিপথ বহুবার পরিবর্তিত হয়েছে। ফলে অতীতের বহু সমৃদ্ধ নগর ও জনপথ বিলুপ্ত হয়ে গেছে। প্রাকৃতিক শরিবর্তনের ফলেও অনেক লোকালয় ও জনপথ ধ্বংসের সম্মুখীন হয়েছে। এতদভিন্ন গঙ্গা, পদ্মা, ব্রহ্মপুত্র ও মেঘনার স্রোত উচ্চতর এলাকা থেকে মাটি বহন করে এনে পূর্ব ও দক্ষিণ বঙ্গের 'ব'-বীপ যে বিস্তৃত মতুম ভূমির সৃষ্টি করেছে, তা এ অঞ্চলের অনেক গুরুত্বপূর্ণ পরিবর্তনের কারণ হয়ে দাঁড়িয়েছে। "এসব পরিবর্তনের বৃহত্তম শিকার হয়েছে প্রাচীন বঙ্গের বৃহত্তম নগরী ও ঐতিহ্যময় রাজধানী গঙ্গো শহর''।<sup>8</sup> আজ থেকে দু'হাজার বছর পূর্বে এটি হিমালয়ান উপমহাদেশের অন্যতম প্রসিদ্ধ রাজধানী নগরী ও সমৃদ্ধ বন্দর ছিল। এখান থেকে বাংলার সুক্ষু মস্পিন কাপড় সুদুর পশ্চিম দেশে রপ্তানি २७।

১। তোফায়েল আহমদ, প্রাত্ত, প্র-১০।

২। আব্দুল কাদির, প্রাতক্ত, পৃঃ- ১৩৪।

৩। সামহারশ হক, দৈয়দ বাংলাদেশের নদী, পৃঃ- ৩১-৩৮।

৪। আব্দুল মান্নান তালিব, বাংলাদেশে ইসলাম, আধুনিক প্রকাশনী,ঢাকা, ১৯৮০ 🤻 পুঃ-১২।

"যুগাযুগাজনে নানা রূপাজনের পর এ অঞ্চলের ভূমি যেভাবে স্থিতি নিয়েছে তার উত্তর সীমাজে আছে গারো পাহাড়, পশ্চিমে রাজমহল পাহাড়, পূর্বপ্রান্তে চট্টগ্রাম ও গার্বত্য চট্টগ্রামের টারসিয়ারী যুগের গিরি শ্রেণী এবং দক্ষিণে বঙ্গোপসাগর। এর মধ্যবর্তী স্থানে সৃষ্টি হয়েছে বঙ্গ অববাহিকা। এর অধিকাংশ স্থান পড়েছে বাংলাদেশে। পূর্বে আছে গাহাড়ী অঞ্চল, মাঝখানে দিনাজপুর, রংপুর, রাজশাহী বরেন্দ্র ভূমি, ময়মনসিংহের গড় অঞ্চল, কুমিয়া-ময়নামতি-লালমাইর টিলাটজর। এসব এলাকা ছাড়া বাংলাদেশের প্রায় সবটুকু জায়গাই ব-দ্বীপ"। ১

অতএব দেখা যায়, "উত্তরে হিমালয়, দক্ষিণে বলোপসাগর, পূর্বে গারো, খাসিয়া, লুসাই, জয়স্তিকা, বিপুরা ও চট্টপ্রাম শৈল শ্রেণী এবং পশ্চিমে বিহারের রাজমহল পাহাড় ও কলিঙ্গ। এই চতুঃসীমার মধ্যবর্তী অঞ্চলই বাংলা নামে পরিচিত"। ই শ্রাচীনকালে বাংলাদেশ বলে কোন হান ছিল না। বাংলাদেশ বলতে এখন যে অঞ্চলকে বুঝায়, তখন সে অঞ্চলকে নিয়ে কোন অখন্ত রাজ্যও ছিল না। এদেশে তখন অনেকগুলো কুদ্র কুদ্র রাজ্যে বিভক্ত ছিল এবং এ রাজ্যগুলো বিভিন্ন জনপদ বা রাট্র নামে অভিহিত হত। "এমন একসময় ছিল যখন বাংলাদেশ, বিহার, উড়িব্যা, আসাম, পশ্চিম বাংলার স্বাটুকু নিয়ে বাংলাদেশ বুঝাত। আবার কখনো বাংলাদেশ বলতে সমত্ট, রাঢ়, পুত্রবর্ষন, গৌড় ও তান্রলিগু রাজ্য বুঝাত। মহাভারতের যুগে বাংলাদেশ মোদাগিরি, পুত্র, কৌশিকিকচছ, সুন্ম, প্রসুন্ম বল ও তান্যালিগু-এসব বিভিন্ন সাধীন রাজ্যে বিভক্ত ছিল"। ত

এসব জনপদ বা রাট্রের সমষ্টিই বঙ্গ বা বাংলা। তবে এসব জনপদের মধ্যে বঙ্গ, পুদ্র, গৌড়, রাঢ়, বরেন্দ্র, সমতট ও হরিকেল বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। এসব রাজ্যের সীমা ও বিভৃতি সঠিকভাবে নির্ণয় করা সহজসাধ্য ব্যালার নয়। কারণ, মুগে মুগে বঙ্গের আয়তন বদলেছে, রাজ শক্তির হোস-বৃদ্ধির ফলে এর সীমানা বারবার পরিবর্জিভ হয়েছে।

সমতট ঃ সর্বপ্রাচীন এ সমতট জনপদের অবস্থান নির্ণয় করতে গিয়ে ইতিহাসবেতারা মতানৈক্য করেছেন। বরাহ মিহিরের লেখায়, "খৃস্টীয় চতুর্থ শতাব্দীতে মহারাজ সমুদ্র গুপ্তের এলাহাবাদ প্রকর তম্ভ শিপিতে সমতটের নাম সম্ভবতঃ প্রথম উল্লেখিত হয়েছে"। ৪ সমুদ্র স্পানী অঞ্চল বুঝাতে 'সমতট' শব্দ

১। তোফায়েল আহমদ, প্রাতক্ত, পৃঃ-১২।

২। আবুল মান্নান তালিব, প্রাতক্ত, পঃ- ১২।

ফজলুপ হাসান ইউসুফ, বাংলাদেশেয় সংক্রির ইডিহাস, ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ,
 ১৯৯২ ইং, পৃঃ- ১।

৪। মাহবুবুর রহমান, মুসলিম বাংলার অভানয়, তৌহিদ কাউভেশন, ঢাকা, ১৯৮৮ ইং,পঃ-৩।

ব্যবহাত হয়েছে। পূর্ব ও দক্ষিণ পূর্ব বাংলার এই প্রাচীন জনপদ সমতট সন্তবতঃ
মেঘনার পূর্ব দিকে বর্তমান কুমিল্লা-নোয়াখালী (যা সমুদ্র নিকটবর্তী ছিল)
অঞ্চলকে বুঝাত। নলিনাকাত ভট্টাচার্য 'কুমিল্লা ও নোয়াখালী'তে, ওয়ার্টস
ফরিদ পুরের দক্ষিণে, কার্ণিহোম গাংলেয় ব-বীপে, রাখালদাস কুমিল্লায় সমতটের
অবস্থান অনুমান করেন এবং ফার্গসন সমতটের রাজধানী সোনারগায় চিহ্নিত
করেন। খুস্টীয় চতুর্থ শতক থেকে শতন্ত্র রাজ্যরূপে সমতটের উল্লেখ পাওয়া যায়।
মুস্টায় সভম শতান্দীর মধ্যভাগে চৈনিক পরিব্রাজক মুয়াং চুয়াং (হিউরেন সাং)
সমতট প্রমণ করেন। তার বিষরণ থেকে জানা যায়, সমতটে এক ব্রাহ্মণ বংশ
রাজত্ব করত। পরে এরাজ্য খড়গ বংশের শাসনাধীন হয়। এসময় এর রাজধানী
ছিল কুমিল্লা জেলার কর্মান্ত (বর্তমানে- বড় কামতা)। "একসময় এর রাজনৈতিক
ক্ষমতা প্রসারের ফলে সমতট ও বঙ্গ একই এলাকা বুঝাত"।
১

হারিকেল ৪ প্রাচ্য দেশের পূর্ব সীমায় অবস্থিত জনপদের প্রান্তসীমা বুঝাতে 'হারিকেল' শব্দ প্রচালত হয়। এজনপদটি চন্দ্রদ্বীপ বা বাখরগঞ্জ অঞ্চলের সংলগ্ন ছিল। চট্টয়াম এলাকাও এর অভর্তুক্ত ছিল। "সপ্তম-অস্টম শতাব্দী থেকে দশম একাদশ শতাব্দী শর্মক হারিকেল বঙ্গ-সমতটের সংলগ্ন স্বতন্ত্র রাজ্য ছিল। কিন্তু ব্রৈলোক্যচন্দ্রের চন্দ্রদ্বীপ অধিকারের পর থেকেই হারিকেলকে বলের অভর্তুক বলে ধরা হয় অর্থাৎ বলের সাথে এ জনপদ অভিন্ন। হারিকেল শ্রীহট পর্যন্ত বিভার লাভ করেছিল"। ২

পূ<u>দ্ধ/পূদ্ধবর্ণন</u> ৪ উত্তরবনে পূদ্ধ জাতির আবাসস্থল পূদ্ধ বা পূদ্ধবর্ণন নামে খ্যাত ছিল। পূদ্ধ বলের প্রাচীনতম জনপদগুলার অন্যতম ছিল। উত্তর বলের রাজশাহী, রংপুর, দিনাজপুর, বঙড়া পূদ্ধ জনপদের আওতাভুক্ত ছিল। 'পূদ্ধ' শব্দটির অর্থ কৃষিজীবী। পূদ্ধপণ শাক-সবৃজী ও আখের চাব করত। পুদ্ধের রাজধানী ছিল বর্তমান বঙাড়ার মহাস্থানগড়। কালক্রেমে পুদ্ধের ব্যাপ্তি ঘটে এবং এক সময় প্রায় সমগ্র বাংলাদেশই পুদ্ধবর্ধন নামে অভিহতিত হয়''।

১। ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ কর্তৃক প্রকাশিত বাংলাদেশের উৎপত্তি ও বিকাশ ১ম বভের প্রাচীন বাংলাদেশ প্রবন্ধ, পৃঃ- ২১।

২। অধ্যাপক, কে, আশী, বাংলাদেশের ইতিহাস, আশী পাবলিকেশেস, ৭৭, পাটুয়াটুলী, ঢাকা,১৯৮৬ ইং, পৃঃ-২।

৩। বাংশাদেশের উৎপত্তি ও বিকাশ, প্রাতক, পৃঃ- ২১।

বরেন্দ্র/বরেন্দ্রী ৪ পুত্রের সাথে সংযুক্ত বরেন্দ্র বা বরেন্দ্রী আরেক প্রাচীন ভৌগোলিক সন্তা। গলা ও করতোয়া নদীর মধ্যভাগের উচ্চভূমি বরেন্দ্র/বরেন্দ্রী নামে পরিচিত ভূমি পাল রাজাদের 'জনকভূ' নামে পরিচিত ছিল। রাজনাহী জেলার একাংশ এখনও বরেন্দ্র বা বরেন্দ্রী নামে পরিচিত।

রাতৃ ঃ রাড়ের অপরনাম সৃক্ষ ছিল। ইহা ভাগীরথী নদীর পশ্চিম তীরে অবস্থিত।
'অজায় নদ এ জনপদকে 'উত্তর রাড়' ও 'দক্ষিণ রাড়' এ দু'ভাগে বিভক্ত করেছিল।
রাড়ের দক্ষিণে শশ্চিম বঙ্গের মেদিনীপুর জেলার 'তাম্পিণ্ড' (বর্তমানে 'তমপুক') ও
'দভ ভূকি' নামে দু'টি ছোট দেশ ছিল। অনকে সময় এগুলাকে বল বা রাড়ের
অভার্তিক বলা গণ্য করা হত"।

<u>গৌড়</u>ঃ গৌড় জনপদটির অবস্থান বাংশাদেশের কোন অংশে ছিল তা নির্ণয় করা কঠিন। সৃষ্টীয় বঠ শতকে বর্তমান পশ্চিম বলের মালদহ, মুর্শিদাবাদ ও পার্শ্ববর্তী এলাকা এবং উত্তর বলের কিছু অংশ নিয়ে গৌড় জনপদ গড়ে উঠেছিল বলে অনেকে মনে করেন। সন্তম শতাব্দীতে রাজা শশাজের আমলে বিহার ও উড়িফ্যা শর্মান্ত বিস্তৃত ছিল। মুর্শিদাবাদের নিকট্মতী 'কর্ণ সুফ্রণ' ছিল গৌড়ের রাজধানী।

মুর্শিদাবাদের কানসোনা প্রামকে অনেকে প্রাচীন 'কর্ণ সুবর্ণ' বলে ধারণা করেন।
"পরবর্তীকালে বঙ্গের পাল রাজারা 'গৌড়েশ্বর' বা গৌড়রাজ বলে অভিহিত
হতেন। গৌড়ে আধিপত্য না থাকলেও সেন বংশীয় রাজাগণ গৌড়েশ্বর উপাধি
ধারণ করতেন"। বংলায় মুসলিম শাসন প্রতিষ্ঠার অব্যাবহিত পূর্বে পশ্চিম
বাংলার মালদহ জেলার লক্ষণাবর্তী 'গৌড়' নামে পরিচিত ছিল। রাজা শশাজের
মৃত্যুর পর গৌড় রাজ্যের গৌরব জিমিত হয়ে য়ায়।

ৰাজ ৪ বাজ একাংশের ইতিহাসে প্রাচীনতম জনপদ। 'ঐতরের আরণ্যক' গ্রেছে সর্ব প্রথম বাজ এবং মাগধ উপজাতির উল্লেখ পাওয়া যায়। 'বৌধায়ন ধর্ম সূত্রে' আর্য সভ্যতা বহিছত এবং কলিজের প্রতিবেশী হিসাবে 'বাল' জাতির উল্লেখ রয়েছে। 'পুরাণে' পূর্বাঞ্চলীয় দেশ সমূহের তালিকায় আল, বিলিহে, পুদ্র, মাগধ, মুদগরক, তিয়েলিপি, প্রাগজ্যোতিষ প্রভৃতির দলে 'বল'ে'র উল্লেখ পাওয়া যায়। মহাভারতেও

১। অধ্যাপক, কে, আলী, প্রাতক্ত, পৃঃ- ২

২। বাংলাদেশের উৎশত্তি ও বিকাশ, প্রাতক্ত, পৃঃ- ২২।

৩। অধ্যাপক, কে, আলী, প্রাতক্ত, পৃঃ- ২।

বঙ্গের উল্লেখ আছে। "ভীমের দিখিজর অংশে বলা হয়েছে যে ভীম পুদ্র এবং কুশি নদীর ভীরের রাজাকে পরাস্ত করে কর্মট ও সুক্ষু এবং অন্য ফ্রেছনের পরাজিত করেন। এই অঞ্চলসমূহ জয় করে ভীম লোহিত্য (ব্রহ্মপুত্র) এর দিকে যাত্রা করেন। সমুদ্র উপকৃলে বসবাসকারী ফ্রেছেদের নিকট হতে তিনি কর আদায় করেন"। সামারলে অযোধ্যার সঙ্গে মিত্রতা স্থাপনকারী দেশের তালিকায় বঙ্গের নাম পাওয়া যায়।

এসব সূত্রে বঙ্গের উল্লেখ পাওয়া গেলেও তার ভৌগোলিক অবহান সম্পর্কে সুনির্দিষ্ট ধারণা করা যায় না। "মহাভারতে বেশ কয়েকটি রাজ্যের বা ভূ-ভাগের বর্ণনা দেওয়া হয়েছে। কিন্তু এ বর্ণনায় (Contiguity) বা ভৌগোলিক সালিখ্য রক্ষার প্রতি নজর দেয়া হয়নি। তবে এতে বুঝা যায় যে 'বঙ্গ' একটি পূর্বাঞ্চলীয় দেশ বা জনপদ এবং এর অবস্থিতি ছিল অঙ্গ, সূক্ষু, তায়েলিপ্ত, মুদগরক, মগধ এবং পূদ্র এর কাছাকছি। মহাভারতে তীমের দিখিজয়ের সীমা দেয়া হয়েছে লোহিত্য বা ব্রহ্মপুত্র। সূতরাং ধরে নেয়া যায় যে এই জনপদতলি ব্রহ্মপুত্র নদের পশ্চিমেই অবস্থিত ছিল''। ২

কালিদাসের 'রঘুবংশ' নাটকেও বলের অবহান সম্পর্কে তথ্য পাওয়া যায়। রঘু 'সুকু'দের পরাস্ত করে বজদের পরাস্ত করেন এবং 'রঘু' গঙ্গা স্রোভ হন্তরেরু অর্থাৎ গঙ্গাস্রোত মধ্যবতী ভূ-ভাগে বিজয় তত্ত হাপন করেন। গঙ্গার প্রধান স্রোভ দুটি ভাগীরথী ও পদ্মা। টলেমী গঙ্গার পাঁচটি শাখার উল্লেখ করেন-সর্বপশ্চিম শাখা কামবাইসন এবং সর্ব পূর্ব শাখা এন্টিবোল। ভাগীরথী থেকে কশাই নদী পর্যন্ত এলাকা সুক্ষের অন্তর্গত ছিল। রঘু কর্তৃক সুক্ষ জয় ও সুক্ষ থেকে বল জয় এবং কলিপের দিকে গমনের কথা আছে। "গঙ্গার দুই স্রোভের মধ্যবতী ভূ-ভাগাই বঙ্গ। এ স্রোভ ভাগীরথী এবং পদ্মা হইতে শারে, আবার টলেমী বর্ণিত পাঁচটি স্রোভের যে কোন দুইটিও হইতে শারে"।

শক্তি সঙ্গমতদ্বের 'বট পঞ্চাশদ্দেশ' বিভাগে রত্নাকম বা সাগর হতে ব্রহ্মপুত্র পর্যন্ত ভূ-ভাগকে 'বঙ্গ' রূপে বর্ণনা করা হয়েছে। এখানে "রত্নাকম বা সাগর বলতে বঙ্গোপসাগর বুঝায়। সুতরাং দক্ষিণে বজোপসাগর হতে উত্তরে ব্রহ্মপুত্র পর্যন্ত 'বঙ্গ' এর সীমা''। <sup>8</sup> 'বৃহৎ সংহিতা' গ্রন্থে ভারতের দক্ষিণ-পূর্ব অঞ্চলের একাংশে

R. C. Majumdar, 'History of Bengal'- Vol-1 ed- Dhaka, 1943- p-8-9.

২। আপুল করিম,বাংলার ইতিহাল সুলতাদী আমল,বাংলা একাডেমী, ঢাকা, ১৯৮৭ ইং,পৃঃ-৫

৩। আব্দুল করিম, প্রাত্তক, পৃঃ- ৬।

৪। আবুল করিম প্রাত্তক, পৃঃ- ৯।

'উপ-বঙ্গ' জনপদের উল্লেখ পাওয়া যায়। "যশোর ও তৎসংলগ্ন ভূমিকে বঙ্গের একাংশ বা উপবঙ্গ বলা হয়েছে"।

বিঙ্গ এর পরিচয় আরো স্পট্ট হয়ে উঠে মুস্পাশিম শাসনামশা । মিনিহাজ-ই-সিরাজ কয়েকে হানে 'বঙ্গ' এর উল্লেখ করেছেনে। যেমন,

- ২, ইখতিয়ারুদদিন মুহামাদ বখতিয়ার খলজীর বিহার বিজয়ের পরবর্তী ঘটনা বর্ণনা করে মিনহাজ বলেন, " বিধর্মীদের হৃদেয়ে লখনৌতি এবং বিহার রাজ্য এবং বঙ্গ ও কামরূপ রাজ্যে তিনি পূর্ণ আতভের ভাব সৃষ্টি করেনে"।
- ৩. যুবরাজ নাসির উদ্দীন মাহমুদের লখদৌতি আক্রমণের বিষয় উল্লেখ করে তিনি বলেন, "এই বহুসর গিয়াস উদ্দীন ইওয়াজ হুসায়েন খণজী সসৈন্যে লখনৌতি থেকে বঙ্গ ও কামরূপ অভিযানে গিয়েছিলেন এবং লখদৌতি নগর অরক্ষিত অবস্থায় রেখে গিয়েছিলেন"।
- তুরী আক্রমণের আশস্কায় শক্ষণ সেনের দরবারের অধিকাংশ ব্রাক্ষণ এবং সাহাগণ (বণিক সম্প্রদায়) সকোনাত রাজ্য, বঙ্গ ও কামরূদ রাজ্যে গমন করলেন''।

১। বাংলাদেশ-সৌদী আরব- শাখত ভ্রাতৃত্ব, শাখত ভ্রাতৃত্ব সংকলন, ৯১ সম্পাদনা- বি,এইচ, হারুন- বাংলাদেশ সৌদী আরব ভ্রাতৃ সমিতি, অধ্যাপক ডঃ কাজী শীন মুহাম্মদ, বাংলাদেশে ইস্লাম, প্রবন্ধ, পৃঃ- ৩০।

২। মিনহাজ-ই-সিরাজ, তবকাত-ই-নাসিরী, আ,কা,ম, যাকারিয়া কর্তৃক অনুদিত,ঢাকা-১৯৮৩ ইং, পঃ- ২৮।

৩। মিনহাজ-ই-সিরাজ, প্রাতক, পুঃ- ২১।

৪। মিনহাজ-ই-সিরাজ, প্রাতক, শৃঃ- ৬৪।

৫। মিনহাজ-ই-সিরাজ, প্রাত্তক, পঃ- ২৬।

মিনহাজ তাঁর এছে বলকে কোন কোন স্থানে বিলাল, মমালিক এবং বেলায়েৎ রূপে উল্লেখ করেন। যার অর্থ রাজ্য অর্থাৎ বল রাজ্য। আর শক্তাল সমার্থক। তাছাড়া বল'রাজ্য উল্লেখ করার সময় প্রায় কেত্রে তিনি সকোনাত বা কামরূদ শব্দ উল্লেখ করেছেন। কামরূদ কামরূপে'র সঙ্গে এবং সকোনাতকে সমতটের সঙ্গে অভিনুমনে করা হয়। সুতরাং দেখা যায়, বল কোন ক্ষুদ্র রাজ্য ছিল না, বরং সমতট এবং কামরূপের মত একটি রাজ্য ছিল। আরও বুঝা যায় যে সমতট এবং কামরূপ এর নিকটেই 'বল' রাজ্য অবস্থিত ছিল"।

মিনহাজের বর্ণনায় বুঝা যায়, বিহার ও লখনৌতি এবং বঙ্গ ও কামরূপের অবস্থান কাছাকাছি ছিল। আর 'বঙ্গ' ও কামরূপ লখনৌতির পূর্বদিকে অবস্থিত ছিল। লখনৌতি রাজ্যের অবস্থান নির্দেশ করে মিনহাজ বলেন, "গঙ্গার (নদীর) দুই পার্শে অবস্থিত লখনৌতি রাজ্য দুই অংশে বিভক্ত। পশ্চিমাঞ্চলকে 'রাল' (রাঢ়) বলা হয়ে থাকে এবং সেদিকেই লখনৌতির নগর অবস্থিত। পূর্বাঞ্চলকে 'বরিন্দ' (বরেন্দ্র) বলা হয়ে থাকে এবং দেওকোট (দেবকোট) নগর সেদিকে অবস্থিত"। ইলখনৌতির বর্তমান পশ্চিম বঙ্গের বীরভূম জেলার নগৌর এবং দেওকোট দিনাজপুর জেলায় অবস্থিত।

মিনহাজের উজি, "রায় লখমনিয়া সকোনাত ও বল রাজ্যের দিকে লৌছে গেলেন —— তাঁর বংশধরগণ এ সময় পর্যন্ত বল রাজ্য রাজত্ব করেন।" তবে এটা সত্য যে, "লক্ষণ সেন নদীয়া খেকে পলায়ন করে বিক্রমপুরে চলে যান এবং সেখানেই মৃত্যুবরণ করেন। তার দুই ছেলে কেশব সেন এবং বিশ্বরূপসেন অন্ততঃ পক্ষে ১২২৩ খৃস্টাদ পর্যন্ত রাজত্ব করেন। কিন্তু এসময় রাজধানী বিক্রমপুরে ছিল কিনা সন্দেহ। বিজয় সেন এবং বল্লাল সেনের দুইটি তাম্রশাসন এবং লক্ষণ সেনের প্রথম গাঁচটি তাম্র শাসন বিক্রমপুর থেকে জারি করা হয়, কিন্তু লক্ষণ সেনের দুইটি অর্থাৎ মাঠাইনগর ও ভাওয়াল তাম্র শাসন বিক্রমপুর থেকে জারি হয়নি, বরং ধার্য প্রাম থেকে জারি হয় ; লক্ষণসেনের উত্তরাধিকারীলের তাম্রশাসন ফলগু প্রাম থেকে জারি করা হয়"। তি বিশ্বরূপ সেন এবং কেশব সেনের তাম্রশাসন ফলগু প্রাম

১। আপুল করিম, বলঃ বলালা ঃ বাংলাদেশ, মানববিদ্যা বক্তা- ১৯৮৭,উচ্চতর মানববিদ্যা গবেষণা কেন্দ্র, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়, পৃঃ- ৭।

ই। মিনহাজ-ই-সিন্নাজ, প্রাণ্ডক, পৃঃ- ৫৮-৫৯।

e R. C. Majumdar, opcit- p-251

'বিক্রমপুর ভাগকে' 'বল' এর অন্তর্ভুক্ত করা হয়েছে। বিশ্বরূপ সেনের সাহিত্য পরিষৎ শিশিতে 'বল' এর- 'নাব্য ভাগ' এর কথা বলা হয়েছে। 'বিক্রমপুর ভাগ'কে মুন্সিগঞ্জ ও মাদারীপুর এবং নাব্য ভাগকে ফরিদপুর এবং বাকেরগঞ্জের সঙ্গে চিক্রিত করা হয়। > ফলে বুঝা যায় যে ঢাকা, ফরিদপুর এবং বাকেরগঞ্জ এশাক। 'বল' এর অন্তর্ভুক্ত ছিল।

লকণ দেনের রাজত্বের শেষ দিকে উপকূলবর্তী সুদ্দর্যন এলাকায় ভূম্মনগাল নামক একজন বৌদ্ধ নরপতি একটি স্বাধীন রাজ্য প্রতিষ্ঠা করেন। তার এ রাজ্য চিকিশ গরগণা, খুলনা এবং পার্শ্ববর্তী এলাকা নিয়ে গঠিত ছিল বলে মনে করা হয়। রণবন্ধয়ে হারিকেল দেবের ১২২০ খৃষ্টাব্দের ময়নামতি ভাম্রশাসনে দেখা যায় যে অভতঃ ১২০৪ খৃষ্টাব্দ থেকে মেঘনা নদীর পূর্ব দিকে কুমিল্লা অঞ্চলে একটি স্বাধীন রাজ্য প্রতিষ্ঠিত হয়। দামোদর দেবের চয়্টগ্রাম ভাম্রলিপি এবং অন্যান্য ভাম্রলিপিতে দেখা যায় যে "১২৩০ খৃষ্টাব্দের পর থেকে বেশ কিছু দিন যায়ত দেব বংশের স্বাধীন রাজ্য মেঘনা পূর্ববর্তী অক্ষলে প্রতিষ্ঠিত হয়"।

অতএব দেখা যায় যে কালিদাসের নাটক 'রঘুবংশ' এ গঙ্গার প্রোতের মধ্যবর্তী হান অর্থাৎ গঙ্গার পশ্চিম স্রোত ভাগীরথী এবং পূর্ব স্রোত পদ্মার মধ্যবর্তী ভূ-ভাগ 'বঙ্গ'। মিনহাজের বর্ণনায় 'রাঢ়' এবং ঙ্গেন রাজাদের তাম্রেলিপিতে দেখা যায়, ঢাকা-ফরিদপুর-বাকেরগঞ্জ এলাকা 'বঙ্গ' এর অন্তর্ভুক্ত ছিল। শক্তি সঙ্গমতপ্রের বর্ণনার আলোকে 'বঙ্গ' এর দক্ষিণ সীমা বঙ্গোপসাগর এবং উত্তর সীমা ব্রহ্মপুত্র। ব্রহ্মপুত্র এবং আরো দক্ষিণে মেঘনা 'বঙ্গ' এর পূর্ব সীমা ছিল। উত্তর লিকে 'বঙ্গ' এর পশ্চিম সীমা এবং বরেন্দ্র এর পূর্ব সীমা এক ও অভিন্ন ছিল। এ প্রেক্ষিতে করতোয়া নলী 'বঙ্গ' এর উত্তর দিকের শন্তিম সীমানা''। ' সূতরাং প্রাচীন জনপদ 'বঙ্গ' বর্তমান দক্ষিণ বঙ্গ ও পূর্ব বাংলার অবস্থান হলে ছিল। উহার সীমা সাধারণতঃ এইরূপ ছিল - "পশ্চিমে ভাগীরথী, উত্তরে পদ্মা, পূর্বে ব্রহ্মপুত্র ও মেঘনা নলী এবং দক্ষিণে বঙ্গোপসাগর। কখনও পূর্বে ব্রহ্মপুত্র ও মেঘনা নলী এবং দক্ষিণে বঙ্গোপসাগর। কখনও পূর্বে ব্রহ্মপুত্র ও মেঘনা নলী এবং দক্ষিণে বঙ্গোপসাগর। কখনও পূর্বে ব্রহ্মপুত্র ও মেঘনা নলী এবং বঙ্গিশা নদী গর্যন্ত 'বঙ্গ' বিভূত ছিল''।

D.C. Sircar, Studies in the Geography of Ancient and Medieval India, Delhi, 1971, p.p. 36-38.

২। আব্ল করিম, প্রাত্ত, পৃ৪-৮-৯।

৩। আব্দুল করিম, প্রাত্তক, পৃঃ- ৯।

৪। বাংলা বিশ্বকোষ (৩য় খন্ড) ১ম সংকরণ, নওরোজ কিতাবিজ্ঞান, বাংলাবাজার, ঢাকা, ১৯৭৩, পৃঃ- ৩৪৬।

sea as far as the Brahmaputra. The sea is no doubt the Bay of Bengal in the south and the Brahmaputra, the northern boundary. Seems to indicate that portion of the river which bifurcates from the Jamuna. Vanga therefore include the eastern part of Sundarbans in the south and half of the Mymensingh district in the north. The verse seems to exclude the region to the east of the Brahmaputra and Meghna and Agrees with medieval epigraphic evidence which places the heart of Vanga in the Vikrampur bhaga comprising the Munshigonj and Madaripur subdivision———.

ডঃ আব্দুল মোমিন চৌধুরীর মতে, "ব্রহ্মপুত্র দলীর যে প্রবাহ ময়মনসিংহের ভেতর দিয়ে প্রবাহিত হতো, সম্ভবতঃ এ প্রবাহ বঙ্গের উত্তর ও পূর্ব সীমা নির্বারণ করত বলে বলা যায়। এই সূত্রে বঙ্গের সীমা দক্ষিণে সুন্দর বনাঞ্চলের পূর্ব প্রাপ্ত থেকে উত্তরে ময়মনসিংহ জেলার ব্রহ্মপুত্র প্রবাহ পর্যন্ত নির্বারণ করা সম্ভব। খুব সম্ভবতঃ ব্রহ্মপুত্রের পূর্বে অবহিত ভূ-ভাগ (মেঘনা অব্বাহিকা) বঙ্গের ঘাইরে ছিল বলেই মনে হয়"।ই

যাকারিয়া সাহেবের মতে, "করতোয়া ও ভাগীরথী নদীর পূর্ব তীরবর্তী ভূ-ভাগ অর্থাৎ বর্তমান ঢাকা, ফরিদপুর, বরিলাল, পটুয়াখালী, অবিভক্ত নদীয়া জিলাসমূহ, টাঙ্গাইলসহ ময়মনসিংহ জেলার দক্ষিণাংশ, কুমিল্লা জেলার কিয়দংশ, পাবনা ও বঙড়া জেলার সামান্য অংশ নিয়ে খুব সম্ভবতঃ তদানীস্তন বঙ্গ রাজ্য সীমাবন্দ ছিল"।

যাথেকে, আনুমানিক খুঁটীয় ষঠ শতক পর্যন্ত 'বঙ্গ' বিভিন্ন জনপদের সমষ্টি ছিল। "পরবর্তীকালে গুপ্ত সামাজ্যের পতনের পর শক্তিম বঙ্গের বিভিন্ন জনপদ এক নামে ঐক্যবদ্ধ হতে আরম্ভ করে"। 

॥ "খুঁটীয় সপ্তম শতকে রাজা শশাক্ত সর্বপ্রথম বাংলার এ বিচ্ছিন্ন ও বিক্ষিপ্ত জনপদগুলাকে একজিত করার চেটা করেন"। 

॥

D.C. Sircar, opcit, p-90.

২। ডঃ আবৃদ মোমিন চৌধুরী, বাংলাদেশের ইতিহাস, নওরোজ কিতাবিভান, বাংলাবাজার, ঢাকা, ১৯৮৭ ইং. পঃ-২০।

৩। মিনহাজ-ই-সিরাজ, প্রাতক, টিকা, পঃ- ৬০-৬১।

৪। অধ্যাপক,কে, আলী, প্রাতক, পৃঃ- ৩।

 <sup>া</sup> আবল মান্নান তালিব, প্রাক্তক, পঃ- ১৩।

শশাজের পরে বাংলা গৌড়, পুদ্র ও বল এ জিন ভাগে বিভক্ত ছিল। অস্টম শতক হতে সব জনপদ ও বিভাগ 'বল' জনপদের সলে একীভূত হয়ে যায়। এসময় হতেই গৌড়ের ঐতিহাসিক গুরুত্ব বাড়তে থাকে। পাল ও সেন যুগে এক রাস্ত্রীয় ঐক্যে বলের বিভিন্ন জনপদকে সংযুক্ত করা সম্ভব হলেও বল জনপদটি তখনও গৌড়ের প্রতিপক্ষ হিসাবে পরিগণিত হত।

মুসলমান শাসন আমলেই এ বিভিন্ন অঞ্চলকে একত্রিত করার চেটা সফলকাম হয়। বাংলায় পাঠান যুগের পূর্ব থেকে পশ্চিম বঙ্গ 'গৌড়' ও পূর্ব 'বঙ্গ' এ দু'নামে চিহ্নিত হত। বাড়েল লতকে মোগল শাসন আমল থেকে এ সমগ্র এলাকা বাঙ্গালী নামে অভিহিত হয়েছে। বাংলার শেষ সাধীন নবাব সিরাজদ্দৌলার আমলে বাংলা, বিহার ও উড়িব্যা একত্রে ছিল বাংলাদেশ। ১৯০৫ সালে বৃটিশ শাসন আমলে বঙ্গ ভঙ্গের পূর্ব পর্যন্ত এ অবস্থা অপরিবর্তিত ছিল।

"মুসলিম আমলাই কেবল বিভাগ পূর্ব সমগ্র দেশটি বাংলা নামে অভিহিত হ'ত।
মুসলমান শাসনামল বাংলার রাজনৈতিক সীমানা এর ভৌগোলিক ও প্রাকৃতিক
সাঁমানার সঙ্গে এক হয়ে যায় এবং এ দু'টোই বাংলা ভাষাভাষী অধিবাসীদের
ভাষাগত ঐক্যের সাথে মিলে যায়। মুসলমান শাসন এভাবে বালালী অধিবাসী
লোকদের এক সাধারণ জীবনের আওতায় একতীভূত করে। প্রকৃত পক্ষে, এসময়
থেকেই বাঙ্গালী ও বাংলার ইতিহাস শুরুণ"।

বঙ্গ ভালের (১৯০৫ খৃঃ) ফলে মুসলিম সংখ্যাগরিষ্ঠ অঞ্চল আসাম ও পূর্ব বঙ্গ বৃতত্ত্ব প্রদেশের মর্যাদা পায়। কিন্তু ১৯১১ সালে বজা ভজা রদ হলেও বাংলাদেশ তার পূববর্তী সীমানায় ফিরে যায় নি। নতুন ব্যবহায় পূর্ববঙ্গ, দার্জিলিং ও পাতিম বজা নিয়ে বাংলাদেশ গঠিত হয়। ১৯৪৭ সালে আসামের সিলেটসহ পূর্ববঙ্গ পূর্ব গাকিন্তান নামে পাকিন্তানের অভর্তুক সাধীন ও সার্বভৌম মুসলিম রাষ্ট্র হিসাবে আত্মপ্রকাশ করে। ১৯৭১ সালে এক রক্তক্ষী সংগ্রামের মাধ্যমে এ পূর্ব পাকিন্তানই সাধীন বাংলাদেশে রূপান্তরিত হয়।

#### বঙ্গ বজালা ৪ বাজালা ৪ বজাল ৪ বেজালা ৪ বাংলা মামের উৎপত্তি ৪

বাংশার সমগ্র জনপদ বিভিন্ন সময় বিভিন্ন নামে ও বিভিন্ন রাজ্যে বিভক্ত ছিল। এওলোকে একত্রিত করে 'বাংলা' নামকরণ মাত্র করেকশত বছর আগের ঘটনা।



১। ডঃ এম, এ, লাইম, বাংশার সামাজিক ও সাংস্কৃতিক ইতিহাস, বাংশা একাডেমী, ঢাকা, ১৯৮২ হং, পৃঃ-১।

'বল' নামের উৎপত্তি নিয়ে নানা মত প্রচলিত রয়েছে। 'বল' নামের উৎস সম্পর্কে পুরাণ, মহাভারত, হরিবংশ প্রভৃতি প্রছে বর্ণিত আছে যে দৈত্যকুলের বিকৃতক ধার্মিক রাজা প্রহলাদের পৌত্র বালী ছিলেন একজন পরাক্রান্ত মহাবলশালী রাজা। তিনি তথু সমগ্র পৃথিবীর অধিশ্বরই ছিলেন না বরং দেবরাজ ইন্দ্রকে পরাজিত করে তিনি স্বর্গালোকেও স্বীয় আধিশত্য বিস্তার করতে সক্ষম হয়েছিলেন। কিন্তু দেবরাজ ইন্দ্র ও বরুণ বাহুবলে পরাজিত হলেও কুটকৌশল ও ছলনার আশ্রয় নিয়ে মহাবলশালী শরম ধার্মিক এবং লানবীর বালীকে স্বীয় রাজ্য ত্যাগ করে পৃথিবীর যাইরে চলে যেতে বাধ্য করেন। বালী পৃথিবী ছেড়ে যখন পাতালপুরীতে লাঁয় পত্নী সুলেক্ষাকে নিয়ে বাস করছিলেন তখন একদিন স্বী, পুত্র কর্তৃক বিতাভিত দীর্ঘতমা' নামক এক অতি দুশ্চরিত্র অন্ধ কাষিকে ভেলায় করে নলী গথে ভেসে যেতে দেখলেন। বালী ছিলেন নিঃসন্তান। সুতরাং তিনি এই অন্ধ কাষিকে নিয়ে এলেন এবং সুদেক্ষার গর্ভে পুত্র উৎপাদনের জন্য তাকে নিয়োগ করলেন। সুদেক্ষার গর্ভে এই লম্পট কবির ঔরসে পাঁচটি পুত্রের জন্য হয়। তাদের নাম হল অংগ, বংগ, কলিংগ, পুত্র ও সুন্ম"।

'অংগ' হল বর্তমানের ভাগলপুর জেলা। 'বংগ' হল বর্তমানের বাংলাদেশ। পুদ্র পরে গৌড় বা বরেন্দ্র ভূমি নামে গরিচিত হলেও বর্তমানে উত্তর 'বল'কে বুঝার। সুন্ম পরবর্তীকালের রাঢ় দেশ এবং বর্তমানে পশ্চিম বল। কলিংগের বর্তমান নাম উড়িখা।

'বল' এর উৎস নির্দেশ প্রসঙ্গে অধিকাংশ লেখক বিনা দিধায় উক্ত কাহিনী গ্রহণ করেছেন এবং এ উদ্বি নিয়ে তারা এ অঞ্চলের অধিবাসীদের উপর আর্যত্ব আরোপের প্রয়াস পেয়েছেন। "ঋদেন, মহাভারত, পুরাণ, হরিবংশ ইত্যাদি গ্রহে এ অঞ্চলের অধিবাসীগণকে অত্যক্ত হেয় এবং যুগ্য বলে প্রতিপন্ন করা হয়েছে। এ সমত গ্রহ প্রণয়ন করা হয়েছিল বহিরাগত আর্যদের দ্বারা, তারা তখনও এ অঞ্চলে আগমন করেনি। এ অঞ্চলের প্রতি তারা ছিল বৈরীভাবাপন্ন''। ই কিন্ত বিদেশী পর্যতক ও ঐতিহাসিকদের বর্ণিত তথ্যে জানা যায় যে বাংলাবাসীগণ তখনও লৌর্য-বার্য, সভ্যতা এবং কৃষ্টিতে লীর্বস্থানীয় ছিল। তাই মুহাম্মদ হাবিবুর রহমান বলেছেন, "ব্রাতজনের চরিত্র হননের জন্য এটি একটি চিত্তক্বক ব্রাহ্মণ্য প্রচার''। ত আর্যদের পৌরাণিক কাহিনী থেকে বল' শব্দের যে উৎপত্তি নয় তা সুস্পন্ত। কাজেই বল' শব্দের উৎপত্তি ভারতীয় আর্য হিন্দু আমণে হয়েছে বলে গ্রহণযোগ্য নয়।

১। মাহবুবুর রহমান, আভজ, সৃঃ ১-২।

২। মাহবুবুর রহমান, প্রাতক্ত, পৃঃ ৫।

ত। মুহাম্মদ হাবিবুর রহমান, গলা ঋজি থেকে বাংলাদেশ, বাংলা একাভেমী, ঢাকা, ১৯৮৫ ইং, পঃ- ১৩।

আণাই উল্লেখ করা হয়েছে যে সাগরতলের উপর বাংলাদেশের প্রাথমিক ভিত্তি
নির্মিত হয়ে তা সাগরতটের সম্পূত হয়েছিল বলে আদি মুগে এ দেশের অনেক
অঞ্চল ছিল প্রধানতঃ জলাভূমি। "তিব্বতী বঙস্ (উচ্চারণ বঙ) শব্দে জলা ও নিম্ন
(ভূমি) বুঝায়; এদেশের ভূমি 'জলা'ও 'নিচু' ছিল বলেই এর নামকরণ বঙ্গ'
(তিব্বতী 'বঙস্') হয়েছিল বলে কোন কোন শভিত মনে করেন"। বিজ ধর্ম গ্রন্থ
গ্রিপিটকের 'অঙ্গুরতর নিকায়' এ ১৬ টি রাজ্যের উল্লেখ করা হয়েছে। তনাধাে
"একটি বার বঙ্গের উল্লেখ আছে"।

"হযরত নৃহ (আঃ) এর যুগে যে মহাপ্লাবন অনুষ্ঠিত হয় তাতে দুনিয়ার কাফেরকূল সমূলে বিনাশ প্রাপ্ত হয়"। ই এ উপমহাদেশও উক্ত প্লাবন থেকে বাদ পড়েনি। এম.আই. চৌধুরী বলেন, "একথা সত্যি যে খুইপূর্ব ৩১০০ বা ৩১০২ এ পৃথিবীর অনেক স্থানেই এক মহাপ্লাবন ঘটে। ভারত ও এ প্লাবন হতে বাদ যায় নি"। ত "হযরত নৃহ (আঃ) সাড়ে নয়শ বছর ধরে ইসলামের প্রচার কার্য চালিয়েছিলেন। এ সুদীর্ঘ সময়োর মধ্যে তাঁর সন্তান-সন্ততিসহ পাঁচাশি জন আল্লাহর একত্বাদে বিশ্বাস স্থান করেছিলেন"। ৪ মহাপ্লাবনে এ বিশ্বাসীগণ হাড়া কাফেরকুল সমূলে বিশাশ হয়।

মহাপ্লাবনের পর হযরত নৃহ (আঃ) আল্লাহর একত্বাদে বিশ্বাসী তাঁর বংশধরদের পৃথিবীর বিভিন্ন এলাকায় বসতি স্থাপনের নির্দেশ দেন। তারা বিভিন্ন এলাকায় পরিবেশ ও আবহাওয়ার প্রভাবে বিভিন্ন ভাষা-ভাষী বিভিন্ন জাতি, বর্ণ, গোত্রে বিভক্ত হয়ে শড়ে। হযরত নৃহ (আঃ) এর মহাপ্লাবন থেকে যারা বেঁচেছিলেন তাদেরই উত্তর পুরুষ বর্তমান বিশ্বের মানবগোষ্ঠী। এ কারণে হযরত নৃহ (আঃ) কে 'বিতীয় আদম' বলা হয়। হযরত নৃহ (আঃ) এর বংশধরদের নামানুসারে বিভিন্ন এলাকায় নামকরণ হয়।

১। ডঃ নশেশ্র নারায়ন চৌধুরী, বল ভাষা ও বল সাহিত্যের ক্রমবিকাশ, ১ম খড, ১৩৪৪ বাংলা, পৃঃ- ৩।

২। আলকুরআন, স্থা আরাফ, আরাত ৬৪। এতে আল্লাহ পাক ঘোষণা করেছেন, "কিছ তারা সূহ কে (আঃ) বলল মিথ্যাবাদী; সেজন্য তাঁকে এবং যারা তার সলে ছিল তালের আমি উদ্ধার করেছিলাম জাহাজে আর যারা আমার নির্দেশাবলী প্রত্যাখ্যান কয়েছিল তাদের আমি তুবিয়ে দিয়ে ছিলাম। নিঃসন্দেহে তারা ছিল দৃষ্টিহীন জাতি"।

৩। মনসুর মুসা (সম্পাদিত), বাঙলাদেশ, নওরোজ কিতাবিতান, ঢাকা,১৯৭৪ ইং, পৃঃ ৪৬।

৪। সাইদুব রহমান, ইস্বাইল ও মুসলিমি জাহান, ইস্লামিকি ফাউডেশন বাংলাদেশ, ১৯৮৯ ইং. পৃঃ ৪।

হযরত নূহ (আঃ) এর এক পুত্রের নাম সাম। তিনি মধ্য এশিয়ায় বসবাস করেন।
বর্তমান 'সেমেটিক' বা সামীয় জাতি তাঁরই বংশধর। এরা মধ্য এশিয়া, আফ্রিকা ও
ইউরোপের বিভিন্ন অঞ্চলে ছড়িয়ে রয়েছে। হযরত নূহ (আঃ) এর আরেক পুত্রের
নাম হাম। তিনি তৎকালীন পৃথিবীর দক্ষিণ ও পূর্বাঞ্চলে বসতি স্থাপন করেন। তাঁর
বংশধরদের বলা হয় হেমেটিক' বা হামীয়। হামের হয় পুত্র হিন্দ, সিন্দ, হাবাস,
বার্বার ও নিউবাহ। তাঁদের মধ্যে যিনি যে অঞ্চলে বসতি স্থাপন করেন তাঁর
নামানুসারেই সে জনগোলীর নামকরণ হয়, আর তাঁদের অধ্যুবিত এলাকাও
তাদেরই নামের স্বাক্ষর বহন করে। এ ভাবে হিন্দ বা হিন্দু স্তান; সিন্দ বা সিন্ধু
ইত্যাদি জাতি ও অঞ্চলের নাম হয়।

হিন্দের চার পুত্র পূরব্,বঙ, দাকন, নাহরাওয়াল। হিন্দের জ্যৈষ্ঠ পুত্র পুরবের বিয়াল্রিশ পুত্র। অল্পকালের মধ্যে তাঁদের বংশবৃদ্ধি হয় এবং তারা এই অঞ্চলের বিভিন্ন এলাকায় ছড়িয়ে শড়েন। যখন তাঁদের সংখ্যা বেড়ে যায়, তখন তাঁদের এলাকার পরিচালনার জন্য নিজেদের মধ্যে একজন প্রধান নিযুক্ত করেন। হিন্দের তৃতীয় পুত্র দাকন বা দক্ষিণের নামানুসারে দাকান বা দক্ষিণ দেশের নাম হয়।

উপমহাদেশের এ অঞ্চলকে এখনও দাকান বা Deccan বলা হয় । দাকানের তিনপুর সারহাট, কানাড় ও তালঙ। সারহাটের নামানুসারে সুরাট, কানাড়ের নামানুসারে কানাড়ী, এবং তালঙ এর নামানুসারে তেলেঙু বা তেলেঙ ইত্যাদি নাম হয়। দক্ষিণাঞ্চলবাসী সবাই এদের বংশধর। এরাই সে সব অঞ্চলে প্রাধান্য বিস্তার করে আহেন। নাহরাওয়ালের ছিল তিন ছেলে বাবরুজ, কনোজ ও মালরাজ। তাঁদের নামানুসারে সে সব অঞ্চলও নগরের নাম হয়েছে। এভাবে হয়রত নূহ (আঃ) এর বংশ ধরেরা ক্রমে বংশ বৃদ্ধি করে পৃথিবীর বিভিন্ন এলাকায় ছড়িয়ে রয়েছে। "হিলের বিতীয় গুরু 'বঙ্গ' উপমহাদেশের পূর্বাঞ্চলে বসতি হাপন করেন। বঙের বংশধরদের আবাস হলই 'বঙ্গ' নামে পরিচিত''। তাঁরা যে এলাকায় বাস করতেন সে এলাকাটি ছিল জলা ভূমি। তাঁদের কৃষি কাজের সুবিধার জন্য জমির

১। গোলাম হসায়ন সালীম, বিয়ায়ুস সালাজীন, আকবর উদীন অনুদিত, ঢাকা, ১৯৭৪ ইং, পৃঃ ৩৮ ; কাজী দীন মুহাম্মদ, বাংলায় ইসলাম প্রবন্ধ, বাংলাদেশের উৎপত্তি ও বিকাশ, প্রতক্ত, পৃঃ ১৬৯-৭০।

চার পাশ উচু আল (বাঁধ) বেধে শানি সরানো হত। বল শব্দের সঙ্গে আল যুক্ত হয়ে বলাল শব্দটির উৎপত্তি হয়েছে। তাই আবুল ফজল বলেন, "The original name of Bengal (Bangalah) was Beng. Its former rulers raised mounds measuring ten yards in height and twenty is breadth throughtout the province which were called el. from the suffix, this name Bengal (Banglah) took its rise and currency" 1

অর্থাৎ এ দেশের প্রাচীন নাম হিল বল। প্রাচীনকালে এদেশের নৃ-পতিগণ দশগজ উচ্চ ও বিশগজ বিজ্ঞ আল (বাধ) নির্মাণ করতেন। কালক্রমে তা থেকেই বাঙ্গাল এবং বাঙ্গালা নামের উৎপত্তি। "বল নামের সাথে দ্রাবিড় ধাতু আল সংযুক্ত হয়ে 'বলাল,' বাঙ্গাল ও বাঙ্গালা' শব্দ সৃষ্টি হয়েছে"। ই এদেশে আদিম অধিবাসীরা ছিল দ্রাবিড় এবং মধ্য এশিয়া থেকে তাঁদের আগমন ঘটেছিল এতে সন্দেহ নেই। কাজেই বং বা বঙ্গ থেকেই যে বঙ্গাল, বঙ্গালা ও বাংলা নামের উৎপত্তি হয়েছে তাতে কোন সন্দেহ নেই।

অবশ্য সেনেটিক ভাষায় 'আল' অর্থ আওলাদ, সন্তান-সন্তৃতি ও বংশ্যর। এ অর্থে (বং+আল) বঙাল বা বঙ্গাল (অর্থাৎ বং এর বংশ্যর) শব্দের উৎপত্তিটাকে নেহারেত উড়িয়ে দেয়া যায়না। বঙ্গাল কিলে সমুদ্রের নিকটবর্তী খৃষ্টীয় অষ্টম শতক বা আরও পূর্বে বঙ্গাল নামের একটি পৃথক দেশের উল্লেখ পাওয়া যায়। এ দেশের অধিবাসীরাও বঙ্গাএর আওলাদ বা বংশ্যর হতে পারে।

নুরাতন চীনদেশীয় পৃথিপত এবং ইন্দোচীমের আন্তঃপাতী আনাম (Annam) প্রদেশের প্রাচীন বিবরণের বরাত দিয়ে ভক্তর মুহাম্মদ এনামুশ হক উল্লেখ করেছেন, "খৃষ্ট পূর্ব সন্তম লতান্দীতে ভারতবর্ধের বঙ্গ-লঙ (Bong long) প্রদেশের লাক-লম (Luck-Lom) নামক এক অসমসাহসী বীয় মুবা তাঁয় কতিশয় অনুচরবৃদ্দ লকিণপূর্ব এশিয়ায় আনাম রাজ্যে গমন করে তথাকার নৃ-পতিকে তাভিয়ে দিয়ে সে রাজ্যের অধিশ্বর হন এবং উকি (Auki) নালী এক আনাম সুন্দরীকে রাজ মহিষী রূপে গ্রহণ করেন। তার অধ্যক্তন আঠারোজন বঙ্গ-লঙ দেশীয় নৃ-পতি আনাম রাজ্যে প্রায় তিনশত বৎসর রাজত্ব করেছিলেন। উক্ত লাক-লম ও তাঁর অনুচরবৃদ্দ হিলেন নাগ বংশীয় অনার্থ। আনাম দেশের তৎকালীন ব্যাক্রণে 'পা' নামক একটি

আইন -ই-আকবরী, ভলুম ২, এইচ, এস, জেরেট কর্তৃক অসুদিত, ১৮৯৪ ইং, কোলকাতা, পৃঃ ১২০।

২। জঃ মোহাম্মদ এনামুল হক মারক বক্তামালা, প্রাথক, পঃ-১৩৪।

৩। আৰুণ মান্নান তালিব, প্রাহুক্ত, পৃঃ ১৩৪।

অনার্য ব্যবহাত প্রতায়ের প্রয়োগ প্রচণিত হিল; তাঁরা তাঁদের মাতৃভূমির মূল নাম 'বঙ্গ-লঙ' সংক্ষিপ্ত রাজ্যের শতুন মামকরণ হয় বঙ্গ'লা– কালক্রমে তার বিবর্তিত রূপ হয় বঙ্গাল, বাঙ্গালা, বাঙ্গালা।" <sup>১</sup>

কোন কোন ঐতিহাসিক যেমন, রমেশচন্দ্র মজুমলার, ডি,সি, সরকার, হেম চন্দ্র রায় চৌধুরী প্রমুখ 'বঙ্গ' ব্যতিত 'বঙ্গাল' নামে একটি পৃথক রাজ্য ছিল বলে মত প্রকাশ করেন। বঙ্গাল দেশের সীমানা সম্বন্ধে রমেশ চন্দ্র মজুমদার বলেন, "প্রাচীন বঙ্গাল দেশের সীমা নির্দেশ করা কঠিন, তবে এককালে দক্ষিণ ও পূর্ব বঙ্গের তটভূমি যে এর অন্তর্ভুক্ত ছিল সে বিষয়ে সন্দেহ নেই"। ত বঙ্গ হতে বঙ্গালার উৎপত্তি হয়েছে একথা মানতে তিনি নারাজ্য। তার মতে, কর্ণফুলী নলীর দক্ষিণতীরে দীয়াজ এর সাথে অভিনু 'বেলালা'<sup>8</sup> নামক শহর হতেই 'বলালা' নামের উৎপত্তি হয়েছে।

১। ডঃ, মুহামদ এনামুল হক, প্রাতক, ১৩৫।

২। ডঃ, এনাম্শহক, প্রাত্ত, পৃঃ ১৩৫।

৩। রমেশ চন্দ্র মজুমদার, বাংলাদেশের ইতিহাস, ১ম খড, কলিকাতা, ১৯৭৪ 🐛 পৃঃ ২।

৪। যোল শতকের ইউরোপীয় লেখক ঘেমন, বারবোসা, ভারথেমা, বেলালা নামে একটি
শহরের (City travels of corne lius de Bruyan- এ) সংযোজিত মানতিত্রে (১৭০১খৃঃ), ব্রাভ
(১৬৫০ খৃঃ) এবং স্তেন্দ এর মানচিত্র (১৬৫২ খৃঃ) বেলাল শহরেক চম্চয়াম এলাকার
চিহ্নিত করা হয়েছে। এই 'বেলালা' শহরের অভিত্ব এর গরিচিতি নিয়ে বিতর গবেষণা
হয়েছে কিন্তু আজ পর্যন্ত কোন প্রশ্নেরই সমাধান হয়নি। রেনেল প্রমুখ পরবর্তী ইউরোপীয়
লোখক 'বেলালা' শহরের অভিত্ব খুঁজে গাননি। (১৬৮৯ খৃঃ) ওভিংটন বলেন, "A late
French geographer (Baud roud) has put Bengala into his catalogue of imaginary cities
and such as have no real existence in the world", আধুনিক ঐতিহাসিকলের মধ্যে এ
বিষয়ে বিতর মতানেল, কেউ 'বেলালা' শহরেক সোনার গাঁও; আবার কেউ চম্পামের
সক্রে অভিনু মনে করেন। কেউ বলেন বেলালা শহরের অভিত্ব ছিলনা, বেলালা কোন
একটি বভ শহরকে City of Bengala বলা হয়েছে। এটা বিশেষ কোন শহরের নাম নয়।
কারো মতে, 'বেলালা ' শহর সমুদ্রে বিলীন হয়েছে। ঐতিহাসিকলের কাছে বেলালা
শহরের পরিচিতি এখন একটি সমস্যা, যার সমাধান করা এখন আর বোধ হয় সত্ব নয়
(আব্দুল করিম, বাংলার ইতিহাস সূল্ভানী আমল, পৃঃ ১৩)।

এ অভিনত তথা ভিত্তিক নয়। বেঙ্গালা শহরের যারা উল্লেখ করেছেন, তাঁরা কেউ যোল শতকের আগের লোক নয়। অথচ দেখা যায়, চৌদ্দ শতকের মাঝামাঝি সময় হতে মুসলিম ঐতিহাসিকেরা বঙ্গ-কে বঙ্গালা নামে অভিহিত করেছেন। তাই ভি.সি. সরকার বলেন, "As Bengala (like the modern name Bengal) is a foreign corruption of Vangala a celebrated historain (Dr. Majumder) has suggested that this late medieval city of Bengla (which he locates near modern Chittagong) was the capital of the ancient Vangala-desa and gave its name to the kingdom, or vice-versa, and in either case, the old kingdom of Vangla must be located in the region round the city---- the above theories appear to be unwarranted." >

ভি,সি, সরকারের মতে, 'বঙ্গাল সমদ্রোপকুলে বাকেরগঞ্জ অঞ্চলে অবস্থিত ছিল''।২

বঙ্গালের ভৌগোলিক অবস্থান সম্পর্কে হেমচন্দ্র রায় চৌধুরী কোন সিদ্ধান্ত দেননি"। ত বঙ্গাল নামে পৃথক প্রদেশের অন্তিত্ব নিয়ে যথেষ্ট সন্দেহ রয়েছে। রমেশ চন্দ্র মন্ত্রমদার প্রাচীন বঙ্গের সীমানা উল্লেখ করতে গিয়ে যথেন, "এই প্রাচীন জনপদ বর্তমান কালের দক্ষিণ ও পূর্ব বঙ্গ শইয়া গঠিত ছিল। সাধারণত পশ্চিমে ভালীরথী, উত্তরে পদ্মা, পূর্বে ব্রহ্মপুত্র ও মেঘনা এবং দক্ষিণে সমুদ্র সীমারেখা ছিল"। ত কাজেই তাঁর মতে, প্রাচীন বঙ্গ একটি বিস্তির্ণ অঞ্চল নিয়ে গঠিত ছিল। জি,সি, সরকারও প্রাচীন বঙ্গের সীমানা এরপই নির্ণয় করেছেন।" ব

ডঃ মন্ত্রমদারের 'বঙ্গাল' এর দক্ষিণ ও পূর্ববেরে তউভূমি এবং ডি,সি, সরকারের বঙ্গাল' এর সমুদ্রোপকৃলে বাকেরগঞ্জ অঞ্চল উভয়েই তাঁদের চিহ্নিত প্রাচীন বঙ্গের সীমানার মধ্যেই অবস্থিত ছিল। কাভেই তাঁদের উভয়ের মতামত থেকে ধারণা হয় বঙ্গাল নামে পৃথক কোন দেশ বা সন্তা ছিলনা। তাই আব্দুল করিমের ভাষায় বলতে হয়, "প্রাচীন কালে বা কোন কালে বঙ্গাল নামে আলাদা কোন দেশ বা ভূ-ভাগ ছিলনা।"৬

D.C. Sircar, opcoit,-p.131.

D.C Sircar, opcit, p.133.

Hem Chandra Roy Chowdhury, History of Bengal, No-1. pp. 18-19.

৪। রমেশ চন্দ্র মকুমদার, প্রাথক, পৃঃ ৬।

D.C Sircar, opcit, p.133.

৬। আবুল করিম, প্রাতক্ত, পৃঃ ১৯।

মুসলিম শাসনের প্রথম দিকে বাংলার একমাত পূর্ব ও দক্ষিণাঞ্চলই বল বা বাজালা নামে অভিহিত হত। বঙ্গালা নামের প্রথম উল্লেখ পাওয়া যায় ইবনে বতুতার জমগ বৃত্তান্তে। এ থেকে বুঝা যায়, তার সময়ে পূর্ব ও দক্ষিণ বল বাজালা নামে গরিচিত ছিল এবং এ অঞ্চলের অধিবাসীরা বাজালী নামে অভিহিত হত। পরবতীকালে বাজালা ও বাজালী শম দুটো এই অঞ্চলের সলে উত্তর ও পশ্চিম বজরে অধিবাসীদের প্রতিও প্রযোজ্য হয়"।

মুসলিম ঐতিহাসিকদের মধ্যে মিনহাজ-ই-সিরাজের পরবর্তী জিয়া-উল-দীন বারণীর 'তারিখ-ই-ফিরুজ শাহী' গ্রন্থের বর্ণনার আলোকে দেখা যায় যে প্রাচীন বঙ্গ' ই পরবর্তীতে বঙ্গলা ' বা বাঙ্গালা নামে পরিচিতি লাভ করে। বঙ্গালা সম্পর্কে তার কয়েকটি উক্তি হলো-

- (১) "লখনৌতির শাসক ইলিয়াস, যিনি ঐ রাজ্য জোর পূর্বক দখল করেন, এ সময়ে (দিল্লীর সূলতান ফীরুজ শাহ্ তুঘলকের সময়ে) পানি বেষ্টিত ; বলালার গাইক এবং ধনুকদের একত্রিত করেন এবং বিনাকারণে ত্রিহুত জয় করেন"। ২
- (২) "বঙ্গালার বিখ্যাত পাইকরা, যাহারা অনেক দিন ধরিয়া আরু বঙ্গাল (বঙ্গালদের পিতা) নামে পরিচিত এবং যাহারা নিজদিগকে বীর পুরুষ বিশিয়া দাবি করিত, তাহারা ভাঙখোর ইলিয়াসের নিকট প্রতিজ্ঞা করে যে, তাহারা তাঁহার জন্য প্রাণপণ করিবে এবং পানি বেষ্টিত বঙ্গালার বায়দের সঙ্গে যোগ দিয়া ইলিয়াসের অশ্বারোহী বাহিনীর সামনে সাহসিকতার নিদর্শন স্বরূপ হাতপা ছোঁড়া-ছড়ি করে"।

এখানে বঙ্গালাকে বলা হয়েছে 'আব গিরিকতা'। আব অর্থ পানি আর গিরিকতা অর্থ ভেজা। তাহলে আবগিরিকতা অর্থ দাঁড়ায় পানিতে ভেজা, যার উপর বেদী বৃষ্টিপাত হয়; পানি বেষ্টিত; বদ্যা কবলিত; দদ-নদী বেষ্টিত। সূতরাং বারদী বঙ্গালাকে পানি বেষ্টিত; নদ-নদী বেষ্টিত, বন্যাকবলিত এবং অধিক বৃষ্টি পাতের অঞ্চল রূপে চিত্রিত করেছেন। এই অঞ্চল নিঃসন্দেহে বঙ্গ; রঘু বংশের "গঙ্গা স্রোত হত্তরেষু এবং তিরুমাইলিপির "বঙ্গাল দেশ যেখানে বৃষ্টি থামেনা" কথাতলির প্রতিধ্বনী করে বারণীর 'আবগিরিকতা' বঙ্গালা। বারণীর "আম গিরিকতা' বঙ্গালা কথায় বঙ্গ-এর ভৌগোলিক অবস্থানের নিখুত পরিচয় পাওয়া যায় । সূতরাং প্রাচীন কালের 'বঙ্গ' এবং বরণীর 'বঙ্গালা' এক ও অভিন্ন''।8

১। বাংলাদেশের উৎপত্তি ও বিকাশ, প্রাথজ, পৃঃ ৮।

২। জিয়া-উদ-দীন ৰামণী, তারিখ-ই-ফিক্সঞ্গাহী, পৃঃ ৫৮৬।

৩। জিয়া উদ-দীন বারণী, প্রাথক্ত, পৃঃ- ৫৯৩।

৪। আব্দুল করিম, প্রাতক্ত, পৃঃ- ১০।

তের শতকের শেষের দিকে এবং চৌন্দ শতকের মাঝা-মাঝি সময়ে 'বল' 'বলাগার রূপান্তরিত হয়। বারণী সুপাতান বলবনের নিমান্তে উক্তির উল্লেখ করেন,

- (১) 'ইকশিমি-ই-লক্ষণাবতী'-ও 'আরসা-ই বাঙ্গালাহ' বশে আনতে কি রক্তপাতই না আমাকে করতে হয়েছে"। ১
- (২) "আমি শক্ষণাবতী এবং বাঙলা অঞ্চল আমার কণিষ্ঠ পুত্রকে (বুগরাখান) অর্পন করেছি, এদেশ কিছু কাল যাবৎ ক্রমশ শক্তিশালী হয়ে উঠেছে"।<sup>২</sup>

বারণীর এ সমস্ত উল্লেখ থেকে প্রমাণিত হয় যে সুলতান বলবনের সময় লক্ষণাবতী থেকে 'বাঙ্গালাহ' নিঃসন্দেহে একটি সম্পূর্ণ আলাদা অঞ্চল ছিল। ৩

১। জিয়া ভদ-দীদ- বারণী, প্রাথক্ত, পৃঃ ৫৩।

২। জিয়া উদ-দীন বারণী, প্রাথক, পৃঃ ৯৩।

গিয়াস উদ্দীন বলবলের উক্তিধ্য-এ-লখনোতিকে 'ইকলিম' এবং বালালাকে "আরসা' বলা 91 হয়েছে। 'ইকলিম' এবং আরগা' ভভাই শাসনভাত্তিক বিভাগের নাম; সুলভানী আমলের মুদ্রা এবং শিলালিপিতে ইকলিম দারা বড় এবং আরসা দারা ছোট শাসমতান্ত্রিক বিভাগ নির্দেশ করে। এই সূত্রে আরসা- ইকলিমের অশে বিশেষ।----- বারণীয় উল্লেখিত সময়ে অর্থাৎ বলবনের সময় বালালা দিলীর সুলতান কর্তৃক (যা মুসলমান কর্তৃক) বিজিত হয় নাই, তবে বিভিত হওয়ার পথে বলবদ মুসজ-উদ-দীদ তুখরলের বিদ্রোহ দমন করে দিল্লী ফিরে যাওয়ার সময় বুঘরা খানকে 'বালালা' জয়ের নির্দেশ দেন। বুগরা খানের ছেলে ক্রকন উদ্দীন কাইকাউলের সময় 'বল'এর রাজ্য ধারা মুদ্রা উৎকীর্গ করা ময় এবং আরও করেক বছর পরে শামছ-উদ-দীন ফীরুজ শাহের সময় সোনার গাঁও টাকশালের নাম ভংকীর্ণ করে মুদ্রা জারি করা হয়। অর্থাৎ এসময়ে সোনার গাঁও জয় সম্পূর্ণ হয়। তাই বারণীর ইকলিম 'বলালা' প্রাচীন্বল এবং আরসা বদালা প্রাচীন 'বল'এর একাংশ খুব সম্ভবত সোমার গাঁও। বলবদ যখন ইকলিম লাখনৌতি এবং আরসা 'বঙ্গালার কথা বলেম. প্রথমটি ছারা লখনোভির গভর্ণর তুহরলের বিদ্রোহ দমনের কথা বলেন এবং ভিতীয়টির দানা সোমার গাঁও এর কথা বলেন। কাজেই দেখা যায় লক্ষণাবর্তী থেকে বালালা একটি সম্পূৰ্ণ আলাদা অঞ্চল ছিল (আব্দুল কৰিম, বাংলার ইতিহাস সুলতানী আমল, পৃঃ ১০-33)1

বারণীর পরবর্তী ঐতিহাসিক শামছ-ই-সিরাজ আফীফ সুগতান শামছুদীন ইপিয়াস শাহকে 'শাহ-ই-বাঙ্গালা' শাহ -ই-বাঙ্গালীয়ান এবং সুগতান -ই- বাঙ্গালা রূপে আখ্যায়িত করেন। তার প্রধান আমত্যবর্গ ও সৈনিকরা 'রায়ান-ই-বাঙ্গালাহ, পক্ষর -ই-বাঙ্গালাহ ও গাইক-ই-বাঙ্গালাহ নামে পরিচিত হন। ইলিয়াস শাহ বাংলার ভিনটি শাসন কেন্দোই লখনৌতি, সাতগাঁও ও সোনার গাঁও এ তাঁর একছেত্র আধিপত্য স্থাপন করেন এবং এ স্বাধীনতা প্রায় দু'শো বছর অকুরু থাকে।

তার সময় থেকে সমগ্র বঙ্গদেশ বাঙ্গালা (ফারসী বাঙ্গালাহ) নামে পরিচিত হয় এবং এর অধিবাসীদিগকে বাঙ্গালী নামে অভিহিত করা হয়। তখন থেকেই লখনৌতির সুলভান বাঙ্গালার সুলভান লখনৌতির মুসলিম রাজ্য বাঙ্গালার মুসলিম রাজ্য বাঙ্গালার মুসলিম রাজ্য বাঙ্গালার মুসলিম রাজ্য বাঙ্গালার মুসলিম রাজ্য পরিণত হয়।" একথারই সমর্খন পাওয়া যায় ডঃ আহমদ হসন দানির উজিতে। তিনি বলেন, "Shamasuddin Ilyas shah was the first sultan who by his sagacity and political acumen, founded the united kingdom of Bengal and earned for himself the name of shah-i-Banglah. It was from his time that the connotation of the word Banglah changed, and it was thence forward applied to the whole country of Bengal." <sup>©</sup>

শামস-উন্দীন ইপিয়াস শাহের সময় হতে 'বঙ্গাণা' নাম পরিচিতি লাভকরে। বাংলার রাষ্ট্রীয় ঐক্য গঠনের প্রশ্নে সুপতান শামস-উদ-দীন ইপিয়াস শাহের রাজত্ব কালের গুরুত্ব সম্পর্কে ডঃ আব্দুর রহীম বলেছেন, "এ রূপে সুপতান ইপিয়াস শাহ 'বাঙ্গাণার প্রতিষ্ঠাতারূপে পরিগণিত হন। এর ফলে বাংলার সমগ্র এলাকা একত্রীভূত হয় এবং সমস্ত বাঙ্গালী জাতির রাজনৈতিক, সামাজিক ও ভাষাগত ঐক্যের শটভূমি ছাপিত হয়। এ সময় থেকে তেণিয়াগর্হি থেকে চয়গ্রম পর্যত এবং হিমালয়ের পাদদেশ থেকে বজোপসাগর পর্যত বিশাল জনপদ 'বাঙ্গাণা' এই একটি সাধারণ নামে পরিচিত হয়---এ সময় থেকে পূর্ব বাংলার অথবা উত্তর বঙ্গের, অথবা পশ্চিম বঙ্গের - যেখানকারই অধিবাসী হোকনা কেন-তারা 'বাঙ্গালী' এই সাধারণ নামে পরিচিত হল।"৬

১। শামস-ই-সিরাজ আদীফ, তারীখ-ই-ফীরজ শাহী, শৃঃ ১১৪-১১৮।

২। ডঃ এম,এ, রহিম, প্রাতক, পৃঃ- ৪।

৩। বাংলাদেশের উৎগতি ও বিকাশ, প্রাতক্ত, পৃঃ- ৮।

৪। আব্দুল করিম, প্রাথক, পৃঃ- ১১।

৫। ডঃ আহমদ হৃদাইন দানীয় উজিটি উজ্ত করা হয়েছে ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় উচ্চতর মানব বিদ্যাগবেষণা কেন্দ্র থেকে প্রকাশিত মানব্যালয় বজ্তা ১৯৮৪ এর অন্তর্জ- প্রবন্ধ আছুল করিম, বঙ্গঃ বঙ্গালাঃ বাংলাদেশ, হতে পৃঃ- ১৪।

৬। ডঃ এম,এ,রহিম প্রাত্তক, পৃঃ ৫।

মোগল আমলে 'বাঙ্গালা' নামের বহুল প্রচার হয়। সুগতানী আমলে 'বাঙ্গালা' সন্রাট আকবরের 'সুবা-ই-বাঙ্গালাহ'য় রূপান্তরিত হয় । আবুল ফজল -এ সুবার বর্ণনা দিতে গিয়ে বলেন, "বাঙ্গালাহ চট্টগ্রাম থেকে গাই (ভোলিয়াগাই) পর্যন্ত এর দৈর্ঘ চারশত ক্রোশ । এর পূর্ব ও উত্তর সীমায় পাহাড় শর্বত, দক্ষিণে সাগর ও পশ্চিমে বিহার প্রদেশ। এদেশের প্রান্ত সীমায় আহে 'কামরূপ' এবং 'আসাম'।" ই

প্রাদেশিক শাসনকর্তারা-বাঙ্গালাত্র সুবাদারক্রপে অভিহিত হন। আকবরের আমলে 'বাঙ্গালাহ' নামাঞ্চিত মুদ্রা প্রচলিত হয়। আকবরোত্তর যুগে (যোড়শ ও সপ্তদশ শতকে) পর্তুগীজনের বদৌপতে ইউরোপীয় পশুতদের কাছে এ ভূ-খন্ত বেঙ্গালা নামে পরিচিত ছিল। পতুর্গীজনের 'বেকলা' ইংরেজ শাসনামলে বেকল (Bengal) নামে রূপান্তরিত হয় যা ১৯৪৭ সালপর্যন্ত প্রযোজ্য ছিল। যাহোক, বারণী, আফীফ এবং আবুল ফজলের বর্ণনার আলোকে এটা সুস্পষ্ট ভাবে প্রমাণিত হয় যে প্রাচীন 'বঙ্গ' এর পরবর্তী নাম বাঙ্গালা । অভএব, 'বঙ্গ' হতেই বাংলা নামের উৎপত্তি। সুভরাং বলা যায় যে বাংলাদেশের নামের উৎস পুরাণ উপাখ্যানে নয়, বরং মহা প্লাবনের শর হ্যরত মূহ (আঃ) এর প্রসৌত্র হিন্দ এর বিতীয় পুত্র বং ও তার সন্তান সম্ভতিরা এ অঞ্চলে বসতি স্থাপনের ফলে বং নামে যে জনগোষ্ঠী গড়ে উঠে তার নাম থেকেই এদেনের নাম হয় বল। বল হতে 'বলাল' শব্দের প্রচলন হয়। মুসলমান শাসনামলেই সর্ব প্রথম প্রাচীন বাংলার বিভিন্ন জনপদ একতিত হয়ে 'বঙ্গালা', 'বাঙ্গালা' নামে পরিচিত হয়। এই বঙ্গালা বা বাঙ্গালা পর্তুগীজনের বেঙ্গালা এবং ইংরেজদের বেঙ্গল এ রূপান্তরিত হয়। উপমহাদেশের বিভাগোত্তর যুগে'বেঙ্গল'এর পূর্বাঞ্চল পূর্ববঙ্গ, পবরতীতে পূর্ব পাকিস্তান এবং ১৯৭১ সালে স্বাধীন ও সার্বভৌম মুসলিম সংখ্যাগরিষ্ঠ 'বাংলাদেশ' নামে আত্মপ্রকাশ করে।

#### বাংলার অধিবাসী

বাংলার আদিম অধিবাসী কারা এ সম্পর্কে প্রাণৈতিহাসিক যুগের প্রাপ্ত নিদর্শন
নিয়ে পভিতগণ যে গবেৰণা ও পর্যালোচনা করেছেন তা থেকে অনুমান করা হয়
যে আনুমানিক ১৩ লক্ষ বছর আগে প্রেইস্টোসিন যুগে বাংলায় মানুষের প্রথম
আগমন ঘটে ছোট নাগপুরের মালভূমি ও রাজ মহল পাহাড়ের নিকট অবস্থিত
বরিন্দে। ই "আনুমানিক ৮০০০ খৃঃ পূর্ব সালের দিকে শিলং মালভূমি থেকে

১। আবুল ফজল, আইন-ই-আকবরী, পৃঃ ১৩-৩১।

২। দশ লক্ষ বছর আগে থেকে (আনুমানিক) খৃষ্ট পূর্ব ৩৫০০ সালের দিকে লিপি আবিষারে কাল পর্যন্ত প্রাগৈতিহাসিক যুগ।

৩। তোফায়েল আহমদ, প্রাতক্ত, পৃঃ ১৩।

নিলেট অঞ্চলে মানুষ আগমন করে। সিলেটের জৈপ্তাপুরে অবস্থিত পাথরের বিশাল সৌধ ও কম (Megalithus) একালের সাক্ষর বহন করে। খৃষ্টপূর্ব বিতীয় সহদ্রকের (Millenium) দিকে প্রত্ন প্রপ্তর যুগে (Palaeolethic) এ ভূমিতে বিশুল সংখ্যক মানুষের অধিবাস ছিল। এ প্রাগৈতিহাসিক মানবগোষ্ঠীর উত্তরাধিকারী আজকের সাঁওতাল, বাউরী, মারিশা প্রমূখ উপ-জাতি।" ই খৃষ্ট পূর্ব দেম শতাব্দীতে বাংলায় আর্যদের আগমনের পূর্বে অন্ততপক্ষে আরো কয়েকটি জাতির উল্লেখ পাওয়া যায়, যেমন - নেগ্রিবটো, অট্রো-এশিয়াটিক, দ্রাবিড় ও ভোটচেনীয়।

নিফোবটোরা প্রত্থপ্তর যুগের লোক। ড ৪ সুদীতি কুমার চটোপোধ্যায়-এর মতে, "আনুমানিক পাচঁহাজার বছর আগে এরা এ দেশে বাস করত। কৃষিকার্য এরা জানতনা, শিকার লব্ধ মাংসে জীবিকা নির্বাহ করত"।২

এর পর ইন্দোচীন থেকে আসাম হয়ে অদ্রকিরা অস্ট্রো-এশিরাটিক জাতি বাংলায় আগমন করে। এখানে এসে তারা তামা ও পাহোর ব্যবহার শিখে। এরা ছিল কর্মবাদী। এরাই কোলভীল, সাঁওতাল, মুভা এভৃতি উপ-জাতির পূর্বপুরুষ রূপে চিহিতিত হয়। বাংশা ভাষার শব্দে ও বাংলার সংকৃতিতে এদের প্রভাব রয়েছে।

অন্ত্রো-এশিয়াটিক জাতির প্রায় সমকালে বা এদের কিছু পরে প্রায় পাঁচ হাজার বছর পূর্বে দ্রাবিড় জাতি এ দেশে আসে। সেমেটিক সভ্যতার উৎস সামের প্রপৌত্র এবং হযরত নূহ (আঃ) এর সপ্তম অধ্যক্তন বংশধর আবু-ফার ছিলেন উপ-মহাদেশের দ্রাবিড়দের আদি পুরুষ। তাই দ্রাবিড় সভ্যতা সেমেটিক সভ্যতার অন্যতম শাখা হিসাবে পরিচিত। আবু-ফার ও তাঁর বংশধরেরা 'উত্তর, উত্তর-পশ্চিম ও দক্ষিণ ভারত থেকে তরু করে পূর্বে গঙ্গার মোহনা পর্যন্ত বিন্তির্ণ এলাকার বসতি বিস্তার করে। দ্রাবিড়রা ছিল উন্নততর সভ্যতার ধারক।তারা নগর সভ্যতার গোড়া পত্তন করে। দ্রাবিড়রা ছিল উন্নততর সভ্যতার ধারক।তারা নগর সভ্যতার গোড়া পত্তন করে। তরপুর, প্রভৃতি দ্রাবিড় শব্দ। দ্রাবিড়রা সোনা, রূপা, সীসা, ব্রোঞ্জ এবং টিনের ব্যবহার জানতেন। গরুর গাড়ীর আবিক্ষার হয় এদের কালে। সূতা কাটা ও কাপড় বোনা এদের আয়তে ছিল"। তাত্র প্রস্তর যুগের চিত্রকলার, জ্যামিতিক রেখা অংকনের এবং অলঙ্করণের,মাটির পুতুল ও খেগনার যে পরিচয় তা দ্রাবিড় ভাষী নরগোষ্ঠীরই সৃষ্টি"। ৪

১। এই উভিটি আবু বৃক্তের পাকিস্তান এশিয়াটিক সোসাইটির জার্নাল ১ নং তথিয়ুম ১৪ থেকে উভুত করেছেন তোফায়েল আহমদ তাঁর য়ুগে য়ুগে বাংলাদেশ এছে, পৃঃ ১৩।

২। তোফায়েল আহমদ, প্রাতক্ত, পৃঃ ২০।

৩। ডঃ সুমীতিকুমার চয়োপাধ্যার, জাতি, সংস্কৃতি ও সাহিত্য, পৃঃ ৯৫।

৪। ডঃ নীহার রঞ্জন রায়, বাঙালীর হতিহাল আদিপর্ব, পৃঃ ৬।

"তারা বন্য জন্তু জানোয়ারকে গোষ মামাতে জানত। গো-পাশন ও অখ্বচালনা বিদ্যাও তাদের আয়ত্বাধীন ছিল। কৃষিকাজ করে তারা জীষিকা নির্বাহ করত। তারা উপাসনালয় ও গৃহ নির্মাণ করা জানত। মিসর, ব্যাবিলন, আসিরিয়া ও জানিটের সাথে তাদের বাণিজ্যিক সম্পর্ক ছিল। দক্ষিণ ভারতীয় উপকৃল দিয়ে তারা ভূ-মধ্য সাগরীয় দেশগুলোর সাথে বাণিজ্যিক ও তমদুনিক সম্পর্ক কায়েম রেখেছিল। মোট কথা, তারা নাগরিক সভ্যতার অধিকারী ছিল। তারা ছিল সেমেটিক একেশ্বর বালী ধর্মের অনুসারীলের উত্তরস্রী"। তারিভার এরপ উন্নত সভ্যতার ধারক হ্যায় কারণে অল্রো-এশিয়াটিক জাতিয় অভিত্ব লোপ পায়। অল্রো-দ্রাবিড় জনগোলীর সংমিশ্রেই আর্থ পূর্ব জনগোলীর উত্তব হয়েছে।

খৃষ্ট পূর্ব চতুর্থ শতকে বাংলায় শৌর্য-বীর্য, সভ্যতা ও কৃষ্টিতে শার্ষানায় গুলরীতি নামে ভারতের শ্রেষ্টতম যে জাতির উল্লেখ পাওয়া যায় আলেকজাভারের সমকালান গ্রীক ঐতিহাসিকলের লেখায় সে জাতি কারা? নিশ্চয় দ্রাবিড়গণ। আঁক ভৌগোলিক টলেমী বলেন, "গলা মোহনার সব অঞ্চল জুড়ে এ গলরীতিয়া বাস করে। তাদের রাজধানী গল আন্তর্জাতিক খ্যাতি সম্পন্ন বন্দর ছিল। তাদের মত পরাক্রান্ত ও সমৃদ্ধ জাতি ভারতে আর নেই।" গ্রীক পভিতগণের উল্লেখিত এ গলরীতিয়া যে বন্ধ বালের অধিবালী বল দ্রাবিড় ভাতে কোন সন্দেহ নেই। পাচঁ হাজার বহর আগে এ দ্রাবিড় জাতি পশ্চিম এশিয়া থেকে বেলুচিন্তানের মধ্য দিয়ে হিমালয়ান উপমহালেশে প্রবেশ করে। আঁল ও ইউক্রেভিস নদীগুলোর অববাহিকায় বসবাসকারী এ দ্রাবিড়রা বভাবতঃই ভারতের বৃহত্তম নদীগুলোর অববাহিকা ও সমুদ্রোপকৃলকে নিজেদের আবাস ভূমি হিসাবে বেছে নেয়। তাদেরই একটি দল গলা মোহনায় স্থায়ী বসতি স্থাপন করে উন্তত্তর সভ্যতা গড়ে তোলে। ত

দিখিজারী আলেকজাভার খুট পূর্ব ৩২৭ অব্দে যখন বিপাশা নদীর তীরে উপস্থিত হন তখনই গলা রীভির দৌর্য বিশি ও পরাক্রমের কথা অবগত হন। গ্রীফ ভূগোলবেতা ও ঐতিহাসকিদের বর্ণনায় জানা যায় যে, "পূর্ববঙ্গের এ প্রাচীন শক্তিশালী রাষ্ট্রের বিশ সহস্র অশ্বারোহী, দুই লক্ষ পদাতিক, দুই সহস্র রথ ও চার সহস্র হস্তি যুদ্ধের ভয়ে আলেকজাভার এদেশ আক্রমণের সাহস পান নি"।

১। আপুল মান্নান তালিব, প্রাভক্ত, পৃঃ ২০।

২। আপুল মারান তালিব, প্রাতক্ত, পৃঃ ১৬।

৩। আব্দ মানুান তালিবি, প্রাহাক, পৃঃ ১৬।

৪। বাংলাদেশের উৎগত্তি ও বিকাশ, প্রাত্তক, পৃঃ ২৭।

গঙ্গারীভি রাজ্যের রাজধানী ছিল গঙ্গা তীরবর্তী গঙ্গে। এই গঙ্গে নগরী ছিল একটি প্রসিদ্ধ আন্তর্জাতিক বন্দর। এ বন্দরের সঙ্গে রোম, মিসর,চীন, পূর্ব ভারতীয় রীপপুঞ্জ ও এ উপ-মহাদেশের অন্যান্য এলাকার বাণিজ্য সম্পর্ক ছিল। বিভিন্ন দেশের বাণিজ্য জাহাজ এখানে যাতায়াত করতা এ দেশের স্বর্ণ ও মণিমুক্তা, রেশম ও কাপাসজাত বস্তু, মসলা, গদ্ধ দ্রব্য এবং যুদ্ধাপকরণ হিসাবে হাতা বিদেশে রগুনী হতো।"১

"দক্ষিণ রাশিয়া ও তুর্কিন্তান ছিল আর্যদের আদিবাসস্থান।" কাল ক্রমে তারা পৃথিবীর বিভিন্ন দিকে হাড়িয়ে পড়েল। এলেরই একটি অংশ আনুমানিক খৃষ্ট পূর্ব ১৫০০ অলে এ উপ-মহাদেশে আগমন করেন। খৃষ্ট পূর্ব ৬ষ্ঠ শতক পর্যন্ত হিন্দুস্তানে আর্য উপনিবেশ চূড়ান্ত রূপ লাভ করে। তাদের আক্রমণও লুষ্ঠণের ফলে দ্রাবিড় অধ্যুবিত সিন্ধু সভ্যুতা ধ্বংস হয়। পাঞ্জাব থেকে তরু করে উত্তর ভারতের বেনারস পর্যন্ত তাদের বিভিন্ন স্বাধীন রাষ্ট্র হাপিত হয়। এর পূর্বে কয়েকশত বছর ধরে তারা উত্তর পশ্চিম সীমান্ত পথ দিয়ে ভারতে প্রবেশ করতে থাকে। নিছক আধকতর তর্বর জমি ও উপযোগী আবহাওয়া যাযাবর আর্যদেরকে হিন্দুস্তানে প্রবেশ অনুপ্রাণীত করেনি। বরং বাদশাহ গশ্তাপ্সের আমলে তালের মাড়ভূমি ইয়ানে

১। মণসুর মুসা (সম্পাদশা), আতজ, পৃঃ ১৮।

২। বাংলাদেশের উৎগতি ও বিকাশ, প্রাত্তক, পৃঃ ২৭।

৩। ঘনেশ চন্দ্র মজুমদার, প্রাঞ্জ, পৃঃ ১৪।

৪। বাংলাদেশের উৎপত্তি ও বিকাশ, প্রাতক্ত, পৃঃ ২৯।

ধর্ম নিয়ে যে মত বিরোধ, আত্মকলহ ও পরিণামে ভীষণ যুদ্ধ বিপ্রহ তরু হয়েছিল, তার ফলেই তাদেরকে মাতৃভূমি ত্যাগ করে হিন্দুতানের পথে পাড়ি জমাতে হয়। ইকিন্তু বাংলাদেশে তাদের অভিযান পরিচালিত হয় খৃষ্টীয় ৫ম শতানীতে। ই এতে বুঝা যায় যে এ উগমহাদেশে আর্য আপ্রাসন ও আর্য ক্ষমতা প্রতিষ্ঠার পর দুহাজার বছর পর্যন্ত আর্যদের বাংলাদেশে প্রভাব বিস্তার করা সম্ভব হয়নি।

২। আখতাব -উল-আলম, ইতিহাসে বাংলাঃ বাংলার ইতিহাস, দৈনিক ইত্তেফাক, ১৬ ই ডিসেম্বর ১৯৮৯ ইং, পৃঃ ৭।

আব্দুল মান্নান তালিব ইমাম ইবলে হাযম ও শাহরাভানীর 'আল মিলাল ওয়ান নিহাল' **>** 1 এছের বরাত দিয়ে আর্যদের ভারত আগমনের পটভূমির বর্ণনা করতে গিয়ে বংশছেন, "ইরানের ধর্মীয় নেতা যরদাশ্ত (থরথুই) সেখানে নতুন ধর্মমত প্রচার করেন। তার ধর্মের মৃলকথা ছিল আহরা মাজলা বা জ্ঞানময় আল্লাহ হচ্ছেন পৃথিবী, আকাশ, চন্দ্র, সূর্য প্রভৃতি সমস্ত গ্রহ নক্ষত্রের একমাত্র স্রাষ্ঠা, মালাকি ও প্রভৃ। মানুষ কানে দেবে দেবীর পূজা অর্চনা করবে না। মানুষ একমাত্র আল্লাহর ইবাদত করবে, সোমরস বা অন্য কোন মাদক দ্রব্য ব্যবহার করা হারাম। গরকাল ও কর্মফলকে বিশ্বাস করতে হবে। বরদাশুত তার সভা ধর্ম প্রচার করতে গিয়ে প্রথম দশ বছরে তেমান সক্ষা হাননি, এ সময় মাতা একভান শোকে তার ধর্ম গ্রহণ করেন। অতঃপর রাজ দরবারে ধর্ম প্রচারের সুখোগ লাভ করলে মন্ত্রীর পু পুত্র ও রাণী তার ধর্ম গ্রহণ করেন। এক পর্যায়ে বাদশাহ গশতাস্পও তার সভাসদবর্গ এ ধর্ম গ্রহণ করেন। কিন্তু কুসংক্ষার ও সনাতন বিশ্বাসের ধারক ও বাহক পুরোহিত পভিতগণ পূর্বপুরখের ধর্মের দে।হাই দিয়ে অজ্ঞ জনসাধারণকে কেপিয়ে তোলেন। দেশের সরকার ও নতুন ধর্মের বিরুদ্ধে ব্যাপক বিদ্রোহ দেখা দের। এ সুবোগে তুরাণীয়া ইরান আক্রমণ করে বলে। নব দীক্ষিত মুসলমানেরা একে জেহাদ হিসাবে গ্রহণ করে এ জেহাদকে শেষ পর্বায়ে পৌছিয়ে নিঃখাস নেয়। এর ফলে নিজেদের পৈত্রিকধর্ম ও শের্কবাদী সংস্কৃতি সংগে নিয়ে বিদ্রোহী মুশরিকগোষ্ঠীওলো পার্শ্ববর্তী নেশ সমূহের বিভিন্ন অঞ্চলে বিক্ষিপ্ত ভাবে চলে যেতে থাকে। এদেরই একটি অংশ ভারতীয় উপমহাদেশে চলে আসে"। (আব্দুণ মান্নান ভালিব, বাংলাদেশে ইসলাম, পৃঃ ১৯)। ঐতিহাসিকগণ ঘরদাশতকে ইরানের নবী বলে ভল্লেখ করে থাকেন। কিন্তু কোরআনে তার নাম উল্লেখ নাথাকার অনেকেই এব্যাপারে সন্দেহ পোষণ করে থাকেন। কিন্তু এ সন্দেহ কোরআনের শিক্ষার বিপরীত। যেমন, "আর দেখে, তোমার গূর্বে হে মুহাম্মদ। রাসুলগণকে প্রেরণ করেছে, কিষ্তে তার মধ্যকার কতক রাসুলের বর্ণনা তোমার কাছে করেছি, আর কতক রাসুলের বর্ণনা তোমার কাছে করি শাই"। (সুরা মোমেন, আরাত-৭৮)। কুরআনে রাসুলগণের যে সাধারণ লক্ষণ বর্ণনা করা হয়েছে যেমন- তিনি আজিক হবেদ মুশারিক বা শূন্যবাদী হবেদ না। তিনি নিজে নর পুজক হবেন না, সুষ্টির কোন কিছুকে ইশ্বরের অংশ বা তাঁর গুণের অধিকারী বলে এহণ করবেন না হত্যাদি। যরদাশত এর মাঝে এ লক্ষণতলো পুর্ণ মাত্রায় লক্ষা করা যায়।

বৈদিক আর্যগণ ক্রন্সঃ পূর্ব দিকে অভিযান পরিচালনা করে উত্তরাপথের অধিকাংশ দখল করেন। এ অধিকৃত এলাকাই 'আর্যারত' নামে অভিহিত হয়। পূর্বে গলা যমুনার সঙ্গম প্রথাৎ এলাহারাদ, উত্তরে হিমালয় শর্বতমালা, পূর্বে পুলেমান গর্বত মালা, দক্ষিণে সিদ্ধু সঙ্গম পর্যন্ত 'আর্যারত' বিজ্ঞৃত ছিল। বৌধায়ন ধর্ম সূত্র মতে, আর্যাবর্ত ছিল আর্যদের পবিত্র হান এবং এর বাইরে ছিল অনার্যদের বসবাস। বঙ্গ ভূ-খভ তখন পর্যন্ত 'আর্যাবর্ত'র বাইরে ছিল। ক্রমে এ ভূ-খভের প্রতি তাদের দৃষ্টি আকর্ষিত হয়। আর্যদের ধর্ম গ্রন্থে এ দেশের প্রাচীন অধিবাসী তথা দ্রাবিভ্নরেক মহাভারতে লেছে, মনুসংহিতায় সর্প, ঐতরেয় ব্রাহ্মণে অনার্য, দস্যু ও অসুর, ঐতরেয় আরণ্যকে দূর্বল, নুরাহারী ও কাক এবং বৌধায়ন ধর্ম সূত্রে অভপূশ্য ও পক্ষীরূপে বর্ণনা করা হয়েছে। বৌধায়ন ধর্মসূত্রে অভিন্ত বিলক কৃষ্টি ও সভ্যতার বহিভ্নত বলে বর্ণিত হয়েছে এবং এ দু'দেশে পদার্পণ করণে আর্যদের প্রায়ন্চিত্য করতে হবে এরুপ বিধান রয়েছে।

আর্যদের ধর্মশাস্ত্রের বজন্য বঙ্গের দ্রাবিড়দের বিরুদ্ধে ঈর্ষা ও বিষেব এস্ত সত্যের অপলাপমাত্র। প্রকৃত পক্ষে দ্রাবিড়গণ ছিলেন উন্নত এবং একটি উচ্চাঙ্গ ও বিশিষ্ট সভ্যতার অধিকারী অথচ এ জাতির শৌর্থবীর্য ও কৃতিত্ব সম্পর্কে আর্য পভিতগণ কেবল নিরবই নয় বরং তালেরকে নানাভাবে আরো হের প্রতিপন্ন করা হয়েছে। রমেশচন্দ্র মজুমদার তাই বলেছেন, "বিদেশীয় ঐতিহাসিকগণ যে গলারীভিই জাতির সমোজ্য ও ঐশর্যে মুগ্ধ হইয়া তাহাদিগকৈ ভারতের শ্রেষ্ঠ জাতি বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন, মহাকবি ভার্জিল যে জাতির শৌর্যবীর্যের উচ্ছসিত প্রশংসা করিয়াছেন এ দেশীয় পুরাণ বা অন্যকোন গ্রন্থে সেই জাতির কোন উল্লেখই নাই"। এদেশের আদিম অধিবাসী দ্রাবিড়গণ যে অসভ্য ও বর্বর ছিলেন না তা সুস্পষ্ট। এ উপ-মহাদেশে প্রবেশ করতে গিয়ে আর্যগণ দ্রাবিড়দের প্রতিরোধের সন্মুখীন হয়। আর্যাবর্তে আর্যদের প্রতিষ্ঠার পর দ্রাবিত্দের সাথে তাদের সংঘর্ষ অনিবার্য হয়ে পড়ে। "খৃষ্টপূর্ব সম্ভম শতকের পূর্বে উত্তর ভারতে আর্যদের অনুপ্রবেশ তরু হলে সম্ভবত বিপুল সংখ্যক অনার্য এবং দ্রাবিড় উৎপীড়ন আর দাসত্ব পরিহার করার জন্য বাংলার পশায়ন করে"।ই উত্তর ভারতের এই আর্য অনার্য সংঘর্ষ স্বভাবতই বঙ্গের দিকে প্রসারিত হয় এবং এ সংঘর্ষ বহু কাণ অব্যাহত থাকে।

১। রমেশ চন্দ্র মজুমদার, প্রাতক্ত, পৃঃ ২১।

২। বাংলাদেশের উৎপত্তি ও বিকাশ, প্রাথক্ত, পৃঃ ৩০।

মহাভারতে উল্লেখিত যুদ্ধে "বঙ্গরাজা চিত্রসেন এবং পুদ্ধরাজ বাসুদেবের সঙ্গে ক্ষের বন্ধ এ সংঘর্বের সাক্ষ্য বহন করে। পূর্বাঞ্চলে অভিযানে ভীম শক্তিশালী পুদ্ররাজ এবং অন্যদের পরাজিত করে বঙ্গের অধিগতির বিরুদ্ধে অভিযান পরিচালনা করেন। এ সব রাজ্য জয় এবং তালের ধনসম্পদ পুষ্ঠন করে তিনি লৌহিত্য অর্থাৎ ব্রহ্মপুত্রের দিকে অগ্রসর হন। শতপথ ব্রাহ্মণের বর্ণনা মতে: আনুমানিক খৃষ্ট পূর্ব ৭ম শতকের দিকে আর্য সংস্কৃতির প্রতীক খাজন অগ্নি পূর্ব দিকে অনুপ্রবেশ আরম্ভ করে কিন্তু ভাগলপুরের সন্দানী নদীর শক্তিম পার অর্থি এলে তা থেমে যায়। করতোয়াকে সদানী বলে চিহ্নিত করা হয়। তার পূর্ব পারে ছিল অসভ্য (Saveges)অধ্যুষিত জলাভূমি।" ১

এতে স্পান্ত বুঝা যায় যে খৃষ্ট পূর্ব সপ্তম শতকের আর্য অনার্য সংঘর্ষে আর্য ভারতের রাষ্ট্রীয় সীমা বঙ্গের সীমান্ত করতোয়া নদী বরাবরই ছির ছিল। প্রবল চেষ্টা সন্তেও আর্য ভারতীয়রা সদলবলে করতোয়ার এপারে বঙ্গে আসতে পারেনি। মন্মথ মোহন বসুর ভাষায়, "প্রায় সমস্ত ভত্তর ভারত যখন বিজয়ী (বহিরাগত) আর্যজাতির অধীনতা স্বীকার করিয়া ছিল (ক্রুডোয়া দলী বরাবর উলরোজ সীমানার এপারে) বল বাসীরা তখন সগর্যে মন্ডক উল্ভোগন করিয়া তাহাদের বিক্রন্দে দাঁড়াইয়া ছিল"।

খুষ্ঠীয় প্রথম ও বিতীয় শতাব্দীতেও বল তার স্বাতপ্ত নিয়ে বিদ্যমান থাকে। এ সময় আর্য হিন্দু ভারতে মৌর্য সাম্রাজ্যের উথান শতন, বৈদেশিক আক্রমণ এবং আর্যাবর্তের ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র রাজ্যের অভ্যুদয় প্রভৃতি ঘটনা সন্তেও প্রাচীন বাংলাদেশে আর্য ক্ষমতা বিস্তার লাভ করতে পারেনি। আর্যরা যুক্দে বার বার পরাজিত ও বিতাড়িত হলেও বাংলার ধনসম্পদ ও ভূ-খন্তের প্রতি তাদের লোভ ও লালসা সংবরণ করতে না পেয়ে তারা বারবার বঙ্গের যুক্দে হামা দিয়েছে। বসবাসীকে শক্তিন করতে তারা অস্ত্রের পাশাপাশি চালিয়ে গেছে তাদের চানক্য কৌটিল্য নীতি, বাণিজ্যিক ও সাংকৃতিক আগ্রাসন। দ্রাবিড়রা উন্নত সভ্যুতার অধিকারী হলেও উন্নত যুদ্ধান্ত ও অশ্বাদীর ব্যবহারে অদক্ষ হওয়ায় আর্যদের কাছে পরাজিত হয়। এভাবে প্রাচীন বাংলাদেশে আর্যহিন্দু ভারতীয়দের আর্থিপত্য স্থাপনের পথ সুগম হয়। আর্যদের অপ্রতিহত প্রভাব বিস্তারের মধ্য দিয়ে পরাজিত দ্রাবিড় ও অন্যান্য অনার্য জাতিরা লোকালয় ছেড়ে দূর পাহাড় পর্বত ও জঙ্গলে আশ্রয় গ্রহণ করে। তাদের অনেকেই আর্থর্য সভ্যুতা গ্রহণ করে। আবার অনেকেই তা গ্রহণ করেনি।

১। বাংলাদেশের ভংগত্তি ত বিকাশ, প্রাত্তন্ত, গৃঃ ৩০-৩১।

মন্দ্রথ মোহন বসু, বাংলা নাটকের উৎপত্তি ও ক্রম বিকাশ, কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয়, ১৯৫৯
 ইং, পৃঃ ২২।

বিদের প্রাবিভূদের সাথে আর্যদের সংযাত সুদীর্ঘ কাল ছায়ী হয়। এজন্য শত শত বছর ধরে আর্য ধর্মশাস্তগুলোর মাধ্যমে তারা দ্রাবিভূদের বিরুদ্ধে বিবাজ আক্রোশ জিইয়ে রেখেছে। তাদের ধর্মশাস্ত্রে এ দেশীয় বিজিতদের শূল্র, দাস, অস্পৃশ্য ও অপাংজেয় বলে আখ্যায়িত করা হয়েছে। তাই তাদের ধর্মীয়শাস্ত্রে এদেশীয়দের বিরুদ্ধাচরণ আর্যদের ধর্মীয় আচরণে পরিণত হয়েছে। এজন্যই হয়ত বৌধায়ণ ধর্ম শাস্ত্রে দ্রাবিভূ ও অনার্য অধ্যুবিত বঙ্গ ভূমিকে মুনাই স্লেচ্ছদেশ বলে আখ্যায়িত করা হয়েছে। এমনকি এ দেশে সল্প্রকালের জন্য বসবাস করলেও আর্য সন্তানদের প্রায়কিত্য করতে হয় বলে তালের ধর্ম শাস্ত্রে প্রমাণ পাওয়া যায়।

আর্যদের বিরুদ্ধে প্রবল প্রতিরোধ গড়ে তোলার কারণে তারা বছ লিন পর্যন্ত বঙ্গ ভূমিতে প্রবেশ করতে পারেনি। ফলে ভারতে আসার পর থেকেই আর্য ভানগোষ্ঠী বাংলার অধিবাসীদের বিরুদ্ধে বিষেষ ও ঘৃণা পোষণ করতে থাকে। আর্যদের বিরুদ্ধে প্রতিরোধ গড়ে তুললেও দ্রাবিভ্রা তাদের প্রভাব থেকে মুক্ত হতে পারে নি। বস্তুতঃ দ্রাবিভ্রা পরোক্ষভাবে বারে বারে আর্যদের ঘারা প্রভাবিত হতে থাকে। খৃষ্ট পূর্ব ৩০০ অক্ষের দিকে কৌর্য বিজায়ের কাল থেকে এ প্রভাব তরু হয় এবং তথ রাজত্ব কালে (৩২০-৫০০ খৃঃ) খৃষ্টায় চতুর্য ও শক্ষম শতাব্দীতে আর্যদের ধর্ম, ভাষা ও সংকৃতি প্রত্যক্ষভাবে এ দেশে অনুপ্রবেশ করে।

রাজনৈতিক, ধর্মীয় ও সাংকৃতিক ক্ষেত্রে আর্যদের এ প্রভাব ধারে ধীরে সর্ব্যাসী রূপ নেয়। দ্রাবিড় ও অনার্য শক্তি স্থিমিত হ্বার সঙ্গে সঙ্গে আর্য ও হিন্দু শক্তি দ্রুত বেগে অগ্রসর হতে থাকে। খৃষ্টীয় চতুর্য শতাব্দীতে মৌর্য সন্মোজ্যের পতনের পর চন্দ্র ওও আর্য ভারতীয় ওও সন্মোজ্যের প্রতিষ্ঠা করেন। 'সমুদ্রুত্তরের সময় যখন উত্ত সন্মোজ্য বিতৃত হয়ে বিশাল আকার ধারণ করে, তখনও বাংলায় কতকগুলি বাধীন রাজ্য হিল। সমুদ্রুত্ত যে বর্ব রাজাকে পরাজিত করেন, চন্দ্র বর্মা তালের অন্যতম। তার বাবার মাম হিল সিংহ বর্মা। তিনি বিষ্ণুর পূঁজা করতেন' ।২ চন্দ্র বর্মার রাজ্য বিতৃতিকালে চন্দ্র ওও নামে একরাজা একটি ক্ষুদ্র রাজ্য প্রতিষ্ঠা করেছিলেন (৩১৯-২০ খৃঃ)। সেই সময় থেকেই 'গৌড়' ও 'রাঢ়' নৃতন রাজ্যের অংশে পরিণত হয়েছিল। বাংলাদেশের পূর্বভাগ সমতট, অর্থাৎ ব্রহ্মপুত্র ব-দ্বীপ এবং ডবাক অর্থাৎ শন্চিমে করতোয়া নদী, পূর্বে মেঘনা নদী, উত্তরে খাসিয়া পাহাড়, দক্ষিণে ঢাকা ও সোনারগাঁও সহ গলা পর্যন্ত বিতৃত ভূ-ভাগ সমুদ্রতথের প্রভাবাধীন করণ রাজ্য ছিল।" কিন্তু শুত্রবর্মনভূক্তি অর্থাৎ বাংলাদেশের উত্তর

১। আৰুল মানুন তালাবি, প্রাতক, পৃঃ ২১।

ফজলুল হাসান ইউসুফ, বাংলাদেশের সংক্রির ইতিহাস, ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ,
 ১৯৯২ ইং, পৃঃ ৭।

V.A. Smith: "The Early History of India" Oxford London, 1967. p. 302.

পশ্চিমাংশ গুরু সান্রাজ্যের অন্তর্জুক এবং সান্রাট কর্তৃক নিযুক্ত শাসন কর্তার অধীনে ছিল। এতে বুঝা যায় যে এক পর্যায়ে বাংলাদেশের ফরিদপুরের পশ্চিমে অবস্থিত ভূ-খন্ড ও উত্তর পশ্চিমাংশ গুপ্ত সান্রাজ্যের অন্তর্জুক্ত হয়ে পড়লেও করতোয়া এবং ফরিদপুর ও গঙ্গার পূর্বতীরের সমগ্র এলাকা আর্য হিন্দু ভারতীয় শাসনমুক্ত ছিল।

খৃষ্টীয় ৬ঠ শতাব্দীর প্রথমার্থে বার বার হ্নদের আক্রমণে শেষ পর্যন্ত গুপ্ত সন্মোজ্যের পতন ঘটে। ফলে এ সুযোগে ভারতবর্ষের অনেক প্রদেশই শক্তিশালী বাধীন রাজ্যে পরিণত হয়। কমভঙ্কের পাঁচশত বছর পরেও বাংলাদেশে গুপ্ত সম্রাটদের দেয়া উপাধী 'মহারাজাধিরাজ' ধারণ করে অনেকে শাসনকার্য চালাতেন। সমতটের সামজ্বরাজা বৈন্যগুপ্ত ৫০৭/৮ খৃষ্টাব্দে বাধীনতা ঘোষণা করে ৫২৫ খৃষ্টাব্দ পর্যন্ত বাধীনতাবে বল রাষ্ট্র শাসন করেন। বৈন্যগুপ্তকে পরাজ্ঞিত করে গোগচন্দ্র বঙ্গের বিংহাসনে বসেন। গোপচন্দ্রের পর ধর্মাদিতা এবং সমাচারদেব রাজত করেন। এরা ৬ঠ শতকের শেষ পর্যন্ত বল রাষ্ট্র শাসন করেন। ৫৯৭-৯৮ খৃষ্টাব্দের কোন এক সময়ে বল দেশ চালুক্যরাজ কীর্তিবর্মার হাতে পরাজিত হয়। কিন্তু এ পরাজয় সত্তেও বল রাষ্ট্র পরাধীনতা এড়াতে সক্ষম হয়। ই

রাজা শশাস্ক (নরেন্দ্রাদিত্য) ৬০৬ খৃষ্টাব্দে রাট্ট ক্ষমতা লাভ করেন। হর্বচরিত অনুযায়ী শশাক্ষ গৌড়ের অধিপতি ছিলেন। শশাক্ষের সাথে থানেশ্বররাজ রাজ্যবর্ধন ও হর্ষবর্ধনের সাথে দীর্ঘস্থায়ী সংগ্রাম চলে। হর্ষবর্ধন ছিলেন বৌদ্ধ ধর্মাবলমী। অন্যদিকে শশাক্ষ বৌদ্ধ ধর্ম বিরোধী চিলেন। তাছাড়া বৌদ্ধরাও শশাক্ষের বিরুদ্ধে বড়যত্ত্র করেছিল, যাতে হিন্দু শশাক্ষের স্থলে বৌদ্ধ হর্ষ এ অঞ্চলের রাজা হতে পারেন।

এ সময়ে কামরূপরাজ ভাষরবর্মার সাথেও শশাজের যুদ্ধ হয়। ভাষরবর্মা পরে শশাজের নিকট পরাজিত হয়ে হর্ষের সাহায্য প্রার্থনা করেন। হর্ষ ও ভাক্ষর বর্মার সাথে যুদ্ধ করে শেষ পর্যন্ত পরাজিত হন। ৬২০ খৃষ্টাব্দে শশাজের মৃত্যু হয়।

রাখালদাস বন্দোপাধ্যায়, বালালার ইতিহাস, ১ম খড, সবভারত লাবলিশাস, কলিকাতা,
 ১৯৭১ ইং, পৃঃ ১৩।

বাংলাদেশের উৎগতি ও বিকাশ, প্রাক্তক, পৃঃ ৩৪।

বলা হয়ে থাকে যে ৬৫০-৭৫০ খৃষ্টাব্দ পর্যন্ত বলের মাৎস্যন্যায় কাল। বিকথা মেনে নেয়া যায় না। শশাজের মৃত্যুর পর গৌড়ের সামত্ত শ্রেণী যার যার মত ক্ষমতা বিস্তার করে দেশ অরাজকতায়, উচ্চ্ন্ত্র্থেলতায় ভরে তুলল। কিন্তু সে অরাজকতা বলের নয় গৌড় রাট্রের। বল তথমও তল্র রাজ বংশ রাদ্র শাসন করছে। কেমনা, ঐতিহাসিকগণ সিদ্ধাতে এসেছেন, "সপ্তম শতকের প্রথমার্ধে বল রাদ্র খাধীন ছিল এবং তল্র বংশের রাজাগণ কর্তৃক শাসিত হয়েছে। তল্র বংশের রাজত্বকালেই রাঢ়ের (পশ্চিম বলের) সামত্ত শশাদ্ধ গুরুবংশীয় নৃ-পতি মহাসেনগুরুকে পরাজিত করে প্রথমে রাঢ় এবং পরে পুদ্ররাজ্য অধিকার করে গৌড় রাজ্য প্রতিষ্ঠা করেন। কিন্তু শশাজের সময়ও বল রাট্র খাধীন ছিল। শশাজের বল অধিকারের কোন প্রমাণ নেই।২

ভদ্র বংশের পর সমতট এলাকার রাজ বংশ খড়গ রাজগণ দীর্ঘকাল বঙ্গরট্টে শাসন করেন। এ রাজ বংশের পর রাতরাজবংশ এবং লাকেনাথ বংশীয় রাজারা অসম শতকের দিতীয় পালের কোন এক সময়ে লালিত চন্দ্র বঙ্গের সিংহাসনে আরোহণ করেন। ---- যশোবর্মার হাতে লালিতচন্দ্রের পরাজয়ের প্রাক্তাল পর্যন্ত অর্থাৎ আনুমানিক ৭২৫-৩৫ খৃষ্টাব্দ পর্যন্ত বঙ্গ রাট্টের স্বাধীনতা অক্ট্র ছিল। কেবল অক্ট্রন নয়, সুসংহত রাট্ট শক্তিও ছিল।৩

#### ইসলাম আগমন পূর্ব বাংলার সামাঞ্চিক ও ধর্মীয় অবস্থা ঃ

খুটপূর্ব ৩০০ অবলে মৌর্য বিজয়কালে এদেশে আর্য প্রভাব তর হয় এবং তথারাজত্বকালে (৩২০-৫০০) খুটীয় চতুর্ব ও পঞ্চম শতাব্দীতে আর্য ধর্ম, ভাষা ও সংকৃতি প্রত্যক্ষভাবে এদেশে শিকর গাঁড়ে বলে। এর পরিণতিতে একাদশ-ঘাদশ শতাব্দীতে এসে দেখা যায় 'অসভ্য বঁলালদের' মানুষ করার জন্য কণৌজ থেকে পাঁচজন ব্রাহ্মণ সভ্যতার রক্ত বিস্তারের সুযোগ গ্রহণ করা হয়। এ দেশে কৌলিণ্য প্রথার চালু হয়।



১। মাৎস্যায় শব্দের ব্যাখায় বলা হয়েছে যে দক্ষ কেন্দ্রীর প্রশাসনের অভাবে সামত
শাসকরা নিজেরাই কর্তু গ্রহণ করে এবং দেশে অরাজকতার সৃষ্টি হয়। কোটিল্যের অর্থ
শাল্রে মাৎস্যায়ার সম্পর্কে বলা হয়েছে, "দভধরের অভাবে যখন বলবান দুর্বগকে গ্রাস
করে অর্থাৎ মাছের রাজতের মত যেখানে ছোট মাছকে বড় মাছ গ্রাস করে"। লামা
ভারানাথ মাৎস্যায়ারের ইতিহাস ভূলে ধরেছেন এভাবে "সমগ্র দেশে কোন রাজা ছিলনা,
প্রত্যেক ক্ষ্মীয় সন্ত্রান্ত লোক, ব্রাক্ষণ এবং বশিক নিজ প্রশাকা স্বাধীনভাবে শাসন
কর্মতেন। ফলে দুঃখ- দুর্দশার আর সীমা ছিলনা।"(বাংলাদেশের উৎপত্তি ও বিকাশ,পৃঃ
৪৯)

বাংলাদেশের উৎশত্তি ও বিকাশ, প্রাত্তক, পৃঃ ৩৪।

বাংলাদেশের উৎপত্তি ও বিকাশ, প্রাণ্ডক, পৃঃ ৩৫।

প্রাচীন বাংলার অধিবাসীদের সম্পর্কে ইতিহাসে তেমন কোন তথ্য পাওয়া যার না। এ সময়ের অধিবাসীদের মধ্যে কিরাত, নিষাদ, দামিল, পুত্র ইত্যাদি জাতির নাম পাওয়া যায়। তারা একেবারে অসভ্য জাতি ছিল এ কথা বলা যায় না। কৃষিজীবী দামিল ও নিষাদ জাতির ধর্ম, দর্শন, সামাজিক রীতিনীতির প্রচলন থেকে অনুমান করা যায় যে প্রাচীন মুগে বাংলার জনগণ এক উন্নত সভ্যতা ও সমাজব্যবস্থা গড়ে তুলেছিল। তাদের পোশাক-পরিচ্ছদ ধৃতি, শাড়ী, সিঁদ্র ও হলুদের মাধ্যমে তাদের বিয়ের ব্যবস্থা প্রাগ আর্থদের কাছ থেকে উত্তরাধিকার স্ত্রে পাওয়া। পরবর্তী কালে আর্থ-অনার্থ জাতির সংমিশ্রণে বাংলার সমাজ ও সংকৃতি নতুমভাবে গড়ে উঠে। হিন্দু সমাজের কালী পূজা, মনসা পূজা, শিবের গাজন এখনও অনার্থ মুগের কথা স্মরণ করিয়ে দেয়।

আর্যদের সংস্পর্লে এসে বাংলার লোকেরা বৈদিক ধর্মের সাথে পরিচিতি লাভ করে। আর্যদের সমাজ ও ধর্মীয় ব্যবস্থায় জনগোষ্ঠী চার শ্রেণীতে বিভক্ত হয় যেমন-ব্রাক্ষণ, করিয়, বৈশ্য ও শূর্র। এদের মধ্যে সমাজের সর্বাধিক ওরুত্বপূর্ণ অবস্থানে ছিল ব্রাক্ষণরা। তালের দায়িত্ব ছিল লাজ্র লাঠ, যাগযজ্ঞ ও আচার অনুষ্ঠানাদি পরিচালনা করা। ক্রিয়েলের উপর দাও ছিল দেল বিজয়, য়ৢড় বিয়য়, সীমাও রক্ষা ও রাজ্য শাসন করার কর্তৃত্ব। বৈশ্যদের হাতে ছিল দেশের ব্যবসাবাধিক্য তথা অর্থনীতির নিয়য়ণ। আর বাদবাকী জনসমন্ত্রির অধিকাংশ যেমনতথাকথিত বিজিত দাস, শূর্র, অজজ ছিল অস্পৃশ্য অনার্য জাতি। তাদের জীবন ছিল বিভূমিত। তারা উচ্চ শ্রেণীর দাসত্বে নিয়োজিত থেকে মানবেতর জীবন যাপনে বাধ্য হত। ব্রাক্ষণরা তাদের পৌরহিত্য পর্যন্ত করতে হত। আস্বাদের ছায়া মাড়ালেও 'গোসল' করে ব্রাক্ষণদের শূচিতা অর্জন করতে হত। অস্প্রাদের হায়া মাড়ালেও 'গোসল' করে ব্রাক্ষণদের শূচিতা অর্জন করতে হত। এমনকি অস্পৃশ্যদের দেশ বস বা বসাল দেশে আগমন কয়াই ছিল তাদের জন্য নিষিদ্ধ। "অয় কয়েক দিনের জন্য এ অঞ্চলে অবস্থান করলে ওরুতর প্রায়নিতত্য করতে হতা করতে হতো"। >

"বৌদ্ধ রাজাদের যুগেও ব্রাক্ষণাবাদের উৎপীড়নের বিরুদ্ধে তেমন কোন শক্তিশালী প্রতিরোধ গড়ে উঠেনি বরং ব্রাক্ষণ সমাজের সামাজিক ও ধর্মীয় প্রতিষ্ঠা অকুনুই ছিল। তাদের চেষ্টায় কঠোর শাস্ত্রীয় অনুশাসনে শূদ্রদের চেয়ে মিচ আরও একটি অস্তজ শ্রেণীর উত্তব ঘটেছিল। এরা হলো কাপালিক, যোগী, চভাল, শবর, ডোম

১। রমেশচন্দ্র মন্ত্রমনার, প্রাতক্ত, পৃঃ ১৩৬-৪৬।

মালগ্রহী, কুড়ব, বড়ুর, বাউরী, তক্ষণকার, চর্মকার, ঘটজীবী (পাটনা), ডোলাবাহী (শিবিকা বাহক), মল্ল, যুক্কম, পুলিভ, থস, খর, কাষাজ, সুত্র, কর্মকার, শৌভিক, ব্যাধ, তাঁতী, ধুনুরী, ঝবি, ঝাড়ুলার, মলবাহী (মেথর), মাহত, নটনটা ইত্যাদি। এদেরকে শুদ্রের চেয়েও নিকৃষ্ট মনে করা হত। সমাজ জীবনে তালের কোন প্রতিষ্ঠাতো ছিলই না বরং তালের মানুষই মনে করা হত না। তাদের জীবন ছিল পশুর চেয়েও অধম। এই চতুর্থ ও পঞ্চম শ্রেণীর অর্থাৎ শুদ্র ও তার নিচের শ্রেণীর লোকেরা লোকালয়ের বাইরে হীল জীবন যালন করতে বাধ্য হত। কোনক্রমে পথ অতিক্রমকালে অনিচছা সত্ত্বেও নিজের অজ্ঞাতসারেও যদি শাস্ত্র বাণী শুনে কেলত, তবে তাদের কর্ণ কুছরে গলিত সীসা চেলে দিয়ে শাস্তি দেয়ার ব্যবস্থা ছিল। বৈদিক বা সংকৃত ভাষায় শাস্ত্র আলোচনা তো দুরের কথা বর্ণিত 'দেশী ভাষায়' শাস্ত্র বাণী শোনা বা বলা দুই-ই ছিল নিষিধা। বিধান ছিল-

"অষ্টাদশ পূরাণাকি রামণ্য চরিতানিব ভাষারং মানবাশ্রুত্বা বৌরবং নরকং ব্রজেৎ"

অর্থাৎ "লৌকিক ভাষায় অষ্টাদশ পুরাণ ও রাম চরিত ইত্যাদি যে মানব জনবে তার ব্যবস্থা বৌরব নয়কে"।

আর্য ব্রাহ্মণ সমাজে বিধবা বিবাহের প্রচলন ছিল না, তবে সহমরণ প্রথা বিদ্যমান ছিল। ধন সম্পত্তিতে তাদের আইনগত কোন অধিকার ছিল না।

"বাংলার প্রাচীন ধর্মশান্ত্রে সত্য, শৌচ, দয়া, দান প্রভৃতি সর্ববিধ গুণের মহিমাকীর্তন এবং ব্রহ্মহত্যা, মদ্যপান, চৌর্যবৃত্তি, ব্যভিচার ইত্যাদি কঠিন পাপ বলে গণ্য হয়েছে। এতদসত্ত্বেও সমাজে দুনাতি এবং অশ্রীলতা প্রচলিত ছিল। বিভ্যানদের কামনা-বাসনা চরিতার্থ করার জন্য দাস-দাসী প্রথা প্রচলিত ছিল। নিহার রজনের ভাষায়, "গৌড়ের যুবক-যুবতীলের কামলীলার কথা ও গৌড় বঙ্গের রাজ অস্তঃপুরের মহিলারা যে নির্শাজভাবে ব্রাহ্মণ, রাজ-কর্মচারী ও দাস ভৃত্যদের সঙ্গে কাম ষড়যন্ত্রে লিপ্ত হেইতেন তাহার বিবরণ বাৎস্যায়ণই রাখিয়া গিয়াছেন"। ২

আর্থ ধর্ম ছিল ভৌহিদবাদের সম্পূর্ণ পরিপন্থী। তারা অগ্নি, ইন্দ্র, বরুণ, পবন, ব্রহ্ম, লিব, বিষ্ণু প্রভৃতির পূজা করত। স্বাভাবিকভাবে এ পথে পৌত্তলিকতা ও তাদের মধ্যে প্রতিষ্ঠিত হয়। সাধারণতঃ হোম, যাগযজ্ঞ ও বলিলানের মাধ্যমে তাদের এ সব পূজানুষ্ঠান সম্পন্ন হত। গুপ্ত যুগে বাংলায় তাত্তিক মতবাদ ব্রহ্মণা

১। শাশত ব্রাভৃত্ব সংকলন -৯১, প্রাতক্ত, পৃঃ ৩২-৩৩।

২। উদ্ধৃতঃ কে, আলী,অধ্যাপক, প্রাক্তক, পৃঃ ৯৮।

ধর্মের ব্যাপক প্রচলন হয়। এ যুগোর তাম্র শাসনে বহু পৌরাণিক দেবদেবী ও তৎসংক্রোন্ত আখ্যান পাওয়া যায়। বর্ম ও সেন রাজাগণ ছিলেন বৈদ্ধার ও শৈব ধর্মাবলারী। এ দুটি ধর্ম ছিল পৌরাণিক হিল্পু ধর্মের শাখা। অন্তম থেকে ঘাদশ শতালীর মধ্যে বাংলায় বৈদ্ধার ধর্মের যথেষ্ট প্রসার ঘটে। বিজয় সেন ও বল্লাল সেন ছিলেন শার। লক্ষণ সেন নিজেকে পরম বৈদ্ধার বলে প্রচার করেন। সেন রাজাগণ পৌরাণিক দেবতাদের গুজার ব্যবহা ও ব্রাহ্মণ্য ধর্মের পৃষ্ঠপোষকতা করতেন। সেন যুগো বিষ্ণু, শার, পার্বতী প্রভৃতি দেব- দেবীর পূজা তরু হয়। ফলে বহু মন্দির নির্মিত হয়।

বাংলায় সৌয় সম্প্রদায়েরও অভিত্ ছিল। বিশ্বরূপ সেন ও কেশব সেন সূর্য পূজারী ছিলেন। সে সময়ে মহাশক্তির পাদমূলে নরবলির প্রথাও প্রচলিত ছিল। নিষ্ঠাবান আর্য হিন্দুগণ ভক্তিসহকারে প্রত্যেহ নারায়ণশিলা ও শিবপূজা, শরৎকালে দুর্গাপূজা এবং বিভিন্ন সময়ে সূর্য, শিব, মহেশ্বর, শ্যামা, কাশী, চন্ডি, কার্তিক, গনেশ, লক্ষী, সর্বতী প্রভৃতি দেব-দেবীর উপাসনা ও পূজা করত। এ ধারা বর্তমানেও অব্যাহত রয়েছে।

আর্থ প্রতিপত্তি বৃদ্ধির সঙ্গে সঙ্গে দেশের ও সমাজের এক বিরাট এলাকা কুড়ে এ ভাবে জনমানুষের উপর নির্মাহ চলতে থাকে। আর্যরা এ দেশে উপনিবেশ স্থাপন করেছে। কিন্তু এ দেশবাসীকে কখনও আপন করে নিতে পারে নি। আর্য ব্রাহ্মণরা পার্থিব স্বার্থে ধর্ম শাল্রে পৌত্তলিক পূজা অর্চনাদির সাথে এ দেশবাসীর বিরুদ্ধে কঠোর অনুশাসনাদি প্রবর্তন করেন। বৈদিক মতবাদেও ব্রাহ্মণ্য আচারে মুন্তিমেয় উচ্চকোটির সৌভাগ্যের পথ সুগম করে। কিন্তু এ দেশের সংখ্যাগরিষ্ঠ জনগোষ্ঠীর জীবনে বরে আনে নৈরাশ্য এবং বাড়িয়ে তোলে নিয়হ।

এ সময় নির্বাণ বা 'মুক্তির' বাণী নিয়ে আবির্ভূত হন গৌতম বুজ <sup>১</sup>(খৃঃ পূঃ ৫৬৩-৪৮৩)। হিংসা বিধেষ বিবর্জিত কণুষমুক্ত জীবনের বিধান দিয়ে বৌদ্ধ মতবাদ মানুষকে কর্মবিমুখ জীবনের নির্দিশ্ত অভিন্সায় মোহগ্রস্ত করে বক্ষনা ও লাজনা থেকে নিকৃতি দেয়ার প্রয়াস গায়। বৈদিক শাক্ত ও শৈব জন্মান্তরবাদ থেকে আহিংস জন্মান্তরবাদে উত্তীর্ণ করায় আর্যবাধে ও বোধী মায়ায় পর্যবস্তি হয়।

১। <u>গোতমবৃদ্ধ খৃঃ পূর্ব- ৫৬৩-৪৮৩)</u>ঃ গোতম বৃদ্ধ ছিলেন বৌদ্ধ ধর্মের এবর্ডক ও প্রচারক । খৃঁাই পূর্ব ৫৬৩ অন্দে তিনি হিমালরের পাদদেশে কপিলা বস্তু নগরে এক রাজপরিবারে জন্ম এহণ করেন। তাঁর শিতার নাম রাজা তলোধন। মাতার নাম মারাদেবী। তিনি তানিশ বছর বয়সে যশোধরা নামী এক অনিকা বুজনী মহিলাকে বিয়ে করে সংসার ধুম পালন করেন।

প্রায় একই সময়ে এ উপমহাদেশে উদ্ধৃত হয় মহাবীর ১ (খৃঃ পৃঃ ৫৯৯-৫২৭) প্রবর্তিত জৈন মতবাদ। বস্তুতঃ এ দু'টি মতবাদ একই মূদ্রার এপিঠ ওপিঠ। কেননা, জৈন ধর্মের মূল শিক্ষা হচ্ছে অহিংসা পরম ধর্ম। এ অহিংসা মানুষ জীব জন্ত, পক্ষী, উদ্ভিদ সবার প্রতি সমানভাবে প্রযুক্ত হবে। বৌদ্ধর্মের শিক্ষা হচ্ছে অহিংসা, দয়া, দান, সংচিত্তা, সংযম, সত্যভাষণ, সংকার্ম সাধন, প্রস্থাতে আত্মসমর্পণ প্রভৃতি মানুষের মুক্তি লাভের প্রধান উপায়। যাগ্যজ্ঞ ও পতবলী দিয়ে ধর্ম পালন করা যায় না। ধর্ম পালন করতে হলে বড়রিপুকে বল করে আত্মাকে নিক্তৃয় করতে হবে।

বিরের দশ বছর পর অর্থাৎ ২৯ বছর বরুসে তার একটি পুত্র সন্তান জনা প্রহণ করে। তার নাম রাহল। কিন্তু সুন্ধরা স্ত্রী ও গৃহ সংসারের আরাম আরেশ তার অন্থির চিত্তকে শান্তি দিতে গারেনি। মানুষ ও প্রষ্টার অতিত্বের তঢ় রহস্যের ঘারোদ্যাটনে তিনি একদা গভীর রাতে সংসারের মারা ত্যাগ করে গৃহ ত্যাগ করেন। বহু ব্রাহ্মণ ও পভিতের সাথে তিনি সাক্ষাত করে ধর্ম ও শান্ত্র সন্ধন্ধ আলোচনা করেন কিন্তু ব্রাহ্মণ ধর্ম ও দর্শন তাঁকে তৃত্তি সাধনে সক্ষম হরনি। অবশেষে হয় বছরের কঠোর সাধানার পর চল্লিশ বছর বরুসে তিনি সত্যের সন্ধান লাভ করেন। গরবর্তী চল্লিশ বছর সভ্য ধর্ম প্রচারের পর আশি বছর বয়সে গৃষ্টপুর্ব ৪৮৩ অন্দে কুশি নগরে তিনি দেহত্যাগ করেন।

তিদি দীর্ঘ দিন মধ্যপ্রদেশ (আপ্রা ও অংযাধ্যায় সংযুক্ত প্রদেশ) সফর করেন। এ সফরের মধ্যে দেশের একটি বিরাট প্রভাবশালী ও বিত্তশালী দল তাঁর সত্য ধর্মে দীকা প্রহণ করে। তাঁর নিজের সমগ্র পরিযার ও পোত্র তাঁর ধর্ম প্রহণ করে। দেশের সাধারণ মানুষের মধ্যে তাঁর ধর্ম বিপুল সাড়া জাগায়। কিছু কালের মধ্যেই তাঁর ধর্ম ভারতের প্রধানতম ধর্মে পরিণত হয়। এশিয়ার বিভিন্ন জাতির নিকটও তা সমাদৃত হয়।

১। <u>বহাবীর (খৃঃ পঃ ৫৯৯-৫২৭)</u>ঃ জৈন ধর্মের প্রবর্তন ও প্রচারক বর্ধমান মহাবীর খৃত পূর্ব ৫৯৯ অবদ এক ক্ষরির বংশে জন্মগ্রহণ করেন। বিয়ে করে ২৮ বছর পর্যন্ত তিনি সংসার ধর্ম পালন করেন। তার এক কন্যা সন্তানও জন্মে কিছ ২৮ বছর বরঃ ক্রেমকালে মানবতার দুর্দশা দুরীকরণার্থে তিনি গৃহ ত্যাগ করে সন্তোর সন্ধানে বনে জললে কৃষ্ণতা সাধনে ব্রতী হন। একাদিক্রমে চৌন্দ বছর ধ্যান, তপস্যা ও কৃষ্ণতা সাধনের পর তিনি সত্যের সন্ধান লাভ করেন। অতঃপর তিনি এই নতুন ধর্ম প্রচারে আঞ্চনিয়াগ করেন। দীর্ঘ ৩০ বছর ধর্ম প্রচারের পর খৃত্তপুর ৫২৭ অবে বিহারে বাওয়াপুরী নামক স্থানে তিনি দেহ ত্যাগ করেন। তার প্রচারিত ধর্মের মূল শিক্ষা হছেে, অহিংসা পরম ধর্ম। এ অহিংসা মানুর, জীবজন্ত, গন্দী, উল্লিল স্বার প্রতি সমান ভাবে প্রযোজ্য হবে। গ্রব্রীকালে এ অহিংসা হিন্দু ধ্রেরও অংশে পরিণত হয়় এবং ধীরে ধীরে জেনধর্ম হিন্দু ধর্মের মধ্যে বিলান হয়ে যায়।

এ উভর ধর্মই আর্যদের ধর্মীয় গ্রন্থ বেদকে ঐশী গ্রন্থ হিসাবে শীকার করে না। তপদ্যা, যাগযজ্ঞ ও পত্রলীকে অর্থান গণ্য করে। ব্রাক্ষণদের পবিবাছা ও নরশ্রেষ্ঠ হবার ধারণাকে সমাজ থেকে নির্মূপ করে দেয়। ফলে বর্ণাশ্রম ভিত্তিক সমাজ ব্যবস্থার ভিত্তি নড়ে উঠে। স্বাভাবিকভাবে জনসাধারণ এ ধর্মহয়ের আহ্বানে বিশুলভাবে সাড়া দেয়। দ্রাবিড় ও অন্যান্য অনার্যরা ছাড়াও বিশুল সংখ্যক আর্যও এ ধর্ম গ্রহণ করে। এ পরিস্থিতি মোকাবেশা করার জন্য আর্য ও ব্রাক্ষণ্য ধর্ম এ ধর্মহরকে প্রথমে নান্তিক্যবাদের অন্তর্ভুক্ত করে। তাদের মতে, বেদ বিরোধী মাত্রই নাতিক। কাজেই, জৈন ও বৌজরাও মাত্তিক। অতঃপর উভয় ধর্মীদের নিরিশ্বর্যাদ প্রমাণ করার চেটা চলে।

গৌড়া হিন্দু রাজা শশাদ্ধের আমল থেকে বৌদ্ধ ও জৈন ধর্মের উৎখাতের চেস্টা চলে এবং এ প্রক্রিয়া সেন আমলের (১০৯৬-১২০৪) শেষ পর্যন্ত অব্যাহত থাকে। ফলে কালক্রমে বৌদ্ধ ও জৈন ধর্মের পরিবর্তন এবং চিন্তা ও বিশ্বাসের বিকৃতি দেখা দেয়। মহাযান, হিন্যান ও তক্রবান প্রভৃতিতে রূপান্তরিত হয়। বৌদ্ধদের চিন্তার বিকৃতি দ্র করার উদ্দেশ্যে প্রথম মহাসন্মেশন অনুষ্ঠিত হয় 'পাটলীপুর্মে'। কিন্তু এ সন্মেশন অনুষ্ঠিত হলেও কিছু দিন পরই বৌদ্ধাণ বিভিন্ন সম্প্রদায়ে বিভক্ত হয়ে পড়ে। ব্রাক্ষণরাও বৌদ্ধ ধর্মকে আর্য ধর্মের একটি শাখা বলে দাবী করতে থাকে। সম্রাট অশোকের আমল (খৃঃ পূঃ ২৬০-২৩২) পর্যন্ত এ অবস্থা অব্যাহত থাকে।

"কুষাণ সমাট কনিক খৃষ্টীয় প্রথম শতকে বৌজনের সম্প্রদায়গত বিরোধ মেটাতে কাশ্মীরের 'কুন্দলাওয়ালা' নামক স্থানে বৌজগণের চতুর্থ মহাসম্মেলন আহ্বান করেন। এ সম্মেলনে অংশগ্রহণকারী পাঁচ শতাধিক বৌজ পভিতের মধ্যে অশ্বঘোষ, দারুদিরে ও নাগার্জুনের নাম উল্লেখযোগ্য। এ সম্মেলনে মাগার্জুন কতকগুলো হিন্দু রীতি-নীতি ও নতুন দেব-দেবী শীকায় করে নিয়ে যে সংশোধিত ও উদার (আর্য ধর্মের দৃষ্টিতে) বৌজমর্তের প্রবর্তন করেন তাই হলো বৌজধর্মের প্রধান শাখা মহাযান ধর্ম। আর প্রাচীন অর্থাৎ বুজনেবের প্রচারিত মতে যারা বিশ্বাসবান রইলেন তারা হিন্যান সম্প্রদায়ভূক্ত হলেন। একে প্রাচীন বা স্থবির মতও বলে"। ২

এরপর সুবজু নামক বৌদ্ধমুনি পাতজ্ঞাল দেশনের যোগাচার ও মদ্রাদি মহাযানের অন্তর্ভূক করে দেন, যার নাম হলো নব মহাযান 'যোগাচার'। এমনিভাবে হিন্দু ভাত্রিকতা ও হিন্দু দেব-দেবী বৌদ্ধ ধর্মে প্রবিষ্ট হওয়াতে হিন্দু ও বৌদ্ধ ধর্মে একটা মিলন হয়ে যায় এবং গৌতমবুদ্ধ হিন্দুদের দেশ অবতারের অন্তর্ভুক্ত হয়ে পড়েন। ফলে বৌদ্ধ ধর্ম জগতে এক নারকীয়ে বীভংসতার সৃষ্টি করে। কর্মবিমুখ,

১। কে, এম, পানীকর, তারীখে হিন্দ-এ কদীম, পৃঃ ২১-২৩।

২। আব্দুল মানুান তালিব, প্রাতক্ত, পৃঃ ৩৮।

সংসারবিমুখ অসংগ্রামী কৃষ্ণতা নিষিক্তবলে অতি অল্পকালের মধ্যেই বৌদ্ধ ও জৈন উভয় মতবাদ জীবনমুখী মানুষকে ইহ-পারগৌকিক জীবনের আশ্বাস দিতে ব্যর্থ হয়। ব্রাহ্মণ্য ধর্মের বাড়াবাড়ি এবং বৌদ্ধ ও জৈন ধর্মের নিম্পৃহ নির্দিশ্ততা স্বাভাবিক মনুষ্য জীবন বিরোধী। অস্বাভাবিক এ দুই মেরুকরণ এ উপমহাদেশের গণমানসে সৃষ্টি করেছিল এক অচল স্থবিরতা। যাহোক, জৈন ও বৌদ্ধ ধর্ম আর্যাইন্দুদের ষড়যন্ত্রের কবলে পড়ে একদিকে হিন্দু ধর্মের মধ্যে বি দীন হয়ে যাছিলে এবং অন্যদিকে আর্য ব্রাহ্মণ্যবাদীদের অত্যাচার ও নির্দীড়িনে সারা ভারতের জৈন ও বৌদ্ধ ধর্ম ধর্মিরে ধীরে দ্রাবিড় অধ্যুষিত বাংলায় এসে আশ্রয় নিছিলে। সঙ্কম শতকের পর বৌদ্ধ ধর্মের গ্রভাব বৃদ্ধি পায়। একাদশ শতকের মধ্যভাগ পর্যন্ত এ প্রভাব অব্যাহত থাকে। একাদশ শতকের শেষ ভাগ থেকে ঘাদশ ও এয়াদশ শতকের প্রথমভাগ পর্যন্ত হিন্দু ধর্ম ও সেন রাজবংশের রাজত্বকালে বৌদ্ধধর্মের উপর প্রচন্ত আঘাত আসে। বৌদ্ধরা নির্দীড়িত হতে থাকে।

সেন আমলে ব্রাহ্মণদের রাজনৈতিক প্রতিপত্তি ও বর্ণপ্রথার কঠোর অনুশাসনে সাধারণ মানুষের নির্যাতন চরমে পৌছে। সেই সময় হিন্দু রাজাদের হিংসা ও দমন নীতিতে অতিই ও বিকুক জনসাধারণের মনে এক চাপা আক্রোন্স ধুমায়িত হয়ে উঠেছিল। অয়োদশ শতকের বৌদ্ধ কবি রামাই পত্তিত তাঁর 'শূন্যপুরানে'র 'নিরঞ্জ্ব কুমা' কবিতায় দেশব্যাপী ব্রাহ্মণ শাসিত সমাজের জুপুম ও নিস্পেষণের চিত্র এঁকেছেন এভাবে ঃ -

" জাজপুর পুরবাদি সোলসঅ ঘর বেদি বেদি লয় কেবোল দুর্জন। দখিন্যা মাগিতে জাঅ জার ঘরে নাহি পাজ সাঁপ দিআ পুড়ায় ভুবন । মালদহে লাগে কর দিলঅ কর যুন দ্থিন্যা মাগিতে জায় জার ঘরে নাঞিঃ পায় সাঁপ দিয়া পুড়াএ ভুবন। মালদহে লাগে কর না চিনে আপন পর জালের নাঞিক দিসপাস। বিলিষ্ট হইল বভ দস বিস হয়্যা জড় সন্ধর্মিরে করএ বিনাস। বেদ করে উচ্চারন বের্য়াঅ অগ্নি ঘনে ঘন দেখিআ সভাই কম্পমান। মনেত পাইআ মশ্ম সভে বোলে রাখ ধন্ম তোমা বিনা কে করে পরিত্তান। এইরূপে দ্বিজগন করে সৃষ্টি সংহারন

# ই বড় হোইল অবিচার। বৈকঠে ডাকিআ ধম মনে ত পাইআ মম মায়াতে হোইল অন্ধকার।">

## আধুনিক বাংলায় এর সরলার্থ হলো ৪

জাজপুরে (উড়িব্যা) ধোলশ বৈদিক ব্রাহ্মণের বাস। তারা কানে পৈতা তুলে দক্ষিণা চাইতে যায়। যার ঘরে দক্ষিণা পায়না, তার সংসার অভিশাপ দিয়ে পুড়িয়ে দেয়। মালদহে তারা আপন পর না ভেবে কর বিসিয়ে দেয়; তাদের জাল, জুয়াচুরীর শেষ নেই। তারা বড় শক্তিশালী হয়ে উঠেছে। দলবেঁধে (দশ-বিশ জড় হয়ে) সন্ধর্মীকে (বৌদ্ধ জন সাধারণকে) বিমাশ করছে। তারা বেদমন্ত উচ্চারণ করে, তাদের মুখ থেকে ঘন ঘন অগ্নি বের হয়; সকলে দেখে কম্পমান। সকলে মনে মনে এর অর্থ বুঝে বলে; হে ধর্ম দেবতা, রক্ষা করে, তুমি ছাড়া কে (আমাদেরকে এ বিপদ থেকে) উদ্ধার করবে ? ব্রাহ্মণেরা এভাবে সৃষ্টি বিনাশ করতে লাগলো, এ যে বড় অত্যাচার। ধর্ম দেবতা বৈকুঠে বলে মনে মনে স্ব বুঝতে পেরে মায়াতে আক্রে

অমনিভাবে বিদ্যু মুগলিম আগমনের প্রাক্কালে সমাজের সর্বত্তরে অবক্ষর নেমে আসে এবং আত্মবিপ্লব চলতে থাকে। সাধারণ লোকের চিন্তা ভাবনা সমাজের উচন্তেরের ব্রাক্ষণদের স্পর্শ করতে পারত না। সমাজে শুদ্র ও অন্তজ শ্রেণীর মানবগোষ্ঠী সবরকম সুযোগ সুবিধা ও অধিকার থেকে বঞ্জিত হতে থাকে। এভাবে ভক্ত শ্রেণী ও নিম্ন শ্রেণীর মধ্যে এক দুর্লভ্য বাধার প্রাচীর গড়ে উঠে। সমাজের ধর্মীয় কর্তৃপক্ষের কাছে অপাংক্রেরা নির্মাহ ছাড়া আর কিছুই শায়নি। এ সময়েই তাদের কাছে নতুন জীবন দর্শন ও ধর্মবাধ মানবতার আদর্শ নিয়ে আসে ইসলাম। অস্পৃশ্যতা ভেদ বৈষম্য জর্জারিত এবং শুরোহিততত্ত্বের নিগড়ে আবন্ধ অনগণের কাছে স্ফীয়া-ই-কিরাম আল্লাহর একত ও মানবতার মুক্তিরবাণী প্রচার করেন। এ দেশের হিন্দু, বৌদ্ধ জনসাধারণ সুফীদের কাছে এক সহজ সরল ও অনাড্রার জীবনাচরণের আদর্শ প্রত্যক্ষ করে। এ সকল সাধকের সততা, নির্ছা, ইহজাগতিক নির্লিপ্ততা ও অকৃত্রিম মানব প্রেম এদেশের শান্তিকামী মানুষের ফ্রন্ম সহজেই জর করে।

00

১। রামাই পভিত, শুন্য পুরান, বসুমতি সাহিত্য মন্দির কলিকাতা, ১৩৩৬ বাংলা, পুঃ ২৩২-৩৩।

# দ্বিতীয় অধ্যায় বাংলাদেশে ইসলামের আবির্ভাব

### বাংলাদেশে ইস্লামের আবিতাব

মানবভার কল্যাণকামী হযরত মুহাম্মদ (সঃ) ছিলেন ইসলামের সর্বশেষ প্রচারক ও ইসলামী সভ্যতা ও সংস্কৃতির শেষ শিক্ষক ও প্রতিষ্ঠাতা। চল্লিশ বছর বয়সে নবুয়াত প্রাপ্তির পর ২৩ বছর ধরে তিনি সম্ম বিশ্বমানবতাকে অন্ধকার, অজ্ঞানতা ও পংকিলতা মুক্ত করার জন্য ইসলাম প্রচার করেন এবং শেষ দশ বছর অক্লাপ্ত পরিশ্রম করে মলীমায় একটি আদর্শ ইসলামী রাষ্ট্র প্রতিষ্ঠা করেন। মানুষকে আগ্লাহর নির্ধারিত পথে পরিচালনা করে মানুষের কর্তব্য সম্বন্ধে শিক-নির্দেশনা প্রদান করে যান। তাঁর ইন্ধিকালের পর তাঁর সুশিক্ষিত সাহাবীগণ ইসলামের জীবন বিধান ও সমাজ ব্যবস্থার বাণী নিয়ে বিশ্বের দিকে দিকে ছড়িয়ে পড়েন।

বাংলাদেশে ইসলামের আগমন কখন, কিভাবে ঘটেছে তা নিশ্ভিভাবে জানা থায় না। তবে অব্যাহত গবেষণার ফলে হয়তো তা জানা যাবে। পূর্বে বাংলাদেশ ভারতীর উপমহাদেশের একটি এলাকা ছিল। তাই এ দেশে ইসলামের আগমন সম্পর্কে জামতে হলে ভারতীয় উপমহাদেশে কখন ও কিভাবে ইসলামের আগমন ঘটেছে তা জানতে হবে কারণ, তৎকালে ভারতে ইসলাম প্রচারের মাধ্যমেই বস দেশে ইসলাম প্রচারিত হয় এবং পরবর্তীতে তা চীন পর্যন্ত প্রসারিত হয়।

সুদ্র অতীতকাল থেকেই আরবগণ ব্যবসা বাণিজ্যে পারদশী ছিল বিধার উল্লেখিত সময়েও তারা ব্যবসা-বাণিজ্যে উন্নত ছিল। শেষ নবা (সঃ) এর প্রবর্তিত ইস্পাম প্রচারের প্রথম দিকে আরব মুসলিম বণিকগণও ইস্পাম প্রচারের দায়িত্ব পালন করেন। ফলে, ইস্পামের বাণী পশ্চিমে আটলান্টিক মহাসাগর উপকৃশ থেকে গ্রেপ্রশান্ত মহাসাগরীয় অঞ্চল শর্মত ছড়িয়ে পড়ে। বিজয়ী মুসলিম শাসকলের ভূমিকা এ ক্লেত্রে কোথাও কোথাও শরিদ্ট হলেও ইস্পামের ধারক ও বাহক সাহাবা ও স্কায়া-ই-কিরামের মাধ্যমেই মূলতঃ ইস্পাম প্রচারিত হয়। সমগ্র দক্ষিণ পূর্ব এলায়দেশ বিশেষ করে ভারত মহাসাগরীয় বীপপুঞ্জ, সুমান্রা, জাভা, বোর্ণিও, ফিলিপাইন, সেবিলিশ, ইন্দোনেশিয়া, মালয়েশিয়া, মালয়ীপ এমনকি চীন দেশে পর্যন্ত এসব স্কা সাধক ও বণিকের মাধ্যমেই ইস্লামের একত্বাদ প্রচারিত হয়।

১। বাংলাদেশের উৎপত্তি ও বিকাশ, ইস্লামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ১৯৯০ইং, ডঃ কাজী দীন মুহাম্মন, বাংশার ইস্লাম প্রথম, শৃঃ, ১৭৬; আমুল মান্নান ভালিব, বাংলাদেশে ইস্লাম, আধুনিক প্রকাশনী, ১৯৮০ইং, পৃঃ ৫৩-৫৪।

প্রত্ম থেকে দশন শতালী পর্যন্ত চার'শ বছর ভারতীয় উপ-মহাদেশে ইসলাম প্রচারের বিস্তারিত কোন ঐতিহাসিক প্রমাণ পাওয়া যায় না। আরব দেশে ইসলাম প্রতিষ্ঠার পূর্বে অর্থাৎ হযরত মুহুম্মদ (সঃ) এর জন্মের পূর্বে এবং পরে সন্তম শতান্ধীর গোড়ার দিক গর্যন্ত এ দেশে আরব বণিকরা এসেছিলেন বলে কোন সুনিদির ঐতিহাসিক প্রমাণ পাওয়া যায় না। তবে "এমন কিছু প্রমাণাদি পাওয়া যায়, যাতে পরিক্ষার বুঝাযায় যে ইসলাম পূর্ব ঘূলে বংগ দেশের সাথে আরবদের ব্যবসায় হিল এবং প্রথম হিয়রী শতালীর অর্থাৎ স্বসায়ী ৭ম শতালীর মধ্যেই তদালীক্তন হিন্দু তথা বাংলাদেশের সাথে আরব মুসলমানদের সম্পর্ব হাপিত হয়েছে এবং এদেশে ইসলামের আলো পৌসেছে"। এ নবী করীন (সঃ) এর হাদীস "উত্পুর্ল ইলমা ওয়া লাউ কানা ফীছিনে" অর্থাৎ 'জ্ঞান অর্জন কর প্রয়োজনে চীন দেশে গিয়ে হলেও' এর মাধ্যমে জানা যায় যে, তার জন্মের আগেও চীন দেশের সাথে আরব দেশের যোগাযোগ ছিল। আর এ যোগাযোগের কারণে ভারতের বিভিন্ন স্থানে এবং তৎকালীন বাংলাদেশের উপকূলীয় অঞ্চলে তাদের বাণিজ্য জাহাজ ভিড্ত বলে জানা যায়। ২

মক আরবে কৃষিযোগ্য জমির অভাব থাকায় এতদক্ষণের জনগণ বরাবরই বাণিজ্যিক মনোভাবাপন ছিল। আর বাণিজ্যের কারণেই তারা সমুদ্রবিহারী ছিল। বিষের দেশে দেশে তারা পালতোলা জাহাজে পণ্য নিয়ে ঘুরে বেড়াত। তাদের এই জীবনধারা এ উপ-মহাদেশেও এসে থেমেছে এটা সহভাই অনুমেয়।

আর্য আগমন পূর্বকালে বাংলাদেশে এক উন্নত ও বিশিষ্ট সভ্যতার অধিকারী ছিল। ইতিহাসে সেকালের বাংলাদেশের মানবগোষ্ঠীকে অক্টো-এশিয়াটিক অথবা অট্রক নামে অভিহিত করা হত। কারো কারো মতে, এদের পরিচয় ছিল 'নিষাদ' জাতি বলে। রামায়ণে নিষাদ জাতিকে প্রাচীন জনার্য জাতি বলে উল্লেখ করা হয়েছে। ঋগবেদেও বলা হয়েছে, 'নিষাদ' বাংলার প্রাচীন জাতি।

"নব্য প্রস্তর যুগের লোক হলেও তারা (নিষাদ বাংলার প্রাচীন জাতি) ক্রমে তমে ও লোহের ব্যবহার শিক্ষা করে। এরা প্রধানতঃ কৃষি কার্য বারা জাবন ধারণ করত ও গ্রামে বাস করত। সমতল ভূমিতে ও পাহাড়ের গায়ে তরে তরে ধান উৎপাদন

১। ডঃ আ.ন.ম রহছউদ্দীন, বাংলাদেশ ইসলামের আবিতাব, ইসলামিক ফাউডেশন শত্রিকা, সাতাশবর্ষ, বিতীয় সংখ্যা, ১৯৮৭ইং, সৃষ্ঠাঃ ১৬৭।

২। ডঃ কাজী দীদ মুহামদ, বাংলাদেশে ইসলাম, বাংলাদেশ-সৌদি আরব শাস্থত ত্রাতৃত্ব প্রকাশনা, বাংলাদেশ-সৌদী আরব ভ্রাতৃ সমিতি, ১৯৯১ইং, পৃঃ৩৫।

প্রণালী তারাই উদ্ভাবন করে। শান, সুপারী, কলা, লাউ, বেশুন, নারিকেলে এবং সম্বতঃ আদা ও হলুদের চাষও করত। কৃড়ি হিসেবে গণনা করা এবং চন্দ্রের হাস বৃদ্ধি অনুসারে তিথি দারা দিন রাত্রির মাস তারাই এ দেশে প্রচার করে"।

একথা নিঃসন্দেহে বলা যায় যে এক ধরনের খাবারে (মান্না-সালপ্রা) মানুষের পরিতৃতি হত না বলে মানুষ আল্লাহর কাছে ফরিয়াদ জানানোর ফলে আল্লাহ তালের রকমারী সুস্বাদু খাল্যের সন্ধান দেন, 'আর তোমরা যখন বললে, হে মুসা! আমরা একই ধরনের খাল্যে ধৈর্য ধারন কর্মনা। কাজেই তুমি তোমার পালনকর্তার নিকট প্রার্থনা কর তিনি যেন আমাদের জন্যে এমন বন্ধ-সাম্মী দান করেন, যা জমিতে উৎপন্ন হয়, তরকারী, কাকড়ী, গম, মতরী, পেয়াজ প্রভৃতি। মূসা (আঃ) বললেন, তোমরা কি এমন বন্ধ নিতে চাও যা নিকৃষ্ট, সে বন্ধর পরিবর্তে যা উত্তম ? তোমরা কোন নগরীতে উপনীত হও, তাহলেই পাবে, যা তোমরা কামনা করছ'। ২

এটা হয়রত মূসা (আঃ) এর নরুয়াত কালের একটি প্রাচীন ঘটনা। যেহেতু প্রাচীন নিবাদ জাতি খাদ্যকে সুস্থাদু করার নানা উপকরণের চাষ জানত, তাই স্বাভাবিকভাবেই অনুমান করা যায় যে এরা নিশ্চয়ই ঐশী হেদায়াতপ্রাপ্ত কোন জাতিরই উত্তরাধীকারী। চন্দ্রমাস আরবদের বংসরের হিসাব মান। মহান্দ্রী (সঃ) এর আবির্ভাব পূর্বকাল থেকেই এটা প্রচলিত ছিল। প্রাচীন অক্ট্রিক জাতির চান্দ্রমাসের হিসাব করার শারদর্শিতা দেখে উপলক্ষি করা যায় যে কোন সুদূর অত্যাতে আরবদের সাথে আত্মিক জনগোষ্ঠীর নৃ-তাত্ত্বিক যোগ ছিল।

হযরত মুহ (আঃ) এর এক পুরের নাম ছিল সাম। তাঁর নাম অনুসারে আরবদেরকে সেমেটিক বলা হয়। এদের হাতেই আবাদ হয়েছিল তাইপ্রিস ও ইউফ্রেতিস ননীর অববাহিকায় ব্যাবিলনীয় আসেরীয় প্রভৃতি প্রাচীন সভ্যতা। আর তাদের আদি পিতা হলেন হযরত আদম (আঃ)। বলোপসাগরের কুল ঘেষে যে সরুজ সমতল জঙ্গলাকীর্ণ জনবসতি গড়ে উঠেছিল, তাও ছিল মূলতঃ আরবীয় সেমেটিক গোষ্ঠীয় উত্তর পুরুষ। সে কারণে প্রাচীনকাল থেকেই আরবদের সাথে বঙ্গ জনগোষ্ঠীর একটি আর্থী ক যোগাযোগ ছিল।

মুকাখখারুল ইসলামের লেখায় এ কথারই সুস্পট স্থীকৃতি পাওয়া যায়। তিনি বলাছেন, 'আদি মানব' আদি নবাঁ হ্যরত আদম আলাইহিস সালাম হিন্দ ভূমিয়

১। বাংলা বিশ্বকোৰ,কলিকাতা,পঃ ৩১৪।

২। আল কুরআন , সুরা-২, আরাত-৬১।

লিকণাবেদর সর্বালি থেকে উঠে গিয়ে আরবের পাহাড় বেষ্টিত নিরাপদ 'বালাদিল আমীন' মকা শহরেই বসতি স্থাপন করেছিলেন এবং সেখান থেকেই যে তার আওলাদ আদম জাতি দুনিয়ার নানা ছানে ছড়িয়ে পড়েছে, গবেষণাকালে সেটুকু একেবারে বিশ্বত না হলেই বোধ হয় তাদের প্রচেষ্টা সত্যের সূত্রে সহজে উপনীত হতে পারবে। বিশ্বত প্রাগৈতিহাসিককাল থেকেই আরবদের হাতে দুনিয়ার ব্যবসা-বাণিজ্য মধ্য যুগের শেষ ভাগ পর্যন্ত নিয়ারিত হওয়ার কথা জানা যায়। তাতে মনে হয় আরবরা দুনিয়ার নানা দিকে ছড়িয়ে পড়া তাদেরই শরীক শরাকতের থোজ-খবর করতে গিয়ে ব্যবসা তিজারত ও তাহজীব-তমুল্নের আদান-প্রদান ও আমদানী-রগ্ডানী বজায় রেখে আসছিল"।

শ্রাগৈতিহাসিক কাল থেকেই আরবরা তাদের আদি পিতার অবতরণ হান এই উপ-মহাদেশে যাতায়াত করে আসছে। এমনকি এই উপ-মহাদেশের নামটি পর্যন্ত আরবদের দেয়া। পারসিকরা এ মহাদেশের একটি প্রদেশ জয় করার পর সিয়ু নাম অনুসারে সমগ্র দেশ হিন্দ' নামে কথিত হতে থাকে। ই "পারসিকগণ অপেকা আরবগণ এ উপ-মহাদেশের সাথে অধিকতর খনিষ্ঠভাবে পরিচিত ছিলেন বলে তারা সিয়ুকে সিল নামেই অভিহিত করতে থাকেন এবং সিলের বহির্ভূত ভূ-ভাগকে হিন্দ বলে আখ্যায়িত করেন"। ই ঐতিহাসিক এলফিন্টোন বলেছেন থে, "হ্যরত ইউসুফ (আঃ) - এর আমল থেকেই এ উপমহাদেশের সাথে আরবদের চমৎকার বাণিজ্যিক সম্পর্ক চালু ছিল।"8

√ জেম্স্ টেইলর এর মতে, হযরত ঈসা (আঃ)- এর জন্মের কয়েকে হাজার বছর পূর্ব থেকে যে দেকিণে আরবের সাবা সম্প্রদায়ের লাকেরো এ উপ-মহাদেশের পূর্বোত্তর এলাকায় পালতোলা জাহাজে করে আসত, তার নিকশন তাদের প্রতিষ্ঠিত সাভার বন্দরের নামে রয়েছে। এর হারা তাদের আগমন, বসতি স্থাপন প্রমাণ করে। "সাবাদের 'উর' নগর সাবাউর। এখন সাবাউরের উচ্চোরণ সাভার"। ৫ এই সাবা

১। মুফাথখারুল ইসলাম,উপমহাদেশে ইসলাম প্রচারের প্রথম পর্ব, ইসলামিক ফাউভেশন পত্রিকা, পঃ ৭১২।

২। মওলানা আবদুরাহিল কাকী আলকোরায়শী সম্পাদিত গাবনা থেকে প্রকাশিত মাসিক তরজুমানুল হানীস প্রথম বর্ষ দশম সংখ্যার প্রবন্ধ হিন্দে ইসলামের আবির্তাব, পৃঃ ৪৩২।

O 1 Elphinstone, History of India.

James Tailor, Remarks on the sequel to peripulus of the Erithrean sea, Journal of the Asiatic Society of Bengal, vol. 16. 1847-p.76.

করমের নামে আল কুরআনে একটি সূরা রয়েছে। আরবের দজলা কোরাতের বসরা নগরী সান্নিধানে মিলিত হওয়ার মত সাভারের সামান্য উত্তর ভাগে দুটি প্রাচীন গংগা ধারা মিলিত হয়েছে। একটির নাম কাঁকিলা জানি। আরবরা গংগাকে কাল (কান্ক) বলত। আরবী শব্দ ইলার অর্থ প্রাণপ্রিয় বা আরাধ্য। কাল নদী যেখানে আরাধ্যরূপে পূজা পেয়ে থাকে সেখানকার নদ্যাংশের নাম কাংকাইলা বা কাঁকিলা জানি।

প্রখ্যাত ঐতিহাসিক কে, এ, নিজামী লিখেছেন যে, "হ্যরত মুহাম্মদ (সঃ)- এর আবির্জাবের আগেই ভারত ও আরব উভয় অঞ্চলে পরস্পরের উপনিবেশ বা বসতি গড়ে উঠেছিল। দুই অঞ্চলের মধ্যে বাণিজ্যিক সংযোগ থেকে সাংকৃতিক সম্পর্কের বিকাশ ঘটেছে। এ যোগাযোগ ও সম্পর্কের কারণেই হ্যরত মুহাম্মদ (সঃ) ভারতীয় এলাকা থেকে সুগন্ধি দ্রুৱা পেয়েছিলেন এবং একজন ভারতীয় রাজা তাকে আচার পাঠিয়েছেন বলেও জানা যায়"।২

মাওলানা মিনহাজুলীন সিরাজ এয়ে।দেশ শতালীয় মধ্যভাগে এ উপমহাদেশের ইতিহাস রচনা করেন। তিনি বররিন্দ লিখেছেন, 'উত্তর বাংলা'বুঝাতে। পাংকৃত গভিতরা একে 'বরেন্দ্র' করতে চেয়েছেন বটে, তবে আরবরা যে বররিন্দ বা বরহিন্দ-এর নাম রেখেছিলেন তা সহজেই অনুমেয়। হিন্দু দেবতা ইন্দ্রের বর হিসাবে যদি এরনাম হয়, তবে তা ইন্দ্র-বর হবে, বরেন্দ্র হবে কেন ? আসলে বিশাল সাগর মহাসাগরে আরবরা জাহাজে ভাসতে ভাসতে দূর থেকে যখনই এই লাল মাটিভূমি লক্ষ্য করত তখন 'বরহিন্দ' 'বররিহিন্দ' বলে চিৎকার করে উঠত। সে থেকেই এ নাম প্রসিদ্ধি লাভ করে। আরবী বররি শন্দের অর্থ স্থলভাগ। ঢাকাটাংগাইলে স্থলভাগকে এখনো ভড় বলে। এই ভড় আরবী 'বয়র' শন্দেরই একটি রূপ। আরবী বয়র' শন্দ থেকেই হিন্দের 'বরর' শন্দের উৎপত্তি। আর হিন্দের 'বরর' শন্দের উদ্ধিত। আর হিন্দের 'বরর' শন্দের উদ্ধিত। আর হিন্দের 'বরর' শন্দের উদ্ধিত। আর হিন্দের 'বরর' শন্দ থেকেই 'ভড়' শন্দের উদ্ধান হিন্দের সুন্দর মাটি আরবদের শহন্দনীয় ছিল। তাই তারা বরহিন্দের মাটিকে খিয়ার বা শহন্দনীয় বলত, তাই বররিহিন্দের মাটিকে লোকেরা এখনো থিয়ার বলে থাকে।

ভৈরব জায়গাটির নামটিও আরবদের দেয়া। ভৈরব নামে একটি নদী ও একটি বন্দর এখনও আছে। এ নাম দু'টি আরবীয় শব্দ 'বছর-ই-আব' থেকে এসেছে।

১। মুফাখখার ইসলাম, প্রথময় উজা টালাইল ইতিহাস, (বাংলাদেশ ইতিহাস পরিষদ সম্পাদিত) একাদশ বর্ণ তয় সংখ্যা, শ্রাঘন-তৈঅ, ১৩৮৪, পৃঃ ৬৯ ও ৯৮।

২। কে.এ, নিজামী, মুহামদ যাকী সম্পাদিত Arab accounts of India গ্রহের ভূমিকা।

৩। মুফাখখারুল ইসলাম, উপমহাদেশে ইসলাম এচারের প্রথম পর্ব, প্রাক্তরু,পৃঃ ৭১৩।

৪। মুফাখ্থারুল ইসলাম, প্রাত্তক, পৃঃ৭১৪।

এর অর্থ হয় জলধী। বহর' শব্দের অর্থ সাগর এবং 'আব' শব্দের অর্থ পানি অর্থাৎ 'বহর-ই-আব' শব্দের অর্থ পানির সাগর। সাগরের সঙ্গে গংগার সংযোগ ছিল বলে নদীর নাম হয়েছে পানির সাগর। লোহিত সাগরের সঙ্গে মোমেনশাহী জেলার নাসিরাবাদের পূর্ব দক্ষিণে তৎকালে যেখানে পানির সাগর আসা যাওয়া করেছে সেখানকার বক্ষর ও 'বহর-ই-আব' বক্ষররূপে খ্যাত হয়েছে। ১

দক্ষিণ পূর্ব ঢাকা জেলার ওয়ারী বটেশ্বর নামক স্থানে একটি সুপ্রাচীন সভ্যতার বিভৃত নিদর্শন রয়েছে। সেখানে একটি সুবিভৃত টিবির উপর একটি কবরাকৃতি প্রলকে হয়রত সুলারখান নবীর কবর বলে লোকেরা মনে করে। হানিফ পাঠান ও তার পুত্র হাবীবৃদ্ধাহ পাঠান নামক দুই কুল শিক্ষক সেখানকার প্রত্ন সম্পদ পাহারা দিচ্ছেন। হয়তো এখানে কোন আরবের কবর হয়েছিল। ২

ময়মনসিংহের নাসিরাবাদের ১০/১৫ মাইল দক্ষিণে ব্রহ্মপুত্র নদের পশ্চিম তীরে অবস্থিত চেক বন্দর এর নামটাও আরবদের দেয়া এবং বন্দরটি তাদেরই প্রতিষ্ঠিত বলে অনুমান করা হয়। কারণ, ইপ্রিসী, সুশায়মান প্রমূখ আরব ভৌগোলিকগণ 'তওক' বলেই এর উল্লেখ করেছেন। আরবীতে গলার হারকে বলা হয় 'তওক'। লক্ষণসেনের ভাওয়াল তার শাসনোক্ত বানহার নদী বর্তমানে 'বানার' নামে পরিচিত। এ স্থানেই হার বা তওকের মত বেকে গিয়ে ব্রহ্মপুত্রের কণ্ঠ লগ্ন হয়েছে বলে আরবদের দ্বারা তখনকার এ পোতাশ্রয়টি 'তওক' নামে প্রসিদ্ধ হয়। ই গারো পাহাড়ের সদর হচেছ তুরা। সেকালে গংগা সাগর ও লৌহিত সাগর গারো শাহাড়ের পাদদেশ পর্যন্ত হিল। জাহাজ থেকে গারো পাহাড়ের কুলে নেমে আরবেরা ছোট ছোট গভগিরি ঘেরা এই শহরটিরও পত্তন করে বলে মনে করা হয়। কুরআন মজীদে এ 'তুর' নামে একটি সূরা রয়েছে। হযরত মুসা (আঃ) যে গাহাড়ে আল্লাহর সংগে কথা বলার সুযোগ পেতেন তার নাম ছিল 'তুর-ই-সিনীন' বা তুরসীনা। আর 'তুর' শন্দের অর্থ গভগিরি। কয়েকটি গভগিরির সমাহার আরবী বছরচন তুরাহ বা তুরা।

ভৌগোলিক আরব সওদাগর সুলারমানের আরবদের নৌ বিহার এর বিবরণে 'সালাহাত' ও 'কামরূপের' নাম পাওয়া যায়। <sup>8</sup> 'সালাহাত' হল আরবদের দেয়া

১। মুফাখ্থার স্বলাম, প্রাতক্ত, পৃঃ ৭১৫।

মুফাখ্ধারুল ইসলাম, প্রাতক্ত, পৃঃ ৭১৫।

৩। মুকাখ্থারুল হসলাম, প্রাতক, পৃঃ ৯২।

<sup>8।</sup> Travels of marchant sulayman (paris) p-3. সায়্যেদ সুলায়মান নদভীর আরব ওয়া হিন্দ কি ভায়াস্থকাত (এলাহাবাদ) গ্রন্থে উল্লেখিত।

বর্তমান সিলেটের আদি নাম। আরবী শব্দ সালাহাত শব্দের অর্থ সদনুষ্ঠান। আরব বিণিকরা এখানে নেমে কি সদনুষ্ঠান করেছিল তা অবশ্য জানা যায় না। তবে নামটিতে এখনো তাদের শ্বৃতি আছে। ইবনে খুরদাবা (মৃতঃ ৩০০ হিঃ) তার 'আল মাসালিক ওয়াল মামালিক' গ্রন্থে বলেন যে, 'কামরুত (কামরূপ) থেকে সমন্দরে চল্লন কাঠ মিষ্টি পানির মাধ্যমে (নানী পথে) পনের বিশ দিনের মধ্যে আনিত হয়"।১

আল ইন্রিলী (মৃঃ ৫৪৯ বিঃ) তার মুখহাতুল মুশতাক' গ্রন্থে বলেন, "সমন্দর একটি বড় শহর, বাণিজ্যকেন্দ্র ও সমৃদ্ধশালী স্থান। এখানে ব্যবসা-বাণিজ্য করে অনেক লাভবান হওয়া যায়। এই বন্দর কণৌজের অধীন। এটা এমন এক নদীর তাঁরে অবস্থিত যা কাশ্মীর দেশ থেকে উত্ত। এখানে চাউল ও অন্যান্য খাদ্য সামগ্রী বিশেষ করে গম পাওয়া যায়। পনের দিনের দূরত্বে অবিস্থিত কামরত (কামরূপ) থেকে এখানে চন্দন কাঠ এমন নদী পথে আনা হয় যায় পানি সুমিটি। এ শহরের (সমন্দর) একদিনের দূরত্বে একটি ধীপ আছে যেখানে অনেক লোকের বাস এবং দেশের সকল ব্যবসায়ী রীতিমত সেখানে যাতায়াত করে"। ওঙ আত্বা করিম তার 'চয়প্রামে ইসলাম' গ্রন্থে এ সমন্দরকে চয়প্রামের সাথে অভিনু বলে প্রমাণ করেছেন। ও

ডঃ এম, এ, রহিম তাঁর 'Social and cultural history of Bengal' গ্রন্থে বাংলার উপকৃল ভাগে আরব বণিকদের আগমন সম্পর্কে বলেছেন যে, 'চাটগাঁরের সাথে আরবদের সম্পর্ক অতি প্রাচীনকাল থেকে চলে আস্ছে। এমন কি' চাটগাঁ নামটিও আসলে তাদের দেয়া। গঙ্গার ব-বীপ বা শেষ প্রান্তে এ ছানটি অবস্থিত ঘলে আরব বণিকরা এর নাম দেয় 'লাভি উল গঙ্গা' (গঙ্গার শেষ প্রান্ত বা উপবীপ) ।এ 'লাভি-উল-গঙ্গা' থেকে কালক্রেমে চাটগাঁও, অবশেষে চিটাগাং এবং বর্তমান চউপ্রামে রূপান্তর ঘটেছে"।৪

আরব দেশ এশিয়া ও ইউরোপের কেন্দ্রন্থলে অবস্থিত হওয়ায় এশিয়া ও ইউরোপের বাণিজ্যের চাবি-কাঠী আরবদের হাতে ছিল। ভারতের উপকুলীয় বাণিজ্যে তাদের একচেটিয়া আদিপত্য ছিল। ভারত থেকে তারা প্রধানতঃ

১। আব্রুল মান্নান তালিব, বাংলাদেশে ইসলাম, প্রাতক্ত, পৃঃ ৫৫।

২। আল-ইপ্রিসী, নুভাহাতুল মুশতাক।

৩। ডঃ আৰুল করিম, চ্টগ্রামে ইসলাম, পৃঃ ৪-১৫।

<sup>8 1</sup> Dr. A. Rahim, Social and cultural history of Bengal.

গরমমশল্লা , গজনত ও নানাবিধ মূল্যবান জিনিসপত্র ইউরোপের বাজারে রঙানী করত। সরন্ধীপ (সিংহল) ও তার নিকটবর্তী ভারতের দক্ষিণ এলাকায় গরম মশল্লা উৎগন্ন হত। কিন্তু হাতীর জন্য বঙ্গ (বাংলাদেশ) প্রাচীনকাল থেকেই বিখ্যাত ছিল। আলেকজাভারের ভারত আক্রমণকালে বঙ্গ রাজ্যের চারি সহস্র

ঐতিহাসিক আবুল ফজল তাঁর আইন-ই-আকব্রী' গ্রন্থে বলেছেনে যে, "বাঙ্গালার গূর্বে ও দক্ষিণে আরখংগ (আরাকান) নামে এক বিরাট দেশ আছে। চাটগাঁও হচ্ছে তার সামুদ্রিক বন্দর। এখানে প্রচুর হাতী পাওয়া যায়"। ই পঞ্চলশ শতান্দী পর্যন্ত এশিয়া, আফ্রিকা ও ইউরোপের হল ও সামুদ্রিক বাণিজ্যে আরব বণিকদের পূর্ণ আধিপত্য ছিল। কর্ডোবা থেকে শুরু করে চীন সাগরের উপকূল পর্যন্ত হল ও সামুদ্রিক বাণিজ্যের সমস্ভ কেন্দ্রস্থলে তাদের যাতায়াত ছিল। কাজেই, হাতীর দাঁত চট্টগ্রাম বন্দর দিয়েই যে বিদেশের বাজারে রপ্তানী হত এবং এ হাতীর দাঁত সংগ্রহ করার জন্য আরব বণিকদেরকে চট্টগ্রাম বন্দরে আসতে হত, এতে সন্দেহের অ বকাশ মাত্র নেই।

ভৌগোলিক আরব সওদাগর সুলায়মানের সফরের বিবরণে যে কামরতের নাম পাওয়া যায়-লেখক নাজির আহমদ তার 'বাদালী যুগে যুগে' গ্রন্থে এনামটি 'কওম-এ-হারুত' শব্দবয় থেকে এসেছে বলে উল্লেখ করেছেন। যে সব নামের প্রথমভাগে কম, কাম বা কুম আছে তা যে আর্য ভাষা থেকে আসেনি, সে কথা সুনীতি কুমার চট্টোপাধ্যায়ও স্বীকার করেছেন। আরবদের ভেতর যাদু শিক্ষাদাতা বলে পরিচিত হারুত মারুতের যাদু 'কামরূপ' এলাকার লোকের মধ্যেও প্রচলিত দেখে এ স্থানের বাসিন্দাকে 'কওম-ই-হারুত' বলে উল্লেখ করতে করতে তালের অবস্থিতি স্থলের নামটিকেও কওম-ই-হারুত বা কামরূপ বলে মশহুর করে তোলে।

ডিং রাধা গোবিন্দ বসাক, রমেশচন্দ্র মজুমদার, নিহাররজন রায় প্রমুখের গ্রেস্টিটিত উল্লেখিত বাংলাদেশে সেকোলে নতুন 'খিল' জমি বেচা–কেনার যেসেব লিপি প্রমাণ পাওয়া গেছে, তার মুল্যের কথায় দীনার ও দ্রহম (দিরহাম) এই দুই জাতীয় মুদ্রার কথা উল্লেখ আছে। <sup>8</sup>

১। সমেশ চন্দ্র মঞ্জনদার, বাংলাদেশের ইতিহাস, প্রাচীনযুগ, পৃঃ ৫২।

২। আৰুল মান্নান তালিব, প্রাতক্ত, পৃঃ ৫৫।

৩। মুফাখ্খারুল ইসলাম, প্রাতক্ত,পৃঃ ৭১৫।

৪। (ক) নিহার রঞ্জন রায়,বালাণীর ইতিহাল (আদিপর্ব), প্রথম বাক্ষরতা সংকরন, ১৯৮০,
 পঃ ২০৫-২০৭।

<sup>(</sup>역) Dr. R. C. Majumdar (ed) History of Bengal (D.U) Vol. I

<sup>(1)</sup> Dr. R.G. Basak, The history of North Eastern India-1934.

এ সব তথ্যের ভিত্তিতে যে সব প্রশ্ন দেখা দেয় তাহল প্রাচীন বাংলায় গদা সাগর লোহিত সাগর কুলের লালমাটি এলাকার প্রধান আদি বাসিন্দারা কি তবে আরবরাই ছিল? সাগরে নতুন উথিত বিরান ভূমিকে খিল ভূমি বলা হয় যা আরবদের আয়তেই ছিল। 'খিল' আরবী শব্দ, অর্থ খালি বা অনাবাদী জমি। নানা প্রমাণসূত্রে এ কথা প্রায় নিশ্চিত করেই বলা যায় যে দানার ব্যবহারকারী আরবরাই এ এলাকার মূল বাসিন্দা। বাংলাদেশে ব্যাপকভাবে আজও সাধারণ কৃষকরা অনাবাদী জমিকে 'খিল' বলে। একইভাবে নদীকে দরিয়া বা গাং বলে। জেলে মাঝিরা এখনও নদীতে একত্রে অনেক নৌকা চলাচলকে 'ঘহর' যাে। বিপদ আপদকে ঠেকাবার জন্য অনেক নৌকা একত্র হয়ে এখনও বাংলাদেশের সর্বত্র প্রায় চলাচল করে। এসব প্রমাণ দেখে বলা যায় যে আরব ও ভালের বংশধররাই সন্তবতঃ এ এলাকার মূল অধিবাসী। সামাজিক এবং নৃ-ভাত্তিক বৈশিষ্ট্যসমূহ বিশ্রেষণ করলে এ সত্যই স্পন্ত হয় যে নদী ভিত্তিক ব্যবসা-বাণিজ্য, মৎস লিকার এবং ভূমিভিত্তিক কৃষি ব্যবহাই এ দেশের জনগণের প্রাচীন অর্থনীতির ভিত্তি। আর আরবদের হাতেই যে ভার বিকাশ হয়েছিল তাও প্রায় নিশ্চিত।

আপেই বলা হয়েছে আরবদের 'বরহিন্দ' শব্দ থেকে উপমহাদেশের হিন্দ নাম হয়েছে। কাজেই সারা উপ-মহাদেশই আরবদের মুখে 'হিন্দ' নাম পেয়ে দুনিয়ার সর্বত্র পরিচিত হয়েছে। সেখান থেকে হিন্দের বিশেষ অংশের ভাষা 'হিন্দী' নাম পেয়েছে। সমগ্র সংখ্যাতক মানুষ তাদের জাতি হিসাবে হিন্দু নাম গ্রহণ করেছে। সূতরাং উপ-মহাদেশে আরবদের গুরুত্বপূর্ণ প্রভাবকে স্বীকার না করে পারা যায় না।

এ আলোচনা থেকে বাংলাদেশের সাথে আরবদের সুপ্রাচীন সম্পর্কের একটা পটভূমি পাওয়া যায়। বাংলাদেশের বিভিন্ন অঞ্চলে যে আরবয়া বন্দর হাপন ও বসতি গড়েছেন, তাদের কাছে তাদের পিতৃভূমি আরবে নতম শতানীর প্রথমার্ধে ইসলামের নবীর আবির্ভাব হবার থবর এসে পৌছাতে বিলম্ব হবার কারণ ছিল না। জানা যায় যে সন্তম শতানীর প্রথমদিকে নবী করীম (সঃ) এর জীবদ্দশায়ই তারতের পশ্চিম উপকুলে মালাবার রাজ্যে (বর্তমান কেরালা) ইসলাম প্রচারিত হয়। নবী করীম (সঃ) -এর জীবদ্দশায়, এমনকি সন্তবতঃ হিজরতেরও আগে কিভাবে বাংলাদেশের উপকুলে ইসলামের বাণী এসে সত্যের আলো জালিয়েছিল সে সম্পর্কে যিকারিত এবং প্রামাণ্য বিবরণ পেশ করা প্রয়োজন। ইতিপূর্বে আলোচনায় কিছু প্রমাণ তথ্য ভূলে ধরে বলা হয়েছে যে ইসলামের আবিভাবের পূর্বে থেকে বাংলাদেশের সাথে আরবদের বাণিজ্যিক যোগাযোগ ও নিবিভূ সম্পর্ক ছিল।

এবার বাংলার উপকৃলে সপ্তম শতব্দীর প্রারন্তেই অর্থাৎ নবী করীম (সঃ) এর
নবুয়াত প্রাপ্তির অব্যাবহিত গরেই যে ইসলামের আবির্জাবের খবর এসে পৌছে
ছিল এবং হিষরতের পর পরই ইসলামের আলো বাংলার উপকৃলে এসে পৌছেছিল
ভারই প্রমাণ পেশ করা হবে।

নবী করীম (স৪) -এর আবির্ভাবের কিছুকাল আগে থেকেই আরব জনগণ ব্যবসা বাণিজ্যের ক্ষেত্রে নৌপথের প্রতি বেলী আকৃষ্ট হয়ে পড়ে। কারণ, সে সময় ইরান এবং রোমান সামাজ্যের মধ্যে অব্যাহত যুদ্ধ বিশ্বহের জন্য আরবদের স্থল পথের বাণিজ্য মারাত্মক বিপদ সংকুল হয়ে পড়ে। নৌবাণিজ্যে আরবরাই তখন অভিজ্ঞ এবং শ্রেষ্ঠ ছিল। তাই, স্বাভাবিকভাবেই তারা নৌবাণিজ্যের দিকে বেলী আকৃষ্ট হয়ে পড়ে। এদের বাণিজ্য বহর নিয়মিত পাক ভারত উপমহাদেশ, বার্মা এবং মালাক্ষা প্রণালী পর্যন্ত যাতারাত করত। খৃষ্টীয়ে পঞ্চম শতান্দীর শেষভাগে মকার কুরায়েশ বণিকরাও নৌপথে বহিঃবাণিজ্যের সাথে জড়িয়ে পড়েছিল। ১

ইসলামী চিভাবিদ ও গবেষক মওলানা মুহিউদ্দিন খান মাওলানা সৈয়দ সুণায়মান নদভীর গবেষণা গ্রন্থ 'আরব ও হিন্দকে তাআলুকাত' এর সূত্র উল্লেখ করে বলেছেন, ''আরবদের সামুপ্রিক বাণিজ্য প্রসার হওয়ার সাথে সাথে আমাদের এ উপ-মহাদেশের উপকুল অঞ্চলে অবহিত প্রসিদ্ধ বাণিজ্য কেন্দ্রগুলার আশে পাশে আরবদের স্থায়ী উপনিবেশও গড়ে উঠেছিল। দক্ষিণ আরবের মালাবার, কালিকট, চেরর এবং আমাদের চট্রগ্রাম ও আরাকান উপকূলে আরব জনগণের এরূপ বসতি ইসলাম পূর্ব কয়ের শতার্কী আগ থেকেই গড়ে উঠেছিল বলে প্রমাণ রয়েছে। আরবদেশ থেকে বছরে অভতঃ দু'বার এসব উপনিবেশে নৌবহর এলে নাঙর করত। ফলে, বাণিজ্যলগ্যের যেমন আদান-প্রদান হত তেমনি সংবাদাদিরও আদান প্রদান চলত"। বছরে যখন অভতঃ দু'বার বাংলাদেশের উপকূলে আরব বিকলের জাহাজের বহর নাঙর করেত তখন নিশ্চিত ভাবেই বলা যায় যে ইসলামের আগমনের সাথে সাথেই তা এ দেশে জনগণের কাছে শৌছেছিল।

ইসলামের আবির্জাব তখন সমগ্র আরবে একটা দারুন আণোড়ন সৃষ্টি করেছিল।
এমন একটা সাড়া জাগানো খবর বণিকদের মাধ্যমে বিদেশের অর্থাৎ বাংলাদেশের
উপনিবেশগুলোতে পৌছেনি এমনটা ধারণা করা যায় না। নিকরই নবী করীম
(সঃ) -এর আবির্জাব এবং তাঁর প্রচারিত ধর্ম ইসলামের কথা লোকের মুখে মুখে
বাইরে প্রচারিত হয়েছিল।

১। মাওলানা মুইউদ্দিন খান, বাংলাদেশে ইসলামঃ কয়েকটি তথ্য সূত্র, ইসলামিক ফাউডেশন গত্রিকা, এফিল-জুন সংখ্যা, ১৯৮৮ইৎ, পৃঃ ৩৪৫।

২। মাওলানা মুহিউনীন খান, প্রাতক্ত, পৃঃ ৩৪৬।

৩। মাওলানা নুহিউদিন খান, প্রাথক, পৃঃ ৩৪৬।

দাক্ষিণাত্যের মালাবারের এক রাজা নবী (সঃ)-এর চন্দ্র বিখন্তন দেখেছিলনে এবং গরে এক আরব সওদাগরের মিকট এর মাহাত্ম জানতে পেরে ইসলাম করুল করেছিলেন বলে জালা যায়। আশরাফ আলী থানবী (রঃ)-এর 'ইসলাম কি সাদাকাত' প্রস্থে গুজরাটের ধারদার শহরের বাসিন্দা (গুজরাটের রাজা) রাজা ভোজের বংশধর বলে দাবীদার মওলভী হাসান রিজা খানের নিমরূপ এক বর্ণনা পাওয়া যায় "গুজরাটের রাজা ভোজ একদা আকাশে চন্দ্র পর্যবেক্ষণের জন্য নিজ ইমারতের ছাদে উঠেন এবং চন্দ্র বি-খন্ডিত দেখতে পান। এর রহস্য উদঘাটনের জন্য ব্রাক্সণদের ভেকে পাঠালে তারা যোগ সাধনা বলে বললেন, 'আরব দেশে একজন মহাপুরুষ জন্মহণ করেছেন। তিনি তার নিজ ধর্মের সত্যতা প্রমাণের জন্য আঙ্গুলের ইশারায় এই অশৌকিক ঘটনা দেখান। এ কথা তনে সত্য পিয়াসী, মুক্তি সন্ধানী, ধর্ম তৃত্যাত্র রাজা হ্যরত মুহান্দল মোস্তফা (সঃ)-এর কাছে লুত পাঠিয়ে দেন। পত্রে পিখেন হে মহামান্য। আপনার এমন একজন প্রতিনিধি আমাদের দেশে পাঠান, যিনি আমাদেরকে আপনার সভ্য ধর্ম শিক্ষা দিতে পারেন । তখন বিশ্বনবাঁ তাঁর জনৈক সাহাবাকে হিন্দে পাঠিয়ে দেন। তিনি রাজা ভোজকে ইসলামে বায়আত করে তার নাম রাখেন আব্দুল্লাহ। রাজার ধর্ম পরিবর্তনে ধীরে ধীরে প্রজারা বিক্ষোভ তর করে। তারা রাজার বদশে রাজার ভাইকে সিংহাসনে বসায়। যে সাহাবা এসেছিলেন তিনিও এখানেই ইস্তেকাল করেম। তার ও রাজার মাযার এই ধারদার শহরেই আছে"।

যানজাবিল বা আদ্রক (আদা) উপটোকন পাঠিয়েছিলেন বলে একটি হাদীলে বর্ণনা করা হয়েছে। যেমন, "According to the narration by Abu Sayed Khudri (R) Sarbatak, king of Kunj (India) sent an earthen ware full of ginger to Prophet Mohummed (sm) as presents. It is also reported that Hazrat Mohummad (sm) sent Hudhayfa, Usama and Suhajeb to the king inviting him to accept Islam. Sarbatak embraced Islam. He also said I saw the prophet's face, first in mecca then in Medina. He was middle statured and very handsome." \

১। খাতামুন দাবিয়ীান, কুরাআন প্রচার, বৈশাখ ১৩০৮ বাংলা,পৃঃ ১২৪ - ১২৬।

২। উদ্ভঃ শাখত আতৃত্ব সংকলন '৯১, প্রাক্তক, পৃঃ ৩৬।

মুকাখ্যারূপ ইসলাম তাঁর উপমহাদেশে ইসলাম প্রচারের প্রথম পর্ব নিবন্ধে এ ঘটনা পরিত্যাজ্য বলে বর্ণনা করেছেন। তার মতে, "সরবতক বা শ্রীপাটক নামক হিলের রাজার কাছে বিখ্যাত সাহাবী আরু মুসা আল আশআরী মারফত রাসুলুল্লাহ (সাঃ) এর ইসলামের দাওয়াতনামা প্রেরণ, সে দাওয়াতনামার প্রতি রাজার চন্দ্রন দিয়ে তাজীম প্রদর্শন করা ও রাজার ইসলাম গ্রহণের হাদীসটি ৪র্থ ও ৫র্ম হিজরী শতান্দীর এক প্রেণীর মিথ্যাচারী আরবী বিদ্যানের উত্তাবন বলে গ্রহণ করা যায় না"।

অনুরূপভাবে বাবা রতন আলহিন্দ নামে এক লোক আরবে গিয়ে রাসুলুপ্রাহর (সঃ) এর সাহাবী হওয়ার সৌভাগ্য অজন করেছিলেন বলেও জানা যায় । ই রাসুলুগ্রাহ (সঃ) -এর স্ত্রী হ্যরত আয়েশা (রাঃ) একবার অসুস্থ হয়ে পড়েন। তাঁর চিকিৎসার জন্য একজন ভারতীয় চিকিৎসকের সাথে যোগাযোগ করা হয় বলে ইমাম বুখারী উল্লেখ করাছেন।৩ চিকিৎসক হিসাবে ভারতীয়রা সে মুগে আরবে সমাদৃত ছিলেন. এটা তারই প্রমাণ। ইবনে খাপ্রিকান বলেন, 'হ্যরত ইমাম হোসেন (রাঃ) এর পুত্র জয়নুল আবেদীন ভারতীয় মায়ের সভান ছিলেন'। 8

ঐতিহাসিক বুযুগ বিন শাহরিয়ার বলেন, "আর্থে হযরত মুহাম্মদ (সঃ)-এর ইসলাম প্রচারের কথা জানতে পেরে সরন্থীপবাসীরা রাসুল (সঃ) -এর কাছে দৃত পাঠান, কিন্তু এ দৃত মদীনায় পৌছেন হযরত গুমর (রাঃ)-এর খিলাফতকালে। হযরত উমর(রাঃ)-এর সাথেই সে দৃতের সাক্ষাত হয় । ইসলাম, ইসলামের নবী এবং তার অনুসারীদের সম্পর্কে আলোচনা ও প্রত্যক্ষ অভিজ্ঞতা সক্ষয় করে দেশে ফেরার পথে ঐ দৃত বেলুচিন্তানের কাছে মাকরাম এলাকায় মৃত্যুবয়ণ করেন। তার হিন্দু সাখী সরন্থীপ পৌছে তালের অভিজ্ঞতার কথা জানান। বিভারিত জেনে সরন্থীপের জনগণের মধ্যে ইসলাম সম্পর্কে ব্যাপক অগ্রহ সৃষ্টি হয়"। ট ফিরিস্তা জানান, "সরন্থীপের রাজা এ সময় ইসলাম গ্রহণ করেন"।৬

১। মুকাখ্খার ল ইসলাম, প্রাতক, পৃঃ ৭১৭।

২। ইবন হাজার, ইসাবা ফী তমিইজ আস সাহাবা, ১ম খড, পৃঃ ১০৯৫

৩। কে, এ নিজামী, প্রাথক, ভূমিকা।

৪। কে,এ, নিজামী, প্রাত্তক, ভূমিকা।

৫। কে,এ, নিজামী, প্রাত্তক, ভূমিকা।

৬। কে.এ.নিজামী, প্রাত্তক , ভূমিকা।

এ সৰ ঘটনা থেকে বাংলাদেশ বিচিন্ন ছিল না। কোননা, বাংলাদেশের সাথেও আরবদের সুপ্রাচীনকালের সম্পর্ক ছিল। বাংলাদেশে ইখতিয়ার উদ্দীন মুহাম্মদ বিন বখতিয়ার খিলজির আগমনের অনেক পূর্বেই আরব বণিকদের দ্বারা ইসলাম চট্টগ্রাম ও তার নিকটবর্তী অঞ্চলে ছড়িয়ে শড়ে। রিচার্ড সাইমন্ডস বলেন, "The culture that developed in Bengal was entirely different from that of the Hindus. The ports of the country especially Chittagong had come under the influence of the Arabs as early as the 7th century A.D. and many of the Arab voyegers and traders had left a permanent impress upon the area. Islam, therefore, took root very early in this respective soil". >

"হযরত মুহাম্মদ (সঃ)-এর জীবদ্দশায় তাঁর করেকজন শিষ্য ভারতের মালাবার উপকূলে 'চের্মাণ জের্মাল' নামে হিন্দু রাজার সাথে সাক্ষাত করেন। এই রাজা ইসলাম ধর্ম গ্রহণ করেন ও 'শারাফ বিন মালিক' নামক একজন আরবীয় মুসলিমকে ভূমি প্রদান করেন ও ইসলাম প্রচারের অনুমতি দেন। আরবীয় বণিকেরা সমগ্র মালাবার উপকূলে ও দাক্ষিণাতো ইসলাম ধর্ম প্রচার করেন"। ২

মালাবার ভারতের মাদ্রাজ প্রদেশের একটি জেলার নাম। ভৌগোলিক পরিভাষার অনেক সময় সম্পূর্ণ উপ-বীপটাকে মালাবার বলা হয়। সম্পূর্ণ মালাবার নাম আরববাসী কর্তৃক প্রদেও হয়।৩ মালাবার আরবী ভাষার শব্দ মলয়+আবার —মালাবার। মলয় মূলত একটি পর্বতের মাম, আবার অর্থ-কুপপুঞ্জ, জলাশয়। আরবরা এ দেশকে মা'বার বলে থাকেন। মা'বার অর্থ অতিক্রেম করিয়া যাওয়ার হল পারঘাট। আজকালকার ভূগোলে পূর্বঘাট ও পশ্চিম ঘাট। "যেহেড়ে আরব বণিক ও নাবিকরা এই ঘাট পুইটি পার্য্গ্মাদ্রাজ ও হেজাজ প্রদেশে যাতায়াত করিতেন, এই জন্য তাহায়া এইদেশকে মা'বার উল্লেখ করিতেন"। 8

এই নাম দুটি হতে ইহাও জানা যায় যে এ দেশের সাথে তাদের গরিচয় অতি গুরাতন এবং সম্পর্ক ছিল অতি ঘনিষ্ট। প্রাচীনকাল থেকে আরবরা এ দেশে বসবাস স্থাপনের পর তার পুরাতন নাম পরিবর্তিত হওয়া ও নতুন আরবী নাম প্রবর্তিত হওয়া সম্ভবপর হয়েছিল। মালাবারের মুসলমানেরা মোপলা নামে গরিচিত। ছোট বড় নৌকা চালানোই তাদের জাবিকা অর্জনের প্রধান অবলম্বন

১। Richard Saymonds, The Making of Pakistan- এ অধ্যাপক আহমদ আলীৰ এবছ, পৃষ্ঠ ১৯৭।

২। ডঃ হাসান জামান, সমাজ সংকৃতি সাহিত্য, হস্পামী সাংকৃতিক কেন্দ্ৰ, ঢাকা, ১৯৮০ইং, পৃঃ ২১১।

৩। মাওলানা আকরাম খাঁ, মোছলেম বলের সামাজিক ইতিহাস, পৃঃ ৪৭।

৪। মাওলানা আকরাম খা, প্রাণ্ডক, পৃঃ ৪৮।

ছিল। মাছ ধরা, মাল ও যাত্রী বহন করার জন্য তাদেরকে অনেক সময় নদ-নদী এমনকি সমুদ্রেই অবস্থান করতে হত। এ দীর্ঘকালের মধ্যে তাদেরকে রুখী রোযগারের জন্য অনেক সময় ভারত মহাসাগর পাড়ি দিয়ে আরব দেশে যাতায়াত করতে হত, পুরাতন আত্মীয়তার মায়াও হয়তো তাদের অনেকে কাটিয়ে উঠতে পারেনি। এখানে ইসলামের আগমন সম্পর্কে মওলানা আকরাম খাঁ বলেছেন. 'আরব নাবিক ও বণিকগণ সদাসর্বদা এই পথ দিয়া বঙ্গ দেশ ও কামরূপ হইয়া চীন দেশে যাতায়াত করিতেন। এই মালাবারই ছিল তাহাদের মধ্যপথের প্রধান বন্দর। এখানকার মোহাজেরদিগের ভাষাও ছিল আরবী। সুতরাং হ্যরত মোহাম্মদ মোত্তফা (সঃ) ও ইসলাম ধর্মের সকল প্রকার বিবরণ যে তাহারা যথা সময়ে সমাকরণে অবগত হইতে পারিয়াছিলেন তাহা সহজেই বুঝিতে পারা যায়। এই প্রসঙ্গে ইহাও স্মরণ রাখিতে হইবে যে আরব বণিকরাই ছিলেন হিজরী সপ্তম শতক পর্যন্ত এশিয়া ও আফ্রিকায় ইসলাম প্রচারের প্রধান উদ্যোগী ও সদাসক্রিয় উপলক্ষ্য। আমার মতে, এই উৎসাহী ও ধর্ম প্রাণ প্রচারকদিগের সংশ্রবে আসার ফলেই মালাবারের আরব মোহাজেরগণ হ্যরতের জীবনকালে খুব সম্ভবতঃ হিজরী সমের প্রথম দিকেই ইসলাম ধর্ম গ্রহণ করিয়াছিলেন। মালাবারের অনারব অধিবাসী দিগের মধ্যে ইসলামের প্রসার আরদ্ধ হয় ইহার কিছুকাল পরে। স্থানীয় রাজার ইসলাম গ্রহণের সঙ্গে সঙ্গে"।১

কণিকাতা থেকে প্রকাশিত 'বিশ্বকোষে' বলা হয়েছে, "চেরর রাজ্যের শেষ রাজা চেরুমাল পেরুমাল ইচ্ছা পূর্বক সিংহাসন ত্যাগ করিয়া মুসলমান ধর্ম গ্রহণ অভিলাষে মন্ধা নগরীতে গমন করেন''।২ শারখ জয়নুন্দীন প্রণীত 'ত্রকাত্রণ মোজাহেদীন' পুস্তকেও উল্লেখ করা হয়েছে, "মালাবারের রাজা মন্ধার গমন করে হয়রত (সঃ)-এর খিদমতে উপস্থিত হয়ে তার নিকট ইসলামের বায়'আত গ্রহণ করেন। মন্ধার উদ্দেশ্যে যাত্রা করার সময় রাজা আল্লাহর নবীর জন্য আদা ও এপেনে তৈরী একটি মুল্যবান তরবারীসহ কিছু মূল্যবান উপহার সামগ্রী সঙ্গে করে নেন। নবী করীম (সঃ) সেই আদা নিজে খান এবং সাহাবীদের মধ্যেও বর্তন করে দেন। তরবারিটি বরাবরই তার সঙ্গে ছিল। সে সময় থেকেই হানীয় মুসলমান ও অমুসলমান সকলেই এধারনাই পোষণ করে আসছে যে রাজা কিছুকাল হয়রতের খেদমতে অবস্থান করে দেশে ফেরার পথে 'শহর' নামক হানে ইন্ডিকাল করেন। তবে স্থানীয় অমুসলমানেরা বিশ্বাস করে যে রাজাকে উর্কে তুলে নেয়া হয়েছে। তিনি আবার দুনিয়ায় ফিরে আসবেন"। ত

১। মাওলানা আৰুরাম খাঁ, প্রাত্তক, পৃঃ ৪৮-৪৯।

২। বিশ্বকোষ, কোলকাতা, খড ১৪, পৃঃ ২৩৪।

শায়থ জয়নুদ্দীন প্রণীত তুহফাতুল মোজাহেদীন গ্রন্থ লাইবা।

উপরোক্ত বিবরণকে ভিত্তিহীন বলে উড়িয়ে দেয়ার কোন কারণ থাকতে পারে না। কারণ, মুসলমান অমুসলমান নির্বিশেষে একটি দেশের জনগণ আবহমান কাল হতে যে ঐতিহাকে সমবেতভাবে বহন করে আসছে তাকে অনৈতিহাসিক ও ভিত্তিহীন বলে উড়িয়ে দেয়া যায় না। মুসলিম বণিকদের মাধ্যমেই যে মালাবারে ইসলাম প্রচারিত হয়েছিল এটাই স্বতঃসিদ্ধ কথা। এতে কোন সন্দেহ থাকতে পারেনা। তাহলে দেখা যায় যে হিজরী প্রথম শতকের প্রায়ন্তেই (খৃষ্টীয় সপ্তম শতকে) ভারতের পশ্চিম উপকুল ইসলামের সত্যবাণীয় সঞ্চার্শে আমে।

এ ভাবেই বাংলার দক্ষিণ পূর্ব উপকূলে প্রথম যুগেই মুসলিম বণিকদের সাহায়ে। ইসলামের সভ্যবাণী প্রবেশ করে বলে ঐতিহাসিকগণ অনুমান করেন। তবে শক্তিশালী ঐতিহাসিক তথ্য প্রমাণের অভাবে এ যুগকে চিহ্নিত করা যায় না। নিশ্বই আরব বণিকদের জাহায় কেবল ভারতের পশ্চিম উপকূলে এসে থেমে যায়নি। কারণ, তৎকালে আরবদের ব্যবসা বাণিজ্য পূর্ব দিকে চান উপকূল পর্যন্ত বিভূত ছিল। তৎকালান চান সম্রাট তাই সুঙ-এর নিকট রাসুল (সঃ) যে পর প্রেরণ করেন তাতে এর প্রমাণ পাওয়া যায়। পর্যাটির কথা N.G.Wells এভাবে উল্লেখ করেছেন, "To the Monarch (Tai-sung) also came (in A.D.628) messeges from Mohommod. They come to canton on a tradingship. They have sailed the whole way from Arabia along the Indian coasts. Unlike Heracleus and Kavadh, Tai sung gave there envoys a courteous heoring. He expressed his interest in their theological ideas and practices and assisted them to build a mosque in canton, a mosque survives, it is said, to this day the oldest mosque in the world." >

চীনের ক্যান্টন শহরে দেড়ে হাজার বছর আশের একজন সাহাবীর কবর রয়েছে। ইসলাম চাঁন দেশ ও তার আশে পাশে নিঃসন্দেহে ব্যাপকভাবে প্রচারিত হয়েছিল। নিশ্র তা আরব বণিকদের মাধ্যমেই সন্তব হয়েছিল। সপ্তম শতকে বলোপসাগর বহিঃবাণিজ্যের কেন্দ্র হল ছিল। কাজেই,সপ্তম শতকে অর্থাৎ হিজরী প্রথম শতকের ওকতেই আরব বণিকদের জাহাজ বাংলার উপকূলীয় বন্দর সমূহে নোকর করেছে এবং তালের প্রচারিত ইসলামের সত্য বাণীর আলোকে বঙ্গদেশ প্রজ্জ্বিত হয়েছিল এবং শরে তা চাঁনকে স্পর্শ করে, একথা নির্ধিধায় বলা যেতে শারে।

১। খাখত-ভাতৃত্ব সংকলন'৯১, বাংলাদেশ সৌদি আরব ভাতৃ সমিতি প্রকাশিত ডঃ ফাজী দীন
মুহাম্মদ রচিত নিযক বাংলাদেশে ইসলাম এ অধ্যাপক N.G.Wells, A History of the World গ্রহ
থেকে উভিটি তুলে ধরা হয়েছে।

হ্যরত রাস্ল-ই-করীন (সং)-এর মক্কায় অবস্থান কালেই মালাবার বা চেরর রাজ্যে ইসলামের দাওয়াত নিয়ে কে এসছেলেন? কি তার শরিচয়? কিভাবেইবা তিনি এখানে এলেন? কেমন করে তিনি বাংলায় ইসলামের আলা প্রজ্ঞাণিত করলেন? ইত্যাদি অনেক গ্রন্থ দেখা দেয়। এ সম্পর্কে শক্তিশালী ঐতিহাসিক তথ্য প্রমাণ যদিও তেমন একটা পাওয়া যায় না, তবে এসব প্রশ্নের উত্তর খুজতে গেলে ইসলামের প্রাথমিক যুগের গটভূমি পর্যালোচনা করা প্রয়োজন।

নবী করীম (সঃ) -এর নবুয়াতের পঞ্চম সালে মকায় বৈয়ী পরিবেশে ইসলাম অনুসারীদের অন্তিত্ব নিরাপতাহীন হয়ে পড়ায় নবী করীম (সঃ) কয়েক দফায় মোট ১০৪ জন সাহাবীকে আবিসিনিয়া (হায়শা) রাজ্যকে নিরাপদ ও বন্ধুসূলভ জেনে সে দেশে হিয়রত করার আদেশ দিয়েছিলেন। হায়শায় কেন নবী (সঃ) তাঁর সাথীদের হিয়রত করার আদেশ দিয়েছিলেন? এই গদক্ষেপ প্রহণের পেছনে কি উদ্দেশ্য নিহিত ছিল? সে সম্পর্কে মওলানা সৈয়দ সুলায়মান নদভীর এক বর্ণনায় পাওয়া য়ায় য়ে, "নবী (সঃ) য়খন দেখলেন য়ে কোরায়শদের প্রতিকুলতার মধ্যে ইসলামী আহকামের উপর প্রকাশ্য আমল এবং অন্যাদের সামনে ইসলামকে তুলে ধরা সম্ভব হচ্ছেনা, তখন তিনি সাহাবীদেরকে ছকুম দিলেন, "তোমরা বহিঃবিশ্ব ছড়িয়ে পড়ো।" সাহাবাগণ আরজ করলেন, "কোনদিকে ইয়া রাসুলাল্লাহ ? তিনি আবিসিনিয়ার দিকে অকুলি ইশারা করে বললেন, "ওই দিকে।"১

মহানবী (সঃ) কেন সেই দেশটার দিকে ইংগিত করেছিলেন সে বিষয়ে মুহিউদ্দিন খান উল্লেখ করেছেন, "ইসলামের বালী বাইরে প্রচার করার জন্য সুযোগ সৃষ্টির উদ্দেশ্যেই রসুলে মকবুল (সঃ) প্রধানতঃ কিছু সংখ্যক বিজ্ঞ সাহাবীকে হাবশায় শাঠিয়েছিলেন। কারণ, লোহিত সাগরের প্রবেশ পথে অবস্থিত হাবশা ছিল তখন একটা উল্লেখযোগ্য থাণিজ্য কেন্দ্র। পশ্চিমে মিসর এবং পূর্বে চীন পর্যন্ত বিস্তৃত সমুদ্র পথে চলাচলকারী নৌবহর হাবশা এসে যাত্রাবিরতি করত। এখানকার বাজারে বিপুল হারে পণ্য বিনিময় হত। রসুলে মকবুল (সঃ) এই ওকতুপূর্ণ বাণিজ্য কেন্দ্রটি পূর্ণমাত্রায় খবর আদান প্রদানের কেন্দ্ররূপে ব্যবহার করতে সচেষ্ট হয়েছিলেন"।

এই মহান উদ্দেশ্য কেমন করে একটা স্বার্থকরূপ লাভ করেছিল সে কাহিনী বেমনি অভাবিত তেমনি বিস্ময়কর। সে কাহিনী ইতিহাসে উপেক্ষিত। রাসুল (সঃ)-এর

১। মওশানা সৈয়দ সুশায়মান নদভীর আরব ওয়া হিন্দ কি তা'আলুকাত দুইব্য।

২। মুহিউদ্দিন খান, প্রাতক্ত, পৃঃ ৩৪৭।

চাচাত ভাই হ্যরত জাফর ইবনে আবু তালিব (রা৪) হাবশায় বিতীয় দফায় ৮৩ জন সাহাবীকে নিয়ে গিয়েছিলেন। মহানবা (সঃ) তার হাতে হাবশার খুটান সম্রাট নাজ্জানীকে উদ্দেশিত ইসলামের দাওয়াত সম্বশিত একখানা পত্র দিয়েছিলেন।১ সম্রাট সেই পত্রখানা পাঠ করে দরবারস্থ ধর্মথাজক ও পাদ্রী সম্প্রদার এবং সভাসদগণের আপত্তি ও বিরোধীতা উপেক্ষা করে তক্তিভরে সিংহাসন থেকে নেমে আসেন এবং আনুষ্ঠানিকভাবে ইসলাম গ্রহণ করেন। তার দৃষ্টান্তে রাজ পরিবারের কতিলয় বিশিষ্ট ব্যক্তিসহ সভাসদগণেরও অনেকে ইসলামে দীক্ষিত হন।

"সন্ত্রাট ইপলাম প্রহণ করার খুটান ধর্ম যাজকলের মধ্যে মারাত্মক প্রতিক্রিরার সৃষ্টি হয়। তারা রাজ পরিবারের অন্য একজন সদস্যের সথে ষড়যন্ত্র করে এক ভয়াবহ বিদ্রোহের সৃষ্টি করে এবং রাজ্যে ভীষণ অরাজকতা সৃষ্টি করেন"। ই মহামতি নাজ্ঞালী এটা সহজেই অনুমান করতে পেরেছিলেন যে রাজ্যে অরাজকতা সৃষ্টিকারী বিদ্রোহারা সফল হলে যেমন তার সিংহাসনত্যুত ঘটরে তেমনি হাবলায় বসবাসরত মুসলমানদের অন্তিত্বও বিপন্ন হয়ে শভ্রে। নিজের ভাবনার তেয়ে প্রবাসী মুসলমানদের তাবলাই তাকে বেলী উদ্বিশ্ন করে তুলল। এই ভাবনা নিয়ে তিনি বিদ্রোহ দমনের প্রস্তুতি গ্রহণ করতে থাকেন এবং সেই সঙ্গে তিনি তড়িমার্ড করে দুটি সমুদ্রগামী জাহায়ও তৈরী করলেন এবং মুসলমানদের নির্দেশ দিলেন যে যুদ্ধের অবস্থা প্রতিক্রল দেখলে তাঁরা যেন সেই দুটি জাহায়ে চড়ে অন্য কোথাও চলে যান"।৩

মুসলমানদের নেতা বিজ্ঞা ও সাহসী সাহাবী হবরত জা'ফর (রাঃ) নাজ্জালীর এ প্রস্তাব গ্রহণ না করে সমাটের সহগামী হয়ে তাকে সর্বাত্মক সাহায্য দান করণেন এবং আল্লাহর অপার করুণায় সমাট বিজয় লাভ করেন। ফলে সমাটের যেমন সিংহাসন রক্ষা পেল তেমনি হাবলায় প্রসারমান ইসলাম এবং মুসলমানদের বসবাস ও নিরাপভাও সংকট মুক্ত হয়ে গেল।

বিদ্রোহ দমনের পর সম্রাট মুসলমানদেরকে আরেক সংকট থেকে রক্ষা করেছিলেন। হয়রত জাফর (রাঃ)-এর নেতৃত্বে ৮৩ জন মুসলমান হাবশায় পৌছার সঙ্গে সঙ্গে মক্কা থেকে দু'জন কুরায়ল প্রতিনিধি প্রবাসী ধর্মত্যাগী মুসলমানদেরকে ফেরত নিতে এসেছিল। নাজ্জাশী তাদেরকে ফেরত পাঠাতে অবীকৃতি জানান। তারা বিফল মনোরথ হয়ে ফিরে গিয়েছিল।

মোঃ আফতাব উদ্দিন, মহাচীনে ইসলামের বুনিয়াদ, মাসিক মদীনা, ঈদ সংখ্যা, এপ্রিল, ১৯৯৩ ইং, পৃঃ ৩৬।

২। মোঃ আফতাব উদীন, প্রাথক্ত, পৃঃ ৩৬।

ত। মোঃ আফতাব উদীন, প্রাণ্ডক, পৃঃ ৩৬।

যুদ্ধ ঝামেলা কেটে যাওয়ায় মুসলমানদের জন্য তৈরী পু'টি জাহায সন্থাবহারের জন্য সমাট নাজ্ঞালী এক অচিন্তলীয় পদক্ষেপ গ্রহণ করলেন। মনে হয় মহানবী (সঃ) এই মুহাজির দল প্রেরণের ভেতরকায় গভাঁর উদ্দেশ্য সম্পক্ত তিনি হয়রত জাফর (রাঃ)-এর মাধ্যমে সম্যক অবহিত ছিলেন। 'তাই এই সুযোগে তিনি হয়রত দু'টি জাহাজে করে সমুদ্র পথে চাঁনের উদ্দেশ্যে ইসলামের আলো পৌছে দেয়ার লক্ষ্যে এক প্রচারক দল পাঠাতে উদ্যোগ নিলেন''। এই অভিযাত্রার দায়িত্ব পালনে তিনি চারজন সুযোগ্য বর্ষায়ান সাহাবীকে পেলেন। রিজাল গ্রহের উল্লেখ্য মতে, এই সাহাবী দলের নেতৃত্বে ছিলেন হয়রত আবু ওয়াক্কাস মালিক ইবনে ওহার ইবনে মুনাফ এবং তাঁর তিন সলী ছিলেন হয়রত উর্ভেয়া ইবনে আছাছা, হয়রত কায়স ইবনে হুয়ায়ফা এবং হয়রত আবু কায়স ইবনুল হারিস রাদি আল্লাছ আনহম। আসমাউর রিজাল গ্রন্থসমূহে এই চারজন সাহাবীর নামই তথু পাওয়া যায় এবং তারা যে হাবশায় হিজরত করেছিল্ব ন এ তথ্যও পাওয়া যায়। কিন্তু হাবশা থেকে তারা মক্কায় বা মদীনায় প্রত্যাবর্তন করেছিলেন কিনা বা কোথায় তালের মৃত্যু হয়েছিল সে সব গ্রহে তার কোন উর্লেখ পাওয়া যায় না।

হয়ত আবু ওয়াক্কাস (রাঃ) ছিলেন মহানবী (সঃ) -এর মাতা আমিনার ভাই। সে হিসাবে তিনি ছিলেন নবী (সঃ) -এর মামা। হযরত মুহাম্মদ (সঃ)-এর নবুয়াতের পঞ্চম বছরের মধ্যেই কোন এক সময়ে তিনি ইসলাম গ্রহণ করেছিলেন এবং কয়েক দফায় পুরুষ ও মহিলা মিলে মোট ১০৪ জন সাহাবীর আবিসিনিয়ায় হিজরতের যে সৌভাগ্য হয়েছিল, তিনি তাদের অন্যতম ছিলেন। বিদ্ধ অন্যপ্রায় সকলের মত সেখান থেকে তিনি মক্কায় বা মদীনায় ফিরে আসেন নি। সেই প্রবাস হল থেকে তিনি মহানবী (সঃ) -এর নবুয়াতের সপ্তম সালে সম্রাট নাজ্জাশীর দেয়া একখানা সমুদ্রগামী জাহায মিয়ে তিনজন সসীসহ পূর্বদিকে সুদার্ঘ বাণিজ্য পথটি ধরে যের হয়ে পড়েছিলেন। তিনি ইসলামের ঝাভা নিয়ে মহাটীনে গিয়েছিলেন এবং সে ঝাভা সবল হাতে সেখানকার মাটিতে পুঁতে সেখানেই জীবন অতিবাহিত করে সেখানকার মাটিতেই কবরস্থ হয়েছিলেন।

এই প্রচারক দলের পবরতী কার্য কলাপের উল্লেখ পাওয়া যায় ইতিহাস্থিদ যানুদ্দীন ফকাঁহ প্রণীত 'তুহ্ফাতুল মুজাহিদীন' গ্রেছে। এ গ্রেছের উল্লেখ মতে, 'অভিযাত্রী দল পূর্ব দিকে জাহায ভাসিয়ে প্রথমে ভারতের মালাবারে উপনীত হন এবং সেখানকার রাজা চেরুমণ পেরুমণসহ বহু সংখ্যক লোককে ইসলামে দীক্তিত

১। মোঃ আফতাব উদ্দিন, প্রাতক্ত, পৃঃ ৩৭।

২। মোঃ আফতাব উদীন, প্রাতক্ত, পৃঃ ৩৭।

করে শের পর্যন্ত এই কাফেলা বাংলাদেশ উপকূল হয়ে মধ্যবতী অনেক স্থানে যাত্রা বিরতীর পর চীনের ক্যান্টন বন্দরে উপনীত হয়েছিলেন। চীনা ভাষায় সে দেশে ইসলামের আগমন সম্পর্কিত যে সব তথ্য সূত্র রয়েছে তা থেকে জানা যায় যে খুলায় ৬২৬/৩ হিজরী সনের কাছাকাছি কোন এক সময়ের মধ্যে এই ইসলাম প্রচারক দল চীনের উপকূলে অবতরণ করেন এবং এই প্রচারক দলের নেতৃত্বে ছিলেন রাসূল পাক (সঃ) এর মামা হয়রত আরু ওয়াক্রাস (রাঃ) । তার সংগে হয়রত রাসুলুপ্রাহ্(সঃ)-এর আরও তিনজন সাহাবী ছিলেন। তিনি চীনের ক্যান্টন বন্দরে অবহান করেন এবং তাঁর হারা প্রতিষ্ঠিত কোয়াংটা মসজিপটি এখনো সম্প্রতীরে তার সুউচ্চ মিনারগুলি নিয়ে দাঁভিয়ে রয়েছে। মসজিদের অদ্রেই তাঁর পরিত্র কবর এখনও বিদ্যমান । তাঁর তিন সঙ্গীর দু'জন সমাহিত রয়েছেন উপরুলীয় ফুকীন প্রদেশের চুয়ান চু বন্দরের নিকটবর্তী লিং নামক পাহাড়ের উপর। তৃতীয় জন সম্পর্কে এটুকু বলা হয়েছে যে তিনি দেশের অভ্যন্তর ভাগে চলে গিয়েছিলেন"। ২

হ্যরত আবু ওয়াক্কাস (রাঃ) সম্পর্কে অন্য একটি সুত্রে জানা যায়, তিনি ইসলাম ধর্ম প্রচারের জন্য চীনে আসেন এবং এখানেই ইজিকাশ করেন। আবু ওয়াক্কাস (রাঃ)-এর চাইনীজ নাম (Yown Ghosu)। তিনি Gungzho (ক্যান্টন) শহরে Huai Sheng মসজিদ প্রতিষ্ঠা করেন। মসজিদটি আরবের হাপত্য শিল্পের অনুকরণে তৈরী। সেই সময় Perl river মসজিদটির পাশ দিয়ে প্রবাহিত হিল। এখন নদীটির গতি পথ পরিবর্তিত হয়ে পেছে। "মসজিদের বর্তমান ইমাম নুর মুহাম্মদ-এর চাইনীজ নাম Ma teng da. হয়রত আবু ওয়াক্কাস (রাঃ)-এর মাঘার শরীফ লিউ হয়া লেক এর পাশে Guangzhiue Ancestrel tom নামে পরিচিত। তার মাঘারটি প্রায় ৯/১০ ফুট দীর্ঘ এবং গাছপালায় পরিবেষ্টিত"। তারি নামারটি প্রায় উল্লেখিত হয়েছে, "সপ্তম শতান্দীতে চীনা ব্যবসায়ীয়া মধ্য এশিয়া এবং পশ্চিম এশিয়াতেও যাতায়াত তরু করেন। আরব দেশ এবং অন্যান্য দেশসমূহ থেকেই বণিকেরা এবং ধর্ম প্রচারকেরা চীনে আসেন। এক সময়ে ছাং আনে বিদেশী বসবাসকারীদের সংখ্যা চার থেকে পাঁচ হাজারে দাঁড়ায়। ঐ শহর আন্তর্জাতিক বাণিজ্য এবং সাংস্কৃতিক কেন্দ্র রূপে পরিণত হয়ে"। ৪

১। ভারানুদ্দীন ফকিছ, তুহফাতুল মুজাহিদীন দুইবা।

২। মোঃ আফতাব উদ্দীন, প্রাতক, পৃঃ **৫৫**।

৩। ধরিদা রহমান, চীন দেশে ইসলাম, ইতেফাক, (মহিলা অলন) ৮ই সেপ্টেম্বর, ১৯৮৭ ইং।

৪। চালের সংক্রির ইতিহাস, চিয়ান পোজান, শাও স্থানতেং ছ হয়া, বিদেশী ভাষা প্রকাশানাশয় গেছচিং, ১৯৮৫ইং।

বিভিন্ন তথ্য সূত্র থেকে স্পষ্ট প্রমাণ শাওয়া যায় যে হ্যরত আৰু ওয়াক্কাস (রাঃ) -এর নেতৃত্বে যে প্রচারক দলটি হিজরী তৃতীয় সনে চীনে এসে পৌছে ছিলেন তাঁরা সকলেই চীনের মাটিতে মিশে রয়েছেন, হাবশায় বা আরব ভূমিতে ফিরে যাননি। তাঁরা হাবশা থেকে নরুয়াতের সপ্তম সনে যাত্রা করেছিপেন । আর নরুয়াতের ষোড়শ বর্বে চীনে এলে পৌছান । এতে প্রমাণিত হয় যে তারা পথিমধ্যে অন্যুন নয় বছর অতিবাহিত করেছিলেন। দীর্ঘ নয় বছর কাল তাঁরা সমুদ্রবক্ষে কি কাজে ব্যয় করেছিলেন তা একটা অনুসন্ধানের বিষয়। কিন্তু দুর্ভাগ্যবশতঃ তাদের এই ময় বছরের ভ্রমণ বৃত্তান্তের শিখিত কোন দশিশ পাওয়া যায় মা। তথে ইতিপূর্বে বিভিন্ন সূত্রে প্রমাণ পেশ করা হয়েছে যে হাবশা থেকে যাত্রা করার পর ইলগাম প্রচারের প্রথম মঞ্জিল ছিল মালাবার। মালাবার থেকে রওয়ানা হওয়ার পর হ্যরত আবু ওয়াক্কাস (রাঃ)- এর দ্বিতীয় মঞ্জিল কোথায় ছিল এ প্রশ্নের জবাব খুব একটা জটিল বলে মনে হয় না। আল্লামা সৈয়ান সুলায়মান নদভী লিখেছেন, "মিসর থেকে সদূর চাঁন পর্যন্ত প্রলম্বিত সৃদীর্ঘ সমুদ্র পথে আরব নাবিকগণ নৌ-পরিচালনা করতেন। মালাবার উপকুল হয়ে তারা চীনের গথে বঙ্গোপসাগরে এসে প্রবেশ করতেম। এখানকার চট্টগ্রাম এবং কামরূপে তাদের বাণিজ্যবহর নোসর করত। লীর্ঘ পথে পালটানা জাহাজের একটানা যাত্রা সম্ভবপর ছিল মা। পথে পথে যে সব মঞ্জিল ছিল সেগুলিতে আবশ্যিকভাবেই থেমে জাহাজ মেরামত এবং পরবর্তী মনজিলের জন্য রসদপাতি সংগ্রহ করতে হত"।১

উপরোক্ত বর্ণনা হারাই প্রমাণিত হয় যে মালাবার থেকে রওয়ানা হওয়ার পর হয়রত আবু ওয়াক্কাস (রাঃ)-এর জাহায় বাংলার বন্দরে নোসর করেছিল। চীনের পরিব্রাজক মাত্য়ানের বর্ণনানুবায়ী জানা যায়, "বর্তমান চট্টগ্রাম এবং কপ্রবাজারের মধ্যবর্তী কোন একটি স্থানে এমন একটা বন্দরনগরী ছিল, যেখানে খুব উরত মানের সম্প্রগামী জাহাজ তৈরী হত। এসব তৈরী জাহাজ সমগ্র প্রাচ্য জগতে ব্যবহৃত হতো। এই বন্দরে জাহাজ মেরামতও করা হতো। দূর থেকে প্রতিটি জাহাজ এই বন্দরে যাত্রা বিরতি করত"।২

হযরত আৰু ওয়াক্কাস (রাঃ) -এর কাফেলা বাংলার সেই বিখ্যাত বন্দরে যাত্রা বিরতি না করেই সুদ্র চাঁনের পথে অগ্রসর হয়েছিলেন এমনটা ভাবা যায় না। কাফেলা অবশ্যই বাংলার বন্দরে যাত্রা বিরতি করেছিল এবং এখানে বেশ একটা যুক্তি সঙ্গত সময় শর্মন্ত অবহান করে কিছু লোককে ইসলামের দীকা দিয়েছিল।

১। সেয়দ সুগায়মান নদভী, আরবোকা জাহাজরানী এছবা।

২। মুহিউদ্দিদ খান, প্রাতক, পৃঃ ৩৪৭।

24

আর এসব লোকই নীরবে এদেশে তাওহীদের বাণী প্রচার কার্য চালিয়ে গেছেনইখতিয়ার উদ্দীন মুহাম্মদ বিন বখতিয়ার খিলজী কর্তৃক ১২০৩ সনে বস বিজয়ের
পূর্ব পর্যন্ত এই অবস্থাই স্বাভাবিকভাবে বিরাজমান ছিল। এছাড়াও এই প্রচারক
দলের নয় বছরের কার্য কলাপের উপর কয়েকটি অনিবার্য ধারণা করা যায়, যেমন,
প্রথমতঃ হারশা থেকে সরাসরি চাঁলে পৌছা তাঁদের শক্ষ্য ছিলনা এবং হারশা
সমাটের নির্দেশিও তেমন ছিলনা। তাঁরা এ সময়টা প্রমোদ শ্রমণ বা
দৃশ্যাবলোকনেও অভিবাহিত করেন নি। যাত্রা পথের সমস্ত সময়টাই তারা প্রচার
কার্যে নিরত ছিলেন।

বিতীয়তঃ বাংলাদেশে ইসলামের প্রথম আলো জালানো হয়েছিল মহানবী (সঃ) এর জীবদ্দায়ই এই সম্মানিত সাহাবীদের হারা, সরং তার মাতুলের হারা। তারাই
মালাবারের পরে চট্টপ্রামে যাত্রাবিরতি করে সেখানে চাঁটি গেঁড়েছিলেন, যা থেকে
চাটিগাঁও বা চট্টপ্রাম নামের উৎপত্তি।

তৃতীয়তঃ চউপ্রামের পর চীনের পথে ব্রহ্মদেশ ও মুসলিম অধ্যবিত মালয়েশিয়ায়ও ইসলাম প্রচারের কাজ তাঁরা করেছিলেন। তাছাড়া ইন্দোনেশিয়ার ধীপাঞ্চল এবং প্রশাস্ত মহাসাগরীয় যে সমস্ত ধীপাঞ্চল মুসলিম বসতিপূর্ণ দেখা যায়, সেসব অঞ্চলে ইসলামের সূচনার কাজ তাঁরাই করেছিলেন।

চতুর্বতঃ নয় বছরের প্রতি এক বছরে এক একটি স্থানে জাহায ভিড়িয়ে প্রচার কাজ করে থাকলে এ হিসাবে মালাবার ও চট্টগ্রামসহ অন্ততঃ নয়টি স্থানকে তারা প্রমণ কালের কর্মস্থা করেছিলেন। এ হিসাবে দক্ষিণ পূর্ব এশিয়ার কোন গুরুত্ব পূর্ণ দ্বীপ বা স্থান তারা বাকি রাখেননি। আরব বণিকেরা পরে ইসলাম বিস্তারের কাজ করলেও সূচনার কাজ এই কাঞ্চেলার দ্বারাই সাধিত হয়েছিল বলে মনে করা যেতে পারে।

জলপথের ন্যায় স্থল পথেও এই উপমহাদেশে মুসলিম প্রচারকদের আগমন ঘটে। স্থল পথে উত্তর পশ্চিম সীমান্ত প্রদেশের গিরিপথ দিয়ে তারা এদেশে আসেন। দ্বিতীয় খলিফা হযরত উমর (রাঃ) -এর আমলে (খৃঃ ৬৩৭-৪৮) হিজরী১৪ সনের মধ্যভাগ থেকে সিদ্ধু প্রদেশের সাথে আরবদের থোগাযোগ বাড়তে থাকে।

"হ্যরত ওমর (রাঃ)-এর খেলাফতকালেই (খৃচীয় সপ্তম শতাবীতে) করেকজন প্রচারক (মুমিন) বাংলাদেশে আসেন। তাঁলের নেতা ছিলেন হ্যরত মা'মুদ ও হ্যরত মুহায়মিন। তারপর এ দেশে ইসলাম প্রচার করতে আসেন হ্যরত হামিদুলীন (রাঃ), হ্যরত হোসেন উলীন (রাঃ), হ্যরত মুর্তজা, হ্যরত আলুলাহ ও হ্যরত আবু তালিব। এরকম পাঁচটি দল গর পর বাংলাদেশে আসেন"।

১। ডঃ হাসান জামান, প্রাতক, পৃঃ ২১২।

তাদের সংগে কোনও অন্ত সন্ত বা বই কিতাবও থাকত না। তাঁরা রাজ ক্ষমতার সাহায্যও নিতেন না। তাদের প্রচার পদ্ধতির একটা উল্লেখযোগ্য ব্যাপার এই যে তাঁরা এ দেশের চলতি ভাষার মাধ্যমেই ধর্ম প্রচার করতেন। অন্ত সংখ্যক সভ্যিকার মুসলমান তৈরী করা তাদের লক্ষ্য ছিল। তাঁরা গ্রামে বাস করতেন ও সফর করে ধর্ম প্রচার করা তাদের প্রধান কাল ছিল। "এরপর আরও পাঁচটি দল মিসর ও পারস্য থেকে বাংলাদেশে এসেছিলেন। তাদের বলা হত 'আবিদ'। তাঁরা বিভিন্ন হানে 'খানকাহ' বা প্রচার কেন্দ্র হাপন করে ধর্ম প্রচার চালিরে যেতেন"।

আগেই বলা হয়েছে হ্যরত উমর (রাঃ) -এর শাসনামলেই সিন্ধু প্রদেশের সাথে আরবদের যোগাযোগ বাড়তে থাকে। ঐতিহাসিক বালাজুরী তার ফুত্তা বুলদান গ্রেছে এর বিস্তারিত বিবরণ পেশ করেছেন। "ওসমান ইবনে আবুল আবী সাকাফী, তার ভাই মুগীরা, সাকাফ হারিস ইবন মুররী আবলী প্রমুখ সেনাপতি কয়েকবার সিন্ধু সীমাজে অভিযানে আসেন এবং বিভিন্ন এলাকা দখল করেন। চুরাগ্রিশ হিজারীতে আমার মুয়াবিয়া (রাঃ)-এর শাসনামলে সেনাপতি মুহাগ্রাব ইবনে আরু সফুরী সিন্ধু সীমাস্ত অতিক্রম করে মুলতাম ও কারুলের মধ্যবতী বান্না ও আহওয়াজ নামক হানে পৌছেনে। মুহাগ্রাবের গর আব্দোহ ইবনে সাওয়ার, রাশেদ ইবন আমর জাদীবী, সিনান ইবন সালমাহ, আব্বাস ইবনে যিয়াদ ও মুসজির ইবনে জারণদ আবলী কয়েকবার হিলুহান সীমান্তে অভিযান চালান"। ২

ভারত অভিযান সম্পর্কে নবী করীম (সঃ) -এর দুটি হাদীস প্রাথমিক যুগের মুসলমানদেরকে এ অঞ্চলের প্রতি বিশেষভাবে আকৃষ্ট করে। রাসুপুল্লাহ (সঃ)-এর দু'টি হাদীসের মাধ্যমে হিন্দুস্তান বিজয়ের বীকৃতি মেলে। নাসায়ী ও মুসনাদে আহমদে সংকলিত সাহাবী হ্যরত সাওবান বর্ণিত একটি হাদীসঃ "আমার উন্মতের মধ্যে দু'টি দলকে আল্লাহ তায়ালা জাহান্নামের আশুন থেকে নিকৃতি দেবেন। তার মধ্যে একটি দল হিন্দ অভিযানকারী সেনাদল, আর বিভীয়টি হল ইসা হবন মরিয়ম (আঃ) এর সহযোগী দল"।

নাসায়ীতে সংকলিত অন্য একটি হাদীসে হযরত আবৃ হুরায়রা (রাঃ) বণেছেন, "রাস্থুল্লাহ (সঃ) আমাদেরকে ভারত অভিযানের নিশ্চিত ওয়াদা দিয়েছেন।

১। ডঃ হাসাল জামান, প্রাথক, পৃঃ ২১২।

২। আব্দ গফুর, মহান্যীয় যুগে উপমহাদেশে, অমপথিক, সীরাতুর্বী সংখ্যা ১৯৮৮ইং, পৃঃ
৪৯ - ৫৪।

৩। তদুতঃ মুহামদ আৰুল মানুান, বাংলাদেশে ইসলাম প্রচারের প্রথম প্রায়, সীরাজুলুরী (সঃ) মুর্গীকা, ১৪০৭ হিঃ, পুঃ ৪৩।

কাজেই সে সময় শর্মভ আমি জীবিত থাকলে অবশ্যই আমার ধন ও প্রাণ দান করতে কুঠিত হব না। এতে যদি আমাকে হত্যা করা হয়, তবে আমি শ্রেষ্ঠ শহীদের অভ্যক্ত হব। আর যদি সহি সালামতে কিরে আসতে পারি তাহলে আমি হব দোজখমুক্ত"।

হযরত মুহান্দদ (সঃ) এভাবে মুসলমানদের ভারত অভিযানে উবুদ্ধ করায় সাময়িক বার্থতা সত্ত্বেও তাঁলের অভিযান প্রচেষ্টা ব্যাহত হয়নি। অবশেষে হাজ্জাজা বিন ইউসুফ সাকাফী ইরাকের গভর্ণর নিয়োজিত হওয়ার পর সতের বহরের তরুণ মুহান্দদ বিন কাসিম সাকাফীকে সেনাপতি করে ভারত অভিযানে পাঠান। তিনি সমগ্র সিদ্ধ জয় করে মুলতান পর্যন্ত দখল করেন। এ অভিযানে তাঁর সংগে চার হাজার ভারতীয় জাঠ সৈন্যুও ছিল। আর তিনি যখন গুরানো ব্রাক্ষণাবাদ জয় করেন তখন তার সংগে সাবওয়ান্দার অধিবাসীয়া মিলিত হয়ে সহায়তা করেন। "এরা সবাই ছিলেন মুসলিম"। ২

নুহাম্মদ বিন কাসিম কোন জনপদ জয় করেই সেখানে একজন গভর্ণর নিয়োগ করতেন। তিনি দেবল (করাচী) নগর জয় করে সেখানে মসজিদ নির্মাণ করেন এং সেখানে চার হাজার মুস্টাম অধিবাসীর বসতি স্থানের ব্যবস্থা করেন। অনেককে জায়গীরও দান করেন। "এভাবে হিজরী প্রথম শতকেই ভারতের মূল ভূ-খভে ইসলামের আগমন ও প্রতিষ্ঠা ঘটে। মুহাম্মদ বিন কাসিমের সিদ্ধু বিজয় স্থল পথে মুসলিম ও ইসলামের আগমন সহজতর করে দেয়। অষ্টম শতাব্দীর মধ্যে সিদ্ধু ও পাঞ্জাবের বিভিন্ন এলাকায় মুসলিম বসতি গড়ে উঠে। ধর্মীয়ে ও সামাজিক দিক থেকে নির্মাতিত বহু বৌদ্ধ ও হিন্দু ইসলাম ধর্ম গ্রহণ করে"।"

৮ম শতাব্দীর শেষের দিকে বল দেশের বৌদ্ধ সম্রাট ধর্মপাল (৭৭০-৮১০ খৃঃ) পশ্চিমে সিন্ধু নল ও উত্তরে হিমালয়ের পাদদেশ পর্যন্ত জয় করে রাজধানী কান্যকুঞ্জে এক বিরাট রাজ্যাভিষেক অনুষ্ঠানের আয়োজন করে। প্রাপ্ত তথা সুত্রানুসারে জানা যায়, "এ অনুষ্ঠানে ভোজ, মৎস, মদ, কুরু, যবন অবতী, গালার ও কীর প্রভৃতি রাজ্যের রাজন্যবর্গ উপস্থিত হিলেন"। ৪ "এসবের মধ্যে সিন্ধু দেশকে বা সিন্ধুর তীরবর্তী কোন অঞ্চল বা রাজ্যকে 'যবন' বলে আখ্যায়িত করা হয়েছে"। ৫ এতে প্রতীয়মান হয় যে অইম শতকের শেষ নবম শতকের প্রথম দিকে সিন্ধুর মুসলিম শাসকের সাথে ধর্মপালের যোগাযোগ ছিল।

১। উদ্ভঃ শাশ্বত-ভ্রাতৃত্ব সংকলন, ৯১, প্রাতক্ত, পৃঃ ৩৭।

২। এ.কে.নিজামী, প্রাতক, ভূমিকা।

ত। ফজলুল হাসান ইউস্ফ, বাংলাদেশের সংক্রিত ইতিহাস, ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ১৯৯২ইং, পৃঃ ২৬-২৯।

৪। অক্ষর কুমার মৈত্রেয়, গৌড় লেখমালা, প্রথম সবক, রাজশাহী ১৩১৯ বাংলা, শৃঃ ২১-২।২

৫। রমেশ চন্দ্র মজুমদার, প্রাতক, পুঃ ৪৩-৪৪।

এতে আরও বুঝা যায় যে ঈসায়ী সপ্তম শতাব্দী হতে দশম শতাব্দীর মধ্যে বঙ্গ দেশ ইসলামের প্রত্যক্ষ সংস্পর্শে আসে। কিন্তু সঠিক ও বিস্তারিত তথ্যের অভাবে কখন, কারা, কিভাবে এ সময়ে এদেশে ইসলাম প্রচার করেন, তাদের সকলের বিবরণ নিশ্চিত জানা যায়না। তবে ১২ থেকে ২৪ হিজরীর মধ্যে ইসলাম প্রচারকের করেকটি দল বাংলাদেশে আগমন এবং তাদের নাম সংক্রাভ তথাটি এতদিন কেউ কেউ সহজে মেনে নিতে পারেন নি। ১৯৮৬ সালে রংপুর শহর থেকে প্রায় ত্রিশ মাইল দূরে লালমাটিরহাট সদর উপজেলার পঞ্জ্যাম ইউনিয়নের রামদাস মৌজার 'মজদের আড়া' গ্রামে ৬৯ হিজরীতে প্রতিষ্ঠিত একটি মসজিদের ধ্বংসাবশেষ পাওয়া গেছে। এ মসজিদ বাংলাদেশে এ যাবত প্রাপ্ত ইসলামের প্রাচীনতম নিদর্শন। মজদের আড়া নামে পরিচিত ৩০ শতাংশ জমিতে একটি বাশঝাড়ের উচু মাটির টিলা সমতল করতে গিয়ে এ মসজিদ আবিকৃত হয়। এর গতুজ থেকে প্রাপ্ত ৬x৬x১---- আকৃতির বিশেষ ধরনের ইটগুলোতে নানা প্রকার ফুল, নকশা ও আরবী হরফে কালেমা তাইয়্যেবাহসহ হিজরী ৬৯ সন লেখা আছে। এছাড়া ১৭ হাত দীর্ঘ ও ১৫ হাত এচেছুর একটি দাশানের ছাদের ছক মাটির নিচে দেখা যায়, যা মসজিদের ছাল বলে মনে হয়। এ স্থানটি থেকে মাত্র দু'শ গঙা দূরে প্রায় দশ গজ উচু প্রাচীর বেষ্টিত প্রায় এক হাজার গজ দীর্ঘ ও একহাজার গজ প্রশু বিশিষ্ট একটি গড় ছিল বলে জানা যায়। এ গড়টিকে এখন আবাদী জমিতে পরিণত করা হয়েছে। গ্রামের নাম মজদের আড়া যে মসজিদের আড়া'র অপভ্রংশ তা বুঝতে কট্ট হয় না। এ মসজিদকে ঘাঁটি করে ইসলাম প্রচারের প্রথম যুগে এখানে একটি মুসলিম জনপদ গড়ে উঠেছিল এবং এ অঞ্চলটি মসজিদের আড়া' নামে পরিচিত হরেভিল। >

৬৯ হিজরীর এ মসজিদ আবিকার থেকে বুঝা যায় যে মসজিদ প্রতিষ্ঠার অনেক আগে থেকেই বাংলাদেশে ইসলাম প্রচার তরু হয়েছিল এবং মুসলিম জনপদ গড়ে উঠছিল। এমনি ধরনের মুসলিম জনপদ এবং তালের ধর্মীয় কার্যক্রমের কেন্দ্র হিসাবে বাংলাদেশের অন্যকোন অঞ্চলেও সে সময় মসজিদ প্রতিষ্ঠার সম্ভাবনা অস্থীকার করা যায় না। ঐতিহাসিকগণ সে যুগে ভারতীয় পভিত ও আরব মুসলমানলের মধ্যে ইসলাম সম্পর্কে সংলাপ বা মত বিনিময়ের কথা উল্লেখ করেছেন। ভারতীয় বিভিন্ন রাজার দরবারে মুসলমান বিচারক বা হনুরমানগণ উচ্চ আসন লাভ করেন। ই

১। দৈনিক বাংলা, ২৩লে এপ্রিল ১৯৮৬ইং, পৃঃ ৪এ হিজায়ী ৬৯ সলের মসজিল আবিকৃত
পিরোলামে কুড়ি থাম হতে গাঠালো খবর।

২। কে, এ, শিকামী, প্রাতক্ত, ভূমিকা।

বালাজুরী উল্লেখ করেছেন যে, "উমাইয়া খলিফা উমর বিন আব্দুল আবীয (৭১৭-৭২০ খৃঃ) ভারতীয় রাজাদেরকে ইসলাম গ্রহণের আহ্বান জানিয়ে বহু সংখ্যক গ্র লিখেন"।>

রাজশাহী জেলার পাহাড়পুরে আবিষ্ঠ আব্বাসীয় খলিকা হারণ-অর-রশীদের আমলে (৭৮০-৮০৯ খৃঃ) একটি মুদ্রা সে যুগে বাংলায় হল পথে ইসলাম প্রচারের ঐতিহাসিক প্রমাণ বহন করে। ৮ম, নবম ও দশম শতকে চট্টগ্রাম উপকূল থেকে মেঘনার তীর পর্যন্ত এবং হল পথে রাজশাহীর গাহাড়পুর ও কুমিরার ময়নামতিতে ইসলাম পরিচিতি লাভ করে বলে প্রমাণ পাওয়া যায়।

সম্প্রতি কৃমিল্লা জেলার ময়নামতিতে খনন কার্যের ফলেও কতিপয় আরবীয় মুদ্রা আবিষ্ঠ হয়েছে। "ধর্ম পালের পুত্র দেবপালের রাজত্বের (৮১০-৮৪৫ খৃঃ) পর ময়নামতিতে শক্তিশালী দেব বংশীয় রাজারা রাজত্ব করেন"। খুষ্টীয় নবম শতালীতে কোন এক সময়ে ঝড়ে একটি আরবদেশীয় বাণিজ্য জাহাজ বঙ্গোপসাগরে ভবে যায়। আরোহীদের অনেকেই প্রাণ হারায়। যালের প্রাণ রক্ষা পায় তালেরকে আরাকান রাজার নিকট উপস্থিত করা হয়। রাজা এদের নিকট ইসলামের বিবরণ খনে মুদ্ধ হন এবং কয়েকটি শল্লীতে তাদের স্থায়ীভাবে বসবাসের অনুমতি দেন। এভাবে সপ্তম শতান্ধী থেকে বিভিন্ন সময়ে বঙ্গের অভ্যন্তরে ও আশে পাশে বিভিন্ন এলাকায় মুসলিম ওলী, দরবেশ, আলিম, ফলাহ মুহান্দিহ ও তাবেয়ীদের আগমন ঘটে এবং তালের মাধ্যমে ইসলাম প্রচার ত্রান্তিত হয়।

বঙ্গোলসাগরে মুসালম বণিকলের জাহায ভাঙ্গার ঘটনার সাথে এ মুদ্রাগুলোর সম্পর্ক থাকা যিচিত্র কিছুই নয়। কারণ, সাভাবিকভাবেই ধারণা করা যেতে পারে যে মুদ্রাগুলো সেগুলোতে উল্লেখিত সময়েই (৭৮৮ খৃঃ) বাংলায় আনীত হয়েছিল। জাহায ভাঙ্গার ঘটনাটিও ঘটে ৭৮৮-৮১০ খৃষ্টাব্দের মধ্যে। সম্ভবতঃ আরব বণিক দল বাংলায় বৃহত্তম নদী গঙ্গার উপকূল বেয়ে দেশের অভ্যন্তরে প্রবেশ করে ব্যবসা বাণিজ্য করতেন এবং তালের মাধ্যমেই পাহাড়পুরের সোমপুর বৌদ্ধবিহারে এ মুদ্রাটি আমদানী হয়।8

১। কে, এ, নিজামী, প্রাত্তক, ভূমিকা।

২। আৰুণ মান্নান তালবি, প্ৰাত্ত পৃঃ ৫৭।

৩। ডঃ হাসান জামান, প্রাথক, পৃঃ ২১২; ডঃ আবুল করিন, চউগ্রামে ইস্পাম, পৃঃ ১৫-১৬।

৪। আপুল মানুান তালবি, প্ৰাক্তক, পৃঃ ৫৭।

ড ৪ এনামুল হক তাঁর 'পূর্ব গাকিতানে ইসলাম' গ্রেছে এ সম্পর্কে নিমাজ মন্তব্য পেশ করেছেন, "আমালের বিশ্বাস কোন ইসলাম প্রচারকের ঘারা পাহাভৃগুরের বৌদ্ধ বিহারে খলিফার এ মুদ্রা নীত হয়। সম্ভবতঃ তিনি এই মুদ্রা লইয়া তথায় ইসলাম প্রচার করিতে গমন করেন। তিনি বৌদ্ধাদের হাতে প্রাণ হারাইয়া ছিলেন এবং তাঁহার মুদ্রাটি বৌদ্ধ ভিক্ষুদের হস্তগত হইয়াছিল"।

কেউ কেউ মভব্য করে থাকেনে যে, "চেউগ্রোম অঞ্চলে আরবীর মুসলমানগণ একটি সাধীন রাট্র গঠন করেছিলেনে"। ২ কিন্তু ডঃ আপুল করীম তাঁর 'চেট্রগ্রামে ইসপাম' গ্রেছে এ ধারণা সংশয়সুক নয় বলে অভিমত প্রকাশ করেছেনে।৩

তবে আরব বণিকগণ চট্টপ্রামে সাধীন রাষ্ট্র গঠন না করলেও প্রাচীনকাল থেকে আরবদের যোগাযোগের ফলে চট্টপ্রামের সংস্কৃতিতে তাদের গভাঁর প্রভাব লক্ষণীয়। চট্টপ্রামী ভাষায় প্রচুর আরবী শব্দ ব্যবহৃত হয়। বাংলা ভাষায় ব্যবহৃত আরবী শব্দের তুলনায় এর সংখ্যা বিশুণের চেয়েও বেশী বলা যেতে পারে। চট্টপ্রামী ভাষায় ক্রিয়া পদের পূর্বে লা সূচক শব্দের য্যবহার আরবী ভাষার প্রভাবের কল। চট্টপ্রামী লোকদের মুখের আদল অনেকেই আরবদের অনুরূপ বলে মনে করেন। চট্টপ্রামে অনেক পরিবার নিজেদেরকে আরব বংশোদ্ভূত বলে দাবী করে। চট্টপ্রামের কোন কোন এলাকা যেমন, আল-করণ, সূলক বহর, যাকালিয়া ইত্যাদি আজও আরবী নাম বহন করছে। এসবই চট্টপ্রাম বা বাংলার উপকূলীয় অক্ষলের সাথে আরব বণিকদের প্রাচীনতম যোগাযোগের প্রমাণ। "আরবী ভাষা, আরবীয় সংকৃতি ও আরবীয় রজের মিশ্রণই এ এলাকায় ইসলামের ব্যাপক বিভৃতির সহায়ক হয়েছে বলে মনে করা যেতে পারে"।

যা হোক সপ্তম থেকে দশম শতালী পর্যন্ত চারশো বছরের ইল্পাম প্রচারের কোন বিস্তারিত বিবরণ তেমন একটা পাওয়া যায় না। এ গর্যন্ত বল দেশে হল ও সমুদ্রপথে ইল্লামের আগমন সম্পর্কে যা কিছু আলোচনা করা হয়েছে তা এ সম্প্রকিত ছিটে ফোটা আভাস ইদিত ও আন্দাজ অনুমান ছাড়া কিছুই নয়। ফিছ এ প্রসঙ্গে এর উপর সম্ভন্তি হওয়া ছাড়া কোন গতান্তর নেই। তবে এটা নিচিত করে বলা যায় যে পাক-ভারত অভিমুখে ইল্লামের অভিযান মুহাম্মন বিন কালিম হতেই ওক হয়নি বরং খলিফা ওমরের যুগ হতেই তার সূচনা হয়েছিল। আর এ



১। ডঃ এনামুল হক,পূর্ব পাকিকানে ইসলাম,পৃঃ ১২।

২। ডঃ এনামুল হক, আরাকান রাজ সভায় বাংলা সাহিত্য, পৃঃ ৪।

৩। ডঃ আব্দুল করিম, প্রাতক্ত, পৃঃ ১৬-১৭।

৪। আব্দুল মান্নান তালিব, প্রাতক, পৃঃ, ৫৯।

স্চনার মধ্য দিয়ে ইসলাম যেমন পাক- ভারতে আত্মপ্রকাশ করেছিল তেমনি আরব বিণিক, আরবী নাবিক এবং মুসলমান সাধুদের ঘারা যে বাংলা দেশেও ইসলাম প্রচার লাভ করেছিল এতে কোনই সন্দেহ থাকতে পারে না। কারণ, ভারতীয় উপমহাদেশে আরবীয় মুসলমানদের অভিযানের মুলে থতটা না রাজনৈতিক উদ্দেশ্য নিহিত ছিল তদপেকা ধর্ম প্রচারের বিষয়টি অগ্রগণ্য ছিল।

ইসলামের মৃগনীতি ও প্রধান আদর্শ হচ্ছে অনাবিল একত্বাদ। নর পূজা, প্রতীক পূজা, অবতারবাদ এবং পৌত্তশিকতার অভিশাপগুলিকে আল্লাহ্র দুদিয়া হতে ধুয়ে মুছে সেই সর্বশক্তিমান মঙ্গলময় একমাত্র আল্লাহর পূজাকে সেখানে প্রতিষ্ঠিত করা এবং তার সৃষ্টির সর্বশ্রেষ্ঠ উপকরণ মানব সমাজকে তাঁরই নামে এক অবিচ্ছিন্ন ভ্রাত সমাজে পরিণত করা। নবী করীম (সঃ)- এর ইন্তিকালের পর আরবরা নিজেদের আবাসভূমি হতে বের হয়ে পড়েছিলেন প্রধানতঃ এই আদর্শের প্রেরণায় আত্মহারা হয়ে। এদিকে ইঞ্চিত করেই ডঃ ইশ্বরী প্রসাদ লিখেছেন ঃ The earliest Muslim inavaders of Hindustan were not the Turks but the Arabs who issued out from their desert homes after the death of the great prophet to Spread their doctorine throughout the world, which was according to them, "the key of heaven and hell." Wherever they went their intrepedity and vigour roused to the highest pitch by there proud feeling of a common nationality and their zeal for the faith, enabled the Arabs to make themselves masters of Syria, Palestine, Egypt, Persia, within the short space of twenty years. The conquest of Persia made them think of their expantion eastward and when they learnt of the fabolous wealth and idolatry of India from the merchants who sailed from shiraz and Hurmuz and landed on the Indian coast, they discounted the difficulties and obstacles which nature placed in their way and determined to lead and expedition to India, which at once recieved the sanction of religious enthusiasm and political ambition. The first recorded expedition was sent from Uman to pillage the coast India in the year 636-37 A. D. during the Khilafat of Umar.

এভাবেই একাদশ শতকের আগে থেকেই দেশের বিভিন্ন এগাকায় ইসলাম প্রচারিত হওয়ার সুযোগ হয়েছিল। বস্তুতঃ এগার শতক থেকে সতের শতক পর্যন্ত এই সাত'শ বছর এদেশে ইসলাম প্রচারের সমৃদ্ধ যুগ। এ সময়ে বঙ্গদেশের চারদিকে ইসলামের বালী ছড়িয়ে পড়ে এবং মুসলমানের সংখ্যা প্রশত বৃদ্ধি শায়।

১। উদ্ভঃ মওলানা আকরাম খাঁ, প্রাথক, পৃঃ ৫৫।

# তৃতীয় অধ্যায় বাংলায় ইসলাম বিস্তার ও মুসলিম সংখ্যাগরিষ্ঠতা লাভের পটভূমি

## বাংলায় ইসলাম বিস্তার ও মুসলিম সংখ্যাগরিষ্ঠতা লাভের পটভূমিঃ

একথা সর্বজন বিদিত যে ত্রয়োদশ শতাব্দীর গোড়ার দিকে (১২০৩খৃঃ) ইখতিয়ার উদ্দিন মুহাম্মদ বখতিয়ার খিলজী লক্ষ্ণৌতিকে কেন্দ্র করে বাংলাদেশে প্রথম মুসলিম শাসনের গোড়াপত্তন করেন। সাধারণ লোকের ধারণা যে তখন থেকেই অর্থাৎ ১২০৪ খৃষ্টাব্দে ব্যতিয়ার খিলজী কর্তৃক বঙ্গে মুসলিম রাজ্য প্রতিষ্ঠিত হওয়ার সঙ্গে সঙ্গেই এ দেশে ইসলাম বিক্তুত হয়েছিল এবং তাদের শক্তি বলেই এ দেশে ইসলাম প্রতিষ্ঠা লাভ করেছে। এ ধারণা আংশিক সতা হলেও পুরোপুরি সত্য নয়। মুসলিম শাসন প্রতিষ্ঠার সাথে ইসলাম বিস্তৃতির ইতিহাস বহুল পরিমাণে জড়িত এর পেছনে ঐতিহাসিক স্বীকৃতি থাকলেও প্রাচীন যুগে এর সাথে মুসলিম শাসনের কোন সংশ্রব ছিলনা। কেননা, অয়োদশ শতাবীর অনেক আগেই এ দেশের বিভিন্ন স্থানে ইসলাম বিস্তৃত হয়েছিল। এ প্রসঙ্গে ডঃ এনামুল হক বলেছেন, ''ইত্যাকার ধারণাসমূহের মূলে যে ঐতিহাসিক সত্য একেবারেই নাই, সে কথা বলিলে প্রকৃত ইতিহাসকে অনেকখানি অবমাননা করা হয়, তবে এ সত্যের পরিমাণ নিতাভাই অল্প। এ দেশে ইসলাম বিভৃতির ইতিহাস মুসলিম শাসন প্রতিষ্ঠার সহিত নানা পরিসরে বহুণ পরিমাণে বিজড়িত হইলেও প্রাচীনতম যুগে ইহার সহিত মুসলিম শাসনের কোন সংশ্রব ছিলনা। কেননা, তুকী শাসন প্রতিষ্ঠার পূর্বেও এ দেশের নানা স্থানে ইসলাম বিকৃত হইয়া পড়িয়াছিল। বাভবিকই ইতিহাস অনভিজ্ঞতার ফলে লোকের পূর্ব বিশ্বাস আজও এত বলবং"।>

বলে তুকাঁ শাসন প্রতিষ্ঠাকালে সমগ্র উত্তর, দক্ষিণ ও পূর্ব বল মুসলমানদের করতলগত হয়েছিল কিনা তা বলা যায়না। এর প্রায় তিন শতাব্দীকাল আগে থেকেই বলে মহ্রতম গতিতে ইসলাম বিভূত হতে থাকে। ১২০৩ খুটালে বখতিয়ার খিলজী কর্তৃক বল বিজয়ের পর থেকে এদেশে ইসলাম য়াজশজি হিসাবে আত্ম প্রকাশ করে। "তখন থেকে তরু করে ১৭৫৭ খুটালে নবাব সিরাজ উদ্দৌলার গতন পর্যন্ত সাজে পাঁচশ বছর প্রায় অবিচ্ছিন্নভাবে মুসলমান সুলতান , সুবেদার ,নবাব, নাজিম বাংলাদেশে রাজত্ব করেন। মাঝখানে রাজা গনেশ চার বছর (১৪১৪-১৪১৮ খুঃ) স্বাধীনভাবে বাংলার সিংহাসনে অধিষ্ঠিত ছিলেন। রাজা তোজরমল (১৫৮০-৮২ খুঃ) এবং মানসিংহ (১৫৮৯-৯৬ খুঃ) বাংলাদেশ শাসন করেছিলেন; কিন্তু তারা ছিলেন আক্বরের প্রতিনিধি নাজিম"।

ডঃ মুহামদ এনামুদা হক, পূর্ব পাকিস্তানে ইসলাম, আদিল ব্রাদার্স এটাভ কোং পাটুয়াটুলি, ঢাকা, ১৯৪৫ইং, পৃঃ ১০।

ডঃ ওয়াকিল আহমদ, উনিশ শতকে বাঙালী মুসলমানের চিন্তা চেতলার ধারা, বাঁলা
একাডেমী, ঢাকা, ১৯৮৩ ইং, পৃঃ ১।

বাংলাদেশ বিভিত হওয়ার অনেক আগে ৮ম শতকের গোড়ার দিকে উত্তর ও উত্তর পশ্চিম ভারতে আরবীয় মুসলমানদের আগমন ঘটে। ক্রমে ভারা ভারতের অধিশ্বর হন। এ প্রসঙ্গে আব্দুল মওদুদ বলেন, "খৃষ্টায় আট শতকের প্রথমেই আরব ও দশ শতকের শেষের দিকে তুকী, ইরানী ও আফগানী প্রভৃতি ইসলাম ধর্মাবলম্বী মানবগোষ্ঠী শাক ভারতের ভিন্ন ভিন্ন অঞ্চলে বিভিন্ন পথে আগমন করত ও স্থায়ীভাবে বসবাস করতে থাকে। কালক্রমে ভারা সমগ্র উপ-মহাদেশটিতে হভিয়ে পড়ে, সিলেট থেকে কুমারিকা শর্মন্ত। ভারা তথু হারী বাসিন্দা হয়েই নিশ্চেষ্ট থাকেনি, এ উপ-মহাদেশের মহাশক্তিধর শাসক হিসাবে একছেএ শাসনদভ পরিচালনা করেছে প্রায় সাত শতাব্দী ধরে এবং একটা গৌরবমভিত মানবগোষ্ঠী হিসাবে বিশ্বের ইতিহাসে অবিশ্বরণীয় সাক্ষর প্রতিষ্ঠিত করেছে।">

প্রাচীনতম কালে এদেশে ইসলাম বিভৃতির মূল উৎস ছিল আরব দেশ। আরবের সাথে বঙ্গের প্রাচীন সম্বন্ধ খৃষ্টীয় ৮ম শতানীর শেষপাদ বলে অনুমান করা হয়। বিভিন্ন ওপ্যসূত্রে তা আজ প্রমাণিত হচ্ছে। বিভিন্ন ঐতিহাসিক আজ এ কথা স্বীকার করে নিচেছন। ইতিপূর্বে বাংলাদেশে ইসলামের আলমন সম্পর্কে আলোচনা করতে গিয়ে বিভিন্ন ওপ্যসূত্রে প্রমাণ করতে চেষ্টা করা হয়েছে যে কেবল ৮ম শতানীর শেষপাদেই নয়, মহানবী (সঃ)-এর জীবন্দশায়ই ভারতীয় উপমহাদেশ তথা বাংলাদেশের সমুদ্রোপকূলীয় অঞ্চলে ইসলামের (মানবিকতার) চেউ এলে পেগেছিল। এ সম্পর্কে যা কিছু আলোচনা করা হয়েছে, তা ওধু আভাস ইলিত ও আন্দাজ অনুমানের উপর ভিত্তি করেই করা হয়েছে। কেননা, খৃষ্টীয় সপ্তম থেকে দশম শতানী পর্যন্ত চারশত বছরের ভারতীয় উপমহাদেশে ইসলাম প্রচারের কোন বিস্তারিত বর্ণনা পাওয়া যায় না। তবে বাংলায় ইসলাম প্রচারের ইতিহাস একালশ থেকে সপ্তদশ শতক পর্যন্ত সাত্রশত বছর একটি চিহ্নিত সময়কাল। এ সময় ইসলাম বাংলার চতুর্দিকে পরিব্যাপ্ত হয় এবং অচিরেই এ উর্বর এলাকায় শ্রেষ্ঠ ধর্মের প্রপাভ করে। ই

বাংলাদেশে ইসলামের আগমন সম্পর্কে আলোচনা করতে গিয়ে বিভিন্ন আভাস ইলিত দিয়ে দেখানো হয়েছে যে এ দেশে ইসলামের আবির্ভাব ঘটেছে আর্মে ইসলাম প্রচারের সাথে সাথেই। তবে এ সম্পর্কিত ঐতিহাসিক কোন দলিল বর্তমান না থাকলেও পাক ভারতে তথা বিভাগ পূর্ব বাংলাদেশে ইসলামের আগমন কোনও আকন্মিক ঘটনা নয়। পাক ভারতের পশ্চিম উপকূলে আরব সাগর অবস্থিত এবং এই সংকীর্ণ জলভাগ অতিক্রম করলে পশ্চিম পার্শ্বে আরব উপধীপের সাক্ষাত মেলে। পুরাকালে এই জলভাগের বিতার খুব বেশী ছিল না এবং এই জলপথ বেয়ে আরব ও পাক ভারতের পশ্চিম উপকূলের বাণিজ্যিক





আব্দুল মধ্যবিত্ত সমালের বিকাশঃ সংস্কৃতির রূপান্তর, পৃঃ ৪।

আবুল মাম্লান তালিব, বাংলাদেশে ইসলাম, আধুনিক প্রকাশনী, ঢাকা, ১৯৮০ইং, পৃঃ ৬২।

সংযোগ ছিল। হয়রত মুহামদ (সঃ)-এর একটি উক্তিতে ভারতের উল্লেখ আছে । ও জনৈক হিন্দের কথাও আছে। তাঁর ওফাতের পর স্কুকালের মধ্যেই ইরানথেকে স্পেন পর্যন্ত ইসলামের বিস্তৃতি ঘটে ও বিদ্যুৎগতিতে তাঁর নাম ছড়িয়ে পড়ে। সওদাগরদের মারফত ইসলামের নাম পাক-ভারতেও ক্রত হয় স্কুকালের মধ্যেই। এমনকি এমন প্রমাণও শাওয়া গেছে যে, ''দ্বিতীয় পুলকেশিনের শাসনকালে বোষাই এর নিকট থানায় আরব সৈন্য হানা দিয়েছিল (৬৩৭ খৃঃ) হয়রত ওমর খেলাফত আমলে"। ২

এরোদশ শতাব্দীতে এ দেশে ইসলাম রাজশক্তি হিসাবে আত্মপ্রকাশ লাভ করার গুর্বে ইসলাম যে মছরতম গতিতে বিকৃতি লাভ করেছিল সে সম্পর্কিত কিছু প্রমাণ তথ্য ও নমুনা পেশ করা হয়েছে। তার মধ্যে উল্লেখযোগ্য হল রাজশাহী জেলার অন্তর্গত পাহাড়পুরের বৌদ্ধ বিহারে ধ্বংস তুপে আবিকৃত ও কুমিল্লার ময়নামতিতে শত্মতাত্তিক খননকার্যেয় ফলে প্রাপ্ত আব্বাসীয় খলিফা হারুন অর রাশাদ (৭৮৬-৮০৬ খৃঃ)-এর রাজত্কালের মুদ্রা বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। অতএব, তখন থেকেই বাংলাদেশে কিভাবে ইসলাম দ্রুত প্রসার লাভ করল এবং মুসলমানেরা একটি সংখ্যাগরিষ্ঠ জাতিতে পরিণত হল বক্ষমান আলোচনায় সে সম্পর্কেই আলোকপাত করা হল।

সমগ্র বাংলাদেশে মুসলমানেরা কিভাবে সংখ্যাগরিষ্ট সম্প্রদায়ে পরিণত হল, এটি একটি বিতর্কিত প্রশ্ন। তবে, ঐতিহাসিকেরা মোটামোটিভাবে একমত যে পাক-ভারতীয় উপ-মহাদেশে মুসলমানদের সংখ্যা বৃদ্ধি খটেছে প্রধানত তিনটি কারণে-(১) বহিরাগত মুসলমানদের আগমন ও এ দেশে হার্মী ভাবে বসবাস, (২) ধর্মান্তরকরণ এবং (৩) জন্মহার বৃদ্ধি। ধর্মান্তরকরণ ঘটেছে কিছুটা মুসলমান লাসকলের প্রভাবে, প্রশোভনে ও সরকারের প্রতিপত্তি তথা মর্ঘালা লাভের আকর্ষণে, কিন্তু ইসলাম প্রধানতঃ এ দেশে বিস্তার লাভ করেছে মুসলিম স্ক্রী দরবেশ ও ধর্ম নেতাদের প্রচার কার্যে।৪ তবে এ সম্পর্কিত সুস্পন্ট ধারণা লাভ করতে হলে আমাদেরকে কিরে যেতে হবে অট্টা শতানীতে এ দেশে ইসলাম



১. মহানবী (সঃ) এর বাদী, "আমার উন্মতের মধ্যে দুটি সেনা দশকে আয়াহ তায়ালা কাহান্নামের আফন থেকে নিজ্তি দেবেন। তার মধ্যে একটি হচ্ছে ভারত আক্রমণকারী সেনাদল, আর বিতীয়টি হচ্ছে লগা হবন মরিয়ম (আঃ) এর সহবোগী সেনাদল"।

আব্দ মওদৃদ, প্রাতক, পৃঃ १।

৩. আব্দুল মওদুদ, প্রাত্তক, পৃঃ ১।

আব্দুল মওদুদ, প্রাত্তক, পৃঃ ৯।

বিকৃতির ইতিহাসে। এ কথা আজ দিবালোকের ন্যায় সুম্পট হয়ে উঠেছে যে সপ্তম শতালীর মধ্যভাগে জলপথে এবং অস্টমশতালীর প্রথমপাদে স্থলপথে বাংলাদেশ ইসলামের সংস্পর্শে আসতে থাকে। কিন্তু এ সময়কার তেমন কোন ঐতিহাসিক বিবরণ বর্তমান না থাকায় প্রমাণ করা যাচ্ছেনা যে এ সেলে কোন পর্যায়ে ইসলামের আগমন হয়েছিল, কারা ইসলাম প্রচারে নিবেদিত প্রাণ ছিলেন এবং বাংলার মানুষের মধ্যে ইসলাম গ্রহণের ব্যাপারে কি পরিমাণ সাড়া শাওয়া গিয়েছিল। তবে একাদশ শতক থেকে এ দেশে ইসলাম প্রচারের কিছু কিছু যটনা আমরা জামতে পারি, যার ঘারা প্রমাণিত হয় যে একাদশ শতকের অনেক পূর্ব থেকেই বাংলাদেশের বিভিন্ন এলাকায় ইসলামের যথেষ্ট প্রচার হরেছিল। আর এর স্বচনা হয়েছিল বাণিজ্য গথে।

ইস্ণামের আবির্জাবের বহু পূর্ব থেকেই আরববাসীরা ব্যবসা বাণিজ্য উপলক্ষ্যে বিভিন্ন দেশ ভ্রমণ করতে অভ্যন্ত ছিলেন। ইসলাম তাদের এই উদ্যুমকে দমন করেনি বরং ইসলাম ও কুরআনের শিক্ষার প্রভাবে অপ্পকালের মধ্যেই তা আরো বহুওণে বৃদ্ধি পেয়েছিল। ফলে খৃষ্টীয় সপ্তম শতাব্দীর প্রারম্ভ থেকেই দলে দলে আরব বণিকগণ মৌসুমী বায়ু ভর করে অসীম সাহসে দুনিয়ার বিভিন্ন সাগরেসমুদ্রে তাদের বাণিজ্য পোত চালিয়ে দূর দেশান্তরে গমনা-গমন করতে থাকেন।

অতএব, "বহিবিধের বিভিন্ন দেশের সহিত আরবদের যোগাযোগের প্রধান পথ ছিল সমুদ্রপথ এবংএই পথেই আরবেরা বিভিন্ন দেশের সহিত যোগ সূত্র স্থাপন করেন। আবিসিনিয়ায় আরবের ব্যবসা বাণিজ্যের প্রধান কেন্দ্র ছিল এবং আরবরা সমুদ্র পথেই তথায় গমনাগমন করতেন, ভারত মহাসাগর অভিক্রেম করে চীন সমুদ্রে জাহাজ পরিচালনা করতঃ আরবেরা মহাচানে নির্মিত দ্রব্য বলেশে আনয়ন করতেন"।>

"আরব সাগর পাড়ি দিয়ে চাঁন সমুদ্রে জাহাজ পরিচালনার পর তারা দক্ষিণ বাংলার বন্দরে নোলর করত এবং সেখানে অবস্থান ফালে তারা ইসলাম প্রচার করতেন। এভাবে আরবদের সামুদ্রিক বাণিজ্যের প্রসার হওয়ার সাথে সাথে এ উপমহাদেশের উপকৃল অঞ্চলে অবস্থিত প্রসিদ্ধ বাণিজ্য কেন্দ্রগুলোর আশে-পাশে আরবদের স্থায়া উপনিবেশও গড়েছিল"। ই "দক্ষিণ ভারতের মালাবার, কাণিকট, চেরর এবং চট্টগ্রাম ও আরাকান উপকৃলে আরব জনগণের এরপ বসতি ইসলাম পূর্ব কয়েক শতাব্দী আগ থেকেই গড়ে উঠেছিল বলে বহু প্রমাণ রয়েছে"। ৩



মোহাম্মদ আকরাম খাঁ, মোছলেম বলের সামাজিক ইতিহাস, আজাদ অফিস, ঢাকেবরী রোড, ঢাকা, ১৯৬৫ ইং, পৃঃ ৬০।

মুহিডদিন খান, বাংলাদেশে ইসলামঃ কয়েকটি তথ্যসূত্র, ইসলামিক ফাডভেশন পত্রিকা,
 এপ্রিল - জুন সংখ্যা, ১৯৮৮ ইং. পৃঃ ৩৪৬।

বিজ্ঞারিত বিবরণের জন্য দেখা যেতে গায়ে মাওলানা সেয়দ পুলায়মান নদভীর বিবল

গবেষণা এছে আরবও হিন্দকি তায়য়য়ৢদাত।

এ কথা আজ প্রমাণিত যে বাংলাদেশে ইসলাম প্রথম এসেছে সমুদ্রপথে, স্থলপথে নয়। তাই বাংলাদেশে ইসলাম বিভূতির ইতিহাস আলোচনা করতে গেলে সমুদ্রপথে, স্থল পথে নয়। তাই বাংলাদেশে ইসলাম বিভূতির ইতিহাস আলোচনা করতে গেলে প্রথমেই আসে চট্টগ্রামের কথা। কেননা, এ দেশে ইসলাম বিভূতির আদি যুগে চট্টগ্রাম অঞ্চলে যেরূপ নিয়মিত ও ব্যাপকভাবে ইসলাম প্রচারিত হয়েছিল, বাংলার আর কোন অঞ্চলে সেরূপভাবে তখন ইসলাম প্রচারিত হয়েছিল বলে এ পর্যন্ত জানা যায়নি। তবে দেখা যায় যে এ সমরে বঙ্গের নানা অঞ্চলে বিশিশ্ত ও বিচ্ছিন্তাবে ইসলাম প্রচারের প্রচেষ্টা চলেছে।

সুতরাং দেখা যায়, বাংলাদেশের সমুদ্রোপকুলবর্তী অঞ্চলের সাথে আরবদের সম্পর্ক অতি প্রাচীন। সিকুদেশ, মালধীপ, লাক্ষাধীপ, সন্ধীপ, জাভা, সুমাঞা, বোর্ণিও ও মালয় উপকূলে যেমন আরবীয় বণিকগণ ইসলামের বাণী বহন করে নিয়ে যান বাংলাদেশেও তেমনি ভারা মুস্পিম শাসনের অনেক আগেই ইস্পানের বাণী বহন করে এনেছিলেন। বাংলার যে অংশের সাথে আরবীয় বণিকদের প্রাচীনতম সম্বন্ধ স্থাপিত হয় তা-ই আজ আধুনিক চট্টগ্রাম ও ঢাকা বিভাগের সমুদ্রোপকুলবর্তী স্থান নামে পরিচিত। খৃষ্টীয় অটম ও নবম শতাব্দী হতে পূর্ব ভারতীয় দ্বীপ পুঞ্জের সহিত প্রাচীন আরবদের যে বাণিজ্য সমন্ধ স্থাপিত হয়, তার ফলে পূর্ব ভারতের একমাত্র বন্দর চট্টগ্রাম আরবদের একটি বিশ্রাম স্থান ও ঔগনিবেশে পরিণত হয়েছিল"। ২ বর্তমান ইতিহাসেও এর প্রমাণ পাওয়া যাচেছ। বাংলার উপকুল থেকে নিয়ে অভ্যন্তর ভাগ পর্যন্ত আরব বণিকদের যাতায়াত সম্পর্কে ডঃ এনামুল হক-সুলায়মান (৮৫১ খৃঃ জীবিত), আবু জায়দুল হাসন (সুলায়মানের সমসাময়িক), ইবন খুরদাদবা (মৃঃ ৯১২ খুঃ), আল মাসুদী (মৃঃ ৯৫৬ খৃঃ), ইবন হাওকল (৯৭৬ খৃঃ), আল ইদ্রিসী (জন্ম-একাদশ শতাব্দীর শেষ ভাগ) গ্রভৃতি প্রাচীন আরব পরিব্রাজক ও ভৌগোলিকদের মতামত উদ্ধৃত করে গঙ্গার এ ব-দ্বীপ অঞ্চলের সাথে আরব বণিকদের প্রাচীন সম্পর্কের কথা প্রমাণ করেছেন। তিনি বলেছেন যে, "আরাকান হইতে মেঘনা নদীর পূর্ববর্তী বিস্তীর্ণ ভূ-ভাগটি খুর্টীয় অষ্টম শতাব্দী হইতে আরব বণিকদের কর্মতৎপরতায় ভরপুর হইয়া উঠেছিল।" ২



৬ঃ মুহাম্দ এনামূল হক, প্রাত্ত, পৃঃ ২২।

ডঃ মুহামদ এদামুল হক, প্রাথক, পৃঃ ১৫।

ডঃ মুহম্মদ এনামূল হক, প্রাক্তক, পৃঃ ১৫।

একথা সত্য যে কেবল ব্যবসা-বাণিজ্য করাই মুসলিম বণিকদের লক্ষ্য ছিলি না, এ সঙ্গে নিজেপের উপর আর্পিড ইসলাম প্রচারের দায়িত্বও পালন করে যেতেন। প্রত্যেক মুসলমান স্থার্ম প্রচারক, একথা প্রাচীন আরবদের জীবনে, কর্মেও চিন্তায় প্রকাশ পেরেছে। তাই তারা যে সত্যের আলোকে নিজেদের ক্রদয়দেশ উদ্ধানিত করেছে অন্ধকারে নিমজ্জিত দুনিয়ার প্রতিটি মানুষকে সেই আলোকের সন্ধান দেয়া তারা নিজেপের ধর্মীয় ও মানবিক কর্তব্য বলে মনে করতেন এবং বাণিজারে পাশাপাশি স্থার্ম প্রচারে ব্রত থাকতেন। কলে, এসব অঞ্চলে দ্রুত ইসলাম বিভার লাভ করে এবং মুসলমানদের সংখ্যা বৃদ্ধি শায়।

ইসলামের প্রাথমিক যুগেই চট্টগ্রামে ইসলাম বিকৃতি লাভ করে। "তৎকালে আরবেরা যে যে স্থানে উপনিবেশ স্থাপন করেছিলেন, সেখানেই তারা বিভিন্ন কায়দায় ইসলাম প্রচার করেছিলেন। আরবীয় বণিকগণ স্ত্রী পরিজ্ঞন নিয়ে কোথাও প্রদেশে উপনিবেশ স্থাপন করেছিলেন বলে জানা যায় না। যে স্থানে তারা বসতি স্থাপন করেছিলেন, তথায় স্থানীয় রমণীদের পাণি প্রহণ করে বসবাস করেছেন। এই স্থানীয় রমণীদিগকে ইসলামে দাক্ষিত না করে তারা কখনও বিয়ে করেন নি। স্তরাং, এভাবেও এ অঞ্চলে ইসলাম বিকৃত হয়। এছাড়াও আরবীয় বণিকগণ যে সকল স্থানে উপনিবেশ স্থাপন করতেন সে সকল স্থানে তারা নিজ দেশায় প্রথানুযায়ী মুসলিম উপনিবেশিক ও স্থানীয় নব দীক্ষিত মুসলমানদের সুখ সুবিধার প্রতি লক্ষ্য রাখার জন্য এক একজন 'আমীর' বা নেতা নিযুক্ত করতেন। এই আমীর কোন কোন স্থানে শক্তিশালী হয়ে উঠার পর 'সুলতান' বা রাজা পদবী গ্রহণ করে রাজদভ পরিচালনা করতেও কুষ্ঠিত হতেন না"।

ভন্তর আব্দুল করিম তার 'চট্টগ্রামে ইসলাম' ও ভার এনামুল হক তার 'সূর্ব পাকিন্তানে ইসলাম' নামক গ্রহ্বরে খুটার দশম শতাব্দির মধ্যেভাগে আরব উপনিবেশকে কেন্দ্র করে একটি কুদ্র আরব রাজ্য প্রাপিত হয়েছিল বলে ধারণা পোষণ করেছেন। মেঘনা নদীর পূর্বতীর হতে নাফ নদীর তীরবতী সমুদ্রোপকুলস্থিত ভূভাগ তখন এই আরব সুপতানের অধান ছিল বলে ভন্তর এনামূল হক সম্ভাবনা ব্যক্ত করেছেন এবং এর সপকে রুক্তি পেশ করে বলেছেন, "আরাকান রাজ্যের উত্তর উপকঠে একটি মুসলমান রাজ্য গড়িয়া উঠার ন্যায় আশংকাজনক ব্যাপার আরাকান রাজ্য সহ্য করেন নাই। তাই দেখিতে পাই, খুটার ক্রেও অবদ রোসাঙ্গ (আরাকান) রাজ সুলতেং চন্দর (৯৫১-৫৭ খুঃ) বীর রাজ্যের সীয়া অতিক্রম করিয়া বাঙ্গাণা অভিমুখে বহির্গত হইয়া'পুরতন'কে পরাজিত করেন

ডঃ মৃহাম্দ এনামূল হক, প্রাত্তক, পৃঃ ১১।

এবং বার দিখিতরের ব্যুক্ত চিহ্ন বরূপ চেন্ডাগৌং অর্থাৎ চট্টগ্রাম নামক স্থানে এক প্রস্তর নির্মিত বিজয় ওও স্থাপন করিয়া পাত্র-মিত্রের অনুরোধে ফিরিয়া যান। এই চেন্ডাগৌং তাহার বিজিত স্থানের শেষ সীমা ছিল। কারণ, আরাকানের জাতীয় ইতিহাসের মতে 'চেন্ডাগৌং' শব্দের অর্থ যুদ্ধ করা অনুচিত' বলিয়া রাজা সুপতেং চন্দর যেখানে পৌছিয়া যুদ্ধ করা অনুচিত বিবেচনা করিয়াছিলেন, সেখানেই বিজয় বন্ধ ফালন করিয়াছিলেন' । ই অতএব, এভাবে রাজশক্তি প্রতিষ্ঠার সম্ভাবনাসহ চট্টগ্রাম অঞ্চলে আরব প্রভাবের ফলে ইসলামের বিজ্তি ঘটে এবং মুসলমানদের সংখ্যা বৃদ্ধি পায়। এ সময় হতে চট্টগ্রামের সাথে আর্বাবের যে সম্পর্ক স্থানিত হয়েছিল তা ধীরে ধীরে মুছে না গিয়ে ক্রমান্থরে বৃদ্ধি পেয়েছিল। ফখনন্দীন মুবারক শাহের (১৩৩৬-৫২ খৃঃ) রাজত্বকালে ১৩৪৬ খুটানে ইবনে বতুতা চট্টগ্রাম প্রমণ করতে এসে অনেক মুসলমান দেখেছিলেন। ষোড়শ শতান্দীর প্রথম দিকে পর্তুগীজ প্রমণকারী বার্বোসা পূর্ব বঙ্গের সামুদ্রিক বন্দরগুলিতে অনেক আরবী, ফাসী ও হাবসা দেখেছিলেন।

খুষ্টীয় অষ্টম শতাব্দী হতে ত্রয়োদশ শতাব্দীর মধ্যবর্তী সময়ে আরবীয় বণিকগণ বাণিজ্য ব্যাপদেশে বাংশাদেশের সমুদ্রতীয়বতী অঞ্চলে আগমন কয়ে হানীয় লোকদেরকে ইসলাম ধর্মে দীক্ষিত করেছিলেন। তাহাড়াও বহু আরবীয় সাধু ও ধর্ম প্রাণ ব্যক্তি ইসলাম প্রচারের জন্য আরব দেশ থেকে নানা দিখিদেশে ছড়িয়ে পড়েন। চট্টগ্রামেও এ ধরনের সাধু পুরুষ ও ধর্মপ্রাণ ব্যক্তির আগমন ঘটে বলে জানা যায়। চট্টগ্রাম রেল ষ্টেশনের উত্তর পার্শ্বস্থ কুমাদান পাহাড়ের উপর এরপ অনেক প্রাচীন আরবীয় সাধু পুরুষের কবর আছে বলে উল্লেখ করা হয়। এ সময়ে সুলতান বায়জিদ বিস্তামী নামে একজন ঐতিহাসিক সাধকের চট্টগ্রাম আগমনের কথা জানা যায়। ৮৭২/৮৭৪ খৃষ্টাব্দে তিনি গারস্যের বিস্তাম নগরে ইস্তিকাল করেন ও সমাহিত হন। চট্টগ্রাম শহর হতে প্রায় শাঁচ মাইল উত্তরে নাসিরাবাদ প্রামের এক পর্বত চূড়ায় তাঁর একটি স্মারক সমাধি তাঁর চট্টগ্রামে আগমনের স্মৃতি বহন করছে। তিনি এ অঞ্চলে আগমন করে ইসলাম প্রচার করেন। ফলে এখানে জনবসতি গড়ে উঠে।<sup>২</sup> ''ত্রয়োদশ শতকের মাঝামাঝি সময়ে শায়খ ফ্রীদুর্কান নামে একজন ধর্মপ্রচারক চট্টগ্রামে এসেছিলেন এবং এখানে কিছু দিন অবস্থান করে ইসলাম প্রচার করেন। পরে ফরিদপুর জেলা ভ্রমণ করে সেখানে ব্যাপকভাবে ইসলাম প্রচার করেন"।<sup>৩</sup>

১. ডঃ এনামুল হক, প্রাত্তক, পৃঃ ১৭-১৮।

আপুল মান্নান তালিব,প্রাতক, পৃঃ ৯৩-৯৪।

আব্দুল মানান তালিব, প্রাক্তক, পৃঃ ৯৫।

এছাড়াও খুটীয় চতুর্নশ ও পঞ্চাদশ শতাব্দীতে অনেক আরবীয় ইসলাম প্রচারে চট্টপ্রামে আগমন করেন। ফখরুন্দীন মুবারক শাহের (১৩৩৬-৫২ খুঃ) রাজত্বকালে তার চট্টলা বিজয়ী সেনাপতি কলল খা গাজী চট্টপ্রাম জয় করার পর একদল সাধু শুরুষের সাক্ষাত লাভ করেছিলেন। তনাধ্যে হাজী খলিল ও বদর আলমের নাম উল্লেখযোগ্য। ১ "১৫০৫ খুটাবে শায়খ জালাল হবলী নামে আলেক্সার আরো এক ধর্ম প্রচারক চট্টপ্রাম এলে ইসলাম বিস্তারে প্রানান্ত ভূমিকা পালন করেন। ১৫৫৭ সালে তিনি ওফাত পান। ব্যৎপুর গ্রামে তাঁর অনেক বংশধর বাস করেন"। ২

চট্টামানের ন্যায় বাংলাদেশের অন্যান্য অঞ্চলে বিক্ষিপ্ত ও বিচ্ছিন্নভাবে তখন ইসলাম বিস্তার লাভ করে। তনাধ্যে বঙড়ার মহাছান এর নাম অন্যতম। এটা বরেন্দ্র ভূমির প্রাচীন রাজধানী এবং হিন্দুদের একটি প্রাচীন তীর্থক্তের। উত্তর বলের এ প্রাচীন মহানগরীতে পরস্করাম নামে এক রাজা রাজত্ব করছিলেন। তখন শাহ সূলতান বলখী মাহীসাওয়ার নামে এক লরবেশ এখানে আগমন করেন। ইসলাম প্রচার করার জন্য জলপথে মহস্যারোহণ করে বঙ্গ দেশে যাত্রা করেন এবং সরন্বীপে (সন্তব্তঃ বর্তমানে সন্ধীপ) লৌছেন। সেখান থেকে তিনি হরিরাম নগরে উপস্থিত হন। হরিরাম নগরে এসে তিমি সোজাসুজি কাণী তক্ত রাজা বন্ধরামের কাণী মন্দিরে গিয়ে আযান দেন। আযানের ধ্বনীতে মন্দিরের সকল মুর্তি চূর্ণ-বিচূর্ণ হয়ে যায়। এতে জীত হয়ে তাকে তাড়াতে গিয়ে রাজার পাথে তাঁর মৃদ্ধ বাধে। যুজে রাজা নিহত হন এবং তাঁর মন্ত্রী ইসলাম গ্রহণ করে রাজপদে বহাল থাকেন।

হরিরাম নগরে অবস্থান কালেই তিনি বগুড়ার মহাস্থানের অত্যাচারী রাজা পরশুরামের কথা জানতে পারেন। রত্মামনি নামে রাজার এক ফন্যা ছিল এবং যাদু বিদ্যার পারদর্শিনী যোগসিদ্ধা বোন ছিল। রাজা তার আরাখ্যা দেবী কালা করালার মন্দিরে প্রতি বছর একটি করে নরবলী দিত। হরিরাম নগরে বসে লাহ সুপতান তাদেরকে ইসলামে দীক্ষিত করার মনস্থ করেন। এ উদ্দেশ্যে তিনি মহাস্থান অভিমুখে রওয়ানা হলেন। মহাস্থান পৌছে তিনি রাজার নিকট নিজের কুত্র জায়নামাযটি বিছাবার উপযোগী এক চিলতে জায়গা চান। রাজা তাঁকে জায়গা দিলেন। সবাইকে অবাক করে দরবেশের জায়নামাযখানা প্রসারিত করার সাথে সাথেই রাজ প্রাসাদের চতুর্দিকের সমস্ত জায়গা খিরে ফেলল। এ আতর্থ ঘটনায় ভীত হয়ে রাজা বোম শীলা দেবীয় কাছে এ ঘটনা প্রতিরোধের পরামর্শ চাইলেন।

ডঃ এনামুল হক, প্রাতক, পৃঃ ২২।

ডঃ এনামূল হক, প্রাগুক্ত,পৃঃ ২২।

শীলাদেরী রাজাকে যাদুর সাহায্যে দর্বেশকে পরাত্ত করার প্রতিশ্রুতি দিলেন।
কিন্তু দরবেশের বিরুদ্ধে তার সমত যাদু ও তান্ত্রিক অস্ত দরবেশের কেরামতির সামনে বিফলে গেল। শীলাদেরী পরাজিত ও ভীত হয়ে কালীদেরীর মন্দিরে প্রবেশ করে দরজা বন্ধ করে দিলেন। "রাজা দরবেশকে শান্তিপূর্ণভাবে দেশ থেকে বহিদ্ধার করতে অক্ষম হয়ে সেনাবাহিনীর আশ্রয় নিলেন। কিন্তু যুদ্ধে রাজা শরাজিত ও নিহত হন। পরে তাঁর মন্ত্রীও নিহত হন। যুদ্ধ বিজয়ী দরবেশ শীলাদেরীর সন্ধানে রাজ অভঃপুরে প্রবেশ করেন এবং রাজ কন্যা রুদ্মামনিকে ইসলামে দীক্ষিত করেন। পরে শীলাদেরী পলায়নকালে করতোয়া নদীতে ঝাপ দিয়ে প্রাণ বিসর্জন দিলেন। করতোয়ার যে স্থানে শীলাদেরী আছহত্যা করেন, তা আজও শীলাদেরীর ঘাট নামে পরিচিত। অতঃপর দরবেশ পরস্করামের সেনাপতি ও অন্যান্য বহু হিন্দুকে ইসলামে দীক্ষিত করেন। তিনি পরস্করামের সেনাপতি পুরুখাবের সাথে রুদ্মামনির বিবাহ দেন"। এভাবে মহাস্থানে ইসলাম বিজয়ীর আসনে প্রতিতিত হয়। মহাস্থান বিজয়ের পর দরবেশ সেখানে একটি মসজিদ ও আন্তানা নির্মাণ করেন। এছান থেকে দীর্ঘকাল গর্মন্ত তিনি ইসলাম প্রচার করেছিলেন এবং মৃত্যুর পর এখানেই সমাহিত হন।

এরপর ধর্ম প্রচারকদের প্রানান্ত প্রচেষ্টায় বাংলাদেশের যে অঞ্চলে ইসলাম প্রচার ও বিজ্ঞার লাভ করে এবং মুসলিম জনসংখ্যা বৃদ্ধি পায় তায় মধ্যে বর্তমান বৃহত্তর ময়মনসিংহ জেলার নেত্রকোনার (বর্তমানে জেলা) মদনপুর উল্লেখযোগ্য। এ অঞ্চলে তথন এক কোচ রাজা রাজত্ব করতেন। তার রাজত্বকালে শাহ মুহাম্মদ পুলতান রুমী নামে একজন দরবেশ তায় গুরু সুরখখোল আভিয়াসহ ১০৫৩ খুটান্দে মদনপুরে আগমন করেন। কথিত আছে যে ইসলাম ধর্মের মাহাত্ম প্রতিপন্ন করার মানসে রাজা দরবেশকে সভায় বিষ পান করতে দিয়েছিলেম। দরবেশ গায়িবেশিত বিষেয় অধিকাংশই আল্লাহর নাম বলে পান করেন এবং অবশিষ্টাংশ অল্ল অল্ল করে তার উপস্থিত শিষ্যদের মধ্যে বিতরণ করে দেন। এতে কারো শারীরে কোন প্রকার বিষক্রিয়া না হতে দেখে রাজা দরবেশের মাহাত্মে মুগ্ধ হয়ে পড়েন এবং আরো নানা পরীক্ষার পর তিনি ইসলামে দীক্ষা লাভ করেন। সমগ্র মদনপুর গ্রাম দরবেশের নামে শীরোত্তর স্বরূপ দান করে দিলেন। "এই শীরোত্ররকেই ১৬৭১ খুটান্দে শাহু শুজা বহাল করেছিলেন"। ত

আসুল মান্নান তালিব, প্রাতক্ত, পৃঃ ৬৬-৬৭।

আবুল মান্নান তালিব, প্রাত্তক, পৃঃ ৬১।

আব্দ মানুান তালিব, প্রাতক্ত, পৃ

৪ ৬৯।

এরপর ইসলাম প্রচারে যার নাম সর্বাথ্যে আসে, তিনি হলেন বাবা আদম। তিনি রাজা বল্লাল সেনের রাজত্বকালে (১১৫৮-৭৯ খৃঃ) কিছু সংখ্যক অনুচরসহ তৎকালীন ঢাকা জেলার বিক্রমপুরের আবদুল্লাহপুরে আগমন করেন এবং নিজের আধ্যাত্মিক শক্তি ও ইসলামের অন্তর্নিহিত অনাবিল সত্যের জোরে পৌতালিকতার এ কেন্দুভূমিতে আল্লাহ পাকের একত্বাদ প্রচার করেছিলেন।১

জানা যায়, রাজা বল্লাল সেনের রাজত্বকালে (১১৫৮-৭৯ খৃঃ) গো-কোরবানীর অপরাধে নির্যাতিত জনৈক হজ্জযাত্রীর মুখে তার নির্যাতনের কাহিনী তনে বাবা আদম একটি কুদ্রাকারের সেনাবাহিনী নিয়ে ঢাকা বিভাগের বিক্রমপুর জেলার অন্তর্গত আবদুল্লাহপুর গ্রামে উপস্থিত হন। সেখানে তাবু স্থাপনের পর আহার্যের জন্য তাঁর সৈন্যগণ একটি গরু জবেহ করেন। মুসলিম শিবির থেকে এক টুকরা গো-মাংস চীল কর্তৃক রাজপুরীতে নিক্ষিত্ত হয়। এতে স্বীয় রাজ্যে গো-বধ করার অপরাধের শান্তি প্রদান করতে রাজা বল্লাল সেন যবন তথা মুসলমানদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ ঘোষণা করেন। পক্ষকালব্যাপী সর্বাত্মক যুদ্ধ চালিয়েও যখন মুসলমানদের সাথে হিন্দু সেনাবাহিনী পেরে উঠছিল না, একের পর এক বিপর্যয় ঘটতে থাকল, তখন রাজা হতাশ হৃদয়ে যুদ্ধ ক্ষেত্রে প্রাণ বিসর্জন দিতে প্রস্তুতি নিশেন। 'যুদ্ধে পরাজিত ও নিহত হলে 'দুরাত্মা যবনের' হাতে রাজ পরিজনবর্গ অপমানিত ও লাঞ্চিত হবে' এ আশংকায় রাজা যুদ্ধ যাত্রার প্রাক্কালে রাজান্তঃপুরে চিতা প্রজ্জুলিত করে রেখে স্বীয় পরিজন বর্গকে আদেশ দিলেন যে তারা যেন তার পরাজয় সংবাদে চিতার জ্বলন্ত আগুনে প্রাণপাত করেন। শরিজনবর্গকে যথাশীঘ্র সংবাদ প্রদানের উদ্দেশ্যে এক জোড়া সংবাদবাহী কবুতর পোশাকের নিচে সংগোপনে রেথে দিলেন।

যুক্তে রাজা বিজয় লাভ করেন। একে একে সমস্ত মুসলিম থাহিনী যুক্তক্ষেত্রে নিহত হন। সর্বশেষ বাবা আদম অভিম নামায সমাধান্তে রাজার হাতে শহীদ হন। বাজী ফেরার পূর্বে রাজা বস্ত্র খুলে নিকটবতী কোন পুকুরে গোসল করতে যান। এ অবসরে কর্তর যুগল রাজার অভ্যাতসারে রাজধানীতে পালিয়ে যায়। এতে অভঃপুরের মহিলারা রাজার পরাজয় ঘটেছে মনে করে চিতায় আভাবিস্জান করেন।

আপুল মান্নান তালিব, প্রাতক্ত, পৃঃ ৭০।

রাজা গোসলান্তে যখন জানতে পারলেন যে করুতর যুগল পলাতক, তখন তাড়াতাড়ি বাড়ি ফিরে দেখলেন, ইতিমধ্যে সকলেই পুড়ে ভব্ম হয়েছে। এতে মর্মাহত হয়ে রাজাও স্বয়ং পুড়ে মরলেন এবং লোকমুখে 'পোড়া' রাজা উপাধী লাভ করেন। অন্যদিকে রাজার হস্তে নিহত হয়ে বাবা আদম 'শহীদ' উপাধী লাভ করেলে। তিনি শাহাদাং বরণ করলেও তার সাধনা ও আদর্শ সফল হয়। সমগ্র এলাকায় ইসলাম বিজয় লাভ করে। আনুল্লাহপুরে দরবেশের মাজার অবস্থিত। বাজারের অপুরে 'আদম শহীদের মসজিদ' নামে একটি ভীর্ণ প্রায় মসজিদও পেখা যায়। মসজিদটিতে একটি আরবী শিশি উৎকীর্ণ রয়েছে। জালালুদ্দীন কতেহ লাহের আমলে (১৪৮২-৮৭ খৃঃ) উৎকীর্ণ উক্ত শিলা শিপি থেকে জানা যায় যে ৮৮৮ হিজরী সনে (১৪৮৩ খৃঃ) কাফুর নামক জনৈক ব্যক্তি কর্তৃক মসজিদটি

বাবা আদমের পর ঢাকায় শাহ নিয়ামুত্মুহের আগমনের মাধ্যমে ইসলামের বিভার ঘটে। তিনি 'মুর্তিনাশক' শাঁর নামে খ্যাত। তিনি কোখা থেকে ঢাকা আগমন করেছিলেনে সে সম্পর্কে কোনে তথ্য পাওয়া যায় না। যতদুর জানা যায়, পূর্বকে মুসলামি শাসন প্রতিষ্ঠার বহু পূর্বে তিনি ঢাকা অঞ্চলে ইসলাম প্রচার করনে।

কিংঘদভাতে জানা যায় যে শাহ নিয়ামুত্মাহ ঢাকার সন্নিহিত হিন্দু প্রধান অঞ্চল খিলগাঁও এ ইসলাম প্রচারকালে স্থানীয় প্রভাবশালী হিন্দুদের দ্বারা নামাভাবে বাধাপ্রাপ্ত হন। একদিন তিনি ইবাদতে মশগুল থাকাকালীন অবস্থায় হিন্দুরা ঢাক ঢোল পিটিয়ে সেখানে উপস্থিত হয়। তারা প্রতিমা বিসর্জন দেবার জন্য শোভাবাত্রা নিয়ে বুড়িগঙ্গায় যাছিলে। দরবেশের আভানার কাছে প্রসে তারা বাদ্যের আওয়াজ বৃদ্ধি করে ভীষণ শোরগোলের সৃষ্টি করে। ফলে তার ইবাদতে বিঘু সৃষ্টি হয়। তিনি ক্রুক্ত দৃষ্টিতে মৃতিগুলোর প্রতি অপুণী নির্দেশ করেন। ফলে পথের উপরহ মৃতিগুলো চুর্ণ-বিচুর্ণ হয়ে যায়। শোভাযাত্রীরা ভীত হয়ে গলায়ন করে। এ অভাবনীয় দৃশ্যে হিন্দুদের মনে ভাবাত্তর দেখা দেয়। এ ঘটনার পর দলে দলে হিন্দুরা তার আভানায় এসে ইসলাম গ্রহণ করে। এ সময় হতেই তিনি 'বুতশিকন' (মুর্তিনাশক) উপাধী লাভ করেন। বর্তমান ঢাকা নগরীর পুরানা পন্টন এলাকায় দিলকুশা শাহবাগে তার মাজার অবস্থিত। মাজারের পার্শ্বে পাঠান আমলে নির্মিত একটি প্রাচীন মসজিদ বিদ্যমান।

বাংলাদেশের উৎপত্তি ও ক্রমবিকাশ, ১ম খড, ইসলামিক ফাউডেশন বাংলাদেশ, ঢাকা, ১৯৯৩ইং, শৃঃ ১১০-১১; ডঃ এনামুল হক, প্রাতক, শৃঃ ২৭-২৮; ডঃ আব্দুল মান্নান তালিব, প্রাতক, পৃঃ ৭১-৭২।

২. তঃ এনামুল হক, A History of Sufism in Bengal, p. 211.

ডঃ এনামূল হক, প্রাতক, পৃঃ ২৯; আদৃশ মান্নান তালিব, প্রাতক, পৃঃ ৮৮।

রাজশাহী অঞ্চলে ইসলাম প্রচারে হয়রত শাহ মাখদূম রূপোশের দান অতুলনার। রাজশাহীর 'দরগাহপাড়া' নামক হানে সরকারী কলেজ প্রাঙ্গনে তার মাযার অবস্থিত। মাযার গাত্রে খোদিত নাম ফলকে তাঁকে 'সাইয়েদে সনল শাহ দরবেশ' নামে উল্লেখ করা হয়েছে।১ শাহ মাখদূম ১১৮৪ সালে রাজশাহীতে ইসলাম প্রচারের কাজে নিয়োজিত ছিলেন। তুর্কীদের বাংলা অভিযানের পূর্বে যে সব ইসলাম প্রচারক বাংলায় আগমন করে সম্পূর্ণ বিরোধী পরিবেশে ইসলামের সত্যবাণী প্রচার করে এদেশে ইসলামের ভীত গড়ে তুলেছিলেন শাহ মাখদূম তাদের অন্যতম।

শাবনা জেলার শাহজানপুরে হ্যরত মাখদুম শাহদৌলা শহীদের মাজার রয়েছে। বলা হয়ে থাকে, ইয়েমন থেকে তিনি এক বোন, তিন জায়ে ও বহু অনুচরসহ বাংলায় আগমন করেন। বাংলায় আসার পূর্বে তিনি বুখারায় গিয়ে জালালুদ্দীন বুখারীর (১১৯৬-১২২১ খৃঃ) সাথে সাক্ষাত করে আসেন। দলবলসহ শাহজাদপুর এসে তিনি একটি মসজিল প্রতিষ্ঠা করেন এবং ইসলাম প্রচারে আত্মনিয়োগ করেন। প্রতিদিন তার হাতে দলে দলে লোকেরা ইসলাম গ্রহণ করতে থাকে। হানীয় হিন্দুরাজা তাদের ইসলাম প্রচারের খবর তনে মানাভাবে তাদেরকে উৎপীত্ন করতে থাকে। অবশেষে একদিন রাজার লোকজন দরবেশের আন্তানা আক্রমণ করল এবং উভয় শক্ষে যুদ্ধ তরু হয়ে য়ায়। য়ুদ্ধে মুসলমানগণ জয় লাভ করলেও দরবেশ ও তার ২১ জন অনুচর শহীদ হন। দরবেশের মায়ারের কাছেই এ ২১ জন অনুচরের মায়ার রয়েছে। দরবেশের অবশিষ্ট মুরীদগণ অত্যন্ত উৎসাহ সহকারে ইসলাম প্রচার তরু করেন। ফলে অল্পকালের মধ্যেই গাবনা ও বঙড়া জেলায় ইসলাম প্রচার তরু করেন। ফলে অল্পকালের মধ্যেই গাবনা ও বঙড়া

বাংলায় মুসলিম শাসন প্রতিষ্ঠার পর পরই সে সময়ে যে সকল স্থী-সাধক এবেশে ইসলান প্রচারে আত্মনিয়োগ করেছিলেন এবং হাজার হাজার অমুসলমানফে ইসলামে লীক্ষিত করতে সক্ষম হয়েছিলেন হ্যরত শায়খ জালালুদ্দীন তাবরিজা ছিলেন তাদের পুরোধা। বখতিয়ার খিলজীর নদীয়া অভিযানের পর সুলতান গিয়াস উদ্দান ইউনুস খিলজীর শাসনামলের কোন এক সময়ে তিনি তৎকালীন বাংলার রাজধানী মালদহ জেলার লাখনৌতি নগরে উপস্থিত হন এবং সেখান থেকে ১৭ মাইল দৃরে অবস্থিত

ইলক্সী গদানস অব বেলেল, ৪৩ খিড,শামছুদিনি আহমাণ এম, এ, কর্তৃক সম্পাদিত ও
বর্ষেপ্র অনুসদান সমিতি রাজশাহী কর্তৃক প্রকাশিত, পৃঃ ২৭১-৭৬।

আপুল মারান তালিব, প্রাতক্ত, পৃঃ ৭৭।

পাতুয়ায় আন্তানা স্থাপন করেন। বাংপার রাজধানীর উপকঠে আন্তানা স্থাপনের কারণে তাঁর ইসলাম প্রচারের প্রভাব সারা বাংশায় ছড়িয়ে পড়ে এবং বিশেষ করে বাংলার উচ্চ প্রেণীর হিন্দু ও বৌদ্ধ সমাজ তাঁর দ্বারা প্রভাবিত হয়। লক্ষণ সেনের সভাপতিত 'হলায়ুধ মিশ্র' কর্তৃক সংস্কৃত ভাষায় রচিত 'শেক ওভোদয়া' প্রস্থাটিই এর অন্যতম প্রমাণ। এ গ্রন্থে তাঁর জীবনের অপৌকিক কাহিনী বর্ণনা করা হয়েছে।

'গুভোদয়া' প্রস্থের বর্ণনা মতে দেখা যায় যে তৎকালীন বাংলার মানুবের উপর তিনি ব্যাপক প্রভাব বিস্তার করতে সক্ষম হয়েছিলেন। তাবরিলীর অলোকিক ক্ষমতায় মুগ্ধ হয়ে রাজা লক্ষণ সেন তাকে পাভুয়ায় একটি মসজিদ নির্মাণের অনুমতি দেন এবং ঐ মসজিদ ও তার প্রতিষ্ঠিত খানকাহ পরিচালনার জন্য তাকে কয়েকটি প্রাম দান করে। তবে মসজিদ ও খানকাহ প্রতিষ্ঠার অর্থই হচ্ছে তার কর্মক্ষেত্রের বিভূতি এবং অসংখ্য লোকের ইসলাম গ্রহন। 'তার্যকিয়া-ই-হিন্দ' গ্রন্থে একই ধরনের তথ্য পরিবেশন করা হয়েছে। তাতে বলা হয়েছে, ''জালালুদ্দীন তার্যরিজী বাংলায় পৌছার পর অল্প দিনের মধ্যে সর্বসাধারণের দৃষ্টি আকর্ষণ করেন এবং তার জন্য একটি খানকাহ নির্মিত হয়। তিনি বছ জমি ক্রয় করে সেওলোকে বাগানে রূপজরিত করেন, অতঃপর মুসাফির ও সেখানে অবস্থানরত লোকদের ভরণ-পোষণের জন্য সেওলো ওয়াক্ফ করেন। সংশ্রিট এলাকায় কতিপয় প্রাচীন মন্দির ছিল। মন্দিরের উপাসনাকারীদেরকে তিনি ইসলামে দীঞ্চিত করেন এবং মন্দিরগুলো ভেঙ্গে সেখানে একটি মসজিদ নির্মাণ করেন'।২

তার মৃত্যুকাল নিয়ে ঐতিহাসিকগণ বিভিন্ন মত পোষণ করেছেন। 'খুরশীদ-ইজাহানুমা' গ্রেছে উল্লেখ করা হয়েছে যে তিনি হিজরী ৭৩৮ মোতাবেক ১৩৩৭
খুটান্দে ইন্ডিকাল করেন। খান সাহেব আবেদ আলী রচিত 'মেশ্রুইরস অব গৌড়
এ্যান্ড পাভুয়া' গ্রেছের টিকাকার এইচাই, ক্টোপেন্টন ১৩৪৬ বা ১৩৪৭ কে তার
মৃত্যু সাল অনুমান করেন। তায়কিরার বর্ণনায় পাওয়া যায় তিনি হিজরী ৬২২
মোতাবেক ১২২৫ খুটান্দে ইন্ডিকাল করেন।

আব্দুল মারান তালিব, প্রাক্তক, পৃঃ ৭৮।

তাযকিরা-ই-আওিলয়া-ই-হিন্দ, ১ম খন্ড, পৃঃ ৫৬।

M. Abid Ali khan (khan sahib), Memoirs of Gour and pander a, Calcutta, 1931, p. 99.

এভাবে খুরীয় রয়েয়দশ শতাব্দীর মধ্যে বাংলাদেশের য়িভিন্ন এলাকায় কিছু সংখ্যক সাধকবেলী ইসলাম প্রচারক ঢাকায় আগমন করেছিলেন। বাবা আদম শহীদের পর ঢাকায় ইসলাম বিস্তারে সক্রিয় ভূমিকা পালন করেন মীয় সৈয়ল আলী তাবরেজাঁ। তিনি এ জেলার ধামরাই অঞ্চলে বহু শিয়্য সমবিহারে আগমন করেছিলেন। এখানেই তিনি দেহত্যাগ করেন ও সমাহিত হন। তিনি কখন এ অঞ্চলে আগমন করেছিলেন তা জানা যায় না। তবে এ সম্পর্কিত একটি তথ্যসূত্র শেশ করেছেল ডঃ এনামুল হক-যাতে ধারণা কয়া হয় মীয় সৈয়ল আলী ভাবরেজাঁ খুরীয় চতুর্দশ শতাব্দীর গুরে ধামরাই অঞ্চলে আগমন করেছিলেন। তথ্যটি নিয়য়ল ৪ 'বঙ্গে মুললিম রাজত্বের প্রাচীন স্থানভণির মধ্যে ধামরাই অন্যতম। এই স্থান হয়েত আবিঙ্কুত শিলালিপিতলির মধ্যে প্রাচীনতম শিলালিপিখানী ১৪৮২ খুরাজে আবল মুযফ্ফর ফহুহ শাহের (১৪৮২-৮৭) রাজত্বকালে উৎকীর্ণ হইয়াছিল। আমাদের বিশ্বাস, মীয় সৈয়দ আলী তাবরেজাঁ খুরীয় চতুর্দশ শতাব্দীর পূর্বেই ঢাকার ধামরাই অঞ্চলে আগমন করিয়াছিলেন"।১

এসময়ে আরেকজন খ্যাতনামা দরবেশ সূলতানুল আউলিয়া শাহ আলী বাগদাদী (মৃঃ ৯১৩/১৪৫৮) ঢাকার মিরপুর এলাকায় আগমন করেন। এখানে তার মাযার রয়েছে। তিনি ফরিদপুর ও ঢাকায় ইসলামের বাণী প্রচার করেন। হ্যরত শাহু আলী এবং তার সাথে বাগদাদ থেকে আগত ১০০ আউলিয়া ও স্ফা দরবেশ বাংলাদেশকে ইসলামের আলোতে উদ্ভাসিত করে তোলেন। ই মীর সৈয়দ আলী তাবরেজী ও শাহ আলী বাগদাদী উভয়ের ইসলাম প্রচার তৎপরতায় ধামরাই মীরপুর ও তৎসন্থিতে অঞ্চল আজ মুসলিম প্রধান।

নোয়াখালী জেলার সূকাঁ সাধকগণের মধ্যে অন্যতম ছিলেন মাওলানা আহমদ তানুরী তারাককোলী ওরকে মীরাদ শাহ। অত্র জেলার কাঞ্চনপুর প্রামে তাঁর মাথার আছে। তিনি বড় পীর হয়রত আব্দুল কাদের জিলানী (রঃ)-এর পৌত্র ছিলেন। তাঁর পিতার নাম ছিল মওলানা আজাল্লা (রঃ)। হালাকু খান কর্তৃক বাগদাদ ধ্বংসের (১২৫৮ খৃঃ) পর হয়রত আব্দুল কাদের জিলানী (রঃ)-এর অনেক আত্মীয়-স্বজন ও বংশধর ইরান, আফগানিতান ও হিন্দুস্থান উপ-মহাদেশে চলে আসেন। মাওলানা সাইয়োদ আজাল্লা (রঃ) নানাস্থান ঘুরে অবশেষে দিল্লাতে আগমন করেন এবং সেখানেই সাইয়োদ আহমদের জন্ম হয়। সাইয়োদ আহমদের

ডঃ এলামুদা হক, প্রাথজ, পৃঃ ৫৯।

আব্দ মানান তালিব, প্রাতক্ত, পৃঃ ১২১-১২২।

পিতা এক সময় বাগদাদ চলে যাবার পর তিনি বারজন শাগরিদসহ পাভুয়ায় আগমন করেন। পরবর্তী পর্যায়ে ইসলাম প্রচারের উদ্দেশ্যে নোয়াখালী জেলার সোনার বাগে পৌছেন। >

ডঃ এনামূল হক এর 'পূর্ব পাকিস্তানে ইস্লাম' গ্রন্থের মাধ্যমে জানা যায় থে,
"তিনি যঙ্গে ইস্লাম প্রচারে আদিষ্ট হয়ে আগমন করেন এবং তৎকালীন দিল্লীর
সুলতান ফিরোজ লাহ তাঁকে লাখেরাজ তুমিও দান করেছিলেন। সাইয়্যেদ মীরান
লাহ দিল্লী অবস্থানকালে বঙ্গে ইস্লাম প্রচারের প্রত্যাদেশ লাভ করিয়া তথা হইতে
বাংলার রাজধানী পাভুয়ায় আসেন। দিল্লীর তৎকালীন সুলতান ফারুয় শাহ
তাহাকে ত্যেশাসনে লিখিয়া বঙ্গে তাহার যে কোন অভিপ্রেত স্থানে বীয় জীবিকা
নির্বাহের জন্য লাখেরাজ তুমি দান করিয়াছিলেন। তিনি নাকি পাভুয়া হইতে কুফর
বা পৌত্রলিক ধর্ম ধ্বংস করিতে করিতে নোয়াখালী জেলার সোনারবাগে উপস্থিত
হইরাছিলেন"।ই এ জেলার বিভিন্ন অঞ্চলে তিনি ও তার সনীরা ইস্লাম প্রচারে
ভূমিকা পালন করেন।

পূর্বকে ও আসামের পশ্চিমাংশে ইসশাম প্রচারে হয়রত শাহ জাশালের লাল অতুলনীয়। সমকালীন পর্যটক ইবনে বতুতা পিখেছিলেন, "তার হাতে এ দেশের অধিকাংশ লোক ইসলাম গ্রহণ করেছে।" বস্ততঃ সিলেট, মোমেনশাহী, ত্রিপুরা (বর্তমান কুমিল্লা), নোয়াখালী ও আসামের পশ্চিমাংশের বিভিন্ন জেলার অধিকাংশ লোক যে তার হাতে ইসলাম গ্রহণ করেছে, এতে সন্দেহ নেই। এ জেলাসমূহের অধিবাসীদের উপর আজও তার অপ্রতিহত প্রভাব একথাই প্রমাণ করে। সিলেট শহরে তার মাহার অবস্থিত। হিজরী ৭০৩ সনে অর্থাৎ ১৩০৩ খৃষ্টাব্দে তিনি সিলেট

সুলতান ফিরোজ শাহের আমলে (১৩০১-১৩২২ খুটানে) তিনি বাংলায় প্রবেশ করেন। সম্ভবতঃ তিনি তখন গৌড়ে অবস্থান করে গৌড় রাজ্যের বিভিন্ন এলাকায় ইসলাম প্রচারের কাজে ব্যাপৃত ছিলেন। হবরত শাহ জালালের সিলেট আগমন সম্পর্কে 'সুহাইল-ই-ইয়ামেন'এ নিম্নোক্ত বিবরণ পাওয়া যায়ৢ "শায়েখ বোরহানুদ্দীন নামক একজন মুসলমান সিলেটে বাস করতেন। পুত্র সম্ভানের জন্ম

১। আবুল মানুান তালিব, প্রাপ্তত, পুঃ ১২১-১২২

ডঃ এনামূল হক, প্রাতক্ত, পৃঃ ৬০।

ইবলে বতুতা, আজায়েবুল আসফার, উর্লু অনুবাদ, ২য় খড, শৃঃ ৩৮০।

উপলক্ষ্যে তিনি একটি গরু কোরবানী করেন। একথা জানতে পেরে রাজা গৌর গোবিন্দ গো-হত্যার শাস্তি স্বরূপ তাঁর দক্ষিণ হস্ত ছেদন করার ও নবজাত সন্তানটিকে হত্যা করার নির্দেশ দেন। রাজার আদেশ কার্যকরী হবার পর শাস্তিপ্রাপ্ত মজলুম বোরহানুদ্দীন গৌড়ের সুলতান শামতুদ্দিন ফিরোজ শাহের দরবারে উপনিত হয়ে এ অন্যায়ের প্রতিকারের জন্য ফরিয়াদ জানান। সুগতান তাঁর ভাগিনা সিকান্দার খানকে সিলেট আক্রমণ করার আদেশ দেন। সিকান্দার খান তাঁর সেনাবাহিনী নিয়ে সিলেট আক্রমণ করণে রাজা গৌড় গোবিদের হাতে পরাজয় বরণ করেন। সুশতান তার ভাগ্নেয়ের পরাজয়ের খবর তনে সাতগাঁও এর গভর্ণর নাসীক্ষমীনকে সিকান্দর খানের সাহায্যার্থে গমনের নির্দেশ দেন। হ্যরত শাহ জালাল তার ৩৬০ জন শিষ্যসহ তৎকালে সাতগাঁও অঞ্চলে মুশরিক ও বিধর্মীদের বিরুদ্ধে সংগ্রাম চালিয়ে ইসলাম প্রচারের কাজে রত ছিলেন। সিলেটে মুস্লিম নির্যাতনের ঘটনা জনে তিনি তার ৩৬০ জন শিখ্য সম্ভিব্যাহারে ত্রিবেনী নামক স্থানে সিকান্দার খানের সাথে যোগ দেন। এবারের যুদ্ধে রাজা গৌড় গোবিন্দ শোচনীয়ভাবে পরাজয় বরণ করেন। তিনি আসামের পার্বত্য অঞ্চলে পলায়ন করেন। মুসলমানরা সিলেট জয় করে তাকে গৌড়ের অঙ্গীভূত করে। ৯১৮ হিজরী সনে (১৫১২ খৃঃ) উৎকীর্ণ একটি শিশাদিপিতে এ বিজয় বার্তা সুন্দরভাবে উল্লেখিত হয়েছে। তাতে বলা হয়েছে, "শায়খুল মাশায়েখ মখদুম শায়খ জালাল মুজাররাদ ইবনে মুহাম্মদের অনুকল্পায় শ্রীহট শহর ও পার্শ্বতী এলাকায় ইসলামের প্রথম বিজয় সম্পন্ন হয় সিকান্দর খান গাজীর হাতে এবং সুলতান ফিরোজ শাহ দেহলবাঁর শাসনামলে ৭০৩ হিজরী সনে (১৩০৩ খৃঃ)"।<sup>১</sup>

সূতরাং উপরোক্ত বর্ণনার আলোকে বলা যায় যে ১২০৩ খৃষ্টালে ইখতিয়ার উদ্দীন মুহান্দল বখতিয়ার খিলজী কর্তৃক বাংলাদেশ জয়ের মধ্য দিয়ে এ ভ্রুতে মুসলমান ও তাদের ধর্মের আগমন ঘটে বলে যে সাধারণ ধারণা রয়েছে, তা খভিত হল। , উপরোক্ত বিবরণের মাধ্যমে বিভিন্নভাবে প্রমাণিত হল বাংলাদেশে ইসলামের প্রচার ও প্রসার লাভ করে এরও বহু আগে। ইসলাম পূর্ব যুগ হতে আরব বণিকরা সামুদ্রিক পথে চীন এবং ইন্দোনেশিয়ার জাভা, সুমাত্রা যাবার পথে চট্টগ্রাম বন্দরে জাহায ভিড়াতেন এবং পণ্য বিনিময় করতেন। সেই যোগাঝোগের সূত্র ধরে দক্ষিণ চীনে এবং বাংলাদেশের উপকৃশীয় এলাকায় খৃষ্টীয় অষ্টম শতকে আরবের মুসলিম বণিক ও ধর্ম প্রচারক মুবাণ্ট্রিগদের দ্বারা ইসলাম প্রচারের কাভা তরু হয়। এদেশে প্রথম চট্টগ্রাম, নোয়াখালী, সন্ধীপ এবং পরে ব্রহ্মপুত্র নদীর পথ ধরে সিলেটে

Journal of Asiatic society of Bengal, 1982, p.413.

ইসলামের দাওয়াত পৌছে। মুসলিম শাসকের সিলেট বিজয়ের পূর্বে রাজা গৌড় গোবিন্দের রাজ্যে বোরহানুদ্দীন নামক যে মুসলমান বাস করত, অগ্রযাত্রী মুসলিম মুবাল্লিগদের দ্বারাই তা সম্ভব হয়েছিল। বাংলাদেশে এভাবে বেসরকারী পর্যায়েই ওলামা মাশায়েখ, পীর আউলিয়া দ্বারা ইসলাম প্রচারিত হয়েছে। রাজা বাদশাহরা এসেছেন পরে।

বাংলা সে সময়ে একক শক্তিশালী কোন রাজ্য হিল না। ছোট ছোট অনেক রাজ্যে বিভক্ত ছিল এ এলাকা। ফলে এখানে মুসলমানদের ব-শাসিত বা সামাজিক শাসিত অঞ্চল গঠনে অপেক্ষাকৃত কম বেগ গেতে হয়। সভম শতাব্দীর মাঝামাঝি থেকে হাদশ শতাব্দীর শেষ পর্যন্ত প্রায় সাড়ে পাঁচশত বছর যাবত রাজশক্তির কোনরূপ পৃষ্ঠপোষকতা ছাড়াই ইসলাম প্রচারকগণের ত্যাগ ও কুরবানীর মাধ্যমে এ দেশে মুসলিম শাসনের ভিত্তি ভূমি রচিত হয়।

"১২৫৮ খৃষ্টাব্দে হালাকু খান কর্তৃক মধ্য এশিয়ায় ধ্বংস ও তাভব চলাকালে ইরান, ইরাক, ইরেমেন ও তুর্কিস্তান এবং হিন্দুতানের উত্তরাংশ থেকে অসংখ্য আলিম, সুকী ও মুজাহিদ বাংগাদেশে আসেন। প্রাকৃতিক পরিবেশ এবং রাজনৈতিক ও অর্থনৈতিক অবস্থা বিবেচনা করে তাঁরা অনেকেই বাংলাকে তাঁদের কর্মস্থারূপে বেছে নেন। ফলে, এ ভুখাভে ইসলাম প্রচারের এক স্বর্ণমুগের সূচনা হয়। এ পরিবেশেই মুহাম্মদ বিন ব্যতিয়ার খিল্জী এয়োদশ শতকের ওকতে বাংলায় মুসলিম শাসনের সূচনা করেন"।১

এ দীর্ঘ সময়ে অসংখ্য আলিম সুফী ও মুজাহিদ বাংলাদেশে ইসলাম প্রচার করেন। তাঁদের ইসলাম প্রচারের ধারাবাহিকতার চতুর্দশ শতকের শেষ শর্যন্ত বাংলার ইসলাম প্রচারের প্রবল গতিধারা অব্যাহত থাকে। বাংলায় ইসলাম প্রচারের এই স্বর্ণ মুগের স্বাধিক উল্লেখযোগ্য ব্যক্তিবর্গ হলেন ৪

- (১) ফরিদউদিন শকরগঞা। তের শতকের মাঝামাঝি তিনি চয়য়াম অঞ্চলে আসেন এবং ফরিদপুর এলাকা ভ্রমণ করেন। তপুক বহরে তাঁর নামে একটি ঝরনা আছে।
- মাখদুম শাহ গজনবাঁ ওরফে রাহীপীর। বর্ষমান জেলার মঞ্লকোট এ
  লর্ফেলের আস্তানা ছিল এবং এখানে তাঁর মাজার রয়েছে। সল্ভবতঃ

x

4

মোহাম্দ আবুল মায়ান, বাংলাদেশে হসগাম প্রচারের প্রথম পর্যায়, সীয়াতয়বী মান কা,
 ১৪০৭ হিঃ, পৃঃ ৪৫।

এরোদশ শতকে তার আগমন হয়। তার সাথে আরো ১৭ জন দরবেশ এ দেশে আসেন। তাদের মধ্যে ছিলেনঃ সৈয়দ শাহ তাজুলীন, খাজাদীন চিশতী, শাহ হাজী আলী, শাহ সিরাজুলীন, শাহ ফিরোজ, পীর পাঞ্জাতন, লার ঘোড়া শহাদ এবং আরো এগার জন। তাদের সম্পর্কে বিশেষ কিছু জানা যায় না।

- (৩) মাওলানা তাকী উদ্দিন আল আরবী। তের শতকের প্রথম দিকে তিনি এদেশে আলেন। সম্ভবত তিনি দেশে ফিরে গিয়ে ই ছকাল করেন।
- শাহ তুর্কান শহীদ। উত্তর বঙ্গের বঙ্গে। তাঁর প্রচার কেন্দ্র ছিল এবং সেখানেই তাঁর মাজার আছে।
- (৫) শায়খ শয়য়ৄয়ান আবু তাওয়য়য়। সয়য়ত ১২৭০ মতায়য়ে ১২৭৮ সালে তিনি সোনার গাঁয়ে আসেন। তিনি হাদীস, তাফসীর ও ফিক্হ-এ গভাঁর পায়দশী ও পভিত ছিলেন। তিনি ইসলামী শিকা দানের উদ্দেশ্যে সোনার গাঁয় একটি মাদ্রাসা হাপন করেন, যাতে দেশ-বিদেশের বহু হায় অধ্যয়ন করতো। বিহারের প্রসিদ্ধ সৃষ্টী দরবেশ শায়খ শয়য়ৄয়ান আহমদ বিন ইয়ায়্ইয়া আল মুনারা তারই তজাবধানে সুনার্য ২২ বছর-এ সোনার গায় জ্ঞান সাধনা করেন। শায়খ আবু তাওয়ামা ৭০০/১৩০০-তে ইতিকাল করেন। এখানে তার মায়ার রয়েছে।
- (৬) শার্থ শরকুদীন ইরাহইয়া মানেরী ১২৭০-৭৫ সালে সোনার গাঁয়ে আসেন। তিনি বদেশ প্রত্যাবর্তনের পর ইতিকাশ করেন।
- প্রামীর খান লোহানী। আফগানিস্তান থেকে আগত এই পীর ইসলাম প্রচার করেন। খড়গপুরে তাঁর মাজার রয়েছে।
- (৮) শার্থ সূফী শহীদ ১২৯০ সালে তিনি সাতগাঁও আসেন। হুগলী পাভুয়ায় তার মাযার আছে।
- (৯) উলুগ-ই-আজম ছ্মায়ুন জাকরখা বাহরাম ইৎসীন গাজী, সংক্রেপে জাকর খাঁ গাজাঁ। ইনি একজন সেনাপতি ও ধর্মীয় দেতা। উত্তরবঙ্গ ভগলী নদীর ধারে ত্রিবেনীতে তার মাখার রয়েছে।

১। ৬ঃ আ.ন.ম. রইছ উদ্দিন, প্রাহতক, পৃঃ ১৭০।

- (১০) পার শাহ বদর উন্দান, সংক্ষেপে বদর পার। দিনাজপুরের হেমায়াতাবাদ তার কর্মক্ষেত্র ছিল। সেখানেই তাঁর মাযার রয়েছে।
- (১১) সৈরদ আব্বাস আলী। তিনি ১৩৯১ পালে দিল্লীতে এবং ১৩২৩ সালে বাংলাদেশে আসেন। চবিবশ পরগনার হাড়োরা নামক ছালে তিনি খানকাহ নির্মাণ করেন এবং সেখানে তাঁর মাখার ও বংশধর রয়েছে।
- (১২) সৈয়দ রওশন আরা মকী, সৈয়দ আব্বাস আলী মনীর বোন। চবিংশ পরগনার তারাশুনিয়ার খানকায় তিনি থাকতেন। সেখানে তাঁর মাধার রয়েছে। তাঁর ভাইয়ের সঙ্গে তিনি এদেশে আসেন এবং ১৩৪২ সালে তিনি ইতিকাশ করেন।
- (১৩) শাহ বদর উদ্দীন আল্লামা, সংক্ষেপে বদর পীর। ১২৪০ সালে বাংলার প্রথম
  খাধীন সুলতান কথকদীন মোবারক শাহ-এর আমলে চট্টগ্রামে আসেন এবং
  চট্টগ্রামে খাধীন মুসলিম রাজ্য গঠনে সহায়তা করেন। চট্টগ্রাম শহর বখনী
  বাজার মার্কেটের দক্ষিণে তার মাথার রয়েছে।
- (১৪) কাতাল পাঁর। চউগোমের উত্তরে কাতালগঞ্জে তাঁর মাযার আছে। তাঁদের পরে আরও অনেক দরবেশ এখানে এস্ছেলেনে। যেমদ, শাহ্ মোপ্রা মিসকিন, শাহ দূর, শাহ আশরাফ, কার্শী শাহ, বাদ্দা রিয়া শাহ, চউগোমের চন্দনপুরা টিলার উপর তাঁদের মাযার বিদ্যমান।
- (১৫) শাহ্ কামাল ১৩৮৫ সালে এদেশে আসেন। তিনি সুনামগঞ্জে শাহার পাড়া এলাকার ইসলাম প্রচার করেন। পাহাড়ীয়া এলাকায় তাঁর মাযার রয়েছে।
- (১৬) শাহ কালাম। তার মাযার কুমিল্লার উৎমুড়া প্রামে।
- (১৭) সৈয়দ আহমদ কল্লা শহীদ। নোয়াখালী ও কুমিল্লায় ইসলাম প্রচার করেন। কুমিল্লার আখাউরার খরমপুরে তার মাযার রয়েছে।
- (১৮) শরীক শাহ। কলিকাভার দক্ষিণ পূর্ব দিকে কুটিয়ারে তাঁর মাযার ।
- (১৯) লাহ মালেক ইয়ামানী। ঢাকা ওসমানী উদ্যোনের পূর্ব পালে তাঁর মাজার রয়েছে।
- (২০) শাহ কলমী, শাহ ইয়ামানীর মাযারের পাশেই তাঁর মাযার।

- (২১) শায়খ বখতিয়ার সাইফুর। দিল্লী থেকে তিনি এদেশে আসেন। সন্ধীপের রোহিনীতে তাঁর মাযার বিদ্যমান।
- (২২) মাখদুম শাহ জালাপুন্দীন গাজী গাশ্ত বুখারী প্রথমে পাভুরার ও পরে রংপুর জেশার মাহীগজে ইসলাম প্রচার কেন্দ্র স্থাপন করেন। ১৩৮৩ সালে উছ নগরে তাঁর মৃত্যু হয়। সেখানেই তাঁর মাযার রয়েছে।
- (২৩) রাসতি শাহ্। চাঁদপুর জেলার শাহরাস্তি থানাধীন শ্রীপুর থামে তাঁর মাযার। তিনি চতুদর্শ শতাব্দীর মাঝামাঝি এ দেশে আসেন।
- (২৪) শাহ মুহাম্মদ বাগদাদী। তিনি একই সময় এদেশে আসেন। কুমিপ্লার শহর তলীতে ভার মাযার রয়েছে।
- (২৫) শায়্যেদুল আরেফীন, পটুয়াখালীর ফালীগুড় গ্রামে তাঁর মাযার রয়েছে।
- (২৬) শাহ জালাল। তিনি সোনার গাঁও এর মুয়াজ্জিমপুরে আক্তানা স্থাপন করেন। সেখানে মসজাদির সাথে তাঁর মাবার রয়েছে।
- (২৭) শাহ মুহসিন আউলিয়া। তিনি ১৩৯৭ সালে ইজিকোল করেনে। চউগ্রোমের আনোয়ারা থানার বউতলীতে তাঁর মাখার রয়েছে।
- (২৮) শাহ আলাউন্দিন আলাউল হক। প্রথমে শাস্থুয়া ও শরে সোনার গাঁও-এ খানকাহ স্থাপন করেন। ১৩৯৮ সালে তিনি ইস্তিকাল করেন। পাড়ুয়াতে হাট দরগায় তাঁর মাযার রয়েছে।

শনের শতক থেকে বাংলাদেশে ইসলামের অগ্রযাত্রা ক্রমশ ভিমিত হয়ে এলেও কখনও তা একেবারে থেমে যায় নি। কারণ, "ইসলাম এক নতুন এবং যুগাঙকারী আদর্শ- যার প্রবর্তনে ভারতীয় উপমহাদেশে এক অভতপূর্ব আলোড়নের সৃষ্টি হয়। ইসলাম ভারত উপমহাদেশে মানবমুক্তি ও কল্যাণের যে আদর্শ নিয়ে আসে তার আংশিক সাফল্য লক্ষ্য করা যায় হিন্দু সমাজের অনুমুত জনসাধারণকে সামাজিক, অর্থনৈতিক, আধ্যাত্মিক মুক্তি এবং মনীষা ও চিন্তার ক্ষেত্রে শ্রেণী নির্বিশেষে সমান স্যোগ ও সুবিধা দানের মধ্যে শাসক গোষ্ঠীর পৃষ্ঠপোষকতা, সুক্ষী দরবেশদের আধ্যাত্মিক মনোবল ও প্রভাব এবং তৌহিদের অমোঘ বাণী বাংলাদেশে ইসলাম প্রচারে সহায়ক ছিল।"১

বাংলাদেশ সৌদি আরব ভাতৃ সমিতি কর্তৃক প্রকাশিত, বাংলাদেশ-সৌদি আরব শাধ্ত ভাতৃত, গ্রেছে ডঃ সেরদ মাহমুদ্শ হাসান এর প্রবন্ধ, বাংলাদেশে মুসলিম স্থাপত্যের বিকাশ, ১৯৯১ হং, পৃঃ ৪৩।

ইসলামের আদর্শকে সামনে রেখে ইস্গাম প্রচারকগণ জনগণের নৈতিক ও মানসিক উন্নতি বিধানে ব্যাপক প্রভাব বিস্তার করেন। তাঁদের চরিত্র, নৈতিক শক্তি এবং মানুষের প্রতি অকৃত্রিম দরদ ও ভালবাসা হিন্দু, বৌদ্ধ নির্বিশেষে সকল ওরের জনগণকে তাদের প্রতি বিপুলভাবে আকৃষ্ট করে। আলাউল হক, আখি সিরাজ, জালালুদ্দিন তাবরিজী, দুর কুত্ব উল আলম এবং তাঁদের সংস্পর্শে এসে উত্তর বঙ্গের বিপুল সংখ্যক লোক ইসলাম গ্রহণ করেন। হযরত শাহ জালাল সিলেটসহ আসামের বিস্তার্ণ এলাকার লোককে ইসলামের হায়াতলে আনেন। খাম জাহান আলী(মৃঃ ১৪৫৮খঃ)-এর প্রচেটায় খুলনা ও যশোরে ইসলামের ব্যাপক বিস্তার ঘটে। চট্টপ্রাম ও নোয়াখালী মুসলিম লাসনার্থানে আসে টৌদ্দ শতকের মাঝামাঝি, অথচ তার আগেই এ অঞ্চলে ইসলাম প্রচারকদের হারা বিজ্ঞিত হবার আগে সোনার গাঁও এলাকায় ইসলামের প্রসার হটে। "তেরো শতকের সন্তর দশকে আতৃ তাওয়ামা কর্তৃক সোনারগাঁয়ে সে যুগের বিখ্যাত শিক্ষাকেন্দ্র প্রতিষ্ঠা এবং সেখানে উপমহাদেশের বিভিন্ন এলাকা থেকে শিক্ষাথীদের আগমন নিঃসন্দেহে প্রমাণ করে যে মুসলিম বিজ্মের বহু আগেই এ অঞ্চল ইসলামের একটি কেন্দ্রে পরিণত হরেছিল"। ১

এ ভাবে ইসলামের সাথে বাংলাদেশের যে যোগসূত্র স্থাপিত হল তা আর বিচিৎন্ন হয় নি। ক্রমে তা বৃদ্ধিই পেতে থাকে। অস্টম, নবম ও দশম শতফে চট্টপ্রাম উপকৃল থেকে মেঘনার তীর পর্যন্ত এবং হল পথে রাজশাহীর পাহাভূপুর ও কৃমিল্লার ময়নামতিতে ইসলাম পরিচিতি লাভ করে বলে প্রমাণ পাওয়া যায়। বাংলাদেশের সকল ওরুত্পূর্ণ অঞ্চলের মধ্যে নৌ-যোগাযোগের মাধ্যমেই যে দেশব্যাপী ইসলাম প্রচারিত হয়েছিল তার একটি সুস্পট ধারণা পাওয়া যায়। এ সম্পর্কে আলোচনা করতে গিয়ে মোহাম্মদ আম্মুল মায়ান বলেছেন, "আরব বিণিকদের আগমনের কালে বর্তমান চট্টপ্রাম অঞ্চলটি গঙ্গার ব-বীপ গঙ্গার মোহমার নিকটবর্তা ছিল এবং চট্টপ্রামে ও সোনার গাঁও এর মধ্যে সংক্ষিপ্ত নদী পথ ছিল। পনেরো শতকের গোড়ার দিকে সে সংক্ষিপ্ত নদীপথ বিদ্যমান ছিল এবং এ পথেই চীনা পর্যটক মাছয়ান চট্টপ্রাম থেকে নৌকাযোগে রাজধানী সোনারগাঁয়ে গিয়াস ভন্নীন আয়ম শাহের দরবারে হাজির হয়েছিলেন। ইসলামের ব্যাপক প্রচারের মুগে প্রানদী রামপুর বোয়ালিয়া (রাজশাহী শহর) পালে রেখে চলন বিলের মধ্য দিয়ে বিভিন্ন অঞ্চল অতিক্রম করে বর্তমান ধলেশ্বরী ও বুড়িগঙ্গার গতিপথে প্রবাহিত হয়ে ফিরিসি বাজারের

মোহাম্দ আপুল মানান, প্রাতক, পৃঃ ৪৬।

কাছে নেঘনায় শতিত হত। বুড়িগজা নাম শ্বরণ করিয়ে দেয়ে যে এ নদীর মধ্য দিয়ে এক সময় গঙ্গার গতিপথ প্রবাহিত হত। এ নদী ধীরে ধীরে অনেক দক্ষিণে সরে যায়।">

বোল শতকের ইংরেজ পর্যাক ব্যালফকিশ ১৫৮৬ সালে জসা খাঁর শাসনাধীন সোনারগাঁও সফর করে লিখেছেন যে, "তিনি সোনারগাঁও থেকে ১৮ মাইল দক্ষিণে শ্রীপুর থেকে গঙ্গা নলী পথে চউ্টাম বন্দর হয়ে পেগু গমন করেন। লোহিত নামে অভিহিত বাংগার অন্যতম প্রধান নলী ব্রহ্মপুর মধুপুরের পাশ দিয়ে মোমেনশাহী জেলার মাঝামাঝি অঞ্চল ও ঢাকার পুর্বাংশের মধ্য দিয়ে প্রবাহিত হয়ে সোনার গাঁও -এর দক্ষিণ পশ্চিমে লাঙ্গলবন্দে পতিত হয়েছে। ব্রহ্মপুর সতের শতকে এগতি পথ পরিত্যাগ করে এবং তৈরব বাজারের কাছে সুরমা মেঘনার সাথে মিলিত হয়। তৈরব বাজার থেকে সন্ধীপের কাছে সমুদ্র পর্যন্ত গ্রেত প্রাতধারা মেঘনা নামে পরিচিত। ব্রহ্মপুরের মোমেনশাহী প্রবাহটি উনিশ শতকের মাঝামাঝি শুকিয়ে যায় এবং যমুনা নামে পরিচিত শাখা নলী প্রধান নলী হয়ে দেখা যায়"। ব

দেশের প্রধান প্রধান নদীর পুরনো প্রবাহ সম্পাকিত এ আলোচনা থেকে বাংলাদেশের সকল ওরুত্বপূর্ণ অঞ্চলের মধ্যে নৌ যোগোযোগের যে চমৎকার ধারণা পাগুরা যায়, এ যোগাযোগ পথে বাংলাদেশে ক্রুত ইসলাম বিস্তার লাভ করে এবং বাংলাদেশ তৎকালীন সময়ে একটি সমৃদ্ধশালী অঞ্চল হিসাবে পরিচিত লাভ করে। "বাংলার প্রথম স্বাধীন সূলতান ক্ষরকালে বিশ্ববিখ্যাত পর্যটক ইবনে বতুতা সোনার গাঁওকে দেখেছেন একটি প্রসিদ্ধ ও সমৃদ্ধশালী বন্দররূপে। গ্রাচীনকাল থেকে বিদেশী বাণিজ্য জাহাযসমূহ এ বন্দরে আগত বিভিন্ন পণা সংমহের জন্য। ইয়নে যতুতা প্রখানে পালভোলা চীন দেশীয় তলাচ্যান্টা বাণিজ্য জাহায দেখেছেন জাভা যাঝার প্রস্ততি নিচেছ। ইবনে বতুতার আগমনের অনেক আগে থেকেই সোনারাগাঁও ব্যবসা বাণিজ্যে সমৃদ্ধ ছিল। মিসরের শীড়ামিভে কেরাজনের মমিতে সোনারগাঁও-এর মসলিন প্রাপ্তিও বহিঃবাণিজ্যে এ অঞ্চলের স্প্রাচীন ঐতিহ্যের প্রমাণ বহন করে"। "ইসলাম প্রচারকগণ দুর্লংঘ ও অপরিচিত পথ ও পরিবেশের বাধা অতিক্রম করে ইসলানের শিক্ষা ও প্রচার কেন্দ্র

মোহাম্দ আবুল মান্নান , প্রাথক্ত, পৃঃ ৪৪।

উদ্ধৃতঃ আপুল মাশ্লান তালিব, প্রাত্তক,পৃঃ ৪৬।

মোহাশনদ আব্দ মানান, প্রাথক, পৃঃ ৪৪।

গড়ে তুলে ছান থেকে ছানাভরে সফরের মাধ্যমে প্রধানত গ্রাম এলাকার বাংলার জনগণের ভাষায় তাদের প্রচার কাজ চালান"।>

তাই দেখা যায় যে বাংলদেশে ইসলাম প্রচারের সাথে সুফী ও আলেমদের নাম অঙ্গাঙ্গীভাবে জড়িত। আরব, ইয়েমেন, ইরাক, ইরান, খোরাসান, মধ্য এশিয়া ও জরর ভারত থেকে সকল সুফী-সাধক ও আলিম-ওলামা বাংলায় আগমন করে ইসলাম বিভারে বিশ্বয়কর অবদান রেখে গেছেন। ইসলাম প্রচারের উদ্দেশ্যে অনেকে একাকী, এ ল্র দেশে পাড়ি দিয়েছেন আবার অনেকে নিজের অনুচর্বর্গসহ এ অজ্ঞাত অপরিচিত দেশে আবহাওয়ার যাবতীয় প্রতিকুলতা অগ্রাহ্য করেও বসতি স্থাপন করেছেন। চতুদর্শ শতকের পর্যটক ইবনে বতুতাকে বাংলাদেশের খাদ্য দ্রব্য ও অন্যান্য জিনিস প্রের সন্তামূল্য যেমন তাঁকে বিশ্বয়াতিত্ব করে তুলেছিল তেমনি এ দেশের আবহাওয়া তাঁকে জাঁত ও সম্রপ্ত করে তুলেছিল তেমনি এ দেশের আবহাওয়া তাঁকে জাঁত ও সম্রপ্ত করে তুলেছিল। তাই তিনি মন্তব্য করেছিলেন যে 'দেশটি ভেজা ও অন্ধকার' এবং খোরাসান বাসীদের মতে 'এশ্ব সন্তার পরিপূর্ণ দোজখ'। ২

প্রথম যুগের অনেক সৃফী আশিষ সমুদ্র পথে এ দেশে আগমন করেন। বাংলার সমুদ্র পথ আরবদের নিকট সুপরিচিত থাকা এবং বাংলার সমুদ্রোপকুলবতী এলাকার সাথে আরবদের বাণিজ্যিক সম্পর্ক গড়ে উঠাই ছিল এর মূল কারণ। "সমগ্র হিমালয়ান উপ-মহাদেশের মধ্যে বল ব-বাঁপে ইসলামের দ্রুত প্রসার ও অভ্তপুর্ব সাফল্যের এটাও একটি প্রধান কারণ"।

বাংলাদেশের আবহাওয়ার ন্যায় তৎকালীন রাজনৈতিক পরিস্থিতিও ছিল ইসলাম প্রচারকদের সম্পূর্ণ পরিপন্থী। স্বাভাবিক কারণেই হিন্দু রাজারা ইসলাম প্রচারকদের সুনজরে দেখতে পারেনি। তাই তারা এসব প্রচারকদের উপর অকথ্য নির্যাতন চালাতে থাকে। এমনকি অনেক ক্ষেত্রে সামরিক শক্তি প্রয়োগ করে তাদের কার্যধারা ব্যাহত করার প্রয়াস পায়। ফলে, ইসলাম প্রচারক সুকাঁ ও আলিমদের অনেককে এ দেশের হিন্দু সামন্ত রাজাদের বিক্লকে মুদ্ধ পরিচালনা করতে হয়। এ সব মুদ্ধে কেউ কেউ শহীদেও হয়ে যান। তাই তাঁদেরকে ইসলাম প্রচার করতে গিয়ে রাজ শক্তির আশ্রেয় নিতে হয়েছে। তারা রাজ শক্তির পাশাপাশি অবস্থান করে ইসলাম বিস্তারে অবলান রেখে যান। ডঃ তারা চাঁদও একথা স্বীকার

আব্দুল মান্নান তালিব, প্রাতক্ত, পৃঃ ৫৬।

উদৃত ঃ আবুল মান্নান তালিব, প্রাতক্ত, পৃঃ ৬৩।

আব্দ মান্নান তালিব, প্রাতক, পৃঃ ৬৩।

করে বংগছেন, "মুসলিম সেনারা যেখানেই অভিযান করেছেন কিংবা মুসলিম বণিকরা যেখানেই বসতি স্থাপন করেছেন সেখানেই মুসলিম ধর্ম প্রচারকরা উপস্থিত হয়েছেন"।

আগেই উল্লেখ করা হয়েছে যে আরবীয় বণিকদের প্রদর্শিত পথেই এ দেশে ইসলাম প্রচারকদের আগমন ঘটেছিল। তাঁরা আজ বাংলাদেশে দরবেশ বা সূফী নামে পরিচিত। আরবীয় বণিকগণ এ দেশে ইসলাম প্রচার করেছিলেন সত্য কিন্তু ইসলাম প্রচারের জন্য খুব বেশী সময় ব্যয় করা বা দীর্ঘদিন কাটিয়ে দেয়া তাঁদের পক্ষে সম্ভব হয়নি। ধর্ম প্রচারক সৃফীগণই জীবনব্যাপী প্রচার করে এ দেশে ইসলাম বিস্তারে সাহায্য করেছিলেন। তাঁরা স্ত্রী পরিজন নিয়ে বিদেশ সফরে বের হতেন না। দীর্ঘ সফরের কোন স্থানে তাঁরা প্রয়োজনমত বিরতি করতেন, কোন কোন ক্ষেত্রে স্থায়ীভাবে বসবাস করতেন। ইসলামী শরিয়তের নির্দেশানুসারে ইসলামে দীক্ষিত না করে তারা যে এ সব মহিলাকে স্ত্রীরূপে গ্রহণ করতেন না, এতে কোন সন্দেহ নেই। কাজেই এভাবে বহু স্থানীয় মহিলা ইসলামে দীক্ষিত হয়েছিল বলে মনে হয়। ডঃ মুহাম্মদ এনামুল হক এ প্রসঙ্গে আলোকপাত করতে গিয়ে বলেছেন, "কোন কোন ইসলাম প্রচারক হিন্দু রমণীর পাণি গ্রহণ করিয়াছিলেন বলিয়াও জানা যাইতেছে। যে স্বাভাবিক কারণে এদেশে ধীরে ধীরে বিজিত ও বিজেতা জাতির মধ্যে একটি সমঝোতার ভাব আসিয়া পড়িতেছিল। বৈবাহিক সমকোর মধ্য দিয়া এই ভাব এই সময়ে দেশে দুঢ়তর হইয়া আসিতেছিল। বাংলার মুসলমানদের উৎপত্তির প্রতিও এই সমন্ধ সুস্পন্ত ইঞ্চিত করিতেছে। বাংলার অনেক মুসলমান এই শ্রেণীর বৈবাহিক সম্বন্ধ হইতে সমন্ত্রত।"২ মরক্কো দেশীয় মুসলিম পর্যটক ইবনে বতুতা (হিজরী ৭০৩-৭৭৮) তাঁর সফরনামায় উল্লেখ করেছেন যে, ''তিনি আরাকানে বাংলার ও ইন্সোনেশিয়ার মুসলমানদের কলোণী ও মালদ্বীপে এক বাঙালী মুসলিম রাজ বংশের রাজত দেখেন। তিনি তাঁর সফরনামায় বলেছেন, "পরমাতর্বের বিষয় হল এই যে, এই খীপপুঞ্জের (মালদ্বীপের) বাদশাহ হচ্ছেদ 'খাদিজা' নামী জনৈকা মহিলা। তিনি সুপতান জালাল উদ্দীন উমর ইবনে সুলতান সালাহ্দীন সালেহ বালাণীর কন্যা। তার দাদা বাদশাহ ছিলেন, অভঃপর তার পিতা বাদশাহ হন"।<sup>৩</sup> "চীনের কুচু শহরে এক বিদ্রোহ চলাকালে দেওলক মুসলমান নিহত হয়। এ মুসলমানরা স্বাই ছিল বিদেশাগত"।8

ডঃ তারাচাদ, ভারতীয় সংস্কৃতিতে ইসলামের প্রভাব,এস মুজিব উল্লাহ কর্তৃক অনুদিত, ইসলামিক ফাউডেশন বাংলাদেশ, ১৯৯১ইং, পৃঃ ৪২।

ডঃ মুহাম্মদ এনামুল হক, প্রাত্তক, পৃঃ ৬৬।

৩. ইবলে বতুতা, আজায়েবুল আসকার, ২য় খড, খানবাহাদুর মহামদ অন্দতি দিল্লী, ১৯১৩ইং, শৃঃ ৩২১।

খ্যাতনামা পর্যটক মাসরিকীর উজাতি দিয়ে খানবাহাদুর মুহাম্মদ হোসাইন আযায়েবুল আসকারের ভূমিকায় একথা বলেছেন।

বাংলাদেশে ইনলাম বিভৃতির ইতিহাস পর্যালোচনা করলে দেখা যায় যে ইসলাম প্রচারে নিবেদিতপ্রাণ মুসদি মগণ হিন্দু সভ্যতা ও সংকৃতির কেন্দ্রহল অধিকারের চেন্টা করেছেন। পাহাভপুর, মহাস্থান, মদনপুর, বিক্রুমপুর প্রভৃতি প্রত্যেকটি স্থানই প্রাচীন হিন্দু সভ্যতা ও সংস্কৃতির সাথে ঘনিষ্ঠভাবে সংশ্লিষ্ট। আর এ জাতীয় প্রাচীন স্থানগুলোর প্রতি প্রচারকদের দৃষ্টি কেন পড়েছিল। এ প্রসঙ্গে ডক্টর মুহান্দদ এনামুল হক তার 'পূর্ব পাকিস্তানে ইসলাম' গ্রন্থে আলোচনা করতে গিয়ে বলেছেন, "সম্ভবতঃ তাহারা মনে করিয়াছিলেন যে, প্রাচীন হিন্দু সভ্যতার কেন্দ্র স্থলে ইসলাম বিস্তার করিতে পারিলে দেশের অপরাণর হানে উহা আপনিই ছড়াইয়া পড়িবে। তাহাদের প্রতি আরোপিত এই ধারণা একেবারে অমূলক বলিয়া মনে হয় না। কেননা, বনে জঙ্গলে সাধনা করিয়া ইসলাম কখনও বিভৃত হয় নাই, লোকালয়ে মানুষের মধ্যেই ইসলাম বিভৃত হয়য়াছে"। ১

ইসলাম প্রচারলীল পীর-আউলিয়া দরবেশগণ ধর্ম প্রচারকে পবিত্র কর্ম বলে মনে করতেন। তাই তারা ধর্ম প্রচারের দায়িত্ব নিয়ে দেশে-বিদেশে ছড়িয়ে পড়েন। ইসলামের ধর্মনীতি ও মুসলমান সমাজ ব্যবহায় এমন কতগুলো গুণ ছিল যা সে যুগের মানুষকে চমকিত করেছিল। "ভারতের হিন্দু ধর্মনীতিতে ও সামাজিক আচরণ বিধিতে কতক বিষয়ে কঠোর মনোভাব পোষণ করা হত, বিশেষ করে বর্গভেদ, দাস, অস্পৃস্য প্রভৃতি প্রথার কারণে নিম্ন শ্রেণীর মানুষের সামাজিক মর্যাদা ও মানবিক অধিকার বলতে বিশেষ কিছু ছিলনা"।

মূল ইসলামে জাতিভেদ, বর্ণভেদ, অস্পৃষ্যভার হান নেই, বরং তা নীতিগতভাবে সাম্য ও প্রাকৃত্বের আদর্শ সমর্থন করে। "ইসলামের প্রথম গৌরবোজ্জ্ব যুগের এই আদর্শে অনুপ্রাণিত হয়ে লীর দরবেশগণ মান্য সেবায় ও শরহিত্বতে আত্মোৎসর্গ করেছিলেন। তারা সৎ ও পবিত্র জীবন যাপন করতেন এবং সাধারণ মানুবের মাঝে থেকে ভালের প্রতি দয়া ধর্ম প্রদর্শন করতেন। তাঁলের অনেকেরই আধ্যাত্মিক মহিমা দেখে মানুষ তাঁদের কাছে আসত এবং ক্রমে ভক্ত শ্রেণীতে পরিণত হত। একটি বিলেলী রাষ্ট্রে ভিন্ন ধর্মাবলম্বী শাসকের অধীনে ধর্ম প্রচারকগণ কখনও বল গ্রয়োগ করতে পারেন না, সাধারণ দয়াধর্ম, বলয় ধর্ম ও মানব ধর্মের আবেদনকে তাঁরা মোক্ষ অস্ত্র হিসাবে ব্যবহার করেন"।

১. ডঃ মুহাম্মদ এদামুল হক, প্রাতক্ত, পৃঃ ৩১।

গোপাল হালদার, সংকৃতির রূপান্তর, ওরিয়েন্ট বুক কো স্পানী, কলিকাতা, ১৯৬৫ইং,
 পৃঃ ১৭৩।

ডঃ ওয়াকিল আহমদ,প্রাক্তক, পৃঃ ৩।

রাজদরবারেও ধর্ম প্রচারকদের বহুল প্রভাব পড়েছিল। এ প্রসঙ্গে শেখ জালাপুদীন তাবরিজীর কথা উল্লেখ যোগ্য । "তিনি আধ্যাত্মিক শক্তিতে বুলিয়ান ছিলেন। তিনি বহু জনপদকে নিপীড়নের হাত থেকে উদ্ধার করেন এবং তাদের ইসলাম ধর্মে দীক্ষিত করেন"।>

আয়েদশ শতকে তুর্নীরা এলেশ জয় করে জালাপুদ্দীন তাবরিয়ীর (মৃ ১২২৫ খৃ৪)
আয়য় কাজে হাত দিয়েছিলেন। সদ্য ইসলামে দীক্ষিত বৌদ্ধ তুর্কীগণ একটু বেশী
পরিমাণে নবধর্মে আগ্রহনীলতা প্রদর্শনের জন্য ইতিহাসে সুপরিচিত। দিখিজয়ের
নূলম বাসনা পাবর্ত্য তুর্কী জাতির একটি স্বাভায়িক বৃত্তি। ব্যক্তিগত জীবনে তারা
ইসলামী বিধি নিষেধের প্রতি কিছুটা উপেক্ষা প্রদর্শন করেছে। তাদের প্রতিষ্ঠিত
রাষ্ট্রে হসলামী রাষ্ট্রের মূলনীতি উপেক্ষিত হয়েছিল। তা সত্ত্বে তারা এ দেশে
প্রতিষ্ঠিত জুলুম শাসনের অবসান করেছিলেন। এ দেশে হতাশাক্রিষ্ট নির্যাতিত
মানবতাকে জাতীয় জীবনে উচ্চ আসন দান করেছিলেন। খৃষ্টীয় য়য়োদশ শতকের
বাংলার মুললিম বিজেতাগণ ইসলামের প্রথম মুগের ন্যায় পূর্ণাল ইসলামী অনুশাসন
ভিত্তিক রাষ্ট্র ও সমাজ ব্যবস্থা প্রতিষ্ঠায় সক্ষম হলে নিঃসন্দেহে বলা যায় যে এ
দেশের অনুকুল পরিবেশে ইসলাম শতকরা একশত ভাগ সাফল্য লাভ করত।

যা হোক, তুকালের দেশ জয়ের দুর্দম আকাংখার পেছনে একটি শক্তিশালী ধর্মীয় প্রেরণা বিদ্যমান ছিল তা অন্ধীকার করার উপায় নেই। ইখতিয়ার উন্দীন মুহাম্মদ বখতিয়ার খিলজীর কথা ধরা যাক । "লক্ষণাবর্তী জয় করিয়া তিনি যখন তিবাৎ অভিযান করেন, তখন আধুনিক কোচবিহার রাজ্যের জনৈক কোচ রাজাকে তিনি ইসলাম ধর্মে দীক্তিত করিয়াছিলেন। দীক্ষার পর রাজার নাম হইয়াছিল 'আলীমেচ'। এই 'আলীমেচ' তাহার তিবাৎ অভিযানের পথ প্রদর্শক হইয়াছিলেন। বঙ্গদেশ জয় করার পর মুহাম্মদ ইহাতে তুকী শাসনের প্রতিষ্ঠা করিয়াই কাড হন নাই। তিনিও তাহার আমীরগণ দেশ জয়ের সঙ্গে সঙ্গে মসজিদ প্রতিষ্ঠা ও তথার নিয়মিতভাবে খুখন (সাজাহিক ধর্মোপদেশ) প্রদানের ব্যবহা করিয়া ধর্ম বিভৃতিতে সহায়ক হানে য়ালাসা বা বিদ্যালীঠ নির্মাণ করিয়া মুসলিম সংকৃতি প্রতিষ্ঠার পৃষ্ঠপোষক এবং দরবেশদের জন্য খানকাহ প্রতিষ্ঠা করিয়া ইসলাম প্রচারের পরিগোষক হইয়া উঠিয়াছিলেন"। ২

তাঁর পরে হুসামুন্দীন ইবজ (১২১১-২৬ খৃঃ) -এর নাম উল্লেখযোগ্য। তিনি মসজিদ নির্মাণ এবং ধর্ম প্রচার ও বিস্তারে দরবেশদেরকে বৃত্তি দান করেন। নাসির

Doctor Sukumar Sen, (edited) Sekesubhudaya, The Asiatic Society, Calcutta, 1962.

ডঃ মৃহাম্মদ এনামূল হক, প্রতক্ত, পৃঃ ৩৮।

উদ্দিন মাহমুদ (১২২৬-২৮ খৃঃ)-এ দেশে ইসলাম বিস্তারে বিভিন্নভাবে সাহায্য করেছিলেন। তাঁর শাসনামলে উৎকীর্ণ একটি শীলালিপিতে তাঁকে 'যীল আমানি লি আহলিল ঈমান' বা মুসলমানদের রক্ষাকর্তা বলে উল্লেখ করা হয়েছে।১

নাসিরাদীন মাহমুদ-এর পর তিনজন শাসন কর্তা মাত্র পাঁচ বছর (১২২৮-১২৩৩ খৃঃ) ধরে বঙ্গদেশ শাসন করেছিলেন। তারা কেউ ইচ্ছে থাকা সত্ত্বেও ইস্পাম বিভৃতির জন্য তেমন কিছু করতে পারেন নি। সম্ভবতঃ আও রট্রে গারিবর্তনই এর জন্য বহুলাংশে দারী। "তারপর ১২৩৩-৪৪ খৃঃ ইজদুদীন তুঘরশ খান বাংশার শাসন ভার গ্রহণ করেন। তার শাসনামলে তিনি ইস্পাম ও মুস্পমানদের সাহায্যকারীরূপে বর্তমান থেকে এ দেশে ইস্পাম বিস্তারে অপরিমিত সাহায্য করেছিলেন"। ই

বলবন বংশীয় তৃকী শাসনকর্তা কৈকায়ুস শাহ (১২৯১-১৩০২ খৃঃ) আল্লাহর প্রতিনিধির (খলীফাতুল্লাহ) দক্ষিণ হস্ত ও বিশ্বাসীদের নেতা (আমীরুশ মুমিনীন) ও সাহায্যকারীরূপে পরিচিত ছিলেন। তাঁর পরবর্তী শাসক শামছুদ্দিন ফীরুঘ শাহ (১৩০২-২২ খৃঃ) -এর হাতিমখা নামক এক প্রতিনিধি বিহারে এক প্রাসাদ নির্মাণ করেছিলেন। এ প্রাসাদের শিলা লিপিতে প্রাসাদ নির্মাতা হাতিমখাকে 'গাজী' বা ধর্মঘোদ্ধা আখ্যা দেয়া হয়েছে।

বাংলার তুর্কী শাসকগণ যে সব বিশেষণে বিশেষিত হয়েছেন তাতে বুঝা যায়, স্ব-ধর্ম ও স্ব-জাতির প্রতি তাদের মনোভাব কিরূপ ছিল। তুর্কীদের প্রাধান্যকালে এদেশে ইসলাম বিস্তার বেশ অগ্রসর হয়েছিল। এ সময় ইসলাম রাজশক্তির নিকট থেকে থেরূপ সাহায্য ও সহানৃভূতি লাভ করেছিল পরবর্তীকালে তদ্রুপ লাভ করেনি।

বঙ্গে তুর্নী শাসনের যুগে এদেশে ইসলাম বিকৃতির আরেকটি সহায়ক হিল আরব, পারস্য, বুবারা, খুরাসান, সমরকন্দ ও আফগানিস্তান প্রভৃতি মুসলিম অধ্যাবিত রাজ্যসমূহ থেকে বঙ্গে মুসলমানদের আগমন ও ছায়ীভাবে বসতি ছাপন। নানাকারণে এ সকল দেশ থেকে বঙ্গে মুসলমানদের আগমন ঘটেছিল। তারা বাংলাদেশে বসতি ছাপন করে প্রতিবেশী প্রজা ও প্রতিবেশী হিন্দু, বৌদ্ধ ও আনার্য জাতির মধ্যে ইসলাম বিস্তারের জন্য ব্যক্তিগতভাবে চেটা করেছিলেন।

ডঃ মুহাম্দ এনামুল হক, প্রাতক, পৃঃ ৩৯।

আন্দুল মান্নাদ তালিব, প্রাথক্ত, পৃঃ ১৩২।

এ সময় তুর্কা শাসনকর্তাদের মধ্যে কারো কারো সাথে বাগদাদের আক্ষাসী থলিফাদের উপঢৌকনাদি বিনিময়ে মিত্রতা ও ভাবের আদান প্রদান হওয়ায় আরব ও পারস্য প্রভৃতি দেশ হতে বলে অধিক সংখ্যায় মুসলমান আগমনের সুযোগ ঘটেছিল। প্রাথমিক তুর্কা শাসনকর্তাদের অতিরিক্ত স্বধর্ম ও স্ব-জাতি প্রীতি, দানলীলতা ও অনুকস্পার ফলে এ সময়ে বহু বিদেশীয় দয়য়েশ, আলিম, ধর্মাচার্য, ভব্যুরে ও ভাগ্যানুসন্ধানী বলে এসে বাস করতে থাকেন। বিদেশাগত মুসলমানদের মধ্যে যারাই বিদ্যাবর্তা, বুদি, শক্তি, সাহস ও দুঃসাহসিক ক্রিয়াকলাপের জন্য খ্যাতি অর্জন করতে পারতেন, তারাই বাংলার নানা রাজপদে নিযুক্ত হতেন। "এসময় বলে যাবতীয় তুর্কা সৈন্য নানা গোত্রভুক্ত বিদেশীয় মুসলিম তুর্কী জাতির মধ্য হতে সংগৃহীত হত। এরা আর দেশে ক্রেরত যান বি। তাদের অনেকেই বাংলার নানাস্থানে বাস করেছিলেন"। মুসলমানদের উন্নত ক্রিয়াকলাপ, আচার-ব্যবহার, শিক্ষা-দীক্ষা, সামাজিকতা প্রভৃতি দ্বারা তারা বিজাতীয় প্রতিবেশীদের সন্মুখে ইসলামী সভ্যতা ও সংকৃতির এক উচ্চ আদর্শ স্থাপন করেছিলেন। ফলে এ দেশে ক্রমশ একটি শক্তিশালী ইসলামিক পরিস্থিতির সৃষ্টি হয়।

বঙ্গে তুকাঁ বিজয়ের দেড়েশত বছর অতাঁত হতে না হতেই বাংলাদেশের নানা স্থানে দ্রুতগতিতে ইসলাম বিভূত হয়ে পড়ে। এ ব্যাপারে সুকাঁ , দরবেশ ও ইসলাম বিশারদ আলিম-ওলামাদের সক্রিয় ভূমিকা থাকলেও তাদের শেহনে কাজ করেছে তুকাঁ শাসক সম্প্রদায়ের ক্ষাত্রশক্তি। এ প্রচারের পেছনে মুসলিম রাজশক্তি না থাকলে এরপ ইসলামিক পরিস্থিতির সৃষ্টি হতে পারতনা। ডঃ এনামূল হক বালেছেন, "দরবেশ ও ধর্মাচার্যোরা ইসলাম বিভার করিয়াছেন সভা, কিছু প্রত্যেক স্থানের প্রচার তৎপরতার সাফল্যের মূলে ভাহাদের প্রচার শক্তির চেয়ে তুকাঁ জাতির ক্ষাত্র শক্তিকে অধিক দেখিতে গাই"। ২

বৃষ্টীয় চতুদর্শ শতাব্দীর মধ্যভাগে দিল্লীর অধীনতার নাগপাশ ছিন্ন করে শামছুদ্দিন ইলিয়াস শাহ-এর নেতৃত্বে মুসলিম বাংলা স্বাধীনতা লাভ করে। স্বাধীনতা অজনের

এর বিস্তারিত প্রমাণের জন্য দেখা যেতে পায়ে রিয়াজুস সালাতিন, তারিখ ইফিরুযশাহী,তারীখ-ই-ফিরিস্তা,তবকাৎ-ই-নাসিরীও তরকাৎ-ই-আকবরী।

২ ডঃ মুহাম্দ এনামুল হক, প্রাতক, পৃঃ ৬৫।

সদে সদে এ দেশের রাউনীতি ও সমাজনীতিতে আমুল পরিবর্তন দেখা দেয়। এ পরিবর্তনের সঙ্গে সজে মুসলমানদের ধর্মনীতিতেও পরিবর্তন সাধিত হয়। এ যুগের উৎকীর্ণ শিলালিপিগুলো গাঠ করলে ইসলাম বিস্তারে শাসক সম্প্রদারের মনোভাব উপলক্ষি করা যায় না। ১৩৭৩ খৃষ্টাব্দে সুলতান প্রথম সিকান্দার শাহ এর আমলে (১৩৫৮-৮৯) একখানা আরবী শিলা লিপিতে তাঁকে, 'যুগ ও কাণের অধিপতি, ন্যায় নিষ্ঠা ও উলারতার কর্তা', 'রাজ্যের রক্ষাকারী', 'প্রজার পালক', 'করুণাময়ের কর্মণার বিশিষ্ট ব্যক্তি' প্রভৃতি বিশেষণে বিশেষিত করা হয়েছে কিষ্ট ধর্মযোজা আখ্যা দেয়া হয়নি"। ১

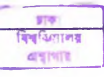
382362

সিকান্দার শাহের পিতা শামজুনীন ইলিয়াস শাহের আমলে (১৩৪২-৫৮) বাংলাদেশে তিনজন শ্রেষ্ঠ আলিম ও স্ফী বর্তমান ছিলেন। তারা ২০ছেন, আখী সিরাজুনীন উসমান, শায়খ আলাউল হক ও রাজা বিয়াবানি। "ইলিয়াস শাহ স্ফীত আলিমগণকে অত্যন্ত শ্রুদ্ধা করতেন এবং তাঁদের ইসলাম প্রচারে সর্বতোভাবে সহায়তা দান করতেন"।

১৪৫৫ খৃষ্টাব্দে ত্রিবেনীতে সুলতান বার্থক শাহ এর আমলের (১৪৫৫-১৪৭৬ খৃঃ) একখানা শিলা-লিপিতে দেখা যায়, 'আদিনা মসজিলটি ন্যায়নিঠ', 'উদারচেতা', জ্ঞানাঁ ও পূর্ণতালক সুলতান বর্থক শাহ এর শাসনকালে নির্মিত হয়েছিল। ১৪৭৭ খৃষ্টাব্দে হুগলী জেলার ত্রিবেনীতে আবিস্কৃত সুলতান ইউস্ফ শাহকে (১৪৭৪-১৪৮২) 'ভিধু কালের অধিপতি' ও 'সুলতানের পুত্র' বলে ঘোষণা দেয়া হয়েছে''।

আবুল মোজাফফর ফতেহ লাহ এর শাসনামলের (১৪৮২-৮৭) আবিকৃত একটি শিলালিশিতে দেখা যায়, "তাতে ফতেহ শাহকে 'যুগ ও কালের অধিপতি', 'করুলাময়ের সাহায্য দ্বারা অনুগৃহিত ব্যক্তি', 'ইসলাম ও মুসলমানের সাহায্যকারী ব্যক্তি', 'সুলভানের পুত্র সুলভান' ইত্যাদি বিশেষণ আরোপ করা হয়েছে। এ সময়েই উৎকীর্ণ আরেকটি শিলালিপিতে সুলভানের পুত্র অথবা শ্রেষ্ঠ ও প্রধানতম সুলভান বলে উল্লেখ করা হয়েছে।

এর জন্য বিভারিত দেখা যেতে পারে, ডঃ এনামুল হক, প্রাত্তক, পৃঃ ৬৮-৬৯।



ডঃ এশামুল হক, প্রাতক্ত, পৃঃ ৬৮।

আব্দুল মান্নান তালিব, প্রাতক, পৃঃ ১৩৯-৪০।

শামতুর্নীন মুজাফফর শাহের রাজত্বকালে (১৪৯০-৯৩ খৃঃ) উৎকীর্ণ শিলালিপির একটাতে তাঁকে তথু সুপতান বলে উল্লেখ করা হয়েছে। দ্বিতীয়টিতে তাঁকে ন্যায়নিষ্ঠ', 'উদার' ও 'পভিত সুপতান' এবং 'ইসলাম ও মুসলমানের সাহায্যকারী' বলে নির্দেশ করা হয়েছে।

এতে বুঝা যায়, এ খুসের সুগতানগণ অন্য আর যা কিছুর জন্যই প্রসিদ্ধি পাভ করুক না কেন অন্ততঃ প্রবল ধর্মীয় চেতনার জন্য প্রসিদ্ধ ছিলেন। তাই বল ইসলাম বিস্তারে তাদের দান নেই এ কথা বলা যাবে না। এক্ষেত্রে তাদের প্রত্যক্ষ দান কম হলেও পরোক্ষ দান অনেক ছিল। "মুসলিম রাজ শক্তির প্রভাব এ খুগে বাংলার সর্ব্র পূর্ণভাবে অনুভূত হয়েছিল। মুসলিম রাজশক্তির সূত্রা ধরে মুসলিম শিক্ষা ও সভ্যতা দেশে বিভৃত হয়ে পড়ায় ইসলাম বিভৃতির পথ দেশে সুগম হয়ে

তবে একথা শ্রুব সত্য যে বাংলায় তুকী শাসনামণের দ্যায় এলের মধ্যে প্রবল ধর্মীয় উত্তেজনা ছিল ঠিকই কিন্তু তারা কখনও শীয় রাজ্যে ইসলাম ধর্মের অবমাননা করেননি। এক প্রকার রাজাশ্রয়ে থেকে এ যুগে বাংলাদেশে ইসলাম বেশ শান্তভাবেই বিভৃত হয়েছিল। এ যুগেও ইসলাম বিভৃতির প্রধান কর্তা ছিলেন বঙ্গের দরবেশ ও নুসলিম ধর্মাচার্য্যগণ। অসংখ্য ইসলাম প্রচারক সমগ্র বঙ্গ দেশ ভরে গিয়েছিল।

এ ভাবেই এয়োদশ শতকের শেষার্থ থেকে চতুদর্শ শতকের শেষ অবধি একদিকে আরব ইয়েমেন, ইরাক, ইরান, তুর্কিস্তান, মধ্য এশিয়া ও হিন্দুস্থানের উত্তরাংশ থেকে অসংখ্য আলিম-ওলামা, সৃফী ও মুজাহিদ বাংলাদেশে ব্যাপকভাবে ইসলাম প্রচার অভিযান চালান এবং অন্যদিকে এ আমলের মুসলিম শাসকদের মধ্যেও ইসলাম প্রচারের প্রেরণা পুরোপুরি বিদ্যমান ছিল। ইসলাম প্রচারকদের প্রচেষ্টার সংগে শাসকদের শক্তি সংযুক্ত হয়ে এ আমলে ইসলাম দ্রুত প্রসার লাভ করে। এ সময় এই উত্তর শক্তির সমন্বয়ে ইসলাম নিরব্দিহের শান্তিতে দ্রুত গতিতে বিতৃত হয়ে থাকলেও ইসলামের বিতৃতি সদাস্বদা একই গতিতে সন্তব্পর হয়েন। উত্তর বলে ভাতুরিয়ার জমিদার রাজা গনেশ (১৪০৯-১৪১৪) এসময় ইসলামের অপ্রতিহত গতি অবরোধ করে দাঁড়ান। তিনি স্বার্থিক করেন। সিংহাসনারোহণ করেই তিনি বাংলাদেশ থেকে ইসলামকে দুর করার চেষ্টা করেন।

১. ১৪৮৫ সালে সুলতান মাহমুদ শাহের রাজত্কালে উৎকার্থ একথানি শিলালিশিতে এ সময়ের সুলতানদের অভিভাবকত্বের কথা স্পষ্টভাবে দেখতে পাওয়া যায়। এ শিলালিপিতে মাহমুদ শাহকে রাজ চক্রবর্তী এবং ইসলাম বিবাসী ও মুসলিম রাজ্যের রাজাকারী বলে উল্লেখ করা হয়েছে (ডঃ মুহাম্দ এনামুল হক, প্রতক্ত, পৃঃ ৭১)।

রাজা গণেশের স্কল্প স্থায়ী শাসনকালকে কোন কোন হিন্দু ঐতিহাসিক হিন্দু লাসন প্রতিষ্ঠা ও হিন্দু ধর্মের প্রাধান্য স্থাপনের চেক্টা বলে উল্লেখ করেছেন। "তিনি বছ আলিম ও দরবেশকে পানিতে ভুবিয়ে হত্যা করেন। বাংলার বৃহত্তম আদীনা মসজিলকে তিনি তাঁর কর্মচারী বাড়ীতে পরিণত করেন"। সরাজা গণেশের অত্যাচারের মুখে ইসলাম প্রচারক আলিম ও দরবেশগণ নতি স্বীকার করেননি বরং এ বিপদ মুকাবিলায় মুসলমানদের নেতৃত্ব গ্রহণ করেন। "রাজা গণেশ তাঁর সামনে মাথা নত না করার অপরাধে লয়বেশ বদরুল ইসলামকে নির্মাতারে হত্যা করে এবং একদিনেই পাড়ুয়ার অন্যান্য দরবেশ ও উলামাকে তাঁর আদেশে জলে ভুবিয়ে হত্যা করা হয়"। ই

বাংলার মুসলমানদের এ দুর্দিনে শেখ আলাউলের পুত্র নুর কুতুরুল আলম এক ঐতিহাসিক দায়িত্ব পালন করেন। তিনি মুসলমানদের অভ্যন্তরীণ মতানৈক্য দূর করে ঐকাবদ্ধ করেন। তাঁর আহ্বানে সাড়া দিয়ে জৌনপুরের সুলতান ইবরাহীম শাকী রাজা গণেশের বিরুদ্ধে বাংলায় অভিযান চালান। এ সময় জৌনপুরের বিখ্যাত আলিম আশরাফ সিমনাদী সুদূর জৌনপুর থেকে দুর কুতুব, লেখ হোসেন, যোককর পোশ প্রমুখ বাংলার সমসাময়িক আলিমের সাথে যোগাযোগ রক্ষা করেন এবং ইবরাহীম শাকীকে বাংলায় অভিযান চালাতে উত্তুদ্ধ করেন।

"সুলতান গৌড় আক্রমণার্থে বন্ধ দেশের সীমানায় এসে উপস্থিত হলে রাজা গণেশ ভীত সম্রস্ক হয়ে সপরিবারে ইসলাম গ্রহণ করার প্রতিশ্রুতি দিয়ে রাজ্য রক্ষা করেন। পরে অল্প বয়ক্ষ পুত্র যদুকে ইসলামে দীক্ষিত হতে দিয়ে ইবরাহীম শাহ শার্কীকৈ ফিরে যাবার অনুরোধ করেন। ইবরাহীম শার্কীর হাত থেকে রেহাই পাওরার গর পরই রাজা গনেশ পুনরায় হিন্দু ধর্মের মানসিকতা নিয়ে পুরোদমে মুসলিম দলন নিধন তরু করেন"। তুলুকেও প্রায়ক্তিত্য করে জাতে ভুলেছিলেন।

শ্রী সুখনয় মুখোলাধায়য়, বাংলায় ইতিহাসেয় দু'ল বছয়ঃ সাধীন সুলতানদেয় আয়ল',পৃঃ
 ১৪৯।

আক্ষা কর্তৃক অনৃদিত গোলাম ছোলেন সেলিম-এর রিয়াজুস সালাভিন প্রটব্য।

ত. রাজ্য হারাবার তয়ে রাজা গণেশ হবরাহীয় শাকীর পীয় নৄয় কৄত্রুল আলমের শয়রণাগত হয়ে ইসলায় প্রহণের প্রতিশ্রুতি দিয়েছিলেন। সেই প্রতিশ্রুতি রক্ষার্থে রাজা গণেশ স্থর্ম শরিত্যাণ ফরতে প্রস্তুত হয়েছিলেন, কিন্তু তায় প্রীর পরামর্শে অয় বয়ড় পুয় য়দুকে ইসলামে দীক্ষিত হতে দিয়ে তিনি কোন প্রকারে ধর্ম রক্ষা করেছিলেন। নৄয় কুতুরুল আলম য়দুকে তায় মুখের উচ্চিউ খাওয়ায়ে মুসলমান করে নিয়েছিলেন (৬ঃ মুহাম্মন এনামুল হক, প্রতক্ত, পৃঃ ৮৭-৮৮)।

"মুসলিম বলের একমাত্র ধনীয় ও রাষ্ট্রীয় নেতা নূর আলমকৈও রাজা গণেশ ছাড়িলেন না। তিনি দরবেশের পুত্র শায়খ আনোয়ার ও শায়খ থাহিদকৈ কারাগারে আবদ্ধ করেন এবং কিয়ৎকাল পরে সুবর্গ গ্রামে (ঢাকা জেলার সোনারগাঁরে) নির্বাসিত করপেন। তথায় শায়খ আনোয়ার রাজার অনুচর কর্তৃক নিহত হপেন। গৌড়েও দরবেশের পরিচারক ও অনুচর বর্ণের যাবতীয় সম্পত্তি রাজার আদেশে বাজেয়াপ্ত করা হইল"।

উপরোক্ত আলোচনায় দেখা যায় যে রাজা গণেশ হিন্দু ধর্ম ও হিন্দু রাজ্য বিভারে বজ পরিকর ছিলেন। কিন্তু তাঁর অল্পকাল রাজত্ত্বের (১৪০৯-১৪১৪) মধ্যে তিনি এ ব্যাপারে কিছুই করে উঠতে পারেন নি। তাঁর পর আরো দু জন রাজা মর্দন দেব ও তাঁর উত্তরাধিকারী মহেন্দ্রকের ইসলামের বিরুদ্ধে একই রকম ভূমিকা নিয়েছিলেন। তারা ১৪০৯ থেকে ১৪৫০ খৃষ্টান্দের মধ্যবর্তী সময়ে পূর্ববঙ্গে প্রবণ হয়ে উঠেছিলন। এতে বুঝা যায় যে মাত্র চল্লিশ বছরের মধ্যে (১৪০৯-১৪৫০) সমগ্র বঙ্গে মুসলিম রাজ্য ও ইসলামের বিরুদ্ধে হিন্দু জেহাদ ঘোষিত হয়েছিল। কিন্তু এ জেহাদ ফলপ্রসু হয় নি। রাজা গনেশের পুত্র যদু এর বিরুদ্ধে দাঁড়ান। তিনি প্রায়শ্চিত্রের গরেও অপ্তরে মুসলমান রয়ে গেলেন"।

রাজা গণেশের মৃত্যুর পর যদ 'জালালুদ্দীন মুহাম্মদ শাহ' নাম ধারণ করে বাংলার সিংহাসনে আরোহণ করেন এবং ইসলামের প্রতি ভয়ানক অনুয়ভ হয়ে পড়লেন। কলে বাংলার মুসলমানদের মাথার উপর থেকে দুর্যোগের সে ভয়াবহ কালো মেঘ কেটে যায়। 'তিনি অনেক হিন্দুকে ইসলাম ধর্মে দীক্ষিত করতে থাকেন। তার প্রায়তিতা অনুষ্ঠানে যোগদানকারী ব্রাহ্মণদের শান্তিদেন এবং গো-মাংস ভক্ষণে বাধ্য করে জাতিচাত করেন। ধীরে ধীরে তাঁর রাজ্য দীমা আসামের সীমা থেকে চট্টগ্রাম পর্যন্ত সমগ্র বলে বিভ্রুত হয়েছিল"। ১৪৪৭ খৃষ্টান্দে তিনি ইন্তিকাণ করেন। এ ছাড়াও ধর্ম প্রচারে সোলায়মান কররানির সেনাপতি কালাপাহাড় (১৫৬৫-৮৩খঃ) ভয়্মবারী প্রয়োগ করেছিলেন। ৪ "ইউস্ফ শাহের রাজত্বকালে

ডঃ মুহাদাদ এনামূল হক, প্রাতক, পৃঃ ৮৯।

ডঃ মুহাম্দ এলামুল হক, প্রাতক্ত, পৃঃ ৯০।

আপুল মান্নান তালিব রচিত, বাংলাদেশে ইসলাম ও ডঃ মুহাম্মল এনামুল হকেল পূর্ব
পাকিস্তানে ইসলাম গ্রন্থ ছয়েয় বর্ণনার সংক্রিজনল।

৪. কালা পাহাড় বাংলার স্থানি সুলতান সোলায়মান করয়ানীর (১৫৬৫-৭২) সেনাপতি ছিলোন। তিনি উড়িব্যা আক্রমণ করে দখল করেন এবং পুরীর জগন্নাথ মন্দির ধবংস করেন। তার পূর্ব নাম ছিল রাজু। তিনি ধর্মান্তর অহণ করেন। (Jadhunath Sarker (edited) History of Bengal. Vol. II, University of Dacca, Dacca 1972.pp. 183-84--202).

(১৪৭৪-৮২) রাড়ে ছোট পাভুয়ার হিন্দু রাজ্য বিজিত হয়েছিল এবং সুর্য ও নারায়ণের মন্দির মসজিদ ও মিনারে পরিণত হয়েছিল''।

সূত্রাং দেখা যায় যে পঞ্চদশ শতকের মধ্যভাগ পর্যন্ত বাংলাদেশের প্রায় সর্বএ মুসলিম রাজত্ব প্রতিষ্ঠিত হয়ে গেলেও তখনও দেশের কোন কোন হানে হিদ্দু সামস্ত ও জমিদারদের প্রভাব অপরিবর্তিত ছিল। মুসলিম আলিম ও সুফাগণ ইসলাম প্রচার করতে গিয়ে বিভিন্ন হানে এ সব সামস্ত ও জমিদারদের চকুশূল হন এবং অনেক ক্ষেত্রে এদের বিজন্ত তারা সশস্ত্র সংগ্রামে অবতার্গ হতে বাধা হন। এ সব সংগ্রামে কেউ কেউ শহীদও হয়েছেন। আবার অনেক ক্ষেত্রে বিজয়ও লাভ করেছেন। তাদের জাবন, কর্ম, চরিত্রে ও চিত্তা চতুর্গাদ্ধ অমুসলিম জনগোষ্ঠীর উপর বিপুল প্রভাব বিস্তার করে, বিশেষ করে দখলদার আর্য বর্গ হিন্দু শাসনে জর্জরিত বৌদ্ধ ও অবর্ণ হিন্দু জনতা ইসলামের মানবতা ও সাম্যের আদর্শের সাথে পরিচিত হবার সুযোগ লাভ করে। ইসলাম প্রচারকগণ তাদের সামনে নতুন জাবনের এক স্বাদ তুলে ধরেন। জনগণের সতঃসূত্র সাড়া দানের ফলে বাংলার বিভিন্ন স্থানে মুসলিম প্রধান ছোট ছোট এলাকা গড়ে উঠে। ইসলাম প্রচারের এই অব্যাহত ধারা চলতেই থাকে। ফলে, খারে খারে বারির সংশ্রিট এলাকা ইসলামের আলোকে উদ্ধানিত হয়ে উঠে।

পঞ্চদশ শতালার শেষ পর্যন্ত কুল্র বৃহৎ নানা কারণে বাংলাদেশে ইসলাম দ্রুত বিত্ত হয়েছে এবং মুসলিম সংখ্যাগরিষ্ঠতা লাভ করেছে। বলা বাছলা, এ সময়ে বাংলাদেশের সর্বত্র ইসলাম প্রচার তৎপরতায়, বিভৃতিতে ও প্রভাবে ভরে উঠে। হিন্দু ধর্ম, সমাজ, সভ্যতা ও সাহিত্য প্রভৃতি জীবদের সাথে সংগ্রিষ্ট প্রত্যেকটি দিকেই ইসলামের মুখ্য কিংবা গৌণ প্রভাব পড়েছে অর্থাৎ এ সময় ইসলাম ধর্ম ও মুসালম সমাজ হিন্দুদের ধর্ম ও সমাজকে দ্রুত গতিতে গ্রাস করছিল। এতে চিঙালাল ও দুরদলা হিন্দুগণ বিচলিত হয়ে গড়ল। ধীরে ধীরে তাদের মধ্যে চাক্ষল্যের লক্ষণ প্রকাশ পেতে থাকে। এ সামাজিক ও ধর্মীয় চাঞ্চল্য বলে চেতনা দেবের (১৪৮৫-১৫৩৪ খৃঃ) আবির্ভাবের পূর্বে বিশেষ ফলপ্রসু হয় নি। খৃষ্টীয় পঞ্চদশ শতান্দীর শেষ ও বোড়েশ শতান্দীর মধ্যভাগে বাংলায় হিন্দু ধর্ম ও সমাজকে ইসলামের গ্রাস থেকে রক্ষা করার চেষ্টার কোন ফ্রেটি করা হয় নি। শ্রাটেতনা দেবের ইসলামের বিক্রম্বে সাঙালী অভিযানও হিন্দুদের ধর্ম ও সমাজকে ইসলামের গ্রাস

ডঃ মুহাম্দ এনামূল হক, প্রাতক, পঃ ৯৩।

থেকে রক্ষা করতে পারে নি। অপ্রতিরোধ্য গতিতে মানুষ ইসলামের ছায়াতলে আশ্রয় নিয়েছে। ঘটকগণ, রাজন্যবর্গ ও পভিতমভলী সামাজিকতা, রাজশক্তি, আচার-বিচার বা জ্ঞানের প্রাচীর তুলে তাঁর অন্তরালে জাতিকে আবদ্ধ রেখে জাতীয় বিভন্ধ রক্ষায় সচেষ্ট হলেন বটে কিন্তু ইসলামের প্রবল আক্রমণে এ প্রাচীর বারংবার ভূমিসাৎ হয়েছে। একদিকে দলে দলে হিন্দুগণ প্রকাশ্যে স্বেচ্ছায় ইসলাম গ্রহণ করতে থাকেন। অন্যদিকে তাঁরা নানাভাবে ইসলামী প্রভাবে প্রভাবিত হয়ে ও ইসলামী আচারে চলতে থাকে।

বাংলায় ইসলাম প্রচারের প্রতিক্রিয়ারূপেই গৌড়ীয় বৈক্ষাব মতের উদ্ভব ঘটেছিল।
১৫০৬ খুটাল থেকে চৈতন্য দেব এ মতবাদ প্রচার করেন। এটা ছিল হিন্দু ধর্মের
প্রগতিশীল মতবাদ। ফলে রক্ষণশীল হিন্দু সমাজ প্রগতিশীল বৈক্ষাব মত গ্রহণ
করে ইসলামের হাত থেকে রক্ষা পায় এবং গোপনে ইসলামের বিরুদ্ধে আক্রমণ
চালায়। মহাপ্রভূ চৈতন্য দেব স্থায় এর নেতৃত্বে ছিলেন।

ইসলামের বিরুদ্ধে চৈত্স্যদেব একাই যে তৎপর ছিলেনে তা নর, তাঁর পশাতে গোটা হিন্দু সমাজ, যিশেবকরে দ্ব প্রতিষ্ঠিত বৈকাব সমাজাও এ যিবরে সক্রিয় সাহায্য করে যাচিছিল। তন্ধ্য

- (১) অধৈত্যচার্য- (১৪৩৪-১৫৫৭ খৃঃ) নদীয়ার শাস্তিপুর;
- (২) হরিদাস ঠাকুর (১৫৫৯-১৬২৫ খৃঃ) যশোর;
- (৩) নিত্যানন্দ প্রভূ (১৪৭৩-১৫৪২ খৃঃ) গৌর মভলে;
- (৪) জাহন্বা দেবী (১৫০৯-১৫৮৪ খৃঃ) গৌর মন্ডলে;
- (৫) বীর ভদ্র বা বীর চন্দ্র (১৫৩৫-১৫৮৩ খৃঃ) পূর্ব বঙ্গে;
- (৬) নরোজন ঠাকুর (১৫৩১-১৬১১ খৃঃ) রাজশাহীতে;
- (৭) শ্যামানন্দ (১৫৩৫-১৬৩০ খৃঃ) ধারেন্দা বাহাদুর পুর গৌরমভলে;
- (৮) রসফিনন্দ (১৫৬৩-১৬৫৪ খৃঃ); বাংলার বিভিন্ন এলাকায় অভিযান চালিয়ে বহু মুসলমানকে বৈশ্বর করেছিলেন। পঞ্চদশ শতালীর শেষ পাদ থেকে তরু করে সপ্তদশ শতান্দীর মধ্যভাগ পর্যন্ত প্রায় পৌনে দু শত বছর বীর হিন্দু মুসলমানকে বৈশ্বর ধর্মে দীক্ষা দিয়ে বাংলায় ইসলাম বিতারকে খর্ব ও পঙ্গু করে তুলেছিল। যোরতর এই দুযোগ মুহুর্তেও এ দেশে ইসলাম বেওায়।রিশ অবস্থায় ছিল না।

ডঃ এনামূল হক, প্রাতক, পৃঃ ১০০।

এ সময় ইসলামকে রক্ষা করার উপযোগী ব্যবস্থা গ্রহণ করতে দেখা যায় বিভিন্নভাবে। সাধারণ মুসলমানদের মধ্যে তখন ইসলাম অত্যক্ত সবল ও নৃত্ ছিল। এজন্য তারা বৈষ্ণবদের প্রতিমা, ভাগবত, তুলসী ও সাধুগণকে মোটেই গ্রাহ্য করতেন না। তারা আগুরিক প্রয়োগে বৈষ্ণব মতকে বাধা দেবার চেষ্টা করেন। ইসলাম বিশেষজ্ঞ কাজীগণও সংঘবদ্ধভাবে বৈষ্ণব মতকে বাধা দেবার চেষ্টা করেন।

এসময় কালা গাহাড় বা রাজুর ন্যায় য্যক্তির আবির্ভাবেও ইসলাম বহুল পরিমাণে আত্মরক্ষা করতে সমর্থ হয়। কালাপাহাড় হিন্দু ছিলেন, ধর্মান্তর করে তিনি মুসলমান হন এবং মুহান্দান ফরমূলী নাম গ্রহণ করেন। "১৫৬৭ সৃষ্টান্দে সোলায়মান কররানির সেনাপতিরূপে কালা পাহাড় উড়িষ্যা জয় করেছিলেন। এ সময়ে বঙ্গীয় বৈষ্ণবদের প্রধান আড্ডা শ্রী ক্ষেত্রে অর্থাৎ পুরীতে পোমহর্ষক অত্যাচার করেছিলেন বলে জানা যায়। এতে বুঝা যায়, বৈষ্ণব মতবাদের প্রতি তার জাত ক্রোধ ছিল"।

এসময় মুসলমানদের মধ্যে বৈষ্ণব মত বিস্তৃতির পথে প্রতিবন্ধক হিসাবে হিন্দুদের মধ্যে ইসলাম প্রচারে সচেষ্ট হন ইসলাম প্রচারক উলামাগণ। এদের কর্ম তৎপরতা পূর্বে আলোচিত হয়েছে। এখানে আরো কয়েকজন দরবেশের নাম উল্লেখ করা হলঃ (১) ফখরুলীন আনুশীর পুত্র সৈয়দ জামালুলীন আমুলী, সপ্তগ্রামে, (২) ছসেন শাহ এর রাজত্বকালে (১৪৯৩-১৫১৯) শাহ চাদ প্রকাশ দাদা শীর, পশ্চিম বঙ্গের মুর্শিদাবাদের আতাই নামক হানে ইসলাম প্রচার করেছিলেন (৩) আরু সাইল তিরমিয়ি-শেখের দীয়িতে, (৪) শের শাহ এর (১৫৩২-১৫৩৮) গুরু শায়্রখ খলিল এবং (৫) শাহ সুলতান ছসেন মুর্মীয়া ব্রহিনা ইসলাম প্রচারক ছিলেন।

এদের প্রচারণার ফলে সপ্তদশ শতাব্দীর শেষার্থ হতে বঙ্গে গৌড়ীয় বৈক্ষর আন্দোলনে ভাটা পড়ে এবং ইসলামও তার পূর্ব সবলতা, দৃঢ়তা ও নানা বৈশিষ্টা হারিয়ে কেলতে বাধ্য হয়। এ দেশে ইসলামের বহল বিস্তৃতিই এর একমাত্র কারণ। এদেশের বহু লোক ইসলাম গ্রহণ করলেও তারা ভাবে, ভাষায়, সংস্কৃতিতে, আচারে, ব্যবহারে হিন্দুই রয়ে যায়, মুসলমান হয়ে উঠতে পারে নি। এ দেশে ইসলাম হিন্দু পারিপার্শ্বিকতার মধ্যে বাস করায় মুসলমানেরা এর ছারা ক্রমশ

ডঃ অশামুদা হক, প্রাথক, পৃঃ ১৩১।

বঙ্গে ইসলামের ছায়িত্ব প্রান্তির ইতিহাস প্রধানত ঃ "এই লৌকিক ইসলামেরই ইতিহাস সন্তদশ শতাব্দী থেকে আরম্ভ করে অষ্টাদশ শতাব্দীর অবসাম পর্যন্ত বঙ্গে লৌকিক ইসলামের প্রাধান্য দেখা যায়। তাই বলে এই সময় ইসলাম বিভার বদ্দ থাকেনি"।

আর ইসলাম প্রচারকগণ বাংলাদেশে কেবল ইসলামের প্রচার ও প্রসারই করেন নি, মুসলমানদের রাজ্য বিভার, রাষ্ট্রীয় ঐক্য, সংহতি বিধান প্রভৃতি দায়িত্ব পালন করেন। তারা কখনো নিজেরা কখনো সেনাপতিদের সাথে মিলিতভাবে বাংলার শেষ সীমা গর্মজ মুসলিম অধিকার প্রতিষ্ঠা করেন। ইসলাম প্রচারকদের কেউ কেউ ইসলামী শাসন সীমা বিভার এবং হোট হোট রাজা ও জমিদারদের এলাকায় মুসলমানদেরকে জুলুমের হাত থেকে রক্ষা করতে মুসলিম শাসন কর্তা ও সেনাপতিদের সাথে যোগ দেন। ভালের যোগদানের ফলে মুসলিম বাহিনীতে অপরাজেয় নৈতিক ও আধ্যাত্বিক শক্তি সৃষ্টি হয়। মুজাহিদ দরবেশ জাফর খা গাজী ও শাহ সফিউদিন সাতগাঁরের হিন্দু রাজার বিরুদ্ধে যুক্করে এ অঞ্চলকে মুসলিম রাজ্যের অন্তর্ভুক্ত করেন। এভাবে ইসলাম প্রচারক ও শাসকদের সন্মিলিত প্রচেষ্টায় এ দেশে ইসলাম দ্রুন্ত প্রসার লাভ করে এবং ক্রমান্থরে এ অঞ্চলে মুসলমানেরা একটি সংখ্যাগরিষ্ঠ জাতিতে পরিণত হয়।

মধ্যযুগে লোক গণনার কোন রীতি ছিলনা। সুতরাং কোন শ্রেণীর মুসলমান কি হারে বৃদ্ধি পেয়েছে তার আর নির্ণয় করার উপায় নেই। মুসলমান আমলে এ দেশ সম্প্রে যেসব ইতিহাসে রচিত হয়েছে সেসব ইতিহাসে প্রধানতঃ রাজ বংশের উত্থান শতনের কাহিনী প্রাধান্য লাভ করেছে, জনসাধারণের কথা প্রায়ই হান পায় নি। "বৃটিশের শাসনামলে ইংরেজ রাজ কর্মচারী এবং পভিতরা শাসনকার্য পরিচালনার জন্য সমাজতত্ত্ব, নৃতত্ত্ব, ভাষাতত্ত্ব প্রভৃতি বিজ্ঞান ভিত্তিক জ্ঞানের আলোকে বাংলার বিভিন্ন শ্রেণীর মানুষ সম্পর্কে আলোচনার সূত্রপাত করেন"।২ তালেরই প্রচেধীয়ে ১৮৭২ সালে প্রথম আদম ওমারী অনুষ্ঠিত হয়। ১৮৮১ সালে বিভীয় ,

ডঃ ওয়াকিল আহমদ, প্রাতক, পৃঃ ৪।

ডঃ ওয়াকিল আহ য়দ, প্রাত্তক, পৃঃ ৪।

১৮৯১ সালে তৃতীয় ইত্যাদি দশ বছর অন্তর অন্তর নিয়মিত ভাবে লোক গণনারীতি চলতে থাকে। ১৮৭২ সালের সেপাস রিপোর্ট অনুযায়ী "মূল বাংলার ৩ কোটি ৫৭ লাখ ৬৯ হাজার ৭ শত ৩৫ জন লোকসংখ্যার মধ্যে মুসলমানের সংখ্যা ১ কোটি ৭৬ লাখ ৯ হাজার ১ শত ৩৫ জন এবং হিন্দু ১কোটি ৮২ লাখ ৪শ৩ ৩৮ জন। বাকী অন্যান্য সম্প্রদায়ের লোক। শতকরা হিসাবে হিন্দু মুসলমানের হার থথাক্রমে ৫০.১% এবং ৪৮.৮%"।

১৮৮১ সালের রিপোর্ট অনুযায়ী "মোট ৩৫,৬০৭,৬২৮ জনের মধ্যে মুসলমান ১৭,৮৬৩,৪১১ ও হিন্দু ১৬,৩৭০,৯৬৬ জন। শতকরা হিসাবে মুসলমান ও হিন্দুর সংখ্যা যথাক্রমে ৫০.১৬% এবং ৪৮.৪৫%"। ই আগের রিপোর্ট-এ প্রায় হয় লাখ মুসলমান কম ছিল, পরের রিপোর্টে মুসলমানের সংখ্যা বেড়ে প্রায় ১৫ লাখ বেশী হয়েছে। ১৮৯১ সালের সেপাস রিপোর্টে হিন্দু অপেকা মুসলমানের সংখ্যা ১৫ লাখের ও অধিক দেখা যায়"।

১৮৭২ সালে হেনরা ব্রেভর্লি সেপাস রিপোর্টে জেলা ভিত্তিক লোক সংখ্যা বিশ্রেষণ করে দেখিয়েছেন যে বাকেরগঞ্জ, ত্রিপুরা, রংপুর ও মোমেনশাহার দুই তৃতীয়াংশ এবং দিনাজপুর, নদীয়া, যশোর ও ফরিদপুরের অর্থেকের বেলী মুসলমান। ঢাকায় মুসলমানের সংখ্যা হিন্দুর তৃশনায় সামান্য বেলী। মালদহে ৪৬ ভাগ, মুর্লিদাবাদে ৪৫ ভাগ, রাজশাহীতে ৭৭ ভাগ এবং চউপ্রাম ও নোয়াখালীতে ৮০ ভাগেরও বেলী মুসলমান। আর মুসলিম জনসংখ্যার দিক দিয়ে সবার উপরে বওড়া। মুসলিম শাসকদের ঘারা কয়েক শ বছর আগে প্রতিষ্ঠিত ঢাকা শহরে তখন মুসলমানের সংখ্যা ছিল ৩৪২৭৫ জন আর হিন্দুর সংখ্যা ছিল ৩৪৪৩৩ জন। 'অন্যদিকে ঢাকার প্রাম এলাকায় হিন্দু ছিল আট লাখ আর মুসলমান ছিল দশ লাখের০ও বেলী"।

বাংলায় এভাবে মুসলিম জনসংখ্যা বৃদ্ধির কারণ অনুসন্ধান করতে গিয়ে ইউরোপীয় পভিতগণ প্রধানতঃ হিন্দু সম্প্রদায়ের নিম্বর্ণের জনগণের ব্যাপক হারে ধর্মান্তর গ্রহণের উপর জোর দিয়েছেন। ইউরোপীয় ঐতিহাসিকদের কেউ কেউ বলেহেন "একহাতে তরবারী অন্যহাতে কুরআন নিয়ে মুসলমানেরা ধর্ম প্রচার করেছেন"। 
তাদের এ মন্তব্য আদৌ সত্য নয়। বাংলাদেশে ইসলাম প্রচার

Report on the sensus of Bengal, 1872, Calcutta, 1872. pp. xxxii-ii.

Report on the sensus of Bengal 1818. Calcutta, 1883-p. 74.

Report on the sensus of Bengal, 1891-vol-iii, p. 147.

<sup>8.</sup> Henri Brevergely, District of Bakengong.

a. J.J. Deboer, History of philosophy in Islam, P. 30.

এ প্রসঙ্গে ডঃ ওয়াকিল আহমদ বলেছেন, "এদেশে ইসলাম প্রচারে শাসক শ্রেণী অপেক্ষা সাধক শ্রেণীর ভূমিকা অধিক ছিল। সাধু দরবেশগণই ইসলাম ধর্ম প্রচারের মূলদায়িত্ব পালন করেন। তাঁদের হাতে কোরআন ছিল বটে, কিন্তু তরবারী ছিল মা। বাংলার লীর দরবেশগণ স্কীমতের ধারক ছিলেন। সূফিরা উলার মানবতাবাদে বিশ্বাসী ছিলেন। বাংলাদেশে শত শত দরগাহ, খানকাহ, মাজার, মসজিল আছে, সেগুলি শহর বন্দর অপেক্ষা প্রামে গঞ্জে বেশী ছড়িয়ে আছে। পীর দরবেশগণ লোকালয়ের মধ্যে সাধারণ মানুষের সংগে থাকতেন, তাঁদের সৈন্য সামস্ত বা দেহ রক্ষী ছিল না, তাঁরা উচ্চবিত্তের মালিকও ছিলেন না; তাঁরা অতি সাধারণ ভাবে জাঁবন যাপন করতেন। কেউ কেউ সরকারের দেয়া নিকর তুমি তথা পীরোত্তর সম্পত্তির সুবিধা ভোগ করতেন সত্যা, তবে বেশীর ভাগ সাধ্যমন্ত ভক্তের বতঃকুর্ত দর্শনীর উপর নির্ভর করে চলতেন। তাঁরা বল প্রয়োগ করণে প্রামন্তলে টিকতে পারতেন না"।

ধর্ম প্রচারে ও ধর্ম কার্য সম্পাদনের জন্য শীর মুর্শিদণণ শাসকদের কাছ থেকে বিভিন্ন সুবিধা ভাগে করলেও ইউরোপীয় যাজকতন্ত্রের মত পীরতন্ত্র বা মোল্লাতন্ত্র, কোন সুগঠিত সংঘ প্রেণী ভূজ ছিল না। এগুলি অধিকাংশ ব্যক্তিগত বিচ্ছিন্ন প্রয়াস ও উদ্যোগ ছিল। মুস্পাম বিশ্বের রাজতন্ত্র ও পীরতন্ত্রের মধ্যে ইউরোপীয় রাজতন্ত্রের সাথে যাজকতন্ত্রের মত সম্পর্ক ছিল না। শীর দরবেশগণ রাজ দরবারে সম্মান পেতেন, কিন্তু দরবারে হায়ী আসন পেতেশ না। সুতরাং মুস্পামান কর্তৃক রাজ্য বিজ্ঞান্তর শূর্বে কি পরে তারা নিজেরা তর্বারী ধারণ করেন নি। এমনকি কুপনধারী শাসক প্রেণীর ছত্রে-ছায়াও তারা সমভাবে ও অবিচ্ছিন্ন ভাবে পাননি।

ডঃ মুহাম্দ এনামুল হক, প্রাতক, পৃঃ ৩৩-৩৪।

২. ডঃ ওয়াকিল আহ রদ, প্রাতক, পৃঃ ৬।

পুনী ও সরবেশগণের অনেকেই নিজেদের আধ্যাত্মিক ক্ষমতা ও অলৌকিক শক্তির (কারামত) সাহায্যে সাধারণ মানুষকে সন্মোহিত করতেন বলে জানা যায়। কিন্তু "জনগণের ব্যাপকহারে ইসলাম গ্রহণের মূলে এ অলৌকিক শক্তির তাড়না যতটুক ছিল তার চেয়ে অনেক বেলী ছিল ইসলামের অভনিহিত সন্মোহনী ও আধ্যাত্মিক শক্তির প্রভাব । ইসলামের মূলনীতি ও প্রধান আদর্শ অনাবিল এক ইম্বরণাদ (তৌহিদবাদ) এবং নর পূজা, প্রতীকপূজা,পৌত্তলিকতা ও অবতারবাদের অভিশাপমুক্ত একমাত্র সর্বশক্তিমান আল্লাহর ইবাদত বন্দেগীর মাধ্যমে মানুষকে তার যথার্থ মর্যাদায় প্রতিষ্ঠিত করে বর্ণ সম্প্রদায়ও অস্পৃশ্যতার কলুষমুক্ত এক ল্রাড় সমাজে পরিণত করার আদর্শই বাংলার ধর্ম বিল্লান্ত ও সামাজিক ক্ষেত্রে কিন্তিত জনগোষ্ঠীকে পতক্ষের ন্যায় ইসলামের আলোক রাশ্মির দিকে ধাবিত করতে উত্তুক্ত করেছিল"।

তথু ভারত বর্ধেই নয় ইসলাম ক্রত গতিতে পৃথিবীর চার ধারে কিভাবে ছড়িয়ে গড়েছিল, তার মূলে কোন বৈপ্লবিক শক্তি নিহিত ছিল। তার কারণ অনুস্কান করতে গিয়ে এম, এন, রায় বলেছেন, "ইসলামের এই বিজয় অভিযানের কারণ ছিল এক অভ্তপুর্ব বৈপ্লবিক পুরের মধ্যে পুকিয়ে ; শ্রীস, রোম, পারস্য , চীন এমনকি ভারত বর্ষেরও প্রাচীন সভ্যতায় ঘুন ধরে যাওয়ায় , বিপুল জনসাধারণ যে চরমতম দুঃখ দুর্দশার সম্মুখীন হল, তা থেকে বাঁচিয়ে ইসলাম এক আলো ঝলকিত দেশের নির্দেশ তাদের দিতে পেরেছিল বলেই তার এই অসাধারণ বিস্তার

তিনি আরো বলেছেন, "ওধু তরবারীর সাহায্যে রাজ্য জয় আয়ও আনেক জাতি করেছিল, কিন্তু তারা ধূমকেতুর মতো উলিত হয়ে পুত হয়ে গেছে, বিশ্বসভ্যতায় তাদের কোন চিহ্ন খুঁজে পাওয়া যায় না। কিন্তু ইসলামের রাজ্য জয় সে ধরনের ছিলনা, কীয়মান বিশ্ব সভ্যতায়-সংকৃতিতে সে একটি নতুন শক্তি সঞ্চারিত করেছে। আয়বদের বিশায়কর সামরিক সকলতা এই প্রমাণ করে যে, তাদের তলায়ার ইতিহাসের সেবায় তথা মানবতার অগ্রগতির পথেই চালিত হয়েছিল।--ইসলাম একাধারে সমাজ ও রাজনীতি সন্মত রূপ, মানব সভ্যতার এই মহামূল্যবান অবদানকে রক্ষা ও পুষ্ট করে য়ুরোপকে মধ্য যুগের অন্ধকার ম্বিকে মৃতিতথ।"

আৰুল মানান তালিব, প্ৰাক্ত, পৃঃ ৬৪।

২. ডঃ মানবেন্দ্র নাথ রায়, The Historical Role of Islam,মুহাত্রন আপুল হাই অন্সতি, ইসলামের ঐতিহাসিক অবদান, কলিকাতা, ১৯৪৯ইং, ভূমিকা,শৃঃ ৯।

মুহাম্দ আব্ল হাই অনুদিত, প্রাহাক, পুঃ ১৭।

ইউরোপীয় পভিতদের যুক্তি খন্তন করতে গিয়ে ডঃ আব্দুল করিম বলেছেন, ''ইসলাম শাস্তির ধর্ম, সাম্য ও ভাতৃত্ব ইসলামের মূল কথা; সুতরাং ধর্মে বিশ্বাসীরা শুধু তরবারীর জোরে শাসন করবে একথা বিশ্বাস যোগ্য নয়। যদি তাই হয়, তাহলে সাতশ বছর ধরে প্রবল পরাক্রমে শাসন করার পরেও মুসলমানরা উপমহাদেশে সংখ্যা গরিষ্ঠতা অর্জন করতে পার্লনা কেন? এমন্কি, মুস্ল্মান শাসনের কেন্দ্রন্থল দিল্লী এবং আগ্রায়ও মুসলমানেরা সংখ্যাগরিষ্ঠতা অর্জন করতে পারেনি। সুতরাং যিনা দ্বিধায় বলা যায় যে, তরবারী ঘারা ইসলাম প্রচারিত হয়নি। উপমহাদেশে ইসলাম প্রচারে রাজা বাদশাহরা কোন সক্রিয় ভূমিকা গ্রহণ করেন নি বরং ইসলাম প্রচারিত হয় মুসলমান আলিম এবং সৃফী দরবেশদের চেষ্টায় তাদের সরল অনাড়মর জীবনযাগনে এবং ইসলামের শান্তির বাণীতে এবং সাম্য ও ভ্রাতৃত্বের শিক্ষায় মুগ্ধ হয়ে দলে দলে লোক ইসলাম গ্রহণ করেন"। সতীশ চন্দ্র মিত্র বলেছেন, 'অস্ত্রবলে দেশ জয় করা যায় কিন্তু মনের উপর আধিপত্য বিস্তার করা যায় না। সৌভাগ্যবশত মুসলমানেরা ক্রমে যতই দেশ জয় করিতে লাগিলেন দরবেশরাও ততই অধিক সংখ্যায় এ দেশে আসিতে আরম্ভ করিশেন। তাহারাই অগ্রপুত হইয়া দেশের নানা স্থানে প্রবেশ করিয়া তাহাদের আধ্যাত্মিক শক্তি ও ধর্ম জীবনের আদর্শ দেখাইয়া অমুসলমানদিগকে বলীভূত করেন। ধর্মের খাতিরে হিন্দুরা তাহাদিগকে নির্যাতন করিতেন কিন্তু সূফী সাধকগণও নির্যাতনের মধ্যে সহিষ্ণুতা দেখাইয়া স্বধর্ম প্রচারের জন্য স্বার্থ ত্যাগের জ্বলন্ত দৃষ্টাত দেখাইয়া গিয়াছেন। তাহাদের সেই আতা বশিদানের উপরই আজ ইসলাম ধর্মের বিজয় বৈজয়ন্ত্ৰী উড়িতেছে"।২

পবিত্র কুরআনও বল প্রয়োগে ধর্ম প্রচারের বিরোধী এবং ধর্মের ব্যাপারে জার জবরদন্তি করতে মুসলমানদের প্রতি নিষেধাজ্ঞা প্রদান করে। কুরআনের ঘোষণা, "ধর্মে জোর জবরদন্তি নেই। সভ্য শ্রান্তিরাপথ থেকে আপন্দীন্তিতে সুপরিকুট"।

তথু আক্রান্ত অবস্থায়ই আত্মরক্ষামূলক যুদ্ধ করারজন্য কুরআন মুসলমানদেরকে নির্দেশ দান করে। "তোমাদের বিরুদ্ধে যারা যুদ্ধ করে তাদের সঙ্গে আল্লাহর রাস্তায় যুদ্ধ করে। কিন্তু সীমা লাজান করোনা। কেননা,আল্লাহ্ সীমালাজ্ঞান কারীদের ভালবাসেন না"।

৬ঃ আপুল করিম, চট্টগ্রামে ইসলাম, ইসলামী সাংস্কৃতিক কেন্দ্র, চট্টগ্রাম,১৯৮০ইং,পৃঃ ৯৪।

মোহাম্দ মুসলিম চৌধুরী,উজ্জল এক গায়রা, পৃঃ ২৭।

আল কুরআন , সুরা-২ আয়াত ২৫৬।

<sup>8.</sup> আল কুরআন , বুরা- ২ আয়াত ১৯০।

আবার অন্য ধর্মের সাথে কোন প্রকার সংঘর্ষে অবতীর্ণ না হওয়ার জন্য কুরআনে নির্দেশ রয়েছে। ঘোষণা করা হয়েছে, 'আপনি বলুন, হে অবিশ্বাসীগণ, তোমরা যার শূজা করছ, আমি তার পূজা করি না। আর আমি যার উপাসনা করি, তোমরা তার উপাসক নও। আর তোমরা যার পূজা কর, আমি তার পূজারী নই। আর আমি যার উপাসনা করি, তোমরা তার উপাসক নও। তোমরা তার উপাসক নও। তোমাদের জন্য তোমাদের ধর্ম এবং আমার জন্য আমার ধর্ম"।

ইসলামের এই নির্দেশ মুসলমানেরা অক্ষরে অক্ষরে প্রমৃত করে তুলেছে। কাণের ইতিহাস তার সাকা। "ইসলাম প্রচারের মূলে তরবারী, বল প্রয়োগ বা কোন দমন মূলক ব্যবস্থা কাজ করে নি। ইসলামের মহান চারিত্রিক বৈশিষ্ট্য ইহার মহান ঐক্য, সাম্য ও বিশ্ব-ভাতৃত্বের আদর্শই মানুষকে ইসলামের পতাকাতলে সমবেত করিয়াছে। ইসলাম এক মহান ঐতিহাসিক প্রয়োজনেরই পরিণতি। কোন দমন মূলক ব্যবস্থার প্রভাবে কেহ ইসলাম গ্রহণ করে নাই; ইসলামের উন্নত নৈতিক, বৈজ্ঞানিক ও দার্শনিক মাহাজা মুগ্র হইয়া মানুষ ইসলামের শান্তির হায়াতলে আশ্রয় গ্রহণ করিয়াছে, এখনও করিতেছে।"ই

ইউরোলীয় পভিতগণ প্রধাণতঃ হিন্দু সম্প্রদায়ের নিম্বর্ণের জনগণের ব্যাপক হারে ধর্মান্তর গ্রহণের উপর জোর দিয়েছেন । হিন্দু সমাজে জাতিভেদের কঠোরতার কারণে মুসলমান পীর দরবেশগণ নিম্বর্ণের হিন্দুদের সহজেই ধর্মান্তর করতে পেরেছেন। আরব, পারস্য, আফগানিতান থেকে আগত অভিজাত শ্রেণীর বসতি স্থাপনের ফলে বাংলার মুসণমানের সংখ্যা বৃদ্ধি পেয়েছে, একথা তাঁরা বীকার করেন না।৩

মুসলমানদের পদ্ধে অবমাননাকর এবং মুসলমান সম্প্রদায়কে হয়ে প্রতিপার করার বড়যার বলে মুসলমান পভিতগণ ইউরোপীয়দের এ তব্ব মানতে চান নি। এর বিকাজে প্রচন্ত প্রতিবাদ তোলেন খোলদকার কজলে রাকিব। তিনি বাংলার মুসলমান আমলের ন্যাব সুলতানদের ধারাবাহিক ইতিহাস, পারিবারিক ইতিহাস, মুসলমানদের নৃতত্ব ও অন্যান্য লক্ষণ বর্ণনা করে প্রমাণ করতে চেয়েছেনে যে, বাংলার সংখ্যাগরিষ্ঠ মুসলমান বিদেশ থেকে আগত অভিজাত প্রেণীর লোক। তাঁর যুক্তি হলোঃ-

"বাংলা বখতিয়ার খিলজীয় সময় থেকে কোম্পানীয় দেওয়ানী লাভের সময়
শয়্ত মুসলমান শাসকের অধীনে ছিল।

আল কুরাআনঃ সুরা- ১০৯ ৷

ডঃ রশীদৃল আলম, মুসলিম দর্শনের ভূমিকা, সাহিত্য কুটির, বহুড়া, ১৯৮৪ইং, পৃঃ ২২৬।

Shila sen, Muslim Politics in Bengal (1937-1947), Newdelhi, 1976, p.3.

- সুপতান শাসকগণ অন্য অঞ্চলের স্বধ্যায়দের আহ্বান করেছেন, সৈয়দ,
  মোঘল, পাঠানদের চাকুরী দিয়েছেন, শিক্ষিত, ধার্মিক, নিঃস্থ ব্যক্তিদেরকরমুক্ত ভূমি দিয়েছেন বসবাস করার জন্য। গিয়াসুদান (১২১৪-২৭),
  নাসারুদান (১৪২৬-৫৭), ছসেন শাহ (১৪৯২-১৫২১) সম্রান্ত ও ধর্মপ্রাণ
  ব্যক্তিদের বাংলায় আসতে এবং বসতি স্থাপন করতে অনুপ্রাণিত
  করেছিলেন।
- বাংলার শাসকপের সৈন্যবাহিনী যাইরের মুসলমান দ্বারা গঠিত, তাদের
  অধিকাংশ ঐ সব দেশ থেকে এসেছে।
- অনেক ব্যক্তি বাংলার সম্পলের প্রাচুর্য ও ভূমির উর্বরতায় আকৃট হয়ে

  এদেশে এসে স্থায়ী বসতি স্থাপন করেছে।
- ৫. উত্তর ও পশ্চিম ভারতের বাস্তত্যাগী ও পলাতকলের আশ্রয়স্থল ছিল বাংলাদেশ। বিশেষকরে সাধীন সুলতানদের দু শবছর রাজত্বকালে (১৩৩৮ -১৫৭৬) এ ধরনের রাজনৈতিক আশ্রয় অনেক ছিল। ঘোরী বংশের পতনের কালে এবং মুহাম্মদ তুঘলকের রাজত্বকালে বহু মুসলমান পরিবার বাংলায় আশ্রয় য়হণ করে। আকবরের রাজত্বকালেও বহু ধর্মীর নেতা বাংলায় প্রেরিত হয়েছেন"।

মুহাম্মদ আব্দুর রহীম তুকাঁ ও মোঘল আমলে বাংলায় আগত বিদেশী মুসলমান অপেক্ষা হিন্দু, বৌদ্ধ থেকে ধর্মান্তরিত দেশীয় মুসলমানের সংখ্যা বেশী বলে উল্লেখ করেছেন। ২

বাংলায় মুসলমান সংখ্যাগরিষ্ঠতার মূলে রয়েছে, "শাসক গোটার সঙ্গে সামরিক ব্যক্তি, প্রশাসনিক কর্মচারী, শিক্ষাবিদ, ব্যবসাদার ও আরো অনেক ভাগ্যাবেষীর দল এসেছিলেন এই বাংলায়। কেন্দ্রের রাষ্ট্র বিপ্রবের কলে অনেকে বিতাড়িত হয়ে ভারতের পূর্ব প্রান্তে বাংলায় আশ্রয় প্রার্থী হয়েছিলেন। রাজনৈতিক ক্ষমতার বন্ধে দিরীতে অনেকবার রাষ্ট্র বিপ্রব হয়েছে। শেষের দিকে মারাঠা, অমেঠী, নাদির শাহ, আহমদ শাহ আবদালীর আক্রমণ ও লুঠনের ফলে দিল্লীর নাগরিক জীবন বিপর্যন্ত ও বিধ্বস্ত হয়। জীবন ও সম্পত্তির নিরাপত্তার কারণে লোকে বিভিন্ন ছানে ছড়িয়ে গড়ত। এদের একটি প্রোত বাংলাদেশে প্রবাহিত হয়েছে। পরে শান্তি স্থাপিত হলেও তাদের অনেকেই আর ফিরে যাননি। তারা বসতি গড়ে তুলেন এবং হানীয় নারী-পুরুষের সঙ্গে বৈবাহিক সম্পর্য প্রপন করেন। শাসক, সৈনিক, বণিক,

<sup>&</sup>gt;. Khondker Rubbe, The origin of the Musalmans of Bengal, Calcutta, 1895.

Mohammuad Abdur Rahim, social and cultral History of Bengal, VoL-1-11, Karachi- 1961.

ধর্মপ্রচারক প্রকৃতি বহিরাগত মুসলমান, ধর্মান্তরিত স্থানীয় জনসাধারণ এবং বৈবাহিক সূত্রে জাতমিশ্র রক্তধারার মানুষ এই ত্রিবিধ পদ্ধতিতে বাংলার মুসলমান সমাজের সূজন, গঠন ও বর্ধনের কাজ সারা মধ্যযুগ ধরে চলেছিল। সুতরাং বাংলাদেশে ইসলাম ধর্মের প্রচার এবং মুসলমান সমাজের পত্তন কোন আকস্মিক ঘটনা নয়, দীর্ঘকালের ঐতিহাসিক ও সামাজিক প্রক্রিয়ার ধারাই বাঙ্গালী মুসলমানের গঠন ও বিকাশের কাজ সম্পন্ন হয়েছে"।

বাংলার মুসলমানের সংখ্যা বৃদ্ধির আরো কারণ হলো-ধর্মান্তর কেরণ। এই ধর্মান্তরের কারণ হিসেবে ইউরোপীয় পভিতগণ হিন্দুর 'লাভিভেদ' প্রথার উল্লেখ করেন। হেনরী ব্রেভার্লি ১৮৭২ সালের সেন্সাস রিপোর্টে জেলা ভিত্তিক লোক সংখ্যা বিশ্লেষণ করে দেখিয়েছেন যে বাংলার সর্বত্ত প্রায় মুসলমানের হার অনেক বেশী। এরূপ তত্ত্বের ভিত্তিতে তিনি মন্তব্য করেছেন, "This circumstances again seems to point out to the conclution that the existence of Muhammadans in Bengal is not due to so much to the introduction of mughal blood into the country as to the conversion of the former inhabitants for whom a rigid system of cast discipline rendered Hinduism intolarable." ই

এ প্রথা ভারতের হিন্দু সমাজের সর্ব্য ছিল। হিন্দু শাস্ত্রমতে যবন সংশ্রবে হিন্দুর জাতি পাত হয়। মধ্যযুগে এই শাস্ত্র ব্যবস্থাই হিন্দুদের কাল হয়ে দাঁড়িয়েছিল। 'যবনেরা' (মুসলমান) যখন দেশের রাজা; সুতরাং যবন সম্পর্ক ছিন্ন করিয়া কুপমভ্করপে বাস করা হিন্দুদের পক্ষে সম্ভবপর হয় মাই। তখন নানা উপলক্ষ্যে তাহাদিগকে যবন সংস্পর্শে আঙ্গিতে হইত ও নানাভাবে তাহাদের সামাজিকতা ইত্যাদিতে যোগ দিতে হইত। ইহাতে সমাজের কঠোর শাসনে হিন্দু কুলিনেরা কুলিনত্ব হারাইতে লাগিলেন ; সংশ্রবের তরুত্ব ও লয়ত্ব হিসাবে লোরা ও সমাজচ্যুত বলিয়া যাবছা পাইতে লাগিলেন। বহু কুলিনের মেলে 'যবন লোরা প্রকিয়া গড়ায়, অন্যান্য নির্দোষ কুলিনগণ তাহাদিগকে সমাজে হেয় ও তুহু তাচিছল্যের সাম্থ্রী করিয়া তুলিয়াছিলেন। ১৮৪০ খুটান্দে দেবীর ঘটক ৩৬ (ছ্রিশ) মোলের সৃষ্টি করেন"। ত

১. ডঃ ওয়াকিল আহ 📭, প্রাত্তক, পৃঃ ৩-৪ :

Report on the sensus of Bengal, 1872. p. 132.

৩. ডঃ মুহাম্মদ এনামুল হক, প্রাথক, পৃঃ ৯৩-৯৪।

মুসলমান কর্তৃক কুলিন কন্যার বলাংকার ও অপহরণ, মুসলমানের প্রতি কুলিন কন্যার আসক্তি ও তংসঙ্গে বিবাহ, কুলিন কন্যার যবন গামিনী হওয়া বা কুলিন পুত্রের যবন গমন করা, কুলিনের যবনান্ন ভক্ষণ করা বা যবনের সাথে কুলিনের সংশ্রব ঘটা ইত্যাদি নানা যবন দােষ প্রবিষ্ট হয়েছিল। এতে কুলিন সমাজচ্যত হয়েছিলেন। এভাবে হিন্দু সমাজ অতি বিশৃংখল ও আত্মঘাতী হয়ে উঠেছিল। কথায় কথায় হিন্দুর জাতিপাত হত এবং সহত্র প্রায়শ্চিত্ত করলেও আর সেই পতিত ব্যক্তি সমাজে গৃহিত হত না। সুতরাং হিন্দু সমাজ থেকে পরিতাজ লোকেরা ইসলাম ধর্ম গ্রহণ করে সেই সমাজে মিলিত হতে বাধ্য হত।

বাংলায় সেনরাজারা ছিলেন গোঁড়া হিন্দু। "সেন আমলে (১০৯৫-১২০০ খৃঃ)
সমুদ্র যাত্রা নিষিদ্ধ করা হয়। সমুদ্র যাত্রা করলে হিন্দুদের জাতিচ্যুত হতে হত।
তাই জাহাজে মাঝি-মাল্লা হবার জন্যেও অনেকে ইসলাম গ্রহণ করে থাকতে
গারে"।১

এ প্রসঙ্গে বাংলার বৌদ্ধ সমাজের কথা ভেবে দেখতে হয়। অইম শতক থেকে একানশ শতান্দী পর্যন্ত প্রায় চারশত যহর বাংলার বৃহত্তর অংশ বৌদ্ধ রাজার শাসনাধীনে ছিল। মহাস্থানগড়, গাহাড়পুর, ময়নামতিতে বৌদ্ধ বাঙালী বৌদ্ধ কোথায় গেলেন ? বৌদ্ধদের সাথে হিন্দুদের সম্পর্ক ভাল ছিল না। "সেনরাজাদের আমলে (১০৯৫-১২০০ খৃঃ) ব্রাক্ষণদের বহু ভূমি লান করা হয়। ব্রাক্ষণরা হয়ে উঠেন এ দেশের ভূ-স্বামী শ্রেণী। অন্য দিকে বৌদ্ধরা হয়ে উঠেন সাধারণ কৃষক প্রজা। ভূ-সামী ও কৃষক প্রজার অর্থনৈতিক সার্থের হন্ত রূপ নেয় ধর্মীয় বিরোধ হিসাবে"।২

"ব্রাহ্মণ্য ধর্মাদর্শে প্রভাবিত কেন ও বর্ম রাষ্ট্র ব্যবস্থা ও প্রশাসনে বৌদ্ধনের কোন স্থান ছিলমা। সেন ও বর্ম প্রশাসকলের প্রচেষ্টায় সেকালের রাষ্ট্র, সমাজ ও ধর্মের উপর ব্রাহ্মণ্য সমপ্রদায় একচছর আদিপত্য বিজ্ঞার করতে চেয়েছিলেন। এ ধরনের মানসিকতা পাল ও চন্দ্র রাজালের কর্তৃক প্রতিষ্ঠিত সমন্বর কারী রাষ্ট্র ব্যবহা ও সমাজ কাঠামোর বিরুদ্ধে সক্রিয়ভাবে কাজ করেন।" উত্তর ভারতে আর্থনের অত্যাচার ও ব্রাহ্মণ্য ধর্মের আধিপত্য বিস্তার বৌদ্ধ ধর্মসহ বৌদ্ধনের পুর্বদিকে আশ্রয় গ্রহণ করতে বাধ্য করে। সেন রাজারা বাংলায় প্রতিষ্ঠা করেন বর্ণাশ্রম ব্যবস্থা-(Caste System); এবং ব্রাহ্মণ, কায়ন্থ ও বৈলোয় কৌলিণ্য শ্রথা।৪

ডঃ এবনে গোলাম সামাদ,বাংলাদেশে ইসলাম, পৃঃ ১২।

ডঃ এবনে গোলাম সামাদ, প্রাত্তক, পৃঃ ৫৩।

বাংলাদেশের উৎপত্তি ও বিকাশ,প্রাতক্ত, পৃষ ১০৬।

<sup>8.</sup> V.A. Smith, The oxford history of India, (Ed. p. spear, clarendon press. oxford), p.p. 20-22.

বৌজনের উচ্চবর্ণের হিন্দুরা মনে করত অশৃচি (Undeasy)। এই অপমানিত বৌজরাই বিশেষভাবে সাড়া দেয় ইসগামের ডাকে। বৌজনের উপর বর্ণ হিন্দুদের অত্যাচার চরম আকার ধারণ করে। বৌজগণ নাথ মতবাদের হুরাবরণে নিজেদের আথারকার চেষ্টা করেও রেহাই পায়নি। "যখন ব্রাক্ষণেরা অত্যাচারে উৎপীড়নে বৌজনের অন্তিত্ব এমনি বিপন্ন করিয়া তুলিয়াছিল, তখন ইসলাম গ্রহণের মাধ্যমে তাহারা এই অত্যাচার উৎপীড়ন হইতে নিকৃতি লাভের একটা উপায় খুজিয়া পায় এবং বহু বৌজ ইসলাম গ্রহণ করে। অনুরূপ কারণে অনেক নিগৃহিত হিন্দুও ইসলামের ছায়াতলে আসিয়া আশ্রয় গ্রহণ করে।">

জাহ্নী কুমার চক্রবর্তী বলেন, "বলে যখন তুকী আফগানের আবির্ভাব ঘটে, তখন তান্ত্রিক বৌদ্ধ ধর্মের প্রায় ভগুদশা। স্বতন্ত্র অন্তিত্ব থাকিলেও অনেক বৌদ্ধ হিন্দু সম্প্রদায়ের নিম্ভাবে আশ্রয় গ্রহণ করিয়াছিলেন। সমাজে তাহারা ছিলেন অপাঙ্জেয়ে। নবাগত তুকী, আফগান বল বিহারের বহু সভ্যারাম ধুলিসাৎ করিয়াছিলেন, ফলে অনেক বৌদ্ধ নেপাল তিকাতে পলায়ন করিয়াছিলেন। আবার অনেকে পেচছায়ে হাউক, অনিচছায় হাকে, মুসলমান ধর্ম গ্রহণ করিয়াছিলেন।"ই

হিন্দু সম্প্রদায়ের নিদন্তর' কে কেন্দ্র করে অপাঙ্জের হয়ে থাকার চেয়ে সাম্যবাদী ইসলাম গ্রহণ করে সামাজিক ও মানবিক মর্যাদা লাভ অধিকতর বাঞ্চনীয় মনে করেছিলেন তারা। তাই হ্যাভেল বলেছেন, "মুহাম্মদের সমাজ ব্যবস্থা প্রত্যেক মুসলমানকে সমান আত্মিক মর্যাদা দান করেছে, ইসলামকে রাজনীতি ও সমাজ নীতি মিলন ভূমি করেছে আর এই মৌল অধিকারের উপর নাস্ত করেছে সমাজ শাসনের ভার। পৃথিবীকে সহজ ও বাভাবিক ভাবে গ্রহণ করে সাধারণ মানুষের পক্ষে সুখী হওয়ার বিধান হিসাবে ইসলাম যথেট। বৌদ্ধ দর্শন এবং ব্রাহ্মণ্য চিতা ধারার গোঁড়ামী যখন সমগ্র উত্তর ভারতে একটা রাজনৈতিক বিক্ষোভ সৃষ্টি করেছিল, সেই সংকট কালে ইসলাম তার চুড়ান্ত রাজনৈতিক শক্তি সঞ্জয় করে"।

বাংলায় সংখ্যাগরিষ্ঠ জাতি হিসাবে মুসলমানদের উত্তরণের কারণ নির্ণয় করতে গিয়ে দেওয়ান ফজলে রাবিব ও ডঃ জেমস্ ওয়াইজ থেকে তরু করে আজ পর্যন্ত বছ পভিত ও ঐতিহাসিক তাঁদের মতামত ব্যক্ত করেছেন। এসব মতামতের প্রতিনিধিত কারাঁ বিশিষ্ট ঐতিহাসিক রমেশচন্দ্র মন্ত্রমদারের উক্তিটি এখানে

মোহাম্মদ আকরাম খা,প্রাত্তক, পৃঃ ৮৩।

জাহারী কুমার চক্রবতী,বলে ইসলামী ধারা ও বৌদ্ধ সহজমত, বাংলা সাহিত্য পত্রিকা, কশিকাতা বিশ্ববিদ্যালয়, ৩য় বর্ষ, ১৯৭৫ইং।

Aryan Rule in India-Havell এর থেকে উদ্ভঃ আবৃদ মওদুদ, মধাবিত সমাজের বিকাশঃ
সংস্কৃতির রূপান্তর, পৃঃ ১৫।

উভৃতির যোগ্য, "প্রথম যুগে তুর্কি সেনাগণ ও ধর্মান্তরিত নিম শ্রেণীর হিন্দুদিগকে পইয়াই বাংলার মুসলমান সমাজ গঠিত হয়। কিন্তু ক্রেম ক্রেম বাহির হইতে উচ্চশ্রেণীর মুসলমানও আসিয়া বাংলাদেশে শ্বায়ী ভাবে বসবাস করে। বোখারা, সমরকন্দ প্রভৃতি ইসলামী সংকৃতির প্রধান প্রধান কেন্দ্রগুলি হইতে পলাতকেরাও দলে দলে ভারতে আশ্রয় গ্রহণ করে এবং পরে তাহাদের অনেকেই বাংলাদেশে বসতি স্থাপন করে। পরবর্তীতে দিল্লীতে বিভিন্ন তুকী রাজ বংশের উত্থান ও শতনের ফলে বিতাড়িত অনেক তুর্কি সম্ভান্ত লোক বাংলায় আশ্রয় লইলেন। বাংলায় মোঘণ রাজত্ব প্রতিষ্ঠিত হইলে অনেক সম্ভান্ত মুসণমান রাজ কর্মচারীরূপেও বাংলায় আসিতেন। এই রূপে কালক্রমে বহু পশ্তিত ও উচ্চ শ্রেণীর মুসলমান বাংলায় আসিলেন। সূফী ও দরবেশ নামে পরিচিত একটি মুসলমান পীর বা ফকির সম্প্রদায়ের চেষ্টায়ই বাঙ্গালী মুসলমানদের উন্নততর ধর্ম ভাব ও সংখ্যা বৃদ্ধি সম্ভব হইয়াছিল। খুষ্টীয় পঞ্চদশ শতাব্দীতে বাংলার সর্বত্র শহরে ও গ্রামে সুফীরা দগাঁ প্রতিষ্ঠিত করিয়াছিল। প্রত্যেক সৃফীরই বছ শিষ্য ছিল। এই শিষ্যরাও আবার বড় হইয়া দর্গা প্রতিষ্ঠিত করিয়া নৃতন নৃতন শিষ্যকে শিক্ষা দীক্ষা দিতেন। অমুসলমানকে দীকা দেয়া মুসলমান শাস্ত্রমতে পূণ্য কার্য। স্ফীরা এই বিষয়ে অতিশয় তৎপর ছিলেন। তাহাদের দৃষ্টাত্তে ও উপদেশে অনেক হিন্দু ইসলাম ধর্ম গ্রহণ করিত আবার শীর ও দরবেশ সূফীরা অনেক সময় হিন্দু রাজ্য জয় করিবার জন্যও যুদ্ধ করিতেন---। ধর্ম প্রচার ও শাস্ত্র চালনা এই দুই উপায়ে বাংলায় মুসলমান রাজ্য ও ইসলাম ধর্মের বিশ্বারে সহায়তা করিতেন।" ১

ডঃ আরনন্ড বলেন, "ইসলামে জাতিভেদের বালাই নেই: আয় এজন্যই অগণিত হিন্দু স্বেচছায় ইসলাম প্রহণে আকৃষ্ট হয়েছিল। ভারতীয় বহু লক্ষ মুপলমানের ধর্মান্তর গ্রহণে বল প্রয়োগের কারণ ছিলনা, শান্তি প্রিয় প্রচারকলের শিক্ষায় তারা সহজে ইসলাম প্রহণ করেছিল। আমরা বিশেষভাবে লক্ষ্য করেছি, ইসলাম প্রচারের সর্বাপেক্ষা স্থায়ী ও ফলপ্রসৃ বিজয় হয়েছে সেই সময়ে ও সে সবক্ষেত্রে যখন মুসলিম রাষ্ট্রীয় শক্তি দুর্বল ছিল ও য়েখানে রাজ শক্তির প্রভাব অনুভূত হয়নি। য়েমন- লক্ষিণ ভারতে ও পূর্ব বাংলায় (বর্তমান বাংলাদেশে)। বাংলাদেশেই মুসলিম ধর্ম প্রচারকরা সর্বাপেক্ষা বেশী সকলকাম হয়েছিলেন ধর্মান্তরিতের বিপুল সংখ্যার দিক দিয়ে। অবশ্য বাংলাদেশে ইসলাম প্রচারের ক্ষেত্রে কোন সুসংবদ্ধ শক্তিশালী অন্যধর্মের মোকাবিলা করতে হয় নি। উত্তর পশ্চিম ভারতে সদ্য বৌদ্ধ ধর্মের উহখাতকারী শক্তিশালী ব্রাহ্মণ্য ধর্মের প্রচন্ত বাধার সন্মুখীন হতে হয়েছিল

রমেশতন্দ্র মজুমদার,বাংলাদেশের ইতিহাসঃ মধ্যযুগ, পৃঃ ২৪৫।

জানিয়েছিল বর্ণবাদের যাতাফলে নিস্পেষিত হিন্দুরা। এভাবে ইসলাম বিনা বাধায় এমনকি সাদর আহ্বানে অভিনন্দিত হয়ে সায়ীভাবে প্রতিষ্ঠিত হয়েছিল ভারতের সর্বাপক্ষা উর্বর ও জনবহুল প্রদেশে। ব্রাক্ষণ্য ধর্মের ধারক ও বাহক উচ্চবর্ণের হিন্দুরা উৎপীড়ন,অবজ্ঞা ও অমানুষিক ব্যবহারে উত্যক্ত সাধারণ হিন্দুরা সাম্য ও মৈরীর একটা মহৎ ও উজ্জ্বল দৃষ্টাপ্ত প্রত্যক্ষ করল ইসলাম অনুসারীদের মধ্যে। এদের মধ্যে তারা একটা মহৎ একত্বাদের সন্ধান পেয়েছিলেন, একটা জাঁবিভ ও প্রাণবন্ত নয়া সমাজ ব্যবহারও সাক্ষাৎ লাভ করেছিল"। ১

কাজেই দেখা যায়, বহিরাগত মুসলমানদের বিরাট অংশই ইসলাম প্রচারক আলিম ও সুফা। তাঁরা এসেছেন বিপুল সংখ্যায় এবং দলে দলে দেশের গভাঁরতম অঞ্চলে প্রবেশ করে স্থায়ী বসতি স্থাপন ও ইসলাম প্রচার করে সেখানেই সমাহিত হয়েছেন। বাংলার এমন কোন লোকালয় পাওয়া যাবে না, সেখানে তাঁলের আগমন ঘটেনি। এদেশে তুর্কী পাঠান ও আফগানরা এসেছেন বিজয়ী বেশে। বিজয়ী হয়ে সেনা বাহিনী সহ এ দেশে স্থায়ীভাবে বাস করেছেন। যারা এসেছেন সওদাগর হিসাবে তাঁরাও বিয়ে-শাদী করে এখানে বংশ বিস্তার করেছেন এবং অনেকে এদেশে স্থায়ী বাসিন্দা হয়েছেন। মোসল ও তাতারদের দ্বারা বিতাড়িত হয়ে কিংবা ভাগ্যম্বেষণে এসে হাজার হাজার মুসলমান তাদের অভিনু ধর্মাবলমী রাট্রে আশ্রয় নিয়েছেন রুখী রোযগারের তাগিদে। এভাবে বহিরাগত ও ধর্মান্তরিত মুসলমানরা শত শত বছর একসাথে অন্তরঙ্গভাবে বাস করে এদেশের জীবন স্রোতে এমন ভাবে মিশে গেছেন যে, তুকী , আরবী, পাঠান, মোগল প্রভেদ করার সামান্য সুযোগ এখন আর নেই। ধর্মান্তরের মাধ্যমে জনসংখ্যা বৃদ্ধিতে প্রাথমিক প্রচার যুগের গোষ্ঠীভিত্তিক সমাজ অনেকটা সহায়তা করেছে। কোন বৌদ্ধ বা হিন্দু সমাজপতি ইসলাম গ্রহণ করলে তার সাথে সাথে সে সমাজের অন্য সদস্যরাও ইসলাম গ্রহণ করেছে। আর এভাবেই বাংলাদেশ মুসলিম অধ্যবিত অঞ্চল হিসাবে পরিণত হয়েছে।

মুসলিম সমাজে বহুবিবাহ ও প্রশত জন্মহার বৃদ্ধি বাংলায় মুসলামনদের সংখ্যাগবিষ্ঠ হবার অন্যতম কারণ। মুসলিম প্রধান পূর্ব ও উত্তর বাংলার মাটির উবরা শক্তি বেশী। জীবতত্ত্বের নিয়মে মাটির উবর শক্তি হাসে বৃদ্ধি অনুযায়ী অধিবাসীদের জন্ম হারের হাস বৃদ্ধি হয়। তাহাড়া হিন্দু সমাজে বিধবা বিবাহে বিধি নিবেধের কারণে সভান ধারণ যোগ্য স্বামী-হানা নারীর সংখ্যাধিক্য, উৎকট জাত ভেদ ও পণ প্রথার কারণে মেয়েদের সাঁথ সময় অবিবাহিত থাকা, হিন্দু শিক্ষিত আধুনিকদের মধ্যে

Dr. Arnold, The Preaching of Islam, Chapter,ix.

জন্ম নিয়প্তণ শদ্ধতি প্রচলনের কারণে প্রজনন ক্ষমতা হাস প্রভৃতি নানা কারণে হিন্দুলের তুলনায় মুসলমানদের সংখ্যা বৃদ্ধির তুলনামূলক হারটা বেশী গতি লাভ করে।

তাই বলা যায় একদিকে বাহিরে থেকে অনেক মুসলমান এখানে এসে বসতি স্থাপন করেছিলেনে, অন্যদিকে বহু স্থানীয় বাসিন্দাও ইসলাম গ্রহণ করেছিলেন। তদুপরি মুসলমানদের মধ্যে বহুবিবাহ ও দ্রুত জন্মহার বৃদ্ধি এসব মিলেই গড়ে উঠেহে আজকের মুসলিম সংখ্যাগরিষ্ঠ জনসমাজ বাংলালেশ।

# চতুর্থ অধ্যায় স্ফী দর্শন

## সৃফী দর্শন

মহান আল্লাহ তাআলা মানব জীবনের যাবতীয় কর্মকাভকে যথাযোগ্যভাবে নিয়ন্ত্রণ ও পরিচালনা করতে শেষ নবী হয়রত মুহান্দ্রন (সঃ) এর মাধ্যমে যে জীবন বিধান পেল করেছেন তার নাম ইসলাম। আল্লাহর কাছে ইসলামই একমাত্র প্রহণযোগ্য খান বা জীবন বিধান। সার্বিক পর্যায়ে ইসলাম একটি ভারসাম্যপূর্ণ ব্যবহারিক জীবন ব্যবস্থা। কেননা, এতে পার্থিব এবং অপার্থিবের মধ্যে কোন বিভাজন নেই। ইসলাম একদিকে স্রষ্টা ও মানুষের মাঝে সম্পর্ক নির্ণয় করে, অন্যদিকে মানুষে মানুষে সম্পর্ক, মানুষের সাথে জগতের অন্যান্য প্রাণী- প্রজাতির সম্পর্ক সংজ্ঞায়িত করে যমীর, সামাজিক, অর্থনৈতিক, রাজনৈতিক, আধ্যাত্মিক, ইহলৌকিক, শরণৌকিক, ব্যক্তিগত, সামাজিক, নৈতিক, ঐতিহাসিক, সাংকৃতিক প্রভৃতি মানব জীবনের সকল বিষয়ের দিক নির্দেশনা দান করে।

জীবনের এসব দিককে সাধারণতঃ দু'ভাবে ভাগ করা যায়। বাহ্যিক (বন্তগত) এবং অভ্যন্তরীণ (আধ্যাত্মিক)। ইসলাম ইহলোকিক জীবনের চেয়ে পারলোকিক জীবনকে স্বচেয়ে বেলী ওরুত্ব দিয়েছে। এর অর্থ এই নয় যে ইসলাম অন্যান্য ধর্মের ন্যায় ইহলাবনকে পরিত্যাগ করেছে বা সন্ম্যাস্ত্রত পালনে প্রেরণা দিয়েছে। বরং তা নিষ্পেই করেছে। মহানবী (সঃ) ধর্ম প্রচারের সাথে সাথে সংসার জীবনও পালন করেছেন। তিনি সহজ সরল জীবন যাপন করেছেন কিছু সংসার বিমুখ ছিলেন না। তার অনুসারী সাহাবীগণও এমনি স্বভাবের ছিলেন । কিছু কালক্রমে ইসলামের মত কর্মের ধর্মেও আধ্যাত্মিকতা স্বাধিক গুরুত্ব পায়। ফলে, এমন একটি চিন্তাধারা গড়ে উঠে, যার প্রধান নীতি সংসার ত্যাগ না হলেও এ চিন্তাধারার অনুসারীদের অনেকেই সংসারের প্রতি উলাসীন হয়ে পড়েন। এ চিন্তাধারাকে বলা হয় 'আত-তাসাউক'। আর এর মতানুসারীদের বলা হয় 'স্কান'।

আগেই বলা হয়েছে যে জীবনের প্রত্যেকটা দিক দু'ভাগে বিভক্ত। একটি বাহ্যিক, অন্যটি অভ্যন্তরীণ। বাহ্যিকভাগ বন্ধগত (নিল্মুখী) আর অভ্যন্তরীণ ভাগ আধ্যাত্মিক (উপর্যুখী)। পবিত্র কুরুআন ও হাদীসে এ দু'টি ভাগের কথাই উল্লেখ করা হয়েছে। আল্লাহ বলেছেন, "আমি ভোমাদের জন্য একটি বিধি বা জীবন ব্যবস্থা এবং একটি বিশেষ পথ নির্ধারণ করে দিয়েছি"।৩ এখানে বিধি বিধান বলতে যাহিরী দিক বা শরীআতের কথা এবং বিশেষ পথ বলতে ইসলামের

১। আল কুরআন, স্রা-৩, আয়াত -১৯।

২। আল কুরআনে বলা হয়েছে, এ বৈরাগ্যবাদ, ও সব ধর্মে তা মনগড়াভাবে শামিল করা হয়েছে। আমরা তা তাদের জনা বিধিবত করে দেয়নি' (৫৭ঃ২৭)। মহান্যী (সঃ) বলেছেন, হসলামে বৈরাগ্য বাদ নেই ।

৩। আশ কুরআল, সূরা-৫, আয়াত -৪৮।

বাতিনী দিক বা সুকীতত্ত্বে কথা বলা হয়েছে। হাদীসেও এ কথার সমর্থন পাওয়া যায়। "হ্যরত আবু হ্রায়রাহ (রাঃ) বলেন, আমি রাসুলুল্লাহ (সঃ) থেকে দু'প্রকার জ্ঞান লাভ করাছে। এক প্রকার সাধারণ জ্ঞান, যা আমি সর্বসাধারণের নিকট প্রকাশ করেছি। আরকে প্রকার বিশেষ জ্ঞান- যা স্বার কাছে প্রকাশ করিনি। যদি তা প্রকাশ করতাম, তবে আমার গর্দান যেত"।> সুতরাং দেখা যায় যে ইসলামে শ্রীআতের অভ্যন্তর ভাগ জুড়েই তাসাউফের শিক্ষা রয়েছে।

শরীআত শব্দটি এসেছে 'শরা' শব্দ থেকে যার অর্থ পথ, বিধান, ব্যবস্থা ইত্যাদি। জীবনের ব্যক্তিগত ও সামাজিক দিকের বাহ্যিক রূপের যে বিধি বা নিয়ম, তা-ই শরীআত। ইহজীবনের প্রয়োজন, গুরুত্ব, অভাব অভিযোগ এবং ঈমান, নামাথ, রোযা, হজ্জ ও যাকাতের বাহ্যিক ক্রিয়া পদ্ধতির রূপ শ্রীআতের অভুর্গত। তাই কুরআন, হাদীস, ইজমা ও কিয়াসের উপর ভিত্তি করে যে জীবন ব্যবস্থা গড়ে উঠে. তাকেই শরীআত বলা হয়। শরীআত ইসলামের যাহিরী বা বাহ্যিক দিকের শরিচায়ক। আর ইসলামের বাতিনী বা আধ্যাত্মিক দিকের পরিচায়ক তাসাউফ বা সূফী দর্শন। যেমন- একটি বুকের শিক্ত, গুড়ি, পাতা, ডালপালা প্রভৃতি ঐ বৃক্ষের বাহ্যিক দিকের পরিচয় বহন করে এবং সেজন্য তা ঐ বৃক্ষের শরীতাত। আবার ঐ বৃক্ষের ফুল, ফল ও জীবনী শক্তি ঐ বৃক্ষের তাসাউফ বা অভ্যন্তরীণ দর্শন। २ বুক্ষের শাখা প্রশাখা, শিকড়, গুড়ি, পরাদী না থাকলে যেমন ফুল, ফল ও ঐ বক্ষের জীবন অসম্ভব, তেমনি শরীআত ব্যতিত তাসাউধ্গের স্থানও কল্পনা করা যায় না। শরীআত তাসাউফের ভিত্তিভূমি। শরীআত দেহ, তাসাউফ আত্মা বা প্রাণ। যার পেছনে রয়েছে কুরআন ও হাদীসের প্রত্যক্ষ বা পরোক্ষ সমর্থন। সুফী তত্ত্ব মূলতঃ কুরআন হাদীসের মগজ, ইসলামের আ্রা। মাওলানা জালালুদ্দীন রুমী (রঃ) বলেছেন, শহাম থেকোরা মগজে রাবার দাস্তাম উত্তে খাঁ পেশে ছাগা আনদাখতাম"। অর্থাৎ "আমি কুরআনের মগজ বা মূল বস্তু তুলে নিয়েছি অছি চর্ম कुकुरत्रत जना रक्टल मिर्स्सिष्ट"।

শাস্ত্রীয় বাহ্যিক বিধান অপেকা আধ্যাত্মিক জ্ঞান-বিজ্ঞান অধিকতর মূল্যবান। এ আখ্যাত্মিক জ্ঞান -বিজ্ঞানের ধারক-বাহক হলেন স্কী-সাধকগণ। এজন্যই পবিত্র কুরআন ও হাদীস জাহিরী ও বাতিনী জ্ঞান সম্পন্ন এমন এক পরিপূর্ণ জীবন বিধান ও দর্শন যাতে বস্তুবাদ ও আধ্যাত্মবাদের অপূর্ব সমস্বয় সাধিত হয়েছে। যাহিরী ও বাতিনী এ উভয় দিকই ইসলামের অপরিহার্থ অঙ্গ। তাসাউফের অভিজ্ঞতা

১। সহীহ আল বুখারী, কুতুব খানা রশিদিয়াহ, দিল্লী হিজরী, ১৩০৫, পৃঃ ২৩।

ফকির আপুর রশীদ, সুফিলপন, ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ১৯৮০ ইং, পৃঃ ৫।

জালালুকীন ক্রমীর (রঃ) উক্ত ল্লোকটি ফকির আব্দুর রশিদ রচিত স্কীদর্শন এছ থেকে
নেরা হয়েছে, পৃঃ ৭।

অপ্রকাশ্য ও অবর্ণনীয়। শরীলিতের জ্ঞানের উৎস পবিত্র কুর্মান, হাদীস ও ফিকহ। পদান্তরে, তাসাউফের মূপ ভিত্তি পবিত্র কুর্মান ও হাদীস হলেও এর জ্ঞান সূফীর অভিজ্ঞতা প্রসূত। এখানে যে জ্ঞানের কথা বলা হয়, তা এক হণ্য থেকে অন্য হৃদয়ে সরাসরি গমন করে। "এ জ্ঞান যৌক্তিক বিশ্লেষণ ও সংশ্লেষণের উপর প্রতিষ্ঠিত সমপ্রত্যয়গত (Conceptual)জ্ঞান নয়, বরং অনুভূতি ও অনুধ্যানের উপর প্রতিষ্ঠিত সমপ্রত্যয়গত (Intuition) প্রসূত জ্ঞান। এটি এমন এক ধরনের জ্ঞান যা ব্যক্তি মানব খ্যানমগ্ল অবহার অপরোক্ষভাবে অর্জন করে খাকে"।

অতএব দেখা যায় যে তাসাউফ বা স্ফাঁতত্ত্ব ইসলামের একটি রহস্যমার আধ্যাত্মিক চিন্তাধারা। এ চিন্তাধারার লক্ষ্য হল আল্লাহর গৃড় অনুভূতির অন্বেষণ ও আত্মার পবিত্রতা বিধান। মানবাত্মার সাথে পরমাত্মার মিলন সাধন স্ফাঁদের সাধনার মূল কথা। কাজেই বলা যায়, "নৈতিক শৃংখলা, আত্ম-তদ্ধি এবং আল্লাহর সান্নিধ্য কামনার্থে ইসলামে যে মরমী ভাবধারার উৎপত্তি হয় উহাকেই স্ফাঁ দর্শন বলা হয়।ই এ ভাবধারা অন্তর্ত কিংবা সম্পূর্ণ অভিনব কিছু ময় এবং তা সব সময় সব সমাজে কিছু কিছু ব্যক্তির মনে কোম না কোনরূপে উপস্থিত থাকে। এটি মনের এমন অবস্থা যার উৎপত্তি ঘটে আল্লাহর তাঁতি থেকে, এমন তাঁতি যা কিছু কিছু ব্যক্তির মনে ক্রমণ হয়ে তঠে। আত্মঅনুশীলন ও শৃংখলা চর্চার মাধ্যমে সে সব ব্যক্তি এই তাঁতিকেই গভার ঐশীপ্রেমে পরিণত করেন। এ মানসিক অবস্থা কখনও কখনও সে সব ব্যক্তির মধ্যেই পাওয়া যায়, যায়া জাঁবনে হতাশগ্রন্থ হয়ে নৈরাশ্যবাদ (Pessimism), নিদ্ধিয়তা ও বৈরাগ্যের দিকে অগ্রসর হয়। এ দিক থেকেও বলা যায় যে স্ফাঁবাদ আল্লাহর প্রেম ও ধ্যানের উপর প্রতিতিত এক ধরনের চিন্তাধারা"।

স্ফী দর্শন যে জীবন দর্শনের উপর প্রতিষ্ঠিত তাহল, স্ফীরা আধ্যাত্মিক বিকাশ লাভের লক্ষ্যে পার্থিব সব কিছুকে ভূলে থাকতে চায় এবং কৃত পাপের জন্য অতীতকে অনুশোচনার সঙ্গে বর্ণনা করতে চায়। তাদের এ লক্ষ্য কোন যৌজিক আলোচনার মাধ্যমে অর্জন করা যায় না। স্ফীগণ গবিত্র কুরআনও হাদাসের বাণীকে স্ফীতত্ত্বের প্রাথমিক উপাদান হিসাবে গ্রহণ করেন। তাঁরা আল্লাহর ধ্যান ও প্রেমের মধ্যে এমন মগ্ন হয়ে যান যে পার্থিব ব্রুর প্রতি তাঁলেয় সকল মোহ

১। আমিনুল ইসলাম (রূপান্তর ও সম্পাদনা), মুসলিম দর্শন ও সংস্কৃতি, বাংলা একাডেমী, ঢাকা, পৃঃ ১৬৮।

২। ডঃ সেরদ মাহমুদুল হাসান, ইসলামের ইতিহাস, পৃঃ ৬৮৭।

আমিকুল ইসলাম (জগাতর ও সম্পাদনা), প্রাথক, পৃঃ ১৬৮।

বিপুত হয়ে যায়। তাদের এ তন্মাবস্থাকে বর্ণনার চেয়ে বেশী অনুভব করা যায়। এটি প্রধানতঃ এমন একটি আবেগাত্মক অভিজ্ঞতা যা আল্লাহর ধ্যান ও প্রেমের উপর প্রতিঠিত। কেবলমাত্র ব্যক্তিগত অভিজ্ঞতা ও আত্মিক অনুশীলনের মাধ্যমেই এই অবস্থায় উপনীত হওয়া যায়। এ অবস্থায় সত্যের জ্ঞান ও আল্লাহর প্রেম অর্জন বায়। গভার ঐশীচেতনার এমন এক নিওড় অবস্থা উন্মোচিত করে, যেখানে ব্যক্তিত্ (Individuality)লীন হয়ে ক্রমশ সামাহীন এশী সন্তায় মিশে যায়"।

ইসলামে পার্থিব ও অপার্থিবের মধ্যে কোন বিভাজন নেই বলে ইসলাম ইংলাকের চেরে পরেলাকের উপর বেশী গুরুত্ব দিরেছে ঠিকই তাই বলে ইংলোককে ইসলাম পরিত্যাগ করেনি, আবার ইংলোককে মাত্রাতিরিজ গুরুত্বও দেরনি। ইহজগত পরলোকের জন্য সাময়িক কর্মকেত্র বরূপ। তাই, ইহজগতের কর্ম অনুসারে বান্দা পরকালে তার প্রতিফল ভোগ করবে। ন্যায়-নীতপূর্ণ বিবেক-বুদ্ধিজাত ভাল কাজের জন্য বান্দা আল্লাহর নিকট পুরকৃত হবে। ইসলাম যাকে বেহেছের শরম সুখ ও শান্তি বলে বর্ণনা করেছে। ত পক্ষান্তরে অন্যায়, অবৈধ ও থারাপ কাজের জন্য পরকালে মানুষকে গ্রানী ভোগ করতে হবে। ইসলাম যাকে দোজখরূপে প্রজ্ঞাত অগ্নিকত অগ্নিকতে অগ্নির্বাচন করেছে। ত গান্তির করেছে। ত গান্তির করেছে। ইসলাম যাকে লোজখরূপে প্রজ্ঞাতি অগ্নিক্তের শান্তি বলে উল্লেখ করেছে। ত কাজেই, গারলীকিক জীবনের তুলনায় ইহলে।কিক জীবন কুদ্র হলেও তা ইসলামে মোটেই

১। আমিনুল ইসলাম, প্রাহাক্ত, পৃঃ ১৬৯।

২। মহানবী (সঃ) এ প্রসঙ্গে বলেছেন, 'এ দুনিয়া আখেরাতের শস্যক্ষেত্র স্কল'।

ত। <u>জারাতঃ শন্টির আতিধানিক অর্থ উদ্যান বা পুম্প দ্বারা আচ্ছাদিত ছান্শবিত্র কুরআনে অসংখ্যবার আল্লাহ লালাত বা বেহেতের কথা উল্লেখ করেছেন। যে সব মুমিন ইইজালে সংকর্ম করেন তাদেরকে পরকালে সুথশান্তিপূর্ণ উদ্যানে অর্থাৎ জান্নাতে থাকতে দেরা হবে। যেনন- আল্লাহ বলেছেন, 'যারা ঈমান আনে ও সৎকর্মকরে তাদের জন্য আছে জান্নাত, যার তলদেশে প্রবাহিত হয় নির্বানীসমূহ। এটাই মহাসাফ্যা।"(সুরা বুলুজ ১১) জান্নাতের বিভিন্ন তর আছে। বেহেওবাসীগণ নিজ নিজ সংকর্ম অনুসারে যোগ্য আসন লাভ করবেন। কুরুআনে জান্নাত বুঝাতে আটটি শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে- যেমন -দারন্দ খুলুদ, দারুল মাকাম, দারুস্ সালাম, জান্নাতুল আদ্ব, লারুল কারার, দারুন নালম, জান্নাতুল মাওয়া, জান্নাতুল ফেরদোস। জান্নাতের এই আটটি স্বরুকে অনেকেই জান্নাতের সংখ্যা আটটি বলে মনেকরেন। তথাধ্যে জান্নাতুল ফেরদৌস সর্ব শ্রেষ্ঠ।</u>

৪। 'দোজখ' ফার্সি শব্দ। এর আরবী প্রতিশব্দ "নার" অর্থ অগ্নিগহরে। আয়াহ তার পাপী বান্দাদের জন্য প্রস্তুত অগ্নীকৃতলী স্বাণিত ৭টি দোজখের অভিত্যের কথা জানা বার। বেমন - হাবিয়া, জাহারাম, সাখার, হতামা, জাহিম, সাসর, শাজা। আয়াহ পাক বংশছের, "আহলে কিতাব ও মুশরিকদের মধ্যে বারা কাফির তার। জাহারামের আভনে ছারী ভাবে থাকবে। তারাই সৃষ্টির অধম"। (সুরা-বায়্যিনাহ, আয়াত- ৬)

উপেক্ষনীয় নয়। ইসশাম উভয় জীবনের কোন বৃত্তিকেই তুচ্ছে মনে করেনা, আবার কোনটিকে জীবনের একমাত্র নিয়ভাও মনে করেনা। ইসলাম সমষ্টিগতভাবে (উভয় জগতের) মানব প্রকৃতির স্থুল ও সৃক্ষ সবগুলো বৃত্তিরই সুসামঞ্জস্য ও কল্যাণমুখী পরিচর্যা এবং ব্যবহারিক জীবনে ও বাত্তব পরিবেশে তার প্রকাশ চায়। আর এটাই ইসলামী জীবন বাবস্থা। এটাই মানব সন্থার পূর্ণ বিকাশ লাভের প্রকৃষ্টতম পদ্যা।

কিন্তু পরবর্তীকালে পারলোঁকিক ও খোদা প্রেমের উপর অতিশয় জোর দিতে গিয়ে স্ফাঁদের মাঝে ইসলামের প্রায়োগিক (Emperical) দৃতি তদিকে উপেকা করার প্রবণতা লক্ষ্য করা যায়। ফলে, স্ফাঁতরে পরাজয়, জড়তা ও নিজিয়তার এক অভঙ ভাবধারা এবং জগতের অন্যায় ও অভভকে পরাভুত করার কাজে আত্মবিশ্বাসের অভাব দেখা দেয়। এ দিকে ইসিত করেই সাইদুর রহমান বলেছেন, 'স্ফারাদ ইসলামী শিক্ষার সেই দিকটিরই নির্দেশ করে যেখানে পারলোঁকিকতা, বৈরাগ্যবাদ ও খোদা ভাতর ওপর অতিশয় জোর দেয়া হয়েছে। স্ফাঁবাদ তাই ইসলামের সেই প্রয়োগিক (Emperical) দৃতি ভাতকে উপেকা করেছে, যেখানে বলা হয়েছে যে, পার্থিব অভঙ অমঙ্গলাদিকে বর্জন করে নয়, বয়ং তাদের বিরুদ্ধে সংগ্রাম করেই মানুষ উত্তরোত্তর অগ্রগতি সাধন করতে পারে। এ জন্মই স্ফাঁবাদের সঙ্গে স্চিত হয়েছে পরাজয়, জড়তা ও নিজিয়তার এক অভঙ ভাবধারা। একই সঙ্গে আবার সূচিত হয়েছে জগতের অন্যায় অভঙকে পরাভূত করার কাজে আত্মবিশ্বাসের অভাব।"

যা হোক, মহান্বী (সঃ) যে ওহীর প্রেরণায় সম্প্রসারিত উচ্চ অনুভূতির ঘারা প্রয়াশ কথা বলতেন, আর তার মুরাকাবার মধ্যে ঐকান্তিকতা ও ভাব-বিহণতার যে গভারতা দেখা যেত, প্রধানতঃ তারই উপর ভিত্তি করে ইসলামে স্ফাতত্ব বা ইলমে তাসাউফ গড়ে উঠে। মুতাজিলালের বুদ্ধিবাদ এবং প্রথম ভিদ হিজরী সালের গোড়া রক্ষণশীল বা সূত্রালীদের (Formularists) নির্বিচার ধর্ম বিশ্বাসের বিরুদ্ধে প্রতিবাদ করেপ ইসলামে স্ফাবাদের আবির্ভাব ঘটে।

খোলাফায়ে রাশেদার যুগের শেষের দিকে মুসলিম জাহানে নেমে আসে ভ্যানক ভ্রাভ্যাতি সংঘাত। এই দুঃৰজনক শরিস্থিতি, খেলাফতের অবসান, দামেকের শাসকদের স্বেচ্ছাচারমূলক শাসন ব্যবহা ইসলামে স্ফাঁবাদের উৎপত্তির মূলে অনেকটা দারী। এ প্রসঙ্গে সৈরদ আমীর আলীর বক্তব্য উল্লেখযোগ্য। তিনি বলেন, "হ্যাত আলীর (রাঃ) শাহাদাতের সঙ্গে সঙ্গে দুর্ভাগ্তাকমে আদি ও সভ্য

১। আমিনুল ইসলাম ( রূপান্তর ও সম্পাদনা ), প্রাণ্ডক, পৃঃ ১৬৯।

খিলাফত বিধাত হবার পর যে প্রবল আলোড়ন সৃষ্টি হয়, মলীনায় নর হত্যা ও লুষ্ঠণের পর যে ভাঁতির সঞ্চার হয়, আর দামেকের অধিকতর অসচছরিত্র শাসন কর্তাদের আমলে যে বর্বরতা সমাজ জাঁবনে নেমে আসে, তা বহু নিষ্ঠাবান মুসলিমকে একান্তে ইবাদত বন্দেগীতে মশগুল হতে বাধ্য করে। তাকওয়া থেকে মাত্র এক হাত দূরত্ব হচেছ নিরাসক্ত জাঁবনের। আর সেখান থেকে অতান্তিয়বাদ স্বাভাবিক পথেই অগ্রসর হতে থাকে"।

যাহোক, কৃত্ধমাঁ স্কীলশন মুসলিম সম্প্রদায়ের মধ্যেই পবিত্র কুরআন ও হাদীদের অমীয় বাণীর গভীরতর ও অন্তর্তর অর্থের উপর ভিত্তি করে জন্মণাভ করেছে। উমাইয়াদের অনৈসলামিক কার্যকলাপ, সুনী মাযহাবের প্রভাব, মুঁতাযিলাদের যুক্তিবাদের প্রতিক্রিয়া, মুতাযিলা ও রক্ষণশীলদের বন্দ, মুসলমানদের বিলাস-ব্যসন ও অতুলনীয় বিত্তবৈত্তব আধ্যাত্মিকতার প্রতি গভীর প্রবণতা, 'যাহির' ও বাতিনের পার্থক্যকরণ এবং জ্ঞানার্জনের প্রশ্নে সুফীগণ স্বজ্ঞার (intuition)উপর অতিশয় জোর দেয়া প্রভৃতি কারণে ইসলামে স্ফী দর্শনের উম্মেখ ঘটে। এসম্পর্কে আল্লামা ইকবাল বলেছেন, "কুছেধমী সৃফী মতবাদ মুসলিম সম্প্রদায়ের মধ্যেই জন্মলাভ করে থাকলেও প্রসারের সাথে সাথে ক্রমশ এটা অন্যান্য অনৈস্লামিক ধর্ম সম্প্রদায়ের মতবাদ আহরণ করে পরিপুষ্ট হতে থাকে। স্ফাঁদের দৃষ্টিভঙ্গি পুরোপুরি চিন্তামূলক ছিল। এই বৈরাগ্যধর্মী স্ফাঁবাদের অভ্যুদয় এবং প্রসার লাভ রক্ষণশীলদের বিভিন্ন মনোভাবের অন্যতম কারণ। কেবলমাত্র ধর্মীয় দিক থেকে বিচার করলে বলা যায় যে স্ফীবাদ প্রকৃত পক্ষে আমাদের ধর্মাচার্যদের ব্যর্থবোধক বাক বিভারের বিরূদ্ধে বিদ্রোহ বিশেষ। সৃষ্টিয়ান সাওরীর দুষ্টাত এ স্থলে প্রনিধানযোগ্য। সে সময়কার প্রখর বুদ্ধি আইনজ্ঞানের (মাযহাবী ইমাম) মধ্যে তিনি একজন শীর্ষস্থানীয় ব্যক্তি ছিলেন। অক্লান্ত সাধনা ও গবেষণা দ্বারা তিনি একটি নতুন মাযহাব প্রবর্তনের কাজ প্রায় সম্পূর্ণ করে এনেছিলেন। কিন্তু আধ্যাত্মিকতার প্রতি তাঁর গভীয় প্রবণতা তখনকার আইন দাতাদের কাষ্ঠ-শুষ্ক বাক বিতন্তার কাছে প্রতিহত হয়ে তাঁকে বৈরাগ্যধর্মী সূকীবালের ক্রোড়ে ঠেলে দেয়। চিন্তার দিক থেকে স্ফীবাদ ক্রমশঃ পূর্ণ মুক্তবুদ্ধির পথে এগিয়ে আসতে থাকে এবং যুক্তিবাদের সাথে হাত মিলার। 'যাহির ও বাতিন' (দুষ্টরূপ ও গৃঢ় সত্য)- এর পার্থক্যের উপর সূফীবাদ এত বেশী জোর দেয় যে, যহির্জগতের সঙ্গে সংশ্লিষ্ট সমস্ত কিছুর প্রতিই সূফী জগতের উদাসীন্যভাব দেখা দিতে থাকে"।<sup>২</sup>

১। অধ্যাপক মুহামাদ দরবেশ আলী খান অনুদিত সায়াদি আমীর আশীর দি স্পিরিট অব ইসলাম , পৃঃ ৪৬৭।

২। ডঃ মুহামদ হকবাল, ইসলামে ধর্মীর চিন্তার পুণর্গঠন, পুঃ ১৯৪।

সাইদুর রহমানের ভাষায়, "অন্যান্য মুসলিম সম্প্রদায়ের ন্যায় সৃফীলের মূল মতাবলী ইসলাম বিষয়ক এক পেলে দৃষ্টির উপর প্রতিষ্ঠিত। জ্ঞানার্জনের প্রশ্নে এখানে বজ্ঞার(intuition) ওপর অতিশয় জ্যোর দেয়া হয় এবং প্রজ্ঞা (Reason), ঐতিহ্য (Tradition), অভিজ্ঞতাকে উপেকা করা হয়"।

### সৃক্ষী শক্ষের উৎপত্তিঃ-

সৃষ্টীবাদ উদ্দেশ্যের মূলে আনক কারণ থাকলেও কৃচ্ছাংমী মতবাদ মুসলিম সম্প্রদায়ের মধ্যেই পবিত্র কুর'আন ও হালীসের অমীয় বাণীর গভীরতর ও অভরতর অর্থের উপর ভিত্তি করে সৃষ্টীদর্শন জন্ম লাভ করেছে। সৃষ্টী শব্দটির উৎপত্তি নিয়ে বিভিন্ন মত পরিলক্ষিত হয়। সৃষ্টী শব্দটি বিভিন্ন উৎস হতে উৎপন্ন বলে অনেকেই যুক্তি পেশ করেছেন। কোন কোন পভিত এটাকে আরবী শব্দ 'সৃষ্ট' (পশম) হতে উত্তত বলে বর্ণনা করেছেন। তাদের মতে, 'যিনি দুনিয়ার ভোগ-বিলাস ও ত্যাগের প্রতীক হিসাবে পশমী পোশাক পরিধান করেন তিনিই সৃষ্টা। পশমী পোশাক পরিধান করার কারণেই তাঁদেরকে 'সৃষ্টা' নামে আখ্যায়িত করা হয়। ''মহানবী (সঃ) মাঝে মাঝে শশ্মী পোশাক পরিধান করতেন''।২

মোল্লা জামি ও তাঁর অনুসারীদের মতে, 'সাফা' অর্থাৎ পবিত্রতা শব্দটি থেকে 'স্ফী' শব্দটি এসেছে। আআর সাথে পরমাআর মিলন সাধনই হল স্ফীবাদের লক্ষা। এই অভিষ্ট লক্ষ্যে পৌছার জন্য প্রয়োজন আত্মিক পবিত্রতা। এই উদ্দেশ্যে স্ফীরা পবিত্রতা রক্ষা করার চেষ্টা করতেন। এ জন্যে তাদেরকে 'স্ফী' বলা হত।

অধ্যাপক নিকলসনসহ অনেক পাশ্চাত্য পভিতলের মতে, সৃফাঁ শব্দটি 'সুফিয়া' শব্দ থেকে এসেছে। তাঁলের মতে, সৃফাঁ কথাটি গ্রীক 'সোফিট' কথাটির রূপান্তর মাত্র ৷৩ আল্লামা পৃৎকাঁ জুময়ার বরাত দিয়ে মাওলানা আব্দুর রাহাঁম হায়ারা উল্লেখ করেছেন যে, 'সফাঁ শব্দটি গ্রীক 'সুইউস্ফিয়া' শব্দ থেকে উত্তে গ্রীক ভাষায় এই শব্দটির অর্থ প্রভুর জ্ঞান'। কেননা, সৃফাঁও একজন বিজ্ঞানী। যেহেতু তিনি প্রভুর জ্ঞান লাখনায় সলামন্ত থাকেন। কারণ, যিনি প্রকৃত অর্থেই সুফাঁ তিনি আত্মসাধনার মাধ্যমে দ্রষ্টা ও সৃষ্টি কৌশলের রহস্যভেদ উদঘাটনে সর্বকণ নিময় থাকেন। আর ইহাই গ্রন্থ প্রদেও জ্ঞান। এই জ্ঞান একটি বিশেষ জ্ঞান। যিনি বিশেষ জ্ঞানের অধিকারী তিনিই বিজ্ঞানী। জ্ঞানের উন্মেল ঘটে হাদয়ে আত্মসাধনার মাধ্যমে। ইহাই সুফাঁ সাধনার অভিষ্ঠ লক্ষ্য"। ৪

১। আমিনুল ইসলাম, প্রাত্তক, পৃঃ ১৬৮।

K.W. Morgan, Islam, the straight path.

৩। আমিনুল ইসলাম, প্রাক্তক, পৃঃ ১৭১।

৪। মাওলানা আপুর রাহীম হাবারী, স্কাডবের আত্মকথা, পুঃ ১-২।

আবার কেউ কেউ সাফ' কে স্ফী' শব্দের উৎস বলে মনে করেন। আর সাফ শব্দের অর্থ কাতার, সারি, পংকি। কেননা, সৃফীরা জ্ঞান, পরিত্রতা, সাধনা, প্রভৃতি দিক লিরে সাধারণ মানুষের তুলনায় প্রথম শ্রেণীর মর্যাদা সম্পন্ন বলে তাদেরকে স্ফী' বলা হয়। স্ফী শব্দির উৎপত্তি সম্পর্কে মুসলিম পভিতদের মধ্যে মতানৈক্য পরিলক্ষিত হলেও এ ব্যাপারে তারা একমত যে স্ফী সাধনা মহানবী (সঃ) থেকেই শুরু। কেননা, স্ফীলশনের মূল বিষয়গুলো পবিত্র কুর'আন ও হালীসেই রয়েছে যা মানুষের কলব যা অন্তরে বিশেষ ধরনের মানসিক অবস্থার সৃষ্টি করতে সহায়তা করে। এ বিশেষ অবস্থাই আত্মাকে শরমাত্মার সাথে মিগনের পথ স্প্রশন্ত করে দেয়। পরমাত্মার সাথে পরিপূর্ণ মিলনেই মানব জীবনের একমার সার্থকতা। কিন্তু এ মিলন বা একত্বরোধ জ্ঞান বুদ্ধির অতীত। এ মিলন কোন জ্ঞান প্রস্তুত বা কোন আনুষ্ঠানিক ক্রিয়ামূলক নয়, এ মিলন একান্তভাবে হুদয়াবেগ প্রস্তুত। এ মিলনে মানুষের ব্যক্তিগত সন্তা রূপান্তরিত হয়ে ঐশী সন্তার গুণ লাভ করে। ঐশী ঐক্যালাভই স্ফীলের চরম লক্ষ্য। মানুষের কুল্র আমিত্ব বা অহং জ্ঞানের বিনাশ ও আল্লাহর সন্তায় পুণ্জীবন লাভ স্ফীলের শিক্ষার মূল কথা।

শেষ নবাঁ হযরত মুহাম্মদ (সঃ) এর হেরা পর্বতের গুহায় দির্জন আরাধনা, ভোগ বিলাসহীন সহজ সরল জাবন যাপন, আল্লাহর উপর নির্জরশীলতা ও তার নিকট হতে সাহায্য প্রার্থনা করা ইত্যাদি স্ফাদশন প্রতিষ্ঠার ক্ষেত্রে যথেষ্ট প্রভাব বিস্তার করে। মানবাত্মা, পরমাত্মা, বিশ্বজগত ও পরম সন্তার মধ্যে সম্পর্ক ইত্যাদি বিশ্বরে হযরত মুহাম্মদ (সঃ) এর উজি ও দৃষ্টিভঙ্গি স্ফাদশনের মূল ভিত্তি হিসাবে গৃহাত হয়। স্ফা শন্দটি তৎকালে প্রচলিত লা থাকলেও স্ফাদশনের আচার অনুষ্ঠান হযরত মুহাম্মদ (সঃ)-এর জাবিনে পালিত হয়েছে। ধর্ম প্রচারের সাথে সাথে সংসার ধর্ম পালন করলেও অনেক ক্ষেত্রে তার মাঝে স্ফা স্লভ আচরণ পরিক্রটিত হয়েছে। আল্লাহ বলেছেন,

- (১) "আপনি আপনার পালনকর্তার নাম স্মরণ করুন এবং একাঞ্চিত্তে তাতে মগু হোন। জিনি পূর্ব ও পশ্চিমের অধিকর্তা। জিনি ব্যক্তিত কোন উপাস্য নেই। অতএব, তাঁকেই গ্রহণ করুন কর্ম বিধায়কর্মপে"।
- (২) "বিশ্বাসী তো তারাই যাদের জনয় কল্পিত হয় যখন আল্লাহকে মরণ করা হয় এবং যখন তাঁর আয়াত তাদের নিকট পাঠ করা হয় তখন তা তাদের ঈমান বৃদ্ধি করে এবং তারা তাদের প্রতিপাশকের উপয়ই নির্ভর করে"।

মাঃ সোলায়মান আলী সয়কায়, ইবনুল আয়বী ও জালাল উদ্দীন কমী, বাংলা একাডেমী,
ঢাকা, ১৯৮৪ ইং, পৃঃ ৩।

২। আল কুরআন, সুরা-৭৩, আয়াত ৮-৯।

৩। আল কুরআন, স্রা-৮, আয়াত-২।

- (৩) "হে পরিতুট আজা। তুমি প্রসন্ন ও সজোষপ্রাপ্ত অবছায় তোমার প্রতিপালকের দিকে প্রত্যাবর্তন কর। অতঃপর আমার সেবকগণের মধ্যে প্রবিট হও এবং আমার স্বর্গোদ্যানে প্রবেশ কর"।>
- (৪) "অবশাই সেই সকল লোক যারা নিজেদের প্রতিগাশকের ভয়ে ভীত থাকে,
  নিজেদের প্রতিপালকের আয়াতের প্রতি বিশ্বাস রাখে, নিজেদের
  প্রতিপালকের সাথে শরীক করেমা এবং যারা যা দান করার তারা তা দান
  করে ভীত সম্ভত হাদয়ে এ বিশ্বাসে যে, তারা তাঁদের প্রতিশাশকের নিকট
  প্রত্যাবর্তন করবে, তারাই সতত সম্পাদন করে মঙ্গলকাজ এবং তাতে তারা
  অগ্রগামী"।ই
- (৫) "এ সকল লোক যাদের অবস্থা এই যে, দাঁড়িয়ে, বসে এবং শুয়ে আল্লাহকে (সর্বদাভি সর্বাবস্থায়) স্মরণ করে"। "
- (৬) "এতে যারা তাঁদের প্রতিশালককে ভয় করে তাদের গাত্র রোমাঞ্জিত হয়। অতঃপর তাদের দেহ মন প্রশাস্ত হয়ে আল্লাহর সময়ণে ঝুঁকে পড়ে"। <sup>8</sup>
- (৭) "সিদ্ধ মনোরথ হয়েছে সে সর লোক যায়া ঈমানকে মজবুত করেছে, যায়া নামাজের মধ্যে খুবুখুঝ হাসিল করেছে, যায়া বৃথা জারন নট করা হতে পরহেজ করেছে, যায়া মালের এবং নফসের পবিত্রতা হাসিল করেছে, যায়া বিবাহিত লী ব্যতিত সর্বত্র সংযম অভ্যাস করে কাময়িপুকে লমন করে রেখেছে, যায়া অঙ্গীকার ও আমানতের হেফাজত করেছে।"

এ সকল আয়ত সমূহে ঈমান্দারদের জন্য যে সব গুণ ও অবস্থা দরকারী বলে নির্ধারিত হয়েছে এবং যা তাঁদের নিকট থেকে দায়ী করা হয়েছে তা হলঃ

- "১. সমত বেছা ও অবল হেতে আল্লাহ তায়ালার প্রতি তাহাদের অধিক মহকাত হইবে।
- তাহাদের অস্তরের অবস্থা এই রূপ হইতে হইবে, যখন আলুাহ তায়ালার

  স্মরণ করা হয়, তখন তাহাদের হাদয় ভীতসক্ত ও কম্পিত হইয়া পড়বে।

১। আল কুরআন, সূরা- ৮৯, আয়াত ২৭-৩০।

২। আল কুৰআন, সূরা-২৩, আরাত ৫৮-৬১।

৩। আল কুরআন, স্রা-৩, আয়াত ১৯১।

৪। আল কুরআন, সূরা-৩৯, আয়াত ২৩।

৫। আল কুরআন, সূরা- ২৩, আয়াত ১-৮।

- থখন ভাহাদের সামনে কুরআন শরীফের আয়াত পাঠ করা হয় তখন
  তাহাদের ঈমানের নুর বৃদ্ধি পাইবে।
- ভাহারা আল্লাহ তায়ালার উপর তাওয়াক্কুল ও ভরসা রাখিবে এবং উহাই
  তাহাদের জীবনের বড় সম্বল হইয়া পড়িবে।
- তাহারা সর্বক্ষণ আল্লাহ তায়ালার ভয়ে ভীত সম্ভক্ত থাকিবে।
- ৬. আল্লাহ তায়ালার তয় তাহাদের মনে এত প্রবল হইয়া উঠিবে যে, নেক কাজ সম্পাদশের সময় উহা আল্লাহ তায়ালার দরবারে কর্ল হইল কিনা, এই তয়ে তাহাদের ফ্রয় সক্তম্ভ থাকিবে।
- সর্বক্ষণ, সর্বাবস্থায় ভাহারা আল্লাহ তায়ালাকে ক্ষরণে রাখিবে এবং কোন
  অবস্থাতেই তাহারা আল্লাহ তায়ালা হইতে উলাসীন থাকিবেনা।
- ৮. কুরআন শরীফ তেলাওয়াত বা ইহার আয়াত শ্রবণে তাহাদের শরীর কাঁপিতে থাকিবে এবং তাহাদের দেহ মন আল্লাহ তায়ালার দিকেও তাহার স্মরণের প্রতি ঝুঁকিয়া পড়িবে।
- ৯. সর্বাদিক হইতে বিচ্ছিন্ন হইয়া আল্লাহতায়ালার প্রতি নিবিষ্ট হওয়া তাহাদের হালে (মানসিক অবছায়) পরিণত হইবে"।

পবিত্র কুরআনের ন্যায় হাদীসেও উজ মানসিক অবস্থা ও গুণাবলীর বর্ণনা রয়েছে যাতে সমানের পূর্ণতা সাধিত হয়। যেমন, দ্বীক্রীম (সঃ) বলেছেন,

- (১) 'যার নিকট তিনটি জিনিস আছে সে-ই ঈমানের মাধূর্য লাভ করেছে।
  তিনটি জিনিস হল আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের (সঃ) প্রতি তালের ছাড়া আর
  যা কিছু আছে সবার চেয়ে অধিক মহববত হওয়া; কারো প্রতি তার মহকাত
  হলে তাও কেবল আল্লাহর ওয়াতে হওয়া; ঈমান আনয়নের পর কৃফরের
  দিকে প্রত্যাবর্তন তার জন্য এমন বিস্থাদ ও কটনায়ক হওয়া যেন অগ্লিতে
  নিক্তি হওয়া।"
- (২) "যে ব্যক্তির অবস্থা এমন হয়েছে যে, সে কেবেল আল্লাহর জন্যই মহকাও করে (যাকে সে মহকাও করে), কেবেল আল্লাহর জন্যই শত্রুতা রাখে (যার সাথে সে শত্রুতা করে), উধু আল্লাহ তায়ালার জন্যই দান করে (যাকে সে

১। মাওলানা মুহামদ মন্ত্র নোমানী, তাসাওউক কাহাকে বলে, ইসলামিক কাউভেশন বাংলাদেশ, ১৯৮৯ ইং. পৃঃ ১৭।

যা কিছু দান করে); এবং কেবল আপ্লাহর সম্ভটির জন্যই ফাফেও কিছু দান করা হতে বিরত থাকে, ভবে সেই ব্যক্তিই নিজেরে ঈমান পূর্ণ করে দিয়াছে।"(মিশকাত)

(৩) "তুমি এভাবে আল্লাহর ইবাদত করবে যেন তুমি তাঁকে দেখছ। কারণ, তুমি যদিও তাকে দেখতে না পাও তিনি তো তোমাকে সর্বস্থানে ও সর্বাবস্থায় দেখছেন।" (ফতছল বারী) >

এসব মানসিক গুণাবলী অর্জনের নিমিত্তেই রাস্পুল্লাহ (সঃ) সর্বদা আল্লাহর নিকট তন্ময় হয়ে প্রার্থনা করতেন-

- (ক) "হে আল্লাহ। তোমার যিকরের জন্য আমার হৃদয়ের কর্ণ খুলে দাও।"
- (খ) "হে আল্লাহ। আমাদের এমন অন্তর দান কর যা প্রেম বেদনায় ব্যথিত, তোমার সামনে অবনত এবং তোমার দীনের কান্ডো চিররত থাকে।"
- (গ) "হে আল্লাহ। তোমার ভালবাসা যেন আমার জীবনের চেয়ে এবং ধন সম্পদ, স্ত্রী পুত্র ও ঠান্ডা পানি হতেও আমার নিকট অধিক প্রিয় হয়।"
- (ঘ) "

  তে আল্লাহ। আমাকে এ তওফীক দাও, যাতে আমি তোমার ভয় হৃদয়ে এমনভাবে জাপ্রত রাখতে পারি যেন আমি তোমাকে সর্বদা দেখছি। আমি যেন সম্পূর্ণ জীবন এ অবস্থায়ই কাটিয়ে তোমার দরবারে উপস্থিত হতে পারি এবং আমাকে তাকওয়া দান করে সৌভাগ্যবান কর এবং তোমার নাফরমানী করে যেন কখনো আমি নিজের কপালে নিজে আগুন না দেই।"
- (৬) "হে আল্লাহ, আমার অভরে দ্র<sup>২</sup> দান কর, আমার চোখে দূর দান কর, আমার কর্ণে দূর দান কর, আমার ভানে-বামে দূর দান কর, আমার পেছনে সামনে চতুরদিঁকে দূর দান কর, আমার স্বায়ুতে দূর দান কর । আমার চর্মে দূর দান কর । আমার রসনায় দূর দান কর । আমার প্রবৃত্তিতে দূর দান কর । আমাকে অতি বেশী এবং বড় দূর দান কর এবং আমার নিলে দূর দান কর"।

১। হাদীস তিনটি উদ্ধৃতঃ মাওলানা মুহামদ মনবুর নোমানী, প্রাতক্ত, পৃঃ ১৫ ও ১৮।

উক্ত হাদীসটিতে যে নূরের কথা বলা হয়েছে ভাগায়। আল্লাহর যিকরকে বুঝানো হয়েছে।
 (হয়রত মাওলানা শানভুল হক ফরিদপুরী (রঃ), তাছাওওফ তত্ত্ব, পৃঃ ১৫)।

৩। হাদীস্থলি উদ্ধৃতঃ মাওলানা মন্মুর নোমানী, প্রাণ্ডন্দ, পৃঃ ১৯,২০,২১,২৩।

এভাবে মহানবী (সং) কায়মনোবাকো আল্লাহ্র নিকট দোয়া করতেন এবং তাঁর উন্ততকে এ সব দোয়া শিক্ষা দিতেন, যাতে সকল জিনিস হতে আল্লাহ তাঁআলার প্রতি সর্বাদিক ভালবাসার উদ্রেক হয় এবং অধিক ভয় ভীতির সঞ্চার হয়। আল্লাহ তাআলার দীদার লাভের আগ্রহ মনে এত প্রবল হয়ে উঠে যেন দুনিয়ার প্রয়োজনীয় দ্বা সামগ্রী ও মনের কামনা বাসনার কথা বিনাষ্ট হয়ে যায়।

এতে বুঝা যায় যে যিক্র, ধ্যান মগ্নতা, গৃঢ়তত্ত্ব আলোচনায় জীবনের বাস্তব ক্ষেত্রে স্ফী সাধনার প্রয়োগ এবং কথা বার্তায় স্ফীবাদের প্রভাব হ্যরত মুহামাদ (সঃ) এর জীবনেও ঘটেছে। তাঁর সাহাবীদের মধ্যেও এ প্রভাব শক্ষণীয়। হ্যরতের জীবদশায় মসজিদ ই-মব্বীতে কিছু সংখ্যক সাহাবা ধ্যানমগ্ন অবস্থায় থাকতেন। তাঁদেরকে আসহাবে সুফফা বা আহলুস্সুফ্ফা (বারান্দার অধিবাসী) বলা হত। তাঁরা দুনিয়ার কাজ কর্ম ছেড়ে মদীনার মসজিদে আল্লাহর ধ্যান ও উপাসনায় সময় কাটাতেন। দুনিয়ার প্রতি তাঁদের কোন আকর্ষণ ছিল না। তাঁদের সংখ্যা ছিল প্রায় পাঁচ শত। তাঁদের জীবনে কোন আড়ম্বরতা ছিল না। দারিদ্রাই ছিল এঁলের ভ্রমণ। তাঁরা রাস্থ (সঃ)-কে এত ভাগবেসেছিলেন যে, নিজেদের জীবন, ঘন, মান, সংসার, স্ত্রী, পুত্র পরিজন সকল কিছু আল্লাহ ও রাসূলের নিমিত্তে উৎসর্গ করে 'ফানা ফীর রাস্ল' হয়ে গিয়েছিলেন। ''তাঁদের অনেকেই বল্লাভাবে শশমী কথল পরিধান করতেন। এ জন্য অনেক সময় তাঁদেরকে 'কম্বল পরিধান কারী' বলেও অভিহিত করা হত"।<sup>১</sup> তাঁরা আবার জনগণের নিকট 'কাঠ কাটা লোক' বলেও পরিচিত ছিলেন। তাঁরা জ্বালানী বিক্রি করে জীবন ধারণ করতেন। তাঁরা কিছুর রক্ষণাবেক্ষণের দিকে মোটেও আগ্রহী ছিলেন না, দিনে এনে দিনে খেতেন এবং ভবিষ্যতের জন্য কোন সঞ্চয় করতেন না। তাঁরা আল্লাহ ও তাঁর রাসূলের প্রতি ভজি ও অনুরাগ নিয়েই সম্ভষ্ট ছিলেন। "সর্ব প্রথম যিনি এ সূফী উপাধি গ্রহণ করেন, তিনি ছিলেন হাশিম আস-সাদ বিন আহমদ ।২ এই আসহাবে সুককা থেকেই 'সুফী' শব্দের উৎপত্তি।

ইবনে খালাদুন, আলকালাবাদী, আর রুদবারী প্রমুখ মনীষীগণ বলে থাকেন। 'সৃফ'
শব্দ থেকে সৃফী শব্দের উৎপত্তি হয়েছে। 'সৃফ' শব্দের অর্থ পশম। যারা পশমী
কাপড় পরিধান করেন, অনাড়ম্বর জীবন যাপন করেন, তারাও 'সৃফী' নামে

১। ফবিদা আব্দা নশীদ, সুকী দর্শন, পৃঃ ১২।

২। আমিনুল ইসলাম, প্রাত্ত, পৃঃ ১৭১-৭২।

অভিহিত। এটি স্ফীদের অবয়ব ও পোশাকের প্রতিই বেলী ইঞ্জিত বাহক। কিন্তু ভাসাউফ থেহেতু বাতিনী দিকের গরিচায়ক, সেহেতু তথু বাহ্যিক দিকের নির্দেশক 'সৃফ' বা পশম থেকে সৃফী শব্দের উত্তব হয়েছে- এ কথা বলা যায় না।

স্ফীরা প্রথম কাতারের মানুষ ছিলেন বলে যারা 'সাফ' বা কাতার - 'সারি' শব্দ থেকে 'স্ফী' শব্দের উত্তব হয়েছে বলে মত প্রকাশ করেন তাদের মতও গ্রহণ যোগ্য নয়। এটা কল্পনা প্রসূত মাত্র।

মোল্লা জামী ও তাঁর অনুসারীগণের মতে 'সাফা (পবিত্রতা) লব্দ থেকে 'স্ফী' লব্দের উৎপত্তি ঘটেছে। স্ফীরা পুত পবিত্র চরিত্রের অধিকারী বলে এটা ধরা হয়। কিন্তু এটা শুধু স্ফী জীবনের একটি দিকের নির্দেশক।

ডিউর আর, এ, নিকলসনসহ পাশ্চাত্যের পডিতগণ স্ফাঁ শব্দটিকে গ্রীক শব্দ 'সোফিস্ট' থেকে আগত বলে মনে করে থাকেন। সোফিস্ট অর্থ জ্ঞান এবং তারা বলেন, স্ফারা বাহ্যিক ও অভ্যন্তরীণ জ্ঞানের সাগর। কাজেই 'সোফিস্ট' শব্দ থেকে 'স্ফাঁ' শব্দের উৎপত্তি। কিন্তু এ বিলেশী পরিভাষা শব্দ বা ভাবটি যে ইসলামী সংকৃতি বা ভাহজীব ভমুদ্দে অনুশ্রবেশ লাভ করেছে– এ দাবীর স্বপক্ষে তারা কোন প্রমাণ পেশ করতে পারেননি। সাজেই এমতও গ্রহণযোগ্য হতে পারেনা।

একমাত্র 'আসহাবে সৃফফা' শব্দেই স্ফীতন্ত্রের ও স্ফীজীরনের বাহ্যিক ও অভ্যন্তরীণ দিক পরিক্ষ্ট হয়ে উঠে। তারাই বস্ত্রাভাবে পশমী পোশাক পরিধান করতেন, সব সময় আল্লাহর স্মরণে ব্যাপ্ত থাকতেন। তারাই আল্লাহর সম্মানের চাদরে আবৃত, তারাই হয়রত (সঃ)-এর সাহচর্যে থেকে বাহ্যিক ও অভ্যন্তরীণ জ্ঞানে জ্ঞানবান হয়েছিলেন। কাজেই 'আসহাবে সৃফফা' থেকে স্ফী' শব্দের উৎপত্তি ও সৃফীতত্ত্বের অন্তর্নিহিত অর্থ ও ভাবের প্রকাশ লাভ ঘটেছে। তাই 'আসহাবে সৃফফা' থেকেই যে 'সৃফী' শব্দের উদ্ভব হয়েছে এতে বিমতের কোন অবকাশ থাকতে পারেনা।

### সৃফীতত্ত্বা তাসাউফের সংজ্ঞা ঃ

ইসলামে সৃফীতত্ত্বের অপর নাম 'ইলম-ই-তাসাউফ'। ইহাকে সৃফী দর্শন বা সৃফী শাস্ত্র নামেও অভিহিত করা হয়। এটা ইসলামের একটা গবেষণামূলক শাস্ত্র।

ফাৰ্কির আব্রুর রশীদ, প্রাত্তক, পৃঃ ১৩।

স্কীতত্ত্ব বা হলম-ই-ভাসাউক' এমন একটি নাম যার মধ্যে বহু বিচিত্র অর্থের সমাবেশ ঘটেছে, এটা একটা বহুরূপী বিষয় এবং এজনাই বিভিন্ন স্কীর ক্ষেত্রে এর বর্ণনা বিভিন্ন হয়ে থাকে। ভাই, এর কোন ধরাবাধা সংজ্ঞা দেয়া কঠিন। ভার পরেও বিভিন্ন লেখক বিভিন্ন ভাবে স্কীতত্ত্ব বা হলম-ই-ভাসাউফকে' সংজ্ঞায়িত করেছেন। যেমন,

'ভাসাউফ' শদ্টি 'সাওফ' ধাতু থেকে উদ্ধৃত। শদ্টির আভিধানিক অর্থা, 'পশ্মী কাশড় পরিধান করা'। আর পারিভাষিক অর্থ-স্কাঁ সাধানায় ব্রত হওয়া, "ভরীকত সাধনায় আছানিয়াগ করা, আছােহকের্ব সাধনে ব্রত হওয়া, নৈতিক চরিত্রের উন্নতি সাধনে নিয়াজিত হওয়া, আল্লাহকে নিজেকে উৎসর্গ করে দেয়া, আল্লাহর সম্প্রিকিল্পে নিজেকে বিশিয়ে দেয়া, আল্লাহকে সমাহিত হয়ে যাওয়া, আল্লাহর ধাানে ব্রত থাকা, আল্লাহর রঙ্গে হওয়া, আল্লাহর সভাবে সভাষিত হওয়া, ঐশীগুণে গুণাম্বিত হওয়া, আল্লাহকে বিশেকে সংগ্রামে রত হওয়া, গাশব প্রভৃতির তাড়না থেকে পূত গবিত্র থাকা, কৃ-প্রবৃত্তি, কামনা, বাসনা, থেকে বিরত থাকা প্রভৃতি সাধ্যাতিত সাধনায় সফলতা লাভের পর স্থাতের প্রত্যেক বস্তুতে মহান প্রস্তীর জগতের প্রত্যেক বস্তুতে মহান প্রস্তীর জ্যোতির্মা সভার অবশােকন, আল্লাহর সক্ষেণন লাভ প্রভৃতি অর্থ সমাহারে যে শাল্পের উদ্ভব ঘটেছে, তাকে বলা হয় 'ভাসাউফ' বা স্কাতর্ব''। ১

সায়্যিদ আমার আলী বলেছেন, 'রাস্লুপ্রাহ (সঃ) ওহীর প্রেরণায় সম্প্রসারিত উচ্চ অনুভৃতি হারা প্রায়শঃ কথা বলতেন, আর ভার মুরাকাবার মধ্যে ঐকান্তিকতা ও ভাব বিহবলতার যে গভীরতা দেখা যেত, প্রধানতঃ তারই উপর ভিত্তি করে গড়ে উঠে মুসলিম অতীন্তিরবাদ বা 'ইলম-ই-তাসাউফ'। ইসলামী জগতের উচ্চতর মনের মধ্যে এই বলে যে ধারণা রয়েছে যে, কুরআন মজীলের বাণীতে গভীরতর ও অভরতর অর্থ নিহিত আছে, তা ভাষা ও বিশ্বাসের বাহ্য কঠোরতা থেকে বাঁচবার প্রয়াস থেকে উৎপন্ন নয়, বরং এ রকম দৃঢ় মূল বিশ্বাস থেকে উদ্ভূত যে, সাধারণ ব্যাখ্যাকারীরা যেটুকু অর্থ আছে বলে মনে করেন কুরআন মজীলের ভাষা তার চেয়ে অধিকতর তাৎপর্যমন্তিত। এ বিশ্বাস মিলিত হয়েছে আল্লাহর নৈকট্য লাভের অনুভৃতির সঙ্গে। সে এমন এক অনুভৃতি যার সঙ্গে কুরআন মজীলের শিক্ষার আর রাস্লুল্লাহর উপদেশ মালার সঙ্গতি রয়েছে। আর এ মিলনের ফলে মুসলমানলের মধ্যে সেই ধ্যানমূলক বা আদর্শবাদী দর্শনের সৃষ্টি হয়েছে, যাকে বলা হয়

১। মাওলানা আব্দুর রাহীম হাযারী, প্রাতক্ত, পৃঃ ৬৭।

২। অধ্যাপক মুহামাদ দরবেশ আলী খান অনুদীত, প্রাতক, পৃঃ ৪৬৩- ৪৬৪।

স্থাবাদের সংজ্ঞা নির্দেশ করতে গিয়ে মাওলানা আবদুর রহীন হায়ারী বলেছেন, "রাসুলুরাহ (সঃ) নির্দেশ করেছেন, "তোমরা মহান আল্লাহর বভাবে বভাবিত হও"। তার এ মহান উজির প্রকৃত অর্থ, আল্লাহ তায়ালার যে সব গুণাবলী রয়েছে, সে সব গুণাবলীতে গুণাবিত হওয়াকেই আল্লাহ তায়ালার বভাবে বভাবিত হওয়া বুঝানো হয়েছে। যেমন- আল্লাহতাআলার বভাবে বা তার গৃত-পবিত্র চরিত্রে কোন প্রকার কামনা - বাসনা, লোভ - লালসা, হিংসা - বিশ্বেষ, মিথ্যা - প্রতারগা, পরশ্রীকাতরতা, যৌনোভেজনা, গানাহার, প্রত্যাশা প্রভৃতি পাশব প্রবৃত্তির লেশমাত্র নেই। এমন ঐশী বভাবে বভাবিত হতে পারশেই জৈবিক উপাদানে আবদ্ধ মানবাখা ঐশী সন্তার পৌছতে পারে। এজন্যই আল্লাহ বলেছেন, "তোমরা আল্লাহর রজে রঞ্জিত হও আর আল্লাহ হাড়া এমন কে আছে যে সর্বোভ্রম রং প্রদান করতে সক্ষম?" সুতরাং বিনি আল্লাহর বভাবে বভাবিত হতে পেরেছেন তিনিই আল্লাহর বেলায়াত প্রাপ্ত সুফী অথবা ইনসান-ই-কামিল বা পরিপূর্ণ মানব নামে অভিহিত। এদের সম্পর্কেই গবিত্র কুরআনে বলা হয়েছে, "তাদের জন্যই য়য়েছে ইহলৌকিক ও পারলৌকিক সুসংবাদ"। এমন খোদাপ্রেমিক খোদাভীক, খোদাভঙ্গ গণীলের অনুসৃত পথকেই বলা হয় তাসাউক বা স্কীশাত্র"।১

'ইলম-ই-তাসাউফ' এমন একটি নাম, যার মধ্যে বহু বিচিত্র অর্থের সমাবেশ ঘটেছে। 'তাসাউফ' বিষয়টি একটি আধ্যাত্মিক গুপ্ত রহস্যভেদ ঘারা আবৃত। 'তাসাউফ' শব্দটির মধ্যেও একটি গোপন তাৎপর্য ও বৈশিষ্ট নিহিত রয়েছে। 'তাসাউফ' আরবাঁ শব্দটির চারটি বর্ণ যেমন (তা-সোয়াদ-ওয়াও-ফা) এর সমপ্তরে গঠিত। এর প্রতিটি বর্ণ এক একটি অর্থপূর্ণ উদ্দেশ্য ঘারা রহস্যাবৃত হয়ে আছে। যথা, 'তা' ঘারা 'তাওবাহ'র প্রতি নির্দেশ করা হয়েছে। কেননা, তাসাউফ বা সূফী শিক্ষার প্রথম পাঠ শুরু হয় 'তাওবাহ' ঘারাই। 'তাওবাহ' ঘারাই আত্মবিশোধন গাভ হয়। এই আত্মবিশোধন গাভকারী ব্যক্তিকেই আত্মহ ভালবাসেন। যেমন আল্লাহ বলেন, ''নিশ্চয় আল্লাহ তায়ালা তাওবাহকারী ও ওদ্ধাচারীদেরকে অধিক ভালবাসেন"। ই

"যে তাওবাহ করেছে এবং বিশ্বাস স্থাপন করেছে, আর সংকর্মও করেছে, আল্লাহ তাদের শাপকর্ম পূর্ণকর্ম দ্বারা পরিবর্তিত করে দেবেন। কেননা, আল্লাহ ক্ষমাশীল দ্য়ালু"।৩

<sup>🛇।</sup> মাওলানা আৰুর রাহীম হাবারী, প্রাতক্ত, পৃঃ ৬৯-৭০।

ই। সাল কুরআন, সুরা-২৮, আয়াত ৩।

৩। আল কুরআন, সুরা-১, আরাত ৪।

'সোয়াদ' দ্বারা 'সাফা' বুঝানো হয়েছে। এর অর্থ আত্মন্তর্জি লাভ বা আত্মার পবিত্রকরণ পজতি। এ আত্মন্তর্জি লাভ করা ই সুফা সাধনার মুখ্য উদ্দেশ্য। আত্মন্তর্জি হাড়া সুফা সাধনায় সফলতা লাভ করা যায়না। এই আত্মবিশোধন হল জাগতিক ধনসম্পদ, মান সম্মান ও ঐপ্রার্থ্য লাভের মোহ থেকে অন্তর বা মন মানসিকতাকে পৃত পবিত্র রাখা এবং আল্লাহ তাআলার ভাঁতি ও প্রীতি দ্বারা সর্বদা মন প্রাণকে সংযত রাখা। 'ওয়াও' দ্বারা বেলায়াত অর্থ প্রকাশ করা হয়েছে। তাসাউফ শিক্ষার প্রথম তার তাওবাহ, দ্বিতীয় তার সাফা এবং তৃতীয় তার হল বেলায়াত। প্রথমোজদ্বি তার গেরিয়ে তৃতীয় তারে উন্নীত হতে পারলেই বেলায়াত লাভ হয়। বেলায়াত প্রাপ্ত সুফীদের প্রতি ইলহাম হয়। তাদের প্রতি বিশ্ব পারিচালনার গোপন দায়িত্ব ভার অর্পিত হয়। ফা, দ্বারা ফানা ফাল্লাহ'র প্রতি নির্দেশ করা হয়েছে। ইহা সুফা সাধনার চূড়ান্ত তার। এই সর্বোপরিসরে উন্নীত সুফীগণ আল্লাহতে ফানা বা লীন হয়ে যান।

স্ফীরা নিজেরাই এবং স্ফীতত্ত্বের লেখকগণ স্ফীদর্শনের সংজ্ঞা নিরূপণের আপ্রাণ প্রচেষ্টা চালিয়েছেন। যেমন,

- শায়পুল ইসলাম যাকারিয়া আনসারী বলেন, "স্কালপন মানুবের আথার বিশোধনের শিক্ষা দেয়। তার নৈতিক জীবনকে উন্নত করে এবং স্থায়ী নিয়ামতের অধিকার অর্জনের উদ্দেশ্যে মানুবের ভিতর ও বাহিরের জীবনকে গড়ে তোলে। এর বিষয় বস্ত হল আত্মার পবিত্রতা বিধান এবং তার লক্ষ্য চিরক্তন সুখ শান্তি অর্জন"।
- আলা আর-রুদবারী (Ali-Ar-Rudhbari) বলেন, "স্ফাতত্বের মূল হল পার্থিব জগতকে দ্রে নিকেপ করে আল্লাহর সহলনীয় পূর্ণ মানবের (রাস্লুলাহ (সঃ)) পথ অনুসরণ করা"।
- শুলায়দ বাগদাদীর (রাঃ) মতে, "বঙ জগতের মোহ থেকে আগন প্রবৃত্তিকে প্রভাব মুক্ত রাখা, বিশ্ব প্রকৃতির ছলনা থেকে বিরত থাকা, ইতর চরিত্রের উৎকর্ষ সাধন, প্রবৃত্তির প্রবঞ্চনাও প্রতারণা থেকে আত্মাকে পৃত পবিত্র রাখা মানবিক চরিত্রে বিভ্বিত হওয়া এবং সমুদয় সৃষ্টি জগতের মহান প্রষ্টা আল্লাহর অভিত্রের সাথে পরিচিত হওয়া এবং তারই মহান অভিত্রে নিজের মুদ্রতম অভিত্কে বিলীন করে দেয়ার নামই স্কান্দান"।

Sayeed Abdul Hai, Muslim Philosophy, Islamaic Foundation Bangladesh, 1982-p. 142.43.

- আবু আল-কাজিনী বলেন, "স্কীদর্শন মনোরম আচরণ ছাড়া অন্য কিছুই
  নয়"।
- আবৃ সাহল সালুকী বলেন, "আপত্তিকর বিষয় থেকে দুরে সরে থাকাই স্কীদর্শন"।
- আবু মুহাম্মদ আজ জারিনী বলেন, "সদভ্যাস গঠন এবং সমত অনিষ্টকর কামনা থেকে মনকে মুক্ত করাই স্ফীদর্শন"।
- মা'রুফ আল কারখীর মতে, "স্ফীদর্শন ঐশী সভার উপলব্ধি।"
- আল কুশাইরী বলেন, "বাহ্য ও অভয় জীবনের বিওজতাই স্ফীদর্শন"
- শ আবুল হোসাইন আন-নৃরী বলেন, "ইন্দ্রিয়জ আত্মার সব প্রবৃত্তির বিসর্জন দেয়াই স্ফাদশন।"
- শ মহাত্মা যুদ্ধন আল মিসরাঁ (রঃ) (মৃত্য ২০০ হিঃ/৮১৬ খৃঃ) বলেছেন, "সৃষ্টি জগতের সমৃদয় আশা ভরসা পরিবর্জন করে কেবল আল্লাহর উপর নির্ভর করার নামই সৃফীলশন।"
- \* সাহল বিন আবুলাহ তাসতারী (মৃঃ ২৮৩হিঃ /৮৯৬ খৃঃ) বলেন, "যার অভরে সকোচবোধ ও কুটিলতা নেই, সদা সং চিন্তার বিভারে, আল্লাহর প্রেম উরুদ্ধ হয়ে জাগতিক লোভ লালসা থেকে নিরাসক্ত হয়ে শড়েহন এবং বর্ণ ও মুক্তা যার নিকট সমান, সমমর্যাদা ও সমম্লোর বলে বিবেচিত, তিনিই প্রকৃত পক্ষে সুফা"। তিনি আরো বলেছেন, "যিনি বল আহার, বল নিদ্দা ও বল কথায় অভ্যন্ত এবং জাগতিক মোহ থেকে অনাসক্ত, তিনিই সুফা। আর সুফাকে বিশ্বসৃষ্টির আকর্ষণ থেকে বিমুক্ত থাকাই সুফাল নিল"।
- ইমাম গাযালী বলেছেনে, "আল্লাহ ব্যতিত অপর সব কিছু থেকে হাদয়কে
  পবিত্র করে আল্লাহর আরাধনায় নিমজ্জিত থাকা এবং সম্পূর্ণরূপে আল্লাহতে
  নিমগু হওয়ার অপর নামই স্ফীনশন"।

উপরোক্ত সংজ্ঞাসমূহ থেকে বুঝা যায় যে অন্তরের বিশুদ্ধির মাধ্যমে বাহ্য ও অন্তর জীবনের গরিপূর্ণ বিকাশ সাধন করে, ঐশী সন্তার উপলদ্ধির মধ্য দিয়ে চিরন্তন শান্তি লাভই স্ফাদশনের শিক্ষা। মোটের উপর মহানবী (সঃ)-এর নির্দেশিত পথে আত্মন্তদ্ধি করে ইসলামের বাহ্য ও অন্তর জীবনের (যাহিরী, বাতিনী) প্রেমপূর্ণ

১। সুকীবাদের সংজ্ঞাতলো উভুতঃ মাওলানা আপুল রাহীম হাবারী, প্রাতজ, পৃঃ-৫।

২। ইমাম গাথালীর দেয়া স্ফীবাদের সংজ্ঞাটি ভক্তঃ ফকির আপুর রশীদ, প্রাতত, পৃঃ-২৪।

বাজৰ অনুশীশনের মাধ্যমে পরম সভার পূর্ণ জ্ঞান অভান ও তাঁর নৈকটা লাভ জানিত রহস্ময় উপলাজিকেই স্ফীদেশন বলা হয়। স্ফীদের স্ফীবাদ সম্পর্কিত দৃষ্টি ভাসি বিহাসেণ করলে যে সতা ফুটে উঠিে, তা হলা

"প্রথমতঃ আত্মশুদ্ধি ও পবিত্র আত্মা লাভের জন্য হারাম খাদ্য, হারাম কাজ, অনায়-অবেধ, কুকর্ম, কুচিজা, কুভাব, অহংবাধে সর্বপ্রকার পান ও কালিমা ত্যাগ করা স্ফা জীবনের প্রাথমিক কর্তব্য ও প্রয়োজন। নফ্সে আন্মারাহ বা আত্মায় নিল প্রবৃত্তি সমূহকে 'ফানা' করার কথাও এখানে বলা হয়েছে।

<u>ষিতীয়তঃ</u> বিশুদ্ধভাবে ও সঠিক নিয়মে শ্রীআতের বাহ্যিক আরকান আহকাম পালন করতে হবে, যাতে আপ্রাহর ভাঁতি অভারে উপস্থিত হয়।

তৃতীয়তঃ শরীআতের অভ্যন্তরীণ বা বাতিনী দিকের প্রতি খেয়াল করে হাকীকত বা মূল সত্য লাভ করার প্রচেষ্টা এবং তাই আল্লাহকে পাওয়ার জন্য পথ প্রদর্শক শিক্ষকের কাছে নিজের আত্মসমর্পন এবং তার প্রদর্শিত ইলমে লাদুনীর জ্ঞান অর্জন করতে সাধনা পথে অগ্রসর হতে হয়।

চতুর্পতঃ বাহ্যিক ও অভ্যন্তরীণভাবে জীবনের সঠিক দিক বিশেষতঃ ইবাদতের দিকটা যাতে আরো সুন্দর, মনোরম ও মধুর (ইহসানপূর্ণ) হয়, তার জন্য প্রয়াস পাওয়া এবং উভয় দিকের পূর্ণতা লাভের জন্য প্রচেষ্টা করা এ তরের উদ্দেশ্য। ভক্তি ও প্রেম ব্যতিত ইবাদতের এ স্থাদ পাওয়া সম্ভব নর।

পঞ্চমতঃ পরিপূর্ণ আত্মসমর্পনের মাধ্যমে বিলায়াত অর্জন পূর্বক আল্লাহর উপলব্ধিজাত জ্ঞান লাভ করে পরম সন্তায় (যাত) হিতি (বাকা) লাভ করার সৌভাগ্য অর্জন করা সৃফী সাধনার মূল বিষয় বস্তু"।

তাই দেখা যায় যে স্ফীদর্শন একটা সাধারণ মানুষকে পরিপূর্ণ মান্যতা দান করে আল্লাহর অনত অসীম জ্ঞানে জ্ঞানী করে তোপে। স্ফী দর্শনের শিক্ষা তাই পরিপূর্ণক্রপে মান্যতারই শিক্ষা, পাশ্বিক তর হতে মান্যতার তরে উন্নতি হ্বারই শিক্ষা। তাসাউফ তাই মনুষত্বে চরম শিক্ষা ও দর্শন।

১। ককির আশুর রশিদ, প্রাত্তভ, পৃঃ ২৫-২৬।

#### সুকী দর্শনের উৎপত্তি বিষয়ক মতবাদ ৪-

ইসলামের স্কালশনের উৎপত্তি নিয়ে চিন্তাবিদদের মধ্যে ব্যাপক মতবিরোধ রয়েছে। ইসলামী চিন্তাজগতে বিভিন্ন চিন্তাগোষ্ঠীর উৎপত্তির ন্যায় স্কা দর্শনও কুরআনের শিক্ষা থেকে উদ্ভূত হয়েছে। কিন্তু পাশাতা পভিতদের অনেকেই এটা বীকার করতে রাজী নন। তাদের অনেকেই প্রমাণ করতে চান যে, ইসলামে স্কাদশন বেদান্ত ও বৌদ্ধ দর্শন, খৃষ্ঠীয় ও নিও প্লেটোনিক দর্শন এবং পারসিক দর্শনের প্রভাবজাত। তাদের মধ্যে ভনত্তেমার, ভেজী, এইচ, মার্টেশ, ব্রাভিন, বিকলসনের নাম উল্লেখযোগ্য।

অন্যদিকে আল কুশাইরা থেকে শুরু করে আল্লামা ইকবাল পর্যন্ত বহু মুসলিম চিন্তাবিদ পবিত্র কুরআনকে স্ফীদর্শনের উৎস বলে নির্দেশ করেছেন। তাই দেখা যায়, স্ফাদর্শনের উৎপত্তি সম্পর্কে চারটি মতবাদ রয়েছে, যথাঃ বৈদান্তিক ও বৌদ্ধ প্রভাব মতবাদ, খৃচাঁয় ও নব্য প্লেটোবাদী মতবাদ, পারসিক মতবাদ এবং কুরুআনীয় মতবাদ।

(১) বৈদাতিক ও বৌদ্ধ মতবাদঃ এইচ, মার্টেন ও গোণ্ড্ভিহার প্রমুখ পাশ্চাত্য চিন্তাবিদদের মতে, মুসলিম চিন্তায় সৃফীদর্শনের উৎপত্তি ঘটে বেদান্ত দর্শন ও বৌদ্ধ দর্শনের সংস্পর্লে । যেহেতু বেদান্তের মত বৌদ্ধ মতবাদ্ও স্থীতবের চাইতে প্রাচীনতর । সে জন্য সৃফীরা বৌদ্ধ চিন্তা ঘারা প্রভাবিত হয়েছেন বলে মনে করা হয়ে থাকে । ভারতীয় দার্শনিকগণ এ জগতকে প্রাতিভাসিক, অবান্তব, কণপ্রায়ী ও অধ্যাসমূলক বলে মনে করেন । ভারতীয় দর্শনে যে নৈরাজ্যবাদী মনোভাব ও বৈরাগ্যবাদী জীবনাবরণ লক্ষণীয়, তা সেমেটিক মনে আবেদন সৃষ্টি করে এবং এর ফলে বৈরাগ্যবাদ দৃষ্টি ভঙ্গির সৃষ্টি হয় । এ মতবাদ সৃষ্টাদের 'ফানা' এবং বৌদ্ধদের 'নির্বাণের' সাদ্শোর উপর প্রতিভিত্মসলমানরা সাহিত্য স্থে ভারতীয় ধারণাবলীর সাথে প্রত্যক্ষ যোগাযোগ প্রাণন করে । খুর্টায় নবম শতাব্দীর মাঝামাঝি সময়ে ভারতীয় সন্মাসীরা মেসোপটেমিয়ায় কিছু জন্মানী সৃষ্টি করে । ঘার্টম্যানের মতে, "সৃফীবাদের উত্তর ঘটে সেদিনের বিশ্ববাণিজ্যের কেন্দ্রহল খোরাসানে এবং সেই স্থেই ভারতীয় ধারণাবলী ইসলামে প্রবেশ লাভ করে" । ২

১। আমিনুল ইসলাম, প্রাতক্ত, পৃঃ ১৭৩।

স্কালের পোশাক পরিছেদ ও নিয়মাকানুনের সঙ্গে ভারতীয় অনুশাসনের ও আচরণাদির অনেকটা সাদৃশ্য লক্ষ্য করা যায় বলে অধ্যাপক নিকলসন বলেন, ''একথা বলা যায় যে স্কাথাদের নৈতিক আত্ম অনুশালন, বৈরাগ্যবাদী উপাসনা প্রভৃতিতে বৌদ্ধ দশনের প্রভৃত প্রভাব রয়েছে। তবে দু'য়ের মধ্যে একটি গুরুত্পূর্ণ গার্থকা রয়েছে"।

ভারতীর অনুশাসন ও আচরণবাদীর সাথে মুসলিম সৃফীদের জীবন পদ্ধতীর কিছুটা সাদৃশ্য রয়েছে বলে এটা প্রমাণ করেনা যে ইসলামে স্ফীদর্শনের উদ্ভব ঘটেছে ভারতীয় চিন্তাধারা থেকে। কেননা, সাদৃশ্যের ভিত্তিতে কার্যকারণ নির্ধারণ সম্পূর্ণ অনিশ্চয়ভাম্বক । ইসলামে স্ফীদর্শনের উদ্ভব ঘটে মুসলমানদের ভারতীয় ভারধারার সাথে যোগাযোগের বহু পূর্বে। কেননা, স্ফীদর্শন ইসলামের অবিচ্ছেদ্য অংগ। ইসলামের আবির্ভাবের সঙ্গে সঙ্গেদর্শনের আবির্ভাব । স্ফীদর্শন ইসলামের মতই পুরাতন। আর ইসলামের আবির্ভাব কালে ভারতীয়দের সাথে মুসলমানদের যোগাযোগ ঘটেছিল-এ সভ্য প্রমাণ করার মত কোন ঐতিহাসিক দলীল নেই। কাজেই বলা যায় যে ভারতীয় ভারধারা ইসলামে প্রবেশ করে স্ফীদর্শনের উদ্ভবের বহু পরে।

সাদ্শ্যের প্রকৃতি বিশ্লেষণ করলে দেখা যায়, এ দুটি দর্শনের মধ্যে বিভিন্ন পার্থিক্য বিদ্যমান। 'বেদান্ড' দর্শনে 'মায়াবাদ' ও সুফীদের 'জগত' সম্পর্কীয় ধারণা এক নয়। বৈদান্তিকগণ এ জগতকে মিখ্যা বলে উড়িয়ে দেন, কিন্তু স্ফীরা এ জগতের বাস্তবতা অস্বীকার করেন না। কেননা, এ জগতকে তারা পরম সুন্দরের প্রকাশ বলে মনে করেন। বৈদান্তিকদের নিকট এ জগত অর্থনৈ হলেও স্ফীদের নিকট এ জগত মূল্যবান। কেননা, এ জীবনের সাধনাই শ্রভীবনের ভিত্তি রচনা করে।

বেদাভিকরা তাত্ত্বিক দিক থেকে ভগতের অপীকতা স্বীকার করেন কিন্তু স্থীরা নৈতিক দিক থেকে জগতের অসারতা প্রতিপন্ন করেন। <sup>২</sup>"যে ব্যক্তি খোদাকে পাওয়ার সাধনায় মোটেই অগ্রসর হতে পারল না, প্রবৃত্তির দাস হয়ে জীবন কাটাল, তার জীবন অসার, ভগত অপীক কিন্তু সাধকের নিকট নয়"। <sup>৩</sup> স্কী সাধক জীবন ভগতের মুরাকাবার মাধ্যমেই খোদার সানুধ্য লাভ করে।

<sup>&</sup>gt; 1 Necholson, Mystic of Islam, p-15.

২। ডঃ রশীদুশ আলম, মুসলিম দর্শনের ভূমিকা, সাহিত্য কৃতির বতড়া, ১৯৮১ইং, পৃঃ ৩৭৭।

৩। ডঃ নশীদুল আলম, প্রাথজ, পৃঃ- ৩৭৭।

বৌদ্ধ দর্শন স্ন্যবাদ ও আত্মার নঞার্থে বিশ্বাসী। সৃফী দর্শন অন্তিত্বাদ ও আত্মার সদর্থে বিশ্বাসী। সৃফীদের 'ফানা' বৌদ্ধদের 'নির্বাণের' মত কোন নঞর্থক অবস্থা নয়। 'ফানার' পরে রয়েছে ইতিবাচক 'বাকা' বা আল্লাহতে অবস্থিতি। নির্বাণ ব্যক্তির ব্যক্তিত্ব ও স্বাতন্ত্র বোধকে ধ্বংস করে দিতে চায়। এরপর আর কোন ওর নেই। 'ফানা' অবস্থায় সংশ্রিষ্ট ব্যক্তি তার ব্যক্তিত্ব বিসর্জন দিতে চায় ঠিকই কিপ্ত সেই বিসর্জন তথু আল্লাহর মধ্যে সমাহিত হয়ে অসীমত্ব অর্জনের লক্ষ্যেই নির্বেদিত।

বৌদ্ধ দর্শনে পরমতন্ত্ব বলতে 'শূন্যবাদ'কেই বুঝানো হয়। শূন্য একটা অনিবিচণীয়া অবস্থা। বালায়ুরীর ভাষায়, "অন্তি-নান্তি তনু ভয়ানুভয়ে চতু কোটি বিনি মজিন শূন্য রূপম"। অর্থাৎ যা অন্তিও নয়, অন্তি নান্তি নয়-এমনও নয়। অর্থাৎ এসব অবস্থার অতাতে যে অবস্থা, তাকেই শূন্যরূপ নাম দেয়া হয়েছে।বৌদ্ধদের 'শূন্যবাদ' দার্শনিক চিন্তার শেষ অবস্থা, বৌদ্ধরাও যার সঠিক মুল্যায়ন করতে পেরেছেনে বলে মনে হয়না। এদিক দিয়ে স্ফার মান্তক "পরম্যাত পাক আল্লাহ চিরজীবি এবং দৃশ্য অদৃশ্য তার ব্যক্ত রূপ। স্ব কিছুর মাধ্যমে তিনিই নিজকে প্রকাশ করে নিজেই নিজকে উপদাদ্ধি করেছেন বা চিনেছেন- এই তার সভাব। হাদীসে কুদসীতে আল্লাহ বলেন, 'আমি ভঙ্গ ভাভারে নিহিত ছিলাম, নিজকে প্রকাশ করে চিনবার নিমিত্তে সব কিছুকে সৃষ্টি করলাম"। স্ফার এ জ্ঞান প্রভ্যক্ষ এবং তার আল্লাহ তাই প্রকাশ (যাহির) অপ্রকাশ (বাতিন) সবই"। ২

এদিক দিয়ে স্ফারা পরম তত্ত্ব সম্পর্কে নিশ্চিত সত্যে উপ নীত হয়েছেন, বৌধরা সত্য লাভে ব্যর্থ হয়েছেন। এছাড়া স্ফীরা একেশ্বর (তাওহীদ) পছী। এক আত্রাহ হাড়া তারা ঘিতীয় কোন সন্তার অন্তিত্ব শীকার করেন না। যদিও স্ফী সাধনায় জড়জগত থেকে আধ্যাত্মিক জগতে উত্তরণের প্রয়াস আছে, যাতে ওণ (সিফাত) থেকে সত্তার (যাত) স্বরূপে উপনীত হওয়া যায়। সেজন্যই তালের এ প্রচেটা। জড়-জগত ও আধ্যাত্মিক জগতকে তারা 'এক' এরই বিবর্তন রূপ বলে মনে করেন।

১। নির্বাণ' অর্থ মোক্ষলাভ বা জীবের মুক্তি। বৌদ্ধ সাধদার চূড়াত লক্ষ্য হল নির্বাণ লাভ। বৌদ্ধরা উপনিবদ থেকে তাদের নির্বাণ মতবাদ গ্রহণ করেছেন। সমত কামনা বাসলাকে নির্বাপিত করাই নির্বাণ। মাদবের দুঃখ, কট্ট,রোগ, শোক, জরা প্রভূতি থেকে মোক্ষণাভ করতে হলে একমাত্র তার দৈহিক ও মানসিক সর্বপ্রকার কামনাকে দ্বাভূত করে নিজকে জাগতিক ও বৈষয়িক বন্ধন থেকে মুক্ত করতে হবে এবং ধ্যানের মাধ্যমে অনত শূন্যভার মাঝে আপনাকে বিসর্জন দিতে হবে। একেই নির্বাণ বা প্রকৃত মোক্ষণাভ বলা হয়েছে। আঅবিলয়ের মধ্যেই বৌদ্ধমতে জাবের মুক্তি। আঅবিলোপের পর আর কোন থবে বৌদ্ধ সাধন মতে নেই।

২। ফকিন আব্দুর রশিদ, প্রাথক, পৃঃ ১০১।

"কিষ্ক বৌদ্ধণণ বৈদান্তবাদীদের ন্যায় 'সু' ও 'কু' বা সভ্য ও মিথ্যা বলে দুই
পরাক্রমশালী শক্তির অন্তিত্ব থীকার করেন এবং জগতের একটা অংশকে মিথ্যা
প্রতিপন্ন করে তার ধ্বংস সাধনের মাধ্যমে আপনার নঞ্জর্থক মুক্তি খোঁজেন।
এজন্য তারা সংসার ভ্যাগ করেন, কঠোর সংযমন্ত্রত পালন করেন এবং কৃত্রতা
অবলম্বন করেন। অন্যদিকে স্ফারা সংসার জীবন পালনের মাধ্যমে সাভাবিক
সাধনা সংযম ও কৃত্রতা পালনের ভেতর দিয়ে আধ্যাত্মিক জগতের উধ্ব তরে
উপনীত হন"।

আখ্যাত্মিক সাধক যে কোন শ্রেণীরই হোক না কেন, তারা যে বিলাস ব্যাসনে, আরাম আয়েশের মধ্য দিয়ে দিন কাটাতে পারেন না, তারা যে মহান এত উদযাপনের জন্য সংযম ও কৃষ্ণতা অবলম্বন করেন তা ওধু স্ফীলের মধ্যে দেখা যায় না, বৈজ্ঞানিক , দার্শনিক, সমাজ সংকারক, এমনকি দেশ প্রেমিক রাই নায়কের মধ্যেও দেখা যায়। কাজেই দেখা যাচেছে যে বেদাত দেশনের মায়ার পেলব কিংবা ভারতীয় যোগী তথা বৌদ্ধ ভিক্ষুকের কৃষ্ণতো ও সংযম মুসলমান মর্মীবাদের প্রেরণা নয়। উভয়ের মধ্যে যা সাদৃশ্য তা বাহ্যিক।

সুকাঁদের 'ফানা' এবং বৌদ্ধদের 'নির্বাণের' সাদৃশ্যের উপর প্রতিষ্ঠিত হয়েছে আলোচ্য মতবাদ। মতবাদ দু টির মধ্যে বাহ্যিক সাদৃশ্য কিছুটা থাকলেও এদের মাঝে মৌলিক কোন সাদৃশ্য নেই। অধ্যাপক নিকলসনও তা বীকার করেছেন, "We can not identify fana with Nirvana unconditionally while Nirvana is purely negative fana is accompanied by baqa, everlasting life in God." অর্থাৎ আমরা বিনা শর্তে ফানাও নির্বাণকে অভেদাথক বলে মেনে নিতে পারিনা। নির্বাণ নিছক নেতিবাচক, কিন্তু 'ফানার' পরবর্তী তর 'বাকার' (আল্লাহর চিরতন সভার অবছান) সাথে সমপ্তর"। ত

উপরোক্ত পর্যালোচনায় এটাই প্রমাণিত হয় যে ইসলামের সৃফীদর্শন ভারতীয় আমদানী নয়, ইসলামের আধ্যাত্মিক শিক্ষারই অনিবার্য পরিণতি।

(২) <u>ব্রান ও নিউ প্রেটোনিক প্রভাব</u>

যুসলমানেরা নিউ প্রেটোবাদী খুটান ধর্ম প্রচারকদের সংস্পর্দে আসার পর থেকে
ইসলামে স্ফাদর্শনের স্ত্রপাত ঘটে। প্রথম দিকে মুসলমানগণ এমন কিছু খুটান
ধর্ম প্রচারকদের সঙ্গে যোগাযোগ করেন যারা তাদের নিজস্ব ধর্মত সিরিয়া ও

১। ফকির আন্দুর রাশদ, প্রাথক, পৃঃ ১০২।

২। ডঃ রশিদুশ আলম, প্রাতক, পৃঃ ৩৭৮।

O 1 R.A. Nichalson, opcit, P. 9.

পার্থবাতী অপরাপর দেশসমূহের জনগণের মধ্যে প্রচার করেছিলেন। এশব নব্য প্রেটোবাদী দার্শনিকগণ যে খৃষ্ট ধর্ম প্রচারে নিয়োজিত ছিলেন তা ছিল গ্রীকদর্শনের আলোকে পরিবর্তিত ও পরিমার্জিত। নিউ প্রেটোনিক মতবাদের প্রবর্তক ছিলেন দার্শনিক প্রাটিনাম। তিনি ২৪৪ খৃষ্টান্দে রোম নগরীতে জন্মপ্রহণ করেন। তিনি ছিলেন প্রেটোর (খৃঃপূর্ব ৪২৭ অব্দ) ভক্ত। প্রেটো পুরোপুরি একজন নির্দ্দ দার্শনিক মাত্র। এই দার্শনিকের ভক্ত দার্শনিক প্রাটিনাম প্রেটোর মতানুবর্তী হয়ে এ ভক্তিমার্গে অগ্রসর হয়ে অনেক বিষয়ে প্রেটোকে অতিক্রম করেছিলেন। এজন্য গ্রাটিনামের দর্শনকে নিউপ্রেটোনিজ্ম' নামে অতিহিত করা হয়।

পবিত্র তওরাত, যাবুর, ইঞাল (বাইবেল) ও আল -কুরআন একই সাথে ধর্ম গ্রন্থ ও নীতি শাস্ত্র। কিন্তু প্রেটোর চিন্তাধারা নিছক দর্শন শাস্ত্র। ধর্ম গ্রন্থের আল্লাহ ব্যক্তিত্ব সম্পন্ন, গুণসম্পন্ন কিন্তু দর্শনের আল্লাহ এক নির্দুন মহাচেতনা। প্রেটোর এই নির্ভুণ চেতনাকে প্রাটিনাম সন্তা থেকে অভিনুরুণী গুণসম্পন্ন ব্যক্তিত্বে পরিণত করে মানুবের আবহমান কালের চিরন্তন আকাংখার নিবৃত্তি করেনে"।১ তিনি দর্শনের মূলভিভিক্তিকে অকুনু রেখে ভক্তি ও প্রেম মার্গে অগ্রসের হন। আর স্কৌ দর্শনের সাথে মিউ প্রেটোনিজমের সাদৃশ্য এখানেই।

প্রেটোর মতে, দৃশ্যমান জগতের সব কিছুই এক একটা সুত্ম টাইপ বা আদর্শ যা আধ্যাত্মিক জগতে বিদ্যমান। আজ যে বঞ্জর জন্ম বা প্রকাশ হচ্ছে তা সেই আধ্যাত্মিক টাইপগুলোরই মূল প্রকাশ মাত্র। জড় দেহের (জল,বায়ু, অগ্নি ও মৃত্তিকা) মাধ্যমে দৃশ্যমান হয়েছে। আধ্যাত্মিক জগতের প্রতিচ্ছবিই এ দৃশ্যমান জগত। কাজেই এ জগতের নিজস্ব কোন স্থায়িত্ব ও সত্যতা নেই। একমাত্র আধ্যাত্মিক জগতেই চিরসত্য, চির শাশ্বত। প্রেটো এ শাশ্বত টাইপ বা মডেলের সাধারণ নামকরণ করেন আইডিয়া'। ২

কিন্তু প্রেটোর এই নিরস ও প্রাণহীন নিছক দর্শনের উপর প্রাটিনাম সম্ভন্ত থাকতে পারেন নি । তাই তিনি প্রেটোর দর্শনে ভক্তিকে যোগ করে আধ্যাত্মিক সাধনার সূত্র ও সুন্দর নিয়মাবলীর নির্দেশ করে যান। তিনি প্রেটোর মতাবলম্বন করেই নির্দেশ করেন যে, "দৃশ্যমান বিশ্বজগত এক শাশ্বত আধ্যাত্মিক জগতেরই বহিঃপ্রকাশ এবং এ জগত পুণরায় নিঃশ্বেষিত হয়ে সেই মূল আধ্যাত্মিক ধারার সাথেই মিশে যাবে। জগতও জাগতিক সকল বজ্বর এই-ই-হল শেষ পরিণতি ও

১। ফকির আবুর রাশিদ, প্রাথক, পৃঃ ১০৩।

২। ফবিন্য আব্দুর রশিদ, প্রাক্তক, পৃঃ ১০৩।

চরম লক্ষা। 'প্রাটিনাম আরো বলেন, 'বহিঃ প্রকাশের ভর তিনটিঃ যণা, আঅাময়জগত, প্রাণীজগত ও বস্তুজগত এবং পরমাজার দিক দিয়ে প্রত্যাবর্তনের ও তার তিনটি-যেমন, ইন্দ্রিয় অনুভূতি, মার্জিত জ্ঞান ও পরমাজায় সমাধি"।

জীবনাচরণের দিক থেকে নব্য হোটোবাদী ধর্ম প্রচারকগণ ছিলেন মর্মী ভাবাপর ।
মুসলিম যুগের কয়েক শতক ধরে তাদের বহু সংখ্যক সদস্য আরব ও সিরিয়ার
সর্বত কর্মরত ছিল। কলে মুসলমানগণ তাদের সংস্পর্দে আসার কারণেই
মুসলমানদের মধ্যে স্ফীদর্শন জন্ম লাভ করে। এ জন্য নিকল্সন মনে করেন,
"ইসলামে মর্মীবাদের উৎপত্তি ঘটে এমন এক পরিবেশে যা ছিল ত্রীক দর্শন
সম্পূঞ্জ"।
২

কিন্ত ঐতিহাসিক ও মনজাত্মিক দিক থেকে এ মতবাদ সমর্থন যোগ্য নয়। সৃফীভাবের প্রকাশ মূলতঃ মহানবাঁ(সঃ) তাঁর শিষ্য বিশেষ করে আহলে সুফ্ফা ও তাবেরীনদের মাধ্যমে ঘটেছিল। তাঁরা জাগতিক কর্ম সম্পাদনের পাশাপাশি আধ্যাত্মিক ধ্যান সাধনায় নিমন্ন থাকতেন। তাছাতা প্রথম পর্যায়ে সৃফীগণ বাহিরের চিভার সাথে পরিচিত হ্বার সুযোগ লাভ করেনি। সুযোগ লাভ করে থাকণেও কুরআনের বাহ্যিক দিকের উপরই তা নিবদ্ধ ছিল বেশী। এ কারণে নির্দ্ধিধায় বলা যায় যে, "সৃফীদর্শনে নব্য প্রেটোবাদ প্রবেশ লাভের সুযোগ পায়নি। নবম শতাব্দীর পূর্বে স্ফীদর্শন জনসাধারণের মধ্যে বিশেষ রূপ পরিগ্রহ করেছে"।

নিজেদের সামাজিক, অর্থনৈতিক রাজনৈতিক ও ধর্মীয় অবস্থা হারা গঠিত না হলে কোন বিদেশী প্রভাব জনগণের মন ও মানসিকতাকে নতুন কোন ধারণা বা দ্রিভালন প্রেরণায় উত্তল করতে গারেনা। ইকবাল তাই বলেছেন, "No idea can seize a peoples soul unless, in some sense it is the peoples own" অর্থাৎ "কোন ধারণাই কোন জাতির মনকে অধিক দিন ধরে রাখতে পারেনা, যদি লে ধারণা তাদের নিজ্ঞাব না হয়"।৪ কাজেই স্কাবাদ ইসলামের শিকা থেকে উভ্ত এবং বুসলিম জাতির চিন্তা ধারার ফল।

## (৩) পারসিক প্রভাব মতবাদঃ-

ই,জে,ব্রাউন ও তার অনুসারীদের মতে, ইসলামে স্ফা দশনের প্রবর্তক হলেন পারসিকগণ। তাদের মেতে, মুসলমানদের নিকট পারস্য সাম্রাজ্য পতনের পর

১। ফকির আন্দুর রশীদ, প্রাগুক্ত, পৃঃ ১০৩।

<sup>≥ 1</sup> Nichalson, opcit, p-15.

৩। ৬ঃ রশীবুল আলম, প্রাণ্ডক, পৃঃ ৩৭৯।

<sup>8 |</sup> Iqbal, The development of Metaphysics in Persia, p-76.

মুসলমানগণ পারসিকদের সংস্পর্শে আসেন। তখনই ইসলামে সূফী দর্শনের স্ত্রপাত ঘটে। একটি অনুরত জাতি হারা একটি উন্নততর জাতির পরাভবের ফলে উন্নততর জাতি অর্থাৎ গারসিকদের রাজনৈতিক পরাজয়ে তাদের মধ্যে নৈরাজ্য . কঠোর সংযম ও মরমীবাদের সৃষ্টি করেছিল। পারস্যদেশ যথার্থই সৃষ্টাদের দেশ এবং পরবর্তীতে অধিকাংশ স্ফীই পারস্যের বুকে জন্ম গ্রহণ করেছিলেন। কাজেই পারসিকগণই সৃষ্টাদেশনের প্রবর্তক।

পারস্যবাসীদের মনের উপর রাজনৈতিক ব্যর্থতা ও সহজাত মানসিক পবিএতার প্রভাব মরমী চিন্তা ধারার বিকাশের সহায়ক হয়। স্ফীদর্শনের বিন্তার ও উন্নতিতে পারস্যবাদীদের যথেষ্ট অবদান রয়েছে। তবে তারাই স্ফীদর্শনের জন্ম দিয়েছেন একথা বলা যায়না। কিন্তু অধ্যাপক নিকলসন প্রশ্ন করেছেন, "If Sufism was nothing but a revelt of the Aryan Spirit, how are we to explain the undoubted fact that some of the leading pioneers of Mohummadan Mysticism were natives of Syria and Egypt and Arabs by race". >

শারসিকগণ আর্যজাতি। তাদের প্রবণতা অন্তর্মুখীন। তাই তাদের ধর্মাত, চিন্তাধারা ও আধ্যাত্মিক ভাবধারায় একটা বিশিষ্ট ক্র্যায়তা বিদ্যমান। জাতি হিসাবে তাদের বৈশিষ্ট্য অনুষ্ঠাকার্য। আরবরা দ্রষ্টা ও সৃষ্টি সম্পর্ক প্রেত্রালী। গৈতবাদ অনুযায়ী সৃষ্টি দ্রষ্টা থেকে পৃথক এবং দ্রষ্টার সাথে সৃষ্টির সম্পর্ক প্রভু ও ভূত্যের সম্বন্ধের ন্যায়। পারস্যবাসীরাও এ দিক দিয়ে একত্রাদী। তাঁদের মতে, দ্রষ্টার মাঝে সৃষ্টির অভিত্ব বিদ্যমান। 'আরবদের মতে আল্লাহতায়ালা সাত তলা আসমানের উপরে সিংহাসনে বসে এ বিশ্ব শাসন করেন, কিন্তু শারস্যবাসীদের মতে, বিশ্বের স্ব কিছুর মাঝেই আল্লাহর অভিত্ব অনুভূত হয়। আরবগণ প্রত্যক্ষবাদী, শারসিকগণ ভাববাদী, আরবগণ বেশীর ভাগই নৈতিক ওণে উত্বন্ধ, আর পারসিকগণ সাধারণভাবেই দাশীনক ভাবধারায় বিভূষিত"।

স্কা দশনের সাথে পারসিকদের মিল পরিলক্তিত হলেও পারসিক প্রভাবে স্কীদের উত্তব ঘটেছে এর কোন প্রমাণ নেই। পরবর্তী যুগারে শ্রেষ্ট স্কী দার্শনিক মুহিউনীন ইবনুল আরাবী ও ইবনুল ফরাদি পারসিক ছিলেনে না, আরবী ভাষাভাষী ছিলেনে,

<sup>5 1</sup> Nichalson, opcit p.9.

২। ফাফর আবুর রশিদ, প্রাথক, পুর ১০৫।

অথচ স্কা দর্শনে তারা শ্রেউত্বের শীর্ষে। ইবনুপ আরাবী স্কীদর্শনকে সুসংহত ও সুনিয়ন্ত্রিত করে একে তত্ত্বের পর্যায়ে উন্নীত করেন। কাজেই এ মতবাদের ভিত্তি অত্যন্ত দূর্বপ। মূল কথা হল, আরব জাতি পারসিকদের সংস্পর্শে আসার অনেক পূর্বেই স্কীবাদের উদ্ভব ঘটে। মহানবী (সঃ) কে স্কাবাদ বা ইলমে মা রিফাতের আদি গুরু বলে ধরা হয়। তিনি এবং তার চার খলিকা নিঃসদ্দেহে বাইরের প্রভাব মুক্ত ছিলেন। বাইরের প্রভাবমুক্ত ছিলেন মহানবী (সঃ) এর বিশিষ্ট সাহাবা (আহশে সুককা) ও তাবেরীনগণ।

### (৪) কুরআমীয় মতবাদঃ

বাইরের কোন চিন্তাধারার প্রভাব সূফীতন্ত্রের জনক নয় উপরোক্ত আলোচনায় আমরা তাই দেখানোর প্রয়াস পেয়েছি। পবিত্র কুরআন ও হাদাঁসই এর মূল উৎস। মহান আল্লাহ তায়ালা স্বয়ং কুরআন শরীফের মাধ্যমে এবং মুহামাদ (সঃ)-এর মাধ্যমে ইসলামের স্বয়ং সম্পূর্ণ পরিপূর্ণতার রূপ মূর্ত করে তুলেছেন। বাইরের কোন চিন্তাধারা ইসলামকে প্রভাবিত করতে পারেনি। কুরআনের আধ্যাত্মিক শিকাই এর মূলভিত্তি। বাইরের কোন চিন্তাধারার প্রভাবে এর জন্ম হর্মন। কুরআনের আধ্যাত্মিক শিকাই মুসলমানদের জাতীয় জীবনের বিভিন্ন অবহার পটভূমিতে স্ফীতন্ত্রের মধ্যদিয়ে আত্ম প্রকাশ করেছে। পবিত্র কুরআন শরীফে এক শ্রেণীর আয়াত রয়েছে, যা আধ্যাত্মিক ও মর্মীবাদী ভাব বহন করে। এছাড়া নবীকরীম (সঃ)এর বাণী ও কর্মের মাধ্যমে ও তাসাউফের স্ত্রপাত ঘটে। যেমন, পবিত্র কুরআনের আয়াত সমূহ

- 'আমি তোমার নফসের সাথে আছি, কিন্তু তুমি দেখছনা।"
   (সুরা যারিয়াত)
- "তিনি তালেরকে ভালবাসেন এবং তারা তাঁকে ভালবাসে।" (৫:৫8)
- ৩. "এবং আমি (আল্লাহ) মানুবের প্রাণরগ অপেক্ষা নিকটর্তী।" ৫০৪১৬)
- ৪. "আল্লাহ ভূলোক, দ্যুলোক ও বিশ্বভূবনের দূর (জ্যোতি)।" (২৪৯৩৫)
- ৫. "তিনি আদি, তিনি অজ, তিনি প্রকাশ্য ও ভাগ এবং তিনি সর্বজ্ঞাতা"(৫৭%৩)
- ৬. 'তোমরা যেখানেই থাক তিনি (আল্লাহ) তোমাদের সাথে আছেন।" (৫৭ঃ৪)
- ৭. ''দ্যুলোক-ভূলোক ব্যাপী তার পবিত্র সিংহাসন বিরাজমান।" (২ঃ২৫৫)
- ৮. "যখন আমার বান্দারা (হে মুহান্দ) তোমাকে জিজ্জেস করবে যে, তোমার আল্লাহ কোথার? তখন বলবে, আল্লাহ আমার নিকটেই আছেন।"( সুরা বাকারাহ)

- ৯. "আমি বাঁয় চিহ্নসমূহ জগতে ও মনুষ্য শরীরে দেখাবার জন্য প্রকাশ করেছি, উদ্দেশ্য এইবে, সত্যের অবস্থা যেন তাদের নিকট প্রকাশিত হয়।" (হা-মিস-সেজদা)
- ১০. "(হে, মুহাম্মদ (সঃ) ) যখন তুমি শত্রুদের প্রতি ধূলি নিক্ষেপ করেছিলে, তা তুমি করনি, বরং আল্লাহই নিক্ষেপ করেছিলেন।" (সুরা আনকাল)
- 'নিকরই আমি তাদের নিকটবর্তী আছি । কেউ আমাকে আহ্বান করণে আমি সে আহ্বানে সাড়া দিয়ে থাকি।" (২ঃ১৮৬)
- ১২. "পূর্ব ও পশ্চিম আল্লাহরই । সূতরাং তোমরা যেদিকেই মুখ ফিরাওনা কেন, সেদিকেই আল্লাহর বাস্তব অস্তিত্ব বিদ্যমান। নিশ্চয়ই তিনি সর্বব্যাপী ও সর্বজ্ঞানী।" (২ঃ১১৫)
- ১৩. 'অতএব, তোমরা আমাকে মরণ কর এবং আমি তোমাদেরকে মরণ করি।" (২ঃ১৫২)

পবিত্র কালামে পাকে এমনি আরও বছবিধ আয়াত রয়েছে যার মধ্যে তাওহাঁদের মৌলিকরপসহ মরমীবাদী আয়াত ব্যক্ত হয়েছে। স্বাভাবিকভাবেই সেসব তাত্ত্বিক ও মরমী ভাবপূর্ণ বাণীসমূহ মুসলিম মনমানসিকতাকে গভীরভাবে স্পর্শ করেছিল এবং সেজন্য অত্যন্ত স্বাভাবিকভাবেই ইসলামে সুফী দর্শনের উত্তর ঘটে।

পবিত্র কুরআনের পর হাদীসেও স্ফাঁ দর্শনের ভিত্তি অনুসৃত হয়। মহানবী (সঃ) এর পবিত্র বাণী ও কর্মের মধ্য দিয়েও তাস।উফের জন্ম হয়। যেমন, নবী করীম (সঃ) এর বাণীঃ-

"যথন আমার বান্দা নকণ ইবাদত ধারা আমার নৈকটা লাভ করে, তখন আমি তাকে বনুষকা জানি । যখন আমি তাকে বনু বলা জানি, তখন আমি তার কর্ণ হই যধারা সে শ্রবণ করে, আমি তার চকু হই যধারা সে দশন করে, আমি তার হস্ত হই, যধারা সে ধারণ করে; আমি তার পদ্যুগল হই, যধারা সে হাটে।" (হাদীস -ই-কুদসী)

<sup>&</sup>quot;যে নিজেকে চিনেছে, সে আগ্লাহকে চিনেছে"। (হাদীস)

<sup>&</sup>quot;নিভয়ই আল্লাহ্ মানুষকে তাঁর নিজ সুরত অনুযায়ী সৃষ্টি করেছেন"। (হালীস)

<sup>&</sup>quot;মুমিনের হৃদয় আল্লাহর সিংহাসন"। (হাদীস)

<sup>&</sup>quot;যা আমি বলছে, তা শরীআত, যা করেছে তা তরীকত, যা পথেছি তা হাকীকত এবং যা চিনিছে ও জেনেছে তা মারিফাত''। (হাদীস)

১। হাদীস-ই-কুদসীঃ-হাদীসে কুদসী সেসব হাদীসকে বলা হয় যায় মূল কথা ইলহাম বা স্পুথোগে আল্লাই তাআলা নবী করাম (সঃ)-কে অবহিত করেছেন। আর নবী করীম (সঃ) নিজ ভাষায় সে কথা বর্ণনা করেছেন। (মাওলানা আব্দুল রহিম, হাদীস সংকলনের ইতিহাস, পৃঃ ৩০)

"মারিফাত ব্যতিত কেউ হাথার বছর ইবাদত করলেও তা আল্লাহর দরবারে গৃহিত (কবুল ) হবেনা।" (হাদীস)

"আসমান ও যমীন আমাকে ধারণ করতে পারেনা, কিন্তু মুমিনের হৃদয়ে আমার স্থান হয়।" (হাদীস-ই-কুদসী)

"মানুষ আমার রহস্য এবং আমি মানুষের রহস্য।" (হাদীস-ই-কুদসী)

"আমি ছিলাম গুপু ভাভারে নিহিত এবং আমি প্রকাশ হতে ইচ্ছে করলাম, সেজনাই আমি (আল্লাহ) এসব সৃষ্টি করলাম ও প্রকাশ করলাম।" (হাদীস-ই-কুদসী)

কুরআন ও হাদীসের উপরোজ বাদী দ্বারা এটাই প্রমাণিত হয় যে স্ফীতত্ত্বের উৎস কুরআন ও হাদীস। পবিত্র কুরআন অবতীর্ণ হওয়ার সাথে সাথে এবং নবী করীন (সঃ) এর বাদী, কাথাবলী ও ইশারা ইসিতই ইসলামের মর্মীদর্শন স্কীতত্ত্বের জন্ম দিয়েছে। পরবর্তীকালে এটাই স্ফীদর্শনে পরিণ্ডি লাভ করে।

মহানবা (সঃ)-এর জীবদ্দশায় কিছু লোক ছিলেন যারা পবিত্র কুরআন ও হানীসের এসব বাণীর নিস্টু অর্থ অনুসন্ধানে রত ছিলেন। আবার কিছু লোক এসব বাণীর বাহা অর্থ নিয়েই সম্ভন্ট ছিলেন। "পরবর্তীকালে গৃঢ় অর্থ অনুসন্ধানকার্মীরাই প্রণয়ন করণেন এক মরমীবাদী জীবন ধারা এবং তাদেরকে অভিহিত করা হল প্রথমে জুহ্হাদ (ধর্মপ্রাণমানুষ), এরপর উব্বাদ (খোদাভক্ত মানুষ) এবং সবলেষে 'সূফী' বলে"।১ এ মতটি পুরোপুরি প্রহণযোগ্য হতে পারেনা। ফারণ, সূফী দর্শনে বিদেশী প্রভাবের আভাস লক্ষ্য করা যায়। আলোচিত প্রত্যেকটি মতই পুরোপুরি নাহলেও আংশিকভাবে সত্য। বছতঃ স্থী দর্শন এমন একটি স্বাভাবিক ব্যাপার, যা বাহা শক্তির প্রভাবে অভ্যন্তরীণ অবস্থা ও পরিবেশে বিকাশ লাভ করে। স্থী দর্শনের উন্দেব ও বিকাশের পূর্ণার বর্ণনার এসব তথ্য ও ঘটনার কিছুটা হলেও গুরুত্বের দাবী রাখে। কারণ, স্ফী দর্শনের উদ্ভবের জন্য এসধের কোন একটিকেই সম্পূর্ণ ভাবে বা পৃথকভাবে চিহ্নিত করা যায়না। অভ্যন্তরীণ দিকে সমসাময়িক সামাজিক, রাজনৈতিক ও অথনৈতিক অবস্থা এবং বাহ্যিক দিকে বর্ণিত কিছু বিদেশী প্রভাব যৌথভাবে মরমী ভাবধারা বিকাশের পক্ষে সহায়ক ছিল।

## সৃফী দর্শদের উৎপত্তির কারণ ঃ

ইকবালের ভাষায়, "সমকালীন রাজনৈতিক অস্থিরতা, ইসলামের বিভিন্ন সম্প্রদায়ের প্রতিনিধিদের মধ্যে ধর্মীয় আলোচনা, বুজিবাদী ভাবধারার কারণে ধর্মীয় প্রেরণার

১। আমিনুল ইসলাম (রূপান্তর ও সম্পাদনা), প্রাতক্ত, পৃঃ ১৭৬।

ক্রমিক নমনীয় ভাব, সম্পদের দ্রুত বৃদ্ধির ফলশ্রুতিতে উচ্চতর মহলের নৈতিক ও ধর্মীয় জীবনে ঔদাসীন্য, ইসলামী বৃদ্ধিবাদে সংশায়ত্মক ভাবধারা, খৃষ্টান সন্যাসীদের মধ্যে শান্তজীবনের অনুপত্তিতি এসবই সমষ্টিগত ভাবে কাজ করেছিল ভক্তিবাদী ভাবধারাকে এধরনের অস্থিরতার দৃশ্যপট থেকে ক্রমবর্ধমান অনুধ্যানিক জীবনের আনন্দময় শান্তিতে ঠেলে দিতে"।

-আল্লামা ইকবাল তাঁর 'The development of Metaphysics in Parsia' ঘড়ে উপার মন নিয়ে স্ফীদর্শনের বিকাশের পেছমের কারণ গুলি বর্ণনা করেছেন। তিনি তার গ্রন্থে অটম শতাব্দীর শেষের ভাগ এবং নবম শতাব্দীর প্রথমার্ধের রাজনৈতিক ও অভিরতা ও বুদ্ধিবৃত্তিক অবস্থাতসমূহ যা সৃফীবাদের কুরআনিক প্রেরণা ও সম্ভাবনাকে বিকশিত করে তুলেছিল তার একটি চিত্র তুলে ধরেছেন এভাবে, "এসময়ের ইতিহাস পর্যালোচনা করণে আমরা দেখতে পাই যে কমবেশী রাজনৈতিক অনিশ্চয়তা ও চাঞ্চল্য স্বাভাবিক ভাবেই মুসলিম মানসে পার্থিব জীবন সম্পর্কে নিরতিশয় উর্বেগ ও গভীর নৈরাশ্য সৃষ্টি করেছিল। ৮ম শতাব্দীর শেষ ভাগে উমাইয়া বংশের পতনের পর ইসমাইণীয়া, বাতিশীয়া, কারামতিয়া, শী'আ. প্রভৃতি সম্প্রদায় ধর্মীয় আবরণে মূলতঃ রাজনৈতিক স্বার্থ সিদ্ধির জন্য জোর প্রচেষ্টা চালাতে থাকে। খলিফা হারুন -অর-রশীদের ইস্তিকালের পর তাঁর পুত্র মামুন-অর-রশীদ ও আমিনের মধ্যে রাজনৈতিক প্রাধান্য লাভের জন্য এক অভড আঅঘাতী ও রক্তক্ষরী যুদ্ধ সংঘটিত হয়। মামুনের রাজত্বকালে 'শহদিয়া' বন্ধ (Shuhudiyya controversy) রাজনৈতিক অন্থিরতাকে তাঁব্রতর করে তোলে। এবল 'সাফীরিয়া' 'সামারিয়া' প্রভৃতি স্বতন্ত্র পারসিক সম্প্রদায়ের বিকাশকে তুরাধিত করেছিল। এছাড়াও অন্যান্য রাজনৈতিক কলহ শান্তিপ্রিয় মুসলমানদেরকে অনিশ্চিত ও ক্ষণভন্তর জীবনের ধ্যান-ধারণায় সুকীবালের শাস্তিময় জীবনে টেনে এনেছিল।

মু'তাযিলাদের মধ্যে কেউ কেউ তাঁদের চিন্তাপদ্ধতির মধ্যে সংশয়াত্মক প্রবণতার (Sceptical tendencies) বাজ রোপন করেছিল। বাশার ইবনে বার্দ ও আবু আল আলাল মারীর কবিতায় এ প্রবণতা বাণারপ লাভ করে। বুদ্ধিবাদের মধ্যে নিহিত এ সংশয়াত্মক প্রবণতা জ্ঞানের এক নিশ্চিত উৎস অতীন্দ্রির অনুভূতির প্রয়োজনীয়তা বোধে পরিণতি লাভ করেছিল। আল কুশাইরী ও হ্যয়ত আল হুজভিরী প্রমূখ কতিপয় খ্যাতনামা স্কীর লেখায় এ আধ্যাত্মিক প্রবণতা মূর্ত হয়ে উঠেছিল। এ সংশয়াত্মক প্রবণতা সূর্ফীবাদের মধ্যে একে আধ্যাত্মিক পরিণতি লাভ করেছিল।

১। ডিজাটি ভিদ্তঃ আমিদুল ইসলাম, প্রাথাজ, পুঃ ১৭৬।

আল মামুনের শাসনামলে (৮১৩-৮৩৩ খৃঃ) বিভিন্ন প্রতিনিধির ধর্মীয় কোন্দল ও ঝগড়া ধর্মীয় ও সামাজিক ক্ষেত্রকৈ সংকীর্ণ সীমার মধ্যে আবদ্ধ করে ফেলেছিল। অনিন্দ্য সুন্দর ধর্মের জগতে নৈরাশ্যজনক পরিস্থিতিতে প্রকৃত ধর্ম প্রাণ ব্যক্তিবর্গ ধর্মীয় অনাসৃষ্টির উধ্বে উঠে আধ্যাত্মিক জগতের প্রতি ঝুকে পড়েছিল। ফণে পাঙাবিক ভাবেই এসময় স্ফীদের বিকাশ ঘটে।

হানাফী, শাফী, মাশেকী ও হাপলী মাজহাবের আবেগবর্জিভ পরহেজগারী আবেগধর্মী আভারিক ভাজি ও পবিত্রতার দিকে অদিযার্যতাবে ঝুঁকে পড়েছিল।

আক্রাসীয় রাজত্বের (৭৫০-১২৫৮খৃঃ) প্রাথমিক পর্যায়ে বুদ্ধিবাদী প্রবণতার প্রসারের ফলে ধর্মীয় তেজ ও অনুশীলনে ভাটা পড়ে, অন্যদিকে জনসাধারণের হাতে বিশেষতঃ সমাজের উচ্চপ্রেণীর হাতে অতুলনীয় বিত্তবৈভব থাকায় ধর্মীয় উদাসীন্য ও নৈতিক অবনতি দেখা দেয়। সমাজের এই ধর্মীয় অধাঃগতি ধর্ম প্রাণ মুসলমাননের মনে ধর্মের অক্তরে আপ্রয় বুজতে প্রেরণা দান করে"।

তৎকালীন এ দুরবছা ইসলামের সর্বজনীন জীবন দর্শনের অভরের দিকে নজর করতে কুরআনের আধ্যাত্মিক শিক্ষাকে চরম পরিণতির দিকে ঠেলে দিতে সাহায্য করেছিল। কুরআনের গৃঢ়ার্থপূর্ণ আয়াতসমূহ সন্ন্যাসবাদী ও ভক্তিবাদী ভাবধারা বিকাশের পক্ষে সহায়ক ছিল এবং পরবর্তী কালে সেওলোই অনুধ্যায়মূলক ও সর্বেশ্বরবাদীরূপ পরিমহ করে। মহানবী (সঃ)-এর জীবদ্দশায় কিছু লোক ছিলেন যারা আল্লাহ ও তার নবীর প্রেমে নিজেদের সপে দেন। ইসলামের আদি পর্বে সন্যাসবাদী ও ভাববাদী ভাবধারা উদ্ধ্বের পেছনে ছিলেন এসব ব্যক্তি।

মূলতঃ "স্কানশনের বিকাশ ঘটে সমকাণীন প্রয়োজন থেকে। যে মাটিতে স্কাবাদের পুষ্টিও বিকাশ তার নিজন প্রকৃতি এবং সেখানকার জনগণের মেজাজ ও মানসিকতাই ইসলামে স্কাবাদের উৎপত্তির জন্য দায়ী। তবে এর অগ্রগতির পেছনে যেসব বাহ্য প্রভাব কার্যকর ছিল সেগুলোকেও উপোকা করা যায়না। স্কানশনের যে বীজ কুরআন ও হাদীসের শিক্ষায় নিহিত ছিল, তা অভ্যন্তরীণ ও বাহ্যিক প্রভাব হারা সমানভাবে পরিপুষ্ট হয়"। ই

<sup>&</sup>gt; Allama Iqbal, opcit, p-79.

১। আমিনুল ইসলাম (রূপান্তর ও সম্পাদনা), প্রাত্ত, পৃঃ ১৭৭।

### সুকীতত্ত্বে ক্রম বিকাশের ধারাঃ-

ইসলামের প্রাথমিক পর্যায়ে অর্থাৎ মহানবী (সঃ) -এর সময় 'স্ফী' শব্দটি প্রচলিত ছিলেনা । তবে স্ফী সূলভ আচরণ মহানবী (সঃ)-এর জীবনে পালিত ছয়েছে। ''নবী করীম (সঃ) -এর ইনতিকালের দুশত বৎসরের মধ্যে স্ফাতত্ত্ব প্রচলিত হয়"। ই স্ফী শব্দটি খৃষ্টীয় অষ্টম শতকের দ্বিতীয়ার্ধে কুফার জাবির বিন হাইয়ান নামক একজন রাসায়নিক পেশাধারী সাধক এবং আরু হাশিম নামক একজন সাধকের নামে সর্ব প্রথম ব্যবহৃত হয়। প্রায় শহলেশ বংসরের মধ্যে সময় ইরাকে মুসলমান সাধকদের মামের সঙ্গে স্ফী শব্দ ব্যবহৃত হতে থাকে এবং শর্বতী সুইশত বংসরের মধ্যে সময় মুসলিম জাহানের সাধকদের নামের সঙ্গে স্ফী শব্দ ব্যবহৃত হতে থাকে এবং শর্বতী বৃহশত বংসরের মধ্যে সময় মুসলিম জাহানের সাধকদের নামের সঙ্গে স্ফী শব্দ ব্যবহৃত হতে থাকে । আজ পর্যতে স্ফী শব্দটি মুসলমান সাধকদের নামের সঙ্গে ব্যবহৃত হতে থাকে । আজ পর্যতে স্ফী শব্দটি মুসলমান সাধকদের নামের সঙ্গে ব্যবহৃত হতে থাকে । আজ পর্যতে স্ফী শব্দটি মুসলমান সাধকদের নামের সঙ্গে ব্যবহৃত হতেছ।"ই

স্কাঁ' শব্দের উৎপত্তি বা বিকাশের সঙ্গে স্থাত ব্রেরও উদ্ভব হয়েছে বলে অনেকেই ধারণা করে থাকেন। এ ধারণা সঠিক নয়। হিজরাঁ বিতায় শতকের শেষের দিকে যদিও মুসলিম বিদ্ধে 'স্ফাঁ' শব্দটি প্রচলিত হয়ে আসছে কিন্তু তার পূর্বেও অর্থাৎ নবা করাম (সঃ) তার সাহাবা, তাবেয়ান, তাবে তাবেয়ানদের জীবনেও স্ফালশনের জীবনাচরণ প্রচলিত হয়েছে। বিদও তখন তারা স্ফা নামে গরিচিত ছিলেননা। "প্রথমদিকের স্ফারা পরিচিত ছিলেন 'উব্বাদ' (খোদাভজ মানুষ) 'মুহ্হাদ' (ধর্মপ্রাণমানুষ), মুকাররাবিন (খোদার বন্ধু), 'সাবেরীন' (ধর্মশাল) এবং আবরার (পূর্ণবান মানুষ) বলে"। ৪

ইসলামের আবির্ভাবের সঙ্গে সঙ্গেই স্কীন শনের আগমন। কাজেই "স্কীনশন ইসলামের অপরিহার্য ও অবিচেছদ্য অংগ। এটা ইসলামের মতই পুরাতন"। দিনবী করীম (সঃ) হতেই এর উৎপত্তি ও স্চনা। পবিত্র কুরআনের মর্মী ভাবধারার আয়াত সমূহ তার নিকট অবতীর্ণ হওয়ার সঙ্গে সঙ্গেই এর সূত্রপাত। পবিত্র কুরআনের আধ্যাত্মিকতাপূর্ণ বছ আয়াত, নবা করীম (সঃ) -এর বছবাণী এবং তার স্কীস্ণাত আচরণ ও মাঝেমাঝে ধ্যানমগ্ন, আত্মসমাহিত অবহায় এটাই প্রমাণিত হয়েছে, স্কী দর্শদের আবির্ভাব ইসলামের আগমনের সঙ্গে সঙ্গেই ঘটেছে এবং নবা করীম (সঃ) এর আদি গুরুং। যেমন আগ্রহ পাক বলেনঃ-

"সাবধান, আল্লাহ সবকিছু ব্যাপিয়া আছেন" (আলকুরআন)

''আল্লাহ মানুষের প্রাণরগ অপেক্ষা নিকটবর্তী," (৫০-১৬)

১। মোঃ সোলায়মান আলী সরকার, প্রাতক্ত, পুঃ ৩।

২। আপুল করিম, মুসলিম বাংলার হতিহাস ও ঐতিহ্য, বাংলা একাডেমী,১৯৯৪ইং, পৃঃ ১৮২।

৩। মাওলানা আব্দুর রাহীম হাযারী, প্রাতক্ত, পৃঃ ২০।

৪। আমিনুল ইসলাম, প্রাতক্ত, পৃঃ ১৭২।

Dr. Sayed Muzaffar Uddin Nadvi, Muslim thought and its sources, p. 79.

"তিনি (আল্লাহ্) আদি, তিনি অভ, তিনি দৃশ্য, তিনি অদৃশ্য এবং তিনি সর্বজ্ঞাতা।" (৫৩৯৩)

নবী করীম (সঃ) বলেছেন, "যেয্যক্তি নিজেকে চিনেছে সে ব্যক্তি তার প্রতি শালককে চিনেছে।"

" আমি ছিলাম গুপুধন এবং আমি আত্মপ্রকাশেরে ইচছা করলাম, তাই আমি গড়ে তুললাম এ সৃষ্টি যাতে তারা আমাকে জানতে পারে।"

"যে ব্যক্তির মধ্যে কোন প্রেম নেই সে মুমিন নর।"

নবী করীম (সঃ) দীর্ঘ দিন হেরা পর্বতের গুহার আরাধনা করতেন,অধিকাংশ সময় ধ্যানমগ্ল অবস্থার আল্লাহর মুশাহাদার রত থাকতেন এবং নামায আদারকালে এমন তন্যর হয়ে যেতেন যে, তখন তাঁকে চেনাই কঠিন হত ।১

নবী করিম (সঃ)-এর স্ফী-স্পভ আমল, আখলাক তাঁর সাহাবীরাও অনুসরণ করতেন। সাহাবাগণ বিশেষতঃ আহলে সুফফাগণ নবী করীম (সঃ)-এর সবচেয়ে কাছাকাছি থাকতেন এবং সদা সর্বদা তাঁর জীবনাদশ নিজেদের জীবনে প্রতিফলিত করার চেষ্টা করতেন।

খুলাফায়ে রাশেদার চার খলিফা(৬৩২-৬৬১খৃঃ) নবী করীম (সঃ) ও ইসলামের বার্থে সবকিছু ত্যাগ করে হ্যরতের কাছেই সর্বদা ছায়ার মত থাকতেন। "তাদের জীবনাদর্শ ও চলাফেরা, উঠা-বসা, ইবানত-বন্দেগীর মধ্যে হ্যরতের তাকওয়াহ, পরহেজগারী, আল্লাহর প্রেম ও ভাঁতি এবং স্ফাস্লভ অন্যান্য নিয়ম পদ্ধতি অপূর্ব ভাবে বিকাশ লাভ কয়েছিল"। তবে তাদের মধ্যে হ্যরত

১। নবী করীম (সঃ) কে নামাযরত অবস্থা দেখে হ্যরত আয়েশা (রাঃ) বলেন, "হ্যরত যখন নামাজে দাঁড়াতেন, তখন তাঁকে আমরা হঠাৎ করে চিনতে শারতাম না। তাঁর মুখাবয়বের মধ্যে এমন একটা পরিবর্তন শাদ্য করা যেত যে, মনে হত তিনি অন্য করতের লোক এবং পার্থবর্তী লোকদের কে চেনেগনা। এছাড়া তিনি যখন নামায আদায় করতেন, তখন নিক্টবর্তী তাঁর শরীরের মধ্যে একটি বিশয়কর শাদ্য তনতেন। ডেকচিতে গোন্ত রায়া করার সময় ভগবগ করে যে শদ্দ হয়, অনেকটা তদ্বেপ"। এমনি আয়ো অনেক হাদাঁস রয়েছে।

২। খুলাফায়ে রাশিদার চার খলিফা বলতে বুঝার, হ্যরত আব্যক্তর (রাঃ),হ্যরত উময় (রাঃ),
হ্যরত উসমান (রাঃ) এবং হ্যরত আলী (রাঃ) কে। নবী করীম (সঃ)-এর প্রথম শ্রেণীর
সাহাবী ছিলেন এরা। নবী করীমের (সঃ) ইতিকালের পর তারা পর্যায় ক্রমে (৬৩২৬৬২খঃ) মুসলিম জাহানের খিলাফত লাভ করেন। তাদের খিলাফত কালাইল প্রায় ক্রিশ
বংসর। গবিত্র ক্রআন ও সুনুহর আলাকে তারা খিলাফত পরিচালনা করেন বলে তাদের
শাসনকালকে 'খুলাফায়ে রাশিদুন' বা খিলাফতের সোনালী মুগ বলা হয়।

৩। ফকিৰ আব্বর রশীদ, প্রাত্তক, পৃঃ ৩৩।

আব্যকর (রাঃ), হ্যরত আলী (রাঃ)-এর সর্বোচ্চে ছান ছিল বলে অধিকাংশ স্কীদের বিশ্বাস। হাদীসে বলা হয়েছে 'আমি (নবী) জ্ঞানের সুরক্ষিত নগরী এবং আলী (রাঃ) তার দরজা"। 'আলী আমার, আমি আলীর (রাঃ)"। 'আলাহ ব্যতিত অন্য কাউকে যদি আমি বন্ধু বলে গ্রহণ করতাম, তাহলে আবু বকর (রাঃ) কেগ্রহণ করতাম।"

"জগতের সমস্ত স্ফায়া-এ কেরামই এই মহামদীবাঁব্যের পদবীর সিলসিলার মাধ্যমে আবির্ভূত হয়েছেন। ----- হয়ত আবুবকর (রাঃ) হতে কমপক্ষে দুটি ও হয়রত আলী (রঃ) থেকে তিন শতাধিক স্ফা তরীকা প্রকাশ পেয়েছে। তিও এম, এ রহিম তাই অধ্যাপক ম্যাসিগনোঁ (Massignon) এর বরাত দিয়ে বলেছেন, "স্ফাবাদ বা মর্মীবাদ আন্দোলন এসেছে আদি মুসলমানদের অতিরিজ্
কঠোর সংযমের প্রত্যক্ষ উত্তরাধিকার সূত্রে। এর উৎপত্তি ঘটেছে কোরআন থেকে এবং রাসুলুল্লাহ (সাঃ) -এর অভ্যাস বা আচার-আচরণ থেকে। যদিও ইসলামকে অপেক্ষাকৃত কমই কৃছেতাপরায়ণরূপে ধরা হয়; তথাপী মুসলমান আলি পুরুষগণের মধ্যে অনেকে হিলেন যারা গভার নিষ্ঠা ও সাধারণভাবে জাবন যাপন করাতেন। তালের নিকট ইসলাম ছিল আত্মার সংযম কেবল বাহ্যিক ক্তকগুলো ধ্যীয় আচার অনুঠানের সমষ্টি মার্ম"। ই

'হ্যরত ওসমান (রাঃ)-এর শাহাদতে বরণ করার পর মুসলিম জাহানের রাজনৈতিক আকাশে নেমে আসে কালমেঘের ঘনঘটা। এর পরিণতিতে দুঃখজনভাবে শাহাদাত বরণ করতে হয় হয়রত আলী (রাঃ)কে। তার শাহাদাতের মধ্যদিয়ে বিধার হয় আদি ও সত্য খেলাফত। তার ফলে যে প্রবল আলোড়ন সৃষ্টি হয় , মলীলায় হত্যা ও লুঠনের গয় যে ভীতির সক্ষার হয় আয় দামেকের অধিকতয় অসচ্চরিত্র শাসনকর্তাদেয় আমলে যে বর্বরতা সমাজ জীয়নে নেমে আসে, তা বছ নিঠাবান মুসলমানকে একাজে ইবাদত বন্দেগীতে মলগুল হতে বাধ্য করে। তাদের অধিকাংশই ছিলেন তাবেয়ীন ও তাবে তাবেয়ীন। ক্রমাধয়ে এ গোষ্ঠী বৃদ্ধি পেতে থাকে এবং সমাজেও তারা অপরিসীম প্রকার আসন দখল করেন। তারা ছিলেন দুনিয়ায় সকল প্রকার লোভ লালসার উর্দ্ধে। সকলক্ষেত্রেই তারা ছিলেন আল্লাহর অনুগ্রহ ও সাহায্য প্রার্থী। এলব আধ্যাত্মিক পুরুষগণ বৈদেশিক কোন চিন্তাধারার সাথে গরিচিত ছিলেন লা, এবং পরিচিত হওয়ার

১। ককরি আব্রু অশীল, প্রাত্তক, পৃঃ ৩৬।

২। ডঃ এম,এ,রহিম, বাংশার সামাজিক ও সাংস্তিক ইতিহাস, বাংশা একাজেমী, ঢাকা, ১৯৮২ ইং, পৃঃ ৮২।

সুযোগও লাভ করেননি। তারা বৈদেশিক প্রভাবে প্রভাবাধিত ও ছিলেন না । তারা ছিলেন আল্লাহর ইবাদতে নিবেদিত প্রাণ। এখান থেকে ইসলামের অতীন্দ্রিরবাদ স্বাভাবিক গথে অগ্রসর হতে থাকে। সর্ব বিষয়ে তারা যে মূলতঃ সুফাঁ ছিলেন তাতে কোন সন্দেহ নেই। তবে তাদের 'সুফাঁ বলা হত কিনা তা বড় কথা নয়"।

আগেই বলা হয়েছে যে 'সৃফা' শব্দটি উদ্ভব হয়েছিল হিজারী বিতায় শতালীতে এবং সর্বসাধারণে তা প্রচলিত হয়। ইসলামী জগতে সাধারণত প্রথম সুফা হিসাবে মনে করা হয় ইমাম হাসান আল বসরী (রঃ) কে। আর সুফা দর্শনের বিতীয় তর তরু হয় এখান থেকেই। "তিনি মদীনায় জন্ম প্রহণ করেন এবং বসরায় জীবন অতিবাহিত করেন। তিনি ছিলেন হযরত আলী (রাঃ)-এর মুরীল ও প্রধান থলিকা। তার মা ছিলেন মহানবী (সাঃ)-এর বিবি উদ্মূল মুমিনীন হযরত উদ্দে সালমার দাসী। ইনি উদ্দে সালমা (রাঃ) ও হ্যরত আয়েশা (রাঃ)-এর তন্য শান করার সৌভাগ্য অর্জন করেছিলেন। তিনি ১৩০ জন সাহাবার সাহচর্য লাভ করেছিলেন"।ই তিনি একাধারে দার্শনিক, ইমাম ও মরমী (Mystic) সামু পুরুষ ছিলেন। তিনি হিজারী ১১০/ ৭২০ খুটালে ইতিকাল করেন।

কেউ কেউ আবার (জামি ও তাঁর অনুসারীগণ) আবুল হাশিমকে প্রথম স্ফী বলে অভিহিত করেছেন। আবুল রাহীম হাযারী ও এমতের সমর্থক। তিনি বলেছেন, "মুসলিম বিশ্বে যিনি সর্বপ্রথম স্ফী নামে অভিহিত হন তিনি হলেন স্ফী আবুল হাশিম। তিনিই সর্বাথে তাসাউক বা স্ফীবাদের উপর একখানি পুতিকা রচনা করেন। ১৬২ হিয়রীতে তাঁর মৃত্যু হয়। সম্ভবত তিনি নিরহংকার জনিত পশ্মী পোশাক পরিধান করতেন বলেই লোকেরা তাঁকে স্ফী নামে অভিহিত করেছিলেন।"৩

Sayed Abdul Hai- The name 'sufi' was first applied to Abu-Hashim (d./62 A.H), an Arab of kufa. He flowed the simplicity of the prophets life and was very deeply influenced by the conceptions of sin, transitoriness of the Earthly life and the day of judgment," 8

<sup>5 1</sup> Sayed Abdul Hai, opit, p.137-40.

ফকর আন্দল রশীদ, প্রাগুজ, নৃঃ ৩৯।

৩। মাওশানা আপুর রাহীম হাযারী, প্রাণ্ড, পৃঃ ৬।

<sup>8 1</sup> Sayed Abdul Hai, opcit, p.137.

কেউ কেউ আহার জাবির বিন হাইরানকে (মৃঃ ১৬৮) প্রথম স্ফী বলে মনে করেন। অবশ্য যাকেই প্রথম স্ফী' বলা হউক না কেন, হিজরী বিতীয় শতালীর শেষ ভাগে স্ফী নামটি সাধারণের মধ্যে বিস্তার লাভ করে। এ সময় ক্রআনের শিক্ষায় গভীরভাবে অনুপ্রাণিত হয়ে একদল মুসলমান পরহেজগারী ও তাক্ওয়ার মধ্যে নিজেদের মশগুল রাখেন তারা হলেন, ইবরাহীম ইবন আদহাম (মৃত্যুঃ ১৬১ হিজরী), লাউদ আততারাঁ (মৃত্যুঃ ১৬৫ হিজরী), ফাজিল ইবন ইয়াজ (মৃত্যুঃ ১৮৮ হিজরী), মারুক্ম আল-কারখী (মৃত্যুঃ ২০০ হিজরী),হারিস আল মুসাহিবী (মৃত্যুঃ ২৪৪ হিজরী),আব্দুল ওয়াহেদ বিন যায়েদ এবং হয়রত রাবিয়া আল বসরী (মৃত্যুঃ ১৮৫ হিজরী) প্রমুখ। অধ্যাপক গীব বলেন, "প্রাথমিক পর্যায়ে স্ফীদর্শন আপ্রাহর উতি ও শেষ বিচার দিনের উপর প্রতিষ্ঠিত ছিল। কিন্তু কালক্রমে এধারণার পরিবর্তন আসে এবং প্রেমের মধ্যদিয়ে প্রিয়্রতম আল্লাহর সঙ্গে সংযোগ হাগনের ভিত্তিরূপে পরিগণিত হয়। বসরায় সাধ্বী রমণী রাবেয়া ছিলেন এর প্রথম প্রসিদ্ধ পথিকৃতা। তিনি বলতেন, "আল্লাহর প্রেমে আমাকে এতবেশী নিমন্ন করেছে যে, আর কারো কোন প্রেম বা ঘূণাই আমার অস্তরে নেই"। ১

'স্ফাঁ' নামটি এ সময়ের পূর্বে ছিল না, তবে তা ইসলামের মধ্যেই নিহিত ছিল।
নবী করীম (সঃ), সাহাবাগণ ও তাবেরীনরা মনেপ্রাণে ও কার্যাবলীতে ছিলেন
আল্লাহতে উৎস্পীতি প্রাণ (স্ফী)। তাদের 'স্ফী' বলা হতনা। সাহাবী ও তাবেরীন
নামে তারা সমধিক পরিচিত ও সম্মানিত হতেন।" ২

স্ফাদশনের বির্বতনের আরেক পর্যায় শুরু হয় খুরুন মিসরীর সঙ্গে (মৃত্যু ২৪৫ হিজরী)। তিনি স্ফাতবুকে মতবাদ হিসাবে নিয়ন্ত্রণ ও রূপদান করেন। তিনি ছিলেন গভীর শভিত্যের অধিকারী একজন স্ফা ও দার্শনিক। তার মতে, আল্লাহ সম্পর্কে জান লাভের উপায় হল তন্মতা (হাল)। তিনি বলেন, "সেই ব্যক্তি খোদাকে সমাকরণে জানেন যিনি খোদার মধ্যে সর্বাধিক সমাহিত"। তিনি হাল ও মাকাম সম্পর্কীয় মতবাদ প্রবর্তন করেন। তারপর জুনায়দ বাগদালী (মৃত্যু ২৯৭ হিজরী) তার মতবাদ লিশিবদ ও সুসংহত করেন এবং তার শিষ্য শিবলী (মৃত্যু ৩৩৪ হিজরী) এর আরও পরিবর্ষন করেন। "এ সকল স্ফা আল্লাহর সাথে আত্মার মিলনের উপর সমধিক গুরুত্ব আরোপ করলেও তারা সর্বখোদাবাদী (Pantheism) ছিলেন না"।"

H.A. Gibb, Mohamedanism, p. 103.

<sup>≥ 1</sup> Sayed Abdul Hai, opit, p.138.

Sayed Abdul Hai, opit, p.138.

এরপর হ্যরত বায়জীদ বিতামী (মৃত্যু ২৭১ হিঃ) ও হুসাইন বিন মনসুর হাল্লাজ (মৃত্যু ৩৯৮ হিঃ) স্ফীদশনকে সর্বযোদাবাদের দিকে নিয়ে যান। বায়জীদ বিতামী স্ফী দশনে 'ফানা' (আত্মবিনাশন) মতবাদ প্রবর্তিত করেন। তার মতে, আল্লাহতে আত্মসমাহিত হওয়াই নৈয়ামিক পরিণতি। তিনি বলেন, ''যতক্ষণ পর্যন্ত মানুষ নিজেকে আল্লাহর মধ্যে সমাহিত না করবে ততক্ষণ পর্যন্ত সে ঐশীজ্ঞান লাভ করতে পারবেনা''। তিনি তাসাভ্য ও নিজের হাল সম্পর্কিত কতিপয় পুত্রক রচনা করেন।

স্কালের মতে, আত্মবিনাশন ও আত্মবিলোপ (Self annihilation) সর্ববোদাবাদে পরিণতি লাভ করে। মনসূর হাল্লাজের মতে, মানুষ মূলতঃ এলা। কেননা, আল্লাহ মানুষকে তার নিজের প্রতিবিদ্ধে সৃষ্টি করেছেন। তাই আল্লাহর সভায় আধিটিত 'বাকা' অবস্থায় মনসূর হাল্লাজ বলেছিলেন 'আমিই পরম সত্যু" (আনাল হক)। বাহ্যিক দৃষ্টিতে মনসূরের এ ঘোষণা ছিল মানুষকে আল্লাহর মর্যাদা দানের শামিল। এজনাই হাল্লাজকে কঠোর শান্তি দেয়া হয়েছিল তার ধর্ম বিরুদ্ধ মতের জন্য। মনসূর হাল্লাজের ভূল ছিল তার মুহুর্তিক অভিজ্ঞতাকে প্রকাশ করা। স্কৌদর্শন মাঝে মাঝে প্রাধান্য লাভ করলেও এটা সর্বজনীন হয়ে উঠতে পারোন। কারণ, হালাজতের এ তার লাভ করা সকলের পক্ষে সন্ভব হয় না, আর হাকীকতের ওপ্ত রহস্য সর্বসাধারণ্যে প্রকাশ করা বৈধ নয়।

আবু নসর আল-সারাজ (মৃত্যু ৩৭৮ হিঃ) 'কিতাবুল লুমা' তে এবং আল কুশাইরী (মৃত্যু ৪৩৭ হিঃ) 'রিসালাতে' স্ফালনভাগ লিখে গেছেন। তাদের ভাষার সাধারণ মুসলমানেরা স্ফালনকে সুনজরে দেখতে পারেনি। রক্ষণশীল মুসলমানেরা স্ফালেরকে সন্দেহের দৃষ্টিতে দেখেছে। কুশাইরীর ভাষার জানা যার যে, 'বাগদানের ক্য়াইম (মৃত্যু ৩০৩ হিঃ) বলেছেন,সকল লোকই ধর্মের বাইরের রূপ আকড়ে থাকে। কিন্তু এ ললটি (স্ফা) আকড়ে আছে আসল হাকীকভকে নিয়ে। সকল মানুষ ধর্মীয় আইনের বাইরের দিক মেনে চলাকেই তাদের কর্তব্য মনে করে। স্ফানা ধর্মপ্রায়ণতা ও নিরব্সহন্ন আন্তর্রিকতা অর্জনের চেষ্টাকে

ইসলামে স্ফীদর্শনের মধ্যে যে সুসম্বন, নিয়মকার্য ও সৌন্দর্য দেখা যায় তার জন্য কৃতিত্বের দাবীদার ইমাম গাযালী। পৃথিবীর কর্মক্ষেত্রে ডিনি ঠিক সময়েই আবিপ্ত

১। ইসলাম ও আধুনিক চিন্তাধারা, পৃঃ ২০৭।

হয়েছিলেন। 'ভার প্রচেটায় স্কা দর্শনের ও রক্ষণশীল মতবাদের সমস্য ঘটে এবং স্কাদর্শন সাধারণ্যে বীকৃতি লাভ করে''। তাঁর সমসাময়িক স্কারা হলেন আল কুশাইরী (মৃত্যু ১০৪৫ খৃঃ); আব্দুল কাদির জীলানী (মৃত্যুঃ ১১৬৬ খৃঃ); শিহাবুলীন সোহ্রাওয়াদী আলমাকতুল (মৃত্যুঃ ১২২ খৃঃ), করীদ উলীন আভার (মৃত্যুঃ ১২২৯ খৃঃ) প্রমুখ।

ফরীদ উদ্দীন আতার মুনকাতৃত তারির নামক কাব্য প্রস্থে রূপকের তেতর দিরে মানবাত্মা ও পরমাত্মার মিশিদ পথে সাতটি উপত্যকার কথা উল্লেখ করেছেন। যথা-সদ্দান, জ্ঞান, প্রেম, নির্ণিভতা, একজু, বিশ্বর ও আত্মবিলোপন। তাই জালালুদ্দীন ক্রমী বলছেন, "আতার তাঁর আত্মসাধনার সাতটি রাজ্য পরিভ্রমণ করেছেন। আর আমি এখনও আঁধার গণতৈ মুরে মরছি।" তিনি আরো বলছেনে, "আতার স্ফী শিক্ষার প্রাণ কেন্দ্র এবং সানারী তাঁর দুটি চোখ।"

আরোদশ শতাব্দীতে স্পেন ও পারস্যে সূফী দশনের ক্রমবিকাশের ধারা পরিশক্ষিত হয়। স্পেনের আরবী ভাষা-ভাষী সর্বশ্রেষ্ঠ স্ফীদের মধ্যে মহিউদ্দিন ইবনুণ আরাবী (মৃত্যু ৬৩৮ হিঃ) প্রথম সৃফী। তিনি সর্বখোদাবাদকে সুশৃংখণ ধারায় প্রকাশ করেন। হিজরী ভৃতীয় শতাব্দীতে এ মতবাদের প্রবণতা দেখা দিশেও ইবনুণ আরাবীই পূর্ণাঙ্গ সর্বখোদাবাদী মতবাদের জন্মদান করেন। এ দশনের বুনিয়াদী নীতি হল খোদা সকল সন্তার ঐক্য।

তার মতবাদ 'ওয়াহদাতুল ওজুদ' নামে পরিচিত। জালালউদ্দিন রুমীসহ তার পরবর্তী সকল স্কাই কোন না কোন ভাবে প্রভাবিত হয়েছেন। পারস্যে জালাল উদ্দান রুমী (১২০২-১২৭০ খৃঃ) স্কা দর্শনের সুবর্ণ যুগের শতন করেন----।

পরবর্তী সূফী শায়েখ ফখর দীন ইরাকী, (মৃত্যু-১২৮৯ খৃঃ); সাদুদীন মুহাম্মন শাবিস্তারী (মৃত্যুঃ ১২৫০-১৩২০ খৃঃ), আলকাশানী (মৃত্যুঃ ৭৩০ হিঃ); আব্দুল করীম জীলী (মৃত্যুঃ ৮১১হিঃ); নুর দীন আব্দুর রহমান জামী (মৃত্যুঃ ১৪৯২ খৃঃ); শেখ সা দী (১১৭৫-১২৯২ খৃঃ); শায়েখ সদরুদীন কোনাবী (মৃত্যুঃ ১২৭৩খৃঃ); ইবনুল ফ্রীদ প্রমূখ স্ফীদের উপর ইবনুল আরাবীর প্রভাব কমবেশী আছে"।

১। অধ্যাপক মুহামাদ দরবেশ আশী খান অনুদিতি, প্রাত্ত, পৃঃ ৪৬৯।

২। মাওলানা আব্দুর রাহীম হাযারী, প্রাভক্ত, পৃ৪২৭।

৩। Sayed Abdul Hai, opit, p.140; ফাফির আব্দুর রশীদ, প্রাত্তক, পৃঃ ৫৮-৬২।

"এ যুগে ভারতীয় উপমহাদেশে স্ফাঁদের মধ্যে খাজা মঈনউদ্দিন চিশতী (নৃত্যুঃ ১২৩৪ খৃঃ) ছিলেন অগ্রগণ্য। সে যুগের অন্যান্য স্ফাঁ হলেন বখতিয়ার কাকী (মৃত্যুঃ ১২৩৬ খৃঃ); ফরিদউদ্দীন শাকরগঞ্জ (মৃত্যুঃ ১২৫৬ খৃঃ) ও নিজামুদ্দীন আওলিয়া (মৃত্যুঃ ১২৩৪ খৃঃ)।

হবনুণ আরাবীর 'ওয়াজুদীয়া' দৃষ্টিকোণ (Standpoint) কে চ্যালেঞ্জ করেন রাকনুশীন আলাউন্দৌলা। তার মতে, 'বাহ্য জগত ঐশীসন্তা থেকে নিঃসৃত নয়; এটা তার প্রতিছবি মাত্র'। এ গোষ্ঠী 'ওছলিয়া' গোষ্ঠী নামে পরিচিত। বাহাউন্দিন (মৃত্যঃ ১৩৮৮ খৃঃ) এ গোষ্ঠীর অগ্রযাত্রাকে অব্যাহত রাখেন এবং সভদশ শতাব্দী থেকে 'গুছদিয়া' চিন্তাধারা বিশেষ প্রাধান্য লাভ করে। ভারতীয় উপমহাদেশে প্রখ্যাত সুফী সাধক শেখ আহমদ সারহিন্দী (মৃত্যঃ ১৬২৪) বিনি মোজান্দেদ আলফেসানী নামে খ্যাত এ চিন্তাধারাকে গুনক্রজীবিত করেন।"১ যার প্রবাহমান ধারা আজও বিদ্যমান।

# সৃফী তত্ত্বের মনস্তান্ত্রিক ভিত্তি

মানবাথার সাথে পরমাথার মিলন সাধন সৃথী সাধনার লক্ষ্য। আর পরম সন্তাকে জানার ও চেনার আকাংখা মানুধের চিরন্তন। মানুধ তার মনের আকাংখা চরিতার্থ করার মানসে তার হৃদয়ের মধ্যে সেই পরম প্রিয়তমের সন্ধান পাভ করে যার সাথে নিবিভ যোগসূত্রে সে মিথিত হয়। তার এই পরম সন্তা আল্লাহ প্রেমময়। তিনিই একমাত্র সন্তা, জগত তাঁর পরম সুন্দরের বহিঃ প্রকাশ। জগতের যাযতাঁয় বজ্ব আল্লাহ হতে নিংস্ত। সমত বস্তুতে তাঁর মহিমা বিস্কুরিত। এজন্য আল্লাহ পরম দয়ালু। তিনি সকল প্রেম ও সমস্ত জ্ঞানের আঁধার। তাঁর সাথে মানুধের সম্পর্ক প্রেমের। প্রেমের মাধ্যমে মানুধ তার অক্তরের অভঃস্কুলে তার প্রেমাস্পদের উপলব্ধি করে, যিনি তাঁর মাহরুবের অভারের আহ্বানে সাভা দিয়ে থাকেন এবং তিনি মানুধের হলয়ের আব্রের আবেদন চরিতার্থ করতে সক্ষম। স্কীদর্শন আল্লাহ ও মানুধের মধ্যকার এ শূন্যতা পূর্ণ করে দেয়।

এজন্য সূকারা আল্লাহর ধ্যান ও প্রেমের মধ্যে এমন মগু হরে গড়েন যে পার্থিব বন্তর প্রতি তালের সকল মোহ বিলুপ্ত হয়। তারা ধ্যানের মাধ্যমে এক আকস্মিক আবেগ মুহুর্তে গরম সত্য ও সুক্ষরকে নিবিড় ভাবে উপলব্ধি করেন। আল্লাহর জন্য সূকা যে প্রেমের আবেগ আনন্দ অনুভব করেন, তার সঙ্গে মিশে থাকে বিরহের অর্থাৎ বতর বা বিচ্ছিন্ন হয়ে পড়ার বেদনা। কেননা, মানুষ কোথেকে এসেছে, কেন এসেছে আবার কোথায় তার শেষ আবাস স্থল-এ সব প্রশ্ন মানবমনে স্বাভাবিকভাবে দেখা দেয়। এ সম্পর্কে আপ্লাহ পাকের সুস্পাই ঘোষণা হল, "হে মানুষ, আমি তোমাদেরকে একটা মাত্র পুরুষ (আদম) ও একটি মাত্র স্ত্রী (হাওয়া) (আঃ) থেকে সৃষ্টি করেছি। অতঃপর তোমাদেরকে বিভিন্ন দল ও উপদলে বিভক্ত করেছি যেন তোমরা গরস্পরকে চিনতে পার"। "আমি জীন ও মান্য জাতিকে তারু আমার ইবাদতের জন্যই সৃষ্টি করেছি।"২

অাল্লাহর নিকট থেকে নিঃসৃত হয়েছি এবং তারই কাছে প্রত্যাগমন করব"। ত

এছাড়া হাদীদে কুদসীতে বলা হয়েছে, "আমি (আল্লাহ্) গুপুভাভারে নিহিত ছিলাম। নিজকে প্রকাশ করার জন্য আমি স্ফেছায়ে সব কিছু সৃষ্টি করণাম এবং প্রকাশ হলাম।"

১। আল কুরআন, সূরা-৪৯, আয়াত ১৩।

২। আল কুরআন, স্না-৫১, আয়াত ৫৬।

৩। আশ কুরআল, সূরা- ,আয়াত- ।

সব কিছুর মূলেই যে আল্লাহু এবং এ বিশ্ব জগত যে তাঁরই প্রকাশ, সেকথাই মূর্ত হয়ে উঠে উল্লেখিত আয়াতগুলোতে। সৃফী দর্শনের মূল সুরই হল পরম সত্তা আল্লাহ্। একমাত্র আল্লাহই এক ও অহিতীয় সভা। যা কিছু দৃশ্যমান ও প্রকাশমান. সবই তার বিকশিত রূপমাত্র। এ বিশ্ব সংসার সেই পরম সুন্দরের প্রকাশ। সবকিছু তার থেকেই নিঃসৃত হয়েছে এবং জগতের সকল কিছুতে তারই মহিমা, তারই গুণ ও সৌন্দর্য বিচ্ছুরিত। এ মহা সত্যটি যখন একজন মানুষের গভীর উপল্জিতে আসে তখন তিনি ভাঁর প্রাণের কোণে এক অজানা শূন্যতা উপলব্ধি কয়েন। সে শূন্যতা তাঁকে নিয়ে যায় গভীরে, যেখানে সে দেখতে পায় কেবল ব্যথা হাহাকার। জীবনের প্রতিটি হিয়ায় হিয়ায়, জগতের সকল সৃষ্টির মাঝে তিনি দেখতে পান এক পরম সত্তার সৌন্দর্য ও মহিমা। সেই সৌন্দর্য ও মহিমাই তাঁকে জানিয়ে দেয় অনন্তের সাথে তার আত্মীয়তা রয়েছে। এ জন্য প্রমাত্মার সাথে মিলনের জন্য মানবাত্মা ব্যাকুল হয়ে উঠে। এয়াকুব আলী চৌধুরী এমনই এক ভাব ফুটিয়ে ভূগে ধরেছেন তাঁর লেখায়। 'আমার প্রাণের কোণে এ শূন্যতা কেন? মৰ্মতলে তপ্ত ব্যথা শুক্কায়িত কেন? আমার হৃদয়ে সকল আনন্দ স্কক্ক করিয়া রহিয়া রহিয়া এ হাহাকার কেন? আমি জানিনা,আমি বুঝাি না, একি? কিসের ব্যথা? কেন এ ব্যর্থতাবোধ? কর্মের মধ্যে ভূবিয়া থাকি, হাসির মধ্যে মঝিয়া যাই, কিন্তু শুন্যতা ত দূর হয়না; হৃদয়ের কোন নিভূত কোণ শূন্য হইরা পড়িয়া আছে, কিছুতেই তাহা পূর্ণ হয়না। কে আমাকে থাকিয়া থাকিয়া ডাকিয়া যায়। সুখের সৌধ ভেদিয়া কাহার বর শূনা যায়। কাহার মহাধ্বনী সকল ধ্বনী স্তব্ধ করিয়া প্রাণের মধ্যে বাজিয়া উঠে। আমার মন প্রাণ উদাস আকুল চঞ্চল হইয়া পড়ে।

প্রভাতের মৃদু মলয়ে আমার মর্মতলে কে স্থেহ সাধা বুলাইয়া দেয়ে? উষার স্রতি বাসে জীবনের আহ্বান আনে? আকাশ বাতাস, নিত্য নবান, জীবন গানে পূর্ণ করিয়া জাবন ধারা নবীন বেগে বহাইয়া দেয়ে? আমি অবাক হইয়া ভাবি, আমি ব্যাকুল হইয়া দেখি, আধারে এ আলারে মেলা মরণ-জীবনের খেলা। আমি মহিমা দেখিয়া চাহিয়া রই। আমার নামন ভরিয়া সলালি আসে, ক্লয় আমার নিবেদনের বোলা কম্পিত হয়।

সায়াহে কার শাস্ত শোভায় হালয় মন ভরিয়া যায়? কে শ্রমের মাঝে শাস্তি আনে? ভাঁষনুতায় মধু বহায়? কে আমাকে হিল্লোলে হিল্লোলে ভাকিয়া যায়? বৃক্ষের পরে পরে, সোনার ধানে দুলিয়া নুলিয়া খেলিয়া যায়? আমি ছুটিয়া যাই, আবগে বাহু যাড়াইয়া আমার সমস্ত প্রাণ উদাস আকৃল চঞ্চল হইয়া উঠে। থামাও, তোমার কলগান থামাইয়া দাও। তোমার আনন্দ মেলা মিটাইয়া দাও, সন্ধার মৌন অন্ধকারে বিশ্বের বিরাট ব্যথা আমার মনের সঙ্গে মিলাইয়া লই। দিনাজের লান আভায়, এছায়া ও মলিনতায়, এই মৌন স্বচ্ছ অন্ধকার বিশ্বে বিষন্ন মুখে কিসের

বাপা মূর্ত হইরা প্রকাশ পায়। আমার সমস্ত আয়োজন বার্থ ইইরা পড়ে। হলয় হাহাকার করে উঠে, মনে হয় কিছুই হয় নাই, কিছুই বলা হয় নাই। মিথ্যা আমার দিনের আলো মিথ্যা, আমার কর্ম কোলাহল মিথ্যা, আমার উল্লাস আবেগ মিথ্যা কোথায় আমার পরমাখাঁয় পড়িয়া আছে, জাঁবনের সর্বস্ব কোথায় ফেলিয়া আসিয়াছি, তাহারই সন্ধান চাই, তাহারই মিলন চাই, নাহিলে সবই বৃথা ও ব্যর্থতাময়, আমার সবই শুন্য ও অন্ধকার।

আমি মৌনতার মাঝে মজিতে চাই, আমি অন্ধকারে ছুবিতে চাই। অসীমে আমি মিশিতে চাই, গভাঁর নিশার অপ্ধকারে অসীমের কি প্রকাশ দেখি। বিরাটের কি মহাআভাস বিশ্ব ভরিয়া ভাসিয়া আসে। অন্ধকারে দিগত নাই, বিশ্বব্যোমের বিভেদ নাই, আকাশের অন্ত নাই, শূনাের সীমা নাই। অসীমের সহিত সীমার সমাহারে এই শূনাতাময় তার গভাঁর মহাকাশে এমন মৌন মুপা রুজা হইয়া বিশ্ব কাহার ধারণা করে। ধানার পর ধানী রুজা করিয়া বিশ্বময় কাহার চরনােশাতে উথাত হয়ঃ আমি ধাানের মধ্যে ছবিয়া যাইব, আমি খানীর সালে মিশিয়া যাইব, আমি অনতে উথিত হয়ঃ

আমার অনভের সহিত আত্মীয়তা আছে, মধ্যদিনের রুদ্রালোকে এই কথাই আমি পাই করিয়া দেখিতে গাই। সংসার রূপ রূপের পসরা মেলিয়া প্রকাশ পায়, শপ ছদ্পের বিচিত্র মন্ত্র পড়িয়া মায়ালোক রচনা করে; এই চঞ্চল জনস্রোত, অপার কর্মস্রোত, ফর্মের কোলাহল, শন্দের কলকল, অবিরাম ঝন ঝন, বল ও উপার্জন, ইয়েরই মধ্যে মন উদাস ও বিষন্ন হইয়া উঠে, বিশ্ব ব্যাপিয়া ক্লান্তি ও শূন্যতা আশ্বর্ম রেগে প্রকাশ পায়, আমি মানুষের নয়নে বদনে প্রাপ্তির মিলন ছায়া দেখি, রৌদ্র ঝলসিত আ কাশতলে শাুশানের তও নিঃঝাস দেখি, আমার প্রাণ শিহরিয়া উঠে, বিপুল ব্যথায় কলয় আমার বিচলিত হয়। শূন্য-এ অসাম শূন্য সমন্তই মায়া ও ছায়া। মিথ্যা এ আয়েয়জন, মিথ্যার প্রলোভন। ছায়ায় মায়ায় পড়িয়া আছি। একা আমি নিতান্তই একা, আমার চত্তশার্লে সিন্ধ সলিল অনতে উপ্পুসিত হইতেছে, তাহায় মাঝে বিশ্বর মত আমি পড়িয়া আছি। অনতে আমার যাত্রা ছলিয়া কোথায় বিসিয়া আছি, শল্মীন কোন সামাইন অমৃত লোকে আমার যাত্রা ছলিয়া কোথায় হলিয়া আছি।

দাও,দাও, শব্দ হক্ত করে করিয়া দাও, সামার রেখা অস্কারে মিশাইয়া দাও, আমি নামাজ গড়িয়া অনভের সন্ধান পই। রূপের অতীতে, ধানীর অতীতে, সামাহান, গভীর শাস্তিলোকে উত্তীর্ণ হই, প্রাণের অনভ কুকা মিটাইয়া লই"।

১। এয়াকুব আলা চৌধুরা, নামাজ, বাংলা সাহিত্য (সংকলন) গদা ও পদ্য, একাদশ ও ঘাদশ শ্রেণীর জন্য জাতীয় শিক্ষাক্রম ও পাঠ্য পুত্তক বোর্ড, ঢাকা, আগস্ট, ১৯৯৩ ইং।

যাহাকে স্ফাঁ দর্শনে জীবনের মূল উদ্দেশ্য হল যাকি আআ্কে সার্বিক আ্ঞায় মিলিয়ে ফেলা। আঅ্সন্তার চেতনার বিলাপে এবং ঐশীসন্তার অব্যাহত অতিত্ব স্ফাদের লক্ষ্য। কিন্তু প্রশ্ন জাগে এই আ্ঞা কি, কি তার সরল ? আ্ঞার সরল প্রসঙ্গে তিনটি প্রধান মতবাদ রয়েছে। যেমন "প্রথম মতটি অনুসারে আ্ঞা এমন একটি আধ্যাত্মিক বাস্তবসন্তা, যা দেহকে প্রাণবস্ত করে এবং যা দেহ বিনাশের সঙ্গে বিনট হয়না। দেহের মধ্যে আ্আার প্রবেশ এর নৈতিক ও আধ্যাত্মিক উনুয়নের সাথে এক বড় অক্তরায় এবং এজনাই তা সব সময় নিজকে এ বজন থেকে মুক্ত করতে চায়।

ৰিতীয় মত অনুসাবে, আত্মা এমন একটি ধারণা, যাকে ইন্দ্রিয়ে অভিজ্ঞতায় উপস্থাপিত করা যায় না। এটি এমন একটি জিনিস যা অজ্ঞাত এবং অজ্ঞায়ে। তব নৈতিক ও ধনীয়ে জীবনের ঘটনাবলী এ ধরনের ধারণাকে আবশ্যক করে তুলা।

ভূভীয় মভটি, এ ধরনের কোন আধ্যাত্মিক আত্মসন্তা এর অক্তিত্ব ও বাস্তবতার বিশ্বাস করেনা, বরং আত্মাকে জটিশ মস্তিষ্ক প্রক্রিয়ার একটি উপবস্ত (Epiphenomenon), উপসৃষ্টি (by-Product) বলে মনে করে।">

পবিত্র কুরআনে বলা হয়েছে, "আমি আমার রূহকে তার মধ্যে (আদমের কলবে)
ফুকে দিয়েছি।"২

"(হে নবী) বধুন - রূহ আমার প্রভূর আদেশ বরূপ "।<sup>৩</sup>

সুতরাং দেখা যাচেছে যে, রূহ এক যাত নিঃসৃত অবিনশ্বর শক্তি, এক রহস্যময় ভ্রাধন, যা মানুষকে আগ্রাহ শাক দান করেছেন।

আবার একথাও বলা হয় যে, "দেহ একটি মাংস পিভ এবং এই গিভের মধ্যেই বয়েছে কলব বা মন। মনে রয়েছে কল্পনা (প্রজ্ঞা) এবং সেই কল্পনায়ই আবার রয়েছে চিদাআ। চিদাআয় রয়েছে ওজজ্ঞান এবং এই তত জ্ঞানেই রয়েছে আঅসভা বা আমি (আনা)। এই আমি বা অহং নিঃভেম পর্যায়ের প্রাতিভাস (Appearance)

১। প্রাত্তক, আমিনুল ইসলাম (রূপান্তর ও সম্পাদনায়), পৃঃ ১০২।

আল কুরআন, সুরা-১৫, আয়াত ২৯।

৩। আল কুৰাআন, স্রা-১৭, আয়াত-৮৫।

নয়। এটি আত্মসচেতন বাস্তব সন্তারই একটি চেতনা"। এখানে বিষয়ী (Subject) এবং বিষয় (Object) এর কোনো বৈততা নেই। এ 'আমি'র পরিপূর্ণ অভিব্যক্তি ঘটেছে পূর্ণমানুষে অর্থাৎ মহানবী হযরত মুহাম্মদ (সঃ) -এর মধ্যে। এ আত্মার কতগুলো পর্যায় রয়েছে যেমনঃ

রহ-ই-নামা (উদ্ভীদাত্মা)

রহ-ই-মৃতাহরিকা (প্রেষনাত্মা)

ন্ধহ-ই- নাতিকা (বৌদ্ধিকাত্মা)

এবং রূহ-ই-কুদদিয়া (পবিত্রাত্মা)

শেষোক্ত রহ-ই-কুদসিয়াকেই বর্ণনা করা হয়েছে প্রত্যাদেশ প্রাপ্ত (ওহী) চিলাজা বলে। অতীতে সেকি ছিল এবং ভবিষ্যতে কি হবে, তা সে জানে এবং তা আল্লাহর ক্রিয়াপরতারই ফল।

আত্মা হল আত্মাহর নিকট থেকে আগত একটি শক্তি বিশেষ । আত্মাহর জ্ঞানে আত্মার কিছু আকার বিদ্যমান আছে এবং এ ধরনের একটি আকারের সঙ্গে একটি গুণের সংযোগই আত্মা। এসব আকারের উপর আত্মাহ তাঁর গুণাবলী প্রদান করেন এবং তখনই সেসব গুণ বাত্তব রূপ লাভ করে। আত্মাহ যখন তাঁর গুণাবলীর সঙ্গে আকার সমূহকে যুক্ত করেন তখনই সৃষ্টি হয় বস্তু। আত্মাহর জ্ঞানে যেসব আকার রয়েছে সেগুলো চিরন্তন এবং এগুলোই সকল অন্তিত্বের কারণ। দেহের সঙ্গে আত্মার সংযোগের ফলেই সৃষ্ট হয় মন (কলব) ও আত্মসন্তা (নকুস)। বঙ্গুলাত এ দুয়ের সংযোগের ফলেই সৃষ্ট হয় মন (কলব) ও আত্মসন্তা (নকুস)। বঙ্গুলাত এ

মানুষারে মধ্যে বিদ্যমান 'রহ' ও'নফ্স'নামে যে দুটি স্কা শক্তি বিদ্যমান রয়েছে উভয়কেই আত্মা বলা হয়, 'নফ্স' নিল ভারের আত্মা (প্রবৃত্তি) এবং রাহ হল উবার্থ ভারের প্রাণপ্রবাহ। 'রাহ' ভাঙা, 'নফ্স' প্রকাশ্য। 'রাহ' হচ্ছে হোকীকী শক্তিসম্পন্ন, পক্ষাভারে 'নফ্স' হচ্ছে মালিকী শক্তির প্রকাশ।

কল্ব (মন) আত্মার দিকে এবং নক্স তার প্রবণতা অনুযায়ী উচ্চতর কিংবা নিয়তন প্রবৃত্তির দিকে অগ্রসর হয়। নক্সের কাজ হল বুঝা ও উপলব্ধি করা। এ নক্সের আবার করেকটি পর্যায় রয়েছে। যেমন- নক্স-এ-আন্মারা অর্থাৎ এমন নক্স যা অন্যায় ও অভভগ্রন। এটাই মানুষকে অমঙ্গণের দিকে পরিচালিত করে এবং পূর্ণতার পথ থেকে সরিয়ে রাখে। মানুকরে মধ্যকার নক্স-এ আন্মারার ওণ, কাম, ক্রোধ, মদ, মোহ শুভৃতি রিপুকে দুর্বণ করে একের পর এক তর অভিক্রম

১। আমিনুল ইসলাম, প্রাতক, পৃঃ ১৮২।

মামিনুল ইসলাম, প্রাতক, পৃঃ ১৮৪।

করে উচ্চমার্শে উত্তরণ পাভ করাই হপ সৃফীদের পক্ষা। বিতীয়টিকে বলা হয় নফস-ই-রাহমানী বা উচ্চতর আত্মা, যা নিম্নতম প্রবণতা ও প্রবৃত্তি সমুহকেও দমনের মাধ্যমে পূর্ণতা অর্জনের চেষ্টা করে। তৃতীয়টিকে বলা হয়, নফ্স-ই-মুলাইমা (প্রত্যাদেশ প্রাপ্ত আত্মা), যা নিজের উপর নিজে কল্যাণ বর্ণন করে। এবং চতুর্থটিকে বলা হয় নফ্স-ই-মুতমানীরা অর্থাৎ সেই নফ্স, যা আল্লাহতে স্থায়ী অন্তিও লাভ করেছে। এটাই নফ্সের সর্বোচ্চ বিভন্ধ স্তর এবং এখানে আত্মা আল্লাহর সঙ্গে হয় এবং তাকে হাড়া থাকতে পারেনা। তাই পবিত্র কুরআনে আল্লাহ পাক বলেছেন, 'আমি ভোমাদের মাঝেই আছি, ভোমরা কি দেখতে পারনা?" ইবরত আলী (রাঃ) তাই বলেছেন, 'বে তার শ্বীয় নফ্সকে চিনতে পেরেছে সে তার প্রতিপালক আল্লাহকে চিনতে পেরেছে।" ২

এতএব, আত্মা জ্ঞানই মানুষকে পারমার্থিক জ্ঞানের দিকে পরিচাণিত করে। তাই নফ্সকে বাদ দিতে বলা হয়নি, বরং নফ্সকে চিনে ইবাদত করার কথা বলা হয়েছে।

### লুফী পথ দায়িক্ৰমাঃ-

স্কীগণ আজার উন্মান ও বিকাশে সবচেয়ে বেশী জোর দিয়ে থাকেন। তাঁদের মতে আজার উৎপত্তি ঘটেছে একসগাঁর আদি নিবাস থেকে। ভাগ্যচক্রে তা সেখান থেকে অধঃগতিত হয়েছে । সূতরাং আদি পবিত্রতা পুনরকার করতে হলে তাকে অবশ্যই বেশ করেকটি পর্ব অভিক্রম করতে হবে। আল্লাহর দর্শন লাভ ও তার মধ্যে গাঁন হয়ে যাওয়াই স্কা ভাবনের পরম লক্ষ্য। কিছু এ শক্ষ্যে উপনাঁত হতে হলে তাকে অনেক ভ্যাগ-ভিতীকা, কট-ক্রেশ অভিক্রম করতে হয় বিদয়াবনত চিত্তে। স্কা দর্শনের লীর্ম পথ পরিক্রমায় তাকে পরী আভ, ভ্রীকত, মারিকাত, হাকীকত ও ওয়াহ্দানিয়াত এ পাঁচটি মঞ্জিল অভিক্রম করতে হয়। এ সকল মঞ্জিল অভিক্রমের মধ্যদিয়ে স্কার আজার বিকাশ সাধিত হয় এবং স্কা জীবনের পরম চাওয়াকে পেয়ে থাকেন।

১। আল কুরআন, স্রা-৫১, আয়াত ২১।

২। "মান-আরাফা নাফসাছ-ফাকাদ আরাফা রাব্বাছ", ইহা হবরত আলী (রাঃ)এর উভি।
কিন্তু অনেকেই ইহাকে হালীস বলেও উল্লেখ করেছেন।

(১) শ্রী আতঃ শ্রী আত স্ফীর যাত্রাপথের প্রথম তর। কভিপর নির্দিষ্ট আচার অনুষ্ঠানের কঠোর ও বিশ্বত অনুশীলন যেমনঃ কালিমা, নামায,রোযা, হজ্জু ও যাকাত নিয়ে শ্রী আত গঠিত। শ্রী আত শব্দটি 'শার আ' শব্দ থেকে উদ্ধৃত। "শার আ' শব্দের আভিধানিক অর্থ সহজ সরল পথ, প্রধান সভক, জনপথ প্রভৃতি। আর 'শ্রী আত' শব্দটি 'প্রকাভ নদী প্রবাহিত, জলপ্রোত', বৃহত্তম জনসভ্ক অর্থে ব্যবহৃত হয়ে থাকে।">

ইসলামের পারিভাষিক অর্থে "কুরআদ, সুদ্ধাহ, ইজমা এবং কিরাস দারা গৃহীত ইসলামের জীবন বিধান বা জীবন ব্যবস্থার নামই শরী আত"। আল্লাহ প্রদত্ত যেসব বিধি বিধান নবী করীম (সঃ)-এর মাধ্যমে মানবজাতির প্রতি নির্দেশ ও নির্ধারিত করে দেয়া হয়েছে, একেই ইসলামের পরিভাষায় শরী আত বলা হয়। ইসলামের এই নির্দিষ্ট জীবন বিধান অনুযায়ী জীবন যাপন করা প্রত্যেক মুসলিম নরনারীর জনাই ফর্য বা অবশ্য কর্তব্য। কেননা, আল্লাহপাক খোষণা করেছেন, "ইসলামের জীবন ব্যবস্থা ব্যত্তিত অন্য কোন জীবন ব্যবস্থাই আল্লাহর নিকট গৃহীত নয়"। ই

আধ্যাত্মিক জীবনের রূপায়ণের জন্য শরী আতের বিধি বিধানের অনুশীলনের মাধ্যমে স্ফাঁকে ভবিষ্যতের ফঠোর ব্রত পালনের জন্য প্রস্তুতি নিতে হয়। ঈমান, নামায, রোযা, হজ্জ ও যাকাত শরী আতের এই পাঁচটি বিধান পালন করা শরী আতপায়ীদের জন্য অবশ্য কর্তব্য। তবে যাকাত ও হজ্জ ধনীর জন্য অপরহিষ্য, সকলের জন্য নয়। শরী আতের নির্দেশাবলীকে দুভাগে ভাগ করা হয়। (ক) হকুলাহে, (খ) হকুলাইবাদ।

(ক) **হকুরাহ ঃ অর্থাৎ** আল্লাহর হক বা প্রাপ্য। আ<mark>ল্লাহর প্রাপ্য সম্প্রী</mark>য় দায়িত্ পাদনরে নাম হকুল্লাহ। যেমেদ, কলমো, নামায, রােযা, হঙ্গা, যাকাত এভৃতি ধ্রীয় অনুঠানাদি আল্লাহর প্রাপ্য।

সমান শব্দের আভিধানিক অর্থ বিশ্বাস করা অর্থাৎ পরজগতের অদৃশ্য বিষয়সমূহের প্রতি বিশ্বাস হাপন করা। এর মূল তত্ত্ব নিহিত রয়েছে কালেমা তার্য়িবার ভেতর। যেমন- "লা ইলাহা ইল্লাল্লাভ্ মুহাম্মাদুর রাস্পুল্লাহ "অর্থাৎ "এক আল্লাহ ছাড়া থিতীয় কোন উপাস্য নেই, হয়রত মুহাম্মদ (সঃ) আল্লাহর রাসুল।" এ পবিত্র বাক্যের মর্মানুযায়ী ইহলোক ও পরলোকে বিশ্বাস হাপন করাকে বুঝায়। এই পবিত্র বাক্য সীকার করলে শরী আতের বিধান অনুযায়ী পে মুসলমান বলে

মাওলানা আব্দুর রাহীন হায়ারী, সুকীতত্ত্বে আত্মকথা, নবরাগ প্রকাশনী, ডেমরা, ঢাকা,
 ১৯৮৮ ইং, পৃঃ ২০৪।

২। আল কুরআন, স্রা-৩, আয়াত-৮৫।

বিবেচিত হবে। ঈমান অর্থ সাধারণভাবে সাতটি বিষয়ের উপর বিশ্বাস স্থাপন। যেমন ,"আল্লাহর প্রতি বিশ্বাস, রাসূলগণের প্রতি বিশ্বাস, আসমানী কিতাবসমূহের প্রতি বিশ্বাস, ফেরেজাদের প্রতি বিশ্বাস, শেষ বিচার দিবসের প্রতি বিশ্বাস, তকদীরের ভাল-মন্দ উভয়ের প্রতি বিশ্বাস এবং মৃত্যুর পর পুনজীবনের প্রতি বিশ্বাস গ্রাপন"। ই এইাড়াও প্রতিদিন পাঁচ ওয়াক্ত নামাজ যথানিয়মে আদায় করা, রমজান মাসে রোযা রাখা, যাকাত প্রদান করা এবং বিত্তবানদের পক্ষে জীবনে অন্তঃ একবার হজ্জা পালন করা।২

'ঈমানের পরিপূর্ণতা লাভ হয় তিনটি শর্ডে, যথা- (ক) কালেমায়ে তায়্যিবাহ্র প্রতি মৌখিক সাক্ষ্যদান বা বীকারোজি করা; (খ) এর মৌখিক বীকারোজি অনুযায়ী আন্তরিকভাবেও বিশ্বাস করা এবং (গ) বিশ্বাস অনুযায়ী তা কার্যে পরিণত করাও ঈমানের অন্তর্জুক্ত। এই অর্থেই নামায়, রোযা, হজ্জ, যাকাত প্রভৃতির কার্য সম্পাদন করা ফর্য, বিশ্বাস অনুযায়ী তা কার্যে পরিণত করাই পরিপূর্ণ ঈমান"।

খে) হকুল ইবাদ ৪ অর্থ বান্দার হক বা প্রাপ্য। হকুল ইবাদ বলতে বুঝার জাগতিক দায়িত্ববাধের প্রতি আত্মসচেতনতাবোধ। অর্থাৎ শরী আতে আপ্রাহ ব্যতিত সৃষ্টির জন্যান্য সকলের উপর যে অধিকার, কর্তব্য ও দায়িত্ব বর্তমান তাকে হকুল ইবাদ বলা হয়। যেমন- পারিবারিক, সামাজিক, রাষ্ট্রীয়, আন্তর্জাতিক সমৃদয় সমস্যা সমাধানের নামই হকুল ইবাদ। মানুষের ব্যক্তিগত অধিকার, সামাজিক অধিকার, রাষ্ট্রীয় অধিকার এমনকি জন্যান্য সম্পদ ও প্রাণীকুলের অধিকার সংরক্ষণ, এদের ভোগ ব্যবহার, বিধি-নিষ্ধে সম্পর্কিত দায়-দায়িত্ব পালন হলুল ইবাদের অন্তর্জ্জ।

১। সাধারণভাবে যে সাতটি বিষয়ের উপর বিশাস স্থাপন করাকে ঈমান বলা হয় তাকে এক কথায় 'ঈমান-ই-মুফাসসাল' বলা হয়। যেমন, "আমানতু বিল্লাহি, ওয়া মালায়িকাতিহি, ওয়াকুত্বিহি, ওয়ারাসুলিহি, ওয়াল-ইয়াউমিল আখিরি, ওয়াল কাদরি ওখায়য়িহি ওয়া শারবিহি মিনালাহি তায়ালা ওয়াল বাছি বা'দাল মাউত।"

২। হসগান কতগুলো মৌলনীতি ও আচার অনুষ্ঠানের উপর প্রতিষ্ঠিত। এগুলোর মধ্যে কালিমা, নামাৰ, রোষা, হজ্জ, যাকাত বিশেষ কলত্বের অধিকারী। যেমন মহানবী (সঃ) বলেছেন- "পাঁচটি মৌলিক বিষয়ের উপর ইসলামের ভিত্তি প্রতিষ্ঠিত। এই বলে সাক্ষ্যে দেওরা যে, আল্লাহ বাতিত জন্য কালে উপাস্য নেই; মুহাম্মদ (সঃ) তাঁর রাসূল" নামায আদায় করা, রমযান মাসে রোষা শালন করা, বার্ষিক উদ্ধৃত আয় হতে নির্দ্ধিই পরিমাণে আল্লাহর পথে যাকাত প্রদান করা এবং হজ্জ পালন করা"। এগুলো আল্লাহর হক। আল্লাহর হক পরিহার করা মহাপাপ। এ পাপ ক্ষমা করা না করা সম্পূর্ণ আল্লাহর এখতিয়ারাধীন। তিনি ইচ্ছা করলে ক্ষমাও করতে গারেন আ্বার ক্ষমা নাও করতে পারেন।

৩। মাওলানা আন্দুর রাহীম হাযানী, প্রাথক, পৃঃ ২০৮।

শরী আতের আপাকে দৈনন্দিন কার্যাবলীকে আবার দু ভাগে ভাগ করা হয়েছে। যেমন- (১) আইনসঙ্গত (মাশরু) এবং (২) আইনবিরোধী (গায়রে মাশরু)। আইনসঙ্গত কার্যাবলী- (১) কর্য, (২) ওয়াজিব, (৩) সুন্নাত, (৪) মুন্তাহাব, (৫) নফল এবং (৬) মুবাহ। আইনবিরোধী কার্যাবলী দু ভাগে বিভজ্ত- (১) হারাম, (২) মাকরুহ।

- (১) <u>কর্য ৪</u> এর অর্থ অবশ্য পালনীয়। এটা আপ্রাহর আদেশ। তা প্রতিটি মুসলমানকে অবশ্যই পালন করতে হবে। এর অবীকারকারী কাফির বলে গণ্য হবে এবং কঠিদ শাস্তি ভোগ করবে। পাঁচ ওয়াক্ত নামায, রমযান মাপের রোযা, ধনার জন্য যাকাত ও হজ্জ ফর্য। ফর্য দু ভাগে বিভক্ত- (১) ফর্যে আইন, যা স্বার জন্য অবশ্য পালনীয়, (২) কর্যে কিফায়া- যা স্মাজের তরক থেকে কভিশ্য লোক আদায় করলে চলে। কিছে তা কেউ পালন না করলে সকলেই ভার জন্য দায়ী ও শাস্তি পাবে। যেমন, জানাযার নামায, তাবলীগ।
- (২) <u>ওয়াজিব ৪</u> গুরুত্বের দিক দিয়ে ফর্মের শরেই ওয়াজিব অবশ্য শাল্মীয়। ওয়াজিব পরিত্যাগকারী কবীরাহ গুনাহগার। থেমন- দুই সদের নামায, পরিবারের ভরণ-পোষণ।
- (৩) সুরাত ৪ ওয়াজিবের শরই সুদ্রাতের হান। নবী (সঃ) নিজ জীবনে যা পালন করেছেন, যা করার নির্দেশ দিয়েছেন এবং যা অনুমোদন করেছেন তা-ই- সুদ্রাত-ই-রাস্পুরাহ নামে পরিচিত। সুদ্রাত দু'একার- যেমন, (ক) সুদ্রাতে মুয়াঞ্চাদানবী (সঃ) যা নিয়মিত ভাবে করেছেন তাই সুদ্রাতে মুয়াঞ্চাদা নামে পরিচিত। যেমন, পাঁচ ওয়াক্ত নামাজের সুদ্রাত নামায, তারাবিহ্র বিশ রাকআত নামায।
- (খ) সুরাতে গায়রে মুয়াক্রাদাঃ- মহানবী (সাঃ) মাঝে মাঝে যা করেছেন, মাঝে মাঝে করেননি তা সুরাতে গায়রে মুয়াক্রাদা নামে পরিচিত।
- (৪) মুস্তাহাবঃ যে কাজ নবী করীম (সঃ) নিজে করেছেন অন্যকে তা পালনে বাধা করেননি তা-ই মুক্তাহাব। মুক্তাহাব পালনে পূণ্য আছ, পরিত্যাগে কোন পাপ নেই।
- (৫) নফল ৪ ঐচ্ছিক ইবাদতকে নফল বলা হয়েছে। নফল ইবাদতে সওয়াব আছে কিন্তু পরিত্যাগে লোষ নেই।
- (৬) মুবাহ 3 শরীৠাত যে সকল কাজকে অনুমোদন করেনি কিংবা নিষেধও করেনি এরপ কাজকে মুম্ভাহার বলা হয়। এতে পাপ বা পূণ্য কিছুই নেই।

### আইন বিরোধী কার্যাবলীঃ

- (১) <u>হারাম ৪</u> শরী আত সুস্পষ্টভাবে যে কার্যাবলীকে নিষিদ্ধ বলে ঘোষণা করেছে, তা হারাম। হারাম কাজ থেকে বিরত থাকার জন্য পবিত্র কুরআন সোচ্চার কঠে আহবান জানিয়েছে। হারাম কাজ আল্লাহ্র নিকট নিন্দনীয় এবং কঠিনতম শান্তি পাবার যোগ্য। নর হত্যা, ব্যভিচার, সুদ গ্রহণ, আল্লাহর সাথে কাউকে শরীক করা শ্রভৃতি হারাম।
- (২) <u>মাকরত ৪</u> শরী আত যা অনুমোদন করেনি সেগুলো মাকরত বলে পরিচিত। এটা করলে শাপ নাকরলে পূণ্য। মাকরত দু প্রকার মাকরত তাহরীমী যা হারামের কাছাকাছি এবং মাকরত তানজীহী যা করলে সগীরাহ গুনাহ হয়।

ইসলামী শরী আতের যাবতীয় বিধি নিষেধ বিষয়াদির নির্বাচন পদ্ধতিকে বণা হয় ফিক্হ শাস্ত্র। ফিক্হ শাস্ত্রের রায় বা বিচার বিশ্লেষণের উৎসমূল কুরআন, হাদীস, ইজমা, কিয়াস ও ইজতিহাদ বা স্থনির্ভর ব্যক্তি গবেষণা। ইসলামের ফিক্হ শাস্ত্রবিদগণ নিজ নিজ ইজতিহাদ ঘারা চার প্রকার ঐক্যমতে পৌছেইনে। যেমন, হানাফী > শাফী, > মালিকী ত এবং হার্লী"।8

- ১। হানাকী মাধ্যবিঃ ইমাম হবরত আরু হানিকা নোমান বিন সাবিত (রঃ) (৬৯৯-৭৬৭ খৃঃ)
  এ মাধহাবের প্রতিষ্ঠাতা। তিনি কুকার জন্ম অহণ করেন এবং বাগদাদে ইতিকাল করেন।
  এ মাধহাব সর্বাশেক্ষা যুক্তিসিদ্ধ, সুসক্ত ও বিচারের কটিশাথরে যাচাইকৃত। তিনি
  কুরআন, কিয়াসকে তার মাধহাবে সর্বাশেক্ষা বেশী তকত দান করেন। এজন্য এ মাধহাব
  সর্বাশেক্ষা ও স্বাধিক জনপ্রিয়।
- ২। <u>শাকী মাজহাবঃ</u> হবরত আবু আলুলাহ মুহান্দদ বিন ইন্দ্রিদ শাকেরী (রঃ) (৭৬৭-৮১৯ খৃঃ) ছিলেন এ মাযহাবের প্রতিষ্ঠাতা । তিনি ফিলিডিনে জন্মগ্রহণ করেন এবং মিসরে মাযহাব প্রচার করেন। ডিনি হযরত মালিক বিন আনাস (রঃ)-এর শিব্যত্ব প্রহণ করেন। এ মাযহাব মূলতঃ হাদীস ভিত্তিক।
- ত। <u>মালিকী মামহাবঃ</u> এ মাবহাব এতিটা করেন ইমাম মালিক বিদ আদাস (রঃ) (৭১২-৭৯৫ খুঃ) । তিনি মদীদায় জন্মহণ করেন এবং মদীদাতেই ইন্তিকাশ করেন। তিনি হাদীস ও সামাজিক প্রথার মাধ্যমে তাঁর মাবহাব প্রতিষ্ঠা করেন। তিনি 'কিতাবুলমুরাতা' নামে একটি হাদীস গ্রন্থ সংকলন করেন- যা মুসলিম 'আইনের প্রাচীনতম দিত্র যোগ্য হাদীস গ্রন্থ।
- ৪। <u>হাম্বলী মাধহাবঃ</u> ইমাম আহমদ বিন হাম্বল (রঃ) (৭০০-৮৫৫ খৃঃ) এ মাবহাব প্রতিষ্ঠা করেন। তিনি ছিলেন ইমাম শাফেরীর (রঃ) শিষ্য। তিনি ছিলেন হাদীনের গোড়া সমর্থক। তিনি করআন ও হাদীনের আক্ষরিক অর্থ গ্রহণ করেন।

ফিক্ই শাস্ত্রবিদগণ তাদের মীমাংসিত বিষয় গুলোকে তিন শ্রেণীতে বিন্যপ্ত করেছেন। "(ক) ইবাদত, এটা কেবল আল্লাহর হক বা প্রাপ্য বিষয়াদি। যাকে ফিক্ই শাস্ত্রের ভাষায় হরুল্লাই নামে অভিহিত করা হয়েছে। (খ) মুয়ামালাত মু'আশিরাত, এটা জাগতিক লেনদেন, কাজ কারবার, আচার-আচরণ ও সামাজিক বন্ধনকে বুঝায়।(গ) উক্বাত, এটা মানব জীবনের ন্যায় নীতি, বিধি বিধান, আইন কানুন, বিচার, ব্যবস্থা, প্রতিকার প্রতিশোধ মূলক ব্যবস্থাকে বুঝায়"।

অভএব দেখা যায় যে মহান আল্লাহ নবা করীম (সঃ)-এর মাধ্যমে বিশ্ব মান্যের সঠিক পথ পরিক্রমার যে নির্দেশ দান করেছেন তাই শরী আত নামে পরিচিত। মানুষের পূর্ণাঙ্গ বিকাশ সাধন করাই শরী আতের লক্ষ্য। শরী আতের বিধি বিধান পালনের মধ্যদিয়ে স্থা তার প্রবৃত্তিসমূহকে নিয়ন্ত্রিত করেন, দেহকে আত্মার অধীনে আনেন। এ সম্পর্কে আল্লাহ পাকের ঘোষণা-'আর যে ব্যক্তি তার সন্দর্শন কামনা করে সে যেন এই এক ও অন্বিতীয় প্রভূর অর্চনায় আর কাউকে শরীক না করে"।

"আমি মানুষকে সৃষ্টি করেছি এবং তার আত্মা কানে কানে যা বলে তা আমি জ্ঞাত আছি, তার কাঁধের শিরা অপেক্ষাও আমি তার নিকটবর্তী"।

"তুমি কি উপলব্ধি করছনা যে আকাশ এবং পৃথিবীতে যা কিছু আছে, আল্লাহ তাঁর সম্বন্ধে জ্ঞাত? নির্জনে তিন ব্যক্তি বাক্যাশাপ করেনা, আল্লাহ চতুর্পজন, পাঁচ জনও করেনা, তিনি ষট জন, তার বেশা কিংবা কমও করেনা। কারণ, সর্ব্যই তিনি তাদের সঙ্গী"। 8

"হেবিশ্বাসী গণ, তোমরা আল্লাহ ও তাঁর রাসুণের আমুগত্য কর, আর তোমাদের চালক ও নেতাদের ।"<sup>৫</sup>

১। মাওলানা আব্রুর রাহীম হাযারী, প্রাতক্ত, পৃঃ ২১০।

২। আল কুরআন, সূরা-১৮, আরাত ১১০।

৩। আল কুরআন, সূরা-৫০, আয়াত ১৫।

৪। আদা কুরআন, সূরা-৫৮, আরাত ৮।

৫। আল কুরআন, সূরা-৪, আরাত ৫৯।

(খ) ত্রীক্তঃ শ্রী আতের বিধান অনুযায়ী সূফীর পথ পরিক্রমণ বা পরিক্রমণকে তরীক্ত বলে। তরীক্ত সূফী সাধনার বিতীয় স্তর। এ করে সাধককে বিশেষ নিয়ম কানুনের মধ্য দিয়ে চলতে হয়। বাহ্যিকভাবে শরী আতের ইবাদতের বিধান সমূহ অনুশীলন করার পর তা বিশেষ কর্মপদ্ধতি অনুযায়ী অভ্যন্তরীণ ও আধ্যাত্মিক আলোক দ্বারা সুসম্পন্ন করার প্রচেষ্টা করা হয় তরীকতের মাধ্যমে। > 'তরীক্ত' শব্দটি তরীক' শব্দ থেকে উত্তুত হয়েছে। তরীক শব্দের আভিধানিক অর্থ পথ বা পথচলা। আর তরীক্ত' অর্থ পথচলার নিয়মকানুন। শরী আত থেকে উত্তীর্ণ হওয়ার পর তরীক্তের যে পথ ধরে মারিফাত, হাকীক্ত ও ওয়াহুদানিয়াতের লক্ষ্য বিদ্দৃতে পৌছা যায়, তাকেই তরীক্ত বলা হয়। শরী আত থেকে মারিফাতে উত্তীর্ণ হতে হলে যে পথ অনুসরণ করতে হয়, সেই অনুসূত্র পথের নামই তরীক্ত। ই

খোদায়ী বিধান বা পথ ধরে একত্বাদের দিকে অগ্রসর হওয়াই তরীকত। তরীকত স্ফাঁর কর্মক্রিয়া বা সাধনার সাথে সম্পূজ। যেমন নবী করীম (সঃ) বলেছেন, 'আন্তারিকাতু আফওয়ালিইী।" অর্থাৎ আমি যা করেছি তাই তরীকত"। নবী করীম (সঃ) -এর কর্মকেই তাহলে তরীকত রূপে ব্যাখ্যা করা হয়েছে"। স্ফাঁদর্শনে 'তরীকত' শব্দটিকে ব্যাপক অর্থে ব্যবহার করা হয়েছে। আল্লাহ্ পাক ঘোষণা করেছেন, 'আমি তোমাদের জন্য একটি শরীয়াত বা জীবন বিধান ও জন্যটি মিনহাজ বা খাস পথ প্রদান করেছি।" মিনহাজ শব্দটিই 'তরীকত' সম্পর্কিত বিশেষ পথ বা পথ পরিভ্রমণের নির্দেশক। 'মিনহাজ' শব্দ তরীকত' হাকীকত, মারিকাত ও ওয়াহদানিয়াতের সম্বিশিত রূপ।

"শ্রী আতের নির্দেশাবলী জীবনে বাস্তবায়িত হয়ে উঠে। তৎসঙ্গে শ্রী আতের উদ্দেশ্যবলীও যদি জীবনে বাস্তবায়িত হয়ে উঠে। তৎসঙ্গে শ্রী আতের উদ্দেশ্যবলীও যদি জীবনে প্রতিফলিত হয়ে উঠে তখনই তার জন্য শ্রী আতের শিক্ষা থেকে তরীকতে লাক্ষা নেবার প্রয়োজনীয়তা দেখা দেয়। শ্রী আত থেকে তরীকতে ব্রত হ্বার বা দীক্ষা নেবার সাধ্যাকেই বলা হয় বেলায়াতে খাসসা। বেলায়তে খাসসার প্রথম ধাপই হল তরীকতের শিক্ষা।" তরীকতের ভরে এসে স্ফীকে শীর বা শায়খের নিকট হতে আত্মিক নির্দেশ বা তাওয়াজ্জুহ গ্রহণ করতে হয়। এসব শর্ত পালনের শর শীর তাকে স্ফী সিলিসিলা বা শৃংখলার অন্তর্ভুক্ত করেন। তখন তাকে বিনা বিতর্কে, বিনা ধিধায় শীরের নির্দেশ মেনে চলতে হয়। একে বলা হয়, ফানা ফীশ্ শায়খ বা শায়খের মধ্যে আত্মবিলোপ।

১। ফকির আব্দুর রশিদ, স্ফাদশন, ইসলামিক ফাডভেশন বাংলাদেশ, ১৯৮০ ইং, পৃঃ ১৪৮।

২। মাওলানা আব্দুর রাহীম হাযারী, প্রাত্তক, পৃঃ ২১০।

৩। ফকিন আব্দুর রশিদ, প্রাথক্ত, শৃঃ ১৪৮।

৪। আল কুরআন, সূরা-৫, আয়াত ৪৮।

<sup>ে।</sup> মাওলানা আব্রুর রাহীম হাষারী, প্রাত্তক, শৃঃ ২০৫।

পীরের দেয়া শর্ত পালনে সক্ষম মুরীদকেই পীর সাহেব তরীকতের গোপন রহস্যভেদ সম্পর্কে অবহিত করতে থাকেন এবং তরীকতে উত্তীর্ণ প্রার্থীকে তিনি খিলাফত দান করে থাকেন। যার ফলে ভক্তের অন্তরে ঐশীপ্রেমের উদ্রেগ হতে থাকে এবং পর্যায়ক্রমে তরীকতের উচ্চমার্গে পৌছা যায়। তরীকত আলমে মালাকুতের অন্তর্ভক। 'আলমে মালাকুত' বলা হয় খোদায়ী জগত, ফেরেস্তা জগত এবং আত্ম জগতকে। এটা অশরীরী আত্মজগত। এ আত্মজগতে প্রবেশ করতে হলে মানুষের দৈহিক স্বভাব গরিহার করে আত্মজগতের স্বভাব ও প্রভাব ঘারা সভাবিত ও প্রভাবিত হতে হয়। এজন্যই আলমে মালাকুতে প্রবেশ করতে হলে মানব চরিত্রের কতকণ্ডলো মন্দ স্বভাব পরিহার করতে হয় এবং তদভ্লে ভাল গুণহারা বিভূষিত হতে হয়। এরই নাম তরীকত সাধনা। পরিবর্জনীয় মন্দস্ভাব গুলো হল, 'কাম, ক্রোধ, মিথ্যা, হিংসা-বিষেষ, লোভ-লালসা, আত্মঅহংকার, আঅগৌরব, পরনিন্দা, শরশ্রীকাতরতা, জাগতিক ধন-সম্পদ, ঐশ্বর্যা, বিলাসিতা, ভালবাসা, কুপণতা, লোক দেখানো উপাসনা, নিষিদ্ধ কার্যকলাপ, ভোগবিলাস, ব্যক্তি স্বার্থে উবুদ্ধ হওয়া ও প্রাধান্য দেয়া, পরস্বার্থে প্রতিবন্ধকতার সৃষ্টি করা, প্রতারণা, পণ্যপ্রব্যে ভেজাল মেলানো, ওজনে কম দেয়া, ওজনে বেলী নেয়া, অস্বাভাবিক মুনাফার আশায় পণ্যদ্রব্য গুদামজাতকরণ, মিথ্যা দালালী, রাহাজানী, ছিনতাই, নারীধর্ষণ, নারীঅপহরণ, নরহত্যা, বালক-বালিকা অপহরণ, লাওয়াতাত, ব্যভিচার, মদ্যপান প্রভৃতি যাবতীয় সমাজ, রাষ্ট্র ও ধর্মবিরোধী কার্যকলাপ চিরতরে পরিহার করা তরীকাতপদ্বীদের জন্য অবশ্য কর্তব্য"।

ত্রীকত সাধনায় নিম্বর্ণিত সংগুণাবলী অর্জন করতে হয়। যথা, 'আত্মসংযম, ধৈর্যাধারণ, কৃতজ্ঞতাপ্রকাশ, পরশৌকিক ভয়ভাতি বা আল্লাহ ভাতি, সর্বাবস্থায় আল্লাহর প্রতি আত্মতৃষ্টি প্রকাশ, বৈরাগ্য মনোভাব নিয়ে উদাসীন অবহায় জাগতিক জীবন যাপন করা এবং আল্লাহ ও পরজগতের প্রতি মনসংযোগ হাপন করা, প্রতিকাজে আল্লাহ নির্ভর হয়ে চলা, দারিপ্রকে ভাল জানা এবং ঐর্ব্যা কে ঘূণা করা ও মন্দ জানা, আল্লাহর একত্বাদে আত্মবিশ্বাস হাপন এবং আল্লাহর দাসত্বে আত্মসমর্পণ করা, মনের বিশুদ্ধতা বজায় রাখা, সর্বকটে অনাবিল হুদয়ের পরিচয় দেয়া, আল্লাহর গভীরতম প্রেমে আবদ্ধ হওয়া এবং তার দর্শন লাভের বাসনায় অধীর ও অন্থির অবস্থায় জীবন যাপন করা, নির্জনে আল্লাহর ধ্যানধারণায় তন্ময় থাকা, অবৈধ কাজকর্ম থেকে বিরত থাকা। নির্ম্বিক কাজকর্ম ও কথাবার্তা থেকে বিরত থাকা, বল্লে ভূট্ট থাকা, ক্রজ্লান হাদীনের বার্তা অনুযায়ী অদৃশ্য বিধয়ে লৃঢ় আত্মপ্রতায় স্থাপন করা, সর্বক্ষণ আল্লাহর মারণে নিম্পু থাকা, সত্যের উপর দৃঢ়তা অবলম্বন এবং যাহিরী ও বাতিনী জ্ঞানার্জনে পিপ্ত থাকা,

১। মাওলানা আবুর রাহীম হাযারী, প্রাত্ত, পৃঃ ২১৩-১৪।

আল্লাহর দাসত্ পিশু থাকার মন-মানসিকতা সৃষ্টি করা, আপন সার্থ বিপিয়ে দিয়ে পরস্থার্থে উত্ত্ব ও তৎপর হওয়া, আল্লাহ পাকের দর্শন লাভের বাসনায় এবং শর্ম সত্য ও সভার বাজব জ্ঞান লাভের আশায় আত্মবিভার থাকা, শরী আতের উপর সুপ্রতিষ্ঠিত থাকা, নিবিদ্ধ শানাহার ও ভাগে বিলাস পরিহার করে চলা, মিথ্যা ও প্রভারণা বর্জন করা, প্রতিশ্রুতি রক্ষা করে চলা, কম কথা, কম খাওয়া, কম খুমে অভ্যস্ত হওয়া।" >

এসব নৈতিক উৎকর্ষ সাধনের উপর নির্ভর করছে আত্মিক বা আধ্যাত্মিক উরতি। আত্মকর্ম সাধনের উপরই নির্ভর করছে ত্রীকতের সকলতা এবং সংগুণাবলী অর্জনের উপরই নির্ভর করছে 'আলমে মালাকৃতে' প্রবেশ করার ক্ষমতা। লরী আতে নামাযের তেরটি আরকান ও আহকামের ন্যায় তরীকতেও মালায়িখগণ তেরটি জিনিসের উপর কর্মের ন্যায় জ্যোর দিয়ে থাকেন। মেমন, তরীকতের সাতটি আরকান, (১) আল্লাহকে জানার মত সময়োপযোগী জ্ঞান অর্জন করতে হবে, (২) দুনিয়ার লোভ লালসা ত্যাগ করতে হবে, (৩) দুঃখ দৈনো ধর্ম ধারণ করা, (৪) আল্লাহর নিয়ামতের শুক্র, (৫) ফ্রলয়ে আল্লাহর ভয় রাখা, (৬) আল্লাহর ক্ষরণে সর্বজণ তনায় থাকা এবং (৭) মুরাকাবার মাধ্যমে স্রষ্টা ও সৃষ্টির ধ্যান-ধারনায় তনায় থাকা। তরিকতের হয় আহকাম, (১) আল্লাহর মারিফাত লাভ বা তৎসম্পর্কীয় পরিত্রাণ লাভ, (২) দানলীলতা বা বলান্যতা প্রনর্পন, (৩) সত্যবাদী হওয়া, (৪) তকলীরের উপর অটল ক্ষমন, (৫) আল্লাহর প্রতিনির্ভরলীলতা এবং (৬) পাশব প্রবৃত্তির বিক্রফে সংগ্রাম বা জিহাদ। এছাড়াও কম কথা, কম যুম ও কম খাবারে অভ্যন্ত হওয়াও অত্যাবশ্যক। নির্জনবাসও প্রয়োজন।

নৈতিক চরিত্রের উন্নতি সাধনের মাধ্যমে আত্মিক পবিত্রতা অর্জন করাই তরীকতের মুখ্য উদ্দেশ্য। মানব দেহে বিজড়িত কাম, ক্রোধ, লোভ, মোহ প্রভৃতি রিপুগুলো নির্গুল করাই তরীকতের উদ্দেশ্য। অতএব, যে মানবাত্মা জাগতিক প্রভাব থেকে মুক্ত হয়ে আত্মপ্রভাবে প্রভাবান্থিত হতে পারে এরূপ মানবাত্মাই আত্মজগতে প্রবেশ করতে সক্ষম। এ অর্থেই তরীকত সাধনায় রয়েছে আত্মোন্তির শতাবলী ও নিয়ম পদ্ধতি।

(৩) <u>সা'রিফাতঃ</u> আত্মাহর পরিচিতি জ্ঞান তথা আল্লাহর পরিচয় জানাকে মা'রিফাত বলে। সূফী সাধনার তৃতীয় স্তর মা'রিফাত। 'মা'রিফাত' শব্দটি উরফুন শব্দ থেকে এসেছে। আর 'উরফুন' শব্দের আভিধানিক অর্থ-চেনা জানা, কোন

১। ককির আব্দুর রশিদ, প্রাতক, পৃঃ ১৫০-৫১, মাওলানা আব্দুর রাহীম হাযারী, প্রাতক, পৃঃ ২১৪।

বিষয় সম্পর্কে পরিজ্ঞাত হওয়া ও পরিপূর্ণ জ্ঞান লাভ করা, কোন কিছুর প্রকৃতি ও সত্তা সম্পর্কে অবগত হওয়া, পরিচয় লাভ করা, কোন কিছুর সমাক জ্ঞান লাভ করা ইত্যাদি। 'মা'রিফাত' শব্দের পারিভাষিক অর্থ "জানাস্তনা ও নিজেরে অভিজ্ঞতা দারা যে বিষয়ে পরিপূর্ণ জ্ঞান লাভ হয়, তাকে 'মা'রিফাত' বলা হয়।

তাসাউফ শাস্ত্রমতে 'মা'রিফাত' শব্দের বিশদব্যাখ্যা হল, বিশ্ব সৃষ্টির পরমসতা মহান আল্লাহ ও তাঁর সুবিশাল সৃষ্টি জগত এবং আপন সভাকে জানার নামই মারিফাত। নিজ ও নিরাঞ্জনকে জানার নামই মারিফাত। যেমন, 'শ্বী করীম (সঃ) বলেছেন, মান আরাফা নাফ্সাছ ফাকাদ আরাফা রাব্বাছ। "যে তার নিজকে জানতে পেরেছে, সে তার নিরাঞ্জনকে জানতে পেরেছে।" সুতরাং "কোন বিষয়বস্ত সম্পর্কে পরিজ্ঞাত হওয়া অথবা লক্ষ্য বস্তুর লব্ধ জ্ঞানকেই বলা হয় মারিফাত"।<sup>১</sup> অন্যকথায়, ''যারা মান্ব প্রকৃতির সাজ্ঞিক (Intuitive) দিকটির ওপর জোর দেন এবং মানুষকে অনুধ্যানমূলক জীবন যাপনের পরামর্শ দেন। এ এমন জীবন যার মাধ্যমে স্বৰ্গীয়প্ৰেম ইবাদতকারীর আত্মায় প্ৰবেশ করে। এই স্বজ্ঞাপ্ৰসূত ও অপরোক গুড়জানকেই বলা হয় মা'রিফাত বা যথার্থ জ্ঞান"। ই মা'রিফাত অনুশীলনে এমন এক স্বজ্ঞাত অভিজ্ঞতার ওপর জোর দেয়া হয়, যাতে যুদ্ধির ভূমিকা খুবই গৌণ। "মা'রিফাত মানেই এশী আলোকে আলোকিত মন নিয়ে আল্লাহর স্বজ্ঞাত ও ভাবোচ্ছাসপূর্ণ অনুধ্যান। এখানে ব্যক্তির স্বতন্ত্র সত্তা বিলুপ্ত হয় এবং মানুষের মধ্যে স্বর্গীয় গুণাবলীর অজ্যুদয় ঘটে। এই ভাবোচছাসপূর্ণ ও সমাধিভাবাপনু অনুশীলনকে ভবিষ্যত মুক্তির নিছক একটি উপায় বলেই নয়, বরং আল্লাহর সঙ্গে আত্মার মিলন এবং আল্লাহর প্রতি প্রেম সৃষ্টির লক্ষে। আত্মপরিস্করনের একটি উপায় বলে বিবেচনা করা হয়"।<sup>৩</sup>

মারিফাতের অভীষ্ট লক্ষ্যে পৌছতে হলে চারটি তর অতিক্রম করতে হয়। যেমন, "(১) ঈমান, অদৃশ্য বিষয়ের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন; (২) তলব, অদৃশ্য বিষয় বঙার অনুসন্ধান কার্যে লিপ্ত হওয়া; (৩) ইরফান, অদৃশ্য বিষয় বঙা সম্পর্কে জ্ঞান লাভ করা বা গরিজ্ঞাত হওয়া এবং (৪) ফানাফীল্লাহ, অদৃশ্য বঙাতে উপনীত ও উন্নীত হওয়া। অর্থাৎ প্রেমাম্পদের জ্যোতির্ময় সন্তার আলোকে নিজের ক্ষুদ্রতম সত্তাকে আলোকিত করে তোলা"।8

১। মাঞ্জানা আব্দুর রাহীম হাযারী, প্রাহুক্ত, পৃঃ ২২৩।

২। আমিনুল ইসলাম, প্রাত্তক, পৃঃ ১৮৫।

৩। আমিনুল ইসলাম, প্রাহাক্ত, পৃঃ ১৮৫।

৪। মাওলানা আব্রুর রাহীম হাযারী, প্রাত্তক, পৃঃ ২২০।

অনুশ্য বন্ধর খ্যান ধারণায় রতাবস্থায় সাধনা করতে করতে সৃফীর হলয়ে এমন এক অবস্থার সৃষ্টি হয়, যা তত্ত্বজ্ঞানের বারা সৃষ্টি জগতের পরমসন্তা আল্লাহর সিফাতকে প্রত্যক্ষভাবেই অনুভব ও উপলক্ষি করা যায়। নির্ভূপ উপলক্ষির নামই ইরফান বা আত্যোপলক্ষিজ্ঞান। এক কথায় পরম সন্তার লক জ্ঞানকেই বলা হয় ইরফান। সৃফীগণ সাধনা বলে যখন জ্ঞানের গরম সীমায় উন্নীত হন তখনই তারা মহাজ্ঞানী আল্লাহ রাব্দুল আলামান প্রদন্ত জ্ঞান প্রভায় উদ্ভাসিত হয়ে উঠেন। আপন অভিত্বের ফুলত্রম জ্ঞান সন্তা মহা অভিত্বের জ্ঞানসন্তার মিলা গেলে বি-সন্তার কোন রক্ষ ব্যবধান দেখতে গান না"। ব্যমনিভাবে আরিফ মারিফাত জগতের অনজ অসীন রহস্যবৃত্ত কারণসমূহ ধারে ধীরে জানতে পারেন। মার্গরিফাতে উত্তীর্ণ হতে গারলে আত্মলন্দি লাভ হয় এবং আত্মতন্ত্রের মাধ্যমেই গরম সন্তার পরিচিতি পাওয়া যায়। আত্মা আলম-এ আমরের অভ্যতি এবং দেহ আলম-এ ফানার অভ্যতি। দেহ পাঁচটি মৌল উপাদানে গঠিত, যেমন- আত্তন, শানি, বায়ু মাটি ও নুর। পঞ্চভূতের এ দেহকে জানতে পারলে যাত পাক আল্লাহকেও জানা যায়। তাই নবী (সঃ) বলেহেন, "আমি (আল্লাহ) মানুষের তত্তেদ এবং মানুষ আমার ওত্তেদ।" (হালীন-ই-কুদ্সী)

আল্লাহ পাক বলেছেন, "তোমরা যেখানেই থাক, তিনি তোমাদের সঙ্গে আছেন"। <sup>২</sup> " আমি তোমার নফসের সাথে মিশে রয়েছি, অনন্তর তুমি আমাকে দেখছনা" <sup>৩</sup>

ফাজেই নফসের সন্ধান করলে এবং পঞ্চ নফ্সকে পূর্ণভাবে বিশ্লেষণ করলেই আল্লাহকে পাওয়া যাবে। "নফ্সে আন্দারাহ, নফ্সে লাওয়ামাহ, নফ্সে মুগাইজাহ, নফ্সে মুতমাসরাহ, নফ্সে রাহ্মানি এ পঞ্চ নফ্সের সমন্বিত রূপের মধ্যেই সেই গরম যাত পাক আল্লাহর স্বরূপ বিদ্যমান"। পরমসন্তা সম্পর্কে জানতে হলে প্রথমে তার গুণের পরিচয় লাভ করা প্রয়োজন। কেননা, আল্লাহর গুণাবলী সমগ্র পৃথিবীতে মানব শরীরে ও আ্আায় বিশেষ নিল্লন হিসাবে কাজ করছে। এসম্পর্কে আল্লাহপাক বলেন, "আমি আমার চিহ্নসমূহ সমূলয় সৃষ্টি জগতে বিশেষভাবে তোমাদের দেহে প্রকাশ করে রেখেছি। যাতে পরম সত্য তোমাদের নিকট উদ্ভাসিত হয়ে উঠে, আমিই একমাত্র পরম সত্য"। বি

১। মাওলানা আব্দুর রাহীম হাযারী, প্রাতক্ত,পৃঃ ২২১।

২। আল কুরআন, সূরা-৫৭, আয়াত ৪।

৩। আল কুরআন, সূরা-৫১, আয়াত ২১।

৪। ফবিনা আব্দুর রশিদ, প্রাথক্ত, পৃঃ ১৫৫।

থ। আল কুরআন, স্রা-৪) -আয়াত ৫<sup>5</sup>।

সৃষ্টি জগতে স্ৰষ্টাৱ মেসৰ বিশেষণ ছড়িয়ে আছে তা সাত ভাগে বিভক্ত, যথাঃ ''(১) হাইউদ (চিরঞ্জীবী),

- (২) কাদরুন (পরম শক্তি),
- (৩) ইরাদাহ (ইচ্ছা শক্তি),
- (৪) ইণুমুন(পরম জ্ঞান),
- (৫) কালামুন (কথন শক্তি),
- (৬) সামউন (শ্রবন শক্তি) এবং
- (৭) বাসরুন( দর্শন শক্তি)"<sup>3</sup>

এ সাতটি বিশেষণেরই অন্তর্ভুক্ত সৃষ্টি জগত। এদের উৎস মূল যাতে কাদেমী থেকে। এজন্য বন্ধজগত আধ্যাত্মিক জগতেরই প্রাতিভাস। আল্লাহ আধ্যাত্মিক জগতের পরম সন্তা। তার বাহ্যিক গুণাবলীর বিকাশ কেবল সৃষ্টি জগতের মধ্য দিয়েই বিকশিত। পরমাত্মা তিনি স্বয়ং আর গুণাবলী তাঁর দেহ বিশেষ।

এ অর্থে খাজা নাসন উনীন চিশতী ও মাওলানা জালাল উনীন রুমীর বরাত দিয়ে ফকির আব্দুর রশিদ ও মাওলানা আব্দুর রাহীম হাযারী নিজ নিজ প্রহে উল্লেখ করেছেন- "আমি যখন তার যাত ও সিফাতকে পৃথক ভাবে দেখেছিলাম তখন আমি যাই দেখেছি আল্লাহ ভিন্ন অন্য কিছুই দেখিনি"। (দেওয়ান-হযরত খাজা মাসুননীন চিশতী)। ই "মানুব খোদা নন- খোদা মানুষ থেকে পৃথকও নন" (রুমী)।

সৃষ্টির মধ্য দিয়ে, সিফাতের মধ্যদিয়ে স্কারা এমনিভাবেই আল্লাহর যাতকে উপলব্ধি করেন। এ যাতের সালিধ্য লাভের জন্য মুরাকাবা ও মুশাহাদার মাধ্যমে পাঁচটি তার অতিক্রেম করতে হয়। যেমন- মাকামে নাসিরা, মাকামে মাহমুদা, মাকামে কাবা কাউসায়ন, মাকামে আউআদনা ও মাকামে উরাউল উরা"।

সাধক ধ্যানসাধনার মাধ্যমে কাবা কাউসায়ন এর তরে উপনীত হয়ে থাকেন এবং ঐশীপ্রেমে অনুরাগী অতঠকু দ্বারা আউআদমার তরে উপনীত হয়ে পরম সতার দাঁদার লাভ করে তাওঁইালের সাগরে মিজকে হারিয়ে ফেলেন। তাই মাওলানা রুমী

মাওলানা আব্রুর রাহীম হাবারী, প্রাত্তক, পৃঃ ২২৪।

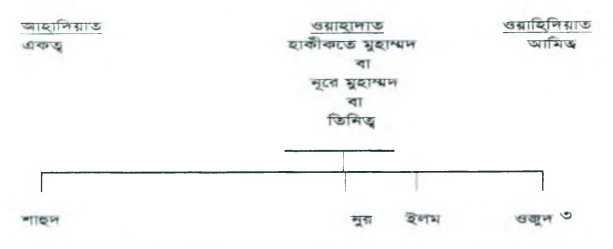
২। খাজা মহনুদীস চিশভী (রঃ) ভার দেওয়ানে উল্লেখ করেছেন"সিফাত ও যাত চুঁ আজ হাম খোদা নামি বেনাম;
বাহার চেমি নাভারম জাজ খোদা নামি বেনাম"

মাওলানা জালালভদ্দীন ক্রমীর উজিটি নিয়্রপ "মরলানে দাগর খোলানা নাবাশদ
ওয়ালেকেন আল খোদা শুলা নাবাশদ"

৪। মাওলানা আব্রুর রাহীম হাথারী, প্রাত্তক, পৃঃ ২২৫।

রেঃ) বলেত্নে, "তাওহীদের সাগরে যদি নিজকে ফানা করে ডুব দিতে পার, তবেই তুমি তোমার প্রেমাস্সদকে চিরদিনের মত পাবে।"১ এটা ঐশীপ্রেমের জর। এখানে ফানা ফীল্লাহ ছাড়া সিদ্ধিলাভ সম্ভব নয়।ঐশীপ্রেমের চরমে উরীত বাজি নবী করীম (সঃ)-এর জ্যোতির্ময় সন্তার মাধ্যমে বুরে তাজালীর আলোকোজ্জ্ব দীস্তিচহুটোয় বিমুগ্ধ ও বিভার হয়ে যান। তিনি রাস্পারে মাঝে আ্যাবিলোপনের মাধ্যমে আল্লাহতে মৌন হয়ে যাওয়ার প্রতি ধাবিত হয়ে পড়েন।

সূফাঁ দর্শন মতে খোদা আপনাতে আপনিই বিকশিত ও পূর্ণ। বিশ্ব দর্পণে তারই প্রতিচ্ছবি প্রতিফ্লিত। তাওঁই দে সামগ্রীক অন্তিত্বের একক ফল। বহুত্ব এক নিবিভ্ তারই এককরূপ প্রকাশ করেছে। কিন্তু উরুজ বা আরোহের জগতে তিনি চিরজীবী, চিরস্থায়ী এবং নুজুল বা অবরোহের জগতে তিনি বিভিন্ন বিশেষণে বিশেষায়িত ও বিকশিত। তার বিকাশ পদ্ধতিঃ আহাদিয়াত থেকে বিমিশ্ররূপ ওয়াহাদাত বা হার্কীকতে মুহাম্মদ যা নূরে মুহাম্মদ -এর প্রকাশ ঘটেছে। তিনিত্ব থেকে ওয়াহিদিয়াত (আরিফ বিল্লাহ ফানাফীররাসুলের মাধ্যমে ফানা ফিল্লাহর প্রতি থাবিত হয়ে গড়েন। এ স্তরে আরিফ রিসালাত ও বিলায়াত- এর বাস্তব স্বরূপ সম্পর্কিত উপলব্ধি করতে সক্ষম হন।) বা আমিত্বের বিকাশ লাভ ঘটেছে। তিনিত্ব থেকে শহুদ, নূর, ইল্ম ও ওজুদ শহুদরূপে আপনা আপনি বিকশিত। সৃষ্টির মধ্যদিয়ে তার সিফাত প্রকাশ পাচেছ"। ২ চিত্রের সাহায্যে বিশ্রেষণ করলে আল্লাহর বিকাশ পদ্ধতিটি নিম্বরূপ দাড়ারঃ



১। মাওলানা জালাল জন্মিন রশ্মীর (রঃ) ভক্তি ভক্তঃ মাওলানা আব্র রাহীম হাথারী ও ফকির আব্রুর রশিদ, প্রাত্তক, পুঃ যথাক্রমে- ২২৫/১৫৭।

মাওলালা আব্র রাহীম হাবারী, প্রাতক, শৃঃ ২২৬।

ফাকির আব্রুর রশিদ, প্রাত্তক, পৃঃ ১৫৮।

শৃষ্টি রহস্যের সম্যক অবগতি ছাড়া 'আলমে খালক' বা সৃষ্টিতত্ব সম্পর্কে কখনও অবগতি লাভ করা যায় না । অথচ মা রিফাতপ্রাপ্ত ব্যক্তির জন্য তা জানা অপরিহার্য। মা রিফাতের রাজ্যে যিনি বিচরণ করেন ও মা রিফাতের পরিচয় লাভ করেন তিনিই সভিয়েকার আরিফ। এ প্তরে সৃষ্টী বাহ্যিক জ্ঞানও স্বজ্ঞার মাধ্যমে সৃষ্টির উদ্দেশ্য, সৃষ্টির প্রক্রিয়া ও নিয়ম, সৃষ্টির প্রারম্ভ ও শেষ প্রভৃতি সম্পর্কে জ্ঞান পাভ করেন। আদি, অন্ত, প্রকাশ্য, অপ্রকাশ্যের নিগৃঢ়রহস্য সম্পর্কে জ্ঞাত হন। জ্বাহ্যাত (অত্যু), রুক্রিয়াত (অসীমত্ব) এবং আবদিয়াত বা দাসত্ব ঘারা সৃষ্টির রহস্যভেল বুঝতে সক্ষম হন। চেনা-অচেনা, প্রকাশ্য-অপ্রকাশ্য সকল প্রকার রহস্য জেদ সম্পর্কে বুঝতে সক্ষম হন। মানবাত্মা এরূপ নয়টি স্তর অভিক্রম করে পরিপূর্ণ মানবরূপ পরিগ্রহ করে। নুযুলের বা অবরোহের প্রথম নয়টি স্তর্য় (১) যাতে কাদীমের (পরম আদি সন্তার)জগত, (২) জড়জগত (জামাদাত), (৩) উদ্রীদ জগত (নাবাতাত), (৪) জীবজন্তর (আলমে হায়ওয়ানাত) জগত, (৫) নৃৎকা বা বীর্য জগত, (৬) রক্তজমাট (আলফা), (৭) অপরিপক্ষ আকৃতি (মুদগা), (৮) পরিপূর্ণ আকৃতি (দায়রা), (৯) বাল্যের পরিণতি কাশ (তিফ্ল)

নূজুশের (অবরোহ) ২য় নয়টি তার, (১) আহাদিয়াত, (২) ওয়াহদাত, (৩) ওয়াহিদিয়াত, (৪) আলমে মিসাল, (৫) আলমে আরওয়াহ, (৬) আলমে হিসাসা, (৭) আলমে জিস্ম, (৮) আলমে হাইওয়ান এবং (৯) আলমে ইনসান।" ১

প্রষ্ঠা ও সৃষ্টির মধ্যে এমনই এক ঘনিষ্টতম সম্পর্ক রয়েছে যা সাধারণ জ্ঞানের বহিপ্ত। প্রষ্টা তাঁর ইচ্ছাশক্তি ধারা আহমদ সন্তা নূরে মুহাম্মদের উপর ভিত্তি করে কেবল কুন' অনুজ্ঞাসূচক শব্দ ঘারা নিখিলবিশ্ব সৃষ্টির বিকাশ ঘটিয়েছেন। আহাদ ও আহমদের মধ্যবর্তী অনুরাগ সন্তাই সৃষ্টির উৎস মূল। আদিতে আল্লাহ একাকী নিঃসংগ অবস্থায় উপুহিয়াতে বিরাজ করছিলেন। আশ্বনসন্তার পরিচিতিকল্পে সৃষ্টি প্রবাহের মধ্য দিয়ে নিজকে বিকশিত কর্লোন। মানবই প্রষ্টার স্বার্থক সৃষ্টি।

মানবজীবন তেক্দীর বা নিয়তির ভাল মশ্দ দু'ভাবে ঘটে। তক্দীরে হাকীকত, থা মানব স্থানিতার উৎপর্ব। আর তক্দীরে মালিকী যা মানব ইচ্ছার আওতাধীন। এ দু'পর্যায়ে সমুদর কার্য সংঘটিত হয় । নবজাতকের অন্ত বা তদ্রুপ ভাগ্য লিপির জান্য দায়ীকে? এ প্রকার তকদীর স্রষ্টার প্রকৃতিগত তত্ত্ব ও তথ্যে পরিপূর্ণ। মারিকাতে উত্তীর্ণ ও উন্নীত আরিকই এসব রহস্যভেদে বুঝতে সক্ষম।

১। মাওশানা আব্দুর রাহীম হাযারী, প্রাথক্ত, পৃঃ ২২৬-২৭।

পরজগতের রহস্যতেদ তথা আলমে বর্যখ, আলমে আখিরাত, হাশর (বিচারদিবস), কিয়ামত, জানাত, জাহান্নাম প্রভৃতির রহস্যতেদ কেবল আরিফগণই জানতে সক্ষম। বস্তুজগতের চেয়ে আত্মজগত আরও বেশী রহস্য জনক। স্ফীগণ সজ্ঞার মাধ্যমে, জ্ঞানের মাধ্যমে তা জানতে পারেন। নবা করীম (সঃ) তাই বলেছেন, "আলমারিফাতু ইরফানিহি" অর্থাৎ "মারকত -তা-যা আমি জেনেছি ও চিনেছি।"

মারিফাতে উন্নীত আরিফগণ এভাবে স্রষ্টা ও সৃষ্টির সকল রহস্যভেদ জানতে পারেন এবং তা প্রত্যক্ষদশীর ন্যায় দর্শন করে থাকেন।

#### হাকীকত ৪-

সত্য উপলক্ষি করার নামই হাকীকত। পরম সভ্য বা সভাকেই হক বা হাকীকত বলা হয়। 'হাকীকত' শক্টি এসছে 'হাকীকুন' শব্দ থেকে। আর 'হারুন' শব্দ থেকে এসছে হাকীকুন। যার শাব্দিক অর্থ- বাজাব, ধ্রুব সভ্য, পরম সভা, সার বিষয়বস্তু গ্রভৃতি। 'হাকীকুন' শব্দের আভিধানিক অর্থ, পরম সভ্য বিষয়, যে পরম সভ্যে পরিজ্ঞাত হওয়া যায় ভাকাই হাকীকত বলা হয়।

"এ নশ্বর সুল বিদায়ের অভারালে যে অবিনশ্বর সভা বিদ্যানান রয়েছে, সেই পর্ম প্রেমাস্পদ আল্লাহতে অভিনিবিশিত, স্থাপিত বা প্রতিষ্ঠিত হ্বার প্রক্রিয়াকেই হাকীকত বলা হয়।" > অর্থাৎ নিখিল সৃষ্টির অভারালে যে পরম সত্য বা সভা পুকারে আছে সেই শরম সভায় উন্নীত হওয়াই হাকীকত। তরীকতের অভীষ্ট লক্ষা ভিপনীত হওয়ার নামই হাকীকত।

সাধক এ-জনে উত্তীর্ণ হতে পারলে পরম সত্যের সন্ধান ও বর্নপ শাভ করতে পারেন এবং পরম সত্য বা সন্তার বর্নপ অবলোকন করতে পারেন তথা আঝোপলন্ধি করতে সক্ষম হন। এই পরম প্রেমাস্পদের ভাশবাসায় নিজের অন্তিত্ব বোধ পর্যন্ত হারিয়ে কেলেন, আঝাবিশ্যুত হয়ে পড়ে আপন সন্তাকে গর্মত পরম সন্তায় হারিয়ে কেলেন। ইহা ফানা ফাল্লাহর তর। খোদাপ্রেমিক সাধকের অবস্থান জাগতিক প্রেম-প্রীতি, মান-সন্মান, লোভ-লালসার উত্থান্তিত বলেই তারা হাকীকতের সাথে সম্পৃত। আল্লাহ গাকের গোপন প্রেমে যে প্রেমিক মন্ত, তারই অবস্থান হাকীকতে। পাঁচ প্রকার অনুসন্ধান পদ্ধতির মাধ্যমে এ পরম সত্যের উপলব্ধি জ্ঞান লাভ হয়। যেমন, (১) বুদ্ধি ,(২) অভিজ্ঞতা, (৩) বিচার বিশ্রেষণ,(৪) বিবর্তনমুখী মতবাদ এবং (৫) প্রজ্ঞাবাদ।

১। মাওলানা আপুর রাহীম হাযারী, প্রাতভ, পৃঃ ২২৮।

সালিক বা আরিফগণ শ্রী আতগত জ্ঞান, ত্রীক্তগত অভিজ্ঞতালক জ্ঞান এবং মার্নিফাতের পরিচিতিগত জ্ঞানের সমস্বয়ে আধ্যাত্মিক বিবর্তনের মধ্যদিয়ে সজ্ঞা তথা অন্তর্গৃষ্টি সম্পন্ন মৌলজ্ঞান লাভ করে থাকেন। সত্যোপলাকির এসব মাধ্যম গুলোকে তাসাউফের পরিভাষায় কাশ্যু নামে অভিহিত করা হয়"। মূলতঃ হাকীকত 'আলম-ই-লাহুতের' অভগত। সৃষ্টির আদিতে এই স্তর প্রথম আবির্ভূত হয়। এটা আল্লাহকে উপলাকির তর। এ তরে সাধক ফানা ফার রাসূল এর মধ্য দিয়ে ফানা ফীল্লাহর জরে প্রবেশ করেন। --- হাকীকতের এ স্তরে সাধক তার নিজস্ব বকীয়তা, নিজ বৈশিষ্টা, বীয় জ্ঞান, বুদি, চিতা ও অনুভূতি, পৃথক অভিত্রোধ সব কিছুই হারিয়ে ফেলেন এবং আল্লাহর সভায় 'ফানা' (লীন) হয়ে যান।"ই

এ অবস্থায় মানুষ আল্লাহর রঙে রঞ্জিত হয়। এ স্তারে সাধকের হৃদায়ে কোন ধিধাঘন্থ থাকেনা । এরূপ সাধনাসিদ্ধ আত্মার প্রতি আল্লাহর নির্দেশ ঘোষিত হয়েছে; "হে পরিতৃষ্ট আত্মা। তুমি প্রসন্ন ও সন্তোষপ্রাপ্ত অবস্থায় তোমার প্রতিপালকের দিকে প্রত্যাবর্তন কর। অভঃপর আমার সেবকগণের মধ্যে প্রবিষ্ট হও এবং স্বর্গোদ্যানে প্রবেশ কর।"

হাকীকত অর্জনকারী সাধক ইনসান-ই-কামিল' (পূর্ণাঙ্গ মানব) মর্যাদায় ভূষিত হন। নবী করীম (সঃ) বলেছেন, "আল হাকিকাত আহওয়ালিহি" অর্থাৎ 'হাকিকত আমার হাল বা মহাভাবের অবস্থা সমূহ'। হযরত শাহ বু-আলা কলন্দর বলেছেন, "হে সাধক, যতদিন পর্যন্ত তোমার তুমিত্বোধ বাকী থাকবে, ততদিন পর্যন্ত তুমি তার পরম বন্ধতে পরিণত হতে পারবে না, আর যখন তোমার তুমিত্ব বোধের বিলুভি ঘটবে, তখনই তুমি আল্লাহর পরম বন্ধতে পরিণত হতে শারবে"। হাকীকত ভারে উর্ভাগ ব্যক্তিকে মরার আগেই মরতে হয়, [মৃত্ কাবলা আনল্তামূত্ (হাদীস)]। মোট কথা, পরম সভার অভিত্ বোধ ছাড়া অন্য কোন অভিত্ বোধ হলে অন্য কোন অভিত্ বোধ

১। মাওলানা আব্র রাহীম হাযারী, প্রাতক, পৃঃ ২২৯।

২। ফকির আব্দুর রশিদ, প্রাণ্ডক্ত, শৃঃ ১৬২।

৩। আল কুরআন, সূরা-৮৯, আয়াত ২৭-৩০।

## ওয়াহ্দানিয়াত ৪

'ওয়াহিলুন' শব্দ থেকে 'ওয়াহ্দানিয়াত' শব্দের উদ্ভব। 'ওয়াহিদ' শব্দের অর্থ এক। আর ওয়াহ্দানিয়াত শব্দের অর্থ একত, যার বিত্ব নেই। যা আদি, যা মৌলিক ও অবিভাজ্য, যা সর্ব স্থানে সব কিছুতে সমভাবে বিরাজমান ও স্থিতিবান, যা সবকিছুর মূল্য নির্ধারক ও পরিমাশক, যা আপনা আপনিই মূল্যায়িত এবং আপনা আপনিই বিকশিত অর্থাৎ সমভূ। ই এরপ একত্বের গুণে গুণাস্থিত কেবল সমভূ আলাহ। আলাহর একত্ব অনাদি, অনত, অবিভাজ্য, তার মৌল সভা অবিমিশ্র, যে সভাতে কোন মিশ্রণ নেই।

'ওয়াহদানিয়াত' সূফী পথপরিক্রমার সর্বশেষ বা চূড়ান্ত স্তর। এ স্তরে মহান আল্লাহ ছাড়া আর কিছুই নেই। এ তারে এসে সাধক তার অভিত্ব বোধকে একত্বোধের মধ্যে হারিয়ে ফেলেন। সকল পথপরিক্রমা পেরিয়ে তিনি এ উদ্দিষ্টে এসে উপনীত হন। এটাই তার পথ চলার অভীষ্ট লক্ষ্য। ওয়াহ্দানিয়াত আলম-ই-হাছতের অন্তর্ভুক্ত । যা হল আল্লাহর নির্গুণ অবস্থা। এখানে তাঁর কোন গুণ নেই। তথু তিনি চিরজীবি হয়ে প্রকৃতি শূন্য অবস্থায় বিরাজ করছেন। তার এ মৌলসভা সৃষ্টি, প্রকৃতি, গুণ ও অবরোহ শূন্য। এ হলো দ্রষ্টার আদিও সর্বশেষ অবস্থা। আদিতে একমাত্র তিনিই ছিলেন আর কেউ ছিলনা। পূণরায় সব কিছু ধ্বংস করে কেবল তিনিই থাকবেন আর কিছুই থাকবেনা। এ ভয়ে সাধক তার স্বকিছুকে এমনকি নিজকে পর্যন্ত ধ্বংস (ফানা) করে আল্লাহর যাতে ছিতি লাভ করেন। এখানকার তেভনা আল্লাহর চেতদা, এখানকার চৈতদ্য স্বরূপ তা আল্লাহ্রই স্কুপ, এখানকার জীবন আল্লাহরই জীবন। এ অবস্থাকে সাধকের 'বাকা' (আল্লাহতে স্থিতিপাভ) বলা হয়। এ সম্পর্কে হাদীস-ই-কুনুসীতে বলা হয়েছে, ''যখন আমার বান্দা নফল ইবাদত দ্বারা আমার নৈকট্য লাভ করে তখন আমি তাঁকে বন্ধু বলে জানি। তখন আমি তাকে এমনভাবে বন্ধু হিসাবে জানি যে, আমি তার কর্ণ হই যদ্বারা সে শ্রবণ করে, আমি তার চকু হই যদ্বারা সে দর্শন করে, আমি তার হত হই যদ্বারা সে ধরে এবং আমি তার পদযুগল হই যদারা সে চলে।" এ অবস্থা সম্পর্কে মাওলানা রুমী ৰংশন, ''তুমি যদি নিজকে বিশীন করে দিয়ে আল্লাহর তাওহীদে অবস্থান করতে ণার, তাহলে তুমি তাঁর পরম বন্ধুরূপে তারই সন্তায় অবস্থান করতে পারবে। এ স্তরে উত্তীর্ণ সাধক অমরত্ব লাভ করেন। এ অর্থেই হাদীসে বলা হয়েছে, ''আল্লাহর ওলীদের জন্য মৃত্যু নেই"। এগুরে উন্নীত মানব হ্যরত আলী (রাঃ) বলেছেন, "এই কুরআন শ্রুত আর আমি এর স্বাক জীবস্ত কুরআন।"

১। মাওলানা আব্দুর রাহীম হাযারী, প্রান্তক্ত, পৃঃ ২৩০।

২। ফফির আব্রুর রাশিদ, প্রাতক্ত, পৃঃ ১৬৩।

বায়জিল বিস্তামী বলেছেন, "সমুদয় প্রশংসা আমারই জন্য, আর আমি কতইনা গৌরবের অধিকারী।" হ্যরত আবু বকর শিবলী বলতেন, "আমি ছাড়া ধিতীয় কেউ নেই"।

## সুফীতন্ত্রের মূলনীতি ৪-

আল্লাহর সানিধ্যে থেকে তাঁর দর্শন লাভ করাই স্ফীদর্শনের মূল লাক্য। শরম সভা আল্লাহর সাথে মিলনে পরম পাওয়ার যে চয়ম পারত্তি তাই স্ফাঁ সাধককে কণস্থারী পার্থিব প্রলোভন এবং আপাত মধুর ইন্দ্রিয়াসক্তি হতে মুক্তকরে তাকে পরিপূর্ণ মনুষভ্রে (ইনসান-ই-কামিল) সাধনায় সার্থক করে তোলে। আর-এ মূলনীতিগুলো স্ফীদের সাধনায় সাহায্য করে থাকে। যেমন,

তাওবাই বা অনুতাপ-অনুশোচনা ৪- অনুতাপ অনুশোচনা, পাপ কাজ গরিত্যাগ করা এবং পাপ কাজে আর লিপ্ত না হওয়া বা অগ্রসর না হওয়ার প্রতিজ্ঞাই 'তাওবাহ'। "ঔদাসীন্যের মোহ নিন্দ্রা হতে আত্মার জাগরণই তওবাহ।" ই আধ্যাত্মিক সাধনার প্রাথমিক স্তরে বিচরণকারী ব্যক্তিবর্গের ক্ষেত্রে তওবাহ হল কৃত পাপের জন্য অনুশোচনা। কিন্তু যারা এ পথে বেশ কিছু লুরে অগ্রসর হয়েছে তাদের জন্য তওবাহ হল আল্লাহকে ভূলে যাওয়ার জন্য অনুশোচনা। এ অর্থেত্রবাহ হল প্রেল্লাহরে ভূলে যাওয়ার জন্য অনুশোচনা। এ অর্থেত্রবাহ হল প্রেশাম্পদ আল্লাহ ছাড়া অন্যসকল বন্ত থেকে নিজেকে ফিরিয়ে আনা। মোট কথা, অতীত জীবনের যাবতীয় পাপ অপসারন করে অনুতত্ত হওয়া এবং তবিষ্যুত জীবনে পাপ না করার কৃত সংকল্পে অটুট থাকার নামই তাওবাহ বা অনুশোচনা। তাওবাহ আধ্যাত্মিক উনুতির গথে একটি বড় সহায়ক। তাওবাহ করার প্রয়োজনীয়তা সম্পর্কে আল্লাহ বয়ং মান্য জাতিকে নির্দেশ দিয়েছেন, "হে বিশ্বাসীগণ। তোমরা আল্লাহর দরবারে খাঁটিভাবে তাওবাহ কর"। গালুলুলাহ(সঃ) দৈনিক ৭০ বার তওবাহু করতেন। তওবাহু ছারা আধ্যাত্মিক উনুতির ধাপ ক্রমাশ্বয়ে অতিক্রান্ত হতে থাকে।

তাওয়াকুল-(আলুহে নির্ন্থীপতা) ঃ জীবনের স্বাবিছায়, সর্বকাজা, সর্ব বিষয় আলুহের উপর নির্বলীপতার নামই তাওয়াকুপ । তাওয়াকুপ একমাত একত্বাদের ধারণা হতে আসা । সর্ব শক্তিমান আলুহে ছাড়া অন্য কোনে প্রাকৃতিক শক্তির উপর নির্ভর না করাই প্রকৃত তাওয়াকুল। পরিসূর্ণভাবে আলুহের উপর নির্ভর করে

১। মাওলানা আব্দুর রাহীম হাযারী, প্রাতক্ত, পৃঃ ২৩২।

ডঃ রশিদুল আলম, প্রাগুক্ত, পৃঃ ৩৭১।

৩। আল কুনাআন, স্রা-৬৬, আয়াত ৮।

আজালভির পূর্ণ বিকাশসাধন করাই স্ফীসাধকের লক্ষ্য। তাওয়াঞ্চল সম্পর্কে আল্লাহ তাআলা পবিত্র কুরআনে বলেন, "একমাত্র আল্লাহর উপরই প্রভাক খোদা বিশ্বাসীর আজানভির হওয়া কর্তব্য।" নবী করীম (সঃ) বলেছেন, "তুমি যখন কিছু কামনা করবে, তখন তা একমাত্র আল্লাহর নিকটই কামনা করবে। আর তুমি যখন কোন সাহায্য প্রার্থনা করবে, তখনও তুমি তা আল্লাহর নিকটই সাহায্য প্রার্থনা করবে"। ই

শারবিজনঃ স্কাগণ পার্থিব সুখ ও বিলাসিতা পরিহার করে আল্লাহর প্রেমে বিভার থাকেন। পাপ থেকে মুক্তি লাভ করতে হলে পার্থিব জিনিসের প্রতি কম আকৃষ্ট হওয়া উচিত। দারিদ্র সম্পর্কে স্ফীদের ধারণা বলতে সম্পদের প্রকৃত অভাব নয় বরং সম্পদের বাসনার অভাবকে বুঝায়। "সুন্য হলয় ও শূন্য হাত' এই হল তাদের লক্ষ্য। প্রকৃত দরিদ্র ব্যক্তির একটিই বাসনা এবং সেটি হল আল্লাহর প্রেম ও জান। পার্থিব কিংবা পারলৌকিক কোন জিনিসের প্রতিই তার কোন মোহ থাকে না।" আকুল মজিদ নিজামুলীন আওলিয়ার বরাত দিয়ে বলেছেন, "বল্ল আহার, বল্ল কথা, বল্ল মেলানেশা, ও বল্ল নিল্লায় মধ্যেই রয়েছে মানুষের পূর্ণতা।" ৪

তাপসাঁ রাবিয়াহ বসরী বশতেন, "সর্বোত্তম কার্য যা মানুষকে আপ্লাহর নিকট পৌছায় তাহল সে আল্লাহ ব্যতিত ইহজগত বা পরজগতের কোন বস্তর প্রতি ভোয়াকা রাখবে না।"

(ব

আছা সমপ্ণঃ নিজেকে আল্লাহর কাছে পরিপূর্ণভাবে সমর্পণই হল ইসলামের মর্ম কথা। মুসলিম জাঁবনের ইহকাল ও পরকালের স্বকিছু আল্লাহরই জন্য স্মর্পিত। যেমন, আল্লাহ বলেছেন, "(বলুন) আমার উপাসনা, আরাধনা, উৎসর্গ অনুধ্যান, আমার জাঁবন ও মরণ , সমস্তই বিশ্ব নিয়ন্তা আল্লাহরই জন্য।"৬

১। আল কুরআন, সূরা-১৪, আয়াত ১২।

২। হাদীসটি উজ্তঃ মাওলানা আলর রাহীম হাঘারী, প্রাতক, পৃঃ ২৪৬।

৩। আমিনুল ইসলাম, প্রাত্ত, পুঃ ১৮৭।

<sup>8 1</sup> Abdul Majid. B.A. Taswof -E-Islam- "Mans perfection consists in having a little of food, a little of talk, a little a of association with people and a little of sleep."

The best thing that leads man on to God is that he must not care for anything of this world or of the next other than God." (Muslim thought and its source, p-92.)

৬। আল কুরআন, দুরা-৬, আয়াত ৬২।

এ বাণীর আপোকে স্ফীরা আত্মসমর্পণের নীতি মেনে চপেন। তাঁরা আধ্যাত্মিক পথ পরিক্রমার প্রারম্ভে শীর বা উভালের নিকট আত্মসমর্পণ করেন। ওস্তালের প্রতি শ্রদাশীল ও অনুগত না হলে সাধকের পক্ষে ইলমে মা রিকাত অর্জন সম্ভব হয়না। এজন্য মুরীদকে মুশিদের প্রতি আনুগত্য ও আত্মসমর্পণের মাধ্যমে আল্লাহর প্রতি পূর্ণ আনুগত্য ও আত্মসমর্পনের শিক্ষা গ্রহণ করতে হয়। এজন্য আল্লাহ পাক বলেছেন, "হে বিশ্বাসীগণ। তোমরা আল্লাহ ও তাঁর রাসুলের আনুগত্য কর, আর তোমাদের চালক ও নেতাদের।"

সবর বা ধৈর্যশীপতাঃ- আল্লাহ তাআলার সম্ভান্ত পাতের পথে বহু রকম দুঃখ - কট ও বাধা-বিপত্তি রয়েছে। এসব দুঃখ-কট, বাধা-বিপত্তি এড়িয়ে-ধৈর্যের পরিচয় দেয়াকেই বলা হয় সবর' বা বৈর্যশীলতা। থৈর্যধারণের পেছনে অপরিসীম কল্যাণ রয়েছে। তাই জীবনের প্রতিটি ঘাত প্রতিঘাতে থেরের পরিচয় দেয়া মোমিনের অবশ্য কর্তব্য। এসম্পর্কে আল্লাহ বলেছেন, "হে বিশ্বাসীগণ, তোমরা থৈর্য ও নামাথের মাধ্যমে আল্লাহর সাহায্য প্রার্থনা কর। নিশ্বর আল্লাহ ধৈর্য শীলদের সাথে আছেন। ---- আর আমি তোমাদেরকে গরীক্ষা করম কিঞ্জিত ভয়-ঘারা, ক্ষুধা ঘারা, ধনপ্রাণ ও শস্যের বল্পতা ঘারা আর সুসংবাদ জানিয়ে দিন এমন থের্যশীলদেরকে, যখন তালের উপর মুহ্বিত আলে, তখন বলে, আমরা ত আল্লাহরই আয়তে, আর আমরা সকলে আল্লাহর সমীলে প্রত্যাবর্তন কারী"। ২ এ সম্পর্কে রাসুলুলাহ (সঃ) বলেছেন, "মুমিনদের কতইনা সৌভাগ্য ভাল মন্দ স্ববিস্থায়ই তাদের জন্য কল্যাণ রয়েছে। কেননা, আল্লাহ বিশ্বাসীগণ সুখের সময় যেমন আল্লাহ পাকের কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করে, তেমনি দুঃখের সময় ও তারা থৈর্য্য ধারণ করে থাকে। উভয় অবস্থায়ই তাদের জন্য পূণ্য রয়েছে। তাই ভাল-মন্দ স্ববিস্থাই তাদের পক্ষে কল্যাণকর"।

ইখলাস (পবিত্রতা ও বিভিন্নতা)8— 'আল্লাহ্র সম্ভিটি ও সান্নিধ্য লাভের উদ্দেশ্যে বিশুদ্ধ মনে নিষ্ঠার সাথে কোন কিছু করাকেই ইখলাস বা হলরের পবিত্রতা বা পরিগুদ্ধিতা বলে। আল্লাহপাকের সম্ভুটি লাভের একক বাসনা ব্যতিত বিতীয় কোন কামনা-বাসনা মিশ্রিত না হওয়াকেই ইখলাস বলে। স্ফাগণ হৃদয়ের পবিত্রতা ও সরলতা রক্ষা করে চণোন। কেনেনা, এক মাত্র পৃত -পবিত্র অভঃকরণে আশ্লাহর দ্য প্রতিবিদ্ধিত হয়। সন্দেহজনক কার্যাদি পরিত্যাগ করা, বিবেক বিরোধী কাজ বর্জন

১। আল কুরআন, সূরা- ৪, আয়াত ৫৯।

১। আল কুনআন, সূরা-২, আয়াত ১৫৩-১৫৬।

করা পবিত্রতা অর্জনের সহায়ক। যেমন- আশ্রাহ বলেন, "নিশ্চয় সেই ব্যক্তিই সাফল্য অর্জন করেছে, যে তার আত্মার পবিত্রতা লাভ করতে পেরেছে আর সেই ব্যক্তিই তার প্রতিপালকের নাম সদা স্মরণ করেছে, বাস্তবে সেই ব্যক্তিই প্রকৃত নামায সমাধা করেছে।"

জনাত্র আপ্লাহ বলেছেন, "যে ব্যক্তি তার আত্মাকে বিশুদ্ধ রেখেছে, সেই তার জীবনকে সার্থক করে তুলেছে। আর যে য্যক্তি তার আত্মাকে কলুবিত করে ফেলেছে, সে তার জীবন ধ্বংস করে দিয়েছে।" ২

ইশক (আপ্রাহ প্রেম) ৪- আল্লাহ প্রেমই স্ফীদর্শনের প্রধান বৈশিষ্টা। স্ফীদের আত্মা সর্বদা আল্লাহর ভয় ও চিস্তায় নিমগ্ন থাকে। পার্থিব কোন বিষয়ই তাঁকে খোদার চিস্তা থেকে বিরত রাখতে পারেনা। এজনা স্ফীদর্শন প্রেম ধর্ম নামে পরিচিত। একজন মরমী কবির ভাষায় তা ফুটে উঠেছে এভাবে,

" ভাল যদি বাসতে হয় তাকে ভাল বাস সেজন প্রেমময়,

তার সাথে তোর কিনা চলে কোনটা বা না হয়।"৩

আল্লাহ ও মানুষের প্রেমের সম্পর্ক সুন্দর ভাবে ফুটে উঠেছে মাওলানা রুমী (রাঃ)-এর পংক্তিতে এভাবে,

" ক্রেশ ও খৃষ্টান জগত তন্ন তন্ন করে খুঁজলাম
তিনি ক্রেশের উপর নন।
পূজার মঙ্গুপ, প্রাচীন বৌদ্ধ মঠে গমন করলাম
স্থোনেও তার সাক্ষাত মিশ্ল না
হিরাত ও কান্দাহারের পর্বত অনুসদ্ধান করলাম
তিনি সেই পর্বত উপত্যকার মধ্যে নেই।
আমি আমার অভঃকরণের দিকে দৃষ্টি পাত করলাম,
তাকে সেখানে দেখতে পেলাম -তিনি অন্য কোন খানে নেই।"
8

১। আল কুরআন, সুরা-৮৭, আয়াত১৪-১৫।

২। আল কুরআন, সূরা-৯১, আরাত ৯-১০।

৩। ডঃ নশীৰুৰ আলম, প্ৰাতক, পৃঃ ৩৭৩।

<sup>8 1</sup> Davis, Headlands-" Persian Mystics. Rumi.

যিক্রঃ আল্লাহ পাকের নাম বা পবিত ফুরআনের কোন কোন অংশ বারংবার উচ্চারণ করাকেই যিকর বলা হয়। আল্লাহতে পীন হয়ে যাবার উপথ বাসনায় সাধকগণ যিকরের আশ্রয় গ্রহণ করেন। পবিত্র কুরআনে আল্লাহ পাক বলেছেন, "তোমরা আমাকে স্মরণকর আমিও তোমাদের স্মরণ করব"। "হে বিশ্বাসী গণ। যত বেশী পার আল্লাহর যিকর কর, আর সকাপ ও সন্ধায় তার মহিমা কীওন কর।"২

শবিত্র এ কালামে পাকের উপর স্থী সাধকগণ বিশেষ গুরুত্ব আরোপ করে থিকরের আশ্রয় দেন। যিক্র দুই প্রকার হতে পারে। যিক্রে জলী ও যিক্রে খলী। প্রথম প্রকারের যিক্র অনুশীলন করা হয় সরবে। আর বিতীয় প্রকারের যিক্র বিশেষত অনুশীলন করা হয় নীরবে। বিতীয় প্রকার অর্থাৎ যিক্রে খণীর মর্যাদা বেশী।

'লাইলাহা ইল্লাল্লাড্' ও 'আল্লাড্ আকবার' এদুটি আয়াতই সাধারণতঃ যিক্রের মাধ্যমে পাঠ করা হয়। আল্লাহতে শীন হতে হলে সাধককে চার প্রকার যিকরের মাধ্যমে অগ্রসর হতে হয়।

- (১) যিক্রে গিসানী অর্থাৎ মুখ ও জিহ্বার দারা আল্লাহ্র বিশেষ নাম উচ্চারণ ও আয়াড বিশেষ বার বার পাঠ করা।
- (২) যিক্রে কলবী অর্থাৎ কলব বা অভঃকরণ হারা আল্লাহর নাম উচ্চরণ করা।
- (৩) যিক্রে আনফাসী বা শ্বাসপ্রশ্বাসের থিক্র। এ পছায় আল্লাহর নাম থিক্র করার নিয়ম। এ থিকরের মাহাত্ম অত্যন্ত বেশী।
- (৪) যিকরে আয়নী বা চোখের যিক্র। এটাই হচ্ছে চরমতম ও উচ্চতম পর্যায়ের বিক্র। এ যিক্র সম্পর্কে আল্লাহ বলেছেন, "তুমি যেদিকেই তাকাও, আল্লাহর মুখ সেদিকেই বর্তমান।" বীয়সতা ভূলে গিয়ে আল্লাহতে লীন হয়ে যাওয়াই যিক্রের মূল উদ্দেশ্য।

আধ্যান্তিক জ্ঞানঃ- আল্লাহর জ্ঞানই স্ফীদর্শনের শক্ষ্য। আল্লাহকে ইন্দ্রিয়ের সাহায্যে প্রত্যক্ষ করা যায়না। কারণ, তিনি অজড়ীয়। আবার বুদ্ধি ধারাও তাকে জ্ঞানা যায়না। কারণ, তিনি অচিস্তণীয়। আল্লাহর জ্ঞান তথুমাত্র প্রত্যাদেশ বা স্বর্ণীয়

১। আল কুরআন, সুয়া-২, আয়াত ১৫২।

২। আল কুরআন, সূরা-৩৩, আয়াত ৪১-৪২।

৩। আল কুরআন, দূরা-২, আয়াত ১১৫।

সাহায়েরে মাধ্যমেই অর্জন করা যায়। এর জন্য শ্রেয়োজন ধ্যান, প্রেমে পবিত্রতার সাথে বুদ্ধি ও আত্মাকে পরিপূর্ণভাবে প্রস্তুত করা। তিন প্রকার ইলম হারা সাধকগণ আধ্যাত্মিক জ্ঞান লাভ করে থাকেন। যেমেন,

- (১) ইলমুল ইয়াফিন বা অনুমানলক জ্ঞান। এ জ্ঞানের ক্ষেত্রে সাধক বুজির ভিত্তিতে সিদ্ধান্ত গ্রহণ করেন। এ জ্ঞান বুজি নির্ভর।
- অায়নুল ইয়াকিন বা প্রত্যক্ষজাত জ্ঞান। এ জ্ঞানের সাহায্যে তিনি
  তদায়াবছায় আধ্যাত্মিক গোপনীয় বিবয়সমূহ অবগত হয়ে থাকেন।
- (৩) হারুল ইয়াকিন বা উপলবিজাত জ্ঞান। এ জ্ঞানের সাহায্যে স্ফী-সাধক পরম সন্তার সাথে মিলন অনুভব করেন। পবিত্র কুরআনে সত্য জ্ঞান লাভের এ তিনটি পথ প্রদর্শিত হয়েছে।

কৃতভাতা (তকরিয়া) ৪- মানুষ আল্লাহর সৃষ্টি জগতের অসংখ্য নিয়ামত উপভোগ করছে। এ দানের বিনিময়ে আল্লাহর দরবারে কৃতভাতা প্রকাশ করার নামই তকর। সকল অবস্থায় আল্লাহর প্রতি কৃতভা থাকা স্থা সাধকদের অন্যতম মূলনীতি। আল্লাহ পাক করং বলেছেন, "তোমরা আমার নিয়ামতের প্রতি কৃতভাতা প্রকাশ করা, তাহলে আমি তোমাদের নিয়ামত-আরও বাড়িয়ে দেব।" (আলকুরআন)

কাশ্য (অতী ক্রিয় অনুভতি)ঃ স্ফাঁদের মতে, কাশ্য বা বজা অতী প্রিয় অনুভতির মাধ্যমেই আলোহকে জানতে পারা যায়। কাশ্য এমন এক ধরনের অন্তর্দৃষ্টি, যার সাহায্যে সাধক ভত ভবিষ্যত জগতের দৃশ্য , অদৃশ্য, আত্মা, আলোহর যাত ও সিফাতকে জানতে পারেন। কাশ্য দু'ধরনের হতে পারে। (১) কাশ্যে কাউনা যার সাহায্যে সাধক ভবিষ্যত কাশের বা দূরবতী হানের, দৃশ্য বা অদৃশ্য বিষয়সমূহের জ্ঞান লাভ করতে পারেন। (২) কাশ্যে ইপাইনিয়ত, সিফাত, শিক্ষা নির্দেশনা সম্পর্কীয় যে জ্ঞান আলোহর পক্ষ থেকে প্রাপ্ত হয়, ভাকে কাশ্য-এইপাইন বলে। প্রজ্ঞা ও ইন্দ্রিয়ানুত্তি নয়- একমাত্র কাশ্যই সূফীকে আলোহর বাস্তব জ্ঞান দিতে সক্ষম। স্ফীদের মতে, কাশ্যের জ্ঞানই প্রকৃত জ্ঞান।

সামা (সঙ্গীত) ৪- আল্লাহর প্রেম মূলক সঙ্গীতকে 'সামা' বলা হয়। হামদ-ই-বারি তাআলা, নাত-ই-রাসুলুল্লাহ, গথল মূর্শিলী, মা'রিফাতি, কাওরালী, আধ্যাত্মিক সঙ্গীত, দেশে প্রেমমূলক সঙ্গীত, এ সবই এ পর্যায়ের সঙ্গীত। এসব সঙ্গীত প্রবণ করা মুবাহ ও সঙাবে বর্ষক পর্যায়ের। এছাড়া অন্যান্য গাদবাদ্য হারাম। স্ফীদের

আল কুরআন, সুরা-১০২, আয়াত ৫-৭।

সবাই সঙ্গীত প্রিয় নিয়। সঙ্গীত প্রিয় স্ফীরা মনে করেনে, সঙ্গীতের মুর্ছনা অভরের আধ্যাত্মিক অনুভূতি জাগিয়ে তােল এবং মনক আল্লাহর ধ্যানে নিবিটি করতে সাহায্য করে। তবে এই সামা বা সঙ্গীত প্রবণের জন্য হ্যরত খাজা নিজামুদ্দিন চিশ্তী (রঃ) চারটি শ্তারাপে করেছেনে। যেমেন,

- "(১) মুসামি বা বক্তাকে পূর্ণবয়ক্ষ পুরুষ হতে হবে। স্ত্রীলোক বা বালক হলে। চলবে না।
- (২) মসমু বা সামা আল্লাহর মহকতে বর্ধিত করার উদ্দেশ্য হতে হবে।
- মুসতামে বা শ্রবণকারীকে ফাসিক বা নফসানী খাহেস ওয়ালা হলে হবে না।
- (8) আলাতে সামা বা বাদ্য থাকা চলবে না"।<sup>5</sup>

উপরম্ভ মহাসত্য পাভের জন্য স্ফীগণ যে সকল স্তর অতিক্রম করেন তা হল ঃ-

- (১)<sup>6</sup> জিহাদ বা ধর্মক, সুফীদের জিহাদ কোন বহিশকের বিরুদ্ধে নয়, বরং নিজের আত্মার বিরুদ্ধে।
- (২) খলওয়া ও উজলা, এ ভয়ে সৃফীয়া-নির্জনে বাসকরে মশ্পকাজ থেকে বিরত থাকেন।
- তাকওয়া, আল্লাহর ভয়ে ভীত হওয়া।
- (৪) ওয়ারা অর্থাৎ অপ্রয়োজনীয় কাজ বা পেশা থেকে বিরত থাকা।
- (৫) জিহাদ, আইনানুগ সুখ ভোগ থেকে বিরত থাকা।
- (৬) সমত বা নিরবতা পালন করা।
- (৭) খউফ বা ভয়, অর্থাৎ ইন্দ্রিয় পাছে কোন মন্দ কাজ করতে পারে তার ভয় কয়া।
- (b) বরা বা আশা অর্থাৎ সাধনার ফলে ভবিষ্যতে অভিলাষ পূর্ণ হওয়ার আশা।
- (৯) হজদ, কৃত পাপের জন্য অনুতর্ত হওয়া।
- (১০) জাে ওরক আল শাহওয়া বা কুধায় ধৈর্য ধারণ করা এবং কুধার অভিত্ অস্থীকার করা।
- (১১) খুওঅ তত্তয়াজু ,ভীত থাকা বা বিনয়াবনত থাকা
- (১২) মোখালিফাত আল নফস ও যিকর উয়োবিহা, নিজের প্রবৃত্তির বিরুদ্ধাচরণ করা এবং কু-প্রবৃত্তির সম্বন্ধে সজাগ থাকা বিশেষতঃ হাদদ বা পরশ্রীকাতরতা এবং গীবত বা পর নিন্দা করার বিরুদ্ধে সজাগ থাকা।
- (১৩) কণা বা আত্ম কৃতি।
- (১৪) একিন বা দৃঢ় বিশ্বাস।
- (১৫) মুরাকাবা, মুশাহাদা।

১। ফকির আব্দুর রশিদ, প্রান্তক, পৃঃ-১৭০।

- (১৬) রিযা বা পরিভৃত্তি।
- (১৭) উবেদিয়া বা তথু আল্লাহর নিয়ন্ত্রণাধীনে থাকার চিন্তা করা।
- (১৮) ইরাদা বা নিজের কোন ইচ্ছা না রাখা। আল্লাহর ইচ্ছামত কাজ করা।
- (১৯) ইসতিকামা বা সততা। এই অবস্থায় তথু আল্লাহর ধ্যান বা সেবো করার জন্য প্রতে থাকা।
- (২০) ইখলাস বা তথু আল্লাহর বাধ্যানুগত থেকে আল্লাহর ধ্যান করা।
- (২১) সিদক বা চিন্তায় ও কাজে সত্যবাদিতা
- (২২) হায়া বা শজ্জা (২৩) ছরিয়া বা মহানুভবতা, অর্থাৎ নিজের ভাল কামনা না করে পরের ভাল কামনা করা।
- (২৪) ফতোয়া বা নিজ বিপদের ঝুঁকি নিয়েও পরের উপকার করা।
- (২৫) ফিরাস বা অন্তর্দৃষ্টি (২৬) খুলুক বা নৈতিক চরিত্র।
- (২৭) জুদ, সখা বা বদান্যতা।
- (২৮) গয়ারা বা আল্লাহর কাজ করার জন্য হিংসুক হওয়া অর্থাৎ আল্লাহর কাজ ছাড়া অন্য কোন কাজকে হিংসা করা।
- (২৯) ভিলায়া বা আল্লাহ্য নিরাপত্তায় থাকা
- (৩০) দোয়া বা সর্বদা আল্লাহর ইবাদতে থাকা।
- (৩২) তাসাউফ বা পবিত্রতা
- (৩৩) আদব বা ভদ্র ব্যবহার।
- (৩৪) সফর বা ভ্রমণ।
- (৩৫) সোহবাত বা সাহচর্য।
- (৩৬) তওহীদ বা আল্লাহর একত্বানে বিশ্বাসী
- (৩৭) মহৎ মৃত্যু (৩৮) মারিফাত বা প্রকৃত জ্ঞান বা মহাজ্ঞান লাভ।
- (৩৯) মুহাকরা বা মানুষের জন্য আল্লাহর ভালবাসা।
- (৪০) শওক বা আল্লাহর সাহায্যের জন্য আকুল আকাংখা।" ১

#### ফামা ও বাকাঃ-

কানাঃ 'কানা' অর্থ আত্মতেতনার অবপুতি বা আত্ম বিনাশ। আর এই আত্ম বিনাশ মানে আত্মার ধবংস নয়। কারণ, আত্মা অমর, শাস্ত্ত ও তির্ভন। পি আত্মগরিমা, আত্ম অহংকার, হিংসা-বিধেষ, গরশ্রীকাতরতা, রিয়া, লোভে লালসা, কামনা, নিদ্দা দুনিয়ার ভাল বাসা প্রভৃতি আত্মকেন্দ্রিক চিন্তা, গুণ ও কার্যাবলীকে পরিত্যাগ করা, মানবিকি গুণ ও আত্মবোধকে ধাংস করা এবং তৎশ্রিবিতে আল্লাহর গুণাবলী লাভ

১। আপুল করিন, নুসালন বাংলার ইতিহাস ও ঐতিহ্য, বাংলা একাডেমী, ঢাকা, ১৯৯৪ ইং. পৃঃ ১৮৩-৮৫; গোলাম সাকলায়ন, বাংলাদেশের স্থী সাধক, ইসলামিক ফাড,ভেশন বাংলাদেশ, ১৯৮৮ ইং, পৃঃ ১৪-১৫।

করা, যার অর্থ আল্লাহর সিফাতের মধ্যে মানবিক সিফাতকে বিলীন করে দেয়া এবং সর্বশেষে আল্লাহর অসীম যাতের মধ্যে বাদ্দার সসীম সন্তাকে লান করে দিয়ে নিজ অভিত্রাধকে ভূলে যাওয়াকে 'ফানা' বলে অভিহিত করা যায়"।

আল্লাহ সদা বিরাজমান এমন এক পর্মসন্তা থাকে ইন্দ্রিয় ও বৃদ্ধির সাহায্যে চেনা যায়না। কারণ, তিনি অপার্থিব, ইন্দ্রিয়াতীত ও অচিন্তণীয়। মানুষের জ্ঞান সীমাবদ্ধ, মানুষ এ জ্ঞান সীমার বাইরে বিচরণ করতে পারেনা। তাই নূর, প্রত্যাদেশ ও আত্মিক উৎকর্ষতা দ্বারাই আল্লাহকে জানা যায়। আল্লাহকে জানতে হলে প্রথমে নিজকেই জানতে হয়। সূফীরা বলেন, "নিজের মনকে দেখ, তোমার মধ্যেই আল্লাহ বিরাজমান"। "যে নিজেকে জানে সে আল্লাহকেও জানে"। হলর একটি আয়নার মতই, আল্লাহর মহিমা সেখানে প্রতিফলিত হয়। স্ফীরা বলেন-আধ্যাত্মিক জ্ঞান অর্জনের জন্য আত্মাকে সব রকম প্রবৃত্তি প্রসৃত প্রতিবন্ধক থেকে মুক্ত করতে হবে। পরম সত্তা আত্মাহকে উপলব্ধির জন্য অর্জদৃষ্টিকে উন্মুক্ত করতে হবে। নির্লস ধ্যান কিংবা প্রত্যক্ষ যোগাযোগের মাধ্যমে আল্লাহকে জানা যায়। তনায়াবস্থায় তিনি তার চারপাশের স্বকিছুতেই আল্লাহকে প্রত্যক্ষ করেন। আপ্লাহকে তিনি দেখেন সরাসরিভাবে, যিশেষ কোন বস্তুর মাধ্যমে নয়। ফলে আল্লাহর সাথে হৃদয়ের সংযোগ স্থাপিত হয়। এবং আল্লাহর সাথে একীভূত হয়। এই বিস্তৃতি ও আত্মচেতনার অবলুগুকেই বলা হয় 'ফানা' বা আত্ম বিনাশন। ''জাগতিক মোহ ও আকাংখা হতে মুক্তি লাভ করে আত্মার যে নৈতিক রূপাঙর তা-ই-'ফানা'। এ পর্যায়ে মন সবকিছুকেই বিন্মৃত হয়ে আল্লাহর ধ্যানে আঅ সমাহিত হয়"।

এই ফানা বা আত্মবিলোগন লাভ করতে হলে চারটি স্তর পাড়ি দিতে হয়। যেমনঃ(১) ফানাফীন নাফ্স বা ফানাফীল ওজুদঃ (২) ফানাফীশ শায়খ, (৩) ফানা ফীর রাসূল এবং (৪) ফানা ফীল্লাহ।

১। ফানা ফীন দাফস বা ফানাফীল ওছুনঃ নফ্সে আন্মারাহ, কু প্রবৃত্তি, দৈহিক জাগতিক সর্বপ্রকার ইচছা, কামনা ও আকর্ষণ তথা অহংসম্পর্কিত সকল কিছুপরিবর্তন করে ঐলী গুণাবলী লাভ করাই এ ভরেরে কাজ।

১। ফকরি আব্রে রশিদি, প্রাতক্ত, পৃঃ ১৭১।

২। বিভারতি আলাচেশা জান্য দেখো যেতে শারে আমিশুশ ইসশাম রচিত মুস্পমি দর্শন ও সংকৃতি, পৃঃ ১৮৯ ; অধ্যাপক কে, আলী, মুস্পামি সংকৃতির ইতিহাস, পৃঃ ১৬৮-৮৯; আব্দুর রশিদ ককির, প্রাভক্ত, পৃঃ ১৭১-৭২; Sayed Abdul Hai, opcit, p.147-48.

- ২। ফানা ফীশ শায়খঃ এ জনে সাধক সৃফী তার পীর বা শারখের নিকট সম্পূর্ণভাবে আত্মসমর্পণ করেন। শায়খের সর্বপ্রকার গুণাবলী লাভ করা এবং নিজস ইচ্ছা ও কামনা শায়খের ইচ্ছায় পরিণত করাই এ জরের উদ্দেশ্য।
- ৩। ফানা ফার রাস্পঃ এ গুরে সালিক নবা করীম (সঃ) -এর সর্ব প্রকার গুণাবলী লাভ ও তার মহকাত লাভ করার জন্য সাধনা করু করেন। ধ্যানের মাধ্যমে তিনি এ সময় রাস্ল (সঃ) এর দূর -ই-মুহাম্মদীর সাক্ষাত লাভ করেন এবং নিজের অভিত্বকে রাস্ল (সাঃ) এর অভিত্বে বিলীন করে দিয়ে ফানা ফার রাস্ল লাভ করেন।
- 8। ফানা ফীলাহঃ ফানা ফীর রাস্প লাভ করার পর স্ফী ন্র-ই- মুহাম্মদীর মাধ্যমে ন্র-ই-ভাজাল্লী লাভ করেন। নূর-ই-ভাজাল্লীর দীদারের মাধ্যমে সাধক ধ্যানের উচ্চতম পর্যায়ে উপনীত হন এবং ব্যক্তিগত আত্মচেতনাকে বিশীন করে যাতের অসীম চেতনায় উন্নীত হন এবং সাধকের ব্যক্তিগত চৈতন্য আল্লাহর মুরাকাবা ও প্রেমে সমাহিত হয়। একেই ফানা ফীলাহ বলে।

'ফানার' তরগুলি নৈতিক ও গভীর আধ্যাত্মিক মুল্যবোধের হারা প্রদীত। এ তরে আতাবিনাশনের মাধ্যমে আল্লাহ প্রাপ্তি ঘটে। ফানার এই চারটি তরই নঞর্থক (Negative)। হিন্দু দশনের 'সমাধি' লাভ ও বৌজদের 'নির্বাণ' লাভ 'ফানার' এই তরেই ঘটে থাকে কিন্তু সূফীদর্শনে 'ফানা' ফীল্লাহর পরের সদর্থক (Positive) তর হল বাকা বিল্লাহ। ফানা ফীল্লাহর উপরে 'ফানাউল ফানা' নামে আর একটি মাকাম আছে। ফানার মাধ্যমে সূফী যে নিজের ও সমৃদয় সৃষ্টির অক্তিত্বকে হারিয়ে ফেলেন, এতরে সে চিন্তা বা বোধও লোপ পায়। ফানার এই তর সমৃহ অভিক্রম করতে পারকোই সাধক আল্লাহর বন্ধ বা ওলী আল্লাহ পদবাচ্য হন।

বাকাঃ গরম ঐশী সন্তা আল্লাহতে স্থিতি লাভ করার নাম 'বাকা' বা বাকা বিল্লাহ।
'ফানার' যেখানে শেষ পেখানেই 'বাকার' শুরু । ফানা হল বিশোধনমূলক জীবনের
সর্বশেষ পর্যায় আর বাকা হল স্পীয়ভাবে অনুপ্রাণিত জীবনের গুরু । ফানা
ফীল্লাহতে ধাংস, বাকা বিল্লাহতে পুনজীবন লাভ। ফানা ফীল্লাহ অবছায় সাধক
যখন স্থীয় অভিত্ব বোধ হারিয়ে ফেলেন, তখন সেখানে স্বয়ং আল্লাহই বিরাজ
করেন, আপনাতে আপনি অভিত্বোধ বিধ্বত্ত হলেই সেখানে যাত পাক বিকশিত
হয়ে উঠেন। অন্যু কথায় স্সীম আত্মা অসীম যাতের অসীমত্ব লাভ করে।

এজনাই শাহ বু-আলী কলন্দর (রঃ) বলেন, "যতক্ষণ গর্মত তোমার তুমিত্ জীবিত থাকবে, ততক্ষণ তুমি মাশুক আল্লাহকে পাবেনা। যখন তোমার তুমিত্ থাকবেনা, তখন তোমার আল্লাহ প্রাপ্তি ঘটবে"। ১

ফানা পর্যন্ত সুফীর দ্বৈতভাব বজায় থাকবে, 'আমি' ও 'তুমি' এই দুই এর চিঙা স্বাভাবিক ভাবেই থাকে। কিন্তু বাকা বিল্লাহ লাভ করণে দুই এর ভাব আর থাকেনা। এখানে যাতের মধ্যে সিফাত মিলে মিশে একাকার হয়ে যায়। যাতের মধ্যে সিফাত থাকে বটে, কিন্তু তত অবস্থায় এবং পুথক বৈশিষ্ট হারিয়ে জীবভ পরমাত্মার প্রেমে মাতোয়ারা হয়ে পরমাত্মার লা-মাকান লাভ করে যাতেরই মধ্যে আত্মবিসর্জন করে এবং যাতের অসীমত্ত্বে মধ্যে অসীম গুণ ও সন্তা লাভ করে অসীমরূপ ধারণ করে। এক কথায়, অন্তরে সসীম থাকেনা, একমাত্র অসীমই থাকে। এন্তর সম্পর্কে আন্থাহ বলেন, "আল্লাহ ব্যতীত সকল কিছুই ধ্বংস প্রাপ্ত হবে''। 'বাকা বিল্লাহ' এমন এক অবস্থা যেখানে আলম-ই-নাসূত (জড়জগত) বা আলম-ই-লাহুতের কোন বোধ নেই। আধ্যাত্মিক জগত বা অন্য কোন জগতও নেই। এখানে কোন অন্তিত্ব অনন্তিত্ব নেই। এ জগতের কোন উপরও নেই নীচও নেই। এ জগত বে-নিশান ও বে-মিছাল (উপমাহীন)। একমাত্র অসীমই এ অসাম জগতের মর্ম বুঝে। সাধ্যকের সাধ্য-সাধনা, ধ্যান-ধারণা, মুরাকাবা-মুশাহাদার সাহাযে। সীয় আমিত্ব অসীম সত্তা আল্লাহর আমিত্বের সাথে মিশে যাওয়ায় সাধক এক অভিনৰ জীবন লাভ করেন। 'বাকা' প্রাপ্ত হলে তখন আল্লাহর অনুভূতিই সাধ্যের অনুভূতি, আল্লাহর অসীম চেত্নাবোধই তার মহাচৈতন্য। এ সময় তার অস্তিত্ব আল্লাহর অসীম অভিত্রের সাথে একাত্ব ও একক অবস্থায় অনুভব করেন। এখানে দুই-এর কোন রূপ, চিন্তা বা বোধ নেই। এ স্তর সম্পর্কেই আল্লাহ পাক হাদীস-ই-কুদসিতে বলেন, "যখন আমার দাস নকল ইবাদত দ্বারা আমার নৈকটা শাভ করে, তখন আমি তাকে বেদু জানি। যখন আমি তাকে বিদু জানি এমতাবিহায় যে, আমি তার কর্ণ হই, যদ্বারা সে শ্রবণকরে, আমি তার চক্ষু হই, যদ্বারা সে দর্শন করে, আমি তার ২% হই, যদারা সে ধারণ করে, আমি তার পদযুগণ হই, যদারা সে হেটে বেড়ায়।" এ স্তরে সাধকের স্বীয় অন্তিত্ব আল্লাহর অস্তিত্বে স্থিতিলাভ করে এবং তাঁর সত্তা ও গুণ তখন স্বয়ং আল্লাহই হয়ে যায়। "আল্লাহর দিকে ফিরে যাওয়া, আল্লাহতেই বিলীন হওয়া এবং তাঁতেই পূণজীবন লাভ করা আত্মার আসল উদ্দেশ্য। বাকা বিল্লাহতে সুফীর এই পুণজীবন লাভ হয়। এ সময় আল্লাহই সাধকের মাধ্যমে স্বীয় কর্ম সম্পাদন করেন"।ই এ ত্তরে তাই

১। শাহ-বু-আলী কলক্ষাের সেই বিখ্যাত উভিটি ছিল নিম্রূপ, "তা তুরী ইয়ােরে গরদাদ ইয়ানে ৩-চু-নাবাশী ইয়াতে বাশদ ইয়ােরে তু।"

২। ফকিন আব্দুন নশিদ, প্রাণ্ডক, পৃঃ ১৭৭।

সাধারণ মানুষের কথা, কাজ ও হাব-ভাবের সাথে স্ফী-সাধকদের কথা, কাজ ও হাব-ভাবের পার্থক্য ও ব্যতিক্রম লক্ষ্য করা যায়। এই তরে হ্যরত মুহাম্মদ (সঃ) এর মুখ থেকে বের হয়েছিল, "আমিই মহাকাশ এবং যে আমাকে দেখল সে হককেই (পরম সত্য) দেখল।"

বাকার ব্যাখ্যায় আবু নসর আস সারাজের বরাত দিয়ে সায়িদ আবুল হাই বলেছেন- "Baqa does not mean infussion of the Divine essence into human nature or identification of the human nature with the Divine essence rather it means the transition from human qualities to the Divine quasilties by which the individual loses his own will and enters into the will of God. The will of the individual is also given by God and this he understands that he should be entirely devated to God. Moreover, the Qualities of humanity is not the humanity itself, as such the sufi connot lose his humanity and be invested with the attributes of God. Rather the human attributes can only be changed by the radiance of Divine light shed upon man, the attributes of humanity, not being its essence, cannot be one with God, but the essence alone can be united with God." >

এ স্তরে হযরত আলী (রঃ) এর মুখ নিঃসৃতবাণী; 'এই কুরআন নির্বাক এবং আমি সবাক (জাঁবন্ত) কুরআন"।

এ তরে উপনাত হয়েই মনসুর হাপ্রাঞ্জ উক্তি করেছিলেন, "আনাল হক" অর্থাৎ আমিই হক বা সৃষ্টিশীল পরম সত্য আপ্লাহ। তার মতে, "আপ্লাহ তার নূর থেকে মানুষকে সৃষ্টি করেছেন। তাই মানুষ মাত্রই স্বর্গার। মানুষ আপ্লাহর চিরজন প্রেমের প্রতিচ্ছবি, যার মাধ্যমে দর্শনের মত আপ্লাহ নিজেকে দেখেন। মানুষের মধ্যেই আপ্লাহর অভিয়ক্তি চূড়াজ্বরূপ লাভ করে, মানুষ তার সৃষ্ট জীব। এজন্যই আপ্লাহ ফেরেজ্ঞাদেরকে আদমকে সালাম করতে নির্দেশ দিয়েছিলেন"। এ ধারণা মানুষের মাঝে খোদারীত্ব আরোপের নামান্তর ছিল। এজন্য প্রচলিত ধর্ম মতের বিরুদ্ধাচরণের জন্য তিনি শান্তি ভোগ করেন। দীর্ঘ সাত বছর সাত মাস বন্দী অবস্থায় বিচারের পর তাঁকে ৯২২ খৃঃ প্রাণদভ দেয়া হয়। দল্ভের প্রাক্কালে তিনি প্রার্থনার বললেন, "আপ্লাহ তোমার ধর্মের উৎসাহে, তোমার প্রসন্তা লাভের উদ্দেশ্যে যে সকল দাস আমাকে হত্যা করার জন্য এখানে সম্বেত হরেছে, তাদের তুমি দ্য়া কর, করুণা কর।। কারণ, আমার কাছে যা প্রকাশ করেছ, তা যদি তুমি তাদের কাছে ব্যক্ত করতে, তবে ভারা যা করছে তা করতে পারতনা। যা তুমি

Sayed Abdul Hai, opcit, p. 148.

<sup>≥ 1</sup> Sayed Abdul Hai, opcit, p.149.

তাদের কাছে অব্যক্ত রেখেছ তা যদি আমার কাছে গোপন রাখতে তবে আমাকে আজ এই দুঃখ ভোগ করতে হতনা। সমস্ত প্রশংসা তোমার। তোমার ইছেই পূর্ণ হোক"।

পরবর্তী কালের সৃষ্টাগণ মনসুরের এ মতবাদের স্বপক্ষে বিভিন্ন যুক্তি নাড় করেছেন। যেমন, একদলের অভিমত হল, তাঁর ধারণা বা উক্তি যথার্থ ছিল ; কিন্তু তিনি নিয়মের বিরোধীতা করেছেন। 'মানুবমাত্রই সৃজনলীল সত্য' কথাটি ফাঁস করে তিনি আল্লাহর গোপনীয়তার প্রতি বিশ্বাস্যাতকতা করেছেন। কারণ, এধরনের গৃঢ়সত্যের পরিবেশন ওধু কতিপয় নির্ধারিত ব্যক্তির বেলায়ই প্রযোজ্য।

থিতীয় আরেক দলের মতে, মনসুর তাঁর ব্যক্তিগত চেতনা বিলুপ্তির পর যখন আল্লাহর সাথে তিনি সর্বোতভাবে একাদ্মবোধ করছিলেন তখন এক ভাবোচহাস পূর্ণ তন্ময়াবস্থায় একথা ঘোষণা করেছিলেন। প্রকৃতপক্ষে তিনি আল্লাহর সাথে একাদ্ম হননি, একাদ্ম হয়েছিলেন আল্লাহর একটি গুণের সাথে।

তৃতীয় আরকেটি দলের মতে, তন্ময়তার চরম মুহুর্তে হাল্লাজ সৃষ্টি ও প্রস্টার মানে বিনান পার্থকা লক্ষ্য করতে পারেননি, খিনি 'আনাল হক' বলেছিলেন, তিনি আসলে হাল্লাজ নন বরং অবচেতন হাল্লাজের মধ্য দিয়ে আল্লাহ নিজেই এ কথা বলেছেন"।২

এমতটি অনেক স্ফীই প্রহণ করেছেন। এ সম্পর্কে সায়িদ আবুল হাই জালালুদ্দীন রুমীর ভাষ্যের উল্লেখ করে বলেছেন, "The some light shines in myriad forms through the whole univers, The one essence, manifesting itself from age to age through prophets and saints who are it witness to mankind, ramains always the same."

অর্থাৎ "একই আলা সারা বিদ্ধে অসংখ্যারূপে আভা বিস্তার করছে। সে একই নির্যাস (essence) মুগে মুগে নবী পয়গধরদারে মাধ্যমে মানবতার কাছে নিজাকে অভিব্যক্ত করছে, তা সব সময় এক ও অপরবিত্নীয়ই আছে"।

১। আ.ন.ম, বভাশুর অশীদ, আমাদের সূফী সাধক, ইসলামিকি ফাউডেশন বাংলাদেশে, ১৯৭৭ ছ. পুঃ ১৪১।

২। আমিনূল ইসলাম (রূপান্তর ও সম্পাদনা), প্রাথক্ত, পৃঃ ১৯১ ; Sayed Abdul Hai, opcit, p. 149-50.

ত। মনসূর হারাজের মতবাদের সমর্থণে আরা উভি পাওয়া যায় বিভিনু স্ফীদের উভিতি। যেমন ,নবী (সঃ) বলছেলৈনে, আমিই মহাকাল, যে আমাকে দেখল সে হক (পরম সভাকেই) দেখেল ।

বাকা বিল্লাহই সাধকের সর্বশেষ ভার। এই ভারে স্ফী-সাধক আল্লাহর চিরিভান, লাখাত ও অসীম সভায় স্থায়ীভাবে স্থাতি লাভ করেন। সাধক এ ভারে কৃত্ব, গাউস, আরিকবিল্লাহ গ্রভাতি লকবের অধিকারী হন। এ সময় জীবন ও মৃত্যু তার ইছোলীন হয়ে যায়। এ ভারে তিনি প্রকৃতপক্ষে আল্লাহময় হয়ে যান। মূলতঃ বাকাবিল্লাহ আল্লাহতে সাধকের চিরিভান স্থিতি লাভেরই নামাভার। এভারে সাধক মুশাহাদায় ও সাধারণ অবস্থায়, নিদ্রা ও জাগারণে সর্বস্থায়ই একমাত্র আল্লাহকে প্রতাক করেন, উপলক্ষি করেন। গ্রকৃত শক্ষে বাকাবিল্লাহ আল্লাহরই ভার।

## সৃকী অভিজ্ঞতার বৈশিষ্ট্যঃ-

স্কীদের জ্ঞান বিদ্যার আলাকে বলা যায় যে নিরস মুক্তির চুলচেরা বিশ্লেষণধর্মী জ্ঞানের প্রতি স্কাদের আকর্ষণ নেই এবং পঞ্চ ইন্দ্রিয়ের মাধ্যমে পর্ন জ্ঞানেও তারা পরিত্ত নয়। তারা চান হৃদয়ের অনুকৃতির নিবিড়তায় পরম সন্তার সাম্ধিয় ও তাঁর সাথে মিলনের আনন্দধারা। সেজনাই স্কাদের আল্লাহ সম্পর্কিত জ্ঞান ইন্দ্রিয় প্রজ্ঞা ও অভিজ্ঞাতা প্রসূত নয়। কারণ, "আল্লাহকে ইন্দ্রিয়ের সাহায্যে প্রত্যক্ষ করা যায়দা, কারণ, তিনি অজভীয়, আবার বুদি ঘারাও তাকে জানা যায়না, কারণ, তিনি অচিত্রীয়া"।

স্ফাঁদের এ জান সঙল জোন। এটা তাঁদের হৃদয়ের উপলক্তি জোন, 'কাশফের' জোন। লক্ষাণীয় যে, "জোনের এই সর্বশেষে চরম পর্যায়ে ওধু আল্লাহর জানই বিদ্যমান থাকে। সে জান সকল ধারণা, সকল অনুভূতি ও সকল বাধের অতীত। অসীম ও অনত এ হান শূন্যময়। সমস্ত সৃষ্টির এই হলা স্ক্ষাতি স্ক্রতম আনি, অদৃশ্য অচিত্রণীয় ও চরিগুণী রপ।"ই

স্কা অভিজ্ঞতার উচ্চ পর্যায়সমূহ বিশ্লেষণ করা সুকঠিন ব্যাপার। তবু কেউ কেউ এ অভিজ্ঞতার বৈশিষ্টগুলা ধরার চেষ্টা করেছেন। ডঃ মুহাম্মদ ইকবাল এ সম্পর্কিত কতগুলো বৈশিষ্ট্য নির্দেশ করেছেন। যথা

<sup>&#</sup>x27;আমি তুমি হলাম, তুমি আমি হলে আমি দেহে এবং তুমি প্রাণ, এরপর যেনে কেউ বলতে না পারেযে, আমি একজন এবং তুমি আরেকজন।"

<sup>&#</sup>x27; আপ্লাহ আপ্লাহ জপতে জপতে মানুষই আপ্লাহময় হয়ে যায়, একথা কি করে সাধারণ লোক বিশাস করে?" (জালালুদ্দীন রংমী)

<sup>&</sup>quot;ঙুমি যদি আল্লাহর মূখ দর্শন করতে চাও, আমার চেহারার দিকে তাকাও। আমিই তার দুর্পণ সে আমা হতে পৃথক নয়।"(খাজা মদনুদীন চিশতী)

<sup>&#</sup>x27;এই কুরআন নির্বাক, আমি স্বাক বা জীবস্তকুরআন'(হ্যরত আলী(রঃ)

<sup>&</sup>quot; সমস্ত প্রশংসা আমার, আমি কি গৌরবের আধিকারী"(বায়জীদ বিস্তামী)

<sup>&</sup>quot;আমিই বলি আর আমিই শ্বণ করি। এ পৃথিবীতে আমি ছাড়া দ্বিতীয় আর কউ দেই।" (আবু বৰুর শিবলী (রঃ))

১। আমিনুল হসলাম, প্রাত্তক, পুঃ ১৮৮।

ফকির আব্দুর রশিদ, প্রাতক্ত, পৃঃ ৭৮।

প্রথমতঃ প্রথম দর্শনীয় ব্যাপার হল, এ অভিজ্ঞতার প্রত্যক্ষতা। এদিক দিয়ে জানের মাধ্যম হিসাবে অন্যান্য অভিজ্ঞতার সঙ্গে অতীন্দ্রিয়ে অভিজ্ঞতার কোন পার্থক্য নেই। বস্তুতঃ সকল অভিজ্ঞতাই প্রত্যক্ষ। বহির্জগতের জ্ঞানের যেমন আমাদের সাধারণ অভিজ্ঞতাগুলো ইন্দ্রিয় নির্ভর বিশ্রেষণসাপেক, আল্লাহ সম্পর্কে আমাদের জ্ঞানের জন্যও তেমনি অতীন্দ্রিয় অভিজ্ঞতার ব্যাখ্যা প্রয়োজন। অতীন্দ্রিয় অভিজ্ঞতার ব্যাখ্যা প্রয়োজন। অতীন্দ্রিয় অভিজ্ঞতার প্রত্যক্ষতার অর্থ হল অন্যান্য বস্তুকে আমরা যেমন জানি, আল্লাহকেও তেমনি জানি। আল্লাহ কোন গাণিতিক সন্তা বা পরম্পর সংযুক্ত কোন মৌলিক বস্তু কিংবা অভিজ্ঞতা নিরপেক্ষ ধারণা নয়।

ষিতীয়তঃ বিতীয় বৈশিষ্ট্য হল, অতান্দ্রির অভিজ্ঞতা অবিভাজ্য সমগ্রতা। কারণ, এ অভিজ্ঞতার মধ্যে এমনি এক ঐক্যের সূত্র বিদ্যমান, যে তার সমগ্রতা নিয়ে ব্যক্ত হয়। আমাদের সাধারণ অভিজ্ঞতায় কর্তা ও কর্মের মধ্যে পার্থক্য অনুভব করি। কিন্তু স্থা অভিজ্ঞতায় জ্ঞাতা (Subject) এবং জ্ঞেয়ের (Object) এর পার্থক্য অনুভত হয় না। ইকবালের ভাষায় "The mystic state brings us into contact with total passage of reality in which all the diverse stimulimerge into one another and from a single unanalysable unity in which the ordinary distincion of subject and object does not exist." >

তৃতীয়তঃ সৃধীর নিকট তনায়াবছার চ্ড়ান্ত মুহুতের জন্য ব্যক্তিগত সমস্ত অভিজ্ঞতা অতীত এক অতৃপনীর অন্যসন্তার ঘনিষ্ট সঙ্গ লাভ ঘটে। এ সমর সৃধীর বাভিগত সমস্ত সন্তা অবলুপ্ত হয়ে যায়। অভিজ্ঞতার বিষয়বন্তর লিক লিয়ে এ অভিজ্ঞতা আখাণত নয় বয়ং বিয়য়নিষ্ঠ। এ অভিজ্ঞতাকে আখাণত বলে উড়িয়ে দেওয়ার কোন যৌজিকতা নেই। কারণ, এটা আখাণত হলে আমরা আমাদের সন্তা সম্পর্কে অবহিত হতে পারতাম লা। ইকবাল বলেন, 'আমরা আমাদের সন্তা সম্পর্কে অবহিত হতে পারতাম লা। ইকবাল বলেন, 'আমরা আমাদের সন্তা সম্পর্কে অবহিত হতে পারতাম লা। ইকবাল বলেন, 'আমরা আমাদের সন্তা সম্পর্কে সচেতন, অভর্লপন ও ইন্সিয়ানুভূতির মাধ্যমে জানতে পারি। কিছ অপরের মন বা সন্তাকে জানার বতর কোন ইন্সিয় নেই কিছ আমরা নিজেদের দৈহিক সঞ্চালনের ভিত্তিতে অন্যের সচেতন সন্তার অভিত্রের অনুমান করি। অধ্যাপক রামান (Royce) বলেন যে, 'আমাদের সঙ্গীরা আমাদের ইলারা ইসিতের সাড়া লেন বলে তারা আমাদের নিকট বান্তব বলে প্রতীয়মান হয়।' পবিত্র কুরআনেও অনুরূপ অভিমত রায়েছে ৪ 'ব্যত্তবি, তোমরা আমাকে স্মরণ কর আমিও তোমাদেরকে স্মরণ করব''। ব্যাবহ তোমার প্রভাবনেন, 'আমাকে

Allama Iqbal, The Reconstruction of Religious thought in Islam, p.19.

২। আল কুরআন, সুরা-২, আয়াত ১৫২।

ভাক এবং আমি তোমাদের ভাকে সাভা দেই।" এবং - যখন আমার বান্দাগণ আমার সমদে ভোমাকে প্রশ্নকরে, তখন আমি তাদের নিকটবর্তী হই এবং আমার কাছে যে কাতর ভাবে প্রার্থনা করে, তার প্রার্থনার জবাব আমি দাম করি"। ২

কাজেই দেখা যায় যে তন্মায়বস্থায় আমাদের অভিজ্ঞতার প্রত্যক্ষতা তুলনাহীন নয়। আমাদের সাধারণ অভিজ্ঞতার সাথে এর কিছুটা সামঞ্জস্য রয়েছে এবং সম্ভবতঃ এটা সাধারণ অভিজ্ঞতারই সমগোত্র।

চতুর্পতঃ সূফী অভিজ্ঞতা প্রত্যক্ষ (Direct) বলে এটা যোগাযোগ রহিত। মননের চেয়ে অনুভূতির সঙ্গেই তনায়াবস্থার মিল বেশী। সুফী বা পয়গাম্বর এ অভিজ্ঞতার বাক্য হারা প্রকাশ করতে পারেন বটে কিন্তু সেই অনুভূত অবস্থাকে অন্যের নিকট অবিকল প্রবিষ্ট করাতে পারেন না। পবিত্র কুরআনেও এ সম্পর্কে বলা হয়েছে, "নক্ষা যখন অন্তমিত হয় তখন তার শপথ, তোমাদের সহচর ভূল করেন না বা বিপদগামী হননা, অথবা নিছক ভাবাবেগ থেকে তিনি কথা বলেননা। তাঁর কাছে কুরআন আল্লাহর দেওরা ওহী ছাড়া কিছু মর। শক্তিশালী একজন তাঁকে এটা শিক্ষা দিশেন এবং প্রজ্ঞাদান করলেন। দিখলয়ের সর্বোচ্চ অংশে তিনি ভারসাম্য রক্ষা করে দাঁড়াশেন। তারপর তিনি নিকটবর্তী হলেন এবং এগিয়ে আসলেন এবং দুই ধনুক পরিমাণ দ্রত্ত্র মধ্যে অথবা আরো কাছে রইলেন। তারপর আল্লাহর বান্দার কাছে সে প্রত্যাদেশ প্রকাশ কর্পেন, তিনি যা দেখলেন, তা তার অস্তর অবিশ্বাস করলনা। তিনি যা দেখলেন তা নিয়ে কি তোমরা তার সঙ্গে তর্ক করবে? যে সিদরা বৃক্ষ সীমানা চিহ্নিত করছে, তাঁর কাছে বিশ্রাম উদ্যান অবস্থিত, এই সিদরাবৃক্ষ তাঁর আবরণ দ্বারা আবৃত ছিল, তাঁর চোখ অন্যদিকে ফেরেনি বা বিভান্ত হয়ে এদিক তদিক বিচরণ করেনি ; কারণ, তিনি আল্লাহর শ্রেষ্টতম নিদর্শন দেখতে পেয়েছিলেন।"

"আল্লাহ মানুষের সঞ্চে কেবল সংগ্ন অথবা পর্দার আড়াল থেকে কথা বলেন না; তিনি দৃত প্রেরণ করেন ; দৃত আল্লাহর আদেশমত তাঁর প্রত্যাদেশ প্রচার করেন। কারণ, তিনি মহাজ্ঞানী"।<sup>8</sup>

১। আল কুৰঝান, সূরা ৪০, আয়াত ৬০।

২। আল কুরআন, স্রা ২, আরাত ১৮২।

৩। আল কুরআন, নুদা ৫৩, আরাত ১-১৮।

৪। আল কুলাআল, সূরা-৪২, আরাত ৫২।

এ অভিজ্ঞতা হল অব্যক্ত অনুভূতির ব্যাপার। বুদিগত বিচারের সঙ্গে এর কোন সমদ নেই। অন্য সকল অনুভূতির মত অতীন্দ্রিয়ের অনুভূতিরও একটা জ্ঞানাত্মক উপাদান আছে। এ অনুভূতির প্রকৃতি হল এটা ধারণার মধ্যে ব্যক্ত হতে চায়। তাই এ অনুভূতি শেষ হয় সীমানার বাইরে, বিষয়ের চেতনায়। হকিং বলেন, "Feeling is outward pushing, as idea is outward reporting and no feeling is so blind as to have no idia of its own object." >

শ্রেতঃ 'স্কা অভিজ্ঞতায় চিরন্তনতার (Eternity) এক নিবিড় অনুভূতি জন্মে, তা ক্রিল সময়ের (Serial time) অবাভবতার ধারণা দিশেও ক্রমিক সময়ের সাথে তার বিচেন্দে ঘটেনা। অনন্যতায় দিক দিয়েও স্কার তন্ময়তা সাধারণ অভিজ্ঞতার সাথে সম্পর্ক শ্রা নয়। কারণ, স্কানের অতীন্তিয় ভাব শীঘ্রই কেটে যায়; লীর্যসময় তা হায়ী হয়না। সাধক আবার প্রাবহায় ফিরে আসেন। পরমসতার সাথে মিলনের তনায়তা কণস্থায়ী হলেও স্কার চেতনার উপর তার গভীর প্রভাব পরিল্লিড হয়"।

ভাঠতঃ "স্কা অভিজ্ঞতার চরম পর্যায়ে এমন এক নিত্যকার অনুভৃতি সে লাভ করা যা সেই নিত্য জগতের (বাস্তবের) ও পরম যাতের চরম নিত্যজ্ঞান, যে জ্ঞান সভা ও গুণের মধ্যকার প্রভেদ অপসৃত করে দেয় এবং সেই জন্য ক্রমিক সময়ের মধ্যে থেকেও জ্ঞাত। ক্রমিক সময়কে নিত্যতার ঐক্যস্তে প্রথিত বা একক সময়ের নিত্যতার বর্তমান রূপ প্রত্যক্ষ করে। তখন স্কা সাধক প্রত্যক্ষ করেন আপাতঃ দৃষ্টিতে বিক্তিপ্ত ক্রমিক ও খভ কালের রহস্যপূর্ণ একক ও নিত্যরূপ সীমিত জগতের ও খভ সৃষ্টির এক শাস্থত চিরন্তনী অখভ এক রূপ ও তার মধ্যকার ঐক্যময় নিত্যতা, যে নিত্যতা অখভতার, আল্লাহর অনত অসীমরূপ সৌন্দর্যের মধ্যে অকক, নির্তাণ ও অব্যক্ত সন্তারূপে ছান, কাল ও আপেক্ষিকতার অতীতে মহাশুন্যে অনত শাস্থত অন্যক্ষী, চিরন্তন মহাটেতন্যময় শৃন্যরূপে বিরাজমান।

এ অভিজ্ঞতা লাভের পর সাধক সাধারণ মানুষ হিসাবে বিবেচিত হলেও অন্তকালের জন্য তার কাছে খন্ড ও অখন্ডের, রূপ ও অরপের, ব্রজগত ও আধ্যাত্মিক জগতের ব্যবধান তিরোহিত হয়ে যায় এবং তিনি তখন বাকা (One with Allah) প্রাপ্ত হন। স্কীর এই চরমতম অভিজ্ঞতা যা তিনি সাধারণকে অবহিত করতে পারেন মা, অধ্ স্কীই স্কীর মর্ম বুঝাতে সমর্থ ।

Dr. Iqbal, opcit, p, 21.

২। ডঃ মুহাম্মদ ইকবাশ স্কীর এই পাঁচটি অভিজ্ঞতার বিভারিত আন্দোচনা করেছেন তাঁর এছ
The Reconstruction of Relegious thought in Islam এর অন্তর্গত Knowledge and Religious Experience
নিবন্ধে।

৩। কবিনা আব্দুর রাশিদ, প্রাথক, পৃঃ৭৯-৮০।

সূতরাং দেখা যায় যে পরমসন্তাকে চেনা বা জানার বিভিন্ন পথ রয়েছে। বহিঃ
প্রত্যক্ষের সাহায্যে সাধারণ মানুষ বাহ্য জগত সম্পর্কে জ্ঞান লাভ করে। এ ধরণের
জ্ঞান পঞ্চেলিয়ে বিশিষ্ট ভূমিকা পালন করে থাকে। শবিত্র কুরআনের মতে, হনর
একটা জ্ঞান লাভের লক্তি। হলয়ের মাধ্যমে যে জ্ঞান লাভ করা যায় তা বহিঃ
প্রত্যক্ষের মাধ্যমে পাওয়া যায় না। এজন্য শ্রন্তির অবিলতা ও জ্ঞাল থেকে
হলয়কে মুক্ত রাখা আবশ্যক। তাই স্ফারা হৃদয়ের পবিত্রতার উপর সর্বাধিক
তরুতারোপ করেন।

অভএব, "স্কী অভিজ্ঞতা কোন অসাধারণ বা অপৌকিক অভিজ্ঞতা নয়। ইদ্রিয়ের সুস্থা যেমন বহিঃশ্রাক্ষের জন্য প্রয়োজন, মভিকের সুস্থা যেমন চিতার জন্য প্রয়োজন, অভিন্তিয়ে অনুভৃতি বা কাশ্ক্রের জন্য তেমনি হৃদয়ের সুস্থা অপরিহার্য। প্রবৃত্তির উদ্দাম অবিশতা হতে হৃদয়কে মুক্ত করতে পারলে এবং হৃদয়ের শক্তির অনুশীলন করলে সাধারণ লোক স্কীর উপলব্ধি লাভ করতে পারে। মানুষের জ্ঞানের পরিকল্পনায় ইদ্রিয়ে ও প্রজ্ঞার যেমন এক একটা সুনির্দিষ্ট ভূমিকা রয়েছে, কলব বা হৃদয়ের তেমনি সুনির্দিষ্ট ভূমিকা রয়েছে। ইদ্রিয়ে, প্রজ্ঞা, হৃদয় এই তিনের ক্রিয়ার সীমানা রয়েছে। সীমানার বাইরে গেলে তারা অচল। তবে এদের মধ্যে বিরোধ নেই"।

## সুফী সাধক ও রক্ষণশীল মুসলমান ঃ

স্ফালশন ইসলামেরই অপারহার্য ও অবিচেহদ্য অস। এটা ইসলামের বাতিনী (অপ্রকাশ্য) দিক। এজন্য এটা ইসলামের মতই পুরাতন। প্রাথমিক পর্যায়ে স্ফালশন রক্ষণনীল ইসলাম থেকে আলাদা ছিল না বরং তা রক্ষণনীল বিশ্বাস ও আচরণের সাথে সক্তিপূর্ণ ছিল। পরবর্তীকালে স্ফার্যা কুরআনের কিছু কিছু আয়াতের উপর বিশেষভাবে জারে দেন এবং এগুলার ব্যাখ্যা ও ভাষ্য দিতে গিয়ে অপর এমন কিছু আয়াত উপেকা করেছিলেন, সাধারণ মুসলমানেরা সেগুলোকে সমান গুরুত্পূর্ণ বলে মনে করত।

১। সুফী দর্শনের অধিকাংশ সমালোচক পাঁচটি বৈশিষ্টের কথা উল্লেখ করেছেন কিন্তু ফকিব আব্দুর রালিল উক্ত পাঁচটি ছাড়াও আরেকটি বৈশিষ্টা বর্ণনা করেছেন। অর্থাৎ তিনি মোট ছাটি বৈশিষ্ট বর্ণনা করেছেন। এ প্রসঙ্গে তিনি বলেছেন, "সুফী দর্শন সমালোচকদের বিশ্লেষণাধর্মী ও সমালোচনামূলক দৃষ্টিভালিতে সুফা অভিজ্ঞতার ষষ্ঠতম বৈশিষ্ট্যের কথা ধরা পড়েনি। অথবা অতিশয় দৃর্জের, রহসাপূর্ণ ও অব্যক্ত সত্যের বল্লকে সাধারণ জ্ঞানের শরিধি বহিত্ত মনে করে তা এ বৈশিষ্টকে এড়িয়ে গেছেন। কিন্তু তাসাভকের স্বর্ণেশ পর্যায় বান্ধা বিশ্লাছ যা পৃথিবীর অন্যাল্য মিষ্টিক অনুভূতি থেকে ইসলামী সুফী অভিজ্ঞতাকে বিশিষ্টতার মর্বালায় গৌরবাহিত করেছে। যঠতম বৈশিষ্টকে বাদ দিয়ে, সুফী অভিজ্ঞতাক সেই সাঠক মুলায়েন করতে গিয়ে সত্যের অপলাপ করা হয়।"

"স্ফালের আত্ম অসীকৃতি ও নিজিয়তার মনোভাব ইসলামের প্রকৃত মর্মবাণীর বিরোধী ছিল। কারণ, ইসলাম এ জগতকে বাস্তব বলে মনে করে এবং মানুষকে কর্মতংপর হতে শিখার। স্বয়ং মহানবা (সঃ) অলস ও নিজিয়ে মনোভাবের কঠোর নিন্দা করেন। পরবর্তী পর্যায়ে বহু বিদেশী প্রভাবে স্ফালশন একটি অনুধ্যানিক (Speculative) ও দার্শনিক মতবাদে বিকাশ লাভ করে। ফলে তা রক্ষণশাঁশ ইসলাম থেকে বহু দূরে বিচাৎ হয়ে যায়"। এভাবে ইসলামের এক একটা দিকের প্রতি অতিমান্ত্রায় গুরুত্বারোপ করার ফলে স্ফালনি ও রক্ষণশীল ইসলামের মধ্যে পার্থক্য পরিশক্ষিত হয়। পার্থক্যগুলো হলঃ-

প্রথমতঃ রক্ণানীল মুসলমানগণ কালামো তায়্যিবাহ "লাইলা ইল্লাল্লাছু মুহাম্যাদুর রাস্লুল্লাহ" বলতে বুঝানে- 'আল্লাহ ছাড়া অন্য কোন উপাস্য নেই, মুহাম্যাল (সঃ) আল্লাহর রাস্লা"। লাইলাহা ইল্লাল্লাহ এর তাৎপর্য বলতে রক্ণানীল মুসলমানরা বুঝে থাকেন যে, আল্লাহ ছাড়া অন্য কেহ উপাসনার যোগ্য নয়। পক্ষান্তরে স্থীরা এর গৃঢ় অর্থ আবিস্কার করে বলেন, লাইলাহা ইল্লাল্লাহ –এর তাৎপর্য হল আল্লাহ্ ছাড়া অন্য কোন সন্তা নেই।

বিতীয়তঃ রক্পাশীল মুসলমানেরা কুরআনের শাব্দিক অর্থের উপর ওরুত্বারোপ করে থাকেন। কিন্তু স্কারা কুরআনের আয়াভসমূহের বাহ্যিক, পূড় ধি-বিধ তাৎপর্যের কথা উল্লেখ করেন এবং কুরআনের অভ্যন্তরীণ অর্থই অধিকতর গুরুত্পূর্ণ বলে থাকেন।

তৃতীয়তঃ ইসলাম আকল, নাকল, ও কাশ্ফের উপর সমান গুরুত্ব প্রদান করে এবং মানুবের জ্ঞানের এ তিনটি উৎস নির্দেশ করে। কিন্তু রক্ষণশীল মুসলমানের। নাকলের (সামাজিক প্রথা) উপর অত্যধিক গুরুত্বারোপ করে, আকলকে (প্রজ্ঞা) অপ্পই গুরুত্ব বেং কাশ্ফের প্রয়োজনীয়তা একেবারেই বীকার করেননা। কিন্তু স্ফীরা কাশফের উপর অত্যধিক গুরুত্বারোপ করেন।

চতুর্থতঃ রক্ষণশীশ মুসণমানেরা আল্লাহর তরে তাঁদের ইবানত বন্দেগী করেন।
তাঁদের নতে, আল্লাহ্ মহাপরাক্রমশালী। তিনি পাপীকে শাস্তি দেন এবং
প্রাবানদের পুরস্কৃত করেন। কাজেই তারা বেহেন্ডের লোভে এবং দোজত্থের তরে
আল্লাহর ইবাদত করে থাকেন। তাঁদের মতে, আল্লাহ ও মানুষের মধ্যে সম্পর্ক হল
প্রভূ-ভৃত্য সম্পর্ক। কিন্তু স্কারা আল্লাহর সাথে বহুবিধ সম্পর্ক কল্পনা করেন।
তন্যধ্যে আশিক সম্পর্কই প্রধান। তারা আল্লাহর সানুধ্য লাভ ও প্রীতি লাভের
উদ্দেশ্যে তার ইবাদত করে থাকেন। বেহেন্ডেরে লোভ কিংবা জাহানুমের ভয়
তাকে বিচলিত করতে পারে না।

১। ডঃ রশীদুল আলম, প্রাগুজ, পৃঃ ৩৬৩; আমিনুল ইসলাম, প্রাগুজ, পৃঃ ১৭৯।

পঞ্চমতঃ "রক্ষণশীল মুসলমানরা শরী আতের বিধান পালনে কোন প্রকার শৈথিলা আন্যানকে মহাপাপ বলে গণ্য করেন। সাধারণতঃ স্ফীরাও এ ব্যাপারে একই মতাদশী। কিন্তু এক ধরনের স্ফী যারা আল্লাহর প্রেমে এতই মশগুল হয়ে গেছেন যে, তাদের বাহ্য জ্ঞান বিলুপ্ত হয়ে গেছে। সে সকল সাধকের প্রতি শরী আতের বিধান প্রযোজ্য নয়"।

৬৪০ঃ রক্ষণশীল মুসলমানরা ধরাঁয় নীতিসমূহ বিনা বিচারে এইণ করেন এবং ধর্মীয় নির্মকানুন প্রতিপালন করেন। তাঁদের এরপ ধর্মাচরণে একীন বিল গায়ব (অদেখা ও অদ্বিদ্বাস) কাজ করে থাকে। পক্ষাভরে সূফীরা ধর্মীয় নীতি ও নিয়মকানুন বিচার সহকারে পালন করেন এবং আইনুল ইয়াকিনের (প্রত্যক্ষ জান জনিত বিশ্বাস) হারা ইবাদতের প্রকৃত মর্ম উদ্ঘাটন করত প্রেম সহযোগে তা সম্পাদন করেন"।

সপ্তমতঃ "স্ফাঁদের বিশ্বাস, আধ্যাত্মিক পথ পরিক্রমার জন্য আধ্যাত্মিক আলাকে আলোকিত শার্থ বা শাঁরের তন্ত্রাবধান প্রয়োজন। কিন্তু রক্ষণশীল মুসলমানেরা মনে করেন যে, ধমীয় বিধি বিধান পালনের মাধ্যমেই মুসলমান পূর্ণতা লাভ করতে পারে। এ ব্যাপারে কোন শার্থ বা শীরের প্রয়োজন নেই"।

আইমতঃ রক্ষণশীলদের মতে, মানুষ সাধনায় যতই পূর্ণতা লাভ করক না কেন - তারা আল্লাহর সাথে মিশে যেতে পারেনা। কেননা, মানুষ আল্লাহর সৃষ্টি। মানুষ ও আল্লাহর মধ্যে মৌলিক গার্থকা বর্তমান। স্ফাঁদের মতে, আল্লাহর সাথে মিলনই মানব জীবনের পরম সার্থকতা, মানবজীবনের পরিপূর্ণতা। কেননা, মানুষের আত্মা আল্লাহ হতে নিঃসৃত হয়েছে।"8

ন্বমতঃ "রক্ণশীল মতানুসারে মৃত্যুর পর আত্মা পরিপূর্ণ স্বকীয়তা বজায় রাখবে এবং পাপ, পূণ্যের হিসাব অনুসারে শাস্তি ও পুরস্কার লাভ করবে। কিন্তু সূফী মতানুসারে পূর্ণ মানবের আত্মা সম্পূর্ণ ভাবে বিদ্ব আত্মা আল্লাহর মধ্যে বিল্পু বা সমাহিত হয়ে অমনত পাভ করবে"। বি

Saiyed Abdul Hai, opcit, p.174.

<sup>&</sup>quot;According to orthodox Islam, the Muslims are under compulsion to observe the religious duties prescribed by the shariat. Orthodex Islam Never permits the avoidence of religius duties such as obligatory prayer, fasting etc. But sum of the sufis put less stress on prescribed religious duties.

২। ফকির আব্দুর রশীদ, প্রাতক্ত, পৃঃ ৯৮।

Saived Abdul Hai, opcit, p. 173-74.

<sup>8 1</sup> Saved Abdul Hai, opcit, p.174.

<sup>@ 1</sup> Sayed Abdul Hai, opcit, p.174.

দশমতঃ "স্কীগণ আধ্যাত্মিক পূর্ণতা লাভের জন্য কতকগুলি স্তর অতিক্রম করার প্রয়োজনীয়তা অনুভব করেন। এ স্তরগুলো একের পর এক পার হয়ে সর্বোচ্চ স্তরে আরোহণপূর্বক আল্লাহর মিলনরূপ আধ্যাত্মিক অনুভূতি ঘটে। কিন্তু রক্ষণশীল মুসলিম সমাজ এ সব স্তর সম্পর্কে অবহিত নন"।

<u>১১শতম8</u> "রক্ষণশীল সমাজ ঈমানের স্তর সম্পর্কে অনভিক্ত এবং এ জন্য ঈমানের স্তর অসীকার করেন; কিন্তু স্ফীদের মতে ঈমানের কতিপয় স্তর আছে। এর সর্বশেষ স্তর লাভ করণেই মুমিন, সিদিক বা ইনসান-ই-কামিল হওয়া যায়"।

<u>১২শতমঃ রক্ষণশীল মুসলিম সমাজ সর্ব প্রকার সঙ্গীতকে হারাম ও নাজায়েয় মনে</u> করেন এবং অধিকাংশ সুক্রী ধর্ম সঙ্গীতকে জায়েয়ে মনে করেন।

১৩শতমঃ "রক্ষণশীল মুসলিমগণ করর, হাশর, বর্যথ প্রভৃতি কতিপয় দৈহিক অবস্থান্তর ব্যতিত আত্মার ক্রমবিবর্তন সম্পর্কে ওয়াকিবহাল নন। পক্ষান্তরে স্কাগণ আত্মার ক্রমবিবর্তন এবং এই ক্রম বিবর্তনের মাধ্যমেই আত্মার অমরত্বে বিশ্বাসী"।

১৪শতমঃ রক্ষণশীল মুসলিমগণ ইহলৌকিক ও পারলৌকিক জীবনকে দুটি বিপরীত মুখী জগত বলে মনে করেন। আর স্ফীগণ ইহলৌকিক ও পারলৌকিক জগতকে এক ও অভিনু একইসূত্রে দেখতে পান।

সূফী সমাজ ও রক্ষণশীল মুসলিম সমাজের মতবাদের পার্থক্য দেখে বুঝা যায় যে, এসব পার্থক্য প্রকৃত পক্ষে বাতিনী দিকের বিশ্বাস অবিশ্বাস নিয়ে বর্তমান। স্ফীরা যাহিরী বাতিনী উভয় দিকের সমন্ত্রা পন্থী, কিন্তু রক্ষণশীল মুসলমাগণ মাত্র যাহিরী দিকের প্রবক্তা।

## সুকী তরীকাহ্ সমূহঃ

স্টোদের আধ্যাত্মিক অনুশীলনকে নিয়ন্ত্রিত করার জন্য খুটার দশম শতাপীতে বিভিন্ন তরীকাহ্র উদ্ভব ঘটে। আর এসব তরীকাহ্র উদ্ভাবক হিলেন আধ্যাত্মিক সাধক বিখ্যাত স্ফী-পারগণ। এ সব তরীকাহ্বিভিন্ন পীর পরস্পরায় হয়রত আলী (রাঃ) কিংবা হয়রত আবৃবকর (রাঃ) এর মাধ্যমে নবী করাম (সঃ) পর্যত তরীকাহ্ব সম্পর্ক অনুসূত হয়। এসব তরীকাহ্ নবী করাম (সঃ) কে প্রথম ও শ্রেষ্ঠ পীর বলে অভিহিত করে এবং আধ্যাত্মিক জ্ঞানের উৎস বলে মনে করে।

১। ডঃ রশিদুল আলম, প্রাথক্ত, পৃঃ ৩৬৫।

২। ফকির আব্দুর রশিদ, প্রাশুক্ত, শৃঃ ৯৯।

৩। ফকির আব্দুর রশিদ, প্রাত্তক, পৃঃ ১৯।

প্রায় তিন শতাধিক স্ফাঁ তরীকাহর সন্ধান পাওয়া যায়। তনুধ্যে কাদ্রিয়া, চিশতিয়া, নকশবন্দিয়া, মুজাদিদিয়া, কলন্দ্রিয়া, আদহামিয়া, সোহরাওয়াদীয়া, মাদারিয়া তরীকাহতলির জনপ্রিয়তা স্বাধিক এবং ইসলামী জীবন ব্যবস্থা, শ্রা শ্রীয়ত, সুনুহ ও ফিকাহ্র উপর দৃড়ভাবে প্রতিষ্ঠিত।

### ভরীকাহ-ই-কাদ্রিয়াঃ

এই তরীকাহ্র প্রতিষ্ঠাতা ছিলেন হ্যরত গাউসুল আজম মহীউদ্দিন লেখ সৈয়দ আবুল কাদের জীলানী (র৪) (১০৭৮-১১৬৬ খৃ৪)। তিনি পারস্যের গীলান বা জালান প্রদেশে জন্মগ্রহণ করেন। গিতা সৈয়দ আবু সালেহ ছিলেন একজন ওলী-এ-কামেল। স্থানীয় বিদ্যালয়ে প্রাথমিক শিক্ষা সমাপনাজে তিনি আঠার বছর বয়সে উচ্চ শিক্ষা লাভের জন্য বাগদাদ গমন করেন। সেখানে তিনি কুরআন, তাফসীর, ফিক্হ, মানতিক, তাসাউফ প্রভৃতি বিষয় শিক্ষা লাভ করেন।

"তিনি বাগদাদের তদানীস্তন বিখ্যাত স্ফী আবুল খারর মুহাম্মদ বিন মুসলিম দরবেশের নিকট (মৃত্যুঃ ১১৩১ খৃঃ) তাসাউফের শিক্ষা লাভ করেন, অতঃপর বাগদাদের হাম্বলী মাদ্রাসার অধ্যাপক নিযুক্ত হন এবং উক্ত মাদ্রাসার অধ্যক্ষ কাজী আবু সা'দ মুবারক আল মুখাররমীর নিকট থেকে খিরকা বা স্ফীদের বিশিষ্ট গরিধান লাভ করেন"। > "তিনি ছিলেন যুগশ্রেষ্ঠ একজন বাগ্যী, পবিত্র চেতা মহাপুরুষ ও অসাধারণ শক্তিশালী স্ফী সাধক" তিনি বহু ইহুলী ও খৃষ্টানকে ইসলামে লাক্ষিত করেন"। >

তিনি অনেক ধর্মীয় প্রস্থ রচনা করেন। এদের মধ্যে (১) আল গুনইয়া লি-তালিবি - ত্রাক আল হক, (২) আল ফুড্র রক্বানা, (৩) ফুড্রণ গায়ব, (৪) জলাউল খাতির, (৫) হিজব-বালায়েরলল খয়রাত, (৬) রাহ্মাতুল আসরার ইত্যাদি বিশেষ প্রসিদ্ধ। এ কিতাবগুলিতে হয়রত আব্দুল কাদের জালানা আইনবিদ হিসাবে বিশেষ কৃতিত্বের পরিচয় দিয়েছেন। ১১৩৪ খৃঃ তিনি বাগদাদের হাম্বলী মাদ্রাসার অধ্যক্ষ নিয়ক্ত হন। ইজিকালের পূর্ব পর্যন্ত তিনি এ মাদ্রাসায় (৩৩ বছর ধরে) অধ্যাপনা করেন। "তিনি একটি খানকাহ্রও প্রতিষ্ঠাতা ছিলেন। মাদ্রাসা ও খানকাহ উভয়ই ১২৫৮ প্রষ্টাব্দে মোঙ্গলগণ কর্তৃক বাগদাদ বাংস হওয়ার সময়

১। আপুল করিম, প্রাণ্ডক, পুঃ ১৯০।

<sup>≥ 1</sup> Saiyed Abdul Hai, opcit, p-166.

৩। আবুল করিম, প্রাণ্ডক, শৃঃ ১৯১।

ভাষাকার ইল্লালার তা লীমঃ এ তীরকার্র খাস তা লীম হল কালিমা লাইলাহা ইল্লালারর ১২টি হরফ। "এই ১২টি হরফের মধ্যে দুনিয়ার সমত রহস্য লুকায়িত। এ বিশ্ব জগতের মূলকারণ ও উৎস এ বার হরফ। তাওহীদের প্রকৃত রূপও এ কালিমা। এ বার হরফের মধ্যে কোন নোজা নেই। নোজা শুন্য হরফের সাহাযে কলেমার সৃষ্টি কেন হল-তা গভীর রহস্যময়তার অপ্রকারে নিমজ্জিত। এ কালেমাকে চিনলে-জানলে ও সঠিকভাবে তাহকাক করে পড়লে তার কাছে সকল রহস্যের দ্বার উন্মোচিত হয়ে যায়"।

কালেমো প্রধানত ৪ দু'ভাগে বিভক্ত। এর এক ভাগ 'ফানা' যাকে নুজুণ বা অবরাহে বলা হয়। আর একভাগকে 'বাকা', যাকে উরুজ বা আরাহে বলা হয়। কালেমার প্রথম অংশ - 'লাইলাহা'কে নকী আর বিতীয় অংশ-'ইল্লালাহ' কে ইসবাত বলা হয়। 'লাইলাহা' বলে শ্বাস গ্রহণ এবং ইল্লালাহ বলে শ্বাস ত্যাগ করাই হচ্ছে নকী ইসবাতের যিক্র। এ তরীকাহ্পন্থী স্কীগণ একক কিংবা সামাণিত ভাবে জোরে (জলী) অথবা নিজস্বরে (খাফী) যিক্র করে থাকেন।

পাঁচ ওয়াক্ত দামায় শেষে কিছু নির্ধায়িত ওজিফা, বিশেষ সময়ে বিশেষ নিয়মে দুরূদ শরীফ পাঠ করা এবং মুরাকাবা-মুশাহাদায় খ্যানমগ্ল অবস্থায় থাকার প্রতি বাতলে থাকেন। এ ভ্রীকাহতে চিল্লাকুশীর রেওয়ায়েজে রয়েছে এবং উপ-ভ্রীকা জুনায়েদিয়ার মতে সামার প্রচলন রয়েছে।

হথরত আব্দুল কাদের জীলানী (রঃ) -এর বজুতা, উপদেশ, প্রার্থনা এবং রচনা, প্রসিদ্ধ গ্রন্থ 'আল গুনিয়া লি তালিবি তারীক আল হক' এ সংরক্ষিত হয়েছে। "এ গ্রন্থে এমন কিছু নাই যা চরম গোঁড়াপন্থীরও শ্রন্ধা লাভ করেনা। এ গ্রন্থ সংকলনের বিষয়বন্ত কুরআন ও হালাসের শিক্ষার সাথে সম্পূর্ণভাবে সামপ্তদ্যপূর্ণ এবং এতে যে সমূদ্য ধর্মীয় অনুশীলনের বিষয় অনুমোদিত হয়েছে তা যে কোনরূপ আপত্তির ভাগে।"ই

আল কুমুদাত আল রকানীয়া' এছে দেখা যায় যে, কোন লাকে কাদ্রিয়া তরীকাহ গ্রহণ করতে চাইলে তাঁকে সিয়াম পালনে এবং রাতে আল্লাহর উপাসনায় মশগুল থাকতে আদেশ দেওয়া আছে। "এই অবস্থায় তাকে চল্লিশ দিন থাকতে হয়। এই সময় যদি কেউ এসে তাকে বলে 'আমি আল্লাহ'। তার উত্তর দিতে হবে যে, 'না' তুমি আল্লাহর মধ্যে। যদি শিকানবীশের প্রমাণের জন্যই এই মৃতি এসে

১। ফারিন আব্দুর রাশিদ, প্রাণ্ডক পৃঃ ১৯৫।

<sup>2. 1</sup> A.J.Arberry, Sufism, london, 1950, p-75.

থাকে তাহলে তা অদৃশ্য হয়ে যাবে, আর যদি অদৃশ্য না হয় তা হলে বুঝতে হবে যে, তার শিক্ষা নবীশকাল শেষ হয়েছে এবং তিনি কাদ্রিয়া তরীকাহতে আধ্যাত্মিক উন্তি লাভ করেছেন"।>

কাদ্রিয়া তরীকাহ ও তার শাখা-প্রশাখা বাংলাদেশ, ইরাক, ইরান, পাকিস্তান, আফগানিস্তান, ভারত, চাঁন, ইন্দোনেশিয়া, আরব, মরকো, মিশর প্রভৃতি দেশে বিদ্যমান রয়েছে।

## ভগ্নীকাহ -ই-চিশতিয়াঃ

চিশতিয়া তরীকাহ্র প্রতিষ্ঠাতা কে ছিলেন- এ নিয়ে পভিতগণ ভিন্ন ভিন্ন মত পোষণ করেছেন। কারো কারো মতে, হযরত আলী (রাঃ) এর নবম অধঃতান পুরুষ আবু ইসহাক এ তরীকাহর প্রতিষ্ঠা করেন। আবু ইসহাক এশিয়া মাইনর থেকে হিজরত করে খোরাসানের চিশৃত নামক গ্রামে বসবাস করেল। অল্য পভিতদের মতে, বান্দা নওয়াজ কর্তৃক এ তরীকাহ প্রতিষ্ঠিত হয়। আবার কারো কারো মতে, চিশৃতের খাজা আহমদ আবদাশ (মৃত্যুঃ ৯৬৫-৬৬ খৃ) এ তীরকাহর প্রতিষ্ঠা করেন।

প্রকৃত পক্ষে খাজা মন্তনুদীন চিশ্তি (রঃ) ছিলেন এ তরীকাহ্র প্রতিষ্ঠাতা। তিনি ১১৪২ খৃষ্টাব্দে সিবানে জন্মলাভ করেন। ১৪ বছর বয়সে তিনি পিতৃহারা হন। অতপর খাজা মন্তনুদীন চিশ্তী খোরাসানের কয়েকটি শহর ঘুরে বাগদাদ এসে উপস্থিত হন। এ সময় তিনি কয়েকজন বিখ্যাত সূফী থেমন- নাজমুদ্দীন কুবরা, শাহাযত্তদীন সোহরাওয়ার্দী এবং আতহাদুদান কিরমানের সঙ্গে পরিচিত ও সারিধা লাভ করেন। ১১৯২ খৃঃ সুলতান মুহান্দদ ঘোরী 'তরাসনের যুদ্ধে' জয় লাভ করে দিল্লী অধিকার করেন এবং ভারত উপমহাদেশে স্থায়ী মুসলিম সম্রোজ্যের ভিতি স্থাপন করেন। খাজা মন্তন উদ্দান চিশ্তী ভারতে আগমন করেন ১১৯৩ খৃষ্টান্দে। প্রায় সঙ্গে সঙ্গেই আজমীরে গমন করেন। সেখানে খানকাহ স্থাপন করে বাকী জীবন কাটিয়ে ইসলাম প্রচারের কার্যে কাটিয়ে দেন। ১২৩৬ খৃষ্টান্দে তিনি সেখানেই ইতিকাল করেন। ইতিকাশের পর আজমীরে তার দরগাহ তীর্থ ক্ষেত্রে পরিণত হয়।

১। আশুল করিম, প্রাথক, পৃঃ ১৯১-৯২।

২। আপুল করিম, প্রাহক, পুঃ ১৮৮।

তার ইভিকাশের পর ভারতের বিভিন্ন হানে চিশ্ভিয়া সম্প্রদায়ভুক্ত পীর দরবেশগণ ইসলাম প্রচার করেন। পরবর্তী কালে অর্থাৎ মোগলযুগে দিল্লী চিশ্ভিয়াপদ্ধীদের কেন্দ্রে পরিণত হয়। "The rise of Fathpur-Sikri on the ridge of the sikri hills as a great sufic centre in northern India and is establishment as the new Mughal capital was direct result of the Spiritual eminence of shaikh Salim bin Bahaudddin chishti shaikh salim's ancestors were descendants of Baba Farid.

In 1524/25 Shaikh Salim began to pilgrimage to Mecca. He remained abroad for thirteen years visiting Iraq, Syria, Turkey and Iran taking care to reach Mecca in time to perform the annual pilgrimage. Returing to Sikri in 1537-38 he again began living on the uninhabited ridge later to become the site of Mughal Capital. His fame as a hajji, in conjunction with his intens self mortification and meditation, resulted in sikri becoming a centre for sufis, Alims and the poors.

In 1554/55 Shaikh salim made another hajj and again was abroad for some years in 1563/64 he again returned to the sikri ridge, this time constructing affANQUH there"

### তরীকাহ -ই- চিশতিয়ায় সাধনাঃ

"খামসা আনাসীর (পঞ্চত্ত); আন্তন, শানি, মাটি, বাতাস এবং নূর এর তা'লীম চিশতিয়া তরাঁকাছর খাস তা'লীম। "নবাঁ করাঁম (সঃ) এর শিক্ষানুযায়াঁ হযরত আলী (রাঃ) এর মাধ্যমে এ ভা'লীম হ্যরত হাসান বসরাঁ (রঃ) লাভ করেন এবং সিনায়-সিনায় -এ তা'লীম হ্যরত ওসমান হারকনী(রঃ) পর্যন্ত তালে আসে। এ পর্যন্ত এ তা'লীম সুসংবদ্ধ ও সুশৃংখণভাবে শিখিত ছিশনা। হ্যরত খাজা মঈনদান চিশতাঁ এ তা'লীম সুস্থালভাবে সাজিয়ে-গুছিয়ে শিপিবদ্ধ করেন এবং অন্যান্য নিয়্যপদ্ধতি সুনিয়াল্লিত করেন।"ই

এ ত্রীকাই মতে, পঞ্চাভূত হচেই জগতের মূল। এটাকে মান আরাফা নাফসাছ'র তা'লীমও বলা হয়। এ তা'লীম লাভ না করা পর্যন্ত কেউ চিশতিয়া ত্রীকাইর শীর হওয়ার উপ্যক্ত হননা। এ ত্রীকাইতেও নোভা বিহান বার হরফ বিশিষ্ট কালিমার ফিরুর করা হয়। এ ত্রীকাই মতে যিক্রের নিয়ম হল, তাহাজ্পুদ নামাযের শেষে চার জানু হয়ে বলে অতীত পাপের কথা মারণ করে ১১ যার 'ইস্থিগফার' পাঠ করতে হয়। অতঃপর দশবার দুরাদ শরীফ, অতঃপর বার তস্বীহর যিক্র, যেমন, 'লাইলাহা ইল্লাল্লাহ' দু'শতবার, 'ইল্লাল্লাহ' চারশতবার, 'আল্লাহ' আল্লাহ' ছয়শতবার, 'আল্লাহ' একশতবার"।

Sayed Athar Abbas rezvi, A History of Sufism in India, Vol. II, New Delthi, 1983-p.p. 279-80.

ফ কির আবুর রশিদ, প্রাথক, পৃঃ ১৯০।

৩। এ সম্পরে বিভারিত জানার জনা তাসাভ্যফর বিভিন্ন বই পুত্রক দেখা যেতে গায়ে।

এ ত্রীকাৎ মতে, **লাইলাহা ইল্লাল্লাহর যিক্রে আল্লাহ' বলে** নিঃশ্বাস গ্রহণ, হ' বলে নিঃশ্বাস ত্যাগ অথবা লাইলাহা বলে নিশ্বাস গ্রহণ এবং ইল্লাল্লাহ বলে শ্বাস ত্যাগ করার নিয়ম আছে। শাঁচ ওয়াক্ত নামাজ শেষে ওজিফা ও মুরাকাবা মুশাহাদার উপর জাার দিয়ো হয়।

এ তরাঁকাহতে 'সামা' 'ধর্মসঙ্গীত' ও 'চিল্লাকুশী' করার নিয়ম আছে। আফিম, ভাস, ভামাক, মাদকদ্রব্য ইত্যাদি চিশতিয়া স্ফাঁদের জন্য সম্পূর্ণ নিষিদ্ধ। ভারত, গাকিন্তান, বাংলাদেশ, আফগানিস্তান, বার্মা, চীন ও মধ্যপ্রাচ্যের কয়েকটি দেশে এ তরাকাহ বিস্তার লাভ করে।

### তরীকাহ-ই-নক্শ বলিয়া

ত্রাঁকাহ-ই-নক্শ বন্দিয়ার প্রতিষ্ঠাতা ছিলেন খাজা মুহাম্মদ বাহাউদান মুহাম্মদ নক্শবন্দ আল বুখারী (রঃ)। তিনি ৭০৮/৭১৮ হিজরীতে মধ্য এশিয়ার বুখারায় জন্ম গ্রহণ করেন। তার পিতা ছিলেন মুহাম্মদ বুখারী। পিতার মৃত্যুর পর তিনি আঠার বহর ব্য়বে গৃহ ত্যাগ করে সম্মায় বিদ্যা শিক্ষা লাভ করেন এবং পেখানে মুহাম্মদ বাবা আল সাম্মাসীর নিকট আধ্যাত্মিক সাধ্যার লীক্ষা গ্রহণ করেন। মৃত্যুকাণে আল সাম্মাসী বাহাউদ্দিন বুখারীকে খলীকা নিমুক্ত করেন। 'পীরক্রপে' পরিগণিত হবার পর তিনি যে দিকে দৃষ্টি ফেরাতেন, সেদিকেই 'আল্লাছ', নামের নক্শা অভিত হয়ে যেত। এজন্য তাঁকে নক্শ্বন্দ এবং তার প্রতিষ্ঠিত তরীকাহ নক্শ্বন্দিয়া' নামে অভিহিত করা হয়েছে"।

এ তরীকাহর তা শীমঃ নক্শ্বন্দিয়ার প্রধান সাধনা হল ছয় লতিফা, যেমনকলব, রহ, নফস, সীর, খফী ও আখফা এবং আরবায়ে আনাসীর, যেমন, অগ্নি,
পানি, মাটি ও বায়ু এর ভিন্ন ভিন্ন মুরাকাবা। এছাড়া হাযরাতুল খামগার মুরাকাবা
ও এ তরীকাহর তা লীম - (১) সায়ের ইলাল্লাহ, (২) সায়ের ফিল্লাহ, (৩) সায়ের
আনিল্লাহ, (৪) আলম-ই-মিসাল এবং (৫) আলম-ই-শাহাদতকে 'হাযরাতুল
খামস' বলা হয়।

এই গোপন তা'লীম নবী করীম (সঃ) থেকে হ্যরত আব্বকর সিদ্ধিক (রাঃ)-এর
মাধ্যমে পীর পরস্পরায় হ্যরত বাহাউদ্দিন নক্শ্রক পর্যন্ত সিনায় সিনায় এসে
পৌছেছে। এসর তা'লীম লিপিবদ্ধাকারে ছিলনা। হ্যরত বাহাউদ্দিন তা সুনিয়ন্তিত
ভাবে লিপিবদ্ধ করেন।

১। আশুল করিম, প্রাতক্ত, পৃঃ ১৯২।

নিমপরে যিক্র করার পক্ষপাতি এ তরীকাহতে আটটি জিনিসের উপর বেশী ওরুত্ দেয়া হয়। যথাঃ

- "(১) নজর বর কদম (পীরের অনুসরণ করা),
- (২) সফরদার ওয়াতন (দেহরাজ্যে পরিভ্রমণ করা);
- (৩) খিলাওয়াত দার আঞ্জুমান (চুপি চুপি বাক্যালাপ);
- (৪) ইয়াদ কারদান (সার্বক্ষণিক যিক্রে মণ্ডগুল থাকা);
- (৫) বাযগান্ত (আল্লাহর প্রতি ধাবিত হওয়া);
- (৬) নেগাদান্ত (আল্লাহতে অন্তর্দৃষ্টি দিবন্ধ রাখা) এবং
- (৭) ইয়াদ দাস্ত বা খোদাগোযাস্ত (নিজেকে নিঃশেষ করে দিয়ে আল্লাহকে চিরজাগ্রত রাখা)"।

## ত্রীকাহ-ই- মুজাদ্দিদিয়াঃ

এ তরীকাহর প্রতিষ্ঠাতা হলেন- হযরত শেখ আহমদ ফারুকী সির হিন্দী মুজাদ্দিদ আলফে সানী (রঃ) (১৫৬১-১৬২৪ খৃঃ)। তিনি হিজরী দ্বিতীয় সহস্রের প্রারম্ভে তাঁর সংকার কাজ শুরু করেছিলেন বলে তাঁকে মুজাদ্দিদ আলফে সানী বা দ্বিতীয় সহস্রের সংকারক' বলা হয়। তিনি সমাট আকবরের শাসনামলে অনৈসলামিক কার্যকলাপ ও তার দ্বীন-ই-ইলাহীর বিরুদ্ধে সংগ্রাম চালিয়ে ছিলেন। তিনি ভারত বর্ষের সিরহিন্দ নামক হানে জন্ম লাভ করেন। তাঁর পিতা হযরত মাখদূম আপুল আহাদ একজন ওলী-এ-কামিল লোক ছিলেন। শীয় পিতার নিকট তিনি প্রথম মার্বিয়াতের সবক গ্রহণ করেন। অতঃপর তিনি খাজা বার্মী বিশ্রাহ নকশ্বন্দ (রঃ) এর নিকট মুর্নীদ হন এবং অচিরেই খিলাফত লাভ করেন। তিনি ভারত বর্ষে, শিরক, বিদ'আত, কুফর প্রভৃতিরও মূলোচেছদ করে প্রকৃত ইসলামী জাবন ধারার বাঁজ পুনরায় রোপন করেন। তিনি শ্বীয় শীর ও মুর্শিদ কর্তৃক প্রদন্ত নকশ্বন্দিয়া তরীকাংর মধ্যে কিছু নতুন নিয়ম প্রক্রিয়া, মাকাম ও জজবার সংযোজন করেন'। ২ ১৬২৪ খৃঃ তিনি সিরহিন্দে ইজিকাল করেন।

এ ত্রীকাহর তা শীমঃ নক্শ বন্ধিয়ার মত মুজাদ্দিদিয়া ত্রীকাহর মুল তা লাঁম হল লাতায়িকে সিত্তা, আনাসীরে আরবা', হাবরাতুল আনাসীর ও হাবরাতুল খামসের মুরাকাবা। "তবে তিনি হাবরাতুল খাম্স্কে নতুন নিয়মে লিশিবজ করেন। যেমন নক্শ্বন্ধিয়া ত্রীকাহ মতে, সায়ির ইলালাহকে বেলায়েতে সুগরা এবং সায়ির ফীলাহকে বেলায়াতে কুবরা নামকরণ করেন। আহাদিয়াতের জনকে

১। মাওলানা আব্রুর রাহীম হাষারী, প্রাতক, পৃঃ ১৮৩।

১। ফবিনা আব্দুর রশিদ, প্রাতক্ত, পৃঃ ২০১।

তিনি পূর্বেকার স্তর থেকে ১৬/১৭ টি স্তরের উপস্থিত স্তর বলে অভিমত বাজ করেছেন। তিনি বেলায়াতে উলিয়া বা উপস্থিত বেলায়াতকে নবুয়াতের পর্যায়ভূজ মাকাম বলে মন্তব্য করেছেন"। ১

এ তরীকাহর সমর্থক সৃফীগণ যিক্রে খফীর পক্ষপাতী। ঐশী প্রেমমূল্ক 'সামা' সঙ্গীত এতে নিষিদ্ধ। তবে বাদ্যহীন হাম্দ নাতকে সমর্থন করা হয়েছে।

ত্রীকাহ-ই-সোহরাওয়াদীয়াঃ শেখ দলীয় উদ্দিদ আবুল কাদির সোহরাওয়াদী এই তরীকাহ্র প্রতিষ্ঠাতা। তিনি জিবালের সোহ্রাওয়াদী নগরে ১১৬৯ খৃষ্টাব্দে জন্মহণ করেন। তিনি নিজামিয়া কলেজের অধ্যক্ষ ছিলেন এবং হাদীস শাস্ত্রে বিশেষ বুৎপত্তি অর্জম করেন। তারপরে তাঁর দ্রাতৃম্পুর শাহাবউদ্দীন উমর বিন আবদুলাহ সোহরাওয়াদী এ তরীকাহ্র বিশেষ উৎকর্ষ সাধন করেন। অনেক দূর দ্রাতর থেকে শ্রোতারা তাঁর আলোচনা শোনার জন্য তাঁর খান্কাহতে আগমন করত। মুসলমান শাসকগণও তাঁকে অত্যক্ত তক্তি ও শ্রদ্ধা করতেন। ১২৩১ খৃষ্টাব্দে তিনি হজ্জ পালন করতে গিয়ে হযরত কবি ওমর বিন আল ফরীদের সংস্পর্শে আসেন। তিনি 'আওয়ারিফুল মা আরিফ' নামক সুপ্রসিদ্ধ গ্রহের রচয়িতা। "সোহরাওয়াদীয়া তরীকাহ মূলতঃ কাদ্রিয়া তরীকাহ্র থেকে উদ্ভূত একটি উপ-তরীকাহ্। এ তরীকাহ্র তা লীম অনেকটা কাদ্রিয়া তরীকাহ্র মতই"। ২

তরীকাহ্-ই মাদারিয়াঃ বদাঁউদাঁন শাহ মাদার এ তরীকাহর প্রতিষ্ঠাতা ছিলেন। তাঁর পিতা আবৃ ইসহাকশামী সিরিয়ার অধিবাসী ছিলেন। তিনি ১৩১৫ খৃঃ সিরিয়ায় জন্মগ্রহণ করেন এবং ১৪৩৬ খৃঃ কানপুর জেলার সক্ষনপুরে ইভিকাল করেন।

বলীউনীন শাহমাদার পাক-ভারত-বাংলা উপ-মহাদেশে গুজরাট-আজমীর, কণীজ, জৌনপুর, শক্ষৌ, কানপুর প্রভৃতি অনেক জারগা সফর করেন। উত্তর বঙ্গে মাদারের 'বাঁশ তোলা' অনুষ্ঠান ঘটা করে পালন করা হয়। তিনি বাংলাদেশে এসেছিলেন কিনা সঠিক বলার উপায় নেই। তবে ডঃ এনামুল হকের বরাত দিয়ে আপুল করিম বলেছেন, 'ফরিদপুর জেলার মাদারীপুর, চউগ্রাম জেলার মাদার বাড়ী এবং মাদারশা ইত্যাদি এলাকাগুলি বদীউনীন শাহ মাদারের নাম বা মাদারিয়া ত্রীকাহর শৃতি বহন করছে''। বিভিন্ন দরগাহের পুকুরের মাছ বা কচহুপ মাদারী রূপে এখনও লোকের সন্মান শেয়ে থাকে।

১। মাওলানা আনুর রাহীম হামারী, প্রাতক্ত, পুঃ ১৮৬।

২। মাওলানা আব্দুর রাহীম, প্রাহাক, পৃঃ ১৮৭।

৩। আৰুল করিম, প্রাতক, পঃ ১৯৩।

ত্রীকাহ্-ই-শত্তারিয়াঃ- লৌদী সুগতানদের আমলে শাহ আব্দুল্লাহ (মৃঃ ১৪৮৫ খুঃ) এই ত্রীকাহ প্রতিষ্ঠা করেছিলেন। এ ত্রীকাহ্র মূলনীতি গুলো হলঃ

- (১) "ফানাবাদ বা আত্ম বিলোপন নয়, বয়ং আত্মসচেতন ও আত্ম স্বীকৃতির উপরই য়য়য়েছে আল্লাহ প্রাপ্তির সদ্ভাবনা।
- মুরাকাবা বা ধ্যানে কখনও দিব্যজ্ঞান দাভ হয় না এবং তা হায়া সতে।
   উপনীত হওয়া যায়না।
- ত) অস্তিত্বাধ লাভ করার পর তওহীদের একত্াধীন নেড়ত্বে বাস করাই
   প্রকৃত স্ফাঁ ধর্ম ও স্ফাঁ কর্ম।
- (৪) তাসফিয়া-ই-নফ্স তথা পাশব প্রবৃত্তির বিক্লজে আত্মশুজি বা আত্মসংযমের প্রয়োজনীয়তা নির্থক।
- একত্বাদের ধর্ম ইসলাম। ইসলাম কখনও বৈতবাদ স্বীকার করে না।">

ত্রীকাছ-ই-কলন্দরিয়াঃ "ভাম্যমান ফ্কার্পেরকে কলন্দর" বলা হয়। ইরানে কলন্দরিয়া ত্রীকাছর জন্ম হয়। কিন্তু অন্যান্য ত্রীকাছর মত এ ত্রীকাছর কোন বিশেষ নাতি ছিল কিনা তা জানা যায়না। স্পেনের জন্মক ইউসুফ বা পারস্যের শেখ জামাল উন্নানকে কলন্দরিয়া ত্রীকাছর প্রতিষ্ঠাতা বলা হয়। তালের নির্দিষ্ট কোন আবাস স্থল ছিলনা। কোন বিশেষ বিধিবদ্ধ নীতি ছিল না, ধ্রমীয় আইন বা সমাজের সঙ্গেও কোন বিশেষ সংশ্রম ছিলনা। কলন্দরেয়া মুসলিম বিশেষ প্রায় স্বর্তই ছিল এবং বাংলা- পাক-ভারতেও তাদের অভিতু ছিল"। ২

ত্রীকার-ই-মৌশবিয়াঃ হযরত মাওলানা জালাল উদ্দিন রুমী (১২০৭-১২৭৩) ছিলেন এ ত্রীকাহ্র প্রতিষ্ঠাতা। তুরকে এ ত্রীকাহ্র উৎপত্তি ঘটে এবং উসমানীয় খলীফালের আমলে এ ত্রীকাহ্ সর্বশেষ শক্তিশালী ত্রীকাহ্ হিসাবে পরিগণিত হয়। এ ত্রীকাহ্তে সামাকে বেলী জোর দেয়া হয়। যিকর ও সামার সাথে নৃত্যের তালে তালে এ ত্রীকাহ্র অনুসারীরা জজবার হালত লাভ করেন।

ত্রীকাহ-ই-ওয়ায়সিয়াঃ হযাত ওয়ায়েস আল ক্রনী (রঃ) এ তরীকাহ প্রতিষ্ঠা করেন। তিনি বাতিনী পছায় নবা করীম (সঃ) থেকে তাওয়াজ্জুহ ও ইলম-ই-লাদুনী লাভ করেন। তিনি নবী করীম (সঃ) এর গায়ের জুকা লাভ করার সৌভাগ্য অর্জন করেছিলেন। তাঁর প্রতিষ্ঠিত তরীকাহ শেষ পর্যন্ত বাংলাদেশ গর্যন্ত বিস্তার লাভ করেছিল।

১। মাওলানা আব্দুর বাহীম হাবারী, প্রাত্তক, পৃঃ ১৮৯।

২। আপুর করিন, প্রাত্তক, পৃঃ ১৯৩-৯৪।

তরীকাহ্-ই-সেনুসিয়াঃ শেখ মুহাম্মদ ইবনে আলী আল সানুসী(রঃ) (মৃঃ ১৮৩৭ খ) ছিলেন সেনুসিয়া তরীকাহ্র প্রতিষ্ঠাতা। এ তরীকাহ্পছীগণ ছিলেন মালিকী মাজহাবের অনুসারী। নৈতিক চরিত্র গঠন ও রাজনৈতিক উদ্দেশ্য হাসিলই এ তরীকাহ্র অতীষ্ট শক্ষ্য।

ত্রীকাহ্-ই-হাতিমিয়াঃ এ তরীকাহ্র প্রতিষ্ঠাতা ছিলেন মহীউদ্দিন ইবনুল আরাবী (১১৬৫-১২৪০খৃঃ)। এ তরীকাহ্র মতবাদকে সর্বেশ্বরবাদ বলা হয় ঠিকই কিন্তু তা মূলতঃ পাশ্চাত্য দর্শনের ন্যায় সর্বেশ্বরবাদ নয়। এটা কাদ্রিয়া তরীকাহ্র একটি শাখা।

তরীকাহ-ই-আনহামিরাঃ হযরত ইবরাহীম ইবনে আদহাম বলখী (রঃ)(মৃঃ ৭৭৬-৭৮৩হিঃ)-এ তরীকাহর প্রতিষ্ঠাতা। এটি চিশ্তিয়া তরীকাহর একটি শাখা। সিরিয়া, তুর্কিভান, সমর কব্দ ও বুখারায় এ তরীকাহর প্রভাব ছিল। ভারত, বাংলাদেশ পর্যন্ত এ তরীকাহ বিস্তার লাভ করেছিল।

## সৃকী দর্শনের গুরুত্ব ঃ

ইসলাম শুধুমাত্র একটি তথাকথিত অনুষ্ঠানসর্বস্ব ধর্মমাত্র নিয়। এটা মানাব জীবনের একটি পূর্ণাল জাবিন দর্শন ও জাবিন ব্যবস্থা এবং সর্বজনীন ধর্ম। ইসলামের মূল লক্ষ্য হল মানুবের সমগ্র সন্তার বিকাশ সাধান। দেহেসর্বস্ব নয়, দেহে ছাড়াও মানুবের আরও একটি রূপ আছে তা হল আছা। দেহে ও আছার সমস্বয়কে বলা হয় মানুষ। মৃত্যুর গর দেহে ক্ষিতি (খাক), অপ (আব), তেজ (আতস) ও মরুৎ (হাওয়া) এ চতুর্ভুতে মিলিত হয়, আর আছা বিশ্ব আছায় বিরাজ করে। দেহবিহান আছা আমরা উপলব্ধি করতে পারিনা । কাজেই আছা ও দেহ এ দুয়ের মিলিত রূপই মানুষ। আর মানুবের সামপ্রিক দিকের উনুয়নই ইসলামের লক্ষা। স্ফী দর্শন এই আছিক দিকের পরিণতি।

"মানুষ যে জড় পদার্থের বিবর্তন দয় কিংবা লেছ বিলোপেই যে মানুষের অভিত্রের বিলোপ ঘটবেনা- এ জাঁবন এক মহাজাঁবনের পর্ব-স্ফাদশনের এ প্রতিপাদ্য, বিষয়গুলো মানুষের শ্রেষ্ঠভু ঘোষণা করেছে। জাঁবনের এক চিরক্তন দিক উন্মোচন করে স্ফাঁ মতবাদ মানুষের নিত্য সন্তার অধিকার দিয়েছে দ্রন্তা ও সৃষ্টি, দেহ ও আত্মা, পার্থিব ও অপার্থিব জাঁবনের মধ্যে সমন্বয় সাধন করে জাঁবনের মৃণ্য বোধকে ভারাত করেছে"। ১

১। ডঃ রশির্ণ আলম, প্রাথক, পৃঃ ৩৮৮।

স্কা দশন মানুষের হৃদরের পবিত্রতার উপর সর্বাধিক গুরুজারোপ করে থাকে। কারণ, হৃদয় হল আল্লাহ ও মানুষের মিলন কেন্দ্র। কেননা, আল্লাহ পাক বলেহেন, "কাদ আফলাহা মান যাক্কাহা ওয়া কাদ খাবা মান দাস্সাহা।" অর্থাৎ "নিশ্রই ঐ বাজি পরিত্রাণ পেরেছে যে তার আত্মিক পবিত্রতা অর্জন করতে পেরেছে। আর সেই ধ্বংস হয়েছে যে তার আত্মিক পবিত্রতা অর্জন করতে বার্থ হয়েছে।" স্কুরাং স্কা দশন ধর্মের নির্স রীতি নীতির মধ্যে প্রেমরস প্রবাহিত করে আল্লাহ ও মানুষকে বাধনে বেধেছে।

"সূফীরা উদার নীতির ধারক বাহক। সকল মুসলমান তথা সকল সম্প্রদারের মধ্যে তারা উদারতার মাধ্যমে মিলন সেতু রচনার প্রয়াসী। মানুষে মানুষে, জাতিতে জাতিতে, গোত্রে গোত্রে, বর্ণে বর্ণে দেশকাল পাত্রের মধ্যে তারা সর্ব প্রকার বিভেদ ও হানাহানির উদ্বেশি। ই স্ফারাই তাই প্রকৃত মনুষ্যত্রের উদগাতা। তাদের মতে, "ধর্মে ধর্মে কোন মৌলিক প্রভেদ নেই। কারণ, সব ধর্ম একই ভিত্তির উপর প্রতিষ্ঠিত। সূত্রাং কোন ব্যক্তি কোন ধর্মাবলম্বী, কিংবা কোন ব্যক্তি কি আচার-অনুষ্ঠান পালন করণ তা মোটেই ওরুত্পূর্ণ দয়। ইবালতের শেষ ও চূড়াভ লক্ষ্য আল্লাহ এবং বিভিন্ন ধর্ম বিভিন্ন উপায়ে একই আল্লাহকে পেতে চায়। আল্লাহ সর্ব্রে ও সব ধর্মে উপস্থিত এবং তিনি কোন গোষ্ঠী বা জাতি বিশেষের একচেটিয়া সম্পদ নন"। ইরত এদিকে ইংগিত করেই কাজী নজরুল ইসলাম বলেতেন,

"মানুষে মানুষে জাতি জাতিতে অন্ধকারের এ বিভেদ জ্ঞান অভেদ আহাদ মন্ত্রে টুটিবে সকলে হইবে এক সমান"।

সূফা দর্শন ধর্মের গোঁড়ামী ও যুক্তি প্রবণতার মধ্যে সমন্বয় সাধন করে। রক্ষণশীল মুসলিম সন্প্রদায় যখন কেবল কুরআন ও হাদীসের আক্ষরিক ব্যাখ্যা প্রদান করেছে তখন অন্যদিকে মুক্তবৃদ্ধি মুক্তাযিশা সন্প্রদায় প্রজ্ঞার সাহায্যে ধর্মীয় সমস্যার সমাধান দিয়েছেন। তবে তাঁদের কোন দলই সত্য লাভ করতে সমর্থ হয়নি। সূফাগণ উভয়ের মধ্যে সমন্বয় সাধন করে জীবনের এক নব দিগন্তের নির্দেশ দান করে।

যুগে যুগে যখন মানুষ জড়বাদ ও বুদ্ধিবাদের আবর্তে পড়ে জীবনের উচ্চতর মূল্যবোধ সম্পর্কে দিশেহারা হয়েছে, মুসলমানদের জীবনে যখন পার্থিবতা প্রাধান্য পেয়েছে এবং শক্তির মদমন্তায় নিমগু সেই সম্ভাময় মূহুতে সুফীরা তাদের

আল কুরাআন, সুরা ৮৭ আয়াত- ১৪-১৫

২। ডঃ বাশিদুল আলম, প্রাতক, পৃঃ ৩৮৯।

৩। ফকির আবুর রশিদ, প্রাণ্ডক, পৃঃ ২৬২।

৪। কাজী নজকুল ইসলাম, ইসলামী কবিতা, ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ঢাকা, কভার
পৃষ্ঠা।

শুনিরাছে আশার বাণী ও দিয়াছে অভয়। জড়বাদ মানুষের যে অধিকার ছিনিয়ে নিয়াছে, বুজিবাদ সে শূন্যতা ভারে দিতে পারেনি, স্ফারাদ দৈহিক ও আধ্যাত্মিক অভিত্তির মধ্যে সেতু নির্মাণ করে ইহলৌকিক ও পারলৌকিক ব্যবধান ঘুচিয়ে দিয়েছে।

বৈজ্ঞানিক সাধনার ইতিহাসে আজ মানুষ দুগুকঠে তার বিজয় বার্তা ঘোষণা করেছে। জলে, হলে, অভ্যাত্তিক -সর্বত্র তাঁর বিজয় নিশান উড়ছে। মানুষ আজ গ্রহ থেকে গ্রহান্তরে নির্ভিক গতিবেগে ছুটে চলছে, জীবনের সকল প্রতিকৃপ পরিবেশে আজ সে অকুতোভয়। বিছানার দেহ এলিয়ে দিয়ে সুইচ টিপে সে যোগাযোগ রাখছে বিষ্মের এক প্রান্ত থেকে অপর প্রান্তে, অতল সিন্ধু তনু তনু করে পেয়েছে মণি মানিক্য। আবার মানুষ জরাকে জয় করে পেয়েছে স্বাস্থ্য, মরুভূমি কর্ষণ করে পেয়েছে শস্য সন্তার, গুহাবাসী নিরাশ্রয় বনি আদম আজ আকাশচ্মী অট্টালিকার প্রতিষ্ঠাতা। এসব হল মানব জীবনের বৈজ্ঞানিক সাফল্য। তাই প্রশ্ন উঠে আধুনিক বস্তুতান্ত্রিক কমপিউটার জীবন ব্যবস্থার ক্ষেত্রে সুক্ষী দর্শন মানানসই কিনা?

বিজ্ঞানের এসব বিশয়কর আবিকার মানুবের দৈশন্দিন জীবনে একাত প্রয়োজন হলেও বিজ্ঞানের এ বিজয় গৌরব মানুবকে প্রকৃত সুখ ও শাস্তি দিতে ব্যর্থ হয়েছে। মানুষ হয়েছে অভ্বাদী, বস্তুতান্ত্রিক। কিন্তু দৈহিক আকাংখার পরিভৃতি জীবনের পূর্ণতার পরিচায়ক নয়। "জীবনের পূর্ণাঙ্গ মূল্যবোধের সাথে জড়িত রয়েছে মানুবের দৈহিক, মানসিক, নৈতিক ও আধ্যাত্মিক মূল্যবোধ। জীবনের পরিপূর্ণ উপলব্ধির জন্য দেহের অনুশীলনের সাথে মন ও আত্মার অনুশীলনও অপরিহার্থ"। স্কাবাদ মানুবের আধ্যাত্মিক বন্ধপের নির্দেশ দান করে তার জীবনকে পরিপূর্ণ করে শূন্যতা হতে রক্ষা করে। কাজেই বলা যায় যে, সুকীবাদ যক্ত্রতান্ত্রিক জীবন ব্যবস্থার মধ্যে পূর্ণতা আন্যানের জন্য একাত আবশ্যক।

জীবন জগতের সৃষ্ঠ উপলব্ধিতে সৃফী দর্শনের কোন কার্যকারিতা আছে কিনা ? এক্ষেত্রেও স্ফাদশনের গুরুত্ব অপরিহার্য। স্ফা চিন্তাধারা কিভাবে বিজ্ঞান ও শিল্প অধ্যবিত জীবন দর্শনকে পরিপৃষ্ট করতে পারে সে সম্পর্কে ডঃ রশীদুল আলম যে ব্যাখ্যা প্রদান করেছেন- এখানে তার সার নির্যাস তুলে ধরা হল,

প্রথমতঃ প্রাণীতত্ত্বে দিকে দিয়ে মানুষ দৈহিকি সতা, কতকতাণি শ্রীর বৃতীয় নিয়মাধীনে তার দেহে চালতি হয়। মনভাজাকি দৃষ্টিকোণে হতে মানুষ চিভা অনুভৃতি ইচিছা সম্পন্ন হয় । তাই মানুষ কেবেল দৈহিকি ও মানসিকি সুপাই তৃত থাকত চায়না। সে চায় অভারের গভীরে পরম প্রিয়জনের সান্ধিধ্যে সাম কিছুই উজাভ্ করা

১। ডঃ রশিদুল আলম, প্রাথক, পৃঃ ৩৯০।

ঢেলে দিতে। সুতরাং মানুষের জীবন বোধকে পরিপূর্ণ করতে, তার সভাবের পূর্ণ বিকাশের জন্য দেহের সাথে মনের, মনের সাথে আজার যোগাযোগ স্থাপন অপরিহার্য। সুফী দর্শন মানুষের সভাবের পূর্ণ চিত্র বিশ্লেষণ করে মানুষকে আপন মহিমায় প্রতিষ্ঠিত করে।

থিতীয়তঃ মানব সভাভার অগ্রগতিতে পার্থিব আবেদনের মত অপার্থিব বিষয়ের আবেদনেও তার জীবনে কম নয়। কাব্য, শিল্পকণা, ধর্ম ইত্যাদির উৎস ইন্দ্রিরানুভূতি নয়, এপের জন্ম বলরের সুত্ম অনুভূতি থেকে। কোন জাতির অভ্যুত্থানের সময় সে জাতি দেশ বিজয়, দেশ রক্ষা ও অভ্যুত্তরীণ শৃংখলা নিয়ে মেতে থাকে। আবার সমতা প্রতিষ্ঠিত হওয়ার পর সে জাতি সর্বশক্তি নিয়োগ করে সাহিত্য, দর্শন, ধর্ম, সর্বপ্রকার সুত্ম ও কোমল বৃত্তির অনুশীলনে। এতে বুঝা যায়, মানুষ একদিকে জড় উদ্ভিদ প্রাণী জগতে সমগোত্রীয়, অন্য দিকে সে আত্মিক শক্তিতে মহীয়ান ও গরীয়ান।

তৃতীয়তঃ বপ্ততান্ত্রিক দৃষ্টি ভাল মানুষের হৃদয়ে উপলব্ধি ও সংশয় এনেছে। তার সুস্থ চিন্তাকে করেছে আচহন এবং তার অভিত্রের সীমাহান সম্ভাবনা থর্ব করেছে। মানুষ পথহারা পথিকের মত দৈহিক আবেদন চরিতার্থ করতে উঠে পড়ে লেগেছে। স্ফীদর্শন মানুষের বিভ্রান্তিকর পরিবেশে পূর্ণ জীবনবোধের চিত্র সামনে ধরে মানুষের হারানো সম্পান ফিরিয়ে দিতে পারে।

চতুর্গতঃ জড়বাদের ঘেরাটোপে পড়ে আজ মানুষের মন মোহগ্রস্ত ও বিজ্ঞান্ত ।
বিজ্ঞান্ত মানুষ আজ দেহের তাড়নার দিক বিদিক জ্ঞানগুন্য । জড়বাদের প্রভাব
আজ মানুষের সভ্য সুন্দর কল্যাণের আদর্শের মূপে কুঠারাঘাত হানছে । জড়বাদের
এ আসুরিক শক্তির কবল থেকে সুকা দর্শন মানুষকে ফিরিয়ে দিতে পারে তার
হদরস্পন্দন,আন্তর্জাতিক অশান্তির আশুন নিভিয়ে দিতে পারে শান্তির
আবহারাত ।

পঞ্চমতঃ পাশ্চাত্যের অভিজ্ঞতা ভিত্তিক বৃদ্ধিবাদ ও প্রাচ্যের আধ্যাত্মবাদ যেদিন মানব দশনকৈ নবরূপে রুপায়িত করবে, সেদিন বৃদ্ধিবাদ ও সৃফী দশনের সমপ্র সাধিত হবে। সেদিন জীবনের পরিপূর্ণ রূপ মানুষের সামনে উদ্ধাসিত হবে। সেদিন দেশ কাল পাত্রের ভেদ তুচে যাবে ও অভেদ ধর্ম জাতি গড়ে উঠবে। আজিকার দিশেহারা মানব জাতির সম্মুখে সৃফী দশন এক বলিষ্ট জীবন প্রত্যয় নিয়ে হাজির হয়, প্রাতি প্রেমের পূর্ণবাধনে সব দূর্গতি নাশ করতে মানব জাতিকে আহ্বান জানায়"।

১। ৬ঃ রশিদুশ আলম, প্রাতক, পৃঃ ৩৯০-৯১।

প্রথম অধ্যায় সূফী সাধকগণের অবদান (১৭৫৭ - ১৮৫৭)

#### **Dhaka University Institutional Repository**

# হ্যরত পীর ফতেহ আলী (রঃ)

(জন্মঃ ১০৯০ বাং/১৬৮৩ইং - সঃ ১১৮৩ বাং/১৭৭৬ইং)

হয়রত পীর ফতেহ আলী (রঃ) ১০৯০ বাংলা/১৬৮৩ইং সনে জন্মগ্রহণ করেন । ভারত বর্ষের অক্ষারা (?) নামক স্থানে মুহাম্মদ হুসাইন শাহ নামক জনৈক সাধক বাস করতেন । তার বিতীর পত্নীর নাম ছিল বিবি হামযা । হযরত পীর কতেহ আলী (রঃ) ছিলেন এই পত্নীর সন্তান । শেশবে তিনি হাই মাদ্রাসায় দেখাপড়া করেন । অতঃপর একাধিক কামিল মুর্রাশিদ-এর কাছে মা'রিফাত তবে বংপত্তি অর্জন করেন । তিনি আল্লাহ তা'আলার যিকর-এ মশগুল থাকতেন । এক পর্যায়ে তিনি গৃহ তাাগ করে সুদুর চীন দেশে গমন করেন । চীনে আঠার বছর অতিবাহিত করে আজমীর শরীফে ফিরে আসেন । আজমীর শরীফে কিছুলাল অবস্থান করার পর বাংলাদেশের উদ্দেশ্যে রওয়ানা হন । বাংলার অনেক স্থান স্থান করার পর অর্থানে ১১৬৫ বাংলা/১৭৫৮ইং সনে বঙ্ডার করতোয়া নদার তীরবর্তী নবাব বাজারে খানকাহ স্থাপন করেন । তিনি অতি সরল প্রকৃতির ওলী আল্লাহ ও প্রখ্যাত 'আলিম ছিলেন । তিনি উর্দু, করসী ও আরবী ভাষায় সুশন্তিত ছিলেন । পীর ফতেহ আলী (রঃ) সদা সর্বদা আল্লাহ প্রেমে মগ্ন থাকতেন । তার কার্যকলাপ থেকেই তার চারিত্রিক বৈশিষ্ট্রের পারিচয় পাওয়া যায় । তার খানকাহ থেকে মাত্র কয়েক হাত দূরে কালী মন্দির ছিল । অথচ এই মযজুব অলী কালী মন্দির ও পূজা-অর্চনার বিরুদ্ধে কখনও কোন আপত্তি উত্থাপন করেননি । হিন্দু নর-নারীর কার্যকলাপে কখনও বাধার সৃষ্টি করেননি । বরং দেব-মন্দিরের পাশে খানকাহ হাপন করেনিজ ধর্মের মহিমা প্রকাশে তৎপর ছিলেন ।

মাওলানা পীর ফতেহ আলী (রঃ) ১১৮৩ বাংলা ১৭৭৬ইং সনে ৯৩ বছর বয়সে নিজ খানকাহতে ইনতিকাল করেন এবং বগুড়ার করতোয়া নদীর তীরবর্তী নবাব বাজারে তাঁকে সমাহিত করা হয়।

## সায়্যিদ শাহ আবুল হাসান যাকির আলী (১৬৯৯-১৭৭৮)

সায়িয়দ শাহ আবুল হাসান যাকির আলী গাওছুল আজম শায়খ আবদুল কাদির জীলানী (রঃ)- এর বংশধর ছিলেন । তাঁর পিতার নাম সায়িয়দ মুহাম্মদ আবদুলাহ । প্রচলিত প্রথানুসারে যাহিরী ও বাতিনী হল্ম শিক্ষার জনা বিখ্যাত 'আলিম এবং ওলীমে কামিল-এর শিষ্যত গ্রহণ করে থাকলেও প্রকৃতপক্ষে তিনি হযরত গাওছুল আজম এর রুহানী ফয়েয় থেকে শিক্ষা লাভ করেছিলেন । ফলে, অতি অলপ বয়সে তিনি উভয় বিদ্যায় কামালিয়াত হাসিল করেন এবং বাগদানে তা'লীম ও তালকীনের কাজে রত হন । অতঃপর ১১৮০হিঃ/১৭৬৬ইং হয়রত শায়খ আবদুল কাদির জীলানী

১। কলিকাতার মানিকতলায় সমাহিত শাহ্ সূফী ফতেহ আলী এবং বছজায় করতোয়া নদীয় তীয়বর্তী নবাব বাজারে সমাহিত হময়ত পীর ফতেহ আলী উভয়ে য়ভয় বাজি ছিলেন।

২। গোলাম সাকলায়েন, বাংলাদেশের সূফী সাধক , পুঃ ৫৯-৬০।

মাওলানা এম, উবাইদুল হক, বাংলাদেশের পীর-আউলিয়াগণ, পৃঃ ৯৮; মাওলানা নুজর রহমান,
 তাম্কেরাতৃল আওলিয়া, খন্ড-৬, পৃঃ ২৪৭।

(রঃ) এর নির্দেশক্রমে বাংলাদেশের লোকদেরকে হিদায়াত করার উদ্দেশ্যে যাত্রা করে বীরভূম শহরে এসে উপনীত হন এবং ইসলাম প্রচারে রত হন।

১১৯২হিঃ/১৭৭৮ইং ভারতের বর্ধমান জেলার মঙ্গলকোটে ইন্তিকাল করেন এবং মঙ্গলকোটেই সমাহিত হন।

### শা্হ নূরী (রঃ) (মৃত্যুঃ ১৭৮৬ইং)

বিশিষ্ট বুযুগ হয়রত শাহ নূরী (রঃ) ঢাকার বড় মগবাজার দায়েরার প্রতিষ্ঠাতা ছিলেন । তাঁর মূল বাসস্থান ঢাকা নিউমার্কেটের পূর্বদিকে বাবুপুরা মহলায় ছিল । এই মহলাটি বাদশাহ আলমগীরের আমলে (১৬৫৮-১৭০৭) অত্যন্ত জাঁকজমকপূর্ণ ছিল । শাহ্ নুরীর পিতার নাম ছিল মাওলানা শায়খ আবনুরাহ মুজান্দিদী ও দাদার নাম শায়খ গুলাম মুহাম্মদ মুজান্দিদী । গুলাম মুহাম্মদ একজন 'আলিম ও বিজ্ঞলোক ছিলেন। তিনি মুজাদিন-ই-আলফ-ই-সানি শায়খ আহম্মদ সিরহিন্দী (মৃত্যুঃ ১৬২৫খৃঃ)-এর মুরীদ ছিলেন। শাহ নূরীর পিতা আবদুল্লাহ একজন বড় 'আলিম ও শরী'আতের একনিষ্ঠ অনুসারী ছিলেন। <sup>ত</sup> তিনি পিতার মুরীদ ও খলীফা ছিলেন। ঢাকার লালবাগ কিল্লাহর পশ্চিমে ১৭০৪ সালে প্রতিষ্ঠিত খান মুহাম্মদ মুধার মসজিদস্তু মাদ্রাসার শিক্ষক তৎকালীন উপমহাদেশ বিখ্যাত আলিম মাওলানা আসাদুলাহ জাহাঙ্গীর ও মাওলানা লুৎফুলাহ মেহেরপুরী ছিলেন তারই অন্যতম শাগরিদ । তারা দুজনই বাবুপুরার অধিবাসী ছিলেন এবং এখানকার 'সালিক' অর্থাৎ আধ্যাত্মিক পথ প্রদর্শক ছিলেন । তারা এই খানকাহর মাদ্রাসা শিক্ষার্থীদের প্রচলিত বিষয়াদি শিক্ষা দিতেন। শাগরিদদের মধ্যে যাদেরকে আধ্যাত্মিক শিক্ষা গ্রহণোপযোগী মনে করতেন তাদেরকে সেই দীক্ষাও দিতেন। তারা নক্শবন্দিয়া ও মুজাদ্দিদিয়া তরীকাহ্য শাগরিদদের দীক্ষা দিতেন। শায়খ গুলাম মুহাস্মদ ও শায়খ আৰুৱাহ বাবুপুরা মসজিদ সংলগ্ন দক্ষিণ পশ্চিম কবরস্থানে সমাহিত হন ।<sup>8</sup> এই মসজিদটি শাহ নুরীর বোন মরিয়ম সালিহা (মৃঃ ১৭০৬) ১৭০৬ বৃষ্টাব্দে নির্মাণ করেন এবং ঐ বছরেই তিনি (সালিহা) পরলোক গমন করেন । বাবুপুরা খানকায় প্রতি বছর শাহ্ নুরীর পীর রাজশাহী নিবাসী খালীকুর রহমান বাঘু দেওয়ানের উন্নস পালন করা হয় । মিঞা সাহেব ময়দানের দায়েরা ও আযীমপুর দায়েরার বহু পূর্বেই এই খানকাহটি প্রতিষ্ঠিত হয় ।

বাবুপুরার খানকাহ সম্ভবত ঢাকা শহরের প্রাচীনতম খানকাহ। শাহ নুরীর পূর্ব পুরুষ বাহাউদ্দীনসহ শাহ নুরী সহপাঠিলের সাথে তার পিতার নিকট বাবুপুরা খানকাহর মাদ্রাসায় প্রাথমিক শিক্ষা অভান করেন। অতঃপর যৌবন কালে ১১২০হিঃ/১৭০৮খৃঃ মগবাজার থেকে রোজ প্রায় চার মাইল পথ পায়ে

১। মাওলানা নুকর রহমান, প্রাগুক্ত, পৃঃ ২৫১; মাওলানা এম, ওবাইনুল হক, প্রাগুক্ত, পৃঃ ১০২।

২। শাহ সায়্যিপ আহমদ উল্লাহ, আইনুন জারিয়াহ, পৃঃ ৭৮-৭৯; ডঃ মুহাম্মদ আবদুলাহ, 'ঢাকার ক্যেকজন সৃধী', পৃঃ ২৭৩।

৩। হাকীম হাবীবুর রহমান, আসুদেগান-এ-ঢাকা , পৃঃ ৭২-৭৩, ডঃ মুহাস্মল আবদুলাহ, প্রান্তক, পৃঃ ২৭৩।

৪। ডঃ মুহাম্মদ আবদুল্লাহ, প্রাগুক্ত, পৃঃ ২৭৩।

লাজর হোসেন, কিংবদস্তীর ঢাকা , পৃঃ ৩২ ।

হৈটে শারেন্তা থা প্রতিষ্ঠিত পাধরতলী মাদ্রাসায় অধ্যয়ন করতেন। পাথরতলী মাদ্রাসায় তিনি হাসান সাগানী লাহোরী রচিত হালীস গ্রন্থ 'মাশরিকুল আনওয়ার' ও 'শরহে মাতালি' (যুক্তিবিদ্যা বিষয়ক গ্রন্থ) সহ অন্যান্য গ্রন্থ অধ্যয়ন করেছিলেন। তাকার শিক্ষাশেষে তিনি ভারতের পশ্চিমবঙ্গের মুর্শিদাবাদের মতিঝিল মাদ্রাসায় পড়তে যান। সেখানে তিনি খালীকুর রহমান ওরফে বাঘু দেওয়ানের আধ্যাত্মিক শিক্ষার খ্যাতি শুনে রাজশাহীর ভেন্নাবাড়ীয়ায় (বিনোদপুর) তার নিকট গিয়ে বায়'আত প্রার্থী হন। বাঘু দেওয়ানের পিতা শায়খ বদরুদীন মুর্শিদাবাদ জেলার পুর্বাঞ্চলম্থ পুথারিয়া নামক স্থানের অধিবাসী ছিলেন। তিনি রাজশাহী শহর থেকে পঁটিশ মাইল দূরবতী বায়া নামক গ্রামে বিয়ে করেন। ম্যালীকুর রহমান তার মামার বাড়ীতে থেকেই বাঘা মাদ্রাসায় প্রাথমিক শিক্ষা অর্জন করেন। অতঃপর ভাগলপুর শিক্ষা লাভ করেন। শিক্ষা শেষে মেদিনীপুরের মীর সায়্যিদ বদীউদ্দীনের মুয়ীদ হন। আধ্যাত্মিক শিক্ষা গ্রহণের পর তিনি বাঘায় ফিরে এসে মাওলানা হামীদ দানিশমান্দের মাযারের নিকটন্থ মসজিদে কিছুকাল অবস্থান করেন। বাঘায় অধিবাসী ছিলেন কলেই বোধ হয় তাকে 'বাঘু দেওয়ান' নামে অভিহিত করা হয়েছে।

বাঘু দেওয়ান প্রচলিত শিক্ষা সমাপ্তির পর শাহ নুরীক্ষে আধ্যাত্মিক সাধনায় আত্মনিয়োগ করার পরামর্শ দেন। তদনুসারে শাহ নুরী শিক্ষা শেষে বাঘু দেওয়ানের মুরীদ হন। এবং করেক বছর ভেন্নাবাড়ীয়ায় তাঁর নিকট আধ্যাত্মিক সাধনা করেন। অবশেষে পীরের নির্দেশে পিতার জীবদ্দশায় ঢাকায় ফিরে আসেন। বিরাশি বংসর বয়সে ২৯ জিলকদ, ১১৬৫ হিঃ/অস্ট্রোবর, ১৭৫২ খৃষ্টাব্দে য়াজশাহীর ভেন্নাবাড়ীয়ায় (বর্তমান বিনোদপুর) বাঘুদেওয়ান ইন্তিকাল করেন এবং এখানেই সমাধিষ্ঠ হন। শাহ নুরী মুর্শিদের কবর যিয়ারত করার জন্য কয়েকবার রাজশাহীর ভেন্নাবাড়ীয়ায় গমন করেন।

শাহ নূরী পীরের দীক্ষা গ্রহণ শেয়ে কমান ঢাকায় ফিরে আসেন তার সাঁঠক তারিখ অদ্যাবধি জানা যায়নি। তবে এতটুকু জানা যায় যে, মুর্শিদের মৃত্যুর (১৭৫২ খৃঃ) দেড় বছর পূর্বে তিনি ঢাকায় ফিরেছিলেন। তাই

61

হার্কিম হার্কিবুর রহমান, প্রাগুক্ত, পৃঃ ১১৫-১১৬।

১। পাথরতলী মাদ্রাসা বুড়ীগঙ্গ। নদীর তীরে মিটফোর্ড এলাকায় অবস্থিত। এটি নবাব শায়েতা খা (১৬৬৪-৮৮)
নির্মিত শায়েতা মসজিদের আওতাধীন ছিল।

২। হাকীম হাকীবে রহমান, প্রাগুক্ত, পৃঃ ১১৫।

৩। শাহ নূরী, কিবরীত-এ-আহমার, পৃঃ ১৭৪।

৪। শাহ না, কিবরীত-এ-আহমার, (অপ্রকাশিত) পৃঃ ১৭৪; ডঃ মুহাস্মদ আবদুরাহ, প্রাগুক্ত, পৃঃ ২৭৫।

৫। শাহ্ নুরী, কিবরীত-এ-আহমার, (অপ্রকাশিত) পৃঃ ১৭৪; ডঃ মুরাস্কল আবদুলাহ, প্রাগুক্ত, পৃঃ ২৭৬।

৬। হাকীম হবিবুর রহমান, পৃঃ ১১৭, ডঃ মুহাম্মদ আবদুল্লাহ, প্রাঞ্চক, পৃঃ ২৭৬।

৭। মুলা রহমান আলী, তাওয়ারীখ-ই-ঢাকা, পৃঃ ১৩৩।

অনুমান করা যায় যে, ১৭৫০ সালের কোন এক মাসে তিনি ঢাকা ফিরেছিলেন । শাহ নুরীর ঢাকায় প্রত্যাবর্তনের পরেই সুফী দায়িম আজীমপুরে আন্তানা স্থাপন করেন । সুফী দায়িমের সাথে আধ্যাত্মিক ব্যাপারে শাহ নুরীর মনোমালিনা ঘটায় তিনি পিতার নির্দেশে বাবুপুরা ত্যাগ করে বড় মগবাজার শাহ শুকরের মসজিদে (১৬৭০ খৃঃ) আন্তানা স্থাপন করেন । তিনিই মগবাজার দায়েরার প্রতিষ্ঠাতা । মগবাজারে তার আগমনের ফলে অনাবাদ এ জায়গাটি আবাদ হয়ে উঠে । তথাকার মসজিদটি পুনঃনির্মিত হয় এবং তথায় লোকালয় গড়ে উঠে । লোকেরা তার নিকট দীক্ষা নিতে থাকেন । ব

তদানীন্তন ঢাকার নায়েব নাজিম জাসারত খাঁ (মৃঃ ১৭৮৯ খৃঃ) শাহ নূরীর মুরীদ ছিলেন । শাহ নূরী একজন বড় 'আলিম ও আধ্যাত্মিক ক্ষেত্রে বড় সাধক ছিলেন । তিনি ফাসাঁ গদ্য ও পদ্য উভয়েই অনায়াসে লিখতে পারতেন । তার হাতের লেখাও সুন্দর ছিল । তিনি আধ্যাত্মিক বিষয়ে এবং তার পীর, পীর ভাই, ও শীরের খলীফাদের জীবন-চরিত বর্ণনা করে ফাসাঁতে 'কিবরিত-এ-আহমার' নামক একটি গদ্য গ্রন্থ রচনা করেন। কিবরীতে-এ-আহমার -এর ভাষ্যনুযায়ী তিনি ১৭৬৪ খৃঃ-এ গ্রন্থ রচনার ক্ষিলভ নেন এবং ১৭৭৫ খৃঃ সমাপ্ত করেন । তার অবর্তমানে তার অন্পব্যন্ত পুত্র শাহ মুহাম্মদাকৈ পর্থনিদেশ দানের উদ্দেশ্যেই তিনি গ্রন্থটি রচনা করেন । ১৫২ পৃষ্ঠার ৯<sup>3</sup>/২ মণ সাইজের পাজুলিপিটি অপ্রকাশিত অবস্থায় ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের লাইব্রেরীতে সংরক্ষিত আছে । এ গ্রন্থ পাঠে শাহ নূরীর ফাসাঁ জ্ঞানের পারদর্শিতা সম্পর্কে অনুমান করা যায় ।8

শাহ নূরী ১২০০ হিজরীর ২৭শে রবীড়ল আড়য়াল মুতাবিক ১৭৮৬ খৃষ্টান্দের জানুয়ারী মাসে ইন্তিকাল করেন এবং মগবাজার দায়েরায় সমাধিস্থ হন । কিন্তু 'তাওয়ারীখে-এ-ঢাকা' গ্রন্থে তার মৃত্যু তারিখ জনৈক কবি এভাবে বর্ণনা করেছেনঃ ''অত্যন্ত অনুতাপের বিষয় যে, শাহ নূরী এ নশ্রর রাজ্য ত্যাগ করেছেন । হে প্রভূ! তার উপর রহমতের বারি বর্ষণ কর । তার মৃত্যু সম্পর্কে ঘোষক অদৃশা থেকে ঘোষণা করেছেন ১১৮৮হিজরী তার আত্মার বিশ্রামাগার বেহেন্সের উদ্যানে পরিনত হোক''। তাতি বছর তার ওফাত দিবস উদ্যাশিত হয় । তার বছ কারামতের কথা শোনা যায় । তানি ঢাকার খাজা আবদুল্লাহর খুবই প্রিয় পাত্র ছিলেন । খাজা আবদুল্লাহর কবর মগবাজার দায়েরায় শাহ নুরীর কবরের ডান পার্শে অবস্থিত। তার পুত্র খাজা আহসান উল্লাহ শাহ নুরীর মুরীদ ছিলেন ।

শাহ নুরীর চার পুত্র ছিল। তিন পুত্র ছোট বেলায় মারা যায়। তাদের কবর শাহ নুরীর কবরের পাশেই অবস্থিত। চতুর্থ পুত্র শাহ মুহাম্মদী শাহ নুরীর মুর্শিদ বাঘু দেওয়ানের স্থলাভিষিক্ত হন। অমপ বয়সেই তিনি পিতৃহারা হন। শাহ নুরীর মুর্শিদ বাঘু দেওয়ানের স্থলাভিষিক্ত হন তার ভ্রাতুম্পুত্র মিঞা মুহাম্মদী। মিঞা মুহাম্মদী নামের সংগো সঙ্গতি রেখেই শাহ নুরী তার চতুর্থ পুত্রের নাম

১। সায়্যিদ শাহ আহমাদুলাহ, প্রাগুক্ত, পৃঃ ৭৯; ডঃ মুহাস্মদ আবদুলাহ, প্রাগুক্ত, পৃঃ ২৭৪।

২। হাতিম হাবিবুর রহমান, প্রাতক্ত পৃঃ ১১৬-৭; ডঃ মুহাস্মদ আবদুলাহ, পৃঃ ২৭৪।

ত। Syed Mohammad Taifoor, Glimp ses of old Dhaka, 1985. p.234; ডঃ মুহাত্মদ আবদুলাহ, প্রান্তক, পৃঃ ২৭৪।

৪। ডঃ মুহাত্মদ আবদুলাহ, প্রাত্তক, পৃঃ ২৭৫।

৫। হান্দিম হাবিবুর রহমান, প্রাগুক্ত, পৃঃ ১১৬-৭।

صد حیف که شبه نوری از ملك فنا بگذشت \_ بر تربت أو یارب باران کربادا . الله از رحلت او هاتف از غیب چنین گفته \_ ارام که روحتر گلبزار ارم بادا \_ ۱۱۱ بر از رحلت او هاتف از غیب چنین گفته \_ ارام که روحتر گلبزار ارم بادا \_ ۱۱۱ بر از رحلت او هاتف از غیب چنین گفته های از رحلت او هاتف از غیب چنین گفته های از رحلت او هاتف از غیب چنین گفته های از رحلت او هاتف از غیب چنین گفته های ماده از می از رحلت او هاتف از غیب چنین گفته بر می از می از می از می از می از رحلت او می از می از

রাখেন মহাম্মনী। কিন্তু তাঁর আসল নাম ছিল আবুল ওফা মাহদী। শাহ মহাম্মনী তাঁর মুরীদদেরকে যে পীর-মুরীদ পরিচয়পত্র (সাজারা) দিতেন, তাতে তিনি তাঁর নাম 'আবুল ওফা' -ই লিখতেন। 'কিন্তু জনসমাজে তিনি 'শাহ মুহাম্মদী' নামেই পরিচিত ছিলেন। শাহ মুহাম্মদী একজন যবরদন্ত আলিম ছিলেন। এজনা বাদশাহ আলমগীরের দরবারে তাঁর বুবই সুখ্যাতি ছিল। কথিত আছে যে, ফতোয়া-এ আলমগিরিতে শাহ মুহাম্মদীর স্বাক্ষর ছিল। 'তিনি আখ্যাত্মিক জ্ঞানে বড় সাধক ছিলেন। তিনি ইহলৌকিক ও পারলৌকিক ভ্রত্তর জ্ঞানে সমৃদ্ধ ছিলেন। ধন ও ঐশ্বর্য থাকা সত্তেও তিনি কর্নারের ন্যায় সাধারণ জীবন খাপন করতেন। ঢাকা শহরের ধনী-গরীব, আমীর-রইস এমনকি তৎকালীন ঢাকার নওয়াবরাও তাঁর ভক্ত ছিলেন। তার রাইস ভক্তদের অনেকেই ছিলেন শী আপদ্বী। সে কারণে তাঁর খান্দানে কিছুটা শী'আ রীতিনীতি প্রবেশ করেছিল।

তিনি আরাহ ভীরু ও শরী'আতের একনিষ্ঠ কামিল লোক ছিলেন । তিনি কখনও অজু ছাড়া থাকতেন না, তার মজলিশে কেউ অজু ছাড়া যেত না । তিনি সারা বছর রোযা রাখতেন ।

অনেক 'আলিম, পাউত ব্যক্তি, হাফিজ ও বুমুর্গ সব সময় তাঁর কাছে থাকতেন। তাঁদের প্রত্যেকের জনা আলাদা আলাদা ঘর ছিল। লংগরখানা থেকে দিনের খাবার প্রত্যেকের ঘরে ঘরে পৌছে দেয়া হত। রাত্রি বেলায় তিনি সকলের সঙ্গে একত্রে দস্তরখানায় বসে খেতেন। লংগরখানায় উন্নতমানের খাবার প্রস্তুত করা হত। সকলকেই তা খাওয়ানো হত। কিছু তিনি নিজে ভাল-কাটি ছাড়া অন্যাকিছুই খেতেন না। তিনি আমীর বেশে ফকীরী জীবন যাপন করে গেছেন। দান-খয়রাতের প্রতিও তিনি অত্যন্ত উদার ছিলেন। অসংখ্য গরীব মিস্কীন তাঁর কাছে লালিত-পালিত হত। তিনি মুসাফিরদের খুবই সম্মান করতেন। তাঁর দরবারে ভক্ত ও জনসাধারণের পক্ষ থেকে অনেক হাদিয়া তহুফা আসত। তাঁর থেকে অনেক অলোকিক কীর্তিকলাপও সংগঠিত হয়।

শাহ মুহাম্মদী ১২৪১ হিঃ/১৮৩৫ খৃষ্টাব্দে ঢাকায় ইন্তিকাল করেন। তাঁর কবয় শিতা শাহ নুরীর কবরের দক্ষিণ পার্শ্বে ভিন্ন দেয়ালে ঘেরা ছিল। বর্তমানে দেয়ালটি ভেঙ্গে দেয়া হয়েছে।

শাহ মুহাস্মদীর দুই পুত্র ছিল ঃ শাহ গুলাম হামিদ ও শাহ গুলাম হামীদ । শাহ মুহাস্মদীর মৃত্যুর পর শাহ গুলাম হামিদ তার দ্বলাভিষিক হন । শাহ গুলাম হামিদ পিতার জীবদ্দশারই হজ্ঞ সম্পন্ন করে দেশে ফেরার পথে মারা যান । শাহ গুলাম হামিদ মিঞা সাহেব ময়দানের তদানীন্তন গদীনশীন শাহ বদীজনীনের মেয়েকে বিয়ে করেন । শাহ গুলাম হামীদের পর তারপুত্র শাহ শামসুদ্দীন সাজ্ঞাদানশীন হন । তিনি আজীমপুর দায়েরার সূফী বলীলুরাহর সহোদরা বোনকে বিয়ে করেন । শাহ শামসুদ্দীনের দুই পুত্র ছিল ঃ শাহ ফখরুলীন ও শাহ গুলাম নূরী । শাহ ফখরুলীন বাবুপুরায় তার পুবস্বী শাহ গুলাম মুহাম্মদের মায়ারের নিকটই অবস্থান করতেন । তিনি বাবুপুরায় গালকাহর গদীনশীন ছিলেন । শাহ ফখরুদ্দীনের মৃত্যুর পর তার পুত্র শাহ বাহাজনীন বাবুপুরায় সাজ্ঞাদানশীন

১। ছাকিম ছাবিবুর রহমান, প্রাপ্তক্ত, পৃঃ ১১৭; ডঃ মুহাস্মদ আবদুলাছ, প্রাপ্তক্ত, পৃঃ ২৭৬।

২। হাকিম হাবিবুর রহমান, প্রাপ্তক্ত, পৃঃ ১২৯; ডঃ মুহাস্মদ আবদুলাহ, প্রাপ্তক, পৃঃ ২৭৬।

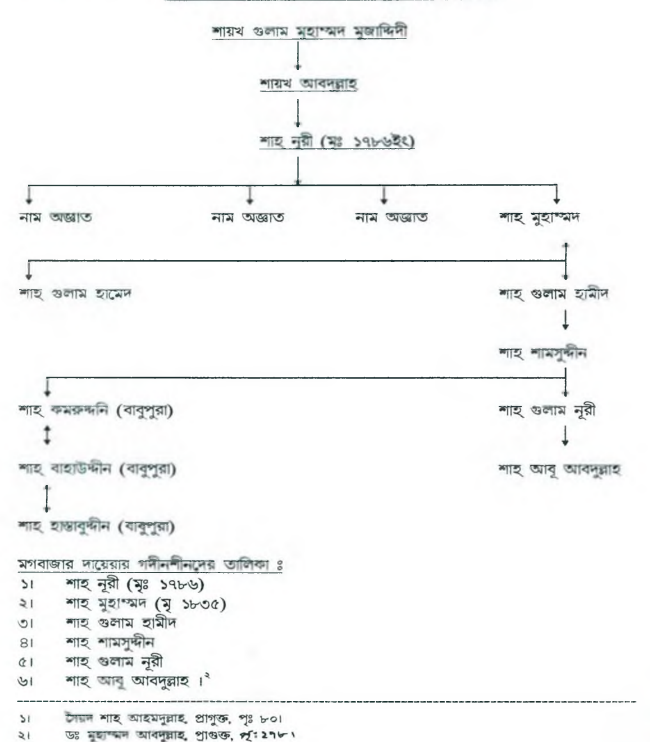
৩। নাজির হোসেন, কিংবদম্ভীর ঢাফা, পৃঃ ৬৪।

৪। সৈয়দ শাহ আহমদুলাহ প্রাপুক, পৃঃ ৭৮-৭৯; ডঃ মুহাস্মদ আবদুলাহ প্রাণ্ডক, পৃঃ ২৭৫।

৫। তাওয়ারী খ-এ-ঢাকা পৃঃ ১৩৪।

হন। তিনি বাবুপুরা মায়ারের সন্নিকটেয় বসবাস করতেন। তাঁর মৃত্যুর পর তাঁর পুত্র হাস্তাবুদ্দীন গদীনশীন হন। তিনিই বাবুপুরা খানকাহর বর্তমান সাজ্জাদানশীন। শাহ শামসুদ্দীনের মৃত্যুর পর ছোট পুত্র শাহ গুলাম নূরী মগবাজার দায়েরায় তাঁর স্থুলাভিষিক্ত হন। ১৯৫১ সালে তিনি হজ্জরত পালন করেন। তাঁর মৃত্যুর পর মগবাজার দায়েরায় তাঁর পুত্র শাহ আবদুরাহ স্থুলাভিষিক্ত হন। বর্তমানে তিনিই মগবাজার দায়েরার গদীনশীন।

### মগবাজার দায়েরার প্রতিষ্ঠাতা শাহ নুরীর বংশ তালিকা ঃ



# শাহ্ সৃফী সায়িজ মুহাম্মাদ দায়িম (রঃ) (মৃত্যঃ- ১২১৪ হিঃ/১৭৯৯ খুঃ)

ঢাকার আজীমপুর দায়রা শরীকের প্রতিষ্ঠাতা হ্যরত শাহ্ সৃফী সায়্যিদ মুহাম্মদ দায়িম (রঃ) হিজরী ঘাদশ শতাব্দী/
খৃষ্টীয় অষ্টাদশ শতাব্দীর প্রথমার্ধে চট্টগ্রাম জেলার অন্তর্গত ধুম রেল ষ্টেশনের নিকটছ বইয়ারা নামক স্থানে জন্ম
গ্রহণ করেন। তাঁর জন্মের সাল তারিখ সম্পর্কে সঠিক কিছুজানা যায়নি। তাঁর পূর্ব পুরুষ ছিলেন এদেশে ইসলাম
প্রচার ও হিদায়াতের জন্য আগত প্রসিদ্ধ বার আওলিয়ার অন্যতম সৃফী সাধক হ্যরত শাহ্ সৃফী সায়্যিদ মুহাম্মদ
বর্তিয়ার মাহীসাওয়ার। তিনি আনুমানিক পাঁচশ বছর পূর্বে বাগদাদ থেকে চট্টগ্রাম আগমন করেন। আদশ
শতাব্দীতে বাগদাদ থেকে মৎসপৃষ্ঠে আরোহণ করে তরঙ্গময় উত্তাল সমুদ্র অতিক্রম করে এদেশে আগমন
করেছিলেন বলে তিনি মাহীসওয়ার উপাধিতে আখ্যাত। এদেশে আগমনের পর চট্টগ্রামের কাপুরঘাট ব্রীজের
নিকটছ তৎকালীন হালদা নদী মতান্তরে ফৌজদারহাট ক্যাভেট কলেজ সংলগ্ন নদীর তীরে প্রথমে অবস্থান গ্রহণ
করেন।

হযরত শাহ সৃষ্টী সায়িাদ বৰতিয়ার মাহীসাওয়ার চট্টখামে বিয়ে করেন। তিনি ছিলেন হযরত আলী (রাঃ) এর বশেধর এবং তাঁর স্ত্রী ছিলেন হযরত আবুবকর সিদ্দীক (রাঃ) এর উত্তরস্রী। এখানে তাঁর দুটি সন্তান জন্মহণ করে। একজনের নাম সায়িাদ হায়া শাহ অন্যজনের নাম সায়িাদ জাঁহা শাহ। সায়িাদ জাঁহা শাহ ছিলেন দুনিয়ামুখী। তিনি পূর্বএশীয় দ্বীপপুঞ্জের দিকে হিজরত করে চলে যান এবং মালয়ে ইন্তিকাল করেন ও তথায় সমাহিত হন। তার বংশধরণণ মালয়েই বসবাস করেছেন। পক্ষান্তরে হায়া শাহ ছিলেন আরাহতক্ত এবং ওলীর পর্যায়ত্তক।

হযরত বশৃতিরার মাহীসাওয়ার (রঃ) তাঁর অন্যপুত্র সায়িয়দ হায়া শাহ্কে চট্টগ্রামে তাঁর স্থলাভিবিক্ত করে সন্ত্রীক বাগদাদ প্রত্যাবর্তণ করেন। সৃফী মুহাম্মদ দায়িম ছিলেন হযরত সায়িয়দ মুহাম্মদ হারা শাহ্-এরই বংশধর। ইযরত শাহ্ সৃফী সায়িয়দ বশতিয়ার মাহীসাওয়ার পর্যন্ত শাহ্ দায়িমের (রঃ) বংশ ছিলছিলা বা নছবনামা নিম্নরূপ ঃ-

শাহু সায়্যিদ হায়া শাহু (রঃ)

Î

### শাহ্ সায়্যিদ শীর মুকার্রম (রঃ)

<sup>া</sup>ত সৃফী সার্য্যিদ আহমদ উল্লাহ- আজীমপুর দায়রা শরীফ, প্রথম প্রকাশ ১৯৯০ ইং , প্রকাশক- সায়্যিদ শার্ আসিম বিল্লাহ, ৪৪নং আজিমপুর রোড, ঢাকা, পৃঃ ৪; ডঃ মুহাম্ম আবদুলাহ, ঢাকার কয়েকজন মুসনিম সুধী, ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ঢাকা, জন ১৯৯১, পৃঃ ২৮৮।

২। হাকীম হাবীবুর রহমান, আসুদেগান-এ-ঢাকা, ঢাকা- ১৯৪৬, পৃঃ ১৭।

৩। শাহ্ সৃফী সায়্যিদ আহমদ উল্লাহ, প্রান্তক্ত, পৃঃ ৩।

৪। শাহ্ সৃফী সায়ি।দ আহমদ উল্লাহ, প্রান্তক, প্র ৩।

ডঃ মৃহাত্মদ আবদুল্লাহ, প্রান্তজ,
 তায়কেরাতুল আবলিয়া, বত-৬, পৃঃ ১৩৭।

শাহ্ সায়্রিদ ওয়ালা মুহাম্মদ (রঃ)

াহ্ সায়্রিদ সৃফী মুহাম্মদ (রঃ)

াহ্ সায়্রিদ আমীনউল্লাহ্ (রঃ)

↑

শাহ্ সূফী সায়িাদ মুহাম্মদ দায়িম (রঃ)

হযরত শাহ্ সৃফী সায়্যিদ মুহাম্মদ দায়িম (রঃ) ইব্নে হযরত শাহ্ সায়্যিদ আমীন উল্লাহ (রঃ) ইবনে শাহ্ সায়্যিদ সৃফী মুহাম্মদ (রঃ) ইব্নে শাহ্ সায়্যিদ ওয়ালী মুহাম্মদ ইব্নে শাহ্ সায়্যিদ পীর মুকারর্ম ইবনে শাহ্ সায়্যিদ হায়া শাহ্ ইব্নে হযরত শাহ্ সায়্যিদ মুহাম্মদ ব্যতিয়ার মাহিসাওয়ার (রঃ)।

বখতিয়ার বংশে অনেক 'আলিম, জানী ও আল্লাহতীক লোক জন্মহন করে।' খ্যাতি ও মর্যাদার দিক দিয়ে বাগদাদ থেকে আগত সন্ধীপের আলফা হোসাইনী পরিবারের গরেই ছিল এ খান্দানের স্থান। আত্মীয়তা সূত্রে আলফা হোসাইনীর পরিবারের সাথে এ খান্দানের সম্পর্ক স্থাপিত হয়।'

হযরত শাহ্ সূফী সায়্যিদ বর্ধতিয়ার মাহীসাওয়ার (রঃ)-এর বংশধরণণ বিভিন্ন সময়ে বিভিন্ন স্থানে বসবাস করেছেন। সূফী দায়িমের (রঃ) শিতা হযরত শাহ্ সায়্যিদ আমীন উল্লাহ ফেনী ও চউগ্রাম জেলার মধ্যবর্তী ধূম রেলষ্টেশনের নিকট বইয়ারা নামক স্থানে বসবাস করতেন। এখানেই সূফী দায়িম জন্মহণ করেন। বাল্যকালে তিনি শিতৃহারা হন।

হবরত শাহু সূফী সায়্যিদ দায়িম (রঃ) কিশোর বয়সেই প্রাথমিক শিক্ষা সম্পন্ন করেন এবং বিভিন্ন ওলামায়ে কিরামের নিকট অধ্যয়নপূর্বক হাদীস ও ফিক্হ বিষয়ে পূর্ণ জ্ঞান লাভ করেন। সূফী দায়িম ছোট বেলায় চয়ৢগ্রাম শহরের লালদীঘির পূর্ব পার্শ্বে অবস্থানরত শাহু সূফী আমানত (রঃ) (মৃঃ ১৭৭৩)-এর খ্যাতি তনতে পান। শাহ্ আমানত ছিলেন ঢাকার মিঞা সাহেব ময়দানস্থ খানকাহর শাহু আব্দুর রহীম শহীদের (মৃঃ ১৭৪৫) খলিফা। শাহ্ আমানতের কামালিয়াতের সুখ্যাতি তনে আসরারে এলাহীর মারিকাতের জ্ঞান লাতের উদ্দেশ্যে সূফী দায়িম তার নিকট উপস্থিত হন। তার নিকট কিছুকাল অতিবাহিত করার পর সূফী দায়িম তার হাতে বায় আত গ্রহণ করার

১। হাকীম হাবীবুর রহমান, পূর্বোক্ত, পৃঃ ৯৮; মাওলানা নূরুর রহমান, পৃঃ ১৩৭।

২। খান বাহাদুৰ হামীদুলাহ, আহাদীসুল খাওয়ানীন, কলিকাতা, ১৮৭১, পৃঃ ১১১।

থান বাহালুর হামীলুকাহ, প্রাতক, পুঃ ১১২।

৪। পাহ্ সূকী সায়্যিদ আহমদ উল্লাহ্ প্রাণ্ডক, পুঃ ৪।

৫। নাহ্ সূকী সায়্যিদ আহমদ উল্লাহ, প্রাত্তভ, পৃঃ ৬।

৬। ডঃ মুহাম্মন আবদুরাহ, প্রান্তক, পৃঃ ২৮৯।

সৌভাগ্য অর্জন করেন। অল্প সময়ের মধ্যেই তিনি আধ্যাত্মিক (মা'রিফাত) ক্ষেত্রে উচ্চস্তরে আরোহণ করেন এবং শাহ্ আমানত এর নিকট থেকে বিলাফত লাভ করেন। কিছু অপরিণত বয়সে তাঁর নিকট থেকে একটি কারামত প্রকাশ পাওয়ায় শাহ্ আমানত তাঁর প্রতি অসম্ভূষ্ট হন। ফলে পীর সাহেব তাঁর সমুদয় সম্পদ (মা'রিফাতের শিক্ষা) কেঁড়ে নেন। অবশেষে বহু অনুনয় বিনয় করে সূফী দায়িম স্বীয় পীরের নিকট ক্ষমা লাভে সক্ষম হন। কিছু শাহ্ আমানত কিছুতেই তাঁর প্রতি প্রসন্ন হলেন না।

সূফী দায়িম অল্প বয়ক ছিলেন। তাই তিনি শাহ্ আমানতের বাস গৃহের অন্দর মহলেও যাতায়াত করতেন। শাহ্ আমানতের স্ত্রীর মুখে শাহ্ আত্মর রহীম শহীদ ও তদীয় হলাভিষিক শাহ্ নাজমুদ্দীনের প্রশংসা তনেছিলেন। তাই তিনি পূর্ব থেকেই ঢাকার লক্ষ্মীবাজারহ মিঞা সাহেব ময়দানের খানকাহ্য আসার জন্য উদগ্রীব ছিলেন। শাহ্ আমানত (রঃ) তদায় শিষ্য সূফী দায়িমকে ক্রমা করার পর অধিকতর আধ্যাত্মিক দীকা লাভের জন্য তাঁকে নিজ মুর্শিন শাহ্ আত্মর রহীম শহীদের (মৃঃ ১৭৪৫) হলাভিষিক গদীনশীন (ভাতিজা) শাহ্ নাজমুদ্দীনের নিকট ঢাকায় পাঠিয়ে দেন। সূফী দায়িম কালবিলম্ব না করে তদানীক্রদ গদীনশীন শাহ্ নাজমুদ্দীনের খানকাহর উপস্থিত হন।

শাহ্ সৃফী দায়িম (রঃ) তাঁর সাহচর্যে প্রায় চার বৎসর কাটান এবং অধিকতর আধ্যাত্মিক দীক্ষা লাভ করেন। তবুও তাঁর আধ্যাত্মিক জ্ঞান লাভের তৃষ্ণা নির্বাপিত হয়নি। তাঁর আ্রাহ দেখে শাহ্ নাজমুনীন তাঁকে পাটনার শাহ্ সৃফী মুনয়িমের (মৃঃ ১৭৭১) -এর নিকট পাঠান। তিনি নৌকা যোগে পাটনার শাহ্ সৃফী মুনয়িমের (মৃঃ ১৭৭১) নিকট উপস্থিত হন এবং তাঁর নিকট কামালিয়াত হাসিল করেন এবং 'আবুল উলাইয়্যা' ওরীকায়ও বায়'আত করার অনুমতি লাভ করেন। শাহ্ মুন'য়িমের নির্দেশে তিনি ফুলওয়ারী (পাটনা) শরীফের শাহ্ নিয়মতুল্লাহর নিকটও দীক্ষিত হন। পাটনা ত্যাগ ক্লার সময় শাহ্ নিয়মতুল্লাহ তাকে পুনরায় শাহ্ আমানতের নিকট গিয়ে আরো অনুগ্রহ লাভের নির্দেশ দিয়েছিলেন।"

পার্টনার শিকা শেষে শাহ্ দায়িম মিয়া সাহেব ময়দানের খানকাহ্র ফিরে আসেন। শাহ্ নাজমুদ্দীন তাঁকে তাঁর পূর্বকার মুরশিদ শাহ্ আমানতের সাথে দেখা করার নির্দেশ দেন। বীয় শীরের নির্দেশে হযরত শাহ্ মুহাম্মদ দায়িম (রঃ) পাটনা থেকে চয়্টগ্রামের উদ্দেশ্যে যাত্রা করেন। চয়্টগ্রামে পৌছেই কালবিলম্ব না করে হয়রত শাহ্ আমানতুল্লাহ (রঃ) -এর বিদমতে হাজির হন। সেখানে তিনি কিছুদিন অতিবাহিত করার পর শীরের অনুমতিক্রমে ঢাকা অতিমুখে রওয়ানা হন এবং মিয়া সাহেবের ময়দানে ফিরে আসেন। শাহ্ নাজমুদ্দিনের নির্দেশে আজীমপুরে খানকাহ্ প্রতিষ্ঠা করেন এবং আজীমপুরের পরিসীমার মধ্যেই কালাতিপাত করেন। বলা হয় ঢাকায় এসে প্রথমতঃ তিনি ঢাকার লালবাগ কেল্লার পশ্চিমে অবস্থিত আমলীগোলাছ ঐতিহাসিক খান মুহাম্মদ মুধার মসজিদে (১৭০৪)

১। শাহ সৃফী সায়্যিদ আহমদ উল্লাহ, প্রান্তক্ত, পৃঃ ৬।

২। সায়িদে শাহ আহমদ উল্লাহ, আইনুন জারিয়াহ, বাংলা বাজার, জকা ১৯৬৪ইং :পুঃ ২৩।

৩। শাহ সৃফী সায়ি।দ আহমদউপ্লাহ, প্রান্তক্ত, পৃঃ ৭-৮।

৪। আবুল উলাইয়ৢৢ। হল নকশবলিয়া ভরীকার একটি শাখা।

৪ক ডঃ মুহাম্মন আবনুব্রাহ, প্রান্তক, পৃঃ ২৮৯।

৫। ডঃ মুহান্দ আবদুল্লাহ, প্রাক্ত, পৃঃ ২৯০।

৬। শাহ সৃষ্টী সান্ন্যিদ আহমদউল্লাহ, প্রাভক্ত, পুঃ ১।

৭। ডঃ মুহাম্মদ আবদুরাহ, প্রাত্ত পৃঃ ২৯০।

ধ্যানরত হন। অল্প সময়ের মধ্যে তাঁর ব্যুগাঁর খ্যাতি চতুর্দিকে ছড়িয়ে গড়ে। তাই, দলে দলে লোক তাঁর কাছে তীড় জমাতে থাকে। বহু অন্ধ, খঞ্জ, বোবা, বধির ও আতুর তাঁর দো'আর বরকতে আরোগ্য লাভ করে । কিছুদিন পর সেখান থেকে আজীমপুর গোরছানের গচিমে শাহ্ ফরজুল্লাহ প্রতিষ্ঠিত (১৭৪৭ খৃঃ) দ্বিতল মসজিদে ইতিকাকরত হন। ক্রমে লোকের তীড় বেড়ে যাওয়ায় সৃফী দায়িম (রঃ) অকস্মাৎ এক রাতে আজীমপুরের গভীর জংগলে আত্মগোপন পূর্বক আজানা স্থাপন করেন। বর্তমান গদিঘরটি তাঁর সেই আজানার উপরই স্থাপিত। এখানে দু তিন দিন উপবাসে কাটাবার পর তাঁর খাদিম কচুপাতা সিদ্ধকরে তাঁর সম্মুখে উপস্থিত করলে তিনি বললেন, আর অল্পকাল সবর করলে কখনও তোমার পাক করার প্রয়োজন হতনা। যাক্ শাহ্ মুন'য়িম (রঃ) এর শর্ত স্মরণ করে তিনি লঙ্গরখানা চালু করার উদ্দেশ্যে তা থেকে নিজে কিছু আহার করলেন এরং খাদিমকে খেতে দিলেন। এভাবে নিবিষ্ট চিন্তে আল্লাহর ধ্যানে সমন্ব অতিবাহিত করতে লাগলেন।

মোগল সুবাদার আজীমুশৃশান (১৬৯৭-১৭০৩)-এর নামানুসারেই আজীমপুর এলাকাটি উক্ত নামে অভিহিত হয়। আজীমুশৃশান ও বাংলার দেওয়ান মূর্শিদ কুলি খানের পারস্পরিক কলহের ফলে তারা উভরেই ঢাকা ছাড়তে বাধ্য হন।

আজীমূশ্শান তাঁর সদর দফতর পাটনায় নিয়ে যান এবং মূর্শিদকুলী খাঁ তাঁর রাজস্ব দফতর মূর্শিদাবাদে স্থানান্তর করেন (১৭০৪)। ১৭১৩ সালে বাংলার রাজধানীও ঢাকা থেকে মূর্শিদাবাদে চলে যায়। ফলে ঢাকার শান শওকতের অবনতি ঘটে। আজীমূশ্শানের কর্মচারী বৃন্দ আজীমপুর এলাকায় থাকতেন। তাঁর চলে যাওয়া ও রাজধানী পরিবর্তনের ফলে এলাকাটি ক্রমাগত জংগলে পরিনত হয়। কথিত আছে যে, এলাকায় শিয়াল এমনকি বাঘও থাকত। সেই ভীতপ্রদ পরিবেশেই শাহু সৃফী দায়িম একজন বাদিমকে নিয়ে আজীমপুরের জংগলময় স্থানে আলাহর ধ্যানে রত হন।

কিন্তু বেশীদিন তিনি আত্মগোপন করে থাকতে পারলেন না। একলা শহর থেকে জনৈক কাঠুরিয়া জঙ্গল হতে কাঠ
সংগ্রহ করার উদ্দেশ্যে উক্ত এলাকায় এসে তালেরকে ধ্যানরত অবস্থায় দেখে শহরবাসীদের তালের সম্পর্কে
অবহিত করে। ফলে লোকেরা তালের জন্য জংগল সাফ করে একটি আটচালা ঘর নির্মাণ করে দেন। অতঃপর
বিভিন্ন তরের লোকেরা শিক্ষা-দীক্ষা হাসিলের উদ্দেশ্যে সৃফী দায়িমের নিকট যাতায়াত করতে থাকে, তাঁর সাহচর্যে
উপকৃত হতে থাকে এবং ক্রমাগত তাঁর জনপ্রিয়তা বৃদ্ধি পেতে থাকে। শাহ দায়িম বানকাহর পার্ষে ১১৯৩ হিঃ/
১৭৭৬ খৃঃ একটি মসজিদের ভিত্তি স্থাপন করেন যা ১১৯৩হিঃ/১৭৭৬খৃঃ সমাপ্ত হয়। অতঃপর তিনি বিয়ে শাদী
করে তরীকত প্রচারে আত্মনিয়োগ করেন।

১। মাওলানা নুরুর রহমান, তাযকের।তুল আওলিয়া, খড-৬, পৃঃ ১৪০।

১ক। শাহ সৃষী সায়্যিদ আহমদউল্লাহ, প্রান্তক, পৃঃ ১০।

২। ডঃ মুহান্দ আবদুরাহ, প্রান্তক, পৃঃ ২৯০।

৩। সায়্যিদ আহমদউল্লাহ, আইনুন জারিয়াহ, প্রান্তক, পৃঃ ৭৫।

৪। হাকীম হাবীবুর রহমান, প্রান্তক, পৃঃ ৯৬।

৫। শাহ সৃষ্ঠী সায়্যিদ আহমদউল্লাহ, প্রাত্তক, পৃঃ ১০।

७। नार् नकीजूनार, मूबमा-ब-सकल रक, ठाका, ১৯৩৩ हैर 98 8 ।

৭। শার্ সৃষ্টী সায়্যিদ আহমদউল্লাহ্ প্রান্তক, পৃঃ ১১।

সৃষ্টী দায়িম (রঃ) তাঁর বাদিন মারী শাহ্কে উক্ত মসজিদে আবান দেয়ার জন্য নির্দেশ প্রদান করেন। এতাবে ক্রমাব্যরে বিপুল সংখ্যক মানুষের উপস্থিতি ও তাদের ঐকান্তিক প্রচেষ্টায় স্থাপিত হয় আজীমপুর বানকাহ শরীক। এবানে তিনি এক লঙ্গরখানার প্রচলন করেন। উল্লেখ্য দু' দিন অনাহারে থাকার পর হ্বরত দায়িমের শিষ্য মারীশাহ কিছু শাক সংগ্রহ করে তা দিয়েই প্রথম লঙ্গরখানার প্রচলন করেন।

শাহ্ মুহাম্মদ দায়িম পাটনার শাহ্ মুন'য়িম ও শাহ্ নি'য়ামতুল্লাহর নিকট খেকে নীক্ষা লাভ করে কখন ঢাকায় ফিরেছিলেন বা চউপ্রামের শাহ্ আমানতের সাথে পুনরায় দেখা করে কখন ঢাকায় প্রত্যাবর্তন করেন, আর কখন আজীমপুরের খানকাহ প্রতিষ্ঠা করেছিলেন এসবের সঠিক সন তারিখ নির্ণয় করা সম্ভব না হলেও আনুমানিক বলা যায় যে, হিজরী ১১৮০-৮২ / ১৭৬৬-৬৮ খৃঃ মতান্তরে ১৭৭১ গৃঁটাব্দের পূর্বেই ঢাকায় আগমন করেন'। কেননা, ১৭৭১ সালে শাহ্ মুনয়িম ইন্তিকাল করেন। ১৭৭৩ সালে শাহ্ আমানতুল্লাহ পরলোক গমন করেন। তাই বলা যায়, শাহ্ দায়িম এ সময়ের পূর্বেই ঘিতীয়বার তাঁর সাহচর্য লাভ করে ঢাকায় কিরে এসেছিলেন। শাহ্ দায়িয়ম ১৭৭৬ সালে আজীমপুর মসজিদের ভিত্তি স্থাপন করেন এবং এর পূর্বেই তথায় খানকাহ প্রতিষ্ঠা করেছিলেন। তাই বলা যায় যে, আঠার শতকের বাটের দশকে অথবা সত্তর দশকের গোড়াতেই তিনি আজীমপুরে খানকাহ প্রতিষ্ঠা করেছিলেন। তাই বলা যায় যে, আঠার শতকের বাটের দশকে অথবা সত্তর দশকের গোড়াতেই তিনি আজীমপুরে খানকাহ প্রতিষ্ঠা করেছিলেন।

হযরত শাহ্ সৃফী মুহাম্মদ দায়িম (রঃ) ঢাকায় আগমনের পর ঢাকায় এক সম্রান্ত পরিবারের কন্যার সহিত পরিণয় সূত্রে আবদ্ধ হন। তাঁর ঔরসে দু' ছেলে ও এক মেয়ে জনুগ্রহণ করেন।

শাহ্ মুহামদ দারিম শরী আতের একনিষ্ঠ অনুসারী ও কামিল লোক ছিলেন। আল্লাহ প্রেমিক, আত্মীর-স্বজন ও বাদিমদের সাথে তিনি অমায়িক ব্যবহার করতেন। তিনি চার শ্রেনীর লোকদের অত্যধিক ভালবাসতেন। প্রথমতঃ হাকিজ ও কারী, দ্বিতীয়তঃ 'আলিম ও জ্ঞান সাধকগণ, তৃতীয়তঃ হাজী তথা মদীনা মুনাওয়ারার বিয়ারতকারী এবং চতুর্যতঃ ফকীর দরবেশ। তাঁর সময়ে আজীমপুর বানকাহ্য শরী আত শিক্ষাদানের উদ্দেশ্যে 'আলিম-কাজিল' নিযুক্ত ছিলেন। বহু শিক্ষার্থী বানকাহ্ মাদ্রাসায় গড়াশোনা করত। বানকাহ্ থেকে বিনামূল্যে খোরপোশ দেয়া হত। মুসাক্রির, হাকিজ ও কারীদের বিনামূল্যে আহার পরিবেশন করা হত। গরীব দুঃখীদের জন্য লঙ্গরখানা ছিল। লঙ্গরখানার পরিচালক সূকী দায়িমের মুরীদ ছিলেন। তিনি একজন কোমলমতি বুযুর্গ ছিলেন। সূফী দায়িমের অবর্তমানেও তিনি সেখানকার সেবায় নিয়োজিত ছিলেন। তাঁর কবর আজীমপুর গোরস্থান গেটের পশ্চিম দিকে শাহ্ ফয়জুল্লাহর মসজিদ বরাবর পূর্বদিকে একটি কক্ষে অবস্থিত। '

১। শাহ সৃষ্টী সায়িাদ আহমদউরাহ, প্রান্তজ, পুঃ ১১।

২। শাহ সৃষী সার্য়িদ আহমদউল্লাহ, প্রাতন্ত, পৃঃ ১২।

৩। পার্ সুফী সায়্যিদ আহমদউরাহ, প্রান্তক, পৃঃ ১০।

৪। ডঃ মুহাম্মদ আবদুল্লাহ, প্রান্তভ, শৃঃ ২৯০।

৫। শাহ সৃষ্টী সায়্যিদ আহমদুল্লাহ, প্রান্তক্ত, পৃঃ ১৪।

৬। শাহ সৃষ্টী সায়িাদ আহমনুষ্ঠাহ, প্রাত্তক, পৃঃ ৩৩।

৭। হাকীম হাবিবুর রহমান, আসুদেগান-এ- ঢাকা, পুরেভি, পুঃ ৯৮।

४। वार्न वाविग्राट् शाक्क, शृः १७-११।

শাহ্ দায়িমের প্রধান বৈশিষ্ট্য ছিল তিনি কখনও সংগীত প্রবণ করতেন না। তাঁর দায়রা শরীক আল্লাহ ও রাস্লের বাণী চর্চার মুখরিত থাকত। তাঁর খলীকাদের নিকট তাঁর পুত্ররাও শিক্ষা লাভ করেছিলেন। রওশন আলী নামক ইট ইভিয়া কোম্পানীর একজন কর্মচারী নিত্য সৃকী দায়িমের সাহচর্যে থাকতেন। তিনি ওধু সৃকী দায়িমের মুরীদই ছিলেননা, খলীকাও ছিলেন। সৃকী দায়িম তাঁর একমাত্র কন্যাকে তাঁর সাথে বিয়ে দেন। সৃকী দায়িমের ইন্তিকালের পর তাঁর ওছিয়ত অনুসারে এই জামাতার নিকটই তাঁর পুত্রহয় শাহ্ আহমদুল্লাহ ও শাহ্ লকীতুরাহর শিক্ষা-দীক্ষা সম্পন্ন হয়।

স্কী রওশন আলী ভারতবর্ষের কোন্ এলাকার লোক ছিলেন তা আজও জানা সম্ভব হয়নি। কারও মতে, তিনি দিল্লী স্মাটের শাহী দরবারে কর্মরত একজন উচ্চ পদস্থ কর্মকর্তা ছিলেন। আবার কারও মতে, তিনি তৎকালীন দিল্লী স্মাটের উবিরে আজম ছিলেন। তিনি অষ্টাদশ শতাব্দীর শেষ ভাগে ঢাকার আজীমপুর দায়রা শরীফে আগমন করেন বলে ধারণা করা হয়। তখন দিল্লীর সিংহাসনে আওরসজেবের বংশধর দ্বিতীয় শাহ্ আলম (আলী গরহর ১৭৫৯-১৮০৬ খৃঃ) অধিষ্ঠিত ছিলেন। ব

শাহ মহাম্মদ রঙশন আলী কুর্চরোগে আক্রান্ত হয়েছিলেন। পরে তিনি এক বুযুর্ণের স্বপ্লাদেশ প্রাপ্ত হয়ে স্বীয় পদে ইতকা প্রদান করে ঢাকায় আগমন করেন। শাহ দায়িমের নিকট কঠোর সাধনার পরে স্বীয় রোগ মুক্তির পর তিনি আজীমপুর দায়রা শরীকে হযরত দায়িম কর্তৃক মুহাফিজ নিযুক্ত হয়ে শাহ সূকী' খেতাবপ্রাপ্ত হন এবং দায়িমের নিকট বায় আত গ্রহণ করেন। পরিশেষে সূফী দায়িমের (রঃ) অনুরোধে তাঁর একমাত্র কন্যাকে বিয়ে করেন।

শাহ দায়িনের নৃত্যুর পর তাঁর পূত্রের যথাক্রমে শাহ আহমদুল্লাই ও শাহ দকীতুল্লাইর বয়স ছিল যথাক্রমে ১৪ বছর ও ৯ বছর। জামাতা রওশন আলী ছিলেন তাঁর একান্ত আপনজন। সৃষ্টী দায়িমের নির্দেশেই তাঁর জীবদ্দশার এই জামাতার জন্য আজীমপুর ছোট দায়রা সৃষ্টি করা হয়। সৃষ্টী রওশন আলী ছিলেন তাঁর প্রথম গদীনশীন। ১২৩৮ হিজরীর ৯ই রবীউল আওয়াল মাসে তিনি পরলোক গমন করেন এবং শ্বন্তর তথা মুর্শিদের কোক্রায় সমাধিছ হন। দ্র-দ্রাজের অনেক লোক তাঁর নিকট আধ্যাত্মিক শিক্ষায় ধন্য হয়। শাহ লকীতুল্লাহ, সৃষ্টী যাকি উদ্দীন, শাহ গুলাম হোলেন বারবুরী, সৃষ্টী দেলওয়ার 'আলী কাশ্মীরী, মৌলবী শাহ কয়েযেউল্লাহ, মৌলবী শাহ 'আলী আফ্রাল ও মৌলবী শাহ্ মাহকুল্ল 'আলী (রঃ) প্রমুখ তাঁর অন্যতম প্রসিদ্ধ খলীকা ছিলেন।'

সৃষ্টী রওশন আলীর (রঃ) ইত্তিকালের পর ছোট দায়রার গন্দীনশীন হন শাহু আহ্মদুল্লাহর পুত্র শাহু ওজীহউল্লাহ।
তিনি ২৭শে জামাদিউল আউয়াল ১২১৮ হিজরী /সেপ্টেম্বর ১৮০৩ বৃষ্টান্দে জন্মাহণ করেন। তাঁর মৃত্যু তারিব ও
ছান নিয়ে মততেল রয়েছে। হাকীম হাবীবৃর রহমানের মতে, তিনি মক্কা শরীকে ১০ই মুহাররম ১২৮২ হিঃ/ ৫ই

১। ডঃ মুহাম্মদ আবদুল্লাহ, প্রাতক্ত, পৃঃ ২৯২।

২। শাহ সৃষ্টী সায়্যিদ আহমদউল্লাহ, প্রান্তক্ত, পৃঃ ৩৪।

৩। শাহ সৃষ্টী সায়ািদ আহমদউল্লাহ, প্রগুড, পৃঃ ৩৪।

৪। হাকীম হাবীবুর রহমান, আসুদেগান-এ চাকা, প্রান্তক্ত, পৃঃ ৯৮-১০০।

৫। শাহ্ সৃষী সায়্যিদ আহমদউদ্ধাহ, প্রাতক্ত, পৃঃ ৩৬।

জুন ১৮৬৫ খৃঃ ইত্তিকাল করেন। ' মাহমুদ আযাদ তাঁর কবিতায়,মাওলানা আজীক্তমিন রিয়াজুন নূর' পুত্তিকায় তার মৃত্যু তারিখ ১২৭৮ হিজরী / ১৮৬১ খৃষ্টাব্দ উল্লেখ করেছেন। আজীক্তমিন, মাহমুদ আযাদ ও মুন্দী রহমান আলী তায়েশ সূকী শাহ্ ওজীউল্লাহর মৃত্যু মঞ্চাতেই হয়েছে বলে মত প্রকাশ করেছেন। '

পারিবারিক সূত্রে জানা গেছে যে, তিনি মঞ্চার হজ্জ্ব করতে গিয়ে আর দেশে ফিরেননি। তিনি মঞ্চার ইপ্তিকাল করেননি, বরং তরীকত প্রচারের জন্য তিনি বার্মার বর্তমান মায়ানমারের রেংগুন (বর্তমান ইয়াংগুন) চলে যান এবং তথার ১৩৪০হিঃ / ১৯২১ খৃঃ ইপ্তিকাল করেন এবং তথার সমাধিস্থ হন।

শাহ ওজীহউল্লাহ মুজান্দিনিয়া তরীকাহর অনুসারী ছিলেন। 'ওয়াহদাতুশ তহদ' স ম্পর্কে তিনি একটি পুত্তিকা রচনা করেন। তিনি দায়েরার বাইরেও গমন করতেন। এ জন্য বড় দায়েরার তাঁর উরস হয়না। তাঁর পুত্র সায়্যিদ আশিকুল্লাহ নিঃসভান অবস্থায় মৃত্যু বরণ করেন। ' ১২ই রজব ১২১৪ হিজরী তারিখে হয়রত শাহ দায়িম (রঃ) খীয় মুরশিদ- এর উরস উপলক্ষ্যে এক মাহফিলের আয়োজন করেন। '

১৫ই রজব তক্রবার জুম'আর নামাজের পর উপস্থিত সকলকে বাতিনী তাওয়াজ্বহু দান করতঃ তিনি বীয় পুত্র সৈয়দ আহমদ উল্লাহকে সকলের উপস্থিতিতে বিলাকত দান করেন এবং খাস তাওয়াজ্বহর মাধ্যমে তাকে শরী'আতী জ্ঞান ও আধ্যাত্মিক জ্ঞান দান করেন।"

১২১৪ হিজরীর ১৮ হতে ২৭ শে রজবের মধ্যে হযরত শাহু লায়ম শীয় গরিবারকুক্ত সকলের যাবতীয় দেনা-পাওনা শরী'আ মৃতাবিক আদায় ও বন্টণ করেন এবং লায়য়া শরীফের খানকাহতে বসবাসকারীদের আরের সুবন্দোবন্ত করে নগদ অর্থ, বাদ্য সাম্মী, তৈজষপত্র এবং আবাসিক গৃহ ও ইমারত ইত্যাদি লিখিতভাবে ভিন্ন ভিন্ন নামে বন্টন করে দিয়ে উহাতে লক্তখত দান করেন' এবং ১২১৪ হিজরীর ১লা শাবান/ ১৭৯৯ সালের ৩১শে ভিসেম্বর রবিবার খানকাহ শরীফে ইঙ্কিকাল করেন। তাঁর কবর গম্মুজের মধ্যে অবস্থিত। মৃত্যুর সময় তিনি এক কন্যা ও দুই পুত্র রেখে যান। প্রত্যেক বছর খানকাহর গলীনশীন মৃত্যুদিবসে উরস করে থাকেন। উরসে কোন গান বাজনা হয়না। কেবল কুর'আন তিলাওয়াত, মিলাদ মাহফিল ও কাংগালী তোজ হয়ে থাকে। হয়রত শাহু লায়িমের (রঃ) খলীকাগণ এবং দায়েরা শরীফ হতে পরবর্তী গর্যায়ে খিলাফত প্রাপ্ত ব্যক্তিগণের মধ্যে কতিপয় বিশিষ্ট্য বুয়ুর্গ হলেন ঃ-

১। হাকীম হাবীবুর রহমান, আসুদেশান-এ ঢাকা, প্রাক্ত, পৃঃ ১০১।

২। মাত্মুদ আযাদ, দীওয়ান-এ-আযাদ, আজীমাবাদ ১৩০৭/১৮৮৯, পৃঃ ৯৬; আজীক্ষিদ, রিয়াজুদ নৃর , কানপুর, নিযামী প্রেস ১২৯৯/১৮৭৫, পৃঃ ৩৫; রহমান আলী তায়েশ মুন্শী, তাওয়ারীখ-এ-চাকা, আরা, ১৯১০, পৃঃ ১৭৮।

ত। ভঃ মুহামদ আবদুল্লাহ, প্রাত্তক, পৃঃ ২৯৩।

৪। হাকীম হাবিবুর রহমাদ, আবুদেশাদ-এ- ঢাকা, প্রাঞ্চক, শৃঃ ১০১।

৫। শাহ সৃষী সায়্যিদ আহমদউল্লাহ, প্রাতক, পৃঃ ২২।

ভ। শাহ সৃষ্টী সায়্রিল আহমদৃয়াহ, প্রাক্ত, পৃঃ ২৩।

৭। আসুদেগান-এ - চাকা, হাকীম হাবীবুর ছহমান, প্রাত্তক, পৃঃ ১০১।

৮। হাকীম হাবীবৃর রহমান, প্রাতভ, পৃঃ ১৯।

হযরত শাহ্ সৃফী দায়িমের (রঃ) ইত্তিকালের পর তাঁর জ্যৈষ্ঠ পুত্র শাহ্ সৃফী আহমদ উল্লাহ গদীনশীন হন। সৃফী দায়েম জীবদ্দশায়ই তাঁকে ভাবী স্থলাভিষিক্ত করে যান। বহু লোক তাঁর নিকট দীক্ষাপ্রাপ্ত হন। তিনি ১২৩০ হিজরীতে/১৮১৪ খুষ্টাব্দে ৩০ বছর বয়সে ইত্তিকাল করেন।

অতঃপর তাঁর ছোট ভাই শাহ্ লকীতুল্লাহ সাজ্জাদানশীন হন। সুদীর্ঘ ২২ বছর তিনি চট্টগ্রাম, কুমিল্লা ও নোয়াখালীর অসংখ্য লোককে আধ্যাত্মিক জ্ঞান দান করেন। ১৮২৬ বৃষ্টাব্দে হজ্জ করার দশ বছর পর ১৮৩৬ বৃষ্টাব্দে ৪৫ বছর বয়সে ইতিকাল করেন। তিনি পিতা ও পিতামহের পার্ম্মে গাম্বুজের মধ্যে সমাহিত হন। তিনি ছিলেন ছোট দায়েরার প্রতিষ্ঠাতা সূফী রওশন আলীর খলীফা।

সৃষ্টী লকীতুল্লাহ তাঁর বড় পুত্র শাহ্ ওলী উল্লাহকে ভাবী গদীনশীন করে যান। তাঁর নিকট অসংখ্য লোক আধ্যাত্মিক জ্ঞান লাভ করেন। তিনি ২০ রমজান ১৩০১ হিজরী/ জুন ১৮৮৪ খুঁটাব্দে ইন্তিকাল করেন এবং পারিবারিক করেছানে সমাধিছ হন। শাহ্ ওলীউল্লাহর ইন্তিকালের পর তাঁর পুত্র শাহ্ সৃষ্টী খলীলুল্লাহ গদীনশীন হন। তিনি একজন কামিল লোক ছিলেন। ছাপত্য শিল্পে বিশেষ অনুরাগী শাহ্ খলীলুল্লাহ উন্তরাধিকার সূত্রে প্রাপ্ত পিতার সঞ্চিত অর্থ দিয়ে দায়রা শরীকে ইমারতসমূহ নির্মাণ করেন। তিনি মসজিলের সম্প্রসারণ করেন, বানকাহর পুরনো ইমারতটি পুননির্মাণ করেন, মেহমানখানা প্রস্তুত করেন, অজুর জন্য গভীর হাউজ প্রস্তুত করেন, জাঁকালো একটি দেউড়ি তৈরী করেন এবং করবছানে কররের জায়গা কুরিয়ে যাওয়ায় তিন গমুজ বিশিষ্ট রওজা নির্মাণ করেন। ইমারত নির্মাণের প্রতি তাঁর এত আগ্রহ ছিল যে, তিনি নিজেই ঐ সব কাজের তন্তাবধান করতেন।

হাকীম হাবীবুর রহমান শাহ্ বলীলুল্লাহর মুরীদ তথা ডক্ত ছিলেন। তাঁর মুরশিদের স্থাপত্য-প্রীতি, নির্মাণ কার্যের তত্ত্বাবধান ও পরিদর্শন সম্পর্কে বলেনঃ একদিন তিনি সংবাদ পেলেন যে, শাহ্ খলীলুল্লাহ সিঁড়ি থেকে পড়ে গেছেন। কাল বিলম্ব না করে আজীমপুর দায়েরায় ছুটে গেলেন এবং শাহ্ সাহেবকে সংজ্ঞাহীন অবস্থায় দেখতে গেলেন। তাঁকে জানানো হল যে, নির্মাণ কাজ চলা অবস্থায় শাহ্ সাহেব বাঁশের একটি মইতে চড়ে উন্থাপারদের কাজের তত্ত্বাবধান করছিলেন, তখন রোদ ছিল প্রখর। হঠাৎ মাথা চক্কর দিয়ে তিনি মই থেকে মাটিতে পড়ে যান এবং গুরুতরভাবে আহত হন। হাকীম সাহেবের সেখানে পৌছার কিছুক্ষণ পর শাহ্ সাহেব সংজ্ঞা কিরে পান। হাকীম সাহেব তাঁকে বললেন ঃ অসুখ নিয়ে নির্মাণ কার্যে এত ব্যস্ত থাকা ও কট্ট করা আপনার উচিত ছিল না। উত্তরে শাহ্ সাহেব বললেন ঃ 'মিঞা' ঐ যে সামনে একটা 'বৃত্তখানা' (মন্দির) দেখা যাছেহ, তা আমার ঈর্ষা হয়, আমি চাইনা যে, ঐ দেউড়িটি দায়রা শরীক্ষের দেউড়ির চাইতে অধিকতর উচু হোক, কারণ তা হলো 'বৃত্তখানা' আর এটা হলো 'ইসলামখানা'। ইসলামখানার বাহ্য ও অভ্যন্তরীণ উত্তর সৌল্বইই কায়েম থাকা প্রয়োজন।

শরী আত প্রচারের প্রতি তাঁর ঐকান্তিক আমহ ছিল। শরী আত শিক্ষার প্রতি লোকদের অনীহা দেখে তিনি দুঃখবোধ করতেন। একদিন তিনি হাকীম হাবীবুর রহমানকে বলেনঃ ৪০টি বছর ধরে বাপ দাদার গদীতে আসীন

মুনুলী রহমান আলী তায়েল, প্রাশুক্ত, পৃঃ ১৭৮।

২। হাকীম হাবীবুর রহমান, প্রাণ্ডক, পৃঃ ১০২।

৩। হাকীম হাবীকুর রহমান, প্রাভক্ত, পৃঃ ১০২।

আছি। দেখলাম, আল্লাহর পথ নির্দেশের জন্য খুব কম লোকই আমার নিকট যাতায়াত করে থাকেন। যারা আসেন, তারা কেবল তাবিয-তুমার ও ঝাড়-কুঁক্সে জন্যই এসে থাকেন। শাহ খলীলুল্লাহ ঢাকার আল্লাহওয়ালা লোক,বিভিন্ন খানলানের হাল-হকীকত সম্পর্কে খুবই জ্ঞাত ছিলেন। তিনি পূর্ব-পুরুষদের রীতিনীতি মেনে চলতেন। ঢাকার পুরনো শরীক লোকলের ন্যায় তিনি ও রন্ধন কার্যে সুনিপুণ ছিলেন। অত্যধিক ব্যস্ততা সত্ত্বেও তিনি নিজে মাবে মধ্যে অহতে উৎকৃষ্ঠ খাবার তৈরী করতেন। অহতে কাজ করতে তিনি কখনও ইতত্তে করতেন না। তিনি 'তুহকা-এ-আসবার-এ-খলিল' শীর্ষক পুত্তক রচনা করেন। ১৩৩৯ হিজরীর জমানিউল আওয়াল /১৯২১ সালের জানুয়ারী মাসে পরলোক গমন করেন। '

শাহ থলীলুল্লাহর অবর্তমানে তাঁর বড় পুত্র শাহ সৃফী লকীভুল্লাহ (দিতীয়) সাজ্জাদানশীন হন। তিনি 'মুঝদা-এ-হক-ক্রামত-এ- বর হক' নামে আজীমপুর দায়েরার ইতিহাস ও কারামত সংক্রোন্ত একটি উর্দু কিতাব রচনা কনের। ৭৮ পৃষ্ঠার এই কিতাবটি ঢাকা থেকে ১৩৫২ হিজরী/১৯৩৩ খৃঃ প্রকাশিত হয়। 'তিনি 'শাহ মুহাম্মদ কজলে হক' নামে বেশী পরিচিত ছিলেন বলে তিনি কিতাবটিকে 'মুঝদা-এ-ফজলে হক' নামে অতিহিত করেন। শাহ লকীভুলাহ তাঁর মেঝো পুত্র শাহ্ ফয়জুল্লাহকে তাঁর হলাভিবিক্ত করেন। কিন্তু তাঁর পূর্বেই ১৩৭৩ হিঃ ১৯৫৩ সালে এই পুত্রের মৃত্যু ঘটে। এতে তিনি মর্মাহত হন। তিনি ১৩৭৯ হিঃ/১৯৫৯ খৃঃ ওফাতপ্রাপ্ত হন।

বিতীয় শাহ্ লকীতুল্লাহর ইহধাম ত্যাগের পর তাঁর বড় পুত্র শাহ্ ওলী উল্লাহ (দ্বিতীয়) গদীনশীন হন। ১৩৮৯ হিজরী/১৯৬৯ সালে তাঁর ইন্তিকালের পর ছোট ভাই আলহাজ্ঞ শাহ্ সূফী ফয়জুল্লাহ সাজ্ঞাদানশীন হন।

এছাড়াও হযরত শাহ্ সৃকী সায়্যিদ দায়িমের (রঃ) খলীফাদের মধ্যে হযরত সৃফী জংলী শাহ্ (চট্টথাম), হযরত সৃফী চান্দ শাহ্ (সন্দীপ) তাঁর মাজার হাতিয়ায়, হযরত শাহমান্তে (ঢাকা), হযরত শাহ্ ফয়ড়ৢল্লাহ (ঢাকা). হযরত বাড়াশাহ্ (ঢাকা), হযরত শাহ্ গুলাম আলী (ঢাকা), হযরত শাহ্ আবৃ সাঈদ (কুমুর লাউ), হযরত মারী শাহ্ (আজীমপুর কবরছান মাযার) এবং নোয়াখালী জিলার শ্যামপুর দায়রা শরীফের প্রতিষ্ঠাতা হয়রত শাহ্ সৃফী যাকী উদ্দিন হোসাইনী অন্যতম ছিলেন। হযরত দায়িমের (রঃ) খালিমগণের মধ্যে মৌলভী হাসান রেজা, মৌলভী ইয়ার মহাম্মদ, মৌলভী ইলাহী বক্স, খন্দকার শাহ্ মুহম্মদ যামান, শাহ্ মুহাম্মদ হায়াত, শাহ্ কয়ম আলী, শাহ্ সৃফী মহাম্মদ বিদ্দিক (রঃ) প্রমুখরা অন্যতম ছিলেন। গ

প্রতিষ্ঠালগ্ন থেকেই প্রধানতঃ সম্পদশালী ধর্মপ্রাণ মুসলমানদের দান-দক্ষিনা, ভক্তদের তুহকা ও আল্লাহভীক জনসাধারণের হাদিয়া থেকেই ঢাকার আজীমপুর দায়েরাসহ দেশের অন্যান্য এলাকার দায়েরার লোকজনের জীবিকা নির্বাহ হত।

হাকীম হাবীবুর রহমান, প্রাগুন্ত, পৃঃ ১০২।

২। তঃ মুহাম্মদ আবদুল্লাহ, প্রান্তক্ত, পৃঃ ২৯৫-৯৬।

৩। আইনুন জারিয়া, প্রাণ্ডন্ড, পৃঃ ৭৮।

৪। শাত্ সৃঞ্চী সায়্যিদ আহমদ উন্নাহ, প্রান্তক, পৃঃ ৩৩।

৫। পাছ সূকী সায়িাদ আহমদ উর্রাহ, প্রাণ্ডভ, পৃঃ ৩৩।

৬। জা মুহাম্মদ আবদুল্লাহ , প্রাতক্ত, পৃঃ ২৯৬।

"There are three pirs or holy men of great Sanctity in the vicinity of the town, one at Azimpoora near the Government elephant depot (pilkhanah), another at the village of Moghbazar, about three miles to the north of the town beyond the Race-course, and a third at Ekrampore in the suburbs to the east ward, near the Dhulay creeck, Fakirs are numerous in the city and subsist principally on the bounty of the wealthy Musalman inhabitants, as Mirza Golam peer, Khajeh Abdool Gunny and others"

শাহ্ সূফী দারিম (রঃ) প্রতিষ্ঠিত খানকাহ্ শরীকে পূর্ববর্তী বুযুর্গদের সংগৃহীত কিতাব সমূহের জন্য একটি গ্রহাগার রয়েছে। এতে অনেক দুস্প্রাপ্য আরবী, কারসী ও উর্দু গ্রহের মধ্যে শাহ্ ফজলে হক-এর 'মুঝদা-এ-ফজল-এ-হক' এবং শাহ্ খলীলুল্লাহর 'আসবার-এ-খলীল উল্লেখযোগ্য। এই খানকাহ্ শরীকে সোনালী রংগের দু' টি সুন্দর কুর'আন শরীক রয়েছে। তনাধ্যে একটিতে বাদশাহ্ আলমদীরের আমল থেকে বিতীয় শাহ্ আলমের যুগ পর্যন্ত ঢাকার কাবীদের সীলমোহরের ছাপ রয়েছে। এটি কুর'আনের একটি বিরল কপি।

এই বানকাহর লোকেরা বর্তমানে তথু আধ্যাত্মিক দীক্ষা নয় বরং আধুনিক শিক্ষায় শিক্ষিত হয়ে চাকুরী বাকরিতে নিরোজিত আছেন। ছোট দায়েরার গদীনশীনগণ ও এ ব্যাপারে দিছিয়ে নেই। সুফী দায়িমুয়াহ একজন ভাল ইউনানী চিকিৎসকও বটে। তিনি 'দায়িমী হেলথ কমপ্লের' নামে একটি চিকিৎসা প্রতিষ্ঠান পরিচালনা করছেন। করেকটি জেলার এই দাওয়া বানার অনুমোদিত এজেউও রয়েছে। এ ছাড়াও তিনি বেশ কয়েকটি মাদ্রাসাও এতিমবানা স্থাপন করেছেন। তাঁর প্রতিষ্ঠিত চট্টমাম জেলার সাতকানিয়া উপজেলার আমিরাবাদ সুকিয়া আলিয়া মাদ্রাসা, সুকিয়া দায়িমীয়া মুসলিম এতিমবানা ও কুমিয়ার আস্মতুয়ার এতিমবানা উল্লেবযোগ্য। '

A.L. Clay- Principal Head of the History and Statistics of Dhaka Division - London 1868, p.29.

২। নুরুল আলম, আজীমপুর দায়রা শারীফের আত্মকথা, তারিখ বিহীন, পৃঃ ১১।

# মাওলানা শাহ আতাউল্লাহ হসাইনী

(30 - Sto8/ Stoc)

মাওলানা শাহ আতাউল্লাহ হুসাইনী সায়িয়দ লাল শাহ্-এর পৌত্র মাওলানা রহমতুল্লাহ-এর পুত্র ছিলেন। তিনি দিল্লীতে বসবাস করতেন। দিল্লী থেকে চটুগ্রাম জেলার অন্তর্গত সাতকানিয়া থানার সাত্ত্বর গ্রামে আগমন করেন। তার জন্মকাল, চটুগ্রাম আগমনের সময় ও জীবনৈতিহাস সম্পর্কে তেমন কিছু জানা যায়নি।

জাহিরী ইল্ম-এ তিনি গভীর জ্ঞানের অধিকারী ছিলেন । একবার তিনি রোম শহরে গিয়েছিলেন। রোমের বাদশাহ তাঁকে একটি তরবায়ী দান করেন। তরবায়ীখানা অদ্যাবধি সযতে রক্ষিত আছে। রোগীদের তরবায়ীখানা ধৌত করে গানি পান করালে আরোগ্য লাভ করে বলে জনসাধারণের ধারণা।

আল্লাহ তাজালা তাকে ইল্ম-এ-লাদুনী দান করেছিলেন।হাকীকত, তরিকত, শরী'আত ও মা'রিফাত-এ তার খুব প্রতিভা ছিল। তিনি সর্বদাই আল্লাহর যিকর-এ নিমা থাকতেন। সুফী নামেই তাকে অভিহিত করা হত। তিনি ২২শে শাওয়াল ১২১৯হিঃ/ ১৬ই ফেকেয়ারী, ১৮০৫ খুইালে ইন্তিকাল করেন। সাতখর গ্রামে তাঁর মাথার অবস্থিত। তার জনৈক মুরীদ আবদুল জব্বার সদাবী তাঁর ইন্তিকাল সম্পর্কে একটি ফারসী কবিতায় বর্ণনা করেছেন তাঁর নাম সৈয়দ আতাউল্লাহ । তিনি দিল্লীর অধিবাসী এবং সৈয়দ লাল শাহের পৌত্র ছিলেন । ২২শে শাউয়াল, ১২১৯ হিঃ/২৪শে মাঘ, ১৮০৪ইং রোজ শনিবার আসরের নামাযের সম্ম তিনি ইন্তিকাল করেছেন এবং মৃত্যুর তৃতীয় দিবস সোমবার সকাল বেলা তাঁকে দাফন করা হয় ।

### পীর জঙ্গী (মৃত্যুঃ ১৮১৫ইং)

পীর জন্সী শাহ সুলতানুল আওলিয়া (রঃ) ১৮শ ও ১৯শ শতাবদীর অন্যতম শ্রেষ্ঠ বুযুর্গ, পীর ও সুফী সাধক ছিলেন । বৃটিশ বিরোধী আন্দোলনে তিনি এতদঞ্চলে, বিশেষত ঢাকা জিলায় বিশেষ ভূমিকা পালন করেন । শাহ সায়িয়দ আহমদ বেরলজী (রঃ)-এর অন্যতম সহযোগী এবং এতদঞ্চলে মুলাহিদ সংগ্রহ, প্রশিক্ষণ প্রদান তাদেরকে সীমান্ত প্রদেশে প্রেরণের তন্তাবধানে তিনি নিয়োজিত ছিলেন বলে জানা যায় । তা ছাড়া আধ্যাত্মিক তা'লীম প্রদানসহ দাওয়াত, তাবলীগ প্রভৃতি দ্বীনী দায়িত পালনের মাধ্যমে এতদক্ষলে ইসলামের পতাকাকে সমুন্নত রাখেন ।

পীর জঙ্গী (রঃ)-এর প্রাথমিক জীবন সম্পর্কে তেমন কোন তথ্য পাওয়া যায় না । জানা যায়, তিনি বাগদাদ থেকে প্রথমে ভারতে আগমন করেন । ভারত আগমনের পূর্বে তিনি স্থানীয় মুসলিম মনীযী-

দের সাহচর্য লাভ করেন এবং তাঁদের নিকট শিক্ষা গ্রহণ করেন। অতঃপর সদ্য পরাধীনতার শৃঞ্চলে আবদ্ধ ভারতীয় মুসলমানদেরকে ইংরেজ দাসতের কবল থেকে উদ্ধার এবং ইসলামের সুমহান আদর্শ প্রচারের উদ্দেশ্যে ভারতে আগমন করেন।

বাংলায় তখন ছিন্দু জমিদারদের দৌরাতা ছিল । মুসলিম প্রজারা তাদের অত্যাচারে অতিষ্ঠ হয়ে পড়ে। অপরাদকে বৃটিশ বেনিয়াদের দোর্দভ প্রতাপে মুসলিম সমাজের অন্তিত বিশন প্রায় । এমনি দুদিনে সমাজকে উদ্ধারের জন্য পীর জঙ্গী বাংলাদেশের ঢাকায় তাঁর কর্মক্ষেত্র নির্দিষ্ট করেন । তিনি বাংলাদেশে অথবা ঢাকায় কখন, কোথায় এবং কিভাবে আগমন করেন তা অপপষ্ট । যা হোক, শেষ পর্যন্ত তৎকালীন ঢাকা শহরের বাজতা এজিয়ে নিকট্রতা মতিঝিলের জঙ্গলাকীর্ণ স্থানে তিনি আস্তানা দ্বাপন করেন যা আধ্যাত্মিক সাধনার জন্য খুব অনুকৃত ছিল । জঙ্গলে বসবাসকালীন সময়ে স্থানীয় জনগণ তাকে জঙ্গলের পীর বলতে থাকায় তাঁর নাম 'পীর জঙ্গী' হয়ে যায় অথবা তিনি স্থানীয় জমিদার ও বৃত্তিশ বাহিনীর বিরুদ্ধে জঙ্গ বা জিহাদে অংশগ্রহণ ও মুজাহিদ বাহিনীকে সবোতভাবে সহযোগীতা করায় তাঁর নাম 'পীর জঙ্গী' বা জিহাদি পীর হয় বলে অনুমান করা হয় । তবে, এ ব্যাপারে এ পর্যন্ত কোন নিশ্চিত তথ্য পাওয়া যায়ান ।

মতিঝিল জঙ্গলেই তিনি শেষ জীবন অতিবাহিত করেন। এ সময় পার্শ্ববর্তী অঞ্চলে হিন্দুদের প্রাধান্য থাকায় পীর জঙ্গী হিন্দুদের নিকট ইসলামের দাওয়াত পৌছাতে থাকেন। তার অক্লান্ত প্রচেষ্টার ফলে এতদক্ষলে মুসলিম জনসংখ্যা বৃদ্ধি পায় এবং নওমুসলিমরা এখানকার জঙ্গলে এসে বসবাস শুরু করে। বর্তমান মতিঝিল কলোণী ও কমলাণুর রেলওয়ে ষ্টেশন স্থাপনের পূর্ব পর্যন্ত এখানে জঙ্গলের পাশাপাশি মুসলিম জনবসতিও বর্তমান ছিল।

পীর জঙ্গী (রঃ)-এর মৃত্যুর সঠিক তারিখ পাওয়া যায় না। তবে তাঁর মাযার গাত্রে লিখিত ১২২১ বঙ্গাব্দ/১৮১৫ খুষ্টাব্দ থেকে অনুমান করা যায় যে, তিনি উক্ত তারিখেই ইন্তিকাল করেন। আর যেহেত তিনি ইরাক থেকে আগমন করেন এবং তার প্রাথমিক জীবন সম্পর্কে কোন তথ্য অবগত হওয়া যায় না, সেহেত লিখিত ১৮১৫ সনই তার মৃত্যু সন বলে মনে হয়। বালাকোট যুদ্ধ (৬ই মে১৮৩১ ইং) সংঘটিত হওয়ার ১৬ বংসর পূর্বে তিনি ইন্তিকাল করেন।

পীর জঙ্গী (রঃ)-এর শাগরিদদের সম্পর্কে বিস্তারিত কিছু জানা যায় না। তবে মতিঝিলে এসে তিনি বন্ধুশাহ নামক একজন অভিজাত হিন্দুকে ইসলামে দীক্ষিত করেন ও মুরীদ করেন। অতঃপর পর্যায়ক্রমে বন্ধুশাহ-এর মাধ্যমে শাগরিদত্বের সিলসিলা চলতে থাকে। পীর জঙ্গীর পর্যায়ক্রমিক শাগরিদরা হলেন ঃ ১। বন্ধু শাহ ২। আফাজ উদ্দিন শাহ ৩। ইলিয়াস শাহ।

পীর জঙ্গীর মৃত্যুর পর তাঁর আস্তানা সংলগ্ন এলাকায় তাঁকে দাফন করা হয় পরে যা মাযারে রূপ নেয়। মাযারের পাশেই বহু পরে বর্তমান পীর জঙ্গী মসজিদটি নির্মিত হয় । বর্তমানে এটি ঢাকার অন্যতম বৃহৎ মসজিদ । ইহার সংস্কার কাজ এখনও অব্যাহত রয়েছে ।

পীর জঙ্গী মাথারের প্রায় ৩৬ বিঘা জমির ওয়াক্ফ এস্টেট ছিল । পরে সরকার কলোণী নির্মাণকালে সামান্য কিছু বাদে বাকি জমি হকুম দখল করে । বর্তমান মাথার ও মসজিদ ছাড়াও ওয়াক্ফ এস্টেটের কিছু জায়গা পড়ে আছে এবং কতকাংশে দোকান আছে । প্রতি বৎসর রজব মাসের ২৫, ২৬ ও ২৭ তারিখ উরস পালিত হয়।

# সূফী সায়্যিদ ওয়ারিস আলী (রঃ) (মৃঃ ১৮৩১)

সায়িদে আহমদ শহীদের সাথে বালাকোট-এর যুদ্ধে (১৮৩১ খৃঃ) যেসব বাঙ্গালী অংশগ্রহণ করে শাহাদাত বরণ করেন সূফী সায়িদে ওয়ারিস আলী (রঃ) তাদের মধ্যে অন্যতম ছিলেন। তিনি বাংলার অন্যতম সূফী সাধক সূফী নূর মুহাম্মদ নিজামপুরীর মুরীদ ও খলীফা ফতেহ আলী-এর পিতা ছিলেন। তিনি চটুগ্রাম-এর অধিবাসী ছিলেন। তার জন্ম তারিখ ও জীবনী সম্পর্কে তেমন কিছু জানা যায়নি । তিনি একজন বড় 'আলিম, পরহেষগার ও বুযুগ লোক ছিলেন । সায়্রিদ আহমদ শহীদের বাঙ্গালী সহযোজাদের মধ্যে তিনি বিশিষ্ট মর্যাদার অধিকারী ছিলেন । তিনি পাকিস্তানের সোয়াত জিলার পশ্চিমাংশে পাহাড়ী অঞ্চলে পানজতার নামক স্থানে ১৮৩১সালে বালাকোটের যুদ্ধে শহীদ হন । সীমান্ত প্রদেশের পানজতারে তার মাযার আছে ।

### হ্যরত শাহ্ আমানতুল্লাহ (রঃ) ওরফে আমানত শাহ

চট্টথামের বার আওলিয়ার অন্যতম হবরত শাহ্ আমানতুরাহ (রঃ) বিহারে এক পাঠান বংশে জন্ম গ্রহণ করেন। তবে মাওলানা নূরুর রহমান তাবকেরাতুল আওলিয়া গ্রহে তাঁকে পাকিস্তানের সীমান্ত প্রদেশের লোক বলে উল্লেখ করেছেন। তাঁর জন্মের সঠিক তারিখ জানা বায়নি, তবে তাঁর জীবনীর উপর লিখিত বিভিন্ন তথ্যের মাধ্যমে জানা বায় যে, তিনি অষ্টাদশ শতকের প্রথমার্থে জন্ম গ্রহণ করেন। শাহ্ আমানতুরাহর পিতার নাম ছিল শাহ্ নি'য়ামতুরাহ। তাঁর পূর্ব পুরুষগণ বাগদাদের অধিবাসী ছিলেন। এবং হ্যরত বড় পীর আব্দুল কানের জীলানী (রঃ) এর বংশধর ছিলেন।

শাহ্ আমানতুল্পাহর পিতামহ শায়খ সদরুদ্দীন বাগদাদ খেকে বিহারে এসে স্থায়ীভাবে বসবাস করতে থাকেন এবং বিহারের সুপ্রসিদ্ধ সূকী শাহ্ মুনায়িম পাকবাচের সঙ্গে তিনি যদিষ্ঠ আত্মীয়তা সূত্রে আবদ্ধ ছিলেন।

শাহ আমানতুল্লাহর পিতা শাহ নি'য়ামতুল্লাহ বিহারের একজন বিখ্যাত 'আলিম, সাধক ও ইসলাম প্রচারক ছিলেন। সেধানকার বহু লোক তাঁর শিষ্যত্ব গ্রহণ করেন, অনেক মুসলমান তত্ত্বজ্ঞানের শিক্ষা লাভ করেন। একমাত্র পুত্র শাহ্ আমানতুল্লাহর প্রাথমিক শিক্ষার ভার তিনি নিজেই গ্রহণ করেন। পিতার নিকট প্রাথমিক ধর্মীয় শিক্ষা লাভ করে উচ্চে শিক্ষা লাভের উদ্দেশ্যে পাটনার একটি উচ্চ পর্যায়ের মাদ্রাসায় ভর্তি হন।

১। ইসলামী বিশ্বকোৰ, চতুৰ্দশ খন্ড, শৃঃ ৪৫০ -৪৫১।

২। মতাউর রহমান, আয়না-ই-উরাইসী, পৃঃ ১৪৫।

ত। মতীভর রহমান, প্রাপ্তক্ত, পুঃ ১৪১।

৪। মতীউর রহমান, প্রাগুক্ত, পুঃ ১৪৫ ।

শাওলানা এম ওবায়দুল হক, বাংলাদেশের পীর আওলিয়াপণ 

রশীদ এয়ত ব্রাদার্স,

হামিদিয়া লাইবেরী, কেনী, দোয়াখালী,

পৃঃ ১০৮।

৬। মোবারক করীম জরহর, ভারতের স্ফী, পৃঃ ১৯৩।

৭। মোবারক করীম ভবনে, প্রাত্তক, পৃঃ ১৯৩।

শাহ্ আমানতুরাহ, পিতার নিকটেই কিছুটা আধ্যাত্মবিদ্যা লাভ করেন। পরে বিহারের অনেক সৃষ্টী সাধকের সাহচর্যে থেকে উচ্চতর করে উন্নীত হন। বিহারের বিখ্যাত সাধক শাহ্ মুন'য়িম পাকবাচের পীর বদীলুদ্দীন তাঁর পীর ছিলেন। পিতার ইন্তিকালের পর শাহ্ আমানতুরাহ পিতার স্থলাভিষিক্ত হয়ে ধর্ম প্রচারে আত্মনিয়োগ করেন এবং জীবনের মধ্যতাগ পর্যন্ত বিহারেই কাটান।

আধ্যাত্মিকজ্ঞান অর্জনের জন্য শাহু আমানতুল্লাহ বহু দেশ যেমন দিল্লী, কাশ্মীর, লক্ষ্ণৌ, মুর্শিদাবাদ গমন করেছিলেন। দিল্লীতে এসে তিনি জনৈক ব্যক্তির নিকট শাহ আব্দুর রহীম শহীদের বুযুর্গীর কথা ওনে তাঁর অনুসন্ধানে লক্ষ্ণৌ উপস্থিত হন। সেখানে যেয়ে তিনি জানতে গারলেন যে, হযরত শাহু শহীদ মুর্শিদাবাদ আছেন। লক্ষ্ণৌ থেকে মুর্শিদাবাদ এসে তাঁর সাক্ষাত পান। হযরত শাহু আব্দুর রহীম শাহু আমানতুল্লাহকে দেখেই তাঁর যোগ্যতার পরিচয় পেয়ে অতি আমাহের সাথে তাঁকে মুরীদ করেই প্রথমে উচ্চ পর্যায়ের সরক প্রদান করেন। শাহু আমানত তাঁর কার্থিত মুর্শিদ পেয়ে কঠোর গরিশ্রম করে অল্প দিনের মধ্যে কাদ্রিয়া, চিশ্তেয়া, নকশ্বন্দিয়া এবং মোজান্দিদীয়া তরিকাহর খিলাকত লাভ করেন।

শাহ আমানত তখনও বিয়ে করেন নাই। সাংসারিক ঝামেলায় লিও না হয়ে বনে জঙ্গলে খুরে নিরিবিলি আল্লাহ তা'আলার ইবাদত করাই ছিল তাঁর একমাত্র উদ্দেশ্য। কিন্তু হযরত শাহু আবদুর রহীম তাঁকে বিবাহ-শাদী করে সাংসারিক হতে এবং হালাল উপায়ে জীবিকা উপার্জনের ব্যবস্থা করে শরী আতের বিধান অনুযায়ী সংসার যাত্রা নির্বাহ করতে নির্দেশ প্রদান পূর্বক চট্টগ্রাম চলে আসার গরামর্শ দেন। পীর সাহেবের গরামর্শ অনুযায়ী তিনি চট্টগ্রামে চলে আসেন। চট্টগ্রামে এসেই তিনি অনায়াসে জন্ত কোর্টে মীর দফতরীর পদে চাকুরী নিয়ে হালাল জীবিকার ব্যবস্থা করে শহরেই কোন এক সম্রান্ত পরিবারে বিবাহ করেন। অতঃপর তিনি দিনে চাকুরী ও রাতে আল্লাহ তা'আলার ইবাদত করতে লাগলেন।

হযরত শাহ আবদুর রহীম ইতোমধ্যে কয়েকবার ঢাকায় আগমন করেছিলেন। সংবাদ পেয়ে প্রত্যেক বারই শাহ্ আমানত ঢাকায় এসে তাঁর সাথে সাক্ষাত করে কয়েয লাভ করেন। হবরত শাহ্ আমানত্রাহর চয়য়াম আগমনের কারণ সম্পর্কে আরো একটি কিংবদন্তী রয়েছে- "একদা তিনি বপ্লে দেখলেন যে, তার মরহম পিতা নি'য়ামত্রাহ তাঁকে বিহার ত্যাগ করে বাংলাদেশের পূর্বাঞ্চলে যাবার আহ্বান জানাচ্ছেন। বপ্লের মাধ্যমে সন্তানকে চয়য়াম শহর দেখিয়ে তিনি অদৃশ্য হয়ে যান"।

স্থপ্ন দেখার পর থেকেই তাঁর মন উদ্বিগ্ন হয়ে উঠে। তাঁর পক্ষে আর বিহার থাকা সম্ভব হচ্ছিল না। কাজেই তিনি কালবিলম্ব না করে পিতার স্থপ্ন নির্দেশিত শহরের উদ্দেশ্যে বের হন। অবশেষে বাংলাদেশে এসে এমন একটি

১। মোবারক করীম জওহর, প্রাত্তক, পৃঃ ১৯৪।

২। মাওলানা এম ওবায়দুল হক, প্রাতক্ত, পৃঃ ১০৯।

মাবারক করীম জওহর, প্রাক্তক, পৃঃ ১৯৪।

৪। মোবারক করীম জওহর, প্রান্তক্ত, পৃঃ ১৯৫।

শহরের সন্ধান গেলেন যার সঙ্গে তাঁর স্বপ্নে দেখা শহরটি হবহু মিলে গেল। তিনি জানতে পারলেন এ শহরের নাম চট্টগ্রাম। তিনি আল্লাহর অশেষ শুক্র আদায় করে সেখানেই অবস্থান করার মনস্থ করলেন।

হযরত শাহ্ আমানভুরাহর (রঃ) চট্টগ্রামে আগমনের কারণ সম্পর্কে মাহরুব উল আলম সাহেব বলেন, "ইংরেজ জজ মোহাম্মদ শফি শাহকে পাগল সাব্যত করে যেদিন জেলে নেবার স্কুম দিলেন সেদিন তিনি তাঁর নাড়িতে চট্টগ্রামের টান অন্তব করলেন। দেখলেন চট্টগ্রামের বেলায়েত খালি পড়ে আছে। তাঁকে নিজে গিয়েই উহার শাসন তার নিতে হবে। সঙ্গে সঙ্গেই চট্টগ্রাম রওয়ানা হলেন"।

উপরোক্ত তিনটি কারশের যে কোন কারনেই তিনি চট্টথামে এসে বাকুন না কেন-উক্ত কারণগুলোর কোনটিকেই খাটো করে দেখার অবকাশ নেই। তাঁর চট্টথাম আগমনে উল্লেখিত প্রত্যেকটি কারণই ক্রিয়া করেছে, এক শ্লা নির্দিধায় বলা যায়। যে কোন কারণেই হোক, তিনি চট্টথামে এসে নিজের আধ্যাত্মিক উৎকর্ষের পরিচয় সম্পূর্ণ গোপন রেখে স্থানীয় জজকোর্টে একটি সামান্য চাকুরী গ্রহণ করেন এবং রাতে ইবাদতে মশগুল থাকেন। °

তাঁর চাকুরীর পদ নিয়েও বিভিন্ন মতভেদ রয়েছে। কেহ কেহ বলেন তিনি পিয়নের চাকুরী নেন; আবার কেহ কেহ বলেন- তিনি পাখা টানার কাজে নিয়েজিন্ড ছিলেন। জনসাধারণ তাঁকে খান সাহেব বা মিএরা সাহেব বলে ভাকত। তখন কোর্ট কাচারীতে ফার্সী ভাষায় কাজকর্ম চলছিল। আর শাহ্ আমানতৃত্বাহ ছিলেন ফার্সী ভাষায় অগাধ পাভিত্বের অধিকারী। তিনি ইচ্ছে করলে যে কোন উচ্চ সরকারী পদে অধিটিত হতে পারতেন, কিন্তু তিনি তা কেন করেননি তা বলা মুশকিল। তবে শাহ আমানতৃত্বাহ (রঃ) এর যোগ্যতা থাকা সর্বেও উচ্চ পদে অধিটিত না হয়ে সামান্য পিয়নের পদে চাকুরী গ্রহণ করার পশ্চাতে কয়েকটি কারণ থাকতে পারে। হয়ত বা নিজের জ্ঞান গরিমা প্রকাশ করার ইছে। তাঁর আদৌ ছিলনা। দেশে ইয়েজ রাজত্ব চলার কারণে মুসলমানদের চাকুরীর সংহান দিন কমে আসছিল হয়ত বা ইয়েজ রাজত্ব স্থাপনের পর সরকারী চাকুরী এবং ব্যবসা বাণিজ্যসহ সকল ক্ষেত্রে মুসলমানেরা একে একে অবহেলিত হয়ে পড়ে। তাই তিনি জীবিকা অর্জনের ব্যবহা হিসাবে এই পিয়নের চাকুরী গ্রহণ করেন। তা

শাহ্ আমানত (রঃ) চট্টগ্রামের কদম মোবারক মসজিদের অদ্রেই একটি বাসস্থান নির্মান করেন এবং বিবাহ করে অতি সাধারণ সংসারী লোকের মতই সেখানে বাস করতে থাকেন। অন্যান্যের মত তিনিও যথারীতি গৃহস্থালীর কাজ করতেন। কিন্তু লোক চক্ষুর অন্তরালে তিনি অতি সঙ্গোপনে চালিয়ে যান একনিষ্ঠ আধ্যাত্মিক-সাধনা। কদম

১। মোবারক করীম জরহর, প্রাত্তক, পৃঃ ১৯৫।

২। মাহবুব-উল-আলম, চট্টগ্রামের ইতিহাস, পৃঃ ৫।

অভিল করিম, হয়রত শাহ সুকী আমানত বান; একাশনায় - শাহজালা বেলায়েত উল্লাহ খান, খানকা পরীক, হয়রত শাহ সুকী
আমানত খান (রঃ), হয়রত শাহ আমানত সত্ত, চয়য়াম- ৩য় প্রকাশ, প্রাবণ-১৩৯২ বাংলা, পুর ২৪।

৪। আবদুল করিম, প্রান্তভ, পৃঃ ২৪।

৫। মোবারক করীম জওহর, প্রাক্তক, পৃঃ ২০০।

৬। আব্দুল করিম, প্রাক্তক, পৃঃ ২৪।

৭। মোবারক করীম জভহর, প্রান্তক, পৃঃ ২০০।

মোবারক মসজিদে বসেই তিনি আধ্যাত্মিক-সাধনা করেন। বর্তমান জামে মসজিদটি ১৫৫৬ পূঁটাবে নওয়াব শায়েন্তা খান চট্টগ্রাম বিজয় করলে তাঁর পুত্র ও চট্টগ্রামের প্রথম মোগল নওয়াব বুয়ুর্গ উমেদ খান নির্মাণ করেন। কিছু ইংরেজরা তাদের শাসনামলে মসজিদটিকে গোলা বারুদ প্রভৃতি য়ুদ্ধ সাম্মীর গুদামে পরিণত করে। চট্টগ্রামের ঐতিহাসিক হামীদুল্লাহ খানের প্রচেষ্টায় পরে মসজিদটি মুসলমানদের ব্যবহারের জন্য কেরত দেয়া হয়। শাহু আমানতৃত্মাহর চট্টগ্রামে আগমনের সময়ও মসজিদটি ইংরেজদের গুদামে পরিণত ছিল এবং সেই কারণে নওয়াব ইয়াসিন খান কর্তৃক নির্মিত কদম মোবারক মসজিদ জামে মসজিদ রূপে পরিগণিত ছিল। '

শাহ্ আমানতৃত্মাহর চট্টশ্রাম আগমনের সঠিক সন তারিৰ জানা যায়নি। তবে বিভিন্ন সূত্র থেকে অনুমান করা যায় যে, তিনি ১৭৮১ খৃঃ থেকে ১৭৯৩ খ্রীষ্টাব্দের মধ্যবর্তী কোন এক সময় চট্টগ্রাম আসেন। যেহেতু তিনি চট্টগ্রাম আসার পর পরই স্থানীয় জজকোর্টে চাকুরী নেন এবং ১৭৮১ সালের পূর্বে চট্টগ্রামে কোন জজকোর্ট ছিলনা। তাই অনুমিত হয় যে, তিনি ১৭৮১ সালের পরেই চট্টগ্রামে আসেন। ইংরেজ সরকার চট্টগ্রাম জজকোর্ট স্থাপন করেন ১৭৮১ সালে।

প্রত্যেক ওলি দরবেশের বতাব এই যে, তাঁরা আধ্যাত্মিক জগতে যত উচ্চ মর্যাদাই লাভ করন না কেন তাঁরা তা সর্বদাই গোপন রাখতে যথাসাধ্য চেটা করেন। জনসাধারণের মধ্যে নিজেদের বরূপ প্রকাশ করতে তাঁদের একাডই অনিছা। তবুও কালক্রমে মানুবের নিকট তাঁদের বরূপ ধরা পড়ে যায়। শাহু আমানতুরাহর জীবনেও এর ব্যতিক্রম বটেনি। চট্টগ্রাম এসে তিনি নিজকে যথাসাধ্য গোপন রাখার চেটা করেছিলেন। সুফী সাধকরা দুঃছ, বিপল্ল ও গরীবদের সেবা ও সাহায্য করেন। কিছু মাঝে মধ্যে তাঁরা এমন কিছু সেবা সাহায্য করেন যা করতে গিয়ে তাঁরা আর নিজেদেরকে গোপন রাখতে গারেন না। তদ্ধেপ নিম্নোক্ত ঘটনায় শাহু আমানতুরাহ (রঃ) নিজকে আর গোপন রাখতে গারেননি এবং তাঁর সুফী সাধনা প্রকাশ পায়।

শাহ্ আমানতুরাহ চট্টথাম কোর্টে পিয়নের, মতান্তরে পাখা টানার কাজ করতেন। তথন সন্থীপবাসী মতান্তরে কর্মবাজার বা মহেশখালীর জনৈক লোক তার মোকাদ্দমার তারিখ জানার জন্য চট্টথাম শহরে আসেন। মোকাদ্দমায় নিযুক্ত তার পক্ষের উকিলের সংগে সাক্ষাত করে জানতে পারলেন যে, সেদিনই তার মোকাদ্দমার জনানীর তারিখ, অথচ তার সঙ্গে মোকাদ্দমা সংক্রান্ত প্রয়োজনীয় কাগজপত্র নেই। লোকটি উকিলের নিকট আরো জানতে পারলেন যে, আগামীকাল প্রয়োজনীয় দলীলপত্র দেখাতে না পারলে মামলা খারিজ হয়ে যেতে পারে। এ কথা তনে লোকটি যেমন আন্তর্ব হয়ে পড়েন তেমনি নিজেকে অত্যন্ত বিপল্লবোধ করেন। কেননা, মোকাদ্দমার তারিখ অজ্ঞাত থাকায় মোকাদ্দমার তনানীর জন্য এবং বিচারের জন্য তিনি প্রস্তুত ছিলেননা। লোকটি এর জন্য উকিলকে দায়ী করলে উকিল ভূলবশতঃ লোকটিকে মোকাদ্দমার তারিখ জানাতে পারেননি বলে দুঃখ প্রকাশ করেন।

১। আবুল করিম, প্রান্তক, পৃঃ ২৪-২৫।

২। মোবারক করীম ছাওছর, প্রান্তক্ত, পুঃ ১৯৪।

৩। মাওলানা এম বৰাইনুল হক, প্ৰান্তভ, পৃঃ ১১০।

লোকটি উকিলের সাথে পরামর্শ করে ঠিক করলেন যে, তিনি জজের নিকট মোকান্দমা মূলতবী করার আবেদন জানাবেন, যাতে তিনি দলীল দল্ভাবেল্প নিয়ে আসতে পারেন। কিন্তু কোর্টে এসে তিনি তার বিপরীত অবস্থা দেখতে পান। জর্জ মামলাটি অনেক পুরানো বলে মূলতবী করার আবেদন প্রত্যাখ্যান করেন। জন্স সাহেব সেদিনই তনানী দিতে চাইলেন। লোকটির অনেক কাঁনা কাটিতে তিনি একদিনের সময় দিলেন। কিন্তু এ সময়ের মধ্যে মহেবখালী থেকে দলীল-পত্রাদি নিয়ে আসা সম্ভব ছিলনা। তাই লোকটি কোর্ট ছটির পর মনের দুঃখে কাঁদতে কাঁদতে চলে আসছিল। এ সময় শাহু আমানতও ঘরে ফিরছিলেন। লোকটির ক্রন্দনে শাহু আমানত অত্যন্ত ব্যবিত হয়ে ক্রন্দনের কারণ জিজ্ঞাসা করে জানতে পারলেন যে, আগামীকালের মধ্যে মোকাদমা সংক্রান্ত কাগজপত্রাদি দাখিল না করতে পারলে তার মোকাদ্দমা খারিজ হয়ে যাবে এবং সে কাঙ্গাল হয়ে পড়বে। লোকটির দুরবস্থার কথা তনে শাহু সাহেবের দরা হল। শাহু সাহেব জানতে চাইলেন তাঁর সম্পত্তিগুলো হালাল পথে অর্জিত কিনা। লোকটি হলফ করে বলডে লাগলো তার সম্পত্তি সব হালাল পথে অর্জিত। শাহ সাহেব লোকটিকে ঐ দিনই মাগরেবের নামাজের পর সদর্ঘাটে সাক্ষাত করার অনুরোধ করেন। লোকটি এতে আশ্বস্ত হয়ে তাবলেন যে, শাহ সাহেব কোর্টে চাকুরী করেন, তিনি হয়তো অভকে ধরে একটা ব্যবস্থা করে দেবেন। সে মা হোক সন্ধার পর নির্দিষ্ট স্থানে উভয়ের সাক্ষাত হল। সদরঘাটে লোকটিকে দেখে শাহু সাহেব বললেন- আমি তোমার কোন উপকার করে দিলে কারো কাছে তা প্রকাশ করতে পারবেনা, করলে তোমার অমঙ্গল হবে। লোকটি তাতেই রাজী হল এবং কারো নিকট তা না বলার জন্য প্রতিজ্ঞাবদ্ধ হল। শাহ সাহেব লোকটির চক্ষ বন্ধ করে দিলেন এবং একবানা ক্রমাল নদীতে বিছিয়ে দিলেন। রুমালখানি নদীতে গভার সঙ্গে সঙ্গে একখানা কিস্তিতে পরিণত হল। শাহ সাহেব লোকটিকে কিন্তিতে উঠিয়ে দিয়ে বললেন- কিন্তিখানি তাঁকে যেখানে নিয়ে যায় সেখানে গিয়েই তিনি নামবেন এবং দলীল দন্তাবেজ নিয়ে পুনরায় কিন্তিতে সওয়ার হবেন এবং আবার চোখ বন্ধ করবেন এবং আবার কিন্তি যেখানে নিয়ে যাবে সেখানেই যেন তিনি চোখ খোলেন ও নেমে পড়েন। শাহ সাজ্জের নির্দেশমত লোকটি তাই করলেন। তিনি যখন অনুভব করতে পারলেন যে, কিন্তিটি মাটির সঙ্গে লেগেছে তখন চোখ খোলে অবাক বিশ্ময়ে দেখলেন যে, কিন্তিখানি ঠিক তাঁর বাড়ীর ঘাটেই লেগেছে। শাহ সাহেবের আদেশমত তিনি কাউকে কিছু না বলে নিঃশব্দে কাগজপত্র নিয়ে একই কারদায় কিন্তিতে সওয়ার হয়ে সুবহি সাদিকের সময় সদরঘাট (চট্টগ্রাম) এসে পৌছেন।

শাহ সাহেব লোকটিকে পূর্ব প্রতিজ্ঞা স্মরণ করিরে দিয়ে গন্তব্যস্থানে চলে যান। লোকটি আনন্দে দলীল দন্তাবেজ নিয়ে কোর্টে হাজির হয়ে উকিলকে কাগজপত্র বৃথিয়ে দিয়ে মোকাদ্দমার জনানীর জন্য তৈরী হলেন। অবশা উকিল সাহেব এত অল্প সময়ের মধ্যে কাগজ কোথায় পাইলেন জানতে চাইলে লোকটি বললেন কাগজপত্রগুলো শহরেই আমার এক বন্ধুর নিকট ছিল সেকথা ভূলে গিয়েই গুর্বের দিন মোকাদ্দমা মূলতবী রাখার আবেদন জানিরেছিলাম। জন্ত সাহেব এজলাসে বসার পর মোকাদ্দমার জনানী আরম্ভ হলে লোকটি এক মহাবিপদের সম্মুখীন হল। জন্ত সাহেব লোকটির দলীলপত্র দেখে রেগে গেলেন এবং বললেন যে, এই অল্প সময়ের মধ্যে তোমার বাড়ী হতে কাগজপত্র আনা সম্ভব নয়। তুমি শঠ মিখ্যাবাদী। তিনি দলীল দল্ভাবেজ তার বন্ধুর কাছে রেখে ভূলে গিয়ে গুর্বের দিন মোকাদ্দমা মূলতবী রাখার আবেদন করেছিলেন বলে অল্পহান্ত দেখাতে চেষ্টা করলেন। উকিলও জন্ত সাহেবকে লোকটির পক্ষে সাফাই গেয়ে বুঝাতে চেষ্টা করলেন যে, লোকটি শঠ এবং মিখ্যাবাদী নয়। জন্ত সাহেব এতে মোটেই কর্ণপাত করলেন না, তিনি লোকটিকে কোর্ট অবমাননার শান্তি প্রদানে দৃঢ়প্রতিজ্ঞ ছিলেন। আর সে শান্তির মেয়াদ ৭ বংসর কারাদন্ড।

পূর্ব প্রতিজ্ঞার আবদ্ধ বাকলেও লোকটি পরিস্থিতির শিকার হয়ে শাহ্ সাহেবের কারামতের কথা প্রকাশ করে দিলেন। কোর্টে উপস্থিত সকলেই লোকটির কথা তনে আন্তর্য হলেন। ইংরেজ জজও অলৌকিক (super natural) কাজের মাধ্যমে প্রকৃত ঘটনা তনে স্তম্ভিত হলেন। তিনি এজলাসে স্থির থাকতে পারলেন না। এজলাস থেকে নেমে এসে অতি পরিচিত নগণ্য চাকুরে শাহ্ আমানতুল্লাহর পা জড়িয়ে ধরে বললেন, হজুর আমার এত দিনের বহু অন্যায় ও বেয়াদবী মাঞ্চ করে দেবেন। মেহেরবানী করে আপনি আর কোর্টে আসবেন না। আপনার যাবতীয় বরচ আমিই বহন করব।

শাহ আমানতুল্লাহ অর্থ উপার্জনের উদ্দেশ্যে জজকোটে পিরনের চাকুরী গ্রহণ করেননি। তাঁর অর্থের কোন প্রয়োজন ছিলনা। তাঁর একমাত্র উদ্দেশ্য ছিল নিজের প্রকৃত স্বরূপকে লোক চন্দুর অন্তরালে রাখা। সেই গুপ্ত রহস্যই যখন প্রকাশিত হয়ে গেল তখন আর চাকুরী করার কোন প্রয়োজনই রইলনা। কাজেই তিনি চাকুরী ছেড়ে দিয়ে পরিপূর্ণভাবে জনসেবার কাজে আত্মনিয়োগ করলেন। চট্টগ্রাম শহরের লালদীবির গাড়ে একটি বানকাহ গৃহ স্থাপন করে সেবানে বসে দিবা রাত্রী আল্লাহর ইবাদতে লিপ্ত রইলেন। অল্লকালের মধ্যে তাঁর বুযুগাঁ ও কামালিয়াতের কথা সমগ্র চট্টগ্রাম শহরে এবং মফঃখলে আলোচিত হতে লাগল এবং চট্টগ্রাম ও অন্যান্য জেলার বছ আলিম ও পরহেখগার লোক তাঁর সঙ্গে সাক্ষাত করে মুরীদ হয়ে তল্পজানে দীক্ষা গ্রহণ করতে লাগলেন। এমনকি সুদ্র আসাম প্রদেশ থেকে প্রচুর সংখ্যক তিনু ধর্মবিলাধী মানুবও তাঁর নিকট এসে ইসলাম গ্রহণ করে ধন্য হন। ত্ব

তাঁর নিকট সমাগত হিন্দু মুসলমান থেকে অ্যাচিতভাবে যে প্রচুর পরিমাণ নজরানা পেতেন তার সামান্য অংশ তিনি নিজের জন্য ব্যয় করে বাকী সব বীন দুঃখীদের মধ্যে বিলিয়ে দিতেন। তিনি সমাগত শিব্য ও দর্শনার্থীদের জন্য একখানা বৃহৎ বৈঠকখানা ঘর এবং একটি লঙ্গরখানা খুলে দিলেন। ফলে তাঁর মর্যাদা বহুতণে বৃদ্ধিপায়।

সুদীর্ঘ ৪৭/৪৮ বংসরকাল একনিষ্ঠভাবে ইসলামের খেদমত করে তিনি পরলোক গমন করেন। তাঁর মৃত্যুর সন তারিব সঠিক জানা না গেলেও অনুমান করা হয় যে, তিনি ১৮৪১ সালের অল্পকাল পূর্বেই ইহলোক ত্যাগ করেন।

আইনুন জারিয়া এছের বরাত দিয়ে মাওলানা এম ওবাইনুল হক 'বাংলাদেশের পীর আওলিয়াগণ' এবং মাওলানা নূকর রহমান 'তাযকেরাতুল আওলিয়া' গ্রন্থে উল্লেখ করেছেন যে, ১১৮৭ হিয়নীর ৩০ শে জিলকদ তিনি ইত্তিকাল করেছেন। আন্ওয়ার খাঁ নামক জনৈক বংশধর ১২৫৮হিঃ/ ১৮৪১ খ্রীষ্টব্দে তাঁর মাযার ও মসজিদ ওয়াক্ফ করে দিয়েছেন। এই সূত্রে লিচিতভাবে বলা যায় যে, ১৮৪১ খ্রীষ্টাব্দের পূর্বেই হযরত শাহ আমানভুল্লাহ খান ইন্তিকাল করেন।"

আবৃল করিম, প্রান্তক্ত, পৃঃ ৩২-৩৮।

২। মোবারক করীম জওহর, প্রা**ভন্ড, পৃঃ** ২০১।

৩। মোবারক করীম জওবর, প্রান্তক, পৃঃ ২০২।

৪। মোবারক করীম জভহর, প্রাক্ত, পৃঃ ২০০।

<sup>ে।</sup> মোবারক করীম জওহর, প্রান্তক, পৃঃ ২০৩।

৬। মাওলানা নূকর রহমান, তাযকেরাতুল আওলিয়া, খড-৬, পৃঃ ১৫৬।

চটগ্রাম শহরের জেলখানার ভন্তরে এবং লালদীঘির পূর্বদিকে মাত্র ২/৩ মিনিটের পথ দূরে তাঁর মাযার শরীফ অবস্থিত। প্রত্যেক বৎসর জিলহঙ্জ মাসের প্রথম তারিখে তাঁর মাযারে বিরাট উরস হয়। উরস তিন দিন ধরে চলে।

এখন থেকে প্রায় পৌনে দুইশত বংসর পূর্বে শাহ আমানতুরাহর খানকাহ শরীফ প্রতিষ্ঠিত হলেও দিন দিন তাঁর উন্নতি সাধিত হয়েছে। বর্তমানে সেখানে একটি বিরাট সুরমা মসজিদ স্থাপিত হয়েছে। এই মসজিদের পাশেই তাঁকে দাফন করা হয়েছে। প্রতিদিন হাজার হাজার দর্শনার্থী ও তীর্থযাত্রী এসে তার পবিত্র মাযার যিয়ারত করে।

### হযরত শাহ সূফী আলী রিজা প্রকাশ কানু শাহ (রঃ) (১৭৫৯-১৮৪৭ইং)

চট্টগ্রাম জেলাধীন আনোয়ারার ওশখাইন (আলীনগর) গ্রামে ১৭৫৯ইং সনে হয়রত শাহ সূফী আলীরেজা প্রকাশ কানু শাহ (রঃ) জন্ম গ্রহন করেন । তাঁর পিতার পূর্ব পুরুষ সপ্তম শতকের শেষের দিকে গৌড়ে আগমন করেন । তাঁর পিতামহ শাহ মনোহর পটিয়া ধানার চক্রশালায় বসতি দ্বাপন করেন । তাঁর পিতা শাহ মুহাম্মদ সাচি চাম্দখালি নদীর পশ্চিম তীরে ওশখাইন গ্রামে স্থায়ী ভাবে বসবাস শুরু করেন ।

তিনি উরপু, ফারসী, আরবী ও বাংলা ভাষায় বুৎপত্তি অর্জন করেন এবং হাজীগঞ্জের শাহ আলাউদ্দিনের পুত্র শাহ রিয়াজুদ্দিনের নিকট আধ্যাত্মিক শিক্ষা লাভ করেন । আধ্যাত্মিক সাধনার পাশাপাশি তিনি সাহিত্যে সাধনায় আত্মনিয়োগ করেন । উরপু, ফারসী ও আরবী সাহিত্যে তার অগাধ জ্ঞান থাকলেও তিনি সাহিত্যের ক্ষেত্রে বাংলা ভাষাকেই অগ্রাধিকার দিয়েছিলেন । তিনি হুড়া, ফবিতা, সাহিত্য, প্রবন্ধ, জীবনতন্ত, নীতিজ্ঞান, ধর্মতন্ত ও আত্মচরিত্যমূলক পুন্তকাদি রচনা করেছেন । তার রচিত পুন্তক সমূহের মধ্যে ১) জ্ঞান সাগর, ২) আগমন ৩) সৃষ্টি পওন ৪) যোগ কলন্দর ৫) শাহনাম (পুই খন্ড) ৬) ষষ্ট চক্রবেদ ৭) সিরাজ কুলুব ৮) ধ্যানমালা ও ৯) খাবনামা প্রভৃতির সন্ধান পাওয়া যায়, এ ছাড়াও তার অসংখ্য মারিফতী গান রয়েছে ।

এই সাধক ১৮৪৭ ইং ইন্তিকাল করেন। প্রতি বছর ৩০শে পৌষ তাঁর বার্ষিক উন্নস উদযাপিত হল। ২

১। মাওলানা এম ওবাইদুল হক, প্রাগুক্ত, পৃঃ ১১২।

২। বি, এ, আজাদ ইসলামাবাদী, চট্টগ্রাম স্মরনী, প্রকাশকাল, ওরা জুলাই, ১৯৮৭ ইং. পুঃ ১৩।

## হাজী শরী'আতুল্লাহ

(2967 - 7680)

আঠার শতকে বাংলাদেশের মুসলমানদের অবস্থা অত্যন্ত শোচণীয় ছিল। একদিকে তারা নিজেদের ধর্ম ও আদর্শ থেকে দুরে সরে যার, নিজেদের অবস্থা ও কর্তব্য সর্ম্পকেও উদাসীন হয়ে পড়ে। অন্যদিকে ভূই-কোড় হিন্দু জমিদার ও আমলাদের দৌরাস্থ্যে মুসলমান জনসাধারণের জীবন দুর্বিসহ হয়ে উঠে। ইতিপুর্বে মুসলমান সমাজে ইসলাম পরিপন্থী বিভিন্ন কুসকোর ব্যাপকভাবে অনুপ্রবেশ করে। তারা ইসলামী জীবনাদর্শ ত্যাগ করে কুসকোরাজ্ঞা জীবন যাপনে মেতে উঠে। ইসলামের মৌলিক আদর্শ ও রীতি-নীতির পরিবর্তে তারা বাহ্যিক আচার অনুষ্ঠানের প্রতি অধিক আকৃষ্ট হয়ে পড়ে। তাদের মধ্যে ধর্মের নামে অর্ধমের প্রাধান্য দেখা দেয়। মুসলিমদের প্রমিন দুর্দিনে আলোকবর্তিকার ন্যায় যাঁর আবির্জাব ঘটে তিনি হলেন বাংলার করায়েয়ী আন্দোলনের প্রতিষ্ঠাতা হাজী শরী আত্রাহ। তিনি ১৭৮১ খ্রীষ্টাব্দে ফরিদপুর (বর্তমান মাদারীপুর) জেলার শিবচর থানার অর্জগত শামাইল গ্রামে এক সাধারণ মুসলিম পরিবারে জন্মহণ করেন। তাঁর শিতার নাম আবদুল জলিল তালুকদার। তিনি ছিলেন একজন সং, সাধু, অমারিক ও উদার প্রকৃতির ব্যক্তি, একজন প্রজা-বংসল তালুকদার। সাধারণ অত্যাচারী জমিদার তালুকদারের ন্যায় তিনি প্রজাদের উপর জুলুম অত্যাচার করতেন না। তাঁর উদারতার কারণে প্রজারা তাঁকে অত্যন্ত ভক্তি ও শ্রদ্ধা করত। মুহাম্মদ আজীম তালুকদার ও মুহাম্মদ আশিক তালুকদার নামে আবদুল জলিলের দুই ভ্রাতা ছিল। মুহাম্মদ আজিম সাংসারিক কান্ধ কর্ম নিয়ে শামাইল গ্রামেণ থাকতেন। ছোট ভাই আশিক ছিলেন একজন বিজ্ঞ 'আলিম। তিনি মুর্শিদাবাদের প্রসিদ্ধ নবাব বাহাদুরের দরবারে মুক্তী হিসাবে সগরিবারে অবস্থান করতেন।

হাজী শরী আতুল্লাহ বাল্য বয়সে মাতাকে হারান। মাত্র আট বছর বয়সে তাঁর পিতার ইন্তিকালের পর তিনি ও তাঁর বোন তাদের চাচা মুহাম্মদ আজীম তালুকদারের তথাবধানে লালিত পালিত হতে থাকেন। মুহাম্মাদ আজীমের কোন সম্ভানাদি ছিল না। তাই, তিনি ও তাঁর স্ত্রী তাদেরকে আদর যতুসহকারে লালন পালন করতেন।

বাল্যকাল থেকেই হাজী শরী আত্মাহ জ্ঞানানুরাগী ছিলেন। কিছু গ্রামে লেখাপড়ার তেমন কোন ডাল ব্যবস্থা ছিল না। অন্যদিকে স্নেহপরায়ণ চাচাও তাঁকে দুরে কোথাও পাঠাতে রাজী ছিলেন না। তাই চাচার অগোচরে লেখাপড়ার উদ্দেশ্যে তিনি কলিকাতা চলে যান। সেখানে তিনি তৎকালীন বুযুর্গ আলিম মাওলানা বশারত আলীর কাছে পরিত্র

১। ছমাযুদ আবদুপ হাই, মুসলিম সংকারক ও সাধক , পৃঃ ৫৫।

ই। হাজী শরী আতুদ্ধাহর জন্মতারিখ নিয়ে মততেদ আছে। গোলাম সাকলায়েন বাংলাদেশের সৃষ্ঠী সাধক এবং Muhammad Abdullah, someMuslim Statwarts, নামক গ্রন্থে তাঁর জন্ম তারিখ ১৭৮০ খৃষ্টাব্দ লিখেছেন। এ সম্মন্ধে বিভারিত বিষৱণের জন্য দেখা যেতে পারে - Khan Muinuddin Ahmed, Tomb inscription of Haji Shariatullah Journal of the Asiatic Society of Pakistan, Vol. III 1958, p. 187-95.

মতাভরে বাহাদুরপুর। শামাইল ও বাহাদুরপুর উভয় গ্রাম একই থানার অন্তর্গত; শামাইল গ্রাম বাহাদুরপুর গ্রামের প্রায় দেড় মাইল
দক্ষিণ-পতিমে অবস্থিত।

৪। ভুলজিকার আহমল কিসমতী, বাংলাদেশের সংঘামী ওলায়া লীর-মালায়েখ , পৃ ২-৩; মোঃ আবদুস সায়ার, করিদপুরে ইসলায়,
 পৃঃ ১৪০।

কুর'আন শিক্ষা লাভ করেন। অতঃপর তিনি তাঁর উত্তালের পরামর্শক্রমে আরবী ও ফারসী ভাষা শেষার জন্য ভারতের হগলী জেলার অর্জগত কুরকুরা গমন করেন। দুই বৎসরে তিনি উক্ত ভাষান্বয়ে যথেষ্ট বুৎপত্তি অর্জন করেন। এরপর চাচা মুহাম্মদ 'আশিকের সাথে সাক্ষাতের উদ্দেশ্যে মুর্শিদাবাদ গমন করেন। সেখানে তিনি চাচার কাছে আরবী ও ফারসী শিক্ষা লাভ করেন। একদিন চাচা -চাচীর সাথে নৌকা যোগে নিজ গ্রাম শামাইল-এ আসার পথে কালবৈশাখী অভের কবলে পতিত হলে চাচা চাচী উত্তরেই প্রান হারাণ। তাই শরী আতুল্লাহ শোকাতুর মনে গ্রামে না এসে কলিকাতায় তাঁর উত্তাদ মাওলানা বাশারত 'আলীর নিকট ফিরে যান। সেখানে তিনি অত্যন্ত মনোযোগের সাথে লেখাপড়ায় আত্মনিয়োগ করেন। '

১৭৯৮/১৭৯৯ইং সনে শরী আতৃরাহ মাত্র ১৮ বছর বয়সে হজ্জ্বত পালনের উদ্দেশ্যে উদ্ভাদ মাওলানা বাশারত আলীর সাথে মঞ্চা গমন করেন। মঞ্জায় তিনি তৎকালীন ছোট আবু হানীফা নামে খ্যাত প্রখ্যাত বুযুর্গ মাওলানা তাহির সম্বল আল-মঞ্জীর শিষ্যত্ব গ্রহণ করেন এবং সেখানে প্রায় ২০ বছর অবস্থান করে কুরআন, হানীস,ফিক্হ প্রভৃতি শাস্তে বিশেষ জ্ঞান অর্জন করেন ও মাওলানা উপাধি লাভ করেন। তিনি মাওলানা সম্বলের নিকট বাইআতও হন।

হাজী শরী আতুরাহ তাঁর চাচা আজীম তালুকদারের অসুস্থতার ববর পেয়ে ১৮১৮ইং সনে মক্কা থেকে দেশে প্রত্যাবর্তন করেন। দেশে ফিরে এসে তিনি নি আমত বিবি নামী এক তণবতী ও রূপবতী মহিলাকে বিয়ে করেন। জনৈক লেখকের মতে তিনি মক্কা থেকে দেশে প্রত্যাবর্তন করে মাত্র চার বছর এদেশে অবস্থান করেন এবং পুনরায় মক্কায় চলে যান। এ সম্পর্কে তিনি বলেন ঃ

চারি সাল হেলায়েত করি নামদার। পুনঃ যে খাহেষ হৈল মক্কা মওয়াজ্জমার।

দেশে আগমনের কিছুদিন পর তিনি মুসলিম সমাজ থেকে পীর পূঁজা, কবর পূঁজা, বিদ'আত ও কুসংস্কার বিদ্রিত করে ইসলামের পুনর্জাগরণের কাজ তরু করেন। ইংরেজ শাসিত এদেশের মুসলিম সমাজের অবস্থা তবন অত্যন্ত করুণ ছিল। তারা রাজনৈতিক, অর্থনৈতিক ও সামাজিক দিক থেকেও নানা প্রকার শির্ক, বিদ্'আাত ও কুসংস্কারে আছেন্র ছিল। তিনি আরও দেখতে গান যে, মুসলমানদের ধর্মীয় ও সামাজিক অবস্থা অত্যন্ত নিম্ন পর্যায়ে পৌছেছে, তারা এমন কুসংস্কারে নিমজ্জিত হয়ে আছে যে, কোন মুসলমান পরিবার বা সমাজের পক্ষে তা বরদান্ত করা সম্ভব

Dr. Muinuddin Ahmed Khan, History of the Faraidi Movement, p. 142.

২। ভুলকিকার আহমদ কিসমতী, প্রাপ্তক, পৃঃ৩।

o : Dr. Muinuddin Ahmed Khan, op.cit, p. 143.

ও। তিনি প্রসিদ্ধ শাফী তরিকার প্রধান ছিলেন। হুমাযুন আবদুন হাই, প্রান্তস্ক, পুঃ ৫৬।

<sup>ে।</sup> মোঃ আবদুস সান্তার, প্রাক্ত, পৃঃ ১৪০; ভুসন্ধিকার আহমদ কিসমতী, প্রাক্ত, পৃঃ ৩-৪; ভ্রাছুন আবদুল হাই, গ্রাহত, গৃঃ ৫৬।

Gibb and Kramers, Shorter Encyclopedia of Islam, p. 99

<sup>1</sup> Khan Muinuddin Ahmed, op.cit

নয়। মুসলিম পরিবারতলো তথু নামে মাত্র তাদের পূর্ব পুরুষদের ধর্মীয় উত্তরাধিকারী হিসেবে পরিবিদিত। মূলতঃ তাদের মধ্যে ইসলামের নিত্যপালনীয় কিছুই নেই। বরং তারা দীর্ঘদিন যাবত হিন্দুদের পাশাপাশি বসবাস করে হিন্দু সংস্কৃতির প্রতিই আকৃষ্ট হয়ে গড়েছে। ইসলামের মৌলিক ও ষতন্ত্র সংস্কৃতির কথা তারা একেবারেই তুলে বসেছে। তিনি মুসলমানদেরকে ধর্মবিমুখতা, চরিত্রহীনতা, ধর্মের প্রতি অন্যাহ্ম ও বিভিন্ন কুসংস্কারের পথ পরিহার করে ইসলামের দিকে আগমনের আহবান জানালেন। কিছু মুসলমানদের অনার্থহ ও স্বধর্ম ইসলামের প্রতি তাদের উদাসিনা শরী আতৃত্বাহকে অত্যন্ত বিচলিত করে তোলে। তাই, তিনি পুণরায় মন্ধার উদ্দেশ্যে পদব্রজে যাত্রা করেন। প্রথমে তিনি বাগদাদ যান। সেখানে হয়রত ইমাম হুসাইন (রাঃ) ও হয়রত আবদুল কাদের জীলানী (রঃ) এর কবর বিয়ারত করেন। অতঃপর বায়তুল মুকাদাস ও মিসর যান। হজ্জব্রত পালনের পর আপন মুরশিদ (মাওলানা তাহির সম্বল)-এর সাথে সাক্ষাত করেন। তাঁর থেকে দোয়া নিয়ে পবিত্র মন্দীনায় উপন্থিত হন। হাজী শরী আতৃত্বাহ প্রায় দু বছর হয়রত মুহাম্মদ (সঃ) এর রওযা গাকের কাছে অবস্থান করেন এবং ইবাদত, রিয়ায়ত ও মুশাহাদায় রত থাকেন। এ সময় তিনি উপুর্যুপরি তিন বার রাসুলুত্বাহ (সঃ) কে স্বপুর দেখেন যে, রাসুল (সঃ) তাঁকে দেশে এসে ইসলাম প্রচারের নির্দেশ দেন। অতঃপর তিনি পবিত্র মন্ধা শরীক্ষে এসে তাঁর মুরশিদের নিকট বর্পের বিবরণ খুলে বলেন। মুরশিদ তাঁর উপর খুব সম্ভাষ্ট হন, তাঁকে বিলাকত প্রদান করেন এবং 'কুতুবুল বাংগাল' উপাধীতে ভূবিত করে দেশে এসে ইসলাম প্রচারের কাজে আত্মনিয়োগ করার নির্দেশ দেন। '

অনেকে বলেন যে, মক্কা অবস্থানকালেই তিনি ওহাবী মতবাদের সংস্পর্লে আসেন ও এ মতে বিশ্বাস স্থাপন করেন। এ সম্পর্কে সঠিক কিছু বলা কঠিন। কারণ, দেশে এসে তিনি ওহাবী মতবাদ প্রচার করেননি বরং তিনি ফরায়েয়ী আন্দোলন নামে এক নুতন মতবাদ প্রচার করেন।

১৮২০ সালে হাজী শরী আতৃত্বাহ স্বলেশ স্থামে প্রত্যাবর্তন করেন। তখন এলেশের মুসলমানেরা প্রকৃত ইসলাম থেকে অনেক দূরে গিয়ে নানা প্রকার শির্ক ও বিদ আতে নিমজ্জিত হয়ে পড়ে। হিন্দুদের দেব-দেবীর নামে মানত করা, কবর পূঁজা, পীর পূঁজা, দরগাহ পূঁজা, গাজীর শিরনী, ফাতেমার শিরনী, গাঁচ শীরের পূঁজা, খোয়াজ-খিয়িরের নামে ভেলা তাসান প্রভৃতি ইসলাম বিরুদ্ধ কাজে তারা নিজেদেরকে আত্মনিয়োগ করে। কালিমা, নামায, রোযা ও পর্না মুসলমান সমাজ থেকে প্রায় লোপ পায়। তাহাজা মুসলিম সমাজে গতিতাবৃত্তি, গরনারী হরণ, মদ্যপান, জুয়া, মুয়, সুদ ইত্যালি অনৈসলামিক কাজ ব্যাপক ভাবে অনুপ্রবেশ করে। এমনি কুসংস্কারে জর্জরিত মুসলমান সমাজকে তিনি খাটি ইসলামী নীতি ও বিধি-সম্মত ব্যবহার দিকে আহ্বান করেন। এতদ উদ্দেশ্যে তিনি বাংলার গল্পীতে ব্যাপক প্রচার অতিযান চালান। তাঁর এ উলান্ত আহ্বানে বাংলাদেশের ফরিদপুর, বরিশাল, ঢাকা, ময়মনসিংহ, ত্রিপুরা (বর্তমান কুমিক্রা), বুলনা প্রভৃতি জিলার অগণিত লোক সাড়া দেয়। অশিক্ষার শিক্ষিত

মোঃ আবদ্স সালার, প্রাক্ত, পৃঃ ১৪১; ভুলফিকার আহমদ কিসমতী, প্রাক্ত, পৃ ঃ ৪।

মোঃ আবদুস সাভার, প্রাভক্ত, পৃঃ ১৪১; স্থুলফিকার আহমদ কিসমতী, প্রাভক্ত, পৃঃ ৪ ;

৩। বুশফিকার আহমদ কিসমতী, প্রান্তক, পৃঃ ৫।

<sup>8।</sup> মোঃ আবদুদ সাভার, প্রান্তক, পৃঃ ১৪১; জুলফিকার আহমদ কিসমতী, আভক্ত, পৃ ঃ ৫।

হওয়া এবং তদন্যায়ী জীবন যাপনের জন্য যে আন্দোলনের ডাক দেন পাক-ভারত-বাংলা উপমহাদেশের ইতিহাসে তা ফরায়েয়ী আন্দোলন নামে ব্যাত। ফরায়েজ আরবী ফারীয়াহ শন্দের বহু বচন। করীয়াহ অর্থ অপরিহার্য করণীয় কর্তব্যসমূহ অর্থাৎ আল্লাহ ও তাঁর প্রেরিত রাসুলের উপর ন্যন্ত কর্তব্য সমূহঃ যথা-সৃষ্টিকর্তা, এক আল্লাহ ও তাঁর রাসুলের উপর ঈমান আনয়ন করা, দৈনিক পাঁচ ওয়াক্ত নামায় আদায় করা, পবিত্র রম্যান মাসে রোযা রাখা, অর্থবান মুসলমানদের পবিত্র হজ্জুত্রত পালন করা ও গরীরদের যাকাত প্রদান করা প্রভৃতি মেনে চলা। আর যারা উক্ত কর্তব্যসমূহ পালনের অঙ্গীকারভুক্ত তাদেরকেই ফরায়েয়ী বলে অভিহিত করা হয়। ব

ফরায়েয়ী আন্দোলনের মাধ্যমে আল্লাহর নির্দেশ ও রাসুল (সঃ) এর জীবনাচরন পুংখানুপুংখরূপে প্রতিপালনের ও কুর আন সুনাহ অসমর্থিত সমস্ত অনুষ্ঠানে যোগদান থেকে বিরত থাকার জন্য আহবান করা হয়। ফরায়েযীরা মহরমের দশ তারীখকে হযরত আদম (আঃ) ও বিবি হাওয়া (আঃ)- এর গৃথিবীতে আগমন দিবস মনে করেন। তাঁরা আরও মনে করেন যে, এ তারিখেই আরশ-কুরসী ও স্বর্গসমূহ সৃষ্টি করা হয়েছে। এ জন্য হয়রত মুহাম্মদ (সঃ)-এর পূর্ববর্তী পয়গমরগণ কর্তৃক মহরমের দশ তারীখ ইবাদতের জন্য বিশেষ দিবস হিসাবে পালিত হয়েছিল। তাই ফরায়েযীগণ মহরমের দশ তারীখ ও পরবর্তী দিন রোযা রখেন এবং সারারাত ইবাদত করেন। এদিনে তাঁরা বিত্তহীন অসহায় ও এতিমদের মধ্যে খাদ্য বিতরণ করেন। প্রতি পক্ষের সাথে কোন বৈরিতা থাকলে এ দিবসের শিক্ষার আলোকে তাদের মধ্যে পুনঃর্মিলন প্রতিষ্ঠা করেন। তাঁরা রাসুল (সঃ) এর নির্দেশিত সুনাহ তরুত্বের সাথে পালন করেন। কিন্তু, শহীদ ইমাম হাসান (রাঃ) ও ছুসাইন (রাঃ)- এর আত্মোৎসর্গের স্মৃতির উদ্দেশ্যে প্রচলিত উৎসবাদি দর্শন থেকেও তাঁরা বিরত থাকেন। এছাড়া তাঁরা পুতি, ছাতি ও চিল্লার আচার -অনুষ্ঠান হতে দুরে থাকেন। এসব অনুষ্ঠান শিত জন্মের তিন দিনের মধ্যে পালিত হত। তাঁরা শিত জন্মের পর একমাত্র আকীকাহ অনুষ্ঠান পালন করে থাকেন। ঠিক একইভাবে তাঁরা বিয়ের আনুষ্ঠানকেও বিভিন্ন প্রকার লৌকিক আচার থেকে পৃথক করেন। ইতিপূর্বে সমাজে বিয়ে উপলক্ষে নানা প্রকার নিয়ম-কানুন পালন করা হত। যেমন-১. জাঁক-জমকের সাথে বসে থাকা ২. হলুদ গায়ে মেখে তা বরণ করা ৩. বিয়ের পোশাক পরিচছদের জন্য সুনির্দিষ্ট পরিমাণ ও ৪. সবগশৃত শোভা যাত্রা ইত্যাদি। ফরায়েযীগণ এসব কিছু বর্জন করেন। তাঁরা বিয়ের দিন কুর আন সুনাহ মুতাবিক বর-কনের সাজ-সজ্জা করতেন। বিয়ের মুহুর্তে গান-বাজনা, অল্লীল নৃত্য-গীত ইত্যাদিও তাঁরা নিবিদ্ধ করেন। তবে, বিয়ের দিনে আত্মীয়-সজন, বন্ধু-বান্ধব ও দরিদ্র ব্যক্তিদের জন্য ওয়ালিমা ভোজের ব্যবস্থা করতেন।

ফরায়েযীগণ সমাধি সংক্রান্ত সংকার্যাদি সুন্দরভাবে পরিচালিত করতেন। তাঁরা কবরে পুন্প অর্পণ ও ফাতিহাখানির বিরোধিতা করেন। তাঁদের মতে কবরের মাঝখানে মাটি দিয়ে উঁচু করা ঠিক নয়। এমন কি কবরের উপর কোন ইট পাথরের স্মৃতি স্তম্ভ নির্মাণেরও তাঁরা বিরোধিতা করেন। °

১। গোলাম সাকলায়েন, প্রাত্তক, পৃঃ ১৬৭।

২। ত্মায়ুন আবদুল হাই, প্রাতক, পৃঃ ৫৭।

৩। ছমায়ুন আবদুল হাই, প্রাণ্ডন্ড, পৃঃ ৫৭; মোঃ আবদুস সাভার, প্রাণ্ডন্ড, পৃঃ ১৪১।

৪। হুমায়ুন আবদুল হাই, প্রান্তক, পৃঃ ৫৭; মোঃ আবদুস সাভার, প্রান্তক, পৃঃ ১৪১।

করায়েয়ী আন্দোলনের সংগঠক হাজী শরী আতুরাহ হানাকী মাযহাবের অনুসারী ছিলেন। তিনি সমসাময়িক ইসলাম পুনঃর্জাগরণকারীদের ন্যায় সংকার ও একত্বাদের নিঃশর্ত বাস্তবায়নের উপর জোর দেন। ইসলামের মৌলিক বিধান থেকে বিচ্যুতিকেও তিনি বিদ'আত বলে মনে করেন।

হাজী শরী আতুলাহ তাঁর ফরায়েয়ী নীতি প্রচার করার সাথে সাথে তা সমাজে কার্যকরী করার জন্য জোর প্রচেটা চালান। তিনি ফরিদপুর ও বরিশাল জেলা অঞ্চলের গ্রামে গ্রামে ঘুরে অধঃণতিত মুসলমান সমাজে নৃতন করে ইসলামের দাওয়াত দিতে থাকেন। পাড়ায় পাড়ায়, মসজিদে-মসজিদে তিনি কুর আন ও নামায় শিক্ষার ব্যবস্থা করেন। পুরুবানুক্রমিকভাবে ইসলামের মৌলিক শিক্ষা থেকে বক্ষিত এক শ্রেণীর লোকের বিরোধিতা সথেও তিনি তাঁর একদল অনুসারী নিয়ে এ আন্দোলনে অবতীর্ণ হন। নানা প্রকার সামাজিক ও ধর্মীয় কুসংস্কারে নিপতিত মুসলমানদের তিনি ইসলামের পূর্ণ অনুসরণে আল্লাহ ও রাসুলের প্রতি বিশ্বাস, দৈনিক পাঁচ ওয়াক্ত নামায় প্রতিষ্ঠা, রম্যান মাসে রোয়া রাখা ইত্যাদির প্রতি বিশেষ মনোযোগ দেওয়ার জন্য স্বার প্রতি আহ্বান জানান।

মোটকথা সমাজ-সংস্কার এবং কুসংস্কারাচ্ছন্ন মুসলমানদেরকে পুণরায় সত্যিকার ইসলামের পথে ফিরিয়ে আনাই ছিল হাজী শরী আতুরাহ-এর আন্দোলনের উন্দেশ্যে। ফরায়েবীদের নিয়ম-কানুন ও আচার অনুষ্ঠান প্রভৃতি বেশ কঠিন ধরণের ছিল এবং তা যথাযথভাবে পালন করা হত। তালের সমকালীন আচার-অনুষ্ঠান সম্পর্কে একটি মৌলিক বিবরণ দিয়ে গেছেন জেমুস টেইলর। তিনি বলেন %- "They (the Faraejees) Profess to adhere to the strict letter of Koran and reject all ceremonies that are not sanctioned by it. The commemoration of the martyrdom of Hassan and Husein is not only forbidden but even urtnessing the ceremonies connected with it, is avoided by them. They reject the rites puttee, chuttee and chilla which were performed between the first and fortienth day after the birth of a child and observe the 'rite of Aqiqa'. In the same way they have diversted the marriage ceremony of its formalities; The funaral/funreal obserqutes are concluded with a corresponding degreee of simplicity. Offering of fruits, flowers at the grave and the various Fatiha ceremonies being prohibited; their graves are not raised above the surface of the ground, not marked by the building of brick of stone". "

হাজী শরী আতুল্লাহ তাঁর এ সংকার আন্দোলনে প্রায় বিশ বছর সময় কাটান। এ সংকার কর্মসূচীকে আন্দোলনে রূপ দিতে গিয়ে তিনি প্রধানতঃ লবিদ্র কৃষক শ্রেণীকে ঐক্যবদ্ধ করেন। ফলে, তিনি রাজনৈতিকভাবে ইংরেজ এবং সামাজিকভাবে জমিদার ও নীল কৃঠিয়ালদের বিরোধিতার সম্মুখীন হন। তাঁর এ সংখ্যাম করেক বছরের মধ্যেই ফরিদপুর, বরিশাল, খুলনা, যশোর, কৃটিয়া, ঢাকা, ময়মনসিংহ, ত্রিপুরা (বর্তমান বৃহত্তর কুমিল্লা) প্রভৃতি জিলায় ছড়িয়ে গড়ে। জেম্স টেইলরের মতে, ফরায়েয়ী আন্দোলনের প্রথম দশ বছরের মধ্যে উল্লিখিত অঞ্চল সমূহের

১। মোঃ আবদুদ দাভান, আৰক্ত, পৃষ্ণ ১৪১; জেমদ টেইলর, কোম্পানী আমলে ঢাকা, পৃ ঃ ১৯২।

২। মোঃ আবদুস সাতার, প্রাত্তভ, পুঃ ১৪৩; জেমস টেইলর, কোম্পানী আমলে ঢাকা, পুঃ ১৯২।

মাঃ আবদুস সাবার, প্রাক্তক, পৃঃ ১৪৪ ।

মুসলমান জনসংখ্যার প্রায় ছয় তাগের একভাগ লোককে তিনি তাঁর অনুগত করতে সমর্থ হয়েছিলেন। ১৮৩৭ সালে তাঁর মুরীদের সংখ্যা ১২,০০০ বলে জানা যায়।

ফরায়েথী আন্দোলনের ব্যাপক বিভৃতি সম্পর্কে জেম্স টেইলর বলেন ঃ- "Within the last ten years a Mohammedan set has sprung up in this part of the country and has spread with extra ordinary rapidity in this district (Dhaka), Faridpur, Backergonj and Mymensingh. The founder of it is a man of the name of Shariatullah (sic), a native of Fareedpur" \*

হাজী শরী আত্রাহ অনেকওলো ওকত্পূর্ণ সামাজিক ও ধর্মীর সংকার সাধন করেছিলেন। তিনি এ দেশকে দাকল হারব' বা বিধর্মী রাজ্য বলে ঘোষনা দেন। আর 'নাকল হারব' এ মুসলমানদের পক্ষে জুম'আ ও সদের নামায পড়া না জারেজ। তাই, তিনি এ দেশে জুম'আ ও সদের নামায পড়া না জারেম বলে ঘোষণা দেন। এ দেশকে দাকল হারব' ঘোষণা করেলও তিনি ইংরেজ সরকারের বিক্লেমে জিহাল ঘোষণা করেনিন। আবদূল বারী বলেন ঃ- "But unlike Syed Ahmad Shahid, Shariatullah does not appear to have formulated any revolutionary principle about Jihad or to have preached any direct action against the English rules" কিছু এ সন্তেও তিনি সরকারের হাত থেকে রেহাই পাননি। এ সম্পর্কে তেইলর বলেনঃ- The Farajees have the charcter of being Stricter in their morals than their other Mohammadan bretheren but they are inclined to intolerence and prosecution and in showing their contempt of the religious opinions of their neighbours. They frequently occasion affrays and disturbances in the town. Their leader Hajee Shariatullah has more than once been taken in custody on this account, and is at present under the ban of police. I believe, for exciting his disciples in the country to with hold the payment of revenue"

পীর মুরীল প্রথার পরিবর্তে তিনি গুরু-শিষ্য বা ছাত্র -শিক্ষক প্রথার প্রচলন করেন। অথচ এর পূর্বে এবানে এ ধারণা করা হত যে, পীরেরা মুরীদানকে আল্লাহর কাছে সুপারিশ করে বেহেন্তে নিয়ে যাবেন। ফলে, অনেক মুরীদ পাপাচারে লিগু থাকত এবং যথাযথভাবে ইসলামের বিধানগুলো অনুশীলন করত না। কারণ, তাদের ধারণা ছিল যে, আমলে আখলাকে কিছুটা ক্রটি থাকলেও পীর সেটা সারিয়ে নেবেন। বিবাহ ও অন্যান্য সামাজিক উৎসবাদিতে অযথা অপব্যয় করতে তিনি নিবেধ করেন। তিনি আরও ঘোষণা করেন যে, আল্লাহ ছাড়া আর কাউকে তয়

১। কবি রুক্ত আমিন, দৈনিক ইনকিলাব, ১৬ই ভিসেম্বর, ১৯৯০।

James Toylor, A Sketech of the topographly and Statistics of Dhaka, p. 248-249

থে দেশ অমুসলিম সরকার বারা শসিত সে দেশকে 'দাকল হারব' বলে।

<sup>8</sup> James Toylor, opicit p. 248.

ইমায়ুন আবদুল হাই, প্রাক্তক, পৃঃ ৫৭; সমাচার দর্গন, ২২শে এপ্রিল ১৮৩৭, ব্রজেন্দ্রনাথ বন্দ্যোগায়ায় সংকলিত, সংবাদপতের
সেকালের কথা (তৃতীয় সংকরন, কলিকাতা) পৃঃ ৩৭৯-৮০।

করবেনা এবং আল্লাহর নির্দেশিত ফর্ম কর্তব্য সম্পাদনেই তাদের অধিক মনে।যোগী হতে হবে। তিনি আরও বলেন যে, নবজাতকের জন্মলগ্নে তার পিতাকেও ধাত্রীর সঙ্গে একযোগে শিশুর নাড়ী কাটতে হবে। হিন্দু ধর্মের প্রথানুসারে তথু ধাত্রীর হারা নাড়ী কাটা চলবে না। এর ফলে জনসাধারণ ও তাঁর শিহ্যদের মধ্যে কিছুটা অসভোষ দেখা দেয়।

হাজী শরী আতৃত্নাহ নিমশ্রেণীর মুসলমান তথা কৃষক ও কারিগর শ্রেণীর মুসলমানদের মধ্যে ইসলামী সংকার আন্দোলন গড়ে তোলেন। তাঁর এ আন্দোলন সম্পর্কে জেম্স ওয়াইজ বলেনঃ " বহু বছর ধরে শরী আতৃত্নাহ তাঁর নিজের জেলাস্থ গ্রামগুলোতে এই নতুন মতবাদ প্রচার করতে থাকেন। এতে তিনি অনেক বিরোধিতার সম্ম্বীন হওয়া সত্ত্বেও তাঁর একদল বিশ্বাসী শিষ্য গড়ে উঠে এবং ক্রমশঃ তিনি একজন ধার্মিক ও ধর্মীয় নেতা হিসাবে সুগরিচিত হয়ে উঠেন"। °

জনগণের মধ্যে এ আন্দোলনের প্রভাব প্রতিপত্তি এবং হাজী শরী আতুরাহর সংকার প্রচেষ্টা এক অভাবনীয় সাফল্যের সৃষ্টি করে। এ সম্পর্কে জেম্স ওয়াইজ তাঁর মোহামেডান্স অব ইটার্ন বেঙ্গল প্রছে লিখেনঃ " হিন্দুদের বহু ঈশ্বরবাদ নীতির সাথে দীর্ঘ দিনের সম্পর্কের ফলে মুসলমানদের মধ্যে যে সব কুসংশ্বার ও দুর্নীতি দেখা দিয়েছিল তার বিক্রছে কথা বলার প্রথম সোচ্চার প্রচারক হিসাবে তাঁর (হাজী শরীআতুরাহ) আবির্তাব বৈশিষ্ট্যপূর্ণ। কিছু বাংলার চেতনাহীন ও উলাসীন চাষী সমাজের মধ্যে তিনি উৎসাহ-উদ্দীপনা জাম্মত করার ব্যাপারে যে সাফল্য অর্জন করেন, তা আরও বেশী চমকপ্রদ। এ উদ্দেশ্য সাধনের জন্যে একজন অকপট ও সহানুভৃতিসম্পন্ন প্রচারকেরই প্রয়োজন ছিল আর মানুষের মনে প্রভাব বিত্তারের অধিক ক্ষমতা শরীআতুরাহর চেয়ে অপর কারুর মধ্যে কথনও দেখা যায়নি"। "

হাজী শরী আতৃত্বাহ তদানীন্তন মুসলিম সমাজে একজন অভিভাবকের তৃমিকা গালন করেন। বিপদে-আপদে, সুখে-দুঃখে পরামর্শদাতা হিসাবে তিনি মজপুম জনতার পাশে ছিলেন। ইসলামের পুনর্জাগরণ এবং তৎকালীন লাঞ্চিত মুসলমানদের সামাজিক অর্থনৈতিক ও ধর্মীয় উন্নয়নের ক্ষেত্রে তাঁর অবদান অপরিসীম। তিনি হিন্দু জমিদার ও নীল কৃঠিয়াল ইংরেজ ব্যবসায়ীদের অত্যাচার নিপীড়নের বিরুদ্ধে জনসাধারণকে ঐক্যবদ্ধ হতে পরামর্শ দেন। হিন্দু জমিদারদের বহু অবৈধ কর আদায়ের বিরোধিতা করেন। 'ফলে জমিদায়রা সংঘবদ্ধভাবে কলিকাতার বিতিন্ন পত্রিকার মাধ্যমে হাজী শরী আতৃত্বাহকে তীতৃমীরের মত ইংরেজদের বিকল্প সরকার গঠনের দায়ে অতিযুক্ত করার চেষ্টা করে এবং তাঁর অনুসারীদের বিরুদ্ধে কুৎসা রটনা তরু করে। তৎকালে বৃষ্টান পাদ্রীদের দ্বারা পরিচালিত 'সমাচার দর্পন' পত্রিকায় ১৮৩৭ সালের ২২শে এপ্রিল প্রকাশিত সংখ্যায় এক বেনামী চিঠিতে যে ভাষায় তাঁর কুৎসা রটনা করা হয় তাহলো এই ঃ- '' ইদানিং জিলা ফরিদপুরের অন্তর্গত শিবচর থানার সরহদে

Abdul Bari, The Reform movement in Bengal, History of the freedom movement, vol.-I, p. 547.

২। James Taylor, Ibid, p. 248; ছমায়ুন আবদুশ হাই, প্রাভন্ত, পুঃ ৫৯।

৩। জুলফিকার আহমদ কিসমতী, প্রান্তজ, শৃঃ৮।

৪। গোলাম সাকলায়েন, বাতক, পৃঃ ১৬৮।

থান মৃহাত্মল সিঞ্জিক, 'গীর দুদু মিয়া, পৃঃ ২১-২২।

বাহাদুর থামে শরি'আতুল্লাহ নামক এক জবন বাদশাহী লওনোছক হইয়া ন্যুনধিক ১২০০০ জোলা ও মুসলমান দলবন্ধ করিয়া নৃতন এক সরা জারি করিয়া চতুর্দিকস্থ হিন্দুদিগের বাটি চড়াও করিয়া দেবদেবী পূজার প্রতি অশেষ প্রকার আঘাত জমাইতেছে এবং জিলা ঢাকার অভঃপতি মুলফতগন্ত থানার সরহদ্দে রাজনগর নিবাসী দেওয়ান মৃত্যুজার রায়ের স্থাপিত দ্বাদশ শিবলিক ভালিয়া নদীতে বিসর্জন দিয়াছে। আমি বোধকরি শরী'আতুল্লাহ জবন যে প্রকার দলবন্ধ হইয়া উত্তর প্রবল হইতেছে, অল্পদিনের মধ্যে হিন্দু ধর্ম লোপ হইয়া অকালে প্রলয় হইবে"। এ অভিযোগপত্র থেকে হাজী শরী'আতুল্লাহ, তার আন্দোলন এবং অনুসারীদের ব্যাপারে হিন্দু জমিদারদের ষড়যদ্ভের মাত্রা সহজেই অনুমেয়। হিন্দুদের এ বড়যদ্ভের সাথে বুটানরাও সহযোগী হিসাবে কাজ করে।

হাজী শরী আতুরাহ ছিলেন অত্যন্ত সজাগ প্রকৃতির লোক। ইসলামের প্নর্জাগরন এবং তৎকালীন লাঞ্চিত মুসলমানদের সামাজিক, অর্থনৈতিক ও ধর্মীয় উনুরনের ক্ষেত্রে তাঁর অবদান অপরিসীম। তাঁর অক্লান্ত কর্তব্য নিষ্ঠার ফলে অচিরেই তাঁর আন্দোলন বিরাট সফলতা লাভ করে। ফলে, মুসলমানদের চিরাচরিত শত্রু ইংফোড়-ছিলু জমিদার, আমলা ও ইংরেজ নীল কুঠিয়ালরা অত্যন্ত ভীত হয়ে পড়ে। এ সম্পর্কে চমকপ্রদ বর্ণনা দিয়েছেন জেম্ব ওয়াইজ। তিনি বলেন, "জমিদারগণ এই নতুন মত প্রচারের ফলে ভীত সম্ভন্ত হয়ে পড়ে। কারণ, এর ফলে মুসলমান চাধীরা সংঘবদ্ধ হল এবং অচিরেই বিরোধ দেখা দিল। ফলে শরী আতুরাহ তাঁর নতুন বাসন্থান নয়াবাড়ী থেকে বিতাড়িত হয়ে নিজ জলুন্থানে ফিরে গেলেন। সেখানে তাঁর কাজ আরম্ভ হল। অল্প সময়ের মধ্যে তিনি বিপুল সংখ্যক অশিক্ষিত মুসলমান জনগণকে তাঁর নলভুক্ত করলেন। তিনি অত্যন্ত প্রতাবশালী হয়ে উঠেন এবং কেউ তাঁর আদেশ মানতে একটুও দ্বিধা করত না। তিনি অত্যন্ত বিবেচনা ও সাবধানতার সঙ্গে কাজ করতেন এবং অধিকাণে সময়েই ধর্মীয় সংকারকের ভূমিকা গালন করতেন। পূর্ব বাংলার জন্মভূমির এক দরিদ্র মুসলমান ঘরে জন্মগ্রহণ করে তিনি বাংলার হৃদয়োন্তম কৃষকদের জীবনে নব-জাগরণ এনেছিলেন। এ কৃতিত্বের জন্য যে সহানুত্তি ও সততার প্রয়োজন, তা একমাত্র লগ্নী আতুরাহ ছাড়া আর কারো মধ্যে ছিল না। আর কেউ তেমন সহানুত্তি নিয়ে জনগণের চিত্তে আলোড়ন সৃষ্টি করতে গারেননি। অত্যন্তসাধারন ঘরে জন্মগ্রহণ করে ভিনি নির্মল ও আদর্শ জীবন বাপন করে গেছেন, ফলে তাঁর দেশবাসীরা ভাকে অত্যন্ত শ্রুদ্ধা করতেন। জনগন তাদের সমস্ত দুর্দশায় তাঁকে নিজেদের গিতার মত বিবেচনা করতেন"।

হিন্দু জমিদাররা হাজী শরী আত্রাহ সম্পর্কে কি ধারণা পোষণ করত, তাদের পক্ষ থেকে পত্রিকা সম্পাদককে লেখা একটি পত্রের কিয়দশে থেকে তা সহজে অনুমান করা যায়। যেমনঃ- 'আরও শ্রুভ হওয়া গেল শরী আত্রাহর দলভুক্ত দুষ্টজনের। ঐ ফরিদপুরের আন্তপতি পাটকান্দা গ্রামের বাবু তারিনী চরন মজুমদারের প্রতি নানা প্রকারের দৌরাত্ম অর্থাৎ তাহার বাটিতে দেব-দেবীর পূজায় আঘাত জন্মাইয়া গোহত্যা ইত্যাদি কুকর্ম উপস্থিত করিলে মজুমদার বাবু যবনদিগের সহিত সমুখ যুদ্ধ অনুচিত বোধ করিয়া ফরিদপুরের ম্যাজিস্ট্রেট সাহেবের হজুরে জ্ঞাপন করিলে ঐ সাহেব বিচারপূর্বক কয়েকজন যবনকে কারাগারে বদ্ধ করিয়াছেন এবং এ বিষয়ের বিলক্ষণ অনুসন্ধান করিতেছেন। হে সম্পাদক মহালয়। দুষ্ট যবনেরা মফস্বলে এ সকল অত্যাচার ও দৌরাত্ম ক্ষান্ত না হইয়া

জুলফিকার আহমদ কিসমতী, প্রাক্তক, পৃ ঃ ৯।

২। মোঃ ভাবনুস সান্তার, প্রান্তন্ড, পৃঃ ১৪৫।

বরং বিচারগৃহ আক্রমণ করিতে প্রবৃত্ত হইল।" শ্রুত হওয়া গেল ফরিদপুরের ম্যাজিট্রেট সাহেবের যে সকল আমলা ও মোজারকারেরা নিযুক্ত আছে তাহারা সকলেই শরী'আতুল্লাহ যবনের মতাবলম্বী'। সংশ্বার বিরোধীরা অনেক মিথ্যা মামলা মুকাদ্দমা হাজী শরী আতুল্লাহ ও তাঁর অনুসারীদের বিরুদ্ধে ইংরেজদের কোর্টে লায়ের করে এবং নানাভাবে তাঁকে ও তাঁর আন্দোলনকে দমন করতে চেয়েছিল। ১৮৩১ সালের ফরায়েযী ও ফরায়েযী বিরোধীদের মধ্যে এক সংঘর্ষ হয়। এ সংঘর্ষকে কেন্দ্র করে তাঁর ও তাঁর অনুসারীদের বিরুদ্ধে ঢাকার ম্যাজিট্রেটের আদালতে একটি মামলা দায়ের করা হয়। হিন্দু অমিদারগণ বিচারের কাজে আদালতকে সাহায়্য করে। ফলে, বিচারে হাজী সাহেবের দু'জন শিষ্যের কারাদভ হয়। কয়েকজনকে জরিমানাও করা হয়। হাজী শরী আতুল্লাহকেও অভিযুক্ত করার চেষ্ট করা হয়। কিন্তু কোন প্রমাণ পাওয়া না যাওয়ায় ঢাকার ম্যাজিট্রেট সাহেব তাঁর থেকে মুচলেকা নিয়ে তাঁকে ছেক্তে দেন। হাজী সাহেব তখন ঢাকার নয়াবাড়ী নামক ছানে দাওয়াতী কাজে ব্যস্ত ছিলেন। এসব বাধা ও অন্যান্য অসুবিধা হেতু তিনি সাময়িকভাবে নয়াবাড়ীর কেন্দ্র শরিহার করে ফরিদপুরে স্বহামে ফিরে যান এবং সেখান থেকেই আন্দোলনের কাজ পরিচালনা করেন।

হাজী শরী'আতৃত্মাহ ইংরেজদের নাগপাশ থেকে মুসলমানদের মুক্ত করার জন্য যে দৃঢ়সংকল্প গ্রহণ করে ফরায়েয়ী আন্দোলন তক করেছিলেন, তা বাঙালী মুসলমানদের জন্য একটি দিগ-দর্শন বৈ কিছু নয়। প্রকৃতপক্ষে, হাজী সাহেবের চরিত্রবল, অসীম ব্যক্তিত্ব ও আধ্যাত্মিক বল অন্যায়ের বিরুদ্ধে দাঁড়াবার শক্তি যুগিয়েছিল।

হাজী শরী আতৃত্মাহ একজন নীতিবাদী, অত্যন্ত অমায়িক ব্যক্তিত্ব সম্পন্ন ধর্ম ও সমাজ সংকারক ছিলেন। অতি সাধারণভাবে তিনি জীবন যাপন ক্রতেন। তিনি একজন গোঁড়া হানাকী ছিলেন। তিনি তাঁর কার্যদক্ষতাগুণে তাঁর সমসাময়িক কালে সুন্নী মুসলমানদের মানসিক উনুতি ও সমৃদ্ধি ঘটান। মোটকথা, তাঁকে বাঙালী মুসলমান সমাজের 'নবজাতির পুরোধা' বললে অত্যক্তি হবেনা। সবচেয়ে বড় কথা হল এই যে, এই মহামানব বাংলার বিপর্যন্ত কৃষক ও কারিগর সম্প্রদায়ের মধ্যে নব জাগরন আনয়ন করেন।

হাজী শরী আতৃপ্নাহ ফরিদপুরের নিভৃত শামাইল গ্রামে যে ইসলামী পুনঃর্জাগরণের সূচনা করে গিয়েছিলেন গরবর্তীতে তা সমগ্র বাংলা ও আসামে ব্যাপক বিভৃতি লাভ করে। তিনি জীবিতাবস্থারই তাঁর সুযোগ্য পুত্র দুদু মিয়াকে গবিত্র মক্তা শরীফে লেখা পড়া শেষ করিয়ে দেশে ফিরিয়ে এনেছিলেন। দুদু মিয়াকে তিনি নিজের পাশে রেখেই কিছুকাল আন্দোলনের প্রশিক্ষণ দান করেন। গরবর্তী ফরায়েয়ী আন্দোলনের কাজে দুদু মিয়া শিতার চেয়েও বিচক্ষণতা ও সফলতার বিকাশ ঘটিয়েছিলেন। এই মহান নেতা ১৮৩৯/৪০ খৃষ্টাব্দে উনবাট বছর বয়সে নিজ গ্রাম শামাইলে ইন্তিকাল করেন। তাঁর মৃতদেহ সেখানেই সমাহিত করা হয়। তাঁর উত্তরসূরী ফরায়েয়ী জামা আতের অন্যতম নেতা আবু খালিদ রশীদ উদ্দীন ওরফে বাদশাহ মিয়া (১৮৮৪-১৯৬০) ১৩৩৭ বঙ্গাব্দে/১৯৩০ খৃষ্টাব্দে তাঁর নামানুসারে 'বাহাদুরপুর শরী আতীয়া আলীয়া মাদ্রাসা' নামে একটি মাদ্রাসা প্রতিষ্ঠা করেন। এই মাদ্রাসাটি ফরিদপুর জেলায় প্রতিষ্ঠিত প্রথম আলীয়া মাদ্রাসা। হাজী শরী আতৃপ্লাহ এর অধ্যক্তন পঞ্চম পুরুষ

জুলফিকার আহমদ কিসমতী, প্রান্তভ, পৃঃ ৯।

থান মুহাম্দল সিদ্ধিক, প্রাণ্ডক, পৃঃ ২১-২২; হুমায়ুন আবদুল হাই, প্রাণ্ডক, পৃঃ ৬০।

৩। উজীর আলী, মোসলেম রত্মহার, পৃঃ ১৬; মোঃ আবদুস সান্তার, প্রান্তক, পৃঃ ১৪৫।

(বর্তমান গদীনশীন) আবুল হাফিজ মুহসিন উদ্দিন আহমদ (দুদু মিয়া)-এর জ্যেষ্ঠপুত্র আবুল হাসানাত মুহসিনউদ্দীন আহমদ (আব্ধকর) বর্তমানে উক্ত ঐতিহ্যবাহী মাদ্রসাটির অধ্যক্ষ হিসেবে দায়িত্ব পালন করছেন।

## হ্যরত সায়্যিদ নিসার আলী ওরফে উতুমীর (১৭৮২ - ১৮৩১)

পলাশীর যুদ্ধের (১৭৫৭ খৃঃ) প্রায় পঁচিশ বছর পর এবং সিপাহী বিদ্রোহের (১৮৫৭ খৃঃ) পঁচান্তর বছর পূর্বে ভারতের পশ্চিম বঙ্গের অন্তর্গত ২৪ পরগণা জিলার বশীরহাট মহকুমাধীন বাছডিয়া থানার অন্তর্গত মুসলমান বহল চাঁলপুর গ্রামের পশ্চিম পাড়ায় এক সন্ত্রান্ত পরিবারে ১৭৮২ সালে তীতুমীরের জন্ম হয়। তাঁর প্রকৃত নাম সায়িয়দ নিসার আলী। তবে, তীতুমীর নামেই তিনি অধিক প্রসিদ্ধ। তাঁর পিতার নাম সায়িয়দ হাসান আলী ও মাতার নাম রোকেয়া আবিদা বাতুন। তাঁত বেলা থেকেই তীতুমীরের লেখা পড়ার প্রতি খুব ঝোঁক ছিল। সাড়ে চার বছর বয়সে তাঁর আক্রা-আন্মার কাছেই তাঁর লেখাপড়ার হাতে খড়ি। পাঁচ বছর বয়সে তাঁকে এক মক্তবে ভর্তি করে দেয়া হয়। তাঁর আক্রা-আন্মা উভয়ই তাঁর পড়াতনার প্রতি বিশেষ নজর রাষতেন। তাঁকে আরবী, ফার্সা, উর্দু ও বাংলা শেখাবার জন্যে দু'জন গৃহ শিক্ষক নিযুক্ত করা হয়।

অত্র এলাকার তৎকালীন নামকরা উন্তাদ মুনুশী লাল মিয়াকে তীতুমীরের আরবী, ফার্সী ও উর্দু পড়াবার আর সুপতিত রাম কমল ভটাচার্যকে তাঁর বাংলা ও অংক শেখানোর জন্য নিযুক্ত করা হয়। তাঁরা দু'জনেই সবিশেষ যত্ন ও
নিষ্ঠার সাথে তীতুমীরকে এসব বিষয় শিক্ষা দিতেন। এ ছাড়া বিহার শরীকের মশহর 'আলিম হাকিজ নি'আমত
উল্লাহকে তীতুমীরের ইসলামী শরী আত ও তরীকত সম্মন্ধীয় জ্ঞান দানের জন্যে নিয়োজিত করা হয়। লেখাপড়ায়
খুব মনোযোগী হওয়ার ফলে মাত্র আঠার বছর বয়সে তিনি মাদ্রাসার পড়া শেষ করেন। অল্প দিনের মধ্যে তিনি
আরবী, ফার্সী, উর্দু ও বাংলায় অগাধ জ্ঞান লাভ করেন। এ সব জ্ঞান্ম তিনি সুন্দর বজুতা দিতে ও আলাপ
আলোচনা করতে পারতেন। তাঁর বজুতার ভাষা ও কথা বলার ভিনিমা অত্যক্ত মার্জিত, সাবলিল, যুক্তিপূর্ণ ও
বুদ্ধিনীও ছিল।

১। গোলাম সাকলায়েন, প্রান্তক্ত, পৃঃ ১৬৯; কুলফিকার আহমদ কিসমতী, প্রান্তক্ত, পূ ঃ ১০।

২। তাঁতুমীরের একাধিক উপাধি ছিল। তন্মধ্যে 'সায়্যিদ' তাঁর বংশগত, 'মীর' নওয়াব প্রদন্ত, 'শাহ' জনতা প্রদন্ত, 'বাদশাহ্' ইংরেজ প্রদন্ত এবং 'শায়খ' তাঁর সাধনালক উপাধি। (এ বি এম আবদুল বারী, তীতুমীর ঃ মুক্তি সংঘামের প্রথম শহীদ, পৃঃ ৬)।

৩। তীতু নামে প্রসিদ্ধ লাভের পেছনে একটা ঘটনা আছে। ডা'হলো এই যে, একবার তিনি লৈশবে জুরে আক্রান্ত হয়ে জীষণ কলু ও দুৰ্বল হয়ে গড়েন। তিতা ঔষধ খেয়ে তিনি ধীরে ধীরে সৃষ্ঠ ও সবল হয়ে উঠেন। তাই তার নাম হয় তিতা মিয়া। পরবর্তীকালে 'তিতা মিয়া' থেকে তীতুমীর নামে পরিচিত হন। তীতুমীরের আরেক তায়ের নাম ছিল মিঠা মিয়া। আসল নাম ছিল সায়িান নিগ্রার আলী। [এ, বি,এম আবদুল বারী, তীতুমীরঃ মুক্তি সংগ্রামের প্রথম শহীদ, পৃঃ ৬]।

৪। অগ্নপথিক, ইসলামিক ফাউডেশন, ৩য় সংখ্যা, মার্চ ১৯৯৪, পৃঃ ২০।

৫। এ, বি, এম, আবদুল বারী, তীতুমীর ঃ মুক্তি সংগ্রামের প্রথম শহীদ, পুঃ ৮।

৬। এ, বি, এম, আবলুল বারী , প্রান্তক, পৃঃ ৮।

৭। এ, বি, এম, আবদুল বারী, প্রান্তজ, পঃ ৮।

হাকিজ নি'আমতুল্লাহ চাঁদপুর দু'বছর অবস্থান করার পর তীতুমীরকে নিয়ে বিহার শরীফ গমন করেন। সেখানে অবস্থানকালে তিনি বহু ইতিহাস প্রসিদ্ধ স্থান পরিদর্শন ও পীর, ওলী-আওলিয়াদের মাযার বিয়ারত করেন। দীর্ঘ ছয় মাস পর তিনি সেখান থেকে নিজ গ্রামে প্রত্যাবর্তন করেন। বিহার শরীফ পরিভ্রমনের ফলে তাঁর দৃষ্টিভংগি উদার হয়, জ্ঞানের পরিসর বৃদ্ধি পায় এবং অভিজ্ঞতার সমৃদ্ধি ঘটে।' তীতুমীরের জন্মকালীন সময়ে প্রায় দেশব্যাপী শরীর কসরৎ বিদ্যার জনপ্রিয়তা ছিল। বিশেষ করে যারা কৃষ্টি, হা-ডুডু, লাঠি খেলা, তীর-তলোয়ার, ঢাক-সড়কি চালনায় দক্ষ ছিলেন তাদের খুব কদর ও সমাদর ছিল। শরীর কসরৎ বিদ্যার উৎকর্ষের জন্য গড়ে উঠেছিল বহু 'আখড়া'।' তরুণ বয়স থেকেই তিনি হাফিজ নি'আমতুল্লাহর কাছে কুন্তি, লাঠি খেলা, তীর-তলোয়ার, ঢাল-সড়কি চালনার ছলা-কলা শিখেছিলেন।° অতঃপর তিনি এক আখড়ায় ভর্তি হন। সেখানে নিয়মিত ভন, কুস্তি, লাঠিখেলা, তীর হোড়া, তলোয়ার চালানো প্রভৃতি শিক্ষা করে অতি অল্পদিনের মধ্যেই তিনি একজন মন্তবড় কৃষ্টিগীর ও মুটিযোদ্ধা হিসেবে পরিচিত হন। যৌবনের শুরুতে তিনি গ্রামরক্ষী দল গঠন করে গ্রাম ও গ্রামের আলে পাশে যাতে শান্তি-শৃংখলা বিঘ্নিত না হয় তার ব্যবস্থা করেন। যৌবনে পদার্পন করার পর তাঁর আব্বা-আম্মা দেখে তনে বর্তমান ভারতের পশ্চিম বংগের বশীরহাট মহকুমার অধীন বাদুড়িয়া থানার অন্তর্গত খাসপুর গ্রামের কামিল দরবেশ শাহ্ সৃফী মুহাম্মদ আসমতুল্লাহ সিন্দীকীর সৌত্রী ও হযরত শাহ সৃষ্টী রহীমুল্লাহ সিন্দীকীর কন্যা ময়মুনা বাতুনের সাথে তাঁকে বিয়ে দেন। বিয়ের কয়েক মাস পর তাঁর পিতা হাসান আলী মাত্র পঞ্চাশ বছর বয়সে ইনতিকাল করেন। বিয়ের চৌদ্দ দিন আগে তাঁর ছোট দাদা (পিতামহ) সায়্যিদ ওমর দারাজ একশত পাঁচ বছর বয়সে ইন্তিকাল करवन ।

পিতার ইন্তিকালের পর তীতুমীর কলিকাতার তালতলায় গিয়ে তাঁর ওস্তাদ হাকিল নি'আতুল্লাহর পীর ভাই হাকিল মহামদ ইসমাসলের বাসতবনে অবস্থান করতে থাকেন। এখানে করেকদিন অবস্থানের পর তিনি তনতে পান যে, মিসরীগঞ্জের নাদির হুসাইন খলীকার আখড়ায় একদল নামকরা কৃতিগীরের কৃতি প্রতিযোগিতা হচ্ছে। একদিন তিনি সেখানে কৃতি প্রতিযোগিতা দেখতে যান। কৃতি দেখে প্রতিযোগিতায় অবতীর্ন হওয়ার ইচ্ছা তাঁর ওস্তাদের কাছে বাক্ত করেন। তৃতীয় দিনের প্রতিযোগিতায় বারজন কৃতিগীরের মধ্যে শ্রেষ্ঠ কৃতিগীর 'আরিক আলীর' সাথে প্রতিযোগিতা করে বিজয়ী হন। ফলে, চতুর্দিকে তাঁর নাম ছড়িরে গড়ে।

একদিন মীর্জা গোলাম আধিয়ার বাড়ীতে তীতুমীরের সংগে বরিশালের যবরদন্তপীর শাহ্ কামাল ও তালতলার দরবেশ থাকী শাহ্ এর মূলাকাত হয়। থাকী শাহের নির্দেশানুযায়ী তীতুমীর কামিল মুরশিদের সন্ধানে বাংলা, বিহার,উড়িষ্যা, দিল্লী, আগ্রা ও আজমীরের বহু স্থান পরিভ্রমন করেন। অবশেবে ১৮২১ সালে তিনি হজ্জরত শালনের উদ্দেশ্যে মক্কা শরীফ গমন করেন। এখানে এসে তিনি দুজন সুকী সাধক হয়রত শাহ্ মাওলানা মুহাম্মদ হসাইন ও সায়্যিদ আহমদ বেরলভার (রঃ) সাহচর্য লাভ করেন এবং সায়্যিদ আহমদ বেরলভা (রঃ)-এর ঘনিষ্ঠ

১। এ, বি, এম, আবনুল বারী, প্রাপ্ত পুঃ ৯।

২। এ, বি, এম, আবদুল বারী, প্রান্তজ্ঞ, পৃঃ ১১।

৩। এ, বি. এম, আবদুদ বারী, প্রাপ্তজ্ঞ, পৃঃ ১০।

৪। এ, বি, এম, আবদুল বারী, প্রাতক্ত, পৃঃ ১২।
 ৫। এ, বি, এম, আবদুল বারী, প্রাতক্ত পৃঃ ১৩।

৬। মীর্জা গোলাম আমিয়া কলকাতার মীর্জাপুরের একজন নামকরা জমিলার ছিলেন।

সানিধ্যে আসেন ও তাঁর ব্যক্তিত্ব ও মতবাদে মুগ্ধ হয়ে তাঁর কাছে চার তরীকাহ্য় (কাদ্রিয়া, চিশ্তিয়া, মুজান্দিদিয়া ও নক্শবন্দিয়া)মুরীদ হন।

অল্প কিছুদিনের মধ্যে তীতুমীর নিজের চেষ্টা সাধনা বলে খিলাফত লাভ করেন। এ সময় তাঁর বয়স হয়েছিল প্রায় চল্লিল বছর। এর কিছুদিন পর সৈয়দ আহমদ বেরলভী (রঃ) তাঁকে সংগে নিয়ে মদীনায় রাসুলুলাহ (সঃ) এর রওযা মুবারক যিয়ারত করেন ও মসজিদে নববীতে জুম'আর নামায আদায় করেন। এবানে অবস্থানকালীন সময়ে তিনি অন্যান্য বুযুর্গানে লীনের রওযা যিয়ারত করেন। অতঃপর তিনি ইরান, ইরাক, সিরিয়া, কুফা, কারবালা, মিসর ও আফগানিস্তানের বহু ঐতিহাসিক হান পরিদর্শন করেন। মঞা শরীফে অবস্থানকালে তাঁরা মুহাম্মদ বিন্ আবদুল ওহাব প্রবর্তিত ও প্রচারিত সমাজ-সংকার ও ধর্মীয়-পুনর্গঠন আন্দোলনের সংগে পরিচিত হন। বাংলার মাটিতে যাঁরা এ আনেদালন পরিচালনা করেন তাঁদের মধ্যে তীতুমীর ও হাজী শরী আতুল্লাহ অন্যতম ছিলেন।

বাংলার শেষ স্বাধীন নবাব সিরাজ-উদ-দৌলার মৃত্যুর (১৭৫৭ খৃঃ) পর এখানকার অধিকাংশ মুসলমান উঁচু বর্ণের হিন্দুদের পরামর্শ ও নির্দেশানুযায়ী ধর্ম-কর্ম করতে তক করে। সালাম দেওয়ার পরিবর্তে তারা নমজার বা আদাব দিতে, লুন্নি হেড়ে ধৃতি পরতে, মুসলমানী নামের আগে শ্রী লিখতে, ইসলামী, আরবী ও ফার্সী নাম রাখা বাদ দিয়ে পাচু, জটে, গোবরধন, নেপাল, দুলাল ইত্যাদি হিন্দুয়ানী নাম রাখতে অভ্যন্ত হয়ে উঠে। কেবল তাই নয়, প্রকৃত শিক্ষা বিবর্জিত জনগণ দীনদারী পরহেযগারী বাদ দিয়ে ইবাদত, বন্দেগী ও অয়ু-গোসল ইত্যাদি পরিত্যাগ করে উপবাস আরাধনা, স্নান করা, বলির পাঠা ছাগল যোগান দেওয়া, পূঁজা পার্বনে যোগ দেওয়া ইত্যাদি হিন্দু সংকৃতির প্রতি আকৃষ্ট হয়ে উঠে।

ঠিক এমনি এক রাজনৈতিক, সামাজিক ও ধর্মীয় দুর্যোগপূর্ণ মুহূর্তে বাংলার মুসলমানদের পরিত্রানের জন্য অত্যন্ত নিষ্ঠার সাথে কাজ করেন তীতুমীর ও হাজী শরী আতুরাহ। বাংলাদেশের এমনি এক দুর্যোগপূর্ণ পরিস্থিতিতে ১৮২১ সালের শেষ ভাগে তীতুমীর বদেশ প্রত্যাবর্তন করেন। একই সময়ে সায়্যিদ আহমদ বেরলতী (রঃ)ও সুবে বাংলায় আগমন করেন। তিনি বিভিন্ন স্থানের আলিম ও বিজ্ঞ ব্যক্তিদের নিয়ে কলিকাতায় শামসুনাহার খানমের বাগান বাড়ীতে এক পরামর্শ সভায় মিলিত হন। এ সভায় তবকালীন মুসলমান সমাজের দুরাবন্থা ও বর্গা দস্যুদের দ্বারা ধ্বংসপ্রাপ্ত মসজিদ সংস্কার সাধনের কর্মসূচী গ্রহণ করা হয়।

কলিকাতার সভা সমাজীর পর তীতুমীর স্থাম প্রত্যাবর্তন করেন। তিনি চাঁদপুর, হায়দারপুর, নোয়াপাড়া, রাজাপুর, হগলী গাঁ, আট্যরা, সন্নিয়া, শিমলা, বেডগুম, বেগমপুর (বিনেটআটি) কীর্তিপুর, কোলাসুর, মান্দ্ররা, বশাইকাটি প্রভৃতি স্থানে সভা সমিতিতে যোগদান করে মুসলমানদিগকে ধর্মের পাবন্দ হতে সুনুত তরীকাহর অনুসরণ করতে

১। এ, বি, এম, আবদৃদ বারী, প্রাক্ত, পৃঃ ১৫।

২। এ, বি, এম, আবনুগ বারী, প্রাপ্তভ, পৃঃ ১৫।

৩। এ, বি, এম, আবদুল বারী, প্রাক্তন্ত, পৃঃ ১৬।

৪। এ, বি, এম, আবদুল বারী, প্রাত্তক, পৃঃ ১৮।

৫। এ, বি, এম, আবদুল বারী, প্রাতক্ত, পৃঃ ১৮।

উপদেশ দেন। এমন কি পূঁজা পার্বনে চাঁদা দিতে, বলির পাঠা ছাগল যোগান দিতে, দাঁড়ি কামাতে ও ধৃতি পরতে নিষেধ করেন। ইসলাম বিরোধী কার্যকলাপে শরীক হতে, শির্কের বিরুদ্ধে রূপে দাঁড়াতে, অবিচার ও অত্যাচারের বিরুদ্ধাচারণ করতে উপদেশ দেন। এই উদ্দেশ্যে সকলকে তিনি এক্যবদ্ধ হতে অনুরোধ করেন। তিনি নিজে বর্তমান বাদুড়িয়া থানার পূর্বদিক দিয়ে প্রবাহিত ইছামতি নদীর তীরবর্তী সরফ রাজাপুর গ্রামের শাহী আমলে নির্মিত ও বর্গী দস্যু কর্তৃক ক্ষতিশ্রন্থ মসজিদটির সংক্ষার সাধন করেন। সেখানে তিনি জুমাজার নামায কায়েম করেন। মুসল্লীগনকে পাঁচ ওয়াক্ত নামায পড়তে, রমযান মাসে রোযা রাখতে, কাছা না দিয়ে কাপড় পরতে, মুসলমানী নাম রাখতে সকলকে নসীহত করেন। মুসলমানদেরকে বিশেব ভাবে তাকীদ দেন তারা যেন- ১) এক ও অবিতীয় আল্লাহর উপাসনা করে, ২) নিরাকার আল্লাহর সাথে শরীক না করে,৩) পীর পূঁজা ও কবর পূঁজা না করে,৪) কুরাজান-হাদীসের খেলাফ কাজ না করে,৫) কুসংক্ষারধর্মী ও অনৈসলামিক কাজ না করে।

এ ছাড়া তিনি আরও বলতেন-ধর্মীয় বিধি-বিধানের প্রতি উপেকা করা পাপ। অমুসলমানদের কার্যকলাপ যারা অনুসরণ করবে আল্লাহ তাদের শান্তি দিবেন। মুসলমানদের অবশাই পোশাক-পরিচ্ছদ, কথা বার্তায়, ব্যবহারে, সাহিত্য সংস্কৃতিতে মুসলমানী ছাপ রাখতে হবে। নচেৎ আল্লাহ মহাবিচারের দিন তাদেরকে অমুসলমানদের সাথে ছান দিবেন। তাঁর কথায় আকৃষ্ট হয়ে দলে দলে লোক তাঁর কাছে আসতে থাকে। কিছুদিনের মধ্যে তীতুমীর তাদের নিয়ে গনকৌজ নামে এক জিহাদী দল গড়ে তোলেন। তীতুমীরের সংকারধর্মী ও জনহিতকর কার্যবিলী ছানীয় হিন্দু জমিদার ও নীলকর সাহেবদের মাঝে তীতির সঞ্চার করে। ফলে, নিরীহ কৃষকদের উপর তাদের অত্যাচার ও শোষণের মাত্রাও বৃদ্ধি পায়। গুঁড়ার প্রভাবশালী জমিদার শ্রী কৃষ্ণদেব রায়, গোরব ডাঙ্গার জমিদার শ্রীকালী প্রসন্ন মুখোপাধ্যায়, গোবরা গোবিন্দ্রপুরের জমিদার শ্রী রামনারায়ণ নাগ, নাগরপুরের জমিদার শ্রীগৌরপ্রসাদ চৌধুরী, সাফরাজ পুরের জমিদার শ্রীকে, পি, মুখার্জি, কলিকাতার গোমস্তা লাঠু বাবু প্রমুখ খনাম ধন্য ব্যক্তি একজোট হয়ে তাদের স্ব প্র প্রদাবরে কাচারী ঘরে প্রবেশ কর, জমিদার পুত্রের টিকি কর, কন্যার বিড়াল বিবাহ কর এবং ১২ মাসে ১৩ পূজার কর দিতে হত। গুঁড়ার জমিদার শ্রীকৃষ্ণদেব রায় উপরোক্ত জমিদারদের সাথে সলাপরাপর্শ করে এই গাঁচ দক্য ফরমান জারি করেন যে,

- ১। যারা তীতুর শিষ্যত্ব গ্রহণ করবে, দাঁড়ি রাখবে ও গোঁফ ছাটবে তাদের চাপ দাঁড়ি রাখার জন্য আড়াই টাকা এবং গোঁফ ছাটার জন্য ও ছোট দাঁড়ির জন্য পাঁচসিকা কর দিতে হবে।
- ২। কাঁচা মসজিদ তৈরীর জন্যে পাঁচশত টাকা এবং গাকা মসজিদ তৈরীর জন্য এক হাজার টাকা নজরানা দিতে হবে।
- ৩। চলতি নাম পরিবর্তন করে আরবী মুসলমানী নামকরণের জন্যে মাথাপিছু পঞ্চাশ টাকা দিতে হবে।
- 8। কেউ গরু মবেহ করলে তার ভান হাত কেটে দেয়া হবে।
- ৫। কেউ তীতৃকে তার বাড়ীতে আশ্রয় দিলে তার ভিটে-মাটি থেকে উচ্ছেদ 奪 হবে।

১। এ, বি, এম, আবদুল বারী, প্রান্তন্ত, পৃঃ ২০।

২। অগ্রপথিক, ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ১ম বর্ষ ৩য় সংখ্যা, মার্চ, ১৯৯৪, পৃঃ ২১।

জনিদার কর্তৃক করমান জারি হওয়ার পর তীতুমীর জমিদার শ্রীকৃঞ্চদেবের কাছে পত্র লেখেন যে, 'মহাশয়, আমি আমার দীন ইসলাম জারি করছি মাত্র। ইসলাম শান্তির ধর্ম। মুসলমান শান্তিকামী ও তাওহীদবাদী। মুসলমানদেরকে ধর্মের বিধি-নিষেধ শিক্ষা দিচ্ছি মাত্র। এটা ধর্মীয় অনুশাসনের অংশ। এতে আপনার অসভোবের কি কারণ থাকতে পারে?''

ইতোমধ্যে তীতুমীরের প্রভাব ২৪ পরগণা, নদীয়া, খুলনা ও ফরিদপুরের এক বিস্তীর্ণ এলাকা ছড়িয়ে পড়ে। তীতুমীর জমিদারদের দাঁড়ির উপর খাজনা ধার্যের ও কর আদারের তীব্র প্রতিবাদ করেন। মুসলমানরা তাঁর নেতৃত্বে সুসংগঠিত ও সুসংহত হয়। তারা ঐক্যবদ্ধভাবে জমিদারদের কাচারী বয়কট করে ও কর দিতে অধীকার করে। কলে মুসলমান গরীব প্রজাদের উপর অমানুষিক নির্যাতন ও অত্যাচার বৃদ্ধি পায়। তীতুমীরের অনুসারী জনৈক আমীনুল হক এই কর দিতে অস্বীকার ক্রায় পূঁড়ার জমিদার কৃঞ্চদেবের লোকেরা তার উপর অকথ্য নির্যাতন করে জেলে পাঠায় এবং জেলেই তাঁর মৃত্যু হয়। মুসলমানদের উপর জমিদাররা কিরূপ জুলুম-নির্যাতন করত তার একটি চিত্র ১৮৩২ সালের ২৭শে আগষ্টের সমাচার দর্পনে পাওয়া যায়। ঐ পত্রিকায় প্রকাশিত সংবাদের মর্ম হল এই যে, কোন এক মসজিদে মুসলমানরা যখন আয়ান দিয়ে নামায় পড়ত তখন স্থানীয় জমিদারের সভানেরা তালের বিদ্রাপ করত এবং চিৎকার করে নামাযে বাধা সৃষ্টি করত। একদিন অনেকটা রাগাখিত ও বিরক্ত হয়েই মুসুল্লীরা একজনকে চপেটাঘাত করে। এ খবর শোনার পর জমিদার লোকজন পাঠিয়ে মুসুলীদের অনেককে ধরে নিয়ে যায়। পরে তাদের সরদারকে (সম্ভবত ইমাম) ধরে আনা হয় এবং হিন্দু নাপিত ভেকে তার চুল দাঁড়ি প্রসাব দিয়ে ভিজিয়ে দেয়া হয় এবং তাকে মারাত্মকভাবে প্রহারও করা হয়। জমিদারের এই দৌরাত্যের প্রতিকার চেয়ে আদালতে নালিশ করা হয়। কিন্তু আমশারা ঘুষ নিয়ে মামলা ভিসমিস করে দেয়। অতঃপর ঐ জমিদারের লোকেরা নামাযের সময় মুসুল্লীদেরকে প্রস্তর নিক্ষেপ ও ঠাট্টা বিদ্রাপ করত। এমন কি একদিন তারা একটি তকর জবেহ করে তার রক্ত মসজিদে হড়িয়ে দেয়। ইতোপূর্বে তীভূমীর কর্তৃক সরফরাজপুরের শাহী মসজিদটির সংকার সাধন ও সেখানে জুম'আর নামায কায়েম করার সংবাদ পেয়ে জমিদারের চরেরা একদিন শুক্রবার নামাযের সময় তাতে আগুন ধরিয়ে দেয় ও নিকটছ মুসলমানদের বাড়ী-ঘর লুটপাট করে। তখন তীতুমীর বাধ্য হয়ে বশীরহাট মহকুমায় পূড়ার জমিদারের বিরুদ্ধে মসজিদ পোড়ানোর ও মুসলমানদের বাজী-ঘর লুট পাট করার অভিযোগ দায়ের করেন। কিন্তু হিন্দু দারোগা অপরাধীর বিচার না করে তীতুমীরের বিরুদ্ধে উল্টো চার্জশিট দাখিল করে। উপায়ান্তর না দেখে তীতুমীরের তক্তরা বারাসাতের ম্যাজিষ্ট্রেটের দরবারে দারোগার পক্ষপাতদুষ্ট আচরণের সুবিচার প্রার্থনা করেন। কিন্তু এবারও বিচারের রায় জমিদারের অনুকলে দেওয়া হয়। অবশেষে তীতুমীর তাঁর ভাগ্নে ও প্রধান শাগরিদ গুলাম মা'সুমকে আদালতের এরূপ রায়ের বিরুদ্ধে আপিল করার জন্য ১৮৩১ সালের ২৫শে সেপ্টেম্বর কলিকাতার আলিপুরে পাঠান। জজ সাহেব কর্মছলে ছিলেন না বিধায় গুলাম মাছুম ব্যর্থ হয়ে ফিরে আসেন<sup>8</sup>। বশীরহাটের দারোগা ও বারাসাতের জয়েন্ট ম্যাজিস্ট্রেট তীতুমীরের বিপক্ষে ছিলেন। জমিদাররা নিরীহ গরীব মুসলমানদের বিরুদ্ধে মিখ্যা মামলা দায়ের করতে লাগল। তালের জমিও

১। এ, বি, এম, আবদুল বাবী, তীতুমীর ঃ মুক্তি সংগ্রামের প্রথম শহীদ, পৃঃ ২৪।

২। আপথিক, ইসলামিক ফাউডেশন বাংলাদেশ, ৯ম বর্ষ ৩য় সংখ্যা, মার্চ, ১৯৯৪, পৃঃ ২১।

৩। অগ্রপথিক, ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ, ৯ম বর্ষ ৩য় সংখ্যা, মার্চ, ১৯৯৪, পৃঃ ২১।

৪। এ, বি, এম, আবদুগ বারী, তীভূমীর ঃ মুক্তি সংগ্রামের প্রথম শবীদ, পৃঃ ২৪।

ক্রোক করে নিতে ও বাড়ীঘর লুটপাট করে ভিটে মাটি ছাড়া ব্রুতে লাগল। তীতুমীরের শাগরিদদের হয়রানি ও নাজেহাল করার জন্য পিঠমোড়া দিয়ে দু'হাত বেঁধে জমিদারের কাচারিতে নিয়ে আসা হত। তারপর তাদের উপর কঠোর নির্যাতন চালান হত। জমিলারদের নির্যাতনের আইনগত প্রতিকার না হওয়ায় তীতুমীর ও তাঁর অনুসারীরা ১৮৩১ সালের অক্টোবরে সদত্র লড়াইরের গুম্ভতি হিসেবে নারিকেলবাড়িয়ার' প্রশাসনিক কেন্দ্র ও বাঁশের কেন্দ্রা' বা দুর্গ নির্মাণ করেন। তাঁতুমীরের সংগে ক্কীর মিসকীন শাহু তাঁর দলবলসহ যোগদান করেন। ১৮৩১ সালের নভেম্ব মাসে তীতুমীরের অনুসারীরা পুঁড়ার প্রবেশ করে এবং বাজারে একটি গরু জবেহ করে তার রক্ত একটি মন্দিরে ছড়িরে দেয়। তারা আরও করেকটি গ্রামে হানা দেয় এবং বছ বিন্তবান হিন্দুর আনুগত্য লাভ করে। এসব বটনার তীতুমীরের সমর্থক সংখ্যা বেড়ে যায় এবং তার বাহিনী আরও ক্ষীত হয়। ভীত সম্ভ্রন্ত জমিদাররা অতঃপর তীতুমীরকে দমনের জন্য সামরিক সাহায্য চেয়ে বাংলার তৎকালীন গভর্নরের (বেন্টিংক, ১৮২৮-৩৫) কাছে দরখান্ত করেন। গতর্নরের নির্দেশে কলিকাতা থেকে যশোরে একটি সেনাদল পাঠান হয়। যশোরের জেলা ম্যাজিষ্ট্রেট আলেকজান্ডারের নেতৃত্বে এই বাহিনী ১৮৩১ সালের ১৫ই নভেম্বর নারিকেলবাড়িয়া আক্রমণ করে। কিন্তু তীতুমীরের গণকৌজ যুদ্ধের এক পর্যায়ে এই বাহিনীকে চারদিক থেকে ঘেরাও করে ফেলে। যুদ্ধে ইংরেজ পক্ষের বহু লোক হতাহত হয়। আলেকজান্ডার কোনমতে পালিয়ে আত্মরক্ষা করেন। বিজয়ী বাহিনী অতঃপর করেকটি নীলকৃঠি লুট করে। ১৮৩১ সালের ১৭ই নভেমর কৃষ্ণানগরের ম্যাজিষ্টেট আর একটি বাহিনী নিয়ে নারিকেলবাড়িয়া অভিমুখে যাত্রা করেন। কিন্তু তীতুমীরের বাহিনীর সাথে যুদ্ধে বিপর্যন্ত ও পর্যুদত্ত হয়ে পলায়ন করে। অবশেষে আলেকজাভার ও মেজর কটের নেতৃত্বাধীন বাহিনী ১৮৩১ সালের ১৯শে নভেম্বর মাসে নারিকেলবাড়িয়া আক্রমণ করে। তারা কামান দেগে বাঁশের দুর্গ ধুলিসাৎ করে দেয়। তীতুমীরের বাহিনী অসীম সাহসিকতার সাথে লড়াই করে পরাজিত হয়। গোলার আঘাতে মুক্তি কৌজের ৫০ জন বীর' মুজাহিদ শাহাদাত বরণ করেন। ময়েজউদ্দীন বিশ্বাস ও তীতুমীরের পুত্র মীর জওহার 'আলী ও অন্যান্য অনেকে শহীদ হন। কামানের গোলার আঘাতে তীতুমীর ও মিসকীন শাহের দেহ' খন্ড বিখন্ত হয়ে যায়। তীতুমীরের দুই পুত্র মীর তুরাব আলী, মীর গওহর আলী ও সেনাপতি গুলাম মা'সুম সহ ৩৫০ জন মুজাহিদ বন্দী হন। ৩৫০ জনকেই আলিপুর আদালতে বিচারার্থে প্রেরণ করা হয়। তন্মেধ্যে ১১ জনকে যাবংজীবন ও ১৪০ জনকে বিভিন্ন মেয়াদে কারাদন্ড দেয়া হয়। সেনাপতি গুলাম মাসুমকে ক্ষমা ভিক্ষা করতে বলা হয়। কিন্তু তিনি সে প্রস্তাব প্রত্যাখ্যান করেন। ফলে তাঁকে নারিকেলবাড়িয়ার বাঁশের কেল্লার পূর্বদিকে প্রশস্ত খোলা ময়দানে প্রকাশ্য দিবালোকে ফাঁসি দেওয়া হয়। বিচার চলাকালে ৪ জন বন্দী কারাগারে ইন্তিকাল করেন। একজন পাগল হয়ে যান। বাকী বন্দীরা কঠোর কারা নির্যাতন ভোগের পর বালাস পান।

যুদ্ধ শেষে ইংরেজ সেনাপতি ভার অধীনস্থ সৈন্যদের একত্রিত করে ভাবগম্ভীর স্বরে বলেন, "বন্ধুগণ, যুদ্ধে আমরা

১। এ, বি, এম, আবদুল বারী, প্রান্তক্ত, পৃঃ ২৬।

২। নারিকেশবাড়ীয়ার উভরে ছগলী গাঁ, নক্ষিণে মেসে সোমপুর, পূর্বে ভরবরে নদী ও কুলিয়া গ্রাম, পশ্চিমে কুরুত্ব ও কেরণা।

৩। বাঁশের কেক্সার মধ্যে ভক্ত মুরীদানদের থাকার জন্য কয়েকটি ঘর নির্মিত হয়। ঘরওলো নারিকেল পাতায় ছাওয়া ছিল। গালেই একটি মসজিদ যা দীর্ঘদিন বিরান অবস্থায় পড়েছিল। মসজিদটির দৈখা ৩০ হাত ও প্রস্তু ১২ হাত ছিল।

৪। অগ্রপথিক, ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ, ৯ম বর্ষ ৩য় সংখ্যা, মার্চ, ১৯৯৪, পৃঃ ৩৩।

৫। জনশ্রেতি আছে যে, তারা উভরে অপ্তর্হিত হন।

জয়ী হয়েছি সত্যি কিছু জীবন দিয়েছেন এক ধর্মপ্রাণ দেশ-দ্রেমিক মহাপুরুষ। তোমরা তাঁর জমর আত্মার প্রতি সম্মান দেখাও।"

তীতুমীর ছিলেন একজন কর্মবীর ও পরিশ্রমী। পরিশ্রমকে তিনি কখনও তয় করতেন না। তিনি সময়ের কাজ সময়ে করতে শহন্দ করতেন, বৃধা সময় নষ্ট করা তাঁর স্বভাব বিরুদ্ধ ছিল। তিনি সংকর্মী ও সত্যসাধক ছিলেন।

তিনি ছিলেন বিনয়ী, নম্র ও অদ্র । তিনি প্রকৃত জ্ঞানী, তত্ত্বদর্শী, সাধক ও ধর্মজীরু ছিলেন। তাঁর মধ্যে দৈহিক, মানসিক, সামাজিক, নৈতিক ও আধ্যাত্ত্বিক তণাবলীর বিকাশ সাধিত হয়েছিল। তিনি ছিলেন সৎসাহসী ও স্বাধীন চেতা, অন্যায়-অবিচারের বিরুদ্ধে আপোসহীন সংখ্যামী। তিনি ইসলামের নিম্কলুব এবং খাঁটি অনুসরণে ও অনুশীলনে মুসলমানদের উজ্জীবিত করার প্রয়াস পেয়েছিলেন। খাঁটি ও প্রকৃত তাওহীদ প্রচারে সচেষ্ট ছিলেন এবং পরিপূর্ণভাবে ইসলামী জীবন ব্যবস্থা গড়ে তোলার উদ্দেশ্যে সকলকে উত্ত্ব করতেন। স্বদেশ ও স্থানাসীর কল্যাণ সাধনাই তাঁর জীবনের স্বপ্ন ও সাধনা ছিল।

বর্তমানে তীতুমীরের বংশোদ্ধত পরিজনের এক বৃহৎ অংশ শিয়া মাযহাব ভুক্ত। তারা তাঁর মৃত্যুবার্বিকী উপলক্ষ্যে তাঁর রূহের মাণফ্রিয়াত কামনার জন্য নারিকেলবাড়িয়ার বিজন প্রান্তরে প্রতি বছর যে মিলাদ মাহফিলের আয়োজন করেন, সেখানে জাতি ধর্ম নির্বিশেষে সকলে সমবেত হয়।

১। এ. বি, এম, আবদুল বারী, প্রাত্তভ, পৃঃ ৯।

২। এ, বি, এম, আবদুল বারী, প্রাতভ, পুঃ ১।

৩। এ, বি, এম, আবদুল বারী, প্রান্তক, পুঃ ১০।

৪। এ, বি, এম, আবদুল বারী, প্রাতক্ত, পু : ১৪।

### শাহ আজীম (জন্মঃ ১৭৮৫ইং)

বাংলাদেশের বৃহত্তর নোয়াখালী জিলায় যে সব সুফী-সাধক ইসলাম প্রচারে অপ্রণী তুমিকা পালন করেন তাঁদের মধ্যে শাহ আজীম বা আজম শাহ অন্যতম ছিলেন। তাঁর পূর্ব পুরুষ ইরাকের বাগদাদের অধিবাসী ছিলেন। শাহ আজীম-এর পিতার নাম শাহ মুহাম্মাদ রফী উন্দীন এবং দাদার নাম শাহ মুহাম্মদ নুদুরী। তিনি ছিলেন হযরত শাহ জালাল (রঃ)-এর প্রাতম্পুত্র। শাহ মুহাম্মদ নুদুরী ইসলাম প্রচারের উদ্দেশ্যে সিলেট থেকে চটুগ্রাম জিলার ফটিকছড়িতে এসে আস্তানা স্থাপন করেন। চটুগ্রামের মহান সাধক শাহ আমানত উল্লাহর মুরীদ ঢাকার আজীমপুর দায়রার প্রতিষ্ঠাতা সাধক শাহ দায়িম বালক শাহ আজীমকে সাথে নিয়ে চটুগ্রাম থেকে ঢাকা আগমন করেন। তিনি তাকে খুব রেহ করতেন। বালক আজীমপ্ত তার খিদমত করতেন। তাঁর সম্বুষ্টি অর্জন করে তান প্রভাত আধ্যাতাজ্ঞানের অধিকারী হন।

শাহ আজীম ১৭৮৫ সালে জন্মগ্রহণ করেন। চটেয়ামসহ বিভিন্ন স্থান পরিত্রমণ করে ইসলাম প্রচারের উদ্দেশ্যে অবশেষে প্রাক্তন নোয়াখালী জেলার লক্ষীপুরে (বর্তমান জেলা) এসে উপনিত হন। লক্ষীপুর তখন জঙ্গলে সমাচ্ছন ছিল। তিনি এই অরণ্যের মধ্যে আস্তানা স্থাপন করেন। এই স্থানকে বর্তমানে দিয়ারা বাড়ী বা দায়রা বলে। ৪ অত্র অঞ্চলের তৎকালীন প্রখ্যাত সাধক চাঁদ শাহ্ ফকীরের বড় মেয়ে খায়রুনিছাকে বিবাহ করেন। ৫

শাহ্ আজীম ধর্ম শাস্ত্রে প্রগাড় পান্ডিত্যের অধিকারী ছিলেন । ধর্মতত্ত্ব সম্মন্ধে ফার্মী ভাষায় তার লিখিত ২৫ খানা পুডকের পান্ডুলিপির মধ্যে ২০ খানার নাম পাওয়া যায়। বাকীগুলোর কোন সন্ধান পাওয়া যাছে না । যে সব পান্ডুলিপির সন্ধান পাওয়া গেছে সেগুলো হল ঃ

- ১। উন্ধলাতুল ইসলাম
- ২। কাসীদ-ই-আবদুল কাদির **জী**লানী
- ৩। বুরহানুল আরিফীন
- ৪। বুদাই তত্ত্বে দলীল
- ৫। দীওয়ান
- ১। জাহিদুল গনি চৌধুরী, নোয়াখালীর চরিতাভিধান, পৃঃ ১২৭ ।
- হ। তর আবদুল কাদের, নোয়াখালীতে ইসলাম, পঃ৭৮।
- তার ক্রম সন সম্পর্কে গরুপর অসংলয় বর্ণনা দেখা যায়। নিলালিলিতে, তার ক্রম সন ১০১০ছে/১৬০৪ইং লেখা হয়েছে। কিন্তু কাহিদুল গনি রচিত নোয়াখালীর চরিত।ভিধান গ্রন্থে লেখা হয়েছে যে, তিনি ১৭৮৫ সালে সর্বপ্রথম লক্ষীপুরে আগমন করেন। তাহলে এতদুভরের মধ্যে ১৮১ বংসরের সময়ের ব্যবধান হয়। তাহাজ তিনি ছিলেন মাওলানা ইমামুন্দিনের সমসাময়িক এবং তার ছোট শ্যালিকাকে বিবাহ করেন। আর ইমামুন্দিনের ক্রম সন তারিখ ছিল ১৭৮৮ ইং। তাই, শিলালিপিতে বর্ণিত ক্রম তারিখ ও লক্ষীপুর আগমনের তারিখ ক্যেনটাই সঠিক না। বরং ১৭৮৫ ইংরেজীতে তার ক্রম সন হবে। (ডঃ আবদুল কালের নোয়াখালীতে ইসলাম, পৃঃ ৮১৮২)।
- ৪। তাহিকু গনি চৌধুরী, প্রাগুক্ত, পৃঃ ১২৭।
- ৫। ডঃ আবদুল কাদের, প্রাগুক্ত, পৃঃ ৭৯।

- ঙ। হয়রত শাহ সুফী যাহিদ
- ৭। পালে নামা-ই-নবী করীম (হ্বরত আলীর প্রতি রসুলের নসীহত)
- ৮। রাহাতুল কুযুব
- ৯। কিতাবুততীব
- ১০। ফ্যীলাতুন্নিসা ওয়া সিওয়ায়া (৩৩টি আয়াতের ফ্যীলত)
- ১১৷ তালীম দ্বীন
- লুবাবুল আবরার (হাদীছের সার)
- ১৩। মুবতাল-ই-দুআরে মাসুরা
- ১৪। হাদীছে আরবাইন
- ১৫। আল আমল বিন নিয়াত
- ১৬। ফার্যায়িল-ই-কিতাবুল মুন্তাকী
- ১৭। শামায়িল-এ-নবী করীম (সঃ) (হ্যরত (সঃ)এর চেহারা মুবারকের বর্ণনা সম্বলিত পুত্তক)
- ১৮। মুনাযাতিল্লাই তাআলা
- ১৯। মুখতালিফুল আমল
- ২০। হিদা'আত-ই-ইসলাম (মসলা ও দু'আ সম্পর্কীয়)।

শাহ্ আজীম-এর হাতের লেখা অত্যন্ত সুন্দর ছিল। তিনি একজন বড় আলিম ও উচ্চ গ্রের সূদী-সাধক ছিলেন। ফারসী সাহিত্যে তৎকালে তাঁর সমকক্ষ কেউ ছিল না। এছাড়া সিরাতুল মুন্তাকীর অধ্যায়, (ইসমাইল শহীদ সংকলিত সায়িয়দ আহমদ বেরলভীর উপদেশমালা যার জন্য স্বয়ং মাওলানা কারামত আলী জোনপুরা দুবার মাওলানা ইমামুন্তানের বাড়ীতে গমন করেন) নওশিরওয়ার ওয়ীর বুজরকে মোহরকৃত খবরনামা, হাসান বসরী প্রণীত রিসালা-ই-ফ্যলে মজা, তরীকা-ই-কাদিরিয়া এবং মাওলানা কারামত আলীর রাহাতে রহ প্রভৃতি দুর্লভ পুত্তক তাঁর উত্তরাধিকারিদের নিকট আজও বিদামান আছে।

উক্ত কিতাবগুলো তিনি স্বহন্তে পাটখড়ি দিয়ে কাগজ তৈরী করে তাতে লিপিবন্ধ করেন। পাটখড়ি পানিতে ভিজিয়ে গুড়ো করে মন্ড তৈরী করে পাথর চাপা দিয়ে গানি নিংড়িয়ে তিনি এ কাগজ প্রস্তুত করেন।

শাহ্ আজীম একজন সাধক ও ইসলাম প্রচারক ছিলেন। তিনি শরী'আতপদ্মী অলিম ছিলেন। গান-বাজনা তিনি বিদ'আতী কাজ বলে মনে করতেন। স্বীন-হীন অবস্থায় জীবন যাশন করতে শহুন্দ করতেন । তাঁর মৃত্যুদ্ধ সন তারিখ সম্পর্কে কিছু জানা যায়নি। <sup>২</sup>

### হযর হ শাহ আবুল লায়ছ (মৃত্যু ঃ ১৮৫৮ইং)

হযরত শাহ আবুল লায়ছ শাহ হাফিজ আবু তুরাব-এর পুত্র ছিলেন। তার জন্ম তারিখ সম্পর্কে কিছু জানা যায়নি। তিনি একজন কামিল ওলী ছিলেন। অনেকের মতে তিনি তৎকালীন বাংলার কুতুব ছিলেন। 'তাস্দীকুরিহাদ' গ্রন্থে খন্দকার ফজলে রান্ধী লিখেছেন যে- হযরত আবুল লায়ছ এর বক্ষ প্রকাশ্য ও অপ্রকাশ্য ইল্ম দ্বারা পরিপূর্ণ ছিল। তিনি তৎকালীন বাংলাদেশের কুত্ব ছিলেন। দেশের

১। ডঃ আবদুল কাদের, প্রান্তক্ত, পুঃ ৮০।

২। ডঃ আবদুল কাদের, প্রাগুক্ত, পুঃ ৮০।

জনসাধারণ তার খুব ভক্তি করত। জনসমাজে তার বহু কারামতের কথা প্রসিদ্ধ আছে। তাসাউফ সম্পর্কে তার করেকখানা গ্রন্থ আছে- যদ্বারা তার আধ্যাত্মিক জ্ঞানের গভীরতার প্রমাণ মেলে। কিতাবগুলোর নাম হল- (১) যুবদাতুল ফাওয়ায়িদ ২) রিসালা-ই-লায়ছিয়া, (৩) কান্য-ই-য়য়য় (৪) শাজারা-ই-নিজামিয়া ও (৫) শাজারাতুল 'আরিফীন । তার নামানুসারে লায়ছিয়া বংশ প্রসিদ্ধি লাভ করেছে। এই মহান সাধক ১২২২হিঃ/১৮৫৮ খৃঃ ইন্তিকাল করেন ।

### শাহ্ যকি উদ্দীন (মৃত্যু ঃ - ১৮৫৮)

আনুমানিক ১৪৮০ খুষ্টাব্দে সায়্যিদ মাসুম নামক জনৈক সুফী-সাধক চট্টগ্রাম জেলার হাওলা নামক স্থানে এসে বসতি স্থাপন করেন। সায়্যিদ যকিউন্দিন তাঁর অধ্যন্তমন পুরুষ। তাঁর পিতা সায়্যিদ শামসুদ্দীন একজন সিদ্ধ পুরুষ ছিলেন। বাংলা একাদশ (খৃষ্টীয় ১৭শ) শতাব্দীর শেষভাগে তিনি জন্মগ্রহণ করেন। বাল্যকালে তাকে মকতবে ভর্তি করে দেয়া হয়। প্রথম থেকেই তিনি ভাবুক প্রকৃতির লোক ছিলেন বিধায় পড়ান্তনার তাঁর মন বসত না। মক্তবে অধ্যয়ন না করে তিনি মাঠে-ময়দানে, বনে অংগলে ঘুরে বেড়াতেন। সংসারমূখী হওয়ার জন্য তাঁকে নিজ আত্রীয়ের সঙ্গে বিবাহবন্ধনে আবদ্ধ করানো হয়। কিন্তু তিনি কবুল বলেই বিবাহ মজলিস হতে বের হয়ে আর ঘরে ফিরে আসেননি। বহু বৎসর তিনি চট্টগ্রাম পাহাড়ে বসবাস করে অবশেষে ঢাকায় এসে আজীমপুরার তৎকালীন বিখ্যাত পীর শাহ রওশন আলী (মৃঃ ১৮২২) এর খিদমতে হাজির হন। দীর্ঘদিন তাঁর খিদমতে থেকে অনেক কষ্ট করে আধ্যাত্মবিদ্যা হাসিল করেন এবং ১২২০বাং/১৮১৩খৃঃ নোয়াখালী (বর্তমান লক্ষীপুর) জেলার কাঞ্চনপুরে অবস্থিত মীরান শাহের কবর যিয়ারত করে শ্যামপুরে গিয়ে দায়রা দ্বাপনের আদেশপ্রাপ্ত হন। তদনুষায়ী কিছুদিন তিনি মীরান শাহের কবরের পাশে অবস্থান করেন। এলাকাটি জনবসতিহীন জংগলাকীর্ণ ছিল বিধায় কচু ঘেচু খেয়ে জীবনপাত করতেন এবং গভীর রাতে জংগল থেকে বের হয়ে নদীর উপর জায়নামায পেতে আল্লাহর ইবাদত বন্দেগী করতেন। অতঃপর শ্যামপুর নিবাসী মুহাম্মদ কুরায়শ বেপারী ও অন্যান্যদের সহায়তায় শ্যামপুরে অবস্থান করতে শুরু করেন এবং সেখানে একখানা মসজিদ ও দায়রা স্থাপন করে এতদঞ্চলের হিন্দু মুসলমানদের মাঝে ইসলাম প্রচার করেন। শাহ যকিউদ্দীন দায়রা বাড়ীতে একটি লঙ্গরখান। স্থাপন করেন। প্রতি শুক্রবার একটি গরু জবাই করে তিনি গরীব-দুঃখী মানুষদের খাওয়াতেন ও দান-খয়রাত করতেন। নিজে কচু, কচুর শাক প্রভৃতি তৈল, লবন ও মসল্লা ছাড়াই সিদ্ধ করে থেতেন।

পারিবারিক জীবনের প্রথম অবস্থা সম্পর্কে কোন কিছু জানা যায় নাই। তবে, শ্যামপুরে এসে অনেকদিন অবস্থানের পর অত্র এলাকার মুমিনপুর প্রামের কাষী বাজর কাষী আবদুল শুকুর-এর ইয়াতীম মেয়ে আফসারুমিছা খাতুনকে বিয়ে করেন। তার গর্ভে চারপুর ও এক কন্যা জম্মগ্রহণ করে। কন্যাটি নিঃসন্তান অবস্থায় মারা যায়। জেষ্ঠাপুর সায়িাদ আবদুস সালাম সাধারনতঃ বড় মৌলবী সাহেব নামে খ্যাত ছিলেন। তিনি একজন গরীব দরদী লোক ছিলেন। তিনি ভাটিয়ালপুর সিয়ে নুতন দায়রা স্থাপন করেন। প্রতি শুক্রবার তার লংগরখানায় গরীব-দুঃখীদের উদ্দেশ্যে বিয়াফত দিতেন। ২য় পুর শাহ সায়িাদ হিদায়াত্রাহ পিতার স্থাভিষ্ক্ত হন এবং পিতার লংগরখানা চালু রাখেন। অত্যন্ত

মাওলানা এম, ওবাইদুল হক, বাংলাদেশের শীলু আউলীয়াগন, পৃঃ ৯৩-৯৪।

বিনয়ী ও দানশীল ব্যক্তি ছিলেন। ৩য় পুত্র সায়্যিপ আবদুল খালিক 'ছোট মৌলবী সাহেব' নামে পরিচিত ছিলেন। তিনি নোয়াখালী জিলার মাইজদীর নিকটন্থ পদুয়ায় গিয়ে বসবাস করতে থাকেন। ৪র্থ পুত্র সায়্যিদ আবদুল জঝার একজন প্রখ্যাত আলিম ছিলেন। তিনি চট্টগ্রমের জিলা জজ হন, কিন্তু কোন অভ্যাত কারনে পিতার বিরাগভাজন হয়ে কালাতিপাত করে পরলোকগমন করেন।

শাহ যকীউদ্দনি ৯ই মাঘ, বৃহস্পতিবার ১২৬৫ বাং/১৮৫৮ ইং আসরের নামাথের সময় ইন্তিকাল করেন। পরদিন শুক্রবার তাঁকে দাফন করা হয়।

# হ্যরত মাওলানা ইমামুদ্দীন (রঃ) (১৭৮৮ - ১৮৫৯)

ইসলামের সংকার ও পুনক্রজ্জীবনে বাংলার মুসলামানগণ বিশেষ করে নোয়াখালী জিলার মুসলমানগণ মাওলানা ইমামুদ্দিন (রঃ) এর নিকট সর্বাধিক খনী। তিনি কোথায় জন্মহণ করেছেন এ নিয়ে বিভিন্ন মতভেদ রয়েছে। গোলাম সাকলায়েন তাঁর 'বাংলাদেশের সৃফীসাধক' গ্রন্থে মাওলানা ইমামুদ্দীন (রঃ) সন্ধীপের অভর্গত হাজীপুর (সায়াদুল্লাহপুর) গ্রামের অধিবাসী ছিলেন বলে উল্লেখ করেছেন।' রাজীব হুমায়ুনও তাঁকে সন্ধীপের অধিবাসী বলে উল্লেখ করেছেন।' মাওলানা আতাহার উদ্দীন মোলা তাঁর জন্মহান নোয়াখালী জিলার চৌমুহনী বন্দরের পূর্ব দক্ষিণে অবছিত হাজীপুর গ্রাম বলে বর্ণনা করেছেন। ভঃ আব্দুল কাদের তাঁর (ইমামুদ্দীনের) জন্মহান চৌমুহনী বাজারের আড়াই মাইল দক্ষিণ প্রবিক্তিত্ব হাজীপুর গ্রাম বলেছেন। কিছু যারা তাঁকে সন্ধীপের অধিবাসী বলেন তিনি তাদের সাথে একমত নন।' আয়না-ই-উয়াইসী-এর গ্রন্থকার মতিউর রহমান- এর মতে তিনি নোয়াখালী জেলার রৌশনাবাদ অঞ্চলের আঘরাবাদ পরগনার হাজীপুরের অধিবাসী ছিলেন। তাঁকে যারা নোয়াখালী জেলার সুধারাম সদরের কাছে অবস্থিত সাদুল্লাহপুর গ্রামে জন্মগ্রহণকারী বলে উল্লেখ করেছেন তা সঠিক নয় বরং তিনি মূলতঃ হাজীপুর রামেই জন্মহণ্ করেন। পরবর্তী জীবনে অবশ্য তিনি সাদুল্লাপুরে বসতি স্থাপন করেছিলেন।'

মাওলানা ইমার্মন (রঃ)-এর জন্মতারিশ নিয়েও মততেদ রয়েছে। কোন কোন ঐতিহাসিক-এর মতে তাঁর জন্মতারিশ ১১৯১বাং কিবা ১১৯৯বাং। আবার অনেক ঐতিহাসিকের মতে, তিনি ১৭৮৮ বৃষ্টাব্দের মাঝামাঝি সময়ে জন্মগ্রহণ করেন। ইবেজী সনকে সঠিক বলে ধরে নিলে তাঁর জন্মকাল ছিল ১১৯৫ বঙ্গাব্দের জৈঠ্য-আবাঢ় মাস। ওঃ আব্দুল কাদের 'নোয়াখালীতে ইসলাম' গ্রন্থে উল্লেখ করেছেন যে, তিনি ৬৩ বৎসর বয়সে ১২৬২ বঙ্গাব্দে ইন্ডিকাল করেন। এই হিসাব অনুযায়ী ইমামুন্দীনের জন্মকাল ১১৯৮ বঙ্গাব্দ (১২৯১ হিঃ)। আর গোলাম সাকলায়েন তাঁর জন্ম ১১৯৫ বঙ্গাব্দ/১৭৮৮বৃষ্টাব্দ বলে উল্লেখ করেছেন। তাঁর পিতা তন্ত্রা ছিলেন হাজীপুর গ্রামের সন্তান ও গরীব পরিবারের অধিবাসী। ইমামুন্দীনের বয়স যখন ৩ বৎসর তখন তাঁর পিতা মারা যান। পিতার মৃত্যুকালে তাঁর মাতার বয়স ছিল আনুমানিক ১৮ বৎসর। এ বয়সে বৈধব্য জীবন নিরাপদ নয় বলে মনে করে তিনি উক্ত গ্রামেরই জায়গীরদার সমীরুন্দীনের নিকট পুনরায় বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ হন। বিবাহের পর মাতা শিত পুত্রকে নিয়ে ছিতীয় স্থামীর গৃহে চলে আসেন। ও এখানেই শিত ইমামুন্দীন বি-শিতার অবজ্ঞার মধ্য দিয়ে বড় হতে

১। গোলাম সাক্ষ্পায়েন, বাংশাদেশের সূফী সাধক, ইস্লামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ ১৯৮৭, পৃঃ ১২৭।

২। রাজীব হুমায়ুন, সন্ধীপের ইতিহাস সমাজ ও সংশৃতি, সন্ধীপ শিকা ও সংশৃতি পরিষদ, ঢাকা, ১৯৮৭, পুঃ ২২৭।

৩। মাওলানা আতাহার উত্থীন মোল্লা ৯ বালাকোটের গাজী মাওলানা ইয়াযুত্তীন (রঃ), প্রকাশনায় মকবুল আহমন, নোয়াখালী সমিতি, ঢাকা, ৩৩৪/ এলিক্যান্ট রোড, ঢাকা - ৫ , পৃঃ ৩।

৪। ভঃ আবুল কালের, নোয়াখালীতে ইসলাম - ইসলামিক ফাউভেশন, বাংলাদেশ- ১৯৯১ পৃঃ ১০৮।

৫। মতীউর রহমান, আয়না-ই-উয়াইসী-পাটনা-১৯৭৬ ইং, পৃঃ ১২৪।

৬। এ, এম, এম আতাহার উদীন মোল্লা আহমদাবাদী, প্রান্তক্ত, পৃঃ ৩।

৭। ডঃ আবুল কাদের, প্রান্তক, পৃঃ ৩।

৮। গোলাম সাক্লায়েন, প্রাত্ত, পৃঃ ১২৭।

১। ডঃ আব্দুল কালের, নোয়াখালীতে ইসলাম্ ইসলামিক ফাউন্ডেশন, বাংলাদেশ, ১৯৯১ পৃঃ ১০৮।

১০। এ, এস, এম, আতাহার ত্রীন মোল্লা আহমদাবাদী, প্রাক্তক, পুঃ ৪।

থাকেন। বি-পিতার আর্থিক অসচ্ছপতার কারণে তাঁকে গোচারনা করতে হয়। বাল্যকাল থেকেই তিনি প্রখ্যাত আলিম-এ-দ্বীন হওরার মনোবাসনা পোষণ করতেন। এজন্য খর রৌদ্রে ঝোপের আড়ালে বসে তিনি মহৎ চিন্তায় নিমগু থাকতেন।

বাল্যকাল থেকেই তিনি ন্যার পরায়ণ মন-মানসিকতা সম্পন্ন হয়ে উঠেন। গোচারনার সময় গরু কোন কারণে কারো শব্য নট্ট করলে তিনি তজ্জন্য মনে খুব কট্ট অনুভব করতেন। মাঝে-মধ্যে তাঁর বি-পিতা তাকে বেত্রাঘাত করতেন, কিছু তিনি কথনো প্রতিবাদ করিতেন না। বি-পিতার নির্যাতিন সহ্য করতে না পেরে মাত্র ১০/১২ বছর বয়সে মায়ের পরামর্শে তিনি 'আলিম-এ-দ্বীন হওয়ার উদ্দেশ্যে ধীরে ধীরে ঢাকা অভিমুখে যাত্রা করেন। গারাদিন হাটতেন ও রাতে কোন এক বাড়ীতে প্রবাস যাপন করতেন। বাড়ীওয়ালা দয়া করে কিছু বাবার দিলে খেতেন, নভুবা অনাহারে রাত কাটাতেন। কর্মণ্ড বা কারো কাজ করে দুপুরের আহারের ব্যবহা করতেন, আর আহার না পেলে দু' এক পয়সার চিজা-মুড়ি কিনে খেতেন। এভাবে পথ চলে প্রায় একমাস পর ঢাকায় এসে পৌছেন। বাল্যকালে তিনি জনৈক মাওলানা শাহ আব্দুল আয়ীথের নিকট প্রাথমিক শিক্ষা গ্রহণ করেছিলেন। ঢাকা এসে তিনি লোক মুখে ঢাকায় মুহসিনিয়া মাদ্রাসায় ইসলামী শিক্ষার উত্তম ব্যবহার কথা তনে খুব আনন্দিত হন। হণালীর বিদ্যাত দানবীর হাজী মুহাম্মদ মুহসিন এর বিরাট ওয়াক্ফ সম্পত্তির আয়ের টাকায় তদানীন্তন ইষ্ট ইভিয়া কোম্পানীর সরকারী ভত্তাবধানে এই মদ্রাসা এবং হণালী ও চউগ্রামে আরও দৃটি মাদ্রাসা হাপিত হয়। এক সহ্রদয় বাড়ি তাকে (ইমামুন্দীন) নিজের বাড়ীতে থাকতে দেন এবং তাঁর গড়াতনার প্রবল আগ্রহ দেখে মুহসিনিয়া মাদ্রাসায় ভর্তি করে দেন। তাক

ইমামুদ্দীন খুবই মেধাবী ছাত্র ছিলেন এবং লেখাপড়ায় মনোযোগী ছিলেন। কিন্তু মাদ্রাসার পাঠ্য সূচী তাঁর মনঃপৃত হয়নি বলে তিনি জায়গীরদাতা ও শ্বীয় শিক্ষক বৃন্দ থেকে বিদায় নিয়ে ঢাকা ছেড়ে কলিকাতার উদ্দেশ্যে রওয়ানা হন।" কলিকাতার বিদ্যুৎশাহী ধনবান ব্যক্তি মাওলানা হাফিজ জামালুদ্দিন তাঁর মুর্শিদ হযরত মাওলানা সায়িয়দ আহমদ বেরলতী (রঃ) এর পরামর্শক্রমে বর্তমান সার্কুলার রোডস্থ সিন্ধুরিয়া পটিতে একখানা মসজিদ ও খারিজী মাদ্রাসা স্থাপন করেন। মাদ্রাসায় কোম্পানী সরকারের সিলেবাস অনুযায়ী পড়ানো হত না। ধর্মীয় শিক্ষার সাথে সাথে বিপ্রবী চেতনায় উদীও হয়ে উঠার উপযোগী মাদ্রাসার পাঠ্যসূচী প্রণয়ণ করা হয়।" ইমামুদ্দীন মাদ্রাসার

১। এ, এস, এম, আতাহার ভাল মোল্লা আহমদাবাদী, প্রান্তক্ত, পৃঃ ৫।

২। এ. এস, এম, আতাহার জ্পীন মোল্লা আহমদাবাদী, প্রান্তঞ্জ, পৃঃ ৬।

৩। এ, এস, এম, আতাহার উদীন মোল্লা আহমদাবাদী, প্রান্তজ, পুঃ ৬।

৪। ডঃ আৰুল কালের, প্রাত্তক, পৃঃ ১০৮।

৫। 📑 আবুল কাদের, প্রাত্তক, পুঃ ১০৮।

৬। গোলাম সাকলায়েন- বাংলাদেশের সৃফী সাধক, ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ঢাকা, ১৯৮৭, পৃঃ ১২৭।

৭। এ, এস, এম, আতাহার উদীন মোল্লা আহমদাবাদী, প্রান্তক্ত, পৃঃ ১০।

৮। এ, এস, এম, আভাহার ভবীন মোল্লা আহমদাবাদী, প্রাত্তভ, পৃঃ ১০।

৯। এ, এস, এম, আতাহার উদ্দীন মোল্লা আহমদাবাদী, প্রাতক্ত, পুঃ ১০।

১০। ডঃ আবুল কালের, প্রান্তক, পুঃ ১০৯-১১।

১১। এ, এস, এম, আতাহার উদীন মোল্লা আহমদাবাদী, প্রান্তক্ত, পুঃ ১১।

প্রতিষ্ঠাতার সঙ্গে সাক্ষাত করেন। তিনি ইমামুন্দীনকে খ-গৃহে স্থান দেন এবং তাঁর অধ্যয়ন স্পৃহা দেখে তাঁকে মাদ্রাসায় ভর্তি করান। কাঞ্চিত জ্ঞান সাধনার উদ্দেশ্যে ইমামুন্দীন নিজেকে আত্মনিয়োগ করেন।

হাজী জামালুদ্দিন তৎকালীন প্রখ্যাত স্ফী-সাধক, সংকারক ও মুজাদ্দিদ বলে বিবেচিত সায়্যিদ আহমদ বেরলজী (রঃ) এর বলীকা ছিলেন। শির্ক ও বিদ্ আয়াতের বিরুদ্ধে তাঁর সংখ্যাম মুসলিম সমাজে এক নবজাগরণের সৃষ্টি করে। পাঞ্জাবে শিখদের বিরুদ্ধে জিহাদ পরিচালনার উদ্দেশ্যে তিনি (বেরলজী) তার বিশ্বস্ত মুরীদদের বলিফা নিয়োগ করে নানা জায়গায় প্রেরণ করতেন। হাজী জামালুদ্দীন ছিলেন তাঁদের অন্যতম। সায়্যিদ আহমদ বেরলজী (রঃ) কলিকাতা আগমন করলে হাজী জামালুদ্দীনের বাড়ীতে অবস্থান করতেন।

পৃথিগত বিদ্যার পাশাপাশি ইমামুন্দীন আধ্যাত্মিক শিক্ষা লাভের আশায় ব্যাকুল হয়ে উঠেন। এ সময় সায়্রিদ আহমদ লক্ষ্মে শহরে হাজী জামাল্ন্দীনের বাড়ীতে আগমন করেন। কলে, তার (ইমামুন্দীন) সাথে তাঁর সাকাত ঘটে। ইমামুন্দীনের প্রতিভা ও সৌজন্যতায় মুঝ্ধ হয়ে তিনি তাঁকে (ইমামুন্দীন) হাজী সাহেবের নিকট থেকে রায়বেরেলতিতে নিয়ে যান। ১৬ বছর বয়সে ইমামুন্দীন সায়্রিদ আহমদের নিকট দীক্ষা গ্রহণ করে তাঁর সংস্কারমূলক কার্য তৎপরতার সঙ্গে জড়িত হয়ে গড়েন।

সায়্যিদ আহমদ বেরেলভী (রঃ) প্রায় দেড়্যুগ ইমামুদ্দীনকে ফৌজী শিক্ষাসহ বিভিন্ন দ্বীনী ইল্ম শিক্ষা দান করেন। তিনি সায়্যিদ আহমদ সাহেবের তাহাজ্জুদ নামায়ের পানির যোগান দিতেন। আনুমানিক ১৮ বংসর পর্যন্ত সর্বক্ষেত্রে মুর্শিদের অনুবর্তনকরতঃ ১৮২০ সালে প্রায় ৩২ বংসর বয়সে মাওলানা ইমামুদ্দীন স্বীয় সাধনায় সিদ্ধি লাভ করেন এবং আত্মপ্রতিষ্ঠা ও বৃহত্তম ত্যাগের উদ্দেশ্যে নিজেকে আত্মনিয়োগ করেন। বেরলভী সাহেবের প্রিয় শাগরিদ মাওলানা আব্দুল হাই ও শহীদ ইসমাইলের নিকট হতেও তিনি আধ্যাতিক জ্ঞান লাভ করেন। বিশ্বনিয়া তরীকাহনুযায়ী তাঁর শাজারা নিম্নরূপ ঃ-

হযরত মুহাম্মন (সঃ)

হযরত আবৃ বকর (রাঃ)

হযরত সালমান ফারসী (রঃ)

এ, এস, এম, আতাহার উদীন মোল্লা আহমদাবাদী, প্রাক্তক, পৃঃ ১১।

২। ডঃ আব্দুল কাদের, প্রান্তক্ত, পৃঃ ১০৯।

৩। ডঃ আবুল কালের, প্রাতক, পৃঃ ১০৯।

৪। গোলাম সাকলায়েন, প্রাণ্ডক, পুঃ ১২৭।

৫। এ, এস, এম, আতাহার ভিনান মোল্লা আহমদাবাদী, পৃঃ ১২-১৩।

৬ ছঃ আবদুল কাদের, প্রাক্তক, পৃঃ ১১০।

```
Dhaka University Institutional Repository
হ্যরত কাসিম ইব্ন মুহাম্মদ ইব্ন হ্যরত আবু বকর (রাঃ)
হ্যরত ইমাম যাকর সাদিক
হবরত বাজা বায়েজীদ বিভামী (রঃ)
      হযরত হাসান আসকারী (রঃ)
হ্যরত খাজা আবু ইয়াকুব ইউসুক হামাদানী (রঃ)
হযরত আবদুল বালিক গিজদাওয়ালী (রঃ)
হ্যরত মাওলানা আরিফ রেউগীরী (রঃ)
হ্যরত খাজা মাহমুদ উনজির ফাগনবী (রঃ)
হযরত থাজা আযিয়ান আলী রামিতাইনী (রঃ)
হ্যরত খাজা মুহাম্মদ বাবাই সাম্মাসী (রঃ)
হ্যরত সায়্যিদ আমীর কুলাল (রঃ)
হ্যরত ইমান বাহাউন্দীন নক্শবন্দ (রঃ)
```

```
হ্যরত খাজা আলাউন্দীন সাভার (রঃ)
হ্বরত মাওলানা ইয়াকুব চরখী (রঃ)
হযরত বাজা নাসিক্রনীন ওবায়দুল্লাহ আহরার (রঃ)
হ্যরত মাওলানা মুহামাদ যাহিদ ওয়াখনী (রঃ)
হ্বরত মাওলানা লরবেশ মুহাম্মদ (রঃ)
হযরত বাজা মুহাম্মদ আসকাঙী (রঃ)
হ্যরত খাজা বাকী বিল্লাহ (রঃ)
হ্যরত মুজাদ্দিদ-ই-আল্ফ-ই-সানি লায়েখ আহমদ ফারুকী সেরহেন্দী (রঃ)
হ্যরত শায়ৰ আদম বানুরী (রঃ)
হযরত মাওলানা সায়্যিদ আবদুল্লাহ আকবারাবাদী (রঃ)
হযরত মাওলানা শাহ আবদুর রহীম মুহান্দিস-ই দেহলতী (রঃ)
```

Dhaka University Institutional Repository
হযরত মাওলানা ওয়ালিউরাহ মুহান্দিন-এ নেহলতী (রঃ)

হযরত মাওলানা শাহ আবদুল আজীজ মুহাদ্দিস-ই দেহলভী (রঃ)

হ্যরত মাওলানা সায়্যিদ আহমদ বেরলভী (রঃ)

হ্যরত মাওলানা ইমামুন্দীন বাঙ্গালী সুধারামী (রঃ) i

সুদীর্ঘ দুইযুগ দ্বীনী ইল্ম ও আধ্যাত্মিক জ্ঞান লাভের পর মাওলানা ইমামুদ্দীন মায়ের সাথে সাক্ষাত ও বদেশের অধঃপতিত মানুবকে হিলায়াত ক্রার উদ্দেশ্যে দেশে প্রত্যাবর্তনের অনুমতি প্রার্থনা করলে তাঁর মুরশিদ তাঁকে অনুমতি দেন, তাঁকে খিলাফত প্রদান করেন এবং বলেন তোমার মাতা হজুব্রত পালনের ইচ্ছা পোষন করলে তাঁকে সঙ্গে করে নিয়ে আসবে। তাঁর পীর ভাই চট্টগ্রামের সৃফী নূর মুহাম্মদ নিজামপুরী এ সময় খিলাফত লাভ করেন। মাওলানা কারামত আলী জৌনপুরী তখনও খিলাফত পাননি। ইমামুদ্দীন (১৮২০ সালে) মুরশিলের অনুমতি নিয়ে গ্রামের উদ্দেশ্যে যাত্রা করেন। এ সময় বেরলভী (রঃ) এক ক্রটিকা সফরে কলিকাতা আসেন। খুব সম্ভবতঃ মাওলানা ইমামুদ্দিনও তার সংগে আসেন।

কলিকাতা হতে নোয়াখালীর প্রত্যন্ত অঞ্চলে অবস্থিত হাজীপুরের পথ ছিল বড়ই দুর্গম। বহু গ্রাম, নল-নদী, বন-জঙ্গল, মাট-ঘাট পেরিয়ে গন্ধব্যে লৌছতে হত। ইমামুদ্দীন মায়ের খেদমতে আসার পথে যেখানেই রাত্রি হয় সেখানেই কোন লোকালয়ে বিশ্রাম নেন। দেশ-প্রেমে উদ্বেলিত হয়ে তিনি মুসলমান সমাজের গোষ্ঠীগত বাদ বিস্থাদ, উপজাতীয় কোন্দল, দিরক, বিদ্ আত, অনাচার, অবিচার, অশিকা ও কুলিকার বিক্লছে হিদায়াতে তৎপর হন। তিনি দেখতে লান যে, এ দেশের উচ্চ ও মধ্যবিত্ত শ্রেনীর লোক লর্ড কর্ণওয়ালিসের চিরস্থায়ী বন্দোবত্তের বদৌলতে প্রায় সর্বহারা। একটু সুযোগ পেলেই এই সর্বহারাগোষ্ঠী আক্রোশে কেঁটে পড়বে। তারা চায় একটা বলিষ্ঠ নেতৃত্ব। মাওলানা ইমামুদ্দিন এ সুযোগের পূর্ণ সন্থাবহার করেন। পথে পথে তাবলীগ করে তিনি ধর্মীয় শিকার মাধ্যমে জনগণের মাঝে জিহাদী চেতনা জাগিয়ে তোলেন এবং বিভিন্ন স্থানে স্থোঁলে রাস্তা তোলেন। এক সন্ধায় তিনি আশ্রয়ের খোঁলে রাস্তা

১। এ, এস, এম, আতাহার ত্রীন মোল্লা আহমদাবাদী, প্রান্তভ, পৃঃ ১৪-২৫।

২। ডঃ আবদুল কালের, প্রাত্তক, পৃঃ ১১০।

৩। এ, এস, এম, আতাহার জ্বীন যোল্লা আহমনাবাদী, প্রাপ্তক্ত, পৃঃ ১৬।

৪। এ, এস, এম, আতাহার উদীন মোল্লা আহমদাবাদী, প্রান্তক্ত, পৃঃ ১৮-১৯।

৫। এ, এস, এম, আতাহার উদ্দীন মোল্লা, আহমদাবাদী, প্রান্তক্ত, পুঃ ৯২।

দিয়ে হেটে চললেন। এমন সময় লোকজনের কাছে মসজিদের সন্ধান চান। লোকেরা তাঁকে পীয়ারীগন্জের তোরাব খার মাযারের উত্তর পাড়ের বিরান মসজিদ দেখিয়ে দেয়। মসজিদটি জনমানবহীন এক ভুতুড়ে পরিবেশে ছিল। সেখানে জ্বীনদের আড্ডাখানা ছিল। ইমামুদ্দিন আযান দিয়ে সেখানে নামায আদায় করেন। পরে রাত্রে ঘটনাক্রমে দলপতিসহ জ্বীনেরা মাওলানার নিকট তওবা করে। ফলে, সেদিন হতে অত্র অঞ্চলে জ্বীনদের উৎপাত বন্ধ হয়। এ ঘটনার পর ইমামুদ্দীনের খ্যাতি ছড়িয়ে পড়ে। এরপর সেখান থেকে চলে যাবার পথে সন্ধায় এক পকুর পাড়ে ওয়ু করে আযান দিয়ে নামায আদায় করেন। নামায শেষে চলার পথে সম্মুখে একখানা জীর্ণ কুটির দেখতে পান। ঘরে কে আছেন জানতে চাইলে এক বৃদ্ধা বের হয়ে এলেন। বৃদ্ধার নিকট রাত্রির জন্য একটু আশ্রয় প্রার্থনা করলে বৃদ্ধা তাঁকে ঘরের মাঝখানে একখানা কাপড় টাপেয়ে এক পাশে তাঁর জন্য জায়গা করে দেন। সেখান থেকে তিনি বাড়ী বাড়ী ঘুরে জাহিল লোকদের হিদায়াত করতে লাগলেন। লোকজনের কাছে বি-পিতা ও বৈমাত্রেয় ভাতাদের খোঁজ নিলেন। কিন্তু ইতিমখ্যে তাদের মৃত্যু হওয়ায় তাদের কোন সন্ধান পেলেন না। নিজের পরিচয় গোপন রাখায় কেউ তাকে চিনতে পারল না।

কিন্তু আতাহার আলী মোল্লা তাঁর প্রণীত গ্রন্থ 'বালাকোটের গাজী মাওলানা ইমামুন্দীন' এ উল্লেখ করেছেন যে, আশ্রয় প্রার্থীত রাত্রেই ঘরে ইবাদতে মশগুল অবস্থায় বৃদ্ধার কানার সুরে তার ধ্যান ভেংগে যায় কিবু বি-পিতা ও বৈমাত্রেয়দের খোঁজখবর নিতে পারেননি। এর পূর্বেই মাতা পুত্রের পরিচয় ঘটে। ধ্যান ভঙ্গের পর ইমামুদ্দীন বৃদ্ধার কানার কারণ জিজ্ঞাসা করলেন। বন্ধা বললেন, বাবা! আমার মত দুঃখিনী এ জগতে আর কেউ নেই। আমার একটি ছেলে ছোট বেলায় ঘর ছেড়ে চলে গেছে। জানিনা সে কোথায় আছে, কেমন আছে, এখনো সে ফিরে আসেনি। জানিনা সে বেঁচে আছে কিনা। মাওলানা ছেলের নাম জানতে চাইলে বৃদ্ধা বললেন তাঁর নাম 'ই-মামুন্দীন । মাওলানা পর্দা সরিয়ে শায়িতা মাতার কদমবুচী করে বললেন আমিই আপনার ছেলে বেলায় হারিয়ে যাওয়া হততান্য ইমামুদ্দীন। দীর্ঘ দুই যুগ পর<sup>°</sup> মাতা পুত্রের সাক্ষাত হল। হারাধন পেয়ে বৃদ্ধা পুত্রকে জড়িরে ধরেন। পরে তিনি মাতার নিকট জানতে পারলেন যে, বি-পিতা নিঃসম্ভান অবস্থায় মারা গেছেন। তাঁর তথু বংশই লোপ পায়নি বরং তার সব বিলীন হয়ে গেছে। বুদ্ধা যে বাস্ত্রভিটায় আছেন এটাই ইমামুদ্দীনের পিতৃপুরুষের ভিটা। বি-পিতার মৃত্যুর পর প্রবাসী ইয়াতীম সম্ভানের অপেক্ষায় মাতা ইমামুক্তীনের ভিটাতেই আশ্রয় নেন। বীয় মুর্শিদের অনুমতি নিয়ে মায়ের সাথে দেখা করার ও দ্বীনি ইল্ম প্রচারের জন্য খিলাফত নিয়ে নিজ গ্রামে পদার্পন করে মুসলমানদের মধ্যে শির্ক-বিদ্'আতের ব্যাপক প্রচলন দেখতে পান। ঈষ্ট ইন্ডিয়া কোম্পানী-এর অধীনে চাষীরা দৈন্য দশার শেষ প্রান্তে এসে পৌছেছে। খ্রীষ্টানগণ অর্থের বিনিমরে দরিদ্র লোকদের খ্রীষ্টধর্মে দীক্ষিত করতে থাকে। মুসলমানগণ চিরস্থায়ী বন্দোবত্তের ফলে দৈন্যের শেষ পর্যারে পৌছতে বেশী দেরী নেই। মাওলানা এসব কিছুর পরিনাম চিন্তায় শক্ষিত হলেন। তিনি ধর্মান্তর ব্যবস্থা রোধে ইসলামের অর্থনৈতিক করনীয়-কিত্রা, যাকাত প্রদান ও বীনী জনগণকে বয়রাতি সাহায্যের জন্য ধনবানদের উত্তব্ধ করার কাজে আত্মনিয়োগ করেন।

১। ডঃ আবদুল কালের, প্রাক্তর, পুঃ ১১১।

২। ডঃ আবদূল কালের, প্রাণ্ডক, পুঃ ১১১।

৩। এ, এস, এম, আতাহার জ্বীন মোল্লা আহমদাবানী, প্রাণ্ডক, পুঃ ২৫।

<sup>8।</sup> এ, এস,এম, আতাহার উদীন মোল্লা আহমদাবাদী, প্রান্তক্ত, পৃঃ ২৫।

৫। এ, এস,এম, আতাহার জ্বীন মোল্লা আহমদাবাদী, প্রান্তক্ত, পুঃ ২৬-২৭।

তাঁর প্রচার কার্য জোরে শোরে শুরু হলে একদল লোক তাঁর বিরুদ্ধাচারণ করতে আরম্ভ করে। নোয়াখালী জেলার নুরপুর গ্রামে (হাজীপুর থেকে ৬/৭ মাইল দুরে) জবর আলী ককীর নামে এক শুভ লোক গান-বাদ্য, কবর পূজা ইত্যাদি বিদ আত ও শির্ক কাজের মাধ্যমে মুসলমানদের গোমরাহ করার সংবাদ শ্রবণ করে ইমামুদ্দীন সেখানে উপস্থিত হন এবং ফকীরের লঘা চুল কেটে দেন। অবশ্য পরে সে তওবা করে এবং আজীবন মাওলানার মহৎ কাজে সহায়তা করে এবং ১৮৫৭ সালে মঞ্চা মোয়াজ্জমায় ইস্তেকাল করে। এর পর তিনি চট্টগ্রামে এরপ আরেক ফকীরের অনৈসলামিক কর্মকান্ড বন্ধ করে চট্টগামে হিদায়াত, দ্বীনি শিক্ষা ও তাবলীগ কেন্দ্র স্থাপন করে নোয়াখালীতে কিরে আসেন। '

প্রাচীন বিশ্বাসে ঘা পড়ায় ও ভত ফকীরদের রিয্ক বন্ধের উপক্রম হওয়ায় তারা দল বেঁধে কুমিল্লার জেলা ম্যাজিক্টেটের নিকট গিয়ে নালিশ করে যে, কোথা হতে এক মৌলবী এসে ধর্মের নতুন নতুন ব্যাখ্যা দিয়ে আমাদের পুরাতন রূপুন রেওয়াজ নষ্ট করে দিচ্ছে। তাদের অভিযোগ খনে ম্যাজিস্টেট তাঁকে তলব করেন। তিনি যথা সময়ে তাঁর এজলাসে হাজির হন। আচকান, পায়জামা-পাগড়ী পরিহিত আপাদমন্তক উজ্জ্ব চেহারা দেখেই তিনি বুৰতে পারলেন ইনি সাধারণ লোক নন। ম্যাজিষ্ট্রেট তাঁকে সসম্মানে চেয়ারে বসিয়ে ব্যাপার জানতে চান। তাঁর জওয়াব খনে তিনি বুঝতে পারলেন যে, তাঁর মতই ঠিক এবং তা কার্যকরী হলে দেশে অপরাধ প্রবণতা হ্রাস পাবে। কাজেই, তিনি তাঁকে একখানা অনুমতিপত্র দিয়ে বললেন, আপনি নিশ্চিন্তে আপনার সংস্কারকার্য চালিয়ে যেতে থাকেন। কোন প্রকার বিপদে পড়লে আমার নিকট আসবেন। এতাবে সংকারবিরোধীদের সমস্ত অপচেষ্টা বানচাল হয়ে যায় এবং মাওলানা সাহেবের আন্দোলন নির্বিবাদে এগিয়ে চলে। তিনি গ্রামে গ্রামে ঘরে হিদায়াত করতে থাকেন। ২/৩ মাস পর একবার লক্ষীপুর জিলাধীন রায়পুরা গিয়ে সেখানেও আন্দোলন চালু করেন। স্বার্থবাদী মহল ক্ষেপে গিয়ে তার প্রাণনাশের চেষ্টা করে। তিনি আল্লাহর রহমতে বেঁচে যান । তারা তওবা করে তাঁর শিষ্যত্ব গ্রহণ করে। রহীমপুর গ্রাম নিবাসী সুদখোর পাচু পাটওয়ারীর কবর থেকে অনবরত আগুন উঠতে থাকে। তার পুত্রগণ কবরের নিকট কুর'আন শরীফ বতম করার বন্দোবস্ত করলেও আত্তন কমেনি বরং উত্তরোত্তর বৃদ্ধি পেতে থাকে। একদিন হঠাৎ মাওলানা সাহেব কবরের কাছে উপস্থিত হতেই কবরের আন্তন থেমে যায়। এ দেখে এলাকার সুদখোররা তওবা করে সুদ খাওয়া ছেড়ে দেয়। এভাবে তিনি ইসলামের বানী প্রচার করে শিরক-বিদ'আতে নিমজ্জিত দেশবাসীকে উদ্ধার করেন এবং খৃষ্ট-ধর্মাবলদীদের বড়যন্ত্র থেকে মুসলিম সমাজকে রক্ষা করেন। মাওলানা ইমামুদ্দীন ১৮২০ সালে কলিকাতা থেকে নিজ গ্রামে প্রত্যাবর্তন করে উপমহাদেশীয় আনর্শমূলক ঐতিহ্যের সূত্রপাত ঘটান। ফলে, নোয়াখালী ও তৎসংলগ্ন অঞ্চলে ধর্মীয় শিক্ষা ও জিহালী মনোভাব আলিম সমাজের মধ্যে ব্যাপকতা লাভ করে এবং অত্র অঞ্চল এশিয়ার বিতীয় আরবের মর্যাদার অধিকারী হয় i\*

১। এ, এস, এম, আতাহার ভদীন মোল্লা আহমদাবাদী, প্রান্তক্ত, পুঃ ২৮।

২। এ, এস, এম, আতাহার উদীন মোল্লা আহমনাবাদী, প্রাপ্তত, পৃঃ ২৮।

৩। ডঃ আবদুল করীম, প্রাশুন্ত, পৃঃ ১১১।

৪। তঃ আবদুল করীম, প্রাতক, পৃঃ ১১২।

৫। এ, এস, এম, আতাহার ভবীন মোল্লা আহমদাবাদী, প্রান্তভ্জ, পৃঃ ২৮-২৯।

৬। এ, এস, এম, আতাহার উদ্দীন মোলা আহমদাবাদী, প্রান্তক্ত, পুঃ ২৯।

৭। এ, এস, এম, আতাহার উদ্দীন মোল্লা আহমদাবাদী, প্রাণ্ডক, পৃঃ ১৯।

রামগতিতে (উত্তর হাতিয়া) চাঁদ শাহ্ নামে জনৈক ব্যুগ ব্যক্তি বাস করতেন। ধ্যানযোগে তিনি জানতে পারলেন যে, মাওলানা ইমামুদ্দীন কলিকাতা থেকে নোয়াখালীর উদ্দেশ্যে রওয়ানা দিয়েছেন। তিনি খীয় জামাতা লক্ষীপুর দায়রার প্রতিষ্ঠাতা হয়রত মাওলানা আজম শাহ্কে পত্র লেখেন যে, তরুণ মাওলানা ইমামুদ্দীন বাড়ী পৌছলে তার সংগে যেন তার ছোট কন্যার ওভ বিবাহের প্রস্তাব দেয়া হয়। যথাসময়ে তাই করা হলে ইমামুদ্দীন মাতার অনুমতি নিয়ে সে প্রস্তাব প্রহণ করেন। আড়ম্বরহীন পরিবেশে মাত্র সাড়ে তিন টাকা দেনমোহরানায় ইমামুদ্দীনের সাথে হয়রত চাঁদ শাহ্ -এর কনিষ্ঠ কন্যা আসমাত্ত্রিসার তভ বিবাহ সম্পন্ন হয়। রাত্রে চাঁদ শাহ্ বাসর ঘরে আখন লাগিয়ে দেন। ইমামুদ্দীন এক মুঠো বালুতে দো'আ পড়ে ফুলিয়ে জুলন্ত বেড়ার নিকে ছুড়ে মারেন, এতে আখন নিভে যায়। কারামত পরীক্ষায় তিনি উত্তীর্ণ হন।

অনেক ওলি-আল্লাহ তাঁর দরবারে আসতেন। মন্তরীখোলার শাহ্ আহসানউল্লাহ সাহেব কিছু দিন তাঁর বিদমতে ছিলেন। তিনি তাঁর বহু কারামতের কথা বলেগেছেন। শাহ্ ইসমাঈল শহীদ রচিত গুরুত্বপূর্ণ পুত্তক সিরাতুল মুতাকীম গাঠ করার জন্য মওলানা কারামত আলী তাঁর গৃহে এসে প্রথমবার ১৮ দিন অবস্থান করেন এবং শেষবারে তাঁর বেলাকত গ্রহণ করেন।

ইমামুদ্দীন শীরের নির্দেশানুযায়ী দেশে ফিরে হিদায়াতের কাজে নিজেকে নিয়োজিত করেন। ফলে, এতদঞ্চলের মুসলমানগণ শরী আতের সঠিক পথ দেখতে পায়। তাঁর হিদায়াতের কার্য ১২২৭ বাংলা হতে আরম্ভ হয়েছিল বিধায় সেকালের মুসলমানদের ২৭শে মুসলমান বলা হয়ে থাকে। তথু তাই নয় বর্তমান সময়ও যদি কোন মুসলমান ধর্মীয় কাজে খাঁটি ও অগ্রগামী হয় এতদ্বঞ্চলের লোক তাকে সাতাইশে মুসলমান বলে। বিবাহের পর তিনি দেশ সেবার কাজে নিজেকে আত্মনিয়োগ করেন। একবার তিনি রায়পুর গমন করে সেখানেও তিনি হিদায়াত, দ্বীনী তা লীম ও জিহাদী চেতনা প্রচারের সুবন্দোবত করে নিজ বাড়ীতে ফিরে আসেন। তাঁর মায়ের শরীর দুর্বলহেতু তিনি হজ্জ করতে পারবেন না বলে মাওলানা একাই হজ্জু যাত্রার উদ্দেশ্যে কলিকাতা গিয়ে মুরলিদের অবস্থান কেন্দ্রে গিয়ে তাঁর সাথে মিলিত হন। বি

শতাবীর রেনেসার নারক শাহ সায়্যিদ আহমদ বেরপভী পাক ভারতের মুসলমানদের পুনর্জাগরণের বাণী প্রচার করেন। তিনি তাঁর সঙ্গী সাধীদের নিয়ে ১৮২১ থেকে ১৮২৫ বৃষ্টাব্দ পর্যন্ত তিনবার হজ্জ্বত পালন করেন। মাওলানা ইমামুদ্দীন সায়্যিদ আহমদ বেরেপভীর একজন অনুরক্ত ভক্ত ও খলীফা ছিলেন। ১৮৩১ ব্রীষ্টাব্দের ৬ই মে তিনি স্বীয় মুরশিদের সাথে বালাকোটের যুদ্ধে অংশ গ্রহণ করেন। দূর্ভাগ্যবশতঃ যুদ্ধে মুজাহিদ বাহিনীর অবস্থানের ববর ফাস করে দেয়ার কারণেই এ যুদ্ধে মুসলমানদের পরাজয় ঘটে। এই বালাকোটেই হবরত সায়্যিদ আহমদ

১। ডঃ আবদৃশ করিম, প্রাভন্ড, পৃঃ ১১৩।

২। ভঃ আবদুল কাদের, প্রাতভ,পঃ ১১৩।

৩। এম, ওবায়দূল হক, বাংলাদেশের পীর আওলিয়জগণ, রশিদ এ্যান্ড ব্রাদার্স, হামিদিয়া লাইব্রেরী, ফেনী, নোয়াখালী ১৯৮১ইং , পঃ ১৭৫ - ১৭৬।

৪। এম, ওবায়লুল হক, পৃঃ ১৭৫।

৫। এ, এস, এম, আতাহার ভবীন মোল্লা আহমদাবাদী, প্রান্তক্ত, পৃঃ ৩৩।

৬। এ, এস, এম, আতাখার 🐃 মোলা আহমদাবাদী, প্রান্তভ, পুঃ ৩৬।

বেরেলভী ও মাওলানা ইসমাঈল দেহলভীসহ আরো অনেকে শাহাদাৎ ররণ করেন। এ যুদ্ধে মাওলানা ইমামুন্দীনের দু'টি দাঁত আল্লাহর রাহে শহীদ হয়। এ কারণে তিনি অবল্য গর্বিত ছিলেন। যুদ্ধ শেষ হলে মাওলানা ইমামুন্দীন রায়বেরেলীতে স্বীয় মুরর্শিদের জনাভূমি যিয়ারত করে দেশে ফেরেন।

সায়িদ আহমদের ইতিকালের পর তাঁর আন্দোলন এ দেশে কিছু দিনের জন্য তীব্রতা হারায়, কিছু মুহে যায়নি। ববং তাঁর যোগ্য খলিফাগণ তাঁর মহান আদর্শ সামনে রেখে পাক-ভারতে আন্দোলন চালিয়ে যান। প্রকৃত প্রভাবে বালাকোটের সংঘর্ষের পর থেকে মাওলানা বেলায়েত আলী ও মাওলানা এনায়েত আলী রাজশাহী ও মালদহ জেলাতে, মাওলানা কারামত আলী, মাওলানা ইমামুদ্দীন ও মাওলানা নূর মুহাম্মদ নিজামপুরী এ দেশে সংকার আন্দোলন পরিচালনা ও এর প্রচার কার্য চালান। মাওলানা কারামত আলী প্রায় সমর্য বাংলাদেশে, মাওলানা নূর মুহাম্মদ নিজামপুরী চট্টয়াম অঞ্চলে এবং মাওলানা ইমামুদ্দীন নোয়াখালী অঞ্চলে ইসলামের প্রচার-প্রসার ও সংকার আন্দোলনে কাজ চালিয়ে যান। মাওলানা ইমামুদ্দীন (রঃ) সম্ভবতঃ ১৮৩১ সালের শেষের দিকে ৪৩ বংসর বয়সে নিজ গৃহে প্রত্যাবর্তন করেছিলেন। তাঁর ভাঙ্গা দাঁত গুড়চরদের সন্দেহের উত্তেক করতে পারে এ আশংকায় তিনি গোপনে তাবলীগ করেন। বাজাগ্যবশতঃ ইমামুদ্দীনের নিজ পরগণার কোম্পানী সরকারের মালিক মুক্তার দারোগা সাবের খাঁ মাওলানার প্রিয়তম শিষ্য, পরহেজগার দানশীল ও মহানুত্ব ব্যক্তি ছিলেন। তাঁক ভিলনে নোয়াখালীর বিখ্যাত দারোগা বাজীর প্রতিষ্ঠাতা। নিমক মহলের দারোগাগিরি করে তিনি জনেক টাকা উপার্জন করেন এবং ভুলুয়া জমিদারীর সাত গরসার অংশ ক্রয় করে জমিদার হন।

বাল্যকালে মাওলানা বি-পিতার গৃহ ত্যাগ করেন। অতঃপর ধর্মজ্ঞান, তত্ত্বজ্ঞান ও আধ্যাত্ম জ্ঞান লাভ করে দেশে কিরে অত্যক্ত পাতিত্যপূর্ণ ভাষার বক্তৃতার মাধ্যমে ইসলাম প্রচার করতেন। এতদউদ্দেশ্যে একখানা মাদ্রাসা প্রতিষ্ঠার জন্য সাবের খাঁ বার্ষিক তেইশ হাজার টাকা দিরে মাদ্রাসা প্রতিষ্ঠা করেন। যেহেতু তিনি কোম্পানীর দারোগা, সেহেতু কোম্পানীর সিলেবাস অনুযায়ী মাদ্রাসার পাঠ্য সূচী হবে। তা না হলে মনজুরী পাওয়া যাবে না। তাই মাওলানা প্রতি বংসর হয়জন মেধবী ছাত্রকে ইসলামী শিক্ষার সর্বেচ্চি সনদ লাভের জন্য দেওবন্দ পাঠাতে হবে এ শর্তে রাজী হলেন। দারোগা সাহেব তাতেই সায় দিয়ে বললেন মাদ্রাসার পাঠ্যসূচী কোম্পানীর সিলেবাস অনুযায়ী দেখানো হবে। আর আমাদের যোগ্যলোক তৈরী করার মত জ্ঞান শিক্ষার্মীদের দেয়া হবে। সেখানে (দেওবন্দ) নোয়াখালীর মাদ্রাসার ছাত্রদের মধ্য থেকে প্রতিবহর মেধাবী হয়জনকে পড়ানোর সু ব্যবহা করা হল। তাদের প্রচেষ্টায় নোয়াখালীর বিভিন্ন জায়গায় অনেক মাদ্রাসা প্রতিষ্ঠিত হয়। নোয়াখালী জিলার মুসলিম অধিবাসীগণ জিলার শিক্ষা বিভারে শরীক হয়ে যে অবদান রাখে তার প্রণেতা ও উদ্যোভ্য বয়ং মাওলানা এবং আর্থিক সাহায্যকারী দারোগা সাবের খাঁ ছিলেন। তিনি মাওলানা সাহেবকে মাইজনীর চার মাইল পূর্বদিকছ সাদ্রাহপুরে এক দ্রোন জমিসহ একটি ছাড়া বাড়ী নিক্ষর দান করেন এবং একটি দালান ও হাওলীর প্রাচীর নির্মাণ করে দেন। এই বাড়ী দান পেয়ে মাওলানা সাহেব হাজীপুর হতে এখানে চলে আসেন।

১। এ, এস, এম, আতাহার ভিনীন মোল্লা আহমদাবাদী, প্রাণ্ডন্ড, পৃঃ ৩৯।

২। গোলাম সাকলায়েন, শুৰোক, শুঃ ১২৮।

৩। এ, এস, এম, আতাহার উদ্দীন মোল্লা আহমদাবাদী, প্রান্তক্ত, পুঃ ৪১।

৪। এ, এস, এম, আতাহার ট্রীন মোল্লা আহমদাবাদী, প্রাপ্তক্ত, পৃঃ ৪১।

৫। ভঃ আবদুল কালের, প্রান্তক, ১১৩।

৬। এ, এস, এম, আতাহার উদীন মোল্লা আহমদাবাদী, প্রান্তক্ত, পুঃ ৪৪।

১২৭৩ বঙ্গাব্দে দারোগা সাহেব তাঁকে একটি তালুক ওয়াক্ফ করে দেন। এ ছাড়া যখনই তিনি তাঁর সাথে সাক্ষাত করতে আসতেন তখনই তাকে একটি মোহর নজরানা দিতেন। মাওলানা গ্রামবাসীর অনুরোধে হাজীপুর থেকে সাদ্প্রাহপুর এসে বসতি স্থাপন করেন। মাওলানা সাহেবের বংশধরগণ সাদ্প্রাপুরে দেড় শত বছর ধরে আছে কিছু এখনও তা সরকারী বাড়ী বলেই ব্যাত।

১৮৪০ এর দশকে মীরেরসরাই ও সীতাকুন্ডে দারাইল্যা গোত্র সংখ্যাগরিষ্ঠ হলে চট্টগ্রাম বাসীদের সাথে তাদের বিরোধ বাধে। মাওলানা ইমামুন্দীনের হস্তক্ষেপের ফলে দারাইল্যাগোত্র ও চট্টগ্রাম বাসীদের মধ্যে কিছুটা সন্তাব ও মেলা মেশার সূচনা হয়।

মাওলানা ইমানুনীন ১৮৫৮ সালে পৰিত্র হজ্জব্রত পালন উপলক্ষে মক্কা শরীফ গমন করেন। মক্কার তিনি সহীহ্
সালামতে হজ্জ সমাপনাস্তে দেশে ফেরার উদ্দেশ্যে জাহাজ যোগে মক্কা ত্যাগ করেন। কিছু বড়ই দুঃখের বিষয় যে,
এ মহান সাধক পথিমধ্যে জাহাজেই কলেরায় আক্রান্ত হয়ে ১৮৫৯ সালে ইন্তিকাল করেন। তিনি কাফনের
কাপড় সঙ্গে নিয়ে গিয়েছিলেন। তাঁর লাশ দাফনান্তে সাগরে জাসিয়ে দেয়া হয়। শ্বেতবাস পরিহিত চারজন লোক
তা নিয়ে নীচের দিকে নেমে যেতে দেখা যায়। অচিরেই সেখানে একটি চর জেগে উঠে। তাঁর মৃত্যুছান তকতারা
সংলগ্ন এই চরটি 'চর ইমামিয়া' নামে পরিচিত হয়। কিছু তাঁর কবর সনাক্ত করা যায়িন। অনুসন্ধানে জানা যায়
যে, আরব সাগরের উপকৃলে তকতারা নামে কোন নদী কিংবা 'চর ইমামিয়া' নামে কোন দ্বীপ নেই। তবে
মাইজনিয় ২০/২২ মাইল দক্ষিণ গভিমে (মতান্তরে ১০/১২ মাইল পূর্বে) চর ইমামুনীন নামে একটা চর আছে।
পুব সম্ভবতঃ এখানেই তাঁর মৃত্যু হয়েছে। অবশ্য তাঁর পবিত্র স্মৃতি রক্ষার্থেও চরটির এই নাম হতে পারে।

তাঁর কোন পুত্র সন্তান ছিল না। মুসাম্মাৎ আবিদা বাতুন, মুসাম্মাৎ হামিদা বাতুন ও মুসাম্মাৎ বদকরেছা নামে তাঁর তিন কন্যা ছিল। দুই কন্যাকে বিয়ে দিয়ে দুই জামাতা ঘরে আনেন। নবী করীম (সঃ)-এর ন্যায় দৌহিত্রের মারকতেই তাঁর বংশ রক্ষা পায়। তৃতীয় কন্যাকে তালতলী দাগনভূইয়া (ফাজিলপুর) নিবাসী মুনাওয়ার আলী চৌধুরীর সংগে বিয়ে দেন। কিন্তু অকালে তার মৃত্যু ঘটে।

তিনি ছিলেন অত্যন্ত বিনয়ী, নিরহংকার ও নম্রশ্বভাবের লোক এবং শরী আতের একান্ত পাবন্দ ছিলেন। তাঁর কোন প্রকার অর্থ লিন্দা ছিলেন। তিনি লানা-সিদা জামা কাশড় শড়তেন, সরল জীবন যাপন করতেন। তিনি জীবনে ১২ বার হজ্জ করেছেন বলে জানা যায়।

হজ্জে যাবার কালে তিনি বড় জামাতা মাহমুদ আলীকে যোগ্যতাবোধে থিলাকত দিয়ে যান। তিনি ও তাঁর পুত্র মাওলানা আপুল আয়ীয় মরহুমের কার্য চালু রাখেন। তৎপরে এই বংশে আর কোন উপযুক্ত আলিমের জন্ম হয়নি।

১। এ, এদ, এম, আতাহার উদীন মোল্লা আহমদাবাদী, প্রাতক্ত, পৃঃ ৪৫।

২। এ, এস, এম, আতাহার উদ্দীন মোল্লা আহমদাবাদী, প্রাঞ্চক, পুঃ ৪৫।

৩। এ, এস, এম, আতাহার উদ্দীন মোল্লা আহমদাবাদী, প্রান্তক্ত, পুঃ ৪৭।

৪। রাজীব হুমায়ুন, সন্ধীপের ইতিহাস সমাজ ও সংস্কৃতি, সন্ধীপাশিক্ষা ও সংস্কৃতি পরিষদ, ঢাকা, ১৯৮৭ ইং, পুঃ ২২৭।

৫। গোলাম সাকলারেন, প্রাণ্ড, পৃঃ ১২৯।

### মাওলানা ফরযুল্লাহ

তিনি মাওলানা ইমামুন্দীনের (১৭৮৮-১৮৫৮) খলীকা ছিলেন। প্রথম জীবনে সন্ধীপে বসবাস করতেন। অতঃপর বামনী গ্রামে এসে বসবাস করতে থাকেন। সেখানে তাঁর উপর অহেতুক অত্যাচার হতে থাকার রায়পুরায় এসে স্থায়ীভাবে বসবাস করেন।

## সূফী 'আলীমুন্দীন

তিনি মাওলানা ইমামুদ্দীনের (১৭৮৮-১৮৫৮) বলীকা ছিলেন। বিলুপ্ত নোয়াখালী শহরের ৮ মাইল প্রদিকে তল্পাখালী গ্রামে তাঁর মাযার অবস্থিত। তিনি অত্যন্ত কামিল লোক ছিলেন। তাঁর থেকে বহু কারামত প্রকাশিত হয়।

### মাওলানা 'আবদুল্লাহ

তিনি মাওলানা ইমামুন্দীনের (১৭৮৮-১৮৫৮) খলীফা ও কাশ্ফ শক্তিসম্পন্ন ওলী ছিলেন। তিনি প্রায়ই মাজযুব অবস্থায় থাকতেন। নোয়াখালী শহরের সাথে অবস্থিত তাঁর মাযার নদী গর্ভে বিলীন হয়ে গেছে।

# চাঁদ শাহ ফকীর

তাঁর জন্ম - মৃত্যুকাল সম্পর্কে কোন তথ্য জানা যায় নাই। তবে তিনি যে ১৭৫৭-১৮৫৭ সময়ের মধ্যবর্তীকালের একজন সৃফী সাধক ছিলেন এতে কোন সন্দেহ নেই। কেননা, মাওলানা ইমামুদ্দীন (১৭৮৮-১৮৫৮) ও শাহ্ আযীম (মৃঃ ১৮৫৮) তাঁর দুক্ন্যার জামাতা ছিলেন। হাতিয়ার চর রমিজে তাঁর আন্তানা ছিল। তাঁর দুক্ন্যা ও চার পুত্র ছিল।

# মৌলবী মুহাম্মদ ছমী

মৌলবী মুহাম্মদ ছমী হযরত মাওলানা ইমামুনীন-এর জামাতা ছিলেন। মাওলানা ইমামুনীন ইন্তিকালের পর তিনি তাঁর স্থলাভিষিক্ত হন। এ ছাড়া তাঁর সম্পর্কে আর কিছু জানা যায় নাই।

১। ডঃ আবদুল কাদের, প্রান্তক, পুঃ ১১৯।

২। ডঃ ভাবনুল কালের, প্রাক্তর, পুঃ ১১৯।

৩। 🔞 আবদুল কাদের, প্রান্তক, পৃঃ ১১৮।

৪। ডঃ আবদুল কাদের, নোয়াখালীতে ইসলাম, পুঃ ১১৬।

৫। মাওলানা এম, ওবাইদুল 📭 বাংলাদেশের পীর আউলিয়াগণ, পঃ ২৬৪।

### মাওলানা সায়্যিদ গাদা হাসান আল হুসাইনী (রঃ)

(मृः ১৮৬৫ - ১৮৭১ইर)

মাওলানা সায়িাদ গাদা হাসান আল হুসাইনী চটুয়াম জিলার অধিবাসী ছিলেন। তাঁর জন্ম তারিব, সন ও স্থান সম্পর্কে কিছু জানা যায়নি। তিনি তাঁর সময়ে বাংলার পুর্বাঞ্চলের প্রায় সকলের উদ্ভাদ ও শ্রেষ্ঠ জ্ঞানী ছিলেন। জনসাধারন, গণ্যমান্য ব্যক্তিবর্গ, প্রশাসনিক কর্মকর্তাগণ তাঁকে অত্যন্ত ভক্তি ও শ্রদ্ধা করত। তৎকালে তাঁকে 'শায়খুশ্ তযুখ' অর্থাৎ সকলের মুরশিদ বা পথিকৃৎ বলা হত।' তিনি লক্ষ্ণৌ শহরে শিক্ষালাভ করেন। লক্ষ্ণৌর নিজামিয়া মাদ্রাসার প্রতিষ্ঠাতা ও দরসে নিযামিয়া পদ্ধতির প্রণয়নকারী মাওলানা নিজামুদ্দীন (মৃঃ ১৭৪৮খঃ) ও তাঁর পুত্র তদানীন্তন ভারত উপমহাদেশের শ্রেষ্ঠ আলিম ও বাহরুল উলুম (বিদ্যাসাগর) মাওলানা আবদুল 'আলী (মৃঃ ১৮২০খৃঃ) -এর অন্যতম শিষ্য ছিলেন। চট্টমামে তাঁর নিজম্ব মান্রাসা ও বানকাহ ছিল। তিনি চট্টমাম জেলার একজন বড় বুযুর্গ ও স্বাধীনচেতা লোক ছিলেন। আল্লাহর উপর তাওয়ারুল ক্রতেন, আল্লাহর দেওয়া রিযুকের উপর ভরসা করতেন। আমীর-ফকীর প্রশাসক কারো নিকট তিনি যেতেন না এবং নিজ অভাব অভিযোগের কথা কারো কাছে প্রকাশ করতেন না। তবে, কেবল মাত্র শার্যর মুহাম্মদ আনীসের কাছে যাতায়াত করতেন এবং তাঁর প্রতি আন্তরিক শ্রদ্ধা জ্ঞাপন করতেন। কেননা, তিনি (শায়খ মুহাম্মদ আনীস) যাহেরী ও বাতেনী ইল্ম-এ কামিল ও একজন বুযুর্গ ব্যক্তি ছিলেন। মুহাম্মদ আকবর আলী দারোগার পুত্র মৌলভী আবদুল্লাহ এবং আদালতের কাষী ও পরে সদর আমীন ফৌজদার ইসমাতুরাহর বিশেষ সঙ্গতি ও প্রভাব প্রতিপত্তি ছিল। তা সত্ত্বেও তারা সায়্যিদ গাদা হাসানের সাহচর্যে ধন্য হতেন এবং তাঁর শিষ্যত্ব পাভ করাকে বড় গৌরবের বস্তু মনে করতেন। বাংলার পূর্বাঞ্চলের ছাত্র-শিক্ষক সকলে তাঁর নিকট সমবেত হতেন। অনেক দূর-দূরাত্তর থেকে লোক তাঁর বিদমতে এসে উপকৃত হত। তিনি কখনও কারও মুখাপেকী হননি। কবিত আছে যে, ১৭৬৫ ইং শাহ আলম কর্তৃক বাংলা, বিহার ও উড়িয়ার দেওয়ানী ইস্ট ইভিয়া কোম্পানীর হাতে সমর্পন করা হয়। কোম্পানী আমলের সূচনা লগ্নে ইংরেজ অফিসাররা ছানীর ব্যুর্গ তথা অদ্ধাশাদ ব্যক্তিবর্গের মন রক্ষার চেষ্টা করতেন। সে সময়কার 'বড় সাহেব বলে কবিত জনৈক অফিসার' একবার সায়্যিদ গাদা হাসানের সাক্ষাতে আসেন এবং অনেকক্ষণ পর্যন্ত তাঁর খানকাহর সম্মুখে দাঁড়িয়ে থাকেন, কিন্তু তিনি খানকাহ থেকে বের হয়ে 'বড় সাহেবের' সাথে সাক্ষাত করলেন না এবং তাঁর কোন মুর্রীদ তাকে বসার জন্য অনুরোধ করলেন না। অবশেষে 'বড় সাহেব' ব্যর্থ মনোরথ হয়ে ফিরে গেলেন। শাসক ও প্রশাসকদের তিনি হেয় চক্ষে দেখতেন। আরও কথিত আছে যে, একদা 'বড় সাহেব' যোড়ায় চড়ে রাস্তা দিয়ে যাচ্ছিলেন। গতানুগতিকভাবে তার ঘোড়া সায়িয়দ গাদা হাসানের সামনে এসে পড়লে তিনি 'বড় সাহেবকে' দেখামাত্র ঘূনাভরে গলিতে চুকে আত্মগোপন করেন। তিনি 'বড় সাহেবের' ঘোড়ার নিক্রেভাকালেন না। <sup>\*</sup> তিনি ১৮৬৫ ও ১৮৭১ সনের মধ্যবর্তী কোন এক সময় ইনৃতিকাল করেন।

১। খান বাহাদ্র হামীনুরাত্, আহাদীসুল খাওয়ানীন, পৃঃ ১৮৪; ডঃ মুহাম্মন আবদুরাত্, বাংলাদেশের ব্যাতনামা আরবীবিদ, পৃঃ ১১৭; মাওলানা এম, গুবহিনুল হক, বাংলাদেশের পীর আউলিয়াগণ, পৃঃ ২৪৪।

২। খান বাহাদুর হামীদুরাত্, আহাদীসূল খাওয়ানীন, পৃঃ ১৮৪; ডঃ মুহাম্মদ আবদুরাতু,, বাংগাদেশের খ্যাতনামা আরবীবিদ, পৃঃ ১১৭।

৩। থান বাহাদুর হামীৰুরাত আহাদীসুৰ খাওয়ানীন, বৃঃ ১৮৮, ডঃ মুহাখন আবদুল্লাহু,, বাংলাদেশের খাতনামা আরবীবিল, বৃঃ ১১৭: মাওলানা এম, ওবাইদুল হক, বাংলাদেশের পীর আউলিয়াগণ, বৃঃ ২৪৪।

৪। অফিসারের আসল নাম ছিল হেরী ভেরলস্ট। তিনি ইউ ইভিয়া কোম্পানীর চাইগ্রামস্থ চীক ছিলেন।

থান বাহাদুর হামীনুয়ায়, প্রান্তক, পৃঃ ১৮৪-১৮৮; ডঃ মুয়াম্মন আবলুয়ায়, প্রান্তক, পৃ ১১৭-১১৮; মাওলানা এম, ওবাইনুল হক,
 পাছক, পৃঃ ১৪৪-৪৫।

### মাওলানা মুসলিহ উদ্দীন (মৃঃ - ১৮১১ ইং)

মাওলানা মুসলিহ উদ্দীন উপমহাদেশের একজন প্রখ্যাত 'আলিম, ফিক্হবিদ ও ধর্মপ্রচারক ছিলেন। তার পিতার নাম মাওলানা রজব আলী। তিনি জৌনপুরে জন্মগ্রহণ করেন এবং সেখানেই বড় হন। কিছুকাল নিজ এলাকায় পড়ান্তনা করেন। তৎপর চাচা মাওলানা কারামত আলী (১৮০০-১৮৭৩)-এর সংস্পর্শে আসেন, ঘনিষ্ঠ সহচর হিসাবে তার বিদমত করেন, তার হাতে বায়আত হন, তার নিকট খেকে খিলাফত প্রাপ্ত হন এবং তার সাথে তাবলীগ করেন। তার মৃত্যুর (১৮৭৩) পর বাংলায় বিশেষত নোয়াখালী, সন্দীপ, ঢাকা, ময়মনসিংহ, কুমিরা, পাবনা, চটুগ্রাম, রংপুর, দিনাজপুর, মালদহ, আসামের ধুবড়ী গোয়ালপাড়া, বার্মার আরাকান প্রভৃতি স্থানে ইসলাম প্রচার করেন। ইতিনি মাওলানা কারামত আলীর ভাতিজা ছিলেন। কারামত আলীর মৃত্যুর পর তিনি তার পরিবারের তর্বাবধান করেন। মাওলানা আবদুল আউয়াল জৌনপুরী (রঃ) তার কাছেই লালিত পালিত হন এবং তারহ বদৌলতে লক্ষ্ণৌ ও পবিত্র মক্কায় উচ্চ শিক্ষা লাভ করেন।

১৩০৬ হিজরী মুতাবিক ১৮৯৯ খৃষ্টাব্দে মাওলানা মুসলিহ উদ্দীন পাবনায় ইন্তিকাল করেন এবং তথায় তাঁকে দাফন করা হয় ।২

১। আবদুল আউরাল জৌনপুরী, মুফীবুল মুফতী, গৃঃ ১৪২-৪৩, আবদুল হাই লখনৌবী, নুমহাতুল খাওয়াতির ৮ম খড়, পৃঃ ৪৭৬, ডঃ মুহাম্মদ আবদুলাহ, মাওলানা আবদুল আউয়াল জৌনপুরী (রঃ), গৃঃ ১৩।

২। মাওলানা আবদুল বাতেন, মাওলানা হাজেম আহমদ জৌনপুরী, পৃঃ ২৫; ডঃ নুহাম্মদ আবদুলাহ, প্রাগুক্ত, পুঃ ১৩।

### শাহ্ আহ্সান উল্লাহ্

(3986-3826)

'মগুরী খোলার শাহ্ সাহেব নামে' পরিচিত শাহ্ আহ্সান উল্লাহ্ একজন উচ্চ ত্তরের আধ্যাত্মিক শক্তির অধিকারী কামিল মুরশিদ, আবিদ ও বিশিষ্ট ধর্ম প্রচারক ছিলেন। তবে তিনি সংসার ত্যাগী ছিলেন না।

শাহ আহসান উরাহ নারায়ণগঞ্জ জেলার অন্তর্গত আড়াই হাজার থানাধীন টেটিয়া নামক একটি ক্ষুদ্র শরীতে বাংলা ১২০৫ সনের (১৭৯৮ খৃঃ) ভাদ্র মাসের শেষ ভ্রম আ রাত্রির শেষ ভাগে জন্মহণ করেন। বিধবা দাদী তার নাম রাখেন 'আহ্সান'। তাঁর লকব ছিল 'হযরত কেবলা', আর কুনিয়াত ছিল 'দরবেশ মিয়া'। তাঁর লিতার নাম নূর মুহাম্মদ ওরফে 'ঠাকুর মোল্লা'। নূর মুহাম্মদ টোটয়ার চর এলাকায় জাতি, ধর্ম, বর্ণ নির্বিশেষে গ্রামের ছেলে মেয়েদেরকে অংক, বাংলা, আরবী ও ফার্সা ভাষা শিক্ষা দিতেন। তাই, উক্ত এলাকার সকলেই তাঁকে ভক্তি - শ্রদ্ধা করত। তথু মুসলমানগণই নয়, হিন্দুগণও তাঁর কোমলতা ও পরোপকারিতা দেখে তাঁকে 'ঠাকুর মোল্লাজি' এবং তাঁর ব্রীকে 'ঠাকুর মা' বলে ডাকত। শাহ্ আহ্সান উল্লাহর দাদার নাম ছিল হবরত শাহ্ রফিউদ্দিন। তাঁর পূর্ব পুরুষের বসতি ছিল দিল্লীতে। সেখান থেকেই তাঁরা প্রথমে বাংলাদেশের সোনারগাঁও এসে বসতি স্থাপন করেন।' তাঁর উর্কাতন পূর্ব পুরুষের শাহ্ নওজোয়ান হযরত শাহ্জালাল (য়ঃ) (মৃঃ ১৩৪৬ খৃঃ) এর ইসলাম প্রচার কাজে যোগদানের উদ্দেশ্যে তাঁর বন্ধু বাবা আদম শহীদের সাথে এলাহাবাদ থেকে সিলেটে আসেন। তাঁরা ছিলেন মূলত মক্কার অধিবাসী প্রথম বলীকা হযরত আব্ বকর (রাঃ) এর বংশধর। ইসলাম প্রচারের উদ্দেশ্যে তাঁরা ভারতে এসে দিল্লীতে বসবাস তরু করেন, পরে বাংলাদেশে আসেন।'

শাহ্ আহ্সান উন্নাহ্ব মৃত্যু দিবস উপলক্ষে ঢাকার একজন সাংবাদিক তাঁর প্রতিবেদনে শাহ্ সাহেবের বংশ পরিচয় দিতে গিয়ে বলেনঃ "His holiness was a descendant of Hazrat Abu Bakar Siddique the first Khalifa of Islam. It is said that a fore father of this family, who was himself a devotee of the first rank. Left Mecca for India with Hazrat Baba Adam, in order to propagate Islam. After residing at Delhi for some time he came to Sonargaon and began to preach Islam."

শাহ্ নওজায়ান দেখতে পেলেন যে, অল্প সময়ের মধ্যে তাঁর মিশনের উদ্দেশ্য পূর্ণ হবে না। তাই, তিনি সোনারগাঁও-এ বিয়ে করে বসতি স্থাপন করেন ও এখানে ইসলাম প্রচার ও মক্তব - মাদ্রাসা স্থাপন করেন। তিনিই হলেন শাহ্-আহ্সান উল্লাহ্র বাংলাদেশীয় প্রথম পূর্ব পূক্ষ। আহ্সান উল্লাহ্র পিতা শাহ্ নূর মুহাম্মদ ওরকে

১। ডঃ মুহাত্মন আবদুরার্, ঢাকার করেকজন মুসলিম সুধী , ইসলামিক ফাউত্তেশন বাংগাদেশ, ঢাকা-১৯৯১, পৃঃ ৩০১।

এ, এফ, এম, আব্দুল মঞ্জিদ রুশনী হ্য়য়ত কেবলা চাকা আওলাদে রুশনী, পৃঃ ৯।

৩। এ, এফ, এম, আৰুল মজিদ কশনী, প্রান্তক পৃঃ ১।

৪। ডঃ মুহামন আবদুরাধ, প্রেভি,পৃঃ ৩০৩; এ, এফ, এম, আব্দুল মন্ত্রিদ কবনী, প্রাত্ত, পৃঃ ১।

৫। গোলাম সাকলায়েন বাংলাদেশের সৃষ্টী সাধক , ইসলামিক ফাউডেশন বাংলাদেশ, ১৯৮৭, পৃঃ ১৪৯।

৬। ডঃ মুহাম্মন আবদুরাত্, প্রাগ্জ, পৃঃ ৩০২, এ, এফ, এম, আমূল মজিন জ্বানী, প্রাতক্ত, পৃঃ ১২।

৭। এ , এফ এম, আবদুল মজিদ রুশদী, পূর্বেভি, পৃঃ ১৭৪; ডঃ মুহাক্ক আবদুরারু, প্রাভক্ত,; পৃঃ ৩০৩।

ঠাকুর মোলা' শাহ নওজোরানেরই অধ্যন্তন পুরুষ। তিনি সোনারপাঁও থেকে এসে পরবর্তী সময়ে উক্ত টেটিয়া নামক ছানে বসতি ছাপন করেন। জন্মের ছয় বছর পর শাহ আহ্সান উল্লাহ্ তাঁর মাতাকে হারান। এর দু বছর পর (১২১৩ বাং /১৮০৬ খৃঃ) তাঁর পিতাও ইহধাম ত্যাগ করেন। তখন আট বছরের শিও শাহ আহ্সান উল্লাহ-র লালন গালনের তার তাঁর বিধবা দাদী ও ফুফুর উপর অর্পিত হয়। বাল্যকাল থেকেই তিনি তাবুক প্রকৃতির ছিলেন। তাঁর সুমধুর ব্যবহারের জন্য পাড়ার ছেলেমেয়েদের কাছে অতি আদরণীয় ছিলেন।

শিতার ইন্তিকালের তিন বংসর পর তাঁর শিতামহের মৃত্যু হয়। দাদীর অবর্তমানে তাঁর লালনপাধনের দায়িত্ব পড়ে ফুফু ও চাচার উপর। ফুফু তাঁকে সন্তানের ন্যায় আদর সোহাগ করলেও চাচা সম্পত্তির লোভে তাঁকে কট দিতেন। শাহু আহুসান উল্লাহ্ চাচার ইচ্ছানুযায়ী তাঁর সমুদয় সম্পত্তি চাচাকে দান করে দেশ ত্যাগ করেন এবং এর প্রায় ৪৫ বংসর পর ঢাকা শহরের ১২ মাইল দূরে সাভার থানাধীন মতরীবোলা গ্রামে গিয়ে বসতবাড়ী, মন্তব ও মাদ্রাসা স্থাপন করে তথায় বসবাস করতে থাকেন।

শাহ আহ্সান উল্লাহ্, পিতামাতা ও ফুফুর নিকটই প্রাথমিক শিক্ষা লাত করেছিলেন। ১৩ বছর বয়সে শাহ সাহেব চাচার সংগে মামার সাথে সাক্ষাত করতে ঢাকায় আসেন এবং তথায় সাত বছর তিনি আরবী ও ফার্সী শিক্ষা লাভ করেন। তাঁর মামা সৈয়দ উবায়দুল্লাহ (মৃঃ ১৯৩৫)-এর পিতা শাহ হাফিজুল্লাহ (মৃঃ ১৮৯৬)-তাঁর গৃহ শিক্ষক ছিলেন। শাহ সাহেবের হস্তাক্ষর সুন্দর ছিল। তিনি পবিত্র কুর আন-এর পাতুলিপি তৈরি করে তা হতে অর্জিত অর্থে শিক্ষার ব্যয় নির্বাহ করতেন। তাঁর চাচার আর্থিক অবস্থা মোটেই বচহুদ ছিল না বিধায় চাচা তাঁকে দিয়ে কৃষি কাজ করাতেন এবং প্রায়শই ক্ষেত থামারে কাল করার জন্য পীড়াপীড়ি করতেন। তাই, তিনি অনেক কষ্ট করে জায়গীর থেকে জায়গীর বাড়ীভয়ালার কৃষি কার্য করে, মাটি কেটে, মাছ ধরে ইত্যাদি দৈহিক পরিশ্রম করে গড়াশোনা করতেন।

শাহ্ সাহেবের অরণ-শক্তি অত্যন্ত তীক্ষ্ণ ও প্রথর ছিল। ৩২ বছর বয়সে ১২৩৭ বালো (খৃঃ ১৮৩০) ঢাকার স্কাতপুরের মাওলানা নিজামুনীননের নিকট তাফসীর ও হাদীস শিক্ষা আরম্ভ করেন। তিন বৎসর যাবত হাতে লিখে সিহাহ সিন্তাসহ অন্যান্য হাদীস গ্রন্থ- সমূহ ও তাফসীর-ই ইব্নে আব্বাস, তাফ্সীর-ই বায়হাকী ও তাক্সীর-ই ইবনে জারীর আত্তাবারী ইত্যাদি অধ্যয়ন করেন। তাঁর লিখিত গ্রন্থসমূহ তাঁর বাজীর নিজ কুতুব খানায় এখনও বিদ্যমান আছে।

১। ডঃ মুহাক্ষ আবদুল্লাহ্, প্রান্তক্ত, পৃঃ ৩০৩।

২। ডঃ মুহাম্মন আবদুরাহ, প্রাপ্তক পৃঃ ৩০৩; এ ,এক এম, আবদুর মন্ত্রিদ রুশদী, প্রাপ্তক, পৃঃ ১১; গোলাম সাকলায়েন, প্রাপ্তক, পৃঃ ১৫০।

৩। ডঃ মুহামন আবদ্বাহ, প্রাভন্ত, পৃঃ ৩০৩;।

৪। ডঃ মুহাম্দ আবদুরাহ, প্রান্তক, পৃঃ ৩০৩-৪; এ ,এফ এম, আবদুল মজিল রুশদী, প্রান্তক, পৃঃ ১২ । লোলাম সাক্ষায়েন, প্রেকি, পৃঃ ১৫০।

৫। ডঃ মুহাম্মন আবদুরাহ, প্রান্তক্ত, পৃঃ ৩০৫; এ ,এফ এম, আবদুল মজিল রুপদী, প্রান্তক্ত পৃঃ ১৩।

৬। এ, এফ এম, আবদুল মজ্জি রুশদী, প্রাণ্ডন্ড পৃঃ ১৩।

৭। ডঃ মুহাম্মদ আবদুল্লাহু, প্রান্তভ্যু; পৃঃ ৩০৪।

৮। এ ,এফ এম, আবদুশ মঞ্জিদ কশনী, প্রাণ্ডভ, পৃঃ ১৩।

১। এ ,এফ এম, আবনুস মজিল কশানী, প্রাতক্ত, পৃঃ ১৪।

হাদীস শিকা লাভ করার পর শাহু সাহেব আধ্যাত্মিক শিকা লাভ করতে আঘাইী হন এবং তাঁর নানীর নিকট আধ্যাত্মিক শিকার প্রথম সবক গ্রহন করেন। কালেমা তাইয়্যেবার বিক্র-আযকার দ্বারা ছয় লতিফাকে আয়ত্ম করার শিকাও তাঁর নিকটই লাভ করেছিলেন। নানীর ইন্তিকালের পর তাঁর নানা (মায়ের চাচা) হযরত শাহ পীর মুহাম্মদ সাহেবের নিকট নানা প্রকার বিক্র আয্কার ও দু'আ শিবতেন'। সাত বৎসর ঘাবত 'লা-ইলাহা-ইল্লাল্লাহ্'- এর সবক লাভ করার পর 'মুহাম্মাদুর রাসুলুল্লাহ্'-এর সবক শিক্ষা গ্রহণ করেন। কালেমা তাইয়্যেবার আমলকে নিজ আয়ত্মে আনার জন্য সুনীর্ঘ ২০ থেকে ৩০ বৎসর পর্যন্ত সময় ব্যয়্ম করেন এবং কালেমা তাইয়্যেবার নমুনায় নিজেকে গড়ে তোলেন। ' শাহু সাহেব ৩৩ বছর বয়সে ১২৩৮ বাং (১৮৩১ খৃঃ) হাদীস শিক্ষা শেষ করার পর তাঁর নানা তাঁকে আরও কঠোর সাধনা ও হজ্জ ব্রত শালন করার এবং বিয়ে না করার উপদেশ দেন। '

শাহ্ সাহেব ৩৪ বংসর বয়সে নানার আদেশে হজাব্রত পালনের উদ্দেশ্যে মক্কা শরীফ রওয়ানা হন। হজাব্রত পালনশেরে মক্কা থেকে প্রত্যাবর্তণের পথে বাগদাদে অনেক ওলী-আওলিয়ার মাযার বিয়ারত করেন। বাগদাদ থেকে তুরকে যান ও মাওলানা ক্রমীর (১৭৯২-১৮৫৫) মাযারে ৭ মাস অবস্থান করেন এবং মাযারের প্রতিবেশী ও মুসাফিরদের পানি সরবরাহ করেন। অতঃপর খোরাসানে (ইরান) চলে আসেন এবং এক সম্মোহিত ফকীরের সাহচর্যে ৪০ দিন অতিবাহিত করার পর দেশে প্রত্যাবর্তন করেন। শিক্ষার প্রতি একার্যতাই ছিল তাঁর একমাত্র সমত। করা আন, হাদীস, কিক্হ প্রভৃতি শারে পান্ডিত্য ও ব্যুৎপত্তি লাভ করার পর হজাব্রত পালন করেন। অতঃপর তিনি ইলম-ই-মারিফাত' লাভের প্রতি মনোনিবেশ করেন। এ সময় ১২৪৫বাং/১৮৩৮ খৃঃ শাহ্ সাহেবের নানা ইন্তিকাল করেন। নানার মৃত্যু বেদনায় শাহ্ সাহেবের হৃদয় ক্রমশঃ কাতর হয়ে পড়লে কালীম শাহ্ বাগদাদী নামক জনৈক অপরিচিত আগন্তক সাধক একদিন শাহ্ সাহেবের নিকট উপস্থিত হন। শাহ্ সাহেব তাঁকে কাদ্রিয়া তরীকাহতে বায় আত করান। তখন থেকে তিনি তাঁর মুর্শিদের সংগে বংসরকাল অবস্থান করে তাঁকে নানা রোগের ঔষধ শিক্ষা দেন। প্রস্থানের সময় তিনি বলে যান যে, চিশ্তিয়া তরিকাহর নুরীদ হলে শাহ্ সাহেব ইল্ম-ই-মারিফাত এর শেষ প্রান্ত বেলায়েতের স্বরে শৌহতে সক্ষম হবেন।

কালীম শাহ বাগদাদীর চলে যাবার পর তিনি প্রথম চিল্লা স্বরূপ ঢাকার অদ্রে মীরপুরের শাহ্ আলী বাগদাদীর পবিত্র মাযারে ১৪ বংসর আধ্যাত্মিক সাধনা করেন। অতঃপর নারায়ণগঞ্জ শহরের নিকটবর্তী শাহী কেল্লার মধ্যন্থিত মসজিদে দিতীয় চিল্লা স্বরূপ প্রায় তিন বংসর অবস্থান করেন। এর পর তিনি এক বছর ঢাকার লালবাগে প্রিস আজমশাহ্ প্রতিষ্ঠিত কিল্লার (১৬৭৮ খৃঃ) মসজিদের নিকটবর্তী সুড়াগে তৃতীয় ও সর্বশেষ চিল্লা সমাপ্ত করেন।

১। এ,এই এম, আবদুল মজিদ রুশদী, প্রাত্তভ, পৃঃ ১৪।

২। এ , এফ এম, আবদুল মজিদ কশনী, প্রান্তক, পুঃ ১৬।

৩। এ,এফ এম, আবদুদ মজিদ জনদী, প্রাতক, পৃঃ ১৭।

<sup>8।</sup> নুকল আনোয়ার হোসেন চৌধুরী, সংঘাম, ২৪ কৈন্ঠা ১৩৯০, বাংলা।

৫। ডঃ মুহাম্মন আবদুরাহ, প্রাক্ত, পুঃ ৩০৫।

৬। এ এফ এম, আবদুল মজিল জ্পালী, প্রাত্তক, পুঃ ১৯।

৭। এ, এফ এম, আবদুল মজিদ কুশদী, জ, পুঃ ২০।

৮। এ,এফ এম, আবদুল মজিদ জলনী, প্রাতক, পুঃ ২১।

এমনিভাবে ১৮ বংসর কঠোর সাধনার পর সমাজসংস্কার ও ইসলামের প্রকৃত শিক্ষা প্রচারের দিকে একনিষ্ঠতাবে মনোনিবেশ করেন। এ সমরেই তিনি তাঁর মন্তরীখোলাছ বাড়ীতে মসজিদ ও মক্তব প্রতিষ্ঠা করেন। ফলে মন্তরীখোলা এলাকাটি ছোটখাট শহরতলীতে পরিনত হয় এবং হিন্দু মুসলমান নির্বিশেষে দলে দলে লোকজন তাঁর নিকট আসতে থাকে ও আধ্যাত্মিক শিক্ষা লাভ করতে তক্ত করে।

শাহ সাহেব ১২৭৮ বাং/১৮৭১ ইং সালের দিকে ঢাকার শাহসাহেব লেনে একটি বাড়ী নির্মান করেন এবং তাঁর মন্তরী খোলান্থ মন্তবটিকে ১৮৭১ সালে উক্ত লেনে এক ভাড়া করা বাড়ীতে স্থানাজরিত করেন। অতঃপর তিনি ঢাকার বাড়ী ও মশুরীখোলার বাড়ী উভয় স্থানেই অবস্থান করতে থাকেন।

শাহ সাহেব তাঁর চিরকুমার নানা পীর মুহাম্মদ সাহেবের অনুকরণে জীবন যাপন করার মনস্থ করেছিলেন। নানা তাঁকে কঠোর সাধনা, হজ্ঞ পালন এবং বিয়ে না করার উপদেশ দিয়েছিলেন। পরে আত্মীয়-বজনের অনুরোধে বিশেষ করে তিনি (শাহ আহসান উল্লাহ) হযরত শাহ তাজ মুহাম্মদের বংশের একমাত্র পুত্র হওয়ায় ৫০ বছর পরে তিনি তাঁকে (শাহ সাহেব ) বিয়ে করার আদেশ দেন। শাহ সাহেব বীয় শিতৃব্যের অনুরোধে ৬৫ বৎসর বয়সে প্রথম বিয়ে করেন। কিন্তু বিয়ের রাত্রিতেই তাঁর নববিব।হিতা স্ত্রী কলেরায় আক্রান্ত হয়ে মারা যান। এই বিয়োগ ব্যথায় ব্যথিত হয়ে তিনি নামায, রোষা এবং আল্লাহর যিক্র-আযুকারে মশন্তন থাকেন এবং অবসরে গ্রামের নিরক্ষর লোকদেরকে বিশেষতঃ বালক-বালিকাদেরকে শিক্ষা দান করতেন। সাংসারিক বিষয়ে তিনি উদাসীন ছিলেন বিধায় তাঁর চাচা তাঁর উপর ক্ষুব্দ ছিলেন। তাই, শাহ সাহেব পুনরায় বিদেশের উদ্দেশ্যে যাত্রা করেন। পর্বে বিবিরকান্দি গ্রামের শরীকুন্দীন মাতাক্ররের সাক্ষাত পান এবং মাতাক্ররের অনুরোধে শাহ সাহেব সেখানে থেকে তাঁর ছেলে মেয়েদের নামায রোষা এবং তথায় একখানা মন্তব প্রতিষ্ঠা করেন। শাহ আহ্বান উল্লাহ ৭৫ বছর বয়নে মন্তরীখোলার জনাব কাজীমুদ্দিন মোল্লা সাহেবের ৭ বৎসর বয়ন্ধা কন্যাকে বিতীয় স্ত্রী হিসেবে বিয়ে করেন। তাঁর গর্ভেই শাহ সাহেব এর ৯ কন্যা ও ৪ পুত্র জন্ম গ্রহণ করে।

৯৬ বংসর বয়সে শাহ্ সাহেব ৭০ বংসর বয়ফা তাঁর পীর হযরত বাবা খাজা লক্ষর মোল্লা সাহেবের বিধবা কন্যাকে তৃতীয় স্ত্রী হিসেবে বিয়ে করেন। খাজা লশ্কর মোল্লা ছিলেন শাহ্ আহসান উল্লাহ-র মুরশিদ। ঢাকা জেলার বৈদ্যের বাজার এলাকাস্থ চর ভাসানিয়াতে তাঁর বাড়ী ছিল। খাজা লশকর মোল্লা ১২৮১ বাং /১৮৭৪ খৃঃ নিজ বাড়ীতে ইন্তিকাল করেন। নরসিংদী জেলার পাইকারচর ইউনিয়নের দাউচর ভাসানিয়া গ্রামে তাঁর কবর অবস্থিত। ১০১ বংসর বয়সে তাঁর তৃতীয় স্ত্রী চরভাসানিয়া গ্রামে ইন্তিকাল করেন।

শরীফুন্দিন মাতাব্যরের মক্তবে শিক্ষা দানকালে শাহ্ সাহেব মুসলমান সমাজের করুণ অবস্থার কথা ভেবে বড়ই চিন্তিত হন এবং তাদের অবস্থা বচকে দেখার উদ্দেশ্যে দেশ ভ্রমণে বের হন। বালাকোটের যুদ্ধে (১৮৩১সালে)

১। ডঃ মুহাম্মদ আবদুল্লাহ প্রান্তক, পৃঃ ৩০৫।

২। এ ,এফ এম, আবদুল মজিদ ক্রশনী, প্রাতক্ত, পুঃ ১৯।

৩। এ ,এফ এম, আবদুল মজিল রুপদী, প্রাপ্তত, পৃঃ ২৪।

<sup>8।</sup> এ, এফ এম, আবদুল মজিল ক্রশদী, প্রান্তক, পুঃ ২৪।

সায়্যিদ আহ্মদ শহীদ (১৭৮৬-১৮৩১ খৃঃ), ইসমাঈল শহীদ (১৭৯৬-১৮৩১ খৃঃ) ও তাঁদের সংগীদের শাহাদং বরণের পর বাংলাদেশে সায়্যিদ আহ্মদ শহীদের সুযোগ্য তিনজন খলিফা হযরত মাওলানা কারামাত আলী জৌনপুরী (রঃ) (১৮০০-১৮৭৩ খৃঃ), হযরত মাওলানা ইমামুদ্দিন সন্ধীপি (রঃ) (১৭৮৮-১৮৫৭) এবং হযরত শাহ ওল্যার মোল্লা বাংলাদেশের পল্লীতে ইসলাম প্রচারের কাজ চালিয়ে ছিলেন। মাওলানা কারামত আলী ও মাওলানা ইমামুদ্দিনের সাথে শাহ আহ্সান উল্লাহর সাক্ষাত ঘটে। তিনি কিছু দিন তাঁদের সাহচর্যে কাটান। শাহ ওল্যার মোল্লা ছিলেন শাহ আহ্সান উল্লাহর দাদা শীর। শাহ আহ্সান উল্লাহ কখনও তাঁকে দেখেননি। তাঁর কবর কুমিল্লা জেলার দাউদকান্দির সোনারচরে অবস্থিত।

ঢাকার পশ্চিমে কলাতিয়া বাজারের মসজিদ প্রাংগনে এক ওয়াজ মাহফিলে মাওলানা কারামত আলী শাহ্ আহসান উল্লাহ সম্পর্কে তবিবাৎ বাণী করে বলেন যে, কালে তিনি (আহসান উল্লাহ) এই বাংলাদেশের বিশেষতঃ পূর্ববঙ্গ ও আসামের একজন সুপ্রসিদ্ধ কামেল ওলী ও হানী হবেন। ঐ সভায় তাঁর রচিত কিতাব 'রাহ নাজাত' ও 'মিফতাবুল জানাত' তাঁকে (শাহ্ আহসান উল্লাহ) পুরকার দেন। ১২৬৫ বাং/ ১৮৫৮ খৃঃ শাহ্ আহসান উল্লাহ শাহ্ লশকর মোল্লার নিকট আধ্যাত্মিক শিক্ষা লাভের উদ্দেশ্যে অতি কটে ঢাকা (বর্তমান নারায়ণগঞ্জ) জেলার বৈদ্যের বাজার এলাকাছ চরভাসানিয়ায় গমন করেন। লসকর মোল্লা তাঁকে নিজ বাড়ীতে 'চিশতিয়া তরিকাহ্র' বায়'আত করেন।' তিনি ১২৭৭ বঙ্গান্দের ফাল্লন মাসের প্রথম তক্রবার 'চিশতিয়া বান্দানের ফায়েয লাভ করেন।' হযরত খাজা লসকর মোল্লা নরসিংশী জেলার পাইকার চর ইউনিয়নের লাড়িচর ভাসানিয়া গ্রামে ১২৮১ বঙ্গান্দের ফাল্লন মাসের বিতীর সপ্তাহের সোমবার নিজ বাড়ীতে ইন্তিকাল করেন। ' উক্ত গ্রামেই তাঁর কবর অবছিত।

চিশৃতিয়া বান্দানের ফরেয লাভ করার পর শাহ্ সাহেব সমাজ সংকার, আল্লাহর একত্বাদ ও রাসুস্লাহর সুনতের আদর্শ প্রচার করতে লাগলেন। চিশৃতিয়া তরিকাহয় তিনি লোকদের ফায়েয দিতেন ও বিক্র আয়্কার শিক্ষা দিতেন। এতে শাহ্ সাহেব লোকদের ব্যঙ্গ বিদ্ধপের সম্মুবীন হন। পরে তিনি বড়পীর আবদুল কাদের জীলানীর (রঃ) (মৃঃ ১১৬১ খৃঃ) স্বপ্লাদেশপ্রাপ্ত হয়ে কাদ্রিয়া তরিকাহতে মুরীদ করান। ১৩০১ বঙ্গান্দের ভাদ্র মাসে ২৮ সদস্য বিশিষ্ট একদল হিন্দু সিদ্ধা তাঁর নিকট আগমন করে ইসলামের উদার নৈতিকতায় মুগ্ধ হয়ে ইসলাম গ্রহণ করেন।

শাহ্ আহ্সান উন্নাহ হানাকী মাযহাবের অনুসারী ছিলেন। তিনি ইঞ্চিহাদের পক্ষপাতি ছিলেন না। মাওলানা কারামত আলীর ন্যায় তিনিও সিপাহী বিপ্লবের (১৮৫৭ সালে) পর এ দেশকে 'দারুল হরব' বা শত্রুদেশ বলে মনে করতেন না। পক্ষান্তরে করায়েযীরা পরাধীন (বৃটিশ শাসনাধীন) থাকায় এদেশকে 'দারুল হরব' বা শত্রুদেশ বলে মনে করতেন। ইসলামী শাসন ছিলনা বলে কিক্হর দৃষ্টিকোণ থেকে ভুম'আ ও দু' ঈদের নামায পড়াকে

১। ডঃ মুহামদ আবদুরাহু, প্রাতক, পৃঃ ৩০৫।

২। এ ,এক এম, আবদুল মজিল রুশদী, প্রাতক, পুঃ ২৫।

৩। 📑 মুহাম্মদ আবদুল্লাহ্, প্রাতক্ত, পৃঃ ৩০৬।

৪। এ,এফ এম, আবদুল মজিদ কশনী, প্রাতভ, পৃঃ ২৯।

৫। এ এফ এম, আবদুল মজিল রুপদী, প্রান্তভ, পৃঃ ২৯।

অবৈধ মনে করতেন। ফরায়েথীদের বিরুদ্ধে মত প্রকাশ করে জুম'আর নামায আদায় করার ফতোয়া দিতে গিয়ে তিনি লাজুম'আ দল কর্তৃক অনেক অন্যায় অত্যাচারের সন্মুখীন হন। আবুল মজিল রুশনী তাঁর প্রণীত 'হযরত কেবলা' গ্রন্থে তাঁর বিস্তারিত বিবরণ পেশ করেছেন। বাংলার বরিশাল, ঢাকা, ফরিদপুর ও ত্রিপুরা (বর্তমান কুমিল্লা) জেলার কয়েক স্থানে 'দুধিয়াল' '' নামে অভিহিত লা-জুম'আ পদ্মী মুসলমানগণ ফতোয়া প্রচার করছিল যে, এদেশ অর্থাৎ পরাধীন এই ভারত উপমহাদেশে জুম'আর নামায ও দুই ঈদের নামায পড়া বৈধ নয়। যে মুসলমান উজ্নামায পড়বে তিনি পথভ্রম্ভ ও কান্দির। এই দলের মধ্যে ফরিদপুরের দুদু মিয়ার নাম-ই উল্লেখযোগ্য। ''

তারা নানা প্রকার বর্বর ও ধর্মবিক্রন্ধ নৃশংস কাজ করত। 'দৃধিয়াল' মতের বলিফাগণের ইঙ্গিতে ঢাকা, ফরিদপুর ও বিপুরার অনেক জুম'আর মসজিদ ধুলিস্যাৎ হয়েছিল। তারা জুম'আর নামায আদায়কারীদের ঘর-বাড়ীও জ্বালিরে দিত। তারা শাহ্ আহসান উল্লাহর ওপ্তাদ মাওলানা নিজামুলীন সুজাতপুরীর ঘর বাড়ীও জ্বালিয়ে দেয়। এমনকি তারা বাংলা ১২৯৭ সনে শাহ্ আহসান উল্লাহ সাহেবের পবিত্র মসজিদ ও তার মতরীবোলাস্থ বাড়ীর উপর আক্রমণ করতে উদ্যত হয়। তারা হযরত কেবলার বাড়ীর সীমানার মধ্যে ঢুকার সঙ্গে সঙ্গে অলৌকিকভাবে অন্ধ হয়ে যায়। পরে তারা ক্রন্দন রত অবস্থায় শাহ্ সাহেবের নিকট ক্রমা প্রার্থনা করে মুক্তি পায় এবং তওবা করে জুম'আর নামায আদায় করতে থাকে।

১২৯৮ বাং/১৮৯১ খৃঃ প্রায় তিন হাজার দুদুমিয়াপছী করায়েবী শাহ আহসান উল্লাহর প্রাণ নাশ করার জন্য মারম্থী হয়ে তাঁর বাড়ীর নিকট আসে। এমন সময় সাদা পোশাক পরিহিত শুল্র দাঁড়ি বিশিষ্ট একজন লোক শাহ সাহেবের মত একজন বুযুর্গ লোকের প্রতি বেয়াদবি না করার অনুরোধ জানালে দুধিয়াল লোকের একজন লাঠির আঘাতে তাঁর মাথা ফাটিয়ে দেয়। এ নিয়ে তাদের নিজ দলের মধ্যেই মারামারি লেগে যায় এবং শত শত লোক যথম হয়ে বাড়ী ফিরে। দলের বুদ্ধিমান লোকেরা শাহ্ সাহেবের হাতে বায়'আত হয়ে জুম'আর নামায আদায় করতে লাগল। শাহ্ সাহেব প্রতি সপ্তাহে কালাতিয়া বাজারে তাঁর স্থাপিত মসজিদে জুম'আর নামায পড়াতেন। দুধিয়াল দল শাহ্ সাহেবকে হত্যা করার জন্য গোপনে পুরকার ঘোষণা করেছিল। পুরক্ষারের লোভে এক তভা রামদা নিয়ে তাঁকে হত্যা করতে গেলে তাঁর জ্যোতির্ময় চেহারা দর্শনে অভিভূত হয়ে পড়ে। কম্পিত অবস্থায় তার হাত থেকে রামদা শড়ে তার নিজেরই পা কেটে যায়। শাহ্ সাহেবে তাঁর নিজ চাদর ছিড়ে ক্তত্থানে পটি বেধে দেন এবং নিজ বাড়ীতে নিয়ে সেবাযত্ন করেন। গুভা লোকটি শাহ্ সাহেবেরই এক বৃদ্ধা মুরীদের সন্তান ছিল। তি

১২৯৮ বাং/১৮৯১ খৃঃ কলাভিয়া বাজারস্থ জয়দেবপুর বাজার কাচারীতে শাহ্ সাহেবের সাথে দুদু মিয়ার ছেলে

১। ডঃ মুহামন আবদুল্লাহ, প্রাতক, পৃঃ ৩০৬ - ৩০৭।

২ক। দুধিয়াল বলে ফরায়েয়ী আন্দোলনের নেতা পীর মুহসিনউদ্দিল আহয়দ দুদ্বিয়ায় অনুসারীদের বুঝানো য়য়েছে।

২ব। এ ,এফ এম, আবদুল মজিদ কবনী, প্রাণ্ডড,; পৃঃ ৩৬।

৩। এ,এফ এম, আবদুল মজিদ কুলদী, প্রাত্ত ; পৃঃ ৩৮।

৪। এ,এফ এম, আবদুল মজিদ রুশনী, প্রাত্ত, পৃঃ ৩৯-৪০।

(সম্ভবতঃ খান বাহাদুর সাঈদুদ্দিন আহমদ) বাহাস করবেন বলে দিন সময় নির্ধারণ করা হয়। শাহু আহসান উল্লাহ সাহেব ঢাকার মুহুসিনিয়া মাদ্রাসার হেড মৌলভী জনাব আব্দুস সালাম, ৬/৭ জন আলিম বন্ধু ও ছাত্র নিয়ে বাহাসের জন্য যথা সময়ে উপস্থিত হন। অন্যদিকে দুদু মিয়ার ছেলের সঙ্গে মৌলভী আইনুন্দীন, মৌলভী আবুল জব্বার ও মৌলভী সমীরুদ্দীন বাহাসে যোগ দেন। তাঁরা সকলেই ছিলেন মাওলানা আব্দুস সালামের ছাত্র। তাঁরা উত্তাদকে দেখে বাহাসের ইচ্ছা ত্যাগ করে হতভম্ব হয়ে ফিরে যান। এব কিছুদিন পর আটি, পাঁচদানা ও ভাওয়ালকান্দি গ্রামের 'দুধিয়ালগণ' পুনরায় পাঁচদানার মসজিদে শাহ্ সাহেবকে দুদু মিয়ার ছেলের সঙ্গে বাহাস করার অনুরোধ করেন। শাহ সাহেব যথাসময়ে উপস্থিত হলে দুদু মিয়ার ছেলে গা ঢাকা দেন। শাহ সাহেব সেখানে জুম'আর নামায ফর্য হওয়া সম্পর্কে আলোচনা করে অনেক লোককে বায়'আত করান। সেদিন মাওলানা দরবেশ আলী নামের হ্যরত কেবলার একজন মুরীদ পাঁচদানার ঈদের মাঠের মজলিস হতে বাড়ী ফেরার পথে সুদুমিয়ার দল কর্তৃক দুদুমিয়ার ছেলের বজরায় অপহাত হন। শাহ্ সাহেব পুলিশের সাহায্য চাইলে পুলিশ দুদু মিয়ার পুত্রকে কেরানীগঞ্জ থান।য় চালান দেন এবং মাওলানা দরবেশ 'আলী পুলিশ হেফাজতে বাড়ি ফিরে আসেন। পরে পাঁচ হাজার টাকা মুচলেকা দিয়ে দুদুমিয়ার পুত্র থানা থেকে বাড়ী ফেরেন। এর কয়েকমাস পর আগলার জমিদার মজীদ মিঞার বাড়ীতে (যিনি দুদু মিঞার পুত্রের মুরীদ ছিলেন) শাহু সাহেবের সাথে দুদুমিয়ার পুত্রের বাহাসের তারিখ ঠিক করা হয়। উভয়ের মধ্যে জুম'আর নামায ফর্য হওয়া নিয়ে আলোচনা হয়। দুদু মিঞার পুত্র শাহ সাহেবের যুক্তি খন্তন করতে পারেনি। ফলে, মজীদ মিয়া শাহ সাহেবের হাতে তওবা করেন এবং সবাইকে জুম'আর নামায পড়ার নির্দেশ দেন। দুদুমিয়ার পুত্রকে বহু উপটৌকনসহ বাড়ী পাঠিয়ে দেন। তারপর আর তাঁকে এ অঞ্চলে দেখা যায়নি। শাহ্ সাহেব জুম'আর নামায প্রচলনের জন্য বিভিন্নস্থানে ওয়াজ-নসীহত করতেন। মোমেনশাহীর মৌলবী শাহ্ আব্দুল লতীফ হাদীস, তাফসীর ও ফিকুহর অনেক কিতাব মাথায় নিয়ে তাঁর সাথে থাকতেন' তার প্রচেষ্টায় অনেক মসজিদ প্রতিষ্ঠিত হয়। তনাধ্যে মোমেনশাহীর পোড়াবাড়ী গ্রামের জুম আ মসজিদ অন্যতম। সে সময় শাহ সাহেব তাঁর জীবনের শতবর্ষ পাড়ি দিয়েছিলেন। তবুও তিনি পায়ে হেঁটে বিভিন্ন জায়গায় গিয়ে মসজিদ উলোধন করতেন।<sup>\*</sup>

শাহ্ সাহেব নিজের জীবনকে আধ্যাত্মিক সাধনায় উৎসর্গ করলেও তিনি সংসার বৈরাণী ছিলেন না। তিনি কৃষি কাজ করতেন, ফসল ফলাতেন এবং ব্যবসা-বাণিজ্য করতেন। শাহ্ সাহেব কুমিল্লার বিবিরকান্দি গ্রামে যখন ছেলে মেয়েদের পড়াতেন তখন তিনি রাখি মালের ব্যবসা করতেন। তাফসী মোল্লার বাড়ীতে তাঁর ধান, চাল, ভাল, মরিচ

১। ডঃ মুহামন আবদুরাহ্, গ্রাহক, পৃঃ ৩০৭।

২। এ ,এফ এম, আবদুল মজিদ ক্রবনী, প্রাপ্তক্ত, পুঃ ৪০-৪১।

৩। এ এফ এম, আবদুল মজিদ কশনী, প্রাতক, পৃঃ ৪৩।

৪। এ,এফ এম, আবদুক মজিদ রুশদী, প্রাত্তক, পৃঃ ৪৪-৪৫।

৫। এ ,এফ এম, আবনুল মজিদ ক্রশনী, প্রাণ্ডভ, পুঃ ৪৬।

৬। এ,এফ এম, আবনুল মজিল কশনী, প্রাত্তক, পুঃ ৪৭।

ও শেরাজ রস্ন রাখার বড় বড় গোলা ঘর ছিল। সৈলেট থেকে বড় নৌকা নিয়ে ব্যবসায়ীগণ এসে তাঁর নিকট থেকে মাল নিতেন। তাঁর কারবার ছিল পরিন্ধার, কোন প্রকার ধোকাবাজি ছিল না। মাল বিক্রির পূর্বে তিনি মালগুলো ভাল করে নিজ হাতে তাঁকরে নিতেন। লোকসান হলেও ব্যবসায়ে জবান ঠিক রাখতেন। কারবার করে শাহ্ সাহেব বহু টাকা পয়সা সঞ্চয় করেন। সঞ্চিত টাকা লিয়ে জায়গা-জমি, ঘর-বাড়ী ইত্যাদি খরীদ করেন। কারবারের টাকা দিয়ে তিনি অনেক মহৎ কাজও করেন। মতরীখোলাস্থ জামে মসজিদ প্রতিষ্ঠা করে উহার খরচের জন্য সম্পতি ওয়াক্ফ করেন। ঢাকার শাহ্ সাহেব লেনস্থ ওয়াক্ফ সম্পতিতে বাড়ী নির্মাণ করেন ও মসজিদ তৈরী করে পানির জন্য কয়েকটি কুপ খনন করে দেন এবং আহ্সানিয়া মাদ্রাসা প্রতিষ্ঠা করেন। ঢাচার চাপে এক সময় তিনি নিজ প্রাপ্য পিতৃসম্পদ চাচাকে দিয়ে নিজে নিঃশ্ব হয়ে গড়েন। কিছু পরবর্তীতে আল্লাহ্র অশেষ রহমতে প্রভৃত সম্পতির অধিকারী হন। তিনি মতরীখোলার নিকটবর্তী বুড়িগঙ্গা নদীর তীরে ১৫০/১৬০ কানি জমি খরিদ করেন।

হযরত শাহ্ আহ্সান উল্লাহ রাজনীতি না করলেও এক্ষেত্রে তিনি সচেতন ও দ্রদর্শী ছিলেন। তিনি বতন্ত্র মুসলিম জাতিয়তাবাদে বিশ্বাসী ছিলেন। কংগ্রেস তথা হিন্দুদের সাথে মিলনধর্মী রাজনীতি করার পক্ষপাতি ছিলেন না। হযরত শাহ্ সায়্যেদ আবু আহমদ ' (১৩২৮ বাং) শাহ্ সাহেবের নিকট উপস্থিত হয়ে বললেন যে, এ সময় হিন্দু মুসলমান একত্রিত হয়েছে। উভয়ে একত্রে ইংরেজদের বিক্লছে অসহযোগ আন্দোলন করলে ইংরেজরা তারত ছেড়ে চলে যাবে, জনগণ বাধীনতা পাবে। তনে শাহ্ সাহেব বললেন যে, তোমার কি কুর আন শরীকের বাণী মনে নেই যে, মুশরিক হিন্দু ও ইছলী এ দু সম্প্রদায়ের মত বড় দুশমন মুমিন মুসলমানদের আর ছিতীয় কেহ নেই। দেশী কাপড় পরিধান করুন, কারবার দ্বারা দেশকে উন্নত কক্ষন। সন্তান সন্ততিগণকে জ্ঞান-বিজ্ঞানও ইল্ম-ই-কালামে উৎসাহিত কক্ষন। সাবধান! হিন্দুদের সাথে মিশে ইংরেজদের বিক্লছে কাজ করবেন না। দোয়া করি আপনার জীবদ্দশাতেই স্বাধীন মুসলমান দেশ দেখবেন। '

হযরত শাহ্ সায়্যিদ আবু আহমদ ১৩৮৬/১৯৭১ সালে ১২৬ বংসর বয়সে ইন্তিকাল করেন। তিনি স্বাধীন মুসলমান দেশ দেখতে গান। শাহ্ সাহেবের ভবিষ্যত বাণী অক্ষরে অক্ষরে প্রতিফলিত হয়।

শাহ সাহেবের বিশিষ্ট মুরীদ দাকল উলুম মাদ্রাসার শিক্ষক মাওলানা হাফিল আবদুল্লাহ শাহ সাহেবের নিকট ১৯২১ সালের অসহযোগ আন্দোলনে যোগদানের ইচ্ছা ব্যক্ত করলে উত্তরে শাহ্ সাহেব তাঁর বড় পুত্রকে ডেকে বললেন ঃ মাওলানা সাহেবকে ধীরস্থির মস্তিকে চিন্তা করতে বল। হিন্দু নেতৃত্বের অধীনে কোন মুসলমানের যাওয়া তাঁর গছন্দ নয়। প্রকৃত মুমিন ও মুসলমান কখনই অধীনতার শৃত্রালে আবদ্ধ থাকতে পারে না যদি তারা কুর আন ও হাদীসের আদেশ-নিষেধ মতে চলে। মুসলমানদের শক্তির উৎস হল আল্লাহ্ তা আলার আদেশ-নিষেধ ও

১। গোলাম সাকলায়েন, প্রান্তভ, পৃঃ ১৫০।

২। এ এফ এম, আবদুল মজিল ক্লালী, প্রাণ্ডভ, পৃঃ ৫১।

৩। এ ,এফ এম, আবনুল মজিল কপনী, প্রাত্তক, পঃ ৫৪।

৪। তঃ মৃহামদ আবদুরাহু, প্রান্তক, পৃঃ ৩০৯।

৫। ফেনী ক্রেলার হাগলনাইয়া থানার অন্তর্গত নিজ্ঞপানুয়া গ্রামের অধিবাসী ছিলেন।

৬। এ, এক এম, আবদুদ মঞ্জিদ রুশদী, প্রাণ্ডক, পৃঃ ১২৯-৩০।

রাসুলুল্লাহ (সঃ)-এর আদর্শ ও সুনুতকে ভালভাবে আঁকড়িয়ে ধরে চললে মুসলমানরা প্রকৃত শক্তিশালী জাতিতে পরিণত হবে। তারা শিক্ষা-দীক্ষায়, অর্থে ও ব্যবসা বাণিজ্যে বলীয়ান হতে পারবে। (তাঁর মতে) এ সময়ে ভারতের মুসলমানগণ কংশ্লেস ত্যাগ করে মুসলিম লীগকে মুসলমান জাতির একমাত্র রাজনৈতিক প্রতিষ্ঠান বিবেচনা করতঃ তার পতাকা তলে এসে দাড়ানো উচিত। এতেই মুসলমানদের স্বাধীনতা আসবে। বর্তমানে মহাস্থা গান্দ্রীর নেতৃত্বের অধীনে দেশের যাবতীয় কুল কলেজ ও মাদ্রাসাকে বয়কট করা হয়েছে। সরকারের সাহায্য ছাড়া কোন শিক্ষা প্রতিষ্ঠানই সুচারুরূপে চলতে পারে না। মৌলবী ও মোদাররিসগণের নিকট অনুরোধ এই যে, তারা যেন এই অসহযোগ আন্দোলনে যোগদান না করেন ও ছাত্রদেরকে তা হতে দূরে রাখেন। এতে মুসলমানগণ অংশ গ্রহণ করলে তারা হিন্দুদের চেয়ে শিক্ষা ও ব্যবসায় ৫০ বংসর পিছনে গড়ে যাবে।

শাহ্ সাহেবের কণিঠ পুত্র আবুল হাসান সাহেব বলেন- আমার পিতা সাধু সন্ন্যাসীগণের মত সংসার ধর্মত্যাগী অথবা সমাজ সংস্কার ও স্বাধীনতার প্রতি মোটেই উনাসীন ছিলেন না। গত ১৯২১ সালে অসহযোগ আন্দোলনের সময় আমার আলীগড় কলেজ-বন্ধু আলী প্রাতৃহয় (মাওলানা শওকত আলী ও মাওলানা মোহাম্মদ 'আলী) কনফারেল উপলক্ষে ঢাকায় আসেন ও হযরত বাবাজান কেবলার দরবারে এসে বাংলা ও আসামের মুসলমানদের ও তাঁর মুরীদগণকে এই নন-কো-অপারেশন আন্দোলনে যোগদানের জন্য একখানা হকুমনামা লিখিয়ে নিতে চাইলেন। শাহ্ সাহেব মৃদু হেসে বললেন- বাবা! আমি নিজ চক্ষে সিপাহী বিদ্রোহ (১৮৫৭) দেখেছি। আমাদের প্রতিবেশী হিন্দুগণ আমাদের সঙ্গে প্রতিজ্ঞা ভঙ্গ করে আমাদেরকৈ যে বিপদে ফেলে দিয়েছিল, সেই ভয়াবহ দৃশ্য আমি এখনও ভুলতে গারিনি। স্বাধীনতার জন্য মুসলমানগণ দলে দলে কামান ও বন্দুকের সম্মুখীন হয়েছে, তাদের বাড়ীঘর জ্বালিয়ে দেয়া হয়েছে, সম্পত্তি বাজেয়াপ্ত করা হয়েছে। অপর পক্ষে হিন্দুগণ দলে দলে গিয়ে ইংরেজ সরকারের চাকুরীতে ভর্তি হতে থাকে।

বাবা। আমারা পলাশীর যুদ্ধ (১৭৫৭) ও সিপাইী বিদ্রোহের (১৮৫৭) ক্ষতিগ্রন্থের ধাকা এখনও সামলে উঠতে পারিনি। এখন যদি আমরা হিন্দুদের সঙ্গে যোগদান করে তাদের নেতৃত্ব মান্য করে চলি এবং আমাদের মন্তব, মাদ্রাসা, স্কুল ও কলেজগুলো বন্ধ করে দেই তাহলে আমরা ১৮৫৭ সনের মত আরো ৫০ বংসর পিছনে পড়ে যাব। আপনারা এখন মুসলমান সমাজের কর্ণধার। গান্ধী-মত পোষণ করে শ্বীয় 'হোনেহার' সমাজকে ধ্বংসের মুখে ঠেলে দিয়ে যাবেন না। এই আন্দোলনের প্রথম হতেই আমি লক্ষ্য করে আসছি যে, আপনাদের ইঙ্গিতেই প্রথমে মুসলমানদের একমাত্র জাতীয় প্রতিষ্ঠান আলীগড় এম, এ, কলেজ, এরপর কলিকাতা আলিয়া মাদ্রাসা (বাংলার মুসলমানদের একমাত্র ইসলামী শিক্ষাকেন্দ্র) এবং কুমিল্লার হোসসামিয়া মাদ্রাসা (পূর্ব বন্ধ ও আসানের একমাত্র জাতীয় প্রতিষ্ঠান) ধর্মঘট করে। কিন্তু খবরের কাগজের কোন পৃষ্ঠায় বেনারস হিন্দু কলেজ কিংবা কলিকাতার সংকৃত কলেজের ধর্মঘটের কোন সংবাদ পাওয়া যায়নি। এই সংকৃত কলেজেই আমাদের বাংলা ভাষা হতে ইসলামী শব্দ তুলে সংকৃত পৌত্রলিক শব্দ যোজনা করে মুসলমানদের প্রিয় বাংলা ভাষাকে অনৈসলামিক করে তুলেছে।

বাবা! এই জনবহল জাহাঙ্গীর নগরীর (ঢাকা) বুকে শত সহস্র মসজিদ মক্তব ও মাদ্রাসা ছিল। এদের চালকগণকে প্রায় জামে মসজিদে ও পথের বড় বড় বউগাছে ফাঁসি দেয়া হয়েছিল। ভয়ে ও আতংকে মুসলমানগণ এ স্থান ত্যাপ করেছিল বিধায় আজ ঢাকা জনশূন্য বিরাট বিরান অরণ্যে শতিত হয়েছে। মুসলমানদের মসজিদ ও তৎসংলগ্ন মক্তব ও মাদ্রাসার নিশানাসমূহ এখনও এই অরণ্যের মধ্যে বিদ্যমান আছে।

বাবা! আমি এখন ১২১ বছর পাড়ি দিয়ে চলেছি। আমার অভিজ্ঞতা হতে অনুরোধ এই যে, কংগ্রেস হতে এখনই আপনারা চলে আসুন ও হিন্দুগণের বিশেষতঃ মিঃ গান্ধীর নেতৃত্ব ত্যাগ করুন ও নিজের পায়ের উপর দাঁড়ান এবং মরহুম খাজা স্যার সলিমুল্লাহর প্রতিষ্ঠিত মুসলিম লীগকে পরিপুষ্ট করুন। উত্তরকালে এটাই হবে মুসলমানদের একমাত্র প্রতিষ্ঠান ও মুখপাত্র। উপযুক্ত হলেই সেয়ানে সেয়ানে কোলাকুলী হবে।

আলী প্রাত্বয় শাহ্ সাহেবের কথা শ্রবণ করে সিপাইী বিদ্রোহ ও তৎকালীন সময়ের পার্থক্য শাহ্ সাহেবকে বুঝাতে চাইলেন, হিন্দু-মুসলিম এর সম্মিলিত প্রতিষ্ঠান মাতৃভূমি উদ্ধারের সম্ভাবনা ব্যক্ত করলেন। এ সব তনে শাহ্ সাহেব বললেন, বাবা। আমি দেবেছি যে, ঐ দিন আর বেশী দ্রে নয় যেদিন আপনারাও হিন্দুদের বরূপ বুঝতে পেরে কংশ্রেস থেকে সরে পড়বেন। দায়া করি, আল্লাহ্ তা'আলা আপনাদেরকে সুবৃদ্ধি দান করুন ও সিরাত-ই-মুসতাকিম এর উপর কায়েম রাঝুন। অতঃপর কুর'আনের এ আয়াতংশটুকু তিলাওয়াত করলেন ان اشد النام عداه للذين امنوا নিক্ষ মানবগনের মধ্যে ইহুদী ও মুশারিকগনকে দুর্দান্ত শক্র হিসেবে পাবে।

উপয়োক্ত বর্ণনা হতে পরিকার প্রতীয়মান হয় যে, রাজনীতির ক্ষেত্রে শাহু সাহেবের দ্রসৃষ্টি ছিল। তিনি আঁচ করতে পেরেছিলেন যে, মিলনধর্মী আন্দোলনের মধ্য দিয়ে উপমহাদেশের স্বাধীনতা আসবেনা, আর আসলেও তাতে মুসলমানদের স্বার্থ বজায় থাকবে না। এ জন্য তিনি 'কংগ্রেস' তথা হিন্দুদের সাথে মিলনধর্মী রাজনীতি করার পক্ষপাতি ছিলেন না। ১৩২৮/১৯২১ সালে যখন মহাত্মা গান্ধীর (১৮৬৯ - ১৯৪৮) নেতৃত্বে থিলাফত আন্দোলন ও অসহযোগ আন্দোলন একাকার হয়ে গিয়েছিল, তখন মুসলিম লীগের স্বাত্তরবাদও অনেকটা ন্তিমিত হয়ে পড়েছিল। তখনও শাহু সাহেবের স্বাত্তরবাদে আঁচ লাগেনি। সে সময় উপমহাদেশের আকাশ বাতাস মুহাম্মাদ আলী (১৮৭৬ - ১৯৩১), শওকত আলী (১৮৭৩ - ১৯৩৮) ও গান্ধীর মিলনধর্মী অসহযোগ আন্দোলনে ছিল উর্বেলিত। কিছু তখনও কোন কোন বিচক্ষণ নেতা নিচ্চিত ছিলেন যে, এই হিন্দু মুসলিম ঐক্য বেশী দিন টিকে থাকবেনা। কারণ, কংশ্রেস কখনও মুসলমানদের হিত কামনা করেনি এবং ভবিষ্যতেও করবেনা। এরূপ মনোভাব নিয়েই তখন ইকবাল (১৮৭০ - ১৯৩৮), এম, এ জিন্নাহ (১৮৭৬ - ১৯৪৮), এ, কে, ফজলুল হক (১৮৭৩ - ১৯৬১), হাকীম হাবীবুর রহমান (১৮৮১ - ১৯৪৭) প্রমুখ অসহযোগ আন্দোলনে সায় দেননি, কুল, কলেজ ও মাদ্রাসা ছাড়তে রাজী হননি। তারা ঐ আন্দোলনের পরিনতি সম্পর্কে যা ভাবতেন শেষ পর্যন্ত তা-ই ঘটল। চৌরিটোরার ঘটনার অজুহাতে ১৯২২ সালের ১১ই ফেব্রুয়ারী তুঙ্গে উঠা অসহযোগ আন্দোলন গান্ধী বন্ধ করে দেন। ফলে বলতে গেলে মুসলমানদের থিলাফতের আন্দোলনেরও এর সাথে অবসান ঘটে। কিছুকাল পর হিন্দু মুসলিম দাংগা তক হয়।

এ ,এফ এম, আবনুল মজিল জশনী, প্রাতক্ত, পৃঃ ১০১-৩২।

থ ,এফ এম, আবদুল মজিদ কল্পী, প্রান্তক, পুঃ ১৩২।

উত্রের রাজনীতি আবার তিন্ন তিন্ন ধারায় এততে থাকে। ১৯২৮ সালের ডিসেম্বরে কলিকাতায় অনুষ্ঠিত ন্যাশনাল কনভেনশন' এ মুসলমানদের দিল্লী প্রস্তাব সমর্থিত না হওয়ায় মাওলানা মোহাম্মদ আলী, মাওলানা শওকত আলী সহ বড় বড় অনেক মুসলিম নেতাই 'কংগ্রেস' থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ে পড়েন। এখানেই শাহ্ সাহেবের রাজনৈতিক অভিজ্ঞতার প্রমাণ মেলে।

শাহ সাহেবের চরিত্র ছিল আদর্শস্থানীয়। দীর্ঘ ১২৮ বৎসর জীবনে তিনি রাসুলুরাহর (সঃ)-এর সুনুতের অনুসরণ করেছেন। তাঁর কার্যকলাপ, আচার ব্যবহার, খাওয়া-দাওয়া ইত্যাদি যাবতীয় বিষয় দেখলে মনে হত বান্তবিকই রাসুলুরাহর প্রকৃত ওয়ারিস বা সত্য নায়েব নবী। বিষয় সম্পত্তির প্রতি তাঁর কোন লোভ ছিল না। তিনি গরীব ও নিরাশ্রর ব্যক্তিকে সাহায্য করতেন। বল্লে তুই থাকতেন। কোন সময় উপবাস থাকলেও বিমর্ঘ হতেন না। নিজের কাজ নিজেই করতেন, হাট বাজারে গিয়ে কেনা-কাটা করতেন। বাগান করারও তাঁর শথ ছিল। শাহ সাহেব কখনও কারো নিন্দা বা কুৎসা রটনা ও গাল মন্দ করতেন না কিংবা গরশ্রীকাতরতা দেখাতেন না। ধর্মীয় শিক্ষা বিজ্ঞারের প্রতি শাহ সাহেবের বিশেষ লক্ষ্য ছিল। তিনি ১২৬৬ বঙ্গান্দে মতরীখোলার বাজীতে একটি মাল্রাসা স্থাপন করেন। ১২৭৮ বঙ্গান্দে ঢাকার শাহ সাহেব লেনে বাড়ী নির্মিত হলে তা তথায় স্থানান্তর করেন। মাল্রাসাটির নাম রাখা হয় "মাল্রাসা দারুল উপুন আহসানিয়া"। হাজার হাজার মেধাবী ছাত্র এ মাল্রাসা হতে তা'লীম হাসিল করে বড় বড় ওলামা ও আওলিয়া-এ-কেরামের পর্যায়ে উন্নীত হরেছে। বর্তমানে মাল্রাসাটি শতানীর ঐতিহ্য বহন করে যথারীতি সরকারী মন্ত্ররীপ্রাপ্ত হয়ে সুষ্ঠুভাবে শিক্ষাবিদ্ধারে নিয়োজিত আছে। আধ্যাত্মিক ক্ষেত্রেও শাহ সাহেবের প্রতি দেশের উচ্চ পদস্থ লোকজনের শ্রদ্ধাবোধ ছিল। ১৯০১ সনে নওয়াব সলিমুরাহ (১৮৭১-১৯১৫) শাহ সাহেবেক ইস্তিসকার নামায পড়ার জন্য অনুরোধ করেন। দেশে হাজারও আলিম থাকা সত্ত্বও তাঁর উপব নওয়াব সাহেবের দৃষ্টি গড়েছিল। এটাই তাঁর সর্বজন শ্রদ্ধেয় হওয়ার সুস্পট প্রমাণ।

শাহ্ সাহেব জীবনে তিনটি বিয়ে করেন। প্রথম বিবাহ করেন ৬৫ বছর বয়সে। বিয়ের রাতেই নব-বিবাহিতা পত্নী কলেরায় আক্রান্ত হয়ে মারা যায়। বিতীয় বিয়ে হয় ৭৫ বছর বয়সে মন্তরীখোলার জনাব কাযিমউন্দীন মোল্লার ৭ বছর বয়ন্তা কন্যার সাথে। এই স্ত্রীর গর্ভে ৯ কন্যা ও ৪ পুত্র জন্মগ্রহণ করে। শাহ্ সাহেবের ভৃতীয় বিয়ে হয় ৯৬

১। ডঃ মৃহাম্মদ আবদুল্লাহ, প্রান্তক, পুঃ ৩০৯।

২। এ,এফ এম, আবদুল মজিদ কশদী, প্রাতক, পুঃ ১৭৮-১৮০।

৩। এ,এফ এম, আবদুল মজিদ ক্রশনী, আভক, পুঃ ১৯১।

৪। এ ,এফ এম, আবদুল মজিদ রুশদী, প্রাত্তক, পুঃ ১৯২।

৫। এ,এফ এম, আবদুল মজিদ রুশদী, ভ্রান্তক, পুঃ ১২৫।

বছর বয়সে শীর খাজা লশকর মোল্লার ৭০ বছর বয়স্কা কন্যার সাথে। তাঁর এ বেগম সাহেবা ১০১ বছর বয়সে (১৩৪৬ বাং/১৯৩৯ ইং) চরভাসানিয়া গ্রামে ইঙিকাল করেন। পিতার লাশেই তাঁকে সমাহিত করা হয়।

হযরত শাহ্ আহসান উল্লাহ ১২৮ বৎসর ৩ মাস ২৭ দিন বয়সে ১১, কার্তিক ১৩৩৩ বঙ্গাব্দ/ ২০ রবীউস সানী, ১৩৪৫ হিজরী ২৬ অক্টোবর, ১৯২৫ খৃষ্টাব্দ, বৃহস্পতিবার ফলরের নামাযের পর ৫টা ১৭মিনিটে ইন্তিকাল করেন। ঢাকার লন্ধীবাজার মিরা সাহেব ময়দানের সাজ্জাদানশীন মরহম মাওলানা শাহ্ সায়্যিদ আব্দুলাহ তাঁর জানাযার নামাযে ইমামতি করেন। জানাযায় আনুমানিক পনর হাজার লোক উপস্থিত ছিলেন। শামহুল উলামা আব্ নসর ওহীদ, শামহুল ওলামা ইসহাক বর্ধমানী, মাওলানা মুলাক্ফার হসাইন, আইনী সাহেব, সেয়দ হাকীম আইয়ুব, সৃকী ওসমান গণী, হাকীম হাবীবুর রহমান সহ দেশ-বিদেশের বহু প্রসিদ্ধ ওলামা, মাদ্রাসার শিক্ষার্থী, বিশ্ববিদ্যালয়ের অনেক শিক্ষক ও ছাত্র জানাযায় শারীক হন।

ঢাকার শাহ সাহেব লেনে তাঁকে দাফন করা হয়। তাঁর প্রতি শ্রদ্ধা প্রদর্শন করেই রাস্তার নাম করণ করা হয় শাহ্ সাহেব লেন। শাহ্ সাহেবের ইন্তিকালের পর বড় পুত্র শাহ্ আব্দুল আযীয় তাঁর স্থলাভিষিক্ত হন।

#### শাহ সাহেবের বংশ তালিকা ও বেলাফতের সিলসিলা ঃ

| বংশ তালিকা                  |   | খিলাফতের সিলসিলা               |
|-----------------------------|---|--------------------------------|
| শাহ্ নওজোয়ান (সোনার গাঁও)  |   | সৈয়দ আহমদ শহীদ (মৃঃ ১৮৩১)     |
| (বজ্ঞাত)                    | - | শাহ ওলজার মোল্লা (মৃঃ ১৮৭০)    |
| (অজ্ঞাত)                    | - | শাহ আহসান উল্লাহ (মৃঃ ১৯২৬)    |
| শাহু তাজ মুহাম্মদ           | - | শাহ্ আব্দুল আযীয (মৃঃ ১৯৪৮)    |
| শাহ্ রফি উন্দিন             | - | শাহ আব্দুল লভীফ (মৃঃ ১৯৭২)     |
| শাহ নুর মুহামদ ঠাকুর মোল্লা |   | শাহ্ আহ্সানুজ্ঞামান (মৃঃ ১৯৫০) |
| শাহ্ আহসান উল্লাহ ।°        |   |                                |

১। এ ,এফ এম, আবদুল মজিদ জলালী, প্রাতক্ত, পৃঃ ১৭২।

২। ডঃ মুহান্দদ আবনুৱাৰ, প্রান্তড, পুঃ ৩১৪।

৩। ডঃ বুহান্দ আবদুল্লাহ, প্রাতক্ত, পৃঃ ৩১৫।

# হ্যরত সৃফী নূর মুহাম্মদ নিজামপুরী (রঃ)

(2000 - 2000)

হযরত সায়্যিদ আহমদ শহীদের বাংলাদেশীয় অন্যতম খলীফা মাওলানা সূফী নূর মুহাম্মল নিজামপুরী নোয়াখালী জিলার অন্তর্গত ছোট ফেনী নদীর তীরবর্তী দান্দারা পরগণার মজপিসপুরে 'সাড়ে সাত ঘর' ' নামে কথিত খান্দানসমূহের এক খান্দান পরিবারে জন্মহণ করেন। তাঁর পূর্ব পুরুষরা গৌড়ের ইলিয়াস শাহী সুলতানদের আমাতা ছিলেন। এই বংশের নাসীরুন্দীন মাহমুদ শাহ্ (১৪৩৩-৬০) বাল্যকালেই পিতৃহারা হন। মৃত্যুকালে পিতা ম আজ্জম শাহ তাঁর শ্যালকের (প্রধান ওয়ীর) উপর স্বীয় পুত্র মাহমুদ শাহের লালন-পালনের ভার অর্পন করেন। এবং তাঁর উপর রাজ্য পরিচালনা ও ধনসম্পদ ন্যন্ত করে তিনি এ মর্মে ওসিয়ত করে যান যে, শাহজাদা মাহমুদ বড় হলে যেন শাসনভার ও গচিছত সম্পদ তাঁর হাতে তুলে দেয়া হয়। কিছু মামা সেই ওসিয়ত অনুসারে কাজ করেননি বরং তিনি মাহমুদ শাহকে রাজ্য থেকে তাড়িয়ে দেন। তিনি তাঁর অনুগত আমাত্য ও অনুচরবর্গ নিয়ে জৌনপুরের অধিপতি ইবরাহীন শাহ্ শার্কীর নিকট আশ্রয় নেন। <sup>°</sup> ইব্রাহীম শার্কী মাহমুদ শাহের প্রতি বিশেষ সন্মান প্রদর্শন করেন এবং তাঁর সাথে নিজ কণ্যার বিয়ে দিয়ে তাঁকে গৌড়ের রাজ্যলাভে সাহায্য করেন। মাহমুদ শাহের তিন পুত্র ছিল; রুকনুদ্দীন বারবক শাহ্ (১৪৫৯-৭৪ খৃঃ), জালালুদ্দীন ফতেহ শাহ (১৪৮১-৮৭ খৃঃ) ও আলা উন্দীন কীরুষ শাহ্ ভরকে শাহ্জাদা বান। মাহমুদ শাহের জীবদ্দশাতেই তাঁর পুত্র কীরুষ শাহ্ বাংলার দক্ষিণ পিতার প্রতিনিধিরূপে শাসনকার্য পরিচালনা করেন। তাঁর প্রশাসনিক কেন্দ্র ছিল মাহমুদাবাদে (বারবকুড, চট্টগ্রাম)। তাঁর উত্তরসূরীগণ (শাহ্যাদখানী নরপতিগণ) ক্রমসংকোচনের মধ্য দিয়ে সঞ্চদশ শতাব্দীর শেষপর্যন্ত চট্টগ্রাম নোয়াখালী অঞ্চলে শাসন ক্ষমতায় প্রতিষ্ঠিত ছিলেন<sup>°</sup>। মাহমুদশাহী অমাত্য মাওলানা বরখোরদাদের সঙ্গে শাহজাদা ফীরুষ শাহের ভগ্নী শাহজাদী মায়মুনার বিয়ে হয়। সেই ঘরে শুজাআত খান জন্মহণ করেন। এই তজা আতখানী বংশেই ১৮০০ খৃষ্টাব্দে সৃফী নূর মুহাম্মদের জন্ম হয়। তাঁর পূর্ব পুরুষ বীরযাদা দক্ষিণ চট্টগ্রামের চক্রশাল ছেড়ে বোড়শ শতাব্দীর শেষার্ধে দাব্দারা পরগনার মজলিসপুরে বসতি স্থাপন করেন

সূফী নূর মুহাম্মদ পরিনত বয়সে মজলিসপুর থেকে চট্টগ্রাম জেলার অন্তর্গত নিজামপুর পরগণার মিরসরাই-এর নিকটস্থ মালিয়াশ নামক গ্রামে বসতি স্থাপন করেন এবং নিজামপুর পরগণার নামানুসারে নিজামপুরী বলে অভিহিত হন। তাঁর বংশ তালিকা' নিমন্ত্রপ ঃ

১। শেখ এ, টি, এম, রহুল আমীন, মাসিক মোহাম্মদী, ঢাকা, শ্রাবণ, ১৩৭১ পৃঃ ৭১৫-১৮।

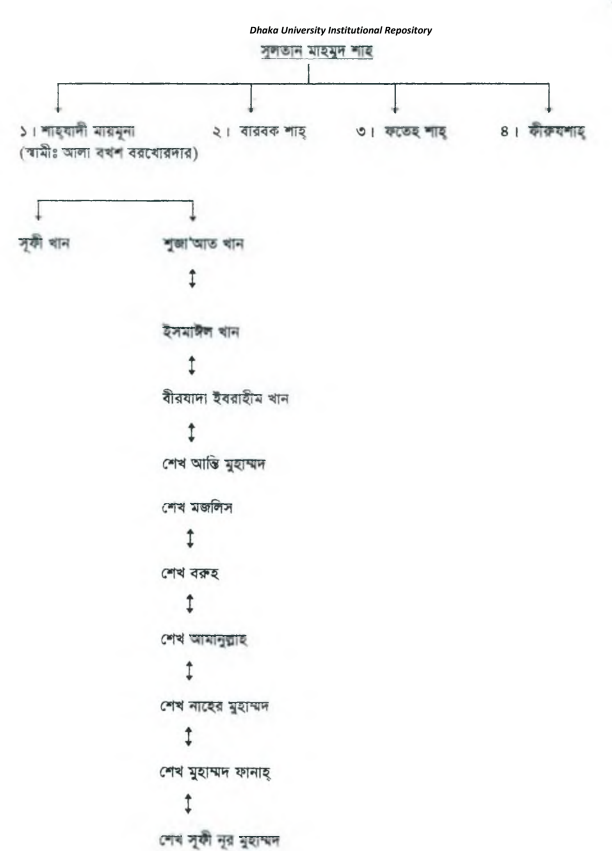
২। সাহিত্য পত্রিকা, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়, ১৩৯০, পৃঃ ৯২-৯৩; ডঃ মুহাম্মদ আবদুশ্বাহ, বাংলাদেশের খ্যাতনাম। আরবীবিদ, ইসলামিক ফাউডেশন বাংলাদেশ, জুলাই ১৯৮৬, পৃঃ ১১৪।

ত। ঢাকার এশিয়াটিক সোসাইটির বাংলা পত্রিকার এনামুগ হক স্মৃতি সংখার জন্য লিখিত ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের উনুয়ন ও পরিকলনা অফিসার জনাব শেখ বছল আমিনের 'যাধীন বাংলার রাজনৈতিক, সাংকৃতিক ও সাহিত্যিক ইতিহাস সম্পর্কে প্রাস্থিক তথ্য' শীর্ক পাতুলিশি থেকে সংক্ষিত; পুঃ ১১৪।

৪। শেখ এ, টি, এম, বহুল আমীন, আল হেরা, ঢাকা, বৈশাৰ, ১৩৮৪, পৃঃ ৩৩-৩৪।

৫। শেখ এ, টি, এম, রহুল আমীন, আল হেরা, ঢাকা, বৈশাখ, ১৩৮৪, পৃঃ ৩৭।

৬। এই বংশ তালিকা উক্ত জনাব শেখ ক্রহণ আমীনের নিকট থেকে প্রাপ্ত। তিনি শাহজাদখানী বংশের সন্তান, ভঃ মুহাম্মল আবদুল্লাহ, প্রান্তক্ত, পৃঃ ১১৫।



সূফী নূর মহামান নিজামপুরীর পিতার নাম মহামান কানাহ। তাঁর মায়ের নাম এবং কোথায় ও কাদের নিকট তিনি জ্ঞান লাভ করেন তা অজ্ঞাত। প্রাথমিক জীবনে নোয়াখালী জিলার বাহমনী পরগণার অভর্গত ভুস্যা প্রামের শেখ যাহিদের মুরীন হন। পরে কলিকাতায় গিয়ে ধর্মীয় শিক্ষায় মনোনিবেশ করেন। ক্রমশঃ তিনি আধ্যাত্মিকতার দিকে মনে প্রানে ঝুকে পড়েন এবং সংসার ত্যাগী হয়ে কলিকাতায় মিসরীগজ্ঞে মুনুশী গুলাম রহমান মসজিদের নিকটছ লঙ্গরখানায় আস্তানা ছাপন করেন। ১৮২২ সালের অক্টোবর মাসে সায়্যিদ আহমদ শহীন হজ্ঞে যাওয়ার পথে কলিকাতায় আগমন করেন এবং তথায় তিন মাস অবস্থান করেন। এ সময় সৃফী নূর মুহাম্মদ নিজামপুরী বপ্লে হযরত রাসুলুলাহ (সঃ) এর পক্ষ থেকে সুসবোদ প্রাপ্ত হন যে, ''আমাদের ছেলে সন্তান সায়্যিদ আহমদ কলিকাতায় গিয়েছেন, তুমি তার হাতে বায়'আত গ্রহণ কর''। তাই কাল বিলম্ব না করে সৃফী নূর মুহাম্মদ নিজামপুরী চলে যান এবং নবী (সঃ) থেকে প্রাপ্ত সুসবোদ অনুযায়ী সায়্যিদ আহমদ শহীন (রঃ) এর হাতে বায়'আত গ্রহণ করেন এবং তাঁর খলীফা নিযুক্ত হন।'

এ সময় তাঁর বয়স হয়েছিল ২০ বংসর। কলিকাতায় কিছুদিন তাঁর (সায়্যিদ আহমদ) সাহচর্যে থাকার পর সৃফী সাহেব নিজামপুরে ফিরে আসেন। সায়্যিদ আহমদ শহীদ শিব-ইংরেজ বিরোধী জিহাদ (১৮২৬ খৃঃ) ঘোষণা করলে তিনিও তাঁর সাথে পাঞ্জাবের কয়েক ছানে জিহাদে অংশ গ্রহণ করেন। পেশওয়ার বিজয়ের কিছুপুর্বে ১৮৩০ সালে বনজিত সিংহের সামরিক অধিনায়ক পেশওয়ারের গর্তনর সুলতান মুহাম্মদ খানের সংগে মর্দানের নিকট মাঘারে যে জিহাদ সংঘটিত হয় তাতে সৃফী নূর মুহাম্মদ ও তাঁর ভাই হাজী চাঁন্দ আহত হন। বন্দুকের তলি সৃফী নূর মুহাম্মদের হাঁটুর একদিক দিয়ে ঢুকে অপর দিক দিয়ে বেরিয়ে যায়। বালাকোটের জিহাদ (৬ই মে, ১৮৩১) শেষে তিনি দেশে ফিরে ইসলাম প্রচার ও আধ্যাত্মিক সাধনায় আত্মনিয়োগ করেন।

সঙলশ শতাব্দীর প্রথমার্ধে হযরত শারখ আহমদ ফারুকী সিরহিন্দীর বলীকা মাওলানা হামীদ দানশমন্দ মঙ্গলকোটী শরীক আবাদে (পশ্চিম বাংলা) ইসলাম প্রচার ও সংক্ষারের যে কাজ শুরু করেন পূর্ব বাংলার প্রত্যন্ত অঞ্চলে তার পূর্ণাঙ্গ রূপ দান করেন সূকী নূর মুহাম্মদ নিজামপুরী। তিনি সূকী সায়্যিদ কতেহ আলী ওয়াইসীর পীর মুর্শিদ ছিলেন। তিনি একজন কামিল বুযুর্গ ছিলেন। করেকবার হজ্জব্রত পালন করেন। ধর্মনিষ্ঠায় তিনি ছিলেন অদিতীয়। তাঁর চরিত্র ছিল আদর্শ স্থানীয়। সংসারের প্রতি উনাসীন থাকায় জীবনে বিয়ে করেননি। তিনি মিতভাষী ও কঠোর তাওহীদবাদী ছিলেন। আরবের মানুষকে রহমতের দরিয়া বলতেন। রুগীর সেবা ও মৃতের

১। ডঃ মৃতীউর রহমান, আইনারে ব্যাইসী, পৃঃ ১১৫

২। ডঃ মুহাত্মল আবদুল্লাহ, প্রাতক, পুঃ ১১৬।

৩। ডঃ মুহাম্মন আবদুস্তাহ, প্রান্তক্ত, শুঃ ১১৬; ডঃ মৃতীউর রহমান, আইনারে ওয়াইসী, পুঃ ১০৩।

৪। ডঃ আবদুল কাদের, নোয়াখালীতে ইসলাম, পৃঃ ৮৮।

৫। এম ওবায়দুল হক, বাংলাদেশের পীর আওলিয়াগণ, পৃঃ ৩০৪।

৬। ডঃ মতিউর রহমান, আইনায়ে উয়াইসী, পৃঃ ১০৩।

৭। ডঃ মতিউর বহুমান, প্রাত্তক, পৃঃ ১০৩।

জানাযাকে তিনি অবশ্য করণীয় বলে মনে করতেন। এক ওয়াক্ত নামায় পড়ে অন্য ওয়াক্তের নামাজের অপেক্ষায় বাকতেন এবং কখনও বিশ্রাম গ্রহণ করলে আযান হয়েছে কিনা ঘন ঘন জিজ্ঞাসা করতেন। এশার নামাযের পর কিছু ওজীফা ও সূরা কিরআ'ত পড়ে কিছুক্ষণ তয়ে থাকতেন। দুপুর রাতে নিদ্রান্থিত হয়ে তাহাজ্জুদ নামায়ে নিরত হতেন ও ফজরের নামায় পর্যন্ত যিক্র আয্কারে রত থাকতেন।

তক্রবার সকাল হতে জুম'আর নামায-এর জন্য প্রস্তুত হতেন এবং নামাযের পূর্বে খাওয়া দাওয়া সেরে নিতেন।
তাঁর পোশাক পরিচ্ছদ ছিল অত্যন্ত সাদা-সিদে। সাদা লুকি, সাদা পাগড়ি ও সাদা চাদর পড়তেন। শীতকালে
জুকা ও সিদরিয়া ছাড়া গরম কাপড় পড়তেন না। যোহর নামায হতে আসর নামায পর্যন্ত এবং ইশরাক নামাযের
পর হাদীস ও তাসাউফের কিতাব পড়তেন। কুর'আন ও ওয়ীফা মশ্ক করতেন। তিনি কলিকাতা ও বাংলাদেশের
প্রাঞ্জলের হাদীস শিক্ষার ব্যবস্থা করেন। এতে অনুমিত হয় যে হয় যে, তিনি একজন বিশিষ্ট 'আলিম ও
আরবীবিদ ছিলেন। খান বাহাদুর হামীদুল্লাহ তাঁকে মুজাহিদ, ধর্মের গায়ী, হাজী, ফায়িল, 'আলিম, শরী আত নিষ্ঠ
ও মুসলমানদের পরিকৃত বলে উল্লেখ করেন। ত

মরহম সৃষী নূর মুহাম্মন ছোট বড় সকলের সঙ্গে হাসিমুখে কথাবার্তা বলতেন এবং তার ব্যবহারে সকলে আকর্ষিত হত। মৃত্যুকালে তার বোন আমিনা বিবি জীবিত ছিলেন। তার বোন বিবি আমিনা বিবির জনাব শায়খ নাজমুদ্দীন তুইরা নামক জনৈক ব্যক্তির সাথে বিয়ে হয়েছিল। তার ছেলের নাম ছিল শায়খ আবদুর রহমান। শায়খ আবদুর রহমানের এক ছেলে ছিল, তার নাম ছিল শায়খ আবদুল গনী। তার গাঁচ ছেলে শায়খ নূর আহমদ মুন্শী, শায়খ আবদুর রউক, মৌলভী শায়খ আবদুল আযীয়, শায়খ মুহাম্মদ মিয়া ও শায়খ সিদ্দীক আহমদ ছিলেন। শায়খ নূর আহমদ মুন্শীর তিন ছেলে শায়খ মুজিবুল হক, শায়খ সায়ীদুল হক এবং মাওলানা শায়খ বজলুল হক। শায়খ মুজিবুল হক নিঃসন্তান ইতিকাল করেন। শায়খ সায়ীদুল হকও দুই ছেলে মাওলানা শায়খ মুহাম্মদ ইজহাকেল হক ও শায়খ মুহাম্মদ জয়নাল আবেলীনকে রেখে ইন্তিকাল করেন। ত

সূফী নূর মুহাম্মন নিজামপুরী ২৪শে রবীউল আউয়াল ১২৭৫ হিজরী মুতাবিক পহেলা নভেম্বর, ১৮৫৮ বৃষ্টাব্দ (১৩ই কার্তিক, ১২৬৬বাং) সোমবার নিজামপুরে ইন্তিকাল করেন। নিজামপুরের মালিয়াশ গ্রামে তাঁর মাযার অবস্থিত। তাঁর প্রসিদ্ধ বলীফা খান বাহাদুর হামীদ উল্লাহ খান আহাদীসূল খাওয়ানীন গ্রন্থে তাঁর ইন্তিকালের তারিখ এভাবে বর্ণনা করেন।

১। ডঃ মুহাম্মন আবদুল্লাহ, প্রাভক, পু ১০৩।

২। ডঃ আবদুল কালের, প্রাপ্তক, পৃঃ ৮৮।

ত। তঃ মৃহাত্মদ আবদুলাৰ, প্রাপ্তত, পু ৮৮।

<sup>8।</sup> বল বাহাদুর হারীদ উল্লাহ খান, আহাদীসূল খাওয়ানীন, কলিকাতা, ১৮৭১, পৃঃ ২০৮।

৫ ৷ ডঃ আবদুল কাদের, প্রান্তভ, পৃঃ ৮৮ ৷

৬। মতিউর রহমান, আইনায়ে ওয়াইসী, পৃঃ ১২০।

৭। এম, ওবায়দুল হক, প্রান্তক, পৃঃ ৩০৫।

### মাওলানা আকরাম আলী (রঃ)

মাওলানা আকরাম আলী চট্টথাম জিলার অন্তর্গত নিজামপুরের অধিবাসী এবং হযরত শাহ্ সৃফী নূর মুহাম্মদ নিজামপুরীর বিশেষ বলীফা ছিলেন। তাঁর জন্ম-মৃত্যু ও জীবনেতিহাস সম্পর্কে কোন তথ্য জানা যায়নি। ১২৭৫হিঃ/১৮৫৮খৃঃ ইন্তিকালের সময় সৃফী নূর মুহাম্মদ নিজামপুরী তাঁর জানাযার নামায় পড়াবার জন্য মাওলানা আকরাম আলীকে ওসীয়ত করেছিলেন। নূর মুহাম্মদ নিজামপুরীর ইন্তিকালের পর তিনি ভূপুরা (ফেনী) ও নিজামপুরে লোকদের হিদায়াতের কাজে আত্মনিয়োগ করেন।

## মুনুশী আবদুল করীম

মুন্শী আবদুল করীম হযরত মাওলানা স্কী নূর মুহাম্মদ নিজামপুরীর বিশিষ্ট মুরীন ও বলীকা ছিলেন। তাঁর জীবনেতিহাস সম্পর্কে তেমন কিছু জানা যায়নি। তিনি সর্বদা স্কী নূর মুহাম্মদ নিজামপুরীর খিদমতে থাকতেন। হামিদ উল্লাহ খা (১৮০৯-১৮৮০) লিখেছেন যে, তিনি কানা কিশ্ শায়্মখ -এর শেব স্তরে পৌছেছিলেন। স্কী নূর মুহাম্মদ নিজামপুরী ইন্তিকালের পর তিনি অত্যন্ত ব্যাকুল হয়ে পড়েছিলেন এবং অবশিষ্ট জীবন তাঁর মাযারের নিকটই কাটান।

### মৌলবী হাজী আবদুলাহ

মৌলবী হাজী আবদুল্লাহ-এর জন্মকাল, জন্ম তারিখ ও জীবনেতিহাস সম্পর্কে তেমন কিছু জানা যায়নি। তিনি মৌলবী হামিদুল্লাহ খা ইসলামাবাদির নিকট কিছুদিন ইল্ম শিক্ষা করেন। এরপর মাওলানা ইমামুদ্দীন (১৭৮৮-১৮৫৮) এর নিকট অনেকদিন ছিলেন। তারপর শাহ্ সূফী নূর মুহাম্মদ নিজামপুরী-এর খাদিম ও মুরীদ হন। সূফী সাহেবে তাঁকে পোষ্য পুত্র হিসেবে গ্রহণ করেন। সূফী সাহেবের ইন্তিকালের পর তিনি তাঁর ছলাভিবিক হন।

### মৌলবী আনুওয়ারুল্লাহ (রঃ)

মৌলবী আন্ওয়ারুল্লাহ (রঃ) ইসলামাবাদের (চট্টগ্রাম) অধিবাসী ছিলেন। সূফী নূর মুহান্দল নিজামপুরী (রঃ)-এর শিষ্য ও বলীফা ছিলেন। কলিকাতায় বহুদিন যাবত সূফী সাহেবের খিদমতে অবস্থান করে আধ্যাত্মিক জ্ঞানার্জন করেন। শীর সাহেবের নিকট হতে বিদায় নিয়ে চট্টগ্রামের পাকা মসজিদের ইমামতি আরম্ভ করেন এবং লোকদের হিদায়াতে আত্মনিয়োগ করেন।

মাওলানা এম, ওবাইদুল হক, বাংলাদেশের পীর আউলিয়ালণ, পুঃ 8।

২। শায়খ-এর কথার উপর এমন আশেক ছিলেন যে, শায়খ যা বলতেন তিনি তা-ই করতেম।

৩। মাওলানা এম, ওবাইদুল হক, বাংলাদেশের পীর আউলিয়াগণ, পৃঃ ২৮।

মাওলানা এম, প্রাইদুল হক, বাংলাদেশের পীর আউলিয়াগণ, পৃঃ ৯৭-৯৮।

মাওলানা এম, ওবাইদুল হক, বাংলাদেশের পীর আউলিয়াগণ, পৃঃ ৯।

## মাওলানা কারামাত আলী জৌনপুরী (রঃ) (১৮০০ - ১৮৭৩)

বাংলাদেশে ইসলাম প্রচার, প্রসার ও সংভারের ক্ষেত্রে যাঁর অবদান সর্বাধিক ও মুল্যবান তিনি হলেন মাওলানা কারামত 'আলী জৌনপুরী । তার এ অবদান কেবল ব্যক্তিগতই নয়, বরং তা বংশানুক্রমিক। বাংলা ও আসামে মুসলিম সমাজে যখন আনেসলামিক বহু কুপ্রথা প্রচলিত হয়ে পড়ে. ইসলাম নামসর্বস্ব একটি প্রথায় পারিনত হয় এবং হিন্দু সমাজের রীতি-নীতি মুসলমান সমাজে ব্যাপকভাবে অনুপ্রবেশ করে, তখনই এদেশে তাঁর আগমন ঘটে এবং তিনি এদেশে এসে সমাজ থেকে সেসব কুপ্রথা দূর করার কাজে আত্মনিয়োগ করে ব্যাপক সফলতা লাভ করেন।

মাওলানা কারামত আলী জৌনপুরী ১৮ মুহাররম, ১২ ১৫ হিঃ/ ১১ জুন, ১৮০০ইং বর্তমান ভারতের উত্তর প্রদেশের জৌনপুর শহরের মোল্লাটোলা নামক মহলার এক সন্ত্রান্ত সিদীকী পরিবারে জন্মগ্রহণ করেন। মালটোলা পাড়ার নামের সাথে তার পরিবারের পেশার সাসৃশ্য ছিল বিষায় তার পরিবার 'মোল্লা' নামে খ্যাত। ধর্মনিষ্ঠা ও ধর্মচর্চা-এর প্রচার ও প্রসার এবং খতীবী করা তার পরিবারের বৈশিষ্টা ও ঐতিহ্য ছিল।

কারামত আলী সাহেবের পিত্রপ্রদন্ত আসল নাম ছিল আলী। পরে তার থেকে অনেক কারামাত (অলৌকিক ঘটনা) সংঘটিত হয় বিধায় তিনি কারামত আলী নামে প্রসিদ্ধি লাভ করেন। বাংলাদেশে ইসলাম প্রচারের কাজে নিয়োজিত থাকাকালীন সময়ে তিনি 'কারামত আলী' নামেই পরিচিত হন । 'তার রচিতমুকাশিফাত-ই-তাওবা, হভ্জাত-ই-কাতিআ ও মুকামিডল মুতাদিজন ইত্যাদি গ্রন্থে তিনি নিজের নাম কারামত আলী জৌনপুরী বলে পরিচিত। খাকসার আলী জৌনপুরী এ ভাবে জিখছেন। তাছাড়া তার সীল মুহরেও আলী জৌনপুরী লিখা আছে। কোন কোন সময় তিনি নিজের নাম আলী জৌনপুরী আস-সিদ্দীকী আল হানাফী লিখতেন। ' বংশের দিক দিয়ে তিনি প্রথম যলীফা হয়রত আরু যকর সিদ্দীক (রাঃ) এর পর্যাত্রশতম উত্তরপুরুষ । ' হয়রত আবুবকর (রাঃ) পর্যন্ত তার বংশ তালিকা নিম্নাপ ৪-

- আমীরুল মোমেনীন সায়্যিদিনা হয়রত আবুবকর সিদ্দিক (রাঃ)
- ২। খাজা মুহাম্মদ
- ৩। খাজা আহমদ

১। ডঃ আবদুল কাদের, নোয়াখালীতে ইসলাম, পৃঃ ৯৫।

- ৩। মাওলানা নুর মোহন্মদ আজমী, হালীসের তন্ত ও ইতিহাস , পুঃ ২৬৬।
- ৪। আবদুল বাতিন, সীরাত-ই-মাওলানা করামাত আলী লৌনপুরী, পৃঃ ২৯৩, গুলাম রাসুল মিহর, জামাআত-ই-মুক্তাহিলীন, ২য় খন্ত, পৃঃ ২৯৩। ,
- তঃ আবদুল কালের, প্রাপ্তক্ত, পৃঃ ৯৫, মুহাস্মল হাসান আলী টৌধুরী, রংপুরে ইসলাম, পৃঃ ৯১।
- ৬। ইসসামী বিশ্বকোষ, খন্ড প্রাম, পৃ ৩২৭।
- ৭। ডঃ আবদুল কাদের, প্রান্তক, পৃঃ ৯৫।

২। আবদুল হাই আল হলাইনা, আবদুলাহ ইউস্ফ আলী ল'ম তারিখ সম্পর্কে কিছুটা ভিল্পত পোষণ করলেও তার তাতুল্ব, জামাতা, একান্ত ভক্ত ও সুযোগ্য খলীকা আবদুল কাদির ও গোহিত্র আবদুল বাতিনের মতে উপরোক্ত তারিখ সঠিক বলে ধরে নেয়া হয়েছে।

- ৪। খাজা ইবরাহীন
- ৫। খাজা আবৃ মুহাম্মদ
- ৬। খাজা আওহাদ
- ৭। খাজা ওমর
- ৮। খাজা আবূ আলা
- ৯। খাজা আবূ সোবহান
- ১০। খাজা নাছিক্লদীন
- ১১। খাজা সাইফ উদ্দীন
- ১২। খাজা মুহআব
- ১৩। খাজা মুজাফফার
- ১৪। খাজা সৃফী
- ১৫। খাজা আবদুৱাহ
- ১৬। খাজা বায়যীদ
- ১৭। খাজা শামপুদীন
- ১৮। খাজা সায়ফুল্লাহ
- ১৯। খাজা নাজীব
- २०। याजा नाजिक्रफीन
- ২১৷ কাৰ্যী নিজামুদ্দীন
- ২২। শায়খ আশরাফ
- ২৩। শায়খ বুরহানুদ্দীন
- ২৪। শায়থ সাদুলাহ হাফিজ
- ২৫। শায়খ মাখদুম শাহলাদ হাফিজ
- ২৬। শায়খ মুহাস্মদ হাফিজ
- ২৭। শায়খ হামিদ
- ২৮। শায়থ আবুল ফাভাহ
- ২৯। শায়থ আবদুলাহ
- ৩০। শায়খ আবু মুহাম্মদ
- ৩১। শায়খ মুহাম্মদ ওলি
- ৩২। শায়থ মুহাস্মন ফাজিল
- ৩৩। শায়থ মুহাম্মদ দায়েন
- ৩৪। শায়থ গুল মুহাম্মদ
- ৩৫। শায়থ হারুব্লাহ
- ৩৬। আবু হবরাহীন শায়খ ইমাম বখশ
- ৩৭। কারামত আলী জৌনপুরী।<sup>3</sup>

ইসলামী বিশ্বকোষ, খল্ড প্রয়., পৃঃ ৩২৭।

ত।র পিতার নাম ছিল আবু ইরাহীন শায়খ ইমাম বখ্শ। তিনি একজন তাপস ও অত্যন্ত বুযুর্গ লোক ছিলেন । তিনি জৌনপুর কালেকটরীতে সিরিশতাদার হিসেবে চাকুরী করতেন । মুসলিম আমলে তাদের গরিবার খতীবী করত ।

মাওলানা কারামত আলী পিতা-মাতার একমাত্র সন্তান ছিলেন । শৈশবকাল থেকেই শান্ত, সূচতুর প্রত্যংপক্রমতি, সংযত, চিন্তাশীল, স্কম্পভাষী, ভাবুক ও ধীর প্রফৃতির ছিলেন । সাধারণ বালকদের চেয়ে চাল চলন ও আচার-আচরণে তিনি সম্পূর্ণ ডিম প্রকৃতির ছিলেন । অকারণে হৈ-ছল্লোড় বা খেলাধুলা থেকে তিনি নিজেকে বিরত রাখতেন। সব সময়েই সৎ, বয়োজৈ। ষ্ঠ, জ্ঞানী ও ন্যায়পরায়ণ ব্যক্তিবর্শের সংস্পর্শে থেকে ধর্মীয় আলাপ-আলোচনা করতে ও ভনতে অত্যন্ত আগ্রহী ছিলেন। বালাকাল থেকেই তিনি অত্যন্ত বুদ্ধিমান ও প্রখর ধীশক্তির অধিকারী ছিলেন। তাঁর সারণশক্তি এত প্রখর ছিল যে, একবার কিছু পড়লে কখনও তা ভূলে যেতেন না। এমনকি মায়ের কোলে বসে দুধ পান থেকে শুরু করে শৈশবের প্রতিটি ঘটনাই তিনি আমরণ পুংখানুপুঞ্মরূপে বর্ণনা করতে পারতেন। বাল্যকাল থেকেই তার লেখাপড়ার প্রতি অত্যধিক ঝোঁক ছিল। গুহে পিতার নিকট প্রাথমিক শিক্ষা লাভ করেন। ৫ বৎসর বয়সে তাঁকে আমপারার সবক দেয়া হয়। ৭ বৎসর বয়সে তিনি আমপারা ও ১০ বৎসর বয়সে সমগ্র কুর'আন কঠন্ত করেন। তৎসঙ্গে ফার্সী ভাষাও শিক্ষা করেন। শৈশবকাল থেকেই তিনি অত্যন্ত ধর্মজীরু ছিলেন। মাত্র ৭ বৎসর মতান্তরে ১০ বৎসর বয়ঃকাল থেকেই নিয়মিত নামাথ পড়তে ও রোবা রাখতে আরম্ভ করেন। নামাযের পর আল্লাহর ধ্যানে মশগুল হতেন। এতটুকু ছেলের এমনি ধরনের ধর্মনিষ্ঠা দেখে সাধারন লোকেরা অবাক হয়ে যেত ।° ধর্ম-কর্ম ছাড়াও বাল্যকাল থেকেই তিনি মাতাপিতার সাংসারিক কাজে সাহা য্য এবং উদ্ভাদ, মুরুকী, আলিম, বুযুর্গ ব্যক্তি, এমন কি মেহমানদের পর্যন্ত খিদমত করতে কখনও পিছপা হতেন না। আত্রীয়-বজন ও পাড়া-প্রতিবেশীর প্রতিও তিনি অতিশয় সংবেদনশীল, সহানুভূতি-সম্পন্ন ও পরদুঃখকাতর ছিলেন ।<sup>8</sup> ইয়াতীম বালক-বালিকা ও বিধবা রমণীদের দুঃখ কষ্ট দেখলে তিনি বাখিত হতেন, তাদের খোজ খবর নিতেন এবং কারও বাড়ীতে পানির অভাবের কথা জানতে পারলে নিজে মশকে করে তা পৌছিয়ে দিতেন। ° তৎকালে শিক্ষা সংস্কৃতির জন্য জৌনপুর নগরী প্রসিদ্ধ ছিল। প্রাথমিক শিক্ষা সমাপনাস্তে সেখানকার কয়েকজন সেরা গভিত ও বিশেষজ্ঞদের নিকট বিভিন্ন বিষয়ে জ্ঞান লাভ করেন । যেমন- মাওলানা কুদরতুলাহ রুদলুবীর নিকট ধর্মবিষয়ক, মাওলানা আহমদুলাহ ধানজী থেকে হাদীস বিষয়ক, মাওলানা আহমদ আলী চেরিয়াকুটীর নিকট ইলম-ই-মা'কুলাত (জ্ঞানতত্ত), কারী সায়্যিদ ইবরাহীম মাদানীর নিকট ইলম-ই-তাজবীদ শিক্ষা লাভ করেন । মূলত তার পিতার কাছে কুর'আন পাঠ শিক্ষা লাভ করলেও ছাত্র জীবনে ইলম-ই-ভাজবীদ ভালভাবে শিক্ষার সুযোগ পাননি। পরবর্তীকালে মক্কায় গিয়ে ইলম-ই-তাজবীদ উত্তমক্ষপে শিখেন এবং এ বিষয়ে করেকখানি উন্নত মানের গ্রন্থ রচনা করেন। <sup>৭</sup> দিল্লীর প্রসিদ্ধ 'আলিম শাহ্ ওয়ালী-এর পুত্র শাহ্

১। মুহাস্মদ হাসান আলী চৌধুরী, প্রাত্তক, পৃঃ ১২।

২। ইসলামী বিশ্বকোষ, খন্ড 🤼 মু , পৃ ৩২৭।

ত। ডঃ আবদুল কাদের, প্রান্তক্ত, পৃঃ ৯৬।

৪। মুহান্মদ হাসান আলী, টোধুরী, প্রাগুক্ত, পৃঃ ৯২ ।

<sup>ে।</sup> ডঃ আবদুল কাদের, প্রাগুক্ত, পৃঃ ৯৬।

৬। জঃ আবদুৰ কাদের, প্রান্তক, পৃঃ ৯৬, রশীদ, আহমদ, বাংলাদেশের সুকী সাধক , পৃঃ ১৮০, মুরাদুৰ মুরীদীন', মাওলানা কারামত আলী, অনুদিত এ,বি, এম, সালাহ জ্বীদ, পৃঃ ১৩, মুহাম্মদ হাসান আলী, প্রান্তক, পৃঃ ৯২-৯৩।

৭। ইসলামী বিশুকোৰ, পুঃ ৩২৭।

তিনি হাসীসের জ্ঞান লাভ করেন । এভাবে অপকালের মধ্যেই মাওলানা সাহেব নিজেকে একজন বিখ্যাত আলিম ও পভিত হিসাবে সুপ্রতিষ্ঠিত করেন । মাত্র উনিশ বংসর বয়সে তিনি 'মিফতাহুল জায়াত' নামে একটি অমূল্য গ্রন্থ উরদু ভাষায় রচনা করেন- যা অদ্যাবধি কমপকে ১৮টি ভাষায় অনুসিত হয়েছে ।' হাফিজ আবদুল গনীর নিকট তিনি 'ইলমূল কিতাবাত' (হস্তলিপি বিদ্যা) আয়ু করেন । একজন সুনিপুন হন্তলিপি বিশারদ ছিলেন । সপ্রলিখন পদ্ধতিতে লিখতে পারতেন। তিনি এত সুন্দর ও এত সুন্দ্র লিখতে পারতেন যে, একটি চালের উপর বিস্মিল্লাইর রাহমানির রাহীমসহ সুরা ইখলাস এবং শেষে নিজের নামও লিখতে পারতেন । তিনি বহু লোককে লিখন-বিদ্যা শিক্ষা দিয়ে সুলেখক বানিয়েছিলেন । তাঁর লিখিত আরবী পুতকাবলী এবং হাতের লেখা কুরআন শরীফ আজও বহু লোকের নিকট বর্তমান আছে। নিজ হাতে কুর'আন শরীফ লিখে বিক্রি করে তিনি ইসলাম প্রচারের নিমিন্ত বিভিন্ন স্থানে যাতায়তের খরচ যোগাতেন।

জ্ঞান-বিজ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় পান্ডিত্য অর্জন করা ছাড়াও মাওলানা সাহেব প্রিয় মাতৃভূমিকে স্বাধীন করার মানসে সামরিক প্রশিক্ষণ গ্রহণ করেন এবং বিহারী নামক জনক সামরিক বিদ্যায় পারস্থাী স্বর্ণকারের নিকট হতে সামরিক শিক্ষায় দক্ষতা অর্জন করেন। এভাবে তিনি ভুধুমাত্র ধর্মীয় বিষয়েই পান্ডিতা লাভ করেননি, সোনক হিসেবেও যোগাতা ও দক্ষতা অর্জন করেন। তিনি নিজের মঙ্গল, জনগণের কল্যাণ ও দেশের মুক্তি ও উন্নতির জন্য সকল প্রকার বিদ্যা শিক্ষা ফর্য বলে মনে করতেন। পরবর্তীকালে পাক-ভারত ও বাংলাদেশে ইসলাম প্রচারের সময় বিভিন্ন স্থান সফরকালে বিপলাশনে এই সামরিক বিদ্যা তার জীবন রক্ষার্থে সহায়তা করে।

রায় বেরেলীর বিখ্যাত সংস্কারক সায়্যিদ আহমদ বেরলভী (১৭৮২-১৮৩১) ১২৩৪/১৮১৯ সালে দিয়ী থেকে রায় বেরেলীতে প্রত্যাবর্তন করেন। এ সমরেই ১৮ বংসর ব্যাসে কারামত আলী রায় বেরেলীতে তার সংস্পর্শে আসেন এবং তার হাতে বায়'আত গ্রহণ করেন। তার নিজের রচিত 'নুক্রন আলা নুর' ও 'যাদুত তাকওয়া' গ্রন্থে কারামত আলী লিখেছেন যে, তিনি তার মুরশিদ-এর হকুমে রায় বেরেলীতে ১৮ দিন অবস্থান করে বেরেলীর মসজিদে মুরশিদ-এর কাছে আধ্যাত্মিক দিক্ষা পূর্ণ মান্রায় লাভ করেন। তার মুরশিদ এই ১৮ দিন যাবত তাকে 'ইলমুল মা'রিফাহ ওয়াত তারীকাহ' শিক্ষা দিয়ে যে সব রহস্য উদঘটিন করে দিয়েছেন তা পরবর্তীকালে আধ্যাত্মিক শিক্ষা দীক্ষার ক্ষেত্রে অত্যক্ত ফলপ্রসু হয়েছে। 

১২৩৬/১৮২১ সালে সায়্যিদ আহমদের মক্কা যাওয়ার পথে তিনি ছিতীয়বার তার মুরশিদ এর সঙ্গে সাক্ষাত করেন এবং কলিকাতা পর্যন্ত তার সাথে ছিলেন। এখান থেকে কারামত আলী আবার জৌনপুরে ফিরে যান এবং পরের বংসরেই দান ইসলামের দাওয়াত নিয়ে বাংলাদেশে আসেন। ১২৩৯/১৮২৩ সালে যখন সায়্যিদ আহমদ মক্কা থেকে কলিকাতা হয়ে রায়বেরেলীর দিকে ফিরে যজিলেন তখন কারামত আলী আবার তার মুরশিদ- এর সঙ্গে মিলিত

১। মুহাস্মদ হাসান আলী, চৌধুরী, প্রাগুক্ত, পৃঃ ১৩।

তবে ইসলামী বিশ্ববেশ্যে তার নাসতালীক, নাসথ ও তুগরা এই তিন পদ্ধতির লেখার উল্লেখ রয়েছে।

ত। জঃ আবদুল কাদের, প্রাণ্ডক্ত, পৃঃ ৯৫, কারামত আলী জৌনপুরী, মুরাদুল মুরীদীন , পৃঃ১৪, রনীদ আহমন প্রাণ্ডক, পৃঃ ১৮০।

৪। মুহাস্মদ হাসান আলী, গ্রাহাক্ত, পৃঃ ৯৩-৯৪; ডঃ আবদুল কাদের, প্রাপ্তক্ত, পৃঃ ৯৬, রশীদ আহমদ, প্রাক্তক, পৃঃ ১৮০।

মাওলানা কারামত আলী, নুরুন আলা নুর, পৃঃ ৭৩-৭৪, যাদুত তাকওয়া, পৃঃ ১১৩ ইসলামী বিশুকোর,
খত প্রমা,পৃঃ ৩২৭।

হন এবং মির্যাপুর পর্যন্ত মুর্নিদ-এর সাথে থাকেন । এই তৃতীয় বারের সাক্ষাতে সায়্যিদ আহমদ তাকে ১২৩৯ হিজারার ২রা সাবান/ ১৮২৪ খৃষ্টাজের ৩রা এপ্রিল খিলাফতনামা দান করেন। এই খিলাফতনামা আজও তার উত্তরাধিকরিদের কাছে সংরক্ষিত আছে । সায়্যাদ আহমদ বেরলভার সাথে কারামত আলীর সাক্ষাত এবং তার কাছে বার্য আত গ্রহণ সম্পর্কে কিছু মতের পার্থকা আছে। যেমন - James Wise, J.C. Jack ও আল্লামা ইউসফ আলীর মতে, মাওলানা কারামত আলী কলিকাতায় সায়াদ আহমদের সঙ্গে ছিলেন । নুরুজনি যায়দী বলেন যে, মাওলানা কারামত আলী কারিমতে আলী সায়াদ আহমদের শিয়ত গ্রহণ করেন। আবদুল কাদির কুমিলা হতে মাওলানা কারামত আলীর পুর আবদুল আওয়ালকে এক দীর্ঘ পরে লিখেন যে, মাওলানা কারামত আলী ২৩ বংসর কর্মসে বানারসে সায়াদ আহমদের হাতে বার্য আত হন। সূত্রাং দীলা লওয়ার সময় ও স্থান সম্পর্কে মতানৈক্য থাকলেও তান যে সায়াদ আহমদের শিষ্যত গ্রহণ করে আধ্যাতিক দীলা লাভ করোছলেন এ ব্যাপারে সম্পর্কের কোন অবকাশ নেই এবং তিনি যে অম্প কয়্রসেই তার মুর্নিদ সায়্যাদ আহমদের নিকট বার্য আত হয়ে আধ্যাত্রিক জ্ঞান লাভ করেছিলেন, তাও বিভিন্ন বর্ণনা হতে বুঝা যায় । নকশ্বন্দিয়া মুজাদ্দিদিয়া তারীকাহ অনুযায়ী মাওলানা কারামত আলী জৌনপুরী থেকে হয়রত মুহাম্মদ মোস্তফা (সাঃ) পর্যন্ত ক্রাজারা নিমুরূপ ঃ-

- ১। ফকীর কারামত আলী
- হয়রত সায়্রিদ আহমদ বেরল্ট
- হয়রত মাওলানা শায়েখ আবদুল আযীয
- 8। হযরত শাহ ওয়ালী উল্লাহ দেহলজী
- ৫। হয়রত শায়ৢৠ আবদুর রহীয়
- ৬। হযরত শার্থ আবদুরাহ আকবরাবাদী
- ৭। হযরত সায়্যিদ আদম বানুরী
- হবরত শায়৺ আমহদ সিরহিন্দী মুজাদিদে-ই-আলফ-ই-সানী
- ৯। হযরত খাজা মুহাস্মদ বাকী বিল্লাহ
- ১০। হযরত খাজা আমবানকী
- ১১। হযরত মাওলানা দর্বেশ মুহাস্মদ
- ১২। হযরত মাওলানা যাহিদ
- ১৩। হযরত <del>ওবায়দুলাহ</del> আহবার
- ১৪। হযরত মাওলানা ইয়াকুব চরথী
- ১৫। হয়রত বাহাউন্দীন নকশবন্দী
- ১৬। হযরত শাস্মাছী
- ১৭। হযরত আলী রামতেনী

ইসলামী বিশ্বকোশ, খন্ড প্রম,পৃঃ ৩২৭।

James wise, Notes on the Races, casts and trades of Eastern Bengal, page-29; J.C. Jack, Bengal district gazetteer, Bakerganj, page-34; হত্যক আলী Encyclopedia of Islam, Voll-II, সুকলি যামদী, তাজানী-ই-নুৱ, ২য় খন্ড, ভৌনপুর, ১৯০০, পৃঃ ১২০ আবদুল হাই আলা হসাইনী, নুমহাত্র খন্তয়াতির, পৃঃ ১৯৪।

- ১৮। হযরত মাহমুদুল খারের ফাগনুবী
- ১৯। হযরত আরি রেগওরী
- ২০। হযরত খাজেগানে আবদুল খালিক আজদাওয়ানী
- হযরত ইউভুফ হামদানী
- ২২। হযরত আৰু আলী ফারমেদী
- ২৩। হয়রত ইমাম আবুল কাসিম কুশায়রী
- ২৪। হয়তে আৰু আলী দাকাক
- ২৫। হযরত শায়খ আবুল কাসিম নাছিরাবাদী
- ২৬। হ্যরত শায়খ আৰু বকর শিবলী
- ২৭। হযরত সাহায়্যিপুত তায়েফা জুনায়দ বাগদাদী
- ২৮। হযরত শায়খ আবুল হাসান ছিরীছউতী
- ২৯। হযরত শায়খ মারুফ কারুষী
- ৩০। হযরত ইমাম আলী রিয়া
- ৩১। হযরত ইমাম মুছা কাজিম
- ৩২। হ্যরত ইমাম যাফর সাদিক
- ৩৩। রয়ীসুল ফুকাহা ওয়াত তাবেয়ীন হযরত কাসিম ইবনে মুহাম্মদ
- ৩৪। হ্যরত সালমান ফার্সী
- ৩৫। হয়য়ত আমীরুল মোমেনীন হয়য়ত আবু বকর সিদ্দীক (রাঃ)
- ৩৬। জনাবে সাইয়োদুল মুরসালীন ইমামুল মুভাকীন হযরত আহমদ মুজতবা মুহাসমদ মুজকা (সঃ)।

এরপর মাওলানা কারামত আলী মন্ধায় হন্তন পালন করেন। তাঁর ফোন পৃত্তকে এ হন্তের উরেষ করা হরনি । তাঁর 'মিফতাহুল জারাত' গুন্থে তিনি উরেষ করেছেন যে তিনি হন্তন সমাপনান্তে দেশে করে (১২৪০ইঃ/১৮২৭খঃ) এ পৃতক ছেপেছেন। জেম্স ওয়াইজ এর মতে, ''কারামত আলী সায়্যিদ আহমদ বেরলভীরসাথে হন্তন পালন করেন''। কিন্তু এ তথা কোথাও পাওয়া যায়না। জে, সি, জ্যাক এর মতে, মাওলানা কারামত আলী সায়্যিদ আহমদের সাথে মন্ধা যাননি। দ্বিতীয়বারও মাওলানা তার কিতাবে ভরেজা করেছেন যে, মন্ধায় কারীদের কাছে দ্'বৎসরকাল যাবত 'ইলম-ই-কিরআত' শিক্ষা লাভ করেন অথচ সায়্যিদ আহমদ বেরলভী মন্ধায় ১৪ মাস অবস্থান করেন। বিভিন্ন তথা যাচাই বাছাই করে এ তথ্যে উপনীত হওয়া যায় যে, তিনি মন্ধা গিয়েছেন এবং হন্তন সম্পান করেছেন। বিজ্
তিনি তাঁর ময়াশিল সায়্যিদ আহমদের সঙ্গে হন্তন সম্পান করেননি। তিনি সভবতঃ ১২৪০ইঃ/১৮২৬ সালে দেশে ফিরে আসেন।

মাওলানা কারামত আলী হাদীস শাস্ত্রে একজন উচ্চন্তরের মুহান্দিছ ছিলেন এবং হাদীসের দু'খানা প্রসিদ্ধ গ্রন্থ 'মিশকাতুল মাসাবীহ' ও শামাইলে তিরমিথি-এর উর্দূ অনুধাদ করেন। আরবী থেকে ওধু অনুবাদ করেই তিনি ক্ষান্ত হননি, বরং ভূমিকা লিখেছেন এবং স্থানে স্থানে প্রয়োজনীয় ব্যাখ্যাও দিয়েছেন।

১। ইসলামী বিশ্বকোষ, খন্ত প্রস্কু,পৃঃ ৩২৮।

তিনি ফিক্র শামেও বুংপুতি অর্জন করেছিলেন । তাঁর হাদীসের শিক্ষক আহমদুরাহ সাহেব তাকলীদ সমর্থন করতেন। অনুরূপভাবে মাওলানা কারামত আলীও তাকলীদ সমর্থন করতেন । তান হানাফী মাযহাবের নিষ্ঠাবান অনুসারী ছিলেন । এ জনাই তিনি ফিক্র শিক্ষার উপর অত্যাধিক তাকীদ দিতেন এবং যারা ফিক্র-র বিধান মানত না তাদের নিন্দা করতেন এবং তাদেরকে লা মাযহাবী বা ওয়াহাবী বলতেন। অতএব যারা তাকে ওয়াহাবী বলেছেন তাদের ধারণা যে সত্য নয় এর দারা তা পরিকার বুঝা যায়। ফিক্র বিষয়ে তিনি তিনখানা পুন্তক- 'মিফতাহল জারাত', যীনতুল মুসারী ও 'তায়কিরাতুন নিসা' রচনা করেন যা মুসলিম সমাজে বিশেষভাবে সমাদৃত হয়েছে। বিশেষ করে তাঁর জীবনের প্রথম পুন্তক মিফতাহল জারাত বহু বার উর্দু ও বাংলায় প্রকাশিত হয়েছে যা আজও বাংলার প্রায় ঘরে ঘরে পাওয়া যায়।

তিনি উচ্চ মানের একজন কারী ছিলেন । 'ইলমুত তাজবীদ'-এ তাঁর শিক্ষক ছিলেন কারী সায়িদ মুহাম্মদ ইসকাপারানী ও মুহামদ ইবরাহীম মাদানী। তবে তার প্রাথমিক বা মাধ্যমিক শিক্ষার পর্যায়ে কোন কারী শিক্ষাকর নাম পাওয়া যায় না। এতে প্রমানিত হয় যে, প্রাথমিক বা মাধ্যমিক শিক্ষার পর্যায়ে 'ইলমুত তাজবীদ' শিক্ষা লাভ করার তিনি কোন সুযোগ পাননি। তবে মক্কায় পিয়ে তিনি এ বিদ্যা অর্জন করার সুযোগ পান এবং সুযোগ্য শিক্ষকের নিকটি শিক্ষা লাভ করে এ বিদ্যার উপর চারখানা পুস্তক যথাঃ-শাহরি জাযারী হিন্দী (কলিকাতা ১২৬৪হিঃ/১৮৪৭ইং), কাওকার দুরুরী (কলিকাতা ১২৬৪হিঃ/১৮৪৭ইং) ও মাখরিজুল হরুফ রচনা করেন। তাঁর লেখা এ পুন্তকগুলো এদেশে এত সমাদৃত হয়েছে যে, এ দেশের বহু শিক্ষা প্রতিষ্ঠান এগুলো পাঠ্যসূচীর অন্তর্ভক।

কবি হিসেবে তিনি পরিচিত না হলেও তিনি সুন্দর ও সাবলীল কবিতা রচনা করতেন যা তার প্রস্তের কোন কোন স্থানে দেখা যায়।

তিনি একজন সফল তর্কবিদ ছিলেন । ইসলাম প্রচারকালে যখন তিনি বিভিন্ন স্থানে যেতেন তখন তাঁকে তাঁর বিরোধীদের সাথে বিতর্কে লিপ্ত হতে হয়। এ সব বিতর্কে তিনি তাঁর বিপদ্ধকে হারায়ে জয় লাভ করতে সমর্থ হন । ইকুসংস্কারে আচ্ছন্ন ও বিদ'আত কার্যে লিপ্ত জনসমাজকে সং ও সুন্দর জীবনাদর্শের আলোকে উজ্জীবিত করে তুলতে তিনি ইসলামের প্রচার ও প্রসারের কার্জে বিশেষভাবে আত্মনিয়োগ করেন। কিন্তু এ দায়িত্ব গালনের সময় তাকে অনকবার নানা প্রকার যড়য়ের, নালকতান্ত্রক ও হিংসাত্মক চক্রান্তের লিকারে গানিত হতে হয়েছে। দীনী শিক্ষা গ্রহনের মিথাা আদাস দিয়ে মোল্লাটোলার একটি দোতলা বাড়ীতে আটকে রেখে তাকে হত্যার হীন চেষ্টা চালানো হয়। কিন্তু তিনি ব্যাপারটি বুলতে পেরে 'বুনট' নামক এক বিশেষ ধরনের ব্যায়াম কৌশলের মাধ্যমে শক্রদেরকে বিশ্রান্ত করে আত্মরক্ষা করেন। আজমগড় জিলার বিশ্বাত সৈনিকরা মাওলানার লাঠি ও

১। তাকলীল শব্দের অর্থ হার শরান, গলায় অথবা কাঁথে কোন কিছু ঝুলায়ে দেয়া। ইসলামী শরী আতের পরিভাবায় ধর্মীয় ব্যাপারে বিশেষজ্ঞদের মতামতের অনুসরণ, অন্যের কথাও কাজের নিতৃত হওয়া সম্পর্কে কোন যুক্তি প্রমাণের সন্ধান না করেই সেগুলোকে নিতৃত বিশাস করতঃ প্রামাণ্য বলে স্বীকার কয়া (ইসলামী বিশ্রকাধ, ২য় খন্ত, পুঃ ৪৫০)।

২। ত। ইসলামী বিশুকোৰ খন্<u>ড প্ৰস্</u>ধা,পৃঃ ৩২৮।

৪৷ প্রাপ্তক, শু ৩২৮৷

বুনট কোশল দেখে মুদ্ধ হয়ে তাঁর শিষ্যত গ্রহণ করে। এই ঘটনার পর সে এলাকায় ইসলাম প্রচার তাঁর পঞ্চে বিশেষ সহজসাধ্য হয় । আর একবার আজমগড়ের জমিদারদের সঙ্গে তার সংঘর্ষ হয় । ইসলাম প্রচার সম্পর্কে তিনি বলেন, 'এ ফকীয় তাবলীগহেতু অনেক চেষ্টা ও কষ্ট করেছে । প্রাণ নাশের আশংকা নিয়েও দেশ-বিদেশে শ্রমণ করতে হয়েছে। কুরআন শরীফ নকল করে এবং তেজারতী করে ব্যয় সংকুলান করতে হয়েছে । প্রায় ক্ষেত্রে প্রান ভ্রে এ হতভাগাকে অন্তসহ প্রমৃত থাকতে হয়েছে

সায়িয়দ আহমদ বেরলেজী (রঃ) তাকে খিলাফতের অনুমতি দিয়ে বাজীর (জৌনপুর) উদ্দেশ্যে রওরানা হওরার আদেশ প্রদান করেন। এককালীন ইসলামী শিক্ষার কেন্দ্র জৌনপুরও তথন শির্ক-বিদ'আতের কেন্দ্রে পারিণত হরেছিল। তাই, তিনি জৌনপুরের পার্শ্ববর্তী শহর আজমগড়, খয়রাবাদ, ফয়য়য়য়াদ ও সুলতানপুর প্রভৃতি স্থানে সেখানকার মুসলিম সমাজকে বাস্তব জীবনে ইসলামের বিধান মেনে চলার আহবান জানিয়ে জৌনপুরে ফিয়ে এসে হিদাল্লেতের কাজে আত্মনিয়োগ করেন । ঘরে ঘরে গিয়ে নামায়, রোষা, পর্দা ও অন্যান্য ধর্মীয় কায়য়য়লী পালনের জন্য লোকদেরকে উপদেশ দিতে লাগলেন। তদানীন্তন জৌনপুরে দিনের বেলায় কোন আয়ান দেয়া হত না । কতিপয় মসজিদে সকাল সজা সুর্যের উদয় অন্তের সংকেত প্রদানের জন্য আঝান দেয়া হত । মসজিদগুলোতে গান-বাজনা ও অন্যান্য পাপাচারমূলক কায়্যকলাপ অনুষ্ঠিত হত । এ জয়ন্য পাপাচারের পারিসমান্তি ঘটিয়ে তিন মসজিদসমূহে নামায়, আয়ান ও জায়া'আত কায়েম করেন । মানুষ য়াতে সহজেই ইসলামী তাহমীব ও তমদ্দুন সম্পর্কে অবহিত হতে পারে সে জন্য তিনি মসজিদে মসজিদে খন্ডকালীন মক্তবেরও প্রচলন করেন। ব

জৌনপুরের শেষ শারকী সুলতান ইবরাহীম শারকী তাঁর পীর হয়রত ঈসা তাজ (রঃ) -এর ইলিতে জৌনপুর শহরে এক বিরাট শাহী জামে মসজিল প্রতিষ্ঠা করেন। কালকমে সেটি ব্যক্তিচারসহ বিভিন্ন জঘন্য পাপাচারের কেন্দ্রে পরিণত হয়। সেখানে আযান, জুম'আর নামায় ও জামা'আত অনুষ্ঠিত হত না। ক্লাবের ন্যায় সমস্ত বাজে কাজে ব্যবহৃত হত। এমন কি কতকাংশে গরু হাগল রাখা হত। মসজিদের এ দুরাবায়া দেখে তিনি মর্মাহত হন। এবং মসজিদকে পবিত্র করতে সমর্থ হন। সর্বস্রথম তিনি সে মসজিদের পাঁচজন মুসুলীসহ জামা'আতের সাথে নামায় আদায় করেন। এরপর থেকে সেখানে নিয়ামত আযান ও জামা'আতের সাথে নামায় আদায় অব্যাহত থাকে। জৌনপুর জামে মসজিদসহ এলাকার অন্যান। মসজিদে নিয়মিত পাঁচ ওয়াক্ত নামায় ও যিকর এর মাহফিল কায়েম করেন। তারই ঐকান্তিক প্রচেষ্টা ও সাধনার ফলে মৃতপ্রায় মসজিদগুলো আবার আয়ান, জামা'আত ও ধর্মীয় আলোচনায় মুখরিত হয়ে উঠে। এভাবে জৌনপুরের সব্য ইসলামের আলোকচ্ছটা বিজ্বিত হয় এবং ইসলামী বিধি-বিধান পুনরুজ্জীবিত হয়ে উঠে। " অবশ্য এসব কর্ম সম্পাদন করতে তাঁকে বহু বাধা বিপত্তির সম্মুখীন হতে হয়। যেমন – একদা এক বুড়ী তাঁর গায়ে একটি কলস ছুড়ে মেরে বলে এই

নুহা আল হাসান আলী টোধুরী, প্রাগুক্ত, পৃঃ ৯৪।

২। ডঃ আবদুল কাদের, প্রাগুক্ত, পুঃ ৯৮।

ত। মুহাস্মদ হাসান আলী চৌধুরী, প্রাণ্ডক্ত, পৃঃ ১৪।

৪। ইসলামী বিশ্বকোষ, খন্ড প্রশ্ন পুঃ ৩৩০।

৫। মাওলানা এম, ওবাইদুল হক, প্রাগুক্ত, পৃঃ ১৯৪; মুহাম্মদ হাসান আলী চৌধুরী, প্রাগুক্ত, পৃঃ ৯৫।

৬। মাওলানা এম,ওবাইদুল হক, প্রাগুক্ত,পৃঃ ১৯৪; মুহাস্মদ হাসান আলী চৌধুরী, প্রাগুক্ত, পৃঃ৯৫-৯৬।

নুতন নৌলবা নয়। আইন জারী করতে এসেছে। সে পাঁচ বার আযান দিতে বলে যা আমার বাপ-দাদারাও কখনও তুর্নেনি। আর একবার তার বিরুদ্ধবাদীরা তাঁকে প্রাণে বধ করার জন্য টাকা দিয়ে মসজিদে এক গুড়া নিয়োগ করে। তিনি নামায পড়ে বের হওয়ার সময় সে তাঁর মাথার উপর তলোয়ার উন্তোলন করা মাত্রই তার হাত অবশ হয়ে যায়। তখন সে তাঁর কাছে সমস্ত ব্যাপারটা কাঁস করে দেয়, তাঁর পায়ে পড়ে ক্ষমা চায় ও তাঁর মুরীল হয়।

জৌনপুরের প্রসিদ্ধ সরদার ইমাম বখল হাজীসহ অন্যান্য ধর্মপ্রান ব্যক্তিদের সহযোগিতায় মাওলানা সাহেব তথায় ইসলামী শিক্ষা প্রসারের উদ্দেশ্যে 'হানাফী মাদ্রাসা' নামে একটি মাদ্রাসা স্থাপন করেন। কালক্রমে এই মাদ্রাসা সমগ্র ভারতে ইসলামী শিক্ষার অন্যতম শ্রেষ্ঠ কেন্দ্রে পরিণত হয়। মাওলানা আবদুল হালীম উক্ত মাদ্রাসার প্রথম মুলাররিস ছিলেন। তৎকালীন অনেক বড় বড় আলিম এখানে শিক্ষা দান করতেন। এখানে অধ্যয়ন করে বহু ছাত্র 'আলিম হয়ে শিক্ষা বিস্তারের জন্য দৃর দেশে গমন করেন। এভাবে তিনি আজমগড়, গাজীপুর, ফর্যাবাদ, সুলতানপুর ও জৌনপুরে অতান্ত সাফল্যের সাথে ইসলাম প্রচার ও পুনঃপ্রতিষ্ঠার কাজ সম্পান করেন।

পাঞ্জাবের তৎকালীন রাজা রণজিত সিংহ ও শিখ্রা মুসলমানদের উপর অকথ্য নির্যাতন করত। তাই, সায়্যিদ আহমদ বেরলভী তালের বিরুদ্ধে জিহাদের জন্য প্রস্তুতি নিচ্ছিলেন। মাওলানা কারামত আলীও তার সাথে জিহাদের অংশ গ্রহনের অনুমতি প্রার্থনা করলে তিনি তাকে তৎকালীন পূর্ব বাংলায় (বাংলাদেশ) এসে শিরক-বিদ আতের বিরুদ্ধে জিহাদ করার আদেশ দেন। কারণ, তখন বাংলা ও আসামের মুসলমানদের ধর্মীয় অবদা অতান্ত করুণ ছিল। মুসলমানদের অনেকেই নামায-য়োযা ছেড়ে অনক শরী আত বিরুদ্ধ কাজ, পীর পজা ও কবর পূঁজায় লিপ্ত ছিল। গায়রুলাহর (আলাহ ছাড়া অন্য কারো নামে) মানত করত। মৃত পীর-ফকীরের মাথারে প্রয়োজন প্রনের জন্য দোয়া প্রার্থনা করত। হিদ্দেরে পূজা-পার্থনে শরীক হয়ে শিরক করত। পর্না পূথা উঠে যাওয়ায় নারী হরণ ও ধর্যণ প্রভাত অসামাজিক কাজ বৃদ্ধি পায় । অনেকেই লেংটি বা গামছা পরে থাকত । পূর্ব বাংলার মুসলমানদের এমনি দুর্দিনে তিনি জৌনপর থেকে ফলিকাতায় চলে আসেন । অতঃপর কলিকাতা থেকে খুলনা, যশোর, বরিশাল, চটুগ্রাম, সম্প্রীশ, ঢাকা, সিলেট ও আসামের বিভিন্ন অঞ্চল পরিভ্রমণ করে ইসলামের সংস্কার সাধনপূর্বক ইহার গুনুরুজ্জীবনে সচেষ্ট হন ।

মাওলানা কারামত আলী ১৮২১ খৃঃ সায়িয়দ আহমদ-এর সাহচর্যে প্রথম বারের মত কলিকাতা আসেন। কিন্তু এ সময়ে তিনি এদেশে বেশী দিন অবস্থান করোননি। জে, সি, জ্যাক-এর মতে সায়িয়দ আহমদ শহীদ মকার উদ্দেশ্যে রওয়ানা হওয়ার পর মাওলানা কারামত আলী ইসলামের আকীদা ও বিশ্বাস এদেশের লোকদের মাঝে ছড়িয়ে দেয়ার জন্য ১৮২২ খৃঃ বাংলাদেশে আসেন। প্রথমে তিনি একাই এসেছিলেন। ১২৫০ বঙ্গান্দে/ ১৮৩৫ খৃঃ তিনি পরিবার-পরিজনসহ বাংলাদেশে স্থায়ীভাবে বসবাসের জন্য চলে আসেন। এ ভ্রমণের সময়েই কলিকাতার তার পুত্র হাফিজ আহমদ জন্মগ্রহণ করেন। অতঃপর তিনি ইসলামের খিদমতে সর্বক্ষণ নিয়োজিত থাকেন। ফরিদপুর, ঢাকা, বরিশাল, চটুগ্রাম, ময়মনসিংহ, নোয়াখালী, কুমিয়া, সিলেট, রংপুর, পুর্ণিয়া, খুলনা, নদীয়া, মুর্শিদাবাদ ও পাবনা

১। ডঃ আবদুল কাদের, প্রান্তক, পৃঃ ৯৮।

গোলাম সাকলায়েন, বাংলাদেশের সূফী-সাধক পৃঃত৮।

এই সমন্ত জেলার বিভিন্নস্থানে তিনি ইসলাম প্রচার ও প্রসারের নিমিত্তে ভ্রমণ করেন।

বাংলাদেশে সংস্কারের মহান উদ্দেশ্যে মাওলানা কারামত আলী জৌনপুর থেকে কলিকাতার আগমন করেন। কলিকাতার সকল এলাকায় গিয়ে নামায, রোযা ও ধর্মীয় মূলনীতিসমূহ কায়েম করার জন্য চেষ্টা করেন। অপরদিকে তিনি বিধর্মীদের কার্যকলাপ মূলোৎপাটনের বাপেক প্রচেষ্টাও অব্যাহত রাখেন। অতঃপর তিনি কতিপয় মুরীদসহ পানসীযোগে কলিকাতা থেকে প্রথমে বাংলাদেশের যশোর জেলায় আগমন করে সেখানে দীন বিস্মৃত জনগনের মাঝে ইসলামের দাওয়াত প্রদান করেন। যশোর জেলার বিভিন্ন স্থানে বভকালীন মন্তব স্থাপন করেন। এবং সেখানেও নামায়, রোযা ও কালেমা কায়েম করেন।

তারপর তিনি পনসীযোগে বরিশাল অভিমুখে যাত্রা করেন। কিন্তু দুর্ভাগ্যবশত সেখানে তিনি কিছু সংখ্যক অন্ত লোক কর্তৃক নাজেহাল হন। এতে হতোদাম না হয়ে তিনি অত্যন্ত ধৈর্য সহকারে দাওয়াতের কাজ সম্পন্ন করে অতি অল্পকালের মধ্যে ইসলামের আলো ছড়িয়ে দিতে সক্ষম হন। সেখান থেকে তিনি নোয়াখালী জেলার দিকে অগ্রসর হন এবং সেখানকার সর্বসাধারণ কর্তৃক সাদরে গৃহীত হন। ফলে তিনি নোয়াখালী জেলার হাতিয়া, সম্বীপ, ছনুয়া প্রভৃতি প্রত্যন্ত অঞ্চলসমূহে ইসলামের দাওয়াত পৌছে দিতে সক্ষম হন। তাঁর প্রচেষ্টার ফলেই অন্যান্য স্থানের চেয়ে বৃহত্তর নোয়াখালী জেলার সর্বত্র অসংখ্য মসজিদ, মাদ্রাসা ও মক্তব স্থাপিত হয়। এরপর মাওলানা সাহেব ঢাকা রওয়ানা হওয়ার পূর্বে ফরিদপুর জেলায় অবস্থান করে তথায় ইসলাম প্রচার করেন। ঢাকা পৌছে তিনি তার সহযোগীগণসহ গ্রাম-গ্রামান্তরে ছুটাছুটি করে স্বন্ধ সময়ের মধ্যেই ইসলামকে পুণঃপ্রতিষ্ঠিত করেন। এভাবে সুদীর্থ আঠার বছর বাংলাদেশের বিভিন্ন জেলার শহর ও গ্রামগুলোতে ইসলাম প্রচারের কাজ করে জৌনপুরে প্রত্যাবর্তন করেন। স্বদেশে স্বন্পকাল অবস্থানের পর তিনি পুনরায় আসাম গমন করে সেখানে ইসলামের বাণী প্রচারে আত্মনিয়োগ করেন। আসামের মুসলমানদের করুণ অবস্থা দেখে তিনি অতান্ত ব্যথিত হন। সেখানে পুরুষরা লেংটি এবং মেয়েরা ব্যবহার করত ছোট ছোট গামছা। তিনি প্রথম দিকে ইসলাম প্রচারের চেয়ে সেখানে তাদের মাঝে মার্জিত পরিবেশ সৃষ্টির প্রচেষ্টা চালান। এজন্য তিনি কলিকাতা থেকে চার হাজার লুঙ্গি ও চার হাজার টুপি সংগ্রহ করে তাদের মধ্যে বিনামূল্যে বিতরণ করেন। " জনৈক ইংরেজ ঐতিহাসিক বলেন, জৌনপুরের মওলানা কারামত আলী সাহেব বাংলা ও আসামের লোকজনদের শুধু মুসলমানে পরিণিত করেই ক্ষান্ত হননি, উপরন্ধ কাপড ও পোশাক প্রদান করে অমুসলমানদেরকে মুসলমানে পরিণত করেছেন''।<sup>8</sup> বাংলাদেশ ও আসামের বিভিন্ন অঞ্চল পরিভ্রমনের সময় তিনি যে শুধু মাত্র মৃতপ্রায় ইসলামকে সঞ্জীবিত করেছেন তা নয়, তিনি বহু অমুসলমানকেও ইসলাম ধর্মে দীক্ষিত করেছেন। <sup>৫</sup> এরুপে মাওলানা কারামত আলীর ব্যাপক কর্মপ্রচেষ্টা ও প্রেরণার ফলে লব্ধ লব্ধ মানুষ ইসলামের ছায়াতলে প্রবেশ করে বংশানুক্রমিকভাবে আল্লাহর বিধান মাফিক চলতে সমর্থ হয়েছে।

১। ইসলামী বিশ্বকোৰ, খন্ড প্রমা,পৃঃ ৩৩০।

২। মুহাত্মন হাসান আলী চৌধুরী, প্রাণ্ডক্ত, পৃঃ ৯৭-৯৮।

ত। ডঃ আবদুল কাদের, প্রাগুক্ত, পৃঃ ১০১।

৪। মুহাস্মদ হাসান আলী চৌধুরী, প্রাক্তক, পৃঃ ৯৮।

৫। গোলাম সাকলায়েন, প্রাক্তর, পৃঃ ৩৮।

সেকালে বর্তমানের ন্যায় যাতায়াত ব্যবস্থা উন্নত না থাকায় মাওলানা কারামত আলী পরিবার পরিজনগহু নৌকাযোগে বিভিন্ন স্থান পরিভ্রমন করতেন এবং নৌকাতেই সাধারণত বসবাস করতেন। যেখানে নৌকা বা পান্ধী যেত না সেখানে পদত্রজে গমন করতেন । তিনি যে নৌকায় চলাফেরা করতেন সেটি ভ্রাম্যমান বা চলমান মাদ্রাসা নামে পরিচিতি লাভ করেছিল। তার এই ভ্রাম্যমাণ মাদ্রাসা থেকে যে সকল 'আলিম বের হতেন, তারা প্রত্যেকেই ছিলেন এক একজন মহান ধর্ম প্রচারক ও সুপন্তিত। <sup>9</sup> গ্রাম থেকে মুর্খ ছেলেদেরকে এনে নিজ খরচে তাদেরকে শিক্ষা দিতেন। ইসলাম প্রচারের কাজে তিনি বহু বাধার সম্মুখীন হওয়া সত্ত্বেও একাজ থেকে সামান্যতমও বিচ্যুত হননি । বরিশাল গোলে সেখানকার মুসলমান নামধারী লোকেরা তার নৌকায় ইট পাটকেল নিক্ষেপ করে । ফরিদপুরেও তিনি বাধার সম্মুখীন হন। তিনি নুতন শরী'আত জারী করতে এসেছেন বলে স্বার্থপর বিরুদ্ধবাদীরা লোকদেরকে তার বিরুদ্ধে ক্ষেপিয়ে তোলে। তদুপরি, তিনি উর্দুভাষী ছিলেন বিধায় দোভাষী সংগ্রহ করতে পারতেন না । ফলে, তাঁকে অনেক কন্ট করে তাদেরকে তাঁর বক্তব্য বুঝাতে হত। চট্টগ্রামে মৌলবী মুখলিসুর রহমান নামে এক ভন্তপীর 'শায়খুল মুসলিম' উপাধি ধারণ করে ফাট হাখানি ও অন্যান্য কয়েকটি বিদ'আতের প্রবর্তণ করেন। সে পবিত্র কালিমা থেকে 'ইল্লাল্লাহ' বাদ দিয়ে তদভূলে 'শায়খূল মুসলিম' বাক্যটা সংযোগ করে, যার অর্থ দাড়ায় 'শায়খুল মুসলিম ছাড়া অন্য কোন মাবুদ নাই'। এভাবে সে সুস্পন্ধ খোদায়ী দাবী করে। তার অনুসারীরা মাওলানা জৌনপুরীকে কাফির বলে ঘোষণা করে। তাছাড়া সে মাওলানা (জৌনপুরী) এর নিকট সাতটি<sup>২</sup> জটিল প্রশ্ন লিখে গাঠায় । মাওলানা কারামত আলী 'আনওয়ারে কারামত' নামক পুত্তিকার মাধ্যমে সেগুলোর উত্তর প্রদান 44,5141

মাওলানা কারামত আলী কুসংস্থারাছের মুসলমান-যারা ভন্তপীর ও দরবেশদের খগ্ধরে পড়ে এবং বহুকাল যাবত হিন্দু ধর্মের লোকজনের সঙ্গে বসবাস করে ইসলামী অনুশাসনের বিপরীত পথে জীবন যাপন করছিল তাদের নিকট ইসলামের সত্য মত ও পথ তুলে ধরেন। পীর পূজা, কবরপূজা, পীর-দরবেশদের নামে উরস করা - এসব কাজ হতে মুসলমানদেরকে তিনি বিরত রাখার চেষ্টা করেন। কর্সনী ফাতিহা, লায়লাতুল বারা'আত, লায়লাতুল কলর-এ যে সব শিরক-বিদ'আতের কাজ চলে আসছিল মুসলমানদিগকে সে সমস্ত শির্ক ও বিদ'আতের কাজ হতে বিরত থাকার জন্য উপদেশ লিতেন।

১। হাসান আলী, মোহাস্মদ, চৌধুরী, প্রাগুক্ত, পৃঃ ১৯।

সাতটি প্রশ্নঃ ফাতিহাখানী বৈধ কিনা? যদি অবৈধ হয়, তা হানালী মতবাদের আলোকে প্রমাণিত করা,
মুহাম্মদী তরীলাহ সত্য কিনা? যদি সত্য যে, তবে এই তরীকাহ প্রবর্তকদেরকৈ কেন মক্কা শরীফ থেকে
বের করে দেয়া হয়েছিল? যদি তাদের তরীকা বাতিল বলে প্রমাণিত হয়, তবে তাদের গেছনে ইকতাদা করা
বৈধ হবে কি? মক্কার উলামা নতুন দলকে (লা মাযহাব) ওহাবী ফির্কা বলে আখ্যায়িত করেছন কিনা?
তাকবীয়াদল কমান, তানবীকল আইনাইন; সিরাতুল মুম্ভাকীম, এবং মিআত মাসাইল এই বহুওলো যথার্থ
কিনা? এই বইগুলো যদি সঠিক হয়, তবে এর রচয়িতাদের অনুসরণ করলে ইসলাম থেকে খারিজ হয়ে যাবে
কিনা? মাওলানা ইসমাসল, মাওলানা আবদল হাইও তালের অনুসায়ীগণ ঠিক পথে আছেন কিনা? মীর্ক
আহমদের অনুসায়িগণ নবী ও ওলীগণের সম্মান কয়াকে শিরক্ষ মনে করেন, তারা মীর্ক আহমদের নিছত
হওয়ার পর তাঁর প্রতিকৃতি বানিয়ে অর্থ উপার্জন করে থাকে। এটা বৈধ কিনা? (মুহাম্মল আবদল বাকি,
বাংলাদেশের আরবী, তাসা ও উল্লেই ইসলামী সাহিত্যচর্চা (১৮০১-১৯৭১), অপ্রকাশিত সম্পর্ভ, পা ১৪৩।
ইসলামী কিকোৰ, খন্ত, মির্মি, পুঃ ৩৩০।

মাওলানা কারামত আলীর সংস্কার আন্দোলন 'মুহাম্মদী আন্দোলন' নামে পরিচিত। তার এ আন্দোলন ছিল ত্রিমুখী। যেমন- শির্ক ও বিদ'আতের বিরুদ্ধে আন্দোলন, সংস্কার বিরোধীদেরকে সংস্কারের আওতায় আনয়নের আন্দোলন এবং বিদ'আত ও সংস্কার আন্দোলন বিরোধীদেরকে যুক্তি-তর্কের মাধ্যমে সংস্কারের অনুকূলে আনয়ন করার আন্দোলন । সে সময় পূর্ববঙ্গে (বাংলাদেশ) 'ফরায়েয়ী আন্দোলন' ছিল একটি শক্তিশালী আন্দোলন। এই আন্দোলনের প্রবর্তক ছিলেন হাজী শরী আত্লাহ (১৭৮১-১৮৪০)। ফরায়েযীদের মতে বৃটিশ অধিনমূ বাংলা দারুল ইসলাম নয় বরং দারুল হারব অর্থাৎ যুদ্ধের দেশ। অতএব, এখানে জুম'আ ও ঈদের নামায জায়েয় নহে। অনুসলিম শাসিত দেশে জুম'আ ও ঈদের নামাযের জামা'আত জায়েয হবে কিনা এ প্রশ্নটির উত্তব হয়েছিল দিলীর সুলতান মুহাসমদ ইব্ন তুগলকের আমলে (৭২৬/১৩২৫-৭৫২/১৩৫১)। ৭৪১/১৩৪০ সালে এ প্রশ্নের উপর বিতর্ক হয়েছিল এই বলে যে, যেহেতু এই দেশ এমন একজন সুলতান দ্বারা শাসিত যিনি মুসলিম খলীফার অনুমোদন লাভ করেন নাই, সেহেতু এদেনে ইসলামী বিধান মৃতাবিক জুম'আ ও ঈদের নামাযের জামা'আত বৈধ নয়। ফলে ৭৪৫/১৩৪৪ সালে তিনি মিসরের আব্বাসী খলীফার অনুমোদন লাভ করলে পর ঈদ ও জুম'আর নামাযের জামা'আত পুনরায় কায়েম হয় । <sup>১</sup> পক্ষান্তরে, মাওলানা কারামত আলীর মতে এ দেশ দারুল হারব ও নয় দারুল ইসলামও নয় বরং দারুল আমান (নিরাপদ স্থান)। যেহেতু, ইংরেজরা মুসলমানদেরকে ধর্ম-কর্ম পালনে বাধা দেয়না সেহেতু ইহা দারুল আমান । অতএব, এখানে জুম'আ ও ঈদের নামায জায়েয। ফরায়েযীদেরকে লা জুম'আও বলা হয়। তিনি ফরায়েযীদেরকে ধর্মত্যাগী বলেও অভিহিত করেন । ফলে, দুই দলের মধ্যে বাহাস (বিতর্ক) হয়। এতে মাওলানা কারামত আলী জয়ী হন। কিন্তু বরিশালে তিনি হাজী শরী'আতুল্লাহর র্বজীফা মৌলজী আবদুল জব্ধারের বিরোধিতার সদুন্তর দিতে পারেননি । অবশেষে তিনি বিদ্রুপ করে বলেন তোমাদের নেতা টিভিড (ফড়িং)-কে পংগপাল বলে ভুল করেছেন । মুহাস্মদীরা জুম'আর সঙ্গে মেহেতু আখিরী যুহর এর নামায পড়ে এতেই বুঝা যায় যে, তাদের যুক্তিতে কিছু খুঁত আছে । বেনামাযীর জানাযা নিয়েও ফরায়েযীরদের সাথে মাওলানার মত পার্থকা ছিল। ফরায়েযীদের মতে বেনামাযীর জানাযা জায়েয় নহে। পক্ষান্তরে, মাওলানার মতে বেনামাযীর জানাযা আদায় করতে হবে। তার মতে, একজন ঈমানদার লোক অলসতা বা উদাসীনতার কারণে নামায আদায় না করলেও সে কাফির হয়ে যায় না । সুতরাং এ রকম লোকজনের মৃত্যুতে তাদের জানাযার নামায আদায় করতে হবে।

তিনি মুজতাহিদীন-ই-শরী'আতের তাকলীদ ওয়াজিব মনে করতেন। যে বাজি নিজে মুজতাহিদ নন তার পক্ষে কোন মাধ্যম বাতিরেকে কুর'আন হাদীস হতে জীবনের বিভিন্ন হক্ম-আহকাম খুঁজে বের করে এবং সে মুতাবিক জীবন যাপন করাকে তিনি হারাম বা অবৈধ মনে করতেন। তাঁর মতে, কোন মাযহাবের লোক বিশেষ কোন সুবিধার জন্য অন্য মাযহাবের অনুসরন করতে পারবেনা। তবে কেহ যদি পুরোপুরিভাবে মাযহাব পারবর্তন করে অন্য ইমামের অনুসরন করতে চায় তা করতে পারবে। মোটকথা, তিনি তাকলীদ-ই-শাখসী অর্থাৎ বিশেষ কোন এক মুজতাহিদের তাকলীদ জরুরী মনে করতেন।

১। ইসলামী নিশুকোষ, খন্ড প্রম,পঃ ৩৩০।

২। ডঃ আবদুল কাদের, প্রাগুক্ত, পুঃ ১০০।

আহলুল হানীদের ব্যাপারে মাওলানা কারামত আলী ভাল ধারনা পোষণ করতেন না । শেখপুরায় ফরায়েয়ী নেতা আবদুল জব্বার-এর সঙ্গে তাকলীদ-এর ব্যাপারে তার মতবিরোধ হয়। আবদুল জব্বার জওয়াব-ই-কৃত্র ঈমান নামে একখানা পুস্তক রচনা করেন যাতে তিনি তাকলীদ-ই-শাখসীর নিন্দা করেন এবং চার মাযহাব-এর মিশ্রনের গঙ্গে মতামত প্রকাশ করেন। তাঁর মতে মাওলানা কারামত আলীর মুরশিদও এরকম চার মাযহাব বা তরীকার মিশ্রনে পঞ্চম তরীকাহই-মুহাম্মদী উদ্ভাবন করেছিলেন । তিনি আরও বলেছিলেন যে, হানাফী মাযহাবের ইমাম আবৃ হানীফা (রঃ), আবু ইউসুফ (রঃ) ও নুহাত্মদ (রঃ) প্রমূখরা সকলে কোন কোন বিষয়ে ঐক্যমত পোষণ না করলেও তাদের সকলের মতামত হানাফী মাবহারের মধ্যে গন্য। সুতরাং এই রীতিতে চার মাযহাবের মিশ্রনে পঞ্চম মাযহাব 'মুহাস্মদী মাযহাব' ভদ্ধাবন জায়েয । মাওলানা কারামত আলী আবদুল জাবারের এ মতের বিরোধিতা করেছেন। এ প্রসঙ্গে তিনি বলেন যে, তরীকা-ই-মুহাম্মদীয়ার ব্যাপারে আবদুল জব্বার যা বলেছেন তা ঠিক নহে। কেননা, তার মতে তরীক-ই-মুহাম্মদীয়া চার তরীকাহর সংমিশ্রন নয় এবং সায়্যিদ আহমদ শুধু তরীকা-ই-মুহাম্মদীয়াতেই বায়'আত গ্রহণ করতেন তাও সঠিক কথা নয় । ইমাম আবু হানীফা (রঃ) ও হানাফী মাযহাবের অন্যান্য ইমামের মধ্যে যে মত পার্থকা দেখা যায় এর জওয়াবে তিনি মুজতাহিদ ফিশশারয়ী ও মুজতাহিদ ফিল মাযহাব এই দুই প্রকার মুজতাহিদের মধ্যে পার্থক্য বর্ণনা করে দেখিয়েছেন যে, প্রথমোক্ত মুজতাহিদ কোন ভিন্ন স্বাধীন সত্তা নয় অথচ শেযোক্ত মুজতাহিদ সম্পূর্ণ স্বাধীন সদ্রা।

সায়িয়দ আহমদ (রঃ) বালাকোটের যুদ্ধে শহীদ হননি বরং অদৃশ্য হয়েছেন -এ ধারনা থারা পোষণ করছেন মাওলানা কারামত আলী তাদের মত খন্তন করেন। তিনি সায়িয়দ আহমদের প্রতি গভীর শুদ্ধাশীল ছিলেন এবং তাঁর একজন একানিষ্ঠ ভক্ত হিসেবে নিজেকে পরিচয় দিতেন। কোন সময় তার নুমালনের ব্যাপারে কোন প্রশ্ন উঠলে তিনি কড়া ভাষায় প্রতিবাদ করতেন। তিনি সায়িয়দ আহমদ শহীদকে উনবিংশ শতাব্দীর 'মুজাদ্দিদ' বলতেন। তিনি সায়িয়দ আহমদ (রঃ)-এর দু'জন শীর্যভানীয় বলীকা শাহ মুহাজ্মদ ইসমাইল ও মাওলানা আবদুল হাই-র প্রতি গভীর শ্রদ্ধা পোষন করতেন। অবশা তিনি বলতেন যে, দুজনই হানাফী মাযহাবের অনুসায়ী ছিলেন। তার এ দাবী আবদুল হাই-র বেলায় সত্য হলেও শাহ মুহাজ্মদ ইসমাউলের বেলায় সত্য বলে মনে হয় না। কোননা শাহ সাহেব কোন মাযহাবের অনুসায়ী বলে মনে হয় না।

মাওলানা কারামত আলী 'ওয়াহদাতুল ওজুদ' মতবাদের বিরোধী ছিলেন । ওয়াহদাতুল ওজুদ-এর প্রবক্তা চট্ট-গ্রামের মৌলবী মুখলিসুর রহমান-এর তিনি কঠোরভাবে সমালোচনা করেন। তিনি মীলাদুন নবী সমর্থন করতেন। কিন্তু প্রচলিত মীলাদুন নবী অনুষ্ঠানে রাসুলুদ্ধাহ (সঃ)-এর শরীর বা আত্মা অলৌকিকভাবে উপস্থিত হয় বলে যাঁরা ধারণা পোষণ করেন তিনি তালের এ ধারনার নিন্দা করতেন। মীলাদ মাহফিলে রাসুলের (সঃ) প্রতি সালাম পাঠ করার সময় কিয়াম মুস্তাহাব মনে করতেন। '

মাওলানা কারামত আলীর তাবলীগ নিছক ব্যক্তিগত ধর্মীয় প্রয়াস নয়, তা ছিল সুশৃংখল, সুশারিকজ্পিত ও সুদূর প্রসায়ী একটি ধর্মীয় ও সমাজ সংকারকমূলক আন্দোলন। তিনি একজন উত্তম সংগঠক ছিলেন। নিজ প্রচারভিযান ও কর্মসূচীকে ত্রানিত করার উদ্দেশ্যে স্থানীয় উপযুক্ত লোকদের

১। ইসলামী বিশ্বকোষ, যন্ত প্রমী,পৃঃ ৩৩০।

তা'লীম দিয়ে বাংলা-আসামের দিকে খলীফা নিয়োগ করতেন । এর পাশাপাশি তিনি তার মিশনকে দৃঢ়ভিত্তিক করে তোলার লক্ষ্যে দেশের আনাচে-কানাচে অনেক ধর্মীয় সাহিত্যও ছড়িয়ে দেন । এভাবে সমাজ-সংস্কার ও ধর্মাভিযানের ফলে বাংলাদেশের মুসলিম সমাজে প্রচলিত হিন্দুরানী ধ্যান-ধারনা ও অনৈসলামিক চাল-চলন অনেকটা বিদূরিত হয়; তাদের মধ্যে ত্রাতৃত্, ঐক্য, জাতীয় চেতনা ও ইসলামী মূলাবোধ জাগ্রত হয় যা পরবর্তীকালে নওয়াব আবদুল লতিফ, সৈয়দ আমীর আলী নওয়াব আমীর আলী, নওয়াব সৈয়দ আমীর হুসাইন ও নওয়াব আবদুল জন্মার প্রমুখের যুগে জাতীয় স্বাতস্থামন্তিত মুসলিম রাজনীতির রূপ পরিগ্রহ করে। এ আন্দোলনের কলে উত্তর ভারতের আলিম, ফাজিল ও বিভিন্ন ধর্মীয় প্রতিষ্ঠানের সাথে বাংলার আরবী শিক্ষিত মুসলমানদের ঘনিষ্ট সম্পর্ক গড়ে উঠে যা বিংশ শতাব্দীর গোড়ার দিকে সর্ব ভারতীয় মুসলিম ঐক্য ও মুসলিম রাজনীতি গঠনে সহায়তা করে। তার কর্মতৎপরতা এ দেশের নিম ও মধ্যবিত্ত শ্রেণীর মন মানসিকতা, ধর্মীয় তথা সামাজিক, রীতিনীতি ও পোশাক পরিছেন বিশেষ পরিবর্তন সাধন করে। এ সম্পর্কে জেম্স ওয়াইজ The most successful and celebrated missionaries, however, were Maulavis Karamat Ali, Zain-ul-abadin, and an Arab, Sayyid Mohammad Jamal-ul-Lail, whose preaching among the villages of Eastern Bengal has had the Most momentous effects, not only by uniting under one bane the vast majority of the middle and working classes, but also by arousing the intolerant spirit of Mohammadinism, which had lain dormant for nearly a country.

বাংলাদেশ ও আসামের বিভিন্ন অঞ্চল পরিদর্শনের সময় তিনি যে তথু মৃতপ্রায় ইসলামকে নব বলে সঞ্জীবিত করেছেন তা নয়, তিনি বহু অমুসলমানকে ইসলাম ধর্মে দীক্ষিত করেন। ই মৌথিক প্রচার ও কর্মাভিয়ানের পাশাপাশি তিনি প্রয়োজনের তাগীদে বিদ'আতী 'আলিম, ফারিল, শরী'আতশ্রন্থ পীরক্ষনীর, ফরায়েয়ী ও ওহাবীদের মতামতের অসারতা প্রমাণ করে উর্দু ও আরবী ভাষায় বেশ কিছু প্রকেশ্যিকা রচনা করেন। বিভাগ গভীর পান্ডিত্যের অফিকারী ছিলেন। আরবী, ফারসী ও ভদু ভাষায় তাঁর অসাধারণ বাৎপত্তি ছিল। ১৯ বংসর বয়ুসে তাঁর প্রথম পুদ্ধক প্রকাশিত হয় এবং ২০ বংসর বয়ুসে উর্গু ভাষায় 'নিফতাহুল জান্নাত' (বেহেশতের চাবি) রচনা করেন। বই খানার অত্যাধিক চাহিলা বিধায় ইহার বহু সংক্ষরণ প্রকাশিত হয় এবং ১৮টি ভাষায় অনুদিত হয়। অবিভক্ত বংগে হহাই ইসলামী বিধি-বিধানের নির্ভুল বিবরণ বলে পরিগণিত হত। পাকিস্তান বিভাগের (১৯৪৭) পূর্বে ইহা প্রায় প্রতি হরে ঘরে পাঠত হত।

রহমান আলী রচিত 'তায়কিরায়ে উলামা-ই-হিন্দ' নামক কিতাবে তার ৪৬ খানা পুসকের নাম পাওয়া যায়। তামধ্যে ৩৬ খানা উর্দু, ৪ খানা আরবী ও ১ খানা ফারসী ভাষায় লিখিত মোট ৪১ খানা প্রকাশিত

ডঃ নুহাত্মল আবদুরাহ, বাংলাদেশের খ্যাতনামা আরবীবিদ., পুঃ ২৫৪।

হ। যথা দারুল উলুম (দেওবন্দ), মাজহারুল উলুম (সাহরামপুর) ও ফিরিক্সিমহল (লক্ষ্ণৌ)।
ডঃ মুহান্দেল আবদুল্লাহ, বাংলাদেশের খ্যাতনামা আরবীবিদ, পঃ ২৫৫।

ত। ডঃ মুহান্মদ আবদুলাহ, প্রাক্তক, পুঃ ২৫৫।

৪। পোলাম সাকলায়েন, প্রাগুক্ত, 🥦 ৩৮।

৫। ডঃ মুহাস্মদ আবদুয়াহ, প্রাপ্তক, পুঃ ২৫৪।

৬। গোলাম সাকলায়েন, প্রাপ্তক, পঃ ৩৮।

হয়েছে । এতদভিন্ন কলিকাতার জাতীয় গ্রন্থাগারে তাঁর কয়েকখানা পান্তুলিপি রক্ষিত আছে । 'রাহাত-ই-রুহ' নামে এরপ একখানা পান্তুলিপি ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় কর্তৃপক্ষ লক্ষীপুরের (বর্তমান জেলা) মাওলানা মনসুরুল হক-এর নিকট থেকে এনে ফটোষ্ট্যাট করে রেখেছেন । তাঁর রচিত ও প্রকাশিত গুন্থগুলো হলোঃ-

### আরবী গ্রন্থাবলী ঃ-

- ১। মূলাখখাস মামলুয়াতুন বিল বারাহিনিল কাতি আ ৪- ৩২ পৃষ্ঠার আরবী ভাষায় রাচত পৃত্তিকাটি ১২৮৭হি৪/১৮৭০ সালে 'মাতবা-এ-বশীরী' থেকে মুদ্রিত হয়। এতে মীলাদ ও কিয়ামের বৈধতার সমর্থনে যুক্তি এবং এ সম্পর্কিত মক্কা-মদীনার চার ইমামের ফতোয়া রয়েছে।
- বারাহীন-ই-কাতইয়াহ ফী মওলুদ্-ই-খাইরিল বারিয়্যাহ ঃ ৮০ পৃষ্ঠার এ গ্রন্থখানাতে রাসুল-এ
  করীম (সঃ) এর জন্মলগ্রের ঘটনাবলী সম্পর্কে প্রামান্য যুক্তিসমূহ স্থান লাভ করেছে।
- আদ-দাওয়াতুল মাসনুনাহ ঃ ৭২ পৃষ্ঠার এই পুঞ্জিকাখানিতে দু'আ-লরুলসমূহ সয়িবেশিত
  হয়েছে।
- ৪। নাসীন্ত হারানাইন ঃ গ্রন্থখানীতে মাওলানা জৌনপুরী তাঁর যাবতীয় ধর্মীয় চিপ্তাধারা, ফরায়েখী, ওহাবী তথা ভারতীয় আহলে হালিস সম্প্রদায়ের ধ্যান-ধারনা, দারুল হারব ইত্যাদি বিষয় নিয়ে আলোচনা করেন। দুই শতাধিক পৃষ্ঠায় এই গ্রন্থটি ১২৭৭/১৮৭০ সালে রচিত হয় এবং জৌনপুরের আহমদী প্রেস থেকে প্রকাশিত হয়। এটি এখন দুস্প্রাপা।

### উদ্ গ্রন্থাবলী ঃ-

- ৫। মিফতাহল জায়াত ঃ এ গ্রন্থটির প্রথম সংস্করণ ১৮২৭ সালে প্রকাশিত হয়। পরবর্তী সংস্করণ ঢাকার চক্বাজার এমদাদিয়া লাইব্রেরী থেকে প্রকাশিত হয়। এটি হছে ফিক্র শাস্ত্রের কিতাব।
- ৬। কাওকাব-ই-সুরারী ঃ- আরবীতে স্বন্সজ্ঞান সম্পান লোকদের জন্য কুর'আনের বিশেষ বিশেষ অংশের তালিকা। ১২৬৩ হিঃ/১৮৪৬ইং কলিকাতা থেকে প্রকাশিত।
- ৭। বার'আত-এ তাওবা ঃ- গ্রন্থখানি ১৩৪৮ হিজরী/১৯২৯ সালে কানপুরের মজীদী প্রেস থেকে
  প্রকাশিত হয়। ফারায়েযীদের 'বায়'আত-এ-তাওবা' মতবাদের বিরুদ্ধে এটি রচিত হয়।
  কারামাত আলী 'কুয়াতুল সমান' গ্রন্থের চতুর্থ হিদায়াতকে পাঠকের সুবিধার্থে পৃথক করে
  'বায়'আত তাওবা' শীর্ষক নামে প্রকাশ করেন। গ্রন্থখানাতে পীরের হাতে তাওবা ও অন্যান্য
  পীর-মুরীদী প্রথার সমর্থনেও আলোচনা রয়েছে।
- ৮। <u>যানাতুল কারী</u> ঃ- আওয়াজ করে বিশুদ্ধভাবে কুরআন পাঠের নিয়মাবলী সম্পর্কে লিখিত। ১২৬৪ হিঃ কলিকাতা থেকে প্রকাশিত।
- ৯। <u>কায়দা-ই-আদা</u> ঃ- জ্ঞানগর্জমূলক ধর্মতত্ত্ব সম্পর্কীয় গ্রন্থ। এতে আহমদ সরহিন্দীর মতবাদের ব্যাখ্যা দেয়া হয়েছে। ১২৬৪ হিজয়ীতে কলিকাতা থেকে প্রকাশিত।
- ১০। <u>বজ্জাত-ই কাতি'আ</u> ঃ- উর্দু ভাষায় রাচিত এই গ্রন্থখানি ১২৮২ হি/১৮৬৫ সালে প্রকাশিত হয়। এটি হাজী শরী'আতুলাহ ও দুদু মিয়ার ফরায়েয়ী সমাজের বিরুদ্ধে লিখিত এবং জুম'আ জায়েয হওয়া সম্পর্কে মন্ধা শরীফের কতিপয় 'আলিমের মতামত সম্বলিত পুস্তক।

- ১১। নুক্রল স্থা ৪- এ গ্রন্থানা ১২৮২ হিজরীতে কলিকাতা থেকে প্রকাশিত হয়। স্থাবাদ সম্পর্কে সায়্যিদ আহনদ বেরলভীর মুজাদিনীয়া তরীকার বিবরণ সম্বলিত একখানা গ্রন্থ।
- ১২। <u>মুকাশিফাত-ই-রহমাত</u> <sup>8</sup>- ১২৮৬ হিজরীতে গ্রন্থখানা প্রকাশিত হয়। এতে দশটি উপদেশ, পাচজন মুনাফিকের আলোচনা, সায়্যিদ আহমদ বেরলজীর জীবনী ও কার্যপুণালী এবং ওহাবীদের সম্পর্কে আলোচনা ও সমালোচনা করা হয়েছে।
- ১৩। <u>যীনাতুল মুসাল্লী</u> ঃ ১২৫৯ হিজরীতে কলিকাতা থেকে প্রকাশিত। এ গ্রন্থে ওযু ও নামায সংক্রান্ত মাস'আলাসমূহ বিবৃত হয়েছে।
- ১৪। <u>যাদ্ত-তাকওয়াহ</u> ঃ প্রকাশনা, কলিকাতা ১২৮৭ হিঃ। ইসলাম ও তাসাউফ সম্পর্কে এতে আলোচনা করা হয়েছে।
- ১৫। মাখারিজুল হুরুফ ঃ কির'আত বিষয়ক গ্রন্থ।
- ১৬। <u>শার্থি জাযারী পান্তক</u>ঃ প্রকাশকাল ১২৬৪হিঃ কলিকাতা। কির'আত সম্পর্কে বিস্তারিত আলোচনা এতে স্থান প্রয়েছে।
- ১৭। <u>তাযকিরাতৃল আকাঈদ</u>ঃ মিখ্যা আকাঈদ বিশেষতঃ খারিজীদের আকাঈদ যন্তন সংক্রান্ত বর্ণনা এতে রয়েছে।
- ১৮। <u>কাউলস সাবিত ঃ এ গুন্থে</u> শিরক, বিদ'আত ও শরী'আত বিরোধী রীতিনীতির সমালোচনা করে তা বন্ধন করা হয়েছে।
- ১৯। হন্ধূল ইয়াকীন ঃ ওয়াজ নসীহত ও আরকান-আহকাম সংক্রান্ত পুস্তক।
- ২০। নুকানিউল মুখতাদিঈন ঃ উরদু ভাষার রচিত পুঞ্জিকাটি ১২৭৪ হি/১৮৫৭ সালে রচিত হয়।
  এর পরবর্তী সংকরণ কানপুর মজিদী প্রেস থেকে ১৩৪৮ হিঃ/১৯২৯ সালে প্রকাশিত হয়।
  গ্রন্থটিতে মূলতঃ চট্টগ্রামের মাওলানা মুখলিসুর রহমানের ফারসী ভাষায় উত্থাপিত সাতটি
  প্রশ্নের উরদু ভাষায় উত্তর দেয়া হয়েছে।
- ২১। কাউলুল হন্ধ ঃ মীলাদ ও কিয়াম সম্পর্কিত একটি গ্রন্থ। প্রকাশনাঃ এমদাদিয়া লাইব্রেরী, ঢাকা, ১৩৮৩ হিঃ/১৯৬৩ইং ।
- ২২। <u>কাউলুল আমীন ঃ লা জুম'আপদ্বীদের বিরুদ্ধে প্রতিবাদমূলক একটি গ্রন্থ।</u>
- ২৩। মুরাদুল <u>মুরীদীন</u> ঃ এতে ফরায়েষী মতবাদ, পীর, মীলাদ ও কিয়াম সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে।
- ২৪। <u>তরজমা-ই-শামায়েলে তিরমিয়ী</u> ঃ আনওয়ার-ই-মুহাস্মদী শরহে শামায়েল-ই-তিরমিয়ী গ্রন্থের ভরদু অনুবাদ।
- ২৫। তরজমা-ই-মিশকাত (১ম খন্ড) ঃ মিশকাত শরীফের উরদু অনুবাদ। হাদীস গ্রন্থের প্রাথমিক ভরদু অনুবাদসমূহের অন্যতম।
- ২৬। মিরআতুল হরু ঃ ধর্মীয় কোন্দল সৃষ্টিকারীদের বিরুদ্ধে লিখিত পুন্তক।
- ২৭। ইতমিনানুল কুলুব ঃ বিদ'আতী ও ধর্মীয় কোন্দল সৃষ্টকারীদের প্রতিবাদের উত্তর সম্পর্কিত কিতাব।
- ২৮। রিসালা-ই-ফয়তে আম ঃ এটা তাসাউফ বিষয়ক একটা গ্রন্থ। এটি মূলতঃ 'নুয়ন আলা নুর' শীর্ষক সুফীবাদ বিষয়ক গ্রন্থের সার সংক্ষেপ।
- ২৯। কুওয়াত্ল ঈমান ঃ মা'রিফাত বিষয়ক কয়েকটি মাস্আলা সম্পর্কিত আলোচনার কিতাব। গ্রন্থটি উয়দু ভাষায় রচিত। ১২৫২হিঃ/১৮৩৬ ইং কলিকাতা থেকে প্রকাশিত।

- ৩০। কিতাব-ই-ইন্ডিকামাত ৪- সুনতের অনুসরণ ও ধর্মের প্রতি দৃঢ় থাকার বিষয় সম্বলিত নসীহত।
- ৩২। ইকরামূল হক ঃ মুরাকাবা ও ছয় লতিফার বিবরণ।
- ৩৩। নুরুন আলা নুর ঃ মা'রিফাত বিষয়ক কয়েকটি মাসআলা।
- ৩৪। তায়কিরাতুন নিসওয়ান ঃ পর্দা সংক্রান্ত মুল্যবান গ্রন্থ।
- ৩৫। কুররাতুল উয়ুন ঃ মকা মদীনার ফন্মীলত সম্পর্কিত পুস্তক।
- ৩৬। ফৎহি বাব-ই-সিবয়ান ঃ ছোটদের ফারসী ব্যাকরণ বিষয়ক গ্রন্থ।
- ৩৭। কারামাতুল হারামাইন ফী-ইয়ালাতি শিবহাতিল ফারীকাঈন ঃ মীলাদ ও কিয়াম সম্পর্কিত গ্রন্থ (অপ্রকাশিত)।
- ৩৮। ওয়ায়েজাতল মুমিনীন ঃ
- ৩৯। রিসালায়ে ফয়সালা ঃ
- ৪০। আকাঈদ-ই-হর ঃ
- ৪১। রাহাত-ই-রুহ ঃ ইলম-ই-মা'রিফাত বিষয়ক গ্রন্থ । ১

প্রকাশকরা এযাবত ১৯ খানা পুস্তককে 'যখিরা-ই-কারামত' নাম দিয়ে তিন খন্তে প্রকাশ করেছেন। তাঁর পুড়কগুলোর বিষয়বভুর প্রতি লক্ষ্য করলে এগুলোকে চারশ্রেনীতে ভাগ করা যায়। যেমন- (১) সাধারণভাবে দ্বীন ইসলাম সম্পর্কে আলোচনা, (২) পারিবারিক ও সামাজিক জীবন সংস্থারকমূলক লেখা, (৩) ফারায়েয়ী ও আহলুল হাদীস মতবাদের যৌক্তিক খন্ডন ও সমালোচনা এবং (৪) পীর-মুরীদী বা আধ্যাত্মিকতা সম্পর্কীয় লেখা। এ ছাড়া তাঁর অনুবাদ জাতীয় লেখাও যেমনঃ- তরজামা-ই-মিশকাত ও তরজামা-ই-শামাইল-ই-তিরমিথী রয়েছে। তার রচনায় তিনি অনেক লেখকের নির্ভরযোগ্য রচনাবলীর নাম উল্লেখ করেছেন যেমনঃ- রান্দুল মুহতার, মাদারিজুন-নবুওয়া, জামি'সগীর, হিসন-ই-হাসীন, ফতওয়া-ই-আলমণীরী, শরহি বিকায়া, হিদায়া, জমিউর রামূয, কানযুদ-দাকাইক, তাফসীর-ই-মাদারিক, তাফসীর রুত্ন বায়ান, আখবারুল আখবার, বুখরী, মুসলিম, ইবনে মাজাহ, তিরমিয়ী, আল কাওলুল জামীল, আওয়ারিফুল মা'আরিফ, সিরাত-ই-মুসতাঞ্চীম, তাকবিয়াতুল ঈমান, আল আশবাহ ওয়ান নাজাইর, মীযানুশ শারানী ইত্যাদি। তিনি নিজ পাভিত্য বলে অনেক কিতাবের মতবাদ খন্ডন করেন এবং তা করতে গিয়ে তাঁকে অন্যান্য নির্ভরযোগ্য কিতাবের হাওরালা (বরাত) দিতে হয়েছে। ইহা দারা বুঝা যায় যে, তিনি বহু লেখকের রচনাবলী পড়েছেন, বিশেষ করে বিভর্কিত কোন বিষয়ের উপর তাঁকে অনেক পড়ান্ডনা করতে হয়েছে। বিরোঘীদের যুক্তি খন্ডন করতে তাঁকে বিরোধীদের বহু পুস্তকও পড়তে হয়েছে। যেহেতু তিনি বাংলা ভাষা পড়তে পারতেননা, সেহেতু বাংলা ভাষায় কোন্ বইয়ে কি আছে তা জানার জন্য তাঁর বাংলা ভাষী মুরীদদের কাছে বসে ঐ পুন্তকের বিষয়-বন্ধুও শভারে শুনতে হয়েছে। তিনি সর্বদাই সমসাময়িক অবস্থা তুলে ধরতেন এবং ইহার সামাধান খুঁজে বের করার চেষ্টা করতেন । এ ক্ষেত্রেও তাঁকে সালফ-ই-সালিহীন- এর রচনাবলী খব নিবিডভাবে

ডঃ আবদুল কাদের,

১। রহমান আলী, তাযকিরা-ই-উলামা-ই-ছিন্দ, পৃঃ ১৭১; প্রাগুক্ত, পৃঃ ১০২-১০৪।

পাঠকরত হরেছে। কোন সমস্যার সমাধান দিতে গিয়ে তিনি বেশীর ভাগ ক্ষেত্রে ফিক্ই ও আকাইদ এর নির্ভরযোগ্য কিতাবের হাওয়ালা দিতেন। অনেক সময় তিনি নিজের মতের অনুকূলে হাদীছের উদ্তি দিতেন যদ্বারা তার মতের যথার্থতা প্রমাণিত হত। তিনি একজন অত্যন্ত কর্মঠ মানুষ ছিলেন্
যিনি ইসলামের আদর্শ জনগনের মধ্যে প্রচার করার মানসে বিভিন্ন স্থান সফর করেছেন। এ কারণেই তিনি লেখার প্রতি পূর্ণ মনযোগ দিতে পারেন নাই । তিনি তেলাধী ভাষায় বক্তা ও খুর্ধার লিখনী দ্বারা মুসলিম জনগণের মধ্যে প্রচলিত দ্রান্ত ধারণা ও অনৈসলামিক কার্যকলাপের সংস্কার সাধন করতে তার জীবনের অধিকাংশ সময় অতিবাহিত করেন। কিন্ত, তিনি গভীর দার্শনিক চর্চায় মনোনিবেশ করতে সক্ষম হননি । ফলে, তিনি তেমন কোন উচ্চমানের মৌলিক রচনা রেখে যেতে পারেন নাই ।

তিনি ওহাবী ও লা-মাজহাবীদের বিরুদ্ধে অবস্থান গ্রহণ করেন এবং তার নিজের অজান্তেই তাসাওফবাদী হয়ে পড়েন। পীর-মুরীদী সম্পর্ক যাতে অধ্যংপতিত হয়ে পীর পূজায় পর্যবসিত না হয় তক্তনা উভাদ শাগরিদ পরিভাষা ব্যবহার করতেন। বজুতঃ বল্বতা ও লেখনীর সাহায্যে ইসলামের বাাশক প্রচারণার ক্ষেত্রে সফলকাম হওয়ার দরুণ সার্থক প্রচারক হিসেবে পরিগণিত হন। ইংরেজ ও বিরোধী মহলের সাধারণ লোকদের ধারণা তিনি ওহাবী কিছু 'মুফলাকাত-ই-বাহরা' নামক গ্রন্থে তার নিজের মতের বর্ণনা দ্বারাই এই ল্রান্ত ধারণার নিরুদ্ধন হয়ে যায় । ওহাবীদের কোন পুতৃক তিনি পাঠ করেননি, তবে লোকমুখে জানতে পারেন যে, তারা এতই কঠোর মতাবলম্বী যে, যাদের সাথে তালের মতের মিল নেই তাদের সকলকেই তারা মুশারিক বলে মনে করে । তিনি শির্ক ও বিদ'আতের মধ্যে অত্যন্ত সতর্কতার সাথে ফারাক করেন। তাছাড়া তিনি তার 'হঙ্জাত-ই-কাতি'আ' গ্রন্থে সুম্পাইভাবে ফাসিক ও কাফিরের পার্থক্য অত্যন্ত সুম্পারভাবে যাকে করেন ।

তিনি অতি সুশৃংখল ও নিয়মানুবতী ছিলেন । প্রত্যহ ফলরের নামাযের পর হতে ইশরাকের নামায় পর্যন্ত মুরাদ গণের সাথে মুরাকাবায় বসতেন । অতঃপর ছাত্রদের কুর'আন শরীফ শিক্ষা দিতেন। তারপর চা পান করে কিতাব লিখতে বসতেন । দ্বি-প্রহরে খাওয়া-দাওয়া করার পর একটু বিশ্রাম নিয়ে আওয়াল ওয়াক্তে জামা'আতের সাথে যুহরের নামায আদায় করতেন । মসজিদে কখনও জামা'আতে নামায পড়া বাদ দিতেন ন । বাদ মাগরিব ছাত্রদের কির'আত মুখন্ত করাতেন । বিলম্বে এশার নামায পড়ে খাওয়া সেরে লিখতে বসতেন এবং সামান্য বিশ্রামের পর তাহাজ্বদের নামায পড়তে উঠতেন। তৎপর ফল্পরের নামায পর্যন্ত বিকর আয়কারে মশগুল থাকতেন ।

তিনি খুব কম খাদ্য গ্রহণ করতেন। আমের প্রতি তার খুব শখ ছিল । আমের মওসুম শেষ হলে আমের হালুয়া খেতেন । পাগড়ী পরিধান করতেন । প্রায় দিন-রাত সর্বক্ষন ওযু অবস্থায় থাকতেন ও তাসবীহ পাঠ করতেন ।

ধর্মীয় ধ্যান-ধারণার দিক থেকে মাওলানা কারামত আলী ছিলেন হানাফী মাযহাবের অনুসায়ী ও তাকলীদপন্থী। তবে তিনি ইমাম চতুইয়ের বিধি বিধানের আওতায় ইলাতিহানেরও পক্ষপাতী ছিলেন। তিনি ইমাম চতুষ্টয়ের মধ্যে যে কোন একজনের তাকলীদ করাকে অবশ্য কর্তব্য এবং পঞ্চম ইমামের

১। ও আবদুল কামের, 🧼 প্রাগুক্ত, পৃঃ ১০৫।

তাকলীদকে অবৈধ বলে মনে করতেন। এ ক্ষেত্রে তার মুরশিদ সায়িয়দ আহমদ শহীদ হানাফীপন্থী হলেও তিনি তাকলীদকে অবশ্য কর্তব্য মনে করতেন না। তিনি প্রয়োজনে ইজতিহাদ করার পক্ষপাতী ছিলেন। তার হানাফী মতবাদ প্রচার ও তাকলীদ নীতি শিক্ষাদানের ফলে বাংলাদেশে ওহাবী তথা আহলে হাদীস আন্দোলন জোরদার হয়ে উঠতে পারেনি। বর্তমানে বাংলাদেশে যে ধর্মীয় চিস্তাধারা ও আচার অনুষ্ঠান সাধারণো প্রচলিত আছে, তাতে প্রধানতঃ মাওলানা কারামত আলীরই ছাপ পরিলাজত হয়। তিনি ফরায়েখীদের মতবাদের বিরোধিতা করে উপমহাদেশে জুম'আ ও সদের নামায অবশ্য পালনীয় বলে ঘোষণা করেন এবং তা প্রচার করতে গিয়ে বিক্লবাদীদের সাথে অনেক তর্ক বাহাসে লিপ্ত হন। তিনি বিভিন্ন মাধ্যমে তাদের তীব্র সমালোচনা করেন এবং তাদেরকে খারিজী, রাফিষী, দাজ্জাল ও বিদ'আতী ইত্যাদি নামে অভিহিত করেন।

সায়িদ আহমদ বেরলজী ১৮১৮ সালে ভারতকে দারুল হরব (শক্রদেশ) বলে ঘোষণা করেন । পরবর্তীকালে কলিকাতা মাদ্রাসার প্রধান শিক্ষক মাওলানা ওজীহ, কলিকাতার প্রধান কাষী ফবলুর রহমান, জিহাদ আন্দোলনের পাটনাস্থ খলীফা বেলায়েত 'আলী, ফরায়েয়ী নেতা হাজী দুদু মিঞা প্রমূখ উক্ত ধাান ধারণার সাথে একাত্মতা ঘোষণা করেন। কিন্তু সায়িদ আহমদ শহীদের খলীফা হওয়া সন্তেও মাওলানা কারামাত আলী পরবর্তী সময় তাঁর সেই রাজনৈতিক মতবাদকে উপমহাদেশের সাথের পরিপত্তী বলে মনে করেন। মাওলানা কারামাত আলী ১২৭৭/১৮৬০ সালে ভারতকে দারুল হারব আখ্যায়িত না করে 'দারুল ইসলাম' বলেই মত প্রকাশ করেন। ' তাছাড়া ২৩শে নভেম্বর ১৮৭০ সালে নওয়াব আবদুল লতিফের (১৮২৮-১৮৯৩) বাজীতে মোহামেডান লিটারেরী সোসাইটির যাম্মাসিক সভায় তিনি দীর্ঘ বন্ধৃতায় বলেন যে, বৃটিশ অধীনস্থ ভারতে দীন ইসলামের হকুম আহকাম আদায় করতে কোন বাধা-নিষেধ নেই। সূতরাং বৃটিশ শাসনের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করা শরী আত সম্মত হবে না। এরপের তিনি নওয়াব আবদুল লতিফ ও স্যার সায়িদ্য আহমদ-এর সলে ঐকামত পোষণ করে বৃটিশদের সাথে সহযোগিতার পক্ষে মত ব্যক্ত করেন। তাঁর যুক্তি ছিল যে, বৃটিশ শাসন কর্তাদের ব্যক্তি করে দেশ মুক্ত করতে পারা যাবে না। অতএব, তাদের সঙ্গে সহযোগিতা করে মুসলমানদের অবস্থা ভাল করার চেষ্টা করা উচিত। বৃটিশ অধীনস্থ ভারত সম্মান্ধ তাঁর মুরশিদের ভিন্নত ছিল। মাওলানা বলতেন যে, পরিবর্তিত পরিস্থিতিতে হুক্তম পরিবর্তিত হয়ে যায়। ত

বাংলার পথন্ত মুসলমানদের দীনের সঠিক পথে আনয়ন করতে তিনি তাঁর জীবন উৎসর্গ করেন। ধর্মপরায়ন মুসলমান সৃষ্টির প্রতিই তাঁর দৃষ্টি নিবন্ধ ছিল। তাই, খুববেশী লোক তাঁর হাতে ইসলামে নীক্ষিত হয় নাই।

মাওলানা কারামত আলী তিনটি বিবাহ করেন। প্রথম বিবাহ জৌনপুরে, দ্বিতীয় বিবাহ আজমগড়ে ও তৃতীয় বিবাহ নোয়াখালী জিলার লক্ষীপুরের আযম শাহের মেয়েকে। আবু নঙ্গম মোঃ আবদুল আলীম তাঁর 'হায়াতে কারামত আলী জৌনপুরী' পুতকে লিখেছেন যে, তিনি নোয়াখালীতে আরও একটি বিবাহ করেন কিন্তু ইহা সঠিক নয়।<sup>8</sup>

১। মাওলানা কাঝামও আলী জৌনপুরী, মুকামিউল মুবতালিকন , পৃঃ ৪।

২। জঃ মুহান্দল আবদুলাহ, প্রাগুক্ত, পৃঃ ২৫৬।

৩। ইসলামী বিশ্বকোষ, খন্ড 🖰 রুরু, পৃঃ ৩৩১।

৪। ডঃ আবদুল কাদের, প্রাশুক্ত, পুঃ ১০৬।

লৈছিক গঠনের দিক থেকে মাওলানা সাহেব বিস্তুত ললাট, দীর্ঘ ও প্রশন্ত নাক, পাতলা ঠোট এবং লম্বা দাঁড়ি বিশিষ্ট একজন সুন্দর ও পাতলা অবয়ব বিশিষ্ট দীর্ঘ দেহের অধিকারী সুপুরুব জিলেন। ইসলামের আদর্শ, তাহযীব তমন্দুনের মুর্ত প্রতীক মাওলানা কারামত আলী মহানবী (সঃ) এর সুমতের পাবন্দ ছিলেন। এমনকি দারিদ্রহেতু অনেক দিন ভাতের সাথে কেবল সিদ্ধ লাউ থেয়ে জীবন ধারণ করে ইসলাম প্রচারে লিও জিলেন। ইনতিকালের সময়ে কাফন কেনার পরসাও তার অর জিল না।

ধর্ম-বর্গ নির্বিশেষে সকল শ্রেনীর মানুষকেই তিনি সমভাবে ভাল বাসতেন। আসামে ইসলাম প্রচারকালে তিনি তথু মুসলামনদের মধ্যেই শোশাকাদি বিতরণ করেননি, তার এ দয়ায় দান থেকে গরীব অমুসলমানরাও বঞ্চিত থাকেনি। ১৮৫৭ সালের স্বাধীনতা সংগ্রামকালে তিনি দু'জন ইংরেজ মহিলার জীবন রক্ষা করেছিলেন। বস্তুতঃ তিনি যা কিছু করেছেন তা সবই মানবতার খাতিরেই করেছেন। নিজের সুখ-সুবিধা বা স্বার্থের জন্য কিছুই করেননি।

মৃত্যুর পূর্বে তিনি মুসলমানদের উদ্দেশ্যে যে দিক নির্দেশনামূলক নসীহত রেখে যান তা হল এই ঃ-

- ১। প্রত্যেক মুমিন লোক যে পর্যন্ত নিজের সমন্ত ব্যাপার ও কাজ কারবার শরীয়তে মোহাম্মদীর দিকে রুজু না করিবে এবং এই ব্যাপারে নবী করীম (সঃ) কে হাকিম নিযুক্ত না করিবে এবং ঐ সমন্ত ব্যাপারে শরী আতের মীমাংসাকে অন্তরের সহিত কবুল না করিবে, সে পর্যন্ত সে মুমিন নামের যোগা হইবে না।
- ২। যাহারা মনে করে যে, আধ্যাতিক তা'লীম কোন কিতাবে নাই, মাশায়েখে কেরামের সীনায় সীনায় চলিয়া আসিয়াছে, তাহারা ভূল ধারণা পোষণ করিতেছে, যাহা কিতাবে নাই তাহা গ্রহণযোগ্য নহে এবং তাহা ধর্মের কথাও নহে।
- ৩। নেককারদের সোহবতে থাকা নেককাজ করার চেয়েও উত্তম। আর পাপাচারীদের সোহবতে থাকা পাপ কাজ করার চেয়েও খারাপ।
- ৪। কাফেরের সোহবতের চেয়ে বেদআতী লোকের সোহবত অধিক মন্দ । বেদ'আতী ফেরকাগুলির মধ্যে সর্বাপেক্ষা নিকৃষ্ট ঐ ফেরকা যাহারা নবী করীম (সঃ) এর সাহাবীগণের সঙ্গে শক্রতা পোষণ করে।
- ৫। পুনিয়া ছায়ার তুল্য আর আখিরাত সূর্যের ন্যায় । ছায়ার দিকে যতই ধাবিত হইবে, কখনও ছায়াকে ধরিতে পারিবেনা। কিন্তু সূর্যের দিকে যতই যাইতে থাকিবে, ছায়াও সঙ্গে সঙ্গেই যাইবে ।
- ৬। আউলিয়ায়ে কিরামের মধ্যে যদি কেহ দুনিয়া অবলম্বন করিয়া থাকেন, তাহা মানুষের উপকারের জন্যই করিয়াছেন।
- ৭। যদি কোন আলিম লোক কোন দরবেশ অথবা মাজযুবের খেলাফেশরা কাজ দেখিয়া অসপ্তোয জ্ঞাপন করেন, এবং বে-শরা দরবেশের কথা মান্য না করেন, তবে সেই আলেমের কোন ভয়ই নাই, রবং রাসুলে খোদা (সঃ) তাহার সহায় হইয়া খাকেন।
- ৮। আল্লাহ তায়ালার অভ্যাস এই যে, তিনি মানুষকে মুরলেদের উছিলায় হিদায়াত করেন । আল্লাহ পাক যাহাকে গোমরাহ করেন, সে কোন মুরশেদের সন্ধান পায় না। খোদার অনুষণকারীদের জন্য মুরলেদের শরণাপন হওয়া একান্ত আবশ্যক; কিন্ত মুর্লেদকে চিনিয়া লওয়া চাই। মুরীদের জন্য একান্ত

- কর্তব্য যে, সে এমন একজন কামেল লোককে অবলম্বন করে, যিনি অনুসরণের যোগ্য।কেননা, এই মুরশেদই হইবেন পথের দিশারী।
- ৯। সীয় সমস্ত কথা ও কাজকে যাচাই করিয়া দেখা এবং স্বীয় নফসকে আয়ত্তে রাখা প্রত্যেক মুরীদের জনা অবশ্য কর্তব্য ।
- ১০। মানুষের নফ্সের পরিচ্ছনতা সাধন এবং নফ্সের দোষসমূহের সংশোধনই তরীকতের উদ্দেশ্য। নফ্সের দোষ দেশ ও কাল বিশেয়ে পরিবর্তিত হইয়া থাকে। অতএব, নফ্সের এছলাহের জনা তরীকতের রীতিও পরিবর্তন হইয়া থাকে।
- ১১। আহলুলাহর প্রতি বিশেষতঃ স্বীয় নফ্সের এছলাহের জন্য যে পীরের নিকট নিজেকে সমর্পন করিয়াছে এবং যাহার দ্বারা উপকৃত হওয়ার ইচ্ছা করিয়াছে তাহার কোন কাজে খুঁত বাহির করিয়া প্রশ্ন করাকে নিজের জন্য হলাহল (বিষ) তুল্য মনে করিও।
- ১২। তরীকতপত্মীর কর্তব্য দিবা ও রাত্রির মধ্য হইতে কোরআন শরীফ তেলাওয়াতের জন্য একটু সময় নির্দিষ্ট করিয়া লওয়া ।
- ১৩। আমি পরীক্ষা করিয়া দেখিয়াছি যে, অনর্থক কাজে লিপ্ত হইলে মানুষের পূর্বকৃত পরহেযগারী 'বরবাদ' হইয়া যায়। অতএব, মানুষ যখনই টের পাইবে যে, তাহার দ্বারা কোন অনর্থক কাজ সাধিত হইয়াছে, তৎক্ষাৎ তওবা করিয়া পুনরায় সেইরূপ না করার দৃঢ় প্রতিজ্ঞা করিবে।
- ১৪। লোক-দেখানোর উদ্দেশ্যে উত্তম পোশাক পরিধান করিলে নফসের কামনা পূর্ণ করা হয়। আর মোটা কাপড় পরিলে রিয়াকারী হয়। অতএব, ভাল কাপড়াই হউক আর মন্দ কাপড়াই হউক তথু আল্লাহ তা'আলার সম্ভষ্টি লাভের নিয়তে পরিধান করা কর্তব্য। একবার সুফাইয়ান সুরী (রাঃ) উন্টা কোর্তা পরিয়া পথে বাহির হালেন, কোর্তার প্রতি তাহার লক্ষাই ছিল না। লোকে দেখিয়া তাহাকে বালিল, হযরত আপনি তো উলেন কোর্তা পরিয়াছেন। তথনই তিনি উহাকে সোজা করিয়া পরার ইছ্যা করিলেন, পরক্ষণেই সেই ইছ্যা তালে করিয়া বলিলেন, আল্লাহ তা'আলার সম্ভাষ্ট লাভের উদ্দেশ্যে আমি জামা পরিয়াছি। এখন উহাকে মানুষের খুশীর জন্য আর সোজা করিয়া পরিব না।
- ১৫। শরী'আতে মোহাম্মদী আমাদিগকে অন্যান্য সমস্ত শরী'আত হইতে বিদায় করিয়াছে। এমন কি আছে, যাহা শরী'আতে মোহাম্মদীর মধ্যে নাই? হযুর (সঃ) তাওরাত পর্যন্ত অধ্যয়ন করিতে অসম্মত হন। সুতরাং মুশরিক এবং যোগীদের তরীকা অনুযায়ী কিংবা গণকের কথানুসারে আমল করিলে রাসুলুরাহ (সঃ)-এর কি পরিমাণ গযুবের মধ্যে গ্রেফতার হইতে হইবে, চিন্তা করিয়া দেখা উচিত।
- ১৬। কারামত প্রকাশিত হওয়া উচ্চন্তরের মুরশেদ হওয়ার জন্য শর্ত নহে। আসল কথা এই যে, যেকের আযকারের উদ্দেশ্য হইল অন্তরের শান্তি এবং আল্লাহ পাকের মহকত হাসিল করা। গায়েবী সুমত, নূর এবং নানা রকমের রং দেখার উদ্দেশ্য নহে, আর যেকের আযকারের ব্যবস্থা ও এই জন্য হয় নাই।
- ১৭। হযরত সায়িদ আহমদ শহীদ (রঃ) আমাকে বলিরাছেন, 'উত্তম খাদ্য খাইও, উত্তম পোশাক পরিও, উত্তম যানবাহনে আরোহণ করিও, ইহাই তোমার জন্য রিয়াযত এবং মুজাহাদা'। ঈদের দিন সেমাই খাওয়া সম্মন্ধে আমি হযরত পীর সাহেব কেবলাকে জিজ্ঞাসা করিলে তিনি বলিলেন, মাওলানা পানাহারের মধ্যে বিদ'আত নাই। ঈদের দিন মিষ্টান সুনত। সেমাইও তো মিষ্টানই বটে।
- ১৮। নামায না পড়িলে নফস কখনও দুরস্ত হইবে না সে অন্যান্য নেক আমল এবং ছদকা খয়রাত যতই করুক না কেন। বলা বাহুল্য নফস রসাতলে যাউক ইহা কেহই পছন্দ করিবে না। তবে মানুষ বে-নামাযী থাকা কেমন করিয়া পছন্দ করিবে?

১৯। নামায মুমিনের জন্য মেরাজ, নামাযের দ্বারা বান্দা আল্লাহ তা'আলার সন্নিধ্যে শৌছিরা যায়। নামায আল্লাহ তা'আলার দীদারের মোকামের খবর প্রদান করে, নামাযে আল্লাহ তা'আলার দীদারের ঘ্রাণ পাওয়া যায়। ইহা অন্য কোন এবাদতে নাই।

মাওলানা সাহেব সুদীর্ঘ সাতায় বৎসরের মধ্যে একায় বৎসর বাংলা ও আসামে ইসলাম প্রচার ও সং ধারমুলক কার্যাদি সুসম্পন্ন করার পর ১২৯০ হিঃ/১৮৭৩ ইং এর গোড়ার দিকে অসুস্থ অবস্থায় রংপুরে গমন করে শহরের মুনশীপাড়া নামক স্থানে বসতি স্থাপন করেন। সুগঠিত ও ব্যায়ামপৃষ্ট হলেও অবিল্রান্ত পরিশ্রমে তাঁর দেহ ভেঙ্গে পড়ে। কিছুকাল কাতর অবস্থায় শয্যাশায়ী থেকে ১২৯০ হিজারীর ২রা রবীউস সানী মুতাবিক ৩০শে মে, ১৮৭৩ সালে ওক্রবার প্রায় ৭৩ বৎসর বয়্যাস সুবৃহি সাদিকের সময় ইন্তিকাল করেন। মৃত্যুকালে তাঁর অধিকাংশ আত্মীয়-স্বন্ধন তার সঙ্গে ছিলেন। বিকালে মুন্শীপাড়ায় তাঁকে দাফন করা হয়। মৃত্যুকালে তিনি স্ত্রী, ছয় পুয়, নয় কন্যা এবং বহু সংখাক মুরীদ ও খলীফা রেখে যান। তাঁর মৃত্যুর এক মাস পর তাঁর সহধামনীও ইন্তিকাল করেন। তাঁকে তাঁর পাশেহ সমাহিত করা হয়। তালের সমাধির পাশেহ একটি সুরম্য মসজিদ নির্মান করা হয়েছে। মসজিদটি কারামতিয়া মসজিদ নামে তাঁর স্মৃতি বহুন করছে। প্রায় সঙ্গেস সঙ্গেস এনামে একটি মাদ্রাসাও দ্বাপিত হয়। দুঃখের বিষয়, পরে ইহাকে নিউ স্কীম মাদ্রাসা ও পরিশ্রমে হাইস্থলে পরিন্ত করা হয়। প্রতি বছর রবীউল আউরাল মাসের ১২,১৩ ও ১৪ইং তারিখে এ মসজিদ প্রাজনে উরস উদ্যাপিত হয়। এ উপলক্ষো দেশ-দেশাস্তর ও বহু দূর দুরাতর থেকে হাজার হাজার লোক সমবেত হয়ে তাঁর স্মৃতি-চারন ও তাঁর রুহের মাগফিরাত কামনা করে থাকে। উরসের সময় এখানে তিন দিন ব্যাপী ওয়াজ নসীহত ও বিকর আযকারের অবস্থা করা হয়ে থাকে।

# মাওলানা 'আবদুল করীম

তার মাযারও শুরাখালী গ্রামে অবস্থিত। তিনি জৌনপুরের মাওলানা কারামত আলীর (১৮০০-১৮৭৩) খলীফা ও বুযুর্গ লোক ছিলেন।

## মৌলবী আবদুর রহীম

মৌলবী আবদুর রহীম চট্টগ্রামের অন্তর্গত পাঠানটুলীর অধিবাসী ছিলেন । তাঁর জীবনেতিহাস সম্পর্কে তেমন কিছু জানা যায়নি। তিনি মাওলানা কারামত আলী জৌনপুরীর (রঃ) হাতে খিলাফত লাভ করেছিলেন । পাঠানটুলিতে তাঁর মাযার আছে ।

১। মুহান্মন হাসান আলী চৌধুরী, প্রাণ্ডক, পৃঃ ১০১-১০২; ডঃ আবদুল কাদের, প্রাণ্ডক, পৃ ঃ১০৫-১০৬।

তঃ আবদুল কালের, প্রাপ্তক্ত, পৃঃ ১১৯।
 মাওলানা এম, ওবাইদুল হক, বাংলাদেশের পীর আউলিয়াগণ, পৃঃ ৮৫।

### মৌলবী আবদুল বাকী (রঃ)

মোলবা আবদুল বাকী (রঃ) চট্টগ্রামের অন্তর্গত পাঠানটুলীর অধিবাসী ছিলেন। মাওলানা কারামত আলী জৌনপুরীর(রঃ) হতে খিলাফত লাভ করেছিলেন । তার জন্ম-মৃত্যুসন সম্পর্কে কিছু জানা যায়নি। পাঠানটুলীতে তাঁর মাযার অবস্থিত ।

### মাওলানা আবুল হাসান (১৮০১ - ১৮৫১)

মাওলানা আবুল হাসান নফশবাদিয়া তরীকাহ্র বুযুর্গ ছিলেন । তাঁর উর্যতন পুরুষ মীর মুন্শী মুহাম্মন সুফিয়ান ইবন সুলায়মান চটুগ্রামস্থ কদম মুবারকের প্রতিষ্ঠিতা নওয়াব ইয়াসান থা-এর সহিত ১১৩৭হিঃ/১৭২৪ইং এ দেশে আগমন করেন । সুফিয়ান এর পুত্র মুহাম্মদ মুদাকির-এর বংশধর মুহাম্মদ দওলত ইবন দাবা-এর দরিদ্রগ্রন্থ হওয়ার কারনে পটিয়া মৌজা ছেড়ে চটুগ্রাম শহরের নিকট টাদগাঁও পরগণার অন্তর্গত ফারাদর পাড়ার মহল্লায় এসে বসতি স্থাপন করেন । দওলত-এর দুই পুত্র ছিল । মুহাম্মদ মুকীম মিয়ায়ী ও মুহাম্মদ নুকলাহ মিয়ায়ী । মাওলানা আবুল হাসান ছিলেন মুকীম মিয়ায়া-এর পুত্র । তিনি ১৮০১ ইং সনে জম্মগ্রহণ করেন । ঢাকা মুহাসিনিয়া মাদ্রাসা ও কলিকাতা আলিয়া মাদ্রাসায় দীনী শিক্ষা সমাপ্ত করে ভারতের কোন এক বিখ্যাত মাদ্রাসায় গমন করেন । তথায় সাত বছর উচ্চশিক্ষা লাভ করে স্বদেশে প্রত্যাবর্তন করেন এবং পটিয়া থানার অন্তর্গত হাওলা নিবাসী মাওলানা মুফীযুলাহ-এর মুরীদ হয়ে আধ্যাত্মিক জান লাভ করেন ।

তার মুরীদ হওয়া সম্পর্কে কথিত আছে যে, তার পিতা মুহাম্মদ মুকীম মিয়ায়ী তাকে নিয়ে আপন পার মুফীযুলাহ-এর নিকট গমন করেন এবং তার জন্য দ'ুআ করতে অনুরোধ করেন। তিনি আসরের নামায় গড়ার পর কুর'আনের তাফসীর আরম্ভ করে গরাদিন ফজরের নামায়ের সময় শেষ করেন। পীর সাহেব তার সুগভীর বিদ্যাবতা ও জ্ঞানের ভ্রমী প্রশংসা করেন এবং আপন নাতনীকে তার সাথে বিয়ে দেন। তথন হতে তার খ্যাতি লোক সমাজে ছড়িয়ে পড়ে। তিনি মুন্সিফ পদে বিজিয় স্থানে চাকুরী করে চটুগ্রাম সদরের সাব জজ হিসেবে চাকুরী থেকে অবসর গ্রহণ করেন।

তিনি সর্বদা নাায় বিচার করতেন। অনেক কাজের মধ্যেও তিনি নিজেকে দীনী ইল্ম শিক্ষা দান কার্যে বাাপৃত রেখেছিলেন । তৎকালে চট্টগ্রামে এমন কোন আলিম ছিলেন না যিনি মাওলানা আবুল হাসান এর নিকট দীনী ইল্ম শিক্ষা করেননি । অতি অম্পদিনের মধ্যেই তিনি আধ্যাত্মিক বিষয়ে বাংপত্তি অর্জন করেন। তিনি ১৮৫১ ইং মুতাবিক, ১২৮২ হিঃ ইন্তিকাল করেন।

১। মাওলানা এম, ওবাইনুল হক, বাংলাদেশের পীর আউলিয়াগণ, পা ৩২।

২। মাওলানা এম, ওবাইদুল হক, বাংলাদেশের পীর আউলিয়াগণ, পৃঃ ৮৯-৯৩।

# **Dhaka University Institutional Repository** হ্যরত শাহ্ সায়িজ আবদুর রহীম (রঃ) ওরফে পরীবাগের শাহ্ সাহেব

(5666-0646)

পুরো নাম সায়্যিদ শাহ আবদুর রহীম। পরীবাগের শাহ সাহেব নামেই তিনি বেশী খ্যাত ছিলেন। তার নিজম বর্ণনামতে জানা যায়, তিনি ১৮১০ সালে পাকিস্তানের হারারা জিলার হরিপুরস্থ খেলাওয়াত গ্রামে জন্মগ্রহণ করেন। ° তার পিতার নাম মাওলানা জিওন শাহ।

শাহ্ সাহেব হরিপুরে প্রাথমিক শিক্ষা লাভ করেন। তৎকালীন ফারসীর আলিম মরহম গোলাম গাউসের নিকট জামী, নিয়ামী, শেখ সাদীর গ্রস্থাবলী এবং মাওলানা জালালুদ্দিন রুমীর মসনবী অধ্যয়ন করেন। রাওয়ালপিন্ডি শহরে হাদীস ও তাফসীর শিক্ষা করেন। তৎকালীন প্রসিদ্ধ আহলে হাদীস আলিম মাওলানা আবদুল হাদী (পূর্ব নাম ইমামুদ্দিন)-এর নিকট হাদীস ও তাফসীর শাম্রে উচ্চ শিক্ষা লাভ করেন। পরবর্তীকালে এবোট্যবাদ বামখিলের প্রসিদ্ধ বুযুর্গ হযরত মাওলানা আবদুল হক ওরফে লালাজী-এর নিকট দু বৎসর অবস্থান করেন ও তাসাওফের দীক্ষা গ্রহণ করেন।

আনুমানিক ১৯০০ সাল তিনি ঢাকায় আসেন । প্রথমে তিনি ঢাকা শহরের ইসলামপুর আমপট্টি অঞ্চলে ফরাসী গীজার নিকটবতী দোতালা মসজিদে ইমামতী করতে থাকেন । <sup>২</sup> তৎপর নওয়াব স্যার সলিমুরাহর শাহবাগে অবস্থিত দুগ্ধ খামারে মুন্শী নিযুক্ত হন। লোকমুখে সে সময়ের একটি ঘটনা থেকে জানা যায় যে নওয়াব সাহেবের খামারে অত্যন্ত উচ্চ দামে ২০/২৫ সের দুধ দেয় এমন একটি গাভী আনয়ন করা হয়। গাভীটি অতান্ত দুর্ধর্য প্রকৃতির ছিল বিধায় কর্মচারীরা কয়েকদিন দুগ্ধ দোহন করতে পারেনি। অবশেষে শাহ্ সাহেবের কাছে আনা হলে তিনি মনে মনে কিছু কালাম পড়ে গাভীটির পিঠে চর মারেন, দুটো শিং ধরে থাকেন এবং কর্মচারীদেরকে দুগ্ধ দোহন করতে বলেন। গাভীটি তখন শান্ত অবস্থায় দাঁড়িয়ে থাকে এবং দুগ্ধ দোহন শেষ হয়। এরপর গাভিটি আর কখনও গোলমাল করেনি । শাহ সাহেব দুধের দায়িতে থাকায় তিনি ঢাকার প্রাচীন লোকদের নিকট 'দুধ শাহ' নামে খ্যাত।

শাহ্ সাহেবের সততা, নিষ্ঠা ও দক্ষতায় মুগ্ধ হয়ে নওয়াব তাঁকে বিরাট বাগানসহ পরীবাগে একটি বাড়ী দান করেন। প্রথম জীবনে আরমানীটোলায় বসবাস করলেও প্রায় প্রত্যহই পরীবাগে<sup>8</sup> আসতেন। অতঃপর শেষ জীবনে তিনি পরীবাগেই স্থায়ীভাবে বসবাস করতে থাকেন ।<sup>4</sup> ঢাকায় এসে তিনি আরও

ইসলামী বিশ্বকোৰ, চতুৰ্দশ খন্ত, ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ, ১৯৯৩, পৃঃ ২৪৮। মাওলানা এম ওবাইদুল হক তাঁর বাংলাদেশের পীর-আউলিয়াগলণ গ্রন্থে উল্লেখ করেছেন যে, তিনি ১৮২০/২৫ সনে পাকিস্তানের রাওয়ালপিডি হতে প্রায় ৪৫ নাইল দূরে হরিপুর শহরের উপকঠে চর শরীফ নামক স্থানে জনগ্রহণ করেন। তিনি (শাহ সাহেব) নিজেই বলেছেন, যৌবনকালে তিনি চর শরীক ছেড়ে ছরিপুরে বসবান করতে থাকেন। সেখানে তার জ্যৈষ্ঠপুত্র শাহ আবদুল গফুর সপরিবারে বাস করছেন। শাহ আবদুল গফুরের দুই পুত্র ছিল মোহাম্মদ গুলাম সরওয়ার ও মোহাম্মদ খালেদ।

মাওলানা এম ওবাইদুল হক, বাংলাদেশের পীর-আউলিয়াগণ, পুঃ ৬২। 21

মাওলানা এম ওবাইদুল হক, প্রাণ্ডক, পুঃ ৬৩। 10

ঢাক। মহানগরীর প্রাণ কেন্দ্রে অবস্থিত শাহ্বাগের অদুরে অবস্থিত। এখানে নওয়াবদের অদ্যতম সুন্দর বাগিচা 81 ছিল। ফুল বাগানের অপরূপ সৌন্দর্য হতে স্থানটির নাম পরীবাগ হয়েছে। (ইসলানী ক্রিকোর চতুর্গণ খন্ড, পুঃ

ইসলামী বিশুকোষ,চতুর্দশ খন্ত, পুঃ ২৪৯। 01

একটি বিষে করেন। তানি একজন কামিল ও সাধক লোক ছিলেন। তার আধ্যাত্মিকতায় মুদ্র হয়ে অনেকে তার নিকট বায় আত গ্রহণ করেন। শাহ সাহেবের বছবিদ কার্তির মধ্যে পরীবাগ শাহ সাহেব মসজিদটি অন্যতম। এটা ১৯০৪/৫ সনের দিকে নিমিত হয়। উচু মিনার বিশিষ্ট মসজিদটি আয়তনে ১২০০ কাফট। শাহ সাহেব বেশ কিছু সম্পত্তি এ মসজিদের নামে ওয়াক্ফ করে যান। এ সম্পত্তির আয় থেকেই মসজিদের যাবতীয় খরচ নিবাহ করা হয়। শাহ সাহেব প্রতি শুক্রবার আসরের নামাযের পর তার খানকাহতে সুরাতুল কাহফ ও সুরা মরিয়মের প্রথম কফু তিলাওয়াত করে দোয়া করতেন-যাতে অনেক আলিম উলামা ও বিশিষ্ট ব্যক্তিবর্গসহ অগনিত সাধারণ লোক উপাহত হতেন। তাঁর দোয়ার বরকতে বহু লোক আরোগ্য লাভ করত, অনেকের মনোবাঞ্চা পূর্ণ হত। তার নামানুসারে 'পরীবাগ শাহ সাহেব লেন' নামে একটি রাস্তা ছিল। পরবর্তীকালে এর নাম 'পরীবাগ শাহ সাহেব রোড' রাখা হয়। তিনি সুদীর্ঘ ১৫২ বছর ইসলামের খেদমত করে ১৯৬১ সালে পরীবাগে ইন্তিকাল করেন। তাঁর জানাযায় লক্ষাধিক লোকের সমাগম হয়। পরীবাগে তাঁর নিজস্ব খানকাহয় তাকে দাফন করা হয়।

# হযরত আলী শাহ (মৃঃ - ১৮৬৫ইং)

হযরত আলী শাহ চট্টপ্রামের অধিবাসী ছিলেন। তাঁর জন্মস্থান ও জন্মকাল সন্পর্কে কোন তথা জানা যায়নি। তিনি একজন উচ্চ মার্গের সাধক ছিলেন। সময় সময় মাজযুব অবস্থায় থাকতেন। তথন তাঁর বাহ্যিক জান লোপ পেত। সুনীব ৫০ বছরের মধ্যে যতক্ষন সজ্ঞানে থাকতেন বিনা ওযুতে থাকতেন না। সবলা কেবলামুখী হয়ে নামায়ের কায়দায় বসতেন। কখনও তাকে এর ব্যাতিক্রম করতে দেখা যায়নি। সজ্ঞান অবস্থায়ও তিনি লোকজনের সঙ্গে বিশেষ কথাবাতা বলতেন না। মাজযুব থাকাকালীন অবস্থায়ও নামায়ের সময় জ্ঞান ফিরে আসত এবং জামা আতের সাথে নামায় আদায় করতেন। কখনও তাকে নামায় কায়া করতে দেখা যায়নি। তার ইবাদতের মধ্যে পবিত্র কুর আন তিলাওরাতই ছিল প্রধান। তিনি পানাহার, ওযু এবং এন্তেঞ্জাসহ সব কাজে মাটির বাসন, গ্লাস ও লোটা-বদন বাবহার করতেন। গ্রাল শ্রুবন করা পছন্দ করতেন না। মাজযুব অবস্থায় কেহ তাকে উলল হতে দেখেনি। তিনি ইল্ম-ই-লাদুনীর অধিকারী ছিলেন। ১৩ রবীউস সানী, ১২৮২হিঃ/১৮৬৫ ইং বৃহস্পতিবার তিনি ইন্তিকাল করেন। চট্টগ্রামের হালীশহরে তাঁর মাযার অবস্থিত। "

১। মাওলানা এম ওবাইদুল হক, বাংলাদেশের পীর-আউলিয়াগণ , পৃঃ ৬৩।

২। নাজির হোসেন, কিংবদন্তীর ঢাকা , পৃঃ ৪৫।

৩। ইসলামী বিশ্বকোৰ, চতুৰ্দশ খন্ত, পৃঃ ২৪৯।

৪। মাওলানা এম, ওবাইদুল হক, বাংলাদেশের পীর-আউলিয়াগণ , পৃঃ ৬৩।

৫। তিলু মাওলানা এম, ওবাইদুল হক, তার বাংলাদেশের পীর-আউলিয়াগণ গ্রন্থে উল্লেখ করেছেন যে, তিলি ১৪০ বছর বয়ঙ্গে ১৯৬১ সনে ইনতিকাল করেন, পৃঃ ৬৩।

৬। মাওলানা নুকর রহমান, তাযকেরাতুল আওলিয়া, খন্ড-৬, পৃঃ ২১৭-১৮।

### 

চট্টগ্রাম জিলার অন্তর্গত সাতকানিয়া থানাধীন সোনাকানিয়া গ্রামে ১২২৯ হিঃ/১৮১৩ ইং সনে শায়খুল আরিফীন হযরত মাওলানা শাহ্ সূফী মুখলিসুর রহমান (রঃ) জন্মহাহণ করেন। তার পিতার নাম মৌলবী সায়িদ গুলাম আলী । তিনি একজন জমিদার ছিলেন এবং ওকালতি করতেন সূফী মুখলিসুর রহমান নিজ গৃহে প্রাথমিক আরবী ও ফারসী শিক্ষা লাভ করার পর নিজ গ্রামের পীর কাতাল শাহ এর দর্মাহ বাড়ীর মদ্রাসায় লেখাপড়া করেন । তার প্রথম নাম ছিল 'মিঞা জান', মাদ্রাসার জনৈক শিক্ষক তার নাম পরিবর্তন করে এ নামে নামকরণ করেন । উচ্চতর শিক্ষা লাভের জনা তিনি কলিকাতা গমন করেন । শিক্ষালাভের পর বিহারের ভাগলপুরের হযরত মাওলানা সায়িদ শাহ ইমানা 'আলীর কাভে বায়'আত গ্রহণ করেন এবং কঠোর সাধনা করে আধ্যাত্মিক ক্ষেত্রে কামালিয়াত অর্জন করেন । তিনি জাহিরী ও বাতিনী উভয় জ্ঞানে প্রভূতজ্ঞানের অধিকারী এবং শারী'আতের অতান্ত পাবন্দ ছিলেন । তিনি নিজে অযথা সময় নম্ভ করতেন না এবং তা পছন্দও করতেন না। স্বনা কোন না কোন সৎ কাজে নিযুক্ত থাকতেন । সব সময় তিনি একটি মুনাজাত করতেন –''হে পালন কর্তা, একপ ধণাঢ্যতা থেকে রক্ষা কর যা তোমার প্রতি অসাবধানতার উদ্রেক করে, আর এরপ দায়িত্রতা থেকে রক্ষা কর যা তোমার ইয়াদগারীতে অলসতা জন্মায়''। এই মহান সাধক ৭৩ বৎসর বয়নে ১২ই জিলকদ, সোমবার ১৩০২ হিঃ/১৮৮৪ইং সনে ইন্তিকাল করেন । মিজখিল দরবার শরীফে তাঁকে সমাহিত করা হয় ।'

### মাওলানা শাহ্ ফসিহ উদ্দিন (১৮১৩ - ১৮৯৩)

চট্টগ্রামের হাটহাজারী থানার ফতেহপুরে ১৮১৩ বৃষ্টাব্দে জন্ম গ্রহণ করেন। আরবী ও ফারসী ভাষায় তাঁর প্রাগাঢ় জ্ঞান ছিল। তার পিতা ঢাকায় শায়খ মুহান্মদ দায়িম (রঃ)-এর শিষ্য ছিলেন। মাওলানা আশরাফ আলী সাহিপুরী মাওলানা তাঁর প্রধান শিষ্যদের অন্যতম ছিলেন।

১৮৯৩ খুষ্টাব্দে তিনি ইন্তিকাল করেন। <sup>২</sup>

## পীর মুহসিন উদ্দীন আহমদ ওরফে দুদু মিয়া (১৮১৯ - ১৮৬২ খ্যু)

বাংলায় ঐতিহাসিক ফরায়েথী আন্দোলনের নেতা মাওলানা হাজী শরী'আত উল্লাহ-এর নৃত্যুর (১৮৩৯/৪০) পর হাজী শরী'আত উল্লাহ-এর আতীয়-স্বজন ও তাঁর শিষ্যরা সমবেত হয়ে সকলের মতানুসারে ইসলামী গণতান্ত্রিক নাতি অনুযায়ী তাঁর একমাত্র পুত্র বুলুনিয়াকে ফরায়েথী সংস্পুদায়ের নেতা নির্বাচিত করেন। তাঁকেননা, ফরায়েথী আন্দোলনকে সুসংগঠিত ও সুসংহত করার কার্যে এবং

১। বি, এ, আভাদ ইসলামাবাদী, চট্টগ্রাম সারণী, প্র কাশকাল তরা জুলাই, ১৯৮৭ 👯 পৃঃস্থা

২। বি, এ, আজাদ ইসলামাবাদী, প্রাগুক্ত, পৃঃ ১৬।

ত। আবদুল বারী, History of the freedom movement, শৃঃ ৫৫৪, ত্মায়ুন আবদুল হাই, মুসলিম সাধক ও সংস্কারক , পঃ ৬১।

হিন্দু জমিদার মহাজনদের অন্যায় অত্যাচার প্রতিরোধ আন্দোলনে দুদু মিয়া অত্যন্ত যোগ্য ব্যক্তিত্ব ছিলেন। কর্ণেল প্যাম্প ডেল লিখছেন, ''হাজী সাহেবের মৃত্যুর পর তাঁর শিষ্যরা সমবেত হয়ে সকলের মতানুসারে তাঁর পুত্র দুদু মিয়াকে তাদের সম্প্রদায়ের নেতা নির্বাচিত করেন''। তাঁর প্রকৃত নাম মুহসিন জন্দীন আহমদ দুদু মিয়া। পরবর্তী জীবনে তিনি পীর দুদু মিয়া নামেই প্রসিদ্ধি লাভ করেন।

দুদু মিয়া ১৮১৯ ষ্টাব্দে বর্তমান মাদারীপুর জেলার শিবচর থানাধীন মুলফতগঞ্ছ গ্রামে জনমগ্রহণ করেন। বাল্যকালে তিনি শিতার কাছে শিক্ষা-দীক্ষা লাভ করেন। দুদু মিয়া নিজ বাজীতে পিতার নিকট আরবী ও ফারসী ভাষার জ্ঞান লাভকালীন সময়ে তার পিতা ১৮৩১ ষ্টাব্দে মাত্র বার বৎসর ব্যাসে ইসলামী বিষয়ে উচ্চ শিক্ষা লাভের উদ্দেশ্যে তাকে মন্ধা শরীফ পাঠিয়ে দেন। মন্ধায় যাওয়ার পথে পীর দুদু মিয়া কিছুদিন কলিকাতায় অবস্থান করেন এবং পাঁচম বলের তৎকালীন সংগ্রামী নেতা তাত্রীর এর গ্রামের বাজীতে গিরো তার সাথে সাক্ষাত করার পর দোয়া কামনা করেন ও তাঁর দ্বারা প্রভাবিত হন। পীর সাহেবকে দেখে তাত্রীর সন্তই হন, তাকে উপহার স্বরূপ তাসবীহ দান করেন। উক্ত তাসবীহ এখনও তাঁর উত্তরাধিকার মহিউদ্দিন আহমদ (দাদন মিয়া) এর কাছে সংরক্ষিত আছে।

তৎকালীন পূর্ববাংলায় ফরায়েয়ী আন্দোলন সংঘটিত করার জন্য হাজী শরী'আত উল্লাহ এককভাবে অক্টান্ত পরিশ্রম করার দরুল এবং বার্ধকাজনিত কারণে ক্লান্ত হয়ে পড়লে একমাত্র পূত্র দুদু মিয়াকে মঞ্চা শরীফ থেকে ভেকে পাঠান। ছয়/সাত বছর মঞ্চা শরীফ অবস্থান করার পর দুদু মিয়া ১৮৩৭ খুষ্টান্দে দেশে প্রত্যাবর্তন করেন। মঞ্চা শরীফে তাঁর শিক্ষা-দীক্ষার ব্যাপারে তেমন ফিছু জানা যায়নি। তবে তিনি পরিত্র কুরআন, আরবী ও ফার্সী ভাষায় বিশেষ বুংপত্তি লাভ করেন। দেশে প্রত্যাবর্তনের পর শরী'আত উল্লাহ দুদু মিয়াকে কাছে রেখে আধ্যাত্মিক শিক্ষায় শিক্ষিত করে তোলেন। তাঁর অবর্তমানে যোগাতার সাথে ফরায়েয়ী আন্দোলন পরিচালনা করার যোগ্য করে তোলার উন্দেশ্যে যথোপযোগী প্রশিক্ষণ-এর বাবভা করেন এবং ফরায়েয়ী প্রজাদের উপর হিন্দু জমিদার ও মহাজনদের ক্রমবর্ধিষ্ণু অত্যাচার রোধ করার লক্ষাে ফরায়েয়ী আন্দোলনকে সংগঠিত করার দায়িতে নিয়াজিত করেন।

শরী আত উল্লাহ শিরক, বিদ'আত এবং মুসলমানদের উল্লাভ ও মুক্তির জন্য যে ফরায়েয়ী আন্দোলন শুরু করেছিলেন দুদু মিয়া তার পূর্ণতা দান করেন।

দুদু মিয়া মকা শরীফ থেকে দেশে প্রত্যাবর্তন করেই বুঝতে পারলেন যে, তার পিতার ধর্মীয় ও সমাজ-সংস্কার আন্দোলনের ফলে ভৃইফোড় হিন্দু জমিদার ও নীল-কৃঠিয়ালর। তার বিরুদ্ধে সংঘবদ

১। পীরকালা মুহিবউন্দীন আহমদ, আপোষহীন এক সংগ্রামী পীর দুদু মিয়া (রঃ) , পৃঃ ৯-১২।

মুলফতগঞ্জের বর্তমান নাম বাহাদুরপুর । পূর্বে ইহা বাকেরগঞ্জ জিলার অন্তর্গত ছিল ।

পশ্চিমকক্ষের চরিশপরগণা জিলার বারাসাত মহকুমার বসিরহাট থানার অন্তর্গত চাঁদপুর।

৪। ইসলামী বিশ্বকোষ, ১৩শ খন্ড, পৃঃ ৪৫৭।

৫। পীরজালা মুহিযউদ্দীন আহমন, প্রাগুক্ত, পৃঃ ১০।

৬। কিন্তু ইসলামী বিশ্বকেছা (১৩শ খড়ের ৪৫৭ পৃষ্ঠা) বর্ণিত হয়েছে যে, তিনি পাঁচ বছর পর দেশে প্রত্যাবর্তন করেন।

হয়েছে। ইংরেজরা প্রভাবশালী হিন্দুদের সহযোগিতায় মুসলমানদেরকে ভূমিহীন চাষী ও দরিদ্র শ্রমিক শ্রেণীতে পরিণত করে ফেলেছে। উচ্চ পদস্থ মুসলমান কর্মচারীদেরকে তাদের নিজ নিজ পদ থেকে বরখান্ত করে সেখানে অকর্মণ্য ও জালিম হিন্দুদেরকে নিয়োগ করা হয় । কলে, মুসলমানদের অর্থনৈতিক অবস্থা চরম শোচণীয় হয়ে পড়ে। দুদু মিয়া আরও বুঝতে পারলেন যে, মুসলমানদের অবস্থা পরিবর্তন ও উন্নত করতে না পারলে এদেশে মুসলমানদের মুসলমান হিসেবে টিকে থাকা কঠিন হয়ে দাঁড়াবে । তাই, তিনি এসব হিম্পুজমিদারদের ও নীলকরদের শোষণ, জুলুম ও অত্যাচার থেকে মুসলমানদের রক্ষা করতে সচেষ্ট হন। এবং বিদেশী ইংরেজ শাসনের উচ্ছেদ সাধন করে স্বাধীন রাজ্য প্রতিষ্ঠা করার জন্য এক মহাপরিকল্পনা নিয়ে অগ্রসর হন । স্বাধীনতা সংগ্রামের পক্ষে গ্রামে-গঞ্জে যুরে যুরে তিনি প্রচার করতে লাগলেন যে, আল্লাহর পুনিয়াতে সব মানুষ সমান, জামর উপর ইচ্ছামত কর ধার্য করার ক্ষমতা কারও নেই। সাথে সাথে তৎকালীন তথাকথিত মোল্লা-মৌলজীদের প্রচলিত উৎপীড়নমূলক ধর্মীয় রীতিনীতি রদ করে মুসলমানদেরকে ঈমানের বলিষ্ঠতা নিয়ে অন্যায় অত্যাচারের বিরুদ্ধে মুকাবিলার জন্য মুসলমানদের আহ্বান জানান । দুদু মিয়া পিতার মৃত্যুর পর ফরারেয়ী সম্প্রদায়ের নেতৃত গ্রহন করেই আক্রমণাত্মক নীতির প্রস্তাব দেন। তিনি মনে করলেন যে, তার পিতার আদর্শবাদ ও নরমপন্থী নীতিই শক্রদেরকে মুসলমানদের উপর অত্যাচার করতে সাহস জুগিয়েছে। তাই তিনি প্রথমেই পিতার প্রচারিত আদর্শ থেকে একট সরে যান। পীর প্রথার প্রচলন শুরু করেন। নিজ নামের পূর্বে 'গীর' শব্দ বাবহার করেন এবং নিজে পীর বলে অভিহিত হন। তিনি সমগ্র বাংলাকে কয়েকটি অঞ্চলে বিভক্ত করে প্রত্যেক অঞ্চলে একজন করে খলীফা বা প্রতিনিধি নিযুক্ত করেন। এসব খলীফার কর্তব্য ছিল " To keep the sect together, make prosetytes and collect contributions for the furtherance of object of the association" a miss ছাড়াও খলীফাদের স্থানীয় গুরুত্পূর্ণ ও প্রয়োজনীয় খবরাখবর বাহাদুরপুরস্থ প্রধান কার্য্যালয়ে পাঠাতে হত। তিনি তার সম্প্রদায়ের জমিজমা ও টাকা পয়সা সংক্রান্ত যাবতীয় গভগোল খলীফানের নিয়ে মীমাংসা করতেন । কেউ তাদের আন্দোলনের অন্তর্ভুক্ত না হলে বা বিচার অমান্য করলে কঠোর শান্তির ব্যবস্থা করতেন। এ সম্পর্কে নিম্নোক্ত বর্ণনা প্রনিধান যোগ্য ঃ- Dhudhu Miyan compelled the poor riots to join his sect and on refusal caused them to be beaten, ex-communicated from the society of the faithfull and their crops to be destroyed" <sup>8</sup> তিনি সকল মুসলমানকে তার সম্প্রদায়ভুক্ত করার জন্য সর্বপ্রকার কৌশল প্রয়োগ করেন। এমন কি কোন কোন ক্লেত্রে শক্তিও প্রয়োগ করেন। এসব কাজের পেছনে তার একমাত্র উদ্দেশ্য ছিল হিন্দু জমিদার ও নীল করদের শোষণ ও অত্যাচার থেকে মুসলিম জাতিকে মুক্ত করে কুসংস্থারাজ্ব মুসলিম সমাজে পূর্ণাঙ্গ ইসলাম প্রতিষ্ঠা করা।2 পিতার মত তিনিও শির্ক ও বিদ'আতের বিরুদ্ধে সোচার ছিলেন। দীর্ঘদিন থেকে হিন্দু জমিদারগণ মুসলমানদের নিকট থেকে যেসব কর আদায় করত তা সরকার কর্তৃক স্বীকৃত ছিল না। এ সমস্ত করের মধ্যে বিবাহ, জমিদারের কাচারীতে আগমন, জমিদার পরিবারের কারও বিবাহ, শ্রাদ্ধ, জমিদার

১। পীরজাদা মৃহিবউদ্দীন আহমদ, প্রাগুক্ত, পৃঃ ১০।

शीवकामा, आगुखर, मः ५०।

Journal of Asiatic Society of Bengal, Vol-LXIII, Part-III, No.-1, 1894, P-50

৪। হুমায়ুন আবদুল হাই, প্রান্তক, পৃঃ ৬৩।

৫। হমগুন আবদুল হাই, প্রাক্তক, পৃঃ ৬৩।

পুত্রের পৈতাপ্রহণ, বর্ষারা, ফরায়েয়ী প্রজাদের দাড়ির উপর ২.৫% হারে খাজনা, দুগপিজা, কালিপুজা প্রভৃতি উপলক্ষে কর আদায় অন্যতম ছিল। ' বুদু মিয়া এসব জুলুমের বিরুদ্ধে রুখে বাজান। "It was against the living of illegal ceases by land lord the Dhudhu Miyan made his most determined stand. That a Muhammandan rayat should be obliged to contribute the support of any of the idolatrous rites of the Hindu land lord were intolerable act of oppression. He advances a step further when he proclaimed that the earth's is God's and that no one has right to occupy it as an inheritance or levy taxes upon it. The peasantry was, therefore perswarded to settle on khas mahal lands, managed directly by the government and thus to escape the payment of any taxes but those raised by the state" । '

তিনি এসব কর প্রদান নিষিদ্ধ ঘোষণা করেন । জমিদারদের নিষেধাঞ্জা অমান্য করে ধর্মীয় অনুষ্ঠানে গরু কুরবানী করতে উৎসাহ প্রদান করেন। তাই তিনি তাঁর পিতার মৃত্যুর (১৮৪০) পূর্বেই হিন্দুজমিদার ইংরেজ নীলকর ও ইংরেজ শাসকদের প্রতিপক্ষ হিসেবে প্রতিভাত হন ।

লুলু মিয়া একজন আমিতবিক্রম সংগঠক ছিলেন । তার সাংগঠনিক ব্যবহার ফলে ফরায়েয়া আন্দোলন ধর্মীয় আন্দোলন থেকে রাজনৈতিক ও অর্থনৈতিক আন্দোলনে রূপান্তারিত হয়। তার সফল নেতৃত্বের ফলে এ দেশের কৃষক শ্রমিকরা নিজেদের দাবী দাওয়া সম্পর্কে সজাগ হয়ে উঠে। ফরায়েয়া আন্দোলনে ঢাকা, ফরিপপুর, যশোর, নোয়াখালী, ময়মনসিংহ, পাবনা, রংপুর, রাজশাহী ও সিলেট জিলার বিভিন্ন অঞ্চলে ছড়িয়ে পড়ে । ফলে, অত্যাচারী ও জুলুমবাজ হিন্দু জমিদার ও নীলকরেরা মুসলমান প্রজাদের উপর অত্যাচার করতে ওক করে ।8 তারা ফরায়েয়ীদের পরস্পরের দাড়ির সাথে দাড়ি বেধে লংকা মরিচের ওড়ো নাকে ঢাকিরে দেয়। "The beards recalcitration rayts were ties together and red chilli powder given as snuff". ফরিদপুরের জমিদার জয়নারায়ণ ঘোষ এবং একই জেলাধীন কানাইপুরের জমিদার পরিবার দুদুমিয়া ও তার সমর্থকদের বিক্রজে চক্রান্ত ও ষড়যন্ত্র করেই ছার্ড হয়নি, তারা মুসলমানদের গরু কুর্যানী বন্ধ করতে এবং কালীপুরা ও দুগাপুরার কর দিতে বাধা করে । তাহাজ, প্রজারা যাতে ফরায়েয়ী আন্দোলনে যোগদান না করে তত্ত্বনা জমিদার ও নীলকুঠির সাহেবরা কঠোর শক্তি প্রযোগের নির্দেশ জারী করে। ডারিউ, ডারিউ, হান্টার তার বিখ্যাতগ্রন্থ শিল করা নির্দেশ জারী হয় । যে সমন্ত রায়তরা জমিদারদের নির্দেশ অমান্য করে ফরায়েয়া আন্দোলনে যোগ না দেয় তার জনা নির্দেশ জারী হয় । যে সমন্ত রায়তরা জমিদারদের নির্দেশ অমান্য করে ফরায়েয়া আন্দোলনে যোগ দিত তাদের উপর এমন শারীরিক নির্যাতন চালান হত যে, শরীরে অসহ্য যান্ত্রনা আন্দোলনে যোগ দিত তাদের উপর এমন শারীরিক নির্যাতন চালান হত যে, শরীরে অসহ্য যান্ত্রন

১। পারজালা নুহিবউনীন আহমদ, প্রাণ্ডত, পুঃ ১৩।

Journal of Asiatic Society of Bengal, Vol-LXIII, Part-III, No.-1, 1894, P. 50। হ্যায়ুন আবদুল হাই, প্রান্তক, পৃঃ ৬৪।

ত। ইসলামী বিশ্বকোৰ, ১৩শ খন্ড, পৃঃ ৪৫৭।

৪। অমায়ুন আবুদুল হাই, প্রান্তক, পুঃ ৬৩।

Journal of Asiatic Society of Bengal, Vol-LXIII, Part-III, No.-1, 1894, p-50, Azizur Rahman Mallick, British policy in Muslim Bengal, P. 83.

হত কিছু শরারে আঘাতের কোন চিহ্ন থাকত না। শরীরের উভয় দিকে এই যন্ত্রণা দেয়া হত যাতে কাহারো অভিযুক্ত করা না যায়। দু'জন রায়তের দাঁড়ি দুড়ভাবে বছন করে নাকে নস্যার ন্যায় লাল মরিচের পাউডার নাকের বাশীর ভিতর দেয়া হত। অবস্থাটা একবার কলনা করে দেখুন কি করেন ও নিষ্ঠুর ব্যবস্থা'। এ ছাড়াও প্রজাদেরকে আরও বহুবিধ শান্তি দেয়া হত। যেমন, উলঙ্গ করে সমন্ত শরীরে পিপড়ে ছেড়ে দেয়া হত। হাত পা বেধে চিৎ করে ফেলে জামার ভিতর দিয়ে পেটের উপর এক প্রকার বিয়াক্ত সাদা পিপড়া বা ঘাসের পোকা ছেড়ে দেয়া হত। বিশেষভাবে তৈরী আবর্জনা ভর্তি কুপের মধ্যে বুক পর্যন্ত পুতে রাখা হত। এ ছাড়া দাঁড়ির উপর জনপ্রতি আড়াই টাকা হারে খাজনা অনাদায়ে অকথা নির্যাতন করা হত। ভি সমিদারদের এরেন অত্যাচার সন্তেও প্রজারা করায়েয়ী আন্দোলনে যোগ দিতে পিছপা হত না । জমিদারদের এরপ অত্যাচার তাদের উদ্দেশ্য হাসিলে বার্থ হল।

এ লিকে ঢাকা, ফরিনপুর, যশোর, নোয়াখালী, ময়মনসিংহ, পাবনা, কুষ্টিয়া, রংপুর, রাজশাহী ও সিলেট জিলার হাজার হাজার মুসলমান তাদের প্রিয় নেতার নির্দেশে যে কোন বিপদের মধ্যে ঝাপিয়ে পড়ে জীবন বিসর্জন দিতে প্রস্তুত ছিল । পদু মিয়ার নির্দেশে ফরায়েয়ী সম্প্রদায়ের যে সব লোক গরু জবাই করত এবং কালীপুলা ও দুর্গাপূজার মত অবৈধ কর দিতে অস্বীকার করত, কানাইপুরের শিকদাররা এবং ফরিদপুরের জমিদাররা একত্রিত হয়ে তাদের উপর নির্যাতন চালাত । জমিদারদের নিয়াজিত পাইকও লাঠিয়ালদের জীতি প্রদর্শন, শারীরিক নির্যাতন এবং মুসলমান নারীদের প্রতি অসদাচরণ প্রভৃতি তাদের নিত্য নোমন্তিক ব্যাপার হয়ে শাড়ায় । ও সম্পর্কে জেম্ব্য ওয়াইজ বলেন, ''জমিদারদের এই নমনীতি বার্থতায় পর্যবসিত হয়়। মুসলমানদের পুনঃর্জাগরণ হিন্দু জমিদারগণ রোধ করতে চেয়েছিল । কিন্তু পীর সাহেব এ বিষয়ে সাফল্য লাভ করেছিলেন''। বি

জমিদার কর্তৃক প্রজাদের কাছ থেকে বেআইনী কর আদায়ের বিরুদ্ধে পীর দুদু নিয়া যে আপোষহীন প্রতিরোধ চালিয়েছিলেন সে সম্পর্কে জেমস ওয়াইজ বলেন, 'কোন দুগাপ্রতিমা সাজানো বা হিন্দু জমিদারের অন্যকোন দেব-দেবীর অনুষ্ঠান অর্থ প্রদান করবে ইহা ছিল একটি অসহনীয় অত্যাচার। এই বিষয়ে পীর দুদু মিয়া যথার্থভাবেই ন্যায়পন্থী। কেননা, তাঁর সঙ্গে জনসাধারণের অনুভূতির প্রশ্ন

১৮৩৮ খৃষ্টাব্দে ফরিনপুর জিলার শিবচরের পাঁচচর গ্রামের নীল কুঠিয়ালের মালিক এন্ডারসন ভানলাল নামক নীলকর সাহেবের অভিযোগক্রমে পীর দুদু মিয়াকে দাঙ্গা-হাঙ্গামা ও লুট্ওরাজের অভিযোগে আভযুক্ত করা হয়। ফিছু যথার্থ সাক্ষী প্রমাণের অভাবে তিনি নিদোষ প্রমাণিত হন এবং সসম্মানে মুক্তি লাভ করেন ।

James wise, Eastern Bengal, P- 🎗 শান্ত লালা নুহিবট্নীন আহমদ, প্রাপ্তক্ত, পৃঃ ১৬ ।

Dr Mainuddin Ahmad Khan History of Faraidi Movement, P-175

M.A.Khan, opcit, p.178

<sup>81</sup> Azızur Rahman Mallik, ibid, P-72-73

৫। পীরজাদা মুহবউদীন আহমদ, প্রাগুক্ত, পৃঃ১৭।

৬। পীরজাদা মুহবড্ডান আহমদ, প্রাগুক্ত, পৃঃ ১৪।

৭। শীরজাদা মুহিবউদ্দীন আহমদ, প্রাগুক্ত, পৃঃ ১৭।

১৮৪১ খ্রাব্দের জুলাই মাসে ভানলপের চক্রান্তে পীর সাহেব ও তাঁর করেকজন শিষ্য 'চুচমী' নামে এক ব্যক্তিকে খ্নের দায়ে অভিযুক্ত হন। কিন্তু ঢাকার অভিরিক্ত দায়রা জজ পীর সাহেবকে নির্দোধ বলে বিচারে মুক্তি দেন। ' আর বাকী ২২জন অনুসারীদের অমানুষিক নির্যাতন বন্ধের লক্ষেয় দুলু মিয়া কৃষকদের সংঘবদ্ধ করে ১৮৪১ খুয়দে কানাইপুরের জমিদার শিকদার-এর বাড়াতে হামলা করেন। শিকদার ভবিষ্যতে প্রজাদের উপর অত্যাচার না করে ভাল ব্যবহার করার অসীকার করে রেহাই পায় এবং পীর সাহেবের সঙ্গে কানাইপুরের জমিদারদের মধ্যে এ মর্মে চুক্তি হয় যে ফরায়েয়ী প্রজাদের উপর কোনরূপ দৈহিক নির্যাতন অত্যাচার অবিচার, উৎপাতন করা হবে না। তাদের কাছ থেকে কোনরূপ অবৈধ কর যথা- কালী বৃত্তি, দুর্গাবৃত্তি আদায় করা অবিলম্বে বন্ধ করে দেয়া হবে। দাঁড়ির উপর থেকে থাজনা তুলে নেয়া হবে। পূজার সময় বা অন্য কোন সময় প্রজাদের বেকার খাটানো অবিলম্বে বন্ধ করা হবে।

অতঃপর ১৮৪২ সালে পীর সাহেব সদল বলে ফরিকপুরের আরেক জমিদার জয়নারায়ণ ঘোষের বাড়ীতে হামলা করে বাড়ীর সমস্ত জিনিষ পত্র ধুংস করে দেন। জয়নারায়ণ পলায়ন করে জীবন রক্ষা করে কিন্তু তার লাতা মদন নারায়ণ ঘোষকে তারা হত্যা করে পদ্মানদীতে ভাসিয়ে দিয়ে কৃষ্ক প্রজাদের উপর অন্যায় অত্যাচারের প্রতিশোধ নেয় ।° উক্ত বাচনার মামলায় পুলিশ নিমোক্ত রিপোর্ট প্রদান করে, 'প্রায় ৮০০ ফরায়েয়ী প্রজা একদিন রাত্রে একত্রিত হয়ে জয়নারায়ণ ঘোষের বাড়ী আক্রমণ করে এবং তার ভাই মদন ঘোষকে ধরে নিয়ে যায় । পুলিশ রিপোর্টে আরো বলা হয় যে, ফরায়েয়ীদের মধ্যে একতা খুব দৃঢ় ছিল । তারা বিভিন্ন স্থান থেকে হঠাৎ জমায়েত হত এবং তারা কার্যা সমাধা করে বিভিন্ন স্থানে চলে যেত''। °

বাংলাদেশের তৎকালীন পুলিশ প্রধান তার রিপোটে উরেখ করেছেন, "এ আক্রমণের উদ্বেশা লাটপাট করা ছিলনা বরং জমিদারদের অত্যাচারের প্রতিশোধমূলক আক্রমণ ছিল। তাদের উপর জামিদারদের শারীরিক নির্যাতন ও অবৈধ খাজনা আদায়ের প্রতিশোধ। তারা লিখিতভাবে আমাকে যা জানিয়েছে তার দশভাগের এক ভাগও যদি সত্য হয় তবে আমি বিস্মিত হয়েছি যে, তার চেয়েও ভয়ানক গভগোল সংগঠিত হয়নি। এতে আমার কোন সন্দেহ নেই যে তারা লিখিতভাবে আমাকে যে বিবৃত্তি দিয়েছে তা সত্য এবং এই জমিদাররা এই সমস্ত রায়তদের ধর্ম, পরিবারকর্গকে অপদন্ত এবং হেয় করেছে। পুলিশ প্রধান ফরিদপুরের মাজিউটেকে এই নির্দেশ দিয়ে গেলেন যে, তিনি যেন শুধু প্রজাদের উপর সতর্ক দৃষ্টি রাখেন। বিশেষ করে কালীবৃত্তি, দুর্গাবৃত্তি প্রভৃতি অবৈধ খাজনা না দিলে প্রজাদের উপর যেন হিন্দু জমিদাররা কোন প্রকার অন্যায় অত্যাচার না করতে পারে''। এই মামলায় পুলিশ পীর সাহেবসহ ১২৭ জনকে গ্রেফতার করে। দায়রা জজের আদালতে ১০৬ জনের বিচার হয়। ২২ জনকে ৭ বছর কারাদন্ত দেয়া হয়। বাকী সব বেকসুর খালাস প্রেয়ে যায়।

১। শীরকাদা মুহিবউদীন আহমদ, প্রাপ্তক্ত, পৃঃ ১৭।

২। শীরজাদা, প্রাগুক্ত, পৃঃ ১৮।

ত। M. A. Khan, ibid, P-27-29, শীরকাল, প্রাণুক্ত, পৃঃ ১৮

<sup>81</sup> Calcutta Review, vol (1844) Eulsact from Dam press Report 1842 in art, Rural population of Bengal.

পীর দুদু মিয়া এর প্রাথমিক বিজয়ে জনসাধারণ অত্যন্ত আনন্দিত হয়। জনগণের মাঝেও তাঁর মর্যাদা বৃদ্ধি পায়। অত্যাচারিত, অবহেলিত, নির্যাভিত কৃষক প্রজারা তাঁকে তাদের মুক্তি দূত ও আনকর্তারাপে মনে করতে থাকে । ঐতিহাসিক জেম্স ওয়াইজ বলেন, ''পীর সাহেবের এই বিজয়ের ফলে তাঁর নাম ফরিদপুর, পাবনা, বরিশাল, ঢাকা, নোয়াখালী প্রভৃতি জিলার প্রতি ঘরে ঘরে শ্রন্ধার সক্ষে উচ্চারিত হতে লাগল । এতদিন গর্যন্ত যে সব প্রজারা জমিদারদের ভয়ে ফরায়েয়ী আন্দোলনে যোগ দিতে ইতন্তত করেছিল তারা এবার বাধভাঙ্গা জোয়ারের ন্যায় করায়েয়ী আন্দোলনে যোগ দিতে লাগল'। ১৮৪৩ সালে পুলিশ রিগোর্ট অনুযায়ী পীর দুলু মিয়া ৮০ হাজার শিষ্যের একমাত্র নেতা ছিলেন । ও আশি হাজার মানুষের প্রত্যেকে পরম্পরের প্রতি আবেদনশীল ছিল । সবাই সমান স্বার্থ ও অবস্থার অধিকারী ছিল ।

অবশেষে দুদু মিয়া ডানলপ এর কীর্তিকলাপের বিরুদ্ধে রুখে দাঁড়ান এবং ১৮৪৬ সালে দুদু মিয়ার অনুচরেরা কাদিরবন্ধ নামক জনৈক ব্যক্তির নেতৃত্বে ফরিদপুর জিলার পাচচরে অবস্থিত ডানলপের নীলকুঠি আক্রমণ করে আগুন লাগিয়ে জ্বালিয়ে দেয় । ডানলপ পূর্বাহেই সংবাদ পেয়ে পালিয়ে আতারক্ষা করে, কিন্তু নীলকুঠি রক্ষক কালী প্রসাদ কাঞ্জীলাল নামক জনৈক ব্রাক্ষ্ণন মারা যায়। এবারও তাকে বলপুর্বক নারী অপহরণ প্রভৃতি অপরাধে অভিযুক্ত করা হয় । কিন্তু যথোপযুক্ত সাক্ষী প্রমাণের অভাবে দায়রা জজ তাঁকে নির্দোধ ঘোষণা করে মুক্তি দেয়। <sup>°</sup> মামলা মোকদ্দমা করে যখন পীর দুদু মিয়াকে দমন করা গেল না তথন কৃঠিয়াল ডানলপ ও জমিদাররা তার বাড়ী লুঠন করার যড়যন্ত্র করে। তদনুযায়ী ১২৫৩ বঙ্গাব্দের (১৮৪৮ খৃঃ) ৩০শে ভাদ্র সকাল ৮/৯ ঘটিকায় ভানলপের গোমস্তা কালী প্রসাদ, কালী চক্রবর্তী, গঙ্গা প্রসাদ চৌধুরীসহ বিভিন্ন জিলার প্রায় ৭০০/৮০০ সমগ্র লোক কামান বন্দুক সহ পীর সাহেবের বাহাদুরপুরের বাড়ী আক্রমণ করে । তারা সদর দরজা ভেঙ্গে বাড়ীর ভিতর প্রবেশ করে চারজন প্রহুরীকে হত্যা করে এবং অ**নেককে আহত করে। আক্রমণ** করে তারা দেড়লক্ষ টাকাসহ বারলক্ষ টাকা মূলোর সম্পদ লুট করে নিয়ে যায় ।<sup>8</sup> তারা পীর দুদু মিয়ার বাড়ীর মসজিদে প্রবেশ করে বই পুদ্ধক কুর'আন শরীফ আসবাবপত্রসহ সংগৃহীত সমস্ত কিতাব পুড়িয়ে মসজিদকে অপবিত্র করে। <sup>৫</sup> নিহতদের লাশসহ নিয়ে চলে যায় ও আহতদের পুলিশের হাতে সোপদ করে। পুলিশ আহতদের ম্যাজিষ্টেটের সম্মুখে হাজির করে। কিন্তু ম্যাজিষ্টেট এ মোকাদ্দমার কোন প্রকার আগ্রহ প্রকাশ করেনি । আহত আমিরুল হক হাসপাতালে মারা যায়। হিন্দু বাবুরা পীর দুদু মিয়াকে অপহরণ করে পাঁচচরে নিয়ে যায় এবং সেখানে দুই দিন একরাত্রি আঁচকে রাখে যাতে তিনি বাড়ী আক্রমণের কোন অভিযোগ মুখাসময়ে পেশ করতে না পারেন। পীর সাহেব পাচচর হতে ছাড়া পেয়ে সঙ্গে সঙ্গে ফরিনপুর গিয়ে তাঁর বাড়ী লুষ্ঠনের ব্যাপারে দরখান্ত পেশ করেন। ডানলপের

১। পীৰজাদা, প্ৰাগুক্ত, পৃঃ ২০।

W. W. Hunter, The Indian Musalmans, P-100 -

ত। পীরজ্ঞাদা, প্রাগুক্ত, পৃঃ ২১-২২।

At one time an Indigo planter with 700 to 800 armed men attacked Dhudhu Miyan's house and plundered and looked his property valued at 12 lacs of rupees. The planter bribed the police and later on the Magistrate (non-muslim) diued with the planter, and without enquiry arrested Dhudhu Miyan and committed him to trail (part papx iv, 1861, minutes of evidence replies to question 3917 and 3918, quoted by Dr. Mallik, 85)

৫। M. A. Khan, ibid, প্র-১০৪-১১২।

৬। শীরুহাদা, পাগুওই, পঃ ২৩।

অনুগত ইংরেজ ম্যাজিষ্টেট তার দরখান্ত সরাসরি নাকচ করে দিয়ে পাঁচচরে নীলকৃঠিয়াল ভানলপের সঙ্গে আপোয করার পরামর্শ দেন । এ ব্যাপারে একটি নথী তৈরী করে আপোয নামায় দরখান্ত প্রদানের জন্য পীর সাহেবকে আদেশ করলে পীর সাহেব দরখান্ত দিতে অস্বীকার করে, যাড়ী ঘর লুট-তরাজকারী, তার লোকজনকৈ হতাহত কারীদের ব্যাপারে তদন্ত করার জন্য বারবার অনুরোধ জানানো সত্তেও ম্যাজিষ্টেট এ ব্যাপারে কিছুই করেননি, বরং তিনি পীর সাহেবের উপর অসম্ভষ্ট হন ।

ডানলপ ও তার নীলকুঠি রক্ষকরা যে মুসলমানদের উপর ফিরুপ নির্যাতন করত তার নমুনা পাওয়া যায় ডাজির আলীর মুসলিম রতুহার কাবোর একটি পংক্তিতে %-

> ''ফরিদপুর জিলাধীন পাচচর পর, বাঙ্গলার নীলকুঠি ছিল তথাপর। কালা কাজীলাল ছিল কর্মচারী বড়, উৎপীড়ার করত বড় মুসলমান পর।

যা হোক, কালীপ্রসাদ কাঞ্জীলালের বিরুদ্ধে সার্থক অভিযানের ফলে পীর সাহেবের সম্মুখে আর কোন বাধা রহল না। ফলে ১৮৪৭ সাল থেকে ১৮৫৭ সাল পর্যন্ত এ ১০ বছর পীর সাহেব নিরুপদ্রব অবস্থার কাটান।

দুদু মিয়া একজন সুদক্ষ সংগঠক ছিলেন । তিনি জমিদার ও নীলকরদের অত্যাচার-নিপীড়ন থেকে জনগণকে সংঘ্যক্ত করেন। তাদেরকে ইংরেজদের আদালতে যেতে বারন করেন। গ্রামে গ্রামীণ আদালত প্রতিষ্ঠা করেন এবং ইসলাম ধর্মজ্ঞানী ব্যক্তিদের আদালতের বিচারক নিযুক্ত করেন। কোন বাভি ইংরেজদের আদালতে গেলে তাকে সমাজচ্যুত করা হত। তিনি জমিদারকে খাজনা না দেয়ার জনা কৃষকদের নির্দেশ প্রদান করেন। কারণ, জমিদারগণ অযৌক্তিকভাবে অধিক হারে কর আদায় করত। তিনি আরও ঘোষণা করেন যে, এই পৃথিবী আল্লাহর । উত্তরাধিকার বলে এখানে কর ধার্য করার কারো অধিকার নেই । লাঙ্গল যার জমি তার তার এসব কথায় জনগণ খুব অনুপ্রাণিত হয়, সরকারী খাস জমিতে অনেকে বসবাস করতে শুরু করে এবং দলে দলে লোক তার আন্দোলনে শরীক হতে থাকে। এ সম্পর্কে অতুল রায় বলেন, ''দুদু মিয়ার নেতৃতে গ্রাম বাংলায় স্থানীয় সরকার গঠন, স্থানীয় আদালত স্থাপন, কৃষক স্বেচ্ছাসেবকদের নিয়ে স্বাধীন সরকারের সেনাবাহিনী গঠন এবং বিস্তৃত অঞ্চলে জনগণের নিকট হতে কর আদায় প্রভৃতি কার্য ফরায়েয়ী আন্দোলনকে জনগণের প্রকৃত স্বাধীনতা সংগ্রামের বৈপ্লবিক রূপদান করেছিল''।<sup>ত</sup> তারই সাংগঠনিক নেতৃত্বের ফলে অতি অল্পকালের মধ্যে বাংলাদেশের কুসংস্কারাচ্ছন্ন ও নিযাতিত মুসলমান মুক্তির পথ খুঁজে পায়। পূর্ব বাংলার আনাচে-কানাচে ফরায়েয়ী আন্দোলন ইড়িরে পড়ে। কলিকাতার 'অমৃতবাজার পত্রিকা' এ সম্পর্কে একবার লেখে যে, দুদু মিয়া অতি অলপ সময়ের মধ্যেই ৫০ হাজার লোক জমায়েত করতে সক্ষম ছিলেন ।<sup>8</sup> সে সময় দুদু মিয়ার এতই প্রাধান্য ছিল যে সমগ্র বাংলাদেশেই তাঁর অনুসারী ছিল।

১। শীরজাদা, প্রাগুক্ত, পৃঃ ২৩-২৪।

উজির আলী, মুসলিম রতহার, পৃঃ-৮, হুমায়ুন আলুল হাই, প্রান্তক্ত, পৃঃ-৬৫

৩ অতুল চন্দ্র রায়, ভারতের ইতিহাস , পৃঃ-২৫৬।

৪। হুমায়ুন আদুল হাই, প্রাগুক্ত, পঃ-৬৬।

এ সম্পাকে ঐতিহাসিক নিখিলসুর বলেন, "নোয়াখালী জিলার জনসংখ্যার পঁচাল শতাংশ ছিল ফরায়েয়ী আন্দোলনের সমর্থক। মাদারীপুর অঞ্চলেও তাদের প্রভাব ছিল । তিনি হিন্দু-মুসলিম নির্বিশ্বে সকলের উদ্দেশ্যে আদেশ জারী করতেন এবং তা সমগ্র দেশে ছড়িয়ে পড়ত। এ সব আদেশ পত্রে তিনি ছদানাম 'আহমদ নাম না মালুম' নামে দস্তখত করতেন। এ প্রসঙ্গে ঐতিহাসিক নিখিলসুর বলেন যে, "আন্দোলনকারীয়া দারদ্র নিরীহ হিন্দুদের বিরুদ্ধে কখনও সংঘর্ষে লিপ্ত হয় নাই"। দুদু মিয়ার প্রভাব প্রতিপত্তি দেখে ইংরেজ শাসকগোষ্ঠী রীতিমত ভয় পেয়ে যায়। তৎকালীও বাংলাদেশে দুদু মিয়ার ৮০,০০০ গোজা শিষ্য ছিল ।তার কার্যকলাপ সম্পর্কে সরকারের সন্দেহের কারণ বাক্ত করেছেন জেম্পীয়ার এর ভাষায়, "That the real object of the Faraizees was the expulsion of the then rules in the land and the restoration of the Mohammadan power"

জেম্স টেলর এর মতে, ১৮৩৯ সালে ঢাকা, ফরিদপুর, বাকেরগঞ্জা, ও মরমনসিংহে দ্রুত এ আন্দোলন ছড়িয়ে পড়ে।

১৮৪৩ সালের এক পুলিশী প্রতিবেদনে জানা যায় যে, তৎকালে দুদু মিয়ার ৮০,০০০ একনিষ্ঠ শিয়া ছিল। ১৮৪৭ সালে Calcutta Review- এর সম্পাদক লক্ষ্য করেন যে-ঢাকা, ফরিদপুর ও বাকেরগঞ্জা অঞ্চলে ফরায়েযীদের শক্তি বলয় সৃষ্টি হয়। ১৮৬২ সালেও তাদের প্রভাব দিন দিন বৃদ্ধি পেয়ে চলেছে। এ ছাড়া চটুগ্রাম, নোয়াখালী, কুমিল্লা, সিলেট, গোয়ালপাড়া, কামরূপ অঞ্চলেও ফরায়েযীদের প্রভাব ছিল। 

৪ দুদু মিয়ার জনপ্রিয়তা সম্পর্কে উজির আলী মুসলিম রত্নহার এ লিখেনঃ-

'মাওলানা দুদু মিয়া পৃথিবী তাজিল এতকাল মুসলমান একমতে ছিল। বারশ পাঁচচল্লিশ সালে হিন্দুয়ানী মাওলানা ক্রামত আলী আসে বঙ্গে তনি। তিনি আসি জুমা ঈদ আদেশিয়া দিল, ভবিষাতে দু একজন সেদিকে ঝুঁকিল। এইমাত্র ক্রামত আলীর রায় হইল নাম, পূর্বেতে দুদু মিয়ার রায় আছিল তামাম অধম উজির বলে বঙ্গের এই নাতি মোসলেম বিচে দলাদালর এই মাত্র ভিত্তি।

দুলু মিয়া একজন দুরাদৃষ্টি সম্পন্ন আলিম ও স্ফী-সাধক ছিলেন । তিনি ছিলেন শ্রেহ বংসল, ন্যায়পরায়ণ ও সর্বোপরি উদার প্রকৃতির লোক ছিলেন। দুর্বলের উপর সবলের অত্যাচার তিনি সহা করতেন না। তার কাছে ধনী-দরিদ্র সকলেই সমান ছিল। তিনি অত্যন্ত অতিথি পরায়ণ ছিলেন।

১। ইসলামী বিশুকোষ, জয়োদশ থন্ড, পু-৪৫৮

নিখিল সুর, ভারতীয় জাতীয়তাবাদী আন্দোলনের গটভুমি , পঃ-৭ >

৩। হমাযুদ আদুল হাই, প্রাগুক্ত, পৃঃ-৬৫

৪। ডঃ খান, প্রাগুক্ত, পৃঃ- ২৮৮-২৯২

উজির আলী, প্রাগুক্ত, পৃঃ- ১৬; অমানুল আদুল হাই, প্রাগুক্ত, পৃঃ-৬৯

পূর্ব বাংলার বিভিন্ন জেলা থেকে আগত প্রত্যেক মুসলমানকে তিনি সহাদ্যতার সাথে আপ্যায়ণ করতেন।

পীর দুদু মিয়া ফরায়েয়ী সম্প্রদায়ের নেতা নির্বাচিত হয়ে সমগ্র বাংলা দেশের ফরায়েয়ীদের একত্রিত করার প্রয়োজনীয়তা উপলব্ধি করেন। এ সম্পর্কে গোলাম আহমদ মোর্ডজা 'তার চেপে রাখা ইতিহাস' গ্রন্থে উরের করেন য়ে, ''পিতার মৃত্যুর পরই তিনি সংগ্রামের ধারা একটু বদল করলেন। হিন্দু-মুসলমান দরিদ্র শ্রেণীর মানুষের কানে প্রথমে তিনিই সাম্যবাদ প্রচার করেন। আরও বলেন, জামদার ও ইউরোপীয় শাসকদের অত্যাচারের বিরুদ্ধে প্রস্তুত থাকতে হবে । যদি হিন্দুর উপরও অত্যাচার করা হয় তাহলেও ইসলাম অনুযায়ী আমাদেরকে তাদের পাশে সাহায়্য করার জন্যে এগিয়ে যাওয়া ধর্মের বিধান । যদি না যাওয়া হয়, ভাহলে অধর্মের কাজ হবে । তিনি শাসনতক্ত্র কায়েম করলেন। তার বাহিনী তলায়ার, সভাক, তার, ধনুক প্রভৃতি অক্ত্রে সজ্জিত হয় । সর্বপ্রথম তিনি বিপ্রবী খেলাফত ব্যবস্থার প্রতিষ্ঠা করেন পুরোপুরিভাবে। এ পদে সর্বোচ্চ স্থানে বিনি থাকতেন তাকে বলা হয় 'উস্তাদজী'। তাদের পরামর্শনাতারা দু'জন ছিলেন 'খলিফা' । এমনিভাবে সুপারিনটেনভেন্ট খালফা, ওয়ার্ড খলিফা, গাঁও খলিফা প্রভৃতি নানা নামে নানা পদের ব্যবস্থা ছিল। সুপাঃ খলিফার একজন পিয়ন ও একজন পেয়াদা থাকত। তাদের দ্বারা নীচ হতে উপর মহলে যোগাযোগ ও নির্দেশ পাঠাবার ব্যবস্থা ছিল। বামা ফরায়েয়ী আন্দোলনকে নিম্বরূপে সাজিবাছিলেন ঃ-

- ক) ফরারেয়ীনীতি অবলম্বনকারী তিনশ থেকে পাঁচশ পরিবার নিয়ে একেকটি ক্ষুদ্র দল গঠন করা হয়। অনুরূপ দশ বা ততাধিক দল নিয়ে একটি উপ-অঞ্চল গঠন করা হয়। বাংলা ও আসামের এরপ অনেকগুলো উপ-অঞ্চল দল নিয়ে বৃহত্তর ফরারেয়ী আন্দোলনের কেন্দ্রীয় দল গঠিত হয়। দলের কেন্দ্রীয় নেতা ছিলেন মুহসিন উদ্দীন ওরফে দুদু মিয়া। দলের সদর দফতর ছিল ফরিদপুর জেলার শামাইল গ্রামে।
- খ) ফরায়েযীদের মধ্যে পঞ্চায়েত ব্যবস্থা ছিল । প্রাত্যহিক জীবনের সর্বক্ষেত্রে ধর্মীয় নীতিমালার প্রতিফলন ও সামাজিক ন্যায় বিচার প্রতিষ্ঠার ক্ষেত্রে পঞ্চায়েত বিশেষ ভূমিকা পালন করত। পঞ্চায়েত, ক্ষুদে দল,উপ-দলের লোকেরা কোন ব্যাগারে মীমাংসা করতে না পারলে দুদু মিয়া স্বয়ং তার মীমাংসা করতেন।
- গ) ইসলামী শিক্ষার সার্বিক বিস্তারের লক্ষ্যে ফরায়েথী ক্ষুদে দলসমূহের বিশেষ দায়িত পালন করার সাংগঠনিক নির্দেশ ছিল। প্রতিটি মুসলমানকে কুরআন ও নামায শিক্ষার এবং ফরায়েথী নীতিসমূহ বাস্তবায়নের প্রয়োজনীয় প্রশিক্ষণের ব্যবস্থা গ্রহণ করার নির্দেশ দেয়া হয়।
- থ) ফরারেয়ী নীতি অবলম্বনকারীদের ইসলামী শিক্ষার আলোকে নিজম্ব ব্যক্তিত গড়ে তোলার পাশাপাশি সামাজিক দায়িত ও কর্তব্যসমূহ অনুসরণ করার নির্দেশ দেয়া হয়। ফলে একটি অভিয় ইসলামী সমাজ ব্যবস্থার আওতার ফরায়েযীগণ সংগঠিত হয়।

১। অমায়ুন আদুল হাই, প্রাগুক্ত, পৃঃ-৬৬

Dr. Mainuddin Ahmad Khan, Ibid, P-104-112

ত। মোঃ আবদুস সান্তার, ফরিদপুরে ইসলাম , পৃঃ ১৫০; ডঃ মঈন উদ্দীন আহমদ খান, ফরায়েযী আন্দোলন , পৃঃ ৩৬-৪০।

সকল অঞ্চলের বিচার ফরারেয়ীরাই করতে থাকেন। মুসলমানদের যাকাত, উশর ইত্যাদি সংগ্রহ করা, সংগঠনের চাদা ফসল হতে তোলা, ঠিকমত তা আদায় করা, সেনাবাহিনীকে শক্তিশালী করা, মাদ্রাসামক্তব মসজিদ তৈরী করা প্রভৃতি কাজ খুব দ্রুত গতিতে চলতে থাকে। ফরায়েয়ীরা বলতেন, 'পৃথিবীতে জারগা-জমি যা আছে সব আল্লাহর। সেখানে জমিদার বা সরকারের কর নেয়া জুলুম। মানুষ সব সমান, আমাদের কারো উপর তাদের কর্তৃত্ব করার অধিকার নেই''।

এই সুবাদে অনুসলমানরাও অনেকে তালের কাছে অভিযোগ গেশ করত, বিচারও হত সুদ্ধভাবে। বিচারের রায় না মানলে তা মানিয়ে নেবার ক্ষমতা পীর দুদু মিয়ার সৈন্য বিভাগের ছিল। অবশেষে অবস্থা অনুকলে দেখে তিনি তাঁর এলাকায় ঘোষণা করলেন যে, "সমন্ত বিচার আমাদের বাদেশা আদালতে হবে যদি কেই ইংরেজদের আদালতে বিচার প্রার্থী হয় তাহলে তাকে শাস্তি পেতে হবে"। এ প্রসক্ষে সুপ্রকাশ রায় বলেন যে, "ইতিমধ্যে দুদু মিয়ার স্বাধীন রাজ্য প্রতিষ্ঠার কার্য বহুদর অগ্রসর হয়। দুদু মিয়া বাহাদেরপুর নামক গ্রামে বাস করতেন। এ গ্রামকে কেন্দ্র করে তাঁর শাসন বাবদা অফল পর্যন্ত বিদ্যুত হয়। তিনি সর্বর নির্দেশ পাঠিয়ে জামদার ও নীল করদের খাজনা দেয়া বন্ধ করেছেন। মহাজনদের ঝনশোধ করাও নির্দ্ধি করা হয়। জনসাধারণ সরকারী আদালত বর্জন করে দুদু মিয়া ঘারা প্রতিষ্ঠিত গ্রামের আদালতে আপন আপন অভিযোগ পেশ করত। আদালতের বৃদ্ধ বিচারকগণ যে রায়দান করতেন তা সকলে মেনে নিত"।

পীর দুদু মিয়া ফরায়েয়ী আন্দোলনের বুনিয়াদ সাম্য ও প্রাতৃত্বের উপর প্রতিষ্ঠা করেন। জেমস ওয়াইজ এ সম্পর্কে বলেন, ''তিনি (পীর দুদু মিয়া) সমস্ত মানুষের প্রবক্তা ছিলেন এবং তার শিক্ষা সবার চেয়ে পরিপ্র নীচু শ্রেণী মানুষের প্রবক্তা ছিলেন এবং তার শিক্ষা ছিল সবার চেয়ে পরিপ্র নীচু শ্রেনী মানুষেরও উঁচু ও সম্মানিত শ্রেণীর মানুষের ন্যায় কল্যাণের অধিকারী। তার নিকট সমস্ত মানুষ ভাই ভাই ছিল''। জমস ওয়াইজ আরও বলেন, ''ফরায়েয়ী আন্দোলনের অন্যতম আদর্শ এই যে যখন এক ভাই বিপদাপন হয়ে পড়ে তখন তার প্রতিবেশীর কতব্য হতে তাকে সর্বপ্রকার সাহাযা করা দুদু মিয়া প্রাতৃত্ব প্রতিষ্ঠার জন্য একটি সাধারণ তহবিল ও গঠন করেছিলেন''।

পীর দুদু মিয়া পবিত্র কুর আনের ভাষা ''দুালোকে ও ভূলোকে যা কিছু রয়েছে তার সবকিছুর মালিক আলাহ''- এর মর্মানুসারে ঘোষণা করেন যে, ভূমি আলাহর দান এবং এই ভূমি থেকে উপকৃত হওয়ার পূর্ণ অধিকার সকল মানুষের রয়েছে । কাজেই ভূমি কৃষকের; জমিদারের কৃষকের উপর এমন কোন কর আরোপ করার অধিকার নেই যা সরকার কর্তৃক অনুমোদিত নয়। যেহেতু জমিদাররা কৃষকের উপর অত্যাচার চালানো থেকে বিরত হত না, সেহেতু তিনি কৃষকদের নির্দেশ দেন যে, তারা যেন প্রত্যক্ষ সরকার নির্দায়ত ভূমির আবাদ করে। ।

ফরারোথী আন্দোলনের ধর্মীয় সংস্কার সমূহের ফলশ্রুতি হিসাবে প্রতিষ্ঠিত সামাজিক ও অর্থনৈতিক

Proceeding of the Judicial Department, O.C.no. 25, May, 1843-462.

সূপ্রকাশ রায়, ভারতের কৃষক বিদ্রোহ ও গণতান্ত্রিক সংগ্রাম , পৃঃ..২৯৬।

ত। সীরজাদা, প্রান্তক্ত, পৃঃ ৩৭।

৪। পীরজাদা, প্রাগুক্ত, পৃঃ ৩৫।

वीद्रवामा, आगुल्य, तः ००।

কর্মসূচীগুলো মূলতই নতুন জমিদার শ্রেণীর অত্যাচারকে প্রতিহত করার ব্যাপারে জনসাধারণের এক সংঘবক প্রচেষ্ঠা ছিল। ইংরেজ সরকার বিভিন্ন সময়ে দুদু মিয়াকে ১৪ বছর কারাগারে আটক করে রাখে। কেবল কারাগারে আটক রেখেই ইংরেজরা ক্ষান্ত হয়নি তারা তালুকদারীও কেড়ে নেয়।

তিনি অতান্ত ন্যায়পরায়ণ লোক ছিলেন। বাহাদুরপুরে তাঁর গ্রামের বাড়ীতে তিনি জীবনের অধিকাংশ সময় কাটান । গ্রামের ও পাশুবর্তী অঞ্চলের অধিবাসীদের সুযোগ সুবিধা নিজে তদারক করতেন। তালের মাঝে ঝগড়া বিবাদ হলে তিনি নিজে চেষ্টা করে তা মিটিয়ে দিতেন এবং তাকে না জানিয়ে যে কোন হিন্দু-মুসলিম বা ফিরিঙ্গি ঋণ আদায়ের জন্য মুস্পেফের আদালতে নালিশ জানাত, সে সব ঋনদাতাকে তিনি সাজা দিতেন । ই

পার দুদু মিয়া -এর শরীরের গঠন খুব সুন্দর ও সুসম লম্বা ছিল। তার মুখমন্তল ভার্ত সুন্দর কাল দাঁড়ি ছিল। তান মাথায় বড় পাগড়ী ব্যবহার করতেন। হযরত ইউসফ (আঃ) খুব সুন্দর ছিলেন সে জন্য পীর দুদু মিয়াকে 'হাজী ইউসফ' বলা হত। ১৮৫৭ সালে সিপাহী বিদ্রোহ আরম্ভ হলে নীল কর সাহেব এবং ছিল্ম জমিদারদের যড়যন্ত্রের ফলে বৃটিশ সরকার পীর দুদু মিয়াকে কলিকাতা আলিপুর সেট্টাল জেলে আটক করে রাখে। তার অপরাধ ছিল তিনি প্রকাশ্যে ঘোষণা ফরেছিলেন যে কেবলমাত্র আঙ্গুল হেলানের মাধ্যমে তিনি ৮০,০০০ লোক সমবেত করতে পারেন এবং যা করতে কলকে তারা তা-ই করবে। তার আটকের কারণ সন্দর্গক জেমুস ওয়াইজ বলেন, "পীর দুদু মিয়াকে গ্রেফতার করা হতনা, যদি না সে গর্ব করে কোর্টের সামনে বলতেন আমি আহ্বান করার সঙ্গে ৮০,০০০ হাজার লোক এসে হাজির হবে, যা করতে বজবে তারা তাই করবে''।" ১৮৫৭ সালে সিপাহী বিদ্রোহের অজুহাতে ইংরেজ সরকার দুদু মিয়াকে বন্দী করে এবং বিনা বিচারে ১৮৬২ সাল পর্যন্ত হাজতে আবদ্ধ করে রাখে। অনবরত সংগ্রাম ও কারাবাসের কারণে তার লাহা তেন্দে পড়ে। অবশেষে ১৮৬২ যুৱালের ২৪ ডিসেম্বর ৪১ বংসর বয়সে পীর দুদু মিয়া ইন্তিকাল করেন। গ

১। জুলাফিকার আহমদ কিসমতী, বাংলাদেশের পীর- মাশায়েখগন, পৃঃ ২৯;পীরজাদা, প্রাগুক্ত, পৃঃ ৩৯।

২। পীরজাদা, প্রাগুক্ত, পৃঃ ৩৯।

৩। পীরজাদা, প্রাগুক্ত, পৃঃ ৩০-৩১ ও ৪০।

তার ইনতিকালের স্থান ও সন তারিখ সম্পর্কে বিভিন্ন মত দেখা যায়। ডঃ আনিসুজ্জামান একটি ছিলুসুরে উল্লেখ করে লিখেছেন যে, তিনি ১৮৬০ খৃষ্টাব্দে বন্দী দশায় ইনতিকাল করেন। (মুসলিম মানস, পৃঃ ৫২-৫৯)। সুপ্রকাশ রায়ের মতে, দুদু মিয়া বাহাদুরপুর গ্রামে১৮৬০ সালের ২৪ সেপ্টেমর মৃত্যুবরণ করেন এবং তথায় তাকে সমাহিত করা হয়। (ভারতের ক্ষক বিলোহ, পৃঃ ২৯৮) প্রখ্যাত গবেষক স্থপন বসু লিখেছেন যে,১৮৬০ সনে জেল থেকে হাড়া পেয়ে দুদু মিয়া ঢাকাতে চলে যান এবং ১৮৬১ সনে সেখানে ইন্তিকাল করেন। কিছু 'মুক্তির সংগ্রানে ভারত' গ্রন্থের উল্লেখ করা হয় যে, ১৮৬০ সনের ২৪শে সেপ্টেম্বর দুদু মিয়ার মৃত্যু হয়। তাঁর জন্মস্থান বাহাদ্রপুর গ্রামে অথচ ভারতের ইতিহাস গ্রন্থে উদ্রেখ করা হয় যে ১৮৫৯–এ মুক্ত হয়ে তিনি আবার গ্রেফতার হন এবং ১৮৬০ সালে করিনপুর জেল থেকে ছাড়া পেয়ে ঢাকায় চলে যান এবং ১৮৬২ সালে ঢাকায় তাঁর মৃত্যু হয়। 'মৃতি সংগ্রামে ভারত গ্রন্থে বলা হয়েছে যে, জেলের মধ্যেই ১৮৬২ সালে দুদু মিয়া মারা যান (পৃঃ ৩)। ডঃ মইন উদ্দীন খানের মতে,১২৬৮ বাংলা দনে তিনি ইন্তিকাল করেন (উজির আলী মুসলিম রত্নছার, পৃঃ-৯)। ঐতিহাসিক উইলিয়াম আলীরের মতে, তার মৃত্যু সাল ১৮৬২ খৃঃ। সৈয়দ আনোয়ায় হোসেন ও মুনতাসির মামুন, 'বাংলাদেশে সল্ভ প্রতিরোধ আন্দোলন' গ্রন্থে উল্লেখ করেছেন যে ১৮৫৭ সনে তথকথিত সিপাহী বিদ্রোহের অঞ্ছাতে ইংবেজ সরকার ৰুৰু নিয়াকে বন্দী করে এবং বিনা বিচায়ে ১৮৬২ সাল পর্যন্ত হাজতে আবদ্ধ রেখে করায়েয়ী আন্দোলনের অগ্রগতি ব্যাহত করে। এর দারা প্রমাণিত হয় যে দুদু মিয়া ১৮৬২ সন পর্যন্ত জীবিত ছিলেন। ডঃ নুছাব্দদ আবদুলাহ, দুদু মিয়ার মৃত্যুসন ১৮৬২ বলে উল্লেখ করেছেন। (some muslim stalwarts, p-27), সুতরাং দুদু মিয়ার মৃত্যুবরণ বাংলা ১২৬৮ মুতাবিক ১৮৬২ খুইালেই অধিকার গ্রহণ যোগ্য।

## শাহ্ সূফী ফতেহ আলী (রঃ)

(2446 - 2449)

উনিশ শতকের প্রথম ভাগে যে মহান ব্যক্তিত্ব ভারতীয় মুসলমানদের মধ্যে আল্লাহ ও রাস্লের পবিত্র বাণী প্রচারে আত্মনিয়োগ করেন এবং বালাকোটের যুদ্ধে শিখ বাহিনীর হাতে শাহাদাত বরণ করেন তিনি হলেন হযরত শাহ্ সায়িদ আহমদ শহীদ বেরলভী (রঃ)। তাঁর খলীফা রূপে মাওলানা কারামত আলী জৌনপুরী, মাওলানা শাহ্ সৃফী নূর মুহাম্মদ নিজামপুরী উত্তর ভারতের বিভিন্ন স্থানে এবং বাংলায় ইসলামের বাণী প্রচারে আত্মনিয়োগ করেন। সৃফী নূর মুহাম্মদ নিজামপুরীর অন্যতম প্রধান খলীফা এবং পাক ভারত বাংলা ও আসামের অন্যতম সৃফী সাধক শাহ্ সৃফী আব্ বকর সিন্দীকীর পীর ছিলেন শাহ্ সৃফী ফতেহ আলী। তিনি চট্টগ্রাম জিলার নিজামপুর পরগণার মীরসরাই থানাধীন মালিয়াশ গ্রামে ১৮২৫ 'সালে জন্মগ্রহণ করেন।

বাল্যকাল থেকেই তিনি খুবই মেধাবী ছিলেন। অল্প বয়সেই মাদ্রালায় পবিত্র কুল্ল আন ও অন্যান্য প্রোজনীয় পুরুকানির অধ্যয়ন সমাও করেন। অতঃপর তাফসীর-ই-কুরকানী, হাদীস-ই-নববী, ফিক্হ, উস্ল-ই-ফিক্হ, আকায়িদ, মানাতিক, দর্শন ও বালাগাতসহ আরবী ও কারসী সাহিত্যে বুংপন্তি অর্জন করেন। অতঃপর দাহসাও এ অবছিত মাদ্রাসায় পূর্ণাঙ্গ শিক্ষাগ্রহণ করেন। তবে চট্টগ্রাম থেকে শিক্ষা গ্রহণের উদ্দেশ্যে দাহসায় করন ও কত বংসর বয়সে গমন করেন এ সম্পর্কে কিছুই জানা যায়নি। ফারসী ভাষাভাষী না হওয়া সত্ত্বে তিনি ফার্সী ভাষায় গতীর জ্ঞানের অধিকারী ছিলেন। শিক্ষা সমাপনান্তে তিনি ৩১ বংসর বয়সে অযোধ্যার তংকালীন পদচ্যুত নওয়াব ওয়াজিদ আলী শাহ্-এর প্রাইতেট সেক্রেটারী গদে যোগদান করেন এবং পরে তার গলিটিকাল পেনশন অফিসের সুপারিনটেনডেন্ট পদে নিযুক্ত হন। এ দায়িত্ব সম্পাদনের জন্য তখন তিনি কলিকাতায় অবস্থান করতেন। ত

কতেহ আলী নিজামপুরী পরিপত বয়সে মূর্শিদাবাদের অন্তর্গত পুনাসী গ্রামের অধিবাসীনী বিবি ফাতেমা নামী এক মহিলাকে বিয়ে করে সপরিবারে কলিকাতাতেই বসবাস করতে থাকেন। কর্মজীবনে তিনি খুব কঠোর ও দৃঢ়চেতা ছিলেন। তিনি তার পীর সৃফী নূর মুহাম্মদ নিজামপুরীর বিধি-নিষেধ অক্ষরে অক্ষরে পালন করতেন এবং তার নির্দেশ মুতাবিক লোকদের মুরীদ করতেন।

সৃফী ফতেহ আলী চাকুরী জীবনেই ধীরে ধীরে আধ্যাত্মিকতার দিকে ঝুকে পড়েন এবং চাকুরী হেড়ে দিয়ে তা প্রচারের কাজে আত্মনিয়োগ করেন।

মতীউর রহমান , আয়না-ই-ড়য়াইসী, ভূমিকা, পৃঃ ক।

২। মতীউর রহমান, প্রাতক, পৃঃ ১৪৭।

৩। দাহুলা ভারতের হাওড়া কেলার অভর্গত মালিয়া থানাধীন মুনলীর হাটের কাছে এক ঐতিহালিক ছান। উনিল শতকের লিকে সাহুলাতে একটি মাদ্রালা ছিল। তথায় হয়য়ত মাওলানা লাহ সূফী গোলায় কালির নামে একজন প্রখ্যাত 'আলিম ও বৃষর্গ লোক ছিলেন। তিনি সুফী নুর মুহাম্মন নিজামপুরী- এর পাঁর ভাই ছিলেন। দাহুলায় তাঁর মাধার অবস্থিত। বর্তমানে উক্ত মাদ্রালাটির কোন অন্তিত্ব নেই। মতীউর রহমান, প্রাতৃক্ত, পুঃ ১৪৭।

৪। মতীভর রহমান, প্রাণ্ডত, পৃঃ ১৬১; আবু ফাতেমা মুহাম্মন ইসহাক, ফুরফুরার পীর হবরত আবুবকর সিদীকী, পৃঃ ১৮।

ইমান্ত্রন আবদুল হাই, মুসলিম সংভারক ও সাধক, পৃঃ ১০০-১০১, মোবারক করীম জওহর, তারতের সৃষ্টী, পৃঃ ১৬১।

সৃষ্টী সায়্রিদ কতেই আলী (রঃ) নক্শবন্দিয়া, কাদ্রিয়া ও চিশ্তিয়া তরীকাইর খিলাফত লাভ করেছিলেন বটে তবে তাঁর মধ্যে নক্শবন্দিয়া তরীকাইর ফায়েয-এর প্রাধান্য ছিল। নক্শবন্দিয়া তরীকাইর সূত্র পরস্পরার ৩য় তরে হ্যরত শাহ্ ওয়ালী উল্লাহ মুহাদিস দেহলভী, সঙ্ম তরে মুজান্দিদ-ই-আল্ফ-ই-সানী হ্যরত শাহ্র আহ্মদ ফারুকী সিরহিন্দী, পঞ্চম তরে হ্যরত খাজা বাহাউন্দিন নক্শবন্দি, একবিংশ তরে হ্যরত খাজা আবদুল খালেক গুজালাওয়ানী, পচিশতম তরে সুলতানূল 'আরেফীন হ্যরত খাজা বায়েজিদ বভামি এবং উন্তিশ্তম তরে আমীরুল মুমিনীন হ্যরত আবৃ বকর (রাঃ) পর্যন্ত পৌছে।

চিশ্তিয়া তরিকাহ্র সূত্র পরস্পরা সপ্তম তরে শায়খ কাষী খান ইউস্ক নাসিহী জাফরাবাদী, একাদশ তরে হযরত শায়খ নূক্তন হক কুরতাবৃল আলম (পাড়ুয়া শরীফ, মালদহ), চতুর্দশ তরে হযরত খাজা নিজামউন্দীন আওলিয়া, সপ্তদশ তরে হযরত খাজা মাঈন উন্দীন চিশতী, চতুর্বিশে তরে হযরত খাজা শরকুনীন আবৃ ইসহাক শামী, উনত্রিশতম তরে হযরত খাজা কুরাউল বিন আক্রাস এবং ত্রিশতম তরে হযরত 'আলী (রাঃ) পর্যন্ত পৌছে।

প্রকৃতপক্ষে সূফী ফতেহ আলী ছিলেন মুজাদ্দীদ-ই-আল্ফ-ই-সানী শারখ আহমদ ফারুকী সিরহিন্দী (১৫৬৪-১৬২৪)-এর একজন বলীফা। মুজাদ্দিদ-ই-আল্ফ-ই-সানী থেকে সূফী ফতেহ আলী পর্যন্ত বলীফাগনের শাজারা নাম হলঃ-

মুজাদিদ-ই-আল্ফ-ই-সানী শারৰ আহমদ ফারুকী সিরহিন্দী

আদম বারুরী

সায়্যিদ আবদুলাহ আকবরাবাদী

মাওলানা শাহ ওরালী উরাহ

মাওলানা শাহ আবদুল আযীয

ক্রীয়াদ আহমদ শহীদ

31

মতীউব রহমান, প্রান্তক, পঃ ১৪৯-৫০।

1

### সুকী ফতেহ আলী নিজামপুরী

হয়রত সৃষ্টী সায়্যিদ ফতেহ আলী (রঃ) চট্টগ্রাম থেকে কলিকাতা গিয়ে মাটিয়া বুরুজে নওয়াব ওয়াজিদ আলী শাহ - এর প্রাইভেট সেক্রেটারী নিযুক্ত হন। অবশেষে ভারত সরকার কর্তৃক প্রতিষ্ঠিত পলিটিক্যাল পেনশন অফিস-এর সুপারিনটেনভেন্ট নিযুক্ত হন।

সূফী ফতেহ আলী নিজামপুরী কেবল যে একজন পীর ও ধর্ম সংস্কারক ছিলেন তাই নয়, তিনি একজন পভিত ব্যক্তিও ছিলেন। কারসী ভাষা ও সাহিত্য তাঁর প্রভূত জ্ঞান ছিল। সাধকের সাথে সাথে তিনি ফারসী ভাষা ও সাহিত্যের একজন বিখ্যাত কবি ছিলেন। তাঁর কবি নাম ছিল 'ওয়াইসী'। 'দীওয়ানে ওয়াইসী' নামে তিনি ফারসী ভাষায় একখানা কাব্যপ্রান্থ রচনা করেন। একজন কামিল বুযর্গ শীরের বায় আত লাভের উদ্দেশ্যেই কুরকুরার মাওলানা আবু বকর সিদ্দীকী তাঁর কাছেই কাদ্রিয়া, চিশ্তিয়া, নক্শবন্দিয়া, মুজাদ্দিদিয়া ও মুহাম্মদিয়া তরীকাহ গুলোর শিক্ষা গ্রহন করেন ও তাঁর বিলাফত লাভ করেন।

সূফী ফতেহ আলী একজন আধ্যাত্মিক শক্তিসম্পন্ন আলিম ও একজন উঁচু তারের কামিল ওলী ছিলেন। তাঁকে লোকে 'মানিক তলার সূফী সাহেব' বলে অভিহিত করত। হযরত খাজা খিষির (আঃ) তাঁকে সাক্ষাত দান করে বলেছিলেন "তুমি স্পর্শ মনি চর্চা করছ কেন? তোমার সন্তাই সৌভাগ্যের স্পর্শ মনি"।

ন ব্যাব ব্যাজিদ আলী শাহ্ অযোধ্যা রাজ্যের সর্বশেষ শাসনকর্তা ছিলেন। ১৮৪২ বৃষ্টাব্দের ১০ই কেব্রুয়ারী সিংহাসনে আরোহন করেন। লর্ড ভালহৌসির শাসনামলে ১৮৫৬ বৃষ্টাব্দের ওঠালের ওঠালের তালের করেন। লর্ড ভালহৌসির শাসনামলে ১৮৫৬ বৃষ্টাব্দের ওঠালের তালের তালের তালিক আলী শাহ্ ১৮৫৬ বৃষ্টাব্দের ওলারেল উট্রাম রেসিভেন্ট অযোধ্যার চাফ কমিশনার হিসেবে রাজ্য অধিকার করেন। নব্যাব ব্যাজিন আলী শাহ্ ১৮৫৬ বৃষ্টাব্দের ১৩ই মে কলি।কতায় মাটিয়া বুক্তজে পৌছেন। বিশ্বাসঘাতকভালালীন সমক্রের তাঁকে অযোধ্যার কোর্ট উইলিয়াম দুর্গে কয়েল করে রাখা হয়। ২৬ মাস পর ১৮৫৯ সালের ৯ই জানুয়ারী বন্দী দলা খেকে মৃতি লেয়া হয়। ১৮৮৭ সালের ২১শে ডিসেম্বর ইত্তিকাল করেন এবং ১৫১, মাটিয়া বুক্তজের ইমাম বাড়ীতে সমাহিত করা হয়। (মিউউর রহমান, প্রাপ্তক্ত, পৃঃ- ১৫১।)

কাব্য গ্রন্থতি তার দৌহিও মৌলিবী সায়্যিদ মীর হাসান কর্ত ১৯৩৫ সালের কলিকাতা বেকে প্রকাশিত হয়। মুহাম্মদ আবুল কাইউম এর প্রকাশক ছিলেন। গ্রন্থতিতে ১৭৯টি গ্রন্থল ও ২৩টি কাসীলা রয়েছে। ডঃ মুহাম্মদ শহানুরাছ তার "ইসলাম প্রসঙ্গ" গ্রন্থে উভ দীওয়ানের একটি গ্রন্থলের একটি বঙ্গানুবাদ করেছেন এভাবে ৪-

"মোর যদি সে রূপের রাজা গারাবে মোর আঁখির পরে,
বিলিয়ে দেব দীন দুনিয়া তার চরনের ধুলির তরে।
তার গাঁড়িতি জ্বালায় নিতি গরান এমন বুক্রের মাঝে
আঙন পাক মোর হাহাকার দেয় গলায়ে পাখানেরে।
হায় কি হলো রূপের রাজার ? আমার দশায় নাই দশা তার
মোর তরে কি রোদন দশার নাই খবর সেই রূপ রাজেরে।
এসো ওগো আহমদ নবী! এসো ওগো দয়ার ছবি!
নেক নজর দাও আমার দশায় পা রাখ মোর আঁখির পরে।"

স্ফী ফতেহ আলী তরীকত ও মা'রিফাতের জগতে আধ্যাত্মিক শক্তিসম্পন্ন ব্যক্তিত্ব ছিলেন। তিনি তাঁর মুরীদগণকে মৃহর্তের মধ্যে হযরত মুহাম্মদ (সঃ) এর যিয়ারত (দর্শন) লাভ করিয়ে দিতে গারতেন।

সূফী ফতেহ আলীর রোগ-ব্যধি নিয়ন্ত্রণ করার প্রবল ক্ষমতা ছিল। এ সম্পর্কে একটি ঘটনা উল্লেখ করা যেতে পারে। ঘটনাটি হল একবার তাঁর শ্বাণ্ডড়ী পায়ের ব্যথায় অস্থির হয়ে পড়েন। পরিমিত চিকিৎসার পরও ব্যথা উপশম হচ্ছে না দেখে সূফী ফতেহ আলী পারের ব্যথার স্থান ধরে বললেন, 'কই বেদনা তো নেই'। এই কথা বলার সাথে সাথে ব্যথা-বেদনা দ্রীভূত হয়ে যায় এবং তাঁর শ্বাভ্ডী সম্পূর্ণ সৃষ্থ হয়ে উঠেন।

হযরত সৃষ্টী ফতেহ আলী ছিলেন কুতবুল ইরশাদ'। মাওলানা রুহুল আমীন সাহেব লিখেন যে, হযরত সৃষ্টী সাহেব নবী করীম(সঃ)-এর রূহ থেকে নিসবত হাসিল করেছিলেন। তাছাড়া চার তরীকাহর নিসবত তরীকাহ সমূহের মূল চার হযরতের রূহ থেকেই হাসিল করেছিলেন। তাঁকে 'ওয়াইসিয়া তরীকার পীর' বলেও আখ্যায়িত করা হয়। তিনি চার তরীকাহ্র ফায়েয় তাঁর পীর হযরত শাহ্ সৃষ্টী নূর মহাম্মদ নিজামপুরী কর্তৃক শিক্ষাপ্রাপ্ত হন। ফুরফুরার হযরত পীর সাহেবের পীর ভাই হয়রত মাওলানা ইশরামূল হক মুর্শিদাবাদী বলেন, "একদিন হযরত সৃষ্টী ফতেহ আলী সাহেব ফুরফুরার হযরত পীর সাহেবকে ডেকে বলেন ,বাবা ইকরামূল হক, তুমি মুহিউস সুনাহ ও আমীরুশ শারী আত হবে। আর আমাকে ডেকে বলেন বাবা ইকরামূল হক, তুমি কছেপের ন্যায় ধীর গতিতে পাহাড়-পর্বত হেদায়েত করবে"। মাওলানা রুহুল আমীন লিখেছেন যে, হয়রত সৃষ্টী ফতেহ আলী সাহেবের ভবিষ্যত বাণী অক্ষরে অক্ষরে প্রতিফলিত হয়। ই

সূফী ফতেহ আলীর খলীফা ও মুরীদানের মধ্যে যারা অন্যতম ছিলেন তারা হলেন ঃ-

- ১। মাওলানা আবদুল হক, নিজগ্রাম, মুর্শিদাবাদ ,ভারত।
- ২। মৌলবী ইয়ায উদীন আলীপুর, কলিকাতা, ভারত।
- ৩। সৃফী নিয়ায আহমদ, কাটরা পোতা, বর্ধমান, ভারত।
- ৪। সৃফী ইকরামূল হক, পুনাসী, মূর্শিদাবাদ, ভারত।
- টে। মৌলবী মতীউর রহমান, চয়্টগ্রাম, বাংলাদেশ।
- ৬। হাকিয় মুহামদ ইবরাহীম, চট্টগ্রাম, বাংলাদেশ।
- ৭। মৌলবী আবদুল আযীয়, চান্দুরা, জাহানাবাদ, হুগলী, ভারত।
- ৮। মৌলবী আকবর আলী, সিলেট, বাংলাদেশ।
- মৌলবী আম্যাদ আলী, সিলেট, বাংলাদেশ।
- ১০। মৌলবী আহমদ আলী, ফরিদপুর, বাংলাদেশ।
- ১১। শাহ্ দীদার বয়শ, পদ্মপুকুর, হাওড়া, ভারত।
- শাহ্ বাকা উল্লাহ, কানপুর, হুগলী, ভারত।

১। মোবারক করীম জওহর, ভারতের সুখী সাধক, পৃঃ ১৬২।

<sup>🔾।</sup> আবু ধাতেম। মুহামদ ইবহাক, গ্রান্তজ, শৃঃ ২০।

- ১৩। মৌলবী শাহু সৃঞ্চী আবৃ বক্তর সিন্দীকী, ফুরফুরা , হগলী, ভারত।
- ১৪। মৌলবী শাহু সৃফী গোলাম সালমানী, ফুরফুরা, হুগলী, ভারত।
- ১৫। মৌলবী গানীমত উল্লাহ, কুরফুরা, হুগলী, ভারত।
- ১৬। মুনুশী সাদাকাত উল্লাহ, ফুরফুরা, হুগুলী, ভারত।
- ১৭। মুন্শী সাদাকাত উল্লাহ, ফুরফুরা, হুগদী, ভারত।
- ১৮। শায়থ কুরবান বীন তালাব, কলিকাতা, ভারত।
- ১৯। শামসূল উলামা মৌলবী মির্যা আশরাফ, কলিকাতা, ভারত।
- ২০। সায়্যিদ ওয়াজেদ আলী, মেহেদীবাগ, কলিকাতা, ভারত।
- ২১। মৌলবী ওল হুসাইন, বুরাসান, কলিকাতা, ভারত।
- ২২। মৌলবী আতাউর রহমান, চব্বিল পরগণা, ভারত।
- ২৩। মৌলবী মুবীন উল্লাহ্, রামপাড়া, হগলী, ভারত।
- ২৪। মৌলবী সায়িাদ জুলফিকার আলী, টাটিয়াগড়, চব্বিশ পরগনা, ভারত।
- २৫। स्मैनवी पाठा देनारी, मञ्जनकार, वर्धमान, छात्रछ।
- ২৬। মুন্শী সুলাইমান, বারাসাত, চব্বিশ গরগনা, ভারত।
- ২৭। মৌলবী নাসীরুদ্দীন, নদীয়া, ভারত।
- ২৮। মৌলবী আবদূল কাদির, ফরিদপুর, বাংলাদেশ।
- ২৯। মৌলবী কাজী খুদা নাওয়ায, দাহসা, হণলী, ভারত।
- ৩০। মৌলবী আবদুল কাদির, বাইন্দিয়াবাটি, হুগলী, ভারত।
- ৩১। কাজী ফাসাহাত উল্লাহ, চব্বিশ পরগণা, ভারত।
- ৩২। শায়খ লাল মুহাম্মদ, চুচীরা, হুদলী, ভারত।
- ৩৩। মৌলবী সায়্যিদ আজম হুসাইন, মদীনা মুনাওয়ারা, সৌদি আরব।
- ৩৪। মৌলবী সায়্যিদ ওরাইদুল্ল।হ, শান্তিপুর, নদীয়া, ভারত।
- ৩৫। হাফেয মুহাম্মদ ইবরাহীম, হুগণী, ভারত।

দশ/ বার বৎসর চাকুরী করার পর সৃফী ফতেহ আলী সরকারী চাকুরী ছেড়ে দিয়ে মুর্শিদাবাদের পুনাসী আমে বসবাস করতে থাকেন। সেখানে তাঁর এক পুত্র মৌলবী মোন্তফা আলী ইন্তিকাল করেন। মোন্তফা আলী আরবী ও ফারসীর বিখ্যাত 'আলিম ছিলেন। উর্দূ ও ইংরেজীতে তিনি গারদর্শী ছিলেন। তৎকালীন কলিকাতা থেকে প্রকাশিত ইংরেজী 'মুসলিম ক্রানিকল' পত্রিকায় বিভিন্ন বিষয়ে লিখতেন এবং নওয়াব ওয়াজেদ আলী শাহ্ এর পলিটিক্যাল পেনশন অফিসে কান্ত করতেন। তাঁর মেয়ে যোহরা খাতুন মুর্শিদাবাদ জিলার শাহপুর প্রামের অধিবাসিনী ছিলেন। যোহরা খাতুন একজন বড় ওলী ছিলেন। সুকী সাহেব তাকে বাংলার "রাবি'আ বসরী" বলে অভিহিত করেছিলেন। যোহরা খাতুনও সৃফী সাহেবের অন্যতম খলীফা ছিলেন। ' এই মহান তাপস ১৮/১৯ বৎসর ইসলামের প্রচার

১। মতীউর রহমান, প্রাতক, পৃঃ ১৮৬।

২। মোবারক করীম জওহর, প্রান্তজ, পৃঃ ১৬৩; আবু ফাতেমা মুহাত্মন ইসহাক, প্রান্তজ, পৃঃ ২১-২২; মতীউর রহমান, প্রান্তজ, পৃঃ ১৮৬।

প্রসার ও মুসলমানদের হিলায়াতের কাজ আনজাম দিয়ে ৬১ বৎসর বরসে ৮ই রবিউল আউয়াল, ১৩০৪ হিঃ/ ২০ শে অমহায়ণ, ১২৯৩ বাং/ ৬ই ডিসেম্বর, ১৮৮৬ খৃঃ রবিবার বিকাল ৪টায় কলিকাতায় ইন্তিকাল করেন। কলিকাতায় মানিকলতায় ২৪/১, মুন্শীপাড়া লেন, দিল্লীওয়ালা কবরত্বানে তাঁকে সমাহিত করা হয়। প্রতি বছর ২৬শে রময়ান রাতে সেখানে ঈসালে ছওয়াবের মাহফিল অনুষ্ঠিত হয়।

শাহ্ সৃফী আবৃ বকর সিদ্দীকীর খলীফা মাওলানা শাহ্ সৃফী আহমদ আলী দিল্লী ওয়ালা মসজিদে সৃফী ফতেহ আলীর অরণে 'দাকল কুনুন' নামে একটি মাদ্রাসা প্রতিষ্ঠা করেন। সেখানে কুর আন ও হাদীসের শিক্ষা দেওয়া হত। উক্ত মাদ্রাসা থেকে পাশ করে ছাত্র প্রভান্ত অঞ্চলে ইসলামের প্রচার ও প্রসারের কাজে নিজেদেরকে আত্মনিয়োগ করত। বর্তমানে মাদ্রাসাটির কোন অন্তিত্ব নেই। '

### মৌলবী আবদুল মজীদ

নৌলবী আবদুল মজীদ চট্টগ্রাম জেলার অন্তর্গত কদুরবিল গ্রামে জনুগ্রহণ করেন। তাঁর জন্ম-মৃত্যুকাল সম্পর্কে কিছু জানা যারনি। তিনি চট্টগ্রাম সদরস্থ মুহুসিনিয়া মাদ্রাসায় অধ্যাপনার কাজে নিবুক্ত ছিলেন। হযরত শাহ্ সূফী ফতেহ আলী (১৮২৫-১৮৮৬ খৃঃ) এর নিকট থেকে খিলাফত লাভ করেন। মাওলানা শাহ্ নজীর আহমদ প্রথমে তাঁরই নিকট বায় আত থেকে খিলাফত প্রাপ্ত হয়েছিলেন। কদুরখিল গ্রামে তাঁর মাযার অবস্থিত।

# হ্যরত মাওলানা শাহ্ আহ্মদ উল্লাহ (রঃ)

(১২৪৩/৪৪ - ১৩২৫ হিঃ)/(১৮২৬ - ১৯০৬ ইং)

হযরত মাওলানা শাহ্ আহমদ উল্লাহ ১২৪৩ হিঃ/১৮২৬ খৃষ্টাব্দে ১২৩৩ বঙ্গান্দের ১লা মাঘ্, বুধবার চম্ট্রথাম জিলার অন্তর্গত কটিক ছড়ি থানাধীন নাজিরহাট রেল ট্রেশনের মাইজভান্ডার গ্রামে এক সদ্রান্ত ও ধার্মিক পরিবারে জন্মগ্রহণ করেন। তাঁর পূর্ব পুরুষ সায়িয়দ হামিদ উদ্দিন গৌড়ী নামক জনৈক লোক ১৫৭৫ খৃষ্টাব্দে হিদায়াতের উদ্দেশ্যে চম্ট্র্য়ামে আগমন করেন। তিনি পটিয়া থানার অন্তর্গত কাঞ্চন নগরে বসতি দ্বাপন করেন। হিদায়াত ও ইমামতির কাজে রত থাকেন। সেখানে তাঁর নামানুসারে হামিদগাঁও নামে একটি গ্রাম আছে। তাঁর এক পুরু সায়িয়দ আবদুল কাদির ফটিক ছড়ি থানার অন্তর্গত আজিম নগরে গ্রামে ইমামতি উপলব্দে আগমন করে তথায় বসতি দ্বাপন করেন। তাঁর পুরু সায়্যিদ আভাউল্লাহ এবং তাঁর পুরু সায়্যিদ তৈয়ার উল্লাহ উক্ত আজিমপুর নগরেই বসতি স্থাপন করে ইমামতি করতে থাকেন। তাঁর তিন পুত্রের মধ্যে মেঝো পুরু মৌলজী সায়্যিদ মতিউল্লাহ মাইজভান্ডার গ্রামে বসবাস করতে থাকেন। এই মৌলজী সায়্যিদ মতীউল্লাহ-ই ছিলেন মাওলানা শাহ্ আহমদ উল্লাহ (রঃ)-এর পিতা। তাঁর (আহমদ উল্লাহ) মাতার নাম ছিল সায়্যিদা খায়ক্রিছা বিবি।

১। মতীউর রহমান, প্রান্তক, পৃঃ ১৭৬।

২। মতীউর রহমান, প্রাতক্ত, পৃঃ ১৮১।

মাওলানা এম, ওবাইদুল হক, বাংলাদেশের পীর আউলিয়াগণ, পুঃ ৬১।

৪। বি.এ, আজান ইসলামাবাদী, চউগ্রাম স্মরণী, পৃঃ ৭; মাওলানা নূকুর রহমান, তাযকেরাতুল আউলিয়া , ষষ্ঠ 🔫 পুঃ ১৬৩।

৫। মাওলানা মুহাম্মদ ফয়েজ উল্লাহ ভূইয়া, হয়রত গাউছুল আজম শাহ্ ছুফী মাওলানা সৈয়দ আহমদ উল্লাহ (রঃ) মাইজভাভারীর জীবনী ও কেরামত, পৃঃ ২০-২১।

খীয় জন্মভূমি মাইজভাভার আমের মক্তবেই তিনি বাংলাও আরবীসহ প্রাথমিক শিক্ষা লাভ করেন। বাল্যকাল থেকেই তিনি ধর্মপরায়ণ, নির্জনতা প্রিয়, অধ্যবসায়ী ও প্রতিভাশালী ছিলেন <sup>প্র</sup>

সাত বংসর বয়সের সময় তিনি নামায শিক্ষা করেন এবং তাঁর পিতার সাথে রীতিমত জামা'আতে নামায আদায় করতেন। নামাযের সময় হলে তিনি উবিগ্ন হয়ে পড়তেন। নামায আদায় না করা পর্যন্ত শাভ হতেন না। শৈশব থেকেই তিনি অত্যন্ত মেধাবী, সং ও নম্র স্বভাবের ছিলেন। প্রকৃতিগতভাবে বাল্যকাল থেকেই তিনি সুফী সাধনা ভাবাপন ছিলেন। তাই তিনি সহপাঠিদের আনন্দ উল্লাসে কখনও যোগদান করতেন না। বরং নিজের পড়াওনা, বিক্র আযকার ও ধ্যানে সর্বদা রত থাকতেন। প্রত্যেক শ্রেণীতেই তিনি শীর্ষস্থান অধিকার করতেন। নিজের তীক্ষ মেধা ও আদর্শ চরিত্র বলে তিনি উন্তাদগণের নিকট অতিশয় প্রিয় ছিলেন। স্থানীয় মক্তবে প্রাথমিক শিক্ষা সমাপ্ত করে সরকারী অনুদানপ্রাপ্ত একটি আলীয়া মাদ্রাসায় ভর্তি হন। সেখান থেকে কৃতিত্বের সাথে আলিম পরীক্ষায় উবীর্ণ হন। চট্টগ্রামে তৎকালে উচ্চ শিক্ষার সুব্যবস্থা ছিলনা। তাই তিনি হিজরী ১২৬০ সনে কলিকাতা আলীয়া মদ্রোসায় ভর্তি হন এবং মদ্রোসার পদ গ্রহণ করেন। গারের বছরেই (১২৭০ হিজরী) তিনি কাজীরপদ ত্যাগ করে কলিকাতায় মুনুশী বু'আলী মাদ্রাসায় প্রধান মুদাররিস হিসেবে শিক্ষাকতার কাল ওরু করেন। তিনি অত্যন্ত বিদ্যানুরাগী ছিলেন। তাফসীর, হাদীছ, মানতিক, হ্নিক্হ, আরবী সাহিত্য ইত্যাদি বিষয়ে তিনি যথেষ্ট ব্যুৎপত্তি লাভ করেন। মাদ্রাসায় চাকুরী গ্রহণের পর তিনি আধ্যাত্মিক শিক্ষা গ্রহণের প্রতি ঝুঁকে পড়েন। ইতিমধ্যে তিনি গাউসুল আজম হযরত আবদুল কাদির জিলানী (রঃ) ও বংশধর ও কাদ্রিয়া ডরীকার বিলাকত প্রাপ্ত শায়ৰ সায়্যিদ আবৃ শাহামা মুহাম্মদ সালিহ আল কাদরী লাহোরী এবং তাঁর অগ্রজ চিরকুমার শাহ্ সায়্যিদ দেলওয়ার আরী পাকরাজ-এর সাহচর্যে এসে ফায়েজ ও কামালিয়াত অর্জন করেন' ও খিলাফত লাভ করেন' অতঃপর মাদ্রাসা আলীয়ার চাকুরী প্রদান করে পীরের নির্দেশে গ্রামে কিরে এসে একাগ্রমণে আল্লাহ তা'আলার ইবাদাত ও যিকর আয়কারে আত্মনিয়োগ করেন। প্রত্যহ ফজরের নামাযের পর নির্দিষ্ট ওজীফা ও নফল নামায আদায় করার পর অনেক বেলা পর্যন্ত তিনি কুর আন শরীফ তিলাওয়াত করতেন। যোহরের নামায ও আসরের নামাযের মধ্যবর্তী সময়ে ওয়াজ নসীহত করতেন। তাঁর ওয়াজ অত্যন্ত হৃদয়মাহী ও ক্রিয়াশীল ছিল। ইতিমধ্যে তাঁর জ্ঞান গরিমার সংবাদ চড়র্দিকে ছড়িয়ে পড়ে এবং জডিধর্ম-বর্ণ নির্বিশেষে সকল ভরের লোক তাঁর কাছে আসতে থাকে। এমনি সময়ে হিজরী ১২৭৫ সনের ২৯শে আষাঢ়, সোমবার তাঁর পিতা মৌলতী সায়ি।দ মতীউল্লাহ ইন্তিকাল করেন।<sup>৮</sup>

মাওলানা মুহাম্মদ ফয়ের উল্লাহ ভূইয়া, প্রান্তক, পৃঃ ২৭।

২। মাওলানা মুহামাদ করেছ উল্লাহ উইয়া, প্রান্তক, পুঃ ২৭।

৩। মাওলানা নুকর রহমান, প্রাঞ্জ, পৃঃ ১৬৩

৪। তাযকেরাতৃল আউলিয়া ও বাংলাদেশেরে পীর-আউলিয়াগণ গ্রন্থে উল্লোক করা হয়েছে যে, কলিকাতা আলীয়া মাদ্রাসায় শেষ পরীক্ষায় বিশেষ কৃতিত্বর প্রদর্শনের ফলে পরীক্ষায় কলাকল প্রকাশিত হওয়ায় সঙ্গে সঙ্গেই তাঁকে উক্ত মাদ্রাসায় শিক্ষক পদে মিয়োগ করা হয়।

৫। বি. এ. আজাদ ইসলমাবাদী, প্রান্তভ, পৃঃ-৭; মাওলানা মুহাম্মদ ফরেজ উল্লাহ ভূইরা, প্রান্তভ, পৃঃ ৩৩-৩৫।

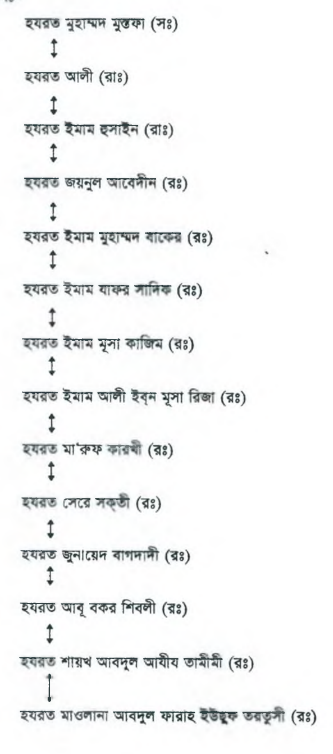
মাওলানা মুহাম্মন ফয়েজ উল্লাহ ভূইয়া, প্রায়ভ, পৃঃ ২৪০-২৪২।

৭। মাওলানা নুরুর রহমান, প্রাত্তক, পৃঃ ১৬৩-৬৪।

৮। মাওলালা শাহ সৃষ্ঠী সৈয়দ দেলওয়ার হোসইন, পৃঃ ৩৮।

শাহ্ আহমদ উল্লাহ সংসারের প্রতি উদাসীন ছিলেন। তাঁর এ উদাসীনতার তাঁর মাতা উদ্বিগ্ন হয়ে পড়েন। তাই তিনি (শাহ্ আহমদ উল্লাহ) ৩২ বছর বয়সের সময় হিজরী ১২৭৬ সনে মায়ের উদ্বিগ্ন দ্রীকরনার্বে আজীমনগর নিবাসী মুন্দী সায়্যিদ আকাজউদ্দীন আহমদ-এর কন্যা মুসাম্মাৎ সায়্যিদা আলকুন্নিছা বিবির সাথে বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ হন। বিশেষ কৃতিত্ব প্রদর্শনের ফলে পরীক্ষার ফলাফল প্রকাশিত হওয়ার সঙ্গে সঙ্গেই তাঁকে উক্ত মাদ্রাসার শিক্ষক পদে নিয়োগ করা হয়।

### তার তরীকতের সাজারা নিম্নরপঃ-



```
Dhaka University Institutional Repository
 হ্বরত মাওলানা আবদুল হাসন কুরায়শী (রঃ)
হ্যরত আবৃ সাঈদ মাখ্যুমী (রঃ)
 হ্যরত সায়্যিদ মহীউদীন আবদুল কাদির জীলানী (রঃ)
হযরত নিজামুদ্দীন গ্যনবী (রঃ)
হ্যরত সায়্যিদ মুবারক গ্যনবী (রঃ)
श्यव्रक मृकी नाजमूकीन गयनवी (तः)
হ্যরত সৃষ্টী কুতুবুন্ধীন রওশন জমীর (রঃ)
হ্বরত সূফী ফয়জুল্লাহ (রঃ)
হ্যরত সায়িাদ মাহ্মুদ (রঃ)
হ্যরত নাসিক্লদ্দীন (রঃ)
হ্যরত সৃফী তাকীউন্দীন (রঃ)
হ্বরত সৃফী নিজামুদ্দীন (রঃ)
হ্যরত সায়্যিদ আবদুল্লাহ (রঃ)
হ্বরত সায়্যিদ যাকর হসাইন (রঃ)
হ্বরত সৃফী বলীলুকীন (রঃ)
হ্যরত মওলানা মুহাম্মদ মুন'য়িম (রঃ)
```

হ্যরত সূকী মুহাম্মদ দায়িম (রঃ)

হযরত স্ফী আহমদ উল্লাহ (রঃ)

‡

হযরত স্ফী লকিয়ত উল্লাহ (রঃ)

‡

হযরত স্ফী লায়িদ মুহাম্মদ সালিহ লাহোরী (রঃ)

‡

হযরত মাওলানা সায়িদ আহমদ উল্লাহ (রঃ)।

কিছু বিরের ছয় মাস পরেই তাঁর স্ত্রী মৃত্যু বরণ করেন। তাই তিনি সে বৎসরই প্নরায় উক্ত আজীমনগর নিবাসী সায়্যিদ আফাজ উল্লাহ-এর অত্যন্ত বৃদ্ধিমতী, রূপলাবণ্যময়ী ও স্লেহের কন্যা সায়্যিদ শৃৎফুরিছা বিবিকে বিয়ে করেন। বিতীয় বিয়ের দুই বৎসর পর তাঁর এক কন্যা সন্তান জন্ম লাভ করে। তাঁর নাম রাখা হয় সায়্যিদা বলীউরিছা বিবি। তিনি চার বৎসর বয়সে ইন্তিকাল করেন। এরপর তাঁর এক পুত্র সন্তান জন্ম গ্রহণ করে অল্পনি পরেই মারা যায়। অত ঃপর হিজরী ১২৮২ সনে তাঁর আর এক পুত্র সন্তান জন্ম গ্রহণ করে। তাঁর নাম রাখার হয় সায়্যিদ ফয়জুল হক। এর আট বছর পর হিজরী ১২৮৯ সনে তাঁর এক কন্যা সন্তান জন্মগ্রহণ করে, যার রাখা হয় সায়্যিদা আনোয়াক্রনিহা। শাহু সাহেবের একমাত্র পুত্র মৌলভী ফয়জুল হক দুই পুত্র সন্তান রেখে অল্প বয়সেই ইন্তিকাল করেন।

কলিকাতা থেকে দেশে কেরার পর শাহ্ আহমদ উল্লাহ চ্টাগ্রমের তৎকালীন অন্যতম কামিল পীর হযরত মাওলানা নূর মুহাম্মদ নিজামপুরীর মুরীদ হন, তাঁর কাছে চিশ্তিয়া তরীকাহুর দীক্ষা গ্রহণ করেন এবং তাঁর থেকে খিলাফত লাভ করেন।

শাহ্ আহমদ উল্লাহ অত্যন্ত দানশীল ব্যক্তি ছিলেন। তাঁর দরবারে যেসব হাদিয়া তুহুকা যেমন-ফলমূল, দুগা, কলা, চাল, মোরগ, মাছ, কোরমা, পোলাও ইত্যাদি আসত তা থেকে যৎসামান্য অংশ রেখে বাকী সবটুকুই তিনি তাঁর বাজী, প্রতিবেশী ও অন্যান্য আগতজনদের মধ্যে বিলিয়ে দিতেন। তাই তাঁর দরবারে গরীব দুঃখী ও উপঢৌকন প্রার্থীদের তীড় সব সময় লেগেই থাকত। তাঁর নিকট যে যা চাইত তিনি তা দিয়ে দিতেন।

তিনি অত্যন্ত কামিল লোক ছিলেন। কোন লোক তাঁর কাছে গেলে সে যে উদ্দেশ্যে গিয়েছে তা তিনি তৎক্ষণাৎ বলে দিতে পারতেন। তিনি বলতেন, মুসলমান কেবল আল্পাহকেই সিজ্দাহ করবে, অন্য কাউকে নয়। অন্য কাউকে সিজ্দাহ করতে তিনি কঠোর ভাষায় নিষেধ করে গেছেন। মুক্ত বেলায়েত যুগের গাউছুল আজম বলে তিনি অভিহিত। মানবতা এবং বিচার সাম্যকে সর্বোচ্চ স্থান দেওয়াই তাঁর দর্শন।

১। মৌলভী শাহু সৃফী সৈয়দ দেলাওয়ার হোসাইন, প্রাতভ, শৃঃ ৩৯।

২। মৌলভী শাহ সৃষ্টী সৈয়দ দেলাওয়ার হোসাইন, প্রান্তক্ত, পুঃ ৪০।

৩। গোলাম সাকলায়েন, বাংলাদেশের সৃষ্ঠীসাধক, পৃঃ ১০২।

মৌলতী শাহ সৃষ্টী সৈয়দ দেলোয়ার হসাইন, প্রান্তক, পৃঃ ৪৭।

৫। গোলাম সাকলায়েন, প্রান্তক, পঃ ১০২।

তাঁর থেকে বহু কারামত প্রকাশিত হয়েছে বলে জানা যায়। তাঁর কারামত ও আধ্যাত্মিক প্রভাবে বহু অমুসলমান ইসলাম গ্রহণ করে। এই মহান সাধক ৭৯ বৎসর বয়সে ১৯০৬ খৃঃ/২৭ জিলকদ, ১৩২৩ হিঃ/১৩ই মাঘ, ১৩১৩ বঙ্গান্ধ, সোমবার রাত ১টায় ইন্তিকাল করেন। পরদিন মঙ্গলবার বাদ আসর তাঁর পীর ভাই ও ভক্ত শ্রেষ্ঠ মাওলানা শাহ সূফী সায়িদ মসীউল্লাহ মির্জাপুরীর ইমামতিতে জানাযার নামায সম্পন্ন হয় এবং মাগরিবের নামাযের পূর্বে তাঁকে দাফন করা হয়। প্রতি বৎসর ১০ই মাঘ মাইজভাভারে তথার আদর্শকে উজ্জীবিত করার উদ্দেশ্যে বার্ষিক উরস উদযাপিত হয়। উক্ত উরস-এ বিপুল সংখ্যক ভক্ত সমবেত হয়। জন সমাগমে ইহা পৃথিবীর শ্রেষ্ঠতম সম্দোলন সমূহের মধ্যে পঞ্চম। ত

মৃত্যকালে তিনি স্ত্রী সায়্যিদা পুৎকুরিছা, কন্যা সায়্যিদ। আনোয়ারুরিছা, একমাত্র পুত্র মাওলানা মকদুম শাহ সূফী সায়্যিদ ফগ্নজুল হক-এর পুত্রহর শাহ সূফী সায়্যিদ মীর হাসান ও মাওলানা শাহ সূফী সায়্যিদ দেলওয়ার হোসাইন ও পৌত্রী সায়্যিদা সবক্লরিছাকে উত্তরাধিকারী হিসেবে রেখে যান।

## শাহ্ সায়্যিদ আমীরুদ্দীন ওরফে পাগলা মিঞা (জন্ম- ১২৩০/১২৩৮ বাং মোতাবেক ১৮৩১/১৮২৩ ইং)

সাবেক নোয়াখালী বর্তমান ফেনী জিলার আশেপাশে যে সূফী সাধক ইসলাম প্রচারে অমণী ভূমিকা রেখে যান তাঁর নাম শাহ্ সায়্যিদ আমীরুদ্দীন ওরফে পাগলা মিঞা। তিনি ফেনী জিলার অন্তর্গত ফাজিলপুরের নিকটবর্তী সন্মা গ্রামে ১২৩৮ বাং/ ১৮৩১ খৃঃ জন্মহণ করেন। কিন্তু মৌলজী সায়্যিদ সাহাব উদ্দিন আহমদ কাদেরী কর্তৃক রচিত 'পাগলা মিঞা' '(রঃ) নামক গ্রন্থে তাঁর জন্ম তারিখ ১২৩০ বঙ্গাল মোতাবেক ১৮২৩ ইং সালের উল্লেখ করেছেন। শাহ্ সায়্যিদ আমীরুদ্দীন ওরফে পাগলা মিঞার শিতার নাম ছিল সায়্যিদ রফিউদ্দিন ও মাতার নাম মায়মুনা খাতুন। পাগলা মিঞার পূর্ব পুক্ষা ছিলেন হযরত শাহ্ জালাল (রঃ) এর সঙ্গী বাগলাদের মহাতাপস শাহ্ সায়্যিদ কুতৃব। সিলেট বিজয়ের পর হয়রত শাহ্ জালাল (রঃ) তাঁর প্রিয় সহচর শাহ্ কুতৃবকে সঙ্গে নিয়ে অত্র জেলার অর্ত্যাত মুঢ়ারবন্ধ নামক স্থানে উপস্থিত হয়ে তথায় শাহ্ কুতৃবের বাসন্থান নির্দেশ করে দেন। শাহ্ কুতৃব গীরের নির্দেশ মুতাবেক তথায় সৃখ স্বাচ্ছদেশ জীবন যাত্রা নির্বাহ করতে থাকেন। কিন্তুদিন পর তথাকার অধিবাসী সায়্যিদ বংশীয় জনৈকা রমণীর সঙ্গে তাঁর বিয়ে হয়। তাঁর গর্ভে ছয় পুত্র শাহ্ সায়্যিদ জালাল উদ্দিন, শাহ্ সায়্যিদ জামাল উদ্দিন, শাহ্ সায়্যিদ আলী, শাহ্ সায়্যিদ কাসিম ও শাহ্ সায়্যিদ চান্দ জন্মহণ করেন। 'তার সকল পুত্রই ইসলাম প্রচারে নিজেদেরকে আত্মনিরোগ করেন। প্রথম, বিতীয় ও তৃতীয় পুত্র ইসলাম প্রচারের

মৌনতী শাহ সৃষ্টী সৈয়ন দেলোয়ার হসাইন, প্রাতক, পৃঃ ২১৭।

মৌলভী শাহ্ সৃষ্ঠী সৈয়দ দেলোয়ার হৃসাইন, প্রাপ্তত, পৃঃ ২১৯।

৩। মৌলভা নাহ সৃষ্ধী সৈয়ন দেলোয়ার ছসাইন, প্রাপ্তভ, পৃঃ ২৩৮।

৪। মাওলানা শাহ্ সৃফী সায়্যিদ দেলওয়ার হোসাইন, প্রান্তক্ত, পৃঃ ২১৯।

 <sup>ে</sup> ভঃ আবদুল কাদের, নোয়াখালীতে ইসলাম , পৃঃ ৮৯।

৬। সায়্যিদ সাহাব উদ্দীন পাহ্মদ 🥒 কাদেরী, পাগলা মিঞা, (রঃ), পুঃ ২১

৭। মৌলভী সাহাব উদ্দীন আহমদ কাদেরী, প্রান্তক, পৃঃ ১৭-১৮

উদ্দেশ্যে আসাম ও পশ্চিমবঙ্গে বসবাস করেন। পঞ্চম ও ষষ্ঠ পুত্র ক্রমান্বয়ে দক্ষিণ-পূর্ব বঙ্গে ও শ্রীহটো (বর্তমান সিলেট) বসবাস করেন। চতুর্থ পুত্র শাহু সায়্যিদ আলী মছরী ও ফেনী নদীর সঙ্গমস্থলের অনতিদুরে বসবাস করেন। এই শাহ্ সায়্যিদ আলীর ঔরসে সায়্যিদ আবৃ নামে একপুত্র জন্মগ্রহণ করেন। শাহ্ সায়্যিদ আবৃ বয়োবৃদ্ধির সাথে সাথে হিন্দুন্তান গমন করে তথায় হাসীস ও তাফসীর শিক্ষা গ্রহণ করেন এবং ফাজিল উপাধী লাভ করে বদেশ প্রত্যাবর্তন করেন। অতঃপর ইসলাম প্রচারে মনোনিবেশ করেন এবং সায়্যিদ বংশীয় অনৈক। রমণীকে বিয়ে করেন। সায়্যিদ আবু-এর পুত্র যথাক্রমে সায়্যিদ জয়নুদ্দীন, সায়্যিদ হোসেন ও সায়্যিদ বাহার উদ্দীনও ইসলাম প্রচারে ব্রতী হন। কিন্তু কালক্রমে শাহু সায়্যিদ আবু-এর বাড়ী নদীগর্ভে বিলীন হয়ে যায়। অতঃপর তাঁর পুত্রগণ এর অভিদূরে বসতি স্থপনপূর্বক জীবনযাত্রা নির্বাহ করতে থাকেন। শাহু সায়্যিদ আবু-এর প্রথম পুত্র সায়্যিদ জয়নুকীন এর ঔরসে সায়িদ ইন'আম উকীন ও সায়্যিদ কায়িম উকীন নামে দুই পুত্র সন্তান জন্ম লাভ করেন। বিতীয় পুত্র সায়ি।দ আবুল হোসেন সাহেবের ঔরসে সায়ি।দ নাসির উদ্দীন নামক এক পুত্র জনুত্রহণ করেন। সায়্যিদ ইন'আম উন্দীন সাহেবের ঔরসে আমান উন্দীন ও সায়্যিদ আছহাব উন্দীন নামে দুই পুত্র জন্ম গ্রহণ করেন। সায়্যিদ কায়িম উদ্দীন তদান্তীন ফেনী সাবডিভিশনের অন্তর্গত বইয়ারা নামক গ্রামে গমন করে তথায় বাড়ী নির্মাণপূর্বক বসবাস করতে থাকেন। সায়্যিদ ইমাম উন্দীন ও তদীয় পুত্র সায়্যিদ নাজমুন্দীন চট্টগ্রাম জেলার অন্তর্গত মিরেরসরাই এলাকায় হিঙ্গুল নামক গ্রামে বসতি বিস্তার করতে লাগলেন। তথায় সায়্যিদ নাজমুন্দীন এর ঔরসে সায়্যিদ তাজুন্দীন ও সায়্যিদ নিজাম উন্দীন নামে দুই পুত্র জন্মগ্রহণ করেন। অপরদিকে সায়্যিদ জয়নুন্দীন এর বিতীয় পুত্র সায়্যিদ কায়িম উদ্দীন সাহেবের ঔরসে দুই পুত্র ও এক কন্যা জনুম্মহণ করেন। তাঁদের নাম যথাক্রমে সায়্যিদ আজা উন্দীন, সায়্যিদ রাজি উন্দীন এবং সায়্যিদ মায়মুনা বেগম। সায়্যিদ রাজি উন্দীন এর দুই পুত্র যথাক্রমে সায়িাদ সালীম উদ্দীন ও সায়ািদ আকরাম উদ্দীন।

সায়্যিদ নাসির উদ্দীন সাহেবের ঔরসে সায়্যিদ বশীর নামক এক পুত্র জনুগ্রহণ করে। এই সায়্যিদ বশীর সাহেবই মরহম পাগলা মিঞা সাহেবের পিতা। তিনি ফেনী জেলার এলাহাবাদ নামক স্থানে গমনপূর্বক এক সম্রাভ পরিবারের জনৈকা রমনীর পাণি গ্রহণ করে শীয় শতরালয়ে বসবাস করতে থাকেন। দূর্ভাগ্যক্রমে, এখানে নিঃসভান অবহায় তাঁর পত্নী মারা যান। অতঃপর তিনি তাঁর পূর্ব পুরুষের বাড়ীতে খইয়ারা (ফাজিলপুর) নামক স্থানে গমনপূর্বক শীয় খুলুতাত ভগ্নী সায়্যিদা মায়মুনা খাতুন বেগমের পাণি গ্রহণ করেন। উক্ত সায়্যিদ বশীর এর উরসে সায়িদা মায়মুনা খাতুন বেগমের গর্ভেই সায়াদ আমীর উদ্দীন ওরকে পাগলা মিঞার জন্ম হয়।

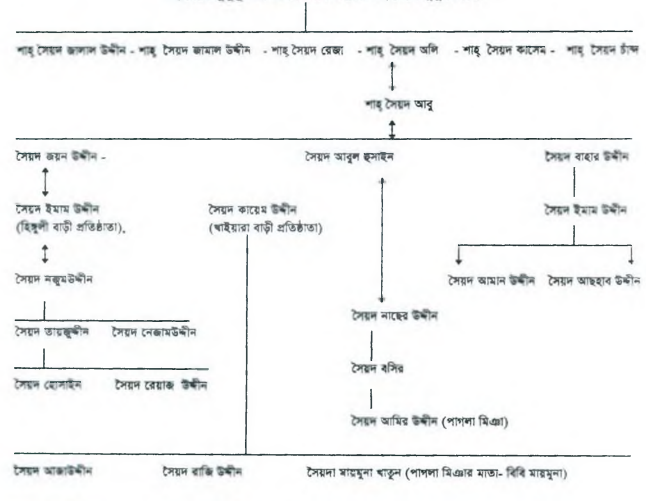
১। মৌলভী সায়্যিল সাহাব উত্থীন আহমদ, প্রান্তক্ত, পৃঃ ১৮।

২। মৌপভী সাগ্ন্যিদ সাহাব উদীন আহমদ, প্রাত্তক, পুঃ ১৯।

৩। মৌলভী সায়্যিদ সাহাব জ্বীন আহমদ, প্রান্তক্ত, পৃঃ ২০।

#### শাহ সায়িদে আমীরুন্দীন ওরফে গাগলা মিঞার বংশ তালিকাঃ-

শাহ সৈয়দ কুতুরুল আলম বোগদাদী গুরুফে শাহ্ সৈয়দ কুতুব সাহেব



সৈয়দ ছলিম উদ্দীন

সৈয়দ আকরাম ভবীন (পাগলা মিঞার প্রথম বাদেম)

- সেয়দ আফসার ভব্ন ২) সায়্রিদ ওমেদ রাজা ৩) সৈয়দ দানা মিঞা ৪) সৈয়দ সুলতান আহমদ ৫) সেয়দ আলী অহমদ
- ৬) সৈয়দ সোলায়য়য়য় ৭) সৈয়দ সাহাব উদীন আত্মদ কাদেরী (লেখক) ৮) সেয়দ শামসুদীন আত্মদ।

যখন তাঁর বয়স চার বৎসর এগার মাস তখন তাঁকে বিদ্যা শিক্ষার জন্য জনৈক উদ্ভালের হাতে সমর্পণ করা হয়। প্রাথমিক শিক্ষা সমাপ্ত করে কিছু জ্ঞান অর্জন করার পর তাঁর পিতা তাঁকে তের বৎসর বয়সে চট্টগ্রাম জেলার সদর ইসলামিয়া মাদ্রাসায় ভর্তি করিয়ে দেন। তাঁর আদর্শ চরিত্র ও নির্মল ব্যবহারে মাদ্রাসার শিক্ষক মন্তলী তাঁর প্রতি অত্যন্ত মুদ্ধ হয়ে পড়েন। তিনিও লেখা-পড়ায় অত্যন্ত মনোযোগী ছিলেন। বিশেষ করে ফারসী ভাষায় তিনি সর্বাপেক্ষা অধিক শারদর্শিতা লাভ করেছিলেন। শৈশবকাল হতেই নির্জনে বাস করা তাঁর স্বভাবগত অভ্যাস ছিল।

মৌলতী সায়িল সাহাব উদীন আহমদ, প্রাক্ত, পৃঃ ৬২।

তিনি নামায রোয়া ইত্যাদি কার্যে লিও থাকতে শান্তি অনুভব করতেন। সাদা জামা কাপড় ও সুগন্ধি দ্রব্য ব্যবহার করতে ভালবাসতেন। পিতামাতার একান্ত অনুগত ছিলেন, কোন সময়েই তাঁদের আদেশ অমান্য করতেন না। তাঁর চরিত্র ছিল নির্মল। বাল্যকাল থেকেই তাঁর থেকে অনেক অলৌকিক ঘটনাবলী সংগঠিত হয় বিধায় জনসাধারণ্যে তিনি একজন কামিল সাধক হিসেবে খ্যাতি লাভ করেন। তিনি সংসারের নানা শ্রেণীর লোকের মধ্যে উপদেশ ও হিতঞানবাণী প্রচার করতেন।

নিম্নে তাঁর কয়েকটি হিতোদেশের উদাহরণ দেওয়া গেল ঃ

- ক) আইনে থাকিস, আইনে থাকলে ভাল।
   গাইনে গেলে গভগোল।
- বাবের হকুম যে বুঝে, সে বুঝে।
   সকলে বুঝে না ।
- গ) লাগি থাকিস, লাগি থাকলে ভাগী হয়।
- च) ওয়া পড়িস, ওয়া পড়লে দোরা পায়।
- ভ) ফকিরী করা আতন খাওয়া, অঙ্গার হজম করা, ছোট শক্তি নয় হলেনের রণ (অথাৎ কারবালার য়ৢদ্ধ)

  যে বুঝে, সে বুঝে।

  সকলে বুঝে না ॥
- হাটু সমান মধু- ভাত, গলা সমান কাটা।
   তারপর ফকিরী ঘাটা ।
- ছ) থানাদার বাধ্য থাকলে কোন্ বেটায় কি করতে পারে। °

একটু চিন্ডা করলেই পাগলা মিঞার তত্ত্বপূর্ণ কথার মানে বুঝতে পারা যায়।

শাহ্ সায়্যিদ আমীর উদ্দীনের কথাবাতা ছিল হেঁয়ালীপূর্ণ। জনসাধারণ সময় সয়য় তাঁর কথার তাৎপর্য বুঝতে শারত না। বভাবও ছিল তাঁর পাগলাটে ধরনের। তজ্জন্য লোকে তাঁকে 'পাগলা মিঞা' বলে ভাকত। তিনি একজন কামেল লোক ছিলেন, তাই দেশ-বিদেশের মামলাবাজ, চাকুরীজীবী, রোগী ও শোকাতুর মানুষ এবং জাতি ধর্ম-বর্ণ নির্বিশেষে হিন্দু-মুসলমান-বৌদ্ধ বৃষ্টান তাঁর দর্শন কামনায় বহু অর্থ ও টাকা-কড়ি নিয়ে তাঁর দরবারে হাজির হত। এতলো তিনি অন্য লোককে বিলিয়ে দিতেন। কারও উপহার পছন্দ না হলে ক্ষেরৎ দিতেন ও তাঁকে তাড়া করতেন'

১। সায়্যিদ সাহাব উদ্দিন আহমদ, প্রাপ্তক্ত, পৃঃ ২১।

২। গোলাম সাকলায়েন, বাংলাদেশের সৃষ্ঠী সাধক, পঃ ১৩১।

৩। গোলাম সাকলায়েন, প্রান্তন্ত, পৃঃ ১৩১-৩২।

৪। ডঃ আবদুল কালের, প্রান্তক, পুঃ ৯০।

ইউসুফ নামক জনৈক চাকর তাঁর হিতোপদেশে চৌর্য-বৃত্তি ত্যাগ করে এবং তাঁর দোয়ায় সাংসারিক কচ্ছলতা ফিরে গায়। তিনি চিশ্তিয়া তরীকাহ্র অনুসারী ছিলেন। বাদ্যযন্ত্র পছন্দ করতেন এবং অনেক সময় বাদ্যযন্ত্র সহযোগে লোকজনের গানের সাথে তিনি নিজেও অংশ গ্রহণ করতেন।

১৩ই শ্রাবণ ১২৮৩ বাং/১৮৭৬ইং বুধবার তাঁর ওফাত হয়। ফেনী বাজারেরর দক্ষিণ-পশ্চিম দিকে তাকিয়া বাড়ীতে তাঁর মাযার অবস্থিত। মৃত্যু দিবসে সেখানে উরস হয় এবং এ উপলক্ষ্যে বিপুল জনসমাগম হয়। কয়েকজন হিন্দু তাঁর নিকট দীক্ষা গ্রহণ করেন বলে প্রকাশ। দেশ বিদেশের দূর-দূরান্ত থেকে হাজী, গাজী, দরবেশ ও শত শত ভক্ত এই বিব্যাত সাধকের মামার বিয়ারতে আসেন।

### মাওলানা হাফিজ আহমদ (১৮৩৪-১৮৯৯)

মাওলানা কারামত আলী জৌনপুরীর (১৮০০-১৮৭৩) কলিকাতায় অবস্থানকালে সেখানে ১২৫০হিঃ/১৮৩৪ খৃষ্টাব্দে তাঁর পুত্র হাফিজ আহমদের জন্ম হয়। তানি শৈশবকাল হতেই অতিশয় শাস্ত প্রকৃতির, সংঘতার, কল্পভাষী ও লাজুক ছিলেন। হাসি-ঠাট্টা বেফাহেশ কথাবার্তা এবং শিশু সূলত খেলাধূলাকে তিনি বাল্যকাল থেকেই অপছন্দ করতেন এবং লেখাপড়ার প্রতি অতাধিক অনুরাগী ছিলেন।

বদান্যতা, পরার্থপরতা ও সদাশয়তা প্রভৃতি সদ গুণাবলী শৈশব হতেই তার মধ্যে পুর্ণ মাত্রায় বিদ্যমান ছিল। শৈশব থেকেই তিনি পরদুঃখকাতর ছিলেন । 

। চার বংসর বয়ঃকালে তার পিতা মাওলানা কারামত আলী তাকে পবিত্র কুরু আনের প্রথম হবক দেন। আলাহ পুদন্ত অসাধারণ মেধাশক্তির বলে শেশবেই কুরু আন হিফজ করে ধর্মীয় আরবী কিতাবসমূহ পভতে আরন্ত করেন। অপ্পকালের মধ্যেই তিনি নাহু, সরফ, মানতিক হিকমত, বালাগাত, হাদীস তাফসীর ইত্যাদি বিষয়ে প্রভৃত জ্ঞানের অধিকারি হন । 

। ভারতের তংকালান খ্যাতনাম। আলিম মুকতী মুহাম্মদ ইন্তস্ক লক্ষেণীর নিকট অধিকাংশ ধর্মীয় গুন্থ অধ্যয়ন করেন। এছাড়া তিনি কিরিংগী মহলের মাওলানা আবদুল হাই লক্ষেণীর (১৮২০-১৮৬৮) পিতা মাওলানা আবদুল হালীম লক্ষেণীর (১৮২০-১৮৬৮) নিকটও মাওলানা আব্দুল হাই লক্ষেণীর (১৮৪৮-১৮৬৬) পাঠা পুন্তকসমূহ অধ্যয়ন করেন। সে সময় মাওলানা হালীম জৌনপুরের হানাফিয়া মাদ্রাসায় প্রধান শিক্ষকরূপে নিয়োজিত ছিলেন। অতঃপর মাওলানা হালিজ আহমদ পবিত্র মন্ধার প্রখ্যাত আলিম ও মুহাদিস শায়খ আহমদ দাহলানের নিকট হাদীস অধ্যয়ন করে হাদীস বর্ণনার সনদ লাভ করেন। 

। দ্বিনী শিক্ষা অধ্যয়ন সমাপ্তির নিদ্যান্য সনদ লাভ করেন। 

। দ্বিনী শিক্ষা অধ্যয়ন সমাপ্তির নিদ্যান্য সামাপ্তর নিদ্যান্য সমাপ্তির নিদ্যান্য সমাপ্তির নিদ্যান্য সমাপ্তির নিদ্যান্য সমাপ্তির নিদ্যান্য সমাপ্তির নিদ্যান্য সমাপ্তির নিদ্যান্য সমাপ্তর নিদ্যান্য সমাপ্তির নিদ্যান্য সমাপ্তির নিদ্যান্য সমাপ্তির নিদ্যান্য সমাপ্তর নিদ্যান্য সমাপ্তির নিদ্যান্য সমাপ্তর নিদ্যান্য সমাপ্তক নিদ্যান্য সমাপ্তর নিদ্যান্য সমাপ্তর নিদ্যান্য সমাপ্তর নিদ্যান্য সমাপ্তর নিদ্যান্য সমাপ্তন নিদ্যান্য সমাপ্তর নিদ্যান্য সমাপ্তর নিদ্যান্য সমাপ্তন নিদ্যান্য সমাপ্তর নিদ্যান্য সমাপ্তর নিদ্যান্য সমাপ্তর নিদ্যান্য সমাপ্তন নিদ্যান্য সমা

১। ডঃ আবদুল কাদের, প্রান্তক, পৃঃ ৯১।

২। সায়্যিদ সাহাব উশীন আহমদ কাদেরী, পাগদা মিঞার জীবন কাহিনী, পৃঃ ৯৪৯।

৩। ডঃ মুহাম্মদ আবদুরাহ, মাওলানা আবদুল আউয়াল ফ্রৌনপুরী (রঃ) , পৃঃ ১৩ ।

৪। মাওলানা নুরুর রহমান, তামকেরাতুল আওলিয়া, খন্ড-৬, পৃঃ১৯।

৫। খণদকার বশীর উদ্দিন, তাযকেরাতুল আওলিয়া, পুঃ ৪০১।

৬। ডঃ মুহাস্মদ আবদুলাহ, প্রাশুক্ত, পৃঃ ১৩।

পরিশেষে মুফ্টা মুহাম্মাদ ইউসুফ তাঁকে পাগড়ী পরিয়ে দেন। বিদ্যা অর্জনের পর কিছুকাল তিনি শিক্ষকতা করেন। তিনি একজন ভাল শিক্ষকও ছিলেন। ধীয় পিতা মাওলানা কারামত আলীর বাংলা-আসাম সফরের সময় তাঁর বোটে (নৌকা) প্রতিষ্ঠিত আম্যমাণ মাদ্রাসায় অধ্যয়নরত ছাত্রদের ধর্মীয় শিক্ষা দিতেন। তার ছোট ভাই মাওলানা মাহমুদ, মাওলানা আবদুল আউয়াল ও আতম্পুত্র মাওলানা আবদুর রবও তার নিকট শিক্ষা লাভ করেন।

মাওলানা হাফিজ আহমদের ইসলাম প্রচারের প্রধান কেন্দ্র ছিল পূর্ব বাংলা। মাওলানা কারামত আলীর মৃত্যুর (১৮৭৩) তিন বছর পূর্বেই তিনি চল্লিশ বছর বয়সে (১৮৭০) পূর্ব বঙ্গ সফর ওরু করেন এবং পিতার মৃত্যুর পর তার স্থলাভিষিক্ত হয়ে ১২৯১/১৮৭৪ সাল থেকে যথারীতি ধর্মপ্রচার ওরু করেন ও একটানা ৭/৮ বছর পূর্ব বাংলার ইসলাম প্রচার অব্যাহত রাখেন । এরপর খদেশের মায়ায় বা হক্তর করার উদ্দেশ্যে জোনপুর যাত্রা করেন। পথিমধ্যে কয়েকদিন কলিকাতায় অবস্থান করেন। সেখানে নওয়ার আবদুল লতীফের (১৮২৮-১৮৯৩) ব্যবহাপনার এবং পুলিশ কমিশনারের অনুমতিক্রমে ১৮৮১ সালের তরা নভেম্বর তিনি গড়ের মাঠে সদুল আযহার নামাযের ইমামতি করেন। 'দারুস-সালতানাত' পত্রিকায় এই সংবাদ পরিবেশিত হয়়। অতঃপর কলিকাতা থেকে তিনি জোনপুরে পৌছেন এবং বছর খানেক বাড়ীতে অবস্থান করে হজ্তের উদ্দেশ্যে মঞ্চা শরীফ রওয়ানা হন। '

১২৯৯/১৮৮২ সালের তরা নভেম্বর মাওলানা হাফিজ আহমদ হজ্ঞ সমাপন করেন। এ সময় তিনি ওহদ ও বদরের ময়দানও শ্রমণ করেন। হজ্ঞ থেকে ফিরে এসে কিছুদিন জৌনপুর অবস্থান করে বাংলাদেশে ইসলাম প্রচারের কাজে আত্মনিয়োগ করেন। হজ্ঞ থেকে ফিরে এসে তিনি মোটামুটি ১৬ বছর জীবিত ছিলেন। তথেজের পর তিনি কতকাল জৌনপুরে অবস্থান করেন তা জানা যায়নি। তবে মাওলানা আবদুল বাতেনের ভাষাানুসারে হজ্ঞের পর তিনি জৌনপুরে কিছুদিন অবস্থান করে শেষবারের মত পূর্ব বাংলায় আগমন করেন।

তিনি সুদীর্ঘ ২৫ বছর যাবত বাংলাদেশে ইসলাম প্রচার করেন । ভোলার দৌলতখানে তিনি মাদ্রাসা ও ঈদগাহ প্রতিষ্ঠা করেন। তার মৃত্যুর পর তার স্থলাভিষিক্ত মাওলানা আবদুর রব (১৮৭৪-১৯৩৫) একাধারে ৩৭ বছর এ ঈদগাহে ইমামতী করেন। মাওলানা হাফিজ আহমদের কাছে দেশ-বিদেশ থেকে বছ হাদিয়া তুহুফা আসত, কিন্তু তিনি প্রয়োজনীয় পরিমাণ রেখে বাকী সবকিছুই অভাবী লোকদের মাঝে বিতরণ করে দিতেন। তার দানশীলতা ও বদান্যতা এমন ছিল যে, কোন প্রার্থী বিফল মনোরথ হয়ে ফিরে যেতনা। এরুপ দানশীলতার কারণে অনেক সময়ে তিনি ঋণী হয়ে পড়তেন। পরহেযগারী ও সাবধানতা তার মধ্যে পূর্ণ মাত্রায় বিদ্যুমান ছিল। সম্পেত্তনক কোন মাল তিনি কখনও গ্রহণ করতেন না। তবে স্থান বিশেষ দাওয়াতে থেতেন, উপদেশ ও নসীহত করতেন, ওনাহের কাজ হতে তওবা করাতেন, কিন্তু তার দেয়া কিন্তুই গ্রহণ করতেন না। তার বিশ্বতন,

১। ডঃ মুহাম্মদ আবদুলাহ, প্রাণ্ডক,পৃঃ ১৩।

২। মাওলানা আবদুল বাতেন, প্রাগুক্ত, পৃঃ ১০৩, ডঃ মুহাম্মন আবদুলাহ, প্রাগুক্ত,পৃঃ১৪।

৩। মাওলানা আবদুল বাতেন, প্রায়ক্ত, পুঃ ১২৭।

৪। মাওলানা আবদুল বাতেন, প্রাওক, পৃঃ ৫০, ডঃ নুহাম্মদ আবদুলাহ, প্রাওক, পৃঃ১৪।

৫। মাওলানা নুকর রহমান, প্রাক্তক, পুঃ ২৪।

''ভাই তুমি সুদ হতে তওবা করতে এখন যাদের নিকট থেকে সুদ নিয়েছ তাদের সুদের টাকাঙলি দিয়ে দাও''।

মাওলানা হাফিজ আহমদ শুধু একজন ওলীহ ছিলেন না, তিনি একজন হন্ধানী আলিমও ছিলেন । তার ওয়াজ জাহিরী ও বাতিনী শিক্ষায় পরিপুর্ণ ছিল। তাঁর ওয়াজ এতই ক্রিয়াশীল ছিল যে, অতি অসপ সময়ে শ্রোতাবৃদ্দের অন্তরে ক্রিয়া করে তাদের আমল ও আখলাককে সংশোধন করে দিত ।

তিনি ধর্ম-গোত্র বর্ণ নির্বিলেয়ে সকল প্রেণীর লোকের কাছেই সম্মানিত ছিলেন । মাওলানা হাফিজ আহমদের অনেক কারামতের বর্ণনা পাওয়া যায়। সকল ধর্মের লোক থক দেয়ার জন্য তার কাছে পানি, কাল জিরা ও কাল সূতা নিয়ে আসত। কথিত আছে, তার থক ও দোয়ার বরকতে লোকেরা কঠিন রোগ থেকেও আরোগ্য লাভ করত। পূর্ব বাংলার প্রত্যেকটি জেলায় তাঁর অসংখ্য খলীফা ইসলাম প্রচার রত ছিলেন এবং এখনও অনেক স্থানে এদেশীয় সেই অনেক 'আলিম ভৌনপ্রার সিলসিলার প্রতিনিধিত করেছেন। তার তদানীন্তন খলীফালের মধ্যে মাওলানা হাকীম আবদুর রব ও মাওলানা শাহ মুহাম্মন ইয়াজুব বদরপ্রী-এর নাম সবিশেষ উলেখ্যোগ্য । মাওলানা হাফিজ আহমন নিঃসভান ছিলেন। আতপ্রগণকে তিনি আপন সন্তানের ন্যায় আলর্মত করতেন।

বাংলাদেশে ইসলাম প্রচায়কালে দ্বীয় বজরায় নদীপথে প্রমণের এক পর্যায়ে কুমিল্লা জেলার মতলব (বর্তমান চালপুর) থানাধীন কদমতলী নামকস্থানে পৌছে তিনি ১৩০৫ বজালের ২০শে পৌষ পক্ষাঘাত রোগে আক্রাম্প হন এবং চিকিৎসকের পরামর্শে তাঁকে ঢাকায় আনার পথে ৬ই মাঘ, ১৩০৫ বজাল, ৫ই রমজান, ১৩১৬ হিঃ, ২৬শে জানুয়ারী, ১৮৯৯ইং ঢাকার সদরঘাটো অবস্থিত যোটে হনতিকাল করেন। প্রথমনে তাঁকে গোছল করানো হয়। তাঁর জানাযায় শহরের বহু লোক শরীক হয়। এমন কি হিন্দু সম্প্রদায়ের লোকেরাও তাঁর প্রতি শেষ শুদ্ধা নিবেদনের জদেশো শব মিছিলে যোগদান করে। ঢাকা শহরের চকবাজার শাহী মসজিদের দক্ষিণ পার্লে তাঁকে দাফন করা হয়। পাফন শেযে শব নেহের চাদরখানা ছিড়ে টুকরো টুকরো করে তাবীজ বানিয়ে বহু লোককে দেয়া হয়। মৃত্যার একবছর পর তাঁর কবরটি পাকা করে দেয়া হয়।

তার ইনতিকালের বর্ণনা দিতে গিয়ে হাকীম হাবীবুর রহমান বলেন, মাওলানা হাফিজ আহমদ সারা জীবন বাংলায় অতিবাহিত করেন। তার কাছে জনগণের খুবই আনাগোনা ছিল। তিনি অতান্ত ওয়াকিফহাল, বিণয়ী, আলিম, এবং স্বনামধন্য বক্তা ছিলেন। তিনি পদ্দাঘাত রোগে আক্রান্ত হন। চিকিৎসার উদ্দেশ্যে তিনি ঢাকায় আসছিলেন। পথিমধ্যে তিনি বোটে ইন্তিকাল করেন। লাশ ঢাকার সদর্ববাটে আনা হয়। সেখানেই গোসল দেয়ার ব্যবস্থা করা হয়। শায়্থ ফয়েয় বখুশ কানপুরীর প্রস্তাবানুসারে লাশ চকবাজার আনা হয়। সদর্ববাট থেকে চকবাজার পর্যন্ত লোকে লোকারণ্য ছিল। লোকেরা মাওলানার খাটটিতে কাঁধ প্রতে দেয়ার জন্যে গতকের মত অধীর চিত্তে খাটটির দিকে

১। মাওলানা দুরুর রহমান, প্রাগুক্ত, পৃঃ ২৫।

২। মাওলানা নুকর রহমান, প্রাগুক্ত, পুঃ ২১।

ত। মাওলানা আবদুক বাতেন, প্রাগুক্ত, পৃঃ ১৩১; ডঃ মুহাম্মদ শহীদুয়াহ, প্রাগুক্ত, পৃঃ ১৫।

৪। মাওলানা নুকর রহমান, প্রাগুক্ত, পৃঃ ২৬।

৫। ডঃ মুহাম্মদ শহীদুল্লাহ, প্রাগুক্ত, পৃঃ ১৪।

৬। মাওলানা আবদুল বাতেন, পৃঃ ১২৮; নাজিয় হোসেন, কিংবদন্তীর ঢাকা, পৃঃ ৯১।

অধীর চিত্তে খাটটির দিকে ধাবমান ছিল। আমি লক্ষ্য করেছিলাম, হিন্দু-মুসলমান উভয় সম্প্রদায় তার দাফন অনুষ্ঠনে যোগ দিয়েছিল এবং সবাই তার জন্য কাদছিল। সব সাধারণের এত গভীর শোক ও আহাজারী ইতিমধ্যে আমি আর কখনও দেখিনি। চকবাজার মসজিদের দক্ষিণ দিকে ছোট একখন্ড জমি শূন্য ছিল। তাতে কবর প্রস্তুত করা হয় এবং দেখানে তাঁকে দাফন করা হয়। বছর খানেক পর তার কবরের উপর দালান তৈরী করা হয়।

## হ্যরত শাহ্ সূফী সদরুদ্দীন (১৮৪৪-১৯৪১)

হযরত শাহ সূফী সদরুদীন ১২৬০হিঃ/১৮৪৪ইং সনে যশোর জেলার অন্তর্গত গঙ্গারামপুর গ্রামে এক উচ্চ ও সন্ত্রান্ত বংশে জম্মগ্রহণ করেন। তার পিতা একজন সুদক্ষ আমীন ছিলেন। তিনি আঠার বংসর বয়সে ম্যাট্রিক পাশ করেন এবং বিশ বংসর বয়সে ছোট দারোগার পদে নিযুক্ত হন। তিন বৎসর পর পদোন্নতি পেয়ে বড় দারোগা হন । ঘোড়ায় চড়ে বেড়াতে খুব ভাল বাসতেন। ইংরেজী ভাষায় খুবই দক্ষতা অর্জন করেছিলেন । ইংরেজদের ন্যায় ইংরেজীতে অনর্গলভাবে কথা বার্তা বলতে পারতেন। একবার তিনি জনৈক উচ্চ পদস্থ ইংরেজ অফিসারের সাথে ইংরেজী ভাষায় এক ঘণ্টা আলাপ করেন। তাঁর আলাপচারিতায় সম্মৃষ্ট হয়ে ইংরেজ অফিসার তাঁকে এক হাজার টাকা পুরস্কারস্বরূপ প্রদান করেন। ইংরেজী পড়ে পুলিশের চাকুরী করলেও বাল্যকাল থেকেই তিনি নিস্কলুয চরিত্রের অধিকারী, খোদাভীরু, পীর-ফকিরের প্রতি শ্রদ্ধাশীল ও আস্থাশীল ছিলেন। কথিত আছে যে, চাকুরী কালীন সমরে তিনি জনৈক শাহ সাহেবের কিছু কাপড় নিজ হাতে ধুয়ে দেন। তখন শাহ সাহেব খুশী হয়ে তাঁর জন্য দোয়া করলেন যে, তুমি আমার কাপড় যেরূপ পরিকার করেছ আল্লাহ পাক যেন তোমার অন্তরকে তদ্রপ পরিকার করে দেন। সে দিন দিবাগত রাতে তিনি নিদ্রিত অবস্থায় স্থ্নে দেখেন যে আসমান থেকে অতি মসুন ও ফিন্ফিন্ একখানা পাতলা কাপড় তাঁর মুখে এসে পড়ে। এই কাপড়ের বরকতে তিনি ইল্ম ও মা'রিফাত অর্জন করেন। এরপর থেকে তাঁর মনে পরিবর্তন আসে। কদিন পর তিনি চাকুরী ছেড়ে ইল্ম-ই-দ্বীন শিক্ষার উন্দেশ্যে কলিকাতা আলিয়া মাদ্রাসায় ভর্তি হন। মাদ্রাসার শিক্ষকমন্ডলী তাঁর মনের অবস্থা উপলব্ধি করতে পেরে তাঁকে ফুরফুরার পীর হযরত শাহ সূফী মাওলানা আবূ বকর সিদ্দীকী এর নিকট পাঠিয়ে দেন। ফুরফূরা গমনপূর্বক তিনি মাওলানার হাতে বায়'আত হন।

সূফী সদরুদ্দান-এর অসাধারণ আধ্যাত্মিক যোগাতা লক্ষ্য করে পীর সাহেব অতি অলপ সময়ের মধ্যে তাঁকে মা'রিফাতের উচ্চতর স্তরে পৌছিয়ে দিয়ে খিলাফত প্রদান করেন। অতঃপর তিনি বাড়ী এসে একাধারে সুদীর্ঘ ছ'বছর যাবত ইলম-ই-শরী'আতের কিতাবসমূহ অধ্যয়ন করতে থাকেন। এ সময় তিনি সংসার ত্যাগী হয়ে পড়েন। আল্লাহ্ তা'আলা হয়রত ইবরাহীম (আঃ)- এর রহানী ফয়েয়ের

১। হাকিম হাবিবুর রহমান, আসুদেগান-এ-ঢাকা , পৃঃ ১৩১; ডঃ মুহাম্মন শহীদুল্লাহ, পুাগুক্ত, পৃঃ ১৫ ।

২। কিন্তু মাওলানা এম, ওবাইদুল হক তাঁর রচিত বাংলাদেশের পীর আউলিয়াগণ গ্রন্থে তাঁর জন্ম ১৮৪০ হং লিখেছেন (পৃঃ ২৬০)।

ঘারা তাকে ইলম-ই-মা'রিফাত দান করেন । পুনরার তিনি ফুরফুরার পীর সাহেবের কাছে গিরে ইল্ম-ই-তাসাউফ শিক্ষা করেন । কিছুদিন সেখানে অবস্থান করার পর একদিন তিনি দেখলেন যে, পীর সাহেবের এক চাকর কুড়াল দিয়ে লাকড়ী চিরছে । তখন তিনি চাকর খেকে কুড়াল নিয়ে লাকড়ী চিরার আরম্ভ করেন। পীর সাহেব এ অবস্থা দেখে তাঁকে বললেন আল্লাহ পাক তোমাকে লাকড়ী চিরার জনা সৃষ্টি করেনেনি, বরং লোকদেরকে হিদা'আতের পথে আনার জনা সৃষ্টি করেছেন । অতঃপর তাঁকে খিলাফত দিয়ে দেশে পাঠিয়ে দিলেন । দেশে এসে তিনি লোকদেরকে হিদা'আতের পথে আনতে আরম্ভ করলেন। কিছুদিন পর মক্কা শরীফ গমন করে হজ্জব্রত পালন করেন। তৎপর তিনি যশোর, পাবনা, বগুড়া, রংপুর, দিনাজপুর, খুলনা, নদীয়া, বরিশাল, নোয়াখালী ও কুমিলা জেলায় হিদা'আতের কাজ করেন।

১৩২৭বাং/১৯২০ইং পীরকে সিজদ। করা, কবর সিজদা করা এবং গান-বাদ্য জারেষ না-জায়েয নিয়ে জনৈক মাওলানা শাহ্ বদিউল আলম-এর সাথে তাঁর মুনাজারা হয়। মুনাজারায় তিনি জয়ী হন এবং নাজায়েয় ও অনৈসলামিক বলে ফতোয়া দেন।

মহাত্মা গান্ধীর স্বদেশ আন্দোলনে হিন্দুদের সঙ্গে মুসলমানরাও বন্দে মাতরম বলতে থাকে। ১৩০০ বাং/১৯২৩ইং সন্দীপের বিখ্যাত মাওলানা অজিউল্লাহ-এর সাথে 'বন্দে মাতরম' জায়েয কি না জায়েয? এ নিয়ে তার সাথে এক বিরাট মুনাজারা হয়। তিনি 'বন্দে মাতরম' বলাকে কুফরী বলে ফতোয়া দেন। উক্ত মুনাজারায় মাওলানা অজিউল্লাহ পরাজিত হন এবং তার ফতোয়া সমর্থন করেন।

একবার ফেনী আলিয়া মাদ্রাসার বার্থিক সভায় 'ফখর-ই-বাঙ্গালা' মাওলানা আবদুল হামিদ ওয়াজ করার সময় ইখলাস সম্পর্কে বর্ণনা করতে গিয়ে বলেন যে, নিয়ত ঠিক থাকলে হিন্দুদের সঙ্গে সুর মিলায়ে সমনুরে আবৃত্তি করতে কোন দোষ নেই । হযরত সূফী সাহেব এর যোর প্রতিবাদ করে বললেন যে, এটা পরিক্ষার শির্ক । শেষ পর্যন্ত ফখর-ই-বাঙ্গাল তার কথা মেনে নিলেন এবং মন্তবা করলেন যে, তিনি শরী'আতের এত অনুসারী ছিলেন যে, তার পীর-এর মাযারের উপর ঘর উঠান হয়েছে বলে প্রায় যেতেন না। ফেনীর মাওলানা করীম বখন, শাহ আবদুল খালেক, বগুড়ার সূফী জয়নুল আবেদীন প্রমুখ তার প্রসিদ্ধ মুরীদ ও খলীফা ছিলেন । তিনি তাসাউফ সম্পর্কে অনেক কিতাব রচনা করেছেন । শাহ সুফা সদরুদ্দীন হছেন খাপ বিহান তরবারী যেদিকে আঘাত করেন কেটে ফেলেন ।

দিতীয় বিশুযুদ্ধের সময় ফেনীতে জাপানী বিমানের বোমায় তাঁর ডান পায়ের হাটুর নীচে সামান্য আঘাত লাগে। এই আঘাতের বিষ ছড়িয়ে পড়লে ১৩৬০ইঃ/১৯৪১ সনে তিনি ইন্তিকাল করেন।

ফেনীর দক্ষিন-পশ্চিম দিকে গজারিয়া গ্রামে মোঁলবী হাবীবুলাহ-এর বাড়ীর সামনে তাঁর মাযার অবস্থিত। প্রতাহ বহু লোক তাঁর মাযার যিয়ারতের উদ্দেশ্যে আগমন করে ।

১। মাওলানা এম, ওবাইদুল হক, প্রাঞ্জ, পৃঃ ২৬০-৬৪; মাওলানা নুকর রহমান, প্রাঞ্জ, পৃঃ ২৩৮-৪১।

২। কিছু বাংলাদেশের পীর আউলিয়াগণ গ্রন্থে উত্তেখ আছে যে তিনি ১৩৪০ বলাবের ২৬শে চৈত্র রোজ তক্রবার রাত ৮টায় জাপানী বিমানের বোমার আঘাতের বিশ্বের প্রতিক্রিয়া স্বরূপ ইন্তিকাল করেন। ১৩৪০ বলাক ছিল ইংরেজী ১৯৩৩ সাল। অথচ দ্বিতীয় বিশ্বযুদ্ধ আরম্ভ হয় ১৯৩৯ইং।

## হ্যরত মাওলানা শাহ সুফী আবু বকর সিদ্দীকী (রঃ) (১৮৪১ - ১৯৩৯)

ধর্মের সাজে কর্মের সমনুয় সাধন করে যে সকল মহান সাধক সাধারণ মানুষকে আধ্যাত্মিক এবং বাবহারিক জীবনে নানা সৎকর্মে উভ্জীবিত করেছেন হযরত মাওলানা শাহ সুফী আবু বকর সিন্দীকী (রঃ) তালের মধ্যে অনাতম।

মাওলানা শাহ সূফী আবু বকর সিদ্দীকী (রঃ) ভারতের পশ্চিম বঙ্গের হুগলী জেলার ফুরফুরার জন্মগ্রহণ করেন। তিনি প্রথম খলীফা হযরত আবু বকর সিদ্দীক (রঃ)-এর ৩০তম বংশধর। প্রথম খলীফা হযরত আবু বকর সিদ্দীক (রঃ) পর্যন্ত শাজারা বা বংশ তালিকা নিয়ক্ত ঃ-

হ। তাঁর জন্ম সন সম্পর্কে মতভেদ আছেঃ- ১৮৪১ খুইনে, জুলফিকার আহমদ কিসমতী, বাংলাদেশের সংগ্রামী ওলামা পীর মাশায়েখ, পৃঃ ৬২; ১২৫৩ বঙ্গাল, সংসদ বাঙালী চরিতাভিধান, প্রধান সম্পাদক, সুবোধচন সেনগুপ্ত, সাহিত্য সংসদ, কলিকাতা, ১৯৭৬ খৃঃ, পৃঃ৪৩; ১২৬৫ বঙ্গাল, মাওলানা এম, ওবাইনুল হক, বাংলাদেশের পীর আওলিয়াগণ, ফেনী, ১৯৮১, পৃঃ ৪০; ১২৬৩ হিজরী, মহান্মদ মতীউর রহমান, আমনা-ই-ওয়ইসী, পাটনা, ১৯৭৬, পৃঃ ২৪২; দেওয়ান মুহান্মদ ইরাহীম তক্রামীন, হাতীকতে ইনসানিয়াত, রাজনাহী, ১৩৯০ হিল্পা, গুঃ ইসলামী বিশ্বকোষ, ২য় খণ্ড, পাঃ ১১৮।

১। হয়বত মাওলানা আবু বজর সিনালা, (রঃ)-এর পূর্ব পুরুষ মাওলানা মানসুর বাগদাদী (রঃ) তলার সেনাপতি হয়বত শাহ হোসেন বুখারী (রঃ)কে সলে নিয়ে বাংলাদেশে আদমনকালে বর্তমানের ক্রম্বুরা ও পাশ্বতী গ্রামগুলির পূর্ব নাম ছিল 'বালিয়াবাসন্তী'। এ অঞ্চলটি তখন একজন ছিল বাগদী রাজার তান ছিল। 'বালিয়াবাসন্তী' বর্তমান হগলী জেলার অন্তর্গত একটি প্রাচীন ও প্রসিদ্ধ গ্রাম। বালিয়াবাসন্তীর মালিক এই ছিল বাগদী লাজা যে স্থানে বসবাস করতেন, সে স্থানীট রাজার গড়' যলে সুপরিটিত ছিল। বর্তমানে তা 'চার শহীদের গড়' আল প্রসিদ্ধ। যে চারজন শহীদের নামানুসারে 'চার শহীদের গড়' হয়েছে তারা হলেন- ১) হয়রত শাহ সায়্রিদ ঝারলার রহমান, ২) হয়রত শাহ সায়্রাদ তাবীবুর রহমান, ৩) হয়রত শাহ সায়্রাদ আবীবুর রহমান, ৩) হয়রত শাহ সায়্রাদ ক্রমান ও মতান্তরে ১) সায়্রাদ মুহাম্মন শাহ, ২) সায়্রাদ মুহাম্মন পরীয়ে, ত) সায়্রাদ মুহাম্মন করি ও ৪) শার্ম খারওয়া। শামসুল উলামা গোলাম সাজমানির মতে, 'বালিয়াবাসন্তী' ঝলাকা দখল করে মুসলমানগণ পরিপূর্ণ আনন্দ লাভ করেছিলেন বলে এর নাম দেয়া হয় 'ফারমে ফারাহ' অর্থাৎ পরিপূর্ণ জাকজমকময় আনন্দ। আবাদ্ধ কারো কারো মতেঃ মুসলমানগণ এই এলাকা আত দ্রুত অধিকার করে নিতে পেরেছিলেন বলে এর নামকরণ করা হয় ফরকরাহা এই ফরফরাহ শব্দই পরবর্তীকালে ফ্রফুরার কপান্তরিত হয়েছে। ফ্রফুরার বছ শরীফ, আবিদ, স্বদী, ওলী, গানিস করে আবদান, মাওলানা, মৌলবীর মাযার রয়েছে বলে বর্তমানে একে 'ফুরফুরা শরীফ' বলা হয় (আবু ফারেমা, পৃঃ প্রাপ্তক, পৃঃ ১৪-১৫)।

```
Dhaka University Institutional Repository
  খাজা আবদুর রহীম
  শায়খ আহমদ মুহান্দিছ
  -ায়থ মুহাতমদ আমজাদ
  মুহাম্মদ শাহ আমজাদ
  মুহাম্মদ শাহ আসগর
  মুহাস্মদ শাহ্ আরিফ বিলাহ
  মুহাম্মদ শাহ্ যাহিদ
  খাজা মুহাম্মদ দীন
  মুহাস্মদ শাহ্ জাহান
  মুহাম্মদ খাজা নাসির উদ্দীন
  ন্য মুহাস্মদ
  মুহাম্মদ রুস্তম খুরসানী
  নুহাত্মদ যিয়া ভন্দীন যাহিদ
  মুহাত্মদ মানসুর বাগদাদী
  মুহাম্মদ গিয়াস উন্দীন বাগদাদী
  মুহাস্মদ আশরাফ
```

মুহাত্মন শাহ্ কালু মিঞা মুহাস্মদ ইসমাইল বাগদাদী মুহাস্মদ দাউদ মুহ্যাম্মদ থেবেয় মুন্তাফা মাদানী কুত্বুল আকতাব অজিহ ভদ্দীন মুজত্বা মাখদূম মুহাত্মদ মুনাজা মাখদুম মাওলানা গোলাম সামদানী মাখদূম মু'তাসিম বিলাহ মাখদুম আবদুল মাক্তাদির আবু বকর সিদ্দীকী।

তার ১৪তম পূর্ব পুরুষ মানসূর বাগদাদী ৭৪১ হিঃ/১৩৪০ খৃষ্টাব্দে তদীয় সেনাপতি হযরত শাহ হোসেন বুখারী (রঃ) কে সঙ্গে নিয়ে ভারত সমাট আলাউদ্দীন খিলজীর রাজতুকালে বাগদাদ থেকে ইসলাম প্রচারের উদ্দেশ্যে বাংলাদেশে (তৎকালীন বঙ্গদেশ) এসে হুগলী জেলার অন্তর্গত মোল্লাপাড়া নামক গ্রামে বসবাস শুরু করেন । তার উধ্বতন ৮ম পুরুষ মুন্তফা মাদানী ছিলেন শায়খ আহমাদ সিরহিন্দী (রঃ) (মৃঃ-১০৩৪/১৬৩৪)-এর তৃতীয় পুত্র মা'সূম রক্ষানীর মুর্নীদ । কথিত আছে যে, সমাট

১। ডঃ মুহাত্মদ শহীদুলাহ, ইসলাম প্রসঙ্গ, ঢাকা, ১৯৬৩ খৃঃ, পৃঃ ১১৭-২৬, মাওলানা এম, ওবাইদুল হক, বাংলাদেশের পীর আউলিয়াগণ, পৃঃ ৪১।

আওরঙ্গরের (মৃঃ-১১১৮/১৭০৭) মা'সুম রকানীর অন্যতম মুরীদ ছিলেন । তিনি মুস্তাফা মাদানীকে মেদিনীপুর শহরে মসজিদ সংলগ্ন একটি মহল ও বহু লাখাজ (নিক্ষর) সম্পত্তি সান করেন ।

আবু বকর সিদ্দিকীর পিতার নাম ছিল হাজী মৌলবী মাখদুম আবদুল মুকতাদির। তিনি আত্মিক প্রজ্ঞার অধিকারী সম্পন্ন একজন ওলী ছিলেন । আবু বকরের জন্মের নয় মাস গরেই (১২৬৬ বঙ্গাব্দ/১৮৫৯ খুষ্টাব্দ) তিনি ইন্তিকাল করেন । সুতরাং তার স্লেহময়ী মাতা মুহাব্দাতুরিছা তাকে লালন পালনের ভার গ্রহণ করেন। মাতার আগ্রহে ও যতে তিনি প্রাথমিক শিক্ষা লাভ করেন। তখন দেশে রাজভাষা ইংরেজীর মর্যাদা সবচেয়ে বেশী ছিল । আবু বকর সিদ্দীকী ছিলেন তীক্ষ্ণ মেধার অধিকারী। তাই, সকলে তাকে ইংরেজী শিখতে উৎসাহিত করে। তদনুযায়ী আবু বরুর সিদ্দীকী (রঃ) ইংরেজী শিক্ষায় আত্মনিয়োগ করেন। এ সময় একদিন তিনি স্বপ্ন দেখলেন যে, তাঁর উর্ধতন অষ্ট্রম পুরুষ মাওলানা হাজী মুস্তাফা মাদানী স্বপ্লের মধ্যেই আআপরিচয় দিয়ে তাকে (আবু বকর) আরবী-ফারসী প্রভৃতি ভাষায় ধর্মীয় শিক্ষা লাভের জন্য অনুপ্রাণিত করে। <sup>১</sup> তাই তিনি প্রথমে সীতাপুর ও পরে হুগলী মুহসিনিয়া মাদ্রাসায় আরবী ভাষা অধ্যয়ন করেন এবং হুগলী মুহসিনিয়া মাদ্রাসা হতে কৃতিত্বের সাথে জামা'আত উলা (ফাথিল) পাশ করেন ।<sup>২</sup> হুগলী মুহসিনিয়া মাদ্রাসা বোর্ডিং-এ অবস্থানকালে তিনি মাঝে মধ্যে রাত্রিকালে বের হয়ে যিক্র করতে করতে অলিগলি ঘুরে বেড়াতেন। তিনি বলেছেন যে, সে সময় একটি নুর তার মাথা হতে পা পর্যন্ত ঘিরে রাখত। তখন তিনি যিকর-এ মন্ত হয়ে যেতেন। <sup>°</sup> জামা আত উলা পাশ করে তিনি কলিকাতা সিন্দুরিয়া পট্টির মসজিদে হাফিজ জামাল উদ্দীন-এর নিকট তাফ্সীর, হাদীস ও ফিক্হ অধ্যয়ন করেন। হাফিজ সাহেব শহীদ সায়িাদ আহমাদ বেরলভী (রঃ) (সঃ-১২৪৬/১৮৩১)-এর খলীফা ছিলেন । অতঃপর কলিকাতা নাখোদা মসজিদে মাওলানা বেলায়েতের কাছে মানতিক ও হিক্মত (গ্রীক বিজ্ঞান) ইতাদি বিষয়ে শিক্ষা গ্রহণ করেন। এভাবে তিনি ২৩/২৪ বৎসর বয়সে ইসলামী জ্ঞান-বিজ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় বিশেষ বাৎপত্তি অর্জন করেন । এ সময়ে তাঁর বিদ্যাবস্তার খ্যাতি সর্বত্র ছড়িয়ে গড়ে। এরপর তিনি মদীনা মুনাওয়ারা গমন করেন, তথায় হালীস অধ্যয়ন করেন এবং নবী করীম (সঃ)- এর রওয়া মধারক-এর খালিম বিখ্যাত আলিম আদ-দালাইল আমীন রিদওয়ান-এর নিকট খেকে চল্লিশটি হাদীস গ্রন্থের<sup>8</sup> সনদ লাভ

১। মোবারক করীম জওহর, ভারতের সুকী, পৃঃ ১১৬।

২। ইসলামী বিশ্বকোৰ, ২য় খন্ত, পৃঃ ১১৮, মোবায়ক করীম জগুহর, প্রাগুক্ত, পৃঃ ১১৬, মাওলানা এম, ওবাইদুল হক, বাংলালেশের পীর আউলিয়াগণ, পৃঃ ৪১।

ত। মাওলানা এম, ওবাইদুল হক, প্রাগুক্ত, পৃঃ ৪১।

করেন। অতঃপর দেশে প্রত্যাবর্তন করে বহু নুলভ গ্রন্থ সংগ্রহ করে একাধিক্রমে ১৮ বংসর অধ্যয়ন ও গবেষণা করেন। গাঠ্যাবস্থা থেকেই ইবাদাত-বলেগীর প্রতি তাঁর বিশেষ আকর্ষণ ছিল। রাত জেগে বিকর করতেন, শরী আতের হকুম-আহকাম সাধ্যমত পালন করতে আপ্রাণ চেষ্টা করতেন। এভাবে যখন তিনি নিরলস সাধনায় রত ছিলেন, তখন কলিকাতায় বিখ্যাত সাধক শাহ সুফী কতেহ আলী (রঃ) (মৃঃ-১৩০৪/১৮৮৬)-এর সাথে তাঁর সাক্ষাত হয়। আবু বকর সিদ্দীকী (রঃ) তাঁর নিকট বায় আত গ্রহণ করে নিঠার সাথে ইল্ম-ই-মা রিফাত শিক্ষা করেন এবং কাদ্রিয়া চিশ্তিয়া, নকশবন্দিয়া, মোজান্দিদীয়া ও মুহা মদিয়া তরীকাহ্য তার থেকে খিলাফত লাভ করেন। ইয়বত মাওলানা শাহ সুফী আবু বকর সিদীকী (রঃ) -এর তরীকতের শাজারা নিম্নলপ ঃ

হযরত মাওলানা শাহ আদুল আযীয় দেহলবী (রঃ)

1

হ্যরত শাহ সূফী নূর মুহাম্মদ নিজামপুরী (রঃ)

হযরত মাওলানা শাহ সূফী ফতেহ আলী (রঃ)

হযরত মাওলানা শাহ সুফী আবু বকর সিন্দীকী (রঃ) ।

হযরত মাওলানা শাহ আবদুল আয়ীয় দেহলবী (রঃ) এর পর নক্শবন্দিয়া তরীকাহর শাজারা একদিকে, কাদরিয়া তরীকাহর শাজারা আর একদিকে, চিশাতিয়া তরীকাহর শাজারা অন্য আর একদিকে পৌছে। সকল শাজারা শেষ হযরত নবী করীম (সঃ) পর্যন্ত শিয়ে শেষ হয়েছে। ফিক্ হ শাস্ত্রেও তার গভীর জ্ঞান ছিল। বিভিন্ন ফিক্ হ সম্পর্কীয় মাস'আলার সঠিক উত্তর জিল্লাসা করা মাত্রই তিনি কিতাব না দেখে বলে দিতে পারতেন। কথিত আছে যে, স্বপ্লে তিনি হয়রত মুহাম্মদ (সঃ) এর নকট কিছু দ্বীনী মাস'আলা শিক্ষা করেছিলেন। তিনি দু'বার (১৩১০ ও ১৩০০ বাং) হজ্জরত পালন করেন। প্রথম বার হজ্জের সময় তিনি স্বপ্লে হয়রত মুহাম্মদ (সঃ) এর দর্শন লাভ করেন। তার দর্শনে তিনি আত্মহারা হয়ে বালন যে, হয়রত আমার নাম 'আবদুর রাসূল' রাখুন। তখন হয়রত (সঃ) ঈয়ৎ হেসে বালন না, আমি তোমার নাম 'আবদুরাহ' রাখলাম। এরপর থেকে তিনি নিজের নামের পূর্বে অনেক সময় 'আবদুরাহ' লিখতেন। দ্বিতীয় বার (১৩৩০ বাং) হজ্জের সময় তার সম্প্রে তার সময় তার সম্প্রে তর্বান করে করেক মাস অবদ্বাণ করে বিভিন্ন মুহাদ্দিসের নিকট হাদীস শরীফ অধ্যয়ন করে সনদ লাভ করেন। এ সময় তিনি কলিকাতার বেলিয়া ঘাটার জমিদার তার আত্মীয়া বিবি সওলাত্রিছা প্রতিষ্ঠিত মন্ত্রান্ত্রত 'সওলাতিয়া মাদ্রাসা' পরিদর্শন করে এক হাজার টাকা দান করেন। । তৎকালে বঙ্গ দেশের হঙ্জে বাগ্রীদিগকে বোসাই গিয়ে জাহাযে আরোহণ করতে হত।

১। আবু ফাতেমা মুহস্মদ ইসহাক, প্রাঞ্জ, পৃঃ ১১।

২। ইসলামী বিশুকোর, ২য় খন্ড, পুঃ ১১৮, মোবারক করীম জওবর, প্রান্তক্ত, পুঃ ১১৭।

৩। মাওলানা এম, ওবাইণুল হক, প্রাগুক্ত, পৃঃ ৪২; ইসলামী বিশ্বকোষ, ২য় খন্ত, পৃঃ ১১৮।

৪। মাওলানা এম, ওবাইলুল হক, প্রান্তক্ত, পৃঃ ৪৩।

ফলে, তারা অনেক দুঃখ-কটের সম্মুখীন হতেন। বাঙ্গালী হাজীদের এসব অসুবিধা ও নির্যাতন দেখে দ্বিতীয়বার হছের থাকাকালে (১৩৩০) এ সম্পর্কে তিনি সংবাদপত্রে করেকটি প্রবন্ধ লিখে পাঠান। হছর থেকে ফিরে এসে তিনি এ নিয়ে তুমুল আন্দোলন শুরু করেন। বাংলার গর্ভনরের কাছে বার বার টেলিফোন করে এই পারিস্থিতির কথা জানান এবং 'জমইয়্যাতে-ই-উলামা'-এর পক্ষ থেকে এ দুরাবস্থার অবসানের জন্য প্রভাব পাস করিয়ে গর্ভনরের কাছে পাঠানো হয় ।' অবশেষে তারই প্রচেষ্টার ফলস্বরূপ বাঙ্গালী হাজীদের জন্য কলিকাতা হতে হছের যাতায়াতের জন্য জাহাযের বাবস্থা করা হয় থবং তাদের অসুবিধা দূর করার জন্য হছের কমিটি গঠন করা হয়।

তিনি সুফী দরবেশদের কবর জিয়ারতের উদ্দেশ্যে বিভিন্ন স্থানে গমন করেন। একাধিকবার তিনি পাক-ভারতের বিশিষ্ট গাউস কুতুব ওলী-দরবেশদের মাযার যিয়ারত করেন। প্রথমে তিনি পাঞ্জাবের 'সরহিন্দ' শরীফের সূফী মুজানিদ আলফ-ই-সানী, সূফী মাসুমে রাকানী সুলতানুল হিন্দ খাজা মঈনউদ্দীন চিশ্তী, খাজা বাকী বিল্লাহ, কুতুব উদ্দীন বখতিয়ার কাকী, খাজা নিজাম উদ্দীন আওলিয়া, আমীর খসরু, সৃফী নাসির উদ্দীন চেরাণ ও আজমীর শরীফের তাবাগড় পাহাড়ের শহীদদের মাযার যিয়ারত করেন। তাঁর ধারণা ছিল যে, জীবিত পীরদের দ্বারা যেরূপ আত্মিক শক্তি লাভ হয়, মৃত পীরদের দ্বারা তার চেয়ে বেশী আত্মিক শক্তি লাভ হয়ে থাকে। এই বিশ্বাসের বশবর্তী হয়ে তিনি পানিপথের খাজা তুর্ক সাহেবের মাযার, শাহ বু-আলী কলন্দরের মাযার, মাওলানা কাযী সানাউরাহ পানিপথের মাযার যিয়ারত করে পুন্য লাভে ধন্য হন । তারপর তিনি বাংলা আসামের প্রতি জেলাতেই ইলম-ই শরী আত ও ইলমে-ই তরীকতের প্রচার কার্যে আত্মনিয়োগ করেন। বাংলা আসামের হাজার হাজার মানুষ তার সান্নিধ্যে এসে শরী'আত ও তরীকতের তা'লীম গ্রহণ করেন। প্রত্যেক ফজর ও মাগরিবের নামাযের পর শত শত মানুষকে তিনি আল্লাছ। আল্লাছ। যিক্র এবং মুরাকাবা শিক্ষা দিতেন। তাদেরকে তিনি জরুরী বিধান, লেবাস-পোশাক, চাল-চলন ও বিতর্কিত বিষয়পুলো সম্বন্ধে উপদেশ প্রদান করতেন। ভন্ত পীরদের অনুষ্ঠানে যে সব অনৈসলামিক কর্মকান্ড হত যেমন্ অতি উচ্চম্বরে বা নর্তন-কর্তন করে যিকির করা, হাততালি দিয়ে নানারূপ ভাবভঙ্গি করা, মাথা ঝাকিয়ে রাগ-রাগিনীসহ গযল গাওয়া, পীরের পায়ে বা কবরে গিয়ে সিজদা করা ইত্যাদি তিনি পছাদ করতেন না। লক্ষ লক্ষ লোক তার কাছে মুরীদ হয়ে ইসলামের সুমহান শিক্ষা, আদব ও আদর্শ প্রচারে আত্মনিয়োগ করেন। বহুশত ব্যক্তি তার থিলাফত লাভ করে মানুষকে শরী আত ও তরীকত সম্পর্কে অবহিত করতে থাকেন।°

তিনি একজন কামিল পীর ছিলেন। বঙ্গদেশের প্রতিটি এলাকায় এবং এর বাইরেও তার অনেক মুরীদ রয়েছে। তার মতে শরী আত ব্যতীত মারি ফাত হয় না । ইবাদাত বংশগীতে, কাজ-করে, চাল-চলনে, আচার অনুষ্ঠানে, রীতি নীতিতে, মোট কথা সকল ব্যাপারে যিনি শরী আতের অনুষ্ঠী হন, তিনিই পীর হতে পারেন । তিনি বলতেন, কেবল গারের বংশেই যে পীরের জন্ম হবে এমন কথা কিতাবে নেই । যে বংশেরই হোক না কেন, যিনি শরী আত ও মারি ফাত ইত্যাদিতে কামিল হবেন তিনিই পীর হতে পারবেন ।

১। মোবারক করীম জওহর, প্রাগক্ত, পৃঃ ১২৪।

২। আবু ফাতেমা মোহাম্মাদ ইসহাক, প্রাগুক্ত, পুঃ ৩৬-৩৭।

ত। মোবারক ক্রীন জ্ওহর, প্রাগুক্ত, পুঃ ১১৮।

<sup>8।</sup> মাওলানা ক্রন্থল আমীন, হয়য়ত পার সাহের কেবলার বিস্তারিত জীবনী, পৃঃ ২৪৬-৪৭, দেওয়ান মুহাত্মল ইরাহিম তর্কবাগীশ, প্রাপ্তক্ত, পৃঃ ৯৮-৯৯; ইসলামী বিশ্বকোর, ২য় খন্ত, পৃঃ ১১৮।

তিনি ছিলেন একজন সুবক্তা। বাংলা ও আসামের শহরে, গ্রামে-গঞ্জে প্রায় পঞ্চাশ ষাট বছর যাবত বহু ধর্মীয়সভায় ওয়াজ-নসীহত-এর মাধ্যমেই ইসলামের প্রচার ও মুসলিম সমাজের মধ্যে শৃংখলা আনয়নের কাজ করেছেন। বিদ'আতপন্থী ও শরী'আত পরিপন্থী পীরদের বিরুদ্ধে তিনি মৌথিক প্রচার ও লেখনীর মাধ্যমে বিরামহীন সংগ্রাম করেছেন। তৎকালে আলিমগণ সাধারনত বাংলা শিখতেন না এবং বাংলা ভাষায় কিছু লিখতে আগ্রহী ছিলেন না। সহজ সরল বাংলা ভাষায় সাধারণের বোধগমা করে শরী আতের বিধি বিধান তথা ইসলামের বিভিন্ন বিষয়ের উপর বই পুদ্ধক রচনা করতে তিনি আলিম ও ইংরেজী শিক্ষিত তার মুরাদগণকে উৎসাহিত করেন । ফলে, মাওলানা রুহুল আমীন (১৯৪৫), মাওলানা মনিরুজ্জামান ইসলামাবাদী মাওলানা আবদুল হাকীম (বিখ্যাত তাফসীরকার), ডক্টর মুহাম্মদ শহীদুল্লাহ প্রমুখসহ আরও অনেকে একাজে আতানিয়োগ করেন। তার নির্দেশ ও অনুমোদনক্রমে লিখিত এ ধরনের বই পুতকের সংখ্যা হাজারেরও অধিক। মাওলানা রুহুল আমীন একাই প্রায় ১৩৫ খানা পুস্তক রচনা করেন। তার নির্দেশে লিখিত বা অনুমোদন প্রাপ্ত বই-পুস্তকের মধ্যে কয়েকখানার নাম উদ্রেখ করা যায় । যেমন- আকায়েদে ইসলান, ইলনে তাসাউফ, সিরাজুস সালেহীন, পীর-মুরীদ তন্ত, বাতিল দলের মতামত, নসীহতে সিন্দীকীরা, ফতওয়ায়ে সিন্দীকীরা, তা'লীমে তরীকত, এরশাদে সিদ্দীকীয়া ইত্যাদি। তরীকত দর্শন বা তাসাউফ তত্ত্ব বঁহটি আবু বকর সিন্দীকীর মুখ নিঃসূত বাণী সংগ্রহ । আবুবকর সিন্দীকী (রঃ) নিজেও একজন সুলেখক ছিলেন। তার রচিত তারিখুল ইসলাম (বাংলা), ফজলুল হক (উর্দু) এবং ওসিয়তনামা (বাংলা) প্রকাশিত হয়েছে। কিন্ত ' আদিলাতুল মুহাম্মাদিয়া ' নামে আরবী ভাষায় লিখিত কিতাবটি প্রকাশিত হয় নাই। পত্র পত্রিকায় তার বহু বিবৃতি, প্রবন্ধ ও লিখিত ভাষন প্রকাশিত হয়েছে ।°

মুসলমানদের মধ্যে শিক্ষা-বিস্তারের জন্য তিনি আপ্রান প্রচেষ্টা চালান। মাদ্রাসার পাঠা তালিকা সংস্কারের জন্য তিনি দাবী জানান। যুগোপযোগী শিক্ষা গ্রহণ করতে তিনি মুসলমানদেরকে উপদেশ দেন, বিশেষত ইংরেজী শিক্ষার প্রয়োজনীয়তা ও গুরুত্বের প্রতি তাদের দৃষ্টি আকর্ষণ করেন। ইতিনি অনেক ধর্ম সভায় বলেছেন যে, ইংরেজী বিদ্যা একটি হনুর। তা শিখতে কোনও দোষ নেই। কিন্তু খবরদার! তোমরা দ্বীনী ইল্ম ছেড়ে তা শিখবে না। তিনি আরও বলেছেন যে, হযরত (সঃ) দ্বীয় সাহাবী হযরত যায়িদ হবনে সাবিত (রাঃ) কে প্রয়োজনের তাকীদে হিল্ল ভাষা শিক্ষা করতে আদেশ দিয়েছিলেন। তাই তিনি অলপদিনের মধ্যে হিল্ল ভাষা শিখে রাসুলুরাহ (সঃ) এর পক্ষ থেকে ইহুদীলেরকে হিল্ল ভাষায় পত্রাদি লিখতেন। বালক-বালিকাদেরকে প্রাথমিক শিক্ষা (ইরতিদারী তা'লীম) ইসলামী পদ্ধতি অনুযায়ী ও ইসলামী পরিবেশ প্রদানের জন্য শিক্ষাও তানি জোর তাকীদ দেন। তার মতে নারী শিক্ষাও জরুরী, তবে পর্দার সাথে হতে হবে। তাদের উচ্চ শিক্ষার জন্য পৃথক শিক্ষা প্রতিষ্ঠান গড়তে তিনি উপদেশ দেন বাংলা ও আসামের লক্ষ্ক লক্ষ মুসলমান দীবাদিনের সঞ্চিত

১। দেওয়ান মুহা মদ ইব্রাহিম তর্কবাগীশ, পৃঃ ৯৬-৯৭; ইসদামী বিশ্বকোষ, ২য় খন্ত, পৃঃ ১১৮-১১৯।

২। রমযান আলী, ফুরফুরা শরীফের হযরত সাহেবের (রঃ) এর মত ও পথ, পাবনা, পৃঃ ৬।

৩। তৎকালীন শরীয়তে ইসলাম, আল ইসলাম ও সুমত আল জ্বমাত পত্রিকাগুলো দেখা যেতে গারে ।

৪। দেওয়ান মুহামেল ইব্রাহিম তর্কবাগীশ, প্রাপ্তক্ত, পৃঃ ৬৬-৭৪, ১৪০; শরী আতে ইসলাম পত্রিকা, ৩য় বর্ষ, ১০ম সংখ্যা।

৫। মাওলানা এম, ওবাইদুল হক, প্রাগুক্ত, পৃঃ ৪৫।

৬। দেওয়ান মুহাত্মদ ইল্লাছম তক্ৰালীৰ, পৃঃ ৬৬-৭৪, ১৪০; শরী'আতে ইসলাম পত্ৰিকা, ৩য় বৰ, ১০ম সংখ্যা ।

কুসংস্কারে আচ্ছন্ন ছিল নানারপ পাপাচারে লিপ্ত, দিগ-স্রান্ত ও অশিক্ষিত এসব মুসলমানকে ধর্মীয় শিক্ষার আলোকে শিক্ষিত করে তোলার জনা তিনি তাঁর 'আলিম মুরীদদেরকে দেশের সর্বত্র ইসলামী শিক্ষা প্রতিষ্ঠান স্থাপনের নির্দেশ দেন । এ নির্দেশ অনুযায়ী তারা নিজ নিজ এলাকায় বহু বিদ্যালয় ও গ্রস্থাগার প্রতিষ্ঠা করেন। তিনি নিজেও বহু মক্তব, মাদ্রাসা, মুসাফিরখানা, এতিমখানা ও লাইব্রেরী প্রতিষ্ঠা করেন। তার সময়কার বাংলা ও আসামের প্রায় সবকটি ইসলামী শিক্ষা কেন্দ্রের ডিন্তি প্রন্তর তিনি ঘ্রাপন করেন। তাই, দেখা যায় তার প্রচেষ্টায় বঙ্গদেশের বিভিন্ন স্থানে প্রায় ৮০০ মাদ্রাসা ও ১১০০ নসজিদ স্থাপিত হয়। তাঁর নিজ গ্রামে তিনি একটি ওন্তন্ধীম ও একটি নিউন্থীম মাদ্রাসা এবং একটি সমুদ্ধ গ্রন্থাগার প্রতিষ্ঠা করেন ।<sup>২</sup> ১৯২৮ সালে গঠিত কলিকাতা আলীয়া মাদ্রাসার প্রথম গভর্নিং বড়ির তিনি সদস্য ছিলেন । তিনি 'জমইয়্যাত-ই-উলামা-ই-হিন্দ ' (প্রতিষ্ঠিত ১৯১৯ সালে) এর একটি শাখা 'জমইয়্যাত-ই-বাঙ্গালা ও আসাম ' এর সভাপতি ছিলেন এবং আযাদী আন্দোলনে (১৯৪৭) অংশ গ্রহণ করেছিলেন। ইহার (জমইয়্যাত) এক অধিবেশনে সভাপতির ভাষনে তিনি বলেছিলেন, ''শরী'আত, তরীকত, হাকীকত ও মা'রিফাত-এ পূর্ণরূপে আমল করিয়া দেশ ও কাওমের খিদমতের জন্য 'আলিমদের রাজনীতি, সমাজনীতি প্রভৃতিতে যোগ দেওয়া আবশ্যক''। তিনি আরও বলেছেন, 'রাজনীতি ক্ষেত্র হইতে আলিমদিগকে সরিয়া পড়িবার জন্য আজ মুসলিম সমাজে নানাবিধ অন্যায় ও বেশরা কাজ হইতেছে''। তিনি রাজনীতিবিদ ছিলেন না, কিন্তু প্রয়োজনে রাজনৈতিক কর্মকান্ডে যোগ দিতেন। ১৯০৬ সালে শাহবাগে অনুষ্ঠিত মুসলিম লীগের এক সভায় তিনি যোগদান করেন। °

১৯২৬ সালে কলিকাতার জনইয়াত-ই-উলামা-ই-ইন্দ এর বার্ষিক সভায় অসহয়োগ আন্দোলন (১৯২০) এর সমর্থনে প্রস্তাব গৃহীত হলে তিনি উহার বিরোধিতা করে বলেছিলেন যে, আইন অমানা আন্দোলনের ফলে শান্তি-শৃংখলা বিনষ্ট ও মহাক্ষতি সাধিত হবে। স্বরাজ বাধীনতা সকলের কামা উহা লাভ করার জন্য পূর্ণ যোগাতা অর্জন করা অবশ্য প্রয়োজন নতুবা তার ফল হবে ভয়ংকর বিয়ায় । ভারতের মুসলমানগণ এ বিষয়ে বহু পশ্চাতে পড়ে আছে। তারা সামাজিক সংগঠন ও শিক্ষা ক্ষেত্রে নিতান্ত পশ্চাদপদ। সুতরাং তাদেরকে শিক্ষা, সংগঠন প্রভৃতি বিয়য়ে উয়ত কয়তে হবে, নতুবা মহাসর্বনাশ অনিবার্য। আইন অমান্য আন্দোলন হতে সম্পূর্ণ পৃথক থাকা বিশেষ প্রয়োজন । মিঃ সিঃ আর লাস, গান্ধীজী, মাওলানা আবুল কালাম আজাদ প্রমূখ বাক্তিবর্গ তাকে অসহযোগ আন্দোলনে যোগদানের আহবান জানালে তিনি এর বিরোধিতা করে বলেন যে, ''আমাদের মনে রাখা জিতি আমরা প্রথমে মুসলমান, তারপর ভারতবাসী''। ১৯৩৬ সালে প্রাদেশিক পরিষদের নির্বাচনে তিনি তার মুরীদান, মুন্তাকি, দীনী ও সাধারন মুসলমানগণকে মুসলিম লীগ পার্লামেন্টারী বোর্ড কর্তৃক মনোনীত প্রার্থীদের পক্ষে ভোট দিতে অনুরোধ করেছিলেন ।

১। মোবারক করীম জন্তহর, প্রান্তক্ত, পৃঃ ১২১-২২।

মোবারক করীম জওহর, প্রাগুক্ত, পৃঃ ৬৫-৬৬।

ত। আবদুস সান্তার, তারীখ-ই-মাদ্রাসা-ই-আলীয়া, ঢাকা, ১৯৫৯, পু ৮৪-৮৫।

৪। শরী'আতে ইসলাম, ১০ম বর্গ, ৮ম সংখ্যা, ভাদ, ১৩৪২।

৫। মাওলানা এম, ওবাইদুল হক, প্রান্তক্ত, পুঃ ৪৫।

৬। শরী আতে ইসলাম, ৫ম বর্গ, আষাচ় সংখ্যা, পৃঃ ১৪২।

৭। মাওলানা এম, ওবাইলুল হক, প্রাগুক্ত, পৃঃ ৪৫।

৮। সুয়ত আল-জামাত পত্রিকা, ৪র্থ বর্গ, ১য় সংখ্যা, পৃঃ ৫৬. দেওয়ান মুয়াজ্মল ইয়েছিয় তর্কবাগীশ, পৃঃ ২৪৬।

জনহয়তের সভাপতি হিসেবে তিনি সা'ডদী আয়বের সূলতান আবদুল আযীয় ইবন সাউদকে শরী'আত বিরোধী কার্য্যাদি রোধ সম্পর্কে পরামর্শ প্রদান করে ১৩৫১ হিঃ পর দেন। এ বিষয়ে প্রয়োজনীয় ব্যবস্থা গ্রহণ করা হয়েছে এবং আরও চেষ্টা করা হয়ে বলে বাদশাহ তাঁর পত্রের জবাব দিয়েছেন। তিনি বলকান যুদ্ধকালে ত্রুকের দুংসুদের সাহায্যার্থে প্রায় ৬০ হাজার টাকা চাঁদা সংগ্রহ করে যথাস্থানে পোছে দেন। বাংলা ১০২৬ সালের করে বাংলাদেশের বিপদানের সাহায়ের জন্য প্রায় ৫০ হাজার টাকা চাঁদা সংগ্রহ

বাংলা ও আসামের আলিমগণকে সুনিয়ন্ত্রিত ও সংঘবদ্ধ করার জনা তিনি 'জমইয়াত-ই-উলামা-ইবাঙ্গালা' নামে সংস্থা গঠন করে আলিম সমাজের মধ্যে একতা স্থাপন, দলু কলহ বিদূরন, দেশ ও
সমাজের খিদমত করনের কাজে এক বিরাট ভূমিকা পালন করেন। কয়েকধার জমইয়াত-ই-উলামার
অধিবেশনে ত্রিপুরা (বর্তমান কুমিরা), চাঁদপুর, নোয়াখালী, চৌমুহনী, হাজীগঞ্জ ও ফুরফুরা শরীফে
অনুষ্ঠিত হয় এবং প্রতিবারই লক্ষাধিক লোকের সমাগম হয়। হাজীগঞ্জের অধিবেশনে দিল্লীর মাওলানা
আহমদ সাঈদ এবং চৌমুহনীর অধিবেশনে মাওলানা ভুসাইন আহমদ মাদানী সাহেবও যোগদান
করেন।

তৎকালীন সমাজে সংবাদপত্রের ওক্ত ছিল অপরিসীম এ কথাটি ভালভাবে উপলবি করে তিনি বেশ কিছু পত্র-পত্রিকার পৃষ্ঠপোষকতা করেন। আর্থিক সংকটে নিপতিত পত্রিকাগুলোকে নিজ তথ্যবল থেকে অথবা চাঁদা সংগ্রহ করে সাহায্য করেন। ৪ তার পৃষ্ঠপোষকতায় যে সব পত্রপত্রিকা প্রকাশিত হয়েছিল সেওলার মধ্যে -(১) 'মিহির' ও 'সুধাকর' (সাপ্তাহিক), সম্পাদক- শেখ আবদুর রহিম, ১ম প্রকাশ, ১৮৯৫: (২) নবনুর (মাসিক), সম্পাদক-সৈয়দ এমদাদ আলী, ১ম প্রকাশ, ১৯০৩; (৩) মোহাম্মদী (সাপ্তাহিক), সম্পাদক- মুহাম্মদ আকরাম খা, ১ম প্রকাশ, ১৯০৮; (৪) সোলতান (সাপ্তাহিক) পরবতীকালে দৈনিক, সম্পাদক-প্রথমে রেয়াজুদীন আহমদ ও পরে মোহাম্মদ মনিকভ্জামান ইসলামাবাদী, ১ম প্রকাশ, ১৯০২; (৫) মুসলিম হিতেমী (সাপ্তহিক), সম্পাদক- শেখ আবদুর রহিম, ১ম প্রকাশ ১৯১১; (৬) ইসলাম দশন (মাসিক) আঞ্জুমানে ওয়ায়েজীন মুখপার, সম্পাদক- মোহাম্মদ আবদুল হাকীম ও নূর আহমদ, ১ম প্রকাশ, ১৯২০; (৭) হানাফী (সাপ্তহিক), সম্পাদক- মোহাম্মদ কহল আমীন, ১ম প্রকাশ, ১৯২৬ ওরেখযোগ্য। ব

মাওলানা আবূ বৰুর সিদীকী (রঃ) বঙ্গ, আসাম, এমনকি সুদূর আরব ও অনারবের বহু নর-নারীকে বাতিনী ইল্ম (আধ্যাত্মিক জ্ঞান) শিক্ষা দেন। তিনি তরীকতের তা'লীম দিতেন ৪ প্রকারে। যার। শিক্ষিত এবং বেশী সময় দিতে পারতেন তাদেরকে নক্শবন্দিয়া মুলান্দিদিয়া তরীকাহতে দীক্ষা দিতেন

১। দেওয়ান মুহ্যান্মদ ইব্রাহিম তকবাদীশ, পৃঃ ১১৫-১৭।

২। মাওলানা এম, ওবাইদুল হক, প্রাক্তক, পৃঃ ৪৫ ।

ত। মোবারক করীম জন্তহর, প্রাণ্ডক্ত, পুঃ ১২৩।

৪। দেওয়ান মুহাস্মদ ইরাহিম তর্কবাগীশ, পৃঃ ১১৫-১৭।
 ৫। ইসলামী বিশ্বকোষ, ২য় খন্ড, পৃঃ ১২০।

এবং যারা বেশী সময় দিতে পারতেন না তাঁদেরকে চিশ্তিয়া ও কাদ্রিয়া তরীকাহতে তা'লীম দিতেন। মুরীদদের তিনি উক্ত চার প্রকার তরীকাহতেই শিক্ষা দিতেন।

পীর সাহেব তাঁর নুরীননেরকে সুদ-ঘুষ প্রভৃতি হারাম উপার্জন থেকে দূরে থাকার জন্য জোর তাকীদ দিতেন। তিনি বলতেন, "দেহের প্রত্যেকটি মাংসের টুকরো আলাহ তায়ালার যিকর করতে থাকে। পক্ষান্তরে হারাম খাদ্য উদরম্ভ হলে এর দ্বারা যে রক্ত মাংস তৈরী হয়-সেই রক্ত মাংস দেহের যিকরকারী রক্ত মাংসের সঙ্গে মিশ্রিত হওয়া মাত্রই যিকর বন্ধ হয়ে যায়"। তাঁর মুরীদরাও তার উপদেশ অক্ষরে অক্ষরে মেনে চলতেন। তার খলীফাগণের অনেকেই কামেল বুযুর্গ ছিলেন। তারা হালাল হারাম তামি করে চলতেন। কখনও হারাম খোরদের যিয়াফত কবুল করতেন না।

আবু বকর সিদ্দীকী (রঃ) ছিলেন একজন সমাজ সংস্কারক। তিনি মুসলিম সমাজ থেকে শিরক বিদ'আত ও অনৈসলামিক কর্মকান্ড দূর করতে সাধ্যমত চেষ্টা করেন। এতদুদ্দেশ্যে তিনি অবিভক্ত পূর্ব বাংলা-আসামের মুসলিম সমাজকৈ সুনিয়ন্ত্রিত ও সুষ্ঠুভাবে পরিচালিত করার জন্য আঞ্জুমানে ওয়ায়েজীন নামক একটি সংগঠন (১৩১৭/১৯১১) প্রতিষ্ঠা করেন। মুসলিম সমাজের সর্বন্ধরে খাঁটি ইসলামের রীতি-নীতি ও শরী'আতের সুশিক্ষা প্রদানের জন্য তিনি বহু আলিমকে এ কাজে নিয়োজিত করেন। কিছু আলিমকে তিনি বেতন-ভোগী প্রচারকরূপে নিয়োগ করেন। তাঁদের বেতনের জন্য বহু টাকার প্রয়োজন হওয়ায় তিনি চাঁদা সংগ্রহের ব্যবস্থা করেন। বাংলার পরী গ্রামে গিয়ে এসব আলিম মুসলমানদের মধ্যে যে সব কুসংকার স্তুপীকৃত হয়েছিল তা দুর করার জন্য আপ্রাণ পুচেষ্টা চালান, খৃষ্টান মিশনারীদের কার্যকলাপের প্রতিবিধান করেন এবং অমুসলিমদের মধ্যে ইসলাম প্রচার করেন। ফলে বেশ কিছু অমুসলিম ইসলাম গ্রহণ করে। আমৃত্যু তিনি এই আঞ্মানের সভাপতি ছিলেন। এমনিভাবে ব্যাপক প্রচার ও সংস্কারের মাধ্যমে আলিমগণ অনৈসলামিক ও খুস্টান মিশনারীদের অপপ্রচার থেকে তখনকার মুসলমানদের ধর্মীয় বিশ্বাসকে রক্ষা করতে অনেকটা সফলকাম হয় ৷<sup>৩</sup> ফুরফুরার পীর সাহেব বাংলা আসামের প্রায় সর্বত্র সভা সমিতি করে পথহারা দিগল্রান্ত মুসলমানদের সত্য-সঠিক পথের সন্ধান দেন। সভার সময় যে দিকে যার মুখের দিকে তাঁর দৃষ্টি পড়ত তিনিই আবেগে আখ্রত হয়ে কেঁদে উঠতেন এবং চোখের পানিতে বুক ভাসিয়ে দিতেন। সভা সমিতিতে যখন তিনি কালেমা পাঠ করতেন তখন সভাস্থ কোন মানুষই চোখের পানি চেপে রাখতে পারত না।

পীর সাহেব অতান্ত মানবতাবাদী ছিলেন । একটি ছোটু ঘটনার উল্লেখ থেকে এর সুন্সান্ত প্রমাণ মেলে। ঘটনাটি ছলো এই- সাতক্ষীরার একটি মেথরের মেয়ে মুসলমান হয়ে পবিত্র কুর আন-এর দশ পারা মুখন্ত করে। তসীরউদ্দীন নামে এক নামকরা সরদার এই হাফিজা মেথর মেয়েটিকে বিরে করেন। এর ফলে সাতক্ষীরার মুসলমান সমাজ সরদারকে এক ঘরে করে। তার সঙ্গে সামাজিক লেন-দেন ও ক্রিয়াকর্ম বন্ধ করে দেয়। তখন মাওলানা সানাউল্লাহ নামে এক ব্যক্তি সেখানে গিয়ে তথাকার সমাজপতিদের এ সম্পর্কে বুঝানোর চেষ্টা করে ব্যর্থ হন। এই সামাজিক ব্যুকটের ফলে তসীরড্রান

১। গোলাম সাকলায়েন, বাংলাদেশের সুফী সাধক পৃঃ ২১৮।

২। মোবারক কর্মান জওহর, প্রাগুক্ত, পৃষ্ট ২১৮।

ত। মোবায়ক করীম স্কওহর, প্রাপ্তক্ত, পৃঃ ১২৩-২৪; ইসলাম দর্শন, ১ম বর্গ, ৪র্থ সংখ্যা প্রাবণ, ১৩২৭, মুসলিম বাংলার সাময়িক পত্র, পৃঃ ৩২৫।

বুবহ অভাবগ্রস্থ হয়ে পড়েন। অবশেষে নিরুপায় হয়ে তিনি তাঁর হাফিজা মেথর খ্রীকে নিয়ে ফুরফুরা শরীফ হাজির হন এবং পীর সাহেবের কাছে তার সমস্ত দুঃখের কথা নিবেদন করেন। পীর সাহেব এই নিদারুণ দুঃখের ফাহিনী শুনে মর্মাহত হন। কিছুক্ষণ পর তিনি সরাদার তসারাজদীনের হাফিজা মেথর খ্রীকে অন্দর মহলে পাঠিয়ে দেন এবং নিজে অন্দর মহলে পিয়ে তাঁর বড় খ্রীকে দুটি থালায় ভাত তরকারী সাজিয়ে একটি মেথর মেয়েটিকে খেতে দিতে এবং অপরটি বাহির বাড়িতে তসীরজদীন সরদারকে পাঠিয়ে দিতে নির্দেশ দেন। তারপর তাকে (খ্রীকে) লক্ষ্য করে বললেন, আপনি গাদি আপনার হয়রত মুহাম্মদ (সঃ) এর শাফা আত চান তবে এই মেয়েটির ঝুটা ভাত-তরকারী খান। আল্লাহ যদি এই আবু বকরের কোন বন্দেগী করল না করেন, তবে আশা করি অস্ততঃ এ কাজের জনা বেহেশতে প্রবেশ করতে পারব এবং রাসুল (সঃ) এর শাফা আত লাভে সক্ষম হব। তার হকুম তার বড় খ্রী সানন্দে পালন করলেন। সাতক্ষীরার লোকেরা এই ঘটনার কথা শুনে বিশেষভাবে লভিকত হল এবং তসীর উদ্দীন সরদারকে বয়কট করা থেকে বিরত হল। ও ভাবে তিনি বহু পতিত মানুষকে সামাজিক মর্যাদা পেতে সাহায্য করেন।

তিনি একজন নিষ্ঠাবান আদর্শ পরহেজগার পীর ছিলেন । তাঁর দরবার ছিল পাক-ভারতের অন্যতম শ্রেষ্ঠ জানী গুণীদের দরবার। এই দরবার যাঁরা অলংকৃত করতেন তারা ছিলেন বিশেষ পাভিত্যের অধিকারা। তার বিখ্যাত ক্ষেকজন মুরীদ শিষ্যদের মধ্যে শাহ সূফী সদরভদ্দীন, মাওলানা শাহ সূফী নেসার উদ্দীন, মাওলানা ক্রুল আমীন, মাওলানা শাহ সূফী আবদুল খালেক এম, এ, রংশুরের মাওলানা শাহ সূফী মফিজুদীন, কলিকাতার মাওলানা শাহ সূফী অলী হামিদ জালালী, নদীয়ার মাওলানা শাহ সূফী তাজাম্মুল হোসেন সিদীকী, মাওলানা শাহ সূফী থাতেম আহমদ শ্রীহট্টা, মেদিনীপুরের মাওলানা শাহ সুফী আবদুল মাবুদ, মাওলানা শাহ সূফী শফি উদ্দীন প্রমুখের নাম উল্লেখযোগ্য। ব

ফুরুফুরার পীর সাহেবের জীবনে কোনরূপ আড়েম্বর ছিল না। খাওয়া-দাওয়া পোশাক-পরিচ্ছদে তিনি ছিলেন অতান্ত সাদা সিদে। তিনি সচরাচর পায়জামা, লুদি, লম্বা জামা, চুপি ও পাণড়ী ব্যবহার করতেন। মাওলানা রুক্তল আমিন লিখেছেন, ''তিনি (পীর সাহেব) সূতি কিবল পদমী লম্বা পিরহান বাবহার করতেন, আচকান ব্যবহার করতে তাকে দেখিনি। পিরহানে মুভি ব্যবহার করতেন। লম্বা পিরহানের নীচে নিম আন্তিন কোর্তা ব্যবহার করতেন। কথনও পায়জামা, কথনও তহবন্দ ব্যবহার করতেন। তার প্রয়াব পায়খানার তহবন্দ আর নামায়ের তহবন্দ পৃথক ছিল। মাথায় আরবী টুপি, পায়ে সলিমশাহী জতো ব্যবহার করতেন। একখানা রুমাল ব্যবহার করতেন। পাগড়ী ব্যবহার করতেন নামাজের সময়, অন্য সময় কদাচিং। অনেক সময় কেবল টুপি ব্যবহার করতেন। আবার চোগা কাপড় ব্যবহার করতেন না। পীর সাহেব বলতেন,বাবা! ও সব ব্যবহারে মনের গরিমা বৃদ্ধি পায় তাহ ও সব ব্যবহার তাগি করেছি। পীর সাহেবের আহার্য বস্তু সম্পর্কেও মাওলানা রুক্তল আমিন লিখেছেন, ''পীর সাহেব অধিকাংশ সময় সরুচালের ডাত খেতেন। হালুয়া, গোশত, মাছ ও ঘি ব্যবহার করতেন। যখন যা সুযোগ হত তাই খেতেন। যদি কোন তর্মারি ঝালের জনা খাওয়ার অযোগ্য হত তবে তার দুর্নাম না করে খাওয়া ত্যাগ করতেন। খাদ্য সামগ্রীর অবশিষ্টাংশ মালিকের

১। মোবারক করীম জওহর, প্রাগুক্ত, পৃঃ১২৪-২৫।

২। মোবারক ক্রীম জওহর, প্রাগুক্ত, পুঃ ১২৫।

অনুমতি নিয়ে সঙ্গীদের মধ্যে বিতরণ করতেন''। তিনি মিছরিসহ গরম দুধ পান করতেন। অধিকাংশ সময়ে মুরগী ও ছাগলের মাংস গছন্দ করতেন। শক্তি উৎপাদনকারী খাদ্য না খেলে সাধারণ মানুযের পক্ষে স্বাস্থ্য ঠিক রাখা সন্তব নয়। তাই তিনি শক্তি উৎপাদনকারী খাদ্য গ্রহণের বিরোধী ছিলেন না। তিনি বলতেন, অতাধিক সংসার বৈরাগ্য, সুস্বাদু ও উপাদের খাদ্য বর্জন অন্তর ও মস্তিক্ষে দুর্বলতার সৃষ্টি করে। তাই তিনি তার মুরীদানদের সর্বদা উপাদের খাদ্য গ্রহণে উৎসাহ দিতেন।

জমি বন্দকধারী লোকের দাওয়াত তিনি কবুল করতেন না । যৌতুকের বিয়েতে যোগদান করতেন না। যারা সেভিংস ব্যাংক বা সুদ প্রাপ্তির নিয়াতে কোন অফিসে টাকা জমা রাখত তিনি তাদের দাওয়াতও কবুল করতেন না ।

ভড়, বেনামাযির দাওয়াত গ্রহণ করতেন না। চাঁদার মাধ্যমে সংগৃহীত আর্থ কেনা কিছুই খেতেন না, হার্দিয়া কিংবা তুহফারূপেও গ্রহণ করতেন না। কেহ হার্দিয়া তুহফা নিয়ে আসলে তা খতিয়ে দেখতেন। সন্দেহ হলে তা গ্রহণ করতেন না, ফেরত দিয়ে দিতেন। আবু বকর সিদ্দীকী (রঃ) উচ্চ মার্গের সূফী এবং কাশফ শক্তির অধিকারী একজন বড় কামিল ওলী ছিলেন। তাঁর বছ কারামতের উল্লেখ বিভিন্ন পুড়কাদিতে পাওয়া যায়।

ফুরফুরার পীর সাহেব তাঁর যুগের মুজানিদ ছিলেন। ডঃ মুহাম্মদ শহীদুল্লাহও পীর সাহেবের মুজানিদ হওয়া সম্পর্কে নিঃসন্দেহ ছিলেন। তিনি অতি উত্তম চরিত্রের অধিকারী ছিলেন। অত্যন্ত মিষ্টি ভাষী ও মিতভাষী ছিলেন। জীবনে কাউকে কখনও কা কথা বলেননি। এত সুন্দর ও মিষ্টি ভাষার ওয়াজনসীহত করতেন যে, তা শ্রোতাদের হালয়ে বজমুল হয়ে যেত। কেহ কোন বিষয়ে জিজ্ঞাসা করলে তিনি নরম মেজাজে, মিষ্টি ভাষার, যুক্তি দিয়ে তাকে বুঝিয়ে দিতেন। পীর সাহেব কারও উপর কোন দিন রাগান্থিত হলে তার কাছে এমনভাবে রাগ প্রকাশ করতেন যে সে লজ্জিত হয়ে পড়ত এবং নিজেকে সংশোধন করে নিত। ব

তিনি অত্যন্ত বিনয়ী ছিলেন। কখনও গর্বভরে কোন কথা বলতেন না । মাওলানা কবল আমীন লিখেছেন, "কখনও গরিমামুলক কোন কথা তাঁর মুখে শ্রবণ করিনি । কখনও তিনি কোন মজলিসে বাজি বিশেষের নিশ্দাবাদ করতেন না । জৌনপুরের মাওলানা খান্দানের কোন আলিমের উপর দোষারোপ করেনি । তিনি নিজেকে একজন সাধারণ লোকের তুল্য বলে মনে করতেন । নিজের নামের আগে লিখতেন, বান্দাগনের মধ্যে নিক্ষতম । যদি তাঁর কোন মুরীদ তাঁর উচ্চ দরজা সম্পর্কে কাশ্যুক বা স্বপ্নযোগে জানতে পেরে তাঁর কাছে প্রকাশ করত তবে তিনি বলতেন, "এটা তোমাদের ভাল ধারনা। নইলে আমি যা তা আমি জানি"।

কোন সায়্যিদজাদা কিংবা বৃষ্গ্যাদা তাঁর নিকট শিক্ষা করতে এলে তিনি সম্মানের সংগে তাঁকে তরীকতে দাখিল করে অতি সম্ভর খাস তাওয়াজনুহ প্রদান করে শেষ দরজা পর্যন্ত পৌছেদিতেন। তাঁদের পূর্ব পুরুষদের সম্মানের জনা তাঁদের ঘারা যিদমত নিতে কুঠাবোধ করতেন।

১। মোবারক করীম জন্তহর, প্রান্তক্ত, পৃঃ ১৪৩-৪৪।

২। মোবারক করীম জওহর, প্রাগুক্ত, পুঃ ১৪০।

ত। মোবারক করীম জন্তহর, প্রান্তক্ত, পুঃ ১৪০-৪১।

তিনি আলিমদের সম্মান করতেন। ফরতরা শরীফে আলিমদের জন্য পৃথক সামিয়ানা স্থাপন করতেন। কোন আলিম তার দরবারে উপছিত হলে তিনি পাঁড়িয়ে যেতেন এবং তিনি বলতেন, হলম-এর সম্মান করা দরকার। তিনি কংনও উচ্চ-নীচ, হতর-ভদ্র ছোট-বড় তারতম্য করতেন না। কোন প্রেণীর লোকের হৃদয়ে আঘাত লাগে এমন কোন উপাধি ব্যবহার করতেন না। পীর সাহেবের অসীম সহা ও ধেয়াল ছিল। ছোট-বড় যে কেউ ধর্ম ও শরী আতের নিয়ম-কানুন সম্পর্কে তাকে জিজ্ঞাসা করলে তিনি নিঃসংকোচে তার জবাব ও ব্যাখ্যা প্রদান করতেন। সহজে যদি কেউ কোন কিরুতে না পারত তবে তিনি দীর্ঘ সময় নিয়ে বার বার তাকে ব্রুতেন। তাতে সামান্যতমও বিরক্ত বোধ করতেন না। একই বিষয় নিয়ে যদি কেউ তাকে একাধিকবার প্রশ্ন করতে, তবু তিনি সময় চিত্তে তার প্রশ্নের উত্তর দিতেন। অপর কোন লোক যদি এ ব্যাপারে বিরক্ত হয়ে প্রশ্নকারীকে তিরকার করতে তবে তিনি কিছুটা অসজ্যন্তির ভাব দেখিয়ে সে ব্যক্তিকে বলতেন, ঐ লোক তো আপনার কাছে কোন কিছু জিজ্ঞাসা করছে না, তবে আপনি কেন তাকে তিরকার করতেন। তার তারি না হওয়া পরত আমি তাকে ব্রুবার চেটা করতে।

তিনি ছিলেন ক্ষমার আঁধার। তাঁর আত্মীয়-স্বজন কিংবা প্রতিবেশীদের কেউ তাঁর ক্ষতি করলে তিনি কখনও প্রতিশোধ নিতেন না। তাদের তিনি ক্ষমা করে দিতেন। তাঁর কোন মুরীদ কোন বড় অপরাধ করলেও তিনি ক্ষমা করে দিতেন।

পীর সাহেব একজন বড় দানশীল ব্যক্তি ছিলেন । কত লোককে কতভাবে যে তিনি দান-খয়রাত করেছেন তার কোন হিসাব-নিকাশ নেই । তিনি অতি সম্পোপনে দান করতেন। বছু দরিদ্র প্রতিবেশী, বিধবা, এতিম তার কাছ থেকে দান-খয়রাত নিরে ধন্য হয়েছে। তিনি অনেক দরিদ্র বিধবাদের তত্তাবধান করেছেন, এতিম বালক-বালিকাদের প্রতিপালন করেছেন, ঈসালে সাওয়াবের মাহফিলের সময় বহু দরিদ্র মানুষকে সাহায্য করেছেন । তাঁর নিজের বাড়িতেই তিনি সতের আঠার জন ছাত্রকে রাতিমত জায়গীর রাখতেন । মাদ্রাসার ঘাটাতি নিজ তহবিল থেকে পূর্ণ করে দিতেন । বহু কপ্রকৃত্রীন ব্যক্তিকে তিনি নিজের প্রকৃত্রি থেকে প্রথম দিয়েছেন ।

তাঁর জমিদারীতে যাতে প্রজাদের উপর কোন রকম অত্যাচার না হয় সেদিকে তিনি তীক্ষ্ণ নজর রাখতেন। সকল প্রজাকেই তিনি সস্তানতুল্য মনে করতেন। কোন প্রজার পাঁচ রহুরের খাজনা বাকী পড়লে তিনি দু-এক বছরের খাজনা নিয়ে বাকী খাজনা মাফ করে দিতেন। কোন লোক বিপদে পড়ে পীর সাহেবের স্বারস্থ হলে তিনি তাকে বিপদ থেকে মুক্ত করার জন্য চেষ্টা করতেন। নানাভাবে তাকে সাহায্য করতেন। কেউ কোন চালার, জায়গীর, মসজিদ ও মাদ্রাসার সাহায্যের জন্য তার সুণারিশ্বিত নিতে এলে তিনি কোনরূপ ওজর আপত্তি না করে তাতে দস্তখত দিয়ে দিতেন। অন্যায়ভাবে কোন লোক আদালতে অভিযুক্ত হলে তিনি তারপক্ষে তিরির ও দোয়া করে তাকে পরিত্রপ্ত করতেন।

তিনি কোথাও গেলে সেখানে বুযুগ বা পীর-আওলিয়ার মাযারের কথা জানতে বা তনতে পেলে সেই মাযার যিয়ারত না করে ফিরতেন না। কোন গোরস্থানের পাশ দিয়ে গেলে সমন্ত গোরবাসীদের জনা

১। মোবারক করীন জওহর, প্রাগুক্ত, পৃঃ ১৪১।

দোয়া করতেন। মাযার বা গোরস্থানের খাদিমরা কোন শরী'আত বিরোধী কাজ করলে তাদেরকে তা থেকে নিবৃত্ত করার চেষ্টা করতেন।

ফুরফুরা শরীফের পীর সাহেবের দরবারে কোন দারোয়ান ছিল না । যে কোন লোক অবাধে দরবারে প্রবেশ করতে এবং তাঁর (পীর সাহেব) সঙ্গে সাক্ষাত করতে পারতেন । ছোট বড় সকলেই অকপটে তাঁর কাছে মনের কথা প্রকাশ করতে পারত। কোন বিধি-নিষেধ ছিল না । পীর সাহেবের সঙ্গে কেউ মুসাফাহ করতে চাইলে তিনি আনন্দ সহকারে তার সঙ্গে মোসাফাহ করতেন। সমাগত আলিমদের মান-সম্ভমের প্রতি তাঁর যেরূপ তীক্ষ দৃষ্টি ছিল, সাধারণ মানুষের প্রতিও ছিল তদ্রপ । আমীর, মহাজন, জমিদার, তালুকদার শ্রেণীর লোকদের ম্যাদা ও সম্মানের প্রতি যেরুন নজর রাখতেন, গরীব মিসকিনদের প্রতিও তাঁর সেরূপ নজর ও অনুগ্রহ বজায় খাকত ।

শাহ সূফী আবু বকর সিদ্দীকী (রঃ)-এর পাঁচ সন্তান ছাড়া অন্যান্য খলীফাদের সংখ্যা অনেক। তাঁদের মধ্যে উদ্ধেখযোগ্য হলেন ঃ-

- ১। জনাব শাহ সুফী আজাস্মূল হসাইন সিদ্দীকী (রঃ), নদীয়া, (পশ্চিম বঙ্গ)।
- ২। জনাব শাহ সূফী সদরুদ্দীন, গঙ্গারামপুর, যশোর (বাংলাদেশ)।
- ৩। জনাব মাওলানা শাহ্ সুফী নিসারুদ্দীন, সারসীনা, বরিশাল (বাংলাদেশ)।
- ৪। জনাব মাওলানা শাহ সুফী রুছল আমীন, বশীরহাট, চবিবশ পরগণা (পশ্চিম বঙ্গ)।
- ৫। জনাব খান বাহাদুর আলহাওক্ত মাওলানা আহমদ আলী, এনায়েতপুর, যশোর, (বাংলাদেশ)।
- ৬। জনাব প্রফেসর মাওলানা আবনুল খালেক- সতুরা, কুমিরা, (বাংলাদেশ)।
- ৭। জনাব মাওলানা আহমদ আলী জালালী, মাটিয়াবুরুজ, কলিকাতা (পশ্চিমবঙ্গ)।
- ৮। জনাব মৌলবী তমীজ উদ্দীন খান, খানানপুর, ফরিনপুর, (বাংলাদেশ)।
- ৯। জনাব মাওলানা সায়ি।দ হাতিম আলী হাজীগঞ্জ, চাদপুর (বাংলাদেশ)।
- ১০। জনাব মাওলানা তোফায়েল আহমদ, ঢাকা (বাংলাদেশ)।
- ৯১। জনাব আলহাজ্জ মাওলানা হাফিজ সায়িাদ আবুল বাশার মুহাম্মদ বশীরুদ্দীন, ঢাকা,
   (বাংলাদেশ)।
- ১২। সূফী মুহাম্মদ শফী, কলিকাতা (পশ্চিম বঞ্চ)।
- ১৩। জনাব সূফী আবদুস সাত্তার, ঢাকা (বাংলাদেশ)।
- ১৪। জনাব মাওলানা আদুল গনী, মালীআইশ, মীরসরাই, চট্টগ্রাম (বাংলাদেশ)।
- ১৫। ডঃ মুহাত্মদ শহীদুরাহ, ঢাকা (বাংলাদেশ)।

তার মুরীদানের সংখ্যা অসংখ্য। তাদের মধ্যে উল্লেখযোগ্য কয়েকজনের নাম এখানে উল্লেখ করা হলঃ-

- জনাব খান বাহাদুর আবদুল হাকীম ঠৌধুরী, অবসরপ্রাপ্ত জেলা ম্যাজিষ্টেট, নোয়াখালী (বাংলাদেশ)।
- জনাব মাওলানা মুহাম্মদ আবদুলাহ, অবসরপ্রাপ্ত সুপারিনটেনডেন্ট, বাংলাদেশ।
- ৩। জনাব মাওলানা আবদুল আযীয়, অবসরপ্রাপ্ত আয়কর কমিশনায়।

১। মোবারক করীম জ্বত্বর, প্রান্তক্ত, পৃঃ ১৪২-৪৩।

- জনাব মাওলানা আবু ঈসা মুহাম্মদ মসীহ; অবসরপ্রাপ্ত ডেপুটি ভাইরেয়র, শিল্প (পূর্ব পাকিস্তান)।
- ৫। জনাব আলহাজ্জ মাওলানা ফজলুল করীন অবসরপ্রাপ্ত অতিরিক্ত জেলা জজ।
- ৬। জনাব আলহাজ্জ্ব সায়্যিদ আবু নসর মুহাম্মদ নাছির উদীন, এডভোকেট, সুপ্রিম কোর্ট, ঢাকা
- ৭। সায়্যিদ আবু জাফর মুহাস্মদ জহিরুদীন, অবসরপ্রাপ্ত পুলিশ সুপাঃ, ঢাকা।
- ৮। জনাব মাওলানা আবদুস সান্তার, অবসরপ্রাপ্ত ইনকাম ট্যাক্স কমিশনার।
- ৯। জনাব প্রফেসর এ, কে, এম, জালালুদ্দীন, অবসরপ্রাপ্ত অধ্যক্ষ।
- ১০। জনাব মাওলানা আবু মুজতবা মুহাম্মদ মুসা, এডভোকেট, সরকারী উকিল, কুমিলা।
- ১১। জনাব খান বাহাদুর আবদুর রহমান, বশীরহাট, প্রাক্তন মন্ত্রী, অবিভক্ত বাংলা ।
- ১৩। জনাব খান সাহেব আবদুল কাদির, ডেপুটি সুপাঃ জেলা, ভাগলপুর ।

হযরত পীর সাহেব মৃত্যুর পূর্বে তার মুরীদান ও মুসলমানদের উদ্দেশ্যে এক অমুল্য ওসিয়তনামা রেখে গেছেন যা সকল মানুষের জন্য পথ নির্দেশনা হিসেবে কাজ করবে । তাঁর ওসিয়তনামাটি এখানে হবহ বর্ণনা করা হলঃ-

### আস্সালামু আলাইকুম-

বাদ আমার অনুরোধ ও উপদেশ এই যে আমার খলিফা মুরীদান ও কুলক্ষমানদার মুসলমান ভাইদিগের নিকট নিম্নলিখিত মনোভাব প্রকাশ করিলাম। সকলে যথাশক্তি আমল করিবেন । হায়তি কাহারও কায়েম নহে । কুল্লু নাফছিন যা ইকাতুল মাউত ।

আমি বৃদ্ধ অবস্থায় পরিণত হইয়াছি, কোন্ সময় ইহ জগত ছাড়িয়া যাইতে হয় তাহার নিশ্চয়তা নাই। আমার ভর হয় আমার থলিকা, নুরীদগণ ও মোতাকেদগণ শরী আত অনুযায়ী আমার মতের কোন বিরুদ্ধমত আমল করিয়া গোমরাহ হইয়া যায়। স্থানে স্থানে দেখা যায় শরীআত অনুযায়ী আমলকারী পারের খলিকা ও মুরীদ পীরের মতের বিরুদ্ধাচরণ করিয়া এক একজন এক একদল তৈয়ার করিয়া সাধারণ মুসলমান ভাইদিগকে গোমরাহ করিতেছে । যাহা হউক আমার ওসিয়তনামাখানি আমল করিলে আমি বিশেষ খুশী হইব। যেহেত হাদীস শরীকে আছে 'আদায়াল্ল আলাল খায়রি কাফায়িলিহি' যিন নেক কাজের পথ দেখাইয়া দেন, তিনি এ নেককারের সমান সওয়াব লাভ করিবেন। তাই অনুরোধ, আমি যেনো মৃত্যা পরও কিছু নেকি পাইতে পারি।

## ওসিয়ত

১) বর্তমান সময়ে ঈমান বাঁচাইয়া রাখা খুব সয়টাপয় হইয়া উঠিতেছে । আশরাফুল মাখলুকাত খাতিমুন নাবিয়ান হয়রত মোহাম্মদ মোন্তফা সাল্লালাছ আলায়হে ওয়া সাল্লাম শেষ নবাঁ, তাঁহার পর আর নবাঁ হইবে না। ইহার উপর ঈমান কায়েম রাখিবেন । কালেমা তাইয়োরা লা ইলাহা ইলালাছ মোহাম্মদুর রাসুলুলাহ আলাহ বাতাত কেহই মাবুদ নাই, হয়রত মুহাম্মদ মোন্তফা (সাঃ) আলাহর বাম্দা ও রাসুল। ইহার বিপয়ীতে কোন কিছুর উপর বিশ্বাস স্থাপন করিবেন না । যদি কেহ উক্ত কালেমাসমূহ পরিবর্তন করে, সে বেসমান ও কাফের হইয়া য়াইবে ।

মতীউর রহমান, আইন ই-উয়াইসী, পৃঃ ২৪৭-২৪৯।

- ২) জীবিত কি মৃত পীরের সুরাত হাজের নাজের জানিয়া ধ্যান করা হারাম, যাহারা করে তাহারা বেঈমান।
- ত) পুত্রকনাদিগকে দ্বীন হলন শিক্ষা দিবেন তৎসকে দুনিয়ার যাবতীয় বৈধ হনর (কৌশল, গুণ) হিকমত (শিল্প) ও ভাষা-ইংরেজী বাংলা ইত্যাদি শিক্ষা দিবেন ও যাহাতে সর্বসাধারণে শিক্ষিত হইতে পারে তজ্জন। ইসলামিক কলেজ, ইসলামিয়া মাদ্রাসা, জুনিয়ার সিনিয়ার মাদ্রাসা, মক্তব ইত্যাদি ও মধ্যে মধ্যে দুই একটি হাদীস তফসীরের দাওরা খুলিয়া হাদীস তফসীর পড়ার সুবল্লেকড করিয়া দিবেন এবং পাক ক্রেআন শরীক তাজবিদ অনুযায়ী যাহাতে পড়িতে পারে তাহার বাবদ্যা করিয়া দিবেন।
- ৪) স্ত্রী, কন্যা, মা ভগ্নীদিগকে পর্দায় রাখিবেন । কন্যাদিগকে শিক্ষা দানকালেও পর্দায় রাখিয়া স্ত্রী বা মুহয়িম ব্যক্তি দ্বারা শিক্ষা দিবেন । যাহারা স্ত্রী, কণ্যা, মা ও ভগ্নীকে বেপর্দায় রাখিবে, তাহারা দাইবুছ হইয়া জাহায়ামে যাইবে । পর্দা করা ফরজে আদন । ইহার প্রতি যাহারা দৃণা করিবে, তাহারা বে-সমান। উহাদের মতের উপর ধিকার দিবেন ।
- ৫) আমার মতে যাবতীয় চাকুয়ীর উপয়্ত বিদ্যাশিক্ষা কয়ায় বাধা নাই। য়ে চাকুয়ী শয়ী আত অনুয়য়ী জায়েয়, তাহা কয়িয়েন । কিন্তু হালাল উপার্জন ও সুয়ত মুতাবেক পোশাক ইত্যাদি ও য়োয়া নামায় ঈয়ান ঠিক য়াখিয়া কয়িয়েন ।
- ৬) সুদ খাওয়া হারাম, কম হউক কি বেশী হউক, বিশেষ ওজর ব্যতীত সুদ দেওয়াও হারাম। সুদ দেওয়া ও সুদ খাওয়া একই প্রকার গোনাহ। সুদের টাকা আনিয়া কারবারও করিতে নাই। সুদথোরের দাওয়াত খাওয়া, তাহার দান খয়রাত গ্রহণ করা হারাম। যে সুদের মাল খাইবে, তাহার কলব অন্ধকার হইয়া য়াইবে। সে য়িকরের স্বাদ পাইবে না। সুদথোর তওবা করিলেও তাহার বাজীতে বংসরকাল মধ্যে খাইতে নাই। যদি কোন সুদখোর তওবা করিয়া সুদের সমন্ত মাল ফেরত দেয়, তবে তাহার বাজীতে তৎক্ষণাত খাইতে পারো। আর তওবা করিয়া সুদ ফেরত না দিলে, তাহাকে বংসরকাল পর্যন্ত দেখিতে হইবে, সে সুদ হইতে পরহেষ করে কি না। যদি সুদ আর না খায় ও তাহার মাল অব্বেকের বেশী হালাল থাকে, এক্ষেত্রে যদি দৃঢ় বিশ্বাস হয় যে, হালাল মাল দ্বারা খাওয়াইবে, তবে তাহার দাওয়াত খাওয়া জায়েয হইবে। সুদ্বোরের পৌণে যোল আনা হালাল মাল থাকিলেও তওবা করিয়া ইন্তেকামাত (সোজা দাড়ান) না করা পর্যন্ত তাহার বাজীতে দাওয়াত খাওয়া জায়েজ নাই, যেহেতু সেও ফাসেকে মোলেন (প্রকাশ্য ফাসি)। সুদ্ঝোরেক তওবা করান মাত্রই তাহার বাজীতে খাইলে ও খয়রাত লইলে, হিদায়েত হওয়া সুরের কথা বরং যে সুদ্ঝোরের দাওয়াত খায় ও খয়য়াত লয়, সে যেন আমার মুরিদ বা খলিফা বলিয়া পরিচয় না দেয়। তাহায় নিকট কেহ মুরীদ হরবেন না।
- ৭) মেয়ের সাচকের (পনের) টাকা খাইবেন না। যে ব্যক্তি খাইবে ও তদ্বারা জেয়াফত করিবে তাহা হারাম। এই জেয়াফত যাহারা খাইবে, তাহাদের হারাম খাওয়ার গোনাহ হইবে। আমার খলিফাদের মধ্যে যদি কেহ সুদখোরের বাড়ী কিংবা মেয়ের পণের টাকা দ্বারা জেয়াফতকারী ও গ্রহণকারীর বাজাতে খায়, তাহার নিকট কেহ মুরিদ হইবেন না। এইরূপ ব্যক্তি আমার খলিফা হউক অথবা অন্য পীরের খলিফা হউক, তাহাদের নিকট মুরীদ হইবেন না।
- ৮) ভাই ভগ্নী ও অংশীদারগণের অংশ ফারায়েয অনুযায়ী ভাগ করিয়া দিবেন। যদি তাহাদিগকে দেওয়া অসন্তব হয়, তবে উহার মূল্য দিয়া হউক, বা যে কোন প্রকারে হউক সম্ভষ্ট করিয়া দাবী ছাড়াইয়া লইবেন নচেৎ খোদার নিকট দায়ী থাকিবেন। টাকার হউক, কথার হউক, দাবীদারের নিকট মাফ লইবে। যদি দাবীদার মৃত্যুপ্রাপ্ত হইয়া থাকে, তবে টাকা পয়সা তাহার ওম্মারিশগণকে দিবে।

কথা ইত্যাদি মাফের জন্য নামায় পড়িয়া সেই মৃতের রূহের উপর ছওয়াব রেছানি করিবে। আর খোদার নিকট ক্ষমা চাহিবে। প্রথম বিবাহ ও দ্বিতীয় বিধাহের পুত্র-কন্যাদের অংশের মধ্যে ফারায়েয অপেক্ষা কম বেশী করিয়া দিলে, খোদার নিকট দায়ী থাকিবে।

- ৯) আমি যে কাদ্যায়া, চিশতীয়া, নকশ্বন্দীয়া ও মুজাদ্দিদিয়া তরিকাহ সন্মান সবক ও তা'লিম দিয়া থাকি ও দিয়াছি, সেই মোতাবেক সকলে কায়েম থাকিবেন। উহা হয়রত পীরানে পীর শাহ আবদুল কাদের জিলানী (রঃ) সাহেবের ও মাওলানা শাহ অলিউল্লাহ মুহান্দেছে দেহলবী (রঃ) এর কিতাব অনুযায়ী করিয়াছি । এতদ্বাতীত মাওলানা শাহ কারামত আলী মরহম মগাফুর সাহেবের মা'রিফাতের কিতাবগুলি সকলে সর্বদা দেখিতে থাকিবেন। তিনি আমার দাদা পীর হয়রত মাওলানা শাহ নুর মুহান্মদ মরহম মগাফুর সাহেবের পীর ভাই ছিলেন। অতএব আমরা এক তরিকাহত্ত ।
- ১০) আমার খলীফা ও মুরীদদের মধ্যে যদি কেই কুরআন হাদীস ও ফিকাহসমূহের বিপরীত অর্থাৎ শরী আতের বিপরীত ফোন মত প্রকাশ করে, তবে তাহা কেই মানিবেন না । যদি কেই আমার খলিফা ও মুরিদ দাবী করিয়া আমার ওছিয়তের বিপরীতে চলে, তবে কেই তাহাকে আমার মুরীদ বা খলিফা মনে করিবেন না ও তাহার নিকট মুরীদ হইবেন না ।
- ১১) হিন্দুর পূজা পার্বপে, মেলা, বিহারে ও গান বাজনার স্থানে সাহায্য করিবেন না ও উহাতে যাইবেন না । পূজার পাঠা, কলা, ইক্ষু, দুধ ইত্যাদি বিক্রয় করিবেন না । ভেট দিবেন না। দিলে গোনাহ কবীরা হইবে ।
- ১২) কেই প্রকাশ্যে ফাসেকের দাওয়াত কবুল করিবেন না এবং তাহাকে দাওয়াত করিয়া খাওয়াইবেন না; যথা- বেনামাযী, কেননা প্রতাহ বেতেরের নামাযে পড়া হয় 'ওয়ানাত রুকু মাই ইয়াফ জুকুকা' আমরা ফাছেক ফাজেরের সহিত চলিব না।
- ১৩) কেই লাভিম্ভন করিবেন না, এক নৃষ্টির কম হয় এমন খাঁট করিবেন না, লম্বা মোচ রাখিবেন না। ফ্রাণ্ডসকার্ট, টেরি বা ঢাকাইয়া ছাঁট ছাটিবেন না। কাছা দিয়া কাপড পরিবেন না। কোঁট পেন্ট নেকটাই ইত্যাদি বিজাতীয় পোষাক ব্যবহার করিবেন না। সুন্নত মোতাবেক পোশাক লাইবেন ও খালি মাথায় চলিবেন না। টুলি, পাগড়ী লুঙ্গী পায়জামা ও লম্বা কোরতা ব্যবহার করিবেন । আচকান, চোগা ইত্যাদি মোবাহ পোশাক ব্যবহার করাও জায়েয় । বভই পরিতাপের বিষয়; নাছারা, হিন্দু ও অন্যান্য গায়ের কওম তাহাদের জাতীয় পোশাক পরিছেন ত্যাগ করে না। আর আমাদের কওমের কতক লোক বর্তমানে যাত্রার সঙ সাজিতে লঙ্জা বোধ করে না। কখনও দাঁড়ি মুন্তন করিয়া, হ্যাট পরিয়া, খালি মাথায় কাছা দিয়া রাস্তায় বেড়ায়, কখন টুপী মাথায় দিয়া লুঙ্গী পরিয়া থাকে । আমি দোওয়া করি, আল্লাহ, আমার মুসলমান ভাইদের ঈমান কায়েম ও শরী'আতের খেলাফ পোশাক হইতে রক্ষা করেন।
- ১৪) তাস, পাশা খেলবেন না। ঘোড়-দৌড়, মহিষ ও গরর লড়াই বা কোন প্রাণীর লড়াই খেলার নিয়তে দিবেন না ও করিবেন না যদি কোথাও ঐরপ লড়াই হয়, তথায় যাইবেন না, ডহা হারাম। আত্মরক্ষার জন্য ঘোড়-দৌড়, লাঠি-খেলা শিক্ষা. তলোয়ারধাজী, তীরন্দাজ শিক্ষা মাসের মধ্যে দুই তিন দিন তা'লিমের জন্য করা জায়েয হইবে, কিন্ত হাটুর নীচে পর্যন্ত পায়জামা পরিবে, নামাযের ওয়াক্তে নামায পড়িবে, ঐ শিক্ষাকালে বাজী ও বাজনা না রাখিয়া শিক্ষা করা জায়েয আছে। কিন্তু দিন, বকরাঈদ, শবে বরাত, মহরম ইত্যাদিতে যেন না করে, করিলে ইবাসতের কৃতি হইবে।
- ১৫) বিবাহে বারুদ পোড়ান, লাঠি খেলা, কলের গান, সুর দিয়া পুথি পড়া ইত্যাদি কার্য করিবেন না। ফজুলভাবে অর্থ ব্যয় করিবেন না, উহা হারাম।

- ১৬) যথা শক্তি ব্যবসায় বাণিজা, কৃষি শিলপ কার্য ইত্যাদি অবলম্বন করিয়া হালাল উপার্জন করিবে, থয়রাত গ্রহণ করার উপর নির্ভর করিবে না । শক্তি থাকা সন্তেও অন্যের নিকট খয়রাত চাহিয়া লওয়া হারাম। আলিমের ইল্ম, পীরের পীরত যেন বয়রাত পাওয়ার উদ্দেশ্যে না হয়। আলেম ও পীরগণ আল্লাহর ওয়ান্তে ওয়াজ নাইছত করিবেন । কাহার নিকট ইশারা বা ইন্সিত দ্বারা অথবা আনোর সাহায্যে খয়রাত আদায় করিবেন না, উহাও হারাম । যদি কেহ ইচ্ছা করিয়া দেন, তবে লওয়া জায়েয় আছে ।
- ১৭) আলিম সাহেবদের নিকট আমার বিনীত আরজ এই যে, আপনাদের মধ্যে যদি কোন মছলা লইয়া ইখতিলাফ বা মতভেদ হয়, তবে একরে বাসিয়া কিতাবসমূহ লইয়া মতভেদ মীমাংসা করিয়া সর্বসাধারণের নিকট ছহি মত প্রকাশ করিবেন। যাবৎ এই 'আলিম সাহেবদের একতা না হইবে, তাবৎ আলিম সমাজে দলাদলি থাকিলে অচিরে সমাজ বিনষ্ট হইবার আশংকা আছে।
- ১৮) যদি কোন আলিমের মত কোনরুপ কিতাবের খেলাফ বিজ্ঞাপন বা বাজে লোকের মুখে দেখিতে ও তনিতে পান তবে যতক্ষণ নিজে তাহার মত বলিয়া কিংবা তাহার মৌখিক কথা বলিয়া নিশ্চিতরূপে জানিতে না পারেন, ততক্ষণ পর্যন্ত তাহার উপর কোন প্রকার ইশতেহার ও ফতওয়া প্রকাশ করিবেন না । অনেক স্থানে অনেক বাজে লোকের কথা বিশ্বাস করিয়া ভাল লোকের উপর ফতওয়া ও ইশতেহার প্রকাশ করিয়া বহু সংখ্যক ঈমানদার মুসলমানের ঈমান বিনষ্ট করিয়া মহা গোনাহগার হইয়াছে ও হইতেছে । আলিম ও পীর সাহেবগণ সাবধান থাকিবেন। শয়তান জীবিত আছে। সে পীরে পীরে ও আলেমে আলেমে বিবাদ ও দলাদলি লাগাইয়া ইসলামকে বিনষ্ট করিতে চেষ্টা করে। আল্লাহ পানা দিন ।
- ১৯) কেই গান বাজনা করিবেন না ও শুনিবেন না । আল্লাহ ও রসুলের তা'রিফ কবিতা গজল পড়িতে পারে, কিন্তু ইল্মে আরুজির ওজনে গড়িবে, ইল্মে মুছিকির ওজনে অর্থাৎ রাগ-রাগিনী সহকারে পড়া হারাম। ইল্মে আরুজির সহিত পড়িতে হইলে পাঁচটি শর্ত পালন করিতে হইবে যথা মেয়ে লোক মজলিসে যেন না থাকে ।
- ২০) বর্তমানে যে বাজে লোক মসনবী শরীক ইল্মে মুছিকির ওজনে অর্থাৎ রাগ-রাগিনী সহকারে পজিয়া থাকেন, ইহা জায়েখ নাই ' তথায় যাইকেন না । যদি কেহ তথায় যাইয়া থাকেন, তবে তথা ইইতে উঠিয়া যাইকেন। মসনবী শরীক ইল্ম আরুজির সহিত অর্থাৎ বিনা রাগরাগিনীতে মিষ্টপ্তরে পজিতে বাধা নাই ।
- ২১) মাথায় এইরূপ লম্বা চুল রাখিবেন না যে তাহা মেয়ে লোকের ন্যায় হয় । বাবরী, সুক্ষত মোতাবেক রাখিতে পারেন । বাজে নাদান ফফিরেরা লম্বা চুল রাখে- উহা হারাম। বাবরী রাখিতে হইলে স্কন্ধ পর্যন্ত চুল কাটিয়া খাট রাখিবেন, মহাড়ার নীচে যেন না পড়ে। মহড়ার নীচে চুল লম্বা হইলে স্বীলোকের ন্যায় হয়। উহা হারাম। উহার প্রতি খোদা তাআলার লানত পতিত হইবে !
- ২২) ছওয়াব রেছানি করিয়া, কেহ সওয়াল করিয়া কিছু লইবেন না, উহা হারাম। যদি কেহ আল্লাহর ওয়াস্তে মৃতের খতম পড়ে, আর পড়ানেওয়ালা লিল্লাহ কিছু দেয়, এ ক্ষেত্রে লওয়া-দেওয়া জায়েয় আছে। বর্তমান জামানায় কুর'আন শরীফ ও হাদীস শরীফ শিক্ষা দিয়া, আজান দিয়া, ইমানতি করিয়া, খতমে তারাবী পড়িয়া ও ঝাড়ফুক দিয়া মজুরী লওয়া জায়েয় আছে।
- ২৩) ওয়াজ নসিহত আলাহর ওয়ান্তে করিবেন। কিছু লিলাহ দিলে লওয়া জায়েয আছে। বাজে ছানের লোকেরা ভালমন্দ, সুদখোর, ঘুযথোর ইত্যাদির চাঁদা জমা করিয়া ওয়াজকারীদিগকৈ দেয় উহা না জায়েয়। হালাল মাল দিয়া দিলে লইতে দোষ নাই।

১। মাওলানা এম, ওবাইনুল হক, প্রাগুক্ত, পুঃ ৪৫।

- ২৪) যে যে স্থানে থাকেন, জময়াতে নামায পড়িবেন। জুমা ও ঈদের নামায পড়িবেন। মজাশরীফ ও মদানা শরীফ ব্যতীত সকল স্থানে আখেরী যোহরের নামায পড়িবেন। যে ব্যক্তি স্বেচ্ছায় তিন জুমা তরক করিবে, সে ব্যক্তি মালাউন।
- ২৫) অনেক স্থানে দেখা যায়, পারের জেলে কিছু জানুক বা না জানুক পীর সাজিয়া বসে ও মুরীদ করিতে থাকে। অন্য কোন ভাল পীরের নিকট সাধারণকে যাহতে নিষেধ করে । আমার ভয় হয়, আমার নৃত্যর পর আমার পুত্রদের মধ্যে এরপ হহয়া পড়ে নাকি। অতএব, আমার পুত্রদের মধ্যে যাহারা শরী আত মোতাবেক আমল করিবে ও চলিবে এবং তা লিম ও শিক্ষা দিবে, তাহাদের অনুসরণ করিবেন।
- ২৬) আমার বাড়ীতে বংসরের ২১/২২/২৩ শে ফাল্গুন তারিখ নির্ধারণ করিয়া একটি ওয়াজের মজালিস করি। ঐ তারিখে আমার পীর কিংবা দাদা পীরের মৃত্যু হয় নাই। আমি জানি আল্লাহ বলিয়াছেন ঃ ياايها الذيب امنوا قوا انفسكم و اهليكم نارا
- "হে ঈমানদারগণ! তোমরা নিজদিগকে ও নিজেদের পরিজনকে অগ্নি হইতে রক্ষা কর"। এই আয়াতের মর্ম অবলম্বনে আমার বাড়ীতে দেশী বিদেশী সকলকে আম দাওয়াত দিয়ে বহু 'আলিম, ওলামা, হাফেজ, কারী কর্তৃক ওয়াজ নছিহত করাইয়া ও নিজে করিয়া শরী'আতের হুকুম আহক।ম জানাইয়া দেই। যদি কোন দেশে কোন মছলা লইয়া মতভেদ থাকে, তবে এই মাহফিলে থাকিয়া হহার মীমাংসা করিয়া লন।
- এই মাহফিলে প্রায় প্রতাহ ২৪/৩০ হাজার লোক হাজির খাকে। ঐ তিন দিনের একদিন ৬০/৭০ খতম ক্রআন শরীফ, স্রা ইখলাছ ও সূরা ফাতেহা, কালেমা ইত্যাদি পড়ান হয়। এই সমন্তের সওয়াব হযরত নবী করীম (সঃ) এর ও যাবতীয় অলি-আওলিয়া, গাওছ-কুতুব ও যাবতীয় মুসলমানের রূহের উপর (সওয়াব) রেছানি করা হয়। এই জন্য এই মাহফিলের এক নাম ইসালে সওয়াব। যদি কেহ এই মাহফিলেকে প্রচলিত ওরোছ বা অন্য কিছু বলে, তবে তাহা কেহ তানিবেন না। এই মাহফিল যাহাতে আল্লাহ কায়েম রাখেন তাহার চেষ্টা আমার পুরুগণ ও মুরিদগণ করিবেন। খলিফাগণের মধ্যে যদি কাহার বাড়ীতে এইরূপ মাহফিল করিবার কাহারও শক্তি হয়, তবে তিনি তাহা করিবেন। সাবধান, কেহ যেন অর্থের লোভে বা অন্য কোন রূপ মান-মর্যাদার জন্য না করেন। বিভন্ধ হিদায়াতের নিয়তে করিলে বহু নেকী পাইবেন। আরও সাবধান থাকিবেন যে, যেন এই মাহফিলে কোন প্রকার বিদ'আত ও হারাম কার্য বা নামায়ের জামা'আত তরক না হয়। বাজে তামাসা ইত্যাদি না হয়। যদি কেহ উহা করে, তবে আমি তাহার প্রতি দাবী রাখিব।
- (২৭) বাজে গীরের দরবারের অমাবস্যা পূর্ণিমা পীরের মৃত্যুর তারিখ নির্দিষ্ট করিয়া 'ওরছ' ইত্যাদি; হইয়া থাকে। এমন কি জামায়াতে নামায পড়া হয় না, ওখানে মেয়েলোক যায়, তাহারা হালকা করে ও বেপর্দা চলে উহা হারাম। ঐরূপ মজলিসে কেহ যাইবেন না, যে রুপ সুরেশুর, মাইলভান্ডার ইত্যাদি স্থানে আছে। ঐভাবের 'ওরছ' বিদ'আত ও হারাম।
- ২৮) এমন জলি যিকির করিবেন না যাহাতে নিদ্রিত ব্যক্তির নিদ্রা ভংগ হয়, কুরআন শরীফ ও নামায় পড়ায় বিশ্ব ঘটে।
- ২৯) 'যোয়াল্লিন' ও 'দোয়াল্লিন' সম্মন্ধে যে স্থানে মতভেদ আছে, তৎসম্মন্ধে আমার মত এই যে, মকা শরীফ ও মদীনা শরীফের মোহাক্কেক আলেমগণ যেরুপ 'দোয়াল্লিন' পড়ে, আমিও তদ্রুপ পড়ি, লাল, জাল দারা পড়িলে নামায় ফতার আসিবে, কিন্তু যে ব্যক্তির চেষ্টা করা সত্তেও মাখ্রাজ আদায় না হয়, তাহার জন্য মাফ।
- ৩০) কেহ জমি কট রাখিকেন না, জায়সুদী ইত্যাদি দ্বারা কেহ সুদ খাইকেন না ও জুলুম করিকেন না।

- ৩১) নিজের হাতে নাড়ি কটো শরী আতে কোন বাধা নাই। ইহা হয়রত আদম (আঃ)-এর সুমত। এই নাড়ি কাটাকে তুদ্ধ তাচ্ছিলা করিলে হয়রত আদম (আঃ) কে তুদ্ধ তাচ্ছিলা করা হয়। ইহাতে সমান যাওয়ার আশংকা আছে।
- ৩২) কেহ কেহ আপনাকে মারফতি ফকির মনে করিয়া গরুর গোশত, মৎস্য ও কোন হালাল প্রাণী জবেহ করা ও খাওয়া নিষেধ করে। ইহা কুরআন শরীফ ও হাদীস শরীফের খেলাফ। যাহারা হালাল প্রানী জবেহ করিতে খাইতে ঘৃণা করে, তাহারা কুরআন শরীফের বিপরীত কার্যকারী কাজেই তাহারা বেঈমান।
- ৩৩) হানাফী, মালেকী, হান্থলী ও শাফিয়ী এই চারি মজহারের কোন মজহারকে এহানত করিবেন না। আমি হানাফী, আমার মুরিদগণও হানাফী । শিয়া, রাফেজী, খারেজী ইত্যাদিদের আকিদা বাতিল ও হারাম।

চার মজহাব নহে, চারের মজহাব, চারের মজহাবই হাদীস, কুরআন ও ফিক্হ শরীফ হইতেছে। ফিক্হ শরীফ কুরআন শরীফ ও হাদীস শরীফের অনুবাদ মাত্র । যাহা কুরআন শরীফ ও হাদীস শরীফে স্পষ্টভাবে তাই তাহারই খোলাছা (মূল মর্ম) ফিক্হ হইতেছে ।

অতএব এই চারের মজহাবকে যে এহানত (অবজ্ঞা) করিবে, সে কাফের হইবে। কেননা, ইহাতে কুরআন শরীফ ও হাদীস শরীফকে অবজ্ঞা করা হয়।

- নবী (সাঃ) এর জামানা হইতে আজ পর্যন্ত সকলেই হাদীস ওয়াল কুরআন হইতেছে। যে আহলে হাদীস ওয়াল কুরআন হইবে, তাহার আমল চারের কোন এক মজহাবের সহিত মিলিবে।
- ৩৪) নিলাদ শরীফে কেয়াম করা মোস্তাহসান। যদি মৌলুদ শরীফ পাঠকালে কেয়াম করে তবে কেহ তাহাকে জবরদন্তি করিয়া বসাইকেন না। যদি কেহ বাসয়া তাওলাদ শরীফ পড়ে তবে তাহাকেও কেহ জার করিয়া উঠাইকেন না। সামান্য মোস্তাহসান বিষয় লইয়া কেহ দলাদলি করিয়া বিভক্ত হহকেন না। কিয়াম করা আমি ভালই মনে করি। কিয়ামের সময় কেহবা বাসয়া থাকে, কেহবা দাভায় ইহা ভাল নহে। তৎপ্রতি থেয়াল রাখিবেন । কিন্তু কিয়াম মোস্তাহসান সুলতে উত্মত। সুলত তিন প্রকার ক) সুলতে উত্মত, খ) সুলতে সাহাবা, গ) সুলতে নববী।
- ৩৫) ইল্মে গায়েব আল্লাহ তায়ালা হযরত নবী (সঃ) কে যতদূর জানাইয়া দিয়াছেন, ততদূর জানেন। গায়েবের মালিক আল্লাহ তায়ালা, এইরূপ আকিদা রাখিবেন। হযরত (সঃ) যে গায়েব জানে, সেই গায়েবকে ইল্মে হছুলি বলে।
- ৩৬) দাড়ি রাখা, লম্বা কোরতা পরা ইত্যাদি সুন্ধতী লেবাসকে যাহারা অবজ্ঞা করিবে, তাহারা বেঈমান হইবে। হযরত (সঃ) এর সুন্দতকে অবজ্ঞা করায় হযরত (সঃ) কে অবজ্ঞা করা হয়। হযরত (সঃ) কে যে অবজ্ঞা করে, সে কাফের হইবে।
- ৩৭) কামেল প্রীরের নিকট মুরীদ হইলে, পীর যদি মরিয়া যান, বেশরা হন বা দূর দেশবাশী হন, আর তাঁহার নিকট যাইতে অক্ষম হন, তবে কামেল পীর দেখিয়া মুরিদ হইয়া তা'লিম পাইতে পারিবেন। কিছু ভাল পীর থাকা সতেও পীরকে অগ্রাহ্য ও অবজ্ঞা করিয়া অন্য পীর ধরিলে ঈমান যাইবার আশংকা আছে।
- ৩৮) আমার মুরিদ মোতাকেদদিগকে এবং সকল মুসলমানকে বলিতেছি , যদি কোন ব্যক্তি শীরয়ত মোতাবেক 'আলিম কিংবা কামিল হন, তবে তাহার ওয়াজ শুনিবেন, খাতেরদারী করিবেন। তাহাতে আমার কোন নিষেধ নাই ।

যদি কোন 'আলিম বা ওয়ায়েজ বা ওয়াজের মধ্যে আল্লাহ ও রাসূলের প্রশংসা উপলক্ষ্যে সসনবীয়ে 
কুমী ইত্যাদি ইলমে মুছিকি ওজনে অর্থাৎ রাগ-রাগিনীসহ পড়ে, তবে তাহার মহফিলে যাইকেন না।

- গেলে গোনাহগার হইবেন। যদি কেহ গিয়া থাকেন, তবে তাহার কর্তব্য এই যে, তথা হইতে উঠিয়া আসেন।
- ৩৯) আমি আলিম ও শিক্ষিত লোকদিগকে মহন্ধত ও তাজিম করিয়া থাকি। আপনারাও তালিম ও মহন্ধত করিবেন। যে আলিম ও সাধারণ লোক শরী আত মোতাবেক চলেন, তাহাদিগকে কেই তুছ জানিবেন না । তুছ জানিলে আল্লাহ তায়ালা ও হযরত নবী (সঃ) নারাজ ইইবেন, যেহেতু 'আলিমগণ নবীগনের ওয়ারিছ।
- ৪০) সকলে কুলুখ ব্যবহার করিবেন, স্ত্রী, কন্যা ও পরিজনদিগকে কুলুখ ইত্যাদি আমল করাইতে চেষ্টা করিবেন: থেহেতু কুলুখ ব্যবহার করা সুন্ধতে মোয়াশ্কাদাহ।
- ৪১) মাদ্রাসার তাল্বে-ইল্মদিগকে যথাসাধা জায়গীর রাখিবেন ও সাহায্য করিবেন, কিন্তু দাড়ি মুডনকারী, এলবাট রাখা ও হকা বিড়ি-খোর তালেবে-ইল্ম রাখিবেন না। পরহেজগার নামাযী তালেবে-ইল্ম রাখিবেন। শিক্ষকদিগেরও পরহেজগারী অবলম্বন করিতে হইবে। মাদ্রাসা, স্কুল ও মক্তবে বদকার শিক্ষক রাখিতে নাই।
- ৪২) আমার বলিফা ও মুরীদগণের মধ্যে হাজার হাজার 'আলিম, হাফেজ ও ক্বারী আছেন। তাহারা আমার আদেশে বহু কিতাব ছাপাইয়াছেন ও ছাপিতেছেন। আমি সকলের কিতাব সম্পূর্ণ দেখিতে পারি নাই । কাজেই যদি কাহারও কিতাবে শরী আতের কোন থেলাফ মত লিখিয়া থাকেন, তবে তাহা কেহ আমল করিবেন না । বরং তাহার সংশোধনের জনা তাহাকে জানাইয়া সংশোধন করিবেন।
- ৪৩) ইলম দুই প্রকার-ইল্মে জাহের ও ইল্মে বাতেন। ইল্মে জাহের শরী'আত কুরআন শরীফ, হাদীস শরীফ ও ফিক্ছ শরীফ ইত্যাদি। শরী'আত মোতাবেক আমল করাই তারকত। তরিকত বাতীত মারিফাত হাকিকত হইতে পারে না। উহা মিথ্যা বৈ কিছুই নহে। শরী'আত ছাড়িয়া যাহারা মারিফাত আমল করে, তাহারা ফাছেক। শরী'আত অনুযায়ী তরীকত, মা'রিফত এবং হাকিকত শিক্ষা করা ফর্ম। যাহারা তরিকত আমল না করে, তাহারা ফাছেক। যাহারা সতা তরিকত মা'রিফাত ও হাকিকত অবঞা করে তাহারা কাফের।
- 88) কদমবুছি জায়েয় আছে, গীরের পায়ে হাত দিয়া সেই হাতে তাজিমের জন্য চুম্বন করা বিদায়াতে জায়েয় । মুখ দিয়া কদমবুছি করা সুষ্মত। যদি পীর উপরে থাকেন, আর তখন কদমবুছি করে, তবে জায়েয় হইবে ।
- ৪৫) আল্লাহ ব্যতীত কাহাকেও ইবাদতের সেজদা করা কুফর। তাহিয়তের সেজদা করা হারাম। এই হারামকে যাহারা মোবাহ জানে, তাহারা কাফের । নবী (সঃ) এর জামানার পূর্বে রুকুর নাম সেজদা ছিল, তজ্জনাই নবী (সঃ) বলিয়াছেন, ''যেন কেই সালাম দিবার কালেও পূর্ব জামানার সেজদার ন্যায় মাথা নত না করে'। যাহারা বর্তমানে তাহিয়াতের (তাজিমের) সেজদা হালাল জানিয়া করে ও লয়, তাহারা কাফের হইবে।
- ৪৬) মোরণ বাঁধিয়া খাওয়া সুনত। হযরত নবী করিম (সঃ) উহা বাঁধিয়া রাখিয়া খহিয়াছেন; আমিও আমার মোতাকেদ এবং সবসাধারণ ভাইদিগকে আদেশ করি। 'জাল্লালা' মোরণ না বাঁধিয়া খাওয়া মকরুহ তাহরিমী।
- ৪৭) হযরত মুহাত্মদ (সঃ) শেষ নবী। তাঁহার পরে কোন নবী হইবে না। যদি কেহ কোন সময় পরগম্বরী দাবী করে, তবে সে মিখ্যাবাদী।

- ৪৮) বর্তমান একদল ফকির বাহির হইয়াছে, তাহারা বোগদাদী সেজদা করে, তাহারা উত্তর দিকে সেজদা করিয়া পীর সাহেব পীর সাহেব বলিয়া থাকে, উহা হারাম । উহা জায়েয জানিলে বেগীন হইতে হয় ।
- ৪৯) পীর খান্দানেই যে কেবল পীর হইবে, এমন কথা কোন কিতাবে নাই। যদি শরী আত ও মারিফাত ইত্যাদিতে কামেল হইবেন, তিনিই পীর হইতে পারিবেন, যে বংশেরই হউন না কেন।
- ৫০) আমার মুরীন মোতাকেদগণ আমার আদিষ্ট দরুদ ও অজিফাসমূহ এবং মোরাকাবা ইত্যাদি যথারীতি করিবেন । হারাইয়া গেলে গণকের বাড়ী গনাইতে যাইবেন না । ধান চাউলকে মা লক্ষী বলিবেন না । দোয়া করি, আল্লাহ তা'য়ালা মুসলমান ভাই-ভাগ্নিদিগের ঈমান কায়েম রাখুন ।
- ৫২) বাজারের ভেজাল ঘৃত, দধি, মিষ্টান্ন সাদা চিনি হইতে পরহেজ করিবেন । আমি ঐ সকলের মর্ম যতদূর অকগত হইয়াছি, তাহাতে আমার উচিত হয় যে, সর্বসাধারণের পরহেজগারী অবলম্বন করার জনা ঐ সকল ব্যবহায় করিতে নিযেধ করি ।
- অনুসলনান্দের তৈরারী মিষ্টান ইত্যাদি না খাওয়া ভাল । কেননা তাহারা যাহা হালাল জানে, তাহা আমাদের জনা হারাম, যেমন গোবর, চেনা ইত্যাদি ।
- ৫৩) কেই জামাতা হইতে মেয়ে আটক রাখিবেন না । জামাতার সহিত কোন বিষয়ে বিবাদ হইলে. মেয়ে আটক করা হারাম। কেই কন্যা ও ভগ্নী ইত্যাদি আটক করিবেন না । যদি কোন বিবাদ উপস্থিত হয়, তবে তাহা মীমাংসা করিয়া শীঘ্র মেয়ে পাঠাইয়া দিবেন ।
- ৫৪) নিজ স্ত্রীকে ক্রেহ বাপের বাড়ী বা অন্যত্র ফেলিরা রাখিয়া কন্ত দিবেন না । তাহাদিগকে পর্দাতে রাখিয়া তাহাদের হক যথারীতি আদায় করিবেন, নচেৎ গোনাহগার হইকেন ।
- ৫৫) কেই হন্ধা, বিজি-সিগারেট ব্যবহার করিবেন না। উহা মকরুহ তাহরিমী। মদ, গাজা, ডাং ও নেশার দ্রবা হারাম।
- ৫৬) গোরস্থানের হেফাজত করিবেন, গোরের উপর দিয়া পথ দিবেন না। গোরস্থানের নিকট পায়খানা প্রস্রাবের স্থান করিবেন না, করিলে গোনাহগার হইবেন ও বদদোয়া প্রাপ্ত হইবেন। যথাসাধা গোরের হেফাজত করিবেন।
- ৫৭) বৃদ্ধ পিতা-মাতার খেদমত করিবেন, তাহাদের সন্তষ্টির জন্য প্রাণপণে চেষ্টা ও যত করিবেন। বিভাবের এই অন্যতম শ্রেষ্ঠ ধর্মগুরু, ধর্মবীর বাংলার শ্রেষ্ঠতম আধ্যাত্মিক মহাপুরুষ আমীর শরী আত-ই-বাংলা হযরত মাওলানা শাহ সূফী হাজী মুহাম্মদ আবু বকর বাংলা ১০৪৫ সনের ৪ঠা চৈত্র/ইংরেজী ১৯৩৯ সনের ১১ই মার্চ শুক্রবার ভোর ৫-৪৫ মিনিটে প্রায় একশ বছর বয়নে ক্রেফুরাস্থ স্বীয় বাসভবনে ইন্তিকাল করেন। পরদিন শনিবার বিকাল ৫টায় তার জানাযার নামায় সম্পন্ন হয়। তার ওসিয়ত মুতাবিক ফুরুফুরার সুবিখ্যাত দায়রা শরীফের সম্মুখে প্রাচীন কবরস্থানের মধ্যে তার পূর্ব পুরুষের দু'জন ওলীর মাযারের পার্লে তাকে দাফন করা হয়। তার জানাযার নামায়ে প্রায় পঞ্চাশ হাজার লোক সমাবত হয়। ব

মৃত্যুকালে তিনি পাঁচ ছেলে ও পাঁচ মেয়ে রেখে যান।

প্রথম ছেলেঃ হযরত মাওলানা শাহ সূফী আবুনসর মুহাম্মদ আবদুল হাই সিদীকী বিশিষ্ট ওলীয়ে কামেল ছিলেন। পিতার ইন্তিকালের পর তিনি তার স্থলাভিষিক্ত হন।

১। আনু ফাতেমা মোহাম্মদ ইনহাক, প্রাণ্ডক, পুঃ ৮০-৯২।

২। মোবারক করীম ক্রন্তর, প্রাণ্ডক, প্র ১৪৪।

দ্বিতীয় ছোলঃ হযরত মাওলানা শাহ সূফী হাজী আবু জাফর মুহাম্মদ ওয়াজিহ উদ্দীন। তিনিও একজন কামেল ওলী ছিলেন।

তৃতীয় হেলেঃ মাওলানা আবদুল কাদির। তিনি একজন বড় কাশ্ফ শক্তি সমপন্ন ওলী ছিলেন।

চতুথ ছেলেঃ হযরত মাওলানা নজমুস সা'আদাত । তিনি আজন্ম ওলী ছিলেন ।

পঞ্চম ছেলেঃ মাওলানা জুলফিকার আলী ।

ছেলেদের সকলেই হযরত পীর সাহেবের যোগ্য উত্তরাধিকারী ও খলীফা ছিলেন । তাঁরা সকলেই লোকদেরকে শরী'আত ও তরীকতের শিক্ষাদান করেছেন ।

প্রথমা মেয়েঃ ফুরফুরার সায়ি)দ মাওলানা কানা আত হোসেনের সঙ্গে বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ হন।

দ্বিতীয় মেয়েঃ আকনির মৌলবী আবদুল মান্নান সিদ্দীকীর সঙ্গে বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ হন।

তৃতীয় মেয়েঃ বাধপুরের মৌলবী শামস উদ্দীন-এর সঙ্গে বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ হন।

চতুর্থ মেয়েঃ সীতাপুরের মৌলবী আবদুল ওয়াহিদ-এর সঙ্গে বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ হন।

তার ইনতিকালে তৎকালীন একটি দৈনিক পত্রিকায় বলা হয় ঃ- The death occured yesterday morning at Furfura (Hoogly). At the age of ninety of his holiness, Hazrat Moulana Shah Sufi Hazi Mohammad Abu Bakar Siddiqui, a great Muslim divine and the spiritual guide of large number of Muslims in this country. The Moulana's name coas a household word in Bengal. He was the founder of many schools, Madrashas, Mosques, dispensaries and other Charitable institutions. By his pity and benevolence he endeared himself to large number of people of this province irrespective of class or community. (The statesman, Saturday, March 13, 1939).

এই মহান সাধকের জ্যেষ্ঠ পুত্র মাওলানা মুহাস্মদ আবদুল হাই তাঁর পিতার কবরের উপর ইটের তৈরী সুস্পর খিলান গস্থভ-মিনার ও জালির কাজযুক্ত একটি সমাধি তৈরী করেন। ১

১। মোবারক করীম জন্তহর, প্রান্তক্ত, শুঃ ১০৪।

গোলাম সাকলায়েন, বাংলাদেশের সুফী-সাধক, পৃঃ ২২০ ।

# হ্যরত সূফী আবদুল মুন'য়িম (১৮৪৪-১৯১০)

হযরত সূফী আবদুল মুন'য়িম ঢাকা জেলার অন্তর্গত সাভার থানাধীন সৈয়দাবাদ গ্রামে ১২৬০ হিঃ/১২৫২ বাং/১৮৪৪ইং জন্মগ্রহণ করেন। তার পিতার নাম মাওলানা সায়্যিদ শাহ সূফী আলী আবদুরাহ। তান তার পরিবারেই প্রাথমিক শিক্ষা সমাপ্ত করেন। অতঃপর পিতার নিকট উচ্চ শিক্ষা লাভ করেন এবং পিতার হাতে বায়আত গ্রহণ করেন। চবিশে বছর বয়য়কালে তার পিতা ইন্তিকাল করেন। ত্রিশ বংসর কঠোর রিয়াযাত ও মুজাহাদা করেন।

তিনি বড় কামেল ওলী ছিলেন। সর্বদা আল্লাহ তাআলার যিকর ও কুরআন তিলাওয়াত-এ রত থাকতেন। তার বহু কারামতের কথা শুনা যায়। যেমন- তিনি জমিনের কথা শুনতেন। কোন স্থানে বা কোন গ্রামে মানুষের জান কবয করার জন্য আজরাইল ফিরিশতার আগমন ঘটলে সেখানে যমীন এক আশ্চর্যজনক শব্দের দ্বারা চীৎকার করত, তিনি উহা তনতেন এবং সেই শব্দের দক্ষন তার মুখের রং বিবর্ণ হয়ে যেত।

২১শে জিলকদ/১৩২৮হিঃ ৭ই অগ্রহায়ণ বৃহস্পতিবার ১৩১৭বাংলা, ১৯১০ইং তিনি ইন্তিকাল করেন। ঢাকার মিয়া সাহেব ময়দানে হয়রত আবদুর রহীম শহীদ-এর মাযারের পার্শ্বে তার মাযার অবস্থিত।

# শব্দ সংক্ষেপ নির্দেশনা

আ - আর্বী

আঃ - আলায়হিস্ সালাম

ইং - ইংরেজী

বাং - বাংলা

হিঃ - হিজরী

→ Ibid

**খৃঃ** – খৃষ্টাব্দ, খৃষ্টাব্দে

খৃ.পূ. - খৃষ্টপূর্ব

জ. - জন্ম

ড.ডঃ - ডন্টর (পিএইচ,ডি)

ভা,ভাঃ - ডাক্তার (চিকিৎসক)

মৃ. - মৃত, মৃত্য

রঃ - রহমতুল্লাহি আলায়হি

রাঃ - রাদিয়াল্লাছ্ আনছ্

সঃ - সাল্লাল্লাছ আলয়হি ওয়া সাল্লাম

つ る

≈ h

১খ,৪০ - প্রথম খন্ড, ৪০ পৃষ্ঠা (মছের ক্ষেত্রে)

৩ঃ৭ - সুরা ৩-এর আয়াত ৭ (কুরআন মন্ত্রীদের ক্লেন্সে)

জন্ম বা মৃত্যু সনে অজ্ঞাত বা অনিশ্চিত ক্ষেত্রে।

### প্রতিবর্ণায়ন

| 1      | а    | আ          | ٩          | t   | ত   |
|--------|------|------------|------------|-----|-----|
| 1      | i    | 2          | ظ          | Z   | ক   |
| 1      | u    | উ          | ٤          |     | •   |
| ب      | b    | ব          |            | gh  | গ   |
| پ      | р    | প          | ف          | f   | STE |
| ت      | t    | •          | ق          | k,q | 4   |
| ث      | th   | R          | ك          | k   | ক   |
| 2      | di,j | 'ক্স       | 5          | g   | গ   |
| 2      | c    | 5          | J          | 1   | 79  |
| 7      | h    | 2          | •          | m   | ম   |
| ÷      | kh   | च          | ن          | n   | ন   |
| ر      | d    | দ          | ٥          | h   | Q   |
| ڎ      | ď'   | ড          | 9          | w   | B   |
| ز      | dh   | য          | ی          | у   | ग्र |
| ,      | r    | র          | 4          | ay  | 7   |
| 3      | r'   | ড়         | 5          |     | ,   |
| ژ<br>ژ | Z    | य          |            |     | আ   |
| )      | zh   | ঝ          | 19         |     | 3/  |
| س      | S    | স          |            |     | উ   |
| ش      | sh   | <b>*</b> 1 | =+1        |     | আ   |
| 19     | s    | স          | -+c<br>-+9 |     | **  |
| Ó      | d    | দ/য        | 2+9        |     | ভ   |

# অনুপিখনের ক্ষেত্রে অনুসৃত রীতি

- কোন ব্যক্তি নিজ নাম বাংলায় যে বানানে লিখেছেন বা লিখিয়েছেন তাঁর নামের সে বানানই হবে।
- (খ) যে সব আরবী, ফারসী ও উর্গুলন বহু যাযহারের দক্ষণ বাংশার একটা প্রচলিত যানান-রূপ পরিপ্রহ করেছে, সেগুলোকে সাধারণতঃ প্রচলিত আকারেই রাখা হয়েছে। যথা- আইন, আখিরাত, আদম, আদালত, আরবী, ইমাম, ইন্তিকাল, ইরান, ইরশাদ, ইসলাম, ইমান, ওয়ু, কদর, কবর, কলম, কানুন, কাফির, কায়াঁ, কিতাব, কিয়ামত, কুরবানা, খলীফা, খান, গযব, জনাব, জিহাদ, তওবা, তওরাত, তরজমা, তপুরীফ, তস্বীহ, তারিখ, তারীফ, দওলত (দৌলত), দফতর, দক্ষদ, দলাল, নফল, নবা, ফজার, ফরয়, মওলানা, মকা, মদীনা, মন্জিল, মসনদ, মসজিদ, মাফ, মিম্বর, মুকাবিলা, মুতাবিক, মুনাফিক, মৌলবী, যাকাত, রওয়া, রম্যান, মহমত, লহীদ, সালাত, সুন্নাত, মুসাফির, হক, হজ, হয়রত, হয়য়, তকুম ইত্যাদি।

# বাংলা ও হিজারী 'অজ' গুলোর সমপরিমাণ খৃষ্টাব্দ নির্ণয় পদ্ধতি নিমন্ত্রপঃ

- (১) বঙ্গান্দের সমপরিমাণ খৃষ্টান্দ পেতে হলে প্রাপ্ত বঙ্গান্দের সাথে ৫৯৩ যোগ করতে হবে, যেমন, ১৩৮৬ বাং + ৫৯৩= ১৯৭৯ খৃঃ
- (২) হিজরী অব্দের সমপরিমাণ খৃষ্টাব্দ গেতে হলে নিলোক সূত্রে কেলে অংক
  করে বের করতে হবে, যেমন,

(তথ্যসূত্রঃ ডঃ মুহাম্মদ এনামুল হক, মনীবা-মঞ্বা, ৩য় খন্ত, মুক্তধারা, ১৯৮৪ইং, পৃঃ ৫০-৫১ ও ৫৩।)

| অক্ষর কুমার মৈত্রেয়   | 8    | ণৌড় লেখমাশা॥                           |
|------------------------|------|-----------------------------------------|
|                        |      | কলিকাতা ঃ কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয়,       |
|                        |      | ১৩১৯ বাংলা।                             |
| অতল চন্দ্র রায়        | 8    | ভারতের ইতিহাস॥                          |
|                        |      | কশিকাতা, ১৯৮০।                          |
| আৰুল মজিদ কশ্দী        |      | হ্যরত কেবলা, আওয়ালাদে রুশদী॥           |
| (এ,একে,এম)             |      | ৩য় সংকরণ                               |
|                        |      | ঢাকাঃ ২৬, শাহ সাহেব শেন, ১৯৮৪ ইং।       |
| আব্দুল কাদের (ডঃ)      | 8    | নোয়াখালীতে ইসলাম॥                      |
|                        |      | ঢাকা ঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ,        |
|                        |      | 135 2882                                |
| আজীরশদীন               | 2    | বিরাজ্ন নুর॥                            |
|                        |      | কানপুরঃ নিজামী প্রেস, ১৮৭৫ ইং।          |
| আহমদ উল্লাহ (সায়্যিদ) | 2    | ঢাকা ঃ আজিমপুর দায়রা শরীফা             |
|                        |      | ऽकेक० <b>दे</b> र ।                     |
| আহ্মদুল্লাহ (শাহ)      | 8    | আইশুদ জারিয়াহ্                         |
|                        |      | ঢাকা ৪ সেন্ট্রাল অপসেট প্রেস,           |
|                        |      | বাংলা বাজার, ১৯৪৬ ইং।                   |
| আব্দুল করিম (ডঃ)       | 8    | মুসলিম বাংলার ইতিহাস ও ঐতিহ্য॥          |
|                        |      | ঢাকা ঃ বাংশা একাডেমী, ১৯৯৪ ইং।          |
|                        | 8    | বাংলার ইতিহাস সুলতানী আমল॥              |
|                        |      | ঢাকা ঃ বাংশা একাডেমী, ১৯৮৭ ইং।          |
|                        | 8    | চউগ্রামে ইসলাম॥                         |
|                        |      | চট্টগ্রাম ঃ ইসলামিক সাংকৃতিক কেন্দ্র,   |
|                        |      | ইসণামিক ফাউভেশন, ১৯৮০ ইং।               |
|                        | 2    | হ্যরত শাহ সৃফী আমানত খানা৷              |
|                        |      | চট্টগ্রাম ঃ খানকা শরীফ, হ্যরত শাহ আমানত |
|                        |      | সড়ক, ১৩৯২ বাং।                         |
| আৰু তালিব (মুহাম্মদ)   | 8    | ছোটদের মাওলানা কারামত আলী।              |
|                        |      | ঢাকা ঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ,        |
|                        |      | ১৯৯৩ইং।                                 |
| আব্দুণ কাদির           | 8    | ডঃ মুহামদ এনামুল হক মারকমালা॥           |
|                        |      | ঢাকা ৪ বাংলা একাডেমী, ১৯৮৪ ইং।          |
| আবুল গফুর সিন্দিকী (মে | 12)2 | ্তিতুমীর <b>॥</b>                       |
|                        |      | ঢাকাঃ বাংলা একাডেমী।                    |
|                        |      |                                         |

আনুল বারী (এ,বি,এম) তীতুমীর মুক্তি সংগ্রামের প্রথম শহীদ । ঢাকা ঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, 32 9496 বাংলাদেশে ইসলামা আবুল মানান তালিব 8 ঢাকা ঃ আধুনিক প্রকাশনী, ১৯৮০ ইং। আবুর রাহীম হাযারীঃ স্ফীতত্ত্বে আত্মকথা॥ ঢাকা ৪ নবরাগ প্রকাশনী, ১৯৮৮ ইং। আন্দুর রাশীদ(ফকির) স্ফী দৰ্শনা৷ 2 ঢাকা ৪ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, १३६ 8 नद আবুদ সাতার (মোঃ) ফরিদপুরে ইসলাম॥ 8 ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ, 1 १६ ०५५९ আতহার উদ্দীন মোল্লা গাজী মাওলানা ইমামুদীন (রঃ)॥ 8 আহমদাবাদী(এ,এস,এম,মাওলানা) ঢাকা ৪ মোরাখালী সমিতি, ১৯৮০ ইং। আকরাম খা (মোহান্দদ) ঃ মোসশেম বলের সামাজিক ইতিহাসঃ ঢাকা ৪ গ্রন্থকার প্রকাশিত, ঢাকেশ্বরী রোড, ১৯৬৫ ইং আল ইন্রিসী নুযহাতুল মুশতাকা৷ আবুল মোমিন চৌধুরী (ডঃ)ঃ বাংলাদেশের ইতিহাস ঢাকা ঃ নওরোজ কিতাবিস্তান, বাংলা বাজার, 185 P 466 আইন-ই-আকবরীঃ (২র খড) আবুল ফজল 8 কশিকাতা ঃ ১৯৯৪ ইং। আহ্সানুলাহ (খাজা,নওয়াব)8 তাওয়ারীখ- এ-খাব্দান- এ-কাশ্মীরিয়াহ্। অপ্রকাশিত পাড়ুলিপি, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় গ্রন্থাগারে সংরক্ষিত। মধ্যবিত্ত সমাজের বিকাশ-সমাজের রূপান্তর॥ আব্দ মতদুদ 00 ঢাকা ঃ নওরো<del>জ</del> কিতাবিক্তান, ১৯৬৯ ইং। আব্দুল আউয়াল (জৌনপুরী)ঃ মুফীদুল মুক্তী॥ লখনৌ ৪ অসি প্রেস, ১৯০৮ ইং। নুযহাতৃল খাওয়াতীরা (৮ম খড) আবদুগ হাই (গখনৌবী) লখনৌ ৪ মজলিস-এ-দায়িরাতুল মা'আরিফ প্রেস, ১৯৭০ ইং।

আবদুস সাভার (মাওলানা) ৪ তারীখ-ই-মাদরাসা-ই-আলিয়া॥ ঢাকাঃ মাদ্রাসা ই-আলিয়া পাবলিকেশস, 195 किंकतर সীরাত-ই-কারামত আলী জৌনপুরী। আবুল বাতেন (মাওলানা) ঃ এলাহাবাদ ঃ আসরার-এ-করীমী প্রেস, 135 6845 বাংলার সামাজিক ও সাংকৃতিক ইতিহাস॥ আপুর রহিম (মুহাম্মদ) णका : वाश्मा धकारखर्मी, ১৯৮২ देश। মাওলানা আব্দুল আউয়াল জৌনপুরী(রঃ)॥ আব্দুল্লাহ (মুহান্মন,ডঃ) ঢাকা ৪ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, 135 20666 ঢাকার কয়েকজন মুসলিম সুধী<sub>1</sub> ঢাকা ঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংশাদেশ, 135 6666 বাংলাদেশের খ্যাতনামা আরবীবিদ॥ 8 ঢাকা ঃ ইসশামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, 1 38 किएए আজায়েবুল আসফার ॥ হ্বনে বহুতা (খানবাহাদুর মুহাম্মদ হুসায়ন কর্তৃক উদ্ভাষায় অনুদিত) দিল্লীঃ ১৯১৩ ইং। ইসহাক (আবু ফাতেমা, ফুরফুরার শীর হ্যরত মাওশাশা আবু বকর মুহাম্মদ) मिमिकी॥ ঢাকাঃ ইসলামী সাংস্কৃতিক কেন্দ্র, ১৯৮০ইং। উজীর আলী মুসলিম রঅহারা৷ মনীষা মঞ্জুষাা(৩য় খড) এনামুল হক (ডঃ,মুহাম্মদ) ঃ ঢাকাঃ মুক্তধারা,১৯৮৪ইং। পূর্ব পাকিস্তানে ইসলাম॥ 8 ঢাকাঃ আদিল ব্রাদার্স,১৯৮৪ ইং। আরাকাশ রাজ সভার বাংলা সাহিত্য॥ 8 কলিকাতাঃ গুরুদাস চট্টোপাধ্যায় এ্যান্ড সন্স, 135 3066

| ওয়াকিশ আহমদ (৬ঃ)        | 8 | উনিশ শতকে বাঙ্গালী মুসলমানের চিঙা-<br>চেতনার ধারা ॥ |
|--------------------------|---|-----------------------------------------------------|
|                          |   | ঢাকাঃ বাংলা একাডেমী,১৯৮৩ ইং।                        |
| তবাইদুল হক (এম,মাওলানা)ঃ |   | বাংশাদেশের শীর আওলিয়াগণ॥                           |
|                          |   | ফেনীঃ হামিদিয়া সাইব্রেরী, ১৯৮১ ইং।                 |
| কারামত আলী (মাওলানা)     | 9 | মুরাদ্শ মুরীদীনা                                    |
|                          |   | ঢাকাঃ ফাহিম প্রকাশনী,১৯৭৮ ইং।                       |
|                          | 2 | নূর্ন আলা নূর॥                                      |
|                          | 2 | যাদুত তাকওয়া॥                                      |
|                          |   | কানপুরঃ মাতবা-ই-মজীদী প্রেস, ১৩৪০ বাং।              |
|                          | 8 | মুকামিউল মুবতাদিঈনঃ                                 |
|                          |   | কানপুরঃ মাতবা-ই-মজীদী প্রেস, ১৩৪৮ বাং।              |
|                          | 8 | নাসীমূল হারামাইনা                                   |
|                          |   | জৌনপুরঃ আহমলী প্রেস, ১৮৬০ ইং।                       |
| কে,আলী (অধ্যাপক)         | 2 | বাংলাদেশের ইতিহাস॥                                  |
|                          |   | ঢাকাঃ আলী পাবলিকেশান্স, পাটুয়াটুলী,                |
|                          |   | ১৯৮৬ইং।                                             |
| কাজী নজরুল ইসলাম         | 8 | ইসপামী কবিতাঃ                                       |
|                          |   | ঢাকাঃ ইল।মিক ফাউভেশন বাংলাদেশ,                      |
|                          |   | ১৯৮১ইং।                                             |
| গোলাম সাকলায়েন          | 8 | বাংলাদেশের সূফী সাধকা                               |
|                          |   | ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ,                     |
|                          |   | ১৯৮৭ইং।                                             |
| গোলাম ভ্যায়ন সেলিম      | 8 | রিয়াজুস সালাতিন, আকবর উদ্দীন অনূদিত-               |
|                          |   | ১৯৭৪ ইং।                                            |
| গোপাল হালদার             | 8 | সংকৃতির রূপান্তর॥                                   |
|                          |   | ঢাকাঃ মুক্তধারা।                                    |
| ওলাম রাসুল মিহর          | 2 | জামা'আত-ই-মুজাহিদীন॥ (২য় হঙ),                      |
|                          |   | লাহোরঃ ১৯৫৫ ইং।                                     |
| চিয়ান পোয়ান            | 3 | চীনের সংক্রিপ্ত ইতিহাস॥                             |
|                          |   | লেইটীং,১৯৮৫ ইং।                                     |
| জুলফিকার আহ্মদ (কিসমতী)ঃ |   | বাংলাদেশের সংগ্রামী ওলামা পীর মাশায়েখা             |
|                          |   | ঢাকাঃ প্রগতি প্রকাশনী,১৯৮৮ ইং।                      |
| জয়নুদ্দীন (শায়খ)       | 2 | তৃহ্ফাতৃণ মুজাহেদীনঃ                                |
|                          |   |                                                     |

| জিয়া উশীন বারণী        | 8    | তায়ীখ-ই-ফিরজশাহী॥                       |
|-------------------------|------|------------------------------------------|
|                         |      | ঢাকাঃ বাংলা একাডেমী,১৯৮২ ইং।             |
| আহিদুল পণি (চৌধুরী)     | 8    | নোয়াখালীর চরিতাভিধান॥                   |
|                         |      | ঢাকাঃ সিকদার প্রেস এভ গাবলিকেশন,         |
|                         |      | ৫, শ্রীশ দাস শেন, ১৯৯০ ইং                |
| তোফায়েল আহ্মদ          | 2    | যুগে যুগে বাংলাদেশ।                      |
|                         |      | ঢাকাঃ নপ্তরোজ কিতাবিক্তান,১৯৯২ ইং।       |
| তারা চাঁদ (ডঃ)          |      | ভারতীয় সংস্কৃতিতে ইসণামের প্রভাব॥       |
|                         |      | এস,মুজিৰ উল্লাহ অনূদিত,                  |
|                         |      | ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ,          |
|                         |      | 135 6446                                 |
| নাজির হোসেন             | 2    | কিংবদন্তির ঢাকা॥                         |
|                         |      | ঢাকাঃ আযাদ মুসলিম ফাউভেশন,১৯৮১ ইং।       |
| নিহার রঞ্জন রায়        | 8    | বাসাশীর ইতিহাস (আদিপর্ব)॥                |
|                         |      | পশ্চিমবঙ্গঃ পশ্চিমবঙ্গ নিরক্ষরতা দৃরীকরণ |
|                         |      | সমিতি, ১৯৮০ ইং।                          |
| নণেশ্র নারায়ণ (চৌধুরী, | ড8)৪ | বল ভাষা ও বল সাহিত্যের ক্রমবিকাশা        |
|                         |      | কলিকাতাঃ ১৩৪৪ বাং।                       |
| দ্রণর রহমান (মাওলানা)   | 8    | তাযকিরাতুল আওলিয়া॥                      |
|                         |      | ঢাকাঃ এমদাদিয়া শাইব্রেরী,১৯৮২ ইং।       |
| মিখিল সুর               | 8    | ভারতীয় জাতীয়তাবাদী আন্দোলনের পটভূমি॥   |
|                         |      | কলিকাতাঃ ১৯৮৯ ইং।                        |
| ৰূম মোহাম্মদ            | 8    | হালীদের তত্ত্ব ও ইতিহাস॥                 |
| (আজমী, মাওলানা)         |      | ঢাকাঃ এমদাদিয়া শাইত্রেরী, ১৯৮৬ ইং।      |
| স্রুশীন যায়দী          | 8    | তাজাল্লা-ই-নূর ॥ (২য় খড)                |
|                         |      | জৌনপুরঃ ১৯০০ইং।                          |
| নূরুল আলম               | 2    | আযীমপুর দায়রা শরীফের আত্মকথা            |
|                         |      | ঢাকাঃ ভারিখবিহীন।                        |
| ফজপুণ হাসান ইউস্ফ       | 8    | বাংলাদেশের সংক্ষিপ্ত ইতিহাস॥             |
|                         |      | ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ,          |
|                         |      | >>>> 支援                                  |
| ফারুক মাহমুদ            | 2    | ইতিহাসের অভ্যাগেঃ                        |
|                         |      | ঢাকাঃ গুয়েসিস বুকস, ১৯৮৯ ইং।            |
|                         |      |                                          |

| ক্ষেত্ৰ উল্লাহ ভূইয়া    | 8    | হ্যরত গাউহুপ আজম মাইজভাভারীর জীবনী               |
|--------------------------|------|--------------------------------------------------|
| (মুহাঃ, মৌলানা)          |      | ও কারামত॥                                        |
|                          |      | চট্টগ্রামঃ মাইজভাভার দরবার শরীফ, ১৯৮৫ ইং         |
| বি,এ, আজাদ ইসলামাবা      | मी इ | চউপ্রাম মর্শী॥                                   |
|                          |      | চট্টগ্রামঃ সমাজ শ্রেস,১৯৮৭ ইং।                   |
| বজপুর রশীদ (আ,ন,ম)       | 8    | আমাদের সৃফী সাধক॥                                |
|                          |      | ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ,                  |
|                          |      | >% ११ देश                                        |
| সম্পাদনা পরিষদ           |      |                                                  |
| (জাতীয় শিক্ষাক্রম ও পাঠ | 5)   |                                                  |
| পুস্তক বোর্ড)            | 2    | বাংলা সাহিত্য সংকলন''- একাদশ ও ঘাদশ              |
|                          |      | শ্ৰেণী- জাতীয় শিক্ষাক্রম ও পাঠ্য পুস্কক বোর্ড - |
|                          |      | ঢাকা- ১৯৯৩ ইং                                    |
| সম্পাদনা পরিষদ           |      |                                                  |
| (ইসলামিক ফাউভেশন         |      |                                                  |
| वाश्नादनन)               | 2    | বাংশাদেশের উৎপত্তি ও বিকাশ ,ঢাকাঃ                |
|                          |      | ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ,                        |
|                          |      | १५ ७५५५                                          |
| মতিউর রহমান (ডঃ)         | 8    | আইনা-এ-ওয়াইসী॥                                  |
|                          |      | শাটনাঃ লেবুল লিথু প্রেস,১৯৭৬ ইং।                 |
| মাহমুদ আযাদ              | 8    | দিওয়ান-এ-আযাদ॥                                  |
|                          |      | আজীমাবাদঃ ১৯৮৯ ইং।                               |
| মাহমুদ বখ্ত (চিশ্তী)     | 8    | বাংলাদেশের স্কীবাদের দিশারী যারা॥                |
|                          |      | ঢাকাঃ ইসদামিক ফাউভেশন বাংশাদেশ,                  |
|                          |      | ১৯৮9 <b>हर</b> ।                                 |
| মাহৰুৰুৱ রহমান           | 2    | মুসলিম বাংলার অভ্যুদয়ঃ                          |
|                          |      | ঢাকাঃ খানপ্রিন্টার্স,১৯৮৮ ইং।                    |
| মুহিবউদ্দীন আহ্মদ        | 8    | আপোষহীন এক সংঘামী পীর দুদু মিয়া (রঃ)॥           |
| (পীরজাদা)                |      | ঢাকাঃ শরীআতিয়া শাইবেরী ও প্রকাশনী,              |
|                          |      | <b>シ≫かえ 変化</b> 1                                 |
| মানবেন্দ্র নাথ রায়      | 8    | ইসলামের ঐতিহাসিক অবদান॥                          |
|                          |      | (মুহাম্দ আপুশ হাই অনুদিত)                        |
|                          |      | ঢাকাঃ শতদল প্রকাশনী,১৯৯০ ইং।                     |
| মাজহারুল হক (সৈয়দ)      | 8    | বাংলাদেশের নদীয়                                 |
|                          |      | ঢাকাঃ বাংলা একাডেমী,১৯৮৫ ইং।                     |
|                          |      |                                                  |

| মীনহাজ-ই-সিরাজ              | 8    | তবকাত-ই-মাসীর॥                              |
|-----------------------------|------|---------------------------------------------|
|                             |      | (আবুল কালাম মোহাম্মদ যাকারিয়া অনুদিত)      |
|                             |      | ঢাকাঃ বাংলা একাডেমী ১৯৮৩ ইং।                |
| মনসুর মুসা (সম্পাদিত)       | 0    | বাঙালা দেশা                                 |
|                             |      | ঢাকাঃ নওরোজ কিতাবিতান, ১৯৮৩ ইং।             |
| মন্মথ মোহন বসু-             | 8    | বাংলা নাটকের উৎপত্তি ও ক্রমবিকাশ ॥          |
|                             |      | কলিকাতাঃ কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয়,১৯৫৯ ইং।    |
| মুকাখখারুল ইসলাম            | 8    | শ্রথময় উত্তর টাঙ্গাইশ ইতিহাসঃ              |
|                             |      | ঢাকাঃ ১৩৮৪ বাং।                             |
| মুসলিম চৌধুরী (মোহাম্ম      | 7)8  | উজ্জ্প এক পায়রা ॥                          |
|                             |      | ঢাকাঃ বাংলা একাডেমী, ১৯৭৮ ইং।               |
| মাহমুদুল হাসান(লৈয়দ,ড      | 2) 2 | ইসলামের ইতিহাস ॥                            |
|                             |      | ঢাকাঃ গ্লোব লাইব্রেরী (প্রাঃ) লিঃ, ১৯৮৯ ইং। |
| মনসুর নোমানী (মাওলানা) ঃ    |      | ভাসাউফ কাহাকে বলেঃ                          |
|                             |      | ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউডেশন বাংলাদেশ,             |
|                             |      | ১৯৮৯ ইং।                                    |
| মোবারক করীম জওহর            | 8    | ভারতের স্কীঃ                                |
|                             |      | কলিকাতাঃ ২/১ তিলজলা প্রেস,১৯৮৬ ইং।          |
| মাহৰুব-উল-আশম               | 8    | চ <b>উ</b> গ্রামের ইতিহাস॥                  |
| মুহান্দল সিন্দিক (খান)      | 8    | শীর দুদু মিয়াত                             |
| রাজীব হ্যায়ূন              | 8    | সন্ধীপের ইতিহাস, সমাজ ও সংকৃতি॥             |
|                             |      | ঢাকাঃ সন্বীপ শিক্ষাও সাংস্কৃতি গরিষদ,       |
|                             |      | ३%४९ <u>च</u> र।                            |
| য়হ্মাশ আশী                 | :    | তাথকিয়া-ই-উপামা হিন্দ॥                     |
|                             |      | লখনৌঃ নেওয়াল কিশোর প্রেস,১৯১৪ ইং।          |
| রশীদুল আলম                  | 2    | মুসলিম লশনের ভূমিকা॥                        |
|                             |      | বগুড়াঃ সাহিত্যকুটির, ১৯৮১ ইং               |
| রহমান আলী (তায়েশ, মুস্পী)ঃ |      | তাওয়ারীখে ঢাকা॥                            |
|                             |      | ঢাকাঃ আরা পাবলিকেশপ, ১৯১০ ইং।               |
| রমেশ চন্দ্র মঞ্মদার         | 8    | বাংলাদেশের ইতিহাস (প্রাচীনযুগ)॥             |
|                             |      | কলিকাতাঃ কে,বি, প্রিন্টার্স, ১৯৭৪ ইং।       |
| রাখালদাস বন্দোপাধ্যায়      | 8    | বাঙ্গালার ইতিহাস (১ম খভ)॥                   |
|                             |      | কশিকাতাঃ ১৯৭১ইং।                            |
| রুত্ব আমীন (মাওলানা)        | 0    | হ্যরত পীর সাহেব কেবলার বিস্তারিত জীবনী,     |
|                             |      | কলিকাতাঃ মোঃ আব্দুল মাজেদ, ১৯৩৯ ইং          |
|                             |      |                                             |

| রম্যান আশী                      | 8   | ফুরফুরা শরীকের হ্যরত শীর সাহেবের (রঃ)      |
|---------------------------------|-----|--------------------------------------------|
|                                 |     | মত ও পথা                                   |
|                                 |     | পাবনাঃ                                     |
| রশীদ আহমদ                       | 2   | বাংলাদেশের স্ফী সাধক॥                      |
|                                 |     | ঢাকাঃ মডার্ন লাইব্রেরী,                    |
|                                 |     | ১১, প্যারিদাস রোড, ১৯৭৪ইং                  |
| লকীতুল্লাহ (শাহ)                | 8   | মুক্ষপা-ই-ফ্যুগে হক।                       |
| *                               |     | কশিকাতাঃ সিতারা-ই- হিন্দ-প্রেস,১৯৩৩ ইং।    |
| শহীদুল্লাহ (ডঃ,মুহাম্মদ)        | 8   | ইসলাম প্রসঙ্গা                             |
|                                 |     | ঢাকাঃ রেনেসাস প্রিন্টার্স, ১৯৬৩ ইং।        |
| শাহ দ্রী                        | 8   | কিবরীত-এ-আহ্মার॥ (শাভুলিশি)                |
|                                 |     | ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়, ডাক নং- ৪৯।           |
| সুপ্রকাশ রায়                   | 8   | ভারতের কৃষক বিদ্রোহ ও গণতান্ত্রিক সংগ্রাম॥ |
|                                 |     | কলিকাতাঃ ডি,এন,বি,এ,ব্রাদার্স্,১৯৭২ ইং।    |
| সালাউদ্দীন লকর(এ,বি,এ           | ম)ঃ | হ্যরত আগহাজ মাওলানা শাহ্ কারামত আলী        |
| অনূদিত                          |     | জৌনপুরী (রঃ)॥                              |
|                                 |     | ঢাকাঃ ৪৩, নয়া গল্টন, ১৯৭৮ ইং।             |
| দেওয়ান মুহাম্মদ ইবাহীম         | 8   | হাকীকতে ইনসাশিয়ত॥                         |
| (তৰ্কবাগীশ)                     |     | পাবনাঃ পাকলী খানকা শরীফ, ১৯৭৮ ইং।          |
| সাইদুর রহমান                    | 0   | মুসলিম দৰ্শন ও সংস্কৃতি॥                   |
|                                 |     | (রূপান্তর ও সম্পাদনায় ডঃ আমিনুল ইসলাম)    |
|                                 |     | ঢাকাঃ বাংলা একাডেমী, ১৯৮৪ ইং।              |
| সাদেক শিবলী জামান               | 2   | বাংলাদেশের সৃফী সাধক ও অলী আওলিয়া॥        |
|                                 |     | ঢাকাঃ রহমানিয়া শাইব্রেরী,১৯৯৩ ইং।         |
| সাহাব উদ্দিন আহমদ               | 8   | পাগলা মিঞা (র৪)॥                           |
| कादमंत्री (देमसम्)              |     | ফেনীঃ তাকিয়াবাড়ী, ১৯৯০ ইং।               |
| সাইদুর রহমান                    | 2   | ইসরাইল ও মুসলিম জাহান॥                     |
|                                 |     | ঢাকাঃ ইস্লামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ,           |
|                                 |     | ১৯৮৯ ইং।                                   |
| স্নীতিকুমার চট্টোপাধ্যায় (ডঃ)ঃ |     | জাতি, সংকৃতি ও সাহিত্য॥                    |
|                                 |     | কণিকাতাঃ কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয়,১৯৬২ ইং।   |
| সুলায়মান নদতী (লৈয়দ)          | 0   | আরব ওয়া হিন্দ কি তাওয়াপ্তকাতঃ            |
|                                 | 8   | আরবোকা জাহাজরানী॥                          |
| সুলায়মান আলী সরকার             | 0   | ইবনুল আরাবী ও জালাল উদ্দীন রূমী॥           |
| (মোঃ)                           |     | ঢাকাঃ বাংলা একাডেমী,১৯৮৪ ইং।               |
|                                 |     |                                            |

হাবীবুর রহমান (হাকীম) ঃ আসুদেগান-এ-ঢাকাঃ

ঢাকাঃ এমদাদীয়া পাইব্রেরী,১৯৪৬ ইং।

হামীপুলাহ (খানবাহাদুর) ঃ আহাদীসুল খাওয়ানীনা

কলিকাতাঃ মাযহারুল আজায়েব প্রেস.

25-47 SEI

হাসান আলী চৌধুরী (মোঃ) ঃ বংপুরে ইসলামা

ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউডেশন বাংলাদেশ,

३७७८ देश।

হাসান জামান (ডঃ) ঃ সমাজ সংস্কৃতি সাহিত্যা

ঢাকাঃ ইস**লা**মী সাংস্কৃতিক কেন্দ্র, ১৯৮০ ইং।

হাবিবুর রহমান (মুহাম্মদ) ঃ গঙ্গা ঝঞ্জি থেকে বাংলাদেশঃ

ঢাকাঃ বাংলা একাভেমী, ১৯৮৫ ইং।

ত্মায়ুন আব্দুল হাই 
ঃ মুদালিম সংকারক ও সাধক

।

ঢাকাঃ বাংলা একাডেমী,১৯৮৯ ইং।

Thomas Arnold (Dr)- The Preaching of islam.

Lahore: 1956.

Amir Ali (Sayed) : The spirit of islam, London : 1946.

Abdul Majid B.A Taswaf-E-Islam

A.L. Clay : Principal heads of the history and statistics of

Dacca Division, London: 1868.

Abdul Hai (Sayed) : Muslim Philosophy.

Dhaka: Islamic Foundation Bangladesh-1982.

Athar Abbas. (Rizvl, Saiyid): A History of Sufism in India. Vol-II. New delhi

Munshiram Monoharlal, Pub. 1978.

Abdul Bari : The Reform movement in Bengal.

M. Abid Ali Khan : Memoirs of Gour and Pandua, Calcutta, 1924.

(Khan Sahib).

Abdullah (Muhammad) : Some Muslim Stalwarts.

Dhaka: Islamic foundation Bangladesh, 1980.

D.C. Sircer : Studies in the geography of ancient and.

Medieval India.

Delhi,1971.

Elphinstone : History of India. 1911.

Fuzli Rubbe (Khandker) : The Origin of the Musalman of Bengal.

Calcutta: Thacker pink, 1895.

Gibb & Kramers : Shorter Encyclopedia of Islam.

Hem Chandra Ray

Chawdory : History of Bengal.

Calcutta.

Brevesgely Henry (B.C.S): The District of Bakergong.

London: Trubners & Co.

lqbal. (Dr) : The Reconstruction of Religious thought in

Islam. Lahore: Ashraf Press, 7. Aibak Road, 1965.

The Development of Metaphysies in persia,

London: 1908

Jadhunath Serker (ed) : History of Bengal,

Vol-II, Dacca University, 1972.

Wise, James : Notes on the Race, Caste and Trades of

Eastern Bengal, London; Herrison and sons, 1883.

Taylor, James : A Scketch of the Topography and staatistics of

Dacca, Calcutta: 1840.

Muin-Ud-Din Ahmed Khan: History of the Faraidi Movement,

Dhaka: Islamic Foundation Bangladesh, 1984.

Muzaffar Uddin Nadvi

(sayed,Dr.) Muslim thought and its source.

Margon, K.W. : Islam, the straight Path.

Nicholson Mystics of Islam.

R.C. Majumder History of Bengal, Vol.- I, Dhaka, 1963.

Richard Saymond : The making of Pakistan.

R.C. Basak : The History of North Eastern India. 1934.

Shila Sen : Muslim Politics in Bengal (1937-1947).

New Delhi: 1976.

V.A. Smith The Early History of India.

Londonl: 1967.

Yusuf Ali Encyclopedia of Islam, Vol-II.

### পত্ৰ পত্ৰিকা/ ম্যাগাজিন

অগ্রপথিক, ৯ম বর্ষ, ৩য় সংখ্যা, মার্চ, ১৯৯৪ ইং। অগ্রপথিকঃ সীরাত্নুবী সংখ্যা, ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ১৯৮৮ ইং। ইসলামিক ফাউডেশন পত্রিকা, এপ্রিল-জুন সংখ্যা, ১৯৮৭ ইং। ইসলামিক ফাউন্ডেশন পত্রিকা, অক্টোবর- ডিসেম্বর সংখ্যা, ১৯৮৭ ইং। ইসলামিক ফাউভেশন পত্রিকা, এপ্রিল-জুন সংখ্যা, ১৯৮৮ ইং। দৈনিক ইত্তেকাক, ৮ই সেপেটম্বর, ১৯৮৭ ইং। দৈনিক বাংলা, ২০ লে এপ্রিল, ১৯৮৬ ইং। দৈনিক ইত্তেফাক, ১৬ই ডিসেম্বর, ১৯৮৯ ইং। তরজমানুল হাদীস (মাসিক) ১ম বর্ষ, ১০ম সংখ্যা, পাবনা,১৯৮৯ ইং। মানব বিদ্যা বক্তৃতা ৮৭, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়, ১৯৮৭ইং। মাসিক মদানা, ঈদ সংখ্যা এপ্রিল, ১৯৯৩ ইং। বাংলাদেশ ইতিহাস পরিষদ, একাদশ বর্ষ, ৩য় সংখ্যা, শ্রাবন-চৈত্র, ১৩৮৪ বাং। বাংলা সাহিত্য পত্রিকা, কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয়,১৯৭৫ ইং। শরীয়তে ইসলাম শত্রিকা, ৩য় বর্ষ, ১০ম সংখ্যা। শরীয়তে ইসলাম পত্রিকা, ১০ম বর্ষ, ৮ম সংখ্যা, ১৩৪২বাং। শরীয়তে ইসলাম পত্রিকা, ৫ম বর্ষ, আষাড় সংখ্যা। ভুমুত আল- জামাত পত্রিকা, ৪র্থ বর্ষ, ১ম সংখ্যা ইসলাম দর্শন, ১ম বর্ষ, ৪র্থ সংখ্যা, ১৩২৭ বাং। সাহিত্য পত্রিকা, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়, ১৩৯০ বাং। আল হেরা, ঢাকা, বৈশাখ, ১৩৮৪ বাং। দৈনিক সংগ্রাম, ২৪শে জৈন্ট্য ১৩৯০ বাং। মাসিক মোহান্দ্রদী, ঢাকা, শ্রাবণ, ১৩৭১ বাং। দৈনিক ইনকিলাব, ১৬ই ডিসেম্বর, ১৯৯০ ইং। বাংলাদেশ সৌদি আরব ভ্রাত্ সমিতি, শাশ্বত ভ্রাতৃত্ব সংকলন '৯১। ইসলামী বিশ্বকোৰ, (২য় খড), ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ। ইসলামী বিশ্বকোষ, (১৪শ খন্ড), ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ। বাংলা বিশ্বকোষ, কলিকাতাঃ বাংলা বিশ্বকোষ, (৩য় খন্ত), ঢাকাঃ নওরোজ কিতাবিস্তান বাংলাবাজার, 135 0066 Journal of the Asiatic Society of Bengal, Vol-16, 1847, p.76

Journal of the Asiatic Society of Bengal, Vol-16, 1847 . p.76
Report on the Sensus of Bengal 1871.
Report on the Sensus of Bengal 1881.
Report on the Sensus of Bengal 1891.