# আহমাদ শাওকী ও নজরুল ইসলাম-এর কবিতায় ইসলামী চিন্তাধারা

ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ে পি-এইচ. ডি. ডিগ্রীর জন্য উপস্থাপিত অভিসন্দর্ভ কলা অনুষদ

> উপস্থাপক মুহাম্মদ আবদুল মুনিম খান

> > পি-এইচ. ডি. গবেষক ইসলামিক স্টাডিজ বিভাগ ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়



ভত্তাবধায়ক ড. এ.বি.এম. হাবিবুর রহমান চৌধুরী

> পি-এইচ.ডি. (লন্ডন) অধ্যাপক ও সাবেক চেয়ারম্যান ইসলামিক স্টাডিজ বিভাগ ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়

> > ক্ষেক্ররারী-২০০২







## আহমাদ শাওকী ও নজরুল ইসলাম-এর কবিতায় ইসলামী চিন্তাধারা





আহমাদ শাওকী বেক (১৮৬৮-১৯৩২ খ্রি.)





কাজী নজরুল ইসলাম (১৮৯৯-১৯৭৬ খ্রি.)



Dhaka University Institutional Repository ডঃ এ.বি.এম. হাবিবুর রহমান চৌধুরী

পিএইচ.ডি. (পতন), এম.এ. (চৰল), বি.এ. অন্যন (চাকা) এম.এম. (চাকা), এফ.আর.এ.এস

দিনিয়ত অধ্যাপক ও প্রাক্তন চেয়াহম্যান ইসলামিক ক্রডিজ ও ধর্ম-দর্শন বিভাগ চাকা বিশ্ববিদ্যালয়



دكتور محمد حبيب الرحمن شودري

الاستاذ الكبير والرئيس السابق قسم الدراسات الاسلامية ومقارنة الاديان جامعة داكا، بنغلاديش Dr. A. B. M. Habibur Rahman Chowdhury Ph.D. (London), M.A. (Double), B.A. Hons (Dhaka), F.R.A.S. M.M. (Dhaka), F.R.A.S.

Senior Prof. & Ex. Chairman

Dept. Of Islamic Studies & Comparative Religion University Of Dhaka, Bangladesh Phone: Off. 9661920-59/4310, 4313, Res. 8612992 E-mail: harchow@du.hangla.net

Ref:

Date:

#### প্রত্যরন পত্র

ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের ইসলামিক স্টাভিজ বিভাগের পি-এইচ.ডি. গবেষক মুহাম্মদ আবদুল মুনিম খান (রেজি: নং ৪৭/১৯৯৮-৯৯) কর্তৃক দাখিলকৃত "আহমাদ শাওকী ও নজক্বল ইসলাম-এর কবিভার ইসলামী চিন্তাধারা" শীর্ষক গবেষণা অভিসন্দর্ভ সম্পর্কে আমি প্রভায়ন করছি যে,

- এটি আমার প্রত্যক্ষ তত্ত্বাবধানে ও নির্দেশনায় লিখিত হয়েছে।
- এটি সম্পূর্ণরূপে জনাব মুহামদ আবদুল মুনিম খান-এর নিজস্ব ও একক গবেষণাকর্ম। কোন যুগা
  কর্ম নয়।
- ৩. এটি একটি তথ্যবহুল ও মৌলিক গবেষণাকর্ম এবং তুলনামূলক ইসলামী সাহিত্যের নতুন দিগন্ত।
  আমার জানামতে, ইতোপূর্বে কোথাও এবং কোন ভাষাতেই এ শিরোনামে পি-এইচ. ডি. ডিগ্রী
  লাভের উদ্দেশ্যে কোন গবেষণাকর্ম সম্পাদিত হয়নি। এ গবেষণা সম্পর্জীট পি-এইচ. ডি. ডিগ্রীর জন্য
  সন্তোষজনক। আমি এ অভিসন্দর্ভের চূড়ান্ত পালুলিপি আদ্যোপান্ত পাঠ কয়েছি এবং ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ে
  পি-এইচ.ডি. ডিগ্রী লাভের উদ্দেশ্যে লাখিল কয়ায় জন্য অনুমোদন কয়ছি।

421/0/2/

(ড. এ. বি. এম. হাবিবুর রহমান চৌধুরী)

অধ্যাপক ও গবেষণা তত্ত্বাবধারক ইসলামিক স্টাভিজ বিভাগ ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়

#### ঘোষণা পত্ৰ

আমি এই মর্মে ঘোষণা প্রদান করছি যে, "আহমাদ শাওকী ও নজরুক ইসলাম-এর কবিতার ইসলামী চিন্তাধারা" শীর্ষক এ অভিসম্পর্ভীট আমার নিজস্ব ও একক মৌলিক গবেষণাকর্ম। আমি এ গবেষণার পূর্ণ কিংবা অংশবিশেষ কোথাও প্রকাশ করিনি।

> পুরাধ্বদ আবদুক পুরিষ্ক গুণার ১৭ : ২ : ২০০২ (মুহাম্মদ আবদুল মুনিম খান) পি-এইচ. ডি. গবেষক ইসলামিক স্টাভিজ বিভাগ চাকা বিশ্ববিদ্যালয়

## প্রতিবর্ণারন আরবী বর্ণসমূহের বাংলা উচ্চারণ সংকেত

| 1      | - | অ    |                            | - | অ/°        |
|--------|---|------|----------------------------|---|------------|
| ب      | - | ব    | ي                          | _ | য়         |
| ت      | - | ত    | -                          | _ | 1          |
| ث      | - | ছ/স  | _                          | _ | f          |
| 2      | - | জ    | :_                         | = |            |
| ٦      | - | হ    | í                          | - | 1          |
| ż      | - | খ    |                            | - | 9          |
| ۵      | - | দ    | ي<br>و<br>آ                | _ | 4          |
| ذ      | - | য    | í                          | - | আ          |
| ,      | - | র    | i                          | - | 3          |
| ز      | - | য/ঝ  | ای                         | - | ঈ          |
| س      | - | স    | i                          | - | উ          |
| ش      | - | *    | أو                         | - | উ          |
| ص      | - | স    | أو<br>يَ                   | - | ইয়া/য়্যা |
| ض      | - | দ/জ  | ي                          | - | ই/য়ি      |
| ط      | ~ | ত    |                            | - | য়ী        |
| ظ      | - | য    | ی                          | - | ইউ         |
| ٤      | - | 'অ/' | يســـى<br>يُ<br>يُو<br>و َ | - | ইউ         |
|        | - | গ    | ,                          | - | ওয়া       |
| غ<br>ف | - | ফ    |                            | _ | বি         |
| ق      | - | ক    | و<br>وي<br>و<br>وو         | - | বী         |
| ك      | - | ক    | 5                          | - | উ/বু       |
| J      | - | ল    | زو                         | - | উ/বৃ       |
| ٩      | - | ম    | عَا                        | - | 'আ         |
| ن      | - | ন    | عِي                        | - | 'আ<br>'ঈ   |
| ,      | - | B    | عُو                        | - | 'উ         |
| ٥      | - | হ    |                            |   |            |

## সৃচিপত্র

|                   | ভূমিকা                                               | 2-0          |
|-------------------|------------------------------------------------------|--------------|
| প্রথম অধ্যায়     | আহ্মাদ শাওকীর জীবন চরিত                              | <b>6-8</b> ¢ |
| দ্বিতীয় অধ্যায়  | নজরুল ইসলামের জীবন কথা                               | 86-208       |
| তৃতীয় অধ্যায়    | আহ্মাদ শাওকীর সাহিত্যকর্ম ও কাব্যপ্রতিভা             | 220-280      |
| চতুর্থ অধ্যায়    | নজরুল ইনলামের রচনাসম্ভার ও কবি-প্রতিভা               | 288-290      |
| পঞ্চম অধ্যায়     | আহ্মাদ শাওকীর কবিতার ইস্লামী চিন্তাধারা              | 297-526      |
| প্রথম পরিচ্ছেদ    | আল্লাহর প্রতি ঈমান ও 'আকীদা                          | 226-520      |
| দ্বিতীয় পরিচেছন  | নবী-রাসূলগণের প্রশন্তিগাঁথা                          | 258-286      |
| তৃতীয় পরিচ্ছেদ   | ইসলামের বৈশিষ্ট্য ও মাহাত্ম্য                        | २८१-२७৫      |
| ততুর্থ পরিচেহদ    | মুসলিম খিলাফতের প্রশংসা                              | ২৬৬-২৮৬      |
| বৰ্চ অধ্যায় –    | নজরুল ইসলামের কবিতার ইসলামী চিন্তাধারা               | ২৮৭-৪৩৯      |
| প্রথম পরিচ্ছেদ    | আল্লাহর প্রশংসাসূতক "হাম্দ" ও 'কাব্য আমপারা'         | ২৯২-৩২৭      |
| দ্বিতীয় পরিচ্ছেদ | নবী-রাসূল প্রশন্তিমূলক 'না'ত' ও 'মরু-ভাকর'           | ৩২৮-৩৭২      |
| তৃতীর পরিচ্ছেদ    | ইসলামী ঐতিহ্য ও মুসলমানদের জাগরণ                     | 090-83%      |
| চতুর্থ পরিচেছদ    | আরবী-ফারসী শব্দ ও ইসলামী পরিভাষা ব্যবহার             | 820-80%      |
|                   | উপসংহার                                              | 880-888      |
|                   | আহ্মাদ শাওকী ও নজরুল ইসলাম-এর মধ্যে তুলনামূলক আলোচনা | 880-888      |
|                   | গ্রন্থপঞ্জি                                          | 884-845      |

### ভূমিকা

পরম করুণামর অতি দয়ালু আয়াহ রাক্র্ল আলামীনের অপার রহমতে ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের পি-এইচ. ডি. ডিগ্রীর জন্য উপস্থাপিত "আহমান শাওকী ও নজরুল ইসলাম-এর কবিতার ইসলামী চিন্তাধারা" শীর্ষক অভিসন্দর্ভটি আমার দীর্ষদিনের গবেষণা ও পরিশ্রমের ফসল। বিশ্বের বিভিন্ন দেশের বিভিন্ন ভাষা-ভাষী কবি-সাহিত্যিকদের নিয়ে তুলনামূলক আলোচনা ও পর্যালোচনা আধুনিক যুগে বেশ গুরুত্বের সাথে চলে আসছে। তুলনামূলক সাহিত্য এমন একটি সমালোচনা সাহিত্য যা লেখকের একটি সাহিত্যকর্মকে অনুরূপ সাহিত্যকর্মের সাথে তুলনা করার মাধ্যমে মূল্যায়ন করা হয়। এটি আধুনিক সমালোচনা সাহিত্যের একটি অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ দিক এবং বিশেষতঃ গবেষণার ক্ষেত্রে একটি নতুন দিগন্ত। সূত্রাং পৃথিবীর দুই প্রান্তের দুটি দেশের দু'জন ভিন্ন ভাষা-ভাষী কবি-সাহিত্যিকের একজনের কাব্যকর্মের সাথে আরেকজনের কাব্যকর্মের তুলনা করাটা নিঃসন্দেহে তাৎপর্যপূর্ণ বিবর বটে। সাহিত্য আলোচনায় দু'জন ভিন্ন লেখকের কর্ম ও চিন্তাধারাকে তুলনামূলক বিচার-বিশ্লেষণের মাধ্যমে উভরের কৃতিত্বের যথায়থ মূল্যায়ন করা গেলেই কেবল সাহিত্যের তুলনামূলক আলোচনায় পারস্পরিক উৎকর্ষ ও শ্রেষ্ঠত্ব অনেকখানি সুস্পউর্নপ প্রতিভাত হয়ে উঠে।

উনবিংশ শতান্দীর শেষের দিকে মিসরবাসী যখন অজ্ঞানতার অন্ধকারে নিমজ্জিত, নানা প্রকার কুসংকারে আচ্ছন্ন, বৈদেশিক শাসনের যাতাকলে নিশ্পেষিত, ব্যক্তি বাতন্ত্র্য ও বাকবাধীনতা, রাজনৈতিক ও অর্থনৈতিক স্বাধীকার এবং সামাজিক মর্যাদার প্রতিটি ক্ষেত্রে মানবিক মৃল্যবোধ থেকে বঞ্চিত, ঠিক এমনি এক যুগসন্ধিক্ষণে এ লাক্ট্রিত, উৎপীড়িত ও দিশেহারা জাতিকে জ্ঞানের আলোর দিকে, অর্থনৈতিক স্বচ্ছলতার দিকে এবং সর্বেপিরি রাজনৈতিক মুক্তির নির্দেশনার লক্ষ্যে আরবের ভাগ্যাকাশে যিনি প্রুবতারা সদৃশ উদিত হয়েছিলেন, যিনি আলোর মশাল হাতে নিয়ে আবির্ভূত হয়েছিলেন, বার কুরধার লেখনীতে তন্ত্রাচ্ছন্র জাতির সুগুপ্রাণে বিপ্রবের গণজোয়ার বয়েছিল, যিনি আর্তমানবতার কন্তম্বরররেপ আত্মপ্রকাশ করেন, তিনিই হচ্ছেন মিসরের জাতীর জাগরণের কবি আহমাদ শাওকী (১৮৬৮-১৯৩২ খ্রি.) আমীর আল-ও আরা বা কবি স্ফ্রাট'। আধুনিক যুগের আরো অনেক কবির ন্যার তিনিও তাঁর সাহিত্যকর্মের মাধ্যমে আরবী সাহিত্য অঙ্গনকে কুলে-কলে সুশোভিত করেছেন। অবশ্য অবিশ্বরণীয় অবদানের দিক থেকে সমসামরিক কবি-সাহিত্যিকদের চেয়ে নিঃসন্দেহে তিনি হচ্ছেন শ্রেষ্ঠত্বের দাবীদার। আরব জাতির সাহিত্যের নেতা হওয়ায় তিনি ছিলেন জাতির ভাষ্যকার ও মুখপাত্র। তথ্ কবিতা নর, আরবী গদ্য সাহিত্যেও তাঁর অসামান্য অবদান রয়েছে। বিশেষতঃ আরবী কাব্যনাটিক রচনার মাধ্যমে তিনি তাঁর কবি স্ফ্রাট' উপাধির যথার্থতা প্রমাণে সক্ষম হয়েছেন।

বাংলা সাহিত্যে নোবেল বিজয়ী কবিগুরু রবীন্দ্রনাথ ঠাকুর (১৮৬১-১৯৪১ খ্রি.) বেমন শ্রেষ্ঠত্বের আসনে সমাসীন, তেমনিভাবে আধুনিক আরবী সাহিত্যজগতে আহমাদ শাওকীও কবি সম্রাট উপাধিতে অভিবিক্ত এবং আরবী ভাষা ও সাহিত্য তাকৈ নিয়ে রীতিমত গর্বিত। ফলে বিশ্বের বিভিন্ন দেশের বিশ্ববিদ্যালয়ের ন্যায় আমাদের দেশের বিশ্ববিদ্যালয়গুলোতেও আরবী সাহিত্য ও ইসলামিক স্টাভিজ বিভাগসহ সরকারী-বেসরকারী মাদ্রাসাগুলোর অত্যন্ত গুরুত্বের সাথে আহমাদ শাওকীর নির্বাচিত কবিতাবলী পাঠ্যভুক্ত রয়েছে। কবির জীবনী ও সাহিত্যকর্মের বিভিন্ন দিক নিয়ে রচিত গ্রন্থাবলীর সংখ্যা অনেক হলেও তাঁর কবিতায় ইসলামী চিভাধারা বিষয়ক মন্থের সংখ্যা অতি নগণ্য।

উল্লেখ্য যে, প্রাক-ইসলামী যুগ থেকেই আরবী কবিতার ধর্মীর ভাবধারা পরিলক্ষিত হয়। ইসলামের আবির্ভাবের পর আরবী কবিতার নতুন আদর্শরূপে ইসলামী চিন্তাধারা সংযোজিত হয়। ফলে শ্বভাবতঃই ইসলামী সাহিত্য আরবী কাব্য সাহিত্যের একটি বিরাট অংশ জুড়ে বিদ্যমান। ওধু ভাষা ও সাহিত্য নয়, আরবদের প্রাচীন অবস্থা তথা সামাজিক, রাজনৈতিক সর্বোপরি ধর্মীয় অবস্থা অকগত হতে হলেও কবিতার উপর নির্ভর করতে হয়। কাল পরিক্রমায় অনেক আরব কবি তাঁদের কবিতার ইসলামী ভাবধারার চিত্র এঁকেছেন। পূর্ববর্তীদের পদাংক অনুসরণ করে আধুনিক যুগের খ্যাতনামা কবি আহমাদ শাওকী স্বীয় কবিতায় ইসলামী চিন্তাধারাকে নতুন আদিকে ও অনুপম ভঙ্গীতে উপস্থাপন করেছেন।

কাজী নজরুল ইসলাম (১৮৯৯-১৯৭৬ খ্রি.) মূলতঃ বিদ্রোহী কবি নামে পরিচিত। তাঁর কবিতার বিদ্রোহের সুর ও বাণী থাকলেও সে বিদ্রোহ ছিল অন্যায়, অত্যাচায়, নিপীড়ন, শোষণ ও কুসংকারের বিরুদ্ধে। বাংলা সাহিত্যে রবীন্দ্রনার ঠাকুরের পর নিঃসন্দেহে তিনি সর্বশ্রেষ্ঠ কাব্য প্রতিভা। নজরুল ইসলাম তিন সহস্রাধিক গানের রচয়িতা ও সুরকায়। এই সঙ্গীত সৃষ্টিয় জন্য তিনি অনেকের কাছে বাংলার বুলবুল কবি' বলেও খ্যাতি অর্জন করেন। উপমহাদেশের মুসলিম সম্প্রদায়ের জাগরণের লক্ষ্যে তিনি অসংখ্য ইসলামী কবিতা, হাম্দ, নাত ও ভক্তিমূলক গান লিখেছেন। এজন্য নজরুল ইসলামকে 'মুসলিম রেনেসায় কবি' বলেও চিহ্নিত করা হয়। কেবল ইসলামী চিন্তা ও ভাবনায় নয়, তিনি বাংলা ভাষা ও সাহিত্যে অসংখ্য আরবী-কারসী শব্দ অসাধারণ শিল্প কুশলতায় প্রয়োগ করেছেন। এমনিভাবে সংকৃত শব্দ প্রভাবিত বাংলা ভাষার গতানুগতিক রূপ বদলিয়ে বাংলা ভাষা ও সাহিত্যকে সমৃদ্ধ ও শক্তিশালী করেছেন।

বাংলা সাহিত্যে নজরুল ইসলাম রাজনৈতিক ও সামাজিক চেতনামূলক কাব্য ও সাহিত্যের প্রধান প্রস্থা। অসহযোগ ও খিলাফত আন্দোলনের যুগে তাঁর প্রকৃত সাহিত্য জীবনের সূত্রপাত ঘটে। তিনি রাজনৈতিক জাগরণী কবিতা লিখে তৎকালীন বৃটিশ বিরোধী আন্দোলনকে জোরদার করেন। কবি, সাহিত্যিক, সঙ্গীতজ্ঞ হাড়াও সমাজকর্মী ও রাজনৈতিক সেবক হিসেবে তাঁর অবদান সবিশেষ উল্লেখযোগ্য। তরুণ জীবনে তিনি একাধারে নব্য মিসরের মহান নেতা জামালুক্ষীন আল-আফগানী (১৮৩৯-১৮৯৭ খ্রি.) এর 'প্যান-ইসলামিক' চিন্তাধারা ও দব্য তুরক্ষের জন্মদাতা মোন্তক্য কামাল পাশা (১৮৮১-১৯৩৮ খ্রি.) এর জাতীয়তাবাদের চিন্তাধারা বারা উন্ধুদ্ধ হন এবং তাঁর সাহিত্যে এর প্রতিকলন ঘটান। রাশিয়ার বলশেভিক আন্দোলনও তাঁকে সাম্যবাদী চিন্তাধারার প্রতি আকৃষ্ট করেছিল। কিন্তু নজরুল ইসলামের সমন্ত কাব্যসাহিত্যকর্ম বিচার-বিশ্লেষণ করলে প্রতীয়মান হয় যে, মূলতঃ ইসলামী আদর্শ ও চিন্তাধারাই তাঁর মানবিক আবেদক্যুলক কবিতার প্রকৃত উৎস।

আরব কবি স্থাট আহ্মাদ শাওকী ও বাংলার জাতীয় কবি নজরুল ইসলাম উভয়ের সাহিত্য জুড়েই ইসলামী চিন্তাধারা বিদ্যামন অর্থাৎ দু'জন প্রথিত্যশা কবি স্ব স্ব কবিতার স্বচেরে বেশী ইসলামের জরগান করেছেন। তবে দু'জনের ইসলামী চিন্তাধারাসম্পন্ন কবিতার মাঝে ব্যাপক পার্থক্য রয়েছে। একই ভঙ্গীতে তাঁরা ইসলামের কথা লিখেননি। উভয়ের ধর্মীয় আবেগ-অনুভূতি এবং চিন্তানকল্পনাও এক রকম নর। উভয়ের আর্থ-সামাজিক অবস্থার প্রেক্ষাপটও এক ছিল না। দু'জন জাতীয় কবির কোন কোন কবিতার পর্থজির মধ্যে ভাবের মিল থাকার অর্থ এই নয় যে, তাঁদের একজন আরেকজনের বারা প্রভাবিত হয়েছেন। তাই উভয়ের কবিতার বিভিন্ন বিষয়ে ও বিভিন্ন আঙ্গিকে ইসলামী চিন্তাধারার যে বহিঃপ্রকাশ ঘটেছে তা অনুসন্ধান করা ও তুলনামূলক সাহিত্যের বিশ্লেষণধারার সেগুলোকে সুচারুভাবে উপস্থাপন করা বর্তমান গবেষণা কর্মের মূল উদ্দেশ্য। এতে বাংলা ও আরবী সাহিত্য এবং ইসলামী শিক্ষা বিষয়ের পাঠক-পাঠিকানের উভয়ের সাহিত্য অধ্যয়ন ও তাঁদের ইসলামী চিন্তাধারা হলরঙ্গম করতে সহায়ক হবে বলে দৃঢ় আশা করা যায়।

অভিসন্দর্ভের ওরুতে আহমাদ শাওকী ও নজরুল ইসলাম-এর সংক্ষিপ্ত জীবনালেখ্য পৃথকভাবে উপস্থাপন করেছি। এক্ষেত্রে বিশিষ্ট ঐতিহাসিক, পণ্ডিত, সাহিত্যিক ও প্রাজ্ঞ সমালোচকদের বিভিন্ন তথ্যবহুল মন্তব্য পর্যালোচনা করতঃ সঠিক অভিমত নিরূপণের উপর অত্যন্ত গুরুত্ব আরোপ করা হয়েছে। অনুরূপভাবে আরবী ও বাংলা সাহিত্যে যথাক্রমে আহমাদ শাওকী ও নজরুল ইসলাম-এর

অসাধারণ অবদান উল্লেখ করতঃ তাঁদের অসামান্য কবি-প্রতিভার পর্যালোচনা এবং উভরের কবিতার ইসলামী চিন্তাধারা মূল্যারনের প্ররাস পেরেছি। বিশেষতঃ "আহমাদ শাওকীর কবিতার ইসলামী চিন্তাধারা" সংক্রান্ত বিষয়টি তাঁর কবিতার যথাযথ উদ্ধৃতির মাধ্যমে বঙ্গানুবাদ সহকারে তুলে ধরার সার্বিক প্রচেষ্টা চালিরেছি। এতছাতীত নজরুল ইসলামের কবিতার ইসলামী চিন্তাধারা" সম্পর্কে যথেষ্ট পরিমাণে ইসলামী কবিতাবলীর প্রয়োজনীয় উদ্ধৃতি প্রসানের চেষ্টা করেছি।

এ অভিসন্দর্ভ রচনার আমরা পুরো বিষয়টিকে ছরটি অধ্যায়ে বিভক্ত করেছি। প্রথম অধ্যায়ে "আহমাদ শাওকীর জীবন চরিত" শিরোনামে কবির জন্ম, বংশ পরিচয়, বাল্যকাল, প্রাথমিক, মাধ্যমিক ও উচ্চতর শিক্ষা জীবনে বিদেশ গমনের বিচিত্র অভিজ্ঞতা, রাজপ্রাসাদে কর্মজীবনের ব্যতিব্যস্ততা, নির্বাসন জীবনের দুঃসহ যত্রগা, জাতীয় সংবর্ধনা ও কবি সম্রাট উপাধি অর্জন, গারিবায়িক জীবনের সুখ-সাচ্ছন্দ্য, আনন্দ প্রমণ ও অবকাশ যাপনের পর বার্ধক্যে জীবনাবসান, তাঁর উন্নত ব্যক্তিত্ব ও চারিত্রিক বৈশিষ্ট্য ইত্যাদি বিষয় নিয়ে তথ্যভিত্তিক আলোচনা পেশ করেছি।

দ্বিতীয় অধ্যায়ে "নজকল ইসলামের জীবন কথা" শিরোনামে কবির জন্ম, বংশ পরিচয়, বাল্যজীবন, শিক্ষাজীবন, সৈনিক জীবন, কলকাতায় সাহিত্য জীবন, সাংবাদিক জীবন, কারাজীবন, বিবাহ ও দাম্পত্য জীবন, জাতির পক্ষ থেকে প্রদন্ত তাঁকে সংবর্ধনা, অসুস্থ ও সন্ধিতহারা জীবন, চিকিৎসার্থে বিদেশ প্রেরণ, বার্ধক্য জীবন, কবিকে বাংলাদেশে আনয়ন ও ধানমন্তিতে অবস্থান, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় কর্তৃক সম্মানসূচক ভন্তরেট ভিন্মী প্রদান, বাংলাদেশের নাগরিকত্ব, আর্মি ক্রেস্ট ও একুশে পদক প্রদান, ইত্তেকাল ও রাষ্ট্রীয় মর্যাদায় ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের কেন্দ্রীয় মসজিদের পাশে তাঁরই ইচ্ছানুসারে দাকন সম্পন্ন হওয়া পর্যন্ত আনুষঙ্গিক বিষয়াদি সবিত্তারে আলোচনা করা হয়েছে।

তৃতীয় অধ্যায়ে "আহমাদ শাওকীর সাহিত্যকর্ম ও কাব্য প্রতিভা" শিরোনামে কাব্যক্ষেত্রে ও গদ্যসাহিত্যে আহমাদ শাওকীর অবদান, তাঁর কাব্যনাটকের বৈশিষ্ট্যাবলী ও নাট্যদক্ষতা সম্পর্কে প্রখ্যাত সমালোচকবৃন্দের মতামত ও মূল্যায়নের উল্লেখ রয়েছে। সেই সাথে আহমাদ শাওকীর কাব্য প্রতিভা, আধুনিক আরবী কাব্য সাহিত্যে তাঁর স্থান, বিশ্বকবিদের মধ্যে তাঁর মর্বাদা, কবিতার মূল্যায়ন এবং তাঁর মূল্যায়নে প্রসিদ্ধ আরব কবি-সাহিত্যিকদের যথার্থ মন্তব্য উদ্ধৃত করেছি।

চতুর্থ অধ্যায়ে "মজরুল ইসলামের রচনাসম্ভার ও কবি-প্রতিভা" শিরোনামে কবিতা, গল্প, উপন্যাস, নাটক, প্রবন্ধ প্রভৃতি বিভিন্ন ক্ষেত্রে নজরুল ইসলামের অসাধারণ রচনাবলীর সংক্ষিপ্ত পরিচিতি ও বিবয়বদ্ধ উপস্থাপন করেছি। এতদসঙ্গে যুগ-প্রবর্তক কবি-প্রতিভা হিসেবে নজরুল ইসলামের মূল্যায়নে বিশিষ্ট পণ্ডিত, লেখক ও সাহিত্যিকদের গুরুত্বপূর্ণ মন্তব্য পর্যালোচনা করেছি।

পঞ্চম অধ্যায়টি "আহ্মাদ শাওকীর কবিতায় ইসলামী চিতাধারা" সম্পর্কিত। আহ্মাদ শাওকীর কাব্য সংকলন দীওয়ান আল-শাওকিয়াতে এর এক বিতৃত অংশ জুড়ে রয়েছে ইসলামী চিতাধায়া সম্পন্ন কবিতাবলী। পর্যালোচনার সুবিধার্থে এবং বিষয়টিকে পরিপূর্ণ ও সুস্পষ্ট করায় প্রয়োজনে আলোচ্য অধ্যায়টিকে চায়টি পরিছেদে বিভক্ত করা হয়েছে। প্রথম পরিছেদে "আল্লাহর প্রতি ঈমান ও 'আকীদা", দ্বিতীয় পরিছেদে নবী রাস্লগণের প্রশন্তিগাঁথা", তৃতীয় পরিছেদে "ইসলামের বৈশিষ্ট্য ও মাহাজ্য" এবং চতুর্থ পরিছেদে "মুসলিম খিলাফতের প্রশংসা" এবং ওসমানীয় তুর্কী বলীফানের সমর্থনে কবির আবেগ-অনুভৃতি সম্পর্কিত কবিতাবলী সন্নিবিষ্ট করেছি।

মর্গ্র অধ্যায়টি "নজরুল ইসলানের কবিতায় ইসলামী চিন্তাধারা" সম্পর্কিত। নজরুল রচনাবলীর এক বিরাট অংশ জুড়ে বিদ্যমান আছে ইসলামী কবিতা। আলোচনার সুবিধার্থে বিষয়টিকে হৃদয়মাহী ও পূর্ণ তত্ত্ব-তথ্যাদি সহকারে বিশ্লেষণের লক্ষ্যে আলোচ্য অধ্যায়টিকে আমরা চায়টি পরিচ্ছেদে বিন্যন্ত করেছি। প্রথম পরিচ্ছেদে "আল্লাহর প্রশংসাসূচক 'হাম্দ' ও পবিত্র কুরআনের কাব্যানুবাদ 'কাব্য আমপারা", বিতীয় পরিচ্ছেদে "নবী-রাস্ল প্রশন্তিমূলক নাত' ও মহানবী হয়রত মুহাম্মদ (সা.) এর জীবনী কাব্য 'মরু-ভাকর", তৃতীয় পরিচ্ছেদে "ইসলামী ঐতিহ্য ও মুসলমানদের জাগরণ" এবং চতুর্থ

পরিচেছদে নজরুল ইসলামের কবিতার "আরবী-ফারসী শব্দ ও ইসলামী পরিভাষা ব্যবহার" সম্পর্কে নাতিদীর্ঘ আলোচনার সাথে সাথে সংশ্লিষ্ট কবিতাবলীর যথাযথ চরনের উদ্ধৃতি পেশ করা হয়েছে।

অভিসন্দর্ভের শেষাংশে উপসংহারে "আহমাদ শাওকী ও নজক্বল ইসলাম-এর মধ্যে তুলনামূলক আলোচনা" উপস্থাপন করে প্রাপ্ত তথ্যাবলীর আলোকে উভয় কবির সাম্মিক অবস্থানের একটি সংক্ষিপ্ত পর্যালোচনামূলক মূল্যায়ন উপস্থাপনের প্রয়াস পেয়েছি।

পরিশেষে অভিসন্দর্ভ রচনার সহায়ক আরবী, উর্দু, বাংলা, ইংরেজী গ্রন্থাবলী, গবেষণা জার্ণাল, পত্র-পত্রিকা ও সাময়িকী প্রভৃতি তথ্য-সূত্র নির্দেশনা সম্বলিত একটি তালিকা গ্রন্থপঞ্জিতে সংযোজিত করেছি।

এ অভিসন্দর্ভে যেসব মনীষীর নাম ব্যবহৃত হয়েছে আমরা সাধারণতঃ প্রথমে তাঁদের জন্ম ও মৃত্যুর সাল উল্লেখ করতে যথাসাধ্য চেষ্টা করেছি। কিন্তু যাঁদের জন্ম-মৃত্যু তারিখ কোনভাবেই উদযাটন করা সম্ভবপর হয়ে ওঠেনি কেবল সেসব ক্ষেত্রেই তা করা হয়নি।

আরবী, উর্দু ও ফারসী শব্দের প্রতিবর্ণায়নে বাংলায় সর্বজন গ্রাহ্য বা স্বতঃসিদ্ধ প্রতিবর্ণায়ন পদ্ধতি যথাযথভাবে অনুসরণ করেছি। তবে প্রয়োজনবাধে এবং জটিলতা পরিহারের উদ্দেশ্যে কোন কোন ক্ষেত্রে এ পদ্ধতি কঠোরভাবে অনুসৃত হয়নি। প্রসিদ্ধ হানের নামের ক্ষেত্রে বাংলার ব্যবহৃত নিয়মের অনুসরণ করা হয়েছে এবং অপ্রসিদ্ধ নামের বেলার প্রতিবর্ণায়ন পদ্ধতি অনুসরণ করা হয়েছে।

এ অভিসন্দর্ভ রচনার প্রাচীন এবং আধুনিক যুগের আরবী ও বাংলা সাহিত্যের অনেক লেখক, কবি, সাহিত্যিক, ঐতিহাসিক, পণ্ডিতবর্গের রচিত গ্রন্থালী থেকে গবেষণার উপাত্ত-উপকরণ আহরণ করেছি এবং দেশ-বিদেশের বিশিষ্ট শিক্ষাবিদগণের নিকট থেকে মূল্যবান পরামর্শ, উপদেশ, উৎসাহ, অনুপ্রেরণা, সহযোগিতা ও সহানুভূতি লাভ করেছি। যাঁদের সার্বিক সহারতার গবেষণা কর্ম সুষ্ঠুভাবে সম্পাদন করতে পেরেছি তাঁদের প্রতি আমি আন্তরিক কৃতজ্ঞতা ও ধন্যবাদ জানাচিছ।

এ ব্যাপারে আমি সর্বপ্রথম আমার গবেষণা তত্ত্বাবধায়ক ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের ইসলামিক স্টাঙিজ বিভাগের সিনিয়র অধ্যাপক ও সাবেক চেয়ারম্যান ড. এ. বি. এম. হাবিবুর রহমান চৌধুরী স্যারের প্রতি সশ্রদ্ধ কৃতজ্ঞতা জ্ঞাপন করছি, বিনি গঠননূলক পরামর্শ দিয়ে সর্বোতভাবে গবেষণার নিয়ম-পদ্ধতি শিক্ষাদান, প্রয়োজনীয় উপাদান, বই-পুত্তক, সাময়িকী প্রভৃতি তথ্য-উপাত্ত সরবরাহ ও দিক নির্দেশনার মাধ্যমে আমার গবেষণা কর্মে সহায়তা প্রদান করে আমাকে বিশেষভাবে উপকৃত করেছেন। তিনি স্বীয় কর্মব্যক্ততার মাঝে নৃল্যবান সময় বায় করে অত্যন্ত নিষ্ঠা সহকারে আমার প্রস্তুতকৃত সম্পূর্ণ পালুলিপিটি আদ্যোপান্ত পাঠ করে প্রয়োজনীয় সংশোধন, সংযোজন, পরিমার্জন ও সমৃদ্ধ করতে যথাসাধ্য চেষ্টা করেছেন।

অতঃপর আমার পরম শ্রদ্ধাভাজন আবলা ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের আরবী বিভাগের সাবেক চেয়ারম্যান অধ্যাপক আ. ন. ম. আবদুল মান্নান খান এর প্রতি আন্তরিক কৃতজ্ঞতা জ্ঞাপন করছি, যিনি এ অভিসন্দর্ভ রচনার ব্যাপারে আমাকে প্রতিনিয়ত মূল্যবান পরামশ, উপদেশ, সক্রিয় সমর্থন, সাহায্য-সহযোগিতা ও নিরন্তর উৎসাহ-অনুপ্রেরণা যুগিয়েছেন।

তাছাড়া এ গবেষণাকর্মে আমার গুভানুধ্যায়ী, বন্ধু-বান্ধব, শিক্ষকমন্তলীসহ অনেকেই ব্যক্তিগত সংগ্রহ থেকে বই-পুত্তক ও তথ্যসূত্র সরবরাহ করে আমাকে চির কৃতজ্ঞতার পাশে আবন্ধ করেছেন। এতহ্যতীত ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় কেন্দ্রীয় গ্রন্থাগার, বিভাগীয় সেমিনার লাইব্রেয়ী, উচ্চতর মানববিদ্যা গবেষণাকেন্দ্র, জাতীয় গণ-গ্রন্থাগার, বাংলাদেশ ইসলামিক ফাউন্ডেশন পাঠাগার, ইসলামিক ইউনিভার্সিটি অব ইসলামাবাদ লাইব্রেয়ী-এর কৃত্বখানাসহ দেশ-বিদেশের বিভিন্ন প্রতিষ্ঠানের কর্তৃপক্ষের কাছে অকপটে আমার ঋণ দ্বীকার করছি, যারা আমাকে নানা প্রকার দুস্থাপ্য গ্রন্থ, দুর্লভ গবেষণা জার্ণাল, সাময়িকী ও গত্র-পত্রিকা থেকে তথ্য আহরণে অকৃত্রিম সহায়তা করেছেন। এছাড়া

#### Dhaka University Institutional Repository

যেসব মৃশ্যবান গ্রন্থ থেকে আমি গবেষণার উপাত্ত সংগ্রহ করেছি সে সকল গ্রন্থের রচয়িতাদের প্রতি আমি সবিশেষ কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করছি।

গবেষণার দুর্গম পথ পরিক্রমার শত সীমাবদ্ধতা সত্ত্বেও অভিসন্দর্ভের বিবরটিকে হৃদয়্বথাহী,
বুজিবুজ ও গ্রহণযোগ্য করার সর্বাত্মক প্রয়াস চালাতে বিন্দুমাত্র কার্পণ্য করিনি। এন্দেত্রে প্রাপ্য সুযোগসুবিধার যথার্থ প্রয়োগ ও দুস্প্রাপ্য গ্রন্থার উপজীব্য গ্রহণে সুদীর্ঘ সমর ব্যয়ে রচিত এহেন
গবেষণাকর্ম সার্বিক ক্রন্টি-বিচ্যুতির উর্ধ্বে তুলনামূলক ইসলামী সাহিত্য বিষয়ে সুধী, গবেষক,
শিক্ষানুরাগী, সাহিত্যামোদী, ছাত্র-ছাত্রী ও অনুসন্ধিৎসু পাঠক-পাঠিকাদের সামান্যতম উপকার ও জ্ঞানের
খোরাক জোগাতে সক্ষম হলে নিজের অক্লান্ত পরিশ্রম সার্থক বলে মনে করবো।

পরিশেষে মহান আত্মাহ রাব্বুল আলামীনের দরবারে লাখো ওকরিয়া আদার করে সকলের সার্বিক কল্যাণ কামনার বিনীত প্রার্থনা করছি। আমীন।

णका : क्क्न्यांत्री, २००२ देश

মুহামদ আবদুদ মুনিম খান

## প্রথম অধ্যা<mark>য়</mark> আহমাদ শাওকীর জীবন চরিত

#### জন্ম ও বংশ পরিচয়

আহমাদ শাওকী 'বেক' ১২৮৫ হি. /১৮৬৮ খ্রি. মতান্তরে ১৮৬৯ সালে থেলীব ইসমাঈল গাশা (১২৪৫-১৩১২ হি./১৮৩০-১৮৯৫ খ্রি.) এর শাসনামলে (১৮৬৩-১৮৭৯ খ্রি.) মিসরের রাজধানী কাররো নগরীতে এক সম্রান্ত মুসলিম পরিবারে জন্ম গ্রহণ করেন।

তাঁর পিতার নাম আলী (মৃ. ১৩১৫ হি./১৮৯৭ খ্রি.)<sup>8</sup>, দাদার নাম আহমাদ শাওকী বেক, আর নামার নাম ছিল আহমাদ বেক হালীম আল-নাজ্দী।<sup>৫</sup> তাঁর পিতা-মাতা উভরেই মিসরে জন্মহণ করেছিলেন।<sup>৬</sup> তাঁর দাদা ছিলেন তুর্কীস্থানের কুর্দ বংশোদ্ভুত; আর দাদী ছিলেন জার্কাসী, নানা তুর্কী এবং নানী গ্রীক বংশোদ্ভুত। ফলে পিতৃকুলের দিক থেকে তাঁর শিরায় আরবী, কুর্দী ও জার্কাসী রক্ত এবং মাতৃকুলের দিক থেকে তাঁর ধমনীতে তুর্কী ও গ্রীক রক্ত প্রবাহমান ছিল।<sup>9</sup>

- ১. 'বেক' ্র একটি সর্বোচ্চ সন্মানজনক রাষ্ট্রীয় তুর্কী উপাধি। দ্র: আব্বাস হাসান, আল-মুজানাকী ওয়া শাওকী, (কায়রো: নার আল-মা'আরিক, ২য় সংস্করণ, ১৯৭৩), গালচীকা, পৃ. ৩৯। ১৯০৮ সালে ওসমানীয় তুর্কী সুলতান বিজীয় আবদুল হামীন (১২৫৮-১৩৩৭ হি./১৮৪২-১৯১৮ খ্রি.) তাঁর খিলাফতকালে (১৮৭৬-১৯০৯খ্রি.) আহমাদ শাওকীকে এ বিরল মর্যাদাসম্পন্ন 'বেক' উপাধিতে ভূষিত করেন। যায় অর্থ 'সাহিব আল-সা'আনা' ক্রিট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্র
- ড. শাওকী দায়ক, আল-আদব আল-আরবী আল-মু'আসির কী মিসর, (কায়রোঃ লায় আল-মা'আরিক, ১৯৬১),
   পৃ. ১১০। আহমাদ শাওকী কর্তৃক ন্যায়িস থেকে আইনশাস্ত্রে অর্জিত লিসাল সার্টিককেট অনুসারে ড. মুহান্মল আহমাদ আল-আয়্ব কবির জন্মসন ১৮৭০ সালেয় ১৬ ই অক্টোবর বলে উল্লেখ করেছেন। দ্রঃ আন-আল-লুগা ওয়া আল-আদব ওয়া আল-লাক্ন, (বৈরুত: আল-মারকায্ আল-আরবী লি আল-সাকাফা ওয়া আল-'উলুম, তা. বি.),
   পৃ. ২০৮।
- ৩. হাল্লা আল-ফাখুরী, তারীব আল-আদব আল-আরবী, (বৈলত: আল-মাত্বা'আত আল-বুলিসিয়, তা. বি.), পৃ. ৯৭২: আহমাদ কাজিশ, তারীব আল-শি'র আল-আরবী আল-হাদীস, (বৈলত: দার আল-জীল, ১৯৭০), পৃ. ৭৪: আহমাদ হাদাদ আল-ঘাইয়োত, তারীব আল-আদব আল-আরবী, (বেলত: দার আল-সাকাকা, ২৮তম সংক্ষরণ, তা. বি.), পৃ. ৫৭৯: ইন'আম আল-জুনদী, আল-য়াঈদ ফী আল-আদব আল-আয়বী, (বৈলত: দার আল-য়াঈদ, ২য় সংক্ষরণ, ১৪০৬ হি./ ১৯৮৬ ব্রি.), ২য় বও, পৃ. ৪৩৯ ।
- 8. মুহাম্মদ ইউসুফ কুকন, আ'লাম আল-নাসর ওয়া আল-শি'র ফী আল-আসর আল-আরবী আল-হাদীস, পৃ. ২৪৩।
- আব্বাস হাসান, আল-মুভালাব্বী ওয়া শাওকী, গালটীকা, পৃ. ৩৯ ।
- ড. ড. আহমাদ মুহাম্মদ আল-হকী, আল-ইদলাম কী শি'র শাওকী, (কায়রো: ১৯৭২), পৃ. ৪।
- হান্না আল-ফাব্রী, তারীর আল-আলব আল-আরবী, পৃ. ৯৭২; ড. শাওকী দারক, আল-আদব আল-আরবী আল-মু আসির ফী মিসর, পৃ. ১১০; আহমাদ কাব্দিশ, তারীর আল-দির আল-আরবী আল-হালীন, পৃ. ৭৪;
   J. Brugman, An Introduction to the History of Modern Arabic Literature in Egypt, (Leiden; E. J. Brill, 1984), S. A. L. Volume-X, P. P. 35-36.

व मन्भर्त्व जाश्याम भाखकीत वकि উজि विश्वचात क्षिशानर्यागा । जिन वर्ष्णस्म, 
إِنِّيْ عَرَبِيُّ تُرْ كِيُّ يُوْنَانِيُّ جَرَكْسِيُّ. أُصُوْلُ أَرْبَعَةُ، فَسِيْ فَرْعٍ مسُجْتَمِعَةٌ، تَكْفُلُهُ لسَهَا مِصْرُ كَسَسَ كَفَلَتْ أَبُويْهِ مِنْ قَبْلُ.

"নিশ্চরই আমি হচ্ছি আরব, তুর্কী, গ্রীক ও জার্কাসী। একটি শাখার চারটি মূল একত্রিত, যেগুলোকে মিসর আমার জন্য লালন-পালন করেছে, যেমন ইতোপূর্বে আমার পিতা-মাতাকে লালন পালন করেছিল।"

উল্লেখ্য যে, আহমাদ শাওকীর পিতা আলী ইব্ন আহমাদ শাওকী বয়ঃপ্রাপ্ত হয়ে নিজেকে পিতার প্রচুর সম্পদের কারণে সর্বপ্রকার সুখ-শান্তি ও প্রাচুর্যের তত্ত্বাবধানে দেখতে পান। অতঃপর আহমাদ শাওকী জন্মলাভ করলে তাঁর পিতা আলী উন্তরাধিকারসূত্রে প্রাপ্ত সম্পত্তি নষ্ট করে ফেলেন। তা সত্ত্বেও তাঁর নিকট প্রচুর ধন-সম্পদ অবশিষ্ট থেকে যায়। পিতার সম্পদ সম্পর্কে আহমাদ শাওকী বলেন,

"আমার পিতা সম্পদ জমায়েত করেন, যেমন আমার পরিবার বংশের গৌরব একত্রিত করেন।
আমার পরিবার কুর্দী পিতা, তুর্কী মাতা, জার্কাসী দাদা ও গ্রীক নানীর ধারা একত্রিত করেন।"

ঐতিহাসিক সূত্রে জানা যার যে, আহমাদ শাওকীর দাদা আহমাদ শাওকী বেক আরবী ও তুর্কী ভাষার লেখার পারদর্শী ছিলেন। তিনি ফিলিন্তিনের সমুদ্র উপকূলবর্তী শহর 'আক্কার শাসক আহমাদ পাশা আল-জার্যার (১৭২০/১৭৩৫-১৮০৪ খ্রি.) এর একখানা সুপারিশপত্র নিয়ে মিসরে মুহামদ আলী পাশা (১১৮৪-১২৬৫ হি./১৭৭০-১৮৪৯ খ্রি.) এর রাজত্বকালে (১৮০৫-১৮৪৮ খ্রি.) তাঁর দরবারে আগমন করেন। মিসরাধিপতি তাঁকে উক্ত সুপারিশের ভিত্তিতে সাদরে গ্রহণ করেন এবং সুলতানের কৃপায় তিনি উচ্চন্তরে বিভিন্ন পদে কর্মকর্তা হিসেবে কাজ করেন। এমনকি পরবর্তীতে তিনি সাঈদ পাশা (১২৩৮-১২৭৯ হি./১৮২২-১৮৬৩ খ্রি.)এর শাসনামলে (১৮৫৪-১৮৬৩ খ্রি.) মিসরীয় তন্ধ বিভাগের সচিব হিসেবে নিয়োগ লাভ করেন। মুহাম্মদ আলী লাশা থেকে প্রাপ্ত সহানুভৃতির ফলে তিনি তাঁকে নিয়োজিত চাকুরীর কেন্দ্রে কাজ করা সহজসাধ্য করে দেন এবং ধনীদের থেকে আরোপিত প্রচুর অর্থ সম্পদ লাভ করেন। এখানে কর্মরত অবস্থায় তিনি মৃত্যুবরণ করেন।

পক্ষান্তরে আহমাদ শাওকীর মাতার বংশধারা তাঁর পিতার বংশ থেকে তিমুতর ছিল। কারণ তাঁর মাতা ছিলেন গ্রীক দরিচারিকার কন্যা, খেদীব ইসমাঈল পাশার গৃহে যার ছিল অবাধ পদচারণা। আর আহমাদ শাওকীর নানা আহমাদ বেক হালীম আল-নাজ্দী যৌবনকালেই মিসরে আগমন ফরেন এবং ইব্রাহীম পাশা (১২০৪-১২৬৪ হি./১৭৮৯-১৮৪৮ খ্রি.) এর অধীনে কর্মকর্তা হিসেবে নিয়োজিত

৮. আব্বাস হাসান, আল-মুভাদাবলী ওয়া শাওকী, পৃ. ৩৯: ভ. মুহাম্মদ আহমাদ আল-আয়্ব, আন আল-লুগা ওয়া আল-আলব ওয়া আল-দাব্দ, পৃ. ২০৯, উদ্বৃত মুকাদিমাতু আল-শাওকিয়য়ত বি কলমে শাওকী, ১ম খণ্ড, (ব্য়য়য়ের, ১৮৯৮)।

৯. ড. আবদুশ মজীদ আল-হর, আহমাদ শাওকী আমীর আল-হ'আরা ওয়া নাগ্ম আল-লাহ্ন ওয়া আল-দিনা, (বৈরুত: লার আল-কুতুব আল-ইলমিয়া, ১৪১৩ হি./ ১৯৯২ খ্রি.), নালটীকা, পৃ. ৪৬; হাল্লা আল-ফার্রী, তারীখ আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ৯৭২।

ছিলেন। তিনি ইব্রাহীন পাশা কর্তৃক আযাদকৃত এক রমণীর সাথে বিবাহবন্ধনে আবদ্ধ হন। খেদীব ইসমাঈল পাশার বিশেষ উকিল থাকা অবস্থায় তিনি পরলোক গমন করেন। ১০

আহমাদ শাওকীর নানা আহমাদ বেক হালীম আল্-নাজ্দীর বিশ্বস্ততা সম্পর্কে খেদীব ইসমাঈল পাশা নিম্নে উদ্ধৃত অংশে চমৎকার একটি মন্তব্য প্রকাশ করেছেন, ১১

আমি কখনো তাঁর চেয়ে অধিক যতুবান এবং তাঁর ব্রীর চেয়ে অধিক অল্পে তুষ্ট কাউকে দেখিনি। যদি আমার পিতা তাঁর সহনশীলতার কারণে তাঁকে হালীম (পরম সহনশীল) বলে নামকরণ না করতেন, তাহলে অবশ্যই আমি তাঁকে তাঁর মহত্ত্বের জন্য 'আফীফ (মহৎ প্রাণ) বলে নামকরণ করতাম।"

#### বাল্যজীবন

আহমাদ শাওকী মাত্র তিন বছর মায়ের যত্নে প্রতিপালিত হন। অতঃপর শৈশবকালেই শিশু আহমাদ শাওকীর লালন-পালনের দায়িত্বভার গ্রহণ করেন তাঁর নানী তিমবার ।<sup>১২</sup> তিনি ছিলেন তাঁর প্রতি অত্যন্ত স্নেহশীল ও দয়ার্ল্ । ইব্রাহীম শাশার আমল থেকেই রাজপ্রাসাদের সাথে তিম্যারের ছিল দৃঢ় সম্পর্ক।<sup>১৩</sup> ফলে তিনি ধেদীবী পরিবারে খুব যত্নের সাথে শিশুটির তত্ত্বাবধান করেন।

প্রসক্তনে আহমাদ শাওকীর বাল্যজীবনে খেদীবী রাজদরবারে সংঘটিত একটি বিশেষ ঘটনা উল্লেখযোগ্য। আহমাদ শাওকীর তিন বছর বরসে একদা তাঁর নানী তাকে কাঁধে বহন করে খেদীব ইসমাঈল পাশার নিকট নিয়ে যান। ইসমাঈল পাশা আহমাদ শাওকীর প্রতি লক্ষ্য করে দেখতে পেলেন যে, শিশুটির দৃষ্টি আকাশের দিকে নিবদ্ধ রয়েছে যা বিভৃত ভূখন্ডের দিকে অবনত হচ্ছে না। তখন খেদীব এক থলে স্বর্ণমুদ্রা চেয়ে পাঠালেন এবং তাঁর নানীকে সেগুলো শিল্টির পারের কাছে বিছিয়ে দিতে নির্দেশ করলেন। তখন শিশু শাওকী তার চক্ষুদ্বয়কে নিম্মুখী করে অপলক দৃষ্টিপাত করে সেগুলো নিয়ে খেলায় মত্ত হলেন। এতদর্শনে ইসমাঈল পাশা মুচকি হেসে আহমাদ শাওকীর নানীকে বললেন: 'যখনই সে তার চক্ষুদ্বয় উর্ধ্বমুখী করে রাখবে, তুমি তার জন্য স্বর্ণমুদ্রা ছড়িয়ে দিবে এবং তার

১১. ড. মুহান্দৰ আহমাদ আল-আব্ব, আন আল-লুগা ওয়া আল-আদৰ ওয়া আল-নাক্ল, পৃ. ২০৮।

كد. ড. নুহামন মানদ্র, আহমাদ শাওকী, 'আ'লাম আল-শি'র আল-আরবী আল-হালীস', ঈলিয়্রা হাজী সম্পাদিত, (বৈরতঃ আল-মাক্তাব আল-তিজারী লিল তাবা'আ ওয়া আল-লাশ্র ওয়া আল-তাওয়ী', ১ম সংস্করণ, ১৯৭০), পৃ. ৩৭। খেদীব ইসমাঈল পাশা আহমাদ শাওকীর নানীর সামকরণ করেন ভিম্বার'। তবে অপরাপর বর্ণনায় আহমাদ শাওকীর নানীর নাম ভিম্বার' (نِحْرَارُ) উল্লেখ পাওয়া যায়। দ্র: ড. আবদুল মাজীদ আল-হর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ৪৬; ড. শাওকী দায়ক, ফুসূল কী আল-শি'র ওয়া নাক্দিহি, (ফায়য়ো: দায় আল-মা'আরিফ, ২য় সংস্করণ, ১৯৭৭),পৃ. ৩৩২।

১৩. আহমাদ শাওকীয় পিতা আলী ছিলেন অমিতব্যয়ী। তিনি তাঁর পিতার নিকট থেকে উত্তরাধিকায় সূত্রে প্রাপ্ত সকল সম্পদ অপচয় য়ায়া নিঃশেষ করে ফেলেন। শিশু পুত্রকে যথাযথভাবে লালন-পালনে অক্ষম ছিলেন বিধায় পিতা-মাতায় অবর্তমানে আহমাদ শাওকী তাঁর নানীয় নিকট লালিত-পালিত হন। আর আহমাদ শাওকীয় নানী ছিলেন খেলীয় ইসমাঈল গাশায় শাহী লয়বায়েয় একজন গৃহপরিচায়িকা। দ্রঃ আবদুয় য়হমান তাহির সুয়তী, তায়ীয়ে আলবে আয়বী লি আহমাদ হাসান যাইয়য়াত, (লাহোয়ঃ শায়ধ তলাম আলী এন্টায়প্রাইজ পাবলিশার্স, ১৯৬১), উর্দু অনুবাদ, পৃ. ৬৫১।

সাথে অনুরূপ খেলা করবে, যে পর্যন্ত না সে নীচের দিকে তাকাতে অভ্যন্ত হয়। অতঃপর নানী তোবামোদ ও কৌশলছলে উত্তর দিলেন: 'হে আমার কর্তা! এমনটি কেবল আপনার দারাই সম্ভব, আপনার দাওয়াখানা থেকেই এ ঔষধ বের হয়ে আসবে। তখন খেদীব বললেন: "তুমি যখন ইচ্ছা শিশুটিকে নিয়ে আমার কাছে চলে আসবে। মিসরে আমিই সর্বশেষ ব্যক্তি যে স্বর্ণ বিক্তিপ্ত করতে গারি।" ১৪

মিসরে আহমাদ শাওকীর অবস্থান ছিল অস্থিরতার স্রোভধারার পরিবেটিত এমন পরিবেশাদির মধ্যে যা সমাজের প্রথা ও ঐতিহ্যকে পরিবর্তন করার জন্য সচেট ছিল। শিও শাওকী তাঁর অবস্থানস্থলে থেকে নানীর ক্রোড়ে ইসমাঈল পাশার রাজদরবারে বসে মুহান্দ্রদ আলী পাশা কর্তৃক একটি প্রচন্ড আক্রমণের মাধ্যমে বিজিত একটি রাষ্ট্রের কাহিনী ওনতেন। যখন তাঁর নানী মুহান্দ্রদ আলী পাশার মিসরের সমৃদ্ধির কথা উল্লেখ করতেন তখন তিনি মুহান্দ্রদ আলী ও তাঁর সন্তানেরা যা সম্পাদন করেছে এবং পূর্ববর্তী সামরিক শাসকবৃন্দের কার্যাবলীর মধ্যে তুলনার প্ররাস পেতেন। <sup>১৫</sup> আহমাদ শাওকী অবাক বিন্দরে এগুলো উপলব্ধি করতেন, এতে ভীত-সম্রন্ত হয়ে তাঁর শরীরে শিহরণ জাগত। অতঃপর নানী তাঁর এ অবস্থায় তাঁকে আননন্দের সাথে কোলে জড়িয়ে নিতেন। এমনিভাবে বাল্যাবস্থার আহমাদ শাওকী অত্যন্ত মনোযোগ সহকারে তাঁর নানীর কথা, আদর্শ কাহিনী ও মজাদার গল্পসমূহ তনতেন এবং আনমনে বসে থীকে তার নানার বাড়ী ও তুরকে তাঁর লাদার বাড়ী গমনের ইচ্ছা পোষণ করতেন। তিনি যখন যৌবনে পদার্পণ করেন তখন তাঁর এ আকাঙ্গাগুলো পূর্ণতা লাভ করেছিল। আহমাদ শাওকীর অবস্থানস্থল তাঁর মধ্যে রাজদরবারের ব্যক্তিবর্গের নৈকট্যের অনুভূতিকে বলিষ্ঠ করেছে যারা তাঁকে ও তাঁর নানীকে আশ্রয় লনে করেছিল। <sup>১৬</sup>

এভাবে ইসমাঈল পাশার রাজপ্রাসাদে নানীর সানিধ্যে আহমাদ শাওকীর বাল্যকাল সুখ-স্বাচ্ছক্য ও প্রাচুর্যে অভিবাহিত হতে লাগলো। আর তিনি তাঁকে শিশুর সম্রান্ত জীবনে লালন-পালন করার ক্ষেত্রে সর্বপ্রকার সাহায্য করেন। এর ফলে শিশু শাওকী সেখানে রাজকীরভাবে কৌলিন্যের মাঝে আনক্ষমন পরিবেশে বয়ঃবৃদ্ধি লাভ করতে থাকেন। <sup>১৭</sup>

#### শিক্ষাজীবন (১৮৭৩-১৮৯১ খ্রি.)

#### ক. প্রাথমিক ও মাধ্যমিক বিদ্যালয়ে অধ্যয়ন

আহমাদ শাওকী মিসরের বিভিন্ন সরকারী বিদ্যালয়ে প্রাথমিক ও মাধ্যমিক শিক্ষা লাভ করেন। ১২৯০ হি./১৮৭৩ সালে চার বৎসর বয়সে তাঁকে কায়রোর হানাকী মহল্লায়<sup>7১৮</sup> অবস্থিত আল-শারব

১৪. ড. আবলুণ মাজীল আগ-হর, আহমাল শাওকী, গালটীকা, পৃ. ৪৬-৪৭; ড. মুহাম্মদ আহমাদ আল-আয্ব, আল আগ-লুগা ওয়া আল-আদব ওয়া আল-লাক্ন, পৃ. ২০৯; ড. শাওকী দায়ক, শাওকী শাইর আল-আসর আল-হালীন, (কায়য়ো: দায় আল-মা'আরিক, ১৯৫৩), পৃ. ১০; Mounah A. Khouri, Poetry and the Making of Modern Egypt 1882-1922, (Leiden: E. J. Brill, 1971), P.56.

১৫. ফীলীব হান্তী, তারীৰ আল-আরব, (বৈরুভ: দার গান্দ্র লিল তাবা'আ ওয়া আল-দাশ্র ওয়া আল-তাওয়ী', ৫ম সংস্করণ, ১৯৭৪), পূ.৭৭৫।

১৬. হুসাইন শাওকী, আবী শাওকী, (কায়রো, ১৯৪৭), পু. ৮।

১৭. ড. শাওকী দায়ক, আল-আদব আল-আরবী আল-মু'আসির ফী মিসর, পৃ. ১১০।

১৮. আহমাদ আল-ইল্ফানলায়ী, আহমাদ আমীদ ও অন্যান্য, আল-মুফাস্সাল ফী তায়ীথ আল-আদব আল-আয়বী, (বৈরুত:দার ইর্ইয়া আল-উলুম, ১ম সংক্রয়ণ, ১৪১৪ হি./ ১৯৯৪ খ্রি.),পৃ. ৫৭০; আহমাদ হাসান আল-ঘাইয়্যাত, তায়ীথ আল-আদব আল-আয়বী, পৃ. ৫৭৯; প্রথ্যাত সাহিত্যিক আক্ষাস হাসান কায়য়েয়য় উক্ত মহয়য়য়

সালিহ' النَّبِيِّ مَالِحُ মক্তবে ভর্তি করা হয় এবং তথায় তিনি পড়া ও লেখার নিয়মাবলী শিখেন। সেখানে একদল রুক্ত, চঞ্চল, দুইমনা ছেলের সংস্পর্শে তাঁর প্রাথমিক শিক্ষা জীবনের দিনগুলো নিরানন্দে কাটে। এই মক্তবের বেদনা বিধুর দুঃসময়ের চিত্র তাঁর স্মৃতিতে চিরভাস্বর থেকে যায় যা তাঁর ক্রন্দনরত নিম্নোক্ত বাক্যে বিধৃত হয়েছে, ১৯

"আমাকে আল-শায়র সালিহ মক্তবে ভর্তি করা হয়, তখন আমার বয়স ছিল চার বছর; আর সেটি ছিল আমার অনুভূতির উপর আমার পরিবারের একটি অপরাধ, যা আমি তাঁদেরকে ক্ষমা করে দিচ্ছি।"

এ বিদ্যালয়ে অধ্যয়ন তাঁকে মিসরের শিশুদের গণতান্ত্রিক জীবনধারার সাথে সংস্পর্শের সুবর্ণ সুযোগ এনে দেয়। কিন্তু এ মেলামেশা ছিল অত্যন্ত সীমিত, কেননা বিদ্যালয় ছুটির পর তাঁকে অতি দ্রুত বাড়ি ফিরতে হতো।<sup>২২</sup>

তৎকালীন সময় মিসরে দু'ধরনের শিক্ষাব্যবস্থা প্রচলিত ছিল। প্রথমতঃ আল-আব্হারের ধারার ঐতিহ্যমন্তিত প্রাচ্য ধর্মীয় শিক্ষাব্যবস্থা। দ্বিতীয়তঃ বিদ্যালয়সমূহে প্রচলিত পাশ্চাত্য নাগরিক শিক্ষাব্যবস্থা। এ শিক্ষাব্যবস্থাটি ইউরোপ থেকে গৃহীত আধুনিক জ্ঞান-বিজ্ঞান ও সাহিত্য সম্বলিত। আহমাদ শাওকী ধর্মীয় শিক্ষাব্যবস্থা গ্রহণ না করে নাগরিক শিক্ষাব্যবস্থা বেছে দেন এবং এহেন ইউরোপীয় নাগরিক শিক্ষাব্যবস্থায় বহুমুখী চিত্তাখারায় এগিয়ে যেতে থাকেন। ২০

নাম 'আল-সাইয়োদা যয়নব' (﴿ ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ ) যালে উল্লেখ করেছেন। দ্রঃ আল-মুভানাক্ষী ওয়া শাওকী , পাদচীকা, পৃ. ৩৯।

১৯. ড. মুহান্দ আহমাদ আল-আয্ব, আদ আল-লুগা ওয়া আল-আদব ওয়া আল-দাক্দ, পৃ. ২০৯, উদ্ধৃত মুকান্দিমাতু আল-শাওকিয়্যাত বিকলমে শাওকী।

২০. ড. আবদুল মাজীদ আল-হর, আহমাদ শাওকী আমীর আল-গ'আরা ওয়াা নাগম আল-লাহ্ন ওয়া আল-গিদা, পূ. ৪৭।

২১. হারা আল-কাব্রী, তারীর আল-আদ্য আল-আর্যী, পৃ. ৯৭২; আহমাদ হাসান আল-যাইয়্যাত, তারীর আল-আদর আল-আর্যী, পৃ.৫৭৯; আহমাদ কাফিন, তারীর আল-শি'র আল-আর্বী আল-হালীন, পৃ. ৭৪; ড. রুহাম্মদ আহমাদ আল-আ্য্ব, আদ আল-লুগা ওয়া আল-আদ্য ওয়া আল-দাক্দ, পৃ. ২০৯, আফাস হাসান, আল-মুজানাকী ওয়া শাওকী, পৃ. ৩৯-৪০ ।

২২. ড. শাওকী দায়ক, আল-আদব আল-আরবী আল-মু'আসির ফী মিসর, পৃ.১১০।

২৩. ভ. শাওকী দায়ফ, শাওকী শাইর আল-আসর আল-হালীস, পৃ. ১৩।

#### খ. আইন মহাবিদ্যালয়ে অব্যয়ন

মাধ্যমিক নিক্ষা সমাপ্তির পর ১৩০১ হি./১৮৮৩ সালে আহ্মাদ শাওকীর পিতা তাঁকে আইন বিষয়ে অধ্যয়নের জন্য আইন মহাবিদ্যালয়ে ভর্তি করে দেন। <sup>১৪</sup> তথায় তিনি দুইটি শিক্ষাবর্ষ অতিবাহিত করেন। সেখানে তিনি বন্ধু-বান্ধব ও সহপাঠীদের সাথে খুব একটা মেলামেশা করতেন না। খেলাধূলার অংশগ্রহণ করে অথথা সময় নষ্ট না করে একাগ্রতার সাথে গড়াশোনায় আত্মনিয়োগ করেন। <sup>২৫</sup> এ সময় আহমাদ শাওকী তাঁর নানীয় দ্বায়া খুব প্রভাবিত হন। প্রায়ই নানী তাঁকে নিয়ে য়ান্তায় বেড়াতে বেয় হতেন। তথন আহমাদ শাওকী নানীকে তাঁর জানাশোনা কবিতা আবৃত্তি করে শোনাতেন। <sup>২৬</sup>

এ মহাবিদ্যায়ের আরবী ভাষার অধ্যাপক বিশিষ্ট কবি শারখ মুহাম্মদ আল-বাস্ইউনী আল-বারানী (মৃ. ১৩১০ হি./১৮৯২ খ্রি.) এর সাথে আহমাদ শাওকীর ঘনিষ্ঠ পরিচয় ঘটে এবং তাঁর কাব্য প্রতিভা তাঁকে উৎসাহিত করে। আহমাদ শাওকী আরবী ভাষায় বুৎপত্তি অর্জনে একজন সহায়ক খুঁজে পেয়ে তাঁর দরবারে শিষ্য হিসেবে উপস্থিত হতে থাকেন। ফলে আহমাদ শাওকীর কন্ঠে কাব্যধায়া অনুরণিত হতে থাকে। শিক্ষক তাঁর কবিতা তনে বিমুগ্ধ হন এবং তাঁর মনে কবিতার প্রতি অনুরাগ জাগিয়ে এর যাদ আঘাদন ও কবিতার সাথে সম্পুক্ত হওয়ায় ব্যাপারে তাঁকে সক্ষম করে তুলেন। ১৭ শায়খ মুহাম্মদ আল-বাস্ইউনী বিভিন্ন উপলক্ষে ও উৎসব-অনুষ্ঠানাদিতে খেদীব তাওফীক পাশা (১২৬৯-১৩১০ হি./১৮৫২-১৮৯২ খ্রি.) এর প্রশংসায় দীর্ঘ গীতিকবিতা রচনা করতেন। তিনি এসব কবিতা আল-ওয়াকায়ি আল-মিসয়য়য়া ও অন্যান্য আরবী পত্রিকায় প্রকাশের নিমিন্তে রাজদরবায়ে পাঠানোর পূর্বে সেগুলাকে আহমাদ শাওকীর নিকট সংশোধনের জন্য পেশ করতেন। আহমাদ শাওকী সেগুলাতে কোন কনেন শব্দের অথবা কোন কোন চরণের সংকোচন, পরিবর্তন, পরিবর্ধন, আবার কথনো সংযোজন করে দিতেন। শিক্ষক তাঁর শৈল্পিক কুশলতায় প্রীত ও মুগ্ধ হয়ে তাঁর অবাচিত প্রশংসা করতেন। তিনি তাঁকে কাব্যচর্চায়ও দারুণভাবে উৎসাহিত করতেন। ফলে মাত্র ১৪ বছর বয়সে আহমাদ শাওকী থেদীব

২৪. আব্বাস হাসান, আল-মুভাদাকী ওয়া শাওকী, পৃ. ৪০; ভ. শাওকী দায়ড়, আল-আদৰ আল-আয়বী আল-মু আসির কী মিসর, পৃ. ১০১; আহমাদ হাসান আল-আইয়য়াভ, ভায়ী৺ আল-আদৰ আল-আয়বী, পৃ. ৫৭৯; ভ. মুহাম্মদ আহমাদ আল-আয়্ব, আন আল লুগা ওয়া আল-আদ্ব ওয়া আল-লাক্ল, পৃ. ২০৯।

২৫. ড. শাওকী দায়ক, কুসূল ফী আল-শি'র ওয়া নাকদিহি, পৃ. ৩৩২ ।

২৬. ভ. শাওকী দায়ক, শাওকী শাইর আল-আসর আল-হাদীস, পু. ১৩।

২৭. ড. শাওকী দায়ক, আল-আদৰ আল-আৱাৰী আল-মু'আসির ফী মিসন্ন, পৃ.১১০; আহমাদ মাহকুব, হায়াতু শাওকী, পৃ. ৩৮: Salma Khadra Jayyusi, Trends and Movements in Modern Arabic Poetry, (Leiden: E. J. Brill, 1977), S. A. L. Volume-vi, P. 46.

২৮. আল-ওয়াকায়ি' আল-মিসরিয়া' الْرُوْنِيُّ الْمِوْرِيُّةُ একটি মিসরীয় প্রখ্যাত আরবী শত্রিকা, যা ১২৪৪ হি./ ১৮২৮ সালে রুহান্দন আলী গালা (১১৮৪-১২৬৫ হি./ ১৭৭০-১৮৪৯ খ্রি.) কর্তৃক কায়রো থেকে প্রকাশ করা হয়। ইতোপূর্বে আল-ভালবীহ' দুল্ল ক্রিকাটি ব্যক্তীত আয় কোন পত্রিকা প্রকাশিত হয়নিং যা বিশ্ববিখ্যাত করাসী সময়নেতা নেপোলিয়ন বোনাপার্টি (১১৮৩-১২৩৭ হি./১৭৭০-১৮২১ খ্রি.) এর দির্দেশে ১৮০১-১৮০২ সালে প্রকাশিত হয়। প্রথমতঃ আল-ওয়াকায়ি আল-মিসরিয়য়া পত্রিকাটি তুর্কী ভাষায় প্রকাশিত হতো, গয়ে এটি আয়বীতে প্রকাশিত হয়। পত্রিকাটিয় সম্পাদকমভলীর মধ্যে সর্বাধিক প্রসিদ্ধ হছেনং য়িলা বেক রাফি আল-ভার্তাজী (১২১৬-১২৯০ হি./ ১৮০১-১৮৭৩ খ্রি.), শায়খ হাসান আল-আভার (মৃ. ১২৫০ হি./ ১৮৩৪ খ্রি.), আহমাল ফারিস আল-শিল্য়াক (১২১৯-১৩০৫ হি./১৮০৪-১৮৮৭ খ্রি.) ও শায়খ মুহান্মদ আব্দুহ (১২৬৬-১৩২৩ হি./১৮৪৯-১৯০৫ খ্রি.) প্রমুখ বিশিষ্ট পণ্ডিতবর্গ। দ্রঃ ফারদীনান তৃতাল, আল-মুনজিদ ফী আল আ'লাম, (বৈরুতঃ লায় আল-মাশরিক, দশম সংকরণ, ১৯৮০, ১ম প্রকাশ, ১৯৫৬), পৃ.৭৪২; আহমাদ আল-ইস্কাননারী, আহমাদ আমীন ও অন্যান্য, আল-মুক্সস্বাল ফী তারীখ আল-আদ্ব আল-আয়বী, পৃ.৫৪০।

তাওকীকের প্রশংসায় দ্বরচিত প্রথম কবিভাটি নিবেদন করেন। ১৯ অতঃপর ১৩০৬ হি./১৮৮৮ সালে সরকারী গেজেট 'আল-ওয়াকায়ি' আল-মিসরিয়্যা'তে আহমাদ শাওকী বিরচিত প্রথম কবিতা প্রকাশিত হয়। ৩০

#### গ. অনুবাদ বিভাগে অধ্যয়ন

মিসরীয় সরকার এ সমর আইন মহাবিদ্যালয় থেকে উত্তীর্ণ মেধাবী ছাত্রদের পারদর্শিতা অর্জনের জন্য সেধানে একটি অনুবাদ বিভাগ প্রতিষ্ঠা করেন। ত তথন আহমাদ শাওকীর প্রতি রাজপ্রাসাদ থেকে এই অনুবাদ বিভাগে ভর্তির জন্য উপদেশ দেওয়া হয়। স্বভাবতঃই এই নির্দেশে সাড়া দিয়ে আহমাদ শাওকী ঐ অনুবাদ বিভাগে স্থানাভরিত হন এবং সেখানে আরো দু' বৎসর অধ্যয়ন করার পর শিক্ষা পরিদপ্তর থেকে ১৩০৫ হি./ ১৮৮৭ সালে অনুবাদ শাস্ত্রে চূড়ান্ত সার্টিকিকেট লাভ করেন। যা অনুবাদকদের সরকারী চাকুরীর জন্য প্রন্তুত করে। ত্

অধ্যাপক শার্য মুহামদ আল-বাস্ইউনীর মাধ্যমে আহমাদ শাওকী খেদীব তাওকীক পাশা ও তাঁর দরবারের নৈকট্য লাভ করেন। খেদীব তাওফীক তাঁর কৃতিত্বপূর্ণ ফলাফলে তাঁকে অভিনন্দন জ্ঞাপন করেন এবং স্বীয় সান্নিধ্যে তাঁকে ধন্য করেন। তিনি আহমাদ শাওকীর ছাত্রাবস্থাকালীন প্রকাশিত কবিতা শুনে বিনুধ্ধ হন। খেদীব তাওফীকের শাসনামলে (১৮৭৯-১৮৯২ খ্রি.) রাজপ্রাসাদের খেদীবী দরবারের বিশেষ বিভাগে তাঁর পিতার পর তাঁকে পরিদর্শক নিয়োগ করা হয়। <sup>৩০</sup> ইতোমধ্যে আহমাদ শাওকী কিছু সময় তথা প্রায় এক বংসরকাল প্রাসাদ প্রশাসনের অনুবাদ বিভাগে কর্মরত থাকেন। 08 খেদীব তাওফীফের যুগে আহমাদ শাওকী একজন সার্থক ব্রুকে পরিণত হয়ে নিজেকে সুপ্রতিষ্ঠিত করেন এবং জীবনের এ সময়টুকুতে আহমাদ শাওকী খেদীব তাওকীকের প্রশংসার তাঁর কাব্যশক্তি ব্যয় করতে থাকেন। খেদীবকে নিবেদিত আহমাদ শাওকীর স্তুতি কবিতাগুচ্ছ তাওফীককে মুগ্ধ করত। এমনিভাবে প্রথর মেধা ও প্রতিভা আহমাদ শাওকীকে খেদীবের নৈকট্য প্রদান করে। কিন্তু এ সময় আহমাদ শাওকীর নানী তাঁকে রাজপ্রাসাদের বন্ধন থেকে মুক্ত করার ইচ্ছা পোষণ করেন এবং খেদীব তাওফীকের নিকট তাঁর শিক্ষা ও সংস্কৃতির পরিপূর্ণতার জন্য আবেদন জানান। এ পদে আহমাদ শাওকীর এক বৎসরের চাকুরী সমাও হতে না হতেই খেদীব তাওকীক তাঁর অসাধারণ মেধা ও সুন্দর কার্য সম্পাদনে বিমোহিত হয়ে আইন শাল্লে উচ্চতর শিক্ষা গ্রহণ এবং ফরাসী ভাষা ও সাহিত্য অধ্যয়দের জন্য সরকারী খরতে তাঁকে ফ্রান্সে প্রেরণ করার জন্য মনোনীত করেন। জ্ঞানের কোন শাখায় সে অধ্যয়ন করবে খেদীব তা তাঁর ইচ্ছাধীন করে দিলে আহমাদ শাওকী খুব আনন্দিত হন। অতঃপর

২৯. ড. শাওকী দায়ক, শাওকী দাইর আল-আসর আল-হাদীস, পৃ. ১৩: Ismat Mahdi, Modern Arabic Literature 1900-1967, (Hyderabad Dairatul Ma'arif press, First published, 1983), P. 49.

<sup>.</sup> J. Brugman, An Introduction to the History of Modern Arabic Literature in Egypt, P . 38.

৩১. ড. মুহাম্মদ আহমাদ আল-আব্ব, আন আল-লুগা ওয়া আল-আদব ওয়া আল-নাব্দ, পৃ. ২০৯।

৩২. আহমাদ মাহকুদ, হায়াভু শাওকী, পৃ. ৩৭: আব্বাস হাসান, আল-মুভাদাব্বী ওয়া শাওকী, পৃ. ৪০; ড. মুহান্মদ মানদূর, আহমাদ শাওকী, প্রাত্তভ, পৃ. ৪১।

৩৩. ড. শাওকী দায়ক, শাওকী শাইর আল-আসর আল-হাদীস, পৃ. ১৪।

Ismat Mahdi, Modern Arabic Literature 1900-1967, p. 47; J. Brugman, An Introduction to the History of Modern Arabic Literature in Egypt, P. 36.

খেদীব তাওফীক তাঁকে আইন এবং ফরাসী সাহিত্য ও সভ্যতার মাঝে সমন্বয় সাধন করতঃ ফরাসী ভাষা ও সাহিত্য অধ্যয়নে পান্ডিত্য অর্জনের পরামর্শ দেন।<sup>৩৫</sup>

#### ঘ. উচ্চশিক্ষার্থে ক্রালে গমন

১৩০৫ হি./১৮৮৭ খ্রি.<sup>৩৬</sup> মতান্তরে ১৩০৯ হি./১৮৯১ সালে খেলীব তাওকীক পাশা আহমাদ শাওকীকে আইন শাত্রে উচ্চতর শিক্ষা গ্রহণের জন্য ফ্রান্সে প্রতিনিধি হিসাবে প্রেরণ করেন।<sup>৩৭</sup> খেলীব ফ্রান্সে নিযুক্ত মিসরের কুটনৈতিক মিশনকে আহমাদ শাওকীর ব্যাপারে যত্নবাদ হওয়ার নির্দেশ সম্বলিত চিঠি লিখেন। ফ্রান্সে পৌছিলে তথাকার মিশন প্রধান তাঁকে সাদর অভ্যর্থনা জ্ঞাপন করেন। আহমাদ শাওকীকে এ মর্মে অবহিত করা হয় যে, খেলীব তাওকীক তাঁকে মন্টোপেলিয়ায় দু' বৎসর এবং প্যারিসে দু' বৎসর অধ্যয়ন করার জন্য নির্দেশ দিয়েছেন। ৩৮

আহমাদ শাওকী তথায় এসে মন্টোপেলিয়া বিশ্ববিদ্যালয় (University of Montpellier) এর আইন কলেজে ভর্তি হন। এক বছর অতিক্রান্ত হওয়ার পর তিনি মিসরে পরিবার-পরিজনের সাথে মিলিত হওয়ার ইচ্ছা পোষণ করলে খেদীব তাঁকে অযথা মূল্যবান সময় নষ্ট করতে বারণ করেন এবং চার বছরের মধ্যে ক্রান্সের বাইরে দীর্ঘ সময় অতিবাহিত না করার পরামর্শ দেন। ফলে তিনি সেখানেই অবস্থান করেন এবং করাসী বন্ধু-বান্ধবদের সাথে উঠা-বসা করে পাশ্চাত্য সভ্যতা-সংস্কৃতি সম্পর্কে ব্যাণক ধারণা লাভ করেন। তাঁ

বিতীয় বৎসরের শেষান্তে খেদীব তাওফীকের ইচ্ছানুসারে ফ্রান্সের মিশন প্রধান ছুটি কাটানোর উদ্দেশ্যে ছাত্রদেরকে নিয়ে ইংল্যান্ডে শিক্ষা সফরে যেতে মনস্থ করেন। তদানুযায়ী আহমাদ শাওকী প্যারিস যাত্রা করেন এবং সেখান থেকে সকলের সাথে ইংল্যান্ডে নাতিদীর্ঘকাল অবস্থান করেন। লভনসহ বিভিন্ন শহরে তাঁরা মাসব্যাপী অবকাশ যাপন ও আনন্দ ভ্রমণ করেন। ৪০ এ ভ্রমণ উপলক্ষেতিনি ইংরেজী ভাষা, সংকৃতি ও সেখানকার সাহিত্যিকদের সাথে মেলামেশার এক অপূর্ব সুযোগ লাভ করেন। ৪১ অতঃপর তিনি মন্টোপেলিয়ায় ফিরে এসে প্যারিসে চলে যান।

৩৫. ড. শাওকী দায়ক, শাওকী শাইর আল-আদর আল-হাদীস, পৃ. ১৪; ড. আবদুল মাজীদ আল-হর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ৫১: ড. মুহাম্মদ মাদদ্র, আহমাদ শাওকী, প্লাতক্ত, পৃ. ৪১।

৩৬. হাল্লা আল-ফাখ্রী, আহমাল কাব্বিশ ও এম. এম. বাদাবীসহ অধিকাংশ সাহিত্যিক ও জীবনী লেখক স্ব স্থ মছে আহমাল শাওকীর ফ্রালে গমলের সন ১৮৮৭ বলে উল্লেখ করেছেল। ইসলামী বিশ্বকোব, (ঢাকা : ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ১৯৮৭) ৩য় খণ্ডেও এ মতের সমর্থন রয়েছে। দ্র: হাল্লা আল-ফাখ্রী, ভায়ীখ আল-আনব আল-আরবী, পৃ. ৯৭২; আহমাল কাব্বিশ, ভায়ীখ আল-শি'র আল-আরবী আল-আরবী আল-হালীস, পৃ. ৭৪; M. M. Badawi, A Critical Introduction to Modern Arabic Poetry, (Cambridge: University press, First published, 1975), P.29.

৩৭. ড. মুহান্দদ আহমাদ আল-আঘ্ৰ, আন আল-লুগা ওয়া আল-আদৰ ওয়া আল-লন্দ, পৃ. ২১০; J. Brugman, An Introduction to the History of Modern Arabic Literature in Egypt, P. 36.

৩৮. ড. শাওকী দায়ত, শাওকী শাইর আল-আসর আল-হাদীস, পৃ. ১৪; আহমাদ আল-ইন্ফানদায়ী, আহমাদ আমীন ও অন্যান্য , আল-মুফাস্পাদ ফী তারীখ আল-আদব আল-আয়বী, পৃ.৫৭০।

৩৯. ড. শাওকী দায়ক, শাওকী শাইর আল-আসর আল-হালীস, পৃ. ১৪-১৫।

৪০, ড, শাওকী দায়ক, আল-আদব আরবী আল-মু'আসির ফী মিসর, পু. ১১১।

ড. মুভকা মাহনুদ ইউনুদ, মিন আদাবিদা আল-মু'আসির, (মিসর: মাত্বা'আতু আল-ফাজ্র আল-জাদীদ, ১৯৮০), পৃ. ১০০।

প্রবাসের তৃতীয় বছরে প্যারিস অবস্থানকালীন সময় আহমাদ শাওকী আকস্মিকভাবে এক মারাজ্যক ব্যথিতে আক্রান্ত হন এবং তাঁর স্বাস্থ্য ভেঙ্গে পড়ে। <sup>82</sup> চিকিৎসকের শরণাপন্ন হলে তাঁকে নাতিশীতোক্ত আবহাওয়ায় আন্ত্রিকার কোন স্বাস্থ্যকর স্থানে কিছুদিন অতিবাহিত করার পরামর্শ দেয়া হয়। কলে রোগমুক্তির উদ্দেশ্যে আবহাওয়া পরিবর্তনের জন্য তিনি আলজেরিয়া গমন করেন এবং তথায় চল্লিশ/পঞ্চাশ দিন অবস্থান করে আরোগ্য লাভের পর ফ্রান্সে প্রত্যাবর্তন করে আইন অধ্যয়নে মনোনিবেশ করেন। <sup>80</sup> এখানে এসে আহমাদ শাওকী তাঁর সমাপনী চতুর্ব বছরও অতিবাহিত করেন এবং আইন শাত্রে সর্বেচ্চি ডিগ্রী লাভ করেন। <sup>88</sup>

#### ঙ. ফরাসী সাহিত্য অধ্যয়ন

অতঃপর আহমাদ শাওকী প্যারিসে অতিরিক্ত ছয় মাস অবস্থান করেন। 

<sup>82</sup> প্যারিসে অবস্থান কালীন সময়ে তিনি এখানকার শিল্প-সংকৃতির নিদর্শনাদি গভীরভাবে অনুসন্ধান করেন, নাট্যশালা ও অপেয়া হাউজ পর্যবেক্ষণ করেন এবং এখানকার সাহিত্য-সংকৃতির সাথে যনিষ্ঠভাবে মেলামেশার সুযোগ লাভ করেন। ইংরেজ ও ফরাসী কবি, সাহিত্যিক এবং লেখকদের সাহিত্য ও আইন সংক্রান্ত গ্রন্থাবাদী এবং পত্র-পত্রিকা অধ্যয়নে মনোযোগী হন। 

<sup>85</sup> এ সময় পালাত্য উপন্যাসের নাথে তাঁর পরিচয় ঘটে যা গরবর্তীতে তাঁর ঐতিহাসিক নাটক রচনায় বিরাট প্রভাব রেখেছে নিঃসন্দেহে। তাঁর পঠিত উল্লেখযোগ্য নাটক-উপন্যাসগুলো হচ্ছে কর্ণেলী' (Corneille), 

<sup>87</sup> রেসিন' (Racine), 

<sup>86</sup> भূলিয়েরী' (Moliere) 

প্রমুখ খ্যাতনামা করাসী লেখকের রচনাবলী। 

<sup>87</sup> এতে তাঁর জ্ঞানের দিগন্ত প্রসারিত হয়।

৪২. ড. শাওকী দায়ক, শাওকী শাইর আল-আসর আল-হালীস, পু. ১৫।

৪৩. হুসাইন শাওকী, আবী শাওকী, পৃ. ১০০: হান্না আল-ফাখ্রী, তারীধ আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ৯৭২; আহমান কাব্যিন, তারীধ আল-শি'র আল-আরবী আল-হানীস, পু. ৭৪।

৪৪. ড. মুহাম্মদ আহমাদ আল-আব্ব, আন আল-লুগা ওয়া আল-আদব ওয়া আল-নাক্ল, পৃ. ২১০; হাল্লা আল-ফাখ্রী উল্লেখ করেন যে, প্যারিসে কবি আহমাদ শাওকী তাঁর আইন শাল্প অধ্যয়নে তৃতীয় বছর শেষে চূড়ান্ত সার্টিফিকেট লাভ করেছেন। দ্র: তারীৰ আল-আদব আল-আয়বী, পৃ. ১৭২-৯৭৩।

৪৫. আহমাদ আল-ইস্কানদারী, আহমাদ আমীন ও অদ্যাদ্য, আল-মুফাস্সাল ফী তারীখ আল-আদব আল-আর্থী, পৃ. ৫৭০; হান্না আল-ফাখ্রী, তারীখ আল-আলব আল-আরবী, পৃ. ৯৭২-৯৭৩; ড. আহমাদ মুহাম্মদ আল-হফী উল্লেখ করেছেন যে, আহমাদ শাওকী সেখানে তিন বছর অবস্থান করেন। দ্র: মুকাদ্দিমাতু আল-ইসলাম ফী শি'র শাওকী, পৃ. ৫; এ ব্যাপারে ইসমাত মাহ্দীর বক্তব্য হচ্ছে; Where he spent six years. (তথায় তিনি ছয় বৎসর অতিবাহিত করেন)। দ্র: Ismat Mahdi, Modern Arabic Literature, P. 48.

৪৬. হান্না আল-ফার্নী, আল-জামি' ফী ভারীর আল-আদব আল-আরবী, (বৈরুভ: দার আল-জীল, ১ম প্রকাশ, ১৯৮৬), পৃ. ৪৩৬।

<sup>89. &#</sup>x27;গিরেরী কর্ণেলী' (১০১৫-১০৯৬ হি./১৬০৬-১৬৮৪ খ্রি.) একজন প্রখ্যাত ফরাসী কবি ও নাট্যকার। তিনি 'রুওরানে' জনুগ্রহণ করেন। সর্বলা উনুত আদর্শ ও বীরত্বের আহ্বানের প্রতি সাড়ানানের মাধ্যমে তাঁর ব্যক্তিত্বসমূহ বিশেষিত হরেছে। তিনি ফরাসীতে ক্লাসিক্যাল নাট্যশিল্পের জনক এবং সকল সাহিত্যের ইতিহাসে একজন সর্বশ্রেষ্ঠ ফ্লাসিক নাট্যকার হিসেবে বিবেচিত। তাঁর রচিত অনেকগুলো বিয়োগান্ত নাটকের মধ্যে আল্লালি' 'হ্রাস' مُرْرَارُ 'শুলিওকত' مُرْرَارُ 'সীনা' نَــَٰ প্রভৃতি বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। দ্রঃ মুনীর আল্লাঝান্তী, আল্লাথরিল, (বৈক্লতঃ দার আল্লাইল্ম লিল্ল মালায়্যীন, ১২শ সংক্ষরণ, ১৯৭৮, ১ম প্রকাশ, ১৯৬৭), মু'জাম আ'লাম, পৃ. ২১; ফারদীনান তৃতাল, আল মুনজিদ ফী আল্লামা, পৃ. ৫৯৮।

<sup>8</sup>৮. জিল ব্যাপটিট রেসিন' (১০৪৯-১১১১ হি./১৬৩৯-১৬৯৯ খ্রি.) সপ্তদশ শতাব্দীর ফরাসী প্রাভিষ্ঠানিক নাহিত্য যুগের বিয়োগান্ত নাট্যকার ও প্রখ্যাত কবিলের অন্যতম। সকল সাহিত্যের ইতিহাসে তিনি সর্বশ্রেষ্ঠ ক্লাসিক নাট্যকারদের একজন বলে বিবেচিত। গ্রীক সাহিত্য তার দ্বারা প্রভাবিত হয়। তিনি কয়েকটি অমর উপন্যাস রচনা কয়েন তন্মধ্যে 'এলক্রমাক' اَدُوْمَا الْاَرْوَمَا الْاَلْوَا الْاَلْوَا الْاَلْوَا الْاِلْوَا الْاِلْوَا الْاِلْوَا الْاِلْوَا الْالْوَا الْاِلْوَا الْاِلْوَا الْاِلْوَا الْوَلْوَا الْوَلْوَا الْلَالْوَا الْوَلْوَا الْوَا الْوَلْوَا الْوَا الْوَلْوَا الْوَلِمُ الْوَلْوَا الْوَا الْوَلْوَا الْوَلْوَا الْوَلْوَا الْوَلْوَا الْوَلْوَا الْوَلِيْمِ الْوَلِمُ الْوَلْوَا الْوَلْوَا الْوَلْوَا الْوَلْوَا الْوَا الْوَلْوَا الْوَلْمُ الْمُعْلِقَا الْوَلْمُ الْمُعْلِقَا الْمُعْلِقَا الْوَالْمُعِلَّا الْمُعْلِقَا الْمُعْلِقَ

ঐ দিনগুলোকে আহমাদ শাওকী সর্বপ্রকার কল্যাণসহ উৎসাহভরে স্মরণ করেন। এতদসম্পর্কে আহমাদ শাওকীর বক্তব্য বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য। তিনি বলেনঃ<sup>৫১</sup>

"I found from the first day the light that should illuminate my path."

"আলোক রশ্মিটি যে আমার জ্ঞানের পথকে আলোকিত করতে পারবে তা আমি প্রথম দিন থেকেই দেখতে পেরেছিলাম।"

খেদীব তাওফীক কর্তৃক ক্রান্সের এ প্রতিনিধিত্বক আহমাদ শাওকী এমন একটি আশীর্বাদ হিসেবে মনে করেন যা তাঁর চক্ষুদ্বরকে ইউরোপীয় রেনেসাঁ ও এর ক্রমোনুতি থেকে লব্ধ সভ্যতা ও শিল্পের আকর্ষণসমূহ দ্বারা পরিপূর্ণ করে দিয়েছে এবং ফরাসী সাহিত্যের সৌন্দর্যাদি দ্বারা ভরে দিয়েছে। উল্লেখ্য যে, তিনি সেখানে ভিন্তর হুগো'(Victor Hugu), १२ 'ডি-মুসেট' (De-Musset), १० 'লা-মারটিনি' (La-Martine) ও 'লা-ফন্টেইনে' (La-Fontaine) প্রমুখ করাসী কবিদের সম্পর্কে গভীরভাবে

- ৫০. হুসাইন শাওকী, আৰী শাওকী, পৃ. ১০৬; M. M. Badawi, Modern Arabic literature, (Cambridge: University Press, First published, 1992), P. P. 358-359.
- Ismat Mahdi, Modern Arabic Literature, P. 4; Mounah A. Khouri, Poetry and the Making of Modern Egypt 1882-1922, P. 57.
- ৫২. ভিষ্টর মারিয়ে হগো' (১২১৭-১৩০৩ হি./১৮০২-১৮৮৫ খ্রি.) সাহিত্যে রোমান্টিক ধারার প্রবর্তক অন্যতম ফরাসী কবি, ঔপদ্যাদিক ও লেখক। আরবীতে অনুদিত তাঁর উল্লেখযোগ্য রচনাবলীর মধ্যে রয়েছে আদ-বৃজ্ঞাসা أَلْوَنَاءُ 'মাআসা' نُوسَانُ হারনালী' مَرْتَانِي প্রভৃতি। দ্রঃ ফারদীনান তৃতাল, আল-মুনজিদ ফী আল-আলাম, পৃ. ৭৩৩; মুনীর আল-বা'আলাবাক্তী, আল-মাওয়িদ, মু'জাম আ'লাম, পৃ. ৪৫।
- ৫৩. আগদ্রেত ভি নুসেট' (১২২৫-১২৭৪ হি./১৮১০-১৮৫৭ খ্রি.) একজন বিখ্যাত ফরাসী কবি ও লেখক। করাসী সাহিত্যে রোমান্টিক আন্দোলনের অন্যতম পুরোধা হিসেবে বিবেচিত। তিনি বেদনার গান গেরেছেন। তাঁর রচনাবলীর মধ্যে রয়েছে কতকতলো গল্প এবং আল-লায়ালী' اللّب । শীর্ষক গীতিকাব্য সংকলন। দ্রঃ মুনীর আল-বা'আলাবাকী, আল-মাওরিন, মুজাম আ'লাম, পৃ. ৬২; কারদীনান তৃতাল, আল-মুনজিদ কী আল-আ'লাম, পৃ. ৬৯৪।

<sup>্</sup>র্ড প্রভৃতি বিখ্যাত। দ্র: কার্নীনান ভূতাল, আল-মুন্জিন কী আল-আলাম, পৃ. ৩০২: মুনীর আল-বা'আলাবাকী, আল-মাওরিদ, মু'জাম আ'লাম, পৃ. ৭৩।

অধ্যয়ন করেন। এ সময় তিনি লা-মারটিনির আল-বাহীরাহ' क्रिक्टी নামক কবিভাটি আরবীতে কাব্যানুবাদ করেন। তে অনুরূপভাবে লা-ফন্টেইনের অনেক গল্প, কাহিনী জীব-জন্তুর ভাবার অনুকরণ করেন এবং আরবী কবিতার রূপান্তর করেন। তে

ফ্রান্সে অবস্থানকালে আহমাদ শাওকী একটি বিশেষ কফি হাউজকে বেছে নেন, গড়াভনার বাইরের অবসর সময়টুকুতে তিনি সেখানে আরব ও পাশ্চাত্যের প্রখ্যাত কবি-সাহিত্যিকদের সমাবেশে আজ্ঞা জমাতে একত্রিত হতেন। প্যারিস নগরীতে 'কানা ইয়ারতাদানা' এ৯৮৯ ৬৫ নামক কফিখানায় বিখ্যাত করাসী কবি ভারলেইন' ও এর সাথে আহমাদ শাওকীর সাক্ষাতের সুযোগ হয়েছিল। সেখানে লেবাননের প্রখ্যাত লেখক ও সাহিত্যিক আল-আমীর শাকীব আরসালান (১৮৭১-১৯৪৬ খ্রি.) এর সাথে আহমাদ শাওকীর পরিচয় ঘটেছিল। এ সময় দু'জনের মধ্যে ভাবের আদান-প্রদানসহ সাহিত্যিক ও মানবিক বন্ধুত্ব সুদৃঢ় হয়। শাকিব আরসালান তখন আহমাদ শাওকীর কবিতা সম্পর্কে অবহিত হয়ে বিমুগ্ধ হন এবং তিনি আশা প্রকাশ করেন যে, তিনি যেন 'আল-শাওকিয়্যাত' আইটি কাষ্য সংকলনে এগুলোকে একত্রিত করেন। আহমাদ শাওকী এ উপদেশ সংরক্ষণ করেন এবং পরবর্তীতে এর ভিত্তিতে কাজ করেন। অবসার আহমাদ শাওকী এ উপদেশ সংরক্ষণ করেন এবং পরবর্তীতে এর ভিত্তিতে কাজ করেন। বিশ্বর আহমাদ শাওকী ১৩০৯ হি./ ১৮৯১ খ্রি. ৺ মতাভরে ১৩১১ হি./১৮৯৩ সালে ক্রান্স থেকে মিসরে ফিরে আসেন। ভ

৫৫. জিন ডি লা-ফনটেইনে (১০৩১-১১০৭ হি./১৬২১-১৬৯৫ খ্রি.) একজন খ্যাতনামা ফরাসী কবি ও বিখ্যাত আল-আমছাল । এ এই প্রান্থের লেখক। তিনি আরব, ভারত, য়ীক উপমা থেকে এর অধিকাংশতলো গ্রহণ করেন। এ গ্রন্থাটি আরবীতে কাব্যানুবাদ করেন আল-আব নকুলা আবু হেনা আল-মুখাল্লিন। এতছাতীত তিনি জীব-জন্তর মুখে বানোয়াট ও কল্লিত প্রতীকি গল্পসমূহের ছারা প্রসিদ্ধি লাভ করেন। দ্র: ফারদীলান তৃতাল, আল-মুনজিদ ফী আল-আ'লাম, পু. ৬০৮; মুনীর আল-বা'আলাবাঞ্জী, আল-মাওয়িদ, মু'জাম আল-আ'লাম, পু. ৫৩।

৫৬. ড. মুহামদ মানদ্র, আল-শি'র আল-মিসরী বা'দা শাওকী, (কায়য়ো: নাহ্দাতু মিসর লিল তাবা'আ ওয়া আল-নাশর ওয়া আল-তাওয়ী' আল-ফাজালাহ, তা. বি.), ১ম খণ্ড, পৃ. ৫; ড. শাওকী দায়ফ, আল-আদব আল-আয়বী আল-মু'আসিয় ফী মিসয়, পৃ. ১১১; মুহামদ ইউসুফ কৃকন, আ'লাম আল-নাসয় ওয়া আল-শি'য় ফী আল-আসয় আল-আয়বী আল-হাদীস, পৃ. ২৪৪।

৫৭. ড. মুহামন মানন্ম, আহমান শাওকী, প্রাতক্ত, পু. ৪৫।

৫৯. হুসাইন শাওকী, আবী শাওকী, পৃ. ১০৭ ।

৬০. হান্না আল-কাখ্রী, আহমাদ কাজিল, এম. এম. বাদাবীসহ অধিকাংশ জীবনী লেখক স্ব স্থ এছে ফ্রান্স থেকে আহমাদ শাওকীর ১৮৯১ সালে মিসরে প্রভাবর্তনের কথা উল্লেখ করেন। দ্র: হান্না আল-কাখ্রী, তারীখ আল-আদ্ব আল-আরবী, পৃ. ৯৭৩; আহমাদ কাজিল, তারীখ আল-শির আল-আরবী আল-হাদীস পৃ. ৭৪; M. M. Badawi, A Critical Introduction to Modern Arabic Poetry, P. 29; ইসলামী বিশ্বকোষ ৩য় খণ্ডেও এই মতের সমর্থন রয়েছে, পৃ. ২৩৪।

ড. আহমাদ মুহাম্মদ আল-হফী, আল-ইসলাম ফী শি'র শাওকী, পৃ. ৫; ড. মুহাম্মদ মানদ্র, আহমাদ শাওকী,
পাতক, পৃ.৩৫; J. Brugman, An Introduction to the History of Modern Arabic Literature in
Egypt, P. 36.

#### কর্মজীবন (১৮৯১-১৯১৫ খ্রি.)

আহমাদ শাওকী অধ্যয়ন শেষে ফ্রান্স থেকে মিসরে প্রত্যাবর্তনের পর খেদীব তাওকীক পাশা তাঁকে দীয় সাহচর্যে অন্তর্ভুক্ত করেন। কর্মজীবনের তরুতে তিনিও সানন্দে তাঁর আহ্বানে সাড়া দিয়ে রাজদরবারে দ্বীর পূর্ব পদে অধিষ্ঠিত হন। 
ইংলোক ত্যাগ করেন। অতঃপর তাওকীকের পুত্র খেদীব দ্বিতীয় আব্বাস হিল্মী গাশা (১২৯১-১৩৬৩ হি./১৮৭৪-১৯৪৪ খ্রি.) তাঁর স্থলাভিষিক্ত হলে তিনি কিছু সমন্ন আহমাদ শাওকীর প্রতি বিরূপ ভাষাপর দ্বিলেন। 
অব্বাস হিল্মী তাঁর শাসনামলে (১৮৯২-১৯১৪ খ্রি.) সম্পূর্ণরূপে ভুল ধারণাবশতঃ কবির প্রতি সন্দেহ প্রবণ হরে উঠেন। সভাসদদের কারো কারো উন্ধানি খেদীব আব্বাসের ধারণা সুদৃঢ় করে। আহমাদ শাওকীর বিরুদ্ধে উথাপিত অভিযোগ ছিল এই যে, তিনি নিছক একজন কবি। অথচ তিনি কবি থেকে রাজনীতিবিদ হওয়ার প্রতি অধিক আগ্রহী। ইংরেজদের সাথে খলীফার দ্বন্ধ-সংঘাত চলছে। সাম্রাজ্যবাদী বৃটিশের সাথে খেদীবের শক্তিশালী দ্বন্ধে আহমাদ শাওকীর কিছুই করার নেই। সূতরাং এ মুহুর্তে তাঁর একজন রাজনৈতিক ব্যক্তিত্বের প্রয়োজন। কলে তিনি আহমাদ শাওকীকে তাৎক্ষণিক উপেক্ষা করেন। অনন্তর কবির বন্ধুত্রয় মিসরের প্রধানমন্ত্রী বৃট্টোস পাশা ঘালী (১২৬২-১৩২৮ হি./১৮৪৬-১৯১০ খ্রি.), 
বিশ্বানারা তাক্লা (১২৬৮-১৩১৯ হি./১৮৫২-১৯০১ খ্রি.), 
ক্রিক্তর্ত প্রয়োগ বিশিষ্ট ব্যক্তিকর্য আহমাদ শাওকী সম্পর্কত এ ল্রাভ্র

৬২. আহমাদ হাসান আল-ঘাইর্য়াত, তারীৰ আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ৫৭৯।

৬৩. ড. শাওকী দায়ক, শাওকী শাইর আল-আসর আল-হাদীস, পৃ. ১৬; হারা আল-ফার্রী, তারীর আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ১৭৩।

৬৪. বুর্ট্রান শাশা ঘালী একজন মিসরীয় বিশিষ্ট রাজনীতিবিদ। ১৮৯৪ সালে তিনি মিসরের পররাষ্ট্রমন্ত্রী ছিলেন। তাঁর প্রধানমন্ত্রীভের আনলে (১৯০৮-১৯১০ ব্রি.) খেদীব বিতীয় আব্বাস হিল্মীর খিলাফতকালে মিসরে শাসনতান্ত্রিক জীবনধারার বেসামরিক লাবীর আন্দোলন তিব্র আকার ধারণ করে। এ সময় জাতীয়তাবাদীরা তাঁর উপর প্রতিশোধপরায়ণ হয়ে পড়ে। ফলে রাজনৈতিক কারণে ইবরাহীম আল-ওয়ার্দানী তাঁকে ২০ শে ফেব্রুয়ারী, ১৯১০ সালে তগুহত্যা করে। দ্র: ফারদীনান তৃতাল, আল-মুলজিল ফী আল-আ'লাম, পৃ. ৫০২।

৬৫. বাশারা তাক্লা লেবাননের একজন প্রখ্যাত সাংবাদিক ও সাহিত্যিক। তিনি মূলতঃ লেবাননের কাফ্রিশিমা বংশোন্ত । ১৮৭৬ সালে তিনি আলেকজান্দ্রিয়ার আল-আহ্রাম' বিঠুর্গ পত্রিকা প্রতিষ্ঠা করেন, অতঃপর এটি কাররেরতে হালাভরিত হয়। ১৯০০ সালে তিনি করাসী ভাষার 'আল-গিরামিত' ক্রিট্রা গিত্রিকা প্রকাশ করেন। বাশারার মৃত্যুর পর ১৯১৪ সালে আল-আহরার' পত্রিকার দায়িত্ব প্রথমে তাঁর স্ত্রী ও গরে তাঁর পুত্র জিব্রাইল (১৮৯০-১৯৪৩ খ্রি.) এর উপর অপিত হয়। বিনি পত্রিকাটির কলেবর প্রশন্ত করেন এবং এর প্রকাশনার নিতরতা বিধানে প্রচেষ্টা চালান। কলে এটি বিশ্বজনীন পত্রিকার পরিণত হয়। দ্রঃ ফারদীনান তৃতাল, আল-মুন্জিন ফী আল-আ'লাম, পু. ১৮৯-১৯০।

৬৬. মুক্তব্য কামিল একজন স্থনামধন্য মিসরীয় সাংবাদিক, লেখক, লাট্যকার এবং স্থলেশী রেনেঁসোর পুরোধা। তিনি ১৯৭৪ সালে কাররোতে জন্মহণ করেন এবং সেখানেই জনপ্রিয়তার উচ্চ শিখরে অবস্থানকালে ১৯০৮ সালে ইত্তেকাল করেন। তিনি ক্রালে আইনলাত্র অধ্যয়ন করেন এবং স্বাধীনতার চেতনার উদ্ধুদ্ধ হন। অত্যপর ১৮৯৫ সালে তিনি দেশে ফিরে মিসরে আল-হিয্ব আল-ওয়াতালী أَرَيْنُ أَلْ اللّهُ শীর্ষক পত্রিকা করেন। অক্তর তিলি তাঁর রাজনৈতিক মতবাদ প্রচারের জন্য ১৯০০ সালে আল-লিওয়া أَرْبَالُهُ শীর্ষক পত্রিকা বের করেন ও করেনতী কুল প্রতিষ্ঠা করেন। ১৯০৫ সালে তিনি জাতীয় বিশ্ববিদ্যালয়ের জন্য একটি পরিকল্পনা পেশ করেন, বিক্ত বৃটিশরা এর বিরোধিতা করে। তিনি বিদেশী শাসকদের কবল থেকে মিসরকে মুক্তির প্রচেষ্টা চালান এবং সা'দ জগলুল গালা (১২৭৩-১৩৪৬ হি./ ১৮৫৭-১৯২৭ খ্রি.) এর আত্মধ্যকাশের পথ সুগম করেন। তাঁর উল্লেখযোগ্য রচনাবলীর মধ্যে রয়েছে আল-মাসআলাতু আল-শার্যকিয়্যা গ্রিটা নির্মিণ প্রথম প্রকাশ, ১৮৯৮)

ধারণাটি তিরোহিত করতে সচেষ্ট হন। এ তিন ব্যক্তিত্ব প্রশাসকের কাছে কবিকে নিকটবর্তী করতে এবং তাঁর স্নেহাম্পদে পরিণত করতে সকল হন, যেমন তাঁর পূর্বসূরীগণ তাঁর প্রতি অনুকল্পা প্রদর্শন করেছিলেন ও তাঁকে রাজদরবারের কবি নিয়োগ করেন। ফলশ্রুতিতে শীব্রই আহমাদ শাওকীর প্রতি খলীফার নেতিবাচক ধারণা ইতিবাচকে পরিণত হয়। <sup>৬৭</sup>

#### রাজদরবারী কবি হিসেবে শাওকীর মর্যাদা ও ক্ষমতা লাভ

আহমাদ শাওকী তাঁর প্রজ্ঞা ও কাব্যপ্রতিভার মাধ্যমে খলীফাকে বিমুগ্ধ করে আস্থাভাজন ব্যক্তিত্বে পরিণত হতে সক্ষম হন। এতে কিছুকাল পর আব্বাস হিল্মী তাঁকে স্বীয় সানিধ্যে স্থান দেন। তিনি আহমাদ শাওকীর মর্বাদা ও নৈকট্য বাড়িয়ে দেন, স্বীয় সভাসদবর্গের বন্ধু ও শ্রমণের সাস্বী বানিয়ে দেন এবং তাঁকে রাজ দরবারী কবি ও ব্যক্তিগত কবির মর্যাদায় অভিষিক্ত করেন। খলীফা তাঁর পরামর্শ মতো কাজ করতেন। কোন গুরুত্বপূর্ণ ব্যাপারে তিনি কবির মতামত গ্রহণ করতেন। আহমাদ শাওকীও খেদীবী রাজনীতির একনিষ্ঠভাবে সহায়কের ভূমিকা পালন করেন এবং অতেল ধন-সম্পদ ও প্রভাব প্রতিপত্তি লাভ করেন। উচ্চ

থেদীব বিতীয় আকাস হিল্মী ইতোমধ্যে আহ্মাদ শাওকীকে খেদীবী সরকারের ইউরোপীয় শাখার (অনুবাদ বিভাগের) প্রধান হিসেবে নিয়োগ করেন। এ শাসকের দরবারে অবস্থানকালে প্রশাসনের ব্যক্তিবর্গের নিকট তাঁর ক্ষমতা এত বৃদ্ধি পায় যে, তাঁর সুপারিশ ও ইঙ্গিত অপ্রতিরোধ্য হয়ে পড়ে এবং তাঁকে দরবারের সকল কর্মকর্তার শীর্ষে স্থান দেওয়া হয়। ৭০

অভাবী ও স্বার্থান্থেরী মহল তাঁর এ ব্যাপারটিকে বিদ্রান্তির বেড়াজালে আবদ্ধ করে। যারা তাঁর ইশারা-ইন্সিতে যাকে খুশী বাধা দিতে থাকে এবং যাকে ইচ্ছা কাজ সহজ করে দিতে প্রয়োজনে খুব বেশী প্রতারণা করতে লাগল। ফলে দ্রুত উপহার-উপটোকন আসতে থাকে। এ সময় আহমাদ শাওকী দীর্যসময় আমোদ-কুর্তি ও খেল-তামাশায় মত্ত হয়ে আর্থিক বিভিন্ন দুশ্চিত্তা থেকে দূরে থাকেন। অনন্তর খেদীব আব্বাসের দরবারে প্রাপ্ত প্রচুর ক্ষমতা ও মর্যাদার লাশাপাশি বিশাল সম্পদের অধিকারী হওয়ায় সুযোগ তাঁর এসে গেল। এ ব্যাপায়ে কবি-পুত্র হুসাইনের একটি উক্তি বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য। १১

তাঁর (শাওকীর) নিবাস 'কুরমা ইবনে হানী' এবং এতে অন্তর্ভুক্ত যে বিলাস বহুল আসবাবপত্র ও উপহার-উপটৌকন ছিল, মুদ্রার দ্বারা যার মূল্য নির্ধারণ করা যায় না।"

ও 'ফাত্হ আল-আব্দাণুস' يَالُلُكُ শীর্বক দাট্যগ্রন্থ প্রতৃতি। দ্র: কার্দীনান তৃতাল, আল-মুনজিন ফী আল-আনাম, পু. ৫৮২।

৬৭. ড. আবদুল মাজীদ আল-হুর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ৫৯ ।

৬৮. আব্দাস হাসাদ, আল-মুভাদাব্দী ওয়া শাওকী, পৃ. ৪০; হাল্লা আল-ফাখ্রী, ভারীৰ আল-আদব আল-আর্থী, পৃ. ৯৭৩, মুহামদ সিকান্দার মুমভাজী, আহমাদ শাওকী ও তাঁর আধুনিক আরবী কাব্য, (ঢাকা: সোসাইটি ফর গাকিন্তাদ, ১৯৭০), পৃ. ৪ ।

৬৯. ইসলামী বিশ্বকোষ, ৩য় খণ্ড, পৃ. ২৩৪ ।

৭০. আহমাদ হাসান আল-ঘাইয়্যাত, তারীখ অল-আদব আল-আয়বী, পৃ.৫৭৯ ।

৭১. হুসাইন শাওকী, আবী শাওকী, পৃ. ৩-১৮।

আহমাদ শাওকী রাজদরবারে তাঁর চাকুরীর ব্যাপারে গৌরববোধ করার চেয়ে 'শাইর আল-কাস্র'
عَامِرُ النَّهِ: वा রাজদরবারী কবি হিসেবে পরিগণিত হওয়া অধিক মর্বাদাকর বলে মনে করতেন। তাই
তিনি সগর্বে আবৃত্তি করেন, <sup>٩২</sup>

## شَاعِرُ الْعَزيزِ وَمَا \* بِالْقَلِيْلِ ذَا اللَّقَبُ

"( আমি) রাজপ্রাসাদের কবি, আর সে উপাধিটি কোন সাধারণ ব্যাপার নয়।"

বলাবাহল্য যে, আহমাদ শাওকী যদি আমীরকে না চিনতেন এবং তাঁর দরবারে কবি হওয়ার প্রতি লালায়িত না হতেন এবং এর জন্য গৌরববাধ না করতেন আর তা এ জন্য যে, আহমাদ শাওকী তাঁর যৌবনের গুলুতে শাসকের কবি হওয়ার মধ্যে শীর্ষ কাব্য মর্বাদার ধারণা করলেও উচ্চ শিক্ষার্থে ফ্রাসে অবস্থান ও বিশাল মানবিক সাহিত্যাবলীর সাথে যোগসূত্রতা কাব্য ও সাহিত্যের জগতের ব্যাপারে কবির দৃষ্টির সামনে প্রতিভাত করে দেয় সুলতানের প্রশংসা ও লোকদের অন্তরসমূহকে আমীরের প্রতি আকৃষ্ট করার চেয়ে তা অনেক বেশী প্রশস্ত। 

10

এমনিভাবে আহমাদ শাওকী কর্মজীবনে শীর পদে সুপ্রতিষ্ঠিত হন। এ সময়ে তিনি জাতীয় বিভিন্ন উপলক্ষ ও অনুষ্ঠানাদিতে স্তুতি কবিতার দ্বারা খেদীব আব্বাস হিল্মী পাশাও তাঁর কৃতিত্বপূর্ণ কার্যাবলীর গুণগান করতে থাকেন। 

ত্বার আহমাদ শাওকী তাঁর প্রতিটি রাজনৈতিক আকান্সার সাথে একাত্মতা পোষণ করেন। যখন খেদীব আব্বাস ওসমানী খলীকার সম্ভুষ্টি কামনা করতেন, তখন কবি ওসমানী খলীকার প্রশংসা করতেন; আবার যখন তিনি ইংরেজদের প্রতি রাগান্বিত হতেন এবং তালের কোন শাসকের সাথে দ্বন্থ-কলহে লিপ্ত হতেন, তখন আহমাদ শাওকী ইংরেজদের ভৎর্সনা ও নিন্দা জ্ঞাপন করেন। এ সময় তিনি জনসাধারণের সাথে তেমন একটা মেলামেশা করতেন না। 

ত্বা

বাস্তবকথা এই যে, আহমাদ শাওকীর একই সাথে 'শাইর আল-আমীর' وَالْمِبُولُ বা 'আমীরের কবি' এবং 'আমীর আল-ভ'আরা' الْمُثِرُاءُ বা 'কবিদের স্মাট' হওয়ার তীব্র আকাভধা তাঁকে 'শাইর আল-মুনাসাবাত' المُثِرُاءُ বা 'বিভিন্ন উপলক্ষের কবি' হওয়ার দিকে পরিচালিত করে। তিনি কখনো খেদীবীর নামে, আবার কখনো জাতি এবং সমগ্র মুসলিম উন্মাহর নামে বক্তব্য রাখেন এবং এ সমুদর ব্যাপারে তিনি নিজকে সম্ভষ্ট করার চেয়ে অপরকে সম্ভষ্ট করা ছিল না, বরং কখনো কখনো এমন কথা বলতে তিনি বাধিত হন যা সাধারণ জাতিকে সম্ভষ্ট করতো না। १৬

যাহোক, মোটা বেতনের এ চাকুরীতে (১৩১০-১৩৩২ হি./১৮৯২-১৯১৪ খ্রি.) কবি বিশ বৎসরের অধিক দায়িত্ব পালন করেন। এটি ছিল তাঁর জীবনের সুবর্ণ সময়।<sup>৭৭</sup>

৭২. ড. মুহামদ মাদদ্র, আহমাদ শাওকী, প্রাতজ, পৃ. ৪২; হাল্লা আল-ফাধ্রী, আল-জামি' ফী তারীথ আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ৪৫৪।

৭৩. ড. মুহামদ মানদ্র, আহমাদ শাওকী, প্রাতক্ত, পৃ. ৪২।

৭৪. ড. শাওকী দায়ক, শাইর আল-আসর আল-হাদীস, পু. ১৭।

৭৫, ড. শাওকী দায়ক, আল-আদব আল-আরবী আল-মু'আসির ফী মিসর, পু. ১১১।

৭৬. ভ. মুহাম্মদ মানদূর, আহমাদ শাওকী, প্রাত্তভ, পৃ. ৫২-৫৩।

ড. মুহামদে আহমাদ আল-আয্ব, আদ আল-লুগা ওয়া আল-আদব ওয়া আল-নাক্দ, পৃ. ২১১ ; ড. শাওকী
লায়ড়, শাওকী শাইর আল-আসর আল-হালীক, পৃ. ১৭।

#### জেনেভার আচ্যবিদদের সন্মেলনে অংশ্যহণ

আহমাদ শাওকী ১৩১২ হি./১৯৯৪ সালের সেপ্টেম্বর মাসে সুইজারল্যান্ডের জেনেভা নগরীতে অনষ্ঠিত প্রাচ্যবিদদের আন্তর্জান্তিক সম্মেলনে খেদীব আব্বাসের পক্ষ থেকে মিসরের প্রতিনিধিত্ব করেন। এ সম্মেলনে কবি ফ্রান্স থেকে প্রত্যাবর্তনের পর তিন থেকে নয় বছরে রচিত ২৬৪ শ্লোক বিশিষ্ট কিবার আল-হাওয়াদিস কী ওয়াদী আল-দীল كَيْارُ الْحَرَادِثِ فِي وَادِي النَّبِلِ বা দীল উপত্যকার শ্রেষ্ঠ বাটনাবলী শীর্বক একটি সুদীর্য, অনুপম ও অতুলনীর কাসীদা উপস্থাপন করে সুখ্যাতি অর্জন করেন। তিন প্রারম্ভিক শ্লোকটি ছিল নিম্নরপ: ৮০

"জাহাজ তার লক্ষ্যন্থলের দিকে যাত্রা করছে, আর (নীলনদের) পানি তার চতুর্দিক পরিবেষ্টন করে আছে, আর তাকে এমন ব্যক্তি চালিয়ে নিচেছ যাদের আশা কমে গেছে।"

এ সুদীর্ঘ কাসীদাটিতে যথার্থভাবে দীর্ঘশ্বাস, জাঁকজমকপূর্ণ রচনাশৈলী এবং যন্ত্রসঙ্গীতের সুরের মূর্ছনা যথোপযুক্ত পদ্ধতিতে এ শ্রেণীর কাব্যের জন্য পূর্ণাঙ্গরূপে বিকশিত হয়েছে। <sup>৮১</sup> এ জনবদ্য কাসীদায় কবি প্রাচীন ফির'আউনের যুগ থেকে মিসরের আকাশে ইসলামের আলো উদিত হওয়া পর্যন্ত মিসরের সুদীর্ঘ ইতিহাস ও নীল উপত্যকার ধারাবাহিক ঘটনাবলীর বর্ণনা দেন। এতে তিনি দক্ষ ঐতিহাসিক, বিশ্বস্ত বর্ণনাকারীর পদ্ধতিতে এবং সৃজনশীল কবির পাণ্ডিত্যে বিশ্বের এক চতুর্থাংশে ইসলামের প্রভাব সম্পর্কে আলোকপাত করেন। 

ইসলামের প্রভাব সম্পর্কে আলোকপাত করেন। 

তিনি ঐ সকল সমস্যা জর্জরিত দেশগুলোর প্রসন্ধ উল্লেখ করেন।

সন্দেলনের পর তিনি বেলজিয়াম গমন করেন এবং এর রাজধানী ও কয়েকটি প্রধান নগরী পরিদর্শন করেন। এ সন্দেলনে অংশগ্রহণ তাঁকে ইউরোপের বিভিন্ন দেশ পরিদর্শন এবং সেখানকার সাহিত্যিক ও চিন্তাবিদদের সাথে মিলিত হওয়ার সুবর্ণ সুযোগ এনে দেয়। এর মাধ্যমে তিনি স্বীয়

৭৮. 'কাসীনা' অর্থ দীর্ঘ কবিতা বা গাঁতি কবিতা। 'কাসীনা' হিন্তু নন্দটি কাস্দ' হৈ ধাতু থেকে নির্গত। কাস্দ' অর্থ উদ্দেশ্য, সংকল্প।কবির ইচ্ছা বা উদ্দেশ্য অতি সুন্দরভাবে এ কবিতার প্রকাশিত হর বলে এটি কাসীনা। আর্থী কাসীনা বা দীর্ঘ কবিতার সাধারণতঃ গচিশ থেকে একশত পর্যন্ত বারতে বা শ্লোক থাকে। দ্রঃ আ. ত. ম. মুছলেহ উদ্দীন, আর্থী সাহিত্যের ইতিহাস, (চাকা: ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, প্রথম সংক্ষরণ, ১৯৮২), পৃ. ৪১-৪৩।

৭৯. ড. শাওকী দায়ড়, আল-আদব আল-আরবী আল-মু'আসির ফী মিসর, পৃ. ১১১-১১২; আহমাদ কাব্বিশ, তারীধ আল-শি'র আল-আরবী আল-হালীন, পৃ. ৭৪: হাল্লা আল-ফাব্রী, তারীধ আল-আদব আল-আয়বী, পৃ. ৯৭৩: ড. মুহাম্মদ আহমাদ আল-আয়্ব, আদ আল-লুগা ওয়া আল-আদব ওয়া আল-লাক্দ, পৃ. ২১১: ইন'আম আল-অ্দ্রন্দীয় মতে, জেনেতার প্রাচাবিদদের সম্মেলনটি ১৮৯৫ সালে অনুষ্ঠিত হয় । দ্র: আল-রাঈদ ফী আল-আদব আল-আয়বী, পৃ. ৪৪০; অপর এফটি বর্ণনায় সম্মেলনটি ১৮৯৬ সালে অনুষ্ঠিত হওয়য়য় উল্লেখ পাওয়া য়য় । দ্র: আহমাদ আল-ইস্কান্দারী, আহমাদ আমীন ও অল্যান্য, আল-মুকাস্নাল ফী তারীখ আল-আদব আল-আয়বী, পৃ. ৫৭১; তবে অধিকাংশের অভিনত অনুসায়ে প্রাচাবিদদের সম্মেলনটি ১৮৯৪ সালে অনুষ্ঠিত হওয়ার বিষয়টি সর্বাধিক গ্রহণবোগ্য ।

৮০. আহমাদ শাওকী, আল-শাওকিয়্যাত, (বৈক্লভ: দার আল-কিতাব আল-আরবী, তা. বি.), ১ম খণ্ড, পৃ. ১৭।

৮১. ড. মুহান্দল মানলুর, আহমাদ শাওকী, প্রাতক্ত, পৃ. ৪৭।

৮২. ড. মুক্তফা মাহমূদ ইউন্স, মিন আদাবিনা আল-মু'আসির, পৃ. ১০১।

সংস্কৃতির সাথে ভিন্ন সংস্কৃতির এবং স্বীয় অভিজ্ঞতার সাথে পর্যাপ্ত জ্ঞান ও নতুন অভিজ্ঞতা অর্জন করেন। অতঃপর তিনি সেখান থেকে দেশে ফিরে আসেন এবং স্বীয় কাজে যোগদান করেন।

#### শারিবারিক জীবন

আহমাদ শাওকী ইতোমধ্যে "সাইয়েয়দা সারিয়া" নান্নী একজন ধনাঢ্য, সতী-সাধ্বী ভন্র মহিলার সাথে বিবাহ বন্ধনে আবন্ধ হন, যাকে খেদীব আব্বাস তাঁর সাথে পরিচয় করিয়ে দিয়েছিলেন। ৮৪ তাঁর স্ত্রী স্বীয় পিতা হুসাইন পাশা শাহীনের নিকট থেকে প্রচুর ধন-সম্পদ উত্তরাধিকার লাভ করেছিলেন। কবি তাঁর সাথে অত্যন্ত বিলাসবহুল দাম্পত্য জীবন যাপন করেন, যা তাঁর মদ ও প্রেমের কবিতার বিধৃত হয়েছে। ৮৫

তাঁর দ্রীর গর্ভে আলী' ও হুসাইন' নামক দুইটি পুত্র সন্তান এবং পরে 'আমিনা' দাল্লী একটি কন্যা সন্তান জন্মগ্রহণ করে। ১৬ এ সম্পর্কে আহমাদ শাওকীর নিম্নোক্ত উক্তি সবিশেষ প্রণিধানযোগ্য। তিনি বলেছেন: ৮৭

"এতদসত্ত্বেও মিসর আমার দেশ, আমার লালনভূমি, আমার শব্যাস্থান, আমার পূর্ব পুরুষদের সমাধিস্থল, এখানেই আমার দু'টি পুত্র সন্তান জন্ম গ্রহণ করে, এদেশের মাটিতে রয়েছে আমার পিতা, দাদা ও নানা, আর এ সকল কারণে মাতৃভূমির লোকেরা আমার নিকট অত্যন্ত প্রিয়পাত্রে পরিণত হয়েছে।"

এতে আহমাদ শাওকীর পরিবারের প্রতি নিবিড় সম্পর্ক এবং তাঁর সভানদের প্রতি গভীর ভালবাসা ও কোমল অনুভূতি অবগত হওয়া বার, বাদের কথা তিনি শীর কবিতার উল্লেখ করেছেন এবং তাদের প্রতি পিতৃত্বের আকর্বণের কথা প্রকাশ করেছেন। কবি তাঁর সময়ের বিপরীতধর্মী দুর্যোগপূর্ণ সমরে শীর পুত্রের জন্মে ভীত ও চিভিত হয়ে পড়েছিলেন, তথাপি তিনি তাঁর পুত্র আলীর জন্মের সংবাদ পেয়ে 'আব্ আলী' اُرُ عَلَى শিরোনামে দু' পংক্তি বিশিষ্ট কবিতা রচনা করেন; ৮৮

৮৩. আব্বাস হাসান, আল-মুভানাব্দী ওয়া শাওকী, পৃ. ৪০।

৮৪. ড. শাওকী দায়ক, আল-আদব আল-আরবী আল-মু'আসির ফী মিসর, পৃ. ১১১: হায় আল-ফাধ্রী, তারীধ আল-আলব আল-আয়বী, পৃ. ৯৭৩; হুসাইন শাওকী, আবী শাওকী, পৃ. ৮; John A. Haywood, Modern Arabic Literature 1800-1970, (London: Lund Humphries, First Edition, 1971) P. 86.

৮¢. Ismat Mahdi, Modern Arabic Literature 1900-1967, P. 48.

৮৬. হান্না আল-ফাখ্রী, তারীৰ আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ১৭৩: ড. আহমাদ মুহাম্মদ আল-হকী, আল-ইসলাম ফী শি'র শাওকী, ভূমিফা, পৃ. ৫।

৮৭. ড. মুহাম্মদ আহমাদ আল-আব্ব, আদ আল-লুগা ওয়া আল-আদ্ব ওয়া আল-দাক্দ, পৃ. ২০৯; আকাস হাসান, আল-মুতানাকী ওয়া শাওকী, পৃ. ৩৯; ড. আহমাদ মুহাম্মদ আল-হুকী, আল-ইসলাম কী শি'র শাওকী, পৃ. ৪-৫; উদ্ধৃত মুকাদ্দিমাতু আল-শাওকিয়াত বিকলমে শাওকী, (১৮৯৮)।

৮৮. আহমাদ শাওকী, আল-শাওকিয়্যাত, (বৈক্লত: দার আল-কিতাব আল-আরবী, তা. বি.), ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ১৪; এ পংক্তিম্বারে কবি ব্যক্ত করতে চেরেছেন যে, পুত্র আলী কৈ জন্ম দিয়ে তিনি তার জন্য দুনিয়ার কষ্ট-যাতদা ও বেদদা পাওয়ার কারণ হয়ে অপরাধ করেছেন। আহমাদ শাওকী দ্বিতীয় চরণটি আব্বাসীয় যুগের প্রখ্যাত দার্শনিক কবি আবুল আলা আল-মা আররী (৩৬৩-৪৪৯ হি./৯৭৩-১০৫৭ খ্রি.) এর কবিভার অনুসরণে রচনা করেছিলেন;

"শাওকী আলীর পিতা হলেন নাজুক সময়ে এবং তিনি একটি অপরাধ করেন, যা প্রথম নয়।"

আহমাদ শাওকী তাঁর কন্যা আমিনার জন্ম ও একই সময়ে সংঘটিত তাঁর পিতার মৃত্যুতে ইয়া লায়লাতা ব্রিট্র শীর্ষক কবিতার নিম্নের চরণগুলোতে আনন্দ ও বেদনার অনুভূতির কবা উল্লেখ করে বলেন: ৮৯

"আর মৃত্যু আমার পিতার উপর ত্রান্বিত হয়েছে এবং পরিস্থিতি আমার ব্রীর প্রতি অবাধ্যতা জ্ঞাপন করেছে। এই যুবককে তার অনুরূপের উপর কাঁদাচ্ছে আর এই কন্যা জীবন প্রভাতে।"

আহমাদ শাওকী অনেক কবিতায় সন্তানদের প্রতি তাঁর আন্তরিক ভালবাসা ও প্রীতির কথা বর্ণনা করেছেন। একমাত্র কন্যা আমিনা জন্মের পর যখন একবছর বয়সে পদার্পণ করে তখন কবি ভভ জন্মদিন উপলক্ষে আমিনা 

শিরোনামে কবিতা রচনা করে বলেন: 

\*\*

"আমার আমিনা এক বছর বয়সে ফেরেশতাসদৃশ। সে সকলের চেয়ে ভালবাসার যোগ্য এবং আশীর্বাদের জন্য হাসি ও কান্নার সময় তাঁর জন্য মন কতইনা আন্দোলিত হচ্ছে।"

এমনিভাবে আহমাদ শাওকীর কবিতার তাঁর পারিবারিক জীবনে হদ্যতাপূর্ণ অনুভূতির ক্ষেত্রে একটি জীবত বিশ্লব পরিদৃষ্ট হয়। এ কবিতার আলোকে প্রতীয়মান হয় যে, সন্তানদের প্রতি তাঁর ছিল গভীর সম্পর্ক যা তাঁকে তাঁর সন্তানদের সাথে ওতপ্রোতভাবে সম্পৃক্ত করে রেখেছিল। কবি-পুত্র হুসাইন তাঁর পিতা আহমাদ শাওকী কর্তৃক তাঁর ভাই আলী ও বান আমিনার প্রতি তাঁর ক্লেহের কথা প্রকাশ করেছেন এবং তাদের প্রতি অতিমাত্রায় পথ প্রদর্শনের কথা উল্লেখ করেছেন। কিন্তু কবির ল্লীর সাথে বৈপরীত্য সম্পর্কে তিনি বর্ণনা করেন যে, ত্রীর প্রতি কবির ছিল কঠিন প্রতাপ ও নিষ্ঠুর আচরণ। তবে

যেখানে কবি আবুল আলা তাঁর পিতাকে জন্ম দেয়ার অপরাধে দায়ী করে মৃত্যুর পূর্বে যে বাণী রেখে যাদ এবং অসিয়ত মোতাযেক তাঁর কবরে নিয়োক্ত সেই চরণটি খোদাই করা হয়,

"এ অপরাধ আমার পিতা আমার উপর করেছেন, কিন্তু আমি কারো উপর অপরাধ করিনি।"

দ্র: আহমাদ হাসান আল-যাইয়্যাত, ভারীব আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ৩৪৮; ড. আবদুল মাজীদ আল-হুর, আহমাদ শাওকী, পাদটীকা, পৃ. ৫২; ড. শাওকী দায়ক, আল-কারু ওয়া মাযাহিবুহু ফী আল-শি'র আল-আরবী, (মিসর: দার আল-মা'আরিক, প্রথম প্রকাশ, ১৯৪৩, ৮ম সংক্রণ, ১৯৬০), পৃ. ৩৮৭।

৮৯. আহমাদ শাওকী, আল-শাওকিয়্যাত, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ৯৭।

১০. আতক্ত, পু. ১৮।

কবি-পুত্র কবিকে জীবনসঙ্গিনীর সাথে একত্রে দুপুরের খাবার গ্রহণ করতে দেখার কথা উল্লেখ করেননি।<sup>১১</sup>

অথচ প্রকৃতপক্ষে আহমাদ শাওকী স্বীয় পরিবারের সাথে দ্বিপ্রহরের আহার গ্রহণ করতেন এবং দীর্বসময় বিলম্ব হলেও তাঁর জন্য তাদেরকে অপেক্ষা করতে তাগাদা দিতেন, অতঃপর আসরের নামাযের পর স্বর থেকে বের হয়ে যেতেন আর গভীর রাত পর্যন্ত বাড়ী কিয়ে আসতেন না। আর তিনি পরিবার থেকে দূরে একটি নিভূত কক্ষে নিদ্রা যেতেন। ১২

উল্লেখ্য যে, আহমাদ শাওকীর বন্ধু-বান্ধবরা তাঁকে প্রায়শঃই দ্বিপ্রহরে মধ্যাহ্নভোজে তাঁর সাথে অংশগ্রহণের জন্য নিয়ে যেতেন। ফলে তাঁর স্ত্রীকে একাকী মধ্যাহ্নভোজ করতে হত। নৈশভোজেও তিনি ঘরের বাইরে স্বল্পসংখ্যক বন্ধুদের সাথে বিভিন্ন অভিজাত রেঁজোরায় আহার করতেন। সেখানে তাঁকে রাজণ্যবর্গের ন্যায় অভ্যর্থনা জ্ঞাপন করা হতো। কিন্তু তাঁর স্ত্রী ও সন্তানদের জননী কখনো এই রুঢ় আচরণে সৃষ্ট মনের বেদনা ও যন্ত্রণা কবিকে অনুভব করতে দিত না। এমনকি অধিকাংশ সময় কবির ঘরের বাইরে কাটানোর ব্যাপারে তাঁর স্ত্রী চরম ধৈর্যধারণ করত। উপরক্ত সে কবির প্রতি এ ব্যাপারে কোন প্রকার তিরক্ষার বা ভর্ণসনাও করত না। ক্র

বস্তুতঃ কবি এমন একজন ভাগ্যবতী, ন্যায়-প্রারণা স্ত্রীর সান্নিধ্য লাভ করেন; যিনি তাঁকে স্থীয় সম্পদ দারা সাহায্য-সহযোগিতা করেছেন, যিনি কোনদিন সামান্যতম নিন্দা প্রকাশ পর্যন্ত করেননি। অথচ অনেক সময় বিভিন্ন ব্যাপারে বহু ভর্ৎসনা ও তিরন্ধার করার বুক্তিসঙ্গত কারণ হিল। যদি কবি-পত্নী অত্যন্ত রুত্, ক্রকুটিপূর্ণ, ক্রোথান্থিত ও রগচটা হতেন তাহলে অবশ্যই আহমাদ শাওকীর জিহ্বা তোতলা হয়ে যেত এবং তিনি এমন সব সুন্দর কাব্য সৃষ্টিতে অন্দম হয়ে গড়তেন। তাই আহমাদ শাওকীর প্রতি তাঁর স্ত্রীর অবদান এত অপরিসীম যে, তাঁর দীওয়ানের উপরে কবির নামের পাশে তাঁর পত্নীর নাম লেখা হলে কিছুটা ঋণ পরিশোধ হতো। কি

পরিবার-পরিজনের প্রতি আহমাদ শাওকীর ফভাবগত দুর্বলতা ছিল এই যে, সন্তানাদির অনুখেবিসুখে, দুঃখ-বেদনার ভারাক্রান্ত ও উৎকঠিত হওয়া থেকে দূরে সরে যেতেন। একদা কবির এক পুর কায়রোতে রোগাক্রান্ত হলে তিনি ক্রুত পলারন করেন এবং আলেকজান্দ্রিয়ায় চলে যান। অতঃপর আরোগ্য লাভের ব্যাপারে নিশ্চিত না হওয়া পর্যন্ত কিরে আসেননি। সন্তান-সন্ততিদের প্রতি আহমাদ শাওকীর প্রচন্ত ভালবাসার আতিশয্যের কায়ণে তারা যখন কবির কাছ থেকে কখনো দূরে কোখাও বেড়াতে চলে যেত, তখন তিনি তাদের নিকট চিঠি-পত্র লিখতে পায়তেন না। ফলে এহেন প্রাঞ্জল ও বাগ্মী কবি তার মনের ক্রেহ-প্রীতি, মমত্ববোধ ও আবেগ-অনুভূতি প্রকাশের ক্রেক্রে সম্পূর্ণ অক্রম হয়ে পড়তেন। এমতাবস্থায় তিনি ভধুমাত্র টেলিগ্রাম প্রেরণের মাধ্যমে পরিবারের সদস্যদের সায়ে যোগাযোগ রক্ষা করতেন। সেজন্য কবির সন্তানদের নিকট তার সহতে লিখিত কোন পত্রের সন্ধান পাওয়া যায় না।<sup>১৫</sup>

৯১. হুসাইন শাওকী, আবী শাওকী, পৃ. ৮।

৯২. ইয়াহইয়া হাকী, হাষা আল-শি"র, (কায়রো: আল-হায়আত আল-মিসরিয়াা আল-'আন্মাহ লিল কিতাব, ১৯৮৮), পৃ. ৫৮।

৯৩. ড. আবনুল মাজীল আল-হুর, আহমাদ শাওকী, পু. ৫২।

৯৪. ইয়াহ্ইয়া হাকী, হাঘা আল-শি'র, পু. ৫৯।

৯৫. প্রাতক, পু. ৫৪-৫৫।

#### প্রথম বিশ্বযুদ্ধের দামামা ও শাওকীর অবস্থান

১৩৩২ হি./ ১৯১৪ সালের আগষ্ট মাসে 'প্রথম বিশ্বযুদ্ধ' (১৯১৪-১৯১৮ খ্রি.) তরু হলে খেদীব আব্বাস তুর্কীদের সাথে মিলিত হয়ে জার্মানীর পক্ষে তুর্কী ভূমিকার সমর্থন করেন। তখন মিসর ইংরেজদের দখলে থাকা সত্তেও রাজনৈতিক দিক দিয়ে ওসমানী খিলাফতের অনুগত ছিল, এতে ইংরেজ উক্ত যুদ্ধ সম্পর্কে খেদীব আক্ষাসের ভূমিকা তাদের ভূমিকার বিপরীত হওয়ার কারণে তারা তাঁকে অপছন্দ করে। ইতোমধ্যে খেদীব আব্বাস মিসর থেকে পলায়ন করে তুরক্ষে আশ্রয় গ্রহণ করেন। এ সময় রোগাক্রান্ত হওয়ার পর আরোগ্য লাভের অন্বেষণে খেদীব একাকী তুরক্ষের বিভিন্ন শহরে স্থানান্ত রে বাধিত হন।<sup>৯৭</sup> তবন আহমাদ শাওকী কৃতজ্ঞতা প্রকাশার্থে সপরিবারে তুরক্ষের রাজধানী কনস্টান্টিনোপলে খলীফার পাশে অবস্থানের জন্য গমন করেন। ইত্যবসরে প্রথম বিশ্বযুদ্ধ বেধে যায়, এমতাবস্থার খেদীব আব্বাস কবি আহমাদ শাওকীকে মিসরে ফিরে যেতে তাগাদা দেন। যুদ্ধের যন্যটায় ইংল্যান্ড তখন মিসরকে আপনার রক্ষণাধীন বলে ঘোষণা দেয়, সঙ্গে সঙ্গেই বৃটিশ সৈন্য এসে মিসরে আন্তানা গাড়ল। এমনিভাবে প্রথম মহাযুদ্ধকালে মিসরের রক্ষণাবেক্ষণের ভার বৃটিশ সরকার নিজ হাতে নেয় এবং দখলদার বাহিনী ইংরেজদের বিরুদ্ধাচরণের কারণে ১৩৩২ হি./১৯১৪ সালে খেদীব আব্বাসকে মিসরের সিংহাসন থেকে পদত্যুত করে। ১৮ জার্মানীর পক্ষে যুদ্ধে অন্তর্ভুক্ত হওয়ার তুর্কী সিদ্ধান্তে খেদীবের সম্ভুষ্ট হওয়ার কারণে তাঁকে শত্রু আখ্যায়িত করে তাঁর মিসরে প্রবেশ নিষিদ্ধ যোবণা করে। ১৯১৫ সালে আহমাদ শাওকী মিসরের ভূমিতে পদার্পণের সাথে সাথে ইংরেজ কর্তৃক খেদীব আব্বাসের বিরুদ্ধে তুর্কীদের সাথে যোগসাজশের অভিযোগে খেদীব আব্বাসের পদচ্যুতির খবর তনে ভীত সম্ভন্ত হয়ে পডেন।<sup>১৯</sup>

৯৬. 'প্রথম বিশ্বযুক্ত' اَلْحَرْبُ اَلْمَالِيُّةُ الْأُولَى ১৯১৪ সাল থেকে ১৯১৮ খ্রিষ্টাব্দ পর্যন্ত বিশ্বব্যাপী সংঘটিত এক মহাসময়। এ মহাবুদ্দের গক্ষে একদিকে থাকে জার্মানী, অট্রিয়া, বুলগেরিয়া, ও তুরক্ষ এবং অপরাদিকে থাকে ইংল্যান্ড, ফ্রান্স, জাগান্দ ও অন্যান্য মিত্ররাষ্ট্র। অট্রিয়ার উত্তরাধিকারী যুবরাজ আরকাভিউক ফ্রান্সিন কার্তিনাতের হত্যার পর পরই ১৯১৪ সালের ২৮ শে আগষ্ট প্রথম বিশ্বযুদ্ধের সূত্রপাত হয়। মিত্রবাহিনীর হাতে জার্মানী ও তাদের সমর্থক দেশ পরাজিত হয়। পরিশেবে ১৯১৮ সালের ১১ ই নভেম্বর ভার্সাই সন্ধির মাধ্যমে এ যুদ্ধের অবসান ঘটে। দ্রঃ কার্মানীনান তৃত্যাল, আল-মুন্জিন ফী আল-আলাম, পৃ. ২৩৪; অধ্যক্ষ আবদুর রহমান বিন হাকিজ সম্পাদিত, বি. সি. এস. টেক্স্ট এড গাইভ, (ঢাকাঃ গুরুগুহ প্রকাশনী, ১৯৯৫), পৃ. ৮৬৯।

৯৭. আব্বাস হাসান, আল-মুভানাব্দী ওয়া শাওকী, পু. ৪০।

৯৮. আহমাদ কাব্দিশ, ভারীধ ভাল-শি'র ভাল-আরবী ভাল-হাদীস, পৃ. ৭৪।

৯৯. ভ. আবদুদ মাজীদ আল-হুর, আহমাদ শাওকী, পৃ.৬৩।

১০০. ড. শাওকী দায়ক, আল-আদব আল-আরবী আল-মু'আসির কী মিদর, পৃ. ১১২।

#### সুলতান হুসাইন কামিলের প্রশংসায় কবিতা রচনা

১৯১৫ সালে খেদীব আব্বাস ইংরেজ কর্তৃক ক্ষমতাচ্যুত হবার পর আহমাদ শাওকী খেদীবের হুলাভিবিক্ত ইংরেজ অনুগত সুণতান হুসাইন কামিলের নৈকট্য লাভের ব্যর্থ প্রয়াস চালান। <sup>১০১</sup> আহমাদ শাওকী সুলতানের সাথে সমন্বর সৃষ্টির সর্বাত্মক চেষ্টা করেন এবং খলীকার সাথে যোগাযোগ করেন। কবি সুলতান হুসাইন কামিলের প্রশংসার স্তুতি কবিতা' <sup>১০২</sup> রচনা করেন, যার প্রথম পংক্তি নিম্নরূপ: <sup>১০০</sup>

"ইসমাঈল বংশের বাদশা তোমাদের মধ্যে রয়েছেন, তোমাদের বাদশা ও নীলনদ আছে এবং সর্বদা থাকবে।"

অতঃপর আহমাদ শাওকী খেদীব আব্বানের অনুসরণ করার অপবাদ থেকে সমগ্র পরিবারকে এবং বিশেষ করে ইসমাঈল পাশার বংশধরদের দ্বারে তিনি জন্মগ্রহণ করেন, তাদেরকে মুক্ত করার জন্য এবং এর মাধ্যমে নিজকে নিম্নপুদ করার জন্য চেষ্টা করেন, যা তাঁর নিম্নের চরণদ্বয়ে প্রতিভাত হয়েছে, <sup>১০৪</sup>

"আমি কি ইসমাঈলের সাথে তার সন্তানদের সম্পর্কে প্রতিশ্রুতি ভঙ্গ করতে পারি? অথচ আমি অবশ্যই ইসমাঈলের রাজদরবারে জন্মহণ করেছি। আর আমি তাঁর সম্পদ ও তাঁর গৃহের প্রাচুর্য ভোগ করেছি, সুতরাং আমি প্রচুর উপভোগ করেছি এবং সুন্দর বস্ত্র পরিধান করেছি।"

কিন্তু কবি সুলতান হুসাইন কামিলের শাসনামলে (১৯১৪-১৯১৭ খ্রি.) তার নিকট বড় ধরনের কোন উপকার লাভ করতে পারেননি।<sup>১০৫</sup>

১০১. হান্না আল-ফার্নী, আল-জামি' ফী তারীধ আল-আদব আল-আরবী, পৃ.৪৩৮; হান্না আল-ফার্নী, তারীধ আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ৯৭৪; আহমাদ কাবিবশ, তারীধ আল-শি'র আল-আরবী আল-হানীস, পৃ. ৭৪।

১০২. 'শুতিকবিতা' ट्रं-्रां হলো কোন মর্বাদাবাদ ব্যক্তির উন্তম গুণাবলীর বর্ণনায় রচিত কবিতা বা প্রশংসাগীতি। বেদন-বুদ্ধি, পবিত্রতা, ল্যায়-পরারণতা, বীরত্ব, গঠন-প্রকৃতি তথা সৌল্পর্য ও সুঠান দেহের উল্লেখ করা। প্রশংসামূলক কবিতা আরবী কাব্যের বিরাট একটি স্থান দখল করে আছে। আরব কবিগণ অধিকাংশই ছিলেন দরিদ্র। তাই তারা গারিতোঘিক লাভের আশায় বিভিন্ন রাজদরবারে গিয়ে বলীকালের প্রশংসায় কবিতা রচনা করতেন। রাজা-বাদশাহণণ প্রতিক্বিতায় সন্তই হয়ে কবিকে পুরস্কৃত করতেন। কবলো বা মোটা অংকের এককালীন সন্মানী এবং সাবে সাবে বাংসরিক ভাতাও ঘোষণা করতেন, আরায় কোন কবিকে রাজদরবারে তাকুরী দিতেন। প্রাক-ইসলামী আরব কবি 'নাবিগা যুব্য়ানী' (মৃ. ৬০৪ প্রি.), আল-আ'শা' (মৃ. ৬২৯ প্রি.) ও যুহাইয় বিন আবী সুলমা' (৫৩০-৬২৭ প্রি.) এক্লেক্সে খ্যাতি অর্জন করেন এবং কবিতাকে উপার্জনের উপায় বিসেবে ব্যবহায় করেছেন। দ্রঃ আহমাদ আল-ইস্কানলায়ী ও মুস্তাফা ইনানী, আল-ওয়াসীত ফী আল-আলব আল-আরবী ওয়া তারীখিহী, (মিসরঃ মাতবা'আতু আল-মা'আরিফ, ৭ম সংকরণ, ১৩৪৭/১৯২৮), পৃ. ৪৮।

১০৩. ইন'আম আল-জুনলী, আল-রাঈন ফী আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ৪৪০; ড. মুহামন মানন্র, আহমান শাওকী, পৃ ৬০।

১০৪. ড. আবদুল মাজীদ আল-হর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ১১২।

১০৫. প্রাতক, পৃ. ৬৩-৬৪।

#### নিৰ্বাসিত জীবন (১৯১৫-১৯১৯ খ্রি.)

ইতোমধ্যে ইংরেজগণ আহমাদ শাওকীকে রাজদরবার থেকে অন্যত্র সরিয়ে দিতে এবং তাঁকে মিসরের বাইরে নির্বাসন করতে অত্যন্ত উদগ্রীব হয়ে পড়ে। তারা কবিকে মাল্টায় নির্বাসনের উদ্যোগ নের। তদানীন্তন সরকার তাঁকে নানাভাবে হয়রানি করলে বছ দেন-দরবারের পর আহমাদ শাওকীকে মিসরের বাইরে যে কোন দেশে কেছা নির্বাসনের সুযোগ দেয়া হয়। তখন আহমাদ শাওকী কেছায় জন্মভূমি মিসর ত্যাগ করে ১৩৩৩ হি./ ১৯১৫ সালে জাহাজযোগে স্পেনে চলে যান এবং তথাকার সমুদ্র উপকৃল তীরবর্তী বার্সেলোনা (Barcelona) শহরকে তাঁর আবাস হিসেবে নির্বাচন করেন। ১০৬

তথায় তিনি একটি হোটেলে অবস্থান করেন, অতঃপর বার্সেলোনা বন্দর নগরীর সাগরবন্ধ থেকে অনেক উধের্ব ভূ-মধ্যসাগরের সন্মুখ তীরবর্তী সুউচ্চ স্থানে অবস্থিত 'ফালফাদীরা' فَلْفَوْنِرُ নামক এক নরনাভিরাম সমুদ্র সৈকতে কবি এর উচ্চতা ও প্রাকৃতিক সৌন্দর্য এবং সকাল-সন্ধ্যার সাগরবন্ধে জাহাজ চলাচলের দৃশ্য প্রাণভরে উপভোগ করেন। ১০৭ এ বিষয়টি অত্যন্ত সুন্দর ও মনোরমভাবে কবি তাঁর 'আল-রিহ্লাতু ইলা আল-আন্দালুস' اَرُخْلَا الْأَنْدُلُى الْأَنْدُلُ وَالْمُوْفِقِينَ الْمُعْلِينَ الْمُؤْلِدُ وَالْمُوْفِقِينَ الْمُؤْلِدُ وَالْمُوْفِقِينَ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُوْفِقِينَ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُونَ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُونَا وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُونَا وَالْمُؤْلِدُونَا وَالْمُؤْلِدُونَا وَالْمُؤْلِدُونَا وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُونَا وَالْمُؤْلِدُونَا وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُونَا وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُولِيْلُولُولُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَلِمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْم

"রাতের প্রথমভাগে যখন জাহাজগুলো শব্দ করে অথবা ঘন্টাধ্বনির পর যাত্রার জন্য গর্জন করে উঠে, তখন আমার মন প্রশস্ত হরে পড়ে। জাহাজগুলোর জন্য পাঁজরের মধ্যস্থিত অনুভূতিগুলো যখন উর্বেলিত হয়, তখন আমার জাগ্রত মন শিক্ষার ধ্বনিতে ফুলে উঠে।"

সেখানে মনোরম দৃশ্যের মাঝে কবি তাঁর দেশের কথা স্মরণ করে প্রবল আকুলতা অনুভব করেন এবং ঐ স্থানটি মাতৃভূমির প্রতি তাঁর মমতা বাড়িয়ে দের। তখন তিনি স্বদেশের প্রতি প্রীতির ক্ষেত্রে তাঁর আন্দালুসিরা কর্মার্টি বিশিক সুন্দরতম কাসীদাটি রচনা করেন। যেখানে রয়েছে জীবন সংক্রান্ত কবির জীবণ মনোবেদনা, যার কারণ হচ্ছে রাজদরবারের সম্পদ থেকে তাঁর বিচ্ছিন্নতা, প্রবাস জীবন ও দেশ থেকে নির্বাসনের কষ্ট; যাকে তিনি ভালবাসেন এবং যেখানে তিনি জীবন যাপন করেছেন। নিম্নের চরণগুলোতে কবির মনের বেদনার অভিব্যক্তির বহিঃপ্রকাশ ঘটেছে, ১০৯

"হে তালহু উপত্যকার বিলাপকারী। আমাদের বিপদাদির সাদৃশ্যসমূহে আমরা তোমার উপত্যকার জন্য বিষন্ন হব অথবা আমাদের উপত্যকার জন্য সমবেদনা জ্ঞাপন করব? তুমি আমাদের নিকট কি কাহিনী বলবে? এটা ব্যতীত যে একটি হাত তোমার বাহুকে কর্তন করেছে, যা আমাদের পার্শ্বসমূহে

১০৬. ইসলামী বিশ্বকোৰ, ৩য় খণ্ড, পৃ. ২৩৪, হান্না আল-ফাখ্রী, তারীখ আল-আদব আল-আনবী, পৃ. ৯৭৪:. Ismat Mahdi, Modern Arabic Literature 1900-1967, p.48.

১০৭. ড. শাওকী দায়ক, শাওকী শাইর আল-আসর আল-হাদীস, পৃ. ৩৩।

১০৮. আহমাদ শাওকী, আল-শাওকিয়্যাত, (বৈক্লভ: দার আল-কিতাব আল-আরবী, তা. বি.) ২য় খণ্ড, পৃ. ৪৬।

১০৯. আহমাদ শাওকী, আল-শাওকিয়্যাত, ২য় খণ্ড, পৃ. ১০৪।

যোরাফেরা করছে, বিরহ আমাদেরকে 'আইকা' নামক স্থানে নিক্ষেপ করেছে আমাদের গল্পকার ব্যতীত, যিনি প্রযাসীর বন্ধু এবং আমাদের আহ্বানকারী ব্যতীত একটি ছায়াসদৃশ।"

এ পর্যায়ে আহমাদ শাওকীর জীবনে এক নতুন অধ্যায়ের সূচনা হয়। তিনি যেন অন্ধকার ছেড়ে আলোর পৃথিবীতে কিরে এলেন। যেখানে নেই প্রাসাদের বাধাধরা নিয়ম-কানুন। এ অবস্থায় আহমাদ শাওকী স্বদেশের বিয়হ ব্যথা ও সম্পদের স্বল্পতার বেদনা উপলব্ধি করলেন। কেননা ইতোপূর্বে তিনি এ ধরনের কোন পরিস্থিতির সম্মুখীন হননি। প্রকৃতপক্ষে গানের বুলবুলি এতদিন প্রাসাদে আবদ্ধ ছিলেন, স্তুতি ছাড়া কোন কিছুই তাঁর কণ্ঠে ধ্বনিত হয়নি। না জনগণের দুঃখ কট্রের সাথে ছিলেন তিনি পরিচিত। এই প্রথম বায়ের মত জীবনকে উপলব্ধি করলেন দু'ধারী তরবারীর মত 'স্বাদ (উপভোগ) ও দুঃখ' এবং 'কৃপা (দরা) ও বঞ্চনা।' ১১০

আহমাদ শাওকীর কালকাদীরা অবস্থানকালে ১৯১৮ সালে যখন প্রথম বিশ্বযুদ্ধ বিরতি চুক্তি বাক্ষরিত হয়, তখন কবি মনে করেন যে ইংরেজ কর্তৃক সমতি প্রাপ্তির পর তিনি নিজেই দেশে কিরে যেতে পারবেন। কিন্তু মিসরীয় কর্তৃপক্ষ আর্থিক প্রতিবন্ধকতার কারণে আহমাদ শাওকীকে তৎক্ষণাৎ বদেশে প্রত্যাবর্তনের অনুমতি দেয়নি, ফলে তিনি ১৯১৯ সালেয় শেষাবিধি সেখানে অবস্থান করেন। অতঃপর মিসরীয় কর্তৃপক্ষ পদচ্যুত হলে আহমাদ শাওকী সপরিবারে 'আল-বিল্য়ার' দুর্টু বীপপুঞ্জে গমন করেন এবং স্পেনের বড় বড় শহরে পরিস্তমণ করেন। সেখানকার গ্রামাভা, সেভিলা ও কর্তোভা নগরীতে আরবদের প্রচীন ঐতিহ্য দর্শনে তার মন কেলে উঠে; যা তাঁকে আরবী শিল্পের মাধুর্যে প্রতাবশালী কবিতা রচনায় অনুপ্রাণিত করে। সুতরাং আক্ষাসী রুগের প্রথিতযশা কবি আল-বৃহ্তরী (২০৬-২৮৪ হি./৮২১-৮৯৭ খ্রি.) এর 'সীন' হলে রচিত কাসীদার বায়া প্রভাবিত হয়ে আহমাদ শাওকীও তদ্রুপ 'সীন' হল্দে 'আল-রিহ্লাতু ইলা আল-আন্দালুস' দুর্ভিটি গ্রেভি হচ্ছে, ১১২

إِخْ بِلاَفُ النَّهِ الرِ وَاللَّيْلِ يُنْسِى \* أَذَكُرُوا لِي الصَّبَا، وَأَيَامَ أُنْسِي وَصَـفَ الِسِي مُلاَوَةً مِسْنُ شَبَابِ \* صُوِّرَتْ مِنْ تَصَـوَّرَات وَمَسَّ عَصَفَتْ كَالصَّبَا اللَّهُ وْبُ وَمَسِرَّتُ \* بِنَةً حُلْوَةً وَلَسَذَةً خَلْسٍ وَسَلاَ مِصْرُ: هَلْ سَسِلاَ الْقَلْبُ عَنْسَهَا \* أَوْ أَسَا جُرْحَهُ الزَّمَانُ الْمُؤسِّى ؟

'দিবস ও রাত্রির পরিবর্তন আমার শৈশব ও আমার ভালবাসার দিনগুলো স্মরণ করাকে ভুলিয়ে দিচ্ছে। এ দু'টি আমার যৌবনের কিয়দংশের বর্ণনা তুলে ধরেছে, যাতে আমার কল্পনা এবং অনুভূতি

১১০. ড. শাওকী দায়ক, শাওকী শাইর আল-আসর আল-হালীস, পৃ. ৩৪।

১১১. প্রাক্ত, পু. ৪১-৪২।

১১২ আহমাদ শাওকী, আল-শাওকিয়্যাত, ২য় খণ্ড, পৃ. ৪৫-৪৬।

চিত্রিত হয়েছে। এসব অনুভৃতি প্রভাতকালীন দমকা হাওয়ার মত বয়ে যাচেছ, আর উপভোগ্য তন্ত্রা ও চিত্তাকর্ষক স্বাদের মত অতিক্রম করে যাচেছ। দিবা-রাত্রি মিসরকে সাজুনা দিচেছ, তবে মানুবের মন কি এতে প্রশান্তি লাভ করছে? অথবা সমবেদনা জ্ঞাপন সময় কি মনের বেদনা বা ক্ষত সারাতে পারছে?"

## নির্বাসনকালে কবির মাভৃবিয়োগ

শেপনে নির্বাসনকালীন (১৯১৫-১৯১৯ খ্রি.) সময়ে মিসরস্থ হাল্ওয়ানে অবস্থানরত কবির মাতা ১৯১৮ সালে আকশ্মিক মৃত্যুবরণ করলে তিনি গজীর শোক প্রকাশ করে প্রাঞ্জল বেদনা বিধুর ভাষার একটি দীর্ঘ শোকগাঁখা রচনা করেন। এর আগে আহমাদ শাওকী হাল্ওয়ান শহরে অসুস্থ মাতাকে তাঁর মৃত্যুর পূর্বে দেখতে সক্ষম হবেন এমন আশা করছিলেন, কিন্তু ইংরেজ কর্তৃক তাঁকে দেশে কেরার অনুমতি প্রদানে অস্বীকৃতি মায়ের শেষদর্শনে প্রতিবন্ধকতা সৃষ্টি করে। ইতোমধ্যে কবির মাতৃবিরোগ সংক্রোভ টেলিগ্রাম আসলে তিনি এ হাদয় বিদারক মর্মান্তিক ঘটনার অত্যন্ত শোকাহত ও দুঃখ ভারাক্রান্ত হন এবং এক ঘন্টার মধ্যেই শোকগোথাটি লিখেন।

বলা হয় যে, কবির মাতৃবিয়োগের শোক বিত্বলভার আতিশয্যের কারণে তিনি শোকগাঁথাটি পরে পুনর্বার দেখার জন্য মনস্থ করেন। কলে কাসীদাটি তাঁর বিশেষ কাগজপ্রাদির মধ্যে থেকে যায়; শেষ পর্যন্ত কবির মৃত্যুর পরদিন প্রভাতে পত্র-পত্রিকার প্রকাশিত হয়। ইয়াব্কী ওয়ালিদাতাহ' المُنْ কবিতার প্রথম চরণটি হচ্ছে, ১১৬

"আল্লাহ তা'আলার কাছেই আমি অভিযোগ করছি দূর থেকে আমার প্রতি আগত একটি বর্শা সম্পর্কে যা আমার অন্তরের অন্তঃস্থলে আঘাত হেনেছে এবং আমাকে বধির করে দিয়েছে।"

এতদসম্পর্কে ইয়াহইয়া হালী কবি-পুত্র হুসাইন শাওকীর বর্ণনা থেকে উদ্ধৃতি দিয়ে বলেন যে,

কবি এ শোকগাঁথাটিকে পুঁতে রাখা গোপন রহস্য ভাভারের ন্যায় ভাজ করে রাখেন ফলে তাঁর
জীবদ্দশায় এটিকে তিনি প্রকাশ করেননি। যা তাঁর মৃত্যুর পর তাঁর সন্তানগণ কর্তৃক প্রকাশিত হয়। যেন
তিনি এ আশদ্ধা করেছিলেন যে, এটি প্রকাশিত হলে না জানি তাঁর মায়েয় কথা তাঁর অন্তর থেকে

১১৩. ড. শাওকী দায়ক, শাওকী শাইর আল-আসর আল-হাদীস, পৃ. ৩৫; ড. আবদুল মাজীদ আল-হর, আহমাদ শাওকী , পৃ. ৬৫।

১১৪. হান্না আল-ফাখ্রী, আল-জামি' ফী তারীখ আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ৪৩৮।

১১৫. ড. মুহা মদ মানদ্ম, আহমাদ শাওকী, প্রাতক্ত, পৃ. ৬৫।

১১৬. আহমাদ শাওকী, আল-শাওকিয়্যাত, ৩য় খণ্ড, পৃ. ১৪৬।

বিস্তৃত হয়ে যাবে। তাই কবি যখনই শোকগাঁথাটির প্রতি পুনঃ পুনঃ দৃষ্টিপাত করতেন প্রথমবারের ন্যায় আন্দোলিত হতেন এবং তাঁর মাতৃবিরোগ নবায়িত হতো। অতঃপর নির্বাসন থেকে মিসরে প্রত্যাবর্তনের পর কবি আর কখনো হাল্ওয়ানে যেতে সক্ষম হননি। তাঁর মনে হত যে যদি সেখানে তিনি প্রবেশ করেন তাহলে মায়ের স্মৃতি তাঁর চক্ষুদ্বয়ে ভেসে উঠে তাঁর অন্তরকে বিদগ্ধ করবে।"

>>>

১৩৩৮ হি./১৯১৯ সালে আহ্মাদ শাওকীর নির্বাসনের মেয়াদ উত্তীর্ণ হওয়া পর্যন্ত তিনি স্পেনে অবস্থান করেন। এ সময় আক্ষাস হিলমী আহ্মাদ শাওকীকে তাঁর পক্ষ থেকে অষ্ট্রয়ার রাজধানী ভিয়েনায় সংযুক্ত হয়ে সেখানে পছন্দ অনুযায়ী পদে অবস্থান করতে পরামর্শ দেন। কিন্তু কবির দেশপ্রেম তাঁকৈ বদেশে প্রত্যাবর্তন করতে স্বেচ্ছচারী করে। ফলে তিনি খেদীব আক্ষাসের আবেদন প্রত্যাখ্যান করে দেশে ফিরে যেতে মনস্থ করেন। ১১৮

#### নির্বাসন শেষে মিসরে প্রত্যাবর্তন ও সংবর্ধনা লাভ

আহমান শাওকীর বন্ধু-বান্ধব ও তাঁর কাব্যশিয়ের অনুরাগীদের অনেকেই ইংরেজদের নিকট গমন করে কবির নির্বাসনের নির্দেশটি বাতিল করার এবং যখন খুশী স্বদেশে প্রত্যাবর্তনের অধিকার ফিরিয়ে দেরার দাবী জানায়। ১৯১৯ সালে ইংরেজ কর্তৃপক্ষ কবিকে ক্ষমা ও নির্বাসন শেষে মিসরে প্রত্যাবর্তনের অনুমতি প্রদান করে। ইতোমধ্যে প্রথম বিশ্বযুদ্ধ সমাপ্ত হলে তিনি ভূ-মধ্য সাগরপথে 'জেনেস' উপসাগরের উপর 'জেনোয়া' الْهَ الْمَا الْمَ

দীর্ঘ অনুপস্থিতির পর দেশে প্রত্যাবর্তনকারী কবিকে সাদর অভ্যর্থনা ও স্বাগত সংবর্ধনা জানানোর জন্য মিসরের ষ্টেশনে অধীর আগ্রহে তাঁর বন্ধু-বান্ধব, কবি-সাহিত্যিক ও ছাত্র-ছাত্রীদের বিশাল সমাবেশ ঘটে। অতঃপর আহমাদ শাওকী স্বীয় জন্মভূমি মিসরে পৌঁছলে এখানকার জনগণ বিপুল উৎসাহ ও উদ্দীপনা সহকারে কবিকে মাল্যভূবিত করে উষ্ণ সংবর্ধনা জ্ঞাপন করে। ১২০ পরবর্তীকালে আহমাদ শাওকীর জীবনে এর বিরাট প্রভাব পরিলক্ষিত হয়।

এ বিশাল গণ-সংবর্ধনার বর্ণনা দিতে গিয়ে কবি-পুত্র হুসাইন শাওকী বলেছেন যে, "আমার পিতার প্রতি অভিবাদন ও সংবর্ধনা জ্ঞাপনের জন্য হাজার হাজার ছাত্র-ছাত্রী ষ্টেশন প্রাঙ্গণে সমবেত হয়। অতঃপর তারা গভীর আগ্রহ ও উৎসাহ ভরে উল্লাস ধ্বনি সহকারে তাঁাকে পরিবেইন করে কেলে, এরপর তাঁকে কলে উঠিয়ে গাড়ী পর্যন্ত বহন করে নিয়ে যায়। এহেন বিশাল যুব সমাবেশ আমার পিতার মনে এমন প্রভাব বিভার করেছিল যে, সারা পথ তাঁর চকুদ্বয় থেকে অনবরত অশ্রুধারা প্রবাহিত হচ্ছিল।"

১১৭. ইয়াহইয়া হাঞী, दाया जान-भि'त्र, পृ. ৫৫।

১১৮. ড. আবদুল মাজীদ আল-হর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ৬৫: ড. মুহাম্মদ মানদুর, আহমাদ শাওকী, প্রাতক্ত, পৃ. ৬১।

১১৯. ড. শাওকী দায়ক, শাওকী শাইর আল্-আসর আল-হালীস, পৃ. ৩৮।

১২০. ড. আবদুল মাজীদ আল-হর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ৬৫।

১২১. হুসাইন শাওকী, আবী শাওকী, পৃ. ৯০।

দেশবাসীর এ বিপুল জনসমাগম ও তাদের সাথে পুনঃমিলন সম্পর্কে আহমাদ শাওকী তাঁর বা'দ আল-মান্ফা 🅉 শীর্ষক কাসীদায় চমৎকারভাবে বিশদ বর্ণনা দিয়েছেন, যার উল্লেখযোগ্য করেকটি পংক্তি নিম্নে উদ্ধৃত হল, ২২২

"তোমরা সর্বপ্রকার চমৎকার উজ্জ্বতা সহকারে আমাকে গ্রহণ কর, যেন তার মুখাবয়বের উপর রয়েছে উন্ধা নামক জ্যোতিক। তুমি তার উপর জৌলুসমান ঈমান, শিক্ষার আলো এবং অকৃত্রিম মহানুভবতা দেখতে পাবে। তুমি তাঁর পার্শ্বয়ের সৌন্দর্যের বারা মনোরম কীত বক্ষবিশিষ্ট মিসরকে পুনঃজীবন দানকারী হিসেবে উদ্ধাসিত হবে।... হে নীলনদের যুবকগণ! তোমাদের জন্য রয়েছে এমন একটি কন্ঠধ্বনি; যা উথিত হলে সাড়াপ্রাপ্ত হয় ও গৃহীত হয়ে থাকে।"

প্রথম বিশ্ববৃদ্ধ অবসানের পর ১৯১৯ খ্রিষ্টাব্দের <sup>১২৩</sup> শেষান্তে মতান্তরে ১৯২০ সালের <sup>১২৪</sup> প্রথমার্ধে সুলতান আহমাদ কুরাদ (১২৮৫-১৩৫৫ হি./১৮৬৮-১৯৩৬ খ্রি.) এর শাসনামলে (১৯১৭-১৯৩৬ খ্রি.) তাঁর বদান্যতার আহমাদ শাওকী শ্বীয় জন্মভূমি মিসরে প্রত্যাবর্তন করলেও খেদীব আব্বাস রাজনৈতিক কারণে স্বদেশে প্রত্যাবর্তন করতে পারেননি। কবি স্বদেশভূমিকে জাতীর স্বাধীনতা বৃদ্ধে অমর যুব শহীদদের রক্তে রঞ্জিত দেখতে পেলেন। তিনি অনুভব করলেন নিজে নির্বাসন মুক্ত হলেও স্বজাতি আগের মতই পরাধীন। এখান থেকে আহমাদ শাওকীর সাহিত্যিক জীবনের দ্বিতীয় অধ্যায়ের সূচনা। তিনি না পেলেন প্রাসাদে প্রবেশের সুযোগ, না ফিরে পেলেন পূর্ববর্তী চাকুরী। নির্বাসিত খেদীব আব্বাসের প্রশংসার রচিত তাঁর কবিতাগুলোই এ পথে প্রধান অন্তরায় হয়ে দাঁজার। ফলে শাহী মহলের সাথে তাঁর সম্পর্ক পুনঃপ্রতিষ্ঠিত হয়নি। ইত্যবসরে তিনি পরিপূর্ণ স্বাধীনভাবে জীবন যাপন শুরু করলেন। <sup>১২৫</sup>

### হাফিজ ইবরাহীন ও আহমাদ শাওকীর কাব্য প্রতিযোগিতা

নির্বাসন থেকে প্রত্যাবর্তনের পর আহমাদ শাওকী রাজপ্রাসাদে ফিরে যাননি। তখন রাজদরবারে বিভিন্ন প্রকারের মতানৈক্য থাকা সত্ত্বেও তাঁর রচিত প্রতিটি কাসীদা তাঁর প্রেপ্তত্বের দাবী রাখে। এমতাবস্থার দরবারের উপলক্ষণ্ডলোর চেয়ে তিনি জাতীয় উপলক্ষণ্ডলোর প্রতি অধিক গুরুত্ব আরোপ করেন। তাই তিনি কখনো যুবকদের প্রতি, কখনো ছাত্রদের প্রতি, আবার কখনো শ্রমিকদের প্রতি সম্বোধন করে কাসীদা রচনা করেন। মৃত্যুর পূর্বে তিনি তাঁর দীর্ঘ কাসীদা রচনার হারা যুবকদের রেনৈসা আন্দোলনকে স্বাগত জানান। এ সময় তিনি জাতীয় প্রচেষ্টা এবং দেশগড়ার প্রকল্পসমূহের

১২২. আহমাদ শাওকী, আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৬৭।

১২৩. হান্না আল-ফাধ্রী, আল-জামি' ফী তারীথ আল-আদব আল-আর্বী,পৃ. ৪৩৮; ড. মুহাম্মদ আহমাদ আল-আয্ব, আন-আল-সুগা ওয়া আল-আদব, ওয়া আল-নাফ্ল, পৃ. ২১২; ইসলামী বিশ্বকোষ, ৩য় খণ্ড, পৃ. ২৩৪।

১২৪. আব্বাস হাসান, আল-মুভানাকী ওয়া শাওকী, পৃ. ৪০; ড. মুহাম্মদ মান্দ্র, আহমাদ শাওকী , আভক্ত, পৃ. ৩৬।

১২৫. ড. শাওকী দায়ক আল-আদৰ আল-আয়ৰী আল-মু'আসির ফী মিসর, পৃ. ১১২-১১৩: ড. মুহাম্মদ আহমাদ আল-আয্য, আন আল-লুগা ওয়া আল-আদৰ ওয়া আল-নাক্দ, পৃ. ২১২: গোলাম সামদানী কোরায়শী, আরবী সাহিত্যের সংক্ষিপ্ত ইতিহাস, (ঢাকা: বাংলা একাডেমী, ১৯৭৭), পৃ.১৬৬।

প্রশংসা করেন। যেনন-মিসরের স্বাধীনতা দিবস (২০ শে ফেব্রুরারী, ১৯২২ খ্রি.), মিসরীয় ব্যাংক প্রতিষ্ঠা (জুন, ১৯২৭ খ্রি.), মিসরীয় বিশ্ববিদ্যালয় প্রতিষ্ঠা (১৯৩১ খ্রি.), প্রাচ্য সঙ্গীত প্রতিষ্ঠান (১৯২৯ খ্রি.) ও রেড-ক্রিসেন্টের অনুষ্ঠানাদি উপলক্ষে তিনি অনেক কাসীদা রচনা করেন যা জাতির প্রভূত কল্যাণ সাধনে সুকল বয়ে আনে। ১২৬

এতহাতীত জাতীয় অথবা আরব বিপ্লবের প্রতিটি বিভিন্ন উৎসব উপলক্ষে আহমাদ শাওকী অসংখ্য কাসীদা লিখেন। সমসাময়িক প্রখ্যাত কবি হাফিজ ইবরাহীম (১২৮৮-১৩৫১ হি./১৮৭১-১৯৩২ খ্রি.)ও প্রতিটি উপলক্ষে আহমাদ শাওকীর নামের সাথে নিজের নাম যুক্ত করতেন এবং তাঁর সাথে জাতীর ও বিভিন্ন অনুষ্ঠানাদিতে কবিতা রচনার তীব্র প্রতিযোগিতায় অবতীর্ণ হতেন। উভয়ের কাষ্য প্রতিযোগিতায় কিছু লোক হাফিজ ইবরাহীমের প্রতি স্নেহাতিশব্যের কারণে তাঁর গক্ষাবলম্বন করত এবং আহমাদ শাওকীর বিরুদ্ধে প্রতিশোধ গ্রহণে মত্ত হত। এসব লোকদের নেতৃত্বে ছিলেন ১৩০৭ হি./১৮৮৯ সাল থেকে প্রকাশিত মিসরের কাররো নগরীর প্রখ্যাত 'আল-মুওয়াইয়্যাদ' হাঁইটা পত্রিকার স্বত্তাধিকারী শায়র আলী ইউসুফ (১২৮০-১৩৩১ হি./১৮৬৩-১৯১৩ খ্রি.) বিনি আহমাদ শাওকীর প্রতি বীতশ্রদ্ধ ছিলেন, যখন কবি খেদীবী দরবারের উপদেষ্টা থাকাকালে পত্রিকার সাহয্যের ক্ষেত্রে মাধ্যম ছিলেন এবং তিনি ছিলেন পত্রিকার দুরাবস্থা ও স্বল্প অর্থ প্রান্তির কারণ। যেহেতু আহমাদ শাওকী হচ্ছেন পত্রিকার মালিকের দুঃখ-কষ্ট ও প্রতিযোগিতার কারণ, তাই তিনি হাফিজ ইবরাহীমকে 'শাইর আল-নীল' হাট্রা বা নীলনদের কবি' উপাধিতে ভূষিত করেন। হাফিজ ইবরাহীমের এ উপাধিটি অন্যান্য কবিদের উপাধিসমূহের উপর প্রাধান্য বিস্তার কারার উপক্রম হলো। ২২৭

তখন আহমাদ শাওকী উপলব্ধি করলেন যে, তিনি রাজপ্রাসাদের কবি এবং তাঁর কবিতা সুলতানদের জন্য নিবেদিত হলেও হাফিজ ইবরাহীম তাঁকৈ পরাভূত করে ফেলেছে, আর তিনি দেশাত্রাবাধে তাঁর সাথে কখনো প্রতিযোগিতার সুবিধা করতে পারবেন না। যদিও হাফিজ ইবরাহীম দরিত্র জনগণের কবি, যিনি তাঁর সমস্ত কাসীদার জাতির প্রতিনিধিত্ব করে থাকেন। এহেন অনুভূতি থেকেই হাফিজ ইবরাহীনের বিরুদ্ধে তিনি এমন অন্ত নিরে যুদ্ধে অবতীর্ণ হতে সচেষ্ট হন যা প্রতিযোগিতাকে স্তব্ধ করে দিবে এবং হাফিজ ইবরাহীমকে আহমাদ শাওকীর বিরুদ্ধে তাঁর দেশাত্রাবাধক কবিতা রচনার যুদ্ধে লিপ্ত হতে প্রতিবন্ধকতা সৃষ্টি করবে। এজন্য আহমাদ শাওকী থেদীব আব্বাসের নিকট হাফিজ ইবরাহীমকে 'বেক' এ উপাধি প্রদান করতে সচেষ্ট হলেন, ফলে তিনি হাফিজ ইবরাহীমকে 'বেক' উপাধি প্রদান করলেন। অতঃপর মিসরের শিক্ষা মন্ত্রণালয়ের তদানীন্তন মন্ত্রী আহমাদ হাশমত পাশা (১২৭৫-১৩৪৪ হি./১৮৫৮-১৯২৬ খ্রি.) এর নিকট আর্থিক অনটনগ্রন্ত হাফিজ ইবরাহীমকে থেদীবী কুতুবখানার কর্মকর্তা হিসেবে চাকুরীতে নিরোগ দানের সুপারিশ করেন। এর মাধ্যমে আহমাদ শাওকী তাঁর প্রতিশ্বন্ধিতাকে নিন্দিত করেন, যা প্রথম বিশ্বযুদ্ধ সংঘটিত হওরার পূর্বে যটেছিল। ১২৮

স্পেনে নির্বাসিত হওয়ার পর আহমাদ শাওকী দ্বদেশ ও দেশবাসীর প্রতি প্রীতি বিধৃত কাসীদাসমূহ রচনা করে সেগুলো মিসরে পাঠিয়ে জনগণের সাথে কবি-সাহিত্যিকদের মনও জয় করতে

১২৬. ড. মুহান্দন মানদ্র, আহমাদ শাওকী, প্রাতক্ত, পৃ. ৬৮; ড. শাওকী দায়ক, আল-আদব আল-আরবী আল-মু'আসির কী মিসর, পৃ. ১১৯।

১২৭. আহমাদ আবদুল ওয়াহ্হাব আবুল আয, ইছনা 'আশারা 'আমান ফী সোহবাতি আমীর আল-ভ'আরা, (ফাররের, ১৯৩২), পৃ.৫৪।

১২৮. ড. আবদুদ মাজীদ আল-হুর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ৬৭-৬৮।

সমর্থ হন। অতঃপর আহমাদ শাওকীর মিসরে প্রত্যাবর্তনের সময় হাফিজ ইবরাহীম যখন সংবর্ধনা জ্ঞাপনকারীদের সাথে তাঁকে অভ্যর্থনা জ্ঞাপন করেন, তখন তিনি আহমাদ শাওকীকে উদ্দেশ্য করে বলেন, ১২৯

"নি-চরই আমি আপদার অনুপস্থিতিতে আমানত বহন করেছি, আর এখন এটিকে আপনার উপস্থিতিতে আপনার নিকট সমর্পণ করছি।"

কিন্তু কুৎসা রটনাকারী ও প্রচেষ্টাকারী লোকেরা শত্রুতাপরায়ণ হয় এবং সমসাময়িক দুই প্রতিভাষান কবির মধ্যে অশান্তির আগুন জালিরে দের। তখন আহমাদ মাহকুষের নেতৃত্বে বন্ধুগণ কবিষরের মাঝে সমন্বর সৃষ্টির চেষ্টা করেন। প্রতিবারই এ ব্যাপারে প্রচেষ্টা সকলতা লাভ করে, কিন্তু বিশৃংখলা সৃষ্টিকারীরা উভয়ের মধ্যে আবার প্রভেদ ঘটার। ১০০

### জাতীয় জাগরণমূলক কবিতা রচনা

এ সময় আহমাদ শাওকী জনগণের দুঃখ-কষ্টের দিকে মনোনিবেশ করে তাদের আশা-আকাজ্যাকে কাব্যে রূপান্তরিত করতে থাকেন। স্বীয় শিল্প ও জাতির স্বার্থে অভিনব কারদায় তিনি দেশাতাবোধক ও জাতীয় জাগরণমূলক কবিতা রচনায় হাত দিলেন। কৃবক, শ্রমিক, কুলি, মজুর ও জনসাধারণ তাঁর কবিতার কবাঘাতে উন্ধুদ্ধ হয়ে নিজেদের অধিকার আদায়ে সচেতন সংখ্যামী হয়ে উঠল। শুধু মিসরই নয়, বরং গোটা আরব জাহান তালের হৃত স্বাধীনতা ফিরে পেতে বিপ্লবের অঙ্গীকারে উজ্জীবিত হল। ১০১ স্বজাতিকে উদ্দেশ্য করে কবি তাঁর আয়ুহাল উন্মাল ব্যাক্তি কুলি শীর্ষক কাসীদায় শ্রমজীবিদের অনুপ্রাণিত করে বলেন, ১০২

"ওহে শ্রমিক সমাজ। তোমরা পরিশ্রম ও উপার্জনের ক্ষেত্রে জীবন উৎসর্গ কর। তোমাদের পূর্ব পুরুষদের কীর্তি হতে তোমরা কোথায় দূরে সরে আছ, যারা এই ভূমিকে (আবাদ করে) চির স্মরণীয় করে রেখেছে। তারা আন্চর্যজনক নিদর্শন ও বিস্ময়কর শিল্পকলার দ্বারা এই মাটিকে অলংকৃত করেছে।"

#### অবকাশ যাপন ও আনন্দ ভ্ৰমণ

এ অখণ্ড অবসরে আহমাদ শাওকী তাঁর গৃহের ধন-সম্পদ ও মালামাল পরিচর্যা করে সময় কাটাতেন। এ সময় তিনি তুরক্ষ, লেবানন, সিরিয়া ও ইউরোপের গ্রীম্মকালীন অবকাশ যাপন স্থলসমূহে প্রমণের সুযোগ লাভ করেন। ১৩৪৩ হি./১৯৫২ সালে তিনি লেবাননের পাহাড়-পর্বতশৃঙ্গে সংক্রিপ্ত পরিভ্রমণ করেন। একদিকে এর প্রাকৃতিক সৌন্দর্য অন্যদিকে এ অধিবাসীদের প্রতি তাঁর ভালবাসার

১২৯. আহমাদ মাহফুয, হায়াতু শাওকী, পৃ.১৫৬।

১৩০. প্রাতক্ত, পৃ. ১৫৬।

১৩১. মুহাম্মন সিকান্দার মুমতাজী, আহমান শাওকী ও তাঁর আধুনিক আরবী কাব্য, পু. ৬।

১৩২. আহমাদ শাওকী, আল-শাওকিয়্যাত, (বৈক্লভ: দার আল-কিতাব আল-আয়বী, তা. বি.), ১ম খণ্ড, পৃ. ৯০।

কারণে তিনি লেবানন গমন করেন। ১০০ ইতোমধ্যে তিনি মিসরের প্রখ্যাত পর্যটন ও শিক্ষাকেন্দ্র আলেকজান্দ্রিয়াস্থ সামুদ্রিক বন্দর উপকূলে 'দুররাতু আল-গাওয়াষ্ট' مُرَّهُ الْغَرَّاصِ নামক একটি অবকাশ যাপন কেন্দ্র স্থাপন করেন। তথায় তিনি প্রায়ই গ্রীম্ম ও শীতকালে আগমন করতেন। অনুরূপভাবে প্যারিসে অধ্যয়নরত দুই পুত্রকে দেখাশোনা করার জন্য তিনি সেখানে আসা-যাওয়া করতেন। এতয়্যতীত দীলনল এবং পিরামিভের সন্নিকটে তিনি প্রায়ই অবকাশ যাপন ও আনন্দ ক্রমণ করতেন। ১০০৪ এমনি এক আনন্দ ক্রমণকালে মিসরের পিরামিভ সংলগ্ন বিশাল পাথরের মূর্তি (Sphinx) পরিদর্শনে রচিত তাঁর বিখ্যাত 'আবৃল হাওল' দ্বিটি নি শীর্ষক কাসীদার প্রারম্ভিক দুটি চরণ উদ্ধৃত হল, ১০০

"হে নারী সিংহী মূর্তি। তোমার উপর দিয়ে দীর্ঘকাল অভিবাহিত হয়ে গেছে, আর তুমি পৃথিবীতে প্রান্তিক সময়ে পৌছে গিয়েছ। সুতরাং হে যুগ সভান। সময়ও বৌষনে পৌছেনি, আর তুমিও শৈশবের সীমা অভিক্রম করনি।"

### আরব জাতীয়তাবাদের পক্ষে কাব্য চর্চায় সুখ্যাতি লাভ

কবি যেখানেই যেতেন সেখানেই তিনি সংবর্ধিত হতেন। তখন তাঁর আবাসস্থল আরব কবি সাহিত্যিক ও যুগশ্রেষ্ঠ ব্যক্তিদের মিলন কেন্দ্রে পরিণত হয়। তিনি অধিকাংশ সময় গৃহের অভ্যন্তরে বসেই জাতীয় ও সামাজিক বিষয়াবলী নিয়ে আলোচনায় মগ্ন থাকতেন। এতে করে সমগ্র আরব বিশ্বে বিশেষতঃ সিরিয়া ও লেবাননে তাঁর প্রসিদ্ধি ছড়িয়ে পড়ে।কবি কিন্তু খ্যাতির বিভূমনার কারণে স্বদেশবাসীর রাজনৈতিক আবেগ-অনুভূতি থেকে দূরে না থেকে আরব জাতীয়তাবাদ ও জাতীয় অভিব্যক্তির জন্মগান গেয়েছেন। ১০৬

এ সময় তিনি ফরাসীদের বিরুদ্ধে সিরীয় বিপ্লব প্রসঙ্গে কতিপয় অভিনব কাসীদা রচনা করেন। প্রকৃতপক্ষে পরবর্তীতে প্রতিষ্ঠিত আল-জাম্ঈয়া আল-আরাবিয়া ক্রিট্র কিন্তার তিনি ছিলেন পরিকল্পনাকারী। এ সমরে তাঁর কবিতার মূল সুর ছিল আরব একের স্বপক্ষে। তাঁর দর্শন ছিল আরবগণ এক দেহস্বরূপ যে, যখন তার এক অন্ধ বেদনাক্রান্ত হয়, তখন তার সর্বান্ধ অনিদ্রা ও জ্বরের মাধ্যমে সমবেদনা জ্ঞাপন করে। আরবদের সমাবেশে পঠিত আহ্মান শাওকীর কবিতার দুটি উল্লেখবোগ্য পর্যন্তি নিম্নে উদ্ধৃত হলো; ১০৭

"আমরা প্রাচ্যে অবস্থান করছি এবং আমরা একই মাতৃতুল্য প্রাঞ্জল ভাষার সন্তান, আমরা আহত অবস্থায় রয়েছি, আর আমাদের বেদনারাশি আমাদের ভ্রাতৃতুল্য।"

১৩৩. হাল্লা আল-ফাখ্রী, ভারীৰ আল-আলয আল-আর্যী, পৃ. ৯৭৪; আহমাদ কাব্বিশ, ভারীর আল-শি'র আল-আরবী আল-হালীস, পৃ. ৭৪; হুসাইন শাওকী, আবী শাওকী, পৃ. ১১১।

১৩৪. ড. শাওকী দায়ক, শাওকী শাইর আল-আসর আল-হালীস, পৃ. ৩৯।

১৩৫. আহমাদ শাওকী, আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৩২।

১৩৬. ড. শাওকী দায়ক, আল-আদ্য আল-আয়্বী আল-মু'আসির ফী মিসর, পৃ. ১১২; হান্না আল-ফাখুরী, ভারীব আল-আদ্ব আল-আয়্বী, পৃ. ৯৭৪।

১৩৭. আহমাদ শাওকী, আল-শাওকিয়্যাত, ২য় খণ্ড, পৃ. ১০৩।

এতদসম্পর্কিত বিষয়ে কবি বেদনায় ভারাক্রান্ত হয়ে আবৃত্তি করেন, ১০৮

"যখনই ইরাকের কোন আহত ব্যক্তি চিৎকার করে, তবন সমগ্র প্রাচ্য তার বেদনার ব্যথিত হয়ে তার পাশে এসে দাঁড়ায়।"

দেশাআবোধক, জাতীরতাবাদ ও আরব রাজনীতির স্বপক্ষে আহমাদ শাওকীর কবিতা রচনার এ ধারা তাঁর জীবনের শেষাবধি অব্যাহত থাকে। তিনি সাধারণভাবে গোটা আরবজাতির এবং বিশেষতঃ মিসরীর আশা-আকাঙ্খা ও জাতীর চেতনার প্রতিনিধিত্ব করে সমসামরিক আরব কবিদের মধ্যে স্বীর বৈশিষ্ট্যের স্বাক্ষর রাখেন। ফলে বিশ্বব্যাপী এমনকি পাক-ভারত উপ-মহাদেশেও তাঁর সুনাম সুখ্যাতি ছড়িরে পড়ে।

#### আহমাদ শাওকীর সাথে রবীন্দ্রনাথের সাক্ষাত

বাংলা সাহিত্যের কবিগুরু রবীন্দ্রনাথ ঠাকুর (১২৬৮-১৩৪৮ বাং/১৮৬১-১৯৪১ খ্রি.) ১৯২৬ সালে আরব কবি সন্রাট আহমাদ শাওকীর সাথে সাক্ষাত করেছিলেন। এ ছাড়াও ফিলিভিনী সাহিত্যিক ইস্আফ বেক আল-নাশৃশাশীবী (১৮৮৫-১৯৪৮ খ্রি.), তিউনেসীয় নেতা সাইয়্যেদ আল-সা'লাবী প্রমুখ এর সাথেও তাঁর সাক্ষাত ঘটেছিল। এভাবে মিসরে প্রতিনিধি হিসেবে আগত আরব দেশের বিভিন্ন নেতৃবৃন্দ ও সমসাময়িক বিশ্ববরেণ্য কবি-সাহিত্যিকগণ তাঁর সাথে সাক্ষাত করতেন। ১৪০

#### সিনেটের সদস্য নিযুক্তি (১৯২৪-১৯৩২ খ্রি.)

আহ্মাদ শাওকীর এহেন উচ্চ মর্যাদার স্বীকৃতি স্বরূপ ১৩৪২ হি./ ১৯২৪ সালে মিসর সরকার তাঁকে মিসরের জাতীর সংসদ সিনেট (Senate) এবং উচ্চপরিবদ مَحْلِيلُ السَّرُخُ এর সদস্য হিসেবে নিয়োগ দান করেন। মৃত্যুর পূর্ব পর্যন্ত তিনি এ পদে বহাল ছিলেন। ১৪১ এত বিরাট জনপ্রিয়তা থাকা সত্ত্বেও তিনি রাজনীতিতে কোন গুরুত্বপূর্ণ ভূমিকা রাখেননি, সিনেটে তাঁর সদস্য পদ থাকলেও তিনি সেখানে তেমন একটা প্রভাব বিভার করতে পারেননি। রাজনৈতিক অঙ্গনে আহ্মাদ শাওকীর অবস্থান ছিল স্বভাব সুলভভাবে প্রান্তিক; কেননা ভীড়, ঠেলাঠেলি ও চাপাচাপিকে তিনি অপক্ষন্দ করতেন। তাই রাজনীতি তাঁর মধ্যে তেমন রেখাপাত করেনি। তাঁর প্রধান ব্যতিব্যক্ততা ছিল স্বীয় সম্পদের প্রশাসনে। ১৪২

### জাতীয় সংবর্ধনা অনুষ্ঠান ও 'আমীর আল-ত'আরা' উপাধি অর্জন

আহমাদ শাওকী গণ-বিচ্ছিন্ন কবি ছিলেন না। তাঁর কবিতা ছিল দেশ ও জাতির সুখ-সাচ্ছন্দ্যের অনুভূতির বান্তব প্রতিচ্ছবি। এতে করে বিংশ শতাব্দীর সূচনা লগ্নে তাঁর কবিতা এত অধিক প্রসিদ্ধি লাভ করে যে, তা মিসরে সর্বত্র ব্যাপকভাবে পঠিত ও গীত হতে থাকে। তথু মিসর নয়, সমগ্র আরব বিশ্ব যেন তাঁর স্তুতি করতে লাগলো। তাঁর খ্যাতি তাঁকে সুখ ও সমৃদ্ধি দান করে এবং তাঁর সুশিক্ষিত

১৩৮. আহমাদ শাওকী, আল-শাওকিয়্যাত, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৯৩।

১৩৯. ড. শাওকী দায়ক, আল-আদব আল-আরবী আল-মু'আসির ফী মিসর, পৃ. ১১২-১১৩।

১৪০. ড. শাওকী দায়ক, শাওকী শাইর আল-আসর আল-হাদীস, পৃ. ৩৯।

১৪১. ইন'আম আল-জুন্দী, আল-রাঈদ ফী আল-আদাব আল-আরবী, পৃ ৪৪০; হান্না আল-ফাখ্রী, আল-জামি' ফী তারীব আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ৪৩৯; আহমাদ কাব্দিশ, তারীখ আল-শি'র আল-আরবী আল-হাদীস, পৃ. ৭৪; ইসলামী বিশ্ববেশ্ব, ৩য় খণ্ড, পৃ. ২৩৪।

১৪২. ইয়াত্ইয়া হাজী, হাঘা আল-শি'র, পৃ. ৫৭-৫৮; J. Brugman, An Introduction to the History of Modern Arabic Literature in Egypt, P. P. 37-38.

শ্রশংসাকারীদের এক বিরাট দল গড়ে উঠে। ১৪৩ অনন্তর ১৯২৭ সালে কবি আহমাদ শাওকী তাঁর আল-শাওকিয়্যাত হৈ ্রান্ত শীর্ষক কাব্যসংকলনের পুনঃ প্রকাশ করেন। এ উপলক্ষে আহমাদ শাওকীকে সন্মাননা জ্ঞাপনার্যে বিভিন্ন অনুষ্ঠানের ব্যবস্থা করা হয়। ১৪৪

ইত্যবসরে ১৩৪৫ হিজরী শাওয়ালের শেষান্তে ১৯২৭ সালে ২৯ এপ্রিল থেকে ২রা মে পর্যন্ত কায়রোর 'জাতীয় অপেরা হাউজে' সুলতান আহমাদ ফুয়াল (১২৮৫-১৩৫৫ হি./১৮৬৮-১৯৩৬ খ্রি.) এর প্রত্যক্ষ তত্ত্বাবধানে দেশী-বিদেশী অনেক নামী-দামী কবি-সাহিত্যিকের উপস্থিতিতে আহমাদ শাওকীর সন্মানসূচক এক জাঁকজমকপূর্ণ জাতীয় সংবর্ধনা অনুষ্ঠানের আয়োজন করা হয়। ১৪৫

উল্লেখ্য যে, আহমাদ শাওকীর সন্মানে আয়োজিত সংবর্ধনা অনুষ্ঠানে মিসরীয় সরকার ও তার প্রশাসনিক ব্যক্তিবর্গ এবং সমগ্র আরব রাদ্রের প্রতিনিধি, নেতৃবৃন্দ, লেখক, কবি, সাহিত্যিক, সাংবাদিকগণ অংশগ্রহণ করেন। অনুষ্ঠানে আমন্ত্রিত বিদেশী মেহমানদের মধ্যে ছিলেন সিরিয়ার রাষ্ট্রীয় ব্যক্তিত্ব 'মুহান্দদ কুরদ আলী'<sup>১৪৬</sup> (১৮৭৬-১৯৫৩ খ্রি.), লেবাননের 'শাকীব আরসালান'<sup>১৪৭</sup> (১৮৭১-

১৪৩. আবদুর রহমান তাহির দুরতী, তারীবে আদবে আরবী, (উর্দু অনুবাদ), পৃ. ৬৫২; হারা আল-ফাখ্রী, আল-জামি' ফী তারীব আল-আদব আল-আরবী, পৃ.৪৩৭; লারেরারে মা'আরিফ-ই-ইসলামিয়া, (লাহোর, ১ম সংকরণ, ১৩৮৬ হি./১৯৬৬বৃ.), ২য় বঙ, পৃ. ১৩৫।

১৪৪. ড. শাওকী দারক, শাওকী শাইয় আল-আসর আল-হাদীস, পৃ. ৩৯; ড. আবদুদ মাজীদ আল-হুর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ৭৯-৮০।

১৪৫. আহ্মাদ আল-ইস্কান্দারী, আহ্মাদ আমীন ও অন্যান্য, আল-মুফাস্সাল ফী তারীখ আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ৫৭১; হাল্লা আল-ফাখ্রী, তারীখ আল-আদব আল-আরবী,পৃ. ৯৭৪; আহ্মাদ হাসান আল-ঘাইয়্যাত, তারীখ আল-আদব আল-আরবী,পৃ.৫৮০;ড.শাওকী দায়ক,আল-আদব আল-আরবী আল-মু'আসির ফী মিসয়,পৃ. ১১৩;
J. Brugman, An Introduction to the History of Modern Arabic Literature in Egypt, p. 37.

كور المحترف المحترف

كه على المرابع المرا

১৯৪৬ খ্রি.), 'শিবলী বেক মাল্লাভ'<sup>১৪৮</sup> (১৮৭৫-১৯৬১ খ্রি.) ও কিলিভিনের আমীন আল-ছ্সাইনী প্রমুখ বিশিষ্ট পণ্ডিত ও গণ্যমান্য ব্যক্তি।<sup>১৪৯</sup>

এই সংবর্ধনা অনুষ্ঠানটি ছিল নিতাউই সাহিত্য নির্ভর। ইতোপূর্বে অনুরূপ উৎসব মিসরে আর অনুষ্ঠিত হয়ন। আয়বী সাহিত্যের ইতিহাসেও এ জাতীয় সভার দৃষ্টান্ত পরিলক্ষিত হয়ন। প্রায় সভাহব্যাপী অনুষ্ঠিত এ সংবর্ধনা সভায় আহমাদ শাওকীয় অবদান ও তাঁয় সাহিত্যেয় বৈশিষ্ট্য নিয়ে চুলচেয়া বিশ্লেষণ হয়। সন্মেলনে অভ্যাগত আয়ব বিশ্লেষ সম্মানিত অতিথিবৃন্দ তাঁয় প্রতিভা, প্রত্যুৎপল্লমতিত্ব নিয়েও আলোচনা করেন। এ সভায় আয়বী সাহিত্যে তাঁয় অভ্তপূর্ব অবদানের মৃল্যায়ন করতঃ সাহিত্যিক হিসেবে তাঁয় উচ্চাসনের স্বীকৃতিস্বরূপ ইমায়াত আল-শি'য়' المَارَةُ المَارِّةُ المَارِةُ المَارِّةُ ال

অত্র সমোলনের অন্যতম প্রধান আকর্ষণ 'শাইর আল-দীল' الناعر বা নীলনদের কবি হাফিজ ইবরাহীম (১৮৭১-১৯৩২ খ্রি.) একটি স্বরটিত কবিতা আবৃত্তি করেন। যাতে কবি নিজের ও আরবদেশসমূহ হতে আগত প্রতিনিধিবর্গের উপস্থিতিতে সকল আরব কবি-সাহিত্যিকের পক্ষ থেকে কবি আহমাদ শাওকীর শ্রেষ্ঠত্ব ও তাঁর কাব্য নেতৃত্বের বার'আত গ্রহণ করেন এবং সভার সিদ্ধান্ত অনুসারে আহমাদ শাওকীকে 'আমীর আল-ভ'আরা' নির্দ্ধান্ত বি কবি সম্রাট' উপাধিতে ভূবিত করেন। ১৫১

হাফিজ ইবরাহীন বিরচিত তাহ্নিরাতু আহমাদ শাওকী বেক' ئَوْنِي بِك নামক কবিতার সংশ্রিষ্ট চরণটি নিলরপ:<sup>১৫২</sup>

"ওহে ছন্দের প্রশাসক! আমি আপনার নিকট আনুগত্যকারী হিসেবে এসেছি, আর প্রাচ্যের এ প্রতিনিধিগণ আমার সাথে আপনার প্রতি আনুগত্য স্বীকার করেছেন।"

এ উপলক্ষে 'আল-সিয়াসা আল-উসবুইয়্যা' الْمَاتُوْمِيَّةُ الْأَسْرُوْمِيَّةُ الْمُسْرُوْمِيَّةُ ग्रागाজिনে ২৩ এপ্রিল, ১৯২৭ ইং তারিখে একটি বিশেষ সংখ্যা প্রকাশিত হয়। অন্যান্য পত্র-পত্রিকায়ও এ বিষয়ে বিশেষ প্রতিবেদন প্রকাশিত হয়। ১৫৩

كهد. শিবলী বেক মাল্লাত' লেবাদদের একজন প্রখ্যাত কবি, লেখক ও সাংবাদিক। তিনি ১৮৭৫ সালে লেবাদদের বা'বালা مُشِدَّ नामक স্থানে জন্ম এহণ করেন এবং এখাদেই ১৯৬১ সালে মৃত্যুবরণ করেন। তিনি ১৯০৮ সালে বৈরুতে আল-ওয়াতান' الْوَطْبَ শীর্ষক পত্রিকাটি প্রকাশ করেন। তিনি 'শাইর আল-আরুব' مُنْاعِرُ الأُرْزُ উপাধিতে ভূষিত হন। দ্র: ফারদীনান তৃতাল, আল-মুনজিদ ফী আল-আ'লাম, পৃ. ৬৮৩।

১৪৯. ড. শাওকী দায়ফ, শাওকী শাইর আল-আসর আল-হালীস, পু. ৪০।

১৫০. ড. মুভফা মাহমূদ ইউনুস, মিন আদাধিনা আল-মু'আসির, পৃ. ১০৩; আব্বাস হাসান , আল-মুভানাকী ওয়া শাওকী , পৃ. ৪১।

১৫১. ড. শাওকী দায়ক, শাওকী শাইর আল-আসর আল-হালীস, পৃ. ৪০; ইন'আম আল-জুন্দী, আল-রাঈদ কী আল-আদৰ আল-আয়বী, পৃ. ৪৪১; Pierre Cachia, An Overview of Modern Arabic Literature, (Edinburgh: University Press, 1990), P. 181.

১৫২. হাফিজ ইবরাহীম, দীওয়ান, ড. আহমাদ আমীন সম্পাদিত, (কারুরো: দার আল-আউদা, তা. বি., প্রথম প্রকাশ, ১৯৩৭), পৃ. ১২৮।

J. Brugman, An Introduction to the History of Modern Arabic Literature in Eygpt, P. 37.

এমনিভাবে আহমান শাওকী তাঁর ইচ্ছামত সাহিত্যের বিভিন্ন ক্ষেত্রে অবাধ বিচরণ শুরু করলেন।
তিনি স্বাধীনতা পরবর্তী জাতীয় নবজাগরণের সাথে একাত্ম হয়ে পড়েন। অনুরূপভাবে তিনি অন্যান্য
আরব জাতির সাথে নিজকে সম্পৃক্ত করতে সচেষ্ট হন। যেমন- সিরীয়দের বিভিন্ন পর্যায়ের জাতীয়
বিপ্লবে তিনি অংশগ্রহণ করেন এবং এগুলোকে শীয় কবিতার চিত্রিত করেন। ১৫৪ এগুলোতে আরবদের
জাতীয় আকাঞ্চা, তাদের প্রতি সন্রোজ্যবাদীদের অত্যাচারের প্রতিচ্ছবি প্রতিকলিত হয়েছে। ফলে
আহমাদ শাওকী মিসর, সিরিয়াসহ অন্যান্য আরবদেশের যুবকদের কামনার বস্তুতে পরিণত হলেন।
গরবর্তী সময়ে তাঁর কবিতার চর্চা দেশের আনাচে-কানাচে গীত হতে থাকে এবং তিনিও কবি সন্রাট
হিসেবে আরব বিশ্ববাপী শ্রেষ্ঠত্বের আসন অলংকৃত করেন। ১৫৫

ইতোমধ্যে আহমাদ শাওকী মিসরের জনগণের সাথে অবাধে মেলামেশা করতে শুরু করেন। তিনি কখনো কখনো দীয় বাহন হতে অবতরণ করে অলি-গলির রান্তায় দিকপ্রান্ত হয়ে ধোরাফেরা করতেন। নিজের ঘরে, সংবাদপত্র অফিসে এবং আভ্তাখানায় বন্ধু-বান্ধবদের সমাবেশে বাতায়াত করতে থাকেন। মিসরবাসী কবিকে তাদের উৎসব-উপলক্ষসমূহে একাত্ম করে দেয়। যদিও কবির জীবন মিসরবাসীর জীবনের অন্তর্ভুক্ত ছিল না, তথাপি তিনি তাদের চেতনা, আনন্দ ও উৎসাবাদিতে অংশগ্রহণে সচেষ্ট ছিলেন। ১০৬

### হাকিজ ইবরাহীমের মৃত্যুতে শোকগাঁধা রচনা

হাফিজ ইবরাহীন আহনাদ শাওকীকে দ্বীয় যুগের কবিদের প্রশাসক বা নেতা পরিণত করার কারণে অদ্যাবধি ঐতিহাসিকগণ হাফিজ ইবরাহীমকে একজন প্রতিশ্রুতি পালনকারী কবি হিসেবে গণ্য করে আসছেন। আহনাদ শাওকীও কখনো তাঁর সাথী ও কবি-বন্ধু হাফিজ ইবরাহীমের এহেন অতুলনীর আন্তরিকতার কথা বিন্দৃত হননি। ১৩৫১ হি./১৯৩২ সালের ২১শে জুলাই কায়রোর উপকর্ষ্ঠে আলযারতুন তাঁ এলাকার একটি ক্ষুদ্র বাড়ীতে সমসাময়িক কবি হাফিজ ইবরাহীম শেষ নিঃশ্বাস ত্যাগ করেন। ১৫৭ হাফিজ ইবরাহীমের আকন্মিক নৃত্যুতে আহ্মাদ শাওকী শোকে-দুঃখে মুহ্যমান হয়ে পড়েন এবং কবি হাফিজ ইবরাহীমের প্রতি অকৃত্রিম শ্রদ্ধা নিবেদন করে শোকগাঁথা কবিতা রচনা করেন। ১৫৮ বার উল্লেখযোগ্য দুটি পংক্তি নিম্নরূপ, ১৫৯

"আমি প্রাধান্য দিতাম যে, আপনি আমার শোকগাঁথা রচনা করবেন। হে জীবিতদের মধ্যে থেকে মৃত্যুর ইনসাফকারী। কিন্তু আপনি অগ্রে চলে গেছেন, আর প্রতিটি মৃত্যু হচ্ছে ভাগ্যলিপি।"

১৫৪. ড. শাওকী দায়ফ, শাওকী শাইর আল-আসর আল-হালীস, পৃ. ৪০।

১৫৫. ভ. মুস্তফা মাহমুদ ইউনুস, মিন আদাবিনা আল-মু'আসির, পৃ. ১০৩।

১৫৬. প্রাত্ত ।

১৫৭. আবদুল হামীদ সিন্দ আল-জুন্দী, হাফিজ ইবরাহীম শাইর আল-দীল, (বনররে, ১৯৬৮), পৃ. ৪২।

১৫৮. ড. আবদুল মাজীদ আল-হুর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ৬৮-৬৯।

১৫৯. আহমাদ শাওকী, আল-শাওকিয়্যাত, ৩য় খণ্ড, পৃ. ২২।

#### সাহিত্যের বিভিন্ন শাখায় পদচারণা

এ চরম সফলতার ক্ষণেও আহমাদ শাওকী আরাম-আয়েশ ও ভোগ-বিলাসে মন্ত হলেন না, বরং
তিনি তাঁর কবিতায় জাতীয় আকাঞ্চা বান্তবায়নে ব্রতী হলেন। বর্তমান শতানীর শুরু থেকে তিনি আরবী
সাহিত্যে নতুনত্বের আহবায়কদের নেতৃত্ব দিতে থাকেন। আরবী কাব্য জগতে তিনি আল-শি'র আলতাম্সীলী ﴿ اللَّهُ الْمُعَالِينَ বা নাট্যকবিতা (Dramatique) এর প্রবর্তন কয়েন। ইত্যবসয়ে তিনি
বিশেষ শ্রেণীর আল-মাস্রাহিয়্যা আল-শি'রয়্যা ﴿ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِينَ وَالْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِينَ وَالْمُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

নীলনদ হচ্ছে নাজ্জাশী, যার স্রোত তামাটে বর্ণের, এর রং অল্পত ধরণের সোনালী এবং কছে।"
গৌরবের শীর্ষ চূড়ায় উপনীত হয়ে আহমাদ শাওকী অনুভব করেন যে, তাঁর সকল আশা চরিতার্থ
হয়েছে এবং তাঁর কাব্য প্রতিভা সকল বন্ধন মুক্ত হয়ে তাঁর সর্বাধিক প্রিয় শিল্প লিপিবন্ধ করতে সচেই।
এমতাবস্থার কবি তাঁর জীবনের শেষ চার বছরে (১৯২৯-১৯৩২ খ্রি.) "আল-রিওয়াইয়্যা আলতাম্সীলিয়্যা" হিন্দ্র তিনিট্র নিট্রে উপন্যাস' রচনার আত্মনিয়োগ করেন এবং পরম উৎসাহ ও
আগ্রহতরে সাহিত্য সাধনায় তথা নাট্য শিল্পে নিয়োজিত থাকেন। ১৬২

#### কবি সমিতির সভাপতি মনোনয়ন

জীবন সায়াহে কবি আহমাদ শাওকী ১৯৩২ সালে প্রতিষ্ঠিত 'এ্যাপোলো' (Apollo) নামক 'কবিদের একটি সমিতি' (Society of poets) এর সভাপতি মনোনীত হন। এ সমিতির সদস্যভুক্ত কবিগণ রোমান্টিক স্থাইলের দ্বারা পরিচালিত হন। তাঁরা আহমাদ শাওকীকে তাঁলের নিকট গ্রহণযোগ্য মনে করেন। অবশ্য সর্বোচ্চ মর্যাদায় সমাসীন হওয়া সত্ত্বেও নবীনতর প্রজন্মের কবিদের তিনি যৎসামান্যই প্রশংসা লাভ করেন। ১৬৩

১৬০. 'বাজাল' (الحَارَ) হচ্ছে একশ্রেণীর জনপ্রিয় নবসূষ্ট আরবী কবিয়াল কবিতা; যাতে চলতি ভাষার প্রাধান্য থাকে।
এটি প্রাচীন প্রীক গীতি কবিতার অংশ বিশেষ। যা ভান দিক থেকে বাম দিকে দলবদ্ধভাবে আবৃত্তি করা হয়।
মূলতঃ এ জাতীয় কবিতাওলো আমাদের দেশে প্রচলিত জারী গানেরই মূর্ত প্রতীক। জারী গানে যেমন একজন
গায়ক সঙ্গীতের এক টুকরো কলি বলার পর অন্যান্য সহশিল্পীবৃন্দ সমিলিত কঠে তা পুনরাবৃত্তি করেন, ঠিক
অল্রুপ যাজালী কবিগণও তাদের রচিত গীতিকাব্য সমিলিত কঠে দলবদ্ধভাবে পরিবেশন করতেন। দ্র: আলআব লুইস মা'লুক, আল-মুনজিন ফী আল-লুগাহ্, (বৈক্লত: দার আল-মাশ্রিক, ২১ তম সংকরণ, ১৯৭৩), পৃ.
২৯৪: মাজ্মা' আল-লুগাহ আল-আয়াবিয়্যা, আল-মু'জাম আল-ওয়াসীত, (মিসয়: লার আল-মা'আরিফ, ২য়
সংকরণ, ১৩৯২/১৯৭২), ১ম খও, পৃ. ৩৮৯: মুনীর আল-বা'আলাবাক্তী, আল-মাওরিদ, পৃ. ৯১৯: Hans
Wehr, A Dictionary of Modern Written Arabic, (New York: Spoken Language Service
Inc. 3rd Edition, 1976), P. 375.

১৬১. ড. শাওকী দায়ক, আল-আদব আল-আরবী আল-মু'আসির ফী মিসর, পৃ. ১১৩: ড. শাওকী দায়ক, ফুস্ল ফী আল-শি'র ওয়া নাক্দিহী, পৃ.৩৩৫।

১৬২. আহমাদ কাব্যিশ, তারীখ আল-শি'র আল-আর্বী আল-হাদীস, পৃ. ৭৫: ভ. মুহাম্মদ মানদ্র, আহমাদ শাওকী, প্রাতক্ত, পৃ. ৬৯।

J. Brugman, An Introduction to the History of Modern Arabic Literature in Egypt, P. 38.

#### বার্ধ ক্য জীবন

জীবনের শেষপ্রান্তে বার্থক্যে উপনীত হওয়ার প্রাক্কালে আহমাদ শাওকীর দেহে আতে আতে দুর্বলতা ছেয়ে পড়ে। কবি রাত্রি জাগরণ করতে অক্ষম হয়ে পড়েদ এবং পূর্বের ন্যায় জেলে থেকে নাহিত্য ও কাব্যচর্চা করতে পায়তেন না। কারণ তিনি রক্তবাহিকা শিয়ঃপীড়ায় ভীষণভাবে আক্রান্ত হন। ১৯৩০ সালে তিনি চার মাস যাবৎ আকস্মিক রোগে শয্যাশায়ী হয়ে পড়েদ, যাতে তাঁর দৃচতা ও শক্তি দুর্বল হয়ে যায় এবং গৃহের এক কক্ষ থেকে অন্য কক্ষে চলার সময় তিনি লাঠির উপর ভর দিয়ে চলতে থাকেন। ১৬৪ কবি-পূত্রের বন্ধু আহমাদ মাহফুয এ দুরাবস্থার জন্য কবির যৌবনকালে মদ্য বিশেষতঃ হইকি' (Whiskey) পানে চরম আসক্তিকে দায়ী করেন, যা কায়রেরর উপকঠে অবস্থিত 'আলমাতরিয়া المُطْرِيَّا أَنْ مُنْ مُنْ الله নামে খ্যাত জলসায়রে এবং স্বীয় বাসভবন 'কুরমা ইবনে হানী' المَطْرِيِّا তে অবস্থানকালে আহমাদ শাওকী তাঁর বন্ধু-বান্ধবদের সাথে অত্যাধিক সেবন করতেন। অবশ্য নিবাসিতকালীন সময়ে তিনি মিসয়য়য় সরকার কর্তৃক অর্থ প্রেরণের স্বন্ধতার দরুল 'অ্যালকোহল' (Alcohol) পানের মাত্রা কমিয়ে দেন। এমনকি তিনি অধ্যয়ন অথবা কবিতা রচনাকালেও দুই পেয়ালা পানে অভ্যন্ত হয়ে পড়েছিলেন। ১৬৫

এ সময় আহমাদ শাওকীর মধ্যে একটি স্পর্শকাতরতা দেখা যায়, যা অর্থ সয়য়তার সয়য় তাঁকে ভীত-সয়ত করত এবং অর্থের পর্যাপ্ততায় তাঁকে আনন্দিত কয়ত। সয়ৢবতঃ এ অনুভূতিটি তাঁয় বৌবনকালের ন্যায় বার্ধ্যক্যেও প্রভাব বিভার কয়ে। তাই কবি আর্থিক অনটনের শংকা দৃয়ীভূত কয়য় একমাত্র পয়া হিসেবে অধ্যয়নে মনোনিবেশ এবং কবিতা য়চনাকে বেছে নেন। তথাপি কবিয় অসুস্থতাকালে এ সংবেদনশীলতা তাঁর মনে লারল্গ প্রভাব বিভার কয়েছিল। কবির আচরণে এর প্রভাব সম্পর্কে কবি-পুত্র হুসাইন শাওকী বলেন যে, এ অনুভূতি কবিকে মাতম (শোক) সভায় উপত্থিত হতে বাধা প্রদান কয়ত, এমনকি তাঁর বোনের মাতম অনুষ্ঠানেও তিনি উপস্থিত হননি। ১৬৬ এতয়্যতীত তিনি যখন নির্বাসিম থেকে কিয়ে আসেন তখন তিনি 'হাল্ওয়ান' ১৯৮ নামক স্থানে যেতে সক্ষম হননি, যেখানে তাঁয় অনুপস্থিতিতে তাঁয় মাতা মৃত্যুবরণ করেছিলেন। ১৬৭

### মৃত্যু সম্পর্কে কবির দর্শন

কবি অনুস্থতার ব্যাপারে আতংকবোধ করতেন এবং বয়োঃবৃদ্ধির ব্যাপারে সতর্ককারী থেকে দূরে থাকতেন। তিনি ক্যাপার (Cancer) বা কর্কট রোগ সম্পর্কে বিশেষভাবে ভীত-সম্ভত থাকতেন। একদা তিনি কোথাও পড়েছিলেন যে, অধিকাংশ চিন্তাবিদ ক্যাপার রোগে আক্রান্ত হয়ে থাকেন। অনন্তর কবির জিহ্বায় অথবা ঠোঁটে কোন ক্ষুদ্র আকারের ক্ষীতি বা কোড়া জাতীয় কিছু প্রকাশ পেলে তাৎক্ষণিক তিনি অস্থির ও অধীর অবস্থায় ভাভারের নিকট ক্রুত গমন করতেন। শেষ বয়সে তাঁর সৃষ্টিশক্তি য়াস পায় ফলে তিনি 'থার্মোমিটার' (Thermometre) বা তাপমান-যদ্রের লেখা পড়তে পারতেন না। আর কবির পরিবার তাঁর জ্বরে আক্রান্ত হওয়ার সময় জ্বরের তাপমাত্রার ব্যাপারে তাঁর নিকট মিথ্যা বলতেন।

১৬৫. আহমাদ মাহফুম, হায়াতু শাওকী, পৃ.৭৭।

১৬৬. আহমাদ শাওকীর একজন বোন ছিল, যিনি ১৯৩০ সালে মৃত্যু বরণ করেন। ঐতিহাসিকগণ ভার কথা ব্যতীত আর কিছুই উল্লেখ করেননি। দ্র: ভ. আবদুল মাজীন আল-হুর, আহমাদ শাওকী, পু. ৪৬।

১৬৭. হুসাইন শাওকী, আবী শাওকী, পৃ. ১৫৫-১৫৬।

এই জন্য যে, তারা মনে করতেন জ্বের তাপমাত্রার সঠিক বর্ণনা তাঁর মানসিক অস্থিরতাকে বৃদ্ধি করবে বরং মিষ্টিকথা, শুভসংবাদ এবং প্রসন্ন মুখমন্ডল তাঁর অন্তরকে শীতল করতে পারে। ১৬৮

একদা আহমাদ শাওকীর সাহিত্যিক বন্ধু আল-আমীর শাকীব আরসালান (১৮৭১-১৯৪৬ খ্রি.) তাঁকে বললেন যে, তাঁদের অন্তরন্ধপূর্ণ বন্ধুত্ব সুদীর্ঘ চল্লিশ বহুর পূর্ব থেকে চলে আসছে। এতে তিনি অত্যন্ত উবিগ্ন ও দুশ্ভিষাপ্ত হয়ে পড়লেন। অতঃপর কবির ঘনিষ্ঠ বন্ধু কর্তৃক তাঁর আয়ুকাল ফুরিয়ে যাওয়ার উল্লেখে তিনি প্রচন্ড অসম্ভন্তি প্রকাশ করেন। ১৬৯

এমনিভাবে জীবন সায়াফে আহমাদ শাওকীকে পেরেশানী ও বিবন্নতা দারুণভাবে আক্রান্ত করে কেলে। এ সময় তিনি একাকী থাকতে এবং বন্ধু-বান্ধবদের থেকে দূরে থাকতে ভয় করতেন। ১৭০ তাই তাঁর নিকট সংবাদপ্রাদির প্রধান সম্পাদকের দপ্তরসমূহ ছিল স্বাধিক পছন্দনীয় সমাবেশস্থল। তন্মধ্যে কায়রোর প্রখ্যাত সাহিত্যিক ও সাংবাদিক মরহুম আমীন আবদুল লতিক আল-রাফিরী (১৮৮৬-১৯২৭ খ্রি.) এর সাথে ছিল তাঁর দৃঢ় যোগস্ত্রিতা। অতঃপর অধ্যাপক তাওকিক দায়াবের সাথে সাক্ষাতের মাধ্যমে অধিকাংশ দিবা-রাত্রিতে তাঁর বিভিন্ন কার্যক্রমের পরিস্মাপ্তি ঘটত। ১৭১

আধুনিক মিসরে তখন ছিল অবকাশ যাপনের সুবর্ণ সুযোগ। তখন কবির একান্ত সচিব ও লেখক আহমাদ আবদুল ওয়াহ্হাব তাঁর গাড়ীকে প্রস্তুত করতেন এবং আহমাদ শাওকীকে নিয়ে কায়য়োর শহরতলীতে যুরে বেড়াতেন অথবা কবিকে নিয়ে তাঁর বন্ধু ইসমাঈল শিয়ীনের নিকট গমন করতেন। ১৭২ তাঁর নিকট কবির জীবন-চরিত সম্পর্কে একটি পুত্তক ছিল। অনন্তর আহমাদ শাওকী তাঁর বন্ধুর সাথে ধর্মীর বিষয়াদির ব্যাপারে আলাপ-আলোচনা করেন এবং তাঁর মৃত্যুর সময় ঘনিয়ে আসছে তা টের পেয়ে যেন তিনি পবিত্র কুয়আনে ক্ষমা প্রার্থনা ও তওবা করা সম্পর্কিত বিষয়ে তাঁর বন্ধুকে জিজ্ঞাসাবাদ করেন। ১৭৩

একদা সন্ধ্যার আহমাদ শাওকী তাঁর চালককে অধ্যাপক তাওফিক দায়াবের সাথে সাক্ষাতের জন্য কায়রোস্থ 'আল-জিহাদ' المحيود পত্রিকা অফিসে নিয়ে যেতে বলেন। অতঃপর সেখানে উপস্থিত সকলের মধ্যে তিনি অত্যন্ত সুন্দরভাবে নৈশ আলাপে মেতে উঠেন এবং খুব প্রশান্তিবোধ করেন। আমোদ-কুর্তির লয়ে কবি ভীবণভাবে কাশিতে আক্রান্ত হন। এ সময় তাঁর শক্তি দুর্বল হয়ে পড়ে ও বভাবে পরিবর্তন এসে যায়। তখন আহমাদ শাওকীর চালক তাঁকে নিয়ে তৎক্ষণাৎ বাড়ীতে ফিরে আসলে তিনি সুস্থতা লাভের আশায় বিশ্রামের জন্য বিহানায় আশ্রয় গ্রহণ করেন। এটি ছিল ১৯৩২ সালের অস্টোবর মাসের ১৩ তারিখের রাত্রিকালীন ঘটনা। সেই রাত্রিতে তিনি আবায় এমন কঠিন কাশিতে আক্রান্ত হন এবং আধ্যন্তী সময় মনে তীব্র কস্ট ও উভয় কুসকুসে প্রবল চাপ অনুভব করেন। এহেন গুক্লতর অসুস্থ অবস্থায় হতভদ্বতার ভেতরে কবিকে বাঁচিয়ে রাখার জন্য পরিবেষ্টিত লোফদের মধ্যে সেবা গুক্রবা ও চিকিৎসার্থে সর্বাত্রক প্রচেষ্টা চালানো হয়। ১৭৪

১৬৮. ইয়াহইয়া হাকী, হাবা আল-শি'র, পৃ. ৫৬।

১৬৯. প্রাতত।

১৭০. হুসাইন শাওকী, আবী শাওকী, পৃ. ১৫৩।

১৭১. ইয়াহ্ইয়া হাকী, হাযা আল-শি'র, পৃ. ৫৮।

১৭২. হুসাইন শাওকী, আবী শাওকী, পৃ. ১৫৩।

১৭৩. ইয়াহ্ইয়া হাকী, रागा जान-नि'त्र, পृ. ৫৪।

১৭৪. ড. আবদুল মাজীদ আল-হুর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ৭৮।

#### ইত্তেকাল ও শোকসভা

অবশেষে ১৩৫১ হি./ ১৯৩২ খ্রি. ১৪ ই অক্টোবর<sup>১৭৫</sup> ভোর রাত্রি ২ ঘটিকার সময় আরবী সাহিত্যের আধুনিক যুগের কবিকুল সন্রাট আহমাদ শাওকী কায়রোয় জীয়াস্থ নীলনদ উপকূল তীরবর্তী তাঁর 'কুরমা ইবনে হানী' خُرِّتُ ابنِ خَانِي البنِ خَانِي काয়ে পরিচিত প্রাসাদে ইহধাম ত্যাগ করেন। ১৭৬ (ইন্না লিল্লাহি ওয়া ইন্না ইলাইহি রাজিউন) মৃত্যুকালে তাঁর বয়স হয়েছিল ৬৪ বৎসর। তিনি অসংখ্য গুণগ্রাহীসহ পেছনে ফেলে যান প্রচুর মান-মর্যাদা, বিপুল ধন-সম্পদ এবং আরবী কবিতার বিশাল ভাভার।

মৃত্যুর পূর্বলয়ে কবি তাঁর স্ত্রী ও পুত্র হাসানকে শেষ দর্শনের জন্য আহ্বান জানালে উভয়ে তাঁর নিকট ক্রত আগমন করণেও তারা তাঁকে নিস্প্রাণ অবস্থায় দেখতে পায়। বর্ণনাকারীদের সূত্রে বলা হয় যে, মৃত্যুর পূর্ব মুহুর্তে আহমাদ শাওকীর সর্বশেষ যে কথা ছিল, তা তিনি নিজের একনিষ্ঠ খাদেনের উদ্দেশ্যে বলেছিলেন: <sup>১৭৭</sup>

"মুহান্মদ অর্থাৎ মুহান্মদ আবদুল ওয়াহ্হাবের প্রতি আমার সালাম পৌঁছে দিও।"

অনন্তর আহমান শাওকীকে দাফন করার পর তাঁর অসিয়ত মোতাবেক তাঁর নবীপ্রশন্তিমূলক বিখ্যাত নাহজ আল-বুরদা ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّا الللللَّاللَّا الللَّهُ الللللَّا اللَّهُ الللَّهُ الللَّا

"হে কল্যাণের সর্বাধিক প্রশংসিত (আহমাদ)! আমার নামকরণে রয়েছে আমার গৌরব, আর কিভাবে আমার নাম রাস্লুল্লাহ (সা.) এর নামের হারা গৌরবাহিত হবেনা? যদিও আমার পাপরাশি ক্ষমার চেয়ে বেশী, তবুও আল্লাহর নিকট আমার আশা রয়েছে যে, তিনি আমাকে শ্রেষ্ঠ আশ্রয়প্রাপ্তদের অন্তর্ভুক্ত করবেন।"

আহমাদ শাওকীর ইত্তেকালে গোটা আরব দেশে শোক-দুঃখ ও বেদনার ধ্বনি ছেয়ে পড়ে। কবির বিয়োগব্যথায় শোকাতুর জনগণ দীর্ঘকাল পর্যন্ত তাঁর কবিতা ও জীবন-চরিত নিয়ে বলাবলি করতে

১৭৫. আহমাদ শাওকীর মৃত্যুর তারিখ সম্পর্কে ঐতিহাসিকদের মধ্যে মততেদ পরিলক্ষিত হয়। প্রখ্যাত ঐতিহাসিক হারা আল-কার্বী উল্লেখ করেদ যে, আহমাদ শাওকী ১৯৩২ সালের ১৩ ই অটোবর ইস্তেকাল করেন। দ্রঃ ভারীখ আল-আদব আল-আরবী,পৃ. ৯৭৪; অনুরপভাবে আব্বাস হাসানের মতে আহমাদ শাওকী ১৯৩২ সালের ৪ঠা অক্টোবর গরলোক গমদ করেদ। দ্রঃ আল-মৃত্যানাব্বী ওয়া শাওকী, পৃ. ৪১; তবে অধিকাংশের অভিমত অনুসারে আহমাদ শাওকীর মৃত্যুকাল ১৯৩২ সালের ১৪ অটোবর তারিখটি অধিক প্রাধান্যপ্রাপ্ত ও গ্রহণযোগ্য।

১৭৬. ড. শাওকী দায়ক, শাওকী শাইর আল-আসর আল-হালীস, পৃ. ৪৪; ড. শাওকী দায়ক,আল-আদব আল-আরবী আল-মু'আসির ফী মিসয়, পৃ. ১১৩; ড. আহমাদ মুহাম্মদ আল-ছফী, আল-ইসলাম ফী শি'র শাওকী, পৃ. ৪; আহমাদ কাব্বিশ, তায়ীর্থ আল-শি'র আল-আরবী আল-হালীস, পৃ. ৭৫; ড. মুহাম্মদ আহমাদ আল-আব্ব, আদ আল-লুগা ওয়া আল-আদব ওয়া আল-লাক্ল, পৃ. ২১২; J. Brugman, An Introduction to the History of Modern Arabic Literature in Egypt, P. 38.

১৭৭. ইয়াহইয়া হাকী, হাযা আল-শি'র, পৃ. ৫৪।

১৭৮. আহমাদ শাওকী, আল-শাওকিয়াত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৯৪; ত. আবদুদ মাজীদ আল-হুর, আহমাদ শাওকী পৃ. ৭৮; হুসাইন শাওকী, আবী শাওকী, পৃ. ৭৬-৭৭।

থাকে। অনুরূপভাবে মিসরের পত্র-পত্রিকা ও সাময়িকীগুলো তারঁ জন্য পৃথক ক্রোভূপত্রসহ বিশেষ সংখ্যা প্রকাশ করে। এগুলোতে কবির কাব্য প্রতিভা ও বৈশিষ্ট্যসমূহ নিয়ে আলোচনা করা হয় বন্ধারা তিনি দেশ-বিদেশে ও প্রবাসী জীবনে গৌরবান্বিত হয়েছিলেন। ১৭৯

কবির মৃত্যুর অব্যবহিত পর ১৯৩২ সালের ভিসেম্বর মাসে মিসরের শিক্ষা মন্ত্রণালয় ও সাহিত্যামোদীদের যৌথ উদ্যোগে কায়রোর রাজকীয় অপেরা হাউজে কবির প্রতি অন্তিম শ্রদ্ধা নিবেদন ও তাঁর রূহের মাগবিন্যাত কামনার উদ্দেশ্যে এক বিরাট শোকসভা অনুষ্ঠিত হয়। সেখানে মরহুমের আজীয়-স্বজন, বন্ধু-বান্ধব, ভভানুধ্যায়ীসহ বিভিন্ন দেশের রাষ্ট্রদূত, বিশেষ প্রতিনিধি, আরব বিশের প্রখ্যাত কবি-সাহিত্যিক, জ্ঞানী-গুণী ও বিশিষ্ট পভিত ব্যক্তিবর্গ উপস্থিত ছিলেন। ১৮০

### কবির মৃত্যু উপলক্ষে রচিত শোকগাঁখা

কবি সন্রাট আহমাদ শাওকীর নাম অদ্যাবধি আরব কর্ণ-কুহরে যাদুমন্ত্রের ন্যায় মুখরিত হর। কবি 
তাঁর শিল্প ও কবিতার বেঁচে আছেন এবং থাকবেন। তিনি মরেও অমর। তাঁর আকস্মিক মৃত্যু মানুবের 
মনে বিরাট প্রভাব রেখে যায় এবং আরবদেশগুলো আঁতকে উঠে। ছোট-বড়, শক্র-মিত্র সকলের চোখ 
থেকে ঝরে পড়ে তপ্ত লোনা অশ্রুমালা। একটি অবিস্মরণীয় জীবনাবসানে বিশ্ব হারালো একজন 
বছভাবাবিদ মহামনীষী ও খ্যাতিমান সাহিত্যিক। তাই অনতিবিলম্বে কবি, সাহিত্যিক, লেখক ও 
সাংবাদিকগণ মঞ্চসমূহে তাঁর কৃতিত্ব ও কাব্য প্রতিভার স্বীকৃতি হিসেবে বিভিন্ন শোকগাঁথা নিবেদন 
করেন এবং তাঁর বিরহে দুঃখ-বেদনাগুলো অনলবর্ষী লেখনীর মাধ্যমে ধারণ করেন। 
১৮১

১৯৩২ সালে নাবলুস শহরে অনুষ্ঠিত বৃহত্তম শোকানুষ্ঠানে ইরাকের প্রখ্যাত কবি মার্রাক আলরসাফী (১২৯২-১৩৬৫ হি./১৮৭৫-১৯৪৫ খ্রি.) মিসরের কবি সম্রাট আহমাদ শাওকীর প্রতি অকৃত্রিম
শ্রন্ধা নিবেদন ও শোক প্রকাশ করে 'রাছা শাওকী শাইর মিসর আল-আক্বার'
দীর্বক কাসীদা আবৃত্তি করে বলেন যে, নিশ্চরাই যে লোকটি গতকালও জীবিত ছিলেন তিনি মৃতে
পরিণত হয়েছেন। গতকাল তিনি ছিলেন হাস্যরত, স্বরং বন্ধু-বান্ধবসহ আনন্দিত, আর আজ আমরা
তাঁর মৃত্যুর বেদনার শোকাহত। তাই গোটা আরব জাহানের সর্বশ্রেষ্ঠ কবির মৃত্যুতে বেদনার ভারাক্রান্ত
কবিতার ছন্দগুলো তরঙ্গারিত হচ্ছে এবং কাব্যজীতি পরিমাপের দ্বারা প্রকন্দিপত হচ্ছে। কবির
ভাষার:১৮২

"আরবী কবিতা এর সর্বশ্রেষ্ঠ কবির দুর্যোগের পর এর স্থাটের আক্রান্ত হওয়ার কারণে মিসরে এর দুর্যোগ প্রকট হয়ে পড়ে। কবিতার আকাশ এ নিম্নুখীতার উজ্জ্ব সূর্য ও পূর্ণ চল্রগুলোতে প্রবেশ করে।"

এতব্যতীত ১৯৩২ সালে আধুনিক আরবী কাব্যজগতের দুই দিকপাল কবি হাফিজ ইবরাহীম ও আহমাদ শাওকীর মৃত্যুর পর সিরীয় সাহিত্যিক সায়িয়দ আহমাদ উবায়দ এ দুই মিসরীয় স্বনামধন্য

১৭৯. আহমাদ মাহকুব, হারাতু শাওকী, পৃ. ৭৬-৭৭।

১৮০. আহ্মান হাসান আল-যাইর্য়াত, তারীথ আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ৫৮০: আহ্মান আল-ইসকানদারী, আহ্মান আমীন ও অন্যান্য, আল-মুকাস্সাল ফী তারীথ আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ৫৭২: আবদুর রহমান তাহির আল-সূরতী, তারীথে আদবে আরবী (উর্লু অনুবান), পৃ. ৬৫২।

১৮১. হান্না আল-ফার্রী, আল-জামি' ফী তারীথ আল-আদব আল-আর্থী, পু. ৪৩৯।

১৮২. মারুফ আল-ক্লসাফী, আল-দীওয়ান, (বৈক্লত: আল-মাকতাবা আল-আহলিয়াা, তা.বি.), পৃ. ৩২৭।

কবির কিছু কবিতা সংগ্রহ করে তাঁদের জীবন চরিত ও কাব্য-প্রতিভার মূল্যায়নসহ দামেশ্ক থেকে ১৩৫১ হিজরীতে 'বিক্রা আল-শাইরাইন' وَكُرَى الشَّاعِرَيْنِ বা 'দুই কবির স্মৃতিকথা' শীর্ষক গ্রন্থ প্রকাশ করেন। ১৮৩

কবি আহমাদ শাওকীর মৃত্যুতে আলী মাহমুদ ত্বাহা আল-মুহান্দিস (১৩২১-১৩৬৯ হি./১৯০২-১৯৪৯ খ্রি.) কর্তৃক রচিত 'মাওত আল-শাইর' ন্তু শীর্ষক প্রখ্যাত শোকগাঁথা কবিতার প্রারম্ভিক পুঁটি চরণে মিসরসহ সারা বিশ্বের শোকার্ত মানুষের ভারাক্রান্ত হদরের এক সকরুণ চিত্র প্রকাশিত হরেছে, ১৮৪

"তারা প্রাতঃকালে প্রাঞ্জল বর্ণনার প্রদীপ নিয়ে এগিয়ে যায় এবং সন্ধ্যাকালে গমনকারীদের মধ্যে তা নিয়ে চলতে থাকে। তারা একটি কিরণ রেখে প্রদীপটিসহ চলে যায়, যা পৃথিবীতে সর্বদা উজ্জ্বল আলো বিকিরণকারী হিসেবে থাকবে।"

#### ব্যক্তিত্ব ও সভাব-চরিত্র

আহমাদ শাওকী অতীব সুশ্রী, সুপুরুষ, অত্যন্ত সংযমী, ভাষগদ্ভীর ও আত্মসচেতনতাসম্পন্ন ছিলেন। তিনি বচনে সত্যবাদী, চাল-চলনে স্বভাবসুগভ ধীর, ছির, সৃদ্ধ অনুভূতিসম্পন্ন, নরম মেজাজী, কৌতুকপ্রিয় ও পরিমিত হাস্যরসিক ব্যক্তিত্ব ছিলেন। তিনি অত্যন্ত সঙ্গীতপ্রিয়, চিন্তাশীল ও অসাধারণ মেধার অধিকারী ছিলেন। রাজপরিবারে লালিত-পালিত হওয়ার প্রভাবে তিনি ছিলেন উনুত সংস্কৃতিমনা, উদার চেতনাসমৃদ্ধ। স্বভাবতঃই তিনি ছিলেন রাজদরবারী তোষামোদী কবি। রাজা-বাদশাহ, আমীর-উমরাহ এবং মহান ব্যক্তিবর্গের প্রশংসার কবিতা রচনা করে তিনি তাঁদের নৈকট্য লাভ করেন। অবশ্য প্রবাস জীবন থেকে ফিরে এসে তিনি জনগণের দুঃখ বেদনায় ব্যথিত হয়ে তাদের প্রতি মনোনিবেশ করেন এবং সাধারণ মানুষের আশা-আকাজ্যাকে কাব্যে চিন্তায়িত করে একটি যুমন্ত জাতিকে জাগিয়ে তুলতে সক্ষম হয়েছিলেন। ১৮৫

আহমাদ শাওকীর ব্যক্তিত্ প্রকাশ পায় যেদিন তিনি আইন অফিসে যোগদান করেন। এ সম্পর্কে মিসরীয় সাহিত্যিক আহমাদ যাকী পাশা (১৮৬৬-১৯৩৪ খ্রি.) এর একটি উক্তি বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য। তিনি বলেছেন, তিনি (শাওকী) হচ্ছেন একজন ক্ষীণকায়, সক্ল, হালকা-পাতলা, ধর্ব আকৃতি বিশিষ্ট সুদর্শন যুবক, প্রায় কপালে ভাজযুক্ত, দুঁটি চক্লু চিলেচালা, নড়াচড়ার সময় আন্দোলনবিশিষ্ট। আর যখন এক পলক ভূমির দিকে তাকাতেন, আকাশের পানে দীর্ঘকণ পর্যন্ত প্রসারিত নেত্রে করেক মুহুর্ত তাকিয়ে থাকতেন। তিনি এ সকল ক্রমাগত ও অপছন্দনীয় চলাচল সত্ত্বেও শান্ত, নীরব, নির্বিকার; যেন তিনি নিজেই নিজের সাথে কথা বলছেন।"

আহনাদ যাকীর এহেন বিবরণ সত্ত্বেও তিনি বিরল কাব্য-প্রতিভা ও অতুলনীর যোগ্যতা নিয়ে জন্মগ্রহণ করেন যা তাঁকে কাব্য নেতৃত্বের শীর্ষে পৌছে দেয়।

১৮৩. আহমাদ উবায়দ, যিকরা আল-শাইন্নাইন, (দামেশ্ক, ১৩৫১হি,)।

১৮৪. আলী মাহমুদ আ্বাহা আল-মুহাদদিস, মাওত আল-শাইর, আল-মুক্তাভাক',(কাররো, ১৯৩২), ৩য় খঙ,পৃ.
৫৪৬।

১৮৫. জি. এম. মেহেরুল্লাহ, আরবী কবি সাহিত্যিক ও সাহিত্য, (ঢাকা: আল-নাহ্না প্রকাশনী, ১৯৯৩), পৃ. ৮০-৮১।

১৮৬. ড. আবদুন মাজীদ আল-হর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ৬৯।

আহমাদ শাওকী ছিলেন জীবনবাদী কবি। তিনি জীবনকে ভালবাসতেন এবং জীবনের আরামআরেশের প্রতি ছিলেন উৎসর্গীত। তিনি শালীন ও অত্যন্ত মূল্যবান পোবাক পরিধান করতেন। তিনি
ছিলেন অকৃপণ ও অত্যন্ত দানশীল। সম্পদ আহরণ করতেন সত্য, তবে তা সৎপথে এবং শীর
পরিবার-পরিজনের এবং মানবতার কল্যাণার্থে ব্যয় করার জন্য। ১৮৭ অভাবীদের সাহায্যে তিনি সর্বদা
এগিয়ে আসতেন এবং মানবতার কল্যাণে দানের প্রশন্ত হাত সম্প্রসারণ করতেন। তাঁর রাজনৈতিক
অবস্থার পরিবর্তন না হলে তিনি ব্যতিক্রমহীনভাবে মিসর তথা আরব প্রাচ্যের শ্রেষ্ঠ দানশীল সন্তান
হিসেবে আত্যপ্রকাশ করতেন। ১৮৮

আহমাদ শাওকী ব্যক্তিগতভাবে একজন সৎ, চরিত্রবান এবং বাঁটি মুসলমান ছিলেন। ইসলাম ধর্মের প্রতি তিনি ছিলেন অত্যন্ত অনুরাগী। যদিও ধর্মীয় অবশ্যকরণীয় বিধি-বিধান কঠোরভাবে শালন করতেন না, তথাপি গোপনে ও প্রকাশ্যে তিনি ছিলেন মদ্যপানে অভ্যন্ত। উপরন্ত ক্রীড়া-কৌতুক ও খেল-তামাশার বৈঠকে তিনি অংশ নিতেন। ১৮৯ বন্ধু-বান্ধবদের সাথে আহমাদ শাওকীর আচরণ ও তাঁদের সাথে কবির যোগসূত্রতা সম্পর্কে আহমাদ মাহকুষ বলেন যে, তিনি বন্ধুদের প্রতি ক্রুত বিরক্তভাজন, ক্রুত পরিবর্তনশীল, ক্রুত ক্রোধান্বিত এবং ক্রুত সম্ভন্তও হতেন। এজন্য তিনি যথার্থ বন্ধুত্ব চিনতেন না, বরং বিরাট সংখ্যক সঙ্গী-সাথীদের সাথে উঠা-বসা করতেন। তাদের মধ্যে তাঁর নিকট সর্বাধিক প্রিয় ছিলেন ড. মাহজুব সাবিত। ...এতছাতীত তিনি ছিলেন বন্ধ প্রতিশ্রুতি পালনকারী, তাঁর প্রতি উপকারীর প্রতিদানে তিনি সৌন্দর্যকৈ সংরক্ষণ করতেন না। ১৯০

কবি-পুত্র হুসাইন শাওকী স্বীয় পিতার আমিত্বের কথা অকপটে স্বীকার করেন ও তাঁর ক্রুত পরিবর্তনশীলতার দোব ধরেন এবং এটিকে অন্যান্য সকল কবির ন্যায় তাঁর স্পর্শকাতরতার ফলশ্রুতি হিসেবে চিহ্নিত করেন। ১৯১ কারণ আহমাদ শাওকী স্বীয় কাব্যের দ্বারা অত্যন্ত গর্ববাধ করতেন। পত্রিকাসমূহ আহমাদ শাওকীর মধ্যে এ দুর্বলতাটি লক্ষ্য করেন। তথাপি আমরা আহমাদ শাওকীর ব্যক্তিত্বে একজন উল্লাসিত মানুবকে দেখতে পাই যিনি সঙ্গী-সাথীদেরকে দুর্লত উক্তির দ্বারা মুধ্ব করতেন এবং স্বীয় গৌরবোজ্পুল কাসীদাওলোতে প্রগতিশীল ধর্মীয় ভাবধারা ধারণ, পারস্পরিক উদারতা, ক্রমা এবং ঐক্যের পুনঃ পুনঃ কাব্য আহ্বানের মাধ্যমে অনুকস্পা ও উনুত চরিত্রের প্রতি বিশেবভাবে অনুপ্রাণিত করতেন, আর তিনি হচ্ছেন আহমাদ শাওকী। তাঁর কবিতার মাধ্যমে যে রূপ প্রতিফলিত হয়েছে, আর এটি হচ্ছে তাঁর বিপরীতমুখী ব্যক্তিত্ব যা কবিদের অধিকাংশের অবস্থা। ১৯২

তিনি স্বীয় মাতৃত্মি মিসরকে মন-প্রাণ দিয়ে গভীরভাবে ভালবাসতেন। তাঁর আমিত্ব এবং স্বরং সম্মোহিত করা সত্ত্বেও তিনি তাঁর বন্ধুদের প্রতি ছিলেন অকৃত্রিম। বন্ধু-বান্ধব বিয়োগে আহমান শাওকীর ন্যায় কোন কবিই এত অধিক রোদন করেননি। কারণ তাঁর দীওয়ানের ৩য় খণ্ডটি মিসরের ঘটনাবলীর ইতিহাস ও এর মহান ব্যক্তিবর্গ ছাড়া শোকগাঁথামালার জন্য উৎসর্গাত, যা বন্ধুর প্রতি বন্ধুর প্রীতির বিরল নমুনা। আহমান শাওকীর ব্যক্তিগত জীবনের বন্ধুত্ব এমন ভূমিকা রেখেছে যা অনেক কবির জীবনে প্রেমের ভূমিকার বিদ্যমান। ১৯০

১৮৭. ড. আহমান মুহাম্মদ আল-হন্দী, আল-ইসলাম ফী শি'র শাওকী , পু. ৪৪।

১৮৮. হান্না আল-ফার্নী, আল-জামি' ফী তারীখ আল-আদব আল-আরবী, পু. ৪৩৯।

১৮৯. হাল্লা আল-ফাখুরী, ভারীৰ আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ৯৮৮।

১৯০. আহ্মাদ মাহ্তুব, হায়াতু শাওকী, পৃ. ৭৭।

১৯১. হুসাইন শাওকী, আবী শাওকী, পৃ. ১০।

১৯২. ড. আবদুন মাজীদ আল-হুর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ৭৪-৭৫

১৯৩. ইয়াহইয়া হাকী, হাযা আল-শি'র, পৃ.৫৯।

এতদসত্ত্বেও বিভিন্ন ধর্মের প্রচুর বন্ধু-বান্ধব এবং সুখ-দুঃখে ক্রত পরিবর্তন হওয়া সত্ত্বেও তিনি ছিলেন পরম বন্ধুবৎসল, সম্ভষ্টচিত্ত, ন্যার-পরারণ ও আদর্শবাদী । রোগে-শোকে অত্যন্ত কাতর হওয়া সত্ত্বেও তিনি ছিলেন পরম মানবতাসম্পন্ন, বদেশ প্রেমে আত্মেৎসর্গীত । তাইতো তিনি মানুষকে হিংসা বর্জন, শান্তির পতাকা বিস্তার, অসদাচরণে ক্ষমা প্রদর্শন, দুক্তরিত্র, অসত্য, অকল্যাণ, গোত্রীয় ও বিভিন্ন মাবহাবজনিত কলহ-বিবাদ থেকে দূরে সরে থাকার জন্য উদান্ত আহ্বান জানান । এতদ্ব্যতীত তিনি সর্বদা স্বদেশের মর্বাদা, দ্বজাতির সর্বপ্রকার শৃংখল মুক্তি এবং সভ্যতা ও প্রগতির ক্ষেত্রে প্রাচ্যের ক্রত অপ্রগতি কামনা করতেন । ১৯৪

আহমাদ শাওকীর ব্যক্তিত্বে দুইটি ভাবধারার সংমিশ্রণ পরিদৃষ্ট হয়। একটি ধর্মীয় চিন্তাধারা, অপরটি জাগতিক মোহ ও সুখ-স্বাচ্ছন্দ্যের ধারা। কারণ আহমাদ শাওকীর এক ধরনের কতিপয় কবিতার দেখা যায় যে, তিনি একজন দুনিয়াদার ব্যক্তি। পার্থিব সুখ-স্বাচ্ছন্দ্য ও ভোগ-সম্ভারকে জীবনের চরম ও পরম লক্ষ্য বলে মনে করেছেন। এক্ষেত্রে বিশেষ ব্যক্তিবর্গের সংস্পর্শে জীবন যাপনে তিনি মদ্যপান, আনন্দ-উপভোগ ও সদর্পে চলার সাথী হিসেবে পরিদৃষ্ট হন।

তাঁর অন্য আরেক ধরনের কবিতার তাঁকে একজন ধর্মপরারণ বিজ্ঞ ও খাঁটি মুমিন মুসলমান হিসেবে দেখা যায়। যিনি ইসলামের গৌরব রক্ষায় নিবেদিত প্রাণ। ইসলামী ঐক্য ও ভ্রাতৃত্বের ধারক এবং মুসলিম খিলাফতের একনিষ্ঠ সমর্থক ও আরবী ভাষার রক্ষক। যদিও আহমাদ শাওকীর কবিতার দুইটি খবিরোধী ব্যক্তিতের প্রতিবিদ্ধ পরিলক্ষিত হয়, কিন্তু প্রকৃতপক্ষে তিনি ছিলেন ধর্মানুরাগী, মুসলিম ঐক্য ও ভ্রাতৃত্বের একনিষ্ঠ সমর্থক। তাঁর জাগতিক ভাবধারার কবিতাগুলো তাঁর জীবনের প্রথম দিকে রচিত। তাঁর ইসলামী চিভাধারার রচিত বিশাল কাব্য সম্ভারের বিবেচনার প্রাথমিক জীবনে রচিত জাগতিক ভোগ-বিলাস সম্পর্কিত কতিপয় কবিতা উপেক্ষাযোগ্য ও পরিত্যক্ত। ১৯৫

১৯৪. হান্না আল-ফাখ্রী, আল-জামি' ফী তারীখ আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ৪৪০।

১৯৫. ড. মুহান্দদ হুসাইন হায়কাল, মুকাদ্দিমাতু আল-শাওকিয়্যাত,(কার্য়ো: দায় আল-কিতাব আল-আয়্বী, তা. বি.), ১ম খণ্ড, পৃ. ৬।

# বিতীয় অধ্যায় নজরুল ইসলানের জীবন কথা

### জন্ম ও বংশ পরিচয়

কাজী নজরুল ইসলাম ১৩১৭ হিজরীর ১৩ ই মোহর্রম / ১৮৯৯ খ্রিষ্টাব্দের ২৪ শে মে/ ১৩০৬ বঙ্গাব্দের ১১ই জ্যৈষ্ঠ, মঙ্গলবার, পশ্চিমবঙ্গের বর্ধমান জেলার আসানসোল মহকুমার জামুরিয়া (তৎকালীন রাণীগঞ্জ) থানার অন্তর্গত চুরুলিয়া থানের এক সম্রান্ত, দরিদ্র, মুসলিম ঐতিহ্যসমৃদ্ধ কাজী পরিবারে জন্মগ্রহণ করেন। তাঁর ডাকনাম ছিল 'দুখু মিয়া'। নজরুল ইসলামকে তাঁর পরশী ও পরিজানেরা এই নামেই ডাকতেন। কৈউ কেউ আবার তাঁকে 'তারা ক্ষ্যাপা', 'নজর আলী', 'নুরু' বলেও ভাকতেন। ত

নজরুল ইসলামের পিতার নাম কাজী ফকির আহমদ (মৃ. ১৯০৮ খ্রি.), পিতামহের নাম কাজী আমীন উল্লাহ। কবির মাতার নাম জাহেদা খাতুন (মৃ. ১৯২৮ খ্রি.), মাতামহের নাম মুন্শী তোফারেদা আলী। পিতা কাজী ফকির আহমদ দুই খ্রী গ্রহণ করেছিলেন। তাঁর ঔরসে সাত পুত্র ও দুই কন্যা জন্ম পরিগ্রহ করেন। কাজী নজরুল ইসলাম তাঁর বিতীয়া খ্রীর বিতীয় পুত্র। নজরুল ইসলামের সহোদর ভাই-বোনের সংখ্যা চারজন। তনুধ্যে বয়োজ্যেষ্ঠ কাজী সাহেবজানের পর ককির আহমদের চার পুত্র অকালে লোকান্তরিত হওয়ার পর নজরুল ইসলামের জন্ম হলে তাঁর ডাক নাম রাখা হর 'দুখু মিয়া'।

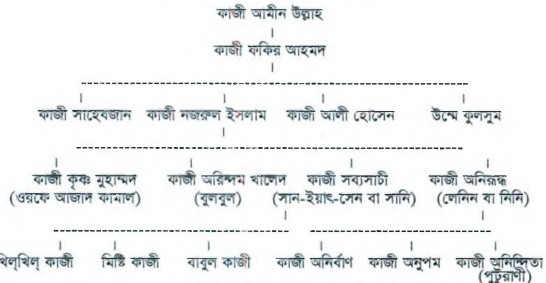
১. রফিকুল ইসলাম, শজরুল জীবনী, (ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়: বাংলা বিভাগ, ১ম প্রকাশ, ১৩৭৯/১৯৭২), পৃ. ১-২: শেখ দরবার আলম, অজানা নজরুল, (ঢাকা : মল্লিক ব্রাদার্স, ১ম প্রকাশ, ১৩৯৫/১৯৮৮),পৃ. ৬৭৪: ইসলামী বিশ্বকোর, (ঢাকা: ইসলামিক কাউভেশন বাংলাদেশ, ১৩৯৯/১৯৯২), ১৩শ খণ্ড, পৃ. ৬১৫। শজরুল ইসলামের জন্ম তারিব দিয়ে পূর্বে কোলরূপ বিভর্ক ছিল না; কিন্তু সৃথী জুলফিকার হায়দার (১৮৯৯-১৯৮৫ খ্রি.) এর একটি প্রস্থে কবির জন্ম তারিখ সম্পর্কে বিল্লান্তিকর নতুন তথ্য পরিবেশিত হয়েছে। উক্ত প্রস্থে নজরুল ইসলামের কুষ্টি গণনাসূত্রে জ্যোতিখী পভিত বি. আয়. ব্যানার্জির ষহস্তে লিখিত ও স্বাক্ষরিত গণনালিপির যে প্রতিলিপি দেওয়া হয়েছে তাতে কবির জন্ম তারিখ ধরা হয়েছে ১৩০৬ বঙ্গান্দের ১১ই বৈশাখ, তোর ৫ টা। অথচ কবির সুস্থাবস্থায় ১১ই জ্যেষ্ঠ তাঁর জন্মিদ্দি পাণিত হয়েছে, কবি এবং তাঁর পরিবারের ঐ তারিখে পূর্ণ সম্মতি ছিল। সেই অনুযায়ী ১১ই জ্যেষ্ঠ কবির জন্মদিন হিসেবে সর্বজন স্বীকৃত। দ্র: সৃথী জুলফিকার হায়দার, নজরুলা জীবনের শেষ অধ্যায়, (ঢাকা: বাংলা একাডেমী, ১৩৭১/১৯৬৪), পৃ. ১১৯-১২২; আজহার উলীদ খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, (কলকাতা: সুপ্রীম পার্যণিশার্স, প্রথম সংকরণ, এপ্রিল,১৯৯৭), পৃ. ২।

আবদুল কাদির, নজরুল প্রতিভার স্বরূপ, (ঢাকা: নজরুল ইপ্পটিটিউট, ১ম প্রকাশ, ১৩৯৫/১৯৮৯), পৃ. ২০।

হায়াৎ মামুদ, প্রতিভার থেলা নজরুল, (ঢাকা: ঢেতনা, ১ম প্রকাশ, ১৩৯৪/১৯৮৮),পৃ. ৮৩; রফিকুল ইসলাম, নজরুল জীবনী, পৃ. ৭।

৪. ইস্লামী বিশ্বকোষ, ১৩ শ খণ্ড, পৃ. ৬১৫; দজরুল ইসলামের দাম যারা 'দুখু মিয়া' রেখেছিলেন তারা অজান্তে ভবিষ্যতের ইঙ্গিত মেনে তা করেছিলেন বলেই মনে হয়, কেননা আজন্ম দারিদ্রের সংসারে এ লোকটির জীবনে আর যা কিছুরই অভাব হোক অন্ততঃ দুঃখের অভাব কোনদিনই হয়নি। প্রচন্ত দারিদ্র আর অভিভাবকের অভাবে যৌবনেও ছেলেবেলার মত অনেক দুঃখ-কট তাঁকে ভোগ করতে হয়েছে। মাত্র ৪৩ বংসর বয়সে মানসিক ভারসাম্য হারিয়ে তিনি অভান্ত দুঃখ-কটের মধ্য দিয়ে জীবনের লেব নিনকলো অতিক্রান্ত করেছেন। দ্র: রফিকুল ইসলাম, কাজী দজরুল ইসলাম: জীবন ও কবিতা, ( তাকা: ময়িক ফ্রালার্স, ১ম প্রকাশ, বৈশাখ, ১৩৮৯/এপ্রিল, ১৯৮২), পৃ. ৮-৯; আজহার উদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পৃ. ৩।

এক নজরে কাজী নজরুল ইসলামের বংশলতিকা নিম্নের ছকে উল্লেখ করা হল:



ঐতিহাসিক সূত্রে প্রাপ্ত তথ্যে জানা যায় যে, কবির পূর্ব পুরুষগণ বিহারের রাজধানী পাটনার অধিবাসী ছিলেন এবং তৎকালীন দিল্লীর মোগল সম্রাট শাহু আলম (১৭২৮-১৮০৬ খ্রি.)এর রাজতুকালে (১৭৫৯-১৮০৬ খ্রি.) পার্টদার হাজীপুর থেকে বর্ধমানের চুরুলিয়া গ্রামে আগমন করেন। নজরুল ইসলামের বাড়ীর পূর্ব পার্শ্বে কিংবদন্তির রাজা নরোত্তম সিংহের গড়, আর দক্ষিণ পার্শ্বে 'পীর-পুকুর'; কেউ বলে 'হাজী-পুকুর'। এরপ প্রবাদ আছে যে, হাজী গাহলোয়ান নামে এক জবরদন্ত ফকির প্রাচীনকালে এই রুখু মাটির দেশে ঐ পুকুরটি খনন করিয়েছিলেন, সেই থেকেই এই নাম। পীর-পুকুরের পূর্বপাড়ে ফফির হাজী পাহুলোয়ানের মাজার, আর পশ্চিম পাড়ে একটি মসজিদ। বংশানুক্রমে কবির পিতা-পিতামহ উভয়েই আজীবন এ স্থানে ঐ মাজার শরীফ ও মসজিদের তত্তাবধান করে গেছেন। কবির পিতা কাজী ফকির আহমদ সাস্থাবান ও সুপুরুষ ছিলেন; সাধকবৃত্তি তাঁর স্বভাবগত ছিল, প্রত্যহ মাজার শরীকে সাঁঝবাতি দেওয়া, পূর্ব পুরুষ হ্যরত গোলাম নক্শবন্দ এর সমাধিতে সন্ধ্যায় প্রয়োজনমত পিদিম জ্বালানো এবং মসজিদের জন্য জরুরী সময় মাফিক আয়ান দেয়া, নামায পড়ানো এমনকি মসজিদে বসে এশার নামায পর্যন্ত তাসবীহু-তিলাওয়াত করা তাঁর নিয়মিত অভ্যাসে পরিণত হয়েছিল। <sup>৬</sup> এসমন্ত কিছুই মিলেমিশে গুহে ধর্মনিষ্ঠা, ইবাদাত-বন্দেগীতে সাধনা ও ভক্তির আবহাওয়া কাজী পরিবারে গড়ে উঠেছিল। কবির কোন একজন পূর্ব-পুরুষ মোগল আমলে প্রতিষ্ঠিত এক বিচারালয়ের কাজী (বিচারক) এর পদ লাভ করেন এবং তারা সন্রাটের কাছ থেকে দান হিসেবে প্রচুর জমি-জমা বা 'আয়মা' সম্পত্তির উত্তরাধিকারী হন। তখন থেকে নাম হরে গেল 'কাজী পরিবার'। আইন রক্ষায় পরে যদি ঐ পরিবারের আর কেউ নাও থেকে থাকে, তবু বংশ পরস্পরায় 'কাজী' পদবীটা বহাল ররেই গেল। দিল্লীর মোগল সম্রাট শাহ আলমের দরবার থেকে দান হিসেবে প্রাপ্ত জায়গা-জমিও ছিল অনেক। কালের আবর্তনে ধন-দৌলত বা সহায়-সম্পত্তি ধীরে ধীরে খসে পড়েছিল একে একে.

হায়াৎ মামুদ, দজরুল, (ঢাকা: বাংলা একাডেমী, ১ম প্রকাশ,১৩৯০/১৯৮৩), পৃ. ১৫৭; আজহার উদ্দীন খান, বাংলা
সাহিত্যে নজরুল, পৃ. ২।

৬. আবদুল কাদির, নজরুল প্রতিভার স্বরূপ, পৃ. ২০; আজহারউদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পৃ. ২-৩।

রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও সাহিত্য, (কলকাতা: কে. পি. বাগজী এ্যান্ড কেল্পানী, ১৯৯১),
 পৃ. ৭-৮; ইসলামী বিশ্বকোষ, ১৩ শ খণ্ড, পৃ. ৬১৫।

কিন্তু বংশ গৌরব তো বিশ্বের মুখাপেক্ষী নয়। সুতরাং কাজী বংশের কৌলিন্য টিকে থাকলো, সেই সঙ্গে স্বভাবেও থেকে গেল বিদ্যাচর্চার ঝোঁক, জ্ঞানের প্রতি দরদ ও আসক্তি।

#### বাল্যজীবন

অপরিসীম দুংখের মধ্যেই নজরুল ইসলামের বাল্যজীবন অতিবাহিত হয়েছে। কবি বাল্যকালেই পিতৃহীন হন। ১৩২৬ হিজরীর ১৬ ই সফর/১৯০৮ খ্রিষ্টান্দের ২০ শে মার্চ/১৩১৪ সালের ৭ ই চৈত্র কবির পিতা কাজী ফকির আহমদ প্রায় নিঃস্কল অবস্থায় ইহকাল ত্যাগ করেন। কলে চরম দারিদ্রের সংসারে জীবণ বিপর্যয় দেখা দেয় এবং শৈশবেই কবিকে আর্থিক সংকটে পড়তে হয়। কবির পড়াশোনায়ও অতিশয় ব্যাঘাত ঘটে। তাঁর দুঃখিনী মা ছোট ছোট ছেলে-মেয়েদের নিয়ে অকুল সাগরে হাবুড়ুবু খেতে লাগলেন।

#### মজবে শিক্ষকতা, মাজারে খাদেম ও মসজিদে ইমামতি

প্রায় নয় বছর বয়সেই অভিভাবকহীন নজরুল ইসলামকে জীবন সংখ্যামে নামতে হলো।
জীবিকা অর্জনের জন্য অতঃপর গ্রামের মক্তবে শিক্ষকতা, আশে-পাশের পদ্মীতে ধর্মীয় কাজ করে তিনি
সামান্য কিছু অর্থ উপার্জনের চেষ্টা করেন এবং মাঝে এক পর্যায়ে ফকির হাজী পাহলোয়ানের মাজার
শরীকের খাদেম ও পীর পুকুরের মসজিদের ইমাম হিসেবে দায়িত্ব পালন করেন। ১০

নিজ সম্প্রদায়ের ধর্মীয় রীতি-নীতি, আচার-অনুষ্ঠান রপ্ত করে নিজের সমাজকে স্বচক্ষে দেখে উপলব্ধি করে দশম বর্ষীয় এই দুরন্ত কিলোর ছেলেটির শৈশব কাটতে থাকে। মক্তব, মাজার ও মসজিদের সংসর্গ বালক নজরুল ইসলামকে যথেষ্ট ধর্মপ্রাণ করতে পেরেছিল এবং অল্ল বল্পমেই যে নজরুল ইসলামের ধর্মীয় আচার-অনুষ্ঠান, রীতি-নীতি ও মুসলমান সমাজ সম্পর্কে যথেষ্ট অভিজ্ঞতা সঞ্চয় হয়েছিল তা নিঃসন্দেহে বলা যায়। দুঃখের সংসায়ে মানুষ হতে থাকলেও চুরুলিয়া আমের ছেলে নজরুল ইসলাম খোলামেলা মুক্ত প্রকৃতির আলোক-আভার মধ্যেই বড় হয়। দুরন্ত হওয়াটাই তাঁর জন্য সাভাবিক, তাই পরবর্তী জীবনের বেপয়েয়া উদ্ধাম নজরুল ইসলাম দুখুর বয়সে ভানপিটে হওয়ার কোন অবকাশ পায়নি।

#### লেটোদলে যোগদান

বাল্যাবস্থার মাত্র বার/তের বছর বয়সেই মাজার, মসজিদ, মক্তব জীবনের পরবর্তী পর্যারে নজরুল ইসলাম 'লেটো'<sup>১২</sup> দলে যোগদান করেন। লেটো দলের জন্য এ সময় তিনি বেশ কিছু সংখ্যক গান, পালাগান, গীতি-নাট্য, প্রহসন এবং বছ মারফতী, পাঁচালী ও কবিগান রচনা করে 'ছোট উতাদজী' খ্যাতি অর্জন করেন।<sup>১০</sup> গ্রাম্য বালক কবি হিসেবে তখন নজরুল ইসলামের যশ-খ্যাতি জীবন প্রভাতেই আশে-পাশের এলাকার এমনভাবে পরিক্টেই হয়ে উঠেছিল যে, পার্শ্ববর্তী করেকটি পল্লীর লেটোদল তাঁর কাছে পালা লেখাতে আসতো। এতে তাঁর বেশ অর্থ রোজগারও হতো। কিশোর কবি নজরুল

इांग्रा९ मामूम, नङ्गत्रम, १. ९।

৯. শেখ দরবার আলম, অজানা নজরুল, পৃ. ৬৭৪; রফিকুল ইসলাম, নজরুল জীবনী, পৃ. ৭।

১০. আবদুল কাদির, নজরুল প্রতিভার স্বরূপ, পৃ. ২০ -২১; ইসলামী বিশ্বকোষ, ১৩শ খণ্ড, পৃ. ৬১৫।

১১. राग्नार गामून, नजरून, नृ. ১১-১২; त्रिक्तून देननाम, नजरून जीवनी, नृ. ৮।

১২. 'লেটো' পশ্চিম যঙ্গের বর্ধমান অঞ্চলের দৃশ্যপট্থীন একধরনের নাচ, গান আর যাত্রাদল। লেটোললের পল্পী কবিলের ছব্দ গাঁথায় রচিত লাটকের গ্রাম্য অভিনেতাদের নৃত্য গীতাভিনয় কিংবা বিভিন্ন দলের লড়াই, বিচার, বিভর্ক, দর্শক-শ্রোতাদের মনোরঞ্জনের সাথে সাথে ভাল-মন্দের বিচারের পথও দেখাতো। দ্রঃ ইসলামী বিশ্বকোষ, ১৩ শ খও, পৃ. ৬১৫; রফিকুল ইসলাম, নজরুল জীবনী, পৃ. ৯।

১৩. আবদুল কাদির, নজরুল প্রতিভার স্বরূপ, পৃ. ২১।

ইসলামের কবিত্ব শক্তির প্রতিশ্রুতি দেখে লেটোদলের বিখ্যাত কবিরাল 'গোদাকবি' শেখ চকোর ভবিষ্যৎবাণী করে বলেছিলেন: 'এই ব্যাঙাচি বড়ো হয়ে সাপ হবে।' মানে এখন যাকে নেহাৎ সাধারণ ও সামান্য মনে করে অবহেলা করছো, ভবিষ্যতে সেই হয়ে উঠবে উল্লেখযোগ্য, অসামান্য, অপ্রতিরোধ্য। তিনি নজরুল ইসলামকে আদর করে কখনো কখনো 'ব্যাঙাচি' বলে ভাকতেন। কাজী নজরুল ইসলামের তৎকালীন বাল্যরচনা 'চাষার সং', 'শকুনি-বধ', 'মেঘনাদ-বধ', 'রাজপুত্র', 'দাতা-কর্ণ', কবি কালিদাস', 'আকবর বাদশা' প্রভৃতি পালাগানে রয়েছে কুনে কবির স্বকীয়তার ছাপ।'

কৈশোরে 'লেটোগান'<sup>১৫</sup> রচনার মধ্য দিয়েই নজরুল ইসলানের কবিতা লেখায় হাতে-খড়ি হয়।
নজরুলের চাচা কাজী বজলে করিম লেটোদলের সাথে জড়িত ছিলেন। তিনি নিজেও লেটোগান রচনা
করেন। তিনি বালক নজরুলের কবি-প্রতিভা লক্ষ্য করে তাঁকে লেটোগান লিখতে বিশেষভাবে উৎসাহিত
ও অনুপ্রাণিত করেন। নজরুল ইসলামের বাল্যজীবনের উপর আলোকপাত করে তাঁর লেটোদলে
যোগদানের পটভূমিকা সম্পর্কে কবির ঘনিষ্ঠ নিকট আত্মীয় কাজী আনওয়ারুল ইসলাম উল্লেখ করেছেন;

"বাড়ির অবস্থা ভালো ছিল না তাই নজকল এই সব লেটোর দলে যান এবং নাটক রচনা করে দিয়ে অর্থ উপার্জন করতেন। তাঁর বরস তখন বার/তের বৎসর মাত্র অথচ এ সময় রচনা তাঁর এত ভালো হতে লাগলো যে, ক্রমে তিনি নিমসা ও চুকলিয়া এবং রাখাখুড়া এই তিনটি 'লেটো নাচের' দলে নাটক রচনার ভার পেলেন। এই সমর তিনি করেকটি গ্রামে বড় বড় ঐতিহাসিক নাটক ও মেঘনাধ-বধ নামে একটি নাটক রচনা করেন। ">৬

বাল্যজীবনে লেটোনলের সাথে নজরুল ইসলামের ক্ষণকালের যোগসূত্র ছিল। সম্ভবতঃ ১৯০৮১৯১০ সালের মধ্যবর্তী কোন একটা সংক্ষিপ্ত সময়ে ছিল নজরুল ইসলামের লেটোজীবন। শেখ চকোর
ও কবিরাল বাসুদেবের দলের লেটো ও কবিগানের আসরে বালক নজরুল ইসলাম বিভিন্ন সময়ে
অংশগ্রহণ করেন। ফরমায়েসী বা তাৎক্ষণিক রচনার অভ্যাস এভাবে তিনি কিশোর বয়সেই রপ্ত করে
ফেলেছিলেন। নজরুল ইসলাম একাধারে গান, কবিতা, পালা রচনা করেছেন। আবার কোন কোন
বিষয়ে প্রয়োজনে আসয়ে কবির লড়াইয়ে অংশগ্রহণও করেছেন।

১৪. হায়াৎ মামুদ, প্রতিভার থেলা নজরুল, পু. ৮৩-৮৪; আজহার উদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পু. ৪৫।

১৫. 'লেটোগান' চুরুলিয়া তথা পশ্চিম বঙ্গের বর্ধমান জেলার আঞ্চলিক লোকগীতি। ওধু বর্ধমানই নয়, পার্শ্ববর্তী বীরভূম, ছগলী, দলীয়া জেলাতেও এ গানের প্রচলন ছিল। বর্ধমাদ-বীরভূম জেলায় এ গান অদ্যাবধি প্রচলিত আছে। যে গানে দাটেয় ভাব আছে, তাই লেটো গান। এ গান অভিনয়াদি সহযোগে পরিবেশিত হয়। এতে দাত ও বাল্য়েয় হয়ন আছে। অল্ফ কথায় গান, দাত, অভিনয় ও বাল্ফ সমস্বয়ে লেটোগান একটা মিশ্ররীতির সঙ্গীতধায়, যা উদ্বৃত্ত মজে য়াতভয় পরিযেশিত হয়। য়: ওয়াকিল আহমদ, 'দজরুলেয় লেটোগান', 'সাহিত্য গত্রিকা', নজরুল জন্মাতবার্ষিক সংখ্যা, (ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়: বাংলা বিভাগ, বিয়াল্পিশ বর্ষ, ১ম সংখ্যা, কার্তিক, ১৪০৫/অক্টোবয়, ১৯৯৮), প্. ৩০৩।

১৬. আনওয়ারুল ইসলাম, সজরুলের বাল্যজীবন', 'কবিতা', (কার্তিক-পৌষ, ১৩৫১), পৃ. ৩৪-৩৫।

১৭. রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম, 'নজরুল অ্যালবাম', (जावन, ১৯৯৪), পৃ. ১১।

কাজী নজরুল ইসলামের নামে প্রচলিত যে সব লেটোগান ও নাটিকা রয়েছে, সেগুলোর ছন্দোবদ্ধ ভাব, ভাবা, প্রকাশরীতি প্রভৃতি বিচার-বিশ্লেষণ করলে খুব কাঁচা হাতের রচনা বলে মনে হর না। কোন কোন রচনার কিছুটা অন্সর মন ও প্রকাশরীতির পরিচর পাওয়া যায়। এতে ধারণা করা যায় যে, কুলে পড়াভনা করলেও লেটো দলের সাথে নজরুল ইসলামের সম্পর্ক একেবারে ছিন্ন হয়নি। এ বিবয়টি আলোকপাত করে মুহাম্মল আয়ুব হোসেন লিখেন, তিনি যখন শিয়ারশোল বিদ্যালয়ের ছাত্র তখন গোপনে লেটো লিখে দিতেন গান প্রাথীদের এবং গোপনে রাণীগঞ্জের এক নির্জনে আমবাগানে চলতো গান শিক্ষার মহড়া। তাঁর এইসব গান, ছক, পালা লেটোশিল্পীদের মধ্য দিয়ে ছড়িয়ে পড়েছিল এক বৃহৎ পরিমভলে।"

কিশোর কবি নজরুল ইসলামের বাল্যরচনার দু' একটি উদাহরণ বিবেচনা করা যাক, তা হলে প্রতীয়মান হবে যে, তাঁর বাল্যজীবনের সেই অপটু হাতের লেখায়ও তিনি বেশ শক্তিমন্তার পরিচর দিয়েছিলেন। কাজী নজরুল ইসলামের ছোটবেলায় রচিত 'চাষার সং' নামক ছোট নাটিকার একটি মারকতী গানের অংশবিশেব নিম্নে উদ্ধৃত হল,

চাষ কর দেহ জমিতে
হবে নানা ফসল এতে
নামাজে জমি 'উগালে',
রোজাতে জমি 'সামালে'
কলেমায় জমিতে মই দিলে
চিন্তা কি হে এই ভবেতে ॥
যদি ভালো হয় হে জমি
হল্জ-জাকাতে লাগাও তুমি
কার নজকল ইসলামেতে ॥
১৯

প্রকৃতপক্ষে কবি ও শিল্পী নজরুলের হাতে-খড়ি এই লেটোদলে। লেটোদলের সঙ্গে সম্পর্ক বালক নজরুল ইসলামকে বিচিত্র অভিজ্ঞতা দান করেছিল। কেবল প্রুন্ত কবিতা, গান, নাটক, বা মিশ্রভাষা রীতিতে রচনা নর, হিন্দু পুরাণ ইতিকথা এবং ঐ অঞ্চলের লোক-সংস্কৃতির ধারার সঙ্গে নজরুল ইসলামের পরিচয় ঘটেছিল লেটোদলে। পরবর্তীকালে তাঁর সৃষ্টিতে মুসলমান ঐতিহ্যের সাথে হিন্দু ঐতিহ্য এবং বাংলার গ্রামীণ ও লোক-সংস্কৃতির উপাদান ব্যবহারের যে বৈচিত্র্য ও স্বাচ্ছন্দ্য পরিলক্ষিত হয় লেটো কবি কাজী নজরুল ইসলামের বাল্যরচনায় তার সূত্রপাত ঘটে। ১০

#### <u> শিক্ষাজীবন</u>

নজরুল ইসলাম গ্রামের মক্তবসহ বিভিন্ন সরকারী-বেসরকারী বিদ্যালয়ে প্রাথমিক ও মাধ্যমিক শিক্ষা লাভ করেন। কবির জীবন দারিদ্রক্লিষ্ট ছিল বিধায় তাঁর জীবনে কোথাও স্থির থেকে লেখাপড়া করা সম্ভব হয়নি।

মোহাম্মদ আয়ুব হোলেন, 'আয়ীণ নাটক :লেটোগান', লোক সংস্কৃতি গবেষণা, (৮ম বর্ষ, ৪র্থ সংখ্যা, মাঘ-টৈত্র, ১৪০২), পৃ. ২৮১-২৮২।

কাজী নজরুল ইসলাম, চালীর গীত, নজরুল রচনাবলী, আবদুল কাদির সম্পাদিত, ( ঢাকা : বাংলা একাডেমী, ১ম সংক্ষরণ, জ্যৈষ্ঠ, ১৩৭৩/ মে, ১৯৬৬; ১ম পুদর্ব্রণ, আবারু, ১৩৯০/ জুন, ১৯৮৩), ১ম খণ্ড, পৃ. ৩১১-৩১২।

২০. রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম : জীবন ও সাহিত্য, পৃ. ৯-১০।

#### গ্রামের মক্তবে

চুক্ললিয়ায় তখন সুল ছিল না, ছিল মক্তব। প্রাথমিক শিক্ষা লাভের জন্য ছেলেকে আমের মক্তবে পাঠিয়েছিলেন পিতা কাজী ককির আহমদ। বালকের ন্যুতিশক্তি ছিল চমৎকার। আমের মক্তবে মৌলবী কাজী কজল আহমদ সাহেবের কাছে পবিত্র কুরআন শরীক তিলাওয়াত করতে শেখা আর কারসী ভাবা শিক্ষার গোড়াপভন হয়। এভাবে আমের মক্তবে লেখাপড়ায় প্রথম হাতে-খড়ি। এখান থেকেই ১৯০৯ খ্রি./১৩১৬ সালে ১০ বৎসর বয়সে নজরুল ইসলাম নিম্ন মাধ্যমিক পরীক্ষায় পাস করেন। এরপর তিনি এক বৎসর কাল সেই মক্তবে শিক্ষকতার কাজে যোগদান করেন। নজরুল ইসলামের পিতৃব্য কাজী বজলে করীম আরবী ও ফারসী ভাষায় সুপন্তিত ছিলেন এবং আরবী-ফারসী মিশ্রিত শব্দে বাংলা কবিতা লিখতেন। এই পিতৃব্যের কাছেই নজরুল ইসলামের ফারসী শিক্ষার হাতে-খড়ি হয় এবং তাঁর প্রভাবেই নজরুল ইসলাম বাল্যবয়সেই লেটোদলের জন্য উর্দু-ফারসী মিশ্রিত মুসলমানী বাংলায় পদ্য রচনা শুরু করেন। বুন

এ সম্পর্কে নজরুল ইসলামের একটি বক্তব্যের উল্লেখযোগ্য অংশ প্রণিধানযোগ্য। তিনি বলেছেন, "ছোটবেলায় আমি মক্তবের ছাত্র ছিলাম। আর মক্তবের ছাত্রদের মধ্যে আমিই ছিলাম মৌলবী সাহেবের সবচেয়ে প্রিয় ছাত্র। সুর করে চমৎকার আরবী পড়তে পারতাম। অল্প বয়সে মোল্লাগিরী করে গ্রামে আমার বেশ সুনাম হয়েছিল। এমনকি পীরের মাজারে খাদেমগিরী আর মসজিদের ইমামতিও করতে পেরেছিলাম সেই বয়সেই।"

\*\*

#### মাথক্রন হাইস্কুলে

নজরুল ইসলাম লেটোদল হেড়ে ১৯১১ সালে বর্ধমান জেলার মঙ্গলকোট থানার অজর নদীর তীরস্থ মাথরুন হাইন্কুলে (প্রকৃত নাম মাথরুন নবীনচন্দ্র ইনস্টিটিউট) ৬ প্র শ্রেলিতে ভর্তি হন। তৎকালীন সময়ে কবি শ্রী কুমুদরঞ্জন মল্লিক (১৮৮২-১৯৭০ খ্রি.) সে কুলের প্রধান শিক্ষক ছিলেন। নজরুল ইসলামের নত্র প্রকৃতি ও সন্তমবোধ সহজেই তাঁর শিক্ষক কুমুদরঞ্জন মল্লিকের দৃষ্টি আফর্বণ করে। কিন্তু ক্লাস সিল্প পর্যন্ত পড়েই নজরুল ইসলামকে অর্থের অভাববশতঃ সে কুল ত্যাগ করতে হয়। ত্রু মাথরুন কুলে নজরুল ইসলামের ছাত্র জীবনের এক টুকরো শ্রুতি কবি কুমুদরঞ্জন মল্লিক আমাদেরকে উপহার দিয়েছেন। তিনি লিখেছেন, "আমি ২৩ বৎসর বয়সে মাথরুন উচ্চ ইংরাজী কুলে শিক্ষক হিসাবে চুকি। নজরুল কলিকাতার আমাকে জানার সে আমার কুলের ছাত্র ছিল এবং ভক্তিভরে প্রণাম করে। আমি ভনিয়া আনন্দিত হই ও গৌরববোধ করি। তখনকার দিনে 6th Class-এ নজরুল পড়িত। ছোট সুন্দর ছন্ছনে ছেলেটি, আমি ক্লাস পরিদর্শন করিতে গেলে সে আগেই আসিয়া প্রণাম করিত। আমি হাসিয়া তাহাকে আদর করিতাম। সে বড় লাজুক ছিল, হেড মান্তারকে অত্যন্ত সন্তমের সহিত দেখিত; ছোট ছেলে কাছে আসিতে সাহসী হইত না। সে নিজেই আমাকে এ কথা বলিয়াছে। শিওকালেই তাহার ব্যবহার ও কথা আমার দৃষ্টি আকর্ষণ করিয়াছিল। ফ্লাসের ছেলেরাও সকলে তাহাকে ভালবাসিত। সে কুলে বেশীদিন ছিল না। বোধ হয় 4th Class (Class VII)-এ উঠার আগে কি পরে জন্যত্র যায়।" ত্রু

২১. ইসলামী বিশ্ববেশব, ১৩ শ খণ্ড, পৃ. ৬১৫; আজহার উদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পৃ. ৩।

২২. মোহাম্মদ নাসির উদ্দীন, সওগাত-যুগে নজরুল ইসলাম, (চাকা: नজরুল ইপটিটিউট, ১ম প্রকাশ, ১৩৯৫/১৯৮৮), পৃ. ৪২।

২৩. আবদুদ কাদির, নজন্ন প্রতিভার স্বরূপ, পৃ. ২১।

২৪. আজহার উদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পৃ.৭; হায়াৎ মামুদ, নজরুল, পৃ. ২২।

মাথরুন কুলের প্রধান শিক্ষক বাংলা সাহিত্যের বিশিষ্ট কবি শ্রী কুমুদরঞ্জন মল্লিক ষষ্ঠ শ্রেণীর ছাত্র কাজী নজরুল ইসলামের কোমল স্বভাব এবং আচার-ব্যবহার সম্পর্কে যে পরিচয় দিয়েছেন তাতে প্রতীয়মান হয় যে, বাল্যকালে নজরুল দুরন্ত, ভানপিটে ছিল', এসব প্রচলিত ধারণা সঠিক নয়।

১৯১১ সালে নজরুল ইসলাম মাথরুন স্কুলে ৬ষ্ঠ শ্রেণীতে পড়া শেষে ৭ম শ্রেণীতে উঠার পরই আর্থিক অনটনের দরুল লেখাপড়া করতে না পেরে স্কুল ত্যাগ করেন। অতঃপর পুনরার জীবিকা অর্জনের প্রচেষ্টার নজরুল ইসলামের ভবযুরে জীবন শুরু হয়। প্রথমে কিছুদিনের জন্য কবিগানের আখড়ার যোগ দেন। এ সময়েই নজরুল ইসলাম বাসুদেবের কবিদলের জন্য গান, পালা প্রভৃতি রচনা এবং কখনো ঢোলক বাজিরে আসরে গানও করতেন। বাসুদেবের মহড়ার নজরুল ইসলামের গান শুনে বর্ধমানের আভাল ব্রাপ্ত রেলওরের একজন খ্রিষ্টান গার্ভ তাঁকে পছন্দ করে ফেলেন এবং একটা অভুত ধরনের চাকুরী দেন। নজরুল ইসলামের কাজ ছিল রেলষ্টেশন থেকে প্রসাদপুর বাংলাের দেড় মাইল কাঁচা রাজ্যর উপর দিরে গার্ড সাহেবকে বাড়ি পৌছে দেওয়া এবং প্রসাদপুর থেকে টিফিন ক্যারিয়ারে করে তার জন্য খাবার নিরে আসা। এছাড়া মার্কে মধ্যে আসানসাল থেকে ট্রেনে করে গার্ড সাহেবের জন্য বিদেশী পানীর কিনে আনতে আর গান শোনাতে হত। গার্ড সাহেবের বাড়িতে এই চাকুরীও করেক মাসের বেশী হায়ী হয়নি। কর্মে অবহেলা বা কোন অপরাধের জন্য তাঁর খানসামা চাকুরী যায়নি। একান্ড পারিয়ারিক ও ব্যক্তিগত এক জটিল পরিছিতিতে গার্ড সাহেব নজরুল ইসলামকে পচিশ টাকা হিসেবে দু'মাসের মাইনে পঞ্চাশ টাকা হাতে গুজে দিয়ে বিদায় করে দেন। সেই যে অভিমান করে চলে গিয়েছিলেন নজরুল ইসলাম, জীবনে আর কোনদিন প্রসাদপুরের বাংলােয় ফিরে যাননি। তে

ভাগ্যের নির্মম প্রতিকুলতার আসানসোলে এসে ১৯১১ সালে নজরুল ইসলামকে চা-রুটির একটি লোকানে মাসিক এক টাকা বেতনে চাকুরী নিতে হয় । খাওয়া মিলবে, মাইনে যৎসামান্য কিন্তু থাকার কোন ব্যবহা ছিল না ক্লটির দোকানের মালিক হগলী জেলার এম. বখশ-এর এখানে । অগত্যা দোকান সংলগ্ন তিন তলা বাজ়ীর সিঁজির নীচে নজরুল ইসলামকে রাত্রি যাপন করতে হল । ঐ বাজ়ির ভাজ়াটে ছিলেন মরমনসিংহ জেলার ত্রিশাল থানার কাজীর শিমলা গ্রামের অধিবাসী পুলিশের সাব-ইসপেন্টর কাজী রফিজ উল্লাহ সাহেব । ভদ্রলোক একদিন সিঁজির নীচে বুমন্ত অবস্থার নজরুল ইসলামকে দেখে অত্যন্ত কোঁজুহলী হয়ে উঠেন এবং জিজ্ঞাসাবাদ করে নজরুল ইসলামের জীবনের করুণ কাহিনী জানতে পারেন । ততক্ষণে দুখুর মিরার পারিবারিক কাহিনী ভনতে ভনতে সদাশ্য সাব-ইন্সপেন্টরের মন গলে গেছে । তিনি ক্লটির দোকান থেকে কবিকে উদ্ধার করে মাসিক পাঁচ টাকা বেতনে তাঁর বাজ়িতে কাজে নিযুক্ত করেন । কাজের মধ্যে প্রধান কাজ ছিল কাজী সাহেবকে তামাক সাজিরে দেওয়া, ঐ ক্লটির দোকানে হাড় ভাঙ্গা খাটুনির চেয়ে হাজার গুণ ভালো । নিঃসন্তান দম্পতির অপত্যক্রেহ দুখুকে ঘিরে রাখে । অবশ্য কাজী রফিজউন্নাহ ও তাঁর ব্রী শামসুল্লেসা খানমের বাসার নজরুল ইসলামকে তিন মানের বেশী চাকুরী করতে হলো না । নবনিযুক্ত গৃহভূত্যের মেধা ও পড়ান্তনার প্রতি আগ্রহ এবং গান ও কবিতা রচনার দক্ষতা নিশ্চরই তাঁদের দৃষ্টি আকর্ষণ করেছিল, তাঁদের বিবেচনার দুখু মিরাকে কুলে ভর্তি করানোই যুক্তিযুক্ত মনে হরেছিল। বা

### দরিরামপুর হাইস্কুলে

দারোগা কাজী রফিজউল্লাহ সাহেব তীক্ষ ধী-সম্পন্ন নজরুল ইসলামের মধ্যে অপার সম্ভাবনা লক্ষ্য করে তাঁকে নিজের দেশের বাড়ীতে মরমনসিংহের কাজীর শিমলা গ্রামে নিরে গেলেন এবং ১৯১৪ সালের গোড়ার দিকে ব্রিশাল বাজারের নিকটবর্তী দরিরামপুর হাইক্ষুলে ৭ম শ্রেণীতে ভর্তি করিয়ে দেন।

২৫. রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও কবিতা, পৃ. ১৪।

২৬. আতক্ত, পৃ. ১৪-১৫; হায়াৎ মামুদ, নজরুল, পৃ. ২৩-২৬।

২৭. রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও সাহিত্য, পৃ. ১৪।

রফিজউল্লাহ সাহেবের বড়ো ভাই কাজী সাখাওয়াতউল্লাহ এর কাছে নজরুল ইসলাম থাকবে, পড়াওনা করবে। থাকা-খাওয়া কাজী বাড়ীতে এবং সেখান থেকে পাঁচ মাইল দূরে দরিরামপুর হাইস্কুলে যাওয়া-আসা। তাছাড়া লেখাপড়ার জন্য কোন বরচ নেই, কারণ মেধাবী ছাত্র হিসেবে নজরুল ইসলাম সে কুলে ফ্রি স্টুডেন্টশিপ পেয়েছিলেন। কিন্তু পূর্ববঙ্গের এই পাড়াগাঁরেও নজরুল ইসলামের ছাত্রজীবন দীর্ঘায়িত হয়নি। নজরুল ইসলাম প্রথমে কিছুদিন কাজীর শিমলা গ্রামে কাজী সাহেবদের বাড়ীতে জায়গীর থাকতেন, পরে স্কুলের কাছাকাছি আরো দু'এক স্থানে জায়গীর থেকেছেন।

১৯১৪ সালে দরিররামপুর হাইস্কুলের সহকারী শিক্ষক শ্রী মহিমচন্দ্র খাসনবীশ নজরুলদের ক্লাসে ইংরেজী ট্রাঙ্গলেশন শিক্ষা দিতেন। তাঁর বিবরণীতে জানা যায়, নজরুল ইসলামকে ক্লাসে কোন প্রশু জিজ্ঞাসা করা হলে তিনি প্রথমে হক্চকিয়ে যেতেন, যেন এইমাত্র জেগে উঠলেন কোন স্বপু থেকে, ফিরে এলেন রূঢ় বাস্তবে, তাঁকে একটু অন্যমনস্ক দেখা যেত; কিন্তু প্রশ্নটি পুনরাবৃত্তি করলে তিনি যথাযথ উত্তর সিতেন। ঐ বছর মহিম বাবুর পরিচালনায় দরিরামপুর হাইক্ষুলে একটি বিচিত্রানুষ্ঠান হয়, তাতে নজরুল ইসলাম কোন প্রস্তুতি-মহড়া ব্যতিরেকেই কবিগুরু রবীন্দ্রনাথ ঠাকুর (১৮৬১-১৯৪১ খ্রি.) এর দুঁটি কবিতা 'দুই বিঘা জমি' ও 'পুরাতন ভূত্য' অত্যন্ত চমৎকার ভাবে আবৃত্তি করে উপস্থিত সকলকে মুগ্ধ করে দিয়েছিলেন। কাজীর শিমলা গ্রাম বা কুলে নজরুল ইসলামের বিশেষ কোন বন্ধু-বান্ধব ছিল না বরং সুযোগ পেলেই গ্রামের বখাটে ছেলেরা তাঁকে কম-বেশী জ্বালাতন করতো। তালের দৌরাজ্মের চিত্র প্রকাশ পেয়েছে কাজী নজরুল ইসলামের 'শিউলি-মালা' গ্রন্থের 'অগ্নিগিরি' নামক সুবিখ্যাত গল্পে যেখানে 'বীররামপুর' গ্রামের উল্লেখ আছে; বোধ হয় 'দরিরামপুর' নামটিই গল্পে 'বীররামপুর' হয়েছে। সেই থামের পলাশ-শিমূল শোভিত পথের সবুজ সৌন্দর্য কিশোর কবির মনে দিত নিবিভূ আনন্দ। স্কুলের অদূরে ঠুনিভাঙ্গা বিলের তীরে একটি গাছের দীচে নজরুল ইসলামকে মাথায় কাঁকড়া চুল নিয়ে প্রায়ই উদাস দৃষ্টিতে একা বসে থাকতে অথবা মাঝে মাঝে বাঁশী বাজাতে দেখা যেত। তাঁর জ্ঞান পিপাসা ছিল অদম্য, কিন্তু কুলের ধরা-বাধা নিয়ম-কানুদ তাঁর শিল্পীমন মেনে নিতে পারেনি। তাই বারবার তিনি হয়েছেন কুল পলাতক। ১৯১৪ সালের ভিসেম্বর মাসে কুলের বার্ষিক পরীক্ষা শেষ হবার পরই নজরুল ইসলাম হঠাৎ একদিন কাউকে কিছু না বলে ময়মনসিংহ ত্যাগ করে চলে গেলেন। নজরুল ইসলাম লেখাপড়ার ভাল ছিলেন, কিন্তু ক্রলের পড়াওনা নিরমিত অভ্যাস করা তাঁর ধাতে ছিল না : অথচ আন্তর্য মেধাণ্ডণে তিনি পরীক্ষায় প্রথম কি দ্বিতীয় হয়ে অষ্টম শ্রেণীতে উত্তীর্ণ হন। ২৮

### শিয়ারশোল রাজ হাইকুলে

ময়মনসিংহ থেকে দেশে ফিরে গিয়ে নজরুল ইসলাম এক বন্ধুর মাধ্যমে বর্ধমান জেলার রাণীগঞ্জ শিয়ারশোল রাজ হাইস্কুলে ভর্তি হওয়ার চেষ্টা করেন। কিন্তু বন্ধুর সাথে দেখা করতে ব্যর্থ হয়ে নজরুল ইসলাম তথন মনের দুঃখে তাকে একটি দীর্ঘ চিঠি লিখেন। সেই চিঠির ভাষা এত সুন্দর ও এত আবেগময় ছিল যে, নজরুল ইসলামের বন্ধু ঐ পত্রখানা স্কুলের হেভ মাষ্টায়কে দেখালে তিনি পত্রের ভাষা ও মান দেখে হতবাক হয়ে বললেন: 'এই ছাত্র যে স্কুলে থাকরে, সে স্কুলের গৌরব বাড়বে, যেখান থেকে পায়ো নজরুল ইসলামকে ধরে আন।' তিনিবেশ কয়েকটি সুবিধাসহ নজরুল ইসলামকে ১৯১৫ সালে শিয়ারশোল রাজ হাইস্কুলে অষ্টম শ্রেণীতে পড়ার ব্যবস্থা করে দেন। '১

নজরুল ইসলানের বাল্যবন্ধু শৈলজানন্দ মুখোপাধ্যায় (১৯০১-১৯৭৫ খ্রি.) 'আমার বন্ধু নজরুল' গ্রেছে কুলের এ সব গল্পও লিখেছেন, "নজরুল ভর্তি হলো শিয়ারশোল ইন্ধুলে। ইন্ধুলে মাইনে লাগবে না। বোর্তিং-এ থাকবার এবং খাবার খরচও লাগবে না।... আর নজরুলের থাকবার ব্যবস্থা হলো

২৮. প্রাতক্ত, পৃ. ১৪: আবদুল কাদির, নজরুল প্রতিভার স্বরূপ, পৃ. ২২-২৪; আবদুল কাদির, 'কবির জীবন কথা', নজরুল পরিচিতি, (ঢাকা: গাকিস্তান গাবলিক্রেশান্স, ১৩৬২), পৃ. ৩-৪।

২৯. মোহাম্মদ মোদাবের, নজরুল ইসলাম, (তাকা: বাংলাদেশ শিশু একাভেমী, ১৩৮৮/১৯৮২), পৃ. ১৩।

শিয়ারশোল ইন্ধুলের 'মোহামেডান বোর্জিং'-এ।...একদিকের একটি জানালার পাশে ছোট একটি খাটিয়া। খাটিয়ার ওপর পরিস্কার একটি বিছানা পাতা। বিছানার ওপর ছোট দুটি বালিশ আর বই-খাতার ছড়াছড়ি। দেখলেই চেনা বায়- অগোছালো কোন এক ছনুছাড়া ছেলের আন্তান।"

নজরুল ইসলাম যে তিনবছর (১৯১৫ থেকে ১৯১৭ সালের প্রি-টেট্ট অবথি) শিয়ারশোল স্কুলে পড়েছিলেন তথন তাঁর থাকার ব্যবহা ছিল মুসলিন ছাত্রাবাস মোহামেজান বোর্তিং-এ। মাটির দেয়াল ঘেরা একটি ছোউ ঘরে আরো চারজন মুসলমান ছাত্রের সঙ্গে নজরুল ইসলাম সেখানে থাকতেন। নজরুল ইসলাম ক্লাশের 'ফার্ট্ট বয়' ছিলেন বলে তাঁর স্কুলে বেতন বা বোর্তিং-এ থাকা-খাওয়ার খরচ দিতে হত না। মেধাবী ছাত্র হিসেবে তাঁর মাসিক বেতন ও ছাত্রাবাসের খরচ মওকুক করা হয়। তদুপরি রাজবাড়ী থেকে হাত খরচের জন্য মাসিক সাত টাকা বৃত্তিও পেতেন। এই সাত টাকায় তাঁর চা-নান্তা ও জামা-কাপড় কেনা হতো এবং কোন কোন মাসে তা থেকে কিছু টাকা বাঁচিয়ে নজরুল ইসলাম তাঁর ছোট ভাই কাজী আলী হোসেনের লেখাপড়ার খরচের জন্য দিতেন। তাঁ অষ্টম শ্রেণী থেকে দশম শ্রেণী পর্যন্ত শিয়ারশোল রাজ হাইস্কুলে ছাত্র হিসেবে যে নজরুল ইসলাম অত্যন্ত মেধাবী ছিলেন তাঁর সেই জীবনের বন্ধু শৈলজানন্দ মুখোপাধ্যায় 'কেউ ভোলে না কেউ ভোলে' য়েছে সে সাক্ষ্য দিচেহন; 'ক্ষলারশিপ পায়ায় মত ছেলে নজরুল। প্রতি বৎসর ফার্স্ট হয়ে প্রমোশন পায়। হাঁ, খুব ভাল ছেলে ভবল প্রমোশন পেয়ে সুঁটো ফ্লাস ভিঙিয়ে একেবারে সেকেন্ড ফ্লাসে চলে এসেছে।''<sup>৩২</sup>

কাজী নজরুল ইসলামের বাল্য জীবনকথায় খান মুহাম্মদ মঈনুদ্দীন (১৯০১-১৯৮১ খ্রি.) তাঁর 'যুগশ্রেষ্ঠ নজরুল' এছে লিখেছেন, "আমার জনৈক আত্মীয় জনাব সিরাজুদ্দীন আহমদ নবম শ্রেণী পর্যন্ত নজরুলের সহপাঠী ছিলেন। তিনি বলেন: 'পড়ান্ডনায় নজরুল বরাবরই খুব অমনোযোগী ছিলেন। তা সন্ত্রেও তাঁর ছিল আশ্চর্য মেধা। এরই বলে তিনি প্রতিবারই শ্রেণীতে প্রথম স্থান অধিকার করতেন।'

১৯১৬ সালে ঐ কুলের প্রধান শিক্ষক ছিলেন মি: নগেন্দ্রনাথ ব্যানার্জী। এ সময়ে কুলে একটি রচনা প্রতিযোগিতা হয়। এই প্রতিযোগিতার নজরুল পুরস্কার সামান্যই পেয়েছিলেন, কিন্তু তাঁর রচনা সুধীজনের বিশেষ দৃষ্টি আকর্ষণ করেছিল। কুলের মুদ্রিত বার্ষিক বিবরণীতে প্রধান শিক্ষক মহাশয় নজরুলের নাম উল্লেখ করেছিলেন। রিপোর্টে বলা হয়:

Further considering the intrinsic merit of the several papers of the competitors for the Edgely prize, the generous donor has kindly granted Rs. 4/- to each of the three other candidates viz. Balaram Mukherjee, Golak Bihari Misra and Kazi Nazrul Islam for their good production of the essay.

পরানু্মহে শিক্ষারত এক দরিদ্র মুসলমান বালকের নাম প্রধান-শিক্ষকের বার্ষিক বিবরণীতে স্থান পাওয়া সে যুগে একটা বিশেষ শক্তির পরিচায়ক বলে মানতে হবে।"<sup>20</sup>

কাজী নজরুল ইসলামের প্রকাশিত সর্বপ্রথম রচনা "বাউন্তেলের আত্মকাহিনী" ১৩২৬ সালের জ্যৈষ্ঠ মাসে (১ম বর্ষ, ৭ম সংখ্যা) সওগাতে ছাপা হয়েছিল, তাতে রাণীগঞ্জের শিয়ারশোল রাজস্কুলের উল্লেখ রয়েছে। নজরুল ইসলাম লিখেছেন, "ইতিমধ্যে বর্ষমান 'নিউ কুল' উঠে যাওয়ায়, তা ছাড়া অন্য

৩০. শৈলভা<del>নন্দ</del> মুখোপাধ্যায়, আমার বন্ধু নজরুল, (কলকাতা: হরক প্রকাশনী, জ্যৈষ্ঠ, ১৩৭৫), পৃ. ২২।

৩১. আবদুল কাদির, নজরুল প্রতিভার স্বরূপ, পৃ. ২৪।

৩২. শৈলজানন্দ মুখোপাধ্যায়, কেউ ভোলে না কেউ ভোলে, (কলকাতা: নিউ এজ পাবলিশার্স, ১৩৬৭/১৯৬০), পূ. ১১-১৩।

৩৩. খান মুহান্দন মঈনুন্দীন, যুগদ্রষ্টা নজরুল, (ঢাফা: বাংলা একাভেমী, ৩য় সংকরণ, বৈশার্থ, ১৩৮৫/১৯৭৮), পৃ.১১।

জারগায় গেলে কতটা প্রকৃতন্থ হতে পারব আশায়, আমি রাণীগঞ্জে এসে পড়তে লাগলুম। আমাদের ভূতপূর্ব হেডমাষ্ট্রার রাণীগঞ্জের শিয়ারশোল রাজ স্কুলের হেড মাষ্ট্রারির পদ পেরেছিলেন।"<sup>08</sup>

এ কুলে এসে নজরুল ইসলাম অনেকটা স্থির হলেন, তাঁর বিদ্যানুশীলন ও কাব্যচর্চা দুটোই চলল অনেকটা অব্যাহতভাবে ও অভিনিবেশ সহকারে। হাফিজ নুরন্নবী (মৃ. ১৯৪৩ খ্রি.) তখন সে কুলে ফারসী ভাষার শিক্ষক ছিলেন, তাঁরই আগ্রহে নজরুল ইসলাম সংস্কৃত বিষয় ছেড়ে দ্বিতীয় ভাষা হিসেবে ফারসী নেন এবং অত্যন্ত যত্ন সহকারে ফারসী শিখেন। শিয়ারশোল রাজ-হাইকুলে পড়ার সময় সদ্রাসবাদী বিপ্লবী 'যুগান্তর' দলের সাথে সংশ্লিষ্ট শিক্ষক নিবারণ চন্দ্র ঘটক (১৮৯১-১৯৬০ খ্রি.) বিপ্লববাদে নজরুল ইসলামকে প্রভাবিত করেন। পরবর্তী জীবনে বিপ্লবীদের প্রতি নজরুল ইসলামের যে আকর্ষণ তার সূত্রপাত এখান থেকেই। অপর একজন শিক্ষক সতীশচন্দ্র কাঞ্জিলাল ছিলেন গান পাগল নানুব। নজরুল ইসলামের উপরে এদের উভয়েরই প্রভাব পড়েছিল। নিবারণচন্দ্র ঘটক মহাশয়ের কাছ থেকে দেশাত্রবিধি আর সভীশচন্দ্র কাঞ্জিলালের নিকট থেকে সঙ্গীত পিপাসা তাঁর অন্তরে জাগ্রত হয়েছিল। শিয়ারশোল রাজহাইকুলে পড়ার সময় ভোলানাথ স্বর্ণকার, হরিশন্ধর মিশ্রসই তিনজন শিক্ষক কুলে শিক্ষকতা ছেড়ে যান এবং প্রতিবারই তাদের কবিভার লেখা বিদার অভিনন্দন দেওয়া হর, সে গুলো ছিল কাজী নজরুল ইসলামের রচনা। অভিনন্দন পত্রে নজরুল ইসলামের নাম থাকার কথা নয়, কিন্তু তাঁর বাল্যের অন্যান্য রচনার ভণিতার মতো এ রচনাগুলোতেও তিনি সুকৌশলে নিজের নাম গেঁথে দেন। শিক্ষকের বিদায় অভিনন্দন পত্রে যে বেদনা, বিষাদ এবং অশ্রন্থর আতিশয্য তাতে সুস্পন্ত যে শিক্ষকের বিদায়কে উপলক্ষ করে কিশোর কবি তাঁর আবেগের বহিঃপ্রকাশ ঘটিরেছেন। প্র

এ সময় রায় সাহেবের দৌহিত্র বনামধন্য কথাশিল্পী শৈলজানন্দ মুখোপাধ্যায় রাণীগঞ্জ হাইকুলে পড়তেন। নজরুল ইসলামের উচ্ছলপ্রাণতা, উন্নত রুচি ও সহিকু বভাব, আচার-আচরণ এতই আকর্বণীয় ছিল যে, সমবয়সী শৈলজানন্দ মুখোপাধ্যায় অচিয়েই তায় একনিয়্ঠ সহচর হয়ে উঠলেন। সাহিত্যচর্চায় মধ্য দিয়েই উভয়ের বন্ধুত্বপূর্ণ সৌহাদ্য গাঢ়তয় হতে লাগল। কাজী নজরুল ইসলামেয় তৎকালীন রচনা 'করুণ গাঁথা', 'বেদন-বেহাগ' ও 'চড়ুই পাখীর ছানা' যথাক্রমে অক্ষরবৃত্ত, মাত্রাবৃত্ত ও বর বৃত্ত ছন্দের নিদর্শন। সেই সুকুমার বয়সেই নজরুল ইসলাম বাংলায় এই তিনটি মূল ছন্দ আয়ও করে ফেলেছিলেন এটি কম ফুতিত্বের কথা নয়। এসব রচনা থেকে সুন্পইরূপে প্রতীয়মান হয় যে, নজরুল ইসলামের তখনকায় কবিতায় লেটো-দল ও কবিয়ালদের প্রভাব তিয়োহিত হয়ে শালীন আধুনিক ভঙ্গীয় সূচনা হয়েছে। ত

নজরুল ইসলাম তথন ফ্লাস টেনের ফার্স্ট বয়। ম্যাট্রিক পরীক্ষা সামনে। বিদ্যালয় জীবনের সর্বশেষ ও সর্বাধিক গুরুত্বপূর্ণ পরীক্ষা। শিক্ষকদের অনেক ভরসা তার উপর, পরীক্ষায় নিশ্চয়ই ভাল করবে সে। কিন্তু সব ওলট-পালট হয়ে গেল। প্রি-টের্ট পরীক্ষা চলছে, এমতাবস্থায় পড়াখনা ছেড়ে দিয়ে সৈনিক জীবনকে বরণ করে নেওয়ায় মধ্যে বালক নজরুলের দুঃসাহসিক চরিত্রের দৃঢ়তা প্রকাশ পায়। এমনিভাবেই কুল পালানো ফ্লাসের মেধাবী ছাত্র নজরুল ইসলামের বিষ্ণিত ঘটনাবছল প্রাতিষ্ঠানিক শিক্ষাজীবনের পরিসমাপ্তি ঘটেছিল। বিদ্যালয়ের বাঁধাধরা জীবনের সীমানা ছাড়িয়ে অজানা অচেনা গভবেরর পথে পা বাড়ালেন নজরুল ইসলাম, যে জীবন বিনিময়ে তাঁকে দিয়েছিল বিচিত্র অভিক্রতার বিপুল সম্ভার। যে কঠিন জীবনকে বরণ করে না নিলে হয়তো তিনি পরবর্তীকালে এমন আকর্বণীয় ব্যক্তিত্ব ও বিখ্যাত কবি-শিল্পী হয়ে উঠতে পারতেন না।

৩৩. বনজী নজরুল ইসলাম, বাউভেলের আত্মকাহিনী, রিক্তের বেদন', নজরুল রচনাবলী, প্রাতক্ত, ১ম খণ্ড, পু. ৪৪১-৪৪২।

৩৫. রফিকুল ইসালাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও কবিতা, পৃ. ১৮-১৯।

৩৬. আবদুল কাদির, নজরুল প্রতিভার স্বরূপ, পৃ. ২৫।

### সৈনিক জীবন (১৯১৭-১৯১৯ খ্রি.)

১৯১৭ সালে নজরুল ইসলাম যখন শিয়ারশোল রাজ হাইস্কুলে দশম শ্রেণীর প্রি-টেষ্ট পরীক্ষা দিছেন, তখন প্রথম বিশ্বযুদ্ধের তৃতীয় বৎসর, ইংরেজ আর জার্মনীর মহাযুদ্ধের চেউ বাংলাদেশে এসে লাগল। বৃটিশ ভারতীয় সেনাবাহিনী এ সময় মিত্র শক্তির পক্ষে বিভিন্ন রণাঙ্গনে যুদ্ধ করছে। ভারতীয় সেনাবাহিনীতে বিভিন্ন প্রদেশের রেজিমেন্ট ছিল। তখন কেবল বাঙালী সেনাদের নিয়ে গঠিত কোন দল ছিল না। শহর-নগর, গ্রাম-গঞ্জে সৈন্য সংগ্রহ অভিযান জোরে সোরে চলছে। এ সময় বাংলাদেশ থেকে বাঙালী পল্টনের দাবী উঠল, ফলে বৃটিশ সরকার রাজনৈতিক কারণে বাঙালীদের সেনাবাহিনীতে ভর্তির ব্যাপারে উৎসাহী না থাকলেও গণদাবীর জন্য তার নীতি পরিবর্তন করতে বাধ্য হয়। অবশেষে বাঙালী পল্টন গঠিত হয়, আর সরকারী ও বেসরকারী উদ্যোগে শহরে গ্রামে সর্বত্র পোষ্টার দেওয়া হয়, রাণীগঞ্জের দেয়ালে দেয়ালেও পোষ্টার পড়লো; "কে বলে বাঙালী যোদ্ধা নয়! কে বলে বাঙালী ভীতৃ! জাতির এই কলংক মোচন করা একান্ত কর্তব্য, আর তা পারে একমাত্র বাংলার যুবশক্তি। ঝাঁপিয়ে পড় সিংহ বিক্রমে। বাঙালী পল্টনে যোগ দাও।"ত্ব

#### বাঙালী পল্টনে যোগদান ও নওশেরার ট্রেনিং গ্রহণ

নজরুল ইসলাম কি ভেবে আক্মিকভাবে, হয়তো বিশ্ব জয়ের স্বপু চোঝে রেখে, হয়তো অজানাকে চেনার উন্মাদ রোমাঞ্চতায় সেনাবাহিনীতে যোগদানের সিদ্ধাভ নিলেন, সঙ্গে ঘনিষ্ঠ বন্ধু শৈলজানন্দ মুখোপাধ্যায়ও ছিলেন। আসানসোল মহকুমার এস. ডি. ও'র চিঠি নিয়ে দুজনই কলকাতায় যান। সেখানে স্বাস্থ্য পরীক্ষায় নজরুল ইসলাম টিকে যান, শেষ পর্যন্ত শৈলজানন্দ মুখোপাধ্যায় বাদ পড়েন আর নজরুল ইসলাম ৪৯ নম্বর বাঙালী পল্টানে যোগদান করলেন। তি সৈনিকরূপে মনোনীত হওয়ায় পর তাদের প্রথমে নিয়ে যাওয়া হয় কলকাতা শহরের বুকে ফোর্ট উইলিয়াম দুর্গে, তারপর প্রশিক্ষণের জন্যে ট্রেনযোগে লাহোয়, সেখান থেকে পেশওয়ায়, সেখান থেকে নওশেয়া। বাঙালী পল্টানের তরুণ সৈনিকেরা যখন কলকাতা থেকে তাদের সৈনিক জীবনের পথে যাত্রা হল করেন তবন রেল্টেশনে তাদের বিদায় সংবর্ধনা জানানো হয়। এ সংবর্ধনা নজরুল ইসলামের হলয়ে কি রকম দাগ কেটেছিল এবং কোন আদর্শে অনুপ্রাণিত হয়ে নজরুল ইসলাম সেনাবাহিনীতে যোগ দিয়েছিলেন তায় পরিচয় নওশেয়ার পথে রেলভ্রমণের ছবি রিজের বেদন'এ পাওয়া যায়। নজরুল ইসলাম লিখেছেন; "সবচেয়ে বেশী জীড় হয়েছিল কলকাতায় আর হাবড়ায় ষ্টেশনে। ওঃ, সে কি বিপুল জনতা আয় সে কি আকুল আগ্রহ আমাদিগকে দেখবায় জন্যে। আমরা মঙ্গলগ্রহ হ'তে অথবা ঐ য়কমেয় স্বর্গের কাছাকাছি কোনও একটা জায়গা হতে যেন নেমে আসছি আয় কি! যাদের সঙ্গে কখনও আলাপ করবায়ও সুযোগ পাইনি, তারাও আমাদের সঙ্গে কোলাকুদি করেছেন আয় গদগদ কঠে আশিস করেছেন।" তি

৩৭. রফিকুল ইসলাম, নজরুল জীবনী, পৃ. ৩৭; হায়াৎ মামুদ, नজরুল, পৃ. ৫১-৫২।

ত৮. বাঙালী পল্টন বা রেজিমেন্ট গঠন হওয়ায় আগে প্রথমে ১৯১৬ খ্রিষ্টাব্দের আগষ্ট-সেপ্টেম্বরে মাসে বাঙালী ভবল কোম্পানী গঠিত হয়। গয়ে ১৯১৭ সালের এপ্রিল মাসে এর নাম পরিবর্তন করে Bengali Battalian রাখা হয়। সাত হাজার সৈনিক নিয়ে পুনরায় সেপ্টেম্বর মাসে এর নামকরণ কয়া হয় 49 th Bengalis; কাজী নজরুল ইসলাম সম্ভবতঃ ১৯১৭ সালের আগষ্ট-সেপ্টেম্বর মাসে এ বাহিনীতে সৈনিক হিসেবে য়োগ লেন। এই রেজিমেন্টের বিভিন্ন কোম্পানীতে নজরুল ইসলাম ছাড়া আরো ছিলেন চট্টগ্রামের মাহবুব-উল-আলম, মির্জাপুরের রণলা প্রসাদ সাহা, কুষ্টিয়ায় শয়্র রায় এবং মণিভূষণ মুখোপাধ্যায় প্রমুখ। ১৯২০ সালের মার্চ মাসে 49th Bengali Regiment ভেঙ্গে দেয়া হয়। দ্রঃ রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলামঃ জীবন ও সাহিত্য, পৃ. ২০।

৩৯. কাজী নজরুল ইসলাম, 'রিক্তের বেদন', নজরুল রচনাবলী, প্রাতক, ১ম খণ্ড, পু. ৪১৪।

রিক্তের বেদন' এর মধ্য দিয়ে সেনাবাহিনীতে যোগদান এবং যুদ্ধ যাত্রাকালীন তরুণ সৈনিক নজরুল ইসলামের মনোভাব পরিস্ফুটিত হয়েছে। নজরুল ইসলাম লিখেছেন সে কথা, "আঃ! একি অভাবনীয় নতুন দৃশ্য দেখলুম আজ? জননী জন্মভূমির মঙ্গলের জন্যে সে কোন্ অদেখা দেশের আগুনে প্রাণ আহুতি দিতে একি অগাধ অসীম উৎসাহ নিয়ে ছুটেছে তরুণ বাঙালীরা, আমার ভাইরা! ধাকি পোবাকের স্লান আবরণে এ কোন্ আগুন-ভরা প্রাণ চাপা রয়েছে। তাদের গলায় লাখো হাজার ফুলের মালা দোল খাচেছ, ও গুলো আমাদের মায়ের দেওয়া ভাবী বিজয়ের আশিষ মাল্য। বোনের দেওয়া ক্ষেহ বিজড়িত অশ্রুর গৌরবাজ্বল-কমহার।"

নওশেরার পথে লাহোর পৌছুলে প্রবাসী বাঙালীদের পক্ষে কবিগুরু রবীন্দ্রনাথের ভাগ্নী, মহর্বি দেবেন্দ্রনাথ ঠাকুরের নাতনী রবীন্দ্রনাথের দিদি ঔপন্যাসিকা স্বর্ণকুমারী দেবীর মেরে সরলা দেবী চৌধুরাণী (১৮৭২-১৯৪৫ খ্রি.) এবং তাঁর স্বামী পদ্ভিত রামভূজ দন্ত চৌধুরী বাঙালী সৈনিকদের সংবর্ধনা জ্ঞাপন করেন। কাজী নজরুল ইসলামের 'ব্যথার দান' গ্রন্থের 'হেনা' গল্পে উদ্ধৃত হোলি খেলার গানটি ঐ তরুণ সৈনিকদের মনে সাহস ও উন্মাদনা জাগানোর উদ্দেশ্যেই রচিত হয়েছিল;

আজু তলওয়ার সে খেলেন্সে হোরি, জমা হো গেয়ে দুনিয়া কা সিপাঈ। চালোঁও কি ডন্ধা বাদন লাগি, তোপোও কে পিচকারী, গোলা বারুদ কা রঙ্গ বনি হেয়, লাগি হেয় ভারী লড়াঈ! 85

আজ আমি তরবারী দিরে হোলি খেলবো, সারা দুনিরার সেপাই আমরা জমারেত হরেছি।

ঢালের ঝঞুনার আওয়াজ উঠছে, কামানের গোলা দিয়ে পিচকারী খেলা, গোলা-বারুদ নিয়ে রং তামাসা

হচ্ছে-লড়াই লেগেছে দারুল। কী উদ্দীপনাময় এমন সংবর্ধনা এহেন সাহস সঞ্চারী বরাভয় আর

আশীর্বাণী তনতে তনতে নওশেরা পৌঁছেছিলেন সৈনিক বেশী নজরুল ইসলাম। অতঃপর যখন

নওশেরাতে সামরিক শিক্ষা গ্রহণ করছিলেন নজরুল ইসলাম তখন পেশওয়ার নিবাসী বাঙালী ভাজার

চারুচন্দ্র বোব শারদীয় দুর্গা পূজা উপলক্ষে বাঙালী সৈনিকদের আপ্যায়ন করিয়েছিলেন। এ সব বটনা
থেকে প্রতীয়মান হয় যে, বাঙালী সৈনিকদের জন্য প্রবাসী বাঙালীদের বেশ দরদ ছিল।

৪২

নওশেরায় তিনমাস ট্রেনিং গ্রহণের পর নজরুল ইসলাম তাঁর কোম্পানীর সঙ্গে করাচীতে ক্যান্টনমেন্ট এলাকার মারাঠা লাইন (Marhatta Line) এ অবস্থান করলেন। জারগাটা করাচী ব্রিগেড গ্রাউভ (Brigade ground) এর পাশে। স্থান সংকুলানে অসুবিধা হওয়ায় নতুন সেনা ছাউনি তৈরীর কাজ তরু হলো বেরিয়াল গ্রাউভ বা কবয়ত্থানের কাছে। মাটির দেয়াল, মাটির মেকে, উপরে চাটাইয়ের আচ্ছাদনের উপর মাটি দিয়ে তৈরী ছাদ। এই হচ্ছে করাচী বন্দরের পূর্ব উপকঠে অবস্থিত গাজা লাইন (Gaza Line) এর ব্যারাক। মারাঠা লাইন থেকে নওশেরার দলকে গাজা লাইনে চালান করে দেওয়া হলো। নজরুল ইসলামও আছেন দলের সঙ্গে। ১৯২০ সালে বাঙালী পল্টন ভেঙ্গে দেওয়ার পূর্ব পর্যন্ত যতদিন পল্টনে ছিলেন ততদিন এখানেই সময় কাটিয়েছেন নজরুল ইসলাম। কুল জীবনে যেমন ভালো ছাত্র ছিলেন তেমনি সৈনিক জীবনেও কৃতিত্বের স্বাক্ষর রেখেছেন। সৈন্যদলে প্রভূত কর্মদক্ষতার পরিচয় দিয়ে স্বয়্রবালের মধ্যেই কাজী নজরুল ইসলাম 'ব্যাটালিয়ান কোয়ার্টার মান্টার হাবিলদার' পদে উন্নীত হন এবং সৈন্যদলের রসদ ভাভারের তত্ত্বাবধানের দায়িত্বভার গেয়েছিলেন। অবশ্য মাঝখানের দুটি ধাপ 'ল্যান্সনায়েক' ও 'হাবিলদার' পদে যোগ্যতা ও কৃতিত্ব দেখিয়েই উচ্চতর পদে নিযুক্ত হতে গেয়েছিলেন। নজরুল ইসলামের সামরিক জীবনের অধিকাংশ সময়ই নওশেরা ও ক্রাচীতে অতিবাহিত হয়। ৪০

৪০. याउक, পু. ৪১৯।

<sup>8).</sup> কাজী নজরুল ইসলাম, হেলা, 'ব্যাথার লান', নজরুল রচনাবলী, ১ম. খণ্ড, পু. ৩৫৫।

৪২. হারাৎ মানুদ, শজরুল, পৃ. ৫৬; রফিকুল ইসলাম, নজরুল জীবনী, পৃ. ৪৪।

৪৩. আবদুল কাদির, নজরুল প্রতিভার স্বরূপ, পৃ. ২৫: ইসলামী বিশ্বকোষ, ১৩শ খণ্ড, পৃ. ৬১৫।

### সেনা ছাউনিতে সাহিত্য ও সংস্কৃতি চর্চা

সৈনিক জীবন কঠিন নিয়মানুবর্তিতায় বাধা শারীরিক শ্রমের অন্ত নেই। তবু এরই কাঁকে নজরুল ইসলাম রবীন্দ্রনাথ-শরৎচন্দ্র পাঠের, বই-পত্রিকা পড়ার, কবিতা-গল্প-উপন্যাস রচনার, গান-বাজনা করার সময় বের করে নেন। নজরুল ইসলামের পল্টম জীবনের যনিষ্ঠ বন্ধু জমাদার ভিসিপ্লিন-ইম-চার্জ অর্থাৎ প্রশিক্ষণরত সেনাদের আইন-শৃংখলা রক্ষাকর্তা শল্প রায় সেই সময়ের সুন্দর সুদীর্ঘ বর্ণনা দিয়েছেন, "পল্টনে যেদিন কাজী যায় সেদিন থেকে আরম্ভ করে পল্টন থেকে যেদিন আমি চলে আসি সেদিন পর্যন্ত বনিষ্ঠভাবে মিশেছি। অবশ্য কাজীর উদার প্রাণে বনিষ্ঠভা গজিয়ে তোলা কারও পক্ষেই অসম্ভব ছিল না। বিশেষতঃ তখন আমরা সবাই জুটেছি গুলিবারুদের মুখে প্রাণ দিতে। পিছনে তাকাবার সময় ছিল না, প্রবৃত্তিও ছিল না।

নিজেরা সব মিলতাম ব্রজের রাখাল বালকের মত। কাজীর পড়াশোনার প্রতি বেশ প্রীতি ছিল। রবীন্দ্রনাথের প্রায় সমত পুতকই ও শরৎচন্দ্রের সব লেখাই কাজীর কাছে ছিল। তাঁছাড়া মাসিক পত্রিকাদি প্রবাসী, ভারতবর্ষ, ভারতী, মানসী ও মর্মবাণী সবুজ (পত্র) পত্রিকাদি প্রভৃতি কাজী রাখত। এ ছাড়াও কাজীর কাছে দেখেছিলাম Seditious Committee-র Report. এ দেখে বুঝতাম কাজী বিদ্রোহী বাঙলার বিপ্রবী দলকে শ্রদ্ধার চোখে দেখে। হাসি আনন্দ ছিল তার সন্ধল। পল্টনের প্রায় ৭০০০ বাঙালীর মধ্যে নানা শ্রেণীর ও নানা প্রকৃতির মানুব ছিল।"88

যুদ্ধে গিয়েও নজরুল ইসলাম সাহিত্য সাধনা, কাব্য চর্চা, বিশ্ব-সংবাদ পরিক্রমার সঙ্গে সঙ্গে সঙ্গীতচর্চা ও জ্ঞানার্জন অব্যাহত রেখেছিলেন। নওশেরা ও করাচীতে অবস্থানকালে তাঁর কল্পনার সন্মুখে উদ্যাটিত হয় বিশ্বের বিরাট দিগন্ত। বাঙালী পল্টনের ছাউনীতে কারসী ভাবার অত্যন্ত বুৎপন্ন ও কাব্যরসিক এক পাঞ্জাবী মৌলবী সাহেবের কাছে 'দীওয়ান-ই-হাফিজ', 'মসনতী রুমী' প্রভৃতি বিখ্যাত ফারসী কাব্যগুলো পাঠ করে তিনি এক মহৎ সাহিত্যিক ও মহান জীবনের সন্ধান পান। ফারসী কবিতা পাঠ ও কাব্যরস আস্থাদনের নিরম-কানুন মাওলানা সাহেব তাঁর এই বাঙালী ছাত্রকে শেখাতে লাগলেন। কাজী নজরুল ইসলাম যে পরিণত বরুসে সরাসরি মূল ফারসী ভাবা থেকে 'রুবাইয়াৎ-ই-ওমর খৈয়াম' ও 'রুবাইয়াৎ-ই-হাফিজ' বাংলা পদ্যে অনুবাদ করতে পেরেছিলেন তার ভিত্তি এখানেই রচিত হয়। এভাবে তাঁর রচনায় সৌকর্ষ ও শালীনতা প্রাণলাভ করে। রুবাইয়াৎ-ই-হাফিজ কাব্যানুবাদের মুখবন্ধে কাজী নজরুল ইসলাম স্মৃতিচারণ করে লিখেছেন, "আমি তখন স্কুল পালিয়ে যুদ্ধে গেছি। সে আজ ইংরেজী ১৯১৭ সালের কথা। সেইখানে প্রথম আনার হাফিজের সাথে পরিচর হয়। আমাদের বাঙালী পল্টনে একজন পাঞ্জাবী মৌলবী থাকতেন। একদিন তিনি 'দীওয়ান-ই-হাফিজ' থেকে কতকগুলি কবিতা আবৃত্তি করে শোনান। ওনে আমি এমনি মুধ্ব হয়ে যাই যে, সেই দিন থেকেই তাঁর কাছে ফারসী ভাষা শিখতে আরম্ভ করি। তাঁরই কাছে ক্রেমে কারসী কবিদের প্রায় সমন্ত বিখ্যাত কাব্যই পড়ে ফেলি।" <sup>৪৫</sup>

এ সেনাজীবনে তথু ফারসী ভাষাই ভালোভাবে শেখা নয় উর্দু-হিন্দীও তিনি শেখার সুযোগ লাভ করেন। ভারতের সব জায়গা থেকেই উর্দুভাষী, হিন্দীভাষী লোকজন এসেছিল সেখানে; তাই ভাষা শিখতে কোন অসুবিধাই হরনি নজরুল ইসলামের। পরবর্তী জীবনে তিনি তাঁর ফারসী জ্ঞানে দক্ষতা বৃদ্ধি করেন এবং ফারসী কবিতা অনুসরণে কিছু কবিতা ও গান লিখেন। ব্যারাক জীবন ছিল বভাবতই কঠোর; তাঁর অনুভূতিশীল তরুণ মনে ব্যারাক জীবনের অভিজ্ঞতার যে ছাপ পড়েছিল তা নিয়ে প্রবন্ধ লিখেন তাঁর লেখক জীবনের তরুতে। সৈনিক জীবনে তিনি অনেক ছোট গল্প লিখেন, পরে এগুলো

<sup>88.</sup> হারাৎ মানুদ, নজরুল, পু. ৫৮-৫৯।

৪৫. কাজী নজরুল ইসলাম, 'রুঘাইরাব-ই-হাফিজ', নজরুল রচনাবলী, আবদুল কাদির সম্পাদিত, (চাকা: বাংলা একাডেমী, ১ম প্রকাশ, কায়ুন, ১৩৭৬/ ফেব্রুয়ায়ী, ১৯৭০, ৩য় প্রকাশ, পৌষ, ১৩৯১ ভিসেবর, ১৯৮৪), ৩য় খণ্ড, পৃ. ৯৯।

রিজের বেদন' নামক গ্রন্থে সংকলিত হয়েছে। এসময় তিনি কবিতা এবং গানও লিখেন। করাচী থেকে তিনি এসব লেখা কলকাতার সাময়িকী 'সওগাত'-এ পাঠাতেন। সওগাত পত্রিকার সাথে তখনকার তরুণ মুসলমান লেখকরা অবিভাজ্যভাবে জড়িত ছিলেন। তিনি তাঁর নাম স্বাক্ষর দিতেন হাবিলদার কাজী নজরুল ইসলাম' হিসেবে। স্বকীয়তা ও সুস্পষ্ট বৈশিষ্ট্যের ফলে তিনি প্রচন্ত উত্তেজনার সৃষ্টি করেন এবং গর্বের সাথে লক্ষ্য করেন যে, তাঁর প্রতিটি রচনাই প্রকাশিত হচ্ছে। ৪৬ করাচীর সেনানিবাসে নজরুল ইসলামের সাহিত্যচর্চা কেবল মধ্যপ্রাচ্যের ঐতিহ্য আশ্রিতই ছিল না, বাংলাদেশের সাহিত্য জগতের সঙ্গেও তাঁর বিলক্ষণ যোগাযোগ ছিল। তিনি কলকাতার উল্লেখযোগ্য সাহিত্য পত্রিকাণ্ডলার গ্রাহক ছিলেন। 'সওগাত' পত্রিকা প্রকাশিত হলে তিনি তাঁর নিয়মিত গ্রাহক হন এবং বেশ কিছু গ্রাহক সংগ্রহ করে দেন। 'সওগাত' পত্রিকার সেজন্য কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করে লেখা হয়েছিল, "নিয়লিখিত মহোদয়গণ সওগাত পত্রের গ্রাহক সংগ্রহ করিয়া দিয়া আমাদিগকে উৎসাহিত করিয়াছেন, তজ্জন্য তাদের নিকট আন্ত রিক কৃতজ্ঞতা জ্ঞাপন করিতেছি।

মৌলবী কাজি নজরুল ইসলাম; বাউালিয়ান কোয়াটার মাষ্টার হাবিলদার, করাচী।"89

নজরুল ইসলানের সৈনিক জীবন মধ্যপ্রাচ্যে যাওয়া বা যুদ্ধ করার জন্যে ফলপ্রসু হয়নি বরং তা সাহিত্য সাধনার জন্যে গুরুত্বপূর্ণ হয়েছিল, নজরুল ইসলামের প্রকৃত সাহিত্যিক জীবনের সূচনা যেন সৈনিক জীবন থেকেই। এ সময়ই তাঁর ভেতর-বাহিরে নির্ভীক বিদ্রোহী সন্তার উন্মেষ ঘটে। সামরিক জীবন নজরুল ইসলামকে স্থিরভাবে কাব্য ও জ্ঞানচর্চার সুযোগ এনে দেয়। খুব কম বাঙালী কবির সৈনিক জীবনের অভিজ্ঞতা রয়েছে। সম্ভবতঃ নজরুল ইসলামই একমাত্র আধুনিক বাঙালী কবি যিনি প্রায় আড়াই বছর পূর্ণ সামরিক জীবন যাপন করেন । নজরুল ইসলাম প্রত্যক্ষ যুদ্ধে অংশগ্রহণ করেননি, তবে বদি তিনি প্রথম বিশ্বযুদ্ধে ইউরোপ, মধ্যপ্রাচ্য বা ট্রান্স ককেশাসের রণান্সনে যাওয়ার সুযোগ পেতেন, তাহলে সে যুদ্ধলব্ধ অভিজ্ঞতা তাঁর কবিতাকে নিশ্চয়ই আরো সুসমৃদ্ধ করত। নজরুল ইসলামের সামরিক জীবনে যুদ্ধের নৃশংসতা ও তৎসংজ্ঞাত হতাশা বা ক্ষোভ নেই বটে, তবুও বাঙালী পল্টনে যোগদানের ফলে সৈনিক জীবনের শিক্ষা যে তাঁর অভিজ্ঞতাকে সম্প্রসারিত দৃষ্টিতে উদার সর্বোপরি কবি হওয়ার প্রস্তুতিকে পরিপূর্ণতা দান করতে যথেষ্ট সাহায্য করেছিল এতে কোন সন্দেহের অবকাশ নেই। সৈনিক জীবন নজরুল ইস্লামকে বাংলাদেশের প্রাদেশিক গভি ছাড়িয়ে সর্বভারতীয় এমনকি মধ্যপ্রাচ্যের পটভূমিকায় স্থাপন করে। ঐতিহ্যের ক্ষেত্রে নজরুল ইসলাম শুধু বাংলাদেশকে অতিক্রম করেননি, বরং ঐতিহ্য চেতনায় তিনি ভারতবর্ষকেও ছাড়িয়ে গেছেন, মধ্যপ্রাচ্যের সাথে সম্পুক্ত হয়েছেন এবং আন্তর্জাতিক চেতনাবোধেও একাতা হয়েছেন। সৈনিক জীবনের নিয়ম-শৃংখলা ও সুসংঘবদ্ধ সমবায়ী জীবন, বাল্য ও কৈশোরের বাঁধনহারা স্বাধীনতেতা নজরুল ইসলামকে এক পূর্ণ দায়িত্বশীল প্রাণবন্ত যুবকে পরিণত করেছিল।<sup>৪৮</sup>

৪৬. সিরাজুল ইসলাম চৌধুরী, দজরুল ইসলামের সাহিত্য জীবন, আফজালুল বাসার অনুদিত,(ঢাকা: মুক্তধারা, ১ম প্রকান, ফেব্রুয়ারী, ১৯৮৮), পৃ. ২৫।

৪৭. রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও সাহিত্য, পৃ. ২৪; কাজী নজরুল ইসলাম কে, কোথাকার লোক ইত্যাদির কোন পরিচয় জানা ছিল না বলে সওগাত পত্রিকার কৃতজ্ঞতা স্বীকার পত্রে নজরুল ইসলামের আগে 'মৌলবী' শন্ধটি ছাপা হয়। তখনকার দিন মুসলমানদের নামের পূর্বে 'মৌলবী' লেখা রীতির প্রচলন ছিল। দ্র: মোহাম্মদ নাসিয়উদ্দীন, সওগাত যুগে নজরুল ইসলাম, পু. ২১।

৪৮. বাংলা সাহিত্যে নজনুল ইসলামের পূর্বে বাঙালী মুসলিম কবি সৈয়দ ইসমাঈল হোসেন সিরাজী (১৮৮০-১৯৩১ খ্রি.) ছিলেন প্রথম গুধু সৈনিক নয়, বজাব কবি। তিনি ১৯২২ সালে ডা: আনসায়ীয় মেডিকেল মিশনের সনস্যায়পে বুদ্ধে আহত সৈন্যাদের সেবা কয়ায় জন্য তুরকে গিয়েছিলেন। তাঁয় ধমনী য়তে ছিল অন্যায়-অথিচায়েয় বিরুদ্ধে জিহাদী যুদ্ধ প্রবৃত্তি। ইসলাম ও মুসলমানকে ভালবেসে এবং তাকে কেন্দ্র কয়েই তিনি তাঁয় এই সংগ্রামী চয়িত্রকে ব্যক্ত কয়েছেন। দ্র: য়ফিকুল ইসলাম, কাজী নজনুল ইসলাম: জীবন ও ক্ষিতা, পৃ. ৩৩।

#### ক্সকাতার সাহিত্য জীবন

বাংলা সাহিত্য জগতে কাজী নজরুল ইসলামের আত্মপ্রকাশ গল্পের মাধ্যমে। এক্ষেত্রে স্মরণীয় যে শৈলজানন্দ মুখোপাধ্যায়ও বলেছেন, 'সাহিত্য সাধনায় গল্পেই নজরুলের হাতে-খড়ি; কবিতা তিনি পরে লিখতে চেষ্টা করেছিলেন।' করাচীতে নজরুল ইসলাম সাহিত্য সৃষ্টিতে আত্মনিয়োগ করেন এবং কলকাতার পত্র-পত্রিকায় তা প্রকাশের জন্য প্রেরণ করতেন। 'সওগাত' সম্পাদক মোহাম্মদ নাসিরউন্দীন (১৮৮৯-১৯৯৪ খ্রি.) এর ভাষায় নজরুল ইসলাম সে সময় করাচী থেকে ছুরি ছুরি কবিতা ও ছোট গল্প পাঠাতেন। করাচীতে বসে লেখা এবং করাচী থেকে পাঠানো কাজী নজরুল ইসলামের নির্মালিখিত রচনাবলী ১৩২৬/১৯১৯ সালে বিভিন্ন পত্র-পত্রিকায় ছাপা হয়:

| ١.             | বাউন্ডেলের আত্মকাহিনী   | (গল্প)       | সওগাত, জ্যৈষ্ঠ                          |
|----------------|-------------------------|--------------|-----------------------------------------|
| ٧.             | মুক্তি                  | (কবিতা)      | বঙ্গীয় মুসলমান সাহিত্য পত্রিকা, শ্রাবণ |
| o.             | <u> বামীহারা</u>        | (গল্প)       | সওগাত, ভাদ্র                            |
| 8.             | কবিতা সমাধি             | (হাসির কবিতা | সওগাত, ভাব্র                            |
| ¢.             | তুর্ক মহিলার যোমটা খোলা | (প্ৰবন্ধ)    | সওগাত, আশ্বিন                           |
| <b>&amp;</b> . | হেনা                    | (গল্প)       | বঙ্গীয় মুসলমান সাহিত্য পত্ৰিকা,কাৰ্তিক |
| 9.             | আশায়                   | (হাফিজের গজল | ) প্রবাসী, পৌষ                          |
| ъ.             | ব্যথার দান              | (গল্প)       | বঙ্গীয় মুসলমান সাহিত্য পত্রিকা, মাঘ    |
| 8.             | মেহের নিগার             | (গল্প)       | নূর, মাথ-ফান্নুন                        |
| 10.            | यूरमञ रयास्त्र          | (গল্প)       | नृत, यगञ्जून                            |

উপরোক্ত তালিকার 'বাউন্ডেলের আত্মকাহিনী' (মে, ১৯১৯) শীর্ষক গল্পটি কবি নজরুল ইসলামের প্রথম প্রকাশিত রচনা আর প্রথম প্রকাশিত কবিতা 'মুক্তি' (জুলাই, ১৯১৯), প্রথম প্রকাশিত প্রবন্ধ 'তুর্ক-মহিলার ঘোমটা খোলা' (আশ্বিন, ১৩২৬) এবং প্রথম প্রকাশিত ব্যঙ্গ কবিতা হলো 'কবিতা সমাধি' (ভালু, ১৩২৬)।88

১৯১৯ সাল থেকে নজরুল ইসলানের সাত্যিকার সাহিত্য জীবন শুরু হর। এ সময়ই তাঁর মনে সাহিত্যের ফুল ফোটে, আবার বিদ্রোহেরও আগুন জ্বলে। সেনানিবাস থেকেই নজরুল ইসলানের সাহিত্য সাধনা পরিপূর্ণরূপ নিয়ে বেরিয়ে আসে। বাংলাভাবী জনগণ এই সময় থেকে নজরুল ইসলামকে শক্তিমান কবি ও সাহিত্যিক হিসেবে চিনতে পায়ে। প্রথমদিকে নজরুল ইসলাম কবিতার চাইতে গদ্যুই লিখতেন বেশী এবং কবিতার চাইতে গদ্যের লেখক হিসেবে সমধিক পরিচিত ছিলেন। এসময় নজরুল ইসলামের কবিতা অপেক্ষা ছোটগল্পই তখন পাঠকদের দৃষ্টি আকর্ষণ কয়েছিল বেশী। অবশ্য এ কথা সত্য যে, তাঁর গদ্য রচনা সর্ব্ সুসংহত নয়; তাতে ভাবের অপরিপক্ষতা কবিত্ময় ভাবাতেও চাকা পর্জেন, নজরুল ইসলাম গরিণত বয়সে কয়েকটি ভালো গল্প লিখেছেন বটে, কিন্তু সাহিত্যিক প্রতিষ্ঠার পক্ষে সেগুলোই যথেষ্ট নয়। অথচ মজার কথা এই যে, মজরুল ইসলাম পাঠক মহলে প্রধানতঃ গল্প লেখক হিসেবেই প্রথম পরিচিতি লাভ কয়েছিলেন। বিত

১৯২০ সালের জানুরারী মাসের চতুর্থ সপ্তাহে নজরুল ইসলাম করাচীর পল্টন থেকে সাতদিনের ছুটি নিয়ে একবার দেশে গিয়েছিলেন, এর মধ্যে তিনি কলকাতার তিনদিন এবং চুরুলিয়া গ্রামে মায়ের নিকট চারদিনের সংক্রিপ্ত ছুটি কাটিয়ে যান। কলকাতায় এসে নজরুল ইসলাম তাঁর বন্ধু শৈলজানন্দ মুখোপাধ্যায়ের মেসে উঠলেন। শৈলজানন্দ মুখোপাধ্যায় কলকাতা বেড়িয়ে নজরুল ইসলামকে সংগে

হায়াৎ মামুদ, প্রতিভার খেলা দজরুল, পৃ. ৮৫; রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও সাহিত্য,
 পৃ. ২৪।

৫০. সিয়াজুল ইসলাম চৌধুরী, লজকুল ইসলামের সাহিত্য জীবল, পৃ. ২৫; আবদুল কাদির, লজকুল প্রতিভার স্বরূপ, পৃ. ২৭।

করে বঙ্গীর মুসলমান সাহিত্য সমিতির অফিস ৩২ নং কলেজ দ্রীটের বাড়ীর দোতলায় নিয়ে এলেন। এখানে সমিতির মূল উদ্দেশ্য বাঙালী মুসলিম সমাজকে আলোকিত করা, আধুনিক চিন্তাধারায় দীক্ষিত করা, ধর্মের গোঁড়ামী থেকে মুক্ত করা এবং হিন্দু-মুসলিম সম্প্রীতি দুচ্তর করা, উভয় সমাজের মধ্যে পারস্পরিক চিন্তা ও ভাব বিনিময়ের উপযুক্ত ক্ষেত্র রচনা করা।<sup>৫১</sup> সমিতির শক্ষ থেকে ত্রৈমাসিক বঙ্গীর মুসলমান সাহিত্য পত্রিকা বের হত। দু'জন সম্পাদকের একজন মোহাম্মদ মোজাম্মেল হক (১৮৬০-১৯৩৩ খ্রি.), অন্যজন মোহাম্মদ শহীদুল্লাহ (১৮৮৫-১৯৬৯ খ্রি.)। আরেক জন সহযোগী সম্পাদক ও পত্রিকার প্রকাশক কমরেড মুজফ্ফর আহমদ (১৮৮৯-১৯৭৩ খ্রি.)। দেশের নামকরা সব কবি ও সাহিত্যিক এখানে আসতেন। শৈলজানন্দ মুখোপাধ্যায়ের সঙ্গে নজরুল ইসলাম যখন এলেন তখন সবাই তাঁর দিকে অবাক বিস্ময়ে তাকিয়ে রইলেন। মুজফ্ফর আহমদের সঙ্গে এখানেই <del>নজরুল</del> ইসলানের প্রথম সাক্ষাৎ। অবশ্য ১৯১৮ সালে মুজফ্ফর আহমদের সঙ্গে প্রালাপের মাধ্যমে বন্ধুত্বের সূত্রপাত। নজরুল ইসলামের পল্টনের জীবনে করাচী সেনানিবাস থেকে বঙ্গীয় মুসলমান সাহিত্য পত্রিকার সঙ্গে লেখালেখির মধ্য দিয়ে যে যোগসূত্র ঘটেছিল এবারে তা বঙ্গীয় মুসলমান সাহিত্য সমিতির সঙ্গে প্রত্যক্ষ সম্পর্কে পরিণত হল, যা নজরুল ইসলামকে সাহিত্যিক হিসেবে প্রতিষ্ঠিত করতে যথেষ্ট সহায়ত। করেছিল। আর সাহিত্যিক জীবনের প্রথম পর্বে মুজফ্ফর আহমদের মত বিশ্বস্ত সুহৃদ ও নিঃস্বার্থ বন্ধু লাভ নজরুল ইসলানের জন্য বিশেষ কল্যাণকর হয়েছিল।<sup>৫২</sup> মুজফ্ফর আহমদ চমৎকারভাবে সেই সময়কার কথা লিখেছেন:

"হ্যা, কাজী নজরুল ইসলামকে সেদিন আমি প্রথম দেখলাম। সে তর্থন একুশ বছরের বৌবনদীপ্ত যুবক। সুগঠিত তার দেহ আর অপরিমের তার শাস্থ্য। কথার কথার তার প্রাণখোলা হাসি। তাকে দেখলে, তার সঙ্গে কথা বললে যে কোন লোক তার প্রতি আকৃষ্ট না হয়ে পারত না। আমার সঙ্গে তার অনেক কথা হলো। তাকে আমি কলকাতার এসে থাকতে বললাম। সাহিত্য সমিতির ঘরওলো তাকে দেখিয়ে দিলাম। বললাম, এখানেই তার থাকার জায়গা হবে। উনপঞ্চাশ নম্বর বেসলী রেজিমেন্ট তথন ভাঙ্গনের মুখে। হয়তো দু'এক সপ্তাহের ভেতরেই তার ভাঙ্গন শুরু হয়ে যাবে এই রকম ছিল তার অবস্থা। আমি নজরুল ইসলামকে বলে দিলাম রেলওয়ে ষ্টেশন থেকে সে যেন সোজা সাহিত্য সমিতির অফিসে চলে আসে। তাতেই সম্মতি জানিয়ে সে চলে গেল।"

"হত

### বঙ্গীয় মুসলমান সাহিত্য সমিতির অফিসে অবস্থান

প্রথম মহাযুদ্ধের অবসানের (ভার্সাই সিন্ধি, ২৮ শে জুন, ১৯১৯ খ্রি.) পর ১৯২০ সালের মার্চএপ্রিল মোতাবেক ১৩২৬ বঙ্গান্দের চৈত্র মাসে বাঙালী পল্টন ভেঙ্গে দেওয়া হলে নজরুল ইসলাম করাচী
থেকে কলকাতা এসে বাল্যবন্ধু শৈলজানন্দ মুখোপাধ্যায়ের রামকান্ত বোস খ্রীট পলিটেকনিক
ইন্সচিটিউটের বোর্ভিং-এ অতিথি হয়ে উঠলেন। এখানে আসার পর নজরুল ইসলামকে এমন এক
অপ্রীতিকর পরিস্থিতির সন্মুখীন হতে হয় এ সন্ধন্ধে পবিত্র গঙ্গোপাধ্যায় (১৮৯৩-১৯৭৪ খ্রি.) তাঁর
'চলমান জীবন' এবং শৈলজানন্দ মুখোপাধ্যয় (১৯০১-১৯৭৫ খ্রি.) 'আমার বন্ধু নজরুল' গ্রন্থে উল্লেখ
করেছেন যে, নজরুল ইসলাম মুসলমান জেনে মেসের চাকর ছেলেটি ওর এঁটো বাসন ধৃতে অস্বীকার
করে এবং শৈলজানন্দ মুখোপাধ্যয়েকে তা পরিস্কার করতে হয়, ফলে নজরুল ইসলামকে নিয়ে তিনি ঐ
মেস ছেড়ে দিতে বাধ্য হন। অবশেষে শৈলজানন্দ মুখোপাধ্যায়ের বোর্জিং থেকে নজরুল ইসলাম ৩২ নং
কলেজ খ্রীটে বঙ্গীয় মুসলমান সাহিত্য সমিতির অফিসে উঠলেন এবং এখানে কমরেভ মুজফ্ফর

হায়াৎ নামুদ, নজয়য়্ল, পৃ. ৬৬-৬৭।

রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও সাহিত্য, পৃ. ২৯-৩০।

৫৩. মুজক্দর আহমদ, কাজী নজরুল ইসলাম: স্মৃতিকথা, (চাকা: মুক্তধারা, ১ম প্রকাশ, অক্টোবর, ১৯৭৩, ৩য় প্রকাশ, ফেব্রুয়ারী, ১৯৮৭), পৃ. ৪০।

আহমদের সঙ্গে একই কামরায় বসবাস করতে লাগলেন। <sup>৫৪</sup> শুরু হলো হাবিলদার কবির যথার্থ সাহিত্য জীবন। মাত্র একুশ বছর বয়সের তারুণ্যে দীপ্তমান কবির বিজয় কেতন ওড়াবার পালা। এ সময় মজরুল ইসলামের সঙ্গে জিনিসপত্র কি কি ছিল তার চমৎকার বর্ণনা দিয়ে মুজফ্ফর আহমদ তাঁর মজরুল শুতিকথায় উল্লেখ করেছেন;

"আমি সাহিত্য সমিতির অফিসের পাশের দিককার একখানা যরে থাকতাম। সেই ঘরেই নজরুল ইসলানের জন্য আর একখানা তব্তপোশ পড়ল। কৌতুহলের বশে আমরা তার গাঁটরি-বোচকাগুলি খুলে দেখলাম। তাতে লেপ, তোশক ও পোশাক-পরিচ্ছেদ ছিল। সৈনিক পোশাক তোছিলই, আর ছিল শিরওরানি (আচ্কান), টাউজার্স ও কালো উঁচু টুপি, যা তখনকার দিনে করাচীর লোকেরা পরতেন। একটি দূরবীনও (বাইনোকুলার) ছিল। কবিতার খাতা, গল্পের খাতা, পুঁথি-পুতক, মাসিক পত্রিকা এবং রবীন্দ্রনাথের গানের বরলিপি ইত্যাদিও ছিল। পুতকগুলির মধ্যে ছিল ইরানের মহাকবি হাফিজের দিওরানের একখানা খুব বড় সংক্ষরণ, তাতে মূল পার্সির প্রতি ছত্রের নীচে উর্দু তর্জমা দেওয়া ছিল। অনেক দিন পরে আমারই কারণে নজরুল ইসলানের এই গ্রন্থখানা, আরও কিছু পুত্তক, কিছু চিঠি-পত্র, অনেক দিনের পুরনো কবিতার খাতা, বিছানা, কিট-ব্যাগ, সুটকেস্ এবং ব্যথার দান' পুত্তকের উৎসর্গে বর্ণিত মাথার কাঁটা খোয়া যায়। মিউজিয়ামে রক্ষিত মূল্যবান বন্তুর মতো নজরুল এই কাঁটাটিও রক্ষা করে আসছিল। উৎসর্গে লেখা আছে-'মানসী আমার! মাথার কাঁটা নিয়েছিলুম বলে কমা করনি তাই বুকের কাঁটা দিরে প্রায়ণ্ডিও ফরলুম।'কে ছিলেন এই কাঁটার মালিক তার নাম সে আমায় কোনো দিন বলেনি।" বি

নজরুল ইসলাম কলকাতার বঙ্গীয় মুসলমান সাহিত্য সমিতির বাড়ীতে দু'দিন থাকার পর সেথানে নিজের জিনিসপত্র রেখে চুরুলিয়া যান। গ্রামের বাড়ীতে সাত-আট দিন ছিলেম এ সময় মায়েয় সঙ্গে মান-অভিমানের ব্যাপার ঘটেছিল। তারপরে মা জাহেদা খাতুন যতদিন জীবিত ছিলেন ততদিন নজরুল ইসলাম আর গ্রামে আসেননি। এমনকি মায়ের মৃত্যুর পরে সম্বিত থাকা অবস্থায়ও তিনি আর কখনও চুরুলিয়ায় কিরে যাননি। ৫৬

নজরুল ইসলাম চুরুলিয়া থেকে কলকাতা প্রত্যাবর্তনের পথে বর্ধমানের জেলা ম্যাজিট্রেটের অফিসে সাব-রেজিট্রার পদে চাকুরীর জন্য একখানা দরখাস্ত দিয়ে আসেন। সে সময় পল্টন ফেরত প্রাক্তন সৈনিকরা ঐ ধরনের চাকুরীর ব্যাপারে সুবিধা পেত। নজরুল ইসলাম যথারীতি কলকাতায় ৩২ নং কলেজ দ্রীটের ঠিকানায় সাক্ষাৎকারের জন্য চিঠি পেরেছিলেন। কিন্তু মুজক্ফর আহমদ, আফজাল-উল-হক (১৮৯১-১৯৭০ খ্রি.) প্রমুখ বন্ধুর পরামর্শে নজরুল ইসলাম ইন্টারভিউ দিতে যাননি। এজন্য যে সাব-রেজিট্রারের চাকুরী হলে তাঁকে কোথাও দূরে গ্রামের মত জায়গায় পড়ে থাকতে হবে; মকন্দলে বুরে বুরে তাঁর দুর্লভ কবি-ক্ষমতা অচিরেই বিনষ্ট হয়ে যাবে। সেখানে কলকাতার সাহিত্যিক পরিবেশ পাওয়া যাবে না। আর এই পরিবেশে হারানো তাঁর লেখনী শক্তির বিকাশে প্রতিবন্ধকতা ঘটবে। অন্যদিকে শুধু সাহিত্য করেও উদর পূর্তি সাধন হবে না। এজন্য নিরবচ্ছিনু সাহিত্য সেবার পথ বেছে নিয়ে বন্ধুদের

৫৪. পবিত্র গঙ্গেপাধ্যার, চলমান জীবন, (বলাকাতা: ক্যালকাটা বুক ফ্লাব লিমিটেড), দ্বিতীর পর্ব, পৃ.৬৪: শৈশজানন্দ মুখোপাধ্যার, আমার বন্ধু নজরুল, পৃ. ২২৬-২২৭।

৫৫. মুজফ্ফর আহমদ, কাজী নজরুল ইসলাম: 'মৃতিকথা, পু. ৪৩-৪৪।

৫৬. অবশ্য নজরুল ইসলামকে গয়ে নুবার চুরুলিয়া নিয়ে যাওয়া হয়েছিল অসুস্থ সমিতহারা অবস্থায়, য়য়ন তাঁয় জ্ঞান ছিল না, মুঝে কথা ছিল না, হাতের কলম দিয়ে লেখা বের হয় না। একবায় ১৯৫৬ সালের জুন মাসে তায়ত সয়বায় কর্তৃক কাজী নজরুল ইসলামেয় উপয় একটি প্রামান্য ছবি তোলায় বয়াপারে; আয় একবায় ১৯৬২ সালের জুলাই মাসে,কবি-পত্নী প্রমীলা নজরুলের মৃত্যুয় পয় তায় লাশ দাফনের সময়। প্রমীলাকে তায় ইছে। অনুবায়ী চুরুলিয়াতে সমাধিত্ব ফয়। হয়, তায় ধায়ণা ছিল নজরুল ইসলামেয় কবয়ও চুয়ুলিয়াতেই হবে। দ্রঃ রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও সাহিত্য, পৃ. ৩২

মত সরকারী চাকুরে হওরার পরিবর্তে সার্বক্ষণিক লেখক হওরার সিদ্ধান্ত নিয়ে ফেলেন। তাঁর লেখক জীবনের জন্য সেনাবাহিনীতে যোগদানের চেয়ে এই সিদ্ধান্ত গ্রহণ কম গুরুত্বপূর্ণ ছিল না এবং পরবর্তীকালে পালিত প্রতিশ্রুত জীবনের জন্য ছিল পরিকল্পিত পদক্ষেপ।

#### কবি-সাহিত্যিকদের সান্নিধ্য লাভ

বঙ্গীয় মুসলমান সাহিত্য সমিতির অফিসে নজরুল ইসলাম ভেরা বাধার পর সমিতির অফিস তখন সরগরম হরে উঠল। দলে দলে কবি-সাহিত্যিক ও গারকদের নিত্যদিনের আনাগোণায় সমিতির সাহিত্য আসর একেবারে জমজমাট। যে সব কবি-সাহিত্যিক এখানে আসতেন তদাধ্যে হেমেন্দ্র কুমার রায় (১৮৮৮-১৯৬৩ খ্রি.), হেনেন্দ্র লাল রায় (১৮৯২-১৯৩৫ খ্রি.), প্রেমাঙ্কুর আতর্থি (১৮৯০-১৯৬৪ খ্রি.), কান্তি যোব, ধীরেন গাঙ্গুলী, নূপেন্দ্র কৃষ্ণ (১৯০৫-১৯৬৩ খ্রি.), মোহিতলাল মজুমদার (১৮৮৮-১৯৫২ খ্রি.), গোলাম মোন্তবল (১৮৯৭-১৯৩৫ খ্রি.) প্রমুখের নাম উল্লেখযোগ্য। কলকাতার নজরুল ইসলাম তাঁর বন্ধদের সাথে কাজে আনন্দে ভরপুর দিন কাটাতেন। বঙ্গীয় মুসলমান সমিভিতে থাকাকালীন কবিতা লিখে আর গান গেয়ে নজরুল ইসলামের অর্থণ্ড অবসর সময় কাটত। তিনি আগ্রহদীপ্তভাবে কথা বলতেন আর অস্বাভাবিক গতিশীলতা নিয়ে লিখতেন। তাঁর বন্ধুদের কাছে তিনি সুগায়ক হিসেবেও জনপ্রিয় ছিলেন। নজরুল ইসলামের গলা খুব ভাল ছিল না। প্রাণের সবটুকু দরদ তেলে দিয়ে তিনি খুব সুরেলা নয় কিন্তু আবেদনমরী কঠে গান গাইতেন। তিনি হিন্দু-মুসলমান কেরানী ও ছাত্রদের বিভিন্ন মেস, হোষ্টেলে গানের আসরে প্রায়ই আমন্ত্রিত হতেন এবং যোগ দিতেন। অনেক হিন্দু পরিবারেও তিনি গান করেছেন। আর এজন্যই তাঁর গান সকলের মন কেড়ে নিত। তখন কিন্তু নজরুল ইসলাম নিজের লেখা গান খুব কমই গাইতেন। বেশীর ভাগ তিনি কবিগুরু রবীন্দ্রনাথ ঠাকুরের গান করতেন। এত অধিক রবীন্দ্র সঙ্গীত তিনি শিখেছিলেন যে, লোকে তাঁকে বলতো রবীন্দ্র সঙ্গীতের হাফেজ। এতব্যতীত নজরুল ইসলাম অনেক সময় বন্তিতে চটকলের মজুরদের মধ্যে গিয়েও উর্দু ও হিন্দী গান গাইতেন। সেজন্য কুলি-মজুরদের মধ্যেও নজরুল ইসলাম ছিলেন একটি প্রিয় নাম; এভাবে নজরুল ইসলাম তাঁর ফলকাতা জীবনের প্রথম বছরই ফলকাতার সাংকৃতিক জগতে সুপরিচিত ও জনপ্রিয় হয়ে উঠেছিলেন। আর তাই নজরুল ইসলামের ভক্তদের দল হু হু করে বেড়ে যেতে লাগল। (b)

### বিভিন্ন পত্ৰ-পত্ৰিকায় লেখালেখি

কলকাতার যখন নজরুল ইসলাম স্থায়ীভাবে থাকার মনস্থ করলেন তখনও তিনি বিখ্যাত নন। কবিতা কিন্তু তখন অতি অল্পই প্রকাশিত হয়েছে। বরং তার চেয়ে বেশী গল্প বেরিয়েছে। তবু সব মিলিয়ে সেসবও যে সংখ্যার অনেক, তাও নয়। আসলে যে নজরুল ইসলাম যুগান্তকারী প্রতিভা হিসেবে বিকশিত হয়ে উঠবেন তার পদধ্বনি এবার ভনতে পাওয়া যাবে। কলকাতার সাহিত্যিক জীবনের প্রথম দিকে অর্থাৎ ১৯২০ সালের এপ্রিল-মে মাস বা ১৩২৭ বঙ্গান্দের বৈশাখে নজরুল ইসলামের যে সব লেখা বিভিন্ন পত্রিকার প্রকাশিত হয় তার খতিয়ান হল: ৫৯

| ١.         | বাঁধন হারা (১ম কিন্ডি)  | প্রোপন্যাস     | মোসণেম ভারত                     |
|------------|-------------------------|----------------|---------------------------------|
| 2.         | বোধন                    | হাফিজের অনুবাদ | মোসলেম ভারত                     |
| 9.         | প্রিয়ার দেওয়া শরাব    | হাফিজের অনুবাদ | বঙ্গীয় মুসলমান সাহিত্য পত্ৰিকা |
| 8.         | মানিনী বধুর প্রতি       | কৰিতা          | বঙ্গীয় মুসলমান সাহিত্য পত্রিকা |
| œ.         | জননীদের প্রতি           | গদ্য অনুবাদ    | বঙ্গীয় মুসলমান সাহিত্য পত্রিকা |
| <b>b</b> . | পণ্ডর খুঁটিনাটি বিশেষত্ | গদ্য অনুবাদ    | বঙ্গীয় মুসলমান সাহিত্য পত্ৰিকা |

৫৭. প্রাতক, পৃ. ৩২।

৫৮. মোহাম্মন মোদাবেরর, নজরক্ষা ইসলাম, পৃ. ২৩।

৫৯. রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও সাহিত্য, পৃ.৩২।

| ٩.  | জীবন-বিজ্ঞান | গদ্য অনুবাদ | বঙ্গীয় মুসলমান সাহিত্য পত্রিকা |
|-----|--------------|-------------|---------------------------------|
| br. | চিঠি         | গাঁথা কবিতা | বঙ্গনূর                         |
| 8.  | উদ্বোধন      | গান         | সওগাত                           |

১৩২৭ সালের বৈশাখে আফজাল-উল-হক (১৮৯১-১৯৭০ খ্রি.) এর পিতা কবি মোজান্দেল হক (১৮৬০-১৯৩৩ খ্রি.)এর সম্পাদনার 'মোসলেম ভারত' নামে একটি বাংলা মাসিক পত্রিকা বের হয়। এর প্রথম সংখ্যা বৈশাখ থেকে অগ্রহারণ পযন্ত আটটি সংখ্যার কাজী নজরুল ইসলাম বিরচিত পত্রোপন্যাস 'বাঁধন-হারা' ধারাবাহিকভাবে প্রকাশিত হয়, এর ছর বৎসর পর ১৯২৭ খ্রি./ ১৩৩১ সালের প্রাবণ মাসে 'বাঁধন-হারা' গ্রন্থারে প্রকাশিত হয়। ১৯২০ খ্রিষ্টান্দে 'মোসলেম ভারতে' ক্রমান্বরে জ্যৈষ্ঠ সংখ্যার নজরুল ইসলামের বিখ্যাত কবিতা 'শাত-ইল-আরব', আবাঢ় সংখ্যার হাকিজের ছব্দ ও ভাব অবলম্বনে 'বাদল প্রাতের শরাব', প্রাবণ সংখ্যার অন্যতম বিখ্যাত 'থেয়াপারের তরণী' এবং কাজরী উৎসব অবলম্বনে গল্প বাদল বরিবণে', ভাল্র সংখ্যার 'কোরবানী', আশ্বিনে অপর বিখ্যাত কবিতা 'মোহররম', কার্তিকে একটি গান 'বন্ধু আমার থেকে থেকে', অগ্রহারণে সুবিখ্যাত 'ফাতেহা-ই-দোরাজ্-দহম' (আবির্জাব) এবং টীকাসহ 'দীওয়ান-ই-হাফিজ' গজল (১,২), পৌষ সংখ্যার গজল (৩,৪) ও গানের প্রথম স্বর্রলিপি 'হরতো তোমার পাব দেখা', মাঘ মাসে কার্মুল কবি খোসহালের ভাব অবলম্বনে কবিতা 'বিরহ বিধূরা', 'হাফিজের গজল' (৫,৬), কান্ধুন সংখ্যার দুটি গান 'মরমী' ও 'ক্রেহজীতু এবং টেত্র সংখ্যার আর একটি গান 'আমার ঘরের পাশ দিরে প্রকাশিত হয়।

কলকাতার সাহিত্যিক জীবনের প্রথম বছরে ১৩২৭ বঙ্গান্দের বৈশাথ থেকে চৈত্র পর্যন্ত পুরো একবছরে কাজী নজরুল ইসলামের সৃষ্টিকর্মের যে পরিচর পাওয়া গেল এতে প্রতীয়মান হয় যে, নজরুল ইসলাম অতি অল্প সমরের মধ্যেই কবিতা, গল্প, গান, প্রোপন্যাস, অনুবাদ প্রভৃতি রচনার প্রভৃত সাফল্য অর্জনে সক্ষম হয়েছিলেন। বাইশ বৎসর বরক উদ্দমী কবির কয়েকটি বিখ্যাত কবিতা 'বোধন', 'শাত-ইল-আরব', 'বাদল প্রাতের শরাব', 'আগমনী', 'থেয়াপারের তরণী', 'কোরবানী', 'মোহররম', 'অবেলার', ফাতেহা-ই-দোরাজ্-দহম' মাত্র সাত মাসের মধ্যে রচিত ও প্রকাশিত হয়। সমকালীন পত্র-পত্রিকার প্রকাশিত ঐ কবিতাবলী বাংলা কাব্য সাহিত্যে গুরুত্বপূর্ণ সংযোজন এবং 'বিদ্রোহী' বা 'কামাল পাশা' রচনার পূর্বেই ঐ সব সার্থক সৃষ্টি নজরুল ইসলামকে বাংলা সাহিত্যে স্থায়ী আসন করে দেয়। কলকাতার সাহিত্য জীবনের প্রথম বছরে বিভিন্ন রচনার জন্য নজরুল ইসলামের নামের পূর্বে হাবিলদার কবি', 'বাধন-হারার কবি', 'শাতিল আরবের কবি', 'সেনিক কবি' প্রভৃতি বিভিন্ন ধরনের বিশেষণ ব্যবহার হত। অবশ্য 'বিদ্রোহী কবি' আখ্যা লাভের পূর্বে কাজী নজরুল ইসলামের নাম ঐসব বিচিত্র বিশেষণে দারুণভাবে শোভিত হয়েছিল। ৬০

বঙ্গীর মুসলমান সাহিত্য পত্রিকা' করাচী থেকে পাঠানো গল্প, কবিতা প্রকাশ করে নজরুল ইসলামকে বাংলা সাহিত্য জগতে প্রবেশের পথ উন্মুক্ত করে দিয়েছিল, আর সাহিত্যিক জীবনের প্রথম বর্ষে 'মোসলেম ভারত' পত্রিকা প্রতি সংখ্যার কবিতা, গান, গল্প, অনুবাদ প্রভৃতি ছাপিয়ে বাংলা সাহিত্য ও সংস্কৃতি পরিমন্তলে নজরুল ইসলামকে এক নতুন প্রতিভারূপে প্রতিষ্ঠিত করেছিল। ইতোপূর্বে যে সব কাগজে যেমন- সওগাত, বঙ্গীর মুসলমান সাহিত্য পত্রিকা, প্রবাসী বা নূর প্রভৃতি পত্রিকার প্রায় সবখানেই তিনি গল্প লিখেছেন। যে প্রতিভার প্রকৃত পরিচয় কবি ও গীতিকারররূপে তাঁর আবির্ভাবই ঘটলো 'মোসলেম ভারত' মাসিক পত্রিকাকে উপলক্ষ করে 'শাত-ইল-আরব', 'খেয়াপারের তরণী', 'কামাল পাশা', 'বিদ্রোহী' প্রভৃতি একটির পর একটি আলোড়ন সৃষ্টিকারী কবিতার। সমকালীন কবি ও বিব্যাত সমালোচক মোহিতলাল মজুমদার 'খেয়াপারের তরণী' ও বাদল প্রাত্রের শরাব' পাঠ করে বিমুগ্ধ হয়ে কবিতা দুটির প্রশংসা করে 'মোসলেম ভারত' সম্পাদককে একটি পত্র লিখেন, পত্রটি পত্রিকার ১৩২৭, ভাদ্র সংখ্যার ছাপা হয়। নবীন মুসলিম কবি নজরুল ইসলামকে মোহিতলাল মজুমদার (১৮৮৮-

৬০. প্রাতক্ত, পৃ. ৩৩-৪০।

১৯৫২ খ্রি.) এ চিঠিতে অকুষ্ঠ প্রশংসা, সাধ্বাদ ও অভিনন্দন জানিয়েছিলেন। সুদীর্ঘ পত্রটির অংশ বিশেষ এখানে উদ্ধৃত হল;

"আপনার পত্রিকার দুই সংখ্যা সম্প্রতি পাঠ করিয়া...আনন্দ আশা ও বিশ্বরে উৎফুক্স হইরাছিমুসলমান সমাজের নব জাগরণের অনেক লক্ষণ সর্বত্র দেখা যাইতেছে... কিন্তু যাহা আমাকে সর্বাপেন্দা
বিশ্বিত ও আশান্বিত করিয়াছে, তাহা আপনার পত্রিকার সর্বশ্রেষ্ঠ কবি লেখক হাবিলদার কাজী নজরুল
ইসলাম সাহেবের কবিতা। বহুদিন কবিতা পড়িয়া এত আনন্দ শাই নাই, এমন প্রশংসার আবেগ অনুভব
করি নাই।... আমি এই অবসরে তাঁহাকে বাঙলার সারন্বত-মন্তপে স্বাগত সম্ভাবণ জানাইতেছি এবং
আমার বিশ্বাস প্রকৃত সাহিত্যমোলী বাঙালী পাঠক ও লেখক সাধারণের পক্ষ হইতে আমি এই সুখের
কর্তব্য সম্পাদনে অগ্রসর হইয়াছি।" <sup>৬১</sup>

প্রকৃতপক্ষে 'মোসলেম ভারত' পত্রিকার প্রকাশিত কবি মোহিতলাল মজুমদারের ঐ পত্রটি বাংলা সাহিত্যে নজরুল ইসলামের কবিতার প্রথম সাহিত্য সমালোচনা। কবি-সমালেচক মোহিতলাল মজুমদার যে বাংলা সাহিত্যে প্রবেশের কণেই একজন প্রতিভাবান মহৎ কবিকে সনাক্ত করতে সক্ষম হয়েছিলেন এতে কোন সন্দেহের অবকাশ নেই। অবশ্য 'মোসলেম ভারত' পত্রিকাও প্রকাশনার প্রথম বর্ষে নজরুল রচনাবলী অবলম্বন করেই অত্যন্ত জনপ্রিয় হয়ে উঠে। বস্তুতঃ একজন সাহিত্যিকের জন্য যেমন প্রয়োজন সাহিত্য পত্রিকার তেমনি পত্রিকার জন্যেও অপিরিহার্ষ নিয়মিত লেখক। নজরুল ইসলাম ও মোসলেম ভারত পত্রিকা পরক্ষপরের জন্য খুবই সহায়ক হয়েছিল নিঃসন্দেহে।

### বিদ্রোহী কবিতা রচনা করে সুখ্যাতি অর্জন

১৯২১ সালের আগষ্ট থেকে ডিসেম্বর মাসের মধ্যে নজরুল ইসলাম তাঁর বিখ্যাত 'আনোয়ার', 'কামাল পাশা', ভাঙার গান' ও বিদ্রোহী' কবিতা রচনা করেন। ডিসেম্বর মাসের শেষ সভাহে কলকাতার ৩/৪ সি, তালতলা লেনের বাড়ীর নীচতলার দক্ষিণ-পূর্ব কোণের ঘরটিতে বসে নজরুল ইসলাম রাত্রিতে তাঁর সবচেয়ে বিখ্যাত বিদ্রোহী' কবিতাটি রচনা করেন। কবিতাটি প্রথমে বিজলী' পত্রিকার ৬ই জানুয়ারী, ১৯২২ খ্রি./২১ শে পৌষ, ১৩২৮ সংখ্যায় প্রকাশিত হয়। এরপর 'মোসলেম ভারত' পত্রিকায় ফার্তিক, ১৩২৮ সংখ্যায় বিদ্রোহী' ছাপা হয়েছিল। ৬২ কবির ভাবায়:

বল বীরবল উন্নত মন শির !

শির নেহারি' আমারি, নত শির ওই শিখর হিমাদ্রির !...
আমি বেলুঈন, আমি চেঙ্গিস্ ।
আমি আপনারে ছাড়া করিনা কাহারে কুর্মিশ ।
আমি বস্তু, আমি ঈশান-বিবাণে ওদ্ধার,
আমি ইপ্রাফিলের শিঙ্গার মহা-হৃদ্ধার...
মহা-বিদ্রোহী রণ-ক্লান্ত
আমি সেই দিন হব শান্ত
ববে উৎপীড়িতের ক্রন্সন-রোল আকাশে-বাতানে ধ্বনিবে না,
অত্যাচারীর খড়গ কৃপাণ ভীম রণ-ভূমে রণিবে না...
আমি চির-বিদ্রোহী বীর-

৬১. মোহিতশাল মজুমদার, 'একখানি পত্র', মোসলেম ভারত, (১ম বর্ষ, ৫ম সংখ্যা, ভাল, ১৩২৭), পৃ. ৩৪২-৩৪৩।

৬২. রফিকুল ইসলাম, নজরুল জীবনী, পৃ. ১৯৬-১৯৭।

### বিশ্ব ছাড়ায়ে উঠিয়াছি একা চির-উন্নত শির । ৬০

বিদ্রোহী' কবিতাটি 'বিজলী' এবং 'মোসলেম ভারত' ছাড়াও 'প্রবাসী' এবং আরো করেকটি পত্র-পত্রিকায় প্রকাশিত হয়। এই কবিতাটি ছাপা হওয়া মাত্র দেশব্যাপী তুমুল সাড়া জেগে উঠে এবং রাতারাতি সুখ্যাতি লাভ করে হাবিলদার সৈনিক কবি কাজী নজরুল ইসলাম বিদ্রোহী কবি' উপাধিতে ভূবিত হন। তখন মাত্র ২২ বছর বয়ক বাংলা সাহিত্যে একজন তরুণ কবির বিশ্ময়কর সৃষ্টি বিদ্রোহী' কবিতার অনেক প্রশংসা বিভিন্ন পত্র-পত্রিকায় ছাপা হয়। ৬৪

নজরুল ইসলামের বিখ্যাত বিদ্রোহী কবিতা সম্পর্কে কবি সত্যেন্দ্রনাথ দন্ত (১৮৮২-১৯২২ খ্রি.) এর অভিমত বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য। তিনি মন্তব্য করেছিলেন যে, "কবিতা ছন্দের দোলা যদি পাঠকের মনকে নাড়া দিয়া কোনও একটা ভাবের ইদিত দেয় তাহা হইলেই কবিতা সার্থক।" <sup>৬৫</sup>

বিদ্রোহী' কবিতা রচনার জন্য তথু নিরবচিছ্র প্রশংসা আর অভিনন্দনই কবির ভাগ্যে জোটেনি বরং কাজী নজরুল ইসলানে অবিস্মরণীয় সাফল্য ও সুখ্যাতিতে ঈর্ষান্বিত হয়ে কেউ তেংক্ষণাং নজরুল ইসলানের সমালোচনায় মুখর হয়ে পড়েছিলেন। তনাধ্যে কবি সমালোচক মোহিতলাল মজুমদার (১৮৮৮-১৯৫২ খ্রি.) যিনি নজরুল ইসলানের 'খেয়াপারের তরণী', 'বোধন', 'নিকটে' প্রভৃতি কবিতার উচ্ছেসিত প্রশংসা করে 'মোসলেম ভারত' পত্রিকার সম্পাদক সমীপে অভিনন্দন পত্র পাঠিয়েছিলেন এবং কবি নজরুল ইসলানকে 'বাংলার সারস্বত সমাজে' সাদরে বরণ করে নিয়েছিলেন। তিনি 'বিদ্রোহী' কবিতা প্রকাশের পর প্রচার করে বেড়াতে লাগলেন যে 'মানসী' পত্রিকার পৌষ, ১৩২১ সংখ্যায় প্রকাশিত তাঁর লেখা আমি' প্রবন্ধের ভাবসম্পদ নিয়ে নজরুল ইসলানের বিদ্রোহী' কবিতাটি রচিত এর কোন ঋণ স্বীকার না করে প্রকাশিত। তাঁ এ প্রসঙ্গে কবি সুকুমার সেনের মতামত জানা যায় য়ে, মোহিতলাল আমি' প্রবন্ধের ভাবসম্পদ ক্ষেত্রমোহন বন্দোপাধ্যারের 'অভয়ের কথা' থেকে গৃহীত। আর মোহিতলাল বিদ্রোহী' কবিতা প্রকাশের পূর্বেই নজরুল ইসলানের উপর বিরূপ হয়েছিলেন; কারণ নজরুল ইসলাম তাঁর অভিভাবকত্ব মেনে চলছিলেন না। ফলে তিনি নজরুল ইসলানের উপর প্রতিহিংসাপরারণ হয়ে গড়েছিলেন এবং বিদ্রোহী' কবিতা প্রকাশের পরে খ্যাতির বিড়ন্থনার তিনি নজরুল ইসলানের প্রতি ঈর্ষান্বিত হয়ে উঠেন। তা

প্রকৃতপক্ষে বাংলা কবিতার ইতিহাসে কাজী নজরুল ইসলামকে কবি মোহিতলাল মজুমদার প্রভাবিত করেননি উপরন্ত নজরুল ইসলামই মোহিতলাল মজুমদারকে ক্ষেত্রবিশেষে প্রভাবিত করেছিলেন। তাহাড়া ১৯২০ সালে নজরুল ইসলামের সাথে পরিচয়ের মাসবানেক পর একদিন নজরুল ইসলাম ও মুজক্ত্বর আহমদকে বঙ্গীর মুসলমান সাহিত্য সমিতি'র অফিসে মোহিতলাল মজুমদার তার 'আমি' প্রবন্ধটি পড়ে গুনিয়েছিলেন। সুতরাং প্রায় এক বছর আগে শোনা একটি প্রবন্ধ অবলম্বন করে বিদ্রোহী' কবিতা রচনা করা অন্ধাভাবিক ব্যাপারই বটে। এতব্যতীত মোহিতলাল মজুমদারের 'আমি' প্রবন্ধটি এবং কাজী নজরুল ইসলামের 'বিদ্রোহী' কবিতার বিভিন্ন তবক তুলনা করলেই মোহিতলাল মজুমদারের দাবীর অসারতা সক্ষেহাতীতভাবে প্রমাণিত হয়। সুতরাং 'আমি' এবং বিদ্রোহী' কবিতার

৬৩. কাজী নজরুল ইসলাম, বি<u>লো</u>হী, 'অগ্নিবীণা', নজরুণের কবিতা সমগ্র, মুহম্মদ নুরুল হুদা সম্পাদিত, (ঢাকা: নজরুল ইপটিটিউট, জ্যৈষ্ঠ, ১৪০৭/ মে, ২০০০), পূ. ৭-১১: নজরুল রচনাযলী, ১ম খণ্ড, পূ. ৭-১২।

৬৪. বিফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও কবিতা, পৃ. ৮৩।

৬৫. সজনীকান্ত দাস, আত্মস্থতি, (কলকাতা: ডি.এম. দাইত্রেদ্ধী, অমহারণ, ১৩৬১), ১ম খণ্ড, পৃ. ১১২-১১৩।

৬৬. রফিকুল ইসলাম, নজরুল জীবনী, পৃ. ২০৬।

পুকুমার সেন, বাংলা সাহিত্যের ইতিহাস, (কলকাতা: বর্ধমান সাহিত্য সভা, ১৩৬৫), ৪র্থ খন্ত, পৃ. ২৬৫।

তথাকথিত সাদৃশ্য অপেক্ষা বৈসাদৃশ্যই অধিক এবং দু'টি ভিন্নধর্মী প্রবন্ধ ও কবিতা সৃষ্টির মূল সুরও ভিন্ন একথা নির্দ্ধিধায় বলা যায়। ৬৮

যাহোক, 'বিদ্রোহী' কবিতা রচনা করে সুখ্যাতি অর্জনের মধ্য দিয়ে কাজী নজরুল ইসলাম কবি হিসেবে বাংলা সাহিত্যাঙ্গনে সুদৃঢ় আসন লাভ করেছিলেন, যা পরবর্তীকালে তাঁর ক্লুরধার লেখনীকে অজন্রধারায় সাহিত্য রচনা সম্ভার সৃষ্টিতে বিশেষভাবে উজ্জীবিত ও অনুপ্রাণিত করেছিল।

কলকাতার নজরুল ইসলানের সাহিত্যিক জীবনের প্রথম কয়েকমাস মুজক্কর আহমদের সঙ্গে বঙ্গীর মুসলমান সাহিত্য সমিতি র অফিসে অতিবাহিত হয়। পরে তারা অন্যত্ম চলে যান কিন্তু সাহিত্য সমিতির প্রতি নজরুল ইসলানের কৃতজ্ঞতাবোধ চিরদিন অক্ষুন্ন ছিল। ১৯৪১ সালের ৫-৬ এপ্রিল 'বঙ্গীয় মুসলমান সাহিত্য সমিতি র রজত জয়জী উৎসবে সভাপতির অভিভাষণে (নজরুলের শেষ ভাষণ) তিনি সেই কৃতজ্ঞতার বহিঃপ্রকাশ করে বলেছিলেন, "সেদিন যদি সাহিত্য সমিতি আমাকে আশ্রয় না দিত তবে হয়তো কোথায় ভেসে যেতাম তা আমি জানি না। এই ভালবাসার বন্ধনেই আমি প্রথম যে দীড় বেঁধেছিলাম, এ আশ্রয় না পেলে আমার কবি হওয়া সন্তব হত কি না আমার জানা নেই।" <sup>১৯৯</sup>

এভাবেই কাজী নজরুল ইসলাম তাঁর জীবনের শেষ ভাষণে প্রথম জীবনের ঋণ শোধ করেন। অবশ্য বঙ্গীয় মুসলমান সাহিত্য সমিতির অফিসে নজরুল ইসলামের বসবাসের জন্যে কবি-সাহিত্যিকদের আগমনে সাহিত্য সমিতিও অত্যন্ত প্রাণবন্ত হয়ে উঠেছিল।

### সাংবাদিক জীবন (১৯২০-১৯৪২ খ্রি.)

কবি নজরুল ইসলামের বৈচিত্রময় জীবনে সাংবাদিকতাও একটি গুরুত্বপূর্ণ অধ্যায়। তিনি যে কি রকম রাজনীতি ও কালসচেতন ছিলেন তা বুঝা যায় তাঁর সাংবাদিকধর্মী রচনায়। বিভিন্ন পত্রিকায় সম্পাদক ও সাংবাদিক হিসেবে তিনি একটি বতন্ত্র ধায়ায়ও প্রবর্তন করেছেন। দেশপ্রেমে উব্বন্ধ পক্তন কেরছ হাবিলদায় কবি নজরুল ইসলামেয় তখন য়াজনৈতিক চেতনায় উন্দীও। এসময় একদিন মুক্তক্তর আহমদ জানতে চান যে, নজরুল ইসলাম রাজনীতিতে যোগ দেবে কি না? নজরুল ইসলাম স্পষ্ট ভাষায় জবাব দিয়েছিলেন, তাই যদি না দেব তবে কৌজে গিয়েছিলাম কিসেয় জন্য?' রাজনীতি কয়য়য় বাসনা থেকেই একখানা ছোয়্ট বাংলা দৈনিকেয় পরিকয়নায় মধ্য দিয়ে নজরুল ইসলামেয় সাংবাদিকতা জীবনে প্রবেশ ঘটে। এভাবেই 'নববুগ' প্রকাশনায় সূচনা হয়। সেই সাথে সাংবাদিক হিসেবে কবি নজরুল ইসলাম আত্মপ্রকাশ কয়েন। যে মানুষ কবি হতে জন্মেছিলেন তিনি য়াতায়াতি সাংবাদিক হয়ে গেলেন।

## দৈনিক নবযুগ

১৯২০ সালের ১২ জুলাই, ১৩২৭ বলাজের ২৮ আবাঢ় সান্ধ্য দৈনিক নবযুগ' প্রকাশিত হয়।
চওড়ার বিশ ইঞ্চি, লখার ছাবিবশ ইঞ্চি সাইজের ছোউ এক শীট কাগজ, মূল্য ছিল মাত্র এক পয়লা।
কলকাতার ২২ নং টার্ণার স্ট্রীটে নবযুগে'র প্রেস আর ৬ নং টার্লার স্ট্রীটে পত্রিকার প্রধান সম্পাদক এ.
কে. ফজলুল হক (১৮৭৩-১৯৬২ খ্রি.) এর বাড়ীর নীচ তলার নবযুগ' কার্যালয়। নজরুল ইসলাম ও
মুজক্ফর আহমদ ছিলেন পত্রিকার যুগা সম্পাদক। পত্রিকার কাজের সুবিধার জন্য নজরুল ইসলাম ও
মুজক্ফর আহমদ বঙ্গীর মুসলমান সমিতির অফিস ছেড়ে ৮-এ, টার্ণার স্ট্রীটে বাড়ী নিয়েছিলেন। অবশ্য
কিছুনিন তাঁরা নবযুগ' অফিসেও থাকতেন। প্রথম সংখ্যা প্রকাশের সাথে সাথেই নবযুগ' পত্রিকাটি

৬৮. রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও কবিতা, পৃ. ৮৪।

৬৯. কাজী নজরুল ইসলাম, 'যদি আর বাঁশী না বাজে', নজরুল রচনা সম্ভার, আবদুল কাদির সম্পাদিত, (চাকা: পাইওনিয়ার পাবলিশার্স, জৈন্ট, ১৩৭৬/১৯৬৯), পৃ. ৩০১।

মুহামদ জাহালীয়, কবি দজরুদেয় সাংবাদিক জীবদ, (চাবদ: বাংলাদেশ বুক্স ইন্টারন্যাশনাল লিমিটেড, ভিসেময়, ১৯৮২), পৃ. ৩-৪।

জনপ্রিয়তা অর্জন করে। নজরুল ইসলামের শাণিত ভাষায় হেজিং এবং সংবাদ পরিবেশনের বৈচিত্র্য পাঠকদের আফুষ্ট করে। খুব অপ্লদিনের মধ্যে নবযুগের চাহিদা বৃদ্ধি পায়। <sup>১১</sup>

'নবযুগে'র বহুল প্রচার ও জনপ্রিয়তার পেছনে সাংবাদিক হিসেবে নজরুল ইসলামের অবদান সম্পর্কে মুজক্কর আহমদ লিখেছেন, "নির্দিষ্ট দিনে, ১৯২০ সালের ১২ ই জুলাই তারিবে, কাজী নজরুল ইসলাম ও আমার সম্পাদনায় নবযুগ' বের হলো। নিকরই নজরুলের জোরালো লেখার গুলে প্রথম দিনেই কাগজ জনপ্রিয়তা লাভ করল। হিন্দু-মুসলমান দু'জনাই কাগজ কিনলেন। ফজলুল হক সাহেবের মেশিন খোঁড়া ছিল বলে আমরা চাহিদা মেটাতে পারলাম না। রয়েল সাইজের এক শীট কাগজের দাম করা হয়েছিল এক পয়সা। কাগজে নজরুল ও আমার নাম ছাপা হতো না। প্রধান পরিচালক হিসেবে এ. কে. ফজলুল হকের নাম ছাপা হতো। দৈনিক কাগজে লেখার অভিজ্ঞতা আমাদের তেতরে একজনেরও ছিল না। নজরুল ইসলাম কোনো দিন কোনো দৈনিক কাগজের অফিসেও চোকে নি। তবু সে বড় বড় সংবাদগুলি পড়ে সে গুলিকে খুব সংক্ষিপ্ত করে নিজের ভাষায় লিখে ফেলতে লাগল। তা না হলে কাগজে সংবাদের স্থান হয় না। নজরুলকে বড় বড় সংবাদের সংক্ষেপণ করতে দেখে আমরা আশ্চর্য হরে যেতাম। ঝানু সাংবাদিকরাও এ কৌশল আয়ন্ত করতে হিমশিম খেয়ে যান। তারপরে নজরুলের দেওয়া হেভিং-এর জন্যেও নবযুগ' জনপ্রিয়তা লাভ করেছিল। বিদ্যাপতি ও চন্ডীদাসের কবিতা তার পড়া ছিল। সেই সব কবিতার কিছু কিছু উল্লেখ করেও সে হেভিং দিত। সেরবীন্দ্রনাথকেও ছাড়েনি। যেমন ইরাকের রাজা ফয়সলের কি একটা সংবাদকে উপলক্ষ করে সে হেভিং দিরেছিল:

"আজি কড়ের রাতে তোমার অভিসার পরান সখা ফরসুল হে আমার ! " <sup>৭২</sup>

নবযুগ' পত্রিকার বিভিন্ন লেখার মধ্য দিয়ে নজরুল ইসলামের সমাজ ও যুগচেতনার পরিচিতি পাওয়া যায়। দেশ-বিদেশের সমকালীন বটনাবলী নজরুল ইসলামের সংবাদ পর্যালোচনায় সঠিকভাবে ফুটে উঠে। সম্পাদকীয়, উপ-সম্পাদকীয় রচনায়, হেভ লাইন প্রস্তুতিতে নজরুল ইসলানের স্বকীয়তা বাংলা সাংবাদিকতার ইতিহাসে ছিল প্রায় অতুলনীয়। নববুগ' পত্রিকায় মজরুল ইসলাম ভারতবর্ষের কতগুলো প্রধান সমস্যা সম্বন্ধে দৃঢ়ভাবে তাঁর অভিমত ব্যক্ত করেছিলেন। বস্তুতঃ প্রথম মহাযুদ্ধের পর ভারতবর্বের রাজনৈতিক ঘটনাপ্রবাহের ক্ষেত্রে যে উত্তপ্ত আবহাওয়ার সৃষ্টি হয়েছিল তারই পরিপ্রেক্ষিতে প্রকাশিত হয়েছিল 'নববুগ' পত্রিকা। সে সময় অসহযোগ আন্দোলন ও খিলাফত আন্দোলন সমগ্র রাজনৈতিক পরিস্থিতিকে টালমাটাল করে তোলে। বলাবাছল্য যে, এই সময়ে ভারতীর মুসলমান সমাজেও নবতর প্রেরণা বা জাগরণের লক্ষণ দেখা যায়। বঙ্গভঙ্গ আন্দোলনের প্রেক্ষিতে স্বদেশী ও সশস্ত্র সংগ্রাম দেশের গণমানসে যে বিপ্লবাত্মক প্রভাব বিস্তার করেছিল, তার তেউ এসে মুসলমান সমাজকেও উর্বেলিত করে তুলেছিল। ফলশ্রুতিতে ১৯২০ সালের এপ্রিল মাস থেকে ভারতবর্বে একটি আন্দোলন হয়েছিল যার নাম ছিল হিজরত আন্দোলন'। এই আন্দোলনের ফলে সিন্ধু, পাঞ্জাব, সীমান্ত প্রদেশ ও অন্যান্য অঞ্চল থেকে প্রায় আঠারো হাজার কিংবা তারও বেশী মুসলমান ভারতবর্ব ছেড়ে আফগানিতানে চলে গিয়েছিলেন। 'হিজরত' মানে শ্বেচ্ছা নির্বাসন। যিনি এই নির্বাসন বরণ করেন তাকে বল। হয় "মুহাজির" অর্থাৎ নির্বাসিত। নজরুল ইসলাম তখন নবযুগের পাতায় এই গৌরবময় আত্মত্যালের স্বপক্ষে "মুহাজিরীন হত্যার জন্য দায়ী কে?" শীর্বক একটি জালাময়ী প্রবন্ধ লিখেন। 90

থিলাকত আন্দোলনের সময় আকগানিতান যাত্রী দেশত্যাগী ভারতীয় মুসলমানদের উপর যে গুলি চলে, নজরুল ইসলামের প্রবন্ধে মুহাজিরদের সেই ট্রাজেডি জলতভাবে রূপায়িত হয়। এ লেখাটি

৭১. প্রাতক, পৃ. ৭।

মুজফ্ফর আহমদ, কাজী নজরুল ইসলাম: স্তিকথা, পৃ. ৬৫।

মুহাম্মদ জাহাঙ্গীর, কবি নজরুলের সাংবাদিক জীবন, পৃ. ৬-৮।

ভারতে বৃটিশ সরকারের কাছে অসহ্যবোধ হয়েছিল। এজন্য ইংরেজ সরকার এই শত্রিকাকে সতর্ক করে দের। স্বাধীন রাজ্য আকগানিতানে বসবাসে আগ্রহী বা তুরক্ষের পক্ষে সংগ্রামে দৃঢ় সংকল্প এবং বলশেভিক বিরোধীদের বিপক্ষে সংগ্রামকারী ভারতত্যাগী মুহাজিরদের জন্য নজকল ইসলামের সহানুভৃতি ইংরেজ সরকার সহ্য করতে পারেনি, তাই তাঁর ঐ প্রবন্ধের জন্য নবযুগের জামানতের টাকা বাজেরাপ্ত করা হরেছিল এবং 'নবযুগ' পত্রিকার প্রকাশ সাময়িকভাবে বন্ধও হয়ে গিয়েছিল। 18

মূলতঃ কাজী নজরুল ইসলামের আগুন বারানো লেখার জন্যই 'নবযুগ' বৃটিশ সরকারের রাজরোবে পড়েছিল। মুজফ্ফর আহমদ ও নজরুল ইসলাম যুগোচিত সমাজচেতন রাজনৈতিক দৃষ্টিভঙ্গী নিয়ে তখন 'নবযুগ' পরিচালনা করতেন। তাঁরা 'নবযুগ' পত্রিকার মাধ্যমে একদিকে বিদেশী শাসনের বিরুদ্ধে দেশবাসীকে স্বাধীনতার প্রেরণায় উরুদ্ধ করতে অপরদিকে কৃষক-শ্রমিকের দাবী তুলে ধরতে সচেষ্ট ছিলেন। পত্রিকার মালিক এ. কে. ফজলুল হক প্রথমদিকে তাদের প্রয়াসে কোনরূপ হস্তক্ষেপ করেননি, কিন্তু ইংরেজ সরকার যখন দু' তিনবার সতর্ক করে দিয়ে নবযুগের জামানতের টাকা বাজেয়াও করে নিল, তখন কাগজের প্রধান পরিচালক এ. কে. ফজলুল হকের মনোভাবে পরিবর্তন দেখা পিরেছিল। জামানত বাজেরাপ্ত হওয়ার পর আর কাগজ বের করবেন কি না, সে বিষয়ে তিনি চিন্তা ভাবনা করতে থাকেন। নজকল ইসলাম ও মুজফ্ফর আহমদের রাজনৈতিক মতবাদ ও তাঁর কাগজে এতোটা বাড়াবাড়ি তিনি পছল করলেন না। শেষ পর্যন্ত নবযুগ' পুনঃপ্রকাশের জন্য অনেক ইতন্ততঃ করে এ. কে কজলুল হক সাহেব দু'হাজার টাকা জামানত দিলে নবসুগ' পুনর্বার প্রকাশিত হয়, কিন্তু মতভেদ দেখা দেওয়ার ১৯২০ সালের ভিসেম্বর মাসে নজরুল ইসলাম এবং এক মাস পর মুজফ্ফর আহমদ 'নবযুগ' ছেড়ে চলে যান। নজরুল ইসলামকে অনেকে বলেছিলেন যে, পত্রিকার কাজ করতে গিরে তাঁর নিজের রচনার ব্যাঘাত হচেহ। নজরুল ইসলাম মাত্র আট মাস নবযুগের সংগে সংশ্লিষ্ট ছিলেন। আর এটাই ছিলো সংবাদপত্রে তাঁর প্রথম চাকুরী। নজরুল ইসলাম 'নবযুগ' ছেড়ে দেওয়ার মাত্র একমাস পরই ১৯২১ সালের জানুরারী মাসে কাগজটি বন্ধ হয়ে যায় এবং তাঁর প্রথম সাংবাদিক জীবনের অবসান ঘটে। পরে অবশ্য ১৯২১ সালে বর্ধমানের মৌলবী আবুল কাসেমকে সম্পদনার দায়িতু দিয়ে পুনরায় নিবযুগ' প্রকাশ করা হলো বটে, তবে পাঠকসমাজ তাকে গ্রহণ করলো না। নজরুল ইসলামকে তখন ফের ভেকে আনা হয়, তিনি আর্থিক অনটনের কারণে বাধ্য হয়ে পুনরায় কাজে যোগ দেন। সম্ভবতঃ অন্মন্তিকর পরিবেশে তিনি আর পূর্বের ন্যায় মন প্রাণ ঢেলে লিখতে পার্রছিলেন না। কিন্তু কাগজের প্রচার ও কাটতি না হওয়ায় পত্রিকাটি অচল হয়ে পড়ে। কিছুকাল পরে মজরুল ইসলামও বরাবরের মত 'নবযুগের সংশ্রব ত্যাগ করলেন। আরো কিছদিন চলার পর একসময় কাগজও বন্ধ হয়ে গেল। १०

দৈনিক 'নববুগ'-এ নজরুল ইসলাম যে সব প্রবন্ধ লিখেন তার অধিকাংশ উত্তও লেখা ও বাজেরাপ্ত প্রবন্ধ সংকলিত হয়ে পরবর্তীকালে 'যুগবাণী' নামে একটি গ্রন্থ প্রকাশিত হয়। ১৯২২ সালের অষ্টোবর মাসে নজরুল ইসলামের প্রথম প্রকাশিত গ্রন্থ 'যুগবাণী' প্রথম সংকরণ প্রকাশিত হয়। উল্লেখ্য যে, 'নববুগে' প্রকাশিত ভায়ারের স্কৃতিভন্ত', 'মুহাজিরীন হত্যার জন্য দায়ী কে?' এবং 'কালা আদমীকে গুলী করা' প্রভৃতি প্রবন্ধের সংকলন 'যুগবাণী' পুত্তকটি প্রকাশের সঙ্গে সঙ্গেই ১৯২২ খ্রিষ্টান্দে রাজপ্রোহের অপরাধে বৃটিশ সরকার কর্তৃক বেআইনী ঘোষিত ও বাজেরাপ্ত করা হয়। তার বিশ বছর পরেও বইটির উপর থেকে নিষেধাক্তা প্রত্যাহারের বিরোধিতা করে হোম ডিপার্টমেন্টের আমলারা যে নোট দিরেছিলেন তা নিম্নে উদ্ধৃত হল;

"I have examined the book 'Yugabani It breathes bitter racial hatred directed mainly against the British, Preaches revolt against the existing

রফিকুল ইসলাম, নজরুল জীবনী, পৃ. ১৩২।

মোহাত্মল দাসিরউদ্দীল, সওগাত-যুগে নজরুল ইসলাম, পৃ. ৪৯-৫০।

administration in the country and abuses in the very strong Language the 'slave-minded' Indians who upholds the administration. The three articles on 'Memorial to Dyer', Who was responsible for the Muslims massacre?' and 'shooting the blackmen' are specially objectionable. I don't think it would be advisable to remove the ban on this book in the present crisis. On the whole it is a dangerous book, forceful and Vindictive."

সুতরাং নজরুল ইসলামের প্রবন্ধ সংকলন 'যুগবাণী' গ্রন্থটি বাজেরাপ্ত হওয়ার প্রায় ২০ বছর পরও বইটি সম্পর্কে সরকারী মহলে কত যে শংকা ছিল তা সহজেই অনুমেয়, বৃটিশ সরকারের আমলাদের কাছে 'যুগবাণী' যে কত বিপদজনক বই ছিল উপরোক্ত মন্তব্য থেকেই সুস্পষ্ট প্রতীরমান হয়।

শরবর্তীকালে ১৯৪০ খ্রিষ্টাব্দের অট্টোবর মাসে শেরেবাংলা এ. কে. ফজলুল হকের তত্ত্বাবধানে পুনরায় নবযুগ প্রকাশিত হয় এবং নজরুল ইসলাম প্রধান সম্পাদক নিযুক্ত হন। ধুমধামের সাথে নবযুগ পুনর্বার বের হল। নবপর্যায়ে কবি নজরুল ইসলাম 'নবযুগ' পত্রিকায় সাড়ে তিনশ টাকা বেতন ও অন্যান্য আর্থিক সুযোগ-সুবিধার প্রস্তাবে বন্ধু-বান্ধবদের সাথে পরামর্শ করে এভাবেই জড়িত হলেন। উল্লেখযোগ্য যে, নবযুগের' সম্পাদক থাকাকালীন নজরুল ইসলামের মন্তিক্ষ বিকৃতির লক্ষণ দেখা দিয়েছিল। 
19

#### ২. সেবক ও মোহাম্মদী

১৯২১ সালের ভিসেবর মাসে মাওলানা মোহান্দদ আকরাম খাঁ (১৮৬৮-১৯৬৮ খ্রি.) 'সেবক' নামে একটি দৈনিক পত্রিকা প্রকাশ করেন। নজরুল ইসলামকে মাসিক একশত টাকা বেতন দিয়ে পত্রিকার চাকুরী দেওরার প্রভাব পাঠানো হয়। পত্র পেরেই নজরুল ইসলাম ১৯২২ সালের মে মাসে কুমিল্লা থেকে কলকাতার প্রত্যাবর্তন করে 'সেবক' এ যোগদান করেন। এই 'সেবক' পত্রিকার প্রথম সংখ্যাতেই সন্তবতঃ নজরুল ইসলামের 'সেবক' নামক একটি কবিতা প্রকাশিত হয়। যদিও পত্রিকার মালিক ও সম্পাদক মাওলানা মোহান্দদ আকরাম খাঁর সাথে নজরুল ইসলামের তখন বিশেষ সন্তাব ছিল না। তথাপি ঐ পত্রিকার নজরুল ইসলামের 'সেবক' কবিতা প্রকাশ সন্তব হরেছিল মূলতঃ পত্রিকার সহকারী সম্পাদক মোহান্দদ ওয়াজেদ আলী (১৮৯৬-১৯৫৪ খ্রি.)এর প্রচেষ্টার। কিছু পারিশ্রমিকের বিনিমরে কবিতাটি সংগৃহীত হতে পেরেছিল।

নজরুল ইসলাম মাত্র কয়েক সপ্তাহ 'সেবক' পত্রিকায় কাজ করেছিলেন। এ সময় তাঁর লেখায় হিন্দুয়ানী ভাব' ছিল বলে মাওলানা সাহেব আপত্তি তোলেন। 'সেবক এর ভারপ্রাপ্ত সম্পাদক ও মাওলানা সাহেবের মতের অনুসারী হওয়ায় এ আপত্তিতে সায় দেন। কবি সত্যেন্দ্রনাথ দত্তের মৃত্যুতে (২৪ শে জুন, ১৯২২) তাঁর অকৃত্রিম ভক্ত নজরুল ইসলাম অত্যন্ত বিচলিত হয়ে পত্রিকার জন্য খুব আগ্রহ করে গভীর অনুভৃতি ও ভাবপ্রবণতা মিশিয়ে একটি সুদীর্ঘ সম্পাদকীয় নিবন্ধ লিখেন কিন্তু সম্পাদকীয়টি পরদিনের ভোরের কাগজে যথাযথভাবে ছাপা হয়নি। সম্পাদক ও পত্রিকায় কর্মরত সাংবাদিকগণ মিলে তাঁর প্রবন্ধটি কাট-ছাট করে হিন্দুয়ানী ভাব' বদলে দিয়ে তা 'সেবক' এ প্রকাশ করেন। নজরুল ইসলাম নিজের লেখার এই অভাবনীয় পরিণতি লক্ষ্য করে দারুণ অসম্ভৃষ্ট ও উত্তেজিত

৭৬. শিশির কর, নিষিদ্ধ নজরুল: (ফলফাতা: আনন্দ পার্যাগিশার্স প্রাইভেট লিমিটেড, ১ম সংক্ষরণ, ভিসেম্বর ১৯৮৩, তয় মুদ্রণ, জুলাই, ১৯৯২), পৃ. ১০-১১।

৭৭. ইসলামী বিশ্বকোষ, ১৩ শ খণ্ড, পৃ. ৬১৬, মুহাম্মদ জাহাঙ্গীর, কবি নজরুলের সাংবাদিক জীবন, পৃ. ১৬।

মুহান্দল জাহাঙ্গীর, কবি নজরুলের সাংবাদিক জীবন, পৃ. ১৭।

হয়ে উঠেন এবং কর্তৃপক্ষের এহেন ব্যবহারে বীতশ্রদ্ধ ও বিরক্ত হয়ে সাথে সাথেই পত্রিকার কাজে ইন্তকা দেন। এরপর আর কোন দিনই নজকুল ইসলাম 'সেবক' অফিসে যাননি।<sup>১৯</sup>

নজরুল ইসলামের চাকুরী ত্যাগের পর 'সেবক' এর প্রচার সংখ্যা ক্রুত হ্রাস পায় এবং কয়েক মাস পরেই পত্রিকাটি বন্ধ হওয়ার উপক্রম হয় । মূলতঃ সে সময় মহাত্মা গান্ধী (১৮৬৮-১৯৪৮ খ্রি.) এর বিরাট ও ব্যাপক অসহযোগ আন্দোলনের জোয়ারে দেশের পরিস্থিতি উন্তাল, উন্ধেলিত । মাওলানা সাহেবের এক উন্তপ্ত প্রবন্ধ তবন প্রকাশিত হওয়ার দরুল 'সেবক' এর জামানত তলব হয় এবং মাওলানা সাহেব রাজদ্রোহের অপয়াধে এক বৎসয়ের জন্য কায়াবাস করতে বাধ্য হন, ফলে 'সেবকে'র প্রকাশনা বন্ধ হয়ে যায় । তবন 'সেবকের' সহকারী সম্পাদক মোহাম্মদ ওয়াজেদ আলী ও অন্যান্য সহকর্মীয়া মিলে পরামর্শ কয়ে 'দৈনিক মোহাম্মদী' প্রকাশ কয়তে উল্যোগী হন । এ সময় সাপ্তাহিক মোহাম্মদী পত্রিকা চালু থাকায় তায় একটা দৈনিক সংকরণ প্রকাশ কয়তে নতুন কোনো ভিক্লারেশন দয়কায় হয়ে না বলে উকিলয়া পয়ামর্শ দিলে ১৯২২ সালে 'দেনিক মোহাম্মদী' যথারীতি প্রকাশিত হল । এর কিতুদিন পর নজরুল ইসলামের সাথে যোগাযোগ কয়া হলে তিনি ওয়াজেদ আলীয় প্রভাবে রাজী হয়ে পরদিনই এসে দৈনিক মোহাম্মদীর সম্পাদকীয় বিভাগে যোগদান কয়লেন । দৈনিক মোহাম্মদীতে নজরুল ইসলাম প্রায় মাস খানেক কর্মরত ছিলেন।

\*\*\*তিলেন । \*\*\*তিল ক্রমরত ছিলেন ।
\*\*\*তিল

এ সম্পর্কে আবুল কালাম শামসুদ্ধীন (১৮৯৭-১৯৭৮ খ্রি.) লিখেছেন, "করেকদিনের মধ্যেই নজরুল ইসলামের আবির্ভাব হলো 'দৈনিক মোহান্দদী' অফিসে। এসেই তিনি বললেন: আমি কিন্তু ব্যঙ্গ রসাত্মক কলামটি লিখবো। ওয়াজেদ মিয়া আমার দিকে অর্থপূর্ণ দৃষ্টিতে চেয়ে বললেন: কি বলেন, শামসুদ্দীন সাহেব? আমি বললাম: খুব ভালো হবে। নজরুল তো এ কলাম লেখার সবচাইতে যোগ্য লোক। নজরুল এ কলামের নতুন নামকরণ করলেন 'কাতুকুতু'। প্রতিদিন 'কাতুকুতু' বেরুতে লাগলো। 'দৈনিক মোহান্দদী'র পাঠকদের মুখে হাসির হুল্লোড় উঠলো। শুধু কাতুকুতুই নয়, সংবাদের 'কাতুকুতু' হেজিং ও তাঁর ছোঁয়ায় কবিতাময় হয়ে উঠলো। দু'একটি হেডিং এর নমুনা দিছিঃ 'নেহারি নেহরু মতিলালরা সব আঁবি অতিলাল; ফিজির হিজিবিজি; জাপানের চাপান'। দৈনিক মোহান্দদী নিয়ে পাঠক মহলে কাড়াকাড়ি পড়ে গেলো। কাগজের প্রচার হু হু করে বেড়ে যেতে লাগলো।" ">

• স্বিক মহলে কাড়াকাড়ি পড়ে গেলো। কাগজের প্রচার হু হু করে বেড়ে যেতে লাগলো।"

• স্বিক

অল্পদিনেই 'দৈনিক মোহাম্মদী'তে নজরুল ইসলাম বেশ জমিয়ে বসেছিলেন, কিন্তু হঠাৎ অস্বাভাবিকভাবে তিনি 'দৈনিক মোহাম্মদী' ছেড়ে চলে যান। তাঁর এই আকস্মিক চলে যাওয়ার ফলে সাংবাদিকতার সঙ্গে নজরুল ইসলামের সম্পর্ক অচিরেই ঘুচলো না। বরং তিনি পরে আরো কয়েকটি পত্রিকার সাথে পরিচালক, সম্পাদক ও লেখক হিসেবে যুক্ত হয়েছিলেন।

#### ৩. ধূমকেতু

নজরুল ইসলাম তাঁর নিজন বৈপ্লবিক চিন্তাধারা ও মতবাদ প্রকাশের উদ্দাম ইচ্ছার নিজেই একটি পত্রিকা বের করার সিদ্ধান্ত গ্রহণ করেন। এসময় চট্টগ্রাম জেলার হাফিজ মাস্ট্রদ নামে এক ধনাত্য লোক একটি বাংলা সাগুহিক পত্রিকা প্রকাশের প্রস্তাব দিলে নজরুল ইসলাম তাঁর আর্থিক সাহায্য নিয়ে পত্রিকা প্রকাশে উদ্যোগী হয়ে সব ব্যবস্থা করে কেলেন এবং পত্রিকার নাম স্থির করেন 'ধূমকেতু'। ১৯২২ খ্রিষ্টাব্দের ১১ ই আগষ্ট ১৩২৯ সালের ২৪ শে শ্রাবণ, শুক্রবার ৩২নং কলেজ স্ট্রীট থেকে কাজী নজরুল ইসলাম সম্পাদিত অর্ধ সাগুহিক পত্রিকা 'ধূমকেতু' প্রথম প্রকাশিত হয়। ধূমকেতুর সাইজ, প্রকাশনা ও প্রাসন্ধিক নানা তথ্য সম্পর্কে মুজক্কর আহমদ লিখেছেন, "আসলে নজরুল ইসলামের

৭৯. মোহাত্মদ নাসির উদ্দীন, সওগাত যুগে নজরুল ইসলাম, পৃ. ৫০-৫১।

মুহাম্মদ জাহাঙ্গীর, কবি নজরুলের সাংবাদিক জীবন, পু. ১৮।

৮১. আবুল কালাম শামসুন্দীন, অতীত দিনের স্বৃতি, (চাকা: নওরোজ কিতাবিক্তান, সেপ্টেম্বর, ১৯৬৮), পৃ. ৮০।

'ধৃমকেতু' কিন্তু সপ্তাহে দু'বার বের হতো। 'হপ্তায় দু'বার দেখা দেবে' এই ঘোষণা কাগজেই থাকত।
'ধুমকেতু' কখনও 'সাপ্তাহিক' থেকে 'অর্ব-সাপ্তাহিক' হয়নি। 'ধৃমকেতু'র প্রতি পৃষ্ঠার সাইজ ছিল লম্বায়
পনের ইঞ্চি ও চওড়ায় দশ ইঞ্চি অর্থাৎ ক্রাউন ফলিও সাইজ। এই রকম আট পৃষ্ঠার কাগজ ছিল
'ধৃমকেতু'; একখানা 'ধৃমকেতু'র নগদ দাম ছিল এক আনা আর তার এক বছরের গ্রাহক হওয়ায় চাঁদা
ছিল পাঁচ টাকা। 'ধৃমকেতু'র সার্থি (সম্পাদক) ও স্বস্তাধিকারী ছিল কাজী নজকল ইসলাম। তার
কর্মসচিব (ম্যানেজার) শ্রী শান্তিপদ সিংহ। কাগজের মুদ্রাকর ও প্রকাশক ছিলেন আফ্জালুল হক
সাহেব।"

\*\*\*

'ধৃমকেতু'র প্রকাশনা উপলক্ষে কাজী নজরুল ইসলাম বাণী চেরে পাঠান কবিগুরু রবীন্দ্রনার ঠাকুর (১৮৬১-১৯৪১ খ্রি.), শরৎকল্ম চটোপাধ্যার (১৮৭৬-১৯৮৩ খ্রি.), বারীন্দ্রকুমার ঘোব (১৮৮০-১৯৫৯ খ্রি.) সহ আরো অনেকের কাছে। অনেক বাণী তালের নিকট এসেছিল। কিন্তু রবীন্দ্রনাথ ঠাকুর যে করছত্র কবিতা লিখে পাঠিরেছিলেন, সেই আশীর্বাণীকে শিরোভূষণ করে 'ধূমকেতু'র প্রথম সংখ্যা থেকে প্রতিটি সংখ্যার নিয়মিত প্রকাশিত হতে লাগল; ৮৩

কাজী নজকল ইসলাম কণ্যাণীয়েবু
আর চলে আররে ধৃমকেতু,
আধারে বাঁধ অগ্নিসেতু,
দুর্দিনের এই দুর্গশিরে
উড়িয়ে দে তোর বিজয় কেতন।
অলক্ষণের তিলক রেখা
রাতের ভালে হোক্ না লেখা,
জাগিয়ে দে রে চমক মেরে
আছে যারা অর্ধচেতন।

২৪ শ্রাবণ, ১৩২৯

শ্রী রবীন্দ্রনাথ ঠাকুর

কথা-সাহিত্যিক শরৎচন্দ্র চটোপাধ্যায়ও 'ধূমকেতু' পত্রিকার প্রকাশ উপলক্ষে একটি বাণী পাঠান, এ বাণীটি 'ধূমকেতু'র ২৭ শে জানুয়ারী, ১৯২৩ সংখ্যায় ছাপা হয়; ৮৪

কল্যাণীয় বরেষু-

তোমাদের কাগজের দীর্ঘজীবন কামনা করিয়া তোমাকে একটি মাত্র আশীর্বাদ করি, যেন শক্র-মিত্র নির্বিশেষে নির্ভয়ে সত্য কথা বলিতে পার। তারপর ভগবাদ তোমার কাগজের ভার আপনি বহন করবেন। তোমাদের

শ্রী শরৎকন্দ্র চট্টোপাধ্যার

আত্মপ্রকাশের সাথে সাথেই 'ধূমকেতু' শিক্ষিত তল্লগদের ভিতরে খুব বেশী জনপ্রিয়তা লাভ করেছিল। কিন্তু 'ধূমকেতু' কেন এত জনপ্রিয় হয়েছিল? 'ধূমকেতু'র মধ্যে কি এমন নতুনত্ব থাকত যার জন্য বিপুল সংখ্যক পাঠক পরবর্তী সংখ্যার জন্য অপেক্ষা করতো। সরাসরি রাজনীতির কথা, দেশবাসীর

মুজফ্ফর আহনদ, কাজী নজরুল ইসলাম: "নৃতিকথা, পৃ. ২৩৬-২৩৭।

৮৩. কবিভর রবীক্সনাথ ঠাকুরের আশীর্বাণীটি ৬৪ সংখ্যা পর্যন্ত 'ধূমফেতু' গত্রিকার ১ম পৃষ্ঠার আর ৭ম সংখ্যা থেকে তর পৃষ্ঠার সম্পাদকীর স্তম্ভের উপরে ছাপা হতো। দ্র: রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম:জীবন ও কবিতা, পৃ. ৮৮-৮৯।

৮৪. রফিকুল ইসলাম, নজরুল জীবনী, পৃ. ২৩৬ ৷

কাছে স্পষ্টভাষার বিদ্রোহের ভাক। নজরুল ইসলাম একাই একশ; কখনো লিখছেন সম্পাদকীর, কখনো কবিতা, কখনো বা প্রবন্ধ। এ সম্পর্কে আবদুল আজিজ আল-আমান 'ধূমকেতুর নজরুল' গ্রন্থে লিখেছেন, "এ প্রসঙ্গ প্রথমেই উল্লেখ করতে হয়, অগ্নিবর্বী সম্পাদকীর নিবন্ধাবলীর কথা। গতানুগতিক সম্পাদকীর নয়, এ সকল প্রবন্ধের মাধ্যমে নজরুল যেন তার লক্ষ্যবস্তুতে অগ্নিবান নিক্ষেপ করতেন। দারুল জ্বালাময়ী লেখা, অত্যন্ত উন্তেজক। সূতরাং পত্রিকা হাতে পেয়ে পাঠকবর্গ প্রথমেই সম্পাদকীয় নিবন্ধের উপর দৃষ্টি নিবন্ধ করতেন। নজরুলের লেখা আগুন করানো কবিতাবলী ছিল এ পত্রিকার অন্যতম দ্বিতীয় আকর্ষণ। "৮৫

'ধৃমকেতু' পত্রিকার প্রথম সংখ্যার নজরুল ইসলামের বিখ্যাত কবিতা 'ধৃমকেতু' প্রকাশিত হয়।
নজরুল ইসলামের এ কবিতা বাংলা কার্যের প্রাণকেন্দ্রে নিয়ে এলো এক আন্চর্য ভেজবিতা! বাণীর
মশালে লেলিহান শিখার জুলন্ড আগুন লক্ষ্য করে সকলেই বিস্ময়াভিভূত হলো। 'বিদ্রোহী'তে ছিল
আবহমান মানব সন্তার দুর্বার-দুর্দম জয়য়াত্রার বজ্রানির্যাব ঘোষণা আর 'ধৃমকেতু'তে প্রজ্ঞালিত হলো
প্রত্যক্ষ মহাবিপ্লবের লেলিহান অগ্নিবান। বাংলা কার্যসাহিত্যে এহেন শৌর্যের বিকাশ সম্পূর্ণ নতুন।
ধৃমকেতু' বের করে নজরুল ইসলাম বাংলা কাব্যকে তেজবী বিপ্লবী রাজনীতির সাথে যুক্ত করে দিলেন।
বাংলা কবিতা এর আগে বিপ্লবের সে মুখ আর কখনো দেখেনি, যা সকলের অজ্ঞাত ছিল-যা কোনদিন
কোন কাব্যসেবীর চেতনাকে উদ্ধাসিত করতে পারেনি। ধৃমকেতুতে নজরুল ইসলাম এলেন তাতেই
আবাহন করে; তাঁর বীণা হলো অগ্নিবীণা, দৃষ্টিভঙ্গী অগ্নিশিখা এবং তাঁর এক একটি শব্দ ও বাক্য হলো
লক্ষ্যভেদী অব্যর্থ অগ্নিশির! নজরুল ইসলামের সৃষ্ট বাংলা ভাষা কতো যে তেজোদীপ্ত তার পরিচয়
পাওয়া গেল ধৃমকেতুতে। তা এ কবিতার নজরুল ইসলামের যে আবেগ প্রকাশিত হয়েছে তাকে
'ধৃমকেতু' পত্রিকার 'মুখবর্ল' বলা যেতে পারে যাতে তিনি স্বগোক্তির মতো বলেছেন:

আমি যুগে যুগে আসি, আসিয়াছি পুনঃ মহাবিপ্লব হেতৃ
এই স্রষ্টার শনি মহাকাল ধূমকেতু।...
আমি জানি জানি ঐ স্র্রটার ফাঁকি, সৃষ্টির ঐ চাতুরী,
তাই বিধি ও নিয়মে লাথি মেরে ঠুকি বিধাতার বুকে হাতুড়ি!
আমি জানি ঐ ভূরো ঈশ্বর দিয়ে যা হয়নি হবে তাও!
তাই বিপ্লব আনি, বিদ্রোহ করি, নেচে নেচে দিই গোঁকে তাও।

'ধূমকেতু'র মধ্যে দিয়ে নজরুল ইসলাম অসহযোগ খিলাফতের ব্যর্থতায় হতাশায়স্ত সমাজ ও রাজনীতিতে বিপ্লব ও বিদ্রোহ জাগিয়ে তুলতে সচেষ্ট করে তুলতে প্রাণান্ত প্রয়াস চালিয়েছিলেন। 'ধূমকেতু'র প্রথম সংখ্যায় 'সারথির পথের খবর' সম্পাদকীয় নিবন্ধে 'ধূমকেতু'র লক্ষ্য ও উদ্দেশ্য বর্ণনা করা হয়েছিল। 'ধূমকেতু' কি মেজাজ নিয়ে প্রকাশিত হয় তা এই সম্পাদকীয় নিবন্ধের নিম্নের উদ্ধৃত অংশ থেকে কিছুটা অনুমান করা যাবে, যাতে নজরুল ইসলাম পত্রিকার রূপরেখা ও উদ্দেশ্যের চিত্র অংকন করেছেন, "মাতৈ বাণীর ভরসা নিয়ে 'জয় প্রলয়্কর' বলে 'ধূমকেতু'কে রথ করে আমার আজ নতুন পথে যাত্রা ওরু হল। আমার কর্ণধার আমি। আমার যাত্রা ওরুর আলা আমি সালাম জানাচিছ নমন্ধার করছি আমার সত্যকে। দেশের যারা শক্র, যারা দেশের যা কিছু মিথ্যা, ভভামি, মেকি তা সব দূর করতে 'ধূমকেতু' হবে আগুনের সম্মার্জনী। ...'ধূমকেতু' কোন সাম্প্রদায়িক কাগজ নয়। মনুষ্যধর্মই সবচে বড় ধর্ম। হিন্দু-মুসলমানের মিলনের অভরায় বা ফাঁকি কোন্খানে তা দেখিয়ে দিয়ে এর গলদ দূর করা এর অন্যতম উদ্দেশ্য।" ৮৮

৮৫. আবদুল আজিজ আল-আনান, ধূমকেতুর নজরুল, (কলকাতা, ১৯৭৪), পৃ. ৩৯।

৮৬. মোহাম্মদ নাসির উদ্দীন, সওগাত যুগে নজরুল ইসলাম, পৃ. ৫২-৫৩।

৮৭. কাজী নজরুল ইসলাম , 'ধূমকেতু', 'অগ্নিবীণা', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৯-২০।

৮৮. আবদুল আজিজ আল-আমান, ধ্মকেতুর নজরুল, পৃ. ৩৭।

'ধৃমকেতু'র ১ম বর্ব, ১৩শ সংখ্যা, শুক্রবার, ২৬ শে আশ্বিন, ১৩২৯ বাং, ১৩ ই অটোবর, ১৯২২ সালের পত্রিকার দ্বার্থহীন ভাবার কাজী নজরুল ইসলাম ভারতের জন্য পূর্ণ শ্বাধীনতার দাবী উত্থাপন করে লিখেছিলেন, "সর্বপ্রথম 'ধূমকেতু' ভারতের পূর্ণ শ্বাধীনতা চার। স্বরাজ-টরাজ বুঝি না, কেননা ও কথাটার মানে এক এক মহারথী এক এক রক্ষম করে থাকেন । ভারতবর্বের এক পরমাণু অংশও বিদেশীর অধীনে থাকবে না। ভারতবর্বের সম্পূর্ণ দারিত্ব, সম্পূর্ণ শ্বাধীনতা রক্ষা, শাসনভার সমন্ত থাকবে ভারতীয়দের হাতে। তাতে কোন বিদেশীর মোড়লী অধিকার টুকু পর্যন্ত থাকবে না। যাঁরা এখন রাজা বা শাসক হয়ে এদেশে মোড়লী কয়ে দেশকে শাশানভূমিতে পরিণত করছেন, তাঁদের পাততাড়ি গুটিরে, বোঁচকা পুটলি বেঁধে সাগর পারে পাড়ি দিতে হবে। প্রার্থনা বা আবেদন নিবেদন করলে তাঁরা ভনবেন না। তাদের অত্যুকু সুবুদ্ধি হয়নি এখনো। আমাদের এই প্রার্থনা করার, ভিক্ষা করার কুবুদ্ধিটুকুকে দূর করতে হবে।"

\*\*\*\*

'ধৃমকেতু' পত্রিকায় নজরুল ইসলামের ঐ বলিষ্ঠ ঘোষণার ঐতিহাসিক মূল্য অপরিসীম। সে মূলে এমন স্পষ্টভাষায় বিপ্লব ও স্বাধীনতার বাণী প্রচার করা অসীম সাহসের কাজ ছিল। মহান উর্দু কবি মৌলানা হসরৎ মোহানী এক বৎসর পূর্বে এমন কথা উচ্চারণ করায় কঠিন মামলায় জড়িয়ে পড়েছিলেন; নজরুল ইসলাম সেই বটনা জানতেন, কিন্তু তিনি কোন কিছুর তোয়াক্কা করেননি। ১০০ যে সময়ে ভারতীয় নেতাগণ স্বরাজ বা স্বায়ন্ত শাসনের দাবী নিয়ে আন্দোলন চালাছিলেন, সে সময়েই নজরুল ইসলাম পূর্ণ স্বাধীনতার জন্য বিদ্রোহ ঘোষণা করেন। ঐ ঘটনায় কয়েক মাস পর খোলাখুলিভাবে বাংলাদেশের সংবাদপত্রে পরিপূর্ণ স্বাধীনতার দাবী উত্থাপন করে নজরুল ইসলাম তাঁর বলিষ্ঠ য়াজনৈতিক চেতনার পরিচয় দান করেন। এ সম্পর্কে কয়রেজ মুজকুফর আহমদ অত্যন্ত খাঁটি কথা বলেছেন যে, "অনেকে হয়তো নিজেলের বৈঠকখানায় বসে পরিপূর্ণ স্বাধীনতার ইছ্ছা প্রকাশ কয়েছেন। কিংবা হয়তো গোপন ইশ্তিহায় ছেপে তার মারকতে পরিপূর্ণ স্বাধীনতার দাবী জানিয়েছেন। কিন্তু এমন দ্বার্থহীন, চাঁছাছোলা ভাবায় খবরের কাগজে ঘোষণা করে বাঙলা লেশে নজরুলের মতো আর কে পরিপূর্ণ স্বাধীনতার দাবীকে তুলে ধয়েছিলেন তা আমার জানা নেই।" ১০

'ধৃমকেতু'র প্রথম সাতটি সংখ্যা ৩ নং কলেজ কোরার থেকে প্রকাশিত হয়, অঈম সংখ্যা থেকে 'ধৃমকেতু' অফিস ৭ নং প্রতাপ চাটুজ্যে লেনে হানাত্ত্রিত হয়। 'ধৃমকেতু'র ১২শ সংখ্যা, ২৬ শে সেপ্টেম্বর, ১৯২২ খ্রি. শারদীয় সংখ্যায় নজকল ইসলামের বিখ্যাত কবিতা 'আনন্দময়ীর আগমনে' প্রকাশিত হয়। ভীক্রদের প্রতি প্রচন্ড ধিক্রার, বৃটিশ সমর্থকদের প্রতি দুর্বার ঘৃণা, আর দেশপ্রেমীদের কাছে বিল্রোহের ভাক; এ হলো কবিতার মূল সুর। ফল যা হওয়ায় তাই হলো, সরকারের টনক নড়লো। পুলিশ এসে তল্পাশী করে গেল 'ধৃমকেতু'র অফিস পত্রিকার সমস্ত সংখ্যা বাজেয়াপ্ত করা হলো, নিবেধাজ্যা জারী হলো কবিতাটির উপর অর্থাৎ 'আনন্দময়ীয় আগমনে' আর কখনো কোথাও ছাপা যাবে না। 'ধূমকেতু'তে নজকল ইসলাম এর চেয়ে অগ্নিয়র অনেক কবিতা-প্রবন্ধ লিখেছিলেন, কিন্তু এ কবিতাটি প্রকাশিত হওয়ায় পর তিনি রাজরোবে পতিত হন, নজকল ইসলামকে পরে প্রেফতার এবং রাজদ্রোহের অপরাধে বিচারে তাঁকে এক বছর কারালন্ত দেওয়া হয়। কবিতাটি নজকল ইসলাম রচনা করেছিলেন 'আনন্দবাজার পত্রিকা'র পূজা সংখ্যার (আখিন, ১৩২৯) জন্য, কিন্তু শেষ পর্যন্ত তা ধূমকেতুতে ছেপে দেন। ঐ সময় অসহযোগ, খিলাকত, সত্রাসবাদ আন্দোলনের ব্যর্থতার পরে দেশে যে হতাশা বিরাজ করছিল কাবতাটিতে সে চিত্র ছিল। সেইসাথে দেশের নেতৃবৃন্দের অবস্থা ও ভূমিকার জন্য ক্লোভ, কবিতায় গান্ধীজি, অরবিন্দ, চিত্তরঞ্জন দাস, সুরেন্দ্রমোহন, রবীন্দ্রনাথ, বারীন ঘোষ প্রমুখের

৮৯. প্রাণতোষ চট্টোপাধ্যায়, সাংবাদিক নজরুল, (কলকাতা: ১৯৭৮), পৃ. ৩৬।

৯০. হায়াৎ মানুদ, দজরুলা, পৃ. ১০৪।

মুজক্দর আহমদ, কাজী নজরুল ইসলাম: স্তিকথা, পৃ. ২৪২-২৪৩।

নিষ্ক্রিয়তায় ব্যঙ্গ এবং ধর্মের নামে ভন্তামী ও অহিংসার নামে কাপুরুষতার প্রতি কটাক্ষ ছিল। ১২ এটি একটি রূপক কবিতা যাতে মহিবাসুর মর্দিনী দূর্গা দেবীকে আবাহনের ছলে দেশের সমকালীন হতাশাব্যঞ্জক রাজনৈতিক পরিস্থিতি উনআশি পর্যক্তিতে তুলে ধরা হয়েছিল। কবির ভাষায়ঃ

আর কতকাল থাকবি, বেটি মাটির চেলার মূর্তি আড়াল?
স্বর্গ যে আজ জয় করেছে অত্যাচারী শক্তি চাড়াল।
লেব শিশুলের মারছে চাবুক, বীর যুবাদের দিচ্ছে ফাঁসি,
ভূ-ভারত আজ কসাইখানা, আসবি কখন সর্বনাশী?
পুরুষগুলোর ঝুঁটি ধরে বুরুশ কয়য় দানব জুতো,
মুখে ভজে আয়য়হ হরি, পূজে কিন্তু ডাঙা গুঁতো!
'লানত' গলায় গোলাম গুরা সালাম কয়ে জুলুমবাজে
ধর্ম-ধ্বজা উড়ায় দাড়ি, 'গলিজ' মুখে কোয়ান ভাঁজে।

নজরুল ইসলাম 'ধূমকেতু'র প্রথম বর্বের ২১ সংখ্যা ২৮ শে কার্তিক, ১৩২৯; ১০ ই নভেম্বর, ১৯২২ পর্যন্ত সম্পাদনা করেছিলেন, বন্তুতঃ 'ধূমকেতু'র ২০শ সংখ্যা পর্যন্ত পত্রিকা নির্বিবাদে প্রকাশিত হচ্ছিল, তখন 'ধূমকেতু' অফিসে এবং প্রেসে পুলিশ হানা দেয়। ১৯২২ সালের ৮ই নভেম্বর সকালে 'ধূমকেতু' অফিসে তল্পাশী চালানো হয়, পরওয়ানা অনুসারে 'ধূমকেতু'র দুটি লেখা বাজেয়াপ্ত করা হয়েছে, একটি নজরুল ইসলামের 'আনন্দময়ীর আগমনে' (১২শ সংখ্যা) শীর্বক কবিতা এবং অপরটি 'বিদ্রোহীর কৈফিরং' (১৫শ সংখ্যা) শীর্ষক লীলা মিত্রের একটি প্রবন্ধ। পুলিশ ধুমকেতুর সারথী কাজী নজরুল ইসলামকে খোঁজ করে, তাঁর বিরুদ্ধে কৌজদারী দভবিধি আইনের ১২৪-ক এবং ১৫৩-ক ধারা অনুসারে রাজদ্রোহের অভিযোগে গ্রেকতারী পরওয়ানা ছিল। 'ধুমকেতু' অফিসে তখন উপস্থিত ছিলেন মুজফ্ফর আহমদ (১৮৮৯-১৯৭৩ খ্রি.) ও আবদুল হালিম (১৯০৪-১৯৬৬ খ্রি.)। তারা পুলিশকে জানান যে, নজরুল ইসলাম কলকাতার বাইরে; তখন পুলিশ বাজেয়াপ্ত কাগজপত্র নিয়ে চয়ে যায়। সরকারের সাথে সাথে গোড়া মুসলমান সমাজ থেকেও নজরুল ইসলামের লেখনীকে কেন্দ্র করে আঘাত আসে। 'ধূমকেতু' পত্রিকার সমালোচনা প্রসঙ্গে 'ইসলাম দর্শন' পত্রিকার আশ্বিন (১৩২৯) সংখায় ধূমকেতুকে 'অমঙ্গলের অগ্রদূত' আর নজরুল ইসলামকে উহার স্বেচ্ছাচারী সারথী আখ্যা দিয়ে 'ধর্ম বিবর্জিত' ধূমকেতুকে সতর্ক করে দিয়ে সংযত হতে বলা হয়। অবশেষে কুমিল্লা থেকে ১৯২২ সালে ২৩শে নভেম্বর 'ধূমকেতু'র সারথী কাজী নজরুল ইসলামকে গ্রেফতার করে পরদিন কলকাতার নিয়ে আসা হয় এবং প্রেসিভেন্সী জেলে রাখা হয়।<sup>৯8</sup>

#### 8. পাড়প

জেল থেকে মুজিলাভের পর সংসারী হলেও নজরুল ইসলাম থারে থারে সক্রিরভাবে রাজনীতিতে জড়িরে পড়েছিলেন। ইতোমধ্যে তিনি কুমিল্লা, মেদিনীপুর, হুগলী, ফরিনপুর, বগুড়া এবং অন্যান্য স্থানে রাজনৈতিক সভা-সমিতি ও আন্দোলনে যোগদান করেন। ১৯২৫ সালের শেষদিক থেকে কবি নজরুল ইসলাম প্রত্যক্ষ রাজনীতি ওরু করেন এবং তাঁর রাজনৈতিক কর্ম তৎপরতা কেবল শহর অঞ্চলে বা শিক্ষিত মানুবের মধ্যে সীমাবদ্ধ না রেখে মফস্বলে কৃষক ও জেলেদের মধ্যেও সম্প্রসারিত করে দেন। নজরুল ইসলাম তখন বঙ্গীয় প্রাদেশিক কংগ্রেস কমিটিরও সদস্য হন। ১৯২৫ সালের শেষ দিকে কাজী নজরুল ইসলাম হেমন্ড কুমার সরকার, কুতুবউদ্দীন আহমদ ও শামসুদ্দীন আহমদ প্রমুখ উদ্যোগী হয়ে কলকাতায় একটি নতুন পার্টি গঠন করলেন, পার্টির নাম রাখা হয় ভারতীয় জাতীয়

৯২. রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবদ ও কবিতা, পৃ. ৮৫-৮৬: মোহাম্মদ দাসিরউদ্দীন, সওগাত-যুগে নজরুল ইসলাম, পৃ. ৫৫-৫৬।

৯৩. কাজী নজরুল ইসলাম, 'আনন্দময়ীর আগমনে', নজরুলের কবিতা সময়, পরিশিষ্ট, পৃ. ৮৯৯-৯০০।

৯৪. রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও কবিতা, পৃ. ৯০-৯২।

মহাসমিতির অন্তর্ভুক্ত মজুর ন্বরাজ পার্টি (The Labour Swaraj Party of the Indian National Congress) বা শ্রমিক প্রজা ন্বরাজ দল ।

এ পার্টির সাণ্ডাহিক মুখপত্ররূপে 'লাঙল' নামে একটি পত্রিকা বের করা হয়। এর প্রধান পরিচালক কাজী নজরুল ইসলাম আর সম্পাদক হিসেবে নজরুল ইসলামের পশ্টন জীবনের বন্ধু মণিভূষণ মুখোপাধ্যায়ের নাম ছাপ হত। ১৯২৫ সালের ২৫শে ভিসেন্থর 'লাঙ্গল' পত্রিকার প্রথম সংখ্যা প্রকাশিত হয়। 'লাঙল' পত্রিকার গুরুতে চন্ডীদাসের 'গুনহ মানুষ ভাই, সবার উপরে মানুষ সত্য তাহার উপরে নাই'- অমর বাণীটি ছাপা থাকতো। কবিগুরু রবীন্দ্রনাথ ঠাকুরও 'লাঙল' পত্রিকার জন্য আশীর্বাণী গাঠিয়েছিলেন;

ধর হাল বলরাম, ধরো তব মরু ভাঙ্গা হল, প্রাণ দাও, শক্তি দাও, শুধু করো ব্যর্থ কোলাহল। ১৫

'লাঙল' পত্রিকার প্রথম সংখ্যাতেই সাংবাদিক নজরুল ইসলামের আর একটি সন্তার অভিব্যক্তির প্রকাশ ঘটে। মানুবকে তিনি যে সবার উপরে স্থান দিতেন এবং তাঁর দৃষ্টিতে মানুবে মানুবে কোন ভেদাভেদ যে ছিল না তার সুস্পষ্ট পরিচয় কুটে উঠে এসময়। প্রথম সংখ্যাতেই নজরুল ইসলামের বিখ্যাত 'সাম্যবাদী' কবিতাগুছে ছাপা হয়;

গাহি সাম্যের গান
যেখানে আসিরা এক হরে গেছে সব বাধা ব্যবধান,
যেখানে মিশেছে হিন্দু-বৌদ্ধ-মুসলিম-ক্রিশ্চান,
গাহি সাম্যের গান।...
মানুবের চেয়ে বড় কিছু নাই নহে কিছু মহীয়ান।
নাই দেশ-কাল পাত্রের ভেদ, অভেদ ধর্ম-জাতি
সবদেশে সব কালে, যরে যরে তিনি মানুবের জ্ঞাতি।

লাঙলে'র বিতীর সংখ্যায় (১লা জানুয়ায়ী, ১৯২৬) নজরুল ইসলামেয় কৃবকের গান', তৃতীয় সংখ্যায় (৭ই জানুয়ায়ী, ১৯২৬) 'সব্যসাচী' কবিতা ছাপা হয়েছিল। তায়পর 'শ্রমিকের গান', ছাত্র দলের গান' প্রভৃতি কবিতা লিখে নজরুল ইসলাম 'লাঙল' কে জনপ্রিয় করে তুলেন। কিন্তু 'লাঙলে'র আদর্শগত অনুভৃতির তাড়নায় নিদারুল অর্থ কট্ট ও দুর্লোগ পোহানোয় মধ্যে থেকেও তিনি হুগলী থেকে কলকাতায় এসে অফিস করে 'লাঙল' পত্রিকা পরিচালনা করতেন। অনেক সময় 'লাঙল' অফিসে যাতায়াতেয় খরচও নজরুল ইসলামের কাছে থাকতো না। পত্রিকা অফিসে নজরুল ইসলামের আর্থিক দুরাবস্থা নিয়ে আলোচনা হতো, কিন্তু লাঙলগোষ্ঠীর কেউ তাঁকে আর্থিক সাহায্য দিয়ে বিশেষ উপকার করতে পারেন নি। এ সময় হুগলীতে নজরুল ইসলাম ঋণভারে জর্জরিত হয়ে পড়েন। এ দুয়্থ-কট্টের মধ্যে অবস্থান করেই নজরুল ইসলাম কৃবক, শ্রমিক, চাষী, মজুর এবং উৎপীড়িত জনগণের জন্যে অসংখ্য কবিতা ও গাম রচনা করলেও তাঁর আর্থিক অবস্থার অবনতি ছাড়া উন্নতি হয়নি। আর এ সময়ই তিনি উপলব্ধি করেন যে, বিপ্লবী দলের সংগ্যে প্রকৃত পক্ষে দেশের সর্বহায়া শ্রেণীর কোন সম্পর্ক নেই। নজরুল ইসলামের পরিচালনায় 'লাঙল' পত্রিকার মোট ১৬ টি সংখ্যা প্রকাশিত হয়েছিল এবং 'লাঙল' তার স্বয়ায়ু অবস্থানের মধ্যেই বেশ চাঞ্চল্য সৃষ্টি করেছিল। আর্থিক অসচহলতা হেতু ১৯২৬ সালের ১৫ই এপ্রিলের অবস্থানের মধ্যেই বেশ চাঞ্চল্য সৃষ্টি করেছিল। আর্থিক অসচহলতা হেতু ১৯২৬ সালের ১৫ই এপ্রিলের

৯৫. প্রান্তক্ত, পৃ. ১১৭-১১৯, মুহাম্মদ জাহাদীর, কবি নজরুলের সাংবাদিক জীবন, পৃ. ১৩-১৪; উদ্ধৃত সৌনেন্দ্র ঠাকুর, যাত্রী, (মলাফাভা, ১৩৫৭),পৃ. ১২৬।

৯৬. কাজী ৰজয়ন্দা ইসলাম, 'সাম্যবাদী', নজয়ন্দা রচনাবলী, আবদুল কাদির সম্পাদিত, (ঢাকা: বাংলা একাডেমী, ১ম প্রকাশ, পৌষ, ১৩৭৪/ ভিসেম্বর, ১৯৬৭; ২য় প্রকাশ, পৌষ, ১৩৯১/ ভিসেম্বর ১৯৮৪), ২য় খণ্ড, পূ. ৫-৭।

৯৭. মোহাম্মদ নাসির উদ্দীন, সওগাত যুগে নজরুল ইসলাম, 'বিভিন্ন পত্র-পত্রিকয় নজরুল', পৃ. ৫৯-৬০।

পর আর 'লাঙল' প্রকাশিত হরনি। লাঙলের শেষ সংখ্যাতে কলকাতার সংঘটিত হিন্দু-মুসলিম সাম্প্রদারিক দাঙ্গা সম্পর্কিত চাঞ্চল্যকর খবরাখবর ও মন্তব্য ছিল। <sup>৯৭</sup>

#### ৫. গণবাণী

১৯২৬ সালের ১২ ই আগষ্ট থেকে 'লাঙল' পত্রিকার নাম পরিবর্তিত হয়ে 'গণবাণী'তে রূপান্তরিত হয়। নজরুল ইসলাম তখন সম্পাদকের চাকুরী ছেড়ে দেন, কিন্তু পত্রিকার জন্য লেখা বন্ধ করেননি। এ সময় 'গণবাণী' পত্রিকা মুজফ্ফর আহমদের সম্পাদনায় বঙ্গীয় কৃষক ও শ্রমিক দলের সাপ্তাহিক মুখপত্ররূপে ৩৭, হ্যারিসন রোভ থেকে প্রকাশিত হতে থাকে। গণবাণীতে লেখা থাকতো 'একসাখে লাঙল একীভূত হয়েছে'। 'গণবাণী' যদিও সম্পাদক ভিন্ন এখন, লাঙলের ভূমিকাই গ্রহণ করলো। গণবাণী পত্রিকার সঙ্গে নজরুল ইসলামের সম্পর্ক অকুনু ছিল। কিন্তু গণবাণীতে নজরুল ইসলাম তথু লেখক হিসেবে জড়িত ছিলেন।গণবাণীতে হিন্দু-মুসলিম সাম্প্রদায়িক কলহ বিষয়ে নজরুল ইসলামের কয়েকটি বলিষ্ঠ প্রবন্ধ ও কবিতা প্রকাশিত হয়। গণবাণীর ১৯২৬ সালের ২৬ আগষ্ট/ ৯ ই ভারু, ১৩৩৩ সংখ্যায় 'মন্দির ও মসজিদ' এবং ২রা সেন্দেউন্বর/১৬ ই ভারু সংখ্যায় 'হিন্দু-মুসলমান' শীর্বক প্রকাশিত প্রবন্ধয় উল্লেখযোগ্য। ১৩৩৪ সালের ১লা বৈশাখ 'গণবাণী' অফিসে বসে নজরুল ইসলাম 'গণবাণীর জন্য রচনা করেছিলেন 'ইন্টার-ন্যাশনাল', 'রেড য়ুয়্যাগ' ও ইংরেজ কবি শেলি (১৭৯২-১৮২২ খ্রি.) এর ভাব অবলম্বনে অনুদিত 'অন্তর-ন্যাশনাল সঙ্গীত', 'রক্ত পতাকার গান' ও 'জাগরে তুর্য'। এ গণবাণীতে নজরুল ইসলামের বিখ্যাত কবিতা 'সর্বহারা' ছাপা হয়েছিল। 

\*\*

'জাগরে তুর্য'। এ গণবাণীতে নজরুল ইসলামের বিখ্যাত কবিতা 'সর্বহারা' ছাপা হয়েছিল।

\*\*

'জাগরে তুর্য'। এ গণবাণীতে নজরুল ইসলামের বিখ্যাত কবিতা 'সর্বহারা' ছাপা হয়েছিল।

\*\*

'জাগরে তুর্য'। এ গণবাণীত করিতা 'সর্বহারা' ছাপা হয়েছিল।

\*\*

'জাগরে তুর্য'। এ গণবাণীতে নজরুল ইসলামের বিখ্যাত কবিতা 'সর্বহারা' ছাপা হয়েছিল।

\*\*

'জাগরে তুর্য'। এ গণবাণীত ভার জন্ম বিশ্বার বিখ্যাত কবিতা 'সর্বহারা' ছাপা হয়েছিল।

\*\*

'জাগরে তুর্য'। এ গণবাণীত বিদ্বাহ্য বিশ্বার বিশ্বার কবিতা 'সর্বহারা' ছাপা হয়েছিল।

\*\*

'জাগরে তুর্য'। এ গণবাণীত নজরুল ইসলামের বিখ্যাত কবিতা 'সর্বহারা' ছাপা হয়েছিল।

\*\*

'জাগরে তুর্য'। এ গণবাণীত বিশ্বার বিশ্বার বিশ্বার কবিতা 'সর্বহারা' ছাপা হয়েছিল।

\*\*

'জাগরে তুর্য'। এ গণবাণীত বিশ্বার বি

এতহাতীত গণবাণীর সাথে নজরুল ইসলাম যে আত্মিকভাবে জড়িত ছিলেন তার প্রমাণ পাওয়া যার একটি চিঠি। দেশবন্ধ চিত্তরঞ্জন দাশ (১৮৭০-১৯২৫ খ্রি.) এর স্বরাজ দলের অন্যতম মুখপত্র সাপ্তাহিক আত্মশক্তি পত্রিকার 'গণবাণী'র আলোচনা প্রকাশিত হয়েছিল। তার চমৎকার জবাব দিতে গিয়ে নজরুল ইসলাম 'আত্মশক্তি' পত্রিকার তৎকালীন শ্রী গোপাল সান্যালকে যে পত্র লিখেছিলেন তার অংশবিশেষ উদ্ধৃত হল; 

>>>

"গণবাণী কৃষক শ্রমিকদের পড়ার জন্য নয়, কৃষক- শ্রমিকদের গড়ে তুলবেন যারা 'গণবাণী' তাঁদেরই জন্য। কৃষক-শ্রমিকদলের মুখপত্র, মানে তাদের বেদনাতুর হৃদয়ের মুক মুখের বাণী- 'গণবাণী'। তাদের বইতে না পারা ব্যথা ক্যায় ফুটিয়ে তুলবে 'গণবাণী'।

বিনীত

৮ই ভালু, বঙ্গাধ।

নজরুল ইসলাম।

নজরুল ইসলামের উপরোক্ত চিঠিটি থেকে কৃষক-শ্রমিকদলের বা তার কর্মীদের ও দলের মুখপত্র 'গণবাণী'র যে পরিচয় মেলে তা থেকে সাংবাদিক কবির রাজনৈতিক ধ্যান-ধারণা ও মতবাদ সুস্পষ্ট প্রতীয়মান হয়।

#### ৬. নওরোজ

১৩২৮ সালের অগ্রহারণ মাসে 'মোসলেম ভারত' পত্রিকা বন্ধ হয়ে যাওয়ার পর এর পরিচালক মোহাম্মদ আফজাল-উল হক (১৮৯১-১৯৭০ খ্রি.) ১৩৩৪ সালের আবাচ় মাসে নব উদ্ধনে কলকাতা থেকে 'নওরোজ' নামে একটি মাসিক পত্রিকা প্রকাশ করেন। এই পত্রিকার আর্থিক ও অন্যান্য ব্যবস্থাপনার দায়িত্বভার গ্রহণ করেন কবি বেনজীর আহমদ। নজরুল ইসলাম সক্রিয়ভাবে 'নওরোজ'

৯৮. রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও কবিতা, পৃ. ১২২-১২৪।

৯৯. মুহামদ আহাসীয়, কবি নজরুলেয় সাংবাদিক জীবন, পৃ. ১৫, উদ্ধৃত কাজী নজরুল ইসলাম, 'একটি চিঠি' নজরুল

একাডেমী গত্রিকা, (চাকা: নজরুল ইন্সটিটিউট,বসন্ত, ১৩৭৬), পু. ৮৪-৮৫।

পত্রিকায় যোগদান করেন এবং তাঁকে একটা নির্দিষ্ট পারিশ্রমিক হিসেবে মাসে একশ টাকা দেরার ব্যবস্থা করা হয়। এ সময় নজরুল ইসলাম কলকাতা ও কৃষ্ণনগর দুঁজারগায় যাতায়াত করতেন। কিন্তু দুর্ভাগ্যবশতঃ পাঁচটি সংখ্যা বের হওয়ার পরই 'নওরোজ' পত্রিকা বন্ধ হয়ে যায়।

'নওরোজ' প্রথম সংখ্যার (আবাঢ়, ১৩৩৪) নজরুল ইসলাম 'নওরোজ' নামে একটি কবিতা এবং 'ঝিলিমিলি' নামে একটি একান্ধিকা লিখেন। শ্রাবণ সংখ্যা 'নওরোজে' নজরুল ইসলামের গান আসিলে এ ভাঙ্গা ঘরে' ও 'সেতুবন্ধ' একান্ধিকা ছাপা হয়। ভাল্র সংখ্যা নওরোজে উপন্যাস ছাড়াও ভীরু' ও চিরঞ্জীব জগলুল' শীর্ষক দুটি কবিতা ও একটি গান প্রকাশিত হয়। 'নওরোজে' নজরুল ইসলামের বিপ্রবাত্মক কোন রচনা ছাপা হয়নি। 'নওরোজে স্থারীভাবে কাজ করার জন্যে নজরুল ইসলামের সাথে কথা হয়েছিল। এ কাগজে করেকটি কবিতা-গান ছাড়াও তিনি তাঁর 'কুহেলিকা' উপন্যাসটি ধারাবাহিকভাবে প্রকাশ করতে আরম্ভ করেছিলেন কিন্তু প্রথমাংশ প্রকাশিত হওয়ার পরই 'নওরোজ' পত্রিকাটি বন্ধ হয়ে যায়। ১০০

#### ৭. সওগাত

১৩৩৪ সালের অন্তর্যারণ মাস থেকেই নজারুল ইসলাম নির্ধারিত বেতনে 'সওগাত' পত্রিকার কাজে যোগদান করলেন। অবশ্য ১৩৩৩ সাল থেকে তিনি সওগাত পত্রিকার নির্মিত লিখতে ওরু করেন। সওগাত সম্পাদক মোহাম্মদ নাসিরউদ্দীন (১৮৮৮-১৯৯৪ খ্রি.)এর সাথে কবির পুনঃযোগাযোগ হয়। এ মাসিক পত্রেই দশবছর আগে নজারুল ইসলামের সর্বপ্রথম রচনা 'বাউন্ডেলের আত্রকাহিনী' প্রকাশিত হয়েছিল। নজারুল ইসলাম যখন খ্যাতির শীর্বে তখন যেন সওগাতেরই একচেটিয়া লেখক তিনি। বঙ্গীয় মুসলমান সাহিত্য পত্রিকার পরে সওগাতেই তিনি সবচেয়ে বেশী লিখেছেন। মুক্ত চিন্তার মানুষ মোহাম্মদ নাসিরউদ্দীনের কাগজে কুসংকার, গোঁড়ামি ও ধর্মান্ধতার কোন স্থান ছিল না। সওগাত সম্পাদক ও নজারুল ইসলামের মধ্যে একটি নিয়োগপত্র তথা চুক্তিপত্র সম্পাদিত হয়েছিল। সওগাত সম্পাদক মোহাম্মদ নাসিরউদ্দীন লিখেছেন, "চুক্তির শর্ত ছিল এই:

- ১. কাজী নজরুল ইসলাম 'সওগাত' ভিন্ন অন্য কোন পত্রিকায় কাজ করবেন না।
- তিনি প্রতি সংখ্যার 'সওগাতে' কবিতা, গান ও একটা ধারাবাহিক উপন্যাস দেবেন। গল্প লিখলে তা-ও 'সওগাতে' দেবেন।
- ৩. অপরাক্তে 'সওগাত' অফিসে আসবেন। সন্ধ্যায় এখানে সাহিত্য মজলিস বসবে। সেখানে
  নজরুল ইসলাম তাঁয় কবিতা-গান শোনাবেন, সাহিত্যালোচনা করবেন, তরুণ দলেয় লেখকদেয় উৎসাহ
  দেবেন।
- সাপ্তাহিক 'সওগাতে'র 'চানাচুর' বিভাগ পরিচালনা করবেন। ধর্মীয়, সামাজিক ও রাজনীতিক
  দুর্নীতি ও ভভামীর বিরদ্ধে লেখনী চালনা করবেন- ইত্যাদি।

চুক্তিপত্রে নজরুল ইসলাম ও আমি দস্তখত করলাম। ১৩৩৪ সালের কার্তিক মাসে চুক্তিপত্র সম্পাদিত হলো এবং অগ্রহারণ মাস থেকে নজরুলের কার্যকাল নির্মাপিত হলো। তাঁর মাসিক বেতন ১৫০ টাকা ধার্য করা হলো। এর উপর 'সওগাত' অফিসে যাতারাতের খরচ দিতেও স্বীকৃত হলাম। তখন 'সওগাতের' মূল্য কম ছিল। ৮০ পৃষ্ঠার চিত্রবহুল 'সওগাতে'র মূল্য ছিল মাত্র পাঁচ আনা। এই স্বয়্ন মূল্যের কাগজ থেকে এর চেয়ে বেশী দেওয়া সম্ভব ছিলমা। সেকালের ভাল সাহিত্যিকরা সাধারণতঃ ৪০/৫০ টাকা বেতনে পত্রিকার অফিসে কাজ করতেন। অধিকাংশ মাসিক পত্রিকাই অর্থাভাবে বন্ধ হয়ে যেত। যাহোক, আমার প্রতাবে নজরুল খুব সম্ভাই হলেন। বেতন সম্পর্কে তাঁর কোন আপত্তি রইল না।" ১০১

১০০. মোহাম্মদ নাসিরউদ্দীন, সওগাত-যুগে নজরুল ইসলাম , পৃ. ৬০-৬১, মোহাম্মদ জাহাঙ্গীর, কবি নজরুলের সাংবাদিক জীবন, পৃ. ১৭ ;আবদুল কাদির, নজরুল প্রতিভার স্বরূপ, পৃ. ৩৬।

মোহাম্মদ নাসির উদ্দীন, সওগাত-যুগে নজরুল ইসলাম, পৃ. ১২৪-১২৫।

'সওগাত' পত্রিকার কাজে যোগদানের পর নজরুল ইসলানের উৎসাহ-উদ্যম আরো বেড়ে গেল। 'সওগাত' অফিস সাহিত্যিক ও সাহিত্যানোদীদের কলরবে মুখরিত হলো। সওগাতের সাহিত্য মজলিসও সরগরম হলো। বুমন্ত বাংলার মুসলিম বিশেষ করে তরুণদের কবিতা ও গান দিয়ে জাগাতে না পারলে নিপ্রিত সমাজের আর কোন আশা নেই, নজরুল ইসলাম তা ভালোভাবেই অনুধাবন করেছিলেন। তাই সওগাতে যোগদান করেই তিনি ১৩৩৪ সালের অগ্রহায়ণ সংখ্যার লিখলেন 'অগ্রপথিক' নামে এক জাগরণী কবিতা, সওগাতের-সাত পৃষ্ঠাব্যাপী তাঁর এই কবিতার কয়েকটি চরণ উদ্ধৃত হল;

অগ্রপথিক হে সেনাদল
জার কদম্ চলরে চল।
অভিযান সেনা আমরা ছুটিব দলে দলে
বনে নদীতটে গিরি-সন্ধটে জলে-থলে।
লভিবে খাড়া পর্ব্বত-চূড়া অনিমিষে,
জয় করি সব তস্নস্ করি পায়ে পিবে।

শর্চিত কবিতাটি নজরুল ইসলাম সওগাতের সাহিত্য আসরে উচ্চকঠে আবৃত্তি করলেন।
তত্তের দল আনন্দে আত্মহারা হলো। তরুণদের জন্য এরপ জাগরণী কবিতা তারা যেন নজরুল
ইসলামের মুখেই প্রথম ওনলেন। প্রবল করতালির মধ্যে তারা কবিকে জড়িয়ে ধরলেন, নজরুল ইসলাম
মনের মত পরিবেশ পেয়ে খুব খুশী হলেন। ইতোমধ্যে অগ্রহায়ণ সংখ্যা সওগাত থেকেই নজরুল
ইসলাম তাঁর বৃহৎ উপন্যাস "মৃত্যুক্ষ্বা" লিখতে আরম্ভ করেন। এই উপন্যাস ১৩৩৪ অগ্রহায়ণ সংখ্যায়
ক্রমশঃ ছাপা হয়ে তিন বছরে ১৩৩৬ সালের কাল্পন সংখ্যায় সমাপ্ত হয়েছিল। নজরুল ইসলাম
ক্রমণঃ ছাপা হয়ে তিন বছরে ১৩৩৬ সালের কাল্পন সংখ্যায় সমাপ্ত হয়েছিল। নজরুল ইসলাম
কর্ণাতে আরো অনেক কবিতা লিখেন। বিশেষ করে ব্রকদের মধ্যে একটা জাগরণী মনোভাব সৃষ্টি
করার জন্য নজরুল ইসলাম মাসিক সওগাতে ও সাপ্তাহিক সওগাতে (১৩৩৫ সালের বৈশাখ মাসে প্রথম
প্রকাশ) অবাধে লেখনী পরিচালনা করতে লাগলেন। কবির দুটি বিখ্যাত কবিতা বার্ষিক সওগাতে ছাপা
হলো। তার উপর সোনায় সোহাগা ছবিতে ছবিতে বার্ষিক সওগাত ভরে দেওয়া হয়েছিল। বার্ষিক
সওগাত' যেদিন প্রকাশ হলো সেদিন দেশের প্রত্যেকটি নর-নারী আনন্দিত হয়েছিল। মুসলমানদের
অধঃপতনে কত গভীর বেদনা নিয়ে নজরুল ইসলাম তাঁর 'খালেদ' কবিতা লিখেছিলেন পড়লেই তা
সহজেই উপলব্ধি করা যায়। এখানে নজরুল ইসলামের বিখ্যাত 'খালেদ' কবিতার ক'টি পংক্তি উদ্ধৃত
হল;

খালেদ ! খালেদ। তনিতেছ নাকি সাহারার আহাজারি? কত 'ওয়েসিস' রচিত তাহার মরু নয়নের বারি।... খালেদ! খালেদ! কজর হলো যে, আজান দিতেছে কৌম, ঐ শোন শোন, "আসু সালাতু খায়রুম্ মিনান নৌম!"<sup>১০৩</sup>

১৩৩৪ সালের শেষের দিকে 'বার্ষিক সওগাত' দ্বিতীয় বর্ষ সংখ্যায় নজরুল ইসলামের বিখ্যাত 
ভীমর ফারুক' শীর্ষক দশ পৃষ্ঠার সুদীর্ঘ কবিতা ছাপা হলো। এটিও প্রথম বর্ষের বার্ষিকীর মত 
গাঠকবর্গের উপভোগ্য হয়েছিল। ভীমর ফারুক' কবিতার নজরুল ইসলাম তেজোদ্দীপ্ত ভাষার লিখলেন;

নাই, তুমি নাই, তাই সয়ে যাই জামানার অভিশাপ, তোমার তথ্তে বসিয়া করিছে শয়তান ইন্সাফ! মোয়া, "আস্হাব-কাহাকে"র মত দিবানিশা দিই বুম,

১০২. কাজী নজরুল ইসলাম, 'অগ্রপথিক', 'জিঞ্জীর', নজরুল রচনাবলী, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৬২-১৬৩।

১০৩. কাজী নজরুল ইসলাম, 'বালেন', 'জিঞ্জীর', নজরুল রচনাবলী, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৪৪-১৪৬।

# 'এশা'র আজান কেঁদে যায় তধু-নিঃঝুম নিঃঝুম! <sup>১০৪</sup>

মুসলমানদের মধ্যে যারা পূর্বে নজরুল ইসলামের নামও তনতে চাইতেন না, এরপ ধরনের কবিতা ও গান লেখার পর থেকে তারাও কবির ভক্ত হয়ে উঠলেন। তারাও নজরুল ইসলামকে দেখার জন্য দলে 'সওগাত' অফিসে এসে ভীড় করতে লাগলেন। বিভিন্ন স্থান থেকে সভা-সমিতিতে যোগদানের জন্যও নজরুল ইসলামের ভাক পড়তে লাগলা। নজরুল ইসলামের নেতৃত্বে যে 'সওগাত দল' গড়ে উঠেছিল কবিতা, গল্প, উপন্যাস লেখা ছাড়াও এই দলের চিভাবিদগণ ধর্মীয় ও সামাজিক কুসংকারের বিরুদ্ধে সংগ্রাম আরম্ভ করলেন। ১০০

এরপ আন্দোলনের জন্য প্রগতিশীল পত্রিকা হিসেবে প্রতিষ্ঠিত "মাসিক সওগাত" পত্রিকা যথেষ্ট নয় বলে মোহাম্মদ নাসিরউন্দীন সম্পাদিত 'সাপ্তাহিক সওগাত' ১৩৩৫ সালের বৈশাখ, ১৯২৮ খ্রি. এপ্রিল মাসে আত্মপ্রকাশ করে। সাপ্তাহিক সওগাত ও নজরুল ইসলামকে কেন্দ্র করে তখন একটা সাহিত্যিক আবহাওয়া সৃষ্টি হয়েছিল। বুদ্ধির মুক্তি, নারী স্বাধীনতা, দেশের আজাদী প্রভৃতি ছিল এই সাহিত্যিক গোষ্ঠীর মূলমন্ত্র। মুসলিম সমাজের সেই ধর্মান্ধতা, গোঁড়ামী ও কুসংস্কারের যুগে স্বাধীন চিন্তরে এ সব মতবাদ 'সওগাত' ভিন্ন অন্য কোন কাগজে কেউ প্রকাশ করতে সাহসী হয়নি! নজরুল ইসলামের নেতৃত্বে এ তরুণ দল ধর্মীয়, সামাজিক, ও রাজনৈতিক দুর্নীতির বিরুদ্ধে অবাধে দুর্বার লেখনী চালনা তরু করেন। এ সময়ে 'সাপ্তাহিক সওগাতে' সওগাত দলের পক্ষ থেকে নজরুল প্রসঙ্গে গোড়া সমাজের আক্রমণের উপযুক্ত জবাব দেওয়ার জন্য সওগাতি দলের পক্ষ থেকে নজরুল প্রসঙ্গে গোড়া সমাজের আক্রমণের উপযুক্ত জবাব দেওয়ার জন্য সওগাতি দলের পক্ষ থেকে নজরুলিতান' নামে একটা বিশেষ বিভাগ খোলা হয়েছিল, এতে নজরুল ইসলাম সম্পর্কে খবরাখবর ছাপা হতো। এ পত্রিকা সম্পর্কে আবুল মনসুর আহমদ (১৮৯৮-১৯৭৯ খ্রি.) লিখেছেন, "সাপ্তাহিক সওগাত মোহাম্মদ ওয়াজেদ আলীর সুচিন্তিত লেখায় এবং নজরুল ইসলামের রস রচনায় অয়্লদিনের মধ্যেই কলিকাতার সর্বাপেক্ষা জনপ্রিয় সাহিত্য সাপ্তাহিকে পরিণত হয়। তৎকালে কাগজের জন্য অপেক্ষমান হকারদের ভিড় একমাত্র সাপ্তাহিক সওগাতের বেলায়ই দেখা যাইত। এতে নজরুল ইসলাম 'চানাচুর' শিরোনামায় যে একটি ফিচার লিখিতেন সেটি গড়িবার জন্য পাঠক মহলে কাড়াকাড়ি লাগিয়া ঘাইত।" ১০৬

### ৮. 'মোহান্দদী' বনাম 'সওগাত'

মাসিক সওগাতের প্রচার সংখ্যার ন্যায় সাপ্তাহিক সওগাতের জনপ্রিয়তা যখন হু হু করে বাড়তে লাগলো তখন নজকল ইসলামের খ্যাতিতে ঈর্বান্ধিত কিছু মুসলমান লেখক এই সুযোগে মাওলানা মোহাম্মল আকরাম খাঁর 'মোহাম্মলী'র মাধ্যমে 'সওগাত' ও নজকল ইসলামের বিরুদ্ধে সমালোচনায় রত হন। সাপ্তাহিক সওগাতের প্রকাশনাকাল থেকেই মুসলমান সাহিত্যিকরা প্রকাশ্যে দু' দলে বিভক্ত হয়ে পড়লেন। রক্ষণশাল ও প্রবীণ লেখকরা গেলেন মাওলানা মোহাম্মল আকরাম খাঁর নেতৃত্বে 'মোহাম্মদী' দলে আর মুক্তবৃদ্ধি ও চিন্তার স্বাধীনতার পরিবেশক তর্রুণরা এলেন নজকল ইসলামের নেতৃত্বে সওগাতের দলে। এ সময় মোহাম্মলী ও সওগাত যথাক্রমে দুই দলের মুখপত্র হয়ে পড়ল। ১৩৩৫ সালের কার্তিক সংখ্যা 'মাসিক মোহাম্মদী' পত্রিকার ভারপ্রাপ্ত সম্পাদক নজির আহমদ চৌধুরী 'এছলাম ও নজকল ইসলাম' শিয়োনামে নজকল ইসলামের বিরুদ্ধে একটি প্রবন্ধ লিখেন। প্রবন্ধটিতে কবিকে নান্তিক' এমনকি 'আজাজীল'রূপে চিত্রিত করার চেষ্টা কয়া হয়। নজকল ইসলামকে 'ইসলামের প্রধান শক্র' বলেও চিহ্নিত কয়া হয়। সেসময় মুসলমানদের আয়ো দু'একটি ধর্মায় পত্র-পত্রিকায় নজকল ইসলামকে 'বোর ইসলাম বিরোধী' বলে প্রতিপন্ন করা হয় এবং কবিকে জ্বন্য ভাষায় আক্রমণ কয়া হয়। এহেন প্রতিকূল গরিস্থিতিকে সওগাত ও সাপ্তাহিক সওগাত উভয় পত্রিকায় বাংলাদেশের উলায়মনা হয়। এহেন প্রতিকূল গরিস্থিতিকে সওগাত ও সাপ্তাহিক সওগাত উভয় পত্রিকায় বাংলাদেশের উলায়মনা

১০৪. কাজী নজরুল ইসলাম, 'উমর ফারুক', 'জিঞ্জীর', নজরুল রচনাবলী, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৮১।

১০৫ মোহাম্মদ নাসিরউদ্দীন, সওগাত যুগে নজরুল ইসলাম, পৃ. ১২৯।

১০৬. মোহাম্মদ জাহাদীর, কবি দজক্রণের সাংঘাদিক জীবদ, পৃ. ২০ উদ্ধৃত আবুল মনসুর আহমদ, আত্মকথা, (১৯৭৮)।

চিত্তাশীল তরুণ মুসলমান কবি-সাহিত্যিকগণ নজরুল ইসলামের অসাধারণ কাব্যপ্রতিভার প্রতি শ্রদ্ধা ও সন্মান প্রদর্শন করেন এবং তাঁকে অকুষ্ঠ সমর্থন দিতে থাকেন। এসময় সওগাত ভিন্ন নজরুল ইসলামের প্রতিভার সঠিক মূল্যায়ন ও প্রচায়ের আর কোন মাধ্যম মুসলমান সমাজে ছিল না বললেই চলে। ১০৭

মোহাম্মদীর 'সওগাত' ও 'নজরুল' বিরোধী প্রচারণায় যে সব মুসলমান কবি-সাহিত্যিক অংশ নিরেছিলেন তাঁলের মধ্যে প্রধান হলেন কবি গোলাম মোন্তকা (১৮৯৭-১৯৬৪ খ্রি.)। তিনি তখন মাওলানা মোহাম্মন আকরাম খাঁর অতি প্রিয়পাত্র ছিলেন বিধায় তাঁকে দিয়ে মাওলানা সাহেব বিরুদ্ধচারীদের দলপতির কাজ করাতেন। গোলাম মোন্তকার এ ভূমিকা দেখে তার সমুচিত জবাব দেয়ার জন্য নজরুল ইসলামকেও কলম ধরতে হয়।

'সাপ্তাহিক সওগাত' ও 'মাসিক মোহান্দদীর' পাতায় নজরুল ইসলাম ও গোলাম মোত্তফার ঠোকাঠুকি লেসেই থাকত। 'মোহান্দদী' নানাভাবে নজরুল ইসলামকে জঘন্য ভাষায় আক্রমণ করতো। 'সওগাতে'র সাহিত্য মজলিসে কেন্ড সে সম্বন্ধে আলোচনা করলে নজরুল ইসলাম হেসে তা উড়িয়ে দিয়ে বলতেন: 'ওটা মোহান্দদী অফিস নয়, মহামুদীখানা। মুদীর যা স্বভাব তাই তো করবে।' সাপ্তাহিক সওগাতের 'চানাচুর' বিভাগে নজরুল ইসলাম রাজনীতি, সমাজনীতি, ধর্মীয় কুসংকার প্রভৃতি নানা বিষরে ব্যঙ্গ রচনা লিখতেন। এতে হাস্যরসের মধ্য দিয়ে প্রগতিবিরোধীদের দারুশভাবে আক্রমণ করা হতো। মাওলানা মোহান্দদ আকরাম খাঁ নজরুল ইসলামের বিরুদ্ধে লিখতেন বলে নজরুল ইসলাম তার নাম দিয়েছিলেন 'আক্রমণ খাঁ।' তত্ত্বপ 'সাপ্তাহিক হানাফী' ও নজরুল ইসলামকে আক্রমণ করে লিখতো। নজরুল ইসলাম বলতেন: ওটা 'হানাফী' নয়- হাঁপানী। হাঁপানী রোগীর কথা কেউ কানে তুলো না।' বিপক্ষ দলের অনেকের নাম নিয়েই নজরুল ইসলাম হাস্যরসিকতা করেন। সাপ্তাহিক সওগাতের চানাচুর বিভাগে নজরুল ইসলাম সমসাময়িক কবি গোলাম মোত্তকার কবিতার বিক্তপাত্রক সমালোচনা করেছেন কয়েকবার। পরে গোলাম মোত্তকা ক্ষান্ত দিলে নজরুল ইসলামও ক্ষান্ত দিয়েছিলেন এই বলেকবি গোলাম মোত্তকা নজরুল ইসলামের বিরুদ্ধে আর লিখেননি। বহুক্ষেত্রে নজরুল ইসলামের গুণগানই কয়েছেন। পরবর্তী কালে তাঁদের বন্ধুত্বের ভাব বিরাজ করিছিল। ১০৮

সাংবাদিক জীবনে সাহিত্যিক নজরুল ইসলাম কোন পত্র-পত্রিকার অফিসে বেশী দিন কাজ করেননি। বিভিন্ন পত্রিকার তাঁর কার্যকালের পরিসর ছিল কয়েক সন্তাহ বা কয়েক মাস মাত্র। কিন্তু 'সওগাতের' বেলায় এর ব্যতিক্রম বটেছিল। সওগাতের সাথে চুক্তি অনুযায়ী নজরুল ইসলাম যথায়ীতি পত্রিকায় লিখতেন, আবায় আলাদাভাবে বই প্রকাশনায় জন্য লিখতেন। মাট্য বা সাংকৃতিক কিংবা সভা-সমিতির জন্য গান দেওয়ায় আপত্তি ছিল না। এসবের জন্য তিনি কিছু কিছু টাকা পেতেন। ১৯২৯ খ্রিষ্টাব্দের প্রথম দিকে প্রমোকোন কোম্পানীয় সঙ্গে কবিয় যোগাযোগ ঘটে এবং ১৯৩৫ সালে তিনি প্রামোকোন কোম্পানীয় পূর্ণকালীন সঙ্গীত রচয়িতা নিযুক্ত হন। ১০১ নজরুল ইসলাম গানের রাজ্যে প্রবেশের পূর্ব পর্যন্ত বেশ কয়েক বছর (১৯৩৩-১৯৩৮ সাল পর্যন্ত) বনিষ্ঠতাবে সওগাতের সাথে সংশ্লিষ্ট ছিলেন। এরপর গান রচনা করা, রেকর্ভ করা প্রভৃতি কাজে অতিরিক্ত ব্যক্ততার দরুল তিনি আয় 'সওগাতে' তাঁয় দায়িত্ব পালন করতে নারছিলেন না। সুতরাং সওগাতে কাজ কয়ায় জন্য নজরুল ইসলামের সাথে যে চুক্তিপত্র স্বাক্ষরিত হয়েছিল তা আয় কার্যকর য়ইল না। অবশ্য নজরুল ইসলাম একেবারে 'সওগাতের' লাথে সম্পর্কচ্যত হলেন না, সবসময় 'সওগাতের' থৌজখবর রাথতেন এবং রোগাক্রান্ত হওয়ায় পূর্ব পর্যন্ত 'সওগাতের' জন্য তাঁয় লান ও মাঝে মাঝে দু'একটি কবিতা লিখতেন।

১০৭. মোহাম্মদ নাসির উদ্দীন, সওগাত যুগে নজরুল ইসলাম, পৃ. ১৮২- ১৯৬।

১০৮. প্রাতক, পু. ১৮৩-১৮৬।

১০৯. প্রাতক্ত, পৃ. ১৩৩ : ইসলামী বিশ্বকোষ, ১৩শ খণ্ড, পৃ. ৬১৬।

এর জন্য কবিকে তাঁর প্রাপ্য পারিশ্রমিক দেওয়া হতো। রোগাক্রান্ত হওয়ার চার মাস পূর্বে 'সওগাতে' নজরুল ইসলামের শেষ কবিতা 'আধুনিকী' ছাপা হয়। ১১০

### কারাজীবন (১৯২২-১৯২৩ খ্রি.)

বিদ্রোহী কবি কাজী নজরুল ইসলাম 'আনন্দময়ীর আগমনে' শীবর্ক কবিতা রচনার অভিবোগে রাজরোবে পতিত হরে ১৯২২ সালের ২৩শে নভেদ্বর গ্রেফতার হয়ে কলকাতার প্রেসিভেঙ্গী আলীপুর সেন্ট্রাল, হুগলী ও বহরমপুর জেলে মোট এক বৎসর তিন সপ্তাহ কারাবাসের পর ১৯২৩ সালের ১৫ ই ভিসেদ্বর মুক্তিলাভ করেন। ঘটনার বিবরণে জানা যায় যে, ধূমকেতু পত্রিকার ১২ শ সংখ্যায় (২৬ সেন্টেম্বর, ১৯২২ খ্রি.) 'আনন্দময়ীর আগমনে' শীর্বক একটি প্রতীক্ষর্মী রাজনৈতিক কবিতা প্রকাশিত হওয়ার হয় সপ্তাহ পরে ৮ ই নভেম্বর রাজদ্রোহের অভিযোগে ধূমকেতুর সারথী কাজী নজরুল ইসলামের বিরুদ্ধে গ্রেফতারী পরওয়ানা জারী হলে পুলিশ 'ধূমকেত' অফিসে এবং প্রেসে হামা দেয়। গুভার্থীজনের পরামর্শে গ্রেফতার হওয়ার পূর্বে কলকাতার পুলিশের চোখের আড়াল হয়ে নজরুল ইসলাম বিহারে সমন্তিপুর হয়ে কুমিল্লায় চলে যান। শেষপর্যন্ত প্রায় দু'মাস পর ১৯২২ সালেয় ২৩শে নভেম্বর বৃহস্পতিবার দুপুর ১২ টায় কুমিল্লা থেকে নজরুল ইসলামকে গ্রেফতার করা হয়। ঐ দিনই কবিকে পুলিশ প্রয়ায় চন্ট্রিয়াম মেলে চাপিয়ে পরের দিন ২৪ শে নভেম্বর, ১৯২২ ইং তারিখ সোমবার সন্ধায় কলকাতায় প্রেসিভেন্সী জেলে এনে হাজির করা হয় এবং ১২৪-ক ধায়া অনুসায়ে আদালতে রাজদ্রোহিতার মামলা চলতে থাকে।

#### ক্লকাভার প্রেলিভেলী জেলে

নতুন এক পর্ব গুরু হলো নজরুল ইসলামের কারাজীবনে। ১৯২২ সালের ২৫শে নভেম্বর, শনিবার সাদার্গ ভিভিশন পুলিশ কোর্টে চীক প্রেসিভেঙ্গী ম্যাজিক্রেট মিষ্টার সুইনহো (Swinhoe) এর আদালতে নজরুল ইসলামকে হাজির করা হয় এবং ২৯ শে নভেম্বর বুধবার গুনানীর দিন ধার্য করা হয়। বেশ করেকজন আইনজীবী বিনা পারিশ্রমিকে নজরুল ইসলামের পক্ষ সমর্থনে এগিয়ে এসেছিলেন, তনাধ্যে একজন তরুণ উফিল শ্রী মলিন মুখোপাধ্যায় আদালতে কবির পক্ষে মামলা চালাতে লাগলেন। একই মামলায় আসামী এবং জামিনে মুক্ত নজরুল ইসলামের বন্ধু 'ধূমকেতু'র মুল্রাকর ও প্রকাশক আফজালুল হক এ মামলায় নজরুল ইসলামের বিপক্ষে সরকারের রাজসাক্ষী (Approver) হয়ে সাক্ষ্য দেন। বিচারের দিন ম্যাজিক্রেট ও অসংখ্য জনতার সন্মুখে নজরুল ইসলাম তাঁর জবানবন্দী লিখিতভাবে পাঠ করলেন। আত্মপক্ষ সমর্থন করে কবি আদালতে যে বিবৃতি দেন তা বাংলা সাহিত্যে 'রাজবন্দীর জবানবন্দী' নামে পরিচিত। নজরুল ইসলামের এই বিবৃতি বাংলা সাহিত্যের একটি অমূল্য সম্পদ বলে সাহিত্যিক মহলে সর্বজন শ্বীকৃত। ১৯২৩ সালের ৭ ই জানুয়ারী, রবিবার দুপুরে কলকাতার প্রেসিভেঙ্গী জেলে তীক্ষ্ণ আবেগমন্দ্রিত ভাষায় কবি তাঁর অবিশ্বরণীয় নির্জীক বক্তব্য রাজবন্দীয় জবানবন্দী' রচনা করেছিলেন। । শীর্ব রচনার সারকথা এখানে উদ্ধৃত করা হলো;

"আমার উপর অভিযোগ, আমি রাজবিদ্রোহী। তাই আমি আজ রাজ-কারাগারে বন্দী এবং রাজঘারে অভিযুক্ত! একধারে রাজার মুকুট আর একধারে ধূমকেতুর শিখা। একজন রাজা, হাতে রাজদন্ত; আর জন সত্য; হাতে ন্যায়দন্ত। রাজার পক্ষে নিযুক্ত রাজ-বেতনভোগী রাজকর্মচারী। আমার পক্ষে সকল রাজার রাজা, সকল বিচারকের বিচারক, আদি অনন্তকাল ধরে সত্য-জাগ্রত ভগবান।... আমি কবি, আমি অপ্রকাশ সত্যকে প্রকাশ করার জন্য, অমূর্ত সৃষ্টিকে মূর্তিদানের জন্য ভগবান কর্তৃক প্রেরিত। কবির কঠে ভগবান সাভা দেন, আমার বাণী সত্যের প্রকাশিকা ভগবানের বাণী। সে বাণী রাজবিচারে রাজদ্রোহী হতে পারে, কিন্তু ন্যায় বিচারে সে বাণী দ্যায়ন্ত্রোহী নয়, সত্যাগ্রহী নয় । সে বাণী

মোহাম্মদ নাসিরউন্দীন, সওগাত-যুগে নজরুল ইসলাম, পৃ. ৩০৩।

১১১. শেখ দরবার আলম, অজানা নজরুল, 'রাজবন্দী কবি', পু. ২৯০।

রাজস্বারে দন্ডিত হতে পারে কিন্তু ধর্মের আলোকে ন্যায়ের দুয়ারে তাহা নিরপরাধ, নিন্ধলুব, অস্লান, অনির্বাণ, সত্য, স্বরূপ। সত্যের প্রকাশ-পীড়া নিরুদ্ধ হবে না। আমার হাতের ধ্মকেতু এবার ভগবানের হাতের অগ্নিমশাল হয়ে অন্যায় অত্যাচার দগ্ধ করবে।" ১১৩

### আলীপুর সেক্ত্রাল জেলে

১৯২৩ সালের ১৬ ই জানুয়ারী, মঙ্গলবার সাদার্গ ভিভিশন বুলিশ কোর্টে চীফ প্রেসিডেঙ্গী ম্যাজিষ্ট্রেট মিষ্টার সুইনহো মামলার রায় দেন। ভারতীয় কৌজদায়ী দভবিধির ১২৪-ক এবং ১৫৩-ক ধারা অনুয়ায়ী 'ধূমকেতু' রাজন্রোহ মামলায় কাজী নজরুল ইসলাম এক বৎসর সশ্রম কারাদতে দভিত হন। কবিতা রচনার জন্য কোন বাঙালী কবির ভাগ্যে এই প্রথম কারাবরণ ঘটল। বিচারাধীন বন্দী হিসেবে নজরুল ইসলাম এতদিন প্রেসিডেঙ্গী জেলে ছিলেন। কিন্তু বিচার শেবে সাজাপ্রাপ্ত কবিকে ১৭ই জানুয়ায়ী কবিকে বুধবার সকালে কবিকে কলকাতা প্রেসিডেঙ্গী জেল থেকে আলীপুর সেন্ট্রাল জেলে ছানাভর করা হয়। আলীপুর জেলে বিশেষ শ্রেণীর কয়েদী হিসেবে নজরুল ইসলাম কয়েকয়াস ছিলেন। এখানে বিশেষ শ্রেণীর কয়েদীদের খাওয়া-দাওয়া উনুত তো ছিলই, তথাপি হাজতীদের বাড়ীর পোশাকের মত পোশাক পরিধান কয়তে দেওয়া হত। এভাবে নজরুল ইসলামের কায়া জীবনের ক'মাস আলীপুর সেন্ট্রাল জেলে কাটল। ১১৪

এসমর 'ধৃমকেতু' পত্রিকার ২৭ শে জানুরারী, ১৯২৩ খ্রি. ৩২ শ সংখ্যাটি কাজী নজরুল সংখ্যা' রূপে প্রকাশিত হয়, এতে নজরুল ইসলামের রাজবন্দীর জবানবন্দী' প্রকাশ হাড়াও কবির একটি ছবি, 'ধৃমকেতুর গ্রহণ' শিরোনামে তাঁর কারাদন্তের খবর এবং 'কাজী নজরুল' শীর্বক প্রক্রে নজরুল ইসলামের পরিচয় তুলে ধরা হয়। কবি নজরুল ইসলাম কারারুদ্ধ রাজনৈতিক কারণে- এ সংবাদে তখন সারাদেশ তোলপাড়। নজরুল ইসলাম কারাবরণ করে সমগ্র দেশবাসীর যে শ্রদ্ধা অর্জন করেছিলেন, কবিগুরু রবীন্দ্রনাথ ঠাকুর তাঁর বসন্ত' গীতিনাট্যটি নজরুল ইসলামকে উৎসর্গ করে সেই শ্রদ্ধার সাথে একাত্রতা প্রকাশ করেন। নজরুল ইসলাম যখন আলীপুর সেন্ট্রাল জেলে বন্দী, রবীন্দ্রনাথ ঠাকুর তখন ১৯২৩ সালের ২২ ফেব্রুয়ারী নজরুল ইসলামকে উদ্দেশ্য করে বসন্ত' নাটিকার উৎসর্গপত্রে লিখেছিলেন,

#### উৎসর্গ

## শ্রীমান কবি নজরুল ইসলাম স্নেহভাজনেরু ১০ ই ফাল্পন, ১৩২৯

'বসন্ত' নজরুল ইসলামকে আলীপুর জেলে পৌঁছে দেয়ার জন্য রবীন্দ্রনাথ ঠাকুর কবির বন্ধু পবিত্র গঙ্গোপাথ্যার (১৮৯৩-১৯৭৪ খ্রি.) কে জোড়াসাঁকোর ভেকে পাঠান। রবীন্দ্রনাথ সেখানে ভক্তজন পরিবৃত হয়ে বসেছিলেন। পবিত্র বাবুকে তিনি বললেন, জাতির জীবনে বসন্ত এনেছে নজরুল। তাই আমার সদ্য প্রকাশিত 'বসন্ত' গীতিনাট্যখানি ওকেই উৎসর্গ করেছি।' ১১৫

এ ঘটনার স্মৃতিচারণ করে পবিত্র গঙ্গোপাধ্যায় লিখেছেন, "কে যেন দু'কপি বসন্ত' এনে দিল কবির হাতে। তিনি একখানায় নিজের নাম দত্তখত করে আমার হাতে তুলে দিয়ে বললেন, তাকে বলো,

১১২. রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও সাহিত্য, পৃ. ৯৩

১১৩. কাজী নজরুল ইসলাম, 'রাজবন্দীর জবানবন্দী', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পু. ৭৪০।

১১৪. হায়াৎ মামুদ, প্রতিভার খেলা দলরুদ্দ,পৃ. ৯০; মুজফ্ফর আহমদ, কাজী দলরুদ্দ ইললাম: স্মৃতিকথা, পু. ২৫৬-২৫৭।

১১৫. প্রফিবুল ইসণাম, প্রবীপ্রদাব ও নজকল, (ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়: সাহিত্য পত্রিকা, নজকল জনুশতবার্ষিক সংখ্যা, বিয়াদ্মিশ বর্ষ , প্রথম সংখ্যা, কার্তিক, ১৪০৫), পৃ. ১৪-১৫।

আমি নিজের হাতে তাকে দিতে পারলাম না বলে সে যেন দুঃখ না করে। আমি তাকে সমগ্র অন্তর দিয়ে অকুষ্ঠ আশীর্বাদ জানাচ্ছি। আর বলো, কবিতা লেখা যেন কোন কারণেই সে বন্ধ না করে। সৈনিক অনেক মিলবে, কিন্তু যুদ্ধে প্রেরণা যোগাবার কবিও তো চাই।"<sup>336</sup>

সেদিন জেলখানার ইউরোপীয়ান ওয়ার্ভার বিন্মিত হয়েছিলেন 'টেগোর ঐ প্রিজনারফে বই ভেডিকেট করেছেন' ওনে, আর নজরুল ইসলাম গুরুদেবের উৎসর্গপত্র দেখাতেই 'বসন্ত' খানা তুলে নিয়ে কপালে ঠেকিয়ে বুকে চেপে ধরেছিলেন। রবীন্দ্রনাথ ঠাকুয়ের ঐ উৎসর্গ নজরুলের কারাজীবনের দুঃসহ যন্ত্রণার অনেকটা বেদনা উপশম করতে পেরেছিল। এ সম্পর্কে নজরুল ইসলাম লিখেছেন, 'এ সময়ে রবীন্দ্রনাথ তাঁর 'বসন্ত' নাটক আমায় উৎসর্গ করেন। তাঁর এই আশীর্বাদ-মালা পেয়ে আমি জেলের সর্বজ্বালা, যন্ত্রণা ক্লেশ ভূলে যাই।' নজরুল ইসলাম আলীপুর সেন্ট্রাল জেলে বসেই তাঁর বিখ্যাত কবিতা 'আজ সৃষ্টি সুখের উল্লাসে' রচনা করেন। কবিতাটি কল্লোলে' (মে-জুন, ১৯২৩ খ্রি.) পত্রন্থ হয়। সঙ্গে পরিচয় লিপিতে বলা হয়েছিল, 'জ্যেষ্ঠের প্রথমে আপনাদের অভিনন্দন করি, বন্দী কবি নজরুল 'সৃষ্টি সুখের উল্লাসে' আত্মহারা হয়ে যে সুর লহরী তুলেছেন আপনাদের সেই সুখের ভাগ নেবার জন্যে নিমন্ত্রণ করিছি।' রবীন্দ্রনাথের 'বসন্ত' নাটিকার উৎসর্গ এ কবিতা রচনায় প্রেরণা যুগিয়েছে নিঃসন্দেহে। আলীপুর সেন্ট্রাল জেলে কবি ছিলেন ৮৭ দিন। 

অালীপুর সেন্ট্রাল জেলে কবি ছিলেন ৮৭ দিন। 

সৈত্র প্রবিত্র করেছিল জেলে কবি ছিলেন ৮৭ দিন। 

সের্বাল ক্রেল ব্রেলিক করি ছিলেন ৮৭ দিন। 

সের্বাল করিছ ব্রেলিক ব্রিলিক বির্বাল জেলে কবি ছিলেন ৮৭ দিন। 

স্বালীপুর সেন্ট্রাল জেলে কবি ছিলেন ৮৭ দিন। 

সের্বালিক ব্রেলিক ব্রেলিক

#### হুগলী জেলে আমরণ অনশন

১৯২৩ সালের ১৪ ই এপ্রিল মোতাবেক ১৩৩০ বঙ্গাব্দের ১ লা বৈশাখ, শনিবার আলীপুর সেন্ট্রাল জেল থেকে কবিকে হুগলী জেলের ৫ নম্বর সেলে ছানান্তরিত করা হয়। অথচ তাঁকে বলা হয়েছিল বিশেষ শ্রেণীর করেদীরূপে বহরমপুর ডিস্ট্রিট্ট জেলে রাখা হবে। কিন্তু হুগলী জেলে নিয়ে এসেই জানানো হলো নজরুল ইসলাম ও তাঁর সঙ্গীগণ রাজবন্দী নন, সাধারণ করেদী মাত্র। হুগলী জেলে তাদের সাধারণ কয়েদীদের পোশাক অর্থাৎ জাঙ্গিয়া ও খাটো কুর্তা ইত্যাদি পরিধান করতে হলো আর লোহার থালার সাধারণ করেদীদের খাবার দেওয়া হলো। হুগলী জেলের সুপারিন্টেভেন্ট মিষ্টার আর্সটন তখন রাজবন্দীদের সাথে অত্যন্ত দুর্ব্যবহার করতেন এবং নিত্যনতুন অত্যাচার চালাতেন; ফলে কয়েদীরাও জেল-জুলুনের প্রতিবাদে জেলের আইন ভঙ্গ করতে বাধ্য হন। এ সময়ে হুগলী জেলের অবস্থার বিভারিত চিত্র নজরুল ইসলামের সহবন্দী খান মুহাম্মদ মঈনুদ্দীন (১৯০১-১৯৮১ খ্রি.) এর 'যুগস্র্টা নজরুল' শীর্বক বইয়ের বর্ণনা থেকে পাওয়া যায়। তিনি লিখেছেন যে, হুগলী জেলে রাজবন্দীরা সুপার ও তার সহযোগী অফিসারদের সাধারণ কয়েদীদের মতো 'সরকার-সালাম' জানাতে অস্বীকার করে, সূতরাং শান্তিস্বরূপ তাদের দু'এক জনকে পারে ভান্ডা-বেড়ী' আর ভাতের বদলে দেওয়া হয় মাড়ভাত (penal diet)। তাতে ভাল, তরকারী, লবণ, কিছু না দিয়ে কতগুলো চালের গুঁড়া পাতলা করে রেঁথে তাদের সামনে হাজির করা হয়। সরকার সালামের বদলে রাজবন্দীরা নজরুল ইসলামের নেতৃত্বে রবীন্দ্রনাথের 'তোমারই গেহে, পালিছ ক্লেহে, তুমি ধন্য ধন্য হে' এই বিখ্যাত গানের একটি প্যারভি ধরেন 'তোমারই জেলে পালিছ ঠেলে তুমি ধন্য ধন্য হে।' তৎক্ষণাৎ সুপার ক্রুদ্ধ হয়ে কবির সামনে গিয়ে উন্মাদের মত চিৎকার করে বললেন: 'ইউ ড্যাম, ফুল,-সোয়াইন', বীর সেনানীর মত দাঁড়িয়ে কবিও ঐ কথাগুলোই আবার তাকে ফিরিয়ে বললেন। কলে সঙ্গে রাজবন্দীদের নির্জন সেলে আটক করে রাখা হয়। রাজবন্দীদের প্রতি জেল কর্তৃপক্ষের এসব অন্যায়-অত্যাচার ও দুর্ব্যবহারের প্রতিবাদে ১৯২৩ সালের ১৪ ই এপ্রিল থেকে হুগলী জেলে নজরুল ইসলামের অধিনায়কত্ত্ব সকল রাজবন্দীর অনশন ধর্মবট গুরু হয়।<sup>১১৮</sup>

১১৬ হায়াৎ মামুদ, নজরুল, পু. ১০৭-১০৮।

রফিকুল ইসলাম, রবীন্দ্রনাথ ও লজরুল, প্রাতক্ত, পৃ. ১৬-১৭।

১১৮. খান মুহাম্মদ মঈনুদ্দীন, যুগপ্রষ্টা নজরুল, (ঢাকা:বাংলা একাডেমী, ৩য় সংকরণ, ১৯৭৮), পৃ. ৩৪-৩৯।

হুগলী জেলে আনৃত্যু অনশনরত নজরুল ইসলামের স্বাস্থ্যের মারাত্মক অবস্থা সম্পর্কে আনন্দবাজার পত্রিকার ১৫ ই মে, ১৯২৩ ইং সংখ্যার সম্পাদকীয় নিবন্ধে উরেগ প্রকাশ করে লেখা হয়, "কাজী নজরুল ইসলাম, মৌলবী সিরাজুন্দীন এবং বাবু গোপাল চন্দ্র সেন প্রায় একমাস পূর্বে হুগলী জেলের মধ্যে প্ররোপবেশন করিয়াহেন এবং অদ্যাবধি তাঁহারা সেই অবস্থার আহেন ।...কাজী নজরুল ইসলাম কোন খাদ্যই গ্রহণ করেন নাই। ৫ ই মে পর্যন্ত তাঁহাকে জাের করিয়া খাওয়ানাে হয় নাই। ২৪ শে এপ্রিল হইতে অনাহারে থাকিয়া তাঁহার জ্বর হইতে আরম্ভ করে। এই জ্বর অবস্থার এতদিন অনাহারে থাকিয়া তাহার শরীরের ওজন প্রায় ১৩ সের কমিয়া গিয়াছে। বর্তমানে তাঁহার অবস্থা এতদূর খারাপ যে, যে কোন মুহূর্তে কোনরূপ দুঃসংবাদ আসিতে পারে।" ১২০

সমসাময়িক 'অমৃতবাজার পত্রিকা, 'সাগুহিক ছোলতান' প্রভৃতি বাংলা, ইংরেজী সহ বিভিন্ন পত্র-পত্রিকায় রাজবন্দী কবি নজরুল ইসলামের অনশনের সংবাদ পরিবেশিত হলেও এ ব্যাপারে 'আনন্দবাজায় পত্রিকা' ও 'বিজলী'য় ভূমিকা ছিল অধিকতয় সহানুভূতিশীল। 'হুগলী জেলের বর্বয়তা' শিরোনামে আনন্দবাজায় পত্রিকায় ২৩ শে মে, ১৯২৩ ইং সংখ্যায় অনশনের সাময়্রিক পরিস্থিতিতে সম্পাদকীয় নিবন্ধে কবিয় মর্মান্তিক অবস্থায় বিবয়ণে লেখা হয়, "আজ ৪০ দিন হইল অনশন্ত্রত অবলব্দ কয়য়য়াছেল।...অনশনের পঞ্চম দিনে নাকেয় ভিতর দিয়া জোয় কয়য়য় খাদ্য দেওয়া হইয়াছিল। কিয় তাহায় ফলে তাঁহায় নাক দিয়া য়ভ পড়িতে থাকে। তারপর হইতে কাজী নজরুল প্রায় অনশনেই আছেন; মাঝে দুঃসংবাদ আমাদেয় কাছে আসিয়া পৌছিতে পারে।"

>১১

নজরুল ইসলামের আমরণ অনশনের খবরে কলকাতা থেকে কবির সাহিত্যিক বন্ধুনের কেউ কেউ হুগলী জেলে গিয়ে তাঁর সাথে দেখা করতে চেষ্টা করে সাক্ষাত লাভে বিফল হন। এমতাবস্থায় কবিগুরু রবীন্দ্রনাথ ঠাকুর শিলং থেকে নজরুল ইসলামের অনশনের সংবাদ শুনে অত্যন্ত বিচলিত হয়ে পড়েন এবং প্রেসিডেলী জেলের ঠিকানার কাজী নজরুল ইসলামকে টেলিগ্রাম পাঠালেন : ১২২ "Give up hunger strike, Our literature claims you." (অনশন ত্যাগ কর, আমালের সাহিত্য দাবী করছে তোমাকে) এই টেলিগ্রামটি জেল কর্তৃপক্ষ হুগলী জেলে কবি নজরুল ইসলামের কাছে পাঠানো প্রয়োজন

১১৯. শেখ দরবার আলম, অজানা নজরুল, পৃ. ২৯৮।

১২০. শের্থ দরবার আলম, অজানা নজরুল, পু. ২৯৯-৩০০।

১২১. আতক, পৃ. ৩০৩।

১২২. রবীন্দ্রনাথ ঠাফুর , 'নজরুল জন্মোৎসব কমিটির সম্পাদকের লেখা গঅ', নজরুল পরিক্রমা, পৃ. ৩৩-৩৪।

বোধ করেনি। বরং সেটি সরাসরি প্রেরকের কাছে কেরং পাঠানো হয়। তাতে লেখা ছিল: "Addressee not found" (প্রাপককে পাওয়া গেল না)। এই Memo কবিগুরুর কাছে কেরং গেলো। এ প্রসঙ্গে কবি-পুত্র রখীন্দ্রনাথ ঠাকুরকে প্রেরিভ একটি পত্রে রবীন্দ্রনাথ ঠাকুর লিখেছিলেন যে, "ওরা আমার বার্তা ওকে দিতে চার না, কেননা নজরুল প্রেসিভেঙ্গী জেলে না থাকলেও ওরা নিশ্চয়ই জানে সে কোথায় আছে। অতএব, নজরুলের আত্মহত্যায় ওরা বাধা দিতে চার না।" ১২৩

সমসাময়িক কথাশিল্পী শরৎচন্দ্র চট্টোপাধ্যায় (১৮৭৬-১৯৩৮ খ্রি.)ও নজরুল ইসলামের আমরণ অনশনে বিচলিত হয়ে বাজে শিবপুর, হাওড়া থেকে ১৯২৩ সালের ১৭ ই মে হুগলী জেলখানায় গিয়ে কবিকে অনশন ভঙ্গের অনুরোধ জানানায় জন্য তাঁর সাথে দেখা করতে চেন্টা চালিয়ে সফল হতে পারেনিন। এ সময় কোন এক চিঠিতে কাজী নজরুল ইসলাম সম্বন্ধে লীলা রাণী গঙ্গোপাধ্যায়কে কথা সাহিত্যিক শরৎচন্দ্র চট্টোপাধ্যায় লিখেন য়ে, 'একজন সত্যিকায় কবি, য়বিবাবু হাড়া বোধ হয় এমন কেহ আয় এত বড় কবি নাই'। কলকাভায় গোললীয়ি ময়দানে ভায়ত বিখ্যাত জননেতা দেশবদ্ধ চিত্তরঞ্জন দাস (১৮৭০-১৯২৫ খ্রি.)এর সভাপতিত্বে কাজী নজরুল ইসলামের অনশনের জন্য আহত এক বিয়াট জনসভায় কবির প্রতি সরকায়ী আচয়ণেয় নিন্দাসহ বৃটিশ সরকায়কে ধিকায় জানানো হয়। এ সময় চুক্ললিয়া থেকে নজরল ইসলামের মাকে সঙ্গে করে বড় ভাই কাজী সাহেবজান হুগলী জেলগেটে আসেন, কিন্তু মায়েয় সঙ্গে তাঁর দেখা হয়নি। শেষ পর্যন্ত চল্লিশতম দিবসে কুমিল্লা থেকে আগত কবিয় মাতৃসমা শ্রীবুজা বিয়জানুন্দরী দেবীর হাতে লেবুয় রস পান করে কবি নজরুল ইসলাম অনশন ভাঙ্গতে রাজি হন। কাজী নজরুল ইসলাম হুগলী জেলে ছিলেন ৬৫ দিন। ১২৪

### বহরমপুর ডিষ্ট্রিক্ট জেলে

১৯২৩ সালের ১৮ ই জুন সোমবার হুগলী জেল থেকে কবিকে বিশেষ শ্রেণীর করেদী হিসেবে বহরমপুর ভিষ্ট্রিষ্ট জেলে বদলী করা হলো। এবার রাজবন্দীর পূর্ণ মর্যাদাসহ জেল কর্তৃপক্ষ নজরুল ইসলামের সব দাবী মেনে নিলেন। বহরমপুর জেলে সুপারিন্টেন্ডেন্ট বসন্ত ভৌমিক বইপত্রের সাথে কিছুদিনের জন্য কবিকে একটা হারমোনিয়াম সরবরাহ করেছিলেন। অতঃপর নজরুল ইসলাম এখানে বিখ্যাত সব রাজবন্দীদের সাথে ছ' মাস বেশ আনন্দেই কাটিয়েছিলেন। কবি বহরমপুরে থাকাঝালীন ১৯২৩ সালের ২৯ শে জুন, শুক্রবার বিজলী পত্রিকার নজরুল ইসলামের কাব্যগ্রন্থ 'দোলন-চাঁপা'র বিজ্ঞাপন প্রকাশিত হয়। জেলে বসেই সহবন্দী মাদারীপুর শান্তি সেনাবাহিনীর প্রধান অধ্যক্ষ পূর্ণচন্দ্র দাসের অনুরোধে তাঁর চারণ দলের জন্য নজরুল ইসলাম জাত জালিয়াত' শিয়োনামে যে গীতিনাট্য রচনা করেছিলেন তা এখন 'জাতের নামে বজ্জাতি' নামে পরিচিত। জেলে থেকেই নজরুল ইসলামের 'দোলন-চাপা' (১০ নভেম্বর, ১৯২৩ খ্রি.) ও 'অগ্নিবীণা'র দ্বিতীর সংকরণ (১০ নভেম্বর, ১৯২৩ খ্রি.) প্রকাশিত হয়। বহরমপুর গ্রান্ট হলে কবি শরদিন্দু রায়ের স্মৃতিসভায় নজরুল ইসলামে বহরমপুর থান্ট হলে কবি শরদিন্দু রায়ের স্মৃতিসভায় নজরুল ইসলামের বহরমপুর কারাজীবন কেটেছিল বরং 'প্রিজন এ্যান্ট' (Prision Act) ভাঙ্গার অপরাধে বহরমপুর জেলে থাকাকালেই নজরুল ইসলাম আরেকটি মামলায় জডিয়ে পডেন। ১২৫

জেল আইনের ৪২ ধারার অভিযুক্ত করে বহরমপুরের মহকুমা হাকিম এন. কে. সেনের এজলাসে কবি নজরুল ইসলামের বিরুদ্ধে আরেক দফা মামলা দায়ের করা হয়। ১৯২৩ সালের ১৩ ই ভিসেম্বর, সোমবার দুপুর বেলা কবিকে যখন বহরমপুর সাবভিভিশনাল ম্যাজিষ্ট্রেটের আদালতে হাজির

১২৩. রফিকুল ইসলাম, রবীন্দ্রনাথ ও সজকল, প্রাওজ, পৃ. ২০; শেখ দরবার আলম, অজানা সজকল, পৃ. ৩০৯; খান মুহাম্মদ মঈনুলীন, যুগ্স্রটা নজকল, পৃ. ৩৫।

১২৪. হারাৎ মামুদ, নজরুল, পু. ১১৫।

শের্থ দরবার আলম, অজানা নজরুল, পৃ. ৩১১-৩১৩।

করা হয় তখন বিচার পালা শুরু হওয়ার আগে থেকেই এ দেশবরেণ্য বিদ্রোহী কবিকে দেখতে আদালত প্রাঙ্গণে লোকে লোকারণ্য হয়ে পড়ে। বাবু ব্রজভূষণ গুপ্তের নেতৃত্বে হিন্দু-মুসলমান নির্বিশেষে কয়েকজন সহ্বদয় উকিল বিনা পারিশ্রমিকে কবির পক্ষে মামলা পরিচালনায় এগিয়ে এসেছিলেন। পুলিশের অনুরোধে ম্যাজিট্রেট ১৪ ই ভিসেম্বর, ১৯২৩ ইং গুক্রবার পর্যন্ত জেল আইন ভাঙ্গার এই মোকক্ষমার মুলতবী যোবণা করেন। পরে ৭ ই যেক্রন্মারী, ১৯২৪ খ্রি./ ২৪শে মাঘ, ১৩৩০ বাং, বৃহস্পতিবার বহরমপুর এস. ডি. ও. কোর্টের রায়ে মামলা থেকে বাদীপক্ষের জবানবন্দীতেই নজকুল ইসলাম নির্দেষি প্রমাণিত হয়ে বেকসুর খালাস পান বলে 'সাগুাহিক ছোলতান' পত্রিকার ৩ রা কায়ুন, ১৩৩০ সালে সংবাদ প্রতিবেদন প্রকাশিত হয়। ইতোমধ্যে 'ধূমকেতু' সম্পাদনা সংক্রান্ত রাজদ্রোহের অভিযোগে নজরুল ইসলামের যে এক বছর সশ্রম কারাদন্ত হয়েছিল, তদানিত্তন 'প্রিজন এ্যার্ট্র' অনুযায়ী দশমাসে নজরুলের ত্রিশদিন সাজা মওকুফ হয়ে গিয়েছিল, সাজা পাওয়া ও মুক্তি পাওয়ার মাসে কোন অব্যাহতি ছিল না। ঐ হিসেবে ১৫ ই ভিসেম্বর, ১৯২৩ ইং তারিখেই কাজী নজরুল ইসলাম মুক্তি পেলেন। তাহলে বহরমপুর ভিষ্ট্রিষ্ট জেলে কবির কারাবাস হয়েছিল ১৮১ দিন। অন্যদিকে নজরুল ইসলাম ২৩ শে নভেম্বর, ১৯২২ সালে কুমিল্লায় গ্রেফতার হয়েছিলেন এবং সর্বমোট এক বৎসর তিন সভাহ বিভিন্ন জেলে কারাবাসের পর ১৫ ই ভিসেম্বর, ১৯২৩ সালে বহরমপুর জেল থেকে মুক্তিলাভ করেন। সাপ্তাহিক 'ছোলতান' পত্রিকার 'কাজী নজরুল ইসলামের মুক্তি' শিরোনামে এ খবরটি ছাপা হয় যে, "গত ১৫ ই ভিসেম্বর বহরমপুর জেল হইতে কাজী নজকল ইসলাম মুক্তি লাভ করেছেন।" তখন বহরমপুরের স্থানীয় লোকজন কবিকে উষ্ণ সংবর্ধনা দিয়েছিল। জেল থেকে ছাড়া পেয়ে নজরুল ইসলাম বহরমপুরে ডা: নলিনাক্ত সান্যালের আতিথ্য গ্রহণ করেন। বহরমপুর সায়েন্স কলেজ হোষ্টেলে কবিকে সংবর্ধনা জ্ঞাপন করা হয়। এ সময়ে বহরমপুরে নজরুল ইসলানের সঙ্গে শিল্পী জগৎ ঘটকের সাক্ষাৎ ঘটে। পরবর্তীকালে উভরে সঙ্গীতের ক্ষেত্রে ফলপ্রসু সহযোগিতা করেছিলেন। 1246

### কারামুক্তির পর মেদিনীপুরে কবিকে সংবর্ধনা জ্ঞাপন

কারাজীবন থেকে মুক্তি লাভের পর মেদিনীপুর সাহিত্য সম্মেলনে যোগদান ছিল কাজী নজরুল ইসলামের জীবনে একটি স্মরণীয় ঘটনা। ১৯২৪ সালের ২২শে যেক্রেয়ারী থেকে চারদিনব্যাপী বঙ্গীয় সাহিত্য পরিবদের মেদিনীপুর শাখার একাদশ অধিবেশনের দ্বিতীয়দিন প্রাতঃকালে কবি রজনীকান্তের জীবন-চরিতকার নলিনীরঞ্জন গভিতের সংবর্ধনা অনুষ্ঠানে উপস্থিত শ্রোতামন্ডলীর অনুরোধে নজরুল ইসলাম স্বরচিত কয়েকটি কবিতা ও সঙ্গীত পরিবেশন করে সভাস্থ সকলকে বিমুগ্ধ করেন। ২৪ শে ফেব্রুয়ারী, ১৯২৪ ইং রবিবার অপরাহে বঙ্গীয় সাহিত্য পরিবদের পক্ষ থেকে কবি নজরুল ইসলামকে সংবর্ধনা জ্ঞাপন ও অভিনন্দন জানান হয়। এ সংবর্ধনা অনুষ্ঠানে ভাবণ দেন দেশপ্রাণ বীরেন্দ্রনাথ শাসমল (১৮৮১-১৯৩৪ খ্রি.)। এরপর নজরুল ইসলাম তাঁর স্বভাবসুলত সরল মধুর উক্তি সহকারে অভিনন্দনের প্রত্যুত্তর দেন এবং শ্রোতামন্ডলীর অনুরোধে কয়েকটি দেশাতাবোধক সঙ্গীত ও বিদ্রোহী কবিতা পরিবেশন করেন। এর পয়ের দিন ২৫ শে ফেব্রুয়ারী, ১৯২৪ ইং সোমবার বিকেলে মেদিনীপুর কলেজ প্রাঙ্গণে নজরুল ইসলামের ভক্ত মহিলারা পৃথকভাবে কবিকে সংবর্ধনা জ্ঞাপন করেন। এ সভাকে কেন্দ্র করে একটি বেদনা বিধুর ঘটনার অবতারণা হয়। ১২৭ প্রসঙ্গে মেদিনীপুরের বাসিন্দা আজহারউন্দীন খান তাঁর বাংলা সাহিত্যে নজরুল গ্রন্থ লিখেছেন;

"তৃতীয় দিন ১৩ ই কান্ত্রন, ১৩৩০, মেদিনীপুর কলেজে বিকেল ৪ টায় মহিলারা পৃথকভাবে কবির সম্বর্ধনার্যে একটি সভার ব্যবস্থা করেন। উক্ত সভায় কবি স্বরচিত গান ও কবিতা আবৃত্তি করেন। তাঁর গান ও আবৃত্তিতে মুগ্ধ হয়ে স্থানীয় টাউন স্কুলের শিক্ষক যতীন্দ্রনাথ দাসের কন্যা কমলা নিজের

১২৬. রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও কবিতা, পৃ. ১১৫-১১৬।

রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও সাহিত্য , পৃ. ১০২।

গলার হার খুলে কবিকে উপহার দেন। তখনকার সমাজ এই সামান্য জিনিসটাকে সুস্থচিত্তে ও খোলাচোখে গ্রহণ করতে পারেনি; তাঁর পিতা-মাতা ও আত্মীরস্বজন ধিক্বারের চোখে দেখেছিলেন। সমাজের গঞ্জনার অতিষ্ঠ হয়ে মেরেটি নাইট্রিক এসিড পান করে আত্মহত্যা করেন। সন্ধ্যার বাংলা কুলে (অধুনা নাম বিদ্যাসাগর বিদ্যাপীঠ) এক জনসভার মেদিনীপুর শহরের বিভিন্ন প্রতিষ্ঠান কবিকে অভিনন্দন পত্র দেন। অভিনন্দনের উত্তরে তিনি গুধু কতকগুলি গান গেরেছিলেন। চতুর্থ দিন (১৪ই ফায়ুন, ১৩৩০), বিকেল পাঁচটার ঈদগাহ প্রাঙ্গণে একটি সন্ধর্বনা সভা হয় । মৌলবীরা কুরআন শরীফ থেকে আরাত উদ্ধৃত করে কবিকে আশীর্বাদ জানান এবং তাঁর দীর্ঘ জীবন কামনা করেন।... বিভিন্ন কুলের ছেলেমেরেরা, ভদ্র মহোদরেরা নজকলকে বাড়ীতে নিয়ে গিয়ে অভ্যর্থনা জানিরেছিলেন। এরকম হদ্যতা ও আন্তরিকতা অন্য কোন কবি বা সাহিত্যিকের ভাগ্যে বটেছে কিনা সন্দেহ।"১৭৮

নশিনীকান্ত সরকার (১৮৮৯-১৯৯৪ খ্রি.) সম্পাদিত সাপ্তাহিক বিজলী' (৪র্থ বর্ষ, ১৬ শ সংখ্যা, পৃ. ৩৫৪; ১৭ ফায়ুন, ১৩৩০/২৯ ফেব্রুয়ায়ী, ১৯২৪ ইং শুক্রবার) পত্রিকার 'বড়কুটো' কলামে মেদিনীপুরে নজরুল সম্বর্ধনা সম্পর্কে প্রতিবেদন প্রকাশিত হয়; "গত সোমবার মেদিনীপুরের জনসাধারণ কবি নজরুল ইসলামকে বিশেষরূপে সম্বর্ধিত করেছে। মঙ্গলবার সেখানকার মহিলা সভা কবিকে সম্বর্ধনা করেছিলেন। আজ বুধবার স্থানীয় মুসলমান প্রাতারা কবি নজরুলকে অভিনন্দন প্রদান করেছেন। মেদিনীপুরের জনসাধারণ কবিকে সম্বর্ধনায় নগদ টাকা ও মহিলায়া কেহ কেহ গায়ের অলম্বার খুলে দিয়ে কবিকে সম্বর্ধনা করেছিলেন। কবির অনিচ্ছা সত্ত্বেও তাঁকে সে সমন্ত গ্রহণ করতে হয়েছে। মেদিনীপুরবাসী যে কবি নজরুলের কবি প্রতিভা, তাঁর দেশ হিতৈষণা, তাঁর জীবন উৎসর্গ করা ত্যাগের মহিমার যথাযোগ্য সন্মান প্রদর্শন করলেন, এজন্য আমরা তাঁদের আন্তরিক ধন্যবাদ জানাচিছ।" ১২৯

বিজলীর প্রতিবেদন থেকে প্রতীয়মান হয় যে, মেদিনীপুরে এই প্রথমবার সকরকালে কবি কাজী নজরুল ইসলাম অভূতপূর্ব সম্বর্ধনা লাভ করেছিলেন। এই আন্তরিক সম্বর্ধনার কথা স্মরণ করে পাঁচ মাসের মধ্যে কবি মুগ্ধ হয়ে মেদিনীপুরবাসীদের উদ্দেশ্যে ১৩২১ বঙ্গান্দের শ্রাবণ মাসে প্রকাশিত তাঁর নিবিদ্ধ কাব্যগ্রন্থ ভাঙার গান' উৎসর্গ করেছিলেন।

### বিবাহ ও দাম্পত্য জীবন

কাজী নজরুল ইসলামের জীবনটাই ট্রাজেভিতে পরিপূর্ণ। ১৩২৮ বন্ধান্দের ৩ রা আবাঢ়, গুক্রবার, ১৭ ই জুন, ১৯২১ ইং, ১০ ই শাওয়াল, ১৩৩৯ হিজরী, নজরুল ইসলামের বিবাহের জন্য ধার্য এই দিনটিতে কবির জীবনে এক বেদনা বিধুর ও দুঃখজনক অধ্যায়ের সূচনা হয়। নজরুল ইসলামের জীবন ট্রাজেভির এফটি বিরাট অংশ জুড়ে রয়েছে ত্রিপুরা (বর্তমান কুমিল্লা) জেলায় দৌলতপুর প্রামের সৈয়দা বাতুন ওয়কে নার্গিস আসায় খানম (পরবর্তী নাম কবি-প্রদন্ত, এ নামেই উক্ত মহিলা তার জীবদ্দশায় পরিচিত ছিলেন) এর সাখে তাঁর প্রেম-প্রণয়, বিবাহ নামক প্রহুসন বিরহ ও বিবাহ-বিচ্ছেদের বিবাদময় করুল উপাখ্যান।

## নজক্লল-নাৰ্গিস বিবাহ প্ৰসঙ্গ

১৩২৭ সালের চৈত্র মাসে আলী আকবর খান (১৮৮৯-১৯৭৭ খ্রি.) নজরুল ইসলামকে কুমিল্লা জেলার দৌলতপুর থানে নিজের বাড়ীতে বেড়াতে নিয়ে যান। দৌলতপুর যাবার পথে আলী আকবর খান কুমিল্লায় তাঁর বন্ধু বীরেন্দ্রকুমার সেন গুপ্তের সাথে দেখা করতে যান। এ সময় আলী আকবর খান সেন পরিবারের সাথে নজরুল ইসলামের পরিচয় করিয়ে দেন। এখানে গিরিযালা সেন গুপ্তার একমাত্র কন্যা প্রমীলা ওরফে দুলীর সাথেও নজরুল ইসলামের সাক্ষাত ঘটে।

১২৮. আজহারউদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পৃ. ১২০।

১২৯. লেব দরবার আলম, অজানা নজরুল, পু. ৩১৯-৩২০।

কুমিল্লার দৌলতপুরে আলী আকবর খানের বাড়ীতে কবি যথেষ্ট সমাদর লাভ করেন। নজরুল ইসলামও তাঁর স্বাভাবিক হাসিখুশী দ্বারা সেখানে একটি আনন্দমুখর পরিবেশ সৃষ্টি করেন। আলী আকবর খান তাঁর বিধবা ভগ্নীর একমাত্র মেয়ে নার্গিস খানমের সাথে নজরুল ইসলামের আলাপপরিচয়ের সুযোগ করে দেন। ক্রমে তাঁদের উভয়ের মধ্যে ঘদিষ্ঠতা জন্মে এবং কিছুকাল পরে স্বরং আলী আকবর খান নার্গিসের সাথে নজরুল ইসলামের বিয়ের প্রভাব করেন এবং ১৩২৮ বঙ্গান্দের ও রা আষাঢ় বিয়ের দিন তারিব ধার্য করা হয়।

বিয়ের দিন আলী আকবর খান এবং তার করেকজন আত্মীরের এমন কি নার্গিস খানমের কয়েকটি অশোভন উক্তি ও আচরণে নজরুল ইসলাম নিজকে অপমানিতবাধ করেন। তিনি এ বিয়েকে একটি প্রহসন মনে করে তৎক্ষণাৎ সে বাড়ী ছেড়ে চলে যাবার উপক্রম করেন; কিন্তু বিয়ের আসর সজ্জিত ছিল এবং নিমন্ত্রিত অতিথিবৃন্দ ও বিশিষ্ট ব্যক্তিগণও উপস্থিত ছিলেন কাজেই বাধ্য হয়ে নজরুল ইসলামকে আক্দ সম্পন্ন করতে হয়।এরপর কালবিলন্ধ না করে সে রাত্রিতে নজরুল ইসলাম আলী আকবর খানের বাড়ী ছেড়ে নৌকাযোগে কুমিল্লার দিকে রঙনা হন এবং কান্দিরপাড়ে সেন পরিবারের বাড়ীতে গিয়ে উপস্থিত হন। বিয়ের য়াতে বাসর যাপনের ভাগ্য নজরুল ইসলামের হয়নি, কাজেই বিয়েটা যথারীতি সুসম্পন্ন হয়েছে বলা চলে না। এরপর নার্গিসের সাথে নজরুল ইসলামের আর সাক্ষাৎ হয়নি। কাজী নজরুল ইসলামের বিয়ের ব্যাপারে যারা অনুসন্ধান করেছেন, তাদের মতে আলী আকবর খানের ইন্ধিতে নার্গিস আসার খানম ভালবাসার অভিনয় কয়েছিলেন। আলী আকবর খান ঢাকায় তাঁর পুক্তক প্রকাশনা কাজের সুবিধার জন্য নার্গিসের সাথে বিয়ের ব্যবস্থা করে নজরুল ইসলামকে তার আয়তে রাখার চেষ্টা করেছিলেন। সত

ঘটনা চক্রের কুটিলভার আবর্তে পূর্জাগ্যবশতঃ নজরুল ইসলামের বিবাহ অনুষ্ঠান সূষ্ঠুভাবে সম্পন্ন হতে পারেনি ঠিকই; কিন্তু গোটা ব্যাপারটা নজরুল ইসলামের জীবনে এক করুণ অধ্যারে পর্যবসিত হয়ে থাকবে নিঃসন্দেহে। নজরুল-নার্গিস বিয়ে প্রসন্দে মুজফ্ফর আহমদ অনুসন্ধান করে তাঁর কাজী নজরুল ইসলাম: "মৃতিকথা" গ্রন্থের ভূমিকার লিখেছেন, "কাজী নজরুল ইসলামের সঙ্গে যে সৈরুলা খাতুন ওর্ফে নার্গিস বেগমের বিয়ে (আক্দ) হয়নি এই সম্বন্ধে আমি স্থির নিশ্চিত হয়েছি। ইম্প্রকুমার সেনগুপ্তের বাসা হতে যে ক'জন নিমন্ত্রিত দৌলতপুরে গিয়েছিলেন তাদের ভিতরে সভোষ কুমার সেন নামক পনের বোল বছর বয়ন্ধ এক কিশোর ছিল। ... অবশেষে সভোবের সঙ্গে আমার দেখা হয়েছে। তার দেওয়া তথ্য থেকে বুঝা বাচেছ যে, আলী আকবর খানও বিয়ে ভেঙ্গে দিতে চেয়েছিলেন। তাঁর মুসাবিদা করা কাবিননামার একটি শর্ত এই ছিল যে, কাজী নজরুল ইসলাম দৌলতপুর গ্রামে এসে নার্গিস বেগমের সঙ্গে বাস করতে পারবে, কিন্তু নার্গিস বেগমকে অন্য কোথাও সে নিয়ে যেতে পারবে না। এই শর্ত নজরুল ইসলামের পৌরুবে বেধেছিল। তাই সে বিয়ে না করেই বিয়ের মজলিস্ হতে উঠে রাত্রেই পায়ে হেঁটে সে কুমিল্লা চলে যায়।" তাঁ

কাবিননামার ঘরজামাই করার শর্ত থাকলে নজরুল ইসলামের আত্মসন্মানহানি ঘটা ও বিবাহের আসর থেকে প্রস্থান করাটাই স্বাভাবিক। অবশ্য কোন কোন লেখক ও নজরুল গবেষক প্রমাণ করতে চেয়েছেন যে, নজরুল ইসলাম ও নার্গিস খানমের বিবাহ যথারীতি সম্পন্ন হয়েছিল। কিন্তু প্রকৃত ঘটনা এ যে, নজরুল ইসলাম বিয়ের রাতেই দৌলতপুর ছেড়ে পায়ে হেঁটে কুমিল্লা চলে গিয়েছিলেন এবং আর কোনদিন নার্গিস খানমকে গ্রহণ করেন নি। তবে নজরুল ইসলাম ও নার্গিসের আক্দ হয়ে থাকলে তাঁদের মধ্যে আনুষ্ঠানিক বিবাহ হয়েছিল কিনা স্বভাবতঃই সে প্রশ্ন উঠে। এ প্রসঙ্গে কবি-সম্পাদক

১৩১. মুজক্দর আহমল, কাজী নজরুল ইসলাম: "মৃতিকথা, পৃ. ১৩।

আবদুল কাদির (১৯০৬-১৯৮৪ খ্রি.) নজরুল রচনা সম্ভারে লিখেছেন, "নজরুল তখন ৩/৪ সি, তালতলা লেনে মি: আহমদের সঙ্গে বাস করেছেন, সেই সময় এই বিবাহ বিচেছদ ঘটে।" ১০২

অবশ্য মুজক্ষর আহমদ এটি সমর্থন করেননি। তিনি 'কাজী নজরুল ইসলাম: "মৃতিক্থা' এছে লিখেছেন, "নজরুলের কোন বিবাহ-বিচ্ছেদ আমাদের ৩/৪-সি তালতলা লেনের বাড়িতে হয়নি।... শ্রী সন্তোষকুমার সেনের সঙ্গে আমার দেখা ও কথা হওয়ার পরে আমি নিশ্চিত হয়েছি যে, আবাঢ় (১৩২৮ বঙ্গান্দ) তারিখে দৌলতপুর গ্রামে আলী আকবর খানের ভাগিনেয়ী নার্গিসের সঙ্গে নজরুলের আক্দ বা বিবাহ হয়নি।"

যাহোক, নজরুল ইসলাম ও নার্গিস খানমের আনুষ্ঠানিক বিয়ে (আক্দ ) বা বিবাহ-বিচ্ছেদ (তালাক) হয়েছিল কি না তা সংশয়াছের, তবে আসল কথা হল নজরুল ইসলাম বিয়ের য়তেই দৌলতপুর তথা নার্গিস খানমকে ছেড়েছিলেন আর কোন দিন তাদের দেখা হয়নি। কিন্তু নার্গিস খানমকে ত্যাগ করে আসায় পনের বছর পর নজরুল ইসলাম নার্গিস খানমের একটি চিঠি পান এবং কলকাতা ১০৬ আপার চিতপুর য়োভের য়ামোফোন রিহার্সেল-রুমে বসে ১/৭/১৯৩৭ ইং তারিখে 'কল্যাণীয়াসু' সম্বোধনে নার্গিস খানমের চিঠির উত্তর দেন। এ পত্রখানাই নার্গিস খানমের প্রতি নজরুল ইসলামের জীবনের প্রথম ও শেষ পত্র। যায় নিম্ন উদ্ধৃত অংশ বিশেষ নার্গিস খানমের প্রতি নজরুল ইসলামের গভীর ভালবাসা ও অসীম বেদনার অকপট শ্বীকৃতি প্রকাশ পেয়েছে, "আমার অন্তর্যামী জানেন, তোমার জন্য আমার হলয়ে কি গভীর ক্ষত, কি অসীম বেদনা। কিন্তু সে বেদনার আগুনে আমি নিজেই পুড়েছি তা নিয়ে তোমায় কোনদিন দগ্ধ করতে চাইনি। তুমি এই আগুনের পরশমাণিক না দিলে আমি 'অগ্নিবীণা' বাজাতে পারতাম না। আমি 'ধূমকেতু'র বিশ্ময় নিয়ে উদিত হতে পারতাম না। তোমার যে কল্যাণরূপ আমি আমার কিশোর বয়নে প্রথমে দেখেছিলাম, সে রূপকে আমার জীবনের সর্বপ্রথম ভালবাসায় অঞ্জলি দিয়েছিলাম যে রূপ আজও স্বর্গের পারিজাত-মন্দারের মত চিয় অল্লান হয়েই আছে আমার বন্দে।" ১০৪

নার্গিস খানমের সাথে বন্ধনচ্যুত হওয়ায় নজরুল ইসলামের মনে যে ব্যথার আলোড়ন সৃষ্টি হয়েছিল তার দরুলই তিনি কয়েকটি শ্রেষ্ঠ কবিতা রচনায় প্রেরণা লাভ কয়েন। নজরুল ইসলাম ও নার্গিস খানমের প্রকৃত সম্পর্ক কি ছিল নার্গিসের পত্রের উত্তরে তাকে লেখা নজরুল ইসলামের প্রথম ও শেষ চিঠি থেকেই তা প্রতীয়মান হয়। নজরুল ইসলাম সুস্পষ্ট ও দ্বার্থহীন ভাষায় লিখেছেন যে, নার্গিসকে কোন বিষয়ে বারণ বা আদেশ কয়ায় কোন অধিকায় তায় নেই। যায়া নার্গিসকে কবির প্রথম স্ত্রীয় মর্যালা দেওয়ায় চেষ্টা কয়েন তায়া নজরুল ইসলামের ঐ পত্র থেকে সত্যের সন্ধান লাভ কয়তে পায়েন। সুতয়াং সার্বিক পর্যালোচনায় উল্যাটিত প্রকৃত তথ্য হল এই যে, নজরুল ইসলাম নার্গিস আসায় খানমকে ভালবেসে ও ত্রীয়পে তাকে গ্রহণ কয়তে চেয়েও তা কয়তে পায়েননি। আয় সে জন্য লায়ী নার্গিস আসায় খানমের মামা আলী আকবয় খানের অসংযত ও অসংগত কার্যাবলী। ২০০ তথাপি নার্গিস আসায় খানম কবি নজরুল ইসলামের চিয়়জনমের হায়ানো গৃহলক্ষী, জন্ম জন্মাভয়েয় মানসপ্রিয়া। নার্গিস নজরুল ইসলামেয় গোমতীয় তীয়ে পাতায় কুটিয়ে পাওয়া, হায়িয়ে যাওয়া পরশমাণিক। কবিয় জীবন সমুদ্রের নিঃসঙ্গ সৈকতে স্মরণ পায়েয় অঞ্চমতি প্রিয়া। একটি ঐতিহাসিক য়ড়য়েয়র শিকায় হয়ে তায়া পয়স্পর বিভিন্ন হয়ে গড়েছিলেন। নজরুল-নার্গিসের আনুষ্ঠানিক বিবাহ-বিচেছদ ঘটলেও নজরুল

১৩২. আবদুল কাদির সম্পাদিত, নজরুল জীবনের এক অধ্যায়, দজরুল রচনা সম্ভার, (কলকাতা: ইউনিভার্সাল বুক ভিপো, ১৩৭২/১৯৬৫), পৃ. ১৩৬।

১৩৩. মুজক্কর আহমদ, কাজী নজরুল ইসলাম : স্তিকথা, পৃ. ১২৮।

১৩৪. রফিকুল ইসলাম, ফাজী নজরুল ইসলাম: জীঘন ও সাহিত্য, পৃ. ৬২; শেখ দরবার আলম, অজানা নজরুল, পু. ২০৯।

১৩৫. রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও সাহিত্য, পৃ. ৬৫।

ইসলামের জীবন ও কাব্যে নার্গিস আসার খানম ছিলেন এক জ্বলন্ত প্রেরণার উৎস।বিশিষ্ট নজরুল গবেষক ও সাহিত্যিক শাহাবৃদ্দীন আহমদ (জন্ম-১৩৪২ বাং/ ১৯৩৬ ইং) এর ভাষায়: "প্রিয়াকে তিনি পেরে হারালেন আর সেই হারানে। হিয়ার নিকুঞ্জে পাঠালেন অজস্র বিরহ দীও-সঙ্গীত। ... নার্গিসকে হারিয়ে সে আঘাতে বেজে ওঠে তার 'অগ্নিবীণা' আর বিষের বাশী' সুরের প্রজ্বলিত বহিন্ন আকাশের বুককে ছিন্নভিন্ন করে ফেলে।"

প্রখ্যাত শিক্ষাবিদ, সাহিত্যিক ও সমাজ সংকারক, মুসলিম বাংলার নবজাগরণের অন্যতম দিশারী প্রিন্সিপাল ইবরাহীম খাঁ (১৮৯৪-১৯৭৮ খ্রি.) বলেছেন, "নার্গিস আসার বেগমের প্রেম এবং বিরহ মজরুলকে তথু অগ্নিবীণা' বাজাতেই সাহায্য করে নাই, মজরুলের সমগ্র জীবনে এবং সৃষ্টিতে মার্গিসের প্রভাব অনন্ধীকার্য। কবির জীবন, কাব্য সঙ্গীতে যে হাহাকার, পেয়ে হারানোর বুক ফাটা কান্না ধ্বনিত ও অভিব্যক্ত হইয়াছে, ইহার উৎস যে নার্গিস, তাহাতে কোনো সন্দেহের অবকাশ নাই। তাহাদের দাম্পত্য জীবন স্থারিত্ব লাভ করিলে নজরুলের জীবনে দুঃসহ দুর্জোগ আসিত না, অন্যভাবে তাহার জীবন লিখিত হইত।" ১০৭

#### নজক্লল-অমীলার বিবাহ

১৯২৪ খ্রিষ্টাব্দে কাজী নজরুল ইসলাম আশালতা সেনগুপ্তা (১৯০৮-১৯৬২ খ্রি.) কে বিবাহ করেন, যিনি প্রমীলা নজরুল ইসলাম নামে পরিচিত। প্রসদক্রমে উল্লেখ্য যে, ১৩২৮ সালের ৪ঠা আবাঢ়, দৌলতপুরে নার্গিস আসার খানমকে চিরতরে পরিত্যাগ করে যাওয়ার পরের বছর নজরুল ইসলাম ১৯২২ সালের গোড়ার দিকে পুনরায় কুমিল্লার কান্দিরপাড়ে ইন্দ্রকুমার সেনগুপ্তের বাসায় আগমন করেন। এখানে অবস্থানকালে ইন্দ্রকুমার তনয় বীরেন্দ্রকুমার সেনগুপ্তের সঙ্গে নজরুল ইসলামের বন্ধুত্ব বৃদ্ধি পায়। সেন পরিবারের সাখে ঘনিষ্ঠতার সূত্র ধরে এ সময় গিরিবালা দেবীর মেয়ে ত্রয়োদশী কিশোরী আশালতা সেনগুপ্তার সাখে নজরুল ইসলামের প্রণয়ের উন্মেষ ঘটে এবং ক্রমে ক্রমে হলরের সম্পর্ক স্থাপিত হয়ে তা গভীরতা লাভ করে। ঢাকা জেলার মানিকগঞ্জ মহকুমার অন্তর্গত তেওতা গ্রামে ১৩১৬ বঙ্গান্দের ১৭ই বৈশাখ; মে, ১৯০৮ ইং সালে প্রমীলার জন্ম হয়়। ঘাল্য নাম আশালতা সেনগুপ্তা, ভাকনাম ছিল দোলনা দেবী। গুরুজনেরা আদর করে ভাকতেন 'দুলী'। কৈশোরে তার গাত্র বর্ণ ছিল চাঁপা কলির মতো। প্রমীলার পিতা বসভকুমার সেনগুপ্ত ত্রিপুরা রাজ্যে নায়েবের পদে চাকুরী করতেন। প্রমীলার পিতার অকাল মৃত্যুর পর মাতা গিরিবালা দেবী শিশুকন্যা প্রমীলাকে নিয়ে কুমিল্লার বসগুকুমার সেনগুপ্তের ল্রাতা ইন্দ্রকুমার সেনগুপ্তের আশ্রয়ে বসবাস করতে থাকেন। ব্র্মীলাকে নিয়ে কুমিল্লার বসগুকুমার সেনগুপ্তের ল্রাতা ইন্দ্রকুমার সেনগুপ্তের আশ্রয়ে বসবাস করতে থাকেন। ব্র্মীল

১৩২৮ বঙ্গান্দের অগ্রহায়ণ, ১৯২২ খ্রিষ্টান্দের মার্চে নজরুল ইসলাম চতুর্থবার কুমিল্লায় এসে কান্দিরপাড়ে বসে প্রমীলাকে উপলক্ষ করে বিজয়িনী কবিতাটি রচনা করেন। কবির ভাষায়ঃ

হে মোর রাণী! তোনার কাছে হার মানি আজ শেবে।
আমার বিজয়-কেতন পুটায় তোনার চরণ-তলে এসে!
ওগো জীবন-লেবী!
আমার দেখে কখন তুমি ফেল্লে চোখের জল,
আজ বিশ্ব-জরীর বিপুল দেউল তাইতে টলমল!
আজ বিশ্রোহীর এই রক্ত-রথের চূড়ে
বিজয়িনী! নীলাম্বরীর আঁচল তোমার উড়ে,

১৩৬. শেৰ মুহাম্মদ নূকল ইসলাম, নজকল জীবনের অঞ্চত কাহিনী, (চাবল: ১৯৮৭), পৃ. ১৪।

১৩৭. প্রাত্ত, প. ১৪।

১৩৮. রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও কবিতা, পৃ. ৭৩-৭৪; আবদুল কাদির, নজরুল প্রতিজ্ঞার স্বরূপ, পৃ. ৬৭-৬৮।

যত তপ আমার আজ তোমার মালার পুরে, আমি বিজয়ী আজ ময়ন-জলে ভেসে।

বিজয়িনী' কবিতাটি প্রমালার কাছে নজরুল ইসলামের প্রেম নিবেদনের একটি অপূর্ব নিদর্শন। পরবর্তীতে নজরুল ইস্লাম 'দোলন' নামটি স্মরণীয় করে রাখার উদ্দেশ্যে তাঁর একটি কাব্যগ্রন্থের নাম রাখেন 'দোলন-চাঁপা'।<sup>১৪০</sup> দোলনের সাবে নজরুল ইসলামের হৃদরের সম্পর্ক গড়ে উঠেছিল অত্যন্ত নিবিভূতাবে। নজরুল ইসলাম দৌলতপুরের নার্গিস আসার খানমের বিরহ-বেদনা তুলতে পেরেছিলেন কান্দিরপাড়ের প্রমীলারূপী দোলনের সুরভিতে। কুমিল্লায় নজরুল ইসলাম হারিয়েছিলেন তাঁর প্রথম প্রিয়াকে আবার কুমিল্লাতেই তিনি একান্তভাবে খুঁজে পেলেন তাঁর জীবন সঙ্গিনীকে। গিরিবালা সেনগুঙার কন্যা প্রমীলার সাথে নজরুল ইসলামের প্রণয়ের কথা ক্রমে জানাজানি হয়ে যায়। কিন্তু অসহযোগ থিলাফতের সেই হিন্দু-মুসলমান মিলনের দিনেও কুমিল্লার রক্ষণশীল হিন্দু মহলে এ ব্যাপারে তীত্র উত্তেজনা দেখা দেয়, এমনকি নজকল ইসলামের বিক্লন্ধে শক্রতাবশতঃ গুড়া লেলিয়ে দেয়া হয়েছিল। অবশ্য কৃমিল্লার অসাম্প্রদায়িক উদারপদ্বীদের সতর্কতায় শেষ পর্যন্ত নজরুল ইসলামকে তেমন কোন বিপদের সম্মুখীন হতে হরনি। পরিশেবে নজরুল ইসলামের সাথে প্রমীলার বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ হওয়াই স্থিয়ীকত হয়। কিন্তু বিনা বাধায় এ পরিণয় সুসম্পন্ন হতে পারেনি। প্রথম বাঁধা এসেছিল ইন্দ্রকুমার সেনগুপ্তের পরিবার থেকেই। মাতৃসমা বিরজা সুন্দরী দেবী এমনকি আধুনিক শিক্ষায় শিক্ষিত বীরেন্দ্রকুমার সেনগুপ্তও এ বিরেতে সম্মতি দিতে পারেন নি। শেষপর্যন্ত গিরিবালা দেবীর সম্মতি ও দৃত্ সিদ্ধান্ত অনুযায়ী নজরুল-প্রমীলার বিবাহ স্থির হয়েছিল। এই বিবাহের জন্যই ইন্দ্রকুমার সেনগুপ্ত তথা বিরজাসন্দরী দেবীর পরিবার হেভে গিরিবালা দেবী মেয়েকে নিয়ে কলকাতায় চলে এসেছিলেন। কলকাতার ব্রাহ্মণ সমাজও নজরুল-প্রমীলার বিবাহে যোর বিরোধী ছিল। কিন্তু গিরিবালা দেবী অত্যন্ত দুত্তার সাথে সকল বাধা উপেক্ষা করেছিলেন । বিভিন্ন মহলের বিরোধিতার কারণে কোন জাঁকজমক ও আনন্দ-অনুষ্ঠানের মাধ্যমে প্রিয়াকে বরণ করার সৌভাগ্য কবির হরনি। নজরুল ইসলামের বিবাহ অনুষ্ঠানের সমন্ত দায়িত্ব নিয়েছিলেন হুগলীর তদানীন্তন সরকারী উকিল খান বাহাদুর মাযহারুল আনওয়ার চৌধুরীর কল্যা 'মা ও মেরে' উপন্যালের লেখিকা মিলেস এম. রহমান ( ১৮৮৪-১৯২৬ খ্রি.), তিনি নজরুল ইস্লামকে পুত্রের মত স্নেহ করতেন। আর কবিও তাঁকে 'মা' বলে সম্বোধন করতেন। অত্যন্ত যরোয়া পরিবেশে আয়েজিত বিবাহ অনুষ্ঠানে নজরুল ইসলামের কতিপয় মুসলমান বন্ধু উপস্থিত থাকলেও সন্তত কারণেই হিন্দু বন্ধুদের আমন্ত্রণ জানানো হয়নি। নজরুল ইসলামের বিবাহের জন্য কলকাতার ৬ নদ্দর হাজী লেনের একটি বাসা ভাড়া করা হয় এবং ১৯২৪ খৃষ্টাব্দের ২৫ শে এপ্রিল; ১৩৩১ বঙ্গান্দের ১২ ই বৈশাখ, গুক্রবার বাদ জুরু'আ ঐ বাজীতে নজরুল-প্রমীলা গুভ বিবাহ সম্পর হয়। এই বিবাহে কাজী ছিলেন সাহিত্যিক মঈনুন্দীন হোসেন, উকিল ছিলেন কুমিল্লার আবদুস সালাম। সাক্ষী ছিলেন সাংবাদিক মোহান্মদ ওয়াজেদ আলী (১৮৯৬-১৯৫৪ খ্রি.) এবং কবি খান মুহান্মদ মঈনুন্দীন (১৯০১-১৯৮১ খ্রি.)। নজরুল ইসলামের বয়স তখন তেইশ আর প্রমীলার বোল। পাত্রীর বয়স তখন আঠারো পূর্ণ না হওয়ার 'সিভিল ম্যারেজ' সম্ভবপর ছিল না। তাই 'আহলে কিতাব' মতানুযায়ী বিবাহ পড়ান হয়, যাতে বর-কনে স্ব স্ব ধর্মমত বজায় রাখতে গারেন। কাবিননামার দেনমোহর লেখা হয় এক হাজার টাকা। 183

কাজী নজরুল ইসলামের বিবাহ প্রসঙ্গে 'যুগশ্রেষ্ঠ নজরুল' গ্রন্থে খান মুহাম্মদ মঈনুদ্দীন অনেক গুরুত্বপূর্ণ তথ্য লিপিবন্ধ করেছেন, "বিয়ের আগে কথা উঠেছিল: কোন মতে বিয়ে হবে? হিন্দু মতে হতে

১৩৯. কাজী নজরুল ইসলাম, 'বিজয়িনী', ছায়ানট', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৬৭।

১৪০. মোহাম্মদ নাসিরউন্দীন, সওগাত যুগে নজরুল ইসলাম, পৃ. ২৫৬-২৫৭।

১৪১. রফিবুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও সাহিত্য, পৃ. ১০৩: শেব মুহাম্মদ নুরুল ইসলাম, নজরুলা জীবনের অঞ্চত কাহিনী, পৃ. ৫৩-৫৪।

পারে না। এক হতে পারে সিভিল ম্যারেজ। আর হতে পারে মুসলমানী মতে। সিভিল-ম্যারেজ আইন অনুযায়ী বর-কনে উভয়কে এক স্বীকৃতি এই বলে দিতে হয় যে, আমি কোন ধর্ম মানি না। কবি এতে প্রবল আপত্তি জানিরেছিলেন। বলেছিলেন: 'আমি মুসলমান- মুসলমানী রক্ত আমার শিরায় শিরায় ধর্মনীতে ধর্মনীতে প্রবাহিত, এ আমি অস্বীকার করতে পারবো না।'

প্রসঙ্গতঃ উল্লেখযোগ্য যে, কোনো কোটিপতি মাড়োয়ারী ভদ্রলোক নাকি তাঁকে লক্ষ টাকার বিনিময়ে আর্য ধর্ম গ্রহণ করতে অনুরোধ করেছিলেন। কিন্তু কবি তাতে রাজি হন নাই। যাক। অনেক আলাপ-আলোচনার স্থির হয়েছিল, মুসলমানী মতেই বিয়ে হবে। আমরা বললাম: কনেকে মুসলমান ধর্ম গ্রহণ করতে বলা হোক। কবি এতে রাজী হলেন না। বললেন: কারুর কোনো ধর্মমত সন্ধন্ধে আমার কোনো জোর নাই। ইচ্ছে করে তিনি মুসলমান ধর্ম গ্রহণ করলে পরেও করতে পারবেন।

ইতিহাসের বহু নজীর তিনি উপস্থিত করলেন। কবির মত মেনে নিয়ে আমাদের পক্ষ থেকে যুক্তি দেওয়া হলোঃ আহলে কিতাবদিগের সঙ্গে স্ব স্ব ধর্ম বজার রেখে বিরে হওয়া মুসলমানী আইন মতে অসিদ্ধ নয়। এখন কথা এই যে, হিন্দুগণ 'আহলে কিতাব' কিনা। এক লক্ষ চবিবশ হাজার পরগদ্বর পৃথিবীতে আবির্ভূত হয়েছেন বলে মুসলমানেরা বিশ্বাস করেন। এই সকল পয়গদ্বর যুগে যুগে বিভিন্ন দেশে জন্মগ্রহণ করেছেন। ভারতবর্ষেও পয়গদ্বরের আবির্ভাব অসম্ভব নয়। অতএব, এ বিয়ে হওয়া সম্ভবতঃ আইনমতে অন্যায় হবে না। "১৪২

নজরুল-প্রমীলার বিবাহের খবর শত্র-পত্রিকায় প্রকাশিত হলে বীরেন্দ্রকুমায় সেনগুপ্ত এর প্রতিবাদ করেন। ব্রাক্ষ সমাজের লোকেরাও এই বিবাহের বিরুদ্ধে লেখনী ধারণ করে। তবে সংবাদপত্র মারকত এসব বিরোধিতার জবাব দিয়েছিলেন গিয়িবালা দেবী। এ প্রসঙ্গে কাজী নজরুল ইসলাম: স্মৃতিকথা এছে মুজক্বর আহমদ লিখেছেন, "প্রমীলা ও নজরুলের বিয়ে নিয়ে বিয়োধিতা কম হয়নি। আমায় মনে হয় ব্রাক্ষরা বিরোধিতা করেছিলেন সবচেয়ে বেশী। 'প্রবাসী' গোষ্টির ব্রাক্ষরাই ছিলেন এই ব্যাপারে অগ্রণী। তারাই বের করেছিলেন 'শনিবারের চিটি'। 'প্রবাসী'তে কবিতা ছাপালে নজরুলকে টাকা দেওয়া হতো। সেই 'প্রবাসী' তে তাঁর কবিতা ছাপানো একেবারেই বন্ধ হয়েয় যায়। এই সময়ে ব্রাক্ষরা পরম হিন্দু হয়ে গড়েছিলেন। ব্রাক্ষণরা ছাড়া অন্য হিন্দুয়াও কিছু কিছু বিরোধিতা কয়েছিলেন।" ১৪৩

অনেক সংবাদপত্র আবার এ বিয়ে সমর্থন করে অভিনন্দন জানায়। এ বিবাহে মুসলমান সমাজের প্রতিক্রিয়া ৪ ঠা আষাঢ়, ১৩৩১ সালের 'মোসলেম জগত' পত্রিকার সৈয়দ তাজান্মল আলী ও খান বাহাদুর একিনউদ্দীন আহমদের পত্র থেকে জানা যায়। খান বাহাদুর লিখেছিলেন;

"কবিবর নজরুল ইসলাম সাহেবের ওভ পরিণয় সংবাদে যারপর নাই আহলাদিত হইলাম। বোদা তা'লার নিকট প্রার্থনা করিতেছি, এই পরিণয় ওভ হউক।....কবি নজরুল ইসলাম মুসলমান থাকিয়া হিন্দু কন্যাকে বিবাহ করিলেও আমি নিশ্চিত বলিতে লারি যে, শিক্ষিত হিন্দু কন্যা পবিত্র গ্রন্থ কোরআন শরীকে আহাবতী এবং একত্বে স্বীকারকারিনী বটে। সুতরাং মুসলমান ধর্মের সারমর্ম তিনি দৃঢ় রূপে স্বীয় জীবনের মূলমন্ত্র করিতেছেন। তজ্জন্য অন্তরের অন্তঃস্থল হইতে তাহাদিগকে আশীর্বাদ করিতেছি। ভরসা করি নজরুল ইসলাম ও তাঁহার সহধর্মিনী বঙ্গদেশের চিন্তার ধারা নতুন দিকে প্রবাহিত করবেন। বিবাহের দায়িত্পূর্ণ জীবন ধীরগন্ধীরভাবে স্বদেশে ও সমাজের সেবার উৎসর্গ করুন। তাহাদের

১৪৩. মুজফ্ফর আহমদ, কাজী নজরুল ইসলাম: 'দৃতিকথা, পৃ. ২৭৭।



১৪২. খান মুহাম্মদ মঈনুন্দীন, যুগস্রটা নজরুল, পৃ. ৪৯-৫০।

দাম্পত্যজীবন সূখ, স্মাচহেদ্য ও উন্নতির উজ্জ্ব আলাকে উভাসিত হউক। ইহাই আমার প্রার্থনা। আমিন।"<sup>>88</sup>

নজরুল ইসলাম বিরের পর হুগলীতে নতুন সংসার পাতেন। তবে হুগলীতে পছন্দমতো বাসা পেতে নজরুল ইসলামকে যথেষ্ট বেগ পেতে হয়েছিল। নজরুল ইসলাম মুসলমান হয়ে হিন্দু মেয়ে বিয়ে করার হুগলীর হিন্দু বাড়িওয়ালারা তাঁকে বাড়ি ভাড়া দিতে চায়নি। নজরুল ইসলাম প্রমীলাকে নিয়ে প্রথমে স্থানীয় কংশ্রেস কর্মী খগেন ঘোবের ঘাড়িতে কিছুদিন অবস্থান করেন। পরে শ্রী ভূপতি মজুমদারের সহায়তায় হামিদুন নবী মোজারের বাড়ি ভাড়া নেন। এ বাড়িতেই নজরুল ইসলাম বেশ কিছুদিন স্থায়ীভাবে শান্তিতে বাস করেছিলেন। প্রমীলার মা গিরিবালা দেবীয় পন্দে আর স্ব সমাজে ফিরে যাওয়া সন্তব হয়নি। তিনিও শেবে নজরুল ইসলামের সংসারে স্থায়ীভাবে থেকে যান। বিবাহের পর নজরুল ইসলামের আর্থিক সংকটের মধ্যে প্রমীলা দুঃখ-কটে সংসারধর্ম স্বাচ্ছন্দ্যভাবে পালন করতে থাকেন। করে

#### সন্তান-সন্ততি

### আজাদ কামালের জন্ম ও অকাল মৃত্যু

হুগলীর চকবাজারের 'রোজ ভিলা র একাংশে থাকাকালে ১১ ই আগষ্ট ১৯২৫ ইং, ২৬ শে শ্রাবণ, ১৩৩২ বাং, মন্দলবার কাজী নজরুল ইসলামের প্রথম পুত্র কাজী আজাদ কামাল ওরফে কৃষ্ণ মুহান্মদের জন্ম হয়। ছেলের বরস একুশ দিন হলে বেশ জাঁকজমকের সঙ্গে পুত্রের আকীকা উপলক্ষে কবির বিয়েতে যে বন্ধুদের ডাকা হয়নি তাদের সবাইকে আমন্ত্রপ জানান হয়। কলকাতা থেকে কবিসাহিত্যিকরা বিশেষতঃ দীনেশ রজন দাস(১৯১৫-১৯৮৫ খ্রি.), অচিন্ত্যকুমার সেনগুপ্ত (১৯০৩-১৯৭৩ খ্রি.), প্রেমেন্দ্র মিত্র (১৯০৪-১৯৮৮ খ্রি.), নৃপেন্দ্রকৃষ্ণ চট্টোপাধ্যার (১৯০৫-১৯৬৩ খ্রি.), মুরলীধর বসু, ডাঃ লুংকর রহমান (১৮৮৯-১৯৩৬ খ্রি.), মঙ্গনুন্দীন হোসেন, খান মুহান্মদ মঙ্গনুন্দীন (১৯০১-১৯৮১ খ্রি.), মোহান্মদ ওয়াজেদ আলী (১৮৯৬-১৯৫৪ খ্রি.) প্রমুখ এ উপলক্ষে নজরুল ইসলামের বাড়িতে নিমন্ত্রণ থেতে আসেন। কিন্তু দুর্ভাগ্যবশতঃ কবির ঐ সুখ ও আনন্দ দীর্যন্থায়ত্বতা লাভ করেনি। কিন্তুদিন পরেই নজরুল ইসলামের প্রথম পুত্র আজাদ কামালের অকাল মৃত্যু হয়। ১৪৬

### ২. বুলবুলের জন্ম ও অকাল মৃত্যু

১৯২৬ খ্রিষ্টাব্দের ৯ ই অটোবর, শনিবার, নদীয়া জেলার কৃষ্ণনগরের চাঁদ সভ্কে গ্রেস কটেজে বসবাসকালে কাজী নজকল ইসলানের বিতীয়পুত্র কাজী অরিন্দম খালিদ ওরফে বুলবুলের জন্ম হয়। এ সময় নজকল ইসলাম ভগ্ন সাস্থা ও আর্থিক অসচহলতার মধ্যেও বুলবুলের জন্মের পর থেকে এক নব উন্দীপনায় মেতে উঠেন। পুত্রের 'বুলবুল' নামকরণের সঙ্গে সঙ্গে তিনি নিজেও গানের বুলবুলি হয়ে উঠেন। তখন নজকল ইসলাম তাঁর শিল্পী জীবনের মধুরতম সৃষ্টি গজল রচনায় আত্মনিয়াগে করেন। ১৪৭ ১৯২৮ সালের ৮ এপ্রিল সোমবার কৃষ্ণনগরের বাসা হেড়ে কবি সপরিবারে কলকাতা চলে আসেন। ইতোমধ্যে ১৫ ই জ্যেষ্ঠ , ১৩৩৬ বাং , ২৮ মে, ১৯২৮ খ্রি. সোমবার কবির মাতা জাহিদা খাতুন প্রায় ৫৫ বছর বয়সে চুক্ললিয়ায় ইন্ডেকাল করেন। খবর প্রেয়েও অজ্ঞাত কারণে নজকল ইসলাম চুক্ললিয়ায় 'মা'কে দেখতে বাননি। ১৪৮ আক্ষিক বসন্ত রোগে আক্রান্ত হয়ে কবির বিতীয় পুত্র বুলবুলের অকাল

১৪৪. এফিনউন্দীন আহমল, মোসলেম জগত, ৪ আবাঢ়, ১৩৩১, উদ্ভূত খান মুহান্মন মইনুন্দীন, যুগস্তুটা নজরুল, পৃ. ৫১-৫২।

১৪৫. শেখ মুহাম্মদ নূক্ষল ইসলাম, নজক্ষল জীবনের অঞ্চত কাহিনী, পৃ. ৫৫।

১৪৬. রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও সাহিত্য, পু. ১০৫।

১৪৭. প্রাতক, প্. ১৩০।

১৪৮. ইসলামী বিশ্বকোৰ, ১৩ শ খণ্ড, পৃ. ৬১৬।

মৃত্যু হয় মাত্র সাড়ে তিন বছর বয়সে ৭ মে, ১৯৩০ ইং, ২৪ শে বৈশাখ, ১৩৩৭ বাং, তারিখে বুধবার কলকাতার ৫০/২-এ মসজিদ বাড়ি খ্রীটের ঠিকানার। বুলবুলের মৃত্যু নজরুল ইসলামের মানসলোকে বিপর্যয় আনে এবং পুত্রশোকে মুহ্যমান কবি গভীরভাবে আধ্যাত্মিকতার দিকে ঝুঁকে পড়েন। ১৪৯

প্রাণপ্রিয় পুত্র বুলবুলের আকস্মিক মৃত্যুর পর থেকে নজরুল ইসলামের ভেতর একটা অদ্ধৃত পরিবর্তন দেখা গিয়েছিল। বুলবুলের অকাল মৃত্যুর কলে সৃষ্টিজগৎ ও মানব জীবন সম্পর্কে কবির দৃষ্টিভঙ্গিতে মৌলিক পরিবর্তন এসে যায়। এতব্যতীত সন্তানের মৃত্যু তাঁকে দ্রষ্টার অসীম রহস্যালোকে উত্তীর্ণ করে, যার প্রতিক্রিয়া নজরুল ইসলামের কবি জীবনের শেষ পর্বে রচিত চিন্ন নির্ভন্ন' শীর্ষক কবিতায় প্রকাশিত হয়েছে:

পুত্র মরিল, লুটায়ে কাঁদিনু। প্রথম পুত্রশোক!
সেই মৃহর্তে হেনার সুবাস আনিল চন্দ্রালোক।
ভূলিনু পুত্রশোক, ভূবে গেল সেই সুরভিতে মন;
বন্ধরা দেখে কহিল, "পিতা, না পাবাণ এ অতেতন?" ১৫০

## ৩. কাজী সব্যসাচীর জন্ম-মৃত্যু

কবির তৃতীয় পুত্র কাজী সব্যসাচী ইসলাম, ডাক নাম সান্ইরাত সেন বা সানি কলকাতার ৮/১, পানবাগান লেনের ঠিকানার ১৯২৯ সালের ৯ ই অট্টোবর বুধবার জন্ম গ্রহণ করেন। সংস্কৃতি জগতে সুপরিচিত খ্যাতনামা আবৃত্তিকার কাজী সব্যসাচী বহুদিন কলকাতা বেতারের সাথে সম্পর্কিত ছিলেন। ১৯৭০ সালের ২রা মার্চ কবি-পুত্র কাজী সব্যসাচী মাত্র ৪১ বছর বরসে পৃথিবী ছেড়ে যান। ২৫১

# কাজী অনিরুদ্ধর জন্ম-মৃত্যু

কবির কনিষ্ঠ পুত্র কাজী অনিরুদ্ধ ইসলাম, ভাক নাম লেনিন বা নিনি কলকাতার ৩৯ সীতানাধ রোভের ঠিকানার, ১৯৩১ সালের ২৪ শে ভিসেম্বর জন্মহণ করেন। পরিণত বয়সে খ্যাতনামা সঙ্গীতজ্ঞ ও নিপূণ গিটার বাদক কাজী অনিরুদ্ধ তাঁর পিতা নজরুল ইসলামের সৃষ্ট অমর সুর সম্পদ সংরক্ষণের কাজে আত্মনিয়োগ করেছিলেন। কবি নজরুল ইসলামের দুস্প্রাপ্য, লুঙ, অর্ধলুঙ গানের সঠিক সুর উদ্ধার, স্বর্গাপি প্রণয়ন ও প্রকাশের মাধ্যমে তিনি একটি অত্যন্ত প্রয়োজনীয় কাজ করে যাচিছলেন, কিন্তু তিনি তার কাজ অসমাপ্ত রেখে মাত্র ৪৩ বৎসর বয়সে ১৯৭৪ সালের ২২ ফেব্রুয়ারী শুক্রবার পরলোক গমন করেন। স্বর্থ

# কবি-গত্নী প্রমীলার অসুস্থতা ও গক্ষাঘাত রোগে মৃত্যুবরণ

কলকাতার ৫৭/১, সীতানার্থ রোভের বাড়িতে অবস্থানকালে কবি-পত্নী প্রমীলা নজরুল ইসলাম ১৯৩৯ সালে পক্ষারাত রোগে আক্রান্ত হন। প্রমীলার প্রাণে বেঁচে থাকার আশা ছিল না, যদিও তিনি বেটে গেলেন কিন্তু সারা জীবনের জন্য পঙ্গু হয়ে গেলেন। তার নিম্নান্ত অবশ হয়ে গিয়েছিল। প্রাণপ্রিয় জীর গুরুতর অসুস্থ অবস্থার সুস্থ করে তোলার জন্য নজরুল ইসলাম চেক্টার কোন ক্রুটি করেননি। নজরুল ইসলাম চিকিৎসার্থে প্রচুর অর্থ ব্যয় করেন। মোটর বালিগঞ্জের জমি বিক্রি করে, বইয়ের স্বত্ত ও রেকর্জের রয়ালটি বন্ধক দিয়ে সর্বস্থান্ত হয়ে গিয়েছিলেন। এলোপ্যাথি, হোমিওপ্যাথি, কবিরাজী, আধিলৈবিক, আধিভৌতিক, আধ্যাত্মিক সব ধরনের ভক্রন্থার চেটা ব্যর্থ হয়। প্রমীলা নজরুল পক্ষায়াত রোগ থেকে মুক্তি লাভ করতে পারলেন না। বাকী জীবন তাকে বিছানায় ওয়ে বসে কাটাতে হয়েছে।

১৪৯. রফিকুল ইসলাম, নজরুল জীবনী, পৃ. ৫২৯; কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও সাহিত্য, পৃ. ২২২।

১৫০. কাজী নজরুল ইসলাম, 'চির-<del>নির্তর</del>', নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ. ৯২২।

১৫১. রফিকুল ইসলাম, নজরুল জীবনী, পৃ. ৫৯৯: কাজী নজরুন ইসনাম: জীবন ও সাহিত্য, পৃ. ২২২।

১৫২. রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম : জীবন ও সাহিত্য, পৃ. ২২২; নজরুল জীবনী, পৃ. ৫১৯।

আর প্রমীলার মা গিরিবালা দেবী ১৯৪৬ খ্রিষ্টাব্দের আগষ্ট মাসে নিরুদ্দেশ হয়ে যান। প্রমীলার অসুস্থতার নজরুল একেবারে ভেঙে পড়েছিলেন। ট্রাজেডি ও চরম দুঃখ তাঁর নিজের জীবনেও ঘনিরে এসেছিল। অসুস্থতা ও সন্ধিত হারানোর মধ্য দিয়ে আঘাতে আঘাতে জর্জরিত হয়ে গেলেও প্রমীলা কিন্তু ভেঙে পড়েননি। প্রমীলা নজরুল ১৯৩৯ খ্রিষ্টাব্দে অসুস্থ হয়ে গিরেছিলেন। পরের তেইশ বছর প্রমীলাকে সজ্ঞানে বিছানায় কাটাতে হয়েছিল। পক্ষাঘাত রোগের আক্রমণে তার নিয়াঙ্গ অবশ হলেও শরীরের উপরের ভাগ সুস্থাই ছিল। এমতাবস্থার বিছানায় গুয়ে গুয়ে তিনি সংসার চালিয়েছেন, অসুস্থ শামীর সেবা করেছেন। মৃত্যুকাল পর্যন্ত প্রমীলা এভাবে জীবন যাপন করেছেন। অবশেষে ১৯৬২ খ্রিষ্টাব্দের ৩০ শে জুন, শনিবার ৫৪ বছর বয়সে য়ুয়ট নং- ৪, য়ক এল, সিআইটি বিভিং ৪/২ কিস্ত্রোকার রোভ, কলকাতা-১৭, এই ঠিকানায় অবস্থানকালে কবি-পত্নী প্রমীলা নজরুল ইসলাম পরলোক গমন করেন। অভিম ইচ্ছা অনুসারে চুক্লিয়ার পীর পুকুরের পাশে প্রমীলার কবর হয়েছিল। ১৫৩

#### জাতির পক্ষ থেকে প্রদত্ত কবি সংবর্ধনা

১৯২৯ সালের, ১৫ ই ভিসেদ্বর, ১৩২৬ বঙ্গান্দের ২৯ অগ্রহারণ, রবিবার বিকেলে কলকাতার এলবার্ট হলে 'সওগাত লেখক গোষ্ঠী'র উল্যোগে জাতির পক্ষ থেকে কবি কাজী নজরুল ইসলামকে সংবর্ধনা জ্ঞাপন করা হর। বিরাট জনসমাগমে পরিপূর্ণ সংবর্ধনা অনুষ্ঠানে সভাপতির আসম অলঙ্কৃত করেন বিখ্যাত রসায়নবিদ, বিজ্ঞানী ও খন্দেশপ্রেমিক আচার্য প্রফুল্লচন্দ্র রায় (১৮৬১-১৯৪৪ খ্রি.)। অভ্যর্থনা কমিটির সভাপতি ছিলেন ব্যারিষ্টার এস. ওয়াজেদ আলী (১৮৯০-১৯৫১ খ্রি.), সাধারণ সম্পাদক ও কোবাধ্যক্ষ ছিলেন সওগাত সম্পাদক মোহাম্মদ নাসিরউন্ধীন (১৮৮৮-১৯৯৪ খ্রি.)। সদস্য ছিলেন কবি, সাহিত্যিক ও সম্মানিত নাগরিকবৃন্দ। 'সাপ্তাহিক সওগাত' পত্রিকার নিয়মিত নজরুল সংবর্ধনার খবর প্রকাশ হতো। ১৩৩৬ সালের পৌষ সংখ্যা, মাসিক সওগাতে কবি সংবর্ধনা' শিরোনামে জাতির পক্ষ থেকে নজরুল-সংবর্ধনার যে সংবাদ প্রকাশিত হয়েছিল, তার কিয়দংশ উদ্ধৃত হল;

"গত ১৫ই ভিসেম্বর (১৯২৯) রবিবার অপরাফ দুই ঘটিকার সময় কলিকাতা এলবার্ট হলে বাঙ্গালী জাতির পক্ষ হইতে কবি নজকল ইসলামকে মহাসমারোহে সংবর্ধিত করা হইয়াছে। সভারদ্ভের অনেক পূর্বেই বিরাট হলটি জনতায় পরিপূর্ণ হইয়া গিয়াছিল, অনুরাগী শত শত ভদ্রলোককে স্থানাভাবে ফিরিয়া ঘাইতে হইয়াছিল। সভায় বছ সাহিত্যিক, কবি, দার্শনিক, বৈজ্ঞানিক ও রাজনৈতিক কর্মী এবং সাহিত্যানুরাগী মহিলা উপস্থিত ছিলেন। বিজ্ঞানচার্য্য স্যার প্রকুল্প চন্দ্র রায় সভাপতির আসন এহণ করেন। বেলা ঠিক দুইটার সময় একখানি পুল্পসজ্জিত মোটয়-কায়ে করিয়া কবিকে সভায় আনা হয়। তিনি সভা-মধ্যে প্রবেশ করা মাত্র উপস্থিত জনমন্তলী জয়প্রবিনি সহকারে তাঁহাকে অভ্যর্থনা করেন। "১৫৪

কবির সংবর্ধনা অনুষ্ঠানের উরোধনী সঙ্গীত হিসেবে নজরুল ইসলানের চল চল চল' গানটি গেয়ে সকলকে মুগ্ধ করেন প্রসিদ্ধ গায়ক শ্রীযুক্ত উমাপদ ভট্টাচার্য। এরপর সভাপতি আচার্য প্রযুক্তান্দ্র রায় কবির প্রতি অপরূপ শ্রদ্ধাঞ্জলি নিবেদন করে বলেন, "আজ বাঙলার কবিকে শ্রদ্ধা নিবেদন করিবার জন্য আমরা এখানে সমবেত হইয়াছি। রবীন্দ্র নাথের যাদুকরী প্রতিভায় বাঙলাদেশ সন্মেহিত হইয়া আছে। তাই অন্যের প্রতিভা লোকচন্দে তেমন করিয়া ধরা পড়িতেছে না। আধুনিক সাহিত্যে মাত্র দুইজন কবির মধ্যে আমরা সত্যিকারের নৌলিকতার সন্ধান পইয়াছি। তাঁহারা সত্যেন্দ্রনাথ ও নজরুল ইসলাম। নজরুল কবি-প্রতিভাবান মৌলিক কবি! রবীন্দ্রনাথের আওতায় নজরুলের প্রতিভা পরিপুষ্ট হয় নাই। তাই রবীন্দ্রনাথ তাঁহাকে কবি বলিয়া স্বীকার করিয়াছেন। আজ আমি এই ভাবিয়া বিপুল আনন্দ অনুভব করিতেছি যে, নজরুল ইসলাম তথু মুসলমানদের কবি নন, তিনি বাঙলার কবি, বাঙালীর কবি। কবি মাইকেল মধুসূদন খ্রিষ্টান ছিলেন। কিন্তু বাঙালী জাতি তাঁহাকে তথু বাঙালীরপেই পাইয়াছিল। আজ

১৫৩. রফিকুল ইসলাম, নজরুল জীবনী, পৃ. ৫৯৭-৫৯৮;কাজী নজরুল ইসলাম:জীবন ও সাহিত্য, পৃ. ২১৬ ও ২২২।

১৫৪. মোহাম্মদ নাসির উদ্দীন, সওগাত-যুগে নজরুল ইসলাম, পু. ২৩০-২৩১।

নজরুল ইসলামকেও জাতি-ধর্ম নির্বিশেষে সকলে শ্রদ্ধাই নিবেদন করিতেছেন। কবিরা সাধারণতঃ কোমল ও জীরু; কিন্তু নজরুল তাহা নন। কারাগারের শৃঙ্খল পরিয়া বুকের রক্ত দিয়া তিনি যাহা লিখিয়াছেন তাহা বাঙালীর প্রণে এক নুতন স্পন্দন জাগাইয়া তুলিয়াছে।" >০০০

সভাপতির ভাষণ শেষে নজকল সংবর্ধনা কমিটির পক্ষ থেকে সমিতির সভাপতি প্রখ্যাত গদ্য লেখক এস. ওয়াজেদ আলী জাতির পক্ষ থেকে অভিনন্দন পত্র পাঠ করেন। এরপর বিপুল করতালির মধ্যে সভাপতি আচার্য প্রফুর চন্দ্র রায় কবিকে সোনার দোয়াত-কলম ও রূপার চোলায় (Casket-এ) অভিনন্দন পত্রখানি উপহার দেন, এসময় শ্রীযুক্ত উমাপদ ভট্টাচার্য কবিকে অভিনন্দন জ্ঞাপনের জন্য শ্রীযুক্ত নলিনীকান্ত সরকার (১৮৮৯-১৯৮৪ খ্রি.) কর্তৃক বিশেষভাবে রচিত একটি আবাহন সঙ্গীত পরিবেশন করেন। অভূতপূর্ব এ সন্মাননার প্রত্যুত্তর দেয়ার জন্য কবি আবেগ মবিত চিত্তে উঠে দাঁড়ালেন। সভার উপস্থিত জনমন্তলী এমন জয়োল্লাস ও আনন্দক্ষনি করে কবিকে বিপুল সংবর্ধনা জ্ঞাপন করেন যে, কবি প্রায় ১৫ মিনিট কাল ওধু অভিভূত হয়ে দাঁড়িয়ে রইলেন। জনতা শান্ত হলে তিনি ধীর গল্ভীর কঠে অভিনন্দনের জবাবে সুদীর্ঘ লিখিত ভাবণ পড়ে শোনালেন তার কিয়দংশ নিম্নে উদ্ধৃত হল;

#### বন্ধুগণ!

আপনারা যে, সওগাত আজ হাতে তুলে দিলেন, আমি তা মাথায় তুলে নিলুম। আমার সকল তনু-মন-প্রাণ আজ বীণার মত বেজে উঠেছে। তাতে তথু একটিমাত্র সূর ধ্বণিত হয়ে উঠেছে, আমি ধন্য হলুম, আমি ধন্য হলুম!...আমার অভিনন্দিত আপনারা সেই দিনই করেছেন, যেদিন আমার লেখা আপনাদের ভালো লেগছে। সেই ভালো লেগেছে টাকে ভালো করে বলতে পারার এই উৎসবে আমার একটি মাত্র করণীয় কাজ আছে। সে হচ্ছে সন্মিত মুখে সশ্রদ্ধ প্রতি-নমন্ধার নিবেদন করা। আমার কাছে আজ সেটুকুই গ্রহণ করে মুক্তি দিন।...

বিংশ শতাব্দীর অসম্ভবের সম্ভাবনার যুগে আমি জন্মগ্রহণ করেছি। এরি অভিযান সেনাদলের তুর্য বাদকের একজন আমি- এই হোক আমার সবচেরে বড় পরিচয়।...আমি গুধু সুন্দরের হাতে বীণা, পারে পদ্মকুলই দেখিনি, তাঁর চোখে চোখভরা জলও দেখেছি। শাুশানের পথে, গোরস্থানের পথে তাঁকে ক্ষুধানীর্ণ মূর্তিতে, ব্যথিত পারে চলে যেতে দেখেছি। বুদ্ধ-ভূমিতে তাঁকে দেখেছি, কারাগারের অন্ধকূপে তাঁকে দেখেছি, ফাঁসির মঞ্চে তাঁকে দেখেছি। আমার গান সেই সুন্দরকে রূপে রূপে অপরূপ করে দেখার তব-দ্রতি।...আমি আবার আপনাদের আমার সমন্ত অন্তরের শ্রদ্ধা-প্রীতি নমন্ধার জানাচিছ। আমি ধন্য করতে আসিনি, ধন্য হতে এসেছি আজ। আপনাদের আমার অজপ্র ধন্যবাদ!"১৫৬

কবি নজরুল ইসলামের কৃতজ্ঞতা নিবেদন শেষ হলে খ্যাতনামা শিল্পী গোপালচন্দ্র সেনগুপ্ত এবং উমাপদ ভটাচার্য পুনরায় সঙ্গীত পরিবেশন করেন। এরপর সভাপতির অনুরোধে উপ-মহাদেশের স্বাধীনতা সংগ্রামে কবির অন্য ভূমিকার উচ্ছেসিত প্রশংসা করে দেশবরেণ্য জননেতা নেতাজী সুভাষচন্দ্র বসু (১৮৯৭-১৯৪৫ খ্রি.) স্বভাষসুলভ আনন্দমধুর কঠে আবেগস্পন্দিত বক্তব্য রাখেন, স্বাধীন দেশে জীবনের সাথে সাহিত্যের স্পষ্ট সম্বন্ধ আছে। আমাদের দেশে তা নেই। দেশ পরাধীন বলে এদেশের লোকেরা জীবনের সকল ঘটনা থেকে উপাদান সংগ্রহ করতে পারেনা। নজরুলে তার ব্যতিক্রম দেখা যায়। নজরুল জীবনের নানা দিক থেকে উপকরণ সংগ্রহ করেছেন। তার মধ্যে একটা আমি উল্লেখ করব। কবি নজরুল যুদ্ধের ঘটনা নিয়ে কবিতা লিখেছেন। কবি নিজে বন্দুক যাড়ে করে যুদ্ধে গিরেছিলেন, কাজেই নিজের অভিজ্ঞতা থেকে সব কথা লিখেছেন। আমাদের দেশে ঐরপ ঘটনা কম-অন্য স্বাধীন দেশে খুব বেশী। এতেই বোঝা যায় যে নজরুল একটা জীবন্ত মানুষ।কারাগারে আমরা

১৫৫. প্রাতন্ত, পু. ২৩১-২৩২: হায়াৎ মামুদ, নজরুলা, পু. ১৩৮-১৩৯।

১৫৬. থান মুহাম্মদ মঈনুদ্দীন, যুগস্রাষ্টা নজরুল, পূ. ১২৩-১২৭।

অনেকেই যাই। কিন্তু সাহিত্যের মধ্যে সেই জেলখানার প্রভাব কমই দেখতে পাই। তার কারণ অনুভূতি কম। কিন্তু নজরুল যে জেলে গিয়েছিলেন, তার প্রমাণ তাঁর লেখার মধ্যে অনেক পাওয়া যায়।...

তার লেখার প্রভাব অসাধারণ। তাঁর গান পড়ে আমার মত বেরসিক লোকেরও জেলে বসে গান গাইবার ইচ্ছে হত। আমালের প্রাণ নেই, তাই আমরা এখন প্রাণমর কবিতা লিখতে পারি না। নজরুলকে বিদ্রোহী কবি বলা হর এটা সত্য কথা। তাঁর অন্তরটা যে বিদ্রোহী তা স্পষ্টই বোঝা যার। আমরা যখন যুদ্ধে যাব-তর্থন সেখানে নজরুলের যুদ্ধের গান গাওয়া হবে। আমরা যখন কারাগারে যাব, তখনও তাঁর গান গাইব। আমি ভারতের বিভিন্ন প্রদেশে সর্বদাই যুরে বেড়াই। বিভিন্ন প্রাদেশিক ভাষার জাতীয় সঙ্গীত গুনবার সৌভাগ্য আমার হয়েছে। কিন্তু নজরুলের 'দুর্গম গিরি কান্তার মরু'র মত প্রাণ মাতানো গান কোবাও গুনেছি বলে মনে হর না। কবি নজরুল যে স্বপু দেখেছেন সেটা গুধু তাঁর নিজের স্বপু নয়-সমগ্র বাঙালী জাতির স্বপু।" ১৫৭

নেতাজী সূভাবচন্দ্র বসুর বজৃতার পর 'ভারতবর্ব' সম্পাদক রায় বাহাদুর জলধর সেন (১৮৬০-১৯৩৯ খ্রি.) জাতির পক্ষ থেকে নজরুল সংবর্ধনার ফলশ্রুতিতে আশাবাদ ব্যক্ত করে বলেন, "আজিকার এই দিনে আমরা কবি নজরুল ইসলামকে সংবর্ধনা করিবার জন্য যেতাবে হিন্দু মুসলমানে মিলিত হইয়াছি, জীবনের প্রত্যেক ক্লেন্সে দেশের প্রত্যেক মঙ্গল আয়োজনে যদি সেইভাবে আমরা মিলিতে পারি; যদি ভুলিয়া যাইতে পারি, আমরা হিন্দু বা আমরা মুসলমান; গুধুই যদি আমাদের মনে জাগে, আমরা বাঙ্গালী, বাঙ্গলা মায়ের সন্তান, তবে আমাদের নজরুল-সংবর্ধনা সার্থক হইবে।" সংধ্

পরিশেষে অভ্যর্থনা সমিতির পক্ষ থেকে সভাপতি ও সমবেত সুধী মন্তলীকে আন্তরিক ধন্যবাদ জ্ঞাপনের পর বিপুল আনন্দ উল্লাস ও জয়কানির মধ্যে অপূর্ব গণ-সংবর্ধনা সমাবেশ সভা ভঙ্গ হয়। উল্লেখ্য যে, জাতির পক্ষ থেকে অভ্ততপূর্ব সাফল্যের সাথে নজকল সংবর্ধনা সুসন্পন্ন হওয়ার পর কলকাতার ইংরেজী-বাংলা সকল প্রসিদ্ধ পত্র-পত্রিকায় সংবর্ধনায় সংবাদ বিশদ বিবরণ সহকারে প্রকাশিত হওয়ায় বিক্লদ্ধবাদী নজকল ও সওগাতকে পরাজিত কয়ায় ব্যাপারে দাক্রণ ভাবে নিরাশ হলেন। এমনিভাবে অসাধারণ কবিতৃশক্তির স্বীকৃতি হিসেবে এত অয় বয়সে জাতির পক্ষ থেকে বিরাট সংবর্ধনা লাভ কাজী নজকল ইসলামের জীবনের একটি অন্যতম প্রধান ও চির অরণীয় ঘটনা হয়ে থাকলো। ১৫৯

## অসুত্ব ও সমিতহারা জীবন (১৯৪২-১৯৭৬ খ্রি.)

১৯৪২ সালের ৯ ই জুলাই, কাজী নজরুল ইসলাম প্রথম দুরারোগ্য মন্তিক বিকৃতি রোগে আক্রান্ত হন। ঐদিন কলকাতা বেতার কেন্দ্রে নজরুল ইসলামের দশ মিনিটের একটি গল্প বলার অনুষ্ঠান ছিল। যথাসময়ে নজরুল ইসলাম গল্প বলতে শুরু করেই থেমে গিরেছিলেন, শেষ করতে পারেননি। তখন বহু চেটা করেও তিনি কিছু বলতে পারছিলেন না, জিহ্বা আড়াই হরে যাচ্ছিল। আসরের পরিচালক নৃপেন্দ্রকৃষ্ণ চটোপাধ্যার (১৯০৫-১৯৬৩ খ্রি.) তৎক্ষণাৎ কবির আক্রিমক অসুস্থতাজনিত অপারগতা বেতার শ্রোতাদের নিকট ঘোষণা করে দেন এবং তিনি নজরুল ইসলামকে ট্যাল্পি করে বাড়ি পৌছে দেন।

১৫৭. রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও সাহিত্য, পৃ. ১৮৪।

১৫৮. মোহাম্মদ নাসির উন্দীন, সওগাত যুগে নজরুল ইসলাম, পৃ. ২৩৯-২৪০।

১৫৯. প্রাতক্ত,পৃ. ২৪১।

১৬০. হায়াৎ মামুদ, প্রতিভার খেলা নজরুল, পৃ. ৯৫; রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও সাহিত্য, পু. ২২০।

#### কবির চিকিৎসা

নজরুল ইসলামকে প্রথম পরীক্ষা করেন কবির ভাডাটে বাসার মালিক ডা: ডি. এল. সরকার: কিন্তু সপ্তাহখানেক হোমিওপ্যাথি চিকিৎসায় তাঁর অবস্থার তেমন কোন উনুতি হয়নি, এসময় তাঁর হাতের কল্পন বা জিহবার আড়ষ্টতা বৃদ্ধি পেতে থাকে। কবি প্রথমে বাকশক্তি তারপরে লেখনী শক্তি হারিয়ে ফেললেন। চিন্তাপ্রস্ত কবির স্বাস্থ্যকর শুরু হয়। শারীরিক ও মানসিক বিপর্যর, অনিরম ও অতিরিক্ত পরিশ্রমের দক্রণ তাঁর মন্তিকের উপর একটা চাপের সৃষ্টি হয়েছিল। পুত্র-শোক, জ্রীর দুরারোগ্য ব্যধির জন্য গভীর মনোবেদনা, সর্বোপরি নানা প্রকার অনিয়ম ও ঝঞাটের ফলে কবির মন্তিকে বিরূপ প্রতিক্রিয়া দেখা দেয়। নজরুল ইসলামের মন ও মস্তিদ্ধ ক্রমশঃ বিকারগ্রস্ত হয়ে পড়ে। এ সময় তার মধ্যে দানা রকমের অন্বাভাবিক ভাব-প্রবণতা দেখা দেয়। কখনো পীর ফকিরের দরগায় চলে যান, আবার কখনো দেব-দেবীর মন্দিরে ধর্ণা দেন। কখনো বা অসীমের সন্ধান করেন আর বিডবিড করে কি যেন বলতে থাকেন। প্রলাপের মাধানে তাঁর সব চিন্তাধারার বহিঃপ্রকাশ ঘটতে লাগলো। কবির মন্তিক তখন আর সৃত্ত রইল না। এ প্রসঙ্গে 'রোগাক্রান্ত নজরুল' শিরোনামে মোহাম্মদ নাসিক্লউন্দীন ( ১৮৮৮-১৯৯৪ খ্রি.) লিখেছেন, "মানুবের শারীরিক, মানসিক ও চিন্তাশক্তি পরিচালনার একটা সীমা আছে। নজরুল স্বটাতেই সীমা লব্দ্রন করেছিলেন। আমার বিশ্বাস, অনির্ম, বিশ্রামহীনতা, অতিরিক্ত চা-জর্দ্র পান, অতিরিক্ত মত্তিক পরিচালনা, পুত্র-শোক, স্ত্রীর নিদারুণ ব্যাধির জন্য মানসিক বেদনা, প্রচুর অর্থ ব্যয় এবং চেষ্টা করেও নিক্ষল হওয়া, শেষপর্যায়ে অর্থ সংকট প্রভৃতি নজরুলের মন্তিক বিকৃতির কাবণ (\*\*১৬১

কাজী নজরুল ইসলাম আকন্মিকভাবে অসুস্থ ও সম্বিতহারা হয়ে পড়লে পরিবারের আয়ের সকল পথ বন্ধ হয়ে যায়। কবির নিজন্ব কোন সঞ্চয় ছিল না উপরম্ভ তিনি ঋণগ্রস্ত ছিলেন। কবি-পত্নী প্রমীলা তখন অসুস্থ ও শয্যাশায়ী। কবি-পুত্র কাজী সব্যসাচী (১৯২৯-১৯৭৯ খ্রি.) ও কাজী অনিরুদ্ধ (১৯৩১-১৯৭৪ খ্রি.) এর বরস তখন যথাক্রমে বার ও দশ বছর মাত্র। ইত্যবসরে কবি জুলফিকার হায়দার (১৮৯৯-১৯৮৫ খ্রি.) তৎকালীন প্রধানমন্ত্রী এ. কে. ফজলুল হক (১৮৭৩-১৯৬২ খ্রি.) এর সাথে সাক্ষাত করে নজরুল ইসলামের অসুস্থতার কথা জানালে তৎক্ষণাৎ তিনি তাঁর মন্ত্রী সভার অন্যতম সদস্য ডা: শ্যামাপ্রসাদ মুখোপাধ্যার (১৯০১-১৯৫৩ খ্রি.) কে জরুরী ভিত্তিতে কবির চিকিৎসার প্ররোজনীয় ব্যবস্থা করতে অনুরোধ করেন। এ সময় ডাঃ শ্যামাপ্রসাদ মুরোপাধ্যায় নজরুল ইসলামকে দেখতে যান এবং ঐদিনই কবিকে সপরিবারে মধুপুর যাতারাতের খরচের জন্য পাঁচশত টাকা সংগ্রহ করে দেন। অতঃপর ১৯শে জুলাই রাত্রিতে কবি সপরিবারে মধুপুরে গিয়ে ডা: ডি. এল. সরকারের হোমিওপ্যাথি চিকিৎসাধীন ছিলেন, কিন্তু দুইমাস মধুপুরে অবস্থান করেও কবির অবস্থার কোন উন্নতি না ঘটার ১৯৪২ খ্রিষ্টাব্দের ২১শে সেপ্টেম্বর তারা কলকাতার প্রত্যাবর্তন করেন। এরপর কবিগুরু রবীন্দ্রনাথ ঠাকুরের চিকিৎসক কবিরাজ বিমলাদন্দ তর্কতীর্থ মজরুল ইসলামের চিকিৎসা করেন। কবিরাজী চিকিৎসায় প্রথম অবস্থায় কিছুটা সুফল পাওয়া গেলেও ফিছুদিনের মধ্যেই নজরুল ইসলামের মানসিক ভারসাম্যহীনতা দেখা দিলে কবিকে ১৯৪২ সালের অক্টোবর মাসে লুম্বিনী পার্ক মানসিক চিকিৎসালয়ে বিখ্যাত মনঃগুতুবিদ ডা: গিয়ীন্দ্র শেখর বসু (১৮৮৭/১৯৫৩ খ্রি.) ও ডা: নগেন্দ্রনাথ দের চিকিৎসাধীনে ভর্তি করা হয়। এখানে মানসিক ব্যাধি বিশেষজ্ঞ ডা: মোহাম্মদ হোসেনও কবিকে পরীক্ষা করেছিলেন। নজরুল ইসলাম 'লুম্বিনী পার্কে" চারমাস ছিলেন কিন্তু সেখানেও তাঁর অবস্থার কোন উরুতি না হওয়ায় ১৯৪৩ সালের জানুরারীর শেবদিকে আরোগ্যহীন কবিকে মানসিক হাসপাতাল থেকে বাভিতে নিরে আসা হয়। কবির সংসার তখন আর্থিক অনটনে অচল। এমতাবস্থায় নজরুল ইসলানের পরিবারকে সাহায্য করার জন্য গঠিত 'নজরুল সাহায্য কমিটি', 'নজরুল এইভ ফাড' গ্রভৃতির উদ্যোগে আর্থিক সাহায্য এবং সরকারী-বেসরকারী কিছু কিছু সাহায্য ছাড়া কবির যথার্থ চিকিৎসার কোন ব্যবস্থা হয়নি।

১৬১. মোহাম্মদ নাসিরউদ্দীন, সওগাত যুগে নজরুল ইসলাম, পৃ. ৩১০।

শেষপর্যন্ত বঙ্গীর সরকার কবি নজরুল ইসলামকে মাসিক দুইশত টাকা সাহিত্যিক বৃদ্ভি মঞ্জুর করেন।
নজরুল ইসলাম অসুত্ব হওয়ার পর দশটি বছর কলকাতার প্রায় বিস্মৃত অবস্থার পড়েছিলেন। অতঃপর
১৯৫২ সালের ২৭ শে জুন কলকাতার বিশিষ্ট সাহিত্যিকগণ নজরুল নিরামর সমিতি' গঠন করেন এবং
কবি ও কবি-পত্নীকে চিকিৎসার জন্য ১৯৫২ সালের ২৫শে জুলাই রাঁচী মানসিক হাসপাতালে প্রেরণ
করেন। নজরুল ইসলাম সেবানে হাসপাতালের অধ্যক্ষ মেজর ডেভিসের চিকিৎসাধীন ছিলেন। কিন্তু চার
মাস ব্যর্থ চিকিৎসার পরেও রাঁচীতে কবির রোগ নির্ণয় সম্ভবপর হয়নি। ১৬২

#### চিকিৎসার্থে বিদেশ প্রেরণ

কবিরাজী এবং হোমিওপ্যাথি মতে দীর্ঘদিন চিকিৎসা সন্তেও কিছতেই নজরুল ইসলামের ব্যাধির উপশম হলো না। শেষে নিরূপায় হয়ে নজরুল নিরামর সমিতি র উদ্যোগে কবিকে চিকিৎসার্থে বিদেশে প্রেরণ করা হয়। ১৯৫৩ সালের ১০ই মে নজরুল ইসলাম তাঁর রুগু স্ত্রী প্রমীলা, কনিষ্ঠ পুত্র কাজী অনিরুদ্ধ ইসলাম ও একজন শিক্ষিতা নার্সকে নিয়ে 'নজরুল নিরাময় সমিতি'র রবিউন্দীন আহমদ সিদ্ধিয়া কোম্পানীর 'জল-আজান' জাহাজযোগে কলকাতা থেকে লন্তন অভিমুখে যাত্রা করেন এবং ৮ই জুন সেখানে পৌঁছেন। লভনে ছ'মাস অবস্থানকালে কবির রোগ নির্ণয়ে বিশেষজ্ঞ চিকিৎসকদের মধ্যে মতভেদ পরিলক্ষিত হয়। নজরুল ইসলামকে চিকিৎসার জন্য গঠিত মেডিকেল বোর্ডে ডা: উইলিয়াম স্যারগান্টের প্রাথমিক পরীক্ষার রিপোর্টে প্রকাশ পায় যে কবির সম্পূর্ণ আরোগ্য হওয়া আশাতীত। এরপর মেডিকেল বোর্ডের অপর দু'জন ডা: ই. এ. বার্নেট ও স্যার রাসেল ব্রেন অবশ্য ভিন্ন মত প্রকাশ করেন। ডা: রাসেল ব্রেনের মতে, কবির মন্তিকের সেল (Cells) যেভাবে নষ্ট হয়েছে তা আরোগ্যের অতীত; কবির মন্তিকের পুরোভাগ সংকৃষ্টিত হয়ে গিয়েছে। এরপর লন্তনের বিখ্যাত শল্য চিকিৎসক ডা: উইলি ম্যাককিস্ক কবির মন্তিকে অল্লোপচারের সুপারিশ করেন, কিন্তু ডা: রাসেল ব্রেন এই মতের বিরোধিত। করেন। এ অবস্থায় ডা: রাসেল ত্রেন কোন প্রকার চিকিৎসাই বিধেয় বলে মনে করলেন না। একদল চিকিৎসক অবশ্য বলেছিলেন যে, কবি 'ইনভলুশনাল সাইকোসিশ' রোগে আক্রান্ত । লভনের বিশেষজ্ঞরা কবিকে পরীক্ষা করে একটি বিষয়ে একমত হন যে, কবির প্রাথমিক চিকিৎসা অপরিমিত ও অসম্পূর্ণ ছিল। তিনি দীর্ঘদিন যাবত মানসিক ব্যাধিতে ভুগছেন; তাঁর মন্তিকের অবশীর্ণতা ঘটেছে; ঔষধে বা অস্ত্রোপচারে তাঁর উপকার হওয়ার সম্ভাবনা আর বিশেষ নাই। 1260

অতঃপর কবির রোগ বিবরণী ও পরীক্ষার রিপোর্টসমূহ ভিয়েনা ও ইউরোপের অন্যান্য বহুত্বানের বিশেষজ্ঞ চিকিৎসকদের হারা পরীক্ষা-নিরীক্ষা করানো হয়। তারা অভিমত প্রকাশ করেন যে, অত্যোপতারে কবির আরো ক্ষতি হতে পারে। ১৯৫৩ সালের ৭ ই ভিসেম্বর কবিকে লভন থেকে সুইজারল্যান্ডের ভিয়েনায় নিয়ে যাওয়া হয় এবং বিশ্ববিশ্রুত স্লায়ুবিদ্যাবিদ প্রক্রেসর ডাঃ হান্স হফ এর চিকিৎসাধীন রাখা হয়। ভিয়েনায় ৯ই ভিসেম্বর বুধবার নজক্রণ ইসলামের উপর 'সেরিব্রাল অ্যানজিওঘাফা' ১৯৪ পরীক্ষা করা হয়। ডাঃ হান্স হফ্ এই গরীক্ষার কল্পুটে দৃঢ়মত প্রকাশ করেন যে, কবি 'পিক্স ডিজিস' নামক মন্তিকের রোগে ভুগভেন। এ ব্যাধিতে মন্তিকের সন্মুখ ও পার্শ্ববতী অংশগুলো সংকুচিত হয়ে যায়। এক্ষেত্রে কবির ব্যাধি এত পুরাতন হয়ে গেছে যে, নিরাময়ের বিশেষ কোন আশা নেই।' লভন ও ভিয়েনায় মেডিকেল রিপোর্ট রাশিয়ার বিশেষজ্ঞদের কাছেও মতামতের জন্য প্রেরণ করা হয়েছিল, কিন্তু তারা জানান যে, কবির আরোগ্যের ব্যাপারে তাদের বিশেষ কিছু করায় নেই। অনতর রোগ মুক্তির আশা না থাকায় ১৯৫৩ সালের ১৪ ই ভিসেম্বর রোম থেকে হাওয়াই

১৬২. রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবদ ও সাহিত্য, পৃ. ২২০-২২১।

১৬৩. রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও সাহিত্য, পু. ২২১-২২২।

১৬৪. 'সেরিব্রাল অ্যানজিওমাফী' এমন এক প্রকারের পরীক্ষা, যাতে রোগীকে সম্পূর্ণ অজ্ঞান করে গভলেশ ছিদ্র করে মন্তিকের মধ্যে রক্ত সঞ্চারণ করে মন্তিকের X-Ray ছবি গ্রহণ করা হয়। দ্র: খান মুহাম্মদ মঈনুন্দীন, যুগগ্রন্তী নজক্ষা, পূ. ২২০।

জাহাজযোগে কবি ও কবি-পত্নীকে কলকাতায় কিরিয়ে আনা হয়। নজরুল ইসলামের অবস্থা আর বিশেষ কোন পরিবর্তন হয়নি। ১৯৪২ খ্রিষ্টান্দ থেকে ১৯৭৬ সাল পর্যন্ত সুনীর্ব চৌত্রিশ বংসর কবি এই ভাবে বেঁচে ছিলেন। আমৃত্যু তিনি জীবন্যুত ও সম্বিতহারা অবস্থায় নিদারুণ এক মর্মান্তিক জীবন যাপন করেন। ১৬৫

## বার্ধক্য জীবন: কবিকে বাংলাদেশে আনয়ন ও ঢাকান্থ ধানমন্ডিতে অবস্থান

১৯৭১ সালে এক রক্তক্ষয়ী সংখ্যামের পর স্বাধীন সার্বভৌম গণপ্রজাতন্ত্রী বাংলাদেশ রাষ্ট্রের অভ্যুদরের পর বাংলাদেশ সরকারের আমন্ত্রণসহ বিশেষ অনুরোধে বন্ধুপ্রতিম প্রতিবেশী ভারত সরকার বিদ্রোহী কবি কাজী নজরুল ইসলামকে বাংলাদেশে যাওয়ার অনুমতি প্রদান করেন। ১৯৭২ সালের ১৪ ই মে, ১৩৭৯ বঙ্গান্দের ১০ ই জ্যৈষ্ঠ, বুধবার সকাল ১১ টা বেজে ৪০ মিনিটে বাকশক্তি ও লেখনী শক্তিহারা অসুস্থ বাঙালী কবিকে সপরিবারে বাংলাদেশ বিমানে করে ঢাকার আনরন করা হয়। ঐদিন বিশেষ ফফার ফ্রেন্ডশীপ বিমানের অবতরণকালে তেজগাঁ বিমানবন্দরে দর্শনার্থীদের এক নজীরবিহীন সমাবেশে উপস্থিত অগণিত জনতা কবিকে বিপুল সংবর্ধনা জ্ঞাপন করেন। বহুকাল পরে অসুস্থ ও বাকশক্তিহীন নজরুল ইসলাম তাঁর প্রিয় বাংলাদেশের মাটিতে পদার্পণ করেন। সংবর্ধনা জ্ঞাপনের জন্য সকাল থেকেই বিমানবন্দরে দর্শনার্থীদের ভীড় জমতে থাকে। বিমান বন্দর ভবনের ছাদ, রানওয়ের একাংশ সকাল ১০ টার মধ্যে সকল বয়সের নারী-পুরুবে ভরে যায়। প্রিয় কবিকে সংবর্ধনা জ্ঞাপন ও বরণ করে নেয়ার জন্য প্রায় সবার হাতেই ছিল ফুলের তোড়া ও ন্তবক। প্রাণপ্রিয় কবি ও রাষ্ট্রীয় অতিথিকে বিপুল জনতা উবঃ অভ্যর্থনা জানালেন, বিমান বন্দরে অবিয়াম পুলপমাল্য আর ফুল বর্ষণের মাধ্যমে বিদ্রোহী কবিকে বাংলার আপামর জনগণ হাদয় দিয়ে বরণ করে নিলেন। সেই অভতপূর্ব ও অবিম্মরণীয় দৃশ্য বন্দী হলো বিভিন্ন সংবাদপত্র ও প্রচার মাধ্যমের আলোকচিত্র শিল্পীদের এবং অন্যান্যদের ক্যানেরার, রিপোর্টারদের কলনে। বিভিন্ন পত্র-পত্রিকার কবিকে অভিনন্দন ও স্বাগত জানিয়ে সম্পাদকীয় নিবদ্ধ লিখলেন। বিমানবন্দয়ে অভ্যর্থনাকারী ও দর্শর্নাথীদের মধ্যে ছিলেন রাজনীতিক, সাহিত্যিক, শিল্পী, বিভিন্ন সাংকৃতিক প্রতিষ্ঠানের প্রতিনিধি ও নবীন-প্রবীণ শিল্পীবৃন্দ। ফুল-কলেজ ও বিশ্ববিদ্যালয়ের ছাত্র-নেতৃত্বল এবং অগণিত নজক্রণ অনুরাগী সাধারণ মানুষ। গগনবিদারী শ্লোগান ও জনতার প্রচন্ত জীভ়ের মধ্যে অসুস্থ কবিকে এ্যামুলেন্সে নিয়ে তোলাই এক কঠিন ব্যাপার হয়ে দাড়াল। এ সময় বিমানবন্দরের নিরাপতা বেষ্টনী ভেঙ্গে এগিয়ে আসা দর্শনার্থী বিশাল জনতাকে সামলানোর উদ্দেশ্যে কবির তৃতীয় পুত্র কাজী সব্যসাচী ইসলামকে মাইক্রোফোনে ঘোষণা করতে হল: কবি অত্যন্ত অসুস্থ। আপনাদের খুশী করার জন্য তবু আমরা তাঁকে বাংলাদেশে এনেছি। সামনের দরজা দিয়ে কবিকে কোনমতে একটি এ্যাদুলেঙ্গে তোলা হয়। জনতা এ্যাদুলেঙ্গের উপর অবিরাম পুষ্পবর্বণ করে।

কবিকে এ্যাপুলেসবোগে বিমানবন্দর থেকে কবির বাংলাদেশে অবস্থানের জন্য নির্দিষ্ট ঢাকার ধানমন্তি আবাসিক এলাকার ২৮ নং সভ্কে ৩৩০ / বি, নং ফ্ল্যাটের খোলামেলা সবুজ লনে যেরা এক দোতলা বাড়ীতে নিয়ে যাওয়া হয়। তৎকালীন রাষ্ট্রপতি বিচারপতি আবু সাঈদ চৌধুরী ও প্রধানমন্ত্রী বঙ্গবন্ধু শেখ মুজিবুর রহমান (১৯২০-১৯৭৫ খ্রি.) কবি ভবনে গিয়ে কবিকে মাল্যভ্বিত করে শ্রদ্ধা জ্ঞাপন করেন। ১৬৬ রাষ্ট্রপতি আবু সাঈদ চৌধুরী কবির রচনাবলীর প্রকাশ এবং তা বাংলাদেশের আগামী নাগরিকদের জন্য সংরক্ষণের আহ্বান জানিয়ে ভক্তি নত্র কঠে ঘোষণা করলেন, "আমি এসেছি সাড়ে সাত কোটি বাঙালী আর বাংলাদেশ সরকারের তরক থেকে মহান কবিকে শ্রদ্ধা জানাতে। কবি নজরুলের বাংলাদেশ আগমন একটি ঐতিহাসিক ঘটনা। এই ঘটনা চির্ন্মরণীয় হয়ে

১৬৫. প্রাতক, পৃ. ২১৯-২২০; মুজক্জর আহমদ, কাজী নজরুল ইসলাম: স্মৃতিকথা, পৃ. ৩৭২-৩৭৩; রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও সাহিত্য, পৃ. ২২২।

১৬৬. রফিকুল ইসলাম , কাজী নজক্রণ ইসলাম: জীবন ও কবিতা, পু.২৬২।

থাকবে।...স্বাধীনতা সংগ্রামকালে আমরা নজরুজের কাছ থেকে অশেষ অনুপ্রেরণা লাভ করেছি। তার 'দুর্গম গিরি কান্তার মরু' গান চিরদিন মানুষকে সংগ্রামের প্রেরণা দেবে।" ১৬৭

তৎকালীন প্রধানমন্ত্রী বসবস্কু শেখ মুজিবুর রহমান এ সময়ে কবিভবনে বাংলাদেশ সরকারের পক্ষ থেকে কবির জন্য মাসিক এক হাজার টাকা ভাতা মঞ্জুরের কথা ঘোষণা করেন। ঢাকার কবিকে রাষ্ট্রীয় মর্যাদায় অবস্থান এবং কবিভবনে প্রতিদিন জাতীয় পতাকা উভ্জীন রাখা হয়। ১৯৭২ সালের ২৫ শে মে কবির ৭৩ তম জন্মবার্ষিকীতে বাংলাদেশে প্রথম মহাসমারোহে নজকল জন্মজয়ত্তী উদযাপিত হয়। প্রবল বর্বণ উপেক্ষা করে সেদিন প্রায় পঞ্চাশ হাজার লোক কবি ভবনে গিয়ে নজকল ইসলামের প্রতি শ্রদ্ধা নিবেদন করেন। তারপর থেকেই ধানমন্তির কবিভবন হয়ে উঠে এক তীর্থকেন্দ্র। অগণিত নজকল ভক্ত আর কবির দর্শনপ্রার্থীর জীড়ে কবিভবন হল সদা মুখরিত। এ সম্পর্কে বাংলাদেশের বহুল প্রচারিত জাতীয় 'দৈনিক ইডেফাকে' খবর প্রকাশিত হয়, 'রাস্ট্রের কর্ণধারসহ সর্বশ্রেণীর নাগরিক এইবার প্রথম বাংলাদেশে কবির জন্মোৎসব নানান স্থানে জাতীয় মর্যাদায় উদযাপন করেন।"

"দৈনিক সংবাদে" এর প্রতিবেদনে লেখা হর, "বাকহারা কবি সমাগত শিল্পীদের কঠে তার গান শুনে এক সময় হেসে ওঠেন আবার কাঁদেন, আদর করে শিল্পীদের পিঠে হাত বুলিয়ে দেন।" ১৬৬

কাজী নজরুল ইসলামকে বাংলালেশে আনয়নের পর প্রথম দিকে কবির স্বাস্থ্যের লক্ষণীয় উনুতি ঘটছিল। তাঁর কোমরের নীচে ও পিঠে যে ঘাঁ হয়েছিল তা সরকারীভাবে যথাযথ চিকিৎসার দরুল ইসলামের উঠেছিল। কবির প্রয়োজনীয় চিকিৎসা তত্ত্বাবধানের জন্য গঠিত মেডিকেল বোর্ডকে ডাঃ নুরুল ইসলামের নেতৃত্বে ডাঃ ইউসুক আলী, ডাঃ নাজিমুন্দৌলা চৌধুরী ও ডাঃ আলী আশরাফ সার্বক্ষণিক সহযোগিতা করতেন। বাংলাদেশের মাটি-মানুষ আর আবহাওয়ার সংস্পর্শে ও নিয়মিত পরিচর্যায় কবি শারীরিক দিক থেকে অনেকটা সজীব হয়ে উঠলেন। ধানমন্তির কবি ভবনে পারিবায়িক ঘরোয়া পরিবেশে এবং বিভিন্ন সময়ে আয়োজিত সঙ্গীত জলসায় তাকে বেশ প্রফুল্ল ও সপ্রতিত্ত দেখা গেল। সেবা যত্নের ফলে তাঁর মধ্যে অপেক্ষাকৃত সুস্থতার লক্ষণ ফুটে উঠল। বাকশক্তিহীন কবিকে মাকে মাকে বিভিন্ন সাংস্কৃতিক প্রতিষ্ঠানের অনুষ্ঠানে, সঙ্গীত জলসায় ও সাহিত্য সন্মেলনে নিয়ে যাওয়া হতো। নির্বাক কবির উপস্থিতিই দর্শক-শ্রোতা ও দেশবাসীর মনে আনন্দ ও অনুপ্রেরণা জোগাতো। কবিকে সকাল-বিকাল দু'বেলা গান শোনানো হতো এবং সম্বিতহারা কবি এতে বেশ খুশী হতেন। কবিকে গাড়িতে করে নিয়মিত বেড়িয়ে আনা হত, এতে তিনি খুব আনন্দ গেতেন। ১৭০

# ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় কর্তৃক সন্মানসূচক ভি. লিট. ডিয়ী প্রদান

বাংলাদেশের মানুবের হাদয়ের আসনে অধিষ্ঠিত কবি কাজী নজকল ইসলামকে বাংলা সাহিত্য
ও সংস্কৃতিতে তাঁর অনর অবদানের দীকৃতি দরপ ১৯৭৪ সালের ২৩ শে মার্চ, শনিবার ঢাকা
বিশ্ববিদ্যালয়ের একাডেমিক কাউলিল সর্বসন্মতভাবে কবিকে ডি. লিট. খেতাবে ভূবিত করার যে
সুপারিশ করে তা ১৩ ই এপ্রিল শনিবার সিন্তিকেটের সভার গৃহীত হয়। সিদ্ধান্ত অনুবারী ১৯৭৪ সালের
৯ ই ডিসেম্বর, সোমবার ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় এক বিশেষ সমাবর্তন উৎসবে কবিকে সন্মানসূচক ডি. লিট,
(ভক্টর অব্ লিটারেচার) ডিগ্রী প্রদান করে। এ উপলক্ষে কবিকে প্রদন্ত দীর্ঘ সন্মাননাপত্র ঢাকা
বিশ্ববিদ্যালয়ের পক্ষ থেকে তদানীন্তন ভাইস-চ্যান্সেলর অধ্যাপক ড. আবদুল মতিন চৌধুরী পাঠ
করেছিলেন;

১৬৭. আবদুল মুকিত চৌধুরী, 'শেষ সালাম', (ঢাকা: নজরুল একাডেমী পত্রিকা, ১৩৮৪),পৃ. ২০২-২১৭।

১৬৮. শেখ দরবার আলম, অজানা নজরুল, পৃ. ৫৪৪।

১৬৯. প্রাতভ।

১৭০. রফিকুল ইসলাম , কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও সাহিত্য, পৃ.২২৪।

"দেশ কালের জরা-শোক-অবক্ষয়-অন্ধকারকে নীলকণ্ঠের মত ধারণ করে প্রজ্বান্ত আকাজ্যার, আনন্দের, সংখ্যামের আলোকিত চেতনাকে যাঁরা বিশ্বলোকে পৌছে দিতে সক্ষম, তাঁরাই মহং। তেমনি এক মহং প্রতিভা আপনি, কাজী নজরুল ইসলাম।...বাংলা সাহিত্যের ইতিহাসে আপনিই একমাত্র কবিপ্রতিভা যিনি ঐতিহ্য সন্ধানে এবং নির্মাণে ছিলেন সচহন্দ, নির্মন্থ। হিন্দু ও মুসলমান, জাতিক ও আন্ত
জাতিক উভয় ঐতিহ্যকেই আপনি আপনার স্বায়ত্বশাসিত চেতনার শব্দরূপে ব্যবহার করেছেন। আপনার
জীবন সন্পৃক্ত ঐতিহ্যকেই আপনি আপনার সীমাবদ্ধতা থেকে ঐতিহ্যকে মুক্তি দিয়েছে। আপনি বাঙালী
ঐতিহ্যের পুনঃনির্মাতা, নবভাব্যকার।... আমাদের দুর্ভাগ্য, দীর্ষ বিত্রশ বছর আপনি ন্তর। আপনার
সাহসী অভিবাত্তী-মানসের সৃষ্টি-ঐশ্বর্য থেকে আমরা বঞ্চিত। আপনার দু' দশকের সৃষ্টি-সন্ধারের বৈচিত্র্য
বৈশিষ্ট্য এবং অভিনবত্বের উত্তরাধিকারের সৌতাগ্যে চিরকৃতজ্ঞ বাঙালী জাতি নিয়ত প্রার্থনা করে যে,
আপনি আবার সৃস্থ হয়ে উঠুন। আজ আপনাকে সন্মান জানাবার সুযোগ পেয়ে আমরা নিজেদের ধন্য
মনে করছি।"
১৭১

১৯৭৫ সালের ২৫ শে জানুয়ায়ী, ১৩৮১ বঙ্গান্দের ১১ মাঘ, শনিবার বঙ্গভবনে আয়োজিত এক বিশেষ অনুষ্ঠানে ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের তদানীন্তন চ্যান্সেলর রাষ্ট্রপতি মাহমুদুল্লাহ কবি কাজী নজরুল ইসলামকে ভট্টরেট ডিগ্রী পত্রটি উপহার দেন। ঐদিন বঙ্গভবনে সবুজ লনে কোন প্রকার সাহায্য ছাড়া একাকী পূর্ণ সুস্থ লোকের মতো নজরুল ইসলাম যুরে বেড়িয়ে সকলকে বিশ্বয়ে হতবাক করে দিয়েছিলেন। ১৭২

## বাংলাদেশের নাগরিকত্ব , একুশে পদক ও আর্মি ক্রেষ্ট প্রদান

কাজী নজরুল ইসলাম বাংলাদেশের জাতীর কবি। নজরুল ইসলাম প্রথমতঃ রাষ্ট্রীর অতিথি হিসেবে এলেও বাংলাদেশের জনগণ তাদের প্রাণ প্রিয় কবিকে আপনজনের মতো নিজেদের মধ্যে দেখতে চান। এমতাবস্থার বাংলাদেশের আপামর জনসাধারণ আশা করে যে কবিকে এদেশের নাগরিকত্ব দেয়া হবে এবং জীবনের শেষদিন পর্যন্ত তিনি বাংলাদেশে অবস্থান করবেন। এ পরিপ্রেক্ষিতে বাংলাদেশ সরকার ১৯৭৬ সালের জানুয়ারী মাসে প্রধান সামরিক আইন প্রশাসক মেজর জেনারেল জিয়াউর রহমান (১৯৩৬-১৯৮১ খ্রি.) এর শাসনামলে কবি কাজী নজরুল ইসলামকে বাংলাদেশের নাগরিকত্ব প্রদান করেন। ১৯৭৬ সালের একুশে ফেব্রুয়ারী 'শহীদ দিবস' উপলক্ষে ফৌজী সরকার প্রধান মেজর জেনারেল জিয়াউর রহমান বঙ্গভবনে আয়োজিত এক অনাভ্রম্বর অনুষ্ঠানে এ মহান কবিকে সর্বোচ্চ জাতীর পুরকার 'একুশে পদক'-এ ভূবিত করেন। তদানীন্তন রাষ্ট্রপতি বিচারপতি আবু সাদাত মোহান্মদ সারেম কবির কঠে পদক পরিয়ে দেন। ১৭০ এটাই ছিল কবি-জীবনের শেষ অনুষ্ঠান।

১৯৭৬ সালের ২৪ মে ৭৭ তম জন্মদিনের প্রাক্তালে মেজর জেনারেল জিরাউর রহমান পি. জি. হাসপাতালে কবিকে বাংলাদেশ সেনাবাহিনীর 'আর্মি ক্রেষ্ট' উপহার দেন। বাংলাদেশের রণসঙ্গীত চল্ চল্ গানটির প্রষ্টা হিসেবে কাজী নজরুল ইসলাম পেলেন এক অনন্য উপহার। ১৪ ই জ্যৈষ্ঠের বাসস'-এর বরাত দিয়ে Bangladesh Times এ খবর টি এভাবে প্রকাশিত হয়;

"Major General Zia-ur-Rahman, Chief of Army Staff and Deputy Chief Martial Law Administrator visted the Rebel Poet Kazi Nazrul Islam at the P.G. Hospital on Tuesday and presented him the Creast of Bangladesh Army". 398

১৭১. শেখ দরবার আলম, অজানা নজরুল, পৃ. ৫৪৫।

১৭২. রফিকুল ইসলাম , কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও সাহিত্য, পৃ. ২২৪-২২৫।

১৭৩. শেখ দরবার আলম, নজরুল ইসলাম, অজানা নজরুল, পৃ. ৫৪৬; ইসলামী বিশ্বকোষ, ১৩শ খণ্ড, পৃ. ৬১৬।

১৭৪. আবদুল মুকীত চৌধুয়ী সম্পাদিত, 'বাংলাদেশে নজরুল: বিদায়ী সালাম', নজরুল ইসলাম: ইসলামী কবিতা, (চাকা: ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, প্রথম প্রকাশ, মে, ১৯৮২: তৃতীয় প্রকাশ, জুন, ১৯৯৭), পৃ. ৩৩:

অকৃত্রিম শ্রদ্ধা, প্রগাঢ় ভালবাসা, যথাযথ সন্মান আর স্বীকৃতিতে সমুজ্জ্বল বাংলাদেশে কবি জীবনের শেষ অধ্যায়ের এই দিন চির স্মরণীয় । কিন্তু আশা ও আনন্দের এই ধারা চিরস্থায়ী হলো না।

উল্লেখ্য যে, ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ ১৪০৩ হি. / ১৩৯০ বাং / ১৯৮৩ ইং সাল থেকে সাহিত্য-সংস্কৃতির বিভিন্ন দিকের কৃতিত্বপূর্ণ অবদানের জন্য পুরস্কারের ব্যবস্থা করেন। প্রথম বছরেই সাহিত্যে অনন্য অসাধারণ কৃতিত্বপূর্ণ অবদানের জন্য জাতীয় কবি কাজী নজরুল ইসলামকে মরনোত্তর পুরস্কার দেওয়া হয়। এ পুরস্কারে থাকে একটি সম্মানপত্র ও দশ হাজার টাকা। ১৭৫

#### অন্তিম শয্যায় কবি

১৯৭৫ সাল থেকেই কবির দাস্থা দ্রুত আবনতির দিকে যেতে থাকে। অসুস্থতার কারণে কবির সেবা-গুশ্রুষা ও চিকিৎসার্থে সরকারীভাবে চিকিৎসকদের বিশেষ তত্ত্বাবধানের জন্য কাজী নজরুল ইসলামকে ধানমন্তির কবিভবন থেকে ২২ শে জুলাই পি. জি. হাসপাতালে স্থানান্তরিত করা হর। পি. জি. হাসপাতালের ১১৭ নং কেবিন হয়েছিল কবির শেষ আশ্রুয়। এখানেই তিনি ১৯৭৫ সালের ২২ শে জুলাই থেকে ১৯৭৬ সালের ২৯ শে আগস্ট মোট এক বছর এক মাস আট দিন অবস্থান করেছিলেন। একদিন ঘনিয়ে এলো বিশ্রোহী কবি, এদেশের মানুষের হদয়ের আসনে অধিষ্ঠিত কবির অন্তিম শযা।

### ইভেকাল

পি. জি. হাসপাতালে আসার পর থেকে স্থায়ী শয্যার বন্দী দশায় গুরুতর অসুস্থ কবির স্বাস্থ্য ধীরে ধীরে অবনতি ঘটতে থাকে: তাঁর বার্ধক্য ও বাডছিল। ১৯৭৬ সালের আগষ্ট মাসে কবির শরীরে পানি দেখা দেওয়ায় তাঁকে বেশ মোটা দেখাছিল। ২৭ শে আগষ্ট, তক্রবার বিকেল চারটার দিকে কবির দেহে সামান্য জুর আসে। পরদিন ২৮ শে আগষ্ট, শনিবার সকাল ১১ টার পর থেকে লেহের উত্তাপ বাড়তে থাকে, তিনি ব্রঙ্কো-নিউমোনিয়ায় আক্রান্ত হন। ২৯ শে আগষ্ট, রবিবার সকালে দেহের উন্তাপ অস্বাভাবিকরূপে বৃদ্ধি পেতে থাকে এবং একশ পাঁচ ডিগ্রী (১০৫) ছাড়িয়ে যায়। সে সময় কবি অস্থিরভাবে করুণ দু টোরে কাকে যেন খুঁজছিলেন। কবিকে তখন অক্সিজেন দেওয়া হয়। সাকৃশান-এর সাহায্যে কবির ফুস্ফুস্ থেকে কফ ও কাশি বের করারও সর্বাত্মক প্রয়াস চালনো হয়। কবির দেহের তাপ নামিরে আনার জন্য শেষ চেষ্টা হিসেবে কবির শরীরে স্পঞ্চও করানো হর। কিন্তু সর্বপ্রকার চেষ্টা ব্যর্থ হয়ে নির্বাক কবির জীবনে নেমে আসে চির ঘরনিকা। ১৯৭৬ সালের ২৯শে আগষ্ট : ১৩৮৩ বঙ্গাব্দের ১২ই ভাত্র; ১৩৯৬ হিজরীর ২রা রমজান, রবিবার সকাল ১০ টা ১০ মিনিটে পি. জি. হাসপাতালের ১১৭ নং কেবিনেই বাংলার বুলবুল কবি কাজী নজরুল ইসলাম ইত্তেকাল করেন। (ইন্না লিল্লাহি ওয়া ইন্না ইলাইহি রাজিউন)। মৃত্যুকালে তাঁর বয়স হয়েছিল ৭৭ বছর। মৃত্যুশয্যায় কবির চিকিৎসার দায়িত্বে নিযুক্ত ডা: নুরুল ইসলাম, মেডিকেল বোর্ডের সদস্য ডা: নাজিমুন্দৌলা চৌধুরী প্রমুখ চিকিৎসক, সেবিকা বেগম শামসুনাহার মাহমুদ, কবির সেবক ওয়াহিদুল্লাহ ভূইয়া এবং পি. জি. হাসপাতালের সুপার ডা: খান সহ উপস্থিত ছিলেন ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের তৎকালীন ভাইস-চ্যান্সেলর অধ্যাপক ড. ফজলুল হালিম চৌধুরী এবং বাংলা বিভাগের অধ্যাপক ড. রফিকুল ইসলাম। কবির আকমিক মৃত্যু সংবাদ পেয়ে মাত্র ১৫ মিনিটের মধ্যে ছুটে এলেন প্রেসিভেন্ট আবু সাদাত মোহাম্মদ সারেম, মেজর জেনারেল জিয়াউর রহমান, রিয়ার এডমিরাল মোশাররফ হোসেন খান প্রমুখ। ১৭৬

# র্জীয় মর্যাদায় লাশ দাফন

কবির মৃত্যু সংবাদ বাংলাদেশ বেতার ও টেলিভিশনে প্রচারিত হওয়ার সাথে সাথে সমগ্র জাতি অত্যন্ত গভীর শোকে-দুঃথে মুহ্যমান হয়ে পড়ে। সর্বন্তরের অসংখ্য অগণিত শোকাতুর মানুষ ছুটে গিয়ে

১৭৫. আজহার উদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল , পৃ. ২৩২।

১৭৬. রফিকুল ইসলাম , কাজী নজরুল ইসলাম : জীবন ও নাহিত্য, পৃ. ২২৬-২২৭।

অন্তিম শয্যায় শায়িত কবি নজক্রল ইসলামকে শেষবারের মত এক নজর দেখতে পি. জি. হাসপাতালে ভীড় জমালো। সকাল এগারটার দিকে তাঁর মরদেহ কেবিদ থেকে বের করে আউট ভোরে দোতলায় মঞ্চে স্থাপন করা হয়; কিন্তু দর্শনার্থীদের স্থান সংক্রলান অপ্রভুল হওয়ায় দুপুর দু'টোর দিকে কবির মরদেহ কফিল সহকারে শোক শোভাযাত্রায় দর্শনার্থীদের জন্য ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ে ছাত্র-শিক্ষক কেন্দ্র প্রাঙ্গনে নেওয়া হলে হাজার হাজার নর-নারীর ফুলে ফুলে ছেয়ে গেল কবির শবাধার। বিকেল সাড়ে চারটার সোহরাওয়ার্লী উদ্যানে অনুষ্ঠিত কবির নামাজে জানাজায় শরীক হলেন রাষ্ট্রপতি আবু সাদাত মোহাম্মদ সারেম, মেজর জেনারেল জিরাউর রহমান, উপদেষ্টা পরিষদের সদস্য, উচ্চপদন্ত সামরিক ও বেসামরিক কর্মকর্তা-কর্মচারী, বিভিন্ন দেশের কুটনীতিক, রাজনৈতিক নেতৃবৃন্দ এবং অসংখ্য কবি-শিল্পী-সাহিত্যিকসহ ঢাকা মহানগরী ও বাংলাদেশের দূর-দূরান্ত থেকে আগত লাখো লাখো শোক-বিধুর মানুষ। স্মরণকালের সর্ববৃহৎ নামাজে জানাজার পর কবির লাশ দাফনের জন্য শোভাযাত্রা সহকারে নিয়ে আসা হয় ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় কেন্দ্রীয় মসজিদ প্রাঙ্গণে। এরপর বিকেল পাঁচটায় পূর্ণ রাষ্ট্রীয় মর্যাদায় কবির লাশ সমাহিত হয়। একুশ বার তোপধ্বনির সাথে সাথে কাফনের উপর থেকে ফুলের স্তুপ সরিয়ে কবির লাশ যখন কবরে নামানো হয় তখনও তিন মিনিট ধরে কেঁপে কেঁপে বাজছিল বিউপলের লাই-পোষ্ট তথা শেষ বিদারের করুণ সুর। তখন মসজিদের পাশে কবি-সৈনিকের কবরে সবাই ছড়িয়ে দেন এক মুঠো করে মাটি। বিভিন্ন প্রতিরক্ষা বাহিনীর তরকে সমাধিতে মাল্যদান সমাপ্ত হলে তিন বাহিনী প্রধান যথাক্রমে বাংলাদেশ সেনাবাহিনী প্রধান মেজর জেনারেল জিয়াউর রহমান, নৌবাহিনী প্রধান রিয়ার এডমিরাল এম. এইচ. খান, বিমান বাহিনী প্রধান এয়ার ভাইস মার্শাল এ. জি. মাহমুদ সৈনিক কবিকে শেষ সামরিক অভিবাদন জ্ঞাপন করেন। সমাধির পাশে দাঁভিয়ে সামরিক সরকার প্রধান মেজর জেনারেল জিয়াউর রহমান কবি নজরুল ইসলামের বিখ্যাত গান চল চল চল' কে ইস্ট বেঙ্গল রেজিমেন্টের রণ সঙ্গীত হিসেবে ঘোষণা করলেন। শোকের প্রতীক হিসেবে বাংলাদেশের জাতীয় পতাকা অর্থনমিত রাখা হলো এবং দু'দিন ব্যাপী রাষ্ট্রীর শোক দিবস পালিত হয়।<sup>১৭৭</sup>

কবি নজরুল ইসলামের মৃত্যুর পর তাঁর শেষ ইচ্ছা অনুযায়ী কবিকে মস্জিদ প্রান্ধণেই সমাহিত করা হয়। কবির অভিম ইচ্ছা ছিল মসজিদের পাশে তাঁর সমাধি হলে তিনি পাঁচ বার আজান ভনতে পাবেন। মসজিদের মুসল্লীগণ তাঁর কবর যিয়ারত করবে। তাইতো ভক্ত মরমী কবি কাজী নজরুল ইসলাম একদিন গান বেধেছিলেন:

> মসজিদেরই পাশে আমার কবর দিও ভাই, বেন গোরে থেকেও মুরাজ্জিনের আজান ভনতে পাই। আমার গোরের পাশ দিরে ভাই নামাজীরা বাবে, পবিত্র সেই পায়ের ধ্বনি এ বান্দা ভনতে পাবে।

নজরুল ইসলামের জন্মন্থান চুরুলিয়ার পীর পুকুরের পালেও মসজিদ ছিল। সেখানে এক সমর ইমাম ছিলেন কবি স্বরং। তবুও এই মসজিদের কথাও তিনি নির্দিষ্ট করে বলে যাননি। তথাপি এই বিখ্যাত গানের ভিত্তিতেই অন্তিম শয্যায় নজরুল ইসলামের সেই মনোবাঞ্ছাই যেন পূর্ণ হলো। চিরনিদ্রায় কবি শায়িত হলেন ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় কেন্দ্রীয় মসজিদ প্রাঙ্গণে, সবুজ উদ্যানে সুরম্য ইটের গাঁথুনীতে কবির সমাধিতে গড়ে উঠেছে কালী নজরুল ইসলামের স্কৃতিসৌধ আর সন্মুখের ঐতিহাসিক য়াজপথটি কালী নজরুল ইসলাম আ্যাভিনিউ' নাম ধারণ করেছে।

একদিন প্রেমের কবি, গানের বুলবুল কবি কাজী নজরুল ইসলাম উচ্চারণ করেছিলেন;

১৭৭. প্রাতক্ত, পৃ. ২২৭-২২৮: শেব দয়বায় আলম, অজানা নজরুল, পৃ. ৫৪৮-৫৪৯: আজহার উদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে দজরুল, পৃ. ২৩৭-২৩৮।

১৭৮. কাজী নজরুল ইসলাম, সঙ্গীতাঞ্জলি, নজরুল মচনাঘলী, আবদুল কাদির সম্পাদিত, (ঢাকা:বাংলা একাডেমী, ১ম প্রকাশ, জ্যৈষ্ঠ ,১৩৮৪/ মে, ১৯৭৭: ২য় প্রকাশ, পৌষ, ১৩৯১/ ভিসেদ্ম, ১৯৮৪), ৪র্থ খণ্ড, পু. ৪৮০।

দিতে এলে ফুল, হে প্রিয়! কে আজি সমাধিতে মোর। এতদিনে কি আমারে পড়িল মনে মনোচোর ॥<sup>১৭৯</sup>

অবশেষে মসজিদের পাশে কবির সমাধি ছেয়ে গিয়েছিল অগণিত শোকাহত মানুবের দেয়া ফুলের তবকে, সেই ধারা আজও অব্যাহতভাবে চলেছে। কাজী নজরুল ইসলামের মাজার অনুরাগী ও ভক্তজনের দেয়া ফুলের তবকে তবকে ছেয়ে যায়। উল্লেখ্য যে, বাংলাদেশের জাতীয় কবি কাজী নজরুল ইসলামের জন্ম ও মৃত্যু বার্ষিকী দিবসে কবিকে প্রতিনিয়ত নতুন ভাবে স্মরণ করে এদেশের মানুব। কবির প্রতি যথার্থ শ্রদ্ধা জ্ঞাপনের মাধ্যমে বাঙালী জাতি সাম্প্রতিককালে জাতীয় কবি কাজী নজরুল ইসলামের জন্মণত বার্ষিকীও উদযাপন করেছে।

#### শোকবাণী

জাতীর কবি কাজী নজরুল ইসলামের ইন্তেকালে বাংলাদেশের তৎকালীন প্রেসিভেন্ট আবু সাদাত মোহাম্মদ সায়েম গভীর শােক ও বেদনা প্রকাশ করে এক শােকবার্তায় বলেন, "কবির মৃত্যু বাংলা সাহিত্যাকাশের একটি উজ্জ্বলতম নক্ষত্র হারিয়ে গেলাে। কবি তাঁর অসাধারণ ও বহুমুখী প্রতিভা দিয়ে তথু যে বাংলা সাহিত্যকে সমৃদ্ধ ও তাঁর মর্যাদা বৃদ্ধি করেছেন তা-ই নয় জাতিকে একটি স্বাধীন সন্তা অর্জনের সংঘামে প্রেরণাও যুগিয়েছেন।" সচা

বাংলাদেশ সেনাবাহিনীর তৎকালীন ষ্টাফপ্রধান ও উপ-প্রধান সামরিক আইন প্রশাসক মেজর জেনারেল জিরাউর রহমান কবির মৃত্যুতে অত্যন্ত শোক প্রকাশ করে বলেন, "বিদ্রোহী কবি কাজী মজরুল ছিলেন মানবতা ও সাম্যের কবি। বিদ্রোহী কবি তাঁর কবিতা, গান, গজল ও অন্যান্য সৃজনশীল সাহিত্যকর্মের মধ্য দিয়ে অমর হয়ে থাকবেন।" ২৮১

দেশের বিভিন্ন সামাজিক, সাংকৃতিক, রাজনৈতিক, সাংকৃতিক প্রতিষ্ঠান, রাজনৈতিক দল এবং সমাজের বিভিন্ন পর্যায়ের ব্যক্তিবর্গ কবির মৃত্যুতে গভীর শোকপ্রকাশ করে তাঁর রহের মাগফিরাত কামনা করেন এবং তাঁর সৃষ্টির মূল্যায়নে সোচোর হন। কাজী নজরুল ইসলামের ইন্তেকালে বিভিন্ন দেশের রাজ্রপ্রধান ও রাজ্রদূতগণও শোক বার্তা প্রেরণ করেন। ভারত ও পশ্চিমবঙ্গের লোকসভা, রাজ্যসভা, বিধানসভায় কবি নজরুল ইসলামের স্মৃতির প্রতি শ্রদ্ধাঞ্জলি নিবেদন করে কবির রহের প্রতি সম্মান প্রদর্শনের জন্য এক মিনিট নীরবতা পালিত হয়। ভারতের তৎকালীন রাজ্রপতি ফখরুদ্দীন আলী আহমদ এক শোকবাণীতে বলেন, "কবির দেশপ্রেম এবং বিপ্রবী চেতনা ভারত এবং বাংলাদেশের কোটি কোটি জনগণকে অনুপ্রেরণা যোগাবে।" ১৮২

ভারতের তৎকালীন প্রধানমন্ত্রী শ্রীমতি ইন্দিরা গান্ধী (১৯১৭-১৯৭৭ খ্রি.) নজরুল ইসলামের মৃত্যুতে গভীর শােক প্রকাশ করে এক শােকবার্তায় বলেন, "কাজী নজরুল ইসলামের মৃত্যুতে আমি শােকাহত। দীর্ঘদিন তিনি বাকশক্তি রহিত অবস্থায় ছিলেন। তাঁর লেখনী মারফত মৃতপ্রায় জাতি স্বাধীনতার মদ্রে উদ্বাধিত হয়েছিল। তাঁর মৃত্যুতে ভারত শােকমগ্ন।... তাঁর সক্রিয় জীবনে কবি যা

১৭৯. কাজী নজরুল ইসলাম, 'ফন-গীতি', নজরুল য়চনাবলী, ৩য় খন্ড, পৃ. ২৩৭।

১৮০. আবলুল মুকীত চৌধুরী, 'বাংগাদেশ নজরুল: বিদায়ী সালাম', নজরুল একাডেমী পত্রিকা, নজরুল স্মারক সংখ্যা, (৬৪ বর্ষ, ১ম সংখ্যা: খ্রীষ্ম-বর্ষা, ১৩৮৪), উদ্ধৃত নজরুল ইসলাম: ইসলামী কবিতা, পৃ. ৩৯০।

১৮১. প্রাতক্ত, পৃ. ৩৯০।

১৮২. প্রাতক, পু. ৩৯০।

লিখেছেন তা তাঁকে বাংলা সাহিত্যে অমর করে রেখেছে। তাঁর মৃত্যু ভারত ও বাংলাদেশকে রিজ করে দিয়েছে।"<sup>১৮৩</sup>

এমনিভাবে দেশ-বিদেশের বিভিন্ন সংস্থা থেকে অসংখ্য সভা-সমিতি, সংগঠন, ব্যক্তিত্ব এবং বাইরের আন্তর্জাতিক মহলের শোকবাণীর দ্বারা কবির প্রতি অশেষ শ্রদ্ধাঞ্জলি জ্ঞাপন করা হয়।

#### সর্বদলীয় শোকসভা

কবি কাজী নজরুল ইসলাম স্মরণে ১৯৭৬ সালের ২৯শে আগষ্ট কবির মৃত্যুর অব্যবহিত পর ১২ ই সেপ্টেম্বর সকাল ১০টার ১০৯ জন বুদ্ধিজীবী মিলিত হয়ে ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের ছাত্র-শিক্ষক কেন্দ্র মিলনারতনে এক সর্বদলীর নাগরিক শোকসভার আরোজন করা হয়। ইতোপূর্বে কবি-সাহিত্যিক লেখক-সাংবদিক তথা সর্বশ্রেণীর বুদ্ধিজীবী একত্রে মিলিত হয়ে কারো জন্য এতবড় শোকসভার আয়োজন করা হয়ন। এ মহতী শোকসভায় সভাপতিত্ব করেছিলেন সওগাত সম্পাদক মোহাম্মদ নাসিরউদ্দীন (১৮৮৮-১৯৯৪ খ্রি.), শোকসভায় উল্লেখযোগ্য বক্তব্য রেখেছিলেন অধ্যক্ষ ইবরাহীম খাঁ (১৮৯৪-১৯৭৮ খ্রি.), আবুল কজল (১৯০৩-১৯৮০ খ্রি.), এ. বি. এম. হাবিবুল্লাহ, বেগম সুকিরা কামাল (১৯১১-১৯৯৮খ্রি.), কবির চৌধুরী (জন্ম-১৯২২ খ্রি.), কবি আবদুল কাদির (১৯০৬-১৯৮৪ খ্রি.) প্রমুখ। ১৮৪ উক্ত সভার সভাপতির ভাষণে সওগাত সম্পাদক মোহাম্মদ নাসিরউদ্দীন বলেন, "কবি নজরুলের মৃত্যুতে আমরা বাংলাদেশের লক্ষ লক্ষ লোক শোক প্রকাশ করেছি, পুস্পমাল্যে ভরে তুলেছি তাঁর সমাধিহল, সাথে সাথেই আজ বাংলার জনগণের পক্ষ থেকে করা হয়েছে এই নাগরিক শোক-সভার আরোজন। আজ কবির শোকে আমাদের হৃদয় ভারাক্রান্ত হলেও তাঁকে বাংলার মাটিতে রাখতে পেরে তাঁর উদ্দেশ্যে শ্রদা-প্রীতি-ভালবাসা নিবেদন করতে পেরে আমরাও অক্রনজল চোখে কবির ভাষার বদবো- 'আমরা ধন্য হলুম, আমরা ধন্য হলুম।'

যার স্মৃতিচারণের জন্য আমরা সর্বদলীয় নাগরিক আজ এখানে সমবেত হয়েছি তাঁর অসামান্য কবি-প্রতিভা সমগ্র বিশ্বে স্বীকৃত ও অভিনন্দিত। একদা জাতির পক্ষ থেকে সংবর্ধনার উত্তরে নজক্ষণ বলেছিলেন-'আমায় অভিনন্দিত আপনারা সেই দিনই করেছেন, বেদিন আমার লেখা আপনাদের ভালো লেগেছে।'

কেন নজরুলের স্থৃতি রক্ষা করতে হবে ? কারণ নজরুল ছিলেন মানবতার কবি, দেশাতাবোধের কবি, সর্বহারাদের কবি, গানের কবি, সৌন্দর্যবোধের কবি, বিপ্লবী কবি, জাতীর জাগরণের কবি, কথাশিল্পী, নাট্যকার ইত্যাদি বহুগুণের অধিকারী। সে যুগের আর কোন রাজনৈতিক এবং সামাজিক চেতনার এমন শক্তি সাহস আর উন্দীপনা নিয়ে সাহিত্যক্ষেত্রে অবতীর্ণ হননি। স্বাধীনতাকামী মানুবের মনে নজরুল এনে দিয়েছিলেন অপরিসীম শক্তি ও সাহস। মানুবকে তিনি স্বার উপরে স্থান দিয়েছেন। উৎপীড়িত জনগণের বেদনাই তাঁর কাব্যে ও গানে প্রতিফলিত হয়েছে। আমাদের জীবনে, আমাদের সাহিত্য-সংকৃতিতে নজরুলের দানের কথা অরণ করে আমরা বিশ্বিত হই...আজ তাঁর মৃত্যুতে অনুষ্ঠিত এই সর্বদলীর শোকসভার সভাপতিরূপে শোক-প্রভাবে স্বাক্ষর দান করলাম।" ১৮৫

# কবির ইন্তেকালের পর পত্র-পত্রিকার মূল্যারন

আধুনিক কালের অন্যতম শ্রেষ্ঠ বিদ্রোহী কবি কাজী নজকল ইসলামের চির বিদায়ে বাংলাদেশের আপামর জনসাধারণ গভীর শোকে-দুঃখে মুহ্যমান হয়ে পড়ে। জনতার অন্তরের অন্তঃস্থলে তাদের প্রাণপ্রিয় কবিকে চির বিদায় জানাতে গিয়ে অশান্ত উন্মাদনায় অভিভূত হয়ে উঠে। কবির প্রতি

১৮৩. প্রাতক্ত, পৃ. ৩৯১; আজহার উদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পৃ. ২৩৯।

১৮৪. আজহার উদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পৃ.২৩৯।

১৮৫. মোহাম্মদ নাসিরউদ্দীন, সওগাত-যুগে নজরুল ইসলাম, পৃ.৩২৫-৩২৬।

বাঙালীদের অকৃত্রিম শ্রদ্ধা ও ভালবাসা ছিল সীমাহীন। সেই অফুরন্ত আবেগ আর গভীর শ্রদ্ধার চরম বহিঃপ্রকাশ ঘটে কবির ইন্তেকালের পর স্থানীয় পত্র-পত্রিকার। বাংলাদেশের প্রতিটি কাগজের প্রথম পৃষ্ঠায় সারা পাতা জুড়ে কাজী মজরুল ইসলামের মৃত্যু সংবাদ চিত্র সহকারে প্রকাশিত ও প্রচারিত হয়েছিল। সেদিনের খবরের শিরোনামগুলো ছিল নিম্নরপঃ

দৈনিক বাংলার প্রধান সংবাদ: 'চিরনিন্সার বিদ্রোহী কবি নজরুল'। পত্রিকাটির সম্পাদকীয় চির-বিদ্রোহী বীর' শিরোনামে লেখা হয়, "বাংলা সাহিত্যের সেই বিরল পুরুষদের তিনি সম্ভবতঃ শেষ প্রতিনিধি যিনি সাহিত্যের সংগে জীবন, স্বাদেশিকতা আর সংখ্যামকে সিদ্ধহত্তে সংযুক্ত করেছিলেন।...বাংলা সাহিত্যের অংগনে কোমল-কঠোর মিশ্রিত এমন ব্যক্তিত্ব আর চোখে পড়ে না।...নজরুল ছিলেন অসাম্প্রদারিকতার অনন্য প্রতীক-বাংলা সাহিত্যের ঐতিহ্য এবং সংস্কৃতির ধারাকে তিনি যেমন পরিপুষ্ট করেছেন, তেমনি পশ্চাংপদ বাঙালী মুসলমান সমাজকে তিনি প্রতিষ্ঠিত করেছেন উজ্জল আলোকবৃত্তে।...সকল সীমাবদ্ধতা অতিক্রম করে গিয়েছিল তাঁর মহত্ব, উদার্য আর মানবপ্রেম।...আমাদের সান্ত্রনা, কবি নজরুল অনন্ত, কবি নজরুল অনিঃশেষ, অমর তাঁর স্বাধীনতা আর বিদ্রোহের বাণী। ... স্বাধীন বাংলালেশ তাঁর সন্মুখে যাত্রায় নজরুলের কাছ থেকে খুঁজে নেবে শক্তি, সাহস আর অনুপ্রেরণা। ... জাতি হিসেবে আমরা তাঁর কাছে ঋণী।" সম্বি

জাতীর কবির ইন্তেকালে 'সংবাদ' পত্রিকার সম্পাদকীয় শিরোনামে লেখা হয় 'ঘুমিয়ে গেছে প্রান্ত হয়ে।' পত্রিকাটি কবির মর্যাদার দিকে আলোকপাত করে বলেন, ভাষাহীন বোধশক্তিহীন কবি ও সুরকার জীবিত থেকেও অনুভব করে যেতে পারেন নি যে, বাংলা ভাষী সকল মানুবেরই শ্রদ্ধার মালা তিনি জয় করে নিয়েছেন। দুঃখ ওধু এটুকু যে, ব্রষ্টা তাঁর সার্থক সৃষ্টির প্রভাব অনুভব করতে পারলেন না, অতৃও অভরেই তাঁর মহাপ্রয়াণ আমাদের প্রত্যক্ষ করতে হলো।... নজরুল-বিয়োগে বাঙালী আজ হতবাক। বিদ্রোহী কবিকে তাঁর অনভলোকে যাত্রায় শেষ শ্রদ্ধা নিবেদন করে আমরাও বলি- 'কে বলে মরেছ তুমি, হে অমর আছো চিরনিন।" ১৮৭

সেদিনের 'দৈনিক আজাদ' পত্রিকার সম্পাদকীর শিরোনাম ছিল 'আমাদের কবি আর নাই'। পত্রিকাটি নজরুল ইসলামকে 'মুসলিম সমাজের জাগরণের চারণ কবি' হিসেবে মূল্যারন করে বলেন, 'নজরুল আমাদের জাতীর কবি। তাঁর প্রতিটি সৃষ্টিই আমাদের জাতীর সম্পদ। এই জাতীর সম্পদের উপযুক্ত সংরক্ষণ জাতির জন্য একটি দায়িত্বপূর্ণ কাজ। অনুবাদের মাধ্যমে নজরুল সাহিত্যকে বিশ্বের সাহিত্যমোদীদের সম্মুখে উপস্থাপিত করাও আমাদের একটি প্রধান দায়িত্ব।...সঙ্গীতের ক্ষেত্রে নজরুলের অবদান তথু বাংলা সাহিত্যেই নয়- বিশ্ব সাহিত্যেও বিশার সৃষ্টির দাবী রাখে।" ১৮৮

কাজী নজরুল ইসলামের ইন্তেকালে 'Bangladesh Times' এর 'Undying Flame' সম্পাদকীয়তে লেখা হয়.

"The Rebel Poet is dead. But the lame will burn undyingly. Blood, imagination and intellect ran together in him to produce one of the finest artisans of words. The brevity of his stay did not stand in the way of making him an immortal figure of Bengali literature. As long as Bengali is spoken. Kazi Nazrul Islam will be remembered with appropriate reverence. His melodies will ring in

১৮৬. আঘদুল মুকীত চৌধুরী, 'বাংলাদেশে নজরুল: বিদায়ী সালাম', প্রাতক্ত, উদ্ধৃত নজরুল ইসলাম: ইসলামী ফবিতা, পু. ৩৯৩-৩৯৪।

১৮৭. প্রাতক্ত, পু. ৩৯৪।

১৮৮. প্রাতক, পু. ৩৯৪।

# Dhaka University Institutional Repository

our minds eternally. A brilliant era in Bengali literature has come to an end the sparks from which will inspire posterity for earring new laures in literature."

দৈনিক ইত্তেকাক বিদ্রোহী কবির মহাপ্রয়াণ' শীর্ষক সম্পাদকীয় মন্তব্যে লেখা হয়, "ভোরের কার্রার মত আজ প্রতিজনের হলয়ে হলয়ে বাজিতেছে একটি করুল বেহাগ। 'তোমাদের পানে চাহিয়া আয় আমি জাগিব না'- কবির এই ব্যথিত উত্তারণ আজ শান্দিক অর্থে সত্য হইয়া উঠিয়াছে। কিয় কাজী নজরুল ইসলাম যেখানে সত্য, সেবানে মৃত্যুর চিহ্ন নাই। পাবক শিখার মত তিনি জ্বলভ ও দেদীপ্রমান।... হিমালয়ের মত উঁচু ও অটল শির ছিল তাঁর এবং গোটা জাতিকে তিনি চারণ মত্র গাহিয়া উন্নত করিয়া গিয়াছেন সেই আত্মবোধের পর্যায়ে। তোলপাড় কয়া এক কীর্তির তিনি স্মাট, বলিষ্ঠ জীবনবোধের নাযক। শতান্দীর অন্ধকার তাঁর হাতে ছিন্নভিন্ন হইয়াছে। আলোর দীপ্ত মশাল উচ্চে তুলিয়া ধরার অন্যতম প্রধান ভূমিকা তাঁরই।... সাহিত্যের যেখানেই হাত দিয়েছেন, ফলাইয়াছেন সোনার ফসল।... বাংলা সাহিত্যে এমন বর্ণাচ্য ব্যক্তিত্বের এমন উচ্চকিত প্রাণক্ষুর্তির নজীর আর দ্বিতীয়াটি নাই।"

নজরুল বলিতেই বুঝার বেদনা-বিহবল ঘা খাওয়া একটি চিরন্তনী প্রেমিককে, বুঝার সংসার বিরাগী এক পুরুষকে। শিশুর মতো সরল সুন্দর চোখ। সিংহের কেশরের মতো বাবরি, বছ্রের মতো কণ্ঠ-এই ইমেজও নজরুলের বাংলা সাহিত্যে তিনি শুধু নতুন বাণীই সংযোজন করেন নাই, নতুন সাহিত্য-ব্যক্তিত্বেরও প্রতিষ্ঠা করিয়াছেন। উপ-মহাদেশে মুসলমান জাতির আত্মবোধের বিকাশে কবি জাতীয় কবির ভূমিকা পালন করিয়াছেন। নজরুল কখনো আপোস করেন নাই। কঠের সমন্ত শক্তি দিয়া অন্যায়, অবিচার, শোষণ ও নিপীড়নের তিনি প্রতিবাদ করিয়াছেন। এখানেই নজরুল সত্য ও অমর। কবির মৃত্যু আছে। কবি ব্যক্তিত্ব ও তাঁর সৃষ্টির মৃত্যু নাই। যতদিন সুধা ও সৌন্দর্যের জগত আছে, ততদিন থাকবে নজরুল। সমুখে না থাকিলেও তিনি থাকিবেন আমাদের নয়নের মাঝখানে।" ১৯০

১৮৯. প্রাভন্ত, পৃ. ৩৯৫-৩৯৬।

১৯o. প্রাতক, পৃ. ৩৯৫-৩৯৬।

# ভূতীয় অধ্যায় আহমাদ শাওকীর সাহিত্যকর্ম ও কাব্য প্রতিভা

আধুনিক আরবী সাহিত্যে আহমাদ শাওকীর বিশ্বয়কর অবদান অপরিসীম। তিনি তথু একজন কবি ছিলেন না, বরং তিনি একাধারে একজন সাহিত্যিক, প্রাবন্ধিক, নাট্যকার, ঔপন্যাসিক, অনুবাদক, সঙ্গীতজ্ঞ ও শিভতোষ রচয়িতা ছিলেন। 'গদ্যের ন্যায় পদ্যও যে কোন বিষয়বন্ধর উপযোগী হতে পারে এবং কবি তাঁর ছন্দোবদ্ধ কাব্যের সাহায্যে সাহিত্যের যে কোন শাখায় অবাধ বিচরণ করতে সক্ষম' এ বিষয়ের বশবর্তী কবি আহমাদ শাওকী অসংখ্য কবিতা, প্রবন্ধ, গদ্য, ছন্দোবদ্ধ গদ্য, উপন্যাস, নাটক, কাব্যনাটক, কাব্যানুবাদ, সঙ্গীত, শিভসাহিত্য প্রভৃতি ক্ষেত্রে সমানভাবে সাহিত্যুচর্চা করে অমর কীর্তির অভুলনীয় সাক্ষর স্থাপন করেছেন।

আহমাদ শাওকীর রচনাবলী দুই ভাগে বিভক্ত: কাব্য রচনা ও সাহিত্য রচনা। উভয় শ্রেণীর রচনাবলী উত্তম ও উৎকৃষ্ট সৃজনশীলতায় সমৃদ্ধ। নিম্নে তাঁর সাহিত্যকর্ম সম্পর্কে বিভারিত আলোকপাত করা হল।

#### কাব্যক্ষেত্রে শাওকীর অবদান

আহমাদ শাওকী আধুনিক আরবী কবিতার ক্ষেত্রে অসাধারণ অবদানের মাধ্যমে বিশ্বজোড়া খ্যাতি অর্জনে সক্ষম হরেছিলেন। নিম্নে আমরা কাব্যক্ষেত্রে তাঁর অনন্য অবদান সম্পর্কে পর্যালোচনার প্রয়াস পেয়েছি।

# ১. আল-শাতকিয়্যাত (চার খণ্ড)

আহমাদ শাওকীর কাব্য রচনাসমগ্র আল-শাওকিয়্যাত الشُوْقِاتُ নামে চারটি বড় বড় খণ্ড বিভক্ত এক বৃহদাকৃতির 'দীওয়ান' دِنَــزانُ বা কাব্য সংকলনের অন্তর্ভুক্ত। কবি কর্তৃক উনবিংশ শতাব্দীতে রচিত কবিতাবলী আল-শাওকিয়্যাতের ১ম খণ্ডে সন্নিবেশিত হয়েছে। যা ১৩১৭ হি./১৮৯৮ খ্রিষ্টাব্দে প্রথম প্রকাশিত হয়। এতে রয়েছে আহমাদ শাওকীর শৈশবের কবিতা, খেদীব তাওকীক পাশা ও বিতীয় আব্বাস হিলমী পাশার স্তুতি কবিতা ও অন্যান্য বিষয়ভিত্তিক কবিতা। এ খডের ভূমিকায় আহমাদ শাওকী কবি, কবিতা ও নিজের জীবন চরিত সম্পর্কে আলোকপাত কয়েছেন।

আল-শাওকিয়াতের ১ম খণ্ডের প্রথম সংকরণ প্রকাশের পর দীর্ঘ ২৭ বছর আহমাদ শাওকীর অন্য কোন কাব্য সংকলন প্রকাশিত হরনি। এ সময় আহমাদ শাওকী বিরচিত কাসীদাওলো তাঁর সাহিত্যামোদীগণের নিকট অথবা এগুলোর প্রকাশকারী পত্রিকাসমূহের নিকট পরিবেশন করা হত। কবি এগুলোকে একত্রিত করতে আগ্রহী হয়ে তাঁর পুত্রের বন্ধু আহমাদ মাহকুযকে শীয় কবিতাবলী থেকে অনুসন্ধান চালিয়ে যা কিছু পাওয়া সন্তব সেগুলোকে একত্র করার জন্য সচেষ্ট হতে নির্দেশ দেন। কলে তিনি সাধ্যমত চেষ্টা করে কবিতার বিপুল সন্তার একত্রিত করে আহমাদ শাওকীর নিকট তা পেশ করেন। অনন্তর আহমাদ শাওকী তাঁর কাব্য সংকলনের পরবর্তী সংক্ষরণে উক্ত সমষ্টি থেকে কিছু সংযোগ করেন, কিছু অংশ উপেন্দা করেন এবং অপর কিছু অংশ বিশেষ করে খেদীব তাওফীক পাশা ও খেদীব বিতীয় আব্বাস হিলমী পাশার প্রশংসায় রচিত কবিতাগুলো বাদ দেন। এখান থেকেই একটি নতুন সংকলনের প্রকাশনা শুরু হয়। স্তুতিমূলক কবিতা

হারা আল-ফার্রী, আল-আমি' ফী তারীধ আল-আদ্ব আল-আয়বী, পৃ. ৪৪০-৪৪১; আহ্মাদ কাব্বিশ,
তারীধ আল-শি'র আল-আয়বী আল-হালীস, পৃ.৭৫: ড. মুহাম্মদ আহ্মাদ আল-আয়্ব, 'আন আল-লুগা ওয়া
আল-আদ্ব ওয়া আল-লাক্ল, পৃ. ২১৩-২১৪।

এবং কাহিনী কাব্য اَلْحِكَانِاتُ প্রভৃতি বাদ দিয়ে ১৩৪৩ হি./১৯২৫ সালে আল-শাগুকিয়্যাতের ১ম খণ্ড পুনঃমুদ্রিত হয়। দীওয়ানের এ খণ্ডের পরিমার্জন ও সংশোধনের কার্যাবলী প্রত্যক্ষ তত্ত্বাবধান করেন ড. সাঈদ আবদুহ। ২

তথু সমাজ ৄ শুক্রাজনীতি শুক্রা ও ইতিহাস শুক্রা বিবরক কাসীদা সদ্বিত এ
সংকলনের ১ম খণ্ডে প্রখ্যাত পভিত ও সাহিত্য সমালোচক ড. মুহান্দদ হসাইন হায়কাল (১৩০৫-১৩৭৬ হি./১৮৮৮-১৯৫৬ খ্রি.) আহমাদ শাওকী সম্পর্কে একটি মূল্যবান ভূমিকা పేషే লিপিবদ্ধ
করেন। এ ভূমিকায় তাঁর কবিতার যথাযথ মূল্যায়ন করা হয়েছে।

আল-শাওকিয়্যাতের ১ম খণ্ডে মিসরের অভ্যন্তরীণ ও বহিস্থঃ বিভিন্ন গুরুত্বপূর্ণ রাজনৈতিক ও দলীয় বিষয়াবলী স্থান পেয়েছে। কবি স্বীয় কাব্য প্রতিভাবলে এর অধিকাংশকে মৌলিক সাহিত্যরূপে উপস্থাপন করতে সক্ষম হয়েছেন। দীওয়ানের এ খণ্ডে মোট ৬১ টি শিরোনামে দীর্ঘ গীতি কবিতা সন্নিবেশিত হয়েছে। তন্মধ্যে উল্লেখযোগ্য কবিতাবলীর শিরোনাম হচ্চে; কিবার আল-হাওয়াদিস ফী أَلْهَمْزِيَّةُ النَّبَوِيَّةُ "आल-शगिरागा आल नावाविग्ना" كِبَارُ الْحَوَادِث فِينَ وَادِي النَّهُ لِ अंतानी जाल-नील الْتِعْمَارُ الأَثْرَاك فِي الْحَرِّب وَالسَّيَاسَةِ किमात वाल-आज्ञाक की वाल-शाहि उग्ना वाल-निज्ञामा والمُتَعَارُ الأَثْرَاك فِي الْحَرِّب وَالسَّيَاسَةِ किमात वाल-आज्ञाक की वाल-शाहि उग्ना 'वा'म जान-मान्का' ذكر كي الْمَوْلِدِ विक्ता जान- माउनिम' ذكر كي الْمَوْلِدِ जान-मान्का' بَعْدَ الْمَنْفَى 'आग्नाছ अग्ना जान-इन्स' 'विनाकाठ' إِلَى عَرَفَات' देना 'आताकाठ' لَمَانُ 'नाजाठ' اللهُ مَالُ 'वाह्यूश जान-डिमान' اللهُ وَالْعِلْمُ অল-ইসলাম' ﴿ الْيَوْلُ 'অাবুল হাউল' الْيَحَارُ الطَّلَيْةِ 'ইন্তিহার আল-তুল্বা' خِلاَفَ فَ الإِلْكَ لاَم 'আবুল হাউল' أَبُو الْهَوْلُ الْهَوْلُ الْعَلَيْةِ الطَّلَيْةِ 'ফী عِيْدُ الدَّهْرِ وَلَيْلَةُ الْفَدْرِ केन जान-नाष्ट्रत ७ग्ना नायनाष्ट्र जान-कान्त وَعَرُّلُ الأَسْتَانَةِ जाखाना 'আল-ইল্ম ওয়া আল-তা'লীম ওয়া ওয়াজিব আল-মু'আল্লিম' وَأَحِبُ الْمُقَالِمُ وَ وَأَحِبُ الْمُقَالِمُ وَ माजीज 'بَنْكُ مِعْ الْبُرْدَة 'माजीज क्रांन क्रांन के ने ग्रेंन क्रांन के ने ग्रेंन के निज्ञ वान-उन्नान्त ' ٱلأَسْطُولُ ٱلْمُثْمَانِيُ 'वान-उनक्त वान-उनमानी' مُنَحِيْحُ ٱلْحَجِيْ عَالَى 'वान-वाजीज' जाल-जामीमा وَمَنْ الْمُوْمِنِينَ 'माয়ফ आमीয় আল-মুমिনीन' الْأَنْدُ لِي الْجَدِيْ دَهُ 'आल-हिनान 'आल-आर्यात' مُرْتُ عَنْخُ آمُرُنُ' पूठ जान्य जाम्न مُرْتُ عَنْخُ آمُرُنُ 'आल-आर्यात' الْصَارِيُّ الأَحْسَرُ 8 अर्ज्ि الدَّسْتُورُ الْعُثْمَانِيُّ "आल-माস্তুর আল উসমানী" الأَحْمَرُ"

আহমাদ শাওকী ১৩৪৫ হি./১৯২৭ সালে তাঁর 'আল-শাওকিয়্যাত' শীর্ষক কাব্য সংকলনের পুনঃপ্রকাশ করেন। এ উপলক্ষে কবির জন্য সন্মানসূচক অনুষ্ঠানমালা আয়োজন করা হয় এবং এতে বিরাট সংখ্যক পভিত, কবি, সাহিত্যিক, সাংবাদিক, রাজনীতিবিদ ও দেশ-বিদেশের গণ্যমান্য ব্যক্তিবর্গকে আমন্ত্রণ জানানো হয়। অনুষ্ঠানমালার একটি বিশেষ জাঁকজমকপূর্ণ জাতীয় সংবর্ধনা অনুষ্ঠানে নীলনদের কবি হাফিজ ইব্রাহীম (১২৮৮-১৩৫১হি./১৮৭১-১৯৩২ ব্রি.) আহমাদ শাওকীর

ড. আবদুল মাজীদ আল-হর, আহমাদ শাওকী আমীর আল-হ'আয়া ওয়া নাগ্ম আল-লাহ্ন ওয়া আল-গিনা,
 পৃ. ৭৯; হারা আল-ফাধ্রী, ভায়ীখ আল-আদব আল-আয়বী, পৃ. ১৭৬।

ড. মুহাম্মদ হুসাইন হায়কাল, মুকদ্দিমাতু আল-শাওকিয়্যত, (বৈরুত: লার আল-কিতাব আল-আরবী, তা.বি.;
 প্রথম প্রকাশ, কায়য়ের, ১৯২৫), ১ম খন্ড, পৃ. ৩-১৬।

আহমাদ শাওকী, আল-শাওকিয়্যাত, (বৈরুত: দার আল-কিতাব আল-আরবী, তা. বি.), ১ম খণ্ড।

নিকট কাব্য নেতৃত্বের বায়'আত গ্রহণ করেন এবং তাঁকে 'আমীর আল-গু'আরা' তথা কবিদের সনাট' উপাধি প্রদান করেন। °

আল-শাওকিয়াতের ২য় খণ্ডটি ১৩৪৮ হি./১৯৩০ সালে কায়রোতে প্রথম মুদ্রিত হয়। এই
খন্তে বর্ণনা الرَّحْتِمَاعُ ও প্রণয়গীতি النَّبِيَّةُ অধ্যায় এবং সমাজ الرَّحْتِمَاعُ রাজনীতি وَالْمَانِيْنُ ও প্রণয়গীতি النَّبِيَّةُ সংক্রান্ত বিচিহ্র কবিতাবলী হান লাভ করেছে। এছাড়া আল-শাওকিয়্যাতের ১ম
খন্তের কিছু কবিতাও এখানে সন্নিবিষ্ট হয়েছে। সমন্বয়কায়ী হিসেবে দীওয়ানের এ খণ্ডের নিরীক্ষণ
কাজ সম্পাদন করেন আহমাদ মাহফুয ও কবিপুত্র আলী শাওকী।

আলোচা ২য় খণ্ডের বিষয় শিরোনামগুলো নিম্নরপ:

- ক. বর্ণনা অধ্যায় بَابُ الْرَصْفِ: याতে ৩৭ টি শিরোনাম সম্বলিত কবিতা অর্জভুক্ত হয়েছে।
- খ. প্রণয়গীতি অধ্যায় 🚅 ী। ্রাতে ১৪ টি 'কাফিয়া' হর্ট বা শ্লোকের অজ্যনিলসহ শিরোনামহীন অনেক কবিতা স্থান পেয়েছে।
- গ. বিচ্ছিন্ন কবিতাবলী দিন্দ্রী :এখানে রয়েছে ১৬ টি শিরোনামে বিভিন্ন বিষয়ক কবিতা।

উল্লেখ্য যে, আল-শাওকিয়্যাতের ২য় খণ্ডে বর্ণনা الْوَصَفُ দৃশ্যাবলীর চিত্রায়ণ تَصَوِيْرُ ٱللَّبَاهِدُ প্রাকৃতিক ঘটনাবলী الْحَسَرَادِثُ الْكَوْنِيَّــةُ আধুনিক আবিকার مُخْتَرَعَاتُ الْعَصِّــرِ الْعَصِّرِ وَالْحَدُ الْكَوْنِيَّــةُ अप्विजवानी अ श्रान लांভ করেছে।

আল-শাওকিয়্যাতের ৩য় খণ্ডটি ১৩৫৫ হি./১৯৩৬ সালে প্রথম মুদ্রিত ও প্রকাশিত হয়।
দীওয়ানের এই খণ্ডটির নিরীক্ষণ, প্রকাশনা ও চরণগুলোর ব্যাখ্যা-বিশ্লেষণের প্রস্তুতির দায়িত্ব এহণ
করেছিলেন অধ্যাপক মাহমূদ আবৃ আল-ওয়াকা। গিমিনি ৩য় খণ্ডের একটি সংক্ষিপ্ত বিশ্লেষণধর্মী ভূমিকা
লিপিবদ্ধ করে দেন। এতে উল্লেখ আছে যে, কেবলমাত্র ২০ দিনের মধ্যে তাঁর এ কার্য সম্পাদন
করতে তিনি বাধ্য হন। তিনি অপারগ হলেও এ কথা অস্বীকার কয়া যাবে না যে, তাঁর ব্যাখ্যাবিশ্লেষণ ও প্রয়োজনীয় টীকা-টিপ্পনী সংযোজন কবির তর পর্যন্ত পৌঁছুতে পায়েনি।

এ খন্তটি শুধু শোকগাঁথা الرُّئَاءُ অধ্যায় শীর্ষক বর্ণনার সীমাবদ্ধ যেখানে আরব বিশ্বের বিশিষ্ট ব্যক্তি ত্বলের স্মরণে অশ্রু বিসর্জন করা হয়েছে এবং মিসরের খ্যাতনামা মরহুম কবি, সাহিত্যিক, জ্ঞানী, গুণী, পভিত ব্যক্তিবর্গ ও নেতৃবৃলের সৌন্দর্যের স্বীকৃতি রয়েছে। ৩য় খণ্ডে আহমাদ ফাত্হী যগলুল ও আবদুল লতীফ আল-সৃফী সম্পর্কে রচিত দু'টি শোকগাঁথা ব্যতীত কবির সকল শোকগাঁথা সন্নিবিষ্ট হয়েছে। এলের শোকগাঁথায় কবি এমন রচনাশৈলী অবলম্বন করেছিলেন যাতে তাঁর কাব্য প্রতিভা ও দক্ষতার ছাপ সুস্পষ্ট। এ খণ্ডটি ৬০ টি কবিতার শিরোনাম সমৃদ্ধ। ১০

ড. শাওকী নায়ক, আল-আদব আল-আয়বী আল-মু'আসিয় ফী য়িয়য়, পৃ. ১১৩: ভ. আফলুন মাজীদ আলছয়, আহমাদ শাওকী, পৃ. ৭৯-৮০।

ড. ভ. আবদুল মাজীদ আল-হর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ৭৯।

আহমাদ শাওকী,আল-শাওকিয়্যাত, (বৈরতঃ দার আল-কিতাব আল-আরবী, তা. বি.), দ্র: ২য় খও।

মাহমূদ আবু আল-ওয়াফা, মুকাদিমাতু আল-শাওকিয়্যাত, (বৈয়লত: লায় আল-কিতাব আল-আরবী, তা.বি.।,
প্রথম প্রকাশ, বলয়য়য়ে, ১৯৩৬), ৩য় খণ্ড, পৃ. ১৮৭ ।

ইয়াহ্ইয়া হায়ী, হায়া আল-শি'র, পৃ. ৮২-৮৩।

আহমাদ শাওকী, আল-শাওকিয়্যাত, (বৈরুত: লার আল-কিতাব আল-আরবী, তা. বি.), দ্র: ৩য় খন্ড।

আহমাদ শাওকী যাদের উদ্দেশ্যে শোকগাঁথা কবিতা নিবেদন করেছেন তন্মধ্যে উল্লেখযোগ্য হচ্ছে; মিসরের শাসনকর্তা মুহান্দদ আলী পাশার পরিবার-পরিজন থেকে খেদীব আব্বাস হিলমী পাশার মাতা উন্দুল মুহ্সিনীন (মৃ. ১৯৩১ খ্রি.), রাজকুমারী ফাতিমা ইসমাঈল (মৃ. ১৯২০ খ্রি.), শ্বীর বন্ধু-বান্ধবদের মধ্যে আবদুল হালীম আল-আলয়লী বেক (মৃ. ১৯৩২ খ্রি.), হুসাইন শিরীন বেক (মৃ. ১৯৩১ খ্রি.), মুহান্দদ সাবিত পাশা (মৃ.১৯০১ খ্রি.), মুন্তাফা বেক খুলুসী, হাসান বেক আনওয়ার (মৃ. ১৯৩০ খ্রি.), আহমাদ ফুয়াদ (মৃ. ১৯৩১ খ্রি.), আবদুল্লাহ বেক আল-তাবীর (মৃ. ১৯১৫ খ্রি.) প্রমুখ।

মিসরের বিশিষ্ট ব্যক্তিবর্গের মধ্যে সুলায়মান পাশা আবাষা (মৃ. ১৯০১ খ্রি.), মুন্তাফা পাশা ফাহ্মী (মৃ. ১৯১৪ খ্রি.), আবদুল হামীদ বেক আবৃ হায়ফ (মৃ. ১৯২৬ খ্রি.), শায়খ সায়্রাদ দারবীশ (মৃ. ১৯৩১ খ্রি.), ইয়াকুব নকুলা সায়্রাফ (মৃ. ১৯২৮ খ্রি.), শায়খ মুহাম্মদ আবদুহ (মৃ. ১৯০৫ খ্রি.), মুন্তাফা রিয়াদ পাশা (মৃ. ১৯১১ খ্রি.), উসমান গাশা গালিব (মৃ. ১৯২০ খ্রি.), মুহাম্মদ ফরীদ বেক (মৃ. ১৯২০ খ্রি.), আবদুল আবাষ জাবীশ (মৃ. ১৯২৯ খ্রি.), কাসেম বেক আমীন (মৃ. ১৯০৯ খ্রি.), উমর বেক লুত্কী (মৃ. ১৯১১ খ্রি.), মুন্তাফা কামিল পাশা (মৃ. ১৯০৮ খ্রি.), 'আতিফ বরকত পাশা(মৃ. ১৯৩০ খ্রি.), আলী পাশা আবুল ফুতুহ (মৃ. ১৯১৩ খ্রি.), সাঈদ যগলুল বেক (মৃ. ১৯২২ খ্রি.), আমীন বেক আল-রাফিয়ী (মৃ. ১৯২৬ খ্রি.), বুট্রোস পাশা বালী (মৃ. ১৯১১ খ্রি.), সাঁদ যগলুল পাশা (মৃ. ১৯২৭ খ্রি.), ইসমাঈল আবাষা পাশা (মৃ. ১৯২৭ খ্রি.), আলী বাহুজাত (মৃ.১৯২৪ খ্রি.) প্রমুখ উল্লেখযোগ্য।

শিল্পকলায় প্রখ্যাত ব্যক্তিবর্গের মধ্যে আবদুল হাই হিল্মী (মৃ. ১৯১২ খ্রি.), আবদুহ আলহার্লী (মৃ. ১৯০২ খ্রি.), শারখ সালামাহ হিজায়ী (মৃ.১৯৩১ খ্রি.); কবি-সাহিত্যিক ও সাংবাদিকদের
মধ্যে হাফিজ বেক ইবরাহীম (মৃ. ১৯৩২ খ্রি.), মুহাম্মদ তারমুর (মৃ. ১৯২১ খ্রি.), অধ্যাপক মুহাম্মদ
আবদুল মুন্তালিব (মৃ. ১৯৩১ খ্রি.), মুন্তাফা লুতফী আল-মানফালুজী (মৃ. ১৯২৪ খ্রি.), মুহাম্মদ আলমুন্তরাইলিহী (মৃ. ১৯৩০ খ্রি.), ইসমাঈল পাশা সাব্রী (মৃ. ১৯২৩ খ্রি.), জুরজী বারদান (মৃ. ১৯১৪
খ্রি.), অনারব মুসলিম প্রখ্যাত পভিত ব্যক্তিবর্গের মধ্যে মাওলানা মুহাম্মদ আলী (মৃ. ১০৩১ খ্রি.),
উমর আল-মুখ্তার (মৃ. ১৯৩১ খ্রি.), ফাওয়ী আল-গায়্মী (মৃ. ১৯২০ খ্রি.), ফাত্হী ও নূরী আদ্হাম
পাশা, উসমান পাশা আল-গায়ী, শরীফ হুসাইন (মৃ. ১৯৩১ খ্রি.), আল-আমীর সারফ নাজ্ল আলইমাম ইয়াহ্ইয়া (মৃ. ১৯৩০ খ্রি.), ইউরোপের বিখ্যাত ব্যক্তিবর্গের মধ্যে ফরাসী মহাকবি ভিত্তর হুগো
(মৃ. ১৮৮৫ খ্রি.), কশ দার্শনিক লিউ টলস্টয় (মৃ. ১৯১০ খ্রি.) ও ইতালীয় সঙ্গীতজ্ঞ কবি ফারদী (মৃ.
১৯০১ খ্রি.) প্রমুখ। এতন্বাতীত আহমাদ শাওকী তাঁর প্রাণপ্রিয় পিতা-মাতা ও মাতামহের মৃত্যুতে
প্রচন্ত বেদনাবিধুর হয়ে শোকগাঁথা নিবেদন করেন। ১১

আল-শাওকিয়্যাতের ৪র্থ খণ্ডটি ১৩৬২ হি./১৯৪৩ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। দীওয়ানের এই খন্ডের নিরীক্ষণ, কবিতা রচনার প্রসঙ্গ, প্রকাশের তারিখ, কঠিন শন্দের শান্দিক ও প্রায়োগিক অর্থসহ প্রয়োজনীয় টীকা সংযোজন করে অধ্যাপক সাঈদ আল-উরইয়ান একটি নাতিদীর্ঘ ভূমিকা লিখে দেন। ১২ কবি কর্তৃক উপেক্ষিত বিবিধ প্রতি কবিতাবলী এতে স্থান লাভ করেছে। অনুরূপভাবে এতে অন্তর্ভুক্ত করা হয় কবির বদ্ধ ড. মাহজুব সাবিত ও তাঁর প্রাতৃগণের সম্পর্কে রচিত 'ইখ্ওয়ানিয়্যাত' বিষয়ক কবিতাবলী । এ খণ্ডে শীর সন্তানদের সম্পর্কে রচিত কবিতাবলী এবং কুসংকার বিষয়ক উপমাবলী শীর্ষক কবিতাও উল্লিখিত হয়েছে। ১৩

প্রাতক্ত; ইয়াহইয়া হাকী, হাবা আল-শি'র, পৃ. ৬১-৬৬।

নাঈদ আল-উরওয়ান, মুকাদিমাতু আল-শাওকিয়্যাত, (বৈক্লত: লার আল-কিতাব আল-আয়বী, তা. বি.: ১ম প্রকাশ, কায়য়ো, ১৯৪৩), ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ৩-৭।

ড. আবদুল মাজীদ আল-হুর, আহ্মান শাওকী, পৃ. ৮০।

আল-শাওকিয়াতের ৪র্থ খণ্ডের বিষয়াবলী বহুমুখী বিশেষতঃ শিক্ষা ও উপদেশমূলক কবিতা وَمَا الْمُعْدُونِ اللّهِ الْمُعْدُونِ اللّهِ الْمُعْدُونِ اللّهُ الْمُعْدُونِ اللّهِ الْمُعْدُونِ اللّهُ الْمُعْدُونِ اللّهُ الْمُعْدُونِ اللّهُ الْمُعْدُونِ اللّهُ اللّهُ الْمُعْدُونِ اللّهُ اللّ

- ক) সমাজ, রাজনীতি ও ইতিহাস সংক্রান্ত বিচিহের কবিতাবলী والتَّارِيْخ والإخْتِمَاع ।
   বাতে রয়েছে ৩৮ টি শিরোনাম।
- খ) বিশেষ বিষয়ক কবিতাবলী أُحُصُرُ صِيَّاتُ যা ২১ টি শিরোনাম সমৃদ্ধ।
- গ) কাহিনী বিষয়ক কবিতাবলী الْحِكَايَاتُ : যাতে রয়েছে ৫৫ টি শিরোনাম।
- घ) শিশুদের কাব্য সংকলন ئَوْانُ الأَطْفَالِ এতে রয়েছে ১২৩ শ্লোকবিশিষ্ট ১০টি কবিতা।
- ঙ) শৈশবকালে রচিত কবিতা 🕮 : এতে ৯৯ পংক্তি বিশিষ্ট ৭ টি কবিতা অন্তর্ভুক্ত হয়েছে।
- ছ. মাহজুব সাবিত সম্পাদিত কবিতা ভান্ত :যাতে ৬৩ চরণ বিশিষ্ট ৪ টি কবিতা স্থান পেয়েছে।

# ২. আল-শাওকিয়্যাত (দুই খণ্ড)

বর্তমানে প্রচলিত আল-শাওকিয়্যাতের চারখন্তে প্রকাশিত দীওয়ানের কবিতাগুলোকে ড. ইয়াইইয়া শামী নতুনভাবে পুনঃবিন্যাস করে 'আল-শাওকিয়্যাত' الشُوْنِيُّاتُ শিরোনামেই দুইটি খণ্ডে প্রকাশ করেন। এতে তিনি প্রয়োজনীয় টীকা-টিপ্পনী সংযোগ করেন এবং কবিতার প্রসঙ্গ, য়চনাকাল, প্রকাশের তারিখ সংশ্লিষ্ট ঐতিহাসিক ঘটনার উল্লেখসহ কঠিন ও দুর্বোধ্য শব্দ অথবা ভাবের অম্পষ্টতার ব্যাখ্যা-বিশ্লেষণ করেন। আর এ লক্ষ্যে তিনি 'কাসীদা' (গীতিকবিতা) অথবা 'মাক্তৃ'আ' (খণ্ড কবিতা) এর ছন্দের অন্তামিল বর্ণ (কাফিয়া) অনুসারে বর্ণানুক্রমিকের ভিত্তিতে কবিতাগুলোকে সাজিয়েছেন। ব্রু

উল্লেখ্য যে, চার খণ্ডের মূল আল-শাওকিয়্যাতে প্রতিটি কাসীদা যেভাবে বিবরভিত্তিকভাবে বিভিন্ন অধ্যায়ে সন্নিবিট য়য়য়ছে ড. ইয়াহইয়া শামী আল-শাওকিয়্যাতের নবতর সংকলনে সেই ধারা অনুসরণ করেননি। তিনি যথাক্রমে রাবীয়ুল-হাম্যা, রাবীয়ুল-বা রাবীয়ুল-তা, রাবীয়ুল-হা, রাবীয়ুল-লাল, রাবীয়ুল-রা, রাবীয়ুল-যা, রাবীয়ুল-লান, রাবীয়ুল-লান, রাবীয়ুল-লান, রাবীয়ুল-লান, রাবীয়ুল-লান, রাবীয়ুল-লান, রাবীয়ুল-ল্ন, রাবীয়ুল-ত্বা, রাবীয়ুল-কাক, রাবীয়ুল-হয়া; এই মোট ১৯ টি অভ্যমিল বর্ণে ছন্দোবদ্ধ আহমাদ শাওকী বিরতিত কবিতাবলী সম্পূর্ণ ভিন্ন রাভিতে দীওয়ানের শেষের দিকে প্রদন্ত একটি বর্ণানুক্রমিক সূচীপত্র অনুবায়ী নতুন আলোকে ধারাবাহিকভাবে অন্তর্ভুক্ত করেছেন। এ নতুন সংকলনের প্রথম সংকরণ ড. ইয়াইইয়া শামীর সংক্ষিপ্ত ভূমিকাসহ লেবাননের রাজধানী বৈক্রতন্ত্ব দার আল-ফিক্র আল-আরবী থেকে ১৯৯৬ সালে মৃদ্রিত হয়়।

১৪. আহমান শাওকী, আল-শাওকিয়্যাভ, (বৈক্লত: লার আল-কিতাব আল-আরবী, তা. বি.), দ্র: ৪র্থ খণ্ড।

১৫. ড. ইয়াহ্ইয় শানী সম্পাদিত, আল-শাওকিয়্যাত, (বৈরুত: লার আল-ফিক্র আল-আরবী, ১ম একাশ, ১৯৯৬), ১ম খণ্ড, ভূমিকা, পূ. ৭।

১৬. আতক্ত, ২য় খণ্ড, পৃ. ৭২৯-৭৪৩।

## ৩. আল-শাওকিয়্যাত আল-মাজহুলাহ (দুই খণ্ড)

আহমাদ শাওকীর মৃত্যুর পর ড. মুহাম্মদ সাব্রী আল-সারবুনী দু'টি বৃহৎ খণ্ডে বিভক্ত 'আল-শাওকিয়্যাত আল-মাজহলাহ' الشَّــوْنِيْاتُ الْمَحْهُوْلَــةُ নামক গ্রন্থখানা সংকলন করেন। এতে তিনি আহমাদ শাওকী লিখিত বিভিন্ন বিষয়ের রচনাবলী যা কবির প্রকাশিত দীওয়ান 'আল-শাওকিয়্যাতে' স্থান লাভ করেনি সেগুলো সংগ্রহ ও একত্রিত করে বিক্ষিপ্তভাবে সন্নিবেশিত করেন। এ সংকলনটি দার আল-কুতুব আল-মিসরিয়্যা থেকে ১৯৬১-১৯৬২ সালের মধ্যে প্রকাশিত হয়। ১৭

'আল-শাওকিয়্যাত আল-মাজহুলাহ' শীর্ষক সংকলনে আহমাদ শাওকীর ১২ টি শোকগাঁথা কবিতা অন্তর্ভুক্ত রয়েছে। যার কোন কোনটি সম্পূর্ণ কাসীদা এবং কোনটি বিচ্ছিন্ন চরণমালা। ড. মুহাম্মদ সাব্রী আল-সারবুদী কর্তৃক সংকলিত গ্রন্থে সন্নিবিষ্ট হওয়ায় আহমাদ শাওকীর রচনাবলীর এক বিরাট অংশ কালের গহররে হারিয়ে যাওয়া থেকে রক্ষা পেয়েছে নিঃসন্দেহে। ১৮

## দুওয়াল আল-আরব ওয়া উয়ামা আল-ইসলাম

'আল-শাওকিয়্যাত' ছাড়াও আহমাদ শাওকীর অনেক দীর্ঘ কবিতা রয়েছে। সেগুলো 'দুওয়াল আল-আরব ওয়া উবামা আল-ইসলাম' دُولُ الْعُرَبِ وَعُطْنَاءُ الإِسْلامِ অর্বাৎ 'আরব বিশ্ব ও ইসলামের মহান ব্যক্তিবর্গ' নামক কাব্যপ্রছে সন্নিবেশিত হয়েছে। এ মূল্যবান পুন্তকটি 'আরজুবাত আল-আরব' নামে পরিচিত। বিশেষ খণ্ডে প্রকাশিত আহমাদ শাওকীর সুনীর্ঘ বিতীয় ঐতিহাসিক কাব্যপ্রছে রয়েছে 'রাজায' ছন্দে রচিত কবিতাবলী, যেমন-স্পেনীয় প্রখ্যাত আরব কবি, সাহিত্যিক, ঐতিহাসিক ও লেখক লিসান আল-দীন ইব্ন আল-খাতীব (৭১৩-৭৭৬ হি./১৩১৩-১৩৭৪ খ্রি.) 'রাক্ম আল-হলাল ফী নুযুম আল-দুওয়াল' رُغُمُ الْحُلُلِ فِي نُظُمِ السَّدُولِ ' এর মধ্যে কয়েকটি ক্ষেত্রে সামঞ্জস্য বিদ্যমান বয়েছে।'

অর মধ্যে কয়েকটি ক্ষেত্রে সামঞ্জস্য বিদ্যমান রয়েছে।'

অর মধ্যে কয়েকটি ক্ষেত্রে সামঞ্জস্য বিদ্যমান রয়েছে।

অর

উল্লেখ্য যে, আহমাদ শাওকী তাঁর বিখ্যাত 'দুওয়াল আল-আরব ওয়া উঘামা আল-ইসলাম' নামক ১৭২৬ শ্লোক বিশিষ্ট বৃহৎ কাব্যখানা প্রথম বিশ্বযুদ্ধের সময়ে স্পেনে নির্বাসনকালে (১৯১৫-১৯১৯ খ্রি.) রচনা করেন। কবির ইসলামী চিন্তাধারার ফলশ্রুতিস্বরূপ মুসলমানদের ইতিহাস-ঐতিহ্য, আরবী ভাষা ও কাব্য, নবী চরিত, বুলাফারে রাশেদীন প্রভৃতি এর প্রতিপাদ্য বিষয়। এতদ্বাতীত এতে আরো সন্নিবিষ্ট রয়েছে আরবদের অলংকার শান্তের পরিচিতি, আরবদেশ ও এর প্রকৃতি, বারতুল হারামের ইতিহাস, জাহেলী যুগে আরব এবং পুত্তকটিতে উল্লিখিত হয়েছে খিলাফতে রাশেদা থেকে আরবের ইতিবৃত্ত, মুসলিম বীর সেনাপতি খালিদ বিন আল-ওয়ালিদ (মৃ. ২১ হি. / ৬৪১খৃ.) ও 'আমর বিন আল-আস (মৃ. ৪৩ হি./৬৬৪ খ্রি.) এর বিজরগাঁথা, সিরিয়া ও স্পেনে উমাইয়া খিলাফত থেকে আব্বাসীয় খিলাফতসহ কাতেমীদের শাসন আমলের বিশেষ ঐতিহাসিক বটনাবলীর কাব্যরূপ। বি

১৭. ড. মুহাম্মদ আহমাদ আল-আব্ব, আল আল- লুগা ওয়া আল-আলব ওয়া আল-লাক্ল, পৃ. ২১৫; ড. মুহাম্মদ সা'দ বিন হুসাইন, আল-আলব আল-আয়বী ওয়া ভায়ীখুছ, 'আল-আসর আল-হালীস', (রিয়াদ: মাতাবি' জামি'আ আল-ইমাম মুহাম্মল বিন সাউদ আল-ইসলামিয়া, ৫ম সংক্ষরণ, ১৪১২ হি.: ১ম প্রকাশ, ১৪০৫ হি.), পৃ. ৫০।

১৮. ইয়ाহইয়া হাকী, হাযা আল-শি'র, পৃ.৬১।

১৯. ড. আবদুল মাজীদ আল-হর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ৮০: ড. মুহাম্মদ মাদদ্র, আহমাদ শাওকী, প্রাতজ, পৃ. ৪৮ ও ৬২।

২০. আহমাদ কাজিদ, তারীখ আল-শি'র আল-আরবী আল-হাদীস, পৃ.৮০; ড. আবদুন মাজীদ আল-হর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ৮০।

এ সকল কবিতার কবি আহমাদ শাওকী ফাতেমীয় খিলাফতকাল (২৯৬-৫৫৭ হি./ ৯০৯-১১৭১ খ্রি.) পর্যন্ত ইসলামের গৌরবোজ্জ্ব ইতিহাস ও মুসলিম মনীবীদের গৌরবগাঁথা অত্যন্ত শৈদ্ধিকভাবে চিত্রণ করেছেন এবং এক এক করে ধনে-মানে স্বদেশের শ্রেষ্ঠত্ত্বের নিদর্শন বর্ণনা করেছেন। তবে রাস্লে করীম (সা.) এর জীবন চরিতই কাব্যের প্রধান অংশ দখল করে আছে। এ সকল বিষয়ে কবি ভাষার সরলতা, বর্ণনার প্রাঞ্জলতা ও বিষরণে বিশ্বন্ততার পরিচয় দিয়েছেন। এ কাব্যগ্রন্থটি কবির মৃত্যুর পর ১৩৫২ হি./১৯৩৩ সালের ৫ ই মার্চ মিসর থেকে প্রথম প্রকাশিত হয়। ১১

দুওয়াল আল-আরব ওয়া উয়য়া আল-ইসলাম' শীর্ষক কাব্যগ্রন্থটি অলংকারপূর্ণ 'রাজায়' ছেন্দে রচিত হলেও কবির বিশ্ময়কর কবিতার অন্তর্ভুক্ত নয়। এগুলো অনেকটা শিক্ষামূলক কাব্যরচনা। আর এর মধ্যে আহমাদ শাওকী বিরচিত 'সাক্র কুরাইশ: আবদুর রহমান আল-দাখিল' مَمُرُ فُرَيْشِ কিবিতাটি সর্বোৎকৃষ্ট। 'রাজায়' ছন্দে রচিত কবিতাগুলোর সাথে এই 'মুওয়াশ্শাহা' কবিতা সংযুক্ত করা হয়েছে। কারণ সেগুলোর বিষয়বস্তুর সাথে এর যোগসূত্র রয়েছে, যদিও ছন্দ ও চেতনার দিক থেকে এটির ধরণ অনেকটা সতত্ত্ব। 'ত

এ অছে সন্নিবিষ্ট কবিতাগুলো সাহিত্যের মুকুট, কাব্য ললাটের দীপ্তি। কবি স্থাট এর মালাকে অথিত করেছেন এবং এর ভাব ও শব্দকে রূপায়িত করেছেন। প্রথম বিশ্বযুদ্ধকালীন সময়ে মুসলমানদের গড়া স্পেনের মনোরম ভূমিতে তিনি নির্বাসনের যন্ত্রণা ভোগ করেছেন এবং মাতৃভূমি ভ্যালের দূরত্বের বেদনা ধুকে ধুকে উপলব্ধি করেছেন। ঐ সকল চমকপ্রদ স্থান ও দৃশ্যাবলী কবিকে তাঁর চিরস্থায়ী মাত্রাতিরিক্ত অলংকারপূর্ণ কবিতা রচনার উপুদ্ধ করে। এহেন কথাগৈল্পিক কবিতাগুলো

হারা আল-ফার্রী, তারীখ আল-আলব আল-আরবী, পৃ. ৯৭৭; আকাস হাসান, মৃতাদাকী ওয়া শাওকী, পৃ. ৩৪৮; আহমাদ কাব্বিশ, তারীখ আল-শি'র আল-আরবী আল-হাদীস, পৃ. ৭৫।

<sup>&#</sup>x27;মুওয়াশৃশাহা' হ্র্নেট্র হচ্ছে ক্লাসিব্যাল পরবর্তী ধরনে রচিত স্তবকে বিণ্যস্ত এক প্রকার অভিনব আরবী 22. কবিজা। যা নির্ধারিত অস্ত্যমিল ও ছন্দসমূহে লিখিত হয় এবং এতে রচয়িতা একটি মাত্র ছন্দের আষ্টেপুষ্টে জড়িত হন না। আর এটি স্পেনীয়দের আবিদ্যুত কাব্যধারা। এর ছন্দ স্পন্দনের মধ্যে পদ-বিদ্যাস, সাজ-ভূবন রচনায় ক্ষিনের পরস্পর প্রভিযোগিতা এবং শিল্প-নৈপূণ্য বিদ্যমান থাকার দরুণ একে 'মুওয়াশ্লাহা' নামে আখ্যায়িত করা হয়েছে। এরূপ নামকরণের কারণ হল, এ জাতীয় কবিতা আকৃতিগত দিক দিয়ে কোমরবন্ধ বা ঘাঘরা সদৃশ, কবিরা কেন একে নারীদের গ্রীবাদ্বয় ও কটিলেলে বেধে রাখা মণিমুক্তা বঁচিত চওড়া চামড়া খণ্ডের সাথে তুলনা করেছেন। এজন্য এ শ্রেণীর কাসীদাকে 'মুওয়াশুশাহা' বলা হয়। দ্র: ড. জুলাত আল-ব্লিকাৰী, ফী আল-আলব আল-উন্দুৰ্নুসী, (মিসর: লার আল-মা'আরিফ, ১৯৭৫), পু. ২৯৩: আল-আব লুইন মাতৃক, আল-মুন্জিন কী আল-লুগাহ, প্.৯০১: Hans Wehr, A Dictionary of Modern Written Arabic, P. 1071, সাহিত্যিক পরিভাষায় স্পেনীয় তাওশীহ্ 🚧 এর ধারার প্রচলিত গীভি কবিতাকে 'মুওয়ান্নাহা' বলে। আর তাওশীহু বলতে স্পেনীয় আরব কবিলের প্রবর্তিত এক বিশেষ ছন্দে প্রথিত নতুন আঙ্গিকের এমন কভিপয় কাব্যমালাকে বুঝায়, যা একাধিক নরুনা أشناط শাখা أغضاد ভিন্ন ভিন্ন পদক্ষণি أغَساريْهن সম্বলিত আরবী শিলিতকলার এক বিস্ময়কর উদ্ভাবনা। কবিগণ উর্দ্ধেসাত পংক্তির মাধ্যমে 'মুওয়াশ্শাহা' শ্রেণীর কবিতার যবনিকাপাত ঘটান। দ্র: মাজমা আল-লুগাহ আল-আরাবিয়্যা, আল-মুজাম আল-ওরাসীত, (মিসর: লার আল-মা'আরিফ, ২য় সংকরণ, ১৩৯৩ হি./১৯৭৩ খ্রি.), ২য় খণ্ড, পু. ১০৩৩; আল-সায়িদ মুহান্মন মুরতাদা আল-যুবায়দী, তাজ আল- আরুস, (বৈরুত: মাতাবি' দার সাদির, ১৯৬৬), ২য় খণ্ড, পু. ২৪৬।

ড. মুহাম্মদ মানদ্র, আহ্মাদ শাওকী, প্রাতক্ত, পৃ. ৪৮।

মন ও কল্পনাকে অত্যন্ত আন্দোলিত করে। কলে কবিতাগুলো অলংকার শান্তের পরম বিকাশের বৈশিষ্ট্যে বিশেষিত। এ কাব্যয়ন্তে ২৫ টি শিরোনামের কবিতা রয়েছে।<sup>২৪</sup>

#### কাব্যানুবাদ

আহমান শাওকী ফরাসী ভাষা থেকে আরবীতে কাব্যানুবাদে সিদ্ধহন্ত ছিলেন। প্রখ্যাত ফরাসী মহাকবিদের রচনাবলী থেকে চয়নকৃত কবিতা ও উপাখ্যানের আরবী অনুবাদ আহমাদ শাওকীর চরম উৎকর্ষের একটি অনুপম নিদর্শন।

## ১. আল-বাহীরাহ

আহমাদ শাওকী উচ্চ শিক্ষার্থে ফ্রান্সে অধ্যয়নকালীন (১৮৮৭-১৮৯১ খ্রি.) সময়ে করাসী সাহিত্যে রোমান্টিক আন্দোলনের অন্যতম পুরোধা হিসেবে বিবেচিত বিশিষ্ট কবি লা-মারটিনি (La-Martine) বিরচিত 'আল-বাহীরাহ' البحريث নামক কবিতাটি আরবীতে কাব্যানুবাদ করেন। এটি ফরাসীয় অলংকার শান্তের অন্যতম নমুনা। মূল ফরাসী ভাষা থেকে আরবী পদ্যে 'আল-বাহীরাহ' কবিতার সার্থক অনুবাদ ফরাসী সাহিত্যে আহমাদ শাওকীর অসাধারণ পারদর্শিতার জ্বলভ প্রমাণ বহন করে।

এতত্ব্যতীত তিনি আরেকজন বিখ্যাত ফরাসী কবি লা-ফনটেইনে (La-Fontaine) রচিত কতিপয় কাহিনী-উপাখ্যান আত্মন্থ করে জীব-জন্তুর ভাষায় অনুকরণ করেন এবং নিজন্ব বর্ণনাভঙ্গীর রচনাশৈলীতে আপন মনের মাধুরী মিশিয়ে ছন্দোবদ্ধ আরবী কাব্যে রূপায়ণ করেন।<sup>২৫</sup>

#### কাব্যনাটক

আহমাদ শাওকী ছিলেন আরবী ভাষার কাব্য নাটকের প্রথম পথিকৃত। বিংশ শতান্দীর তৃতীর দশকের ওক্ততে তিনিই সর্বপ্রথম আরবী নাটকের ভাষার অভিনব কাব্যরীতির প্রবর্তন করেন। কর্মবহুল জীবনের শেষলগ্নে ১৩৪৮-১৩৫১ হি./ ১৯২৯-১৯৩২ সালের মধ্যবর্তী সময়ে তিনি ৭টি কাব্য নাটক রচনা করেন। তন্মধ্যে ৫ টি বিরোগাত্মক (Tragedies) নাটক হলো যথাক্রমে 'মাস্রা' ক্লিওবাত্রা', 'মাজনূন লারলা', 'কাম্বীয', 'আলী বেক আল-কাবীর' ও আনতারা'। আর ২ টি মিলনাত্মক (Comedy) নাটক হচ্ছে 'আল-সিতু হুদা' ও 'আল-বাখীলা'। <sup>২৬</sup>

নিঙ্গে আহমাদ শাওকী বিরচিত কাব্যনাটকগুলো রচনাকাল, পটভূমি, প্রতিপাদ্য বিষয়বস্তু ও ঘটনাবলীর সারসংক্ষেপ আলোচিত হল :

আহনাদ শাওকী বেক, দুওয়াল আল-আয়ব ওয়া উয়ায়া আল-ইয়য়ায়, (বৈয়ভঃ লায় আল-আউদা, ১৯৮১;
 ১য় য়য়য়য় য়াড়য়৾য়য়য়, ১৯৩৩), পৃ. ৫।

২৫. ভ. শাওকী দায়ক, আল-আদব আল-আরবী আল-মু'আসির ফী মিসর, পৃ. ১১১; ভ. মুহাম্মদ মানদ্র, আল-শি'র আল-মিসরী বা'দা শাওকী, পৃ. ৫।

২৬. আক্ষাদ নাহন্দ আল-আঞ্চল, ও'আরাউ মিদর ওয়া বী'আতুহুম ফী আল-জায়ল আল-মানী, (কায়য়েয়: ১ম প্রকাশ, ১৯৩৭), পৃ. ১৫৫-১৮৮: আহমাদ কায়িশ, তায়ীব আল-শি'র আল-আরবী আল-হালীদ, পৃ.৭৫: হায়া আল-ফাব্রী, আল-জামি' ফী তায়ীব আল-আদব আল-আয়বী, পৃ. ৪৩৯; John A. Haywood, Modern Arabic I terature. 1800-1970, P. 86.

## ১. মাস্রা' ক্লিওবাত্রা

১৩৪৮ হি./ ১৯২৯ সালে আহমাদ শাওকী সর্বপ্রথম "মাসরা" ক্লিওবাত্রা" ﴿ كَالُوْبَاتُرُا مَا لَهُ الْمُوْبِاتُونَا مَا الْمُوْبِاتُونَا الْمُوْبِاتُونَا الْمُوْبِاتُونَا الْمُوْبِاتُونَا الْمُوْبِاتُونَا الْمُوْبِاتُونَا الْمُوْبِاتُونَا الْمُوْبِاتُونَا الْمُؤْبِاتُونَا الْمُؤْبِئُونَا الْمُؤْبِاتُونَا الْمُؤْبِاتُونَا الْمُؤْبِاتُونَا الْمُؤْبِعُونَا الْمُؤْبِاتُونَا الْمُؤْبِعُونَا الْمُؤْبِاتُونَا الْمُؤْبِعُونَا الْمُؤْبِعُونَا الْمُؤْبِعُونَا الْمُؤْبِعُونَا الْمُؤْبِعُونَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

'মাস্রা' ক্লিওবাত্রা' কাব্যনাটকের ঘটনাবলী প্রায় খ্রিষ্টপূর্ব ৩০ সালে বাতালেসাদের শাসনামলের শেষের দিকে যখন রোমকরা তালের উপর প্রাধান্য বিস্তার করে তখন আলেকজান্দ্রিরা নগরী ও এর আশেপাশে সংঘটিত হয়। প্রথম দৃশ্যে মিসরের রাণী ক্লিওপেট্রা তাঁর সভাসদদের সাথে একত্রিত হন। এখানে ক্লিওপেট্রা ও তাঁর প্রেমিক এন্টোনীর বহর এবং এন্টোনীর সাথে রোমান সেনাপতি ওকতাকীয়ুসের বহরের মধ্যে সংঘটিত 'আকসিয়ুমা' যুদ্ধে মিসরীয় বহরের বিজর জাতির উল্লাসধ্বনি তনছিলেন। এ দৃশ্যে ক্লিওপেট্রা বজাতিকে তাঁর নৌবহর সহী-সালামতে সংরক্ষণ, রোমান নৌবহরকে ধবংস ও বিনাশ বর্জনের উদ্দেশ্যে যুদ্ধ প্রত্যাহার করার পরামর্শ দিচ্ছেন।

ইতোমধ্যে এন্টোনী এখানে এসে পৌঁছে রাণীকে সংবাদ দেন যে, তিনি তার প্রতিপক্ষ ওক্তাফীয়ুসের উপর বিজয় লাভ করেছেন এবং রাণীর প্রতি প্রেমাতিশয্যের টানে 'আল-গাদ' অঞ্চল পর্যন্ত পরাজিত সৈন্যদের পিছু ধাওয়া করা ছেড়ে দিয়েছেন। এই অবহেলার কারণে রাণী বিরক্ত হয়ে তাকে ভর্ৎসনা করলেও তিনি তার গজীর ভালবাসা উপলব্ধি কয়েন এবং তার জন্য আল-গাদের যুক্ষে উৎসাহব্যঞ্জক একটি অনুষ্ঠানের আয়োজন কয়েন। এতে তিনি ঐ সকল সেনাপতিদেরকে আমন্ত্রণ জানান যারা রোমের প্রতি ক্লিওপেট্রার ঘৃণা এবং মিসরের প্রতি সন্মান প্রদর্শনের কারণে অসম্ভন্ত হয়েছিলেন। অনন্তর তারা আল-গাদের যুদ্ধে এন্টোনীর পক্ষ ত্যাগ করার সিদ্ধান্ত দেয়। ফলে এন্টোনী জল ও স্থল যুদ্ধে পরাজিত হয়।

এদিকে এন্টোনী কর্তৃক রোমানদের পক্ষ ত্যাগ করায় যে সকল রোমীর ব্যক্তি ক্ষতিগ্রস্ত হয়েছেন তারা এন্টোনীর চিকিৎসক 'অলমুস'কে প্রপুক্ষ করে যে, যেন সে এন্টোনীকে এই মিখ্যা সংবাদ প্রদান করে যে, যুদ্ধে পরাজয়ের কারণে ক্লিওপেট্রা আত্মহত্যা করেছে। এতদশ্রবণে এন্টোনী শোক বিহ্বল হয়ে আত্মহত্যা করে। অপরদিকে রাণী ক্লিওপেট্রাও সব কিছু জেনে বুঝতে পারে যে, সেনাপতি ওক্তাফীয়ুস তাকে শ্বাসক্লম করবে। ফলে উপায়ভর না পেয়ে রাণী ক্লিওপেট্রাও আত্মহননের পথ বছে নেয়।

\*\*

'মাস্রা' ক্লিওবাত্রা' শীর্ষক বিয়োগাত্মক নাটকটি মোট চারটি অধ্যায়ে বিভক্ত। প্রথম অধ্যায়ে দুইটিসহ বেশ করেকটি দৃশ্য আছে। আর নাটকটিতে মোট ৯ টি চরিত্র বিদ্যমান রয়েছে। ত 'মাস্রা' ক্লিওবাত্রা' নাটক রচনার মাধ্যমে আহমাদ শাওকী প্রখ্যাত ইংরেজী সাহিত্যিক উইলিরাম শেক্সপিয়ার (৯৭২-১০২ হি./১৫৬৪-১৬১৬ খ্রি.)এর প্রসিদ্ধ 'এন্টোনী ও ক্লিওপেট্রা' (Antony and

২৭. আহমাদ কাব্দিশ, তারীর আল-শি'র আল-আরবী আল-হাদীস, পৃ. ৮৪; ড. মুহাম্মদ আহমাদ আল-আব্ব উল্লেখ করেদ যে, আহমাদ শাওকী 'মাসরা' ক্লিওবাত্রা' শীর্ষক কাব্যনাটকটি ১৩৪৬ হি./১৯২৭ সালে রচনা করেছেন। দ্র: 'আন আল-লুগাহ ওয়া আল-আলব ওয়া আল-নাত্ন, পৃ. ২১৫।

২৮. হান্না আল-ফাৰ্মী, ভায়ীখ আল-আলব আল-আয়বী পৃ. ১৯৭; আহমাদ কাব্বিশ, ভায়ীৰ আল-শি'র আল-আয়বী আল-হাদীস, পৃ . ৮৪।

২৯. ড. আবদুল মাজীদ আল-হর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ১৮৫-১৮৬: হান্না আল-ফাখুরী, তারীব আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ১৯৭-১০০১।

৩০. স্র: আহমাদ শাওকী, মাসরা' ক্লিওবাভরা, (বৈরুত: দার আল-আউদা, ১৯৮১)।

Cleopatra) নাটকের সাথে প্রতিশ্বন্ধিতার লিও হয়েছেন। তিনি যেন তাঁর সমালোচক ও সমসাময়িকদের নিকট প্রমাণ করতে চেয়েছেন যে, তাঁর শ্রেষ্ঠত্ব ওধু গীতিকাব্যেই নয়, বরং নাট্যকাব্যের শীর্ষস্থানীয় ব্যক্তিত্বের তুলনার কাব্যনাট্যেও তাঁর শ্রেষ্ঠত্ব রয়েছে। ত

প্রকৃতপক্ষে আহমাদ শাওকীর নাট্য কাহিনী আরবী থিয়েটারের ইতিহাসে আলোকবর্তিকার কার্য সম্পাদন করে। এ কাব্য নাটক দ্বারা প্রমাণিত হয় যে, আরব ও মিসরের ইতিহাসে যুদ্ধ বিষয়ে রচিত কাব্যনাটকসমূহ ভবিষ্যতে উনুতি করে মহাকাব্যে রূপান্তরিত হতে পারে এবং বিপুল সংখ্যক দর্শককে আকৃষ্ট করতে পারে। ত্

#### ২. মাজ্পুন-লারলা

আহমাদ শাওকী 'মাজ্ন্ন-লায়লা' کَشُونُ لَیکی শীর্ষক কাব্য নাটকটি ১৩৫০হি./ ১৯৩১ সালে রচনা করেন। নিঃসন্দেহে উইলিয়াম শেল্পপিয়ারের 'রোমিও-জুলিয়েট' (Romeo and Juliet) নাটক অধ্যয়ন করতঃ এর বিবরবন্ত দ্বারা পরোক্ষভাবে প্রভাবিত হয়েই মূলতঃ তিনি 'মাজ্ন্ন-লায়লা' নাটকটি রচনার প্রয়াস পান।

উমাইয়া আমলের শুরুর দিকে লোহিত সাগরের পূর্ব উপকূলবর্তী আরবের নাজ্ন ও হিজাযের মরু অঞ্চলকে বিরেই এই নাটকের বিষয়বন্ধ আবর্তিত হয়েছে। এই নাটকটি ইতিহাস প্রসিদ্ধ লায়লী ও মজ্নুর অমর প্রেমকাহিনী কেন্দ্রিক আরব্য-উপন্যাসের রপকথার প্রতিবিদ্ধ। এ ধরনের কল্পনার ক্রেমে নাট্যকার হিসেবে আহমাদ শাওকী পথিকৃত নন। কেননা প্রখ্যাত ঐতিহাসিক আবুল কারাজ আল-ইম্পাহানী (২৮৪-৩৫৬ হি./৮৯৭-৯৬৭ খ্রি.) বিরচিত কিতাব আল-আগানী তৈ এ বিষয়ে বিস্তারিত বর্ণনা রয়েছে।

এ নাটকের ঘটনাবলী এই যে, 'কায়স' দামক এক আরব যুবক তার চাচাতো বোন 'লায়লী' নায়ী এক যুবতীর প্রেমে মন্ত হন। লায়লীর প্রতি কায়েসের প্রেম ও তার ভালবাসায় অত্যধিক আসক্তবার ফলে তার বুদ্ধিমন্তা বিলুপ্ত হয়ে যায়। অতঃপর সে তার উদ্দেশ্যে গান গাইতে থাকে এবং তাকে প্রেমের কবিতা নিবেদন করে। এই প্রেমোন্সন্তার জন্যই তাকে 'মাজ্নুন' বা পাগল' আখ্যা দেওয়া হয়। লায়লী-মজনুর প্রণয়কাহিনী আরব গোত্রে ছড়িয়ে পড়ে। ক্রমে তা লায়লীর পিতা 'আলমাহ্লীর নিকট পৌছে। লায়লীর পিতা আলমাহ্লীর নিকট মজনু বিয়ের প্রস্তাব দিলে ক্রদ্ধ আলমাহ্লী আরবদের জন্য তা লজ্জাকর বলে প্রতাব প্রত্যাখ্যান করেন। উপরক্ত তিনি ধলীফার নিকট তাকে হত্যার নির্দেশ কামনা করেন। ইত্যবসরে হিজাব প্রদেশের আল-সালাকাতের প্রশাসক ইব্নে আওফ কায়সকে ক্রমা করার জন্য আল-মাহ্লীকে পরিত্রই করে। এসময় কায়সের প্রতিপক্ষ মানাঘীল' লায়লীকে নির্জনে কাছে পাওয়ায় জন্য মজনুকে হত্যা কয়ায় ব্যাপারে লায়লীর গোত্রকে প্রয়েচিত করে।

এদিকে কারস উপজাতীর ঐতিহ্যচ্যুত হওয়ার লারলী তাকে বিবাহ করতে পারছে না।
অন্যদিকে মানাযীলকে তার বংশের লোকেরা ঘৃণা করার কারণে তার দিকেও ঝুঁকতে পারছে না।
পরবর্তীতে 'ওরার্ল আল-সাকাফী' এর সাথে লায়লী বিবাহে সন্মত হওয়ার 'লারলী-মজনু'র প্রেমের
বন্ধন ছিন্ন হয়ে যায় এবং এ থেকে সংঘাত শুরু হয়। কলে 'কারস' লায়লী ও তার স্বামী যেখানেই
অবতরণ করে সেখানেই তাদের সাথে মিলিত হয় এবং ওয়ার্ল আল-সাকাফীর নিকট জানতে পারে

৩১. ড. শাওকী দায়ক, শাওকী শাইয় আল-আসর আল-হাদীস, পৃ. ২০২ ; হাল্লা আল-ফার্থুরী, আল-জামি' ফী তারীখ আল-আদব আল-আর্মী, পৃ. ৪৩৯।

৩২. ইসলামী বিশ্বকোষ (চাকা: ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ, ১৯৮৭), ৩য় খণ্ড, পৃ. ২৩৪-২৩৫।

৩৩. ত. শাওকী দায়ক, শাওকী শাইর আল-আসর আল-হাদীস, পৃ. ২৪৬-২৪৭; আহমাদ কাব্বিশ, তারীথ আল-শি\*র আল-আর্থী আল-হাদীস, পৃ. ৮৪।

যে, লায়লী এখনো কুমারী রয়েছে। আর সে লায়লীয় সাথে মেলামেশার সুযোগ করে দেয় এবং তাদের নির্জনে পরস্পর অভিযোগ ও কানামুষার জন্য ছেড়ে দেয়। তখন কায়স তার সাথে লায়লীকে পলায়ন করায় প্রভাব দেয়। কিন্তু গোজীয় মর্যাদা ও পরিবারের সম্মান য়ম্নার্যে লায়লী এতে অসম্মতি জানায়। এ সময় কায়স ব্যথিত ও রাগাদিত অবস্থায় অপ্রকৃতস্থ হয়ে বেরিয়ে পড়ে। অতঃপর কায়সের শোকে লায়লী অসুস্থ হয়ে মৃত্যুবরণ করে। কায়সের নিকট লায়লীয় মৃত্যু সংবাদ পৌছলে সে তার কবরের উপর য়োদন করায় জন্য গমন করে এবং অয়কালেয় মধ্যে লায়লীর গভীয় ভালবাসায় শোকে-দুঃখে মৃহ্যুমান কায়সেরও অপস্তুয় ঘটে। তা

"মাজনূন লারলা" শীর্ষক বিরোগাত্মক কাব্যনাটকটি মোট পাঁচটি অধ্যায়ে পরিব্যাপ্ত। এর প্রতিটি অধ্যায়ে একটি করে দৃশ্যসহ চতুর্থ অধ্যায়ে দু'টি দৃশ্য সন্নিবিষ্ট হয়েছে। আর এ নাটকটিতে ৬ টি মূল চরিত্র আছে।<sup>৩৫</sup>

বস্তুতঃ 'মাজ্নূন লায়লা' নাটকটি যে আহমাদ শাওকীর অমর সৃষ্টি তাতে কোন সন্দেহ নেই। লায়লী-মজনুর ঐতিহাসিক প্রেমকাহিনী অবলম্বনে অনেকেই নাটক রচনা করেছেন বটে, কিন্তু আহমাদ শাওকীর রীতি কাব্য নাট্য। তাঁর ভাষা সরল, নাটকের সংলাপ গতিশীল তবে বড় বেশী আবেগধর্মী। এজন্যই লায়লী মজনুর প্রেম আরো ঘনীভূত হয়ে আমাদের সামনে প্রতিভাত হয়েছে। তাঁ

#### ৩. কামবীব

১৩৫০ হি./১৯৩১ সালে আহমাদ শাওকী 'কামবীয' दें नाটকটি রচনা করেন। এই নাটকের ঘটনাবলী খ্রিষ্টপূর্ব ষষ্ঠ শতাব্দীতে প্রাচীন মিসর ও পারস্যের মধ্যবর্তী বিত্তীর্ণ ভূখণ্ডে সংঘটিত হয়। তথন মিসর 'আল-বাতালেসা' যুগের ২৬ তম পরিবার কর্তৃক শাসিত হত। পারস্য সম্রাট 'কাম্বীয' (খ্রিষ্টপূর্ব ৫২৯-৫২১ অন্দ) কর্তৃক মিসর আক্রমণের ঘটনাবলী এই নাটকের প্রতিপাদ্য বিষয়। তৎকালীন মিসরের রাজনৈতিক ও সামাজিক চালচিত্র এমন সঙ্গীন ছিল যে, সেখানে না ছিল কোন সৈন্যসামন্ত, না ছিল শান্তি, না ছিল আইনের শাসন। ফলশ্রুতিতে পারস্য সম্রাট 'কাম্বীয' (Cambyses) খ্রিষ্টপূর্ব ৫২৫ অন্দে মিসরকে স্বীয় সন্রোজ্যের অন্তর্ভুক্ত করে নেন। ত্র্

বিষয়বস্তুর দিক থেকে মূলতঃ এই নাটকটি প্রাচীন রূপকথা নির্ভর। যটনাটি হচ্ছে, পারস্য সন্মাট 'কাম্বীয' মিসরের ফির'আউন 'আমাযীছ' এর নিকট তার কন্যা 'নাফ্রীত' কে বিবাহের প্রস্তাব দিলে ফির'আউন এ প্রস্তাবে সন্মত হয়। কিন্তু ফির'আউন কন্যা 'নাফ্রীত' রাজপ্রহরী 'তাসৃ' কে ভালবাসত এবং অন্য কারো নিকট বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ হওয়া অপছন্দ করতো। তাই সে বিদেশে বিবাহ বসতে অন্থীকৃতি জ্ঞাপন করলো। এ দিকে রাজকন্যা 'নাফ্রীত' দুঃখ-ভারাক্রনত ও চিন্তা বিহ্বল হলে পূর্ববর্তী ফির'আউন 'আরইয়াস' কন্যা 'নাতীতাস' তার নিকট আসে। ইতোপূর্বে নাতীতাসের পিতা 'আরইয়াস'কে নাফ্রীতের পিতা 'আমযীছ' হত্যা করে তার সিংহাসন দখল করেছিল। অনন্তর নাতীতাস' তার বান্ধবী 'নাফ্রীত' ফর্তৃক প্রস্তাব প্রত্যাখ্যান ও বিবাহে অন্থীকৃতির ফলে মিসরের উপর যে ভয়াবহ দুর্যোগ নেমে আসবে তা উপলব্ধি করলো। তখন সে নাফ্রীতকে এ আশ্বাস দিল যে সে তার বান্ধবীর স্থলাভিষিক্ত হবে। অতঃপর বিবাহ আসরে 'নাতীতাস' নাফ্রীত' নাম ধারণ করে কামবীবের নিকট নিজকে উপস্থাপন করলো।

৩৪. ভ. আবদুল মাজীদ আল-হর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ১৮৬-১৮৭: হাল্লা ভাল-ফার্থরী, তারীখ আল-আদব আল-আয়বী, পৃ. ১০০১-১০০৬।

৩৫. দ্র: আহ্মাদ শাওকী, মাজনূন লায়লা, (বৈক্লত: নার আল-আউলা, ১৯৮১)।

৩৬. আবদুস সান্তার, আধুনিক আরবী সাহিত্য, (ঢাকা: মুক্তধারা, ১ম প্রকাশ, ১৯৭৪), পৃ. ১৬৯-১৭৬।

৩৭. ছ. শাওকী দায়ক, শাওকী শাইর আল-আসর আল-হালীস, পৃ. ২১৯; হান্না আল-কাধ্রী, তারীব আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ১০০৬-১০০৭।

অল্প কিছুদিনের মধ্যে বিবরটি সকলের নিকট প্রায়্ত জানাজানি হওয়ার উপক্রম হলো। বিশেষ করে 'ফানিস' নামক একজন গ্রীক সেনাপতি মিসরের ফির'আউনের পক্ষ ত্যাগ করে কাম্বীযের পক্ষ অবলম্বন করে পারস্যে আসে এবং কাম্বীয়কে এ প্রতারণার কথা জানিয়ে বলে যে, তার স্ত্রীর নাম হচ্ছে নাতীতাস', নাক্রীত' নয়। এতদশ্রবণে কাম্বীয় তখন মিসর ও নাতীতাসের উপর ক্ষোভে দুঃখে কেটে পড়ে এবং সৈন্য সামন্ত নিয়ে মিসর আক্রমণ করে এবং এতে অগ্নিসংযোগ ও লুঠন করে তা দখল করে নেয়। ফলে মিসরীয়রা দখলদার কাম্বীযের বিক্লন্ধে বিদ্রোহ ঘোষণা করে এবং তাকে মিসর থেকে বের করার জন্য তার বিক্লন্ধে যুদ্ধ করে। তখন কাম্বীয় তাদের উপর খড়গহন্ত হন। ইত্যবসরে কাম্বীয় নদীতে ঝাঁপ দিয়ে নাক্রীতের আত্মহত্যার খবর জানতে পেরে উন্মাদপ্রায় হয়ে গেল এবং নতুন ফির'আউন বিস্মাতিক ও প্রতারক সেনাপতি ফানিসকে হত্যা করলো। অতঃপর যখন মিসরীয়রা তাকে বহিদ্ধার করার জন্য বারবার আক্রমণ করতে থাকলো তখন ক্রোথান্বিত কাম্বীয় তাদের দেবতা 'আবীস' এর প্রতি বর্শা নিক্লেপ করলে সে তাকে সহাদয় হওয়ার উপদেশ দেয়। ইতোমধ্যে কাম্বীযের মধ্যে জিঘাংসা ও ক্রন্ত উন্মাদনা বেড়ে গেল। ফলে মিসরীয়দেরকে তালের সম্রাউ ও তাদের স্ক্রাট ও তাদের উপান্য গো-শাবকের উপর শোকাহত এবং গারস্যবাসীকে তাদের সম্রাউ ও সেনাপতির মৃত্যুতে ক্রন্তনরত অবস্থায় সে নিজেই বক্ষে ছুরিকাঘাত করে আত্মহত্যা করে। তাদের সম্রাট ও সেনাপতির মৃত্যুতে ক্রন্তনরত অবস্থায় সে নিজেই বক্ষে ছুরিকাঘাত করে আত্মহত্যা করে। তাদের

আহমাদ শাওকীর 'কাম্বীর' নামক বিয়োগাত্মক নাটকটি তিনটি অধ্যায়ে পরিবেষ্টিত হয়েছে। প্রতিটি অধ্যায়ে বেশ কয়েকটি দৃশ্যের অবতারণা ঘটেছে। নাটকটির বিভিন্ন পাত্র-পাত্রীর মধ্যে প্রধান ১০ টি চরিত্র রয়েছে।

#### 8. আলী বেক আল-কাবীর

আহমাদ শাওকী কর্ত্ক 'আলী বেক আল-কাবীর' على بِكَ الْكَبِينِ অথবা 'মা হিরা
দাওলাতু আল-মামালিক' عرى دُولَّهُ الْسَالِيْكِ শিরোনামের নাটকটি মূলতঃ দু বার রচিত হয়েছে।
প্রথমতঃ ১৩১১ হি./১৮৯৩ সালে খেদীব তাওকীক নাশার শাসনামলে আহমাদ শাওকী তখন ফ্রান্সের
প্যারিস নগরীতে অধ্যয়নরত ছিলেন। নাটকটি সমাও করার প্রচেষ্টা সত্ত্বেও এর প্রতি তাঁর সম্ভব্তি না
থাকার কারণে এটিকে তিনি প্রকাশ করেননি। পরবর্তীতে কবির জীবনসায়াহে এতে কিছু পরিবর্তন
সাধন করে ১৩৫১ হি./ ১৯৩২ সালে এটির রপরেখাকে পুনঃ বিন্যাস করে প্রকাশ করেন। ৪০

১১৮৪ হি./১৭৭০ খ্রিষ্টাব্দে প্রশাসনের বিরোধ সম্পর্কে কায়রোর ফুস্তাত, সিরিয়ার সালিহিয়্য। ও ফিলিন্তিনের আক্লায় সংঘটিত রাজনৈতিক যুদ্ধ বিগ্রহ ও বন-সংঘাতের ঘটনাবলীই এই নাটকের মূল প্রতিপাদ্য বিষয়।<sup>85</sup>

বটনাটি এই যে, অস্টাদশ শতান্দীতে ওসমানীর শাসনামদের শেষ ভাগে আলী বেক আলকাবীর (১৭২৮-১৭৭৩ খ্রি.) মিসরে মামলুক রাজবংশের প্রধান ও নেতা হিসেবে আত্মপ্রকাশ করেন।
ওসমানীয়রা তাকে মিসরের শায়খ নিয়োগ করেন। তিনি ছিলেন রাজনৈতিকভাবে অত্যন্ত লোভী
প্রকৃতির ও উচ্চাভিলাবী। ওসমানীয় সামাজ্যের দুর্বলতার সুযোগে তিনি অটোমানদের উপর আক্রমণ
চালিয়ে মিসরকে স্বাধীন করেন। অতঃপর সিরিয়া পর্যন্ত সামাজ্য বিভারের উদ্দেশ্যে স্বীয় শৃতর ও

৩৮. ড. আবকুন মাজীদ আল-হর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ১৮৭-১৮৮; আহমাদ কাব্বিশ, তারীৰ আল-শি'র আল-আরবী আল-হাদীস, পৃ. ৮৪।

৩৯. দ্র: আহমাদ শাওকী, কামবীব, (বৈক্লত: দার আল- আউদা, ১৯৮১)।

ড. আবদুন মাজীদ আল-ছর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ১৮৫: ড. মুহান্মদ আহমাদ আল-আ্ব্ব, আন আল-লুগাহ ওয়া আল-আল্ব ওয়া আল-শাক্ল, পৃ. ২১৩: ড. মুহান্মল মানলুয়, আহমাদ শাওকী, পৃ. ৩৫।

৪১. আহমাদ কাব্দিশ, তারীৰ আল-শি'র আল-আরবী আল-হাদীস, পৃ. ৮৪।

সেনাপতি মুহামদ বেক আবু আল-যাহ্ব (মৃ. ১৭৭৫ খ্রি.) কে সেখানে অভিযানে প্রেরণ করেন। এ
সময় 'আক্কার শাসক তাঁকে সামরিক সাহায্য করলে তিনি তৎকালীন সিরীয় অধিপতিকে পরাজিত
করে দামেশ্ক অধিকার করে নেন। কিন্তু আলী বেকের নিকট ফিরে আসার পূর্বে ওসমানীয়য়া তাঁকে
মিসর রাজ্য করায়ন্ত করায় জন্য প্রয়েচিত কয়লে তিনি স্বহত্তে মিসরেয় কতৃত্ব গ্রহণের উদ্দেশ্যে আলী
বেকের বিক্লছে সেনাবাহিনী প্রস্তুত করায় জন্য ক্রুত মিসরে প্রত্যাবর্তন করেন।

ওসমানীয়দের উপর প্রায় বিজয় অর্জনের প্রাক্তালে আলী বেকের বিরুদ্ধে তাঁর শ্বওর মুহাম্মদ আবু আল-যাহ্ব ও তাঁর দাস মুয়াদ বেক বিদ্রোহ করে বসে। উভয়ে এমন এক সময়ে জঘন্য বিশ্বস্বাতকতা করলো যখন তিনি মিসরের স্বাধীনতার আলো দেখছিলেন। অতঃপর এ দুজন বিদ্রোহী তুর্কীদের সাথে গোপন চুক্তি করে এবং আক্কার শাসক 'দাহির আল-উমর' কে তাঁর বন্ধু আলী বেককে সাহায্য করার জন্য উৎসাহিত করে। এমভাবছায় উপায়ান্তর না পেয়ে আলী বেক তাঁর পৃষ্ঠপোষক আক্কার শাসকের নিকট আশ্রয় প্রার্থনা করলে তিনি তাঁকে তার স্ত্রী 'আমাল', পরিচারিকা ও সেবিকাদেরকে সাহায্য করেন। অপরদিকে আবু আল-যাহাবের লালসা চরিতার্থ হয়নি। যদিও আবু আল-যাহাব সিরিয়াছ সালিহিয়ায় রণাঙ্গনে তার প্রতিপক্ষকে ঘায়েল করে ও তাকে হত্যা করে। কিন্তু মিসরে প্রত্যাবর্তনকালে তিনি বন্দী হন এবং কিছুদিন পর মৃত্যুবরণ করেন। 

৪২

আহমাদ শাওকী তাঁর এই ঐতিহাসিক নাটকটিতে আলী বেকের স্ত্রী ক্রীতদাসী 'আমাল' এর প্রতি অপর ক্রীতদাস মুরাদ বেকের ভালবাসা সংক্রান্ত সাহিত্যিক বিষয়টি সংযুক্ত করেন। অথচ 'মুরাদ বেক' জানত না যে 'আমাল' তার আপন বোন। এভাবে নাটকটিতে আহমাদ শাওকী দুইটি দূরবর্তী বিষয়কে পরপর প্রবেশ করিয়ে দেন। নাটকের প্রতিপাদ্য বিষয়কে যথার্থভাবে সমন্বর না করে কয়েকটি বাৎসল্য ঘটনা এতে প্রবিষ্ট কয়ানোর ফলে এটির নাট্যশিল্পের মান ক্ষুণ্ন হয়েছে নিঃসন্দেহে। তথাপি এর কিঞ্চিৎ মানক্ষুণ্ন ও ক্রন্টি সভ্তেও এতে মামলুকদের অত্যাচার ও প্রতারণার চিত্রাংকনে আহমাদ শাওকী যথেষ্ট সার্থকতার স্বাক্ষর রেখেছেন। অনুরূপভাবে এই সামাজিক নাটকটিতে তিনি প্রাচীন মিসরীয় স্থানীয় বৈশিষ্ট্যবলীর খণ্ডচিত্র অত্যন্ত সুনিপুণভাবে উপস্থাপনে সক্ষম হয়েছেন। ৪০০

'আলী বেক আল-কাবীর' শিরোনামের বিয়োগাত্মক কাব্য নাটকটি মোট তিনটি অধ্যায়ে বিভক্ত। এর কতক পাত্র-পাত্রীর মধ্যে ৬ টি চরিত্র রয়েছে।<sup>88</sup>

#### ৫. আনতারা

আহমাদ শাওকীর আনতারা । নামক বিয়োগাত্মক কাব্য নাটকটি ১৩৫১ হি./১৯৩২ সালে রচিত, যা কবির মৃত্যুর এক মাস পর প্রকাশিত হয়। এই নাটকে হিজরী পূর্ব শতকের মাঝামাঝি সময়কালীন নাজ্দ মরু অঞ্চলের ঘটনাবলী হান পেয়েছে। কিতাব আল-আগানী সহ অন্যান্য আয়বী সাহিত্য গ্রন্থে সংকলিত আরবদের গোত্রীয় ঘটনাবলী এই নাটকের উপজীব্য। এই নাটকের উল্লেখযোগ্য বৈশিষ্ট্য এই যে, এতে 'আল-সাবউল মু'আয়াকাত' । বিশিষ্ট্য এই যে, এতে 'আল-সাবউল মু'আয়াকাত' ।

হারা আল-ফার্থরী, তারীথ আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ১০০৭; ভ. শাওকী দায়ক, শাওকী শাইর আল-আদয় আল-হালীদ, পৃ. ২৩৩; M. M. Badawi, Modern Arabic Literature, p. p. 358-359.

ভ. আবদুল মাজীদ আল-হুর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ১৮৮-১৮৯।

৪৪. দ্র: আহমাদ শাওকী, আণী বেক আল-কাবীর, (বৈরুত: দার আল-আউলা, ১৯৮১)।

৪৫. ইনক্ষতল কায়স (৫০০-৫৪০ খ্রি.), জায়াকা বিদ আল-আবৃদ (৫৪৩-৫৬৯ খ্রি.), য়ৄয়য়য় বিদ আবী সুলমা (৫৩০-৬২৭ খ্রি.), লাবীল বিদ রাবী আ (৫৩১-৬৬১ খ্রি.), আময় বিদ কুলসুম (য়ৃ. আয়ৣ. ৬০০ খ্রি.), আদতারা বিদ নালাল (৫২৫-৬১৫ খ্রি.) ও হায়িস বিদ হিল্লিয়া (য়ৃ. আয়ৣ. ৫৮০ খ্রি.) এই সাতজন প্রাক-ইসলামী খ্যাতলামা আয়য় কবিয় সাভাট বিখ্যাত কাসীলা সংগৃহীত হয়ে একয়ে প্রথিত হয়েছে বলে একে আল-সাবউল য়ৢ'আল্লাকাত' বা 'ঝুলস্ত গীতিকা সপ্তক' নামে অভিহিত করা হয়। সুপ্রসিদ্ধ বর্ণনাকায়ী হাম্মাদ আল-য়াবিয়য়হ (য়ৃ. ১৫৫ হি./ ৭৭২ খ্রি.) প্রখ্যাত সপ্তগীতি কাবয় য়ৢ'আল্লাকাতের সংকলক। এই কাবয় সপ্রহই

অন্যতম খ্যাতনামা কবি আনতারা বিন শান্দাদ আল আব্সী (৫২৫-৬১৫ খ্রি.) এর সংগ্রামবহুল জীবন কাহিনীই চিত্রায়িত হয়নি, বরং তৎকালীন আরবদের সমাজ ব্যবস্থার এমন একটি চিত্র অংকিত হয়েছে; যা দর্শকদের সামনে জীবত হয়েই প্রতিভাত হয়।

নাটকটির ঘটনা পরিক্রমা জাহেলী যুগের শেষাংশে আব্স' ও 'আমের' এবং এ সুরের মধ্যবর্তী গোক্রসমূহের মধ্যে পরিব্যাপ্ত। প্রাক-ইসলামিক আরবের আব্স বংশের বুবক 'আনতারা বিন শাদ্দাদ' দ্বীয় চাচা মালেকের কন্যা 'আবলা' কে ভালবাসতো। আবলাও আনতারাকে তাঁর ভাষার স্পষ্টতা ও তারুণ্যের দীপ্ততায় বিমুগ্ধ হয়ে সেই ভালবাসার আহ্বানে সাড়া দিয়েছিল। কিন্তু আনতারার পিতা উভয়ের পরিণয়ের মাঝে প্রতিবন্ধক হয়ে দাঁড়িয়েছিল। এই কারণে য়ে, আনতারা ছিল কৃষ্ণবর্ণের হাব্দী দাসীর সভান। যেজন্য আনতারা প্রথমতঃ শাদ্দাদের পুত্র হিসেবে স্বীকৃত হয়ন। কিন্তু পরে আনতারায় অসাধারণ কাব্যপ্রতিভা, বুদ্ধিমতা ও অসামান্য শৌর্য-বীর্যের গুণাবলী শাদ্দাদের দৃষ্টি আকর্ষণ করে এবং তিনি তাকে নিজের উরসজাত সন্তান বলে জন্মগত সন্ধন দ্বীকার করে নিতে বাধ্য হন এবং তার চাচাতো বোনের সাথে বিবাহে সন্মতি দেন।

এদিকে আব্লার পিতা তার কন্যাকে আনতারার সাথে বিবাহ দিতে অসন্মত হয় এবং সাথ্র আল-আমেরীর নিকট বিবাহ দিতে সিদ্ধান্ত গ্রহণ করে। অতঃপর 'আবলা'কে আমের গোত্রের তাবুসমূহের দিকে অশ্বারোহী সৈনিকরা পাহারা দিয়ে পথ অতিক্রম করার সময় আনতারা' কাফেলার উপর বীরবিক্রমে ঝাপিয়ে পড়ে অনেককে হত্যা করে, অনেককে তাড়িয়ে দেয় এবং প্রতিপক্ষের কাছ থেকে আব্লাকে ছিনিয়ে নেয়। আর সাখ্রের নিকট তার প্রিয়তমা নাজিয়া' নান্নী এক য়ুবতীকে আব্লার বত্র, চালর ও ওড়না পরিধান করিয়ে পাঠিয়ে দেয়। কিন্তু সাখ্রের কাছে কৌশলটি অনাবৃত থেকে যায়। ফলে সে নাজিয়া' কে আব্লা মনে করে বতঃকুর্তভাবে অভ্যর্থনা জানায়। অতঃপর সত্য প্রকাশিত হয়ে গেলে যা ঘটে গেছে তাতে সকলেই সম্ভইচিত্তে থাকে। অনন্তর 'সাখর' নাজিয়া' কে বিবাহ কয়ে নেয় এবং 'আনতারা' তার প্রেমিকা 'আবলা' কে বিবাহ বদ্ধনে আবদ্ধ করে নেয়। <sup>৪৬</sup> 'আনতারা' শীর্ষক কাষ্য নাটকটি চায়টি অধ্যায়ে সুবিন্যন্ত হয়েছে। আয় এতে পাত্র-পাত্রীর মধ্যে মোট ১৪ টি প্রধান চরিত্র স্থান লাভ করেছে। <sup>৪৭</sup>

'আনতারা' নাটকটিতে আনতারা ও আব্লার কঠে আরব ঐক্যের প্রতি আহ্বান প্রাধান্য পেয়েছে। আর এটি মানসিক ছন্দ্রের সমাধানের প্রতি নির্দেশ করছে যা আহমাদ শাওকী তাঁর কাব্য নাটকগুলোতে ফুটিয়ে তুলেছেন। 'আনতারা' নাটকের প্রধান চরিত্র আনতারার বিবাহের দৃশ্যটি খুবই উপভোগ্য। এতব্যতীত আনতারার 'দাহিস' ও 'ঘাবরা' যুদ্ধ বিজয় দুঃসাহসিক এক বীরত্বপূর্ণ পরিচয়ের অভিব্যক্তি। আনতারা শ্বীয় অতুলনীয় কাব্যপ্রতিভা ও অসাধারণ বীরত্বের গুণাবলী ছারা সংগ্রামী জীবনের সকল বাধা-বিপত্তি অতিক্রম করতে সক্ষম হলেন। নিঃসন্দেহে আরবদের অতীত ইতিহাস অবলন্ধনে রচিত আনতারা' নাটকটি আহমাদ শাওকীর এক অমর সৃষ্টি। ৪৮

প্রাক-ইসলামী যুগের আরবী কাব্য সংকলনগুলোর মধ্যে সমধিক প্রনিদ্ধ ও বিশ্ববিখ্যাত। দ্র: নূরন্দীন আহমদ, আস-সাব্উল মু'আল্লাকাত, (ঢাকা: কেন্দ্রীয় বাংলা উনুয়ন বোর্ত, প্রথম প্রকাশ, ১৯৭২), পৃ.২৬; আ. ত. ম. মুছলেহ উন্দীন, আরবী সাহিত্যের ইতিহাস, পৃ. ৪০-৪৬; মুহাম্মদ আবদুল মুনিম খান, ইমরুউল কারস-এর জীবদ ও তাঁর মু'আল্লাকায় প্রবিধ্যাণিত, (ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়: ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় পত্রিকা, সংখ্যা: ৬৯, ফেব্রুয়ার্মী,২০০১, ফার্মুন,১৪০৭), পৃ. ১২৫।

৪৬. হারা আল-ফাখ্রী, তায়ীর্ব আল-আদ্ব আল-আয়বী, পৃ. ১০০৮-১০০৯; ড. আবদুল মাজীদ আল-হর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ১৯০; আহমাদ কাবিবশ, তায়ীর্থ আল-শি'র আল-আয়বী আল-হালীদ, পৃ. ৮৫।

৪৭. দ্র: আহমাদ শাওকী, আদতারা, (বৈরুত: দার আল-আউদা, ১৯৮১)।

৪৮. আবদুস সান্তার, আধুনিক আরবী সাহিত্য, পূ. ১৭৭।

# ৬. আল-সিতু হুদা

আহমাদ শাওকী জীবন সায়াকে 'আল-সিতু হুদা' এই কৈ নামক মিলনাত্মক কাব্য নাটকটি রচনা করেন। অধিকাংশ ইতিহাস গ্রন্থে সঠিকভাবে এ নাটক রচনার সন-তারিথ উল্লেখ পাওয়া যার না।<sup>85</sup> তবে প্রখ্যাত সাহিত্যিক ও জীবনী লেখকদের মতে আহমাদ শাওকী এটিকে তাঁর জীবনের শেষ দিকে রচনা করেছেন বলে প্রতীয়মান হয়। আর প্রবল ধারণা এই যে, কবি নাটকটি ব্রিশের দশকের তক্ষতে রচনা করেছেন।

আহমাদ শাওকী তাঁর আল-সিতু হুদা' নাটকটির বিষয়বন্ত কোন ঐতিহাসিক প্রেক্ষাপট থেকে
নয়, বরং সমাজে বিজৃত সাধারণ জীবনের প্রেক্ষিত থেকে গ্রহণ করেন। আহমাদ শাওকী এতে
একজন কৃপণ ধনাত্য মহিলার বৈবাহিক জীবনের বিচিত্র ঘটনাবলী অংকন করেছেন। এই নাটকটির
কাহিনী বিংশ শতান্দীর নয়। এই নাটকের নায়িকাও এ সময়কালের নয়, বয়ং উনবিংশ শতান্দীয়।
আর নাটকটির পউভূমি ছিল কায়রো নগরীর হানাফী মহলায়, যেখানে ছিল কবির আবাসস্থল।

নাটকের ঘটনাবলী এই যে, 'আল-সিতু হলা'(Madam Huda) নামী প্রধান চরিত্রের ধনাত্য
মহিলাটির ছিল সম্পদের প্রতি অত্যন্ত লিন্সা। কারণ সে জানত যে, লোকেরা সম্পদের জন্যই তার
প্রতি ধাবিত হয়। তাই মহিলার বয়স চল্লিশোর্ধ হওয়া সন্ত্বেও সে নিজেকে যুবতী হিসেবে উপস্থাপন
করতে সদা তৎপর থাকত। মহিলাটি একাধিক বিবাহ করে। কিন্তু সে কোনটিতেই সুখী হতে
পারেনি। কেননা তার সকল স্বামীই তাকে কেবল ধন-সম্পদের লালসায় বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ
হয়েছিল। ইতোপূর্বে নয়জন স্বামীর সাখে তার বিবাহ হয়, য়ায়া একের পর এক তার পানি গ্রহণের
জন্য প্রভাব করে অথবা তার আশা-আকাল্যায় নিকটবর্তা হয়। এতে সে তাদের চরিত্র ও হীনমন্যতা
নিয়ে কৌতুকাভিনয় করে। স্বামীদেয় কেউ তাকে তালাক দেয়, আর কেউ মৃত্যুবরণ করে। সর্বশেষ
যে ব্যক্তি মহিলাটিকে বিবাহ করে তার বন্ধনেই মহিলাটি পরলোকগমন করে।

এই মহিলা যে বিভাবে নিজেকে তার জনৈক স্বামীর লালসার কবল থেকে মুক্ত করেছে আলোচা নাটকে আহমাদ শাওকী সেই খণ্ডচিত্রটি তুলে ধরেন। মহিলার দশম স্বামী 'সারিচ্যি আল-আজিয়ী' ছিল মদ্যপানে আসক্ত ও দরিদ্র প্রকৃতির। নাটকের শেষ পর্যায়ে মহিলার মৃত্যুর পর তার শেষ স্বামীর পরিচিতি দেওয়া হয়। তার স্বামী ভাবে যে, সে তার মৃত জ্রীর পরিত্যক্ত সম্পদের একচ্ছত্র উত্তরাধিকারী হবে। কিন্তু সে মহিলাটির অসিয়তনামার সন্ধান পেয়ে এতে দেখতে পেল যে, তার স্ত্রী সমুদয় সম্পত্তির প্রায় অর্ধেক কতিপয় মহিলার নামে আর বাদবাকী সম্পদ বিভিন্ন জনহিতকর সংস্থার নামে দান করে গেছে। মহিলা এমনভাবে তার প্রতিশোধ গ্রহণ করে যে, সে তার স্বামীর জন্য এক কপর্দকও রেখে যায়নি। সুবিধাবাদী স্বামী তার স্ত্রীর এহেন প্রকৃত অবস্থা জানতে পেয়ে নিজের ভারসাম্য হারিয়ে ফেলে এবং নাটকের শেষাংশে অন্তর্হাসিতে ও আবেগে কেটে পড়ে মঞ্চ থেকে বের হয়ে যায়। বি

'আল-সিতু হুদা' শিরোনামের কাব্যনাটকটি মোট তিনটি অধ্যায়ে গরিবেষ্টিত হয়েছে। এতে অসংখ্য পাত্র-পাত্রীর মধ্যে প্রধান ২৬ টি চরিত্র স্থান লাভ করেছে। <sup>৫১</sup> নাটকটিতে মিসরীয় সামাজিক

৪৯. আহমাদ কাব্দিশ, তারীর্থ আল-শি'র আল-আরবী আল-হাদীস, পৃ. ৮৫; হাল্লা আল-কাখ্রী, তারীথ আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ১০০৯; ড. মুহান্দল আহমাদ আল-আযুবের বর্ণনা মতে, আহমাদ শাওকী তাঁর আল-সিল্ল হুদা' শীর্ঘক কাব্যনাটকাট ১৩০৮ হি./১৮৯০ সালে রচনা করেন। দ্র: আল-আল-লুগা ও্য়া আল-আদব ওয়া আল-নাক্দ, পৃ. ২১৩।

৫০. ড. শাওকী দায়ফ, শাওকী শাইর আল-আসর আল-হালীস, পৃ. ২৮৯-২৯৮; ড. আবদুল মাজীদ আল-হর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ১৯১; ইসলামী বিশ্বকোব, ৩য় খণ্ড, পৃ. ২৩৫; John A. Haywood, Modern Arabic Literature 1800-1970, P. P. 91-92.

৫১. আহমাদ শাওকী , আল-সিতু হুলা, (বৈক্লত: লার আল-আউলা, ১৯৮১)।

জীবনের হাল-হাকীকত, স্বভাব, চরিত্র, বিশ্বাস, ঐতিহ্য ও রীতি-নীতি চিত্রায়িত হয়েছে। পরিবর্তনশীল জীবনের গজীরতা ও মিসরীয় সমাজের নারী-পুরুষের সম্পর্কের নৈকট্য বর্ণনা করা এই নাটকের উদ্দেশ্য। আহমাদ শাওকী এ নাটক রচনায় বেশ দক্ষতার পরিচয় দিয়েছেন। যদিও নাটকটি চারিত্রিক দৃষ্টিভঙ্গি থেকে দুর্বল। এতে বিবাহের প্রতি সম্মান প্রদর্শনের চেয়ে তাছিল্য প্রদর্শন এবং অন্যের সম্পদের প্রতি সম্মান প্রদর্শনের চেয়ে তাছিল্য প্রদর্শন এবং অন্যের সম্পদের প্রতি সম্মান প্রদর্শনের চেয়ে হাদিও এই নাটক পাঠ করে পরিপূর্ণ তৃপ্তি লাভ করা যায় না এবং কাহিনীটি হাস্যরস ও কৌতুক বর্জিত, তবুও 'আল-সিত্র হুদা' নাটকটিতে বেশ কিছু হাস্যরসাত্মক কবিতা সন্নিবেশিত হয়েছে। বর্তমানে মুদ্রিত এ নাটকটি মঞ্চয়্থ করায় উপযোগী। বহু

#### ৭ আল-বাখীলা

আহমাদ শাওকী বিরচিত 'আল-বাখীলা' أَبْحِيْلَة নামক আরেকটি মিলনাত্মক কাব্যনাটকের সন্ধান পাওয়া যায় যা প্রকাশিত হয়নি । ১৩২৫ হি./ ১৯০৭ সালে আহমাদ শাওকী 'আল-বাখীলা নাটকটি রচনা করেন । কিন্তু এটি পাভুলিপি আকারেই থেকে যায় । অবশ্য 'আল-শাওকিয়্যাত আল-মাজহুলাহ' গ্রন্থটি 'আল-বাখীলা' নাটকের যে অংশগুলো আহমাদ শাওকী লিখেছিলেন তা অন্তর্ভুক্ত করেছে। ৫৩

তবে 'আল-বাখীলা' শীর্ষক নাটকটির অধিকাংশ অংশ হারিয়ে গিয়েছে বলে প্রবল ধারণা করা হয়। আর প্রকৃতই কবি কর্তৃক রচিত নাটকটির মূল পান্তুলিপির অংশবিশেষ হারিয়ে যাওয়ার ফলশ্রুতিতে আহমাদ শাওকী তাঁর জীবদ্দশায় এর প্রতি পুনরায় আত্মনিয়োগ করতে পারেননি। <sup>৫৪</sup>

## ক্রাব্যনাটকের বৈশিষ্ট্যাবলী

আহমাদ শাওকীর কাব্যনাটকসমূহ একদিকে ইতিহাস দ্বারা এবং অপরদিকে পাশ্চাত্য সাহিত্যের দ্বারা প্রভাবাদ্বিত বলে পরিদৃষ্ট হয়। ঐতিহাসিক প্রেক্ষাপটের দিক থেকে আহমাদ শাওকী তাঁর কাব্যনাটকসমূহে ইতিহাসের দীর্ঘ মেরাদী ও অত্যাধিক অতিরক্তন করেছেন। এতে তিনি তাঁর বিবরবস্তুসমূহের বর্টনাবলী চয়ন করেছেন। কিন্তু আরবী চলমান গতিতে গুরুত্বপূর্ণ অবস্থানসমূহ থেকে যোমটা খুলে দেয়ার কারণে এবং পাশ্চাত্য উপকরণাদির দ্বারা প্রভাবিত হওয়ার দরুণ তিনি সেগুলোকে খুব একটা সুন্দরভাবে উপস্থাপন করতে পারেননি। বরং তিনি শুক্ষ বিবয়াদিতে দুর্বল আন্দোলন প্রবেশ করাতে সচেষ্ট হন, যা তাঁর নাটককে অভীষ্ট লক্ষ্য থেকে দূরে ঠেলে দিয়েছে। বিশেষতঃ ঘটনাবলীতে বিজ্ঞান্তিকর বিবয় ও কুসংস্কারাদি সংযোজন করার ফলে ঐতিহাসিক মূল্য কিছুটা হলেও ক্ষুণ্ন হয়েছে এবং কাম্য সাংকৃতিক আকাঙ্খা বিষয়ক লক্ষ্যবস্তুসমূহ সুদূর পরাহত হয়েছে।

নাটকের প্রধান উপজীব্য তথা বিষয়বস্তুতে প্রেমের কাহিনী সন্নিবিষ্ট করার কারণে ঐতিহাসিক মূল্য বেমনভাবে ক্ষুণ্ণ হয়েছে তেমনি প্রেমের ঘটনাবলী ঐতিহাসিক বিবরণাদির সাথে একই বন্ধনে সুদৃঢ়ভাবে সংযুক্ত না হওয়ার ফলে নাট্য উপন্যাসের দুর্বোধ্যতা ও অস্পষ্টতার কারণ হয়েছে এবং কিঞ্চিৎ জটিলতা সৃষ্টি করেছে। অবশ্য এটি শৈল্পিক উদ্দেশ্যে নয়, বরং বিভিন্ন প্রেক্ষাপটে সৃষ্ট বিষয়বস্তুর চরিতার্থ করার জন্য ও কাল্পনিক বিষয়াদিকে ফুটিয়ে তোলার জন্য তিনি ইতিহাস বিকৃতি

৫২. হান্না আল-ফাখুরী, তারীখ আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ১০০৯; ইসলামী বিশ্বকোষ, ৩য় খণ্ড, পৃ. ২৩৫।

৫৩. 

 ভ. মুহাম্মদ আহমাদ আল-আব্ব, আল-আল-লুগা ওয়া আল-আদব ওয়া আল-লাব্ল, পৃ. ২১৪।

ড. আবদুল মাজীদ আল-স্থর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ১৯১।

৫৫. ড. আবদুল মাজীদ আল-হর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ১৯১-১৯২।

করেছেন ফলশ্রুতিতে যা ঐতিহাসিক তথ্যাদির সাথে সংঘাতের সৃষ্টি হয়েছে। 

অতহাসিক পটভূমিতে রচিত কোন কোন নাটকে ঘটনাবলীর সংরক্ষণে সক্ষম হলেও ঐ সকল বিষয়বন্তার চেতনা সংরক্ষণে সক্ষম হনিন। এর বহুবিধ দৃষ্টান্ত রয়েছে, যেমন- অপরাপর দৃষ্টান্তর মধ্যে আবৃলার পিতা 'মালেক' আরবীয় নেতা হওয়া সত্ত্বেও তাকে ধূর্ত, নিকৃষ্ট, লোভী ও হিংসুক হিসেবে চিত্রিত করা হয়েছে। অবচ ঐতিহাসিকগণ সকলেই অবগত আছেন যে, আরবরা তাদের নেতৃবৃন্দের নির্বাচনে অত্যন্ত কঠোরতা অবলম্বন করতেন। আর তিনি 'আনতারা' ও 'আবৃলা' কে আরব ঐকেয়র প্রতি আহ্বানকারী হিসেবে চিত্রায়ণ করেছেন। অথচ জাহেলী যুগের লোকেয়া সভাবতই এককভাবে নৈরাজ্য সৃষ্টিকারী হিসেবে থাকত এবং তারা জাতীয়তার মধ্যে উপজাতীয় স্কলমপ্রীতিকে অতিক্রম করত না।

বংগ

উল্লেখ্য যে, পাশ্চাত্য নাটকের দ্বারাও আহমাদ শাওকী ভীষণভাবে প্রভাবিত হয়েছেন। তিনি তাঁর নাট্যকবিতার জন্য পাশ্চাত্য নাটকের প্রতিটি আন্দোলনকে উদ্ধৃত করতে সচেষ্ট ছিলেন। কিন্তু এ চয়ন কাজে তিনি দারুণভাবে ব্যর্থ হয়েছেন এবং এর বিপরীতে পৌঁছেছেন। <sup>৫৮</sup>

# শাওকীর নাট্যদক্ষতা সম্পর্কে সমালোচকদের মূল্যায়ন

আরবী সাহিত্যের প্রখ্যাত পভিত ও বিশিষ্ট সাহিত্য সামালোচক ড. ত্বাহা হুসাইন (১৩০৭-১৩৯৩ হি./১৮৮৯-১৯৭৩ খ্রি.) আহমাদ শাওকীর নাট্যদক্ষতা সম্পর্কে যথাযথ মন্তব্য করে বলেছেন যে, "নিশ্চয়ই শাওকী আরবী কবিতায় নাট্যকাব্যের জনক বা স্রষ্টা।"<sup>৫৯</sup>

এতহাতীত ড. ত্বাহা হুসাইন নাট্যকার হিসেবে আহ্মাদ শাওকীর বিরল প্রতিভার মূল্যায়ন করতে গিয়ে বলেন, "অভিনয়ের ক্ষেত্রে শাওকী সঙ্গীত পরিবেশন করেছেন, গেয়েছেন এবং প্রভাবিত হয়েছেন; কিন্তু তিনি নিজে অভিনয় করেননি। কেননা অভিনয় প্রত্যুৎপন্নমতিত্বে করা যায় না এবং এর প্রতি তিনি ধাবিত হুননি। এটি এমন একটি শিল্প যাতে যৌবন, অধ্যয়ন ও পঠনের প্রয়োজন হয়।...তাই তার অভিনয় ছিল আকৃতিগতভাবে, যাতে আত্মার ক্ষেত্রে ক্রটি হয়েছে। যদি ও তিনি মানুষের নিকট এটি জনপ্রিয় করেছেন তবে এতে সঙ্গীতের উৎকর্ষতা নেই।"

ড. ত্বাহা হুসাইনের উপরোল্লিখিত উক্তির বিরোধিতা করে আধুনিক আরবী সাহিত্য জগতের খ্যাতনামা লেখক, সাহিত্যিক ও সমালোচক ড. শাওকী দারক (জন্ম-১৩২৮ হি./১৯১০ খ্রি.) মন্তব্য করেন যে, "বরং আমরা বলব যে, নিশ্চরাই শাওকী অভিনয় করেছেন ও গেরেছেন; অথবা সঙ্গীতের জন্য অভিনয়ের বিরাট সুযোগ প্রদান করেছেন, আর এটি অনিচ্ছাকৃতভাবে নয় বরং তিনি স্বেছ্যা প্রণোদিত হয়ে তা সম্পাদন করেছেন।"

আহমাদ শাওকীর কাব্যনাটকের বৈশিষ্ট্যাবলী পর্যালোচনায় সমকালীন প্রখ্যাত কবি, সাহিত্যিক, সমালোচক, সাংবাদিক, প্রবন্ধকার ও জীবনী লেখক আব্বাস মাহমূদ আল-আল্লাদ (১৩০৭-১৩৮৪ হি./১৮৮৯-১৯৬৪ খ্রি.) উল্লেখ করেছেন যে, "আহমাদ শাওকীর নাট্যসমূহ সাম্থিকভাবে ইতিহাসের তথ্যাদি সংরক্ষণ করেছে, আর কোথাও তা উপেক্ষিত ও পরিবর্তিত হয়ে

হারা আল-ফার্রী, তারীর আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ১০০৯।

৫৭. মুহাম্মদ হামেদ শওকত, আল-মানুরাহিয়্যাতু ফী শি'র শাওকী, (কাররো, ১৯৪৭), পু.৭৮ ।

৫৮. ড. আবদুল মাজীন আল-হুর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ১৯২।

৫৯. ড. ত্বাহা হুসাইন, হাফিজ ওয়া শাওকী, (কায়রো: মাত্বা'আতু আল-ই'তিমাদ, ১ম প্রকাশ, ১৯৩৩), পৃ.২২৪।

৬০. প্রাতক্ত, পৃ. ২২১।

৬১. ড. শাওকী দায়ফ, শাওকী শাইর আল-আসর আল-হাদীস, পৃ. ২০১।

থাকলে এতে লোষের কিছু হয়নি। কারণ কবি তো একজন ঐতিহাসিক নন, আর নাটক ইতিহাসের গ্রন্থও নয়।"<sup>52</sup>

এতদসম্পর্কে বিশিষ্ট পত্তিত ও সাহিত্য সমালোচক ড. মুহাম্মল মানল্র (১৩২৫-১৩৮৫ হি./১৯০৭-১৯৬৫ খ্রি.) এর একটি উক্তি বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য। তিনি বলেছেন যে, "নিশ্চয়ই শাওকীর নাটক বিশেষ করে বিয়োগান্ত কাব্যনাটক শীর্বচূড়ার উপনীত হয়, যখন এতে সুরায়োপ করা হয় এবং অপেরা হাউজের ন্যায় নাট্যমঞ্চে পরিবেশন করা হয়।" <sup>৬৩</sup>

মোন্দাকথা এই যে, আহমাদ শাওকীর নিকট নাট্য উপন্যাস হচ্ছে কাব্য ইতিহাস তথা সঙ্গীত তথা চলচ্চিত্র; যা নাট্যউপন্যাস হাড়া সবকিছু অন্তর্ভুক্ত। এহেন ক্রণ্টি সত্ত্বেও বিয়োগান্ত নাটকের চারিত্রিক মূল্য বিরাট। কারণ এতে ব্যক্তির অহংকার, চারিত্রিক নিন্ধপুবতা, বীরত্ব এবং সামাজিক মহৎ গুণাবলীর প্রতি উৎসাহ, দেশপ্রেম, স্বাধীনতার জন্য বিপ্লব, দাসত্ত্বে বিক্লম্বে যুদ্ধ এবং অত্যাচারিতের প্রতি সাহায্য করার উৎসাহ প্রদান বিবয়ক দৃশ্য সন্ধলিত চরিত্রগুলোর মূল্য অপরিসীম। তাই আমরা আহমাদ শাওকীকে আরবী কাব্য নাটকের জনক হিসেবে বিবেচনা করতে পারি। কেননা তিনিই প্রথম আরবী কবিতাকে গতানুগতিক বন্ধনের বেড়াজাল থেকে মুক্ত করে একে আধুনিক নাটকের চাহিদাসমূহের বশীভূত করেন। ১৪

### গদ্যসাহিত্যে শাওকীর অবদান

পদ্যের ন্যার গদ্যেও আহমদ শাওকীর অবদান অসামান্য। তাঁর গদ্য সাহিত্যে উল্লেখযোগ্য রচনা সম্ভারের মধ্যে রয়েছে চারটি উপন্যাস, একটি নাটক ও কতিপয় সামাজিক প্রবন্ধ। <sup>৬৫</sup> নিম্নে গদ্য ক্ষেত্রে তার অবদান সম্পর্কে আলোকপাত করা হল:

#### উপন্যাস

# ১. আযরাউল হিন্দ

আহমাদ শাওকী কর্তৃক ১৩১৫ হি./১৮৯৭ সালে রচিত ও মুদ্রিত 'আযরাউল হিন্দ' عَذْرُاءُ বা 'ভারতবর্বের কুমারী' শীর্বক উপন্যাসটির বিষয়বন্ত প্রাচীন মিসরীয় ইতিহাস থেকে গৃহীত। যার কাহিনী পরিব্যপ্ত হয়ে মিসরের প্রাচীনতম ফির'আউন বিভীয় রামেসীস (খ্রিষ্টপূর্ব ১৩০১-১২৩৫

৬২. আব্বাস মাহমৃদ আল-আঞ্চান, রিওয়ায়াতু কামবীয ফী আল-মীযান, (কাররো, তা. বি.), পৃ. ২০-৪৮।

৬৩. ড. মুহাম্মদ মানদ্র, মুহাদারাতু 'আন মাস্রাহিয়্যাতু শাওকী, (কাররো: ১ম প্রকাশ, ১৯৫৪), পৃ. ৫৮।

৬৪. হান্না আল-কাখ্রী, তারীখ আল-আদব আল-আন্নবী, পৃ. ১০১১-১০১২।

৬৫. আব্বাস মাহমূদ আল-আঞ্চদ, ত'আরাউ ফিসর, পৃ. ১৫৫-১৮৮।

৬৬. হান্না আল-ফাখ্রী, আল-জামি' ফী তারীখ আল-আদব আল-আর্ঘী, পৃ. ৪৩৮।

অন্দ) যিনি 'সীয ওয়া সাতরীস' নামে পরিচিত; এর সময়কালীন একটি ঐতিহাসিক ঘটনার সাখে সম্পুক্ত হয়েছে।<sup>৬৭</sup>

#### ২. লাদিয়াস

আহমাদ শাওকীর 'লাদিয়াস' । এই অথবা 'আথির আল-ফারা'আনা' آخِرُ الْفَرَاعِنَة আহমাদ শাওকীর 'লাদিয়াস' । অথবা 'আথির আল-ফারা'আনা' । শীর্ষক উপন্যাসটি ১৩১৬ হি./১৮৯৭ খ্রি. মতান্তরে ১৮৯৯ সালে রচিত ও মুদ্রিত হয়। দ্বিতীয় বিস্মাতিক (খ্রিষ্টপূর্ব ৫৯৪-৫৮৯ অন্দ) এর যুগের পরবর্তী খ্রিষ্টপূর্ব পঞ্চম শতান্দীর মিসরের হালচিত্রের প্রতিচ্ছবি হচ্ছে সর্বশেষ ফির'আউন 'লাদিয়াস' উপন্যাসের আলোচ্য বিষয়।

আহমাদ শাওকী ১৩১৮ হি./১৯০০ সালে দিল ওয়া তীমান' دِلُ وَ يُبِعَانُ नाমক একটি উপন্যাস রচনা করেন, যা অপ্রকাশিত থেকে যায়। এ উপন্যাসটিকে 'লাদিয়াস' এর উপসংহার বলে গণ্য করা হয়।

#### ৩. ওয়ারাকাত আল-আস

১৩২৩ হি./১৯০৫ সালে আহমাদ শাওকী বিরচিত ও মুদ্রিত 'ওয়ারাকাত আল-আস'

गोर्ग नाমক উপন্যাসটির কাহিনী পারস্য সন্রাট সাব্র (খ্রিষ্টপূর্ব ২৭২-২৪১) অন্ধ এর সময়কালের

ঘটনাবলী নিয়ে আবর্তিত হয়েছে। এতে 'লাদিয়াস' উপন্যাসের চেয়ে অনেক কম হন্দ য়য়য়ছে। আর
এ থেকে সমালোচকগণ দৃঢ়ভাবে মনে করেন যে, এটি বিংশ শতানীর প্রথম চতুর্থাংশে রচিত
হয়েছে।

## 8. মুহাওয়ারাতু বিনতাউর

শুহাওয়ায়াতু বিন তাউর' مَحْارُرَاتُ بِعَارُرُ नामक গ্রন্থটি আহমাদ শাওকীর আরেকটি সামাজিক সমালোচনামূলক নিবদ্ধ তথা উপন্যাস, যার অধিকাংশগুলো ছন্দযুক্ত ছাঁচে রচিত হয়েছে। ১০১৯ হি./১৯০১ সালে আহমাদ শাওকী 'শয়তান বিনতাউর: আউ লাব্দ লুকমান ওয়া হলহল সুলায়মান' المَحْدُ الْمُعْدَانُ رُهُدُ هُدُ الْمُعْدَانُ رُهُدُ هُدُ الْمُعَانُ وَهُدَ هُدَ الْمُعَانَ وَهُدَ هُدَ اللّهِ শীর্ষক উপন্যাসটি রচনা কয়েন। এটি একটি কথোপকথনমূলক গ্রন্থ, যাতে আহমাদ শাওকী মিসরের প্রাচীনতম ফির'আউন রা'মেসীস আল-আকবার (খ্রিষ্টপূর্ব ১৩১৪-১৩১২ অন্ধ) এর কবি বিনতাউর' এর সাখে গোপন কথা বলেছেন। যাকে তিনি দীর্ষজীবি শক্ন লাবদ' الله এর আকৃতিতে কয়না করেছেন। যাহোক, আহমাদ শাওকী ছিলেন কঠি ঠোক্রা ছদহদ' ৯৯৯ পাখী এবং দু'জন কবির মধ্যে মিসর সম্পর্ফে প্রাচীন ও আধুনিকতায় মিসরের পরিবর্তন প্রসঙ্গে সংলাপ পরিচালনা করেন। ১০

৬৭. আহনাদ কাব্দিশ, ভারীধ আল-শি'র আল-আরবী আল-হাদীস, পৃ. ৭৫-৭৬; হান্না আল-ফাধ্রী, ভারীধ আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ৯৭৭; ড. শাওকী দারফ, শাওকী শাইর আল-আসর আল-হাদীস, পৃ. ৩০৬।

৬৮. বাতক, পৃ. ৩০৬; ড. মুহামদ আহমাদ আল-আব্ব, 'আন আল-মুগা ওয়া আল-আলব ওয়া আল-নাক্দ, পৃ. ২১৩-২১৪; ড. মুহামদ মালদুর, আহমাদ শাওকী, বাতক, পৃ. ৭১।

৬৯. প্রাতক্ত; ড. আবদুদ মাজীদ আল-হুর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ১৯৮।

ড. মুহামদ মানদ্র, আহমাদ শাওকী, প্রাতক্ত, পৃ.৭১; ড. আবদুল মাজীদ আল-হর, আহমাদ শাওকী, পৃ.৮১।

৭১. ড. মুহাম্মদ আহমাদ আল-আয্য, 'আন আল-লুগা ওয়া আল-আদ্য ওয়া আল-নাক্দ, পৃ. ২১৪।

নাটক

কাব্যনাটকের ন্যায় গল্যেও নাটক রচনায় আহমাদ শাওকী যে সিদ্ধহন্ত এ বিষয়টি প্রমাণের উদ্দেশ্যেই তিনি 'আমীরাত আল-আন্দালুস' নামক একটি বিয়োগাত্মক ঐতিহাসিক নাটক রচনা করেছিলেন। আহমাদ শাওকীর বিরুদ্ধে তাঁর সমালোচকগণ 'ভিনি গদ্য নাটক লেখায় পারদর্শী নন' এরূপ অভিযোগ করলে কবি তাদের ভিত্তিহীন দাবীর অসারতা প্রমাণ করেন। <sup>১২</sup>

এ নাটকটি রচনাকাল, প্রেক্ষাপট, বিষয়বস্তু ও ঘটনাবলীর সারসংক্ষেপ আলোচিত হল:

## ১. আমীরাত আল-আন্দালুস

আহমাদ শাওকী তাঁর জীবন সারাহে ১৩৫১ হি./১৯৩২ সালে 'আমীরাত আল-আন্দালুস'
তথা 'স্পেনের রাজকুমারী' শীর্বক একমাত্র গদ্য নাটকটি রচনার কাজ সমাও
করেন। ৩ এ নাটকটির ঘটনাবলী উপজাতীর রাজবংশের শাসনামলে হিজরী পঞ্চম শতান্দী মোতাবেক
একাদশ খ্রিষ্টান্দের শেষের দিকে স্পেন ও সুদ্র মরক্কোতে পরিব্যপ্ত। এতে স্পেনীয় আরবদের
ঐতিহাসিক আন্দোলন সমূহ বিধৃত হরেছে। ১৪

আমীরাত আল-আন্দালুস' নাটকটির বিষয়বন্ত প্রধানতঃ দু'টি সর্গে বিভক্ত, প্রথম অংশে ইশবেলীয় বাদশাহ মুহান্দ বিন আব্বাদ (৪৩১-৪৮৮ হি./১০৪০-১০৯৫ খ্রি.) বিনি আল-মু'তামীদ বিন আব্বাদ নামে পরিচিত; তিনি কিভাবে পরাজিত হন এবং মরক্কোর 'ইগ্মাত' এ সপরিবারে নির্বাসনের হাল-হাকীকাত ও তাঁর সামগ্রিক অবস্থার বিবরণাদি চিত্রিত হয়েছে। ঘটনা এই যে, আল-মু'তামীদ এবং তাঁর আশেপাশের রাজালের মধ্যে আল-আসবানের বাদশাহ আল-মুন্স ও বীর মুসলিম প্রাতৃবৃন্দের উপজাতীয় বাদশাহগণের মধ্যে বন্ধ কিন্তুহ বিদ্যমান ছিল। মরক্কোর বাদশাহ ইউসুফ বিন তাশ্ফীন, তাঁর সোনপতিগণ ও মন্ত্রীবৃন্দ আন্দালুসের প্রতি অত্যন্ত আসক্ত ছিলেন এবং আল-আসবানের উপর কর্তৃত্ব বিভারের প্রন্তুতি গ্রহণ করছিলেন। আর উপজাতীয় বাদশাহগণ তালের এই সশস্ত্র প্রতিবেশীর ভয়ে আতংকিত ছিল। আল-মু'তামীদের প্রজালের অবস্থা ছিল খুবই শোচনীয়। অনতিবিল্পে চক্রান্তকারীদের আক্রমণে কর্জোভার পতন ঘটে। অতঃপর আল-মু'তামীদ পরাজিত হয়ে রাজ্য ত্যাগ করে সনুদর পরিবার সহ মরক্কোর 'ইগ্মাত'-এ নির্বাসিত হন।

দ্বিতীয় অংশটি ইশ্বেলীয় সর্বশ্রেষ্ঠ ব্যবসায়ী আবুল হাসান এর পুত্র 'হাসূন' এর সাথে আলমু'তামীদের কন্যা 'আমীরাত আল-আন্দালুস' তথা স্পেনের রাজকুমারী 'বুসায়না' এর প্রেম
উপাধ্যান। ঘটনাটি এই যে, বুসায়নার প্রতি হাসূনের দৃষ্টি বিনিময়ের পর তালের উভরের মধ্যে
পারস্পরিক ভালবাসার সৃষ্টি হয়। কিন্তু ঘটনাক্রমে ছন্মবেশে বুসায়না তার প্রেমিকের সাথে কথাবার্তায়
নিমপ্প থাকাকালে জানতে পারে যে, সে তার ভাই জাফরের ঘাতক। এতে সে সন্থিত হারিয়ে ফেলে
এবং তার মাথা থেকে টুপিটি পড়ে যায়। তথন হাসূন তার গজীর প্রেমে পড়ে যায়। অতঃপর যখন
আল-মু'তামীদ সপরিবারে নির্বাসিত হন তথন 'বুসায়না' জনৈক মরক্কোবাসীর হাতে বন্দী হলে সে
তাকে বিক্রি করতে চায়। ব্যবসায়ী আবুল হাসান তাকে স্বীয় পুত্র হাস্নের জন্য করে নের।
অনন্তর তার সাথে বিবাহের প্রতাব করা হলে বুসায়না তার পিতার সন্মতি ব্যতীত বিবাহ বন্ধনে

৭২. ড. শাওকী দায়ফ, শাওকী শাইর আল-আসর আল-হাদীস, পৃ. ২৭৫।

৭৩. হাল্লা আল-ফাখ্রী, তায়ী৺ আল-আদব আল-আয়য়ী, পৃ. ১০০৮: উল্লেখ্য যে, আহমাদ শাওকী শেপদে খেছো দির্বাসনকালীন (১৯১৫-১৯১৯ খ্রি.) সময়ে ইশ্যেলীয় সুলতান আল-য়ৢ৺তামীদ বিন আব্বাদের সপরিবারে দির্বাসনের ঘটনায় অনুপ্রাণিত হয়ে সেখানে বসেই 'আমীয়াত আল-আন্দালুস' নাটকে পাতুলিপি য়চনায় প্রয়াস গান। দ্র: ভ. আবদুল মাজীদ আল-হয়র, আহমাদ শাওকী, পৃ. ৬৫: ভ. য়ৢহাম্মদ আহমাদ আল-আয়্ব, আন আল-লুগা ওয়া আল-আদব ওয়া আল-নাক্দ, পৃ. ২১৪।

৭৪. হান্না আল-ফাখ্রী, ভারীখ আল-আদৰ আল-আরমী, পৃ. ১০০৮।

আবদ্ধ হতে অস্বীকৃতি জ্ঞাপন করে। পরবর্তীতে তারা আল-মু'তামীদের নির্বাসনস্থলে গিয়ে তার সন্মতি লাভ করে এবং বিবাহ সম্পন্ন হয়। <sup>৭৫</sup>

আহমাদ শাওকী বিরচিত আমীরাত আল-আন্দালুস' শীর্ষক নাটকটি পাঁচটি অধ্যায়ে বিভক্ত। প্রতিটি অধ্যায়ে কয়েকটি দৃশ্য রয়েছে। এ নাটকটিতে মূল ১৬ টি চরিত্র সন্নিবেশিত হয়েছে। এই গদ্য নাটকে আহমাদ শাওকী তাঁর চিরাচরিত হন্দোবন্ধ রচনা থেকে বিরত থাকেন। ঐতিহাসিক পটভূমিকার রচিত আন্দালুসের রাজা-বাদশাহ ও তালের জীবন কাহিনী এই নাটকের প্রধান উপজীব্য। ৭৬

#### প্রবন্ধ

আহমাদ শাওকীর বিভিন্ন বিষয়ে রচিত সামাজিক প্রবন্ধাবলীর সংকলন রয়েছে, যথা-'আস্ওয়াক আল যাহ্ব'। এর প্রতিপাদ্য বিষয়বস্তু সম্পর্কে নিম্নে আলোচনা করা হল:

## ১. আস্ওয়াক আল-যাহ্ব

আহমাদ শাওকী বিরচিত সামাজিক প্রবদ্ধাবলী 'আস্ওয়াক আল-যাহ্ব' أَسُواَفُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُوَافُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللللْمُ الللللِلللللِّهُ الللللل

সাধারণ ধারণা এই যে, আল্লামা আবুল কাসিম মাহমুল ইব্ন উমর জারুল্লাহ আল-যামাখ্শারী (৪৬৭-৫৩৮ হি./১০৭৫-১০৪৫ খ্রি.) ও আবুল কারাজ আল-ইস্পাহানী (২৮৪-৩৫৬ হি./৮৯৮-৯৬৮ খ্রি.) বিরচিত আত্বাক আল-যাহ্ব' اَطْبَافُ اللَّهُ শীর্ষক দুইটি বতন্ত গ্রন্থের শিরোনামের বারা প্রভাবিত হয়ে আহামদ শাওকী বীয় প্রবন্ধাবলীর জন্য 'আস্ওয়াক আল-যাহ্ব' শিরোনামটি বেছে নেন। গি আহমাদ শাওকী বয়ং এ প্রবন্ধ সংকলন সম্পর্কে বলেছেন, "এটি হচ্ছে গল্যের কয়েকটি অধ্যায়, যাকে আমি মনে করি বিয়ালের উজ্জ্বলতা, অথবা ইয়াদের অলংকারপূর্ণ পরিচ্ছেদ অথবা মিয়ালের ভালের শাখায় উপর হার পরিহিত হন্দ।" গি

৭৫. ড. আব্দুল মাজীদ আল-হুর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ১৮৯-১৯০; ড. শাওকী দায়ক, শাওকী শাইর আল-আলন আল-হাদীস, পৃ. ২৭৫-২৮৮।

৭৬. প্র: আহমাদ শাওকী, আমীরাত আল-আন্দানুস, (বৈরুত: দার আল-আউদা, ১৯৮১)।

৭৭. আহমাদ কাব্দিশ, তারীখ আল-শি'র আল-আরবী আল-হাদীস, পৃ. ৭৬; হান্না আল-কাধ্রী, তারীৰ আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ৯৭৭; হান্না আল-কাখ্রী, আল-জামি' ফী তারীখ আল-আদব আরবী, পৃ. ৪৪১।

৭৮. ড. আবদুদ মাজীদ আল-হুর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ১৯৮।

৭৯. আহমাদ শাওকী, আস্ওয়াক আল-যাহাব, (কায়রো, মাতবা'আত আল-ইসতিকামা, ১৯৫১), পৃ. ৩।

النَّانِي বা 'दिতীয় আরবী কাব্য'। আর তিনি নমনীয় পদ্য ছন্দ সমূহের প্রতিও আগ্রহী ছিলেন, যা সাধু আরবীর সাথে বিশেষভাবে সম্পৃক্ত। ها النَّانِي

#### আহমাদ শাওকীর কাব্য প্রতিভা

আহমাদ শাওকীর অনন্য সাধারণ ব্যক্তিত্ব এবং কাব্য প্রতিভা গড়ে উঠেছে বিভিন্ন উপাদানের সমন্বরে এবং পরিবেশের বৈচিত্রভার প্রভাবে। এ পরিবেশ ও উপাদানের বিভিন্নতা আহমাদ শাওকীর ব্যক্তিত্বে উন্নাসিকতা ও অন্থিরতার উন্মেষ ঘটায়। যেমন-

- উন্নত সংস্কৃতি, যদারা তিনি সংস্কৃতমনা হয়েছেন।
- পুদীর্ঘ বিদেশ ভ্রমণ, বার মাধ্যমে তাঁর সামাজিক জ্ঞান বিকৃত হয়েছে।
- গ) তৎকালীন রাজনৈতিক অবস্থা।
- ঘ) তাঁর কাব্যে দক্ষতা।
- ভাঁর পূর্ববর্তী প্রাচীন ও আধুনিক কবিদের কবিতা অধ্যয়ন এবং তাঁলের রচনার প্রতি তাঁর কোঁক।
- এ সকল উপাদান আহমাদ শাওকীর কাব্য প্রতিভা ও সাহিত্যিক দক্ষতা অর্জনে বিরাট প্রভাব বিস্তার করেছে।<sup>৮১</sup>

আহ্মাদ শাওকীর কাব্যজগতে প্রবেশ ও সাহিত্যের প্রতি অনুরাগ সৃষ্টির পেছনে প্রভাব বিস্তারকারী উপাদানগুলো সম্পর্কে নিম্নে সবিতারে আলোকপাত করা হল:

#### রাজপ্রাসাদের সাথে তাঁর গভীর সম্পর্ক

আহমাদ শাওকীর জন্ম হয়েছিল সন্ত্রান্ত পরিবারে এবং তিনি প্রতিপালিত হয়েছিলেন রাজকীয় প্রাসাদে প্রাচুর্যের মধ্যে। এ প্রাচুর্যমর পারিবারিক পরিবেশ তাঁর ব্যক্তিত্বের উপর এক বিরাট প্রভাব বিতার করে এবং রাজপরিবারের সদস্যদের সাথে তাঁর উঠাবসা ও মেলামেশার কারণে তাঁর জ্ঞানভাভার উন্যোচিত হয়।

মুখান্মদ আলী পাশার রাজদরবারের তত্ত্বাবধানে আহমাদ শাওকী যে ভাভার লাভ করেছিলেন সে কথা প্রকাশ করে ড. শাওকী দায়ফ (জন্ম-১৩২৮ হি./১৯১০ খ্রি.) বলেছেন যে, "শাওকী জাতির ধারার সম্পৃক্ত ছিলেন না, কেননা তিনি রাজপ্রাসাদে লালিত-পালিত হন এবং খেদীব আব্বানের প্রভাবে জীবন-যাপন করেন। তাই যখন তাঁর শাসক আক্রান্ত হন তখন তিনি উল্লেভিত হন, আর যখন জাতির গালে চপে টাঘাত দেরা হয় তখন তিনি উল্লেভিত হন না।" <sup>৮২</sup>

এতদসম্পর্কে প্রখ্যাত সাহিত্যিক ও সমালোচক ড. মুহাম্মদ হুসাইন হারকাল (১৩০৫-১৩৭৬ হি./১৮৮৮-১৯৫৬ খ্রি.) বলেন, "আহমাদ শাওকী ইসমাঈল পাশার রাজপ্রাসাদে জন্মগ্রহণ করেন এবং তার প্রতিবেশিত্ব ও রক্ষণাবেক্ষণে লালিত-পালিত হন। তাই স্বভাব সুলভভাবেই তিনি রাজপ্রাসাদের নৈকটো থাকার এর পরিবেশের দ্বারা সর্বাধিক প্রভাবিত হন। কারণ এটি ছিল মূল রঙ্গমঞ্চ, যাকে কেন্দ্র করে যাবতীয় সামাজিক, রাজনৈতিক দীতিমালা গ্রহণ, প্রচার, প্রসার ও আন্দোলন গড়ে উঠে এবং জাতীর জীবনে প্রতিফলিত হয়। আর একজন রাজদরবারী কবি জন্যান্য মানুবের চেয়ে এ সমুদর অবস্থার দ্বারা বহুগুণ বেশী প্রভাবিত হয়ে থাকেন। তাই আহমাদ শাওকীর কবিতা ও তাঁর জীবনে উল্লেখিত উপকরণের প্রভাব বিশেষভাবে প্রতিফলিত হয়েছে।" 

\*\*\*

৮০. প্রাতক, পু. ১১৫।

৮১. হান্না আল-ফার্রী, তারীখ আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ৯৭৫।

৮২. ড. শাওকী দায়ক, শাওকী শাইর আল-আসর আল-হালীস, পৃ. ২১।

৮৩. ভ. মুহাম্দ হুসাইন হায়কাল, মুকাদ্দিমাতু আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খও, পৃ. ৫-৬।

## ২. প্রাচীন ও আধুনিক কবি-সাহিত্যিকদের রচনা অধ্যয়ন

যে গবেষণার দ্বারা প্রতিভাষান কবি হিসেবে আহমাদ শাওকী প্রসিদ্ধি লাভ করেন উচ্চ সংস্কৃতি ব্যতিরেকে বড় বড় কবি-সাহিত্যিকদের পদাংক অনুসরণে তিনি বৈশিষ্ট্যমন্তিত হন। যথা-আবৃ ফিরাস আল-হামাদানী (৩২০-৩৫৭ হি./ ৯৩২-৯৬৮ খ্রি.), আবুল আলা আল-মা আরয়ী (৩৬৩-৪৪৯ হি./৯৭৩-১০৫৮ খ্রি.), আবুল আতাহিয়্যা ইসমাঈল বিন আল-কাসিম (১৩০-২১০ হি./৭৪৮-৮২৫ খ্রি.), আব্বাস বিন আল-আহ্নাক (মৃ. ১৯২ হি./ ৮০৮ খ্রি.) ও আল-বাহা যুহাইর আল-মুহায়ারী (৫৮১-৬৫৬ হি./১১৮৫-১২৫৮ খ্রি.) প্রমুখ কবিদের রচনা তিনি অধ্যয়ন করেন। আর বাদের দ্বারা আহমাদ শাওকী তাঁর কাব্যে সর্বাধিক প্রভাষিত হন তন্মধ্যে আবৃ তাইয়্যেব আহমাদ বিন হুসাইন আল-মুতানাব্বী (৩০৩-৩৫৪ হি./ ৯১৫-৯৬৫ খ্রি.) সবিশেষ উল্লেখযোগ্য।

আর কবিতার পাশাপাশি তিনি গদ্যও অধ্যয়ন করেন এবং প্রখ্যাত পত্তিত, সাহিত্যিক ও তাবাবিজ্ঞানীদের গ্রন্থানিতে গভীরভাবে বুৎপত্তি অর্জন করেন। যেনন-আল্লামা আবৃ ওসমান আল-জাহিব (১৫৯-২৫৫ হি./৭৭৫-৮৬৮ খ্রি.) এর কিতাব আল-হাইওয়ান' کِنَابُ الْحَيْوَانِ, আবৃল আক্রাস মুহাম্মদ বিন ইয়াবীদ আল-মুবায়্যাদ (২১০-২৮৬ হি./৮২৬-৮৯৮ খ্রি.) এর 'আল-কামিল' الْأَمَالِي , আবৃ আলী আল-কালী (২৮৮-৩৫৬ হি./ ৯০১-৯৬৭ খ্রি.) এর 'আল-আমালী' الْأَمَالِي أَنْ وَ আবৃল কারাজ আল-ইম্পাহানী (২৮৪-৩৫৬ হি./৮৯৭-৯৬৭ খ্রি.) এর 'আল-আমালী' الْأَمَانِي أَنْ وَ আবৃল কারাজ আল-ইম্পাহানী (২৮৪-৩৫৬ হি./৮৯৭-৯৬৭ খ্রি.) এর 'আল-আগানী' الْأَمَانِي তিনি অভ্যতি বিখ্যাত গ্রন্থাদি অধ্যয়নে আহমাদ শাওকী বিশেষভাবে কুঁকে পড়েন। ৮৪ এতহ্যতীত তিনি অভিধানসমূহের অধিকাংশ শব্দ, তার অর্থ, সেগুলোর উৎপত্তি, পরিমাপ الرزن স্লাসমূহ মুখস্থ করায় ব্রতী হন এবং এগুলোর সাথে সংশ্লিষ্ট যাবতীয় বিষয়ে তিনি লাভিত্য লাভ করেন। ৮৫

তাঁর প্রখ্যাত শিক্ষকমন্তলীর মধ্যে রয়েছেন আল-আযহারের বিশিষ্ট অধ্যাপক শারখ মুহান্মদ আল-বাস্ইউনী আল-বায়ানী (মৃ.১৩১০ হি./১৮৯২ খ্রি.)। আর কবিদের মধ্যে যারা প্রাচীনদের কবিতার পদান্ধ অনুসরণ করেছেন এবং যাদের নিকট তিনি অধ্যয়ন করেছেন তাদের মধ্যে খ্যাতনামা কবি ইসমাঈল সাব্রী (১২৭১-১৩৪২ হি./১৯৫৪-১৯২৩ খ্রি.) ও মাহ্মূদ সামী আল-বায়দী (১২৫৫-১৩২২ হি./১৮৩৮-১৯০৪ খ্রি.) বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। আহমাদ শাওকীর দীওয়ানের প্রথম সংক্ষরণের ভূমিকা থেকে ঐ সকল ব্যক্তিবর্গের নামসমূহ অবগত হওয়া যায়, যাদের দ্বায়া তিনি শীয় কাব্য, ভাষা, সাহিত্য, ধর্মীয় ও জাগতিক সংক্ষৃতিতে প্রভাবিত হয়েছেন। ৮৬

তিনি ইতিহাস গ্রন্থাদির প্রতি গভীরভাবে আকৃষ্ট ছিলেন, যা তাঁকে মিসর ও আরব দেশসমূহের অভীত গৌরব, ঐতিহ্য, ইসলামের সভ্যতা ও এর মহান বিধি-বিধান সম্পর্কে পাঙিত্য অর্জনের ক্ষেত্রে অনেক সহায়তা করেছে। অনুরূপভাবে ফির'আউনী সভ্যতা এবং অতুলনীয় নিদর্শনাবলীর প্রভাবও তিনি লাভ করেন।

প্রাচীন ও আধুনিক কবি-সাহিত্যিকদের রচনা অধ্যয়নে আহমাদ শাওকী স্বীয় জ্ঞান-বিজ্ঞানের সমাবেশস্থলে আরবীয় সম্পদের পাশাপাশি যে সব ভাষা আরন্ত করেছিলেন এর মাধ্যমে তিনি বিদেশী সংস্কৃতি একত্রিত করতে সক্ষম হন। ভাষাগুলো হচ্ছে, প্রথমতঃ তুর্কীভাষা- যা তিনি মিসরের অনুবাদ বিদ্যালয়ে চমৎকারভাবে ব্যবহার করেছেন। আর দ্বিতীয়তঃ করাসী ভাষা-যা তিনি প্যারিসে শিখেছিলেন। ৮৭

৮৪. আহ্মাদ মাহৃদ্য , হায়াতু শাওকী, পৃ. ১৩৩।

৮৫. আহমাদ আবদুল ওয়াহ্হাব আবুল আয় , ইছুনা আশারা 'আমান ফী সোহবাতি আমীর আল-তআয়া, পু. ৮৬।

৮৬. আহমাদ মাহকৃম, হায়াতু শাওকী, পৃ. ১৩৩।

৮৭. ড. আবদুল মাজীদ আল-হর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ৫৭।

# ৩. সংস্কৃতি সম্পর্কে অধিক গবেষণা

আহমাদ শাওকীর অতুলনীর প্রতিতা ও সংকৃতিচর্চা সম্পর্কে আরবী সাহিত্যের প্রখ্যাত পতিত 
ড. ত্বাহা হুসাইন (১৩০৭-১৩৯৩ হি./১৮৮৯-১৯৭৩ খ্রি.) বলেছেন, "শাওকী প্রথমতঃ সংকৃতির প্রীতিতে সংকৃতিবান হন, অনত্তর এর অবেষণে ও এর দ্বারা সমৃদ্ধ হতে তিনি অত্যন্ত তৎপর হন। 
কিন্তু শাওকী অন্যান্য মিসরীয় যুবকদের ন্যায় সংপথ ব্যতীত অধ্যয়ন ও জ্ঞান অর্জনে পরিভ্রমণ 
করতেন, বিশেষতঃ যখন তারা ইউরোপে অধ্যয়ন করছিল। উদাহরণ স্বরূপ তারা যখন ফরাসী 
সাহিত্য অধ্যয়ন করে তখন তারা তথু তাই অধ্যয়ন করত যা একজন সংকৃতিবান ব্যক্তির জন্য এই 
উন্নত নিদর্শনাবলী অধ্যয়ন করা অপরিহার্ব করা হয়েছিল। সুতরাং সংকৃতিতে বুৎপত্তি লাভ ও 
সাহিত্যে আনন্দ অবেষণের ক্ষেত্রে তাদের কোন অংশ ছিলনা।"

\*\*\*

অনুরূপভাবে আহমাদ শাওকী যখন অষ্টাদশ শতাদীর শেষাংশে ফ্রান্সে গমন করেন এবং যখনই করাসী কাব্যের বর্ণনা দেন তখন তিনি 'লা-মারটিনি' (La-Martine) ও তার 'আল-বাহীরাহ' कরেস করেন করেন আহবা করেন, যা তিনি আরবীতে ভাষাভর করেন। অথবা 'লা-ফনটেইনে' (La-Fantaine) ও তার আরবীতে অনূদিত প্রাচীন কাহিনীসমূহের উল্লেখ করেন। আর দর্শনের উল্লেখ করার সময় তিনি দার্শনিক 'সায়মন'(Simon) এর বর্ণনা দেন, কিন্তু তিনি 'টেইন'(Taine), ত 'রেনান' (Renan), বার্গসূল' (Bergson) এবং তাদের অনুরূপ অন্যান্যদের কথা উল্লেখ করেননি। এটি সংকৃতি গ্রেকণার তাঁর অফ্রান্ড প্রচেষ্টা এবং সহজ্ঞ ও সয়লের প্রতি তাঁর

৮৮. ড. ত্বাহা হুসাইন, হাফিজ ওয়া শাওকী, পৃ. ২০০।

৮৯. কোনট ডি সারনদ (১৬৭৫-১৭৫৫/১৭৬০-১৮২৫ খ্রি.) একজন বিখ্যাত ফরাসী সমাজতান্ত্রিক দার্শনিক, পতিত, লেখক ও সাহিত্যিক। তিনি ফরাসী রাজদরবারে তাঁর জীবনের এক বিয়াট অংশ অতিবাহিত করেন। ফলে তিনি মৃল্যবান প্রতিবেদনসমূহ রেখে যান। যাতে তিনি রাজদরবারের ব্যক্তিবর্গ এবং তাঁর সমসাময়িক চয়িত্র অংকল করেন। তিনি রাজনৈতিক ক্ষমতা বাতিল করার প্রতি আহ্বান জানান। দ্র: মুনীর আল-বা'আলা বাল্লী, আল-মাওরিদ, মু'জাম আ'লাম, পৃ. ৭৭; ফারদীনান ভূতাল, আল-মুনজিদ ফী আল-আ'লাম, পৃ. ৩৪৮।

৯০. টেইন হিপ্লোলেইট এড্লফ (১৮২৮-১৮৯৩ খ্রি.) একজন প্রবাত করাসী দার্শনিক, ঐতিহাসিক ও সমালোচক। তাঁর দার্শনিক মতবাদ হচ্ছে ইংরেজ সৃজনশীল দর্শন এবং জার্মান আদর্শ দর্শদের মধ্যবর্তী। তিনি সাহিত্য সমালোচনায় বৈজ্ঞানিক পদ্ধতির সমন্বয় সাধনের চেষ্টা করেন। দ্র: মুনীর আল-বা'আলাবাকী, আল-মাওরিদ, মু'জাম আ'লাম, পৃ. ৮২; ফারলীনান ভূতাল, আল-মুনজিদ ফী আল-আ'লাম, পৃ.২০০।

৯১. আরনেট রেনান (১৮২৩-১৮৯২ খ্রি.) একজন খ্যাতনামা ফরাসী ঐতিহাসিক, দার্শনিক, লেখক ও পভিত।
তিনি লেখানন ও ফিলিভিনে তথ্যানুসন্ধানে ওরুত্ব আরোপ কারীনের পথিকৃত ছিলেন। তাঁর বিখ্যাত রচনাবলী
হচ্ছে 'হায়াত্ব ইয়াসু' ুঁ দুঁ ভুঁ অর্থাৎ 'যিতর জীবনী' (Vie de Jesus), যা ১৮৬৩ সালে প্রকাশিত হয়। দ্রঃ
ফারদীনান তুতাল, আল-মন্জিদ ফী আল-আলাম, পৃ. ৩১৭; মুনীর আল-বা'অলাবাকী। আল-মাওরিদ,
মু'জাম আল-অ'লাম, পৃ. ৭৪।

هر در بارات المعربة المعربة

প্রবণতার একটি প্রকৃষ্ট প্রমাণ। তাঁর চরিত্রের এই স্বভাবটি তাঁর কাব্য ব্যক্তিত্ব ও কাব্য-শিল্পে সুস্পষ্টভাবে পরিলক্ষিত হয়। ১০০

সুতরাং আহমাদ শাওকীর ব্যক্তিত্ব গঠনে উন্নত সংকৃতির কার্যকর ভূমিকা রয়েছে। তিনি আরব্য সংস্কৃতিকে সম্পূর্ণরূপে গ্রহণ করেছিলেন। প্রাচীন কবিতার দীওয়ান (সংফলন) সমূহ তিনি অধ্যয়ন করেছিলেন এবং অনেক পংক্তি ও কবিতা মুখন্থ করেছিলেন। প্রাচীন কবিদের সম্পর্কে জ্ঞান লাভ করেছিলেন এবং প্রত্যেক কবির উত্তম কবিতাসমূহ গ্রহণ করেছিলেন। কবি আবু নুওয়াস আল-হাসান বিন হানী (১৪৫-১৯৮ হি./৭৬২-৮১৩ খ্রি.) এর নিকট থেকে আব্বাসীয় সাহিত্যের জীবভ আদর্শ গ্রহণ করেছিলেন । যেমন- তাঁর প্রণয় গীতি غَزَلُ ও মদীরার বর্ণনা وَصُفُ الْحَشْر সম্পর্কিত কবিতা। আর আবৃ উবাদা আল-ওয়ালীদ আল-তাঈ আল-বুহুতরী (২০৬-২৮৪ হি./ ৮২১-৮৯৮ খ্রি.) وَدَفِنَا النَّصْرِيْرُ ' किवारात्मत ज्ञान صَفَاءُ الْحَيَال वत निकर्षे (अरक धर्व करतिहिल्लन कन्नमात क्रमात कर् এবং সুর লহরীর সৌন্দর্যতা مُمَالُ الْوَفْع وَالْمُوْسِيْقَى जान् তান্মাম হাবীব বিন আউস আল তাই (১৮৮-২৩২ হি./৮০৪-৮৪৬ খ্রি.) ও আবু তাইয়্যোব আহমাদ বিন হুসাইন আল-মুতানাব্বী (৩০৩-৩৫৪ হি./৯১৫-৯৬৫ খ্রি.) এর দিকট থেকে গ্রহণ করেছিলেন উনুত ও বৃদ্ধিবৃত্তিক জ্ঞান, এদের সঠিকত্বে পৌঁছার প্রচেষ্টা, এদের কবিতার হিক্মত 🕹 ও প্রবচনের আধিক্য এবং ব্যক্তিত্বের এমন দুতা যার প্রকাশভঙ্গিতে ছিল না কোন অস্পষ্টতা। এতদ্বাতীত তিনি আল-শরীফ আল-রেজা (৩৫৯-৪০৬ হি./ ৯৭০-১০১৬ খ্রি.) ও আবু ফিরাস আল-হামাদানী (৩২০-৩৫৭ হি./৯৩২-৯৬৮ খ্রি.) প্রমুখদের নিকট থেকেও অনুরূপ আদর্শ গ্রহণ করেছিলেন। বিশেষতঃ তিনি আল-বৃহত্রী ও আল-মুতানাব্বীর ষ্টাইল দ্বারা প্রভাবিত হয়েছিলেন। ইত্যেপূর্বে যার অনুসরণ করেছিলেন আরবী সাহিত্যের অন্যতম দিকপাল কবি মাহমূদ সামী আল-বারুদী (১২৫৫-১৩২২ হি./১৮৩৯-১৯০৪ খ্রি.) 188

এমনিভাবে আহমাদ শাওকী নিজের জন্য এমন একটি ষ্টাইল বা রচনাশৈলী النُوْبُ সৃষ্টি করতে সক্ষম হয়েছিলেন যা পূর্ববর্তী প্রাচীন কবিদের থেকে সম্পূর্ণ বিচিছন্ন নর। অধিকন্ত তা তাঁর সময়কালের দাবীও পূরণ করতে সক্ষম ছিল। তাঁর এই ষ্টাইলটি ছিল উন্নত, বলিষ্ঠ, সহজ, সাবলীল ভাবা ও ভাবের মৌলিকত্বসম্পন্ন। এই দিক দিয়ে আহমাদ শাওকী সমসাময়িক কবি হাফিজ ইব্রাহীমের চেয়ে মাহমূদ সামী আল-বারুদীর ষ্টাইলের প্রতি অধিক নিকটবর্তী ছিলেন। তাঁলের মধ্যে মাতৃভাবার প্রতি আহমাদ শাওকীর অধিক বোঁক ছিল। কেননা তিনি তাঁর অধিকাংশ কবিতার মধ্যে সহজ সাবলীল ভাবা ব্যবহার করেছেন। ক্ষ

আহমাদ শাওকী ও মাহমূদ সামী আল-বারূদী উভয়ই আক্ষাসীয় কবিদের অনুসরণের প্রতি আগ্রহী ছিলেন। এজন্য তারা হাফিজ ইব্রাহীমের চেয়ে অধিকভাবে প্রাচীন টাইল গ্রহণ করেছেন। তাই বলে আহমাদ শাওকী ও মাহমূদ সামী আল-বারূদী উভয়ের কাব্যিক টাইল অভিনু ছিল না। যেমনিভাবে আহমাদ শাওকীর সঙ্গীত আল-বারূদীর সঙ্গীতের চেয়ে বিশেষতঃ ধ্বনি ও সুরের দিক দিয়ে অধিক মধুর ছিল। এই কারণে মাহমূদ সামী আল-বারূদী, হাফিজ ইব্রাহীম প্রমুখের চেয়ে আহমাদ শাওকী স্বীয় কবিতাকে অধিক মাত্রায় সুরের অনুবর্তী করেছিলেন। কেননা কাব্যের গঠন সৌকর্যে তিনি সুর ছন্দের চেয়ে বর্ণনার পরিচর্যাকে অগ্রাধিকার প্রদান করেছেন। তাই তাঁর কবিতা

৯৩. ড. তাহা হুসাইন, হাফিজ ওয়া শাওকী , পৃ. ২০০।

৯৪. ড. শাওকী দারক, আল-আদব আল-আরবী আল-মু'আসির ফী মিসর, পৃ. ১১৪; হান্না আল-ফাখ্রী, তারীখ আল-আদব আল-আরাবী, পৃ. ৯৭৫।

৯৫. ড. শাওকী দায়ক, আল-আদৰ আল-আয়বী আল-মু'আসির ফী মিসর, পৃ. ১১৫; Ismat Mahadi, Modern Arabic Literature 1900-1967, P. 49.

ছিল আধুনিক যুগের সর্বোৎকৃষ্ট সূর সমৃদ্ধ। অধিকক্ত তিনি কবিতার প্রাচীন উপমা-উৎপ্রেক্ষার ভাভার ব্যবহার করেছেন। এর কলে তাঁর পারিপার্শ্বিক জীবন সেখানে আন্চর্য দীপ্তিতে ভাশ্বর হয়ে উঠেছে। ১৬

#### ইউরোপীয় সাহিত্যের অভাব

এমনিভাবে আহ্মাদ শান্তকী আরবীয় সংস্কৃতির সাথে পাশ্চাত্য সংস্কৃতির হারা প্রভাবিত হরেছিলেন। বিশেষতঃ ফরাসী সাহিত্য ও সংকৃতি যা তিনি অর্জন ফরেছিলেন তাঁর অধ্যয়নের মাধ্যমে, ইউরোপীয় জীবনযাত্রার সাথে মিশ্রণের মাধ্যমে এবং ইউরোপীয় কবি-সাহিত্যিকদের রচনাবলী অধ্যয়নের মাধ্যমে। এতদ্ব্যতীত ইউরোপীয় সংস্কৃতির প্রভাব পরিলক্ষিত হয় তাঁর কবিতায়, নাটকে ও তাঁর সাহিত্য প্রতিভার। যেমন-আহমাদ শাওকী তাঁর ট্রাজেভি নাটকসমূহে লা-ফন্টেইনে (১০৩১-১১০৭ হি./১৬২১-১৬৯০ খ্রি.) এর নাটকের সাথে সাদৃশ্য করতে প্রয়াস পেয়েছেন এবং তাঁর প্রণরমূলক কবিতার মধ্যে লা-মারটিনি (১২০৫-১২৮৬ হি./১৭৯০-১৮৬৯ খ্রি.) এর অনুসরণ করেছেন এবং তাঁর উপন্যাসসমূহের মধ্যে অনেক ক্ষেত্রে ফ্রান্সের প্রখ্যাত নাট্যকার কর্ণেলী (১০১৫-১০৯৬ হি./১৬০৬-১৬৮৪ খ্রি.) এর অনুসরণ করেছেন। পান্চাত্য কবি-সাহিত্যিকদের মধ্য থেকে রোমান্টিক আন্দোলনের নেতা ভিষ্টর হগৌ (১২১৭-১৩০৩ হি./ ১৮০২-১৮৮৫ খ্রি.) এর প্রভাব আহমাদ শাওকীর কবিতার অধিক পরিলক্ষিত হয়। তিনি পাভাত্যে মাতৃভাষা ও স্বাধীনতা আন্দোলনের নেতা ছিলেন। এজন্য এ সকল প্রভাব আহমাদ শাওকীর কবিতায় বিদ্যমান। অবশ্য অল্পকাল পরেই তিনি তাদের প্রভাবমুক্ত হরে আপন ঐতিহ্যে বৈশিষ্ট্যময় রূপ পরিগ্রহ করতে সমর্থ হন।<sup>১৭</sup> কিন্তু ফ্রান্সে কবির চার বংসর অবস্থান এবং এর সাহিত্যের সাথে যোগসূত্র হওয়া সত্ত্বেও তিনি তাঁর সমগ্র কাব্যে প্রাচীন ধারা থেকে বেরিয়ে আসতে পারেননি এবং তাঁর উপর আরবী সংকৃতির প্রভাব থেকেই যায়। তবে তিনি নতুন কাব্যদর্শন ও বিশাল আরবী সংস্কৃতিকে একত্রিত করেছেন। ১৮

আহমাদ শাওকী ফ্রান্সে থাকাকালীন ধর্ম ও চিন্তার স্বাধীনতা দেখেছিলেন, তাই তিনি স্বধর্মকে দৃঢ়ভাবে ধারণ করার পর অন্যান্য ধর্মের প্রতি নিজের অন্তরকে উনুক্ত করে দিয়েছিলেন। যেমনিভাবে তিনি ইউরোপীয় শহরগুলোতে বিশেষতঃ প্যারিসে প্রত্যক্ষ করেছিলেন জীবন, দর্শন, স্বাধীনতা, যার প্রভাব আহমাদ শাওকীর কবিতায় অধিক মাত্রায় পরিলক্ষিত হয়। অতঃপর ফ্রান্স থেকে স্বদেশে প্রত্যাবর্তনের পর আহমাদ শাওকী স্বীয় কবিতায় উক্ত চিন্তাধারা ও দর্শন প্রচার করতে ওরু করলেন।

ভ. মুহাম্মদ হুসাইন হায়কাল (১৩০৫-১৩৭৬ হি./১৮৮৮-১৯৫৬ খ্রি.) আহমাদ শাওকীর কাব্য প্রতিভার ইউরোপীয় প্রভাব বর্ণনা করতে গিয়ে এর দিকে ইঙ্গিত করে বলেন যে, "শাওকী মিসরে অধ্যয়ন করেন, অতঃপর ইউরোপে তাঁর অধ্যয়ন সমাপ্ত করেন। তিনি ইউরোপীয় প্রচার মাধ্যমে ইউরোপীয় জীবন এবং ইউরোপীয় কবিতার দ্বারা অত্যন্ত প্রভাবিত হন। কলে তাঁর জীবন ও কবিতায় একদিকে যেমন তাঁর স্বীয় পরিবেশের প্রভাব প্রতিকলিত হয়েছে। অনুরূপভাবে ইউরোপীয় পরিবেশের প্রভাবও সুম্পেইরূপে প্রতিভাত হয়েছে। তাঁর কাব্য সংকলনের খণ্ডসমূহের প্রতি দৃষ্টিপাত করলে পরিলক্ষিত হবে যে, আমরা দু'জন তিনু ব্যক্তির সামনে উপস্থিত, যাদের মধ্যে কোন

৯৬. ড. শাওকী দায়ক, আল-আদব আল-আরবী আল-মু'আসির ফী মিসর, পৃ. ১১৫, গোলাম সামদানী কোরায়শী, আরবী সাহিত্যের সংক্ষিপ্ত ইতিহাস, পৃ. ১৬৬।

৯৭. হান্না আল-ফাধুরী, তারীৰ আল-আলৰ আল-আরবী, পৃ. ৯৭৫; Ismat Mahdi, Modern Arabic Literature1900-1967, P. 49.

৯৮. ড. মুহান্দৰ মান্দ্র, আল-শি'র আল-মিসরী বা'দা শাওকী, ১ম বৈঠক, পৃ. ৬।

৯৯. হান্না আল-ফাধ্রী, তারীধ আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ৯৭৫।

যোগসূত্রতা নেই। তবে উভয় জনই স্বভাষসুগভ খ্যাতিমাদ কবি, কাব্য প্রতিভায় গগণচুদ্দি মর্যাদায় উপনীত। মিসরের প্রীতি উভয়ের নিকট চূড়ান্ত মর্যাদা ও আরাধনার বিষয়। ২০০

### ৫. রাজনৈতিক অস্থিরতা বা পট পরিবর্তন

রাজনৈতিক পরিস্থিতি আহমাদ শাওকীর কাব্য ও নাট্য প্রতিভার ক্ষেত্রে এক গুরুত্বপূর্ণ ভূমিকা পালন করেছে। কেননা কবি সম্রাট আহমাদ শাওকী মিসরের ভয়াবহ রাজনৈতিক বন্দর্টাময় গুরুত্বপূর্ণ সময়ে বড় হয়েছিলেন। তখন মিসর ওসমানীয় সামাজ্যের অধীনে ছিল। ১৩০০ হি./ ১৮৮২ সালে ইংরেজনের আগ্রাসনে মিসর বৃটিশদের অধিকারে চলে বায়। ইতোমধ্যে মিসরীয় জন-মানুবের মধ্যে রাজনৈতিক চেতনা সঞ্চারিত হয়। ফলশ্রুতিতে মিসরে রাজনৈতিক দলের আবির্ভাব ঘটে। তনাধ্যে উল্লেখযোগ্য দল 'আল-হিব্ব আল-ওয়াতানী' المرزب الرطني আতঃপর প্রথম বিশ্বযুদ্ধ (১৯১৪-১৯১৮ খ্রি.) সংঘটিত হয়। যার কারণে মিসরে অনেক ধ্বংসযজ্ঞ সৃষ্টি হয়। ১৩৩৭ হি./১৯১৯ সালে মিসরের ঐতিহাসিক বিপ্লব সাধিত হয়। অতঃপর ১৩৪০ হি./১৯২২ সালের ২৮ শে ফেব্রুয়ারী মিসরের স্বাধীনতা ঘোষণা, ১৩৪১ হি./ ১৯২৩ সালে মিসরে পার্লানেন্টারী শাসন প্রতিষ্ঠা ইত্যাদি ঘটনা এবং রাজনৈতিক পট-পরিবর্তন আহমাদ শাওকীর কবিতার মধ্যে গভীর রেখাপাত করে। ফলশ্রুতিতে আহমাদ শাওকী তাঁর দেশে জাতীয় কবি ও আমীরের রাজনৈতিক কবিতে পরিণত হন। ২০১

### ৬. আল্লাহ তা'আলা প্ৰদন্ত প্ৰজ্ঞা প্ৰতিভা

অন্য একটি বিষয় যা আহমাদ শাওকীর কাষ্যিক প্রতিভার ক্ষেত্রে অনন্য প্রভাব বিতার করেছিল তা হল আল্লাহ তা'আলা প্রদন্ত সভাবজাত প্রজ্ঞা-প্রতিভা। আল্লাহ রাক্ষুল 'আলামীন তাঁকে মেধা, প্রতিভা, দক্ষতা, প্রজ্ঞা, চিজ্ঞা-চেতনার পরিপূর্ণ অংশ দান করেছিলেন। সূতরাং তিনি মহান আল্লাহ প্রদন্ত প্রজ্ঞা ও প্রতিভা, অনুভূতি এবং অভিনব কাব্য পদ্ধতি তথা সব কিছু প্রয়োগ করে আরবী কাব্যের উন্নতি বিধানে সর্বাত্মক প্রচেষ্টা চালিয়ে এক্ষেত্রে সফলতা অর্জন করে যুগশ্রেষ্ঠ কবির মর্বাদা লাভ করেছিলেন। যার ফলে আহমাদ শাওকীর কবিতার উন্নত চিজ্ঞা, বিন্দারকর ষ্টাইল, স্কছ্ কল্পনা, গভীর অনুভূতি ইত্যাদি পরিলক্ষিত হয়। ১০২

আহমাদ শাওকীর এ ধরনের চিন্তা-চেতনা সম্পর্কে আবদুল মুনঈম আল-খাফাজী বলেন যে,
তিনি ছিলেন প্রজ্ঞা-প্রতিভা, অভিজ্ঞতা ও পাত্তিতাের সংমিশ্রণ এবং ঐশ্বরিক মহৎ প্রভাবশালী একটি
বলিষ্ঠ কণ্ঠ; যাকে একটি সতা, চিন্তাশীল ও অভিজ্ঞ বুদ্ধিমন্তা যুগের ঘটনাবলী, ইতিহাসের আত্মচরিত
এবং জীবনের উপদেশাবলী রূপদান করেছে।"১০৩

অনুরূপভাবে আহমাদ শাওকীর প্রতিভা সম্পর্কে মৃত্তকা সাদিক আল-রাফি'রী (১২৯৮-১৩৫৬ হি./ ১৮৮০-১৯৩৭ খ্রি.) বলেন যে, "আমার মনে হর তিনি সেই ব্যক্তি যাকে মিসর এর অধিবাসীদের মধ্যে বাক-চেতনা সৃষ্টির জন্য তাদের মুখপাত্র মনোনীত করে। অনন্তর তাঁকে এমন সব সুযোগ-সুবিধা সহযোগিতা প্রদান করে যা অন্য কোন ব্যক্তির জন্য করা হয়নি। তাঁকে মিসরের জাতীর মর্যাদার কবি হিসেবে গড়ার জন্য এবং ইতিহাসে তাঁর রচিত কবিতা ও সাহিত্যকে মিসরের কবিতা ও সাহিত্য বলে আখ্যায়িত করার লক্ষ্যে এবং নেতৃত্বের উপকরণাদি ও বৈশিষ্ট্যসমূহ অর্জনে সক্ষম করার জন্য তাঁকে অঢেল অর্থ সাহায্য দান করে।

১০০. ড. মুহাম্মদ হুসাইন হায়কাল, মুকাদ্দিমাতু আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৬।

১০১. আব্দাস হাসাদ, আগ-মুভাদাকী ওয়া শাওকী, পৃ. ৪০-৪১; হান্না আল-ফাখ্রী, ভারীৰ আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ৯৭৬।

১০২. ড. মুজ্জ মাহনূদ ইউনুদ, মিন আদাবিনা আল-মু'আসির, পৃ. ১০৮; জি. এম. মেহেরুল্লাহ, আরবী কবি-সাহিত্যিক ও সাহিত্য, পৃ. ৭৯।

১০৩. আবদুল মুনঈম আল-খাফাজী, মিন কিতাবি দিরাসাত ফী আল-আদব আল-মু'আসির, (কায়য়ো, তা. বি.), পু. ৪১।

আর এ (শাওকী) নামটি সাহিত্যাকাশে সূর্যত্ত্ব্য, যখন পূর্বদিক থেকে তা কোন এক স্থানে উদিত হয়, তখন তা সর্ব্য উদিত হয়, আর যখন আরব বিশ্বের কোন একটি দেশে তার উল্লেখ কয় হয়, তখন তার নাম ছড়িয়ে পড়ে এবং সমগ্র মিসরকে নির্দেশ কয়ে। যেমন-নীল, আহয়াম ও কায়য়ো য়ায়া শাব্দিক অর্থ না বুঝিয়ে ভাষায় মাহাত্যো পরিভাষাগতভাবে সমার্থক হিসেবে মিসরকে বুঝানো হয়েছে। প্রথম ও দ্বিতীয় কায়ণটি অনেক সময় এজন্য হয়েছিল যে শাওকী তার সমসাময়িকদের মধ্যে ইতিহাসের একমাত্র ব্যক্তি; যিনি এমন একক মর্যাদার অধিকায়ী ছিলেন যে, তার ধমনীতে প্রবাহিত রক্ত ছিল বছমুখী য়ক্তধায়ায় সংমিশ্রিত।" ২০৪

উপরে বর্ণিত পরিবেশ, পরিস্থিতি ও উপাদানের প্রভাবে আহমাদ শাওকী এক অসাধারণ সাহিত্যিক দক্ষতা অর্জন করেছিলেন এবং স্থীয় কাব্য প্রতিভা বলে কাব্যক্ষাতের শীর্বে আরোহণ করে আরবী সাহিত্যের কবিদের নেতা হিসেবে আমীর আল-শু'আরা' (Prince of Poets) উপাধি অর্জন করে এর যথার্থতা প্রমাণ করেছেন।

# আধুনিক আরবী কাব্যসাহিত্যে শাওকীর স্থান

আধুনিক আরবী কাব্য সাহিত্যের ইতিহাসে বাদের নাম স্বর্ণাক্ষরে লিখিত কবি সমাট আহমাদ শাওকী তাঁলের মধ্যে অন্যতম। মহাকাব্য গ্রন্থ 'আল-শাওকিয়্যাত' সহ অসংখ্য কবিতা, উপন্যাস, প্রবন্ধ, গদ্য ও কাব্যনাটক রচনা করে আধুনিক আরবী সাহিত্যাঙ্গনে যে অসাধারণ অবদান রেখে গেছেন তা কবিকে তাঁর জীবন্ধশাতেই সমগ্র আরব বিশ্বের কবি সমাজের পক্ষ থেকে 'আমীর আল-শু'আরা' তথা কবি সমাট' উপাধিতে ভূষিত করার মাধ্যমে সুউচ্চ মর্যাদায় আসীন করেছে। ১০৫

সমসাময়িক যুগেও আহমাদ শাওকী ছিলেন অন্যতম প্রতিভাবান কবি। ইরাকের প্রখ্যাত কবি মারক আল-রসাকী (১২৯২-১৩৬৫ হি./১৮৭৫-১৯৪৫ খ্রি.), জামীল সিন্কী আল-বাহাবী (১২৮০-১৩৫৫ হি./১৮৬৩-১৯৩৬ খ্রি.), লেবাননের শিবলী বেক মাল্লাত (১২৯২-১৩৮১ হি./১৮৭৫-১৯৬১ খ্রি.), জীবরান খলীল জীবরান (১৩০১-১৩৫০ হি./১৮৮৩-১৯৩১ খ্রি.), তানিয়াস আবৃদ্ধ (১২৯২-১৩৪৫ হি./১৮৭৫-১৯২৬ খ্রি.), হালীম দামুস (জন্ম-১৮৮৮ খ্রি.), মীখাঈল নু আইমা (জন্ম-১৮৮৯ খ্রি.), আহমাদ যাকী আবৃ শাদী (১৩১০-১৩৭৫ হি./১৮৯২-১৯৫৫ খ্রি.), ঈলিয়া আবৃ মাদী (১৩০৭-১৩৭৭ হি./১৮৮৯-১৯৫৭ খ্রি.), আহমাদ মুহার্রাম (১২৯৪-১৩৬৫ হি./১৮৭৭-১৯৪৫ খ্রি.), নাজীব আল-হালাদ (১২৮৪-১৩১৭ হি./১৮৬৭-১৮৯৯ খ্রি.) প্রমুখ সমসাময়িক খ্যাতনামা কবিদের থেকে বিভিন্ন গুণাবলীর কারণে আহমাদ শাওকী অতুলনীর শ্রেষ্ঠতের দাবীদার। ১০৬

এতদ্বাতীত আধুনিক কাব্য জগতের পঞ্চ ভদ্ধ যথাক্রমে মাহ্মূদ সামী আল-বারূদী (১২৫৫-১৩২২ হি./১৮৩৮-১৯০৪ খ্রি.), ইসমাঈল সাব্রী (১২৭১-১৩৪২ হি./১৮৫৪-১৯২৩ খ্রি.), আহমাদ শাওকী (১২৮৫-১৩৫১ হি./১৮৬৮-১৯৩২ খ্রি.), হাফিজ ইব্রাহীম (১২৮৮-১৩৫১ হি./১৮৭১-১৯৩২ খ্রি.), খলীল মুতরান (১২৮৯-১৩৬৯ হি./১৮৭২-১৯৪৯ খ্রি.) এলের মধ্যে 'আমীর আল-ও'আরা' আহমাদ শাওকী ছিলেন অন্যতম শ্রেষ্ঠ কিবি।

নিঃসন্দেহে মিসরের ঐতিহ্যশীল কবি-সাহিত্যিকগণের মধ্যে মাহমূল সামী আল্ বারূদী, আহমাদ শাওকী ও হাফিজ ইব্রাহীম আরবী কাব্যকে পরবর্তী আক্রাসীয় যুগ থেকে আধুনিক আরবী রেনেসা আন্দোলন পর্যন্ত যে স্থবিরতা চলে আসছিল তা থেকে আরবী কবিতাকে উদ্ধার করেন। অতঃপর আরবী কাব্যের ভাবার কবি স্ফ্রাট আহমাদ শাওকী শক্তি ও সৌন্দর্য দান করার মাধ্যমে

১০৪. মুস্তাফা সাদিক আল-য়াফিয়ী', শাওকী, আল-মুক্তাভাক', (ফারয়ো, দতেশ্বর, ১৯৩২), ৩য় খণ্ড, পৃ. ৩৮৯: ভ. ইবরাহীম আবু আল-খাশ্ব, ভায়ীর আল-আদব আল-আরবী ফী আল-আসর আল-হালীস, পৃ. ২০৫।

১০৫. रेमनामी विश्वरकाव, ७३ ४६, १. २७८।

১০৬. আবদুস সান্তার, আধুনিক আরবী সাহিত্য, প্. ৪৫-৪৬।

ঐতিহ্যমর কাব্যজগতের শীর্বে পৌঁছেন এবং ফলশ্রুতিতে তিনি আধুনিক আরবী কবিতার প্রাচীন সৌন্দর্যকে ফিরিয়ে দিতে সক্ষম হন। <sup>১০৭</sup>

কারো কারো মতে, আহমাদ শাওকীর পর আরব বিশ্বে তাঁর সমকক্ষ কোন কবি জন্মহণ করেনি। জীবনের শেষ তিন বছরে কাব্যনাটক রচনা করে এর চরম উৎকর্ব সাধনে তিনি যে শ্রেষ্ঠত্ব লাভ করেন ইতোপূর্বে তা কেউ অর্জন করতে সক্ষম হয়নি। ১০৮

### বিশ্বকবিদের মধ্যে আহমাদ শাওকীর মর্যাদা

বিশ্বকবিগণ উৎকর্ষতা, প্রভাব-প্রতিপত্তি ও মান-মর্যাদার ক্ষেত্রে বিভিন্ন তরে বিভক্ত হলেও তাদেরকে তিনটি বিশেষ দলে বিভক্ত করা যায়।

প্রথমতঃ এদের মধ্যে কেউ কেউ স্থায়ী মানব আত্মার ও জীবনের সৌন্দর্যের বিশ্লেষণে আত্মনিয়োগ করেন। এর দ্বারা সর্বযুগে সকল বিপদ-আপদে সামগ্রিক মানবতা অর্জিত হয়। বলাবাহুল্য যে, আহমাদ শাওকী কোন ব্যাপারেই এ তরের কবিদের অন্তর্ভুক্ত নন।

বিতীয়তঃ এ তরের কবিরা মানবাত্মার প্রতি দৃষ্টিবিমুখ, উপরম্ভ তারা মানুষের উপর আপতিত বিভিন্ন দুর্যোগাদির বর্ণনা প্রদান করেন। কোন কোন সময় তালের কেউ কেউ অতুলনীয় এবং বিরল বিলিষ্ঠ ব্যক্তিত্বের অধিকারী হন। তালের বর্ণনা মানবগোষ্ঠীর জন্য অথবা কমপক্ষে তালের অনুসারীদের জন্য দিশারীর ভূমিকা পালন করে। এ শ্রেণীর জ্যোতিক কবিলের সাথে কোন কোন দিক দিয়ে আহমাদ শাওকীর যোগসূত্র রয়েছে।

তৃতীরতঃ এ তরের কবিরা পূর্ণ দরদীমনা, প্রশস্ত চিন্তার অধিকারী ও তাদের সমসাময়িক সকলের প্রতি দেহশীল। জীবনের বিভিন্ন দিকের উন্নতিকে তারা ছির করে থাকেন। অতঃপর তারা জাতির অনুভূতি, আশা-আকাঙ্খা, আনন্দ-বেদনা ও দ্বন্ধ-সংঘাতকে যেসব প্রভাবিত করে সেগুলোকে সতর্কতার সাথে লক্ষ্য করে সেগুলোর প্রতি জাতির দৃষ্টি আকর্বণ করেন। এভাবে তারা সমসাময়িক লোকদের জীবনের সাথে একাত্ম হয়ে যান, আর তাদের নতুন উচ্জ্বল ভবিষ্যত নির্মাণের জন্য উন্নত আদর্শের দৃষ্টান্ত উপস্থাপন করেন। এ শ্রেণীর অধিকাংশ কবি 'হোমার' (Homer), ১০৯ 'গোথে' (Goethe), সিতে 'দাত্তে' (Dantee) এর ন্যার বিশ্বের প্রতিভাবান ও বিশ্বসাহিত্যের অতুলনীয় নেতৃবৃদ্দের দৃষ্টান্ত পেশ করেন। সম্প

১০৭. ড. মুহাম্মদ মানদ্র, আল-শি'র আল-মিসরী বা'দা শাওকী, ১ম তৈঠক, পৃ. ৫-৬।

১০৮. জি. এম . মেহেরুল্লাহ, আরবী কবি-সাহিত্যিক ও সাহিত্য,পু. ৮২।

كوه. হোমার (খ্রিষ্টপূর্ব ৯ম অথবা ৮ম जन) একজন প্রাচীন শ্রীক বিখ্যাত কবি। তিনি এশিয়া মাইনরে জন্মহণ করেন। বলা হয় যে, তিনি অন্ধ ছিলেন। শ্রীক সংকলকগণ হোমার লিখিত বীররসান্ত্রিত কাব্যবিশেষ ইণিয়াত' (Iliad) ও 'ওতেলী' (Odyssey) নামক কবিতাবলী এবং আল-আগানী আল-হুমায়য়য়য়া' গ্রিক সঙ্গীতাবলীর রচয়িতা হিসেবে তাঁকে উল্লেখ করেছেন। এওলো শ্রীক কাব্য সাহিত্যের তবিষ্যতের উপর দারুল প্রভাব বিস্তার করেছিল। দ্র: ফারলীনান তৃতাল, আল-মুনজিন ফী আল-আ'লাম, পৃ. ৭৩৪: মুনীর আল- বা'আলাবাক্রী, আল-মাওরিদ, মু'জাম আ'লাম, পৃ. ৪৪।

ككو. গোখে জোহান ওলফগ্যাংভন (১৭৪৯-১৮৩২ খ্রি.) জার্মানির প্রখ্যাত লেখকদের অন্যতম। তিনি ফ্রাদ্ধফোর্টে জন্মহণ করেন, তাকে সর্বযুগে সর্বপ্রেষ্ঠ জার্মান কবি হিসেবে গণ্য করা হয়। তাঁর রচনাবলীর মধ্যে 'ফুস্ত' ' ' ভারভার' وَرُسُتُ ' হারমান ওয়া দুরুতাহ' وَرُرُونَ ' প্রভৃতি উল্লেখযোগ্য। দ্রঃ ফারলীনান ভৃতাল, আল-মুনজিন ফী আল-আ'লাম, পৃ. ৫১০ঃ মুনীর আল-বা'আলাবাক্কী, আল-মাওরিন, মু'জাম আ'লাম, পৃ. ৩১।

১১১. দাত্তে আশিগিয়েরী (১২৬৫-১৩২১ খ্রি.) একজন সর্বাস্ত্রেট ইতাশীর প্রখ্যাত কবি ও বিশ্বসাহিত্যের অদ্যতম ব্যক্তিত্ব। তিনি তার আল-কুমেদিয়া আল-ইলহিয়া) শীর্ষক কাব্যনাট্যের শ্বারা নিজের নামকে সাহিত্য জগতে অমর করে গেছেন। এতে তিনি ফিরজিলিওস কুমুকু ও তার বান্ধবী বিয়াতরীস (Beatriz)এর কেতৃত্বে

আহমাদ শাওকী এ শ্রেণীর কবিদের প্রতি ধাবিত হওয়ার চেষ্টা করেন। এ প্রসঙ্গে আহমাদ শাওকীর বক্তব্যে সেই সত্যটি পরিস্ফুট হয়েছে, ১১৩

"আমার গীতিকবিতা প্রাচ্যের আনন্দে নিবেদিত আর উহার (প্রাচ্যের) বেদনার আমার রোদন।"

# আহ্মাদ শাওকীর কবিতার মূল্যায়ন

আহমাদ শাওকীর কাব্যকীর্তি সম্পর্কে প্রায় সকল সমালোচকই উচ্চকিত প্রশংসা করেছেন।
কবি হিসেবে তিনি আব্বাসী যুগের অন্যতম শ্রেষ্ঠ কবি আবৃ তাইয়্যেব আহমাদ বিন হুসাইন আলমুতানাব্বীর অনুসারী ছিলেন। অনেকের মতে, আহমাদ শাওকী আব্বাসীয় যুগের পরে সবচেয়ে সার্থক
কবি। ভাষা ও ভাবের ক্ষেত্রে তার মৌলিকত্ব অনস্বীকার্য। তাঁর কবিতাবলী পর্যালোচনা করলে এটা
সুম্পস্টভাবে প্রতীয়মান হয় যে, কবিতার গঠন সৌকর্যে তিনি সুর ও ছন্দের চেয়ে বর্ণনার পরিচর্যাকে
অধিকতর স্থান দিয়েছিলেন। কলে তাঁর পারিপার্শ্বিক জীবন কাব্যের চিত্রায়ণে বিশ্ময়কর দীপ্তিতে
প্রতিভাত হয়েছে। ১১৪

যখন আহমাদ শাওকী কাব্যজগতে বলিষ্ঠ পদচারণা করেন তখন তিনি প্রাচীন কবিতার প্রতি মনোনিবেশ করেন এবং তা থেকে তাঁর কাব্যে পরিপুষ্টি দেরার উপযোগী উপাদানসমূহ গ্রহণ করেন এবং এগুলোতে চিত্র ও কল্পনার জন্য প্রয়োজনীয় প্রাচুর্য দান করেন। আর এ লক্ষ্যে তিনি প্রাচীন কবিদের শিল্প ও উদ্দেশ্য সমূহের অনুসরণ করেন ও তাঁদের কোন কোন কাসীদাসমূহের বিরোধিতা করেন। বিশেষতঃ ধর্মীয় উপলক্ষাদিতে, যেমন- হজ্জে গমন অথবা ঈদের দিন উৎসব-অনুষ্ঠান, অথবা ঈদে মিলালুর্রী (সা.) অথবা রাজনৈতিক কিংবা সামাজিক বা রাষ্ট্রীয় বিভিন্ন উপলক্ষাদি যা ক্ষমতা গ্রহণের আনন্দ অথবা আমীরের শোকগাঁথা অথবা প্রাসাদের সাথে সরাসরি সংশ্লিষ্ট কোন বিরাট সংবর্ধনা প্রভৃতি বিষয়ে অনেক কবিদের ন্যায় তিনি রাজদরবারের নেতা এবং প্রাসাদের সাথে সম্পৃক্ত আমীর-উমরাহ ও বিখ্যাত ব্যক্তিদের প্রশংসা দিরে স্বীয় কবিতা শুরু করতেন। অবশ্য আহমাদ শাওকী ব্যঙ্গ কবিতা রচনা থেকে বিরত থাকেন, কলে কেউ তাঁর বিরাগভাজন হননি। সভাসদদের কারো থেকে কিছু লাভ করার ব্যাপারে তাঁর উপর পীড়াপীড়ি করলে তিনি তা অত্যন্ত দক্ষতা ও বিনয় সহকারে গ্রহণ করতেন। ১১৫ প্রকৃত অভিযোগ ও প্রতারণার বিরুদ্ধে নাম উল্লেখবিহীন স্বল্পসংখ্যক ব্যতিরেকে তিনি তাঁর জিহ্বাকে অহেতুক ব্যঙ্গ-বিদ্রূপাত্যক রচনা দ্বায়া কলুবিত করেননি। ১১৬

সমালোচকগণ এ ব্যাপারে প্রায় একমত পোষণ করেন যে, আল-মুতানাকীর পর আরবদের ইতিহাসে সুদীর্ঘ দশ শতাব্দীর যে শূন্যতা বিরাজ করছিল তার যথোপযুক্ত সম্পূর্ক হচ্ছেন আহমাদ শাওকী। কারণ এ সময়ে কবিতার হারিয়ে যাওয়া চেতনা ও সাহিত্য থেকে মুছে যাওয়া ধারার

তার এক কাল্পনিক জমণে 'জাহীর' নরক, গবিত্র স্বর্গ ও জান্নাতৃল ফিরদাউসের স্তর সমূহের চমকপ্রদ বর্ণনা নেন। দ্র: ফারদীনান ভূতাল, আল-মুনজিদ ফী আল-আ'লাম, পৃ. ২৮১: মুনীর আল-বাঅ'লাবাকী, আল-মাওরিদ, মু'জাম আ'লাম, পৃ. ২৩।

১১২. হান্না আল-ফাখ্রী, আল-জামি' ফী তারীখ আল-আদব আরবী আল-আরবী, পৃ. ৪৫০-৪৫১।

১১৩. আহমাদ শাওকী, আল-শাওকিয়্যাত, ২য় খন্ড, পৃ. ১৯৩।

১১৪. গোলাম সামদানী কোরারশী, আরবী সাহিত্যের সংক্রিপ্ত ইতিহাস, পৃ. ১৬৬।

১১৫. আলী আল-নাজ্দী নাসীফ, আল-দ্বীন আল-আন্লাফ ফী শি'র শাওকী, (কায়রো, ১৯৬৪), পৃ. ২৫।

১১৬. ভ. ইয়াহ্'ইয়াহাকী, হাযা আল-শি'র, পৃ. ৫৮।

সংযোগকারী আহমাদ শাওকীর ন্যার এমন কোন প্রতিভাবান কবির আত্মপ্রকাশ ঘটেনি। আহমাদ শাওকী তাঁর কবিতাকে সৃদ্ধ ঘাঁচে, সঠিক আন্বাদ ও বলিষ্ঠ চেতনার উপস্থাপন করেন। তাঁর কবিতা ছিল সুনিপুণ, সুদৃঢ়। এতে না ছিল দুর্বলতা, না ছিল বাহুল্যতা, না সীমালংঘন, না শংকা। তিনি মুতানাক্ষীর ন্যার লোকদের মাঝে বিচরণ করেন, নেতৃবৃন্দ ও সাধারণ মানুষের সাথে মিশেন। ফলে তাদের স্বভাবের বর্ণনা ও বিবাদের চিত্রায়ণ করতে সক্ষম হন। তিনি বিরল কবিতা, চলমান দৃষ্টান্ত এবং উন্নত পান্ডিত্যের উপস্থাপনের ক্ষেত্রে মুতানাক্ষীর সদৃশ। আহমাদ শাওকীর কবিতার শব্দ নবসৃষ্ট, দূরবর্তী অর্থের ধারায় প্রবাহিত, তাঁর ভাবধারাসমূহ অধিকাংশ নিজস্ব সৃষ্টি, তাঁর কবিতার শব্দপ্রণো অবস্থার বিভিন্নতার কারণে মূল ও শিল্পের ক্ষেত্রে পরিবর্তনশীল। আহমাদ শাওকী তাঁর কবিতায় ধর্ম, তাষা ও শিল্পের সংরক্ষণ করেছেন। তিনি নবী-রাসূল, খলীকা, আসমানী কিতাব ও পবিত্র স্থানসমূহের নাম পুনঃ পুনঃ উল্লেখ করেছেন। তিনি আক্ষাসীয় যুগের সেরা কবিদের ধারায় কবিতা রচনাকে প্রাধান্য দিতেন। নবসৃষ্ট ছন্দসমূহে অথবা কাসীদাতে কাফিয়ার ছন্দে খুব কমই কবিতা রচনা করতেন। এহেন রক্ষণশীলতা সন্ত্বেও আরবী কবিতায় অভাব পূরণে কোন কিছু তাঁকে বাধা প্রদান করতে পারেনি। ১১১৭

আহমান শাওকীর প্রখর মেধা ও যোগ্যতা তাঁকে যথার্থ কবির মর্যাদার পৌছাতে সক্ষম হয়।
এটা বিশ্বত হওয়ার নয় যে, জন্মপ্তে যে চায়টি রক্তম্বধায়া আহমাদ শাওকীয় মধ্যে সমস্বয়
ঘটেছিল সেগুলো তাঁকে প্রতিভা বিবয়ক উপাদানসমূহের সয়বয়াহ কয়ে। তাঁর নিজের মধ্যে ছিল
অত্যাধিক পয়িমাণ মানবভার উপাদানসমূহ যেমন ছিল তাঁর স্বভাবগত দানশীলতা, অতুলনীয়
শ্বিশক্তি, প্রশস্ত চিন্তাধায়া, সৃদ্ধ অনুভূতি এবং উচ্চাভিলায়ী মন; য়া তাঁকে আল-মুতানাক্ষী সদৃশ বড়
বড় কবিদেয় সায়িধ্যে পৌছায় যিনি তাঁর কবিতায় মুভা ও নুড়ি পাথর একত্রিত কয়েছেন। পক্ষাতয়ে
আহমাদ শাওকী দীঙিময় মুভা সয়িবিষ্ট কয়েছেন। ১১৮ আয় এটি সুল্পইভাবে প্রকাশিত হয়েছে
আহমাদ শাওকী বিরচিত নাজাত ১৯৯০ শীর্ষক কাসীদায়, য়য় নিয়োক্ত চয়ণটি উয়্লেখযোগ্য। কবির
ভাষায়:১১৯

"আর আমার জন্য রয়েছে চরিত্রের মণি-মূক্তা দ্বতি ও ভালবাসায় এবং আল-মূতানাক্ষীর রয়েছে মূক্তা ও নুড়ি পাথর।"

আহমাদ শাওকী তাঁর কবিতায় নতুন নতুন শব্দ আবিষ্কার করে কবিতার তাৎপর্য নির্ণয় করেছেন। তিনি অনেক উপমা-উদাহরণ দিয়ে তাঁর কবিতায় ব্যবহৃত উপমিতকে জারালো করেছেন। খাপছাড়া বা আল্গা কোন কথা তাঁর কবিতাকে এতটুকু দ্লান করেনি। তিনি কবিতা য়চনায় এত অধিক পারদর্শী ছিলেন যে, যে কোন ছানে, যে কোন অবস্থায়, যে কোন বিষয়ে তিনি অবিয়াম কবিতা য়চনা করতে পারতেন। সুদীর্ঘ বিয়তির পর কোন অসম্পূর্ণ কবিতা সমাপ্ত করলে মনে হতো যেন তিনি তব্ধ থেকে শেষতক একটানা য়চনা কয়েছেন, মাঝে কোন বিয়তি দেননি।

আহমাদ শাওকীর কবিতার বিশুদ্ধতা, মৌলিকত্ব, ভাবভঙ্গীর উৎকর্ব, টেকনিক, শিল্প কুশলতা ও হন্দ দক্ষতার জুড়ি আধুনিক আরবী কাব্য জগতে বিরল। তাঁর মতে, কবিতা হচ্ছে শন্দে সমর্পিত কবির মানস প্রকৃতি। যদিও অধিকাংশের মতে, কবিতা বতঃ ও বাভাবিকভাবে কবির মুখ নিঃসৃত বাণী। কিন্তু এর উল্টোও হয়ে থাকে। যেমন-কবিতা হল ভাব ভঙ্গীর উপর নির্ভরশীল অনুশীলনযোগ্য একটি সূজনশীল দুরহ শিল্পকর্ম। আবার ওধু ব্যাকরণ সিদ্ধ বাক্য বিন্যাসেও কবিতা হয় না। কবির

১১৭ আহমাদ হাসান আল-ঘাইক্যাত, ভারীৰ আল আদব আল-আরবী, পৃ. ৫৮০-৫৮১।

১১৮. ড. আবদুল মাজীদ আল-হর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ৬৯-৭০।

১১৯. আহমাদ শাওকী, আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খন্ড, পৃ. ৯৭।

মনের আনন্দ-উচ্ছাস, আবেগ-অনুভূতি ও ভাব প্রকাশের বাহনই কবিতা। আহমাদ শাওকীর কবিতাবলী নিরীক্ষণ করলে এ ধ্রুব সত্যগুলো প্রকাশ্য দিবালোকের ন্যায় সুস্পষ্টরূপে প্রতিভাত হয়। ১২০

তাঁর কবিতা পর্যালোচনার আরো সুস্পষ্টভাবে প্রতীয়মান হয় যে, তিনি ছিলেন ছন্দের যাদুকর। তাঁর কবিতা অন্য কারো অনুকরণে রচিত হয়নি। বরং তিনি নিত্য নতুন ছন্দের আবিষ্কার করতেন। সবসময় দুর্বল ছন্দ, অগ্লীলতা ও কলুবতা স্বত্নে এড়িয়ে গেছেন। সাবলীল গতি ও কলতানকে সুদৃঢ় গাঁথুনীর চিত্রায়নে অপূর্ব রূপক, কল্পনা আর অজন্র জ্ঞানভাভারে পরিপূর্ণ ছিল তাঁর কাব্যমালঞ্চ। সাধারণ মানুবের সাথে মিশে তিনি তাদের অন্তরের অন্তঃস্থল থেকে কথা টেনে বের করেছেন এবং তা দিয়ে অপরূপ ছন্দের মালা গেথৈছেন। এতন্ব্যতীত তাঁর কবিতায় মাত্রাতিরিভ আগ্রহ, সত্য অনুভৃতি, ক্ষভাবসুলভ লালিত্য, অগাধ পাণ্ডিত্য ও পুস্পের নির্যাসিত সৌরভ বিদ্যমান।

তাঁর কাব্যপ্রছে অনেক কবির কবিতার স্থান পাওয়া যার। যেমন প্রখ্যাত কবি আল-বুহৃতরীর কবিতার জটিলতা, আবৃ তাম্মামের সৌন্দর্য সুবমা, আল-মুতানাব্বীর জোশ, আল-শরীকের অক্রেশ রচনা এবং আল-মিহ্ইয়ারের দীর্ঘতা। ১২১ সমালোচকের দৃষ্টিতে তিনি ছিলেন প্রথম দশ শতাব্দীর লব্ধ প্রতিষ্ঠিত সাহিত্যিক সদৃশ। মুতানাব্বীর পর এমন কোন কবি পয়দা হননি, যিনি আরবী কাব্যজগতে তাঁর মত উচ্চাঙ্গের সাহিত্যরস সৃষ্টি করতে সক্ষম হয়েছেন। আহমাদ শাওকীই এর একমাত্র দাবীদার। এজন্যই তিনি 'আরবদের কবিসন্রাট' হিসেবে বিশ্বব্যাপী সুখ্যাতি অর্জনে সক্ষম হয়েছেন। ১২২

মোন্দাকথায় তিনি আরবী সাহিত্যের বড় বড় কবিদের উন্তম গুণাবলী সংগ্রহ করে প্রায় সকল বিষয়ে শ্রেষ্ঠত্ব অর্জন করেছিলেন। বিশেষতঃ তিনি মুতানাব্বীর কবিতার প্রভাবিত হয়ে আপন ভূবনে কবিতা রচনা করে সমসাময়িক কবিদের মাঝে শ্রেষ্ঠত্বের মর্বাদার সমাসীন হয়ে 'আমীর আল-গু'আরা' উপাধিতে ভূবিত হয়েছেন।

# আহ্মাদ শাওকীর মূল্যায়নে আরব কবি-সাহিত্যিকদের মন্তব্য

প্রথাত সাহিত্যিক আহমাদ হাসান আল-ঘাইর্য়াত তাঁর তারীখ আল-আদব আল-আরবী'
এছে আহমাদ শাওকীর কবিতার মূল্যায়ন করতে গিয়ে মন্তব্য করেন যে, "আল-মূতানাব্বীর পর
আরবের ইতিহাসে অতিক্রান্ত দশ শতাব্দীর ন্যায় ক্রতিপূরণ হচ্ছেন শাওকী। এ সময়ের মধ্যে ছিন্ন
হয়ে পড়া কাব্য প্রেরণার সংযোগ সাধন ও মিটে যাওয়া সাহিত্য ধারার নবায়ন করার মত আহমাদ
শাওকীর ন্যায় প্রতিভাধর কোন কবির আবির্ভাব ঘটেনি।"

'তারীখ আল-আদব আল-আরবী' এছের লেখক ও প্রখ্যাত সাহিত্যিক হানা আল-ফাব্রীর মতে, "শাওকী একজন বিরল প্রতিভাধর কবি, তাঁকে এমন কাব্য প্রতিভা দান করা হয়েছিল যা বড় বড় বিশ্বকবিদের খুব কমই প্রদান করা হয়েছে।"<sup>১২৪</sup>

ভ. মুহাম্মদ হুসাইন হায়কাল (১৩০৫-১৩৭৬ হি./১৮৮৮-১৯৫৬ খ্রি.) আহ্মাদ শাওকীর
বিশ্ময়কর প্রতিভা সম্পর্কে মন্তব্য করে বলেন যে, "শাওকী আপনার মনের এমন ভাবের দিকে
আপনাকে পরিচালিত করেন যেখানে আপনি পৌছুতে পারতেন না আর আপনার সামনে এমন সুম্পট্ট

১২০. সিকান্দার মুমতাজী, আহমাদ শাওকী ও তাঁর আধুনিক আরবী কাব্য, পু. ৯-১১।

১২১. আহমাদ আল-হাশিমী, জাওয়াহির আল-আদব, (মিসর: আল-মাকৃতাবা আল-তিজারিয়া আল-কুব্রা, ১৯৬৪), ১ম খণ্ড, পৃ. ২৪৩।

১২২. জি. এম. মেহেরুল্লাহ, আরবী কবি-সাহিত্যিক ও সাহিত্য, পৃ. ৮৩-৯১।

১২৩. আহ্মাদ হাসান আল-যাইয়্যাত, তারীখ আল আদব আল-আরবী, পৃ. ৫৮০।

১২৪. হাক্লা আল-ফাখ্রী, তারীখ আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ১১২।

শক্তি, উন্নত কল্পনা ও সহজ অনুভূতি চিত্রায়ণ করেন যদারা আপনার অন্তর স্পন্দিত হয় এবং আপনার হাদয় আন্দোলিত হয়।"<sup>১২৫</sup>

আরবী সাহিত্যের প্রখ্যাত পভিত ড. ত্বাহা হুসাইন (১৩০৭-১৩৯৩ হি./১৮৮৯-১৯৭৩ খ্রি.)
তাঁর 'হাফিজ ওয়া শাওকী' শীর্বক প্রপ্নে আহমাদ শাওকীর উদপ্র প্রতিভার মূল্যায়নে যথার্থই বলেহেন
যে, "শাওকী প্রথমে এমন একজন প্রভাবশালী কবি ছিলেন, যিনি নিজকে ভালবাসতেন এবং নিজের
জন্য উপভোগ ও প্রাচুর্যের উপকরণাদির অবেষণ করতেন। অতঃপর এমন একজন চাকুরীরত কবি
ছিলেন, যিনি আমীর ও সুলতানের জন্য শীর প্রতিভা নিয়েজিত করেন, অনন্তর তিনি নিজের দিকে
ফিরে আসেন এবং স্বজাতির প্রতি প্রত্যাবর্তিত হন। ফলে তিনি শিল্পের কবি হন ও জাতির কবিতে
পরিণত হন। উপরম্ভ শাওকীর কবিতা এই তার থেকে মিসর ও জাগ্রত আরব প্রাচ্যের তারসমূহে
প্রসারিত হয়।"

\*\*\*\*\*

ড. শাওকী দারক (জন্ম-১৩২৮ হি./১৯১০ খ্রি.) তাঁর 'শাওকী শাইর আল-আসর আলহাদীস' এছে অভিমত প্রকাশ করেন যে, "সাহিত্যিক অবদানের বিভিন্নতা ও শৈল্পিক দিকসমূহের
বহুমুখীতার কারণে আমাদের আধুনিক আরবী সাহিত্যের ইতিহাসে শাওকী হচ্ছেন উজ্জ্বলতম কবি।...
এটি অত্যুক্তি বলা হবে না যে, শাওকীর দীর্ঘ কাসীদা খনে আমার মনে হয় যে, সত্যিই যেন আমি
একতানতা খনছি... নিঃসন্দেহে এর কারণ হচ্ছে শাওকীর শন্ধাবদীর যন্ত্রাদি ও সেগুলোর
ধ্বনিতাত্ত্বিক স্পন্দনের দক্ষ বিন্যাস সাধন, আর এটি শুধু নৈপুণ্য ও দক্ষতার ব্যাপার ছিল না, বরং
চিন্তার ক্ষেত্রে সেটি ছিল একটি দূরবর্তী ব্যাপার; আর তা হচ্ছে মেধা ও ঐশী অনুপ্রেরণা এবং
কবিতার জন্য ধ্বনি নির্মাণের প্রতিভা ও উপলব্ধি।" ১২৭

ওমর আল-দাস্কী তাঁর 'ফী আল-আদব আল-হাদীস' শীর্ষক গ্রন্থে বলেছেন, "শাওকী মনে করতেন যে, একজন কবির দায়িত্ব হচ্ছে অলসকে সতর্ক করা, শ্রমিককে সুদৃঢ় করা এবং নেতাকে উৎসাহিত করা।... এমনিভাবে শাওকী তাঁর কাসীদাগুলো রচনা করেন। অনন্তর প্রতিটি কাসীদার জন্য একেকটি বিষয় গ্রহণ করেন যাতে তিনি স্বীয় নতুন সভ্যতা-সংস্কৃতির চিন্তা-চেতনা ও অনুভূতিসমূহকে জটিদতামুক্ত সহজ পদ্ধতিতে অনুপ্রবেশ করিয়েছেন এবং আধুনিক আরবী কাষ্যে নতুন আন্দোলন পরিচালনা করেন। আর জীবন, যুগ ও নব মানব-সংস্কৃতির উপাদানসমূহের সাথে সমন্বয় করে নতুন আন্দোলনের ভিত্তি হিসেবে কবিতার ঐতিহ্যকে সংরক্ষণ করেন।" ১২৮

মিসরের প্রখ্যাত গল্পকার, লেখক ও সাহিত্যিক মুস্তফা লুত্ফী আল-মানফালুতী (১২৯৩-১৩৪৩ হি./১৮৭৬-১৯২৪ খ্রি.) অভিমত প্রকাশ করেছেন যে, "শাওকী আকাশ, পানি, বন, মুক্তভূমি ও জনবহুল উদ্যানের কবি। তাঁর কবিতার বিদ্যালয়ে শিশুর বোর্ড, গীর্জার উপাসকের আরাধনা, পথিকের জীতির ক্ষেত্রে সামান, পানকারীর পানপাত্র, ক্রন্সনকারীর অক্র, প্রেমিকের আশা ও বেদনাহতের দুঃখের বর্ণনা রয়েছে। আধুনিক কবিতা দোহনে শাওকী ছিলেন মহান অগ্রদৃত। তাঁর পরবর্তী কবিগণ ছিলেন তাঁরই অনুগামী। দিগন্তে সূর্বের পরিভ্রমণের ন্যায় তিনি সাহিত্য অঙ্গনে পরিভ্রমণ করেছেন শুংক

১২৫. ভ. মুহাম্মদ হুসাইন হায়কাল, মুকান্দিমাতু আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১১।

১২৬. ভ. আবদুল মাজীদ আল-হুর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ২৪৬: উদ্ধৃত ভ. ত্বাহা হুসাইন, হাফিজ ওয়া শাওকী।

১২৭. ড. শাওকী দায়ক, শাওকী শাইর আল-আসর আল-হালীস, পৃ. ৫-৬।।

১২৮. ওমর আল-দাস্কী, কী আল-আদব আল-হাদীস, (কায়রো: দার আল-ফিকর আল-আরবী, ১৯৫০), ২য় খণ্ড, পু. ১৯৯-২০১।

১২৯. হাসাৰ আল-সাৰ্দ্বী, আল-ভ'আরা আল-ছালাছা, (মিসর: মাত্বাআতু আল-মাক্তাবা আল-ভিজারিয়া), ১ম সংকরণ, ১৩৪১ হি. /১৯৯২খৃ.), পৃ. ৬-৭।

আহমাদ শাওকীর সমসাময়িক 'শাইর আল-কুতরাইন' এবা দুই ভূ-খণ্ডের কবি' নামে খ্যাত কবি খলীল মুভ্রান (১২৮৯-১৩৬৯ হি./ ১৯৭২-১৯৪৯ খ্রি.) বলেছেন যে, কবি তাঁর সাথীদের মাঝে কবিতা রচনা করতেন, তিনি তাদের সাথে অবস্থান করা সত্ত্বেও মানসিকভাবে তাদের সাথে থাকতেন না। তিনি যানবাহনে, রেলগাড়ীতে, সরকারী সমাবেশে, যত্রতত্র পূর্ব চিন্তা-ভাবনা ব্যতিরেকে উপস্থিত বৃদ্ধিমন্তাতে কবিতা রচনা করতেন।"

এতব্যতীত 'শাওকী শাইর আল-উমারা' শীর্ষক গ্রন্থে বলীল মুতরান আহ্মাদ শাওকীর কবি-মানস সম্পর্কে চমৎকার মন্তব্য করে লিখেছেন যে, তিনি প্রেম ও ভালবাসার কবি, ঘটনাবলী ও ইতিহাসের বিন্যাসক, বিম্মরকর উপদেশাবলী ও চমৎকার উপমার জনক, দেশাতাবোধক আবেগ-অনুভূতির ভাব্যকার, ধর্মীর বিশ্বাসের বলিষ্ঠকারী ধ্বংসনা্থ নিদর্শনাবলীর জীবনদাতা এবং মহৎ কার্যাবলীর প্রতি চিন্তাসমূহের জাগরণকারী।" ১০১

প্রথাত লেখক ও সাহিত্যিক ভ. সালিহ আল-আশ্তার তাঁর 'আন্দালুসিয়্যাতু শাওকী' শীর্ষক গ্রন্থে মত প্রকাশ করেছেন যে, "এভাবে শাওকীর বিপ্রবী অভিযোগসমূহের ধ্বনি উথিত হয়, তাঁর রক্তধারায় বেদনাপ্রতের ক্রোধ উথলে উঠে, তাঁর অল-প্রতাদ যক্ত্রণার কথা বলে, কলে তিনি মিসয়য়রদের ক্রোধের চিত্রাংকন করেন এমভাবস্থায় যে, তায়া প্রভাহ ভালের স্বাধীনচেতা লোকদের একদলকে চির বিদায় দিচ্ছেন... শাওকীর অনুরূপ অভিযোগকারী চিংকার ধ্বনি আহত অভর থেকে যথার্থভাবে নির্গত হতে থাকে। স্তরাং সেগুলো মানুবের মনে রেখাপাত করলে এতে আন্চর্য হওয়ায় কিছু নাই।" ১০২

আহমাদ শাওকী সম্পর্কে আবদুল ওয়াহ্হাব হামুদা তাঁর 'নি'মাত ওয়া হিরমান' শীর্ষক প্রবন্ধে লিখেছেন যে, "শাওকীর উপর প্রাচুর্যের প্রভাব এবং আছেন্দ্রের প্রতিধ্বনি এমন ছিল যে, তিনি তাঁর কবিতা থেকে উত্তম সঙ্গীত রচনা করেন, মানুবের অভরসমূহেকে বিমুগ্ধ করেন, কর্ণসমূহকে আন্দোলিত করেন, বৃদ্ধিমানদের হরণ করেন এবং হলয়সমূহকে আন্দোলিত করেন। অবশ্যই তিনি বীয় কবিতার গীটার থেকে এমন সুরমালা প্রতিধ্বনিত করেন যা সঙ্গীতের মাধ্যমে সুখ্যাতি লাভ করে এবং বজাতির মধ্যে উনুত শিল্প ও সুন্ধ চিত্রাংকনের সভরণে জাতিকে আবর্তিত করে।"

>০০০

আহমাদ শাওকীর কবি-প্রতিভা ও কাব্যনেতৃত্ব সম্পর্কে দেবাননী সাহিত্যিক মারুন আব্দৃদ (১৩০৩-১৩৮২ হি./১৮৮৫-১৯৬২ খ্রি.) মন্তব্য প্রকাশ করেছেন যে, "নিশ্চয়ই শাওকীর অসীম ও অগণিত আগ্রহ রয়েছে, কারণ তিনি বিশেষতঃ মিসরীয় প্রাচীন উন্নত সভ্যতার প্রতি, তুর্কীদের শ্রেষ্ঠত্ব ও বিলাফতের মহত্বের প্রতি, আরবদের উচ্চাকাজ্ঞাসমূহের প্রতি, ইসলামের উদারতা ও মহানুভবতার প্রতি এবং প্রাচ্যের গৌরবাদির প্রতি আসক্ত। সুতরাং তিনি আবৃ তাইয়্যেব আল-মুতানাব্বীর পর আমাসের জাতীয় কবি। তিনি মৃত্যুবরণ করলেও তাঁর ভাষা এই জাতীয়তায় ধারক-বাহক।" ১০৪

আমাদের মতে, আহমাদ শাওকী আরব কবি ও সাহিত্যিকদের মধ্যে সর্বশ্রেষ্ঠ। যিনি আধুনিক আরবী সাহিত্যাকাশে উজ্জুল সূর্ব তুল্য। তাঁর রেখে যাওয়া স্থায়ী সাহিত্য কর্মগুলো তাঁর শ্রেষ্ঠত্বের অবিন্মরণীয় স্বাক্ষর বহন করে, যদ্বারা তিনি সমসাময়িক কবি ও সাহিত্যিকদের অংশদূত হিসেবে পরিগণিত হয়েছেন।

১৩০. প্রাতক, পু. ৭।

১৩১. ভ. আক্দুল মাজীদ আল-হুর, আহ্মাদ শাওকী আমীর আল-হু'আরা ওয়া নাগ্ম আল-লাহন ওয়া আল-গিন্দা,
পূ. ২৪৫, উদ্ধৃত খলীল মুতরান, শাওকী শাইর আল-উমায়া।

১৩২. প্রাতক্ত, পৃ. ২৪৫: ড. সালিহ আল-আশভার, আন্দালুসীয়্যাভু শাওকী, (দানেশ্ব: ১ম সংকরণ, ১৯৫৯)।

১৩৩. থাতজ, পৃ. ২৪৬; আবদুশ ওয়াব্হাব হাম্পা, নি'মাত ওয়া হিরমান, (বৈরুত, মাজাল্লা আল-ফিতাব, অটোবর, ১৯৪৭)।

১৩৪. প্রাক্ত, পৃ. ২৪৬, মারুন আব্দ, শাওক ওয়া হানীন, বৈরুত: মাজাল্লা আল-কিতাব অক্টোবর, ১৯৪৭।

# চতুর্থ অধ্যায় নজরুল ইসলানের রচনাসম্ভার ও কবি-প্রতিভা

বাংলা সাহিত্যে কাজী নজকল ইসলামের অতুলনীয় অবদান অবিশ্বরণীয়। নজকল ইসলাম তর্বুমাত্র একজন কবি ছিলেন না বরং তিনি একাধারে একজন লেখক, সাহিত্যিক, সাংবাদিক, আবন্ধিক, সমালোচক, অনুবাদক, গল্পকার, নাট্যকার, ঔপন্যাসিক, শিশু সাহিত্যিক, সঙ্গীতজ্ঞ, গীতিকার, গায়ক, বাদক, অভিনেতা, কাহিনীকার, সঙ্গীত পরিচালক, চলচ্চিত্র পরিচালক, বাগ্মী, আবৃত্তিকারক, পত্রিকা পরিচালক ও সম্পাদক ছিলেন। নজকল ইসলামের সাহিত্য চর্চার কাল ১৯১৯-১৯৪২ খ্রি./ ১৩২৬-১৩৪৯ সাল অর্থাৎ মোট তেইশ বৎসর। এর মধ্যে নজকল ইসলাম তাঁর সাহিত্যিক জীবনের প্রথম দশ বছর প্রধানতঃ কবিতা এবং পরের তের বছর গান রচনা করেন। অবশ্য প্রথম দশ বছরেও তিনি অনেক উৎকৃষ্ট গান এবং শেষ তের বছরে বেশ কিছু রসোত্তীর্ণ কবিতা লিখেছিলেন। তবু তুলনামূলক বিশ্লেষণে প্রতীয়মান হয় যে, নজকল ইসলামের সাহিত্যিক জীবনের প্রথম পর্বে কবিতা এবং ছিতীয় পর্বে গান প্রধান্য লাভ করেছিল। সেদিক থেকে বিচার-বিশ্লেষণ করলে নজকল ইসলামের সৃষ্টিশীল জীবনের প্রথম পর্বকে প্রকৃত সাহিত্যিক জীবন এবং ছিতীয় পর্বকে মূলতঃ শিল্পীজীবনরূপে আখ্যায়িত করা যায়।

সুস্বস্থার মাত্র তেইশ বছরের সাহিত্যিক ও শিল্পী-জীবনে নজরুল ইসলাম অসংখ্য কবিতা, গান, প্রবন্ধ, গল্প, উপন্যাস, নাটক, কাব্যানুবাদ, শিৎসাহিত্য প্রভৃতি রচনার ক্ষেত্রে সুনিপুণভাবে কলম পরিচালনার মাধ্যমে সাহিত্য-সন্ধার সৃষ্টি করে অক্ষয় কীর্তির স্বাক্ষর স্থাপন করেছেন। তন্মধ্যে নজরুল ইসলামের অন্ততঃ সাড়ে পাঁচশত রচনা বিভিন্ন পত্র-পত্রিকার প্রকাশিত হয়েছে, যার মধ্যে রয়েছে প্রায় ২৮৫ টি কবিতা, ১৯৭ টি গান, ৪৩ টি প্রবন্ধ ও ভাবণ, ১৪ টি গল্প ও ৩ টি ধারাবাহিক উপন্যাস। আর কাজী নজরুল ইসলামের সমগ্র সাহিত্য সন্ধার পর্যালোচনা করে পরিসংখ্যানে দেখা যায় যে, কবির সুস্থাবস্থায় প্রকাশিত ৪৯ টি এবং অসুস্থতার পরে প্রকাশিত বিভিন্ন গ্রন্থে সংকলিত রচনাবলীর মধ্যে রয়েছে প্রায় ৯৭৪ টি গান, ৬৫৩ টি কবিতা, ৭৬ টি প্রবন্ধ, ১৮ টি গল্প, ৯ টি নাটক-নাটিকা, ৩ টি উপন্যাস; গ্রন্থ ও পত্র-পত্রিকা মিলিয়ে কাজী নজরুল ইসলামের প্রকাশিত রচনার সংখ্যা আনুমানিক গান অন্তত ২৫০০ টি, কবিতা প্রায় ৮০০ টি, প্রবন্ধ, আলোচনা, বক্তৃতা, ভাষণ প্রায় ১০০টি। নাটক-নাটিকা, গীতিনাট্য ও সঙ্গীত বিচিত্রা প্রায় ২৯ টি, গল্প ১৮ টি, উপন্যাস ৩ টি। অবশ্য কাজী নজরুল ইসলামের প্রকাশিত রচনাবলীর সর্বশেষ পরিসংখ্যান গ্রহণ করলে উপরোক্ত সংখ্যা আয়ো বেশী হবে নিঃসন্দেহে, বিশেষতঃ গানের। উর্ন্থেখ্য যে,নজরুল ইসলামের অসুস্থতার প্রবর্তীতে তাঁর রচনাবলী সংকলিত হয়ে অদ্যাবধি যেসব গ্রন্থ প্রকাশিত হয়েছে, তাতে কবির নিজন্ব কোন পরিকল্পনার রূপায়ন নেই।

#### কাব্যয় হ

কাব্যক্ষেত্রে কাজী নজরুল ইসলামের অবদান অপরিসীম। তাঁর প্রকাশিত কাব্যগ্রন্থের সংখ্যা ২২টি। তনাধ্যে কবির সুস্থাবস্থায় প্রকাশিত ১৭ টি এবং অসুস্থতার পর প্রকাশিত গ্রন্থের সংখ্যা ৫ টি নিম্নে কাব্যক্ষেত্রে নজরুল ইসলামের রচনাসম্ভার সংক্ষেপে আলোচিত হল।

# ১. অগ্নিবীণা

'অগ্নিবীণা' কাব্যগ্রন্থ কাজী নজরুল ইসলাম বিরচিত প্রথম কাব্য সংকলন। নজরুল ইসলামের প্রকাশিত সকল বইয়ের মধ্যে 'অগ্নিবীণা' সর্বাধিক পরিচিত। গ্রন্থটি কবি কর্তৃক কলকাতার

রফিকুল ইসলাম, দজরুল নির্দেশিকা, (ঢাকা: বাংলা একাডেমী, ১৯৬৯), পৃ. ৩৭৪।

# Dhaka University Institutional Repository

আর্ব পাবলিশিং হাউস থেকে কার্তিক ১৩২৯; সফর ১৩৪১; ২৫ অক্টোবর, ১৯২২ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। ব্যাহিন কার্য্যের নামটি কবিগুরু রবীন্দ্রনাথ ঠাকুরের 'অগ্নিবীণা বাজাও তুমি কেমন করে' গানটি থেকে গৃহীত হয়েছে। কাব্যগ্রন্থটির উৎসর্গপত্রে লেখা হয়েছে,

ভাঙা-বাংলার রাঙা যুগের আদি পুরোহিত, সাগ্নিক বীর-শ্রী বারীন্দ্রকুমার ঘোষ শ্রী শ্রী চরণার বিন্দেব অগ্নি-ঋষি! অগ্নিবীণা তোমার শুধু সাজে; তাই তো তোমার বহিং রাগেও বেদন-বেহাগ বাজে।

১৯২০ সালের মার্চ মাসে নজরুল ইসলামের সৈনিক জীবন শেবে কলকাভার সাংবাদিক ও সাহিত্যিক জীবনের প্রথম আড়াই বছরে রচিত 'প্রলয়োল্লাস', 'বিদ্রোহী', 'রক্তাদরধারিণী মা', 'আগমনী', 'ধূমকেতু', 'কামাল পাশা', 'আনোয়ার', 'রণ-ভেরী', 'শাত-ইল-আরব','থেয়াপারের তরণী', 'কোরবানী', 'মোহররম' এই ১২ টি কবিতা উদ্দীপদামূলক কাব্য সংকলন 'অগ্নিবীণা' তে সন্নিবেশিত হয়েছে।

'অগ্নিবীণা' কাব্যগ্রন্থের বিভিন্ন কবিতায় পৌরাণিক কিংবা সমকালীন ঐতিহাসিক ঘটনা বা চরিত্রের মাহাত্ম উদ্বাটনের রূপকে সমাজ, জাতি ও স্বদেশের মুক্তি সংগ্রামের পথ অনুসন্ধান করা হয়েছে। যে সকল কবিতায় কবির আত্মকূর্তি বা প্রকৃতির মাহাত্ম বর্ণিত হয়েছে সেসব কবিতায় সমকালীন সংকট উত্তরণের প্রয়াস মুখ্য। 'অগ্নিবীণা' কাব্য সংকলনের প্রায় প্রতিটি কবিতাই সুদীর্ঘ, আবেগময় ও নাটকীয়; ছলেয় ক্ষেত্রে সমিল স্বর্ব্ত বা সমিল মাত্রাব্ত প্রবহমান ব্যবহারে কবি নজরুল ইসলামের পারদর্শিতা এতে লক্ষনীয়। মুসলিম ঐতিহ্যমূলক কবিতাগুলোতে উপমা, উৎপ্রেক্ষা ও চিত্রকল্প বিনির্মাণে আরবী-ফারসী শব্দ ব্যবহারে কবির সার্থকতা বাংলা সাহিত্যে ইসলামী চিত্তাধারার নতুন আবহু সৃষ্টি করেছে।

অগ্নিবীণা' নজরুল ইসলানের সর্বাধিক গুরুত্বপূর্ণ ও সবচেরে বিখ্যাত কাব্যগ্রন্থ। বইরের অধিকাংশ কবিতা এই নামের মর্বাদা অনুসরণ করেছে। দুর্বলের উপর অত্যাচার এবং অত্যাচারের জীতকে যেন পুড়িরে দিতে চায় বিধ্বংসী আগুনের ঝলকের মতন। প্রকৃতই 'অগ্নিবীণা' অগ্নিগর্ভ কবিতার সংকলন গ্রন্থ। এর প্রত্যেকটি কবিতা যেন আগুনের লেলিহান শিখা। পাঠকের মনে আগুন ধরিয়ে দেয়ার যোগ্যতা অগ্নিবীণার প্রত্যেকটি পাতায় পাতায় দেদীপ্যমান। অগ্নিবীণা একটি মহৎ কাব্যগ্রন্থ; এ কাব্য সংকলন বাংলা কবিতাকে নতুন পথে পরিচালিত করেছিল।

বার্লিন বিশ্ববিদ্যালয়ের প্রকেসর ড. হেলমুথ ফন গ্লাসেনপ 'অগ্নিবীণা' কাব্যগ্রন্থ সম্পর্কে লিখেছেন; "The Poems deserve with full right the name the author has given them; they are full of emotion like fire and sweet like the tune of vine."

শেখ দরবার আলম, অজানা নজরুল, পৃ. ৬৫৭।

রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও সাহিত্য, পৃ. ৩১০।

কাজী নজরুল ইসলাম, উৎসর্গ, 'অগ্নিযীণা', নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ. ৩: উৎসর্গ গানটি 'অগ্নি-ঋষি
শিরোনামে ১৩২৮ প্রাবণ সংখ্যা 'উণাসনা' গত্রিকায় প্রকাশিত হয়েছিল। দ্র: নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড,
গ্রন্থ পরিচয়, পৃ. ৭৪৫।

বনজী নজরুল ইসলাম, 'অগ্নিবীণা', (ঢাফা: নজরুল ইপটিটিউট , মাঘ, ১৪০১/ ফেব্রুয়ারী, ১৯৯৫); নজরুল
রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৫-৫০।

রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও কবিতা, পৃ. ৩৭০।

৭. খান মুহাম্মন মঈনুদ্দীন, যুগস্রষ্টা নজরুল, পৃ. ২৪০।

নানা দিক বিবেচনায় 'অগ্নিবীণা' কে কাজী নজরুল ইসলামের খণ্ড কবিতার শ্রেষ্ঠ কাব্যগ্রন্থ বললেও অত্যক্তি হয় না।

### ২. লোলন-চাঁপা

নজরুল ইসলামের ভালবাসা ও সৌন্দর্য সম্পর্কিত একটি কবিতা সংগ্রহ 'দোলন-চাঁপা'। কবি বহরমপুর জেলে রাজবন্দী থাকাকালীন আশ্বিন, ১৩৩০; রবিউল আউয়াল, ১৩৪২; অস্টোবর, ১৯২৩ সালে শ্রী শরচ্চন্দ্র গুহ বি.এ.কর্তৃক আর্য পাবলিশিং হাউস, ২০ নং কলেজ দ্রীট মার্কেট, কলকাতা থেকে 'দোলন-চাঁপা' কাব্যগ্রন্থটি প্রথম প্রকাশিত হয়। ৺ এতে সংকলিত কবিতাবলী হচ্ছে: 'দোদুল দুল', 'বেলা শেষে', 'পউব', 'পথহারা', 'ব্যথা-গরব', 'উপেক্ষিত', 'সমর্পণ', 'পূবের চাতক', 'অবেলার ভাক', 'চপল-সাথী', 'পূজারিণী', 'অভিশাপ', 'আশান্বিতা', 'পিছুভাক', 'মুখরা', 'সাধের ভিখারিণী', 'কবি-রাণী', 'আশা', 'শেষ প্রার্থনা', 'সে যে চাতকই জানে'। "

উল্লেখ্য যে, কবি যখন রাজবন্দী, সেই সময় 'দোলন-চাঁপা' প্রথম প্রকাশিত হয়। এর কোন উৎসর্গপত্র পাওয়া যায় না। তবে পবিত্র গঙ্গোপাওয়য় (১৮৯৩-১৯৭৪ খ্রি.) 'দোলন-চাঁপা' এর প্রথম সংক্ষরণের যে ভূমিকারপে 'দুটি কথা' লিখে দেন, তাতেই এক ধরনের উৎসর্গের অগ্নিক্ষরা স্বাক্ষর সুস্পইতাবে প্রতীয়মান হয়। ত নজরুল ইসলামের অন্যতম বিখ্যাত 'আজ সৃষ্টি সুখের উল্লানে' কবিতাটি কল্লোল পত্রিকায় জ্যোর্ছ, ১৩৩০/মে, ১৯২৩ ইং ১ম বর্ব, ২য় সংখ্যায় এবং 'দোলন-চাঁপা' কাবামছের প্রথম ও দ্বিতীয় সংক্ষরণের মুখবন্ধরূপে সংক্রিত হয়েছিল। 'দোলন-চাঁপা'র ভূতীয় সংক্ষরণ ১৩৬১ সালের শ্রাবণ মাসে বের হয়, যাতে কিছু কবিতা অদল-বদল করে অনেক নতুন কবিতা সংযুক্ত কয়া হয়। ত

#### ৩. বিবের বাঁশী

বিষের বাঁশী' গ্রন্থানি বিভিন্ন পত্র-পত্রিকার প্রকাশিত নজরুল ইসলামের কতকগুলি উদ্দীপনামরী কবিতা ও গানের সমষ্টি। কাজী নজরুল ইসলাম হুগলীতে অবস্থানকালীন নিজেই প্রকাশক হিসেবে 'বিষের বাঁশী' গ্রন্থটি ১৬ শ্রাবণ, ১৩৩১; ২৯ জিলহজ্জ, ১৩৪২; ১০ আগষ্ট, ১৯২৪ সালে প্রকাশ করেছেন। ১২ গ্রন্থটির উৎসর্গপত্রে কবি লিখেছেন;

বাঙ্লার অগ্নি-নাগিনী মেয়ে মুসলিম-মহিলা-কুল-গৌরব আমার জগত-জননী স্বরূপা মা মিসেস এম, রহমান সাহেবার পবিত্র চরণারবিদেশ"-<sup>১৩</sup>

বিষের বাঁশী'র প্রথম সংকরণের প্রচ্ছন শিল্পী ছিলেন ফল্লোল' পত্রিকার সম্পাদক দীনেশরঞ্জন লাস (১৮৮৮-১৯৪১ খ্রি.), নজরুল ইসলামের ভাষার প্রথিতযশা কবি-শিল্পী আমার ঝড়ের রাতের বস্থু'। নজরুল ইসলাম 'অগ্নিবীণা'র দ্বিতীয় সংস্করণে কিছু নতুন কবিতা ও গান সংযোজন করতে চেয়েছিলেন, কিন্তু পরে তিনি ঐ সিদ্ধান্ত পাল্টে বিষের বাঁশী' নামকরণ করে নতুন

ভাজহারউদ্দীদ খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, নজরুল গ্রন্থ পরিচয়, পৃ. ৪১৯।

কাজী নজরুল ইসলাম, 'লোলন-চাপা', (চাকা: নজরুল ইসচিটিউট, বৈশাখ,১৪০২/এপ্রিল, ১৯৯৫), নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ১১৯-১৬২।

১০. সজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, গ্রন্থ গরিচয়, পৃ. ৭৪৯-৭৫০।

খান মুহাম্মদ মঈনুদ্দীন, যুগ স্রষ্টা নজকল, পৃ. ২৪৪: রফিকুল ইসলাম, কাজী নজকল ইসলাম : জীবন ও কবিতা, পৃ. ৩৭২।

শেখ দরবার আলম, অজানা নজরুল, পৃ. ৬৫৮।

কাজী নজরুল ইসলাম, উৎসর্গ, 'বিষের বাঁশী', নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ. ৯৫।

একটি গ্রন্থ প্রকাশ করেন। 'অগ্নিবীণা' কাব্যের মতো 'বিষের বাঁশী' গ্রন্থের দামও সঙ্গীতবন্ত থেকে নেরা হয়েছে; সুরের পরিবর্তে বীণা থেকে অগ্নি এবং বাঁশী থেকে বিবের সৃষ্টি বলেই অভিনব।<sup>28</sup>

বিবের বাঁশী' প্রকাশের কৈফিয়ৎশ্বরূপ বইরের ভূমিকায় নজরুল ইসলাম লিখেছিলেন; "অগ্নিবীণা দ্বিতীয় খণ্ড নাম দিয়ে তাতে যে সব কবিতা ও গান দেবো বলে এতকাল ধরে বিজ্ঞাপন দিছিলাম, সে সব কবিতা ও গান দিয়ে এই বিবের বাঁশী' প্রকাশ করলাম। নানাকারণে 'অগ্নিবীণা' দ্বিতীয় খণ্ড নাম বদলে 'বিবের বাঁশী' নামকরণ করলাম।.... এ 'বিবের বাঁশী'র বিব জুগিয়েছেন আমার নিপীড়িত দেশ-মাতা, আর আমার উপর বিধাতার সকল রকম আঘাতের অত্যাচার।" "১৫

বিষের বাঁশী'তে সংকলিত রচনার মধ্যে ৮টি কবিতা ও ১৭ টি গান। বিষের বাঁশী' কাব্যমন্থে যথাক্রনে যেসব শিরোনাম রয়েছে: 'ফাতেহা-ই-দোয়াজ-দহ্ম' (আবির্ভাব), 'ফাতেহা-ই-দোয়াজ-দহ্ম' (তিরোভাব), 'সেবক', 'জাগৃহী', তুর্ব্য-নিনাদ', 'বোধন', উদ্বোধন', 'অভয়মন্ত্র', 'আতাশক্তি', 'মরণ-বরণ', বন্দী-বন্দনা', 'বন্দনা-গান', 'মুক্তি-সেবকের গান', 'শিকল-পরার গান', 'মুক্ত-বন্দী', 'যুগাভরের গান', 'চরকার গান', বিদ্রোহীর বাণী', 'অভিশাপ', 'মুক্ত-পিঞ্জর', 'ঝড়' (গাঁচিমতরঙ্গ)। ১৬

'বিষের বাঁশী'র কবিতা ও গানগুলোর ভেতর যে ঐক্য রয়েছে তা কবির প্রতিবাদ ও বিদ্রোহের অনুভূতি। পরাধীনতার গ্লানিতে সারাদেশ যখন মুহ্যমান, তখন এই বইরে কবিতা ও গান গুলি মানুবের মনে এক অপূর্ব চাঞ্চল্যের সৃষ্টি করেছিল। 'বিষের বাঁশী' কাব্যগ্রন্থটি ১৯২৪ সালের আগষ্ট মাসে প্রকাশিত হওয়ার মাত্র দু'মাসের মধ্যে রাজেরোবে পতিত হয়ে তৎকালীন সরকার কর্তৃক ১৯২৪ সালের ২২ শে অক্টোবর বাজেয়াও হয়েছিল। অবশ্য পরে ১৯৪৫ সালের ২৭ এপ্রিল বিষের বাঁশী'র উপর থেকে নিষেধাজ্ঞা প্রত্যান্তত হয় এবং ১৬ ই শ্রাবণ, ১৩৫২, আগষ্ট, ১৯৪৫ সালে বিষের বাঁশী'র দ্বিতীয় সংক্রবণ প্রকাশিত হয়। ১৭

#### 8. তাঙ্গার গান

নজকল ইসলামের ভালার গান' গ্রন্থটি কবি হুগলীতে থাকাকালে শ্রাবণ, ১৩৩১; মোহররম, ১৩৪৩; আগস্ট, ১৯২৪ সালে ডি. এম. লাইব্রেরী কর্তৃক প্রকাশিত হয়। ১৮ সংগ্রামী ঐতিহ্যের জন্য খ্যাত 'মেদিনীপুরবাসীর উদ্দেশ্যে' উৎসর্গীকৃত 'ভালার গান' গ্রন্থে সংকলিত ১১ টি রচনার মধ্যে মাত্র ২ টি কবিতা, 'দুঃশাসনের রক্তপান' ও 'শহিদী ঈন'। এ ছাড়া যথাক্রমে ৯ টি গান রয়েছে: ভালার গান', 'জাগরণী', 'মিলন-গান', 'পূর্ণ-অভিনন্দন', 'ঝোড়োগান', 'মোহান্তের মোহ-অত্তের গান', 'আও-প্রয়াণ গীতি', 'ল্যাবেভিশ্ বাহিনীর বিজাতীয় সংগীত', 'সুপার বন্দনা'। ১৯

মূলতঃ 'ভাঙ্গার গান' একখানা উদ্দীপদামরী গানের বই। হুগলী জেলের সুপারিন্টেনভেন্ট মিস্টার আর্সটনকে উদ্দেশ্য করে নজরুল ইসলাম যে 'সুপার বন্দনা' শিরোনামে রচনা করেছিলেন এ

১৪. রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও সাহিত্য, পৃ. ৩১৯।

১৫. কাজী নজরুল ইসলাম, 'কৈফিয়ৎ', 'বিষের বাশী', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৫২-৫৩।

১৬. কাজী নজরুল ইসলাম, 'বিষের বাঁশী', ( চাকা: নজরুল ইপটিটিউট, মাঘ, ১৪০১/ কেব্রুয়ায়ী,১৯৯৫): নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ. ৯৩-১৪৭।

১৭. খান মুহাম্মদ মঈনুদ্দীন, যুগ স্রষ্টা নজরুল, পৃ. ২৪৭; সিরাজুল ইসলাম চৌধুরী, নজরুল ইসলামের সাহিত্য জীবন, পৃ. ৬৪-৬৫; ভিতাশ চৌধুরী, এবং নিষিদ্ধ নজরুল ও অন্যান্য প্রসঙ্গ, (কুমিল্লা: ভিনাস প্রফাশনী, ১ম অকাশ, ২৮ আগষ্ট, ১৯৯০/ ১২ ই ভাল্র, ১৩৯৭), পৃ. ৩৭।

আজহার উদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল,পৃ. ৪২০।

১৯. কাজী নজরুল ইসলাম, 'ভাঙ্গার গান', (ঢাকা: নজরুল ইপটিটিউট, আশ্বিন, ১৪০৩/ অক্টোবর,১৯৯৬); দজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পূ. ২৩১-২৫৮।

থছে সে গানটিও স্থান পেয়েছে। ভাঙ্গার গানের মূলগত প্রেরণা বিদ্রোহের ও বিপ্লবের। অসহযোগ আন্দোলনকেও এ বই বিশেষভাবে অনুপ্রাণিত করেছে। তাই এ গ্রন্থটিও তৎকালীন বঙ্গীয় সরকার কর্তৃক ১৯২৪ সালের ১১ ই নভেম্বর বাজেয়াও হয়েছিল। ১৯৪৭ সালে দেশ বিভাগের পরে নিষেধাজ্ঞা প্রত্যাহত হলে গ্রন্থটির দ্বিতীয় সংকরণ ১৩৫৭/১৯৫০ সালে প্রকাশিত হয়। ২০

### ৫. ছায়ানট

নজরুল ইসলামের 'ছায়ানট' কাব্যগ্রন্থটি ভাদ্র, ১৩৩২; সফর, ১৩৪৪; সেন্টেম্বর, ১৯২৫ সালে ব্রজবিহারী বর্মণ রায় কর্তৃক বর্মণ পাবলিশিং হাউস, ১৯৩, কর্ণওয়ালিস স্ট্রীট, কলকাতা থেকে প্রকাশিত হয়।<sup>২১</sup> ছায়ানটের উৎসর্গপত্রে কবি লিখেছিলেন,

"আমার শ্রেয়তম রাজলাঞ্তি বনু
মুজফ্ফর আহমদ

ও

কুতুব উদীন আহমদ

করকমলে।"<sup>২২</sup>

ছারানটা প্রথম সংকরণে যে উৎসর্গপন্নটি ছিল, পরবর্তী সংকরণগুলোতে তা বর্জিত হর। १० ছারানটো যে সব কবিতা ও গান রয়েছে যথাক্রমে: বিজরিনী', কমল-কাঁটা', 'চেতী-হওয়া', 'বেদনা-অভিমান', নিশীথ প্রীতম', 'অবেলার', 'হার-মানা হার', 'লক্ষ্মী ছাড়া', 'শেষের গান', নিরুদ্দেশের যান্রী', 'চিরন্ডনী প্রিয়া', 'বেদনা-মিণি', 'পরশ-পূজা', 'অনাদৃত্য', 'শায়ক-বেধা পাখী', 'হারা-মিণি', 'নীলগরী', 'রেহ-জীতু', 'পলাতকা', চিরনিত্ত', 'মানস-বধু', দহন-মালা', বিদার-বেলায়', 'অকরুণ', 'পিয়া', 'ব্যথা-নিশীথ', 'সক্ষ্যাতারা', দূরের বন্ধু', আশা', 'মরমী', 'মুক্তি-বার, আপন-পিয়াসী', বিরাগিনী', 'প্রতিবেশিনী', 'দুপুর-অভিসার', 'ছল-কুমারী', 'পাপড়ি খোলা', 'বিধুরা', 'পথিক-প্রিয়া', 'মনের মানুর', 'প্রিয়ার রূপ', বাদল-দিনে কার বাঁশী বাজিল?', 'অকেজোর গান', 'তব্ধ বাদল', 'চাঁদ-মুকুর', 'চির-চেনা', 'পাহাজী গান', অমর কানন', 'পূরের হাওয়া', (ঝড়:পূর্বতরঙ্গ), 'আল্তা-স্তি', 'রোদ্রদক্ষের গান'। ছায়ানটে ৫০ টি শিরোনামের মধ্যে নজরুল ইনলামের গানের সংখ্যা ৩৭ টি। <sup>২৪</sup>

# ৬. পুবের হওয়া

নজরুল ইসলামের 'পূবের হাওয়া' গ্রন্থটি আশ্বিন, ১৩৩২; সফর, ১৩৪৪;সেপ্টেম্বর, ১৯২৫ সালে ওরিয়েন্টাল প্রিন্টার্স এন্ড পাবলিশার্স লিমিটেভ, হ্যারিসন রোভ, কলকাতা থেকে প্রকাশিত হয়। 'পূবের হাওয়া' কতকগুলি কবিতার সমষ্টি। কবির বিরহ-বিধুর মনের আলেখ্য। বিদ্রোহী কবির অন্তরের প্রেমের ফল্পুধারা।<sup>২৫</sup> এতে সন্নিবেশিত ১১ টি শিরোনামের কবিতা ও গানের মধ্যে রয়েছে:

২০. খান মুহাম্মদ মঈনুন্দীন, যুগ ব্রষ্টা নজরুল, পৃ. ২৪৮; ভিতাশ চৌধুরী, এবং নিষিদ্ধ নজরুল ও অদ্যান্য প্রসঙ্গ, পৃ. ৩৭।

শেখ দরবার আলম, অজানা নজরুল, পৃ. ৬৬০।

২২. কাজী নজরুল ইসলাম, উৎসর্গ, 'হায়ানট', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৬৩।

২৩. শজরুল রচশাবলী, ১ম খণ্ড, গ্রন্থ পরিচর, পৃ. ৭৫৪।

কাজী নজরুল ইসলাম, 'ছায়ানট', ( ঢাকা: নজরুল ইকটিটিউট, ফায়ুন, ১৪০৩/মার্চ, ১৯৯৭); নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ. ১৭৫-২৩৬।

২৫. আজহায়উন্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পৃ. ৪২১; খান মুহাম্মদ মঈনুন্দীন, যুগস্তুষ্টা নজরুল, পৃ. ২৪৬।

স্মরণে', 'বাদল-প্রাতের শরাব', 'মানিনী', 'হোলি', 'বে-শরম', 'সোহাগ', 'শরাবন-তহুরা', 'বিরহ-বিধুরা', 'প্রণয়-নিবেদন', 'ফুল-কুঁড়ি'। <sup>২৬</sup>

### ৭. সাম্যবাদী

সাম্যবাদী কাজী নজরুল ইসলামের একটি বৃহৎ কবিতা। 'লাঙল' পত্রিকার প্রথম সংখ্যায় ২৪ শে ভিসেম্বর, ১৯২৫ সালে কবিতাটি প্রথম প্রকাশিত হয়। পরে এটি মাত্র দুই আনা মূল্য দিয়েপুত্তিকা আকারে পৌষ, ১৩৩২; জমাদিরস সানি, ১৩৪৪; ভিসেম্বর, ১৯২৫ সালে মৌলবী শামসুদ্দীন হুসাইন কর্তৃক বেঙ্গল পাবলিশিং হোম, ৫, নূর মোহাম্মদ লেন, কলকাতা থেকে প্রকাশ করা হয়। এরপর এ 'সাম্যবাদী' কবিতাটি 'সর্বহারা' কাব্যগ্রন্থে অন্তর্ভুক্ত করা হয়।

নজরুল ইসলামের 'সাম্যবাদী' কবিতাটি কয়েকটি ন্তরে বিভক্ত। 'সাম্যবাদী, কবিতা সমষ্টিতে 'সাম্যবাদী' ছাড়াও 'ঈশ্বর', 'মানুব', 'পাপ', 'চোর-ভাকাত', 'বারাঙ্গনা', 'মিথ্যাবাদী', 'নারী', 'রাজা-প্রজা', 'সাম্য', 'কুলি মজুর' শীর্ষক ১১ টি কবিতা রয়েছে। ১৮

### ৮. চিন্তনামা

১৩৩২ সালের ২রা আবাঢ় দার্জিলিঙে দেশবদু চিত্তরঞ্জন দাস (১৮৭০-১৯২৫ খ্রি.) এর মৃত্যুতে নজরুল ইসলামের যেসব কবিতা ও গান বিভিন্ন পত্র-পত্রিকার প্রকাশিত হয় 'চিত্তনামা' সেই সকল গান ও কবিতার সমষ্টি। গ্রন্থটি কবি কর্তৃক শ্রাবণ, ১৩৩২; জিলহজ্ঞ, ১৩৪৩; আগষ্ট, ১৯২৫ সালে হুগলী থেকে প্রকাশিত হয়। <sup>২৯</sup> নজরুল ইসলাম চিত্তনামা' কাব্যুগ্রন্থটি "মাতা বাসজী দেবীর শ্রী শ্রী চরণারবিন্দে" উৎসর্গ করেন। <sup>৩০</sup> চিত্তনামার রয়েছে: 'অর্ঘ্য', 'অকাল-সন্ধ্যা', 'সান্থনা', 'ইন্দ্রপতন', স্বাজ-ভিখারী' প্রভৃতি শিরোনামের কবিতা ও গান। তন্মধ্যে ৩ টি কবিতা ও ২টি গান। <sup>৩১</sup>

### ৯. সর্বহারা

নজরুল ইসলামের কিছু কবিতা ও গানের সমষ্টি 'সর্বহারা'। গ্রন্থটি কবি কৃষ্ণনগরে অবস্থানকালীন ১৬ ভাদ্র, ১৩৩৩; ২৩ সকর, ১৩৪৫; ২সেন্টেম্বর, ১৯২৬ সালে প্রকাশিত হয়। "মা (বিরজা সুন্দরী দেবী)র শ্রী চরণারবিন্দে" উৎসগীকৃত। এ গ্রন্থে সংকলিত গান ও কবিতার শ্রেণী চেতনা আরও স্পষ্ট; 'সর্বহারা' কাব্যে নজরুল ইসলাম সর্বহারাদের জীবনকে 'ব্যথার সাঁতার পানি-বেরা চোরা বালির চর' আর বিপ্লবোত্তর ভবিব্যতকে দূরের মাটির উপমায় বর্ণনা করেছেন এবং তিনি সেখানে কৃষক, শ্রমিক, ধীবর প্রভৃতি বিভিন্ন শ্রেণীর জন্য গান রচনা করেছেন। ত্র্

'সর্বহারা' কাবগ্রেছে সন্নিবেশিত আছে 'সর্বহারা', 'কৃষাণের গান', 'শ্রমিকের গান', 'ধীবরদের গান', 'ছাঅদলের গান', 'কাভারী হুশিয়ার', 'ফরিরাদ', 'আমার কৈফিয়ৎ', 'প্রার্থনা', 'গোকুল নাগ'। "

২৬. কাজী নজরুল ইসলাম, প্রের হাওয়া, ( ঢাকা: নজরুল ইসটিটিউট, কার্তিক, ১৪০৩/ অক্টোবর, ১৯৯৬): নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পু. ২২৫-২৩২।

২৭. শেখ দরবার আলম, অজানা নজরুল, পৃ. ৬৬০; খান মুহাম্মদ মঈনুদ্দীন, যুগ স্রষ্টা নজরুল, পৃ. ২৫২-২৫৩।

২৮. কাজী নজরুল ইসলাম, সাম্যবাদী, (ঢাকা: নজরুল ইন্সটিটিউট, আশ্বিন, ১৪০৩/ সেপ্টেম্বর, ১৯৯৬); নজরুল রচনাবলী, ২য় খণ্ড, পৃ. ৫-২১।

২৯. আজহারউদ্দীদ খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পৃ. ৪২১; খান মুহাম্মদ মুঈনুদ্দীন, যুগস্তুষ্টা নজরুল, পৃ. ২৪২।

৩০. কাজী নজরুল ইসলাম, 'উৎসর্গ', চিন্তনামা', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ২৬২।

৩১. কাজী নজরুল ইসলাম, 'চিন্তদামা',( ঢাকা: দজরুল ইসটিটিউট, কার্তিক, ১৪০৩/ অক্টোবর, ১৯৯৬): নজরুলের কবিতা সমগ্র, পু. ২৪১-২৫০।

৩২. খান মুহাম্মদ মঈনুদ্দীন, যুগস্রটা নজন্মল, পৃ. ২৫২।

৩৩. কাজী নজরুল ইসলাম , 'সর্বহারা', ( ঢাকা: নজরুল ইপটিটিউট, মাঘ, ১৪০১/ফেব্রুয়ারী, ১৯৯৫); নজরুল রচনাবলী, ২য় খণ্ড, পু. ২৭-৫০।

'সর্বহারা'তে রয়েছে মাত্র ৩ টি কবিতা। সর্বহারা কাব্যগ্রন্থের প্রধান সম্পদ 'সাম্যবাদী' কবিতাগুছে। প্রথম সংক্ষরণের সাথে পরের সংক্ষরণের মিল নেই। অনেক কবিতা ওলট-পালট করা হয়েছে। বাংলা ১৩৩৩ সালে 'সর্বহারা' প্রথম গ্রন্থানারে প্রকাশিত হয়েছিল। তখন এতে সর্বসমেত ২১ টি কবিতা অন্তর্ভুক্ত ছিল। নানা কারণে বর্তমান সংক্ষরণে পূর্বের কিছু কবিতা বর্জন করা হয়েছে এবং তার পরিবর্তে কিছু নতুন কবিতা এতে সংযোজিত হয়েছে। ৩৪

#### ১০. ফণি-মনসা

নজরুল ইসলামের কবিতা সমষ্টি 'ফণি-মনসা'। যার অধিকাংশ কবিতা সাময়িক ঘটনা বা ব্যক্তি বিশেবকে নিয়ে লেখা। কবির বভাবসুলভ জাগরণগীতি গ্রন্থের প্রতি পাতায় পাতায় ও প্রত্যেক ছত্রে ছত্রে রয়েছে। কবির অভরের সারলা এ বইয়ে সহজভাবে ফুটে উঠেছে। গ্রন্থাটি শ্রাবণ, ১৩৩৪; মোহরয়ম, ১৩৪৬; ২৯ জুলাই, ১৯৭২ সালে কবি কর্তৃক কলকাতা থেকে প্রকাশিত হয়। ৺ ফণি-মনসায় সংকলিত হয়েছে ১৭টি কবিতা ও ৬ টি গান। যথা 'সব্যসাচা', 'মুক্তিকামা', 'সাবধানা', 'বালায় মহাআ' (গান), 'হেমপ্রেভা', 'অশ্বিনীকুমার', ইন্দুপ্রয়াণ', দিল-দরিদী', 'সত্যেন্দ্রপ্রয়াণ', 'সত্য-কবি', 'সত্যেন্দ্র প্রয়াণ-গীতি', 'সুর কুমার', য়ড় পতাকায় গান', 'অভর ন্যাশনাল সঙ্গীত', 'জাগরে-তূর্য', 'যুগের আলো', পথের দিশা', 'যা শক্র পরে পরে', হিন্দু-মুসলিম যুক্ষ'। ৺ গ্রন্থাটির প্রথম সংকরণের সাথে বিতীয় সংকরণের মিল নেই। অনেক কবিতা রদবদল করা হয়েছে।

# ১১. সিদ্ধ-হিন্দোল

নজরুল ইসলামের কবিতা সমষ্টি 'সিন্ধু-ছিন্দোল' ১৫ শ্রাবণ, ১৩৩৩; ২০ মোহররম, ১৩৪৬; ৩১ জুলাই, ১৯২৭ সালে 'বাহার ও নাহার কে' উৎসর্গ করে প্রকাশিত হয়। ত্ব এতে রয়েছে ১৯ টি শিরোনাম, যথা:- 'সিন্ধু' (প্রথম, বিতীয় ও তৃতীয় তরঙ্গ), 'গোপন প্রিয়া', 'অনামিকা', বিদায় স্মরণে', 'পথের স্মৃতি', 'উন্মন', 'অতল পথের যাত্রী', 'দারিদ্রা, 'বাসজী', 'ফায়ুনী', 'মঙ্গলাচরণ', 'বধৃবরণ', 'অভিযান', 'রাখী-বন্ধন', 'চাদনী রাতে', 'মাধবী-প্রলাপ', 'বারে বাজে ঝঞুার জিঞ্জীর'। তি

# ১২. জिखीत

কবি নজরুল ইসলামের ইসলামী ঐতিহ্য বিষয়ক শ্রেষ্ঠ কবিতা সমষ্টি 'জিঞ্জীর'। ইসলামী ভাবধারাপূর্ণ এ কাব্যসংকলনটি শ্রাবণ, ১৩৩৫; মোহররম, ১৩৪৭; আগষ্ট, ১৯২৮ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। অবশ্য এর প্রতিটি কবিতাই বিভিন্ন সাময়িক পত্রিকায় প্রকাশিত হয়েছিল। ১৯ জিঞ্জীর' কাব্যপ্রস্থে সংকলিত হয়েছে ১৪টি কবিতা ও ২ টি গান। যথা:- বার্বিক সওগাত', 'অত্রাণের সওগাত', 'মিসেস এম. রহমান', 'নকীব', 'খালেদ', 'সুব্হ-উন্মেদ', 'খোশ-আমদেদ', নওয়োজ', 'জীরু', 'অগ্রপথিক', 'ঈল-মোবারক', 'আয় বেহেশতে কে বাবি আয়', চিরঞ্জীব জগলুল', 'আমানুল্লাহ', 'ভমর কারুক', 'এ মোর অহন্ধার'। ৪০

৩৪. আজহারউদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পু. ৪২১-৪২২।

৩৫. খান মুহাম্মদ মঈলুদ্দীন, যুগ স্রষ্টা নজরুল, পৃ. ২৪৬।

৩৬. কাজী নজরুল ইসলাম, 'ফণি-মনসা', ( চাকা: দজরুল ইসটিটিউট, কার্তিক,১৪০৩/ অস্তোবর, ১৯৯৬):
নজরুল রচনাবলী, ২র খণ্ড, পৃ. ৫৩-৯০।

৩৭. আজহার উদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পৃ. ৪২২-৪২৩।

৩৮. কাজী নজরুল ইসলাম, 'সিন্ধু-হিন্দোল', ( ঢাকা: নজরুল ইপটিটিউট, চৈত্র, ১৪০৩/ মার্চ, ১৯৯৭): নজরুল রচনাবলী, ২য় খণ্ড, পু. ৯৫-১৩৪।

৩৯. খান মুহাম্মদ মঈনুদ্দীন, যুগ স্রষ্টা নজরুল, পৃ. ২৪৩; শেখ দরবার আলম, অজানা নজরুল, পৃ. ৬৬৩।

৪০. বাজী নজরুল ইসলাম, 'জিঞ্জীর', ( ঢাকা: লজরুলা ইপটিটিউট, জৈচ্ছ, ১৪০৪/ মে, ১৯৯৭); লজরুলা

### ১৩. সঞ্চিতা

নজরুল ইসলামের বাছাইকৃত কতগুলো কবিতা দিয়ে 'সঞ্চিতা' প্রকাশিত হয়। তাঁর কবিতাবলী এত অধিক জনপ্রিয়তা ও গ্রহণযোগ্যতা অর্জন করে যে, মাত্র কয়েকদিনের ব্যবধানে আগে-পিছে প্রতিযোগিতা করে দু'জন প্রকাশক সঞ্চিতার দু'টি কাব্য সংক্রমণ প্রকাশ করেন। বিশ্বকবি-স্থাট শ্রী রবীন্দ্রনাথ ঠাকুর শ্রী শ্রী চরণার বিন্দুবে"-কে উৎসর্গ করে একটি প্রকাশ করেন বর্মণ পাবলিশিং হাউস এবং অপরটি ডি. এম. লাইব্রেরী। সঞ্চিতার প্রথম সংক্রমণ বর্মণ পাবলিশিং হাউস কর্তৃক ১৬ আশ্বিন, ১৩৩৫; ১৪ রবিউস সানি, ১৩৪৭; ২ অক্টোবর, ১৯২৮ সালে প্রকাশিত হয়। সঞ্চিতার ১৩০ পৃষ্ঠাব্যাপী সংকলনে 'অগ্নিবীণা', 'বিডেফুল', 'সর্বহারা', 'ফণি-মনসা', 'হায়ানট', 'দোলন-চাঁপা', 'সিকু-হিন্দোল', চিন্তনামা' কাব্যগ্রন্থ থেকে কবিতা সংগৃহীত হয়। 85

এতহাতীত 'সঞ্চিতা'র আরেকটি সংকরণ ডি. এম. লাইব্রেরী কর্তৃক ২৮ আশ্বিন, ১৩৩৫; ২৯ রবিউস সানি, ১৩৪৭;১৪ অস্টোবর, ১৯২৮ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। এ সঞ্চিতার ২২৩ পৃষ্ঠাব্যাপী সংকলিত কবিতা ও সঙ্গীতে 'অগ্নিবীণা', 'দোলন-চাঁপা', 'ছায়ানট', 'সর্বহারা', 'ফণি-মনসা', 'সিদুহিন্দোল', 'চিন্তনামা', 'ঝিঙেফুল', 'বুলবুল', 'জিঞ্জীর', 'সদ্মা', 'চোখের চাতক', 'চন্দ্রবিন্দু' ও 'নজরুল গীতিকা'র অন্তর্ভুক্ত। এ সংকরণই বর্তমানে প্রচলিত আছে। ৪২

#### ১৪. চক্ৰব্যক

নজরুল ইসলামের কবিতার বই চক্রবাক' ডি. এম. লাইব্রেরী কর্তৃক ২৭ শ্রাবণ, ১৩৩৬; ৬ রবিউল আউরাল, ১৩৪৮; ১২ আগষ্ট, ১৯২৯ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। ৪০ কবি নজরুল ইসলামের চক্রবাক' কাব্যপ্রস্থানা ''বিরাট-প্রাণ, কবি, দরদী-প্রিসিপাল শ্রীযুক্ত সুরেন্দ্রনাথ মৈত্র শ্রী চরণারবিন্দেয়ু"এর নামে উৎসর্গ করা হয়েছিল। ৪৪ এতে এ উৎসর্গপত্র ও গোড়ার একটি শিরোনামহীন কবিতা ছাড়া ২১ টি কবিতা অন্তর্ভুক্ত হয়। যথা- 'ওগো ও চক্রবাকী', 'তোমারে পড়িছে মনে', 'বাদলরাতের লাবী', 'ভন্ধ রাতে', 'বাতারন পাশে গুবাক-তরুর সারী', 'কর্ণফুলী', 'শীতের সিন্ধু", 'প্রথচারী', 'মিলন-মোহনার', 'গানের আড়াল', ভীরুল', 'এ মোর অহন্ধার', তুমি মোরে ভুলিয়াছ', 'হিংসাতুর', 'বর্বা-বিদার', 'সাজিয়াছি বর মৃত্যুর উৎসবে', 'অপরাধ শুধু মনে থাকে', আড়াল', 'নদী-পারের মেরে', '১৪০০ সাল', চক্রবাক' ও ফুহেলিকা'। ৪৫

#### ১৫. সম্যা

নজরুল ইসলামের কাব্যগ্রন্থ 'সন্ধ্যা' ডি. এম. লাইব্রেরী কর্তৃক ২৭ শ্রাবণ, ১৩৩৬; ৬ রবিউল আউরাল ১৩৪৮; ১২ আগষ্ট, ১৯২৯ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। গ্রন্থটি 'মাদারিপুর শান্তিসেনা'র কর-শতদলে ও বীর সেনা নায়কের শ্রী চরণামুজে' উৎসর্গীকৃত। <sup>৪৬</sup> এ কাব্যগ্রন্থে যে সব কবিতা রয়েছে, যথাক্রমে: 'সন্ধ্যা', 'তরুণ তাপস', 'আমি গাই তারি গান', 'জীবন-বন্দনা', 'ভোরের পাথী', 'কাল-বৈশাখী', 'নগদ কথা', 'জাগরণ', 'জীবন', 'ঘৌবন', 'তরুণের গান', 'চল্ চল্ চল্', 'ভোরের সানাই',

प्रवनायणी, २ म ४७, পृ. ১७१-১৯०।

খান মুহাম্মদ মঈনুদ্দীন, যুগ স্রষ্টা নজরুল, পৃ. ২৫১।

আজহারউদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পৃ.৪২৩; কাজী নজরুল ইসলাম, সঞ্চিতা, (ঢাফা: মাওলা ব্রালার্স, ষষ্ঠ প্রকাশ, ১৯৯১), পৃ. ৯-২১৮।

শেষ দরবার আলম, অজানা নজরুল, পৃ. ৬৬৪।

<sup>88.</sup> কাজী নজরুক ইসলাম , 'উৎসর্গ', চক্রবারু', নজরুল রচনাবলী, ২য় খণ্ড, পূ. ২৭৭।

কাজী নজরুল ইস্লাম, চক্রবারু, ( ঢাকা: নজরুলা ইস্টিটিউট, চৈত্র, ১৪০৩/ এপ্রিল, ১৯৯৭): নজরুলের কবিতা সমর্থ, পু. ৪৮৩-৫৪১।

আজহারউদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পৃ. ৪২৪।

'বৌবন-জল-তরঙ্গ', 'রীফ সর্লার', 'বাংলার আজীজ', 'সুরের দুলাল', 'নিশীথ অন্ধকারে', 'শরৎচন্দ্র', 'অন্ধ স্বলেশ-দেবতা', 'পাথেয়', 'দাড়ি-বিলাপ', 'তর্পণ', 'না-আসা দিনের কবির প্রতি'। সন্ধ্যা কাব্য এছে রয়েছে ২০ টি কবিতা ও ৪ টি গান।<sup>৪৭</sup>

#### ১৬. প্রলয়-শিবা

নজরুল ইসলামের বিখ্যাত অগ্নিঝরা বই 'প্রলয়-শিখা'। কবি নিজেই প্রকাশক। 'প্রলয়শিখা'র প্রথম সংস্করণ শ্রাবণ, ১৩৩৭; আগষ্ট, ১৯৩০ সালে মহামারা প্রেস, ১৯৩, কর্ণপ্রয়ালিস স্ট্রীট, কলকাতা থেকে ছাপা হয় এবং ৫০/২ এ, মসজিদ বাড়ী স্ট্রীট, কলকাতা থেকে প্রকাশিত হয়। 8৮ 'প্রলয়-শিখা'তে সংকলিত হয়েছে ১৩ টি কবিতা ও ৫ টি গান। যথা- 'প্রলয়-শিখা', 'নমস্কার', হবে-জর', 'পূজা অভিনর', ভারতী-আরতি', 'বহিং-শিখা', 'থেয়ালী', 'রঙীন খাতা', 'বৈতালিক', 'সমর-সঙ্গীত', 'চাবার গান', 'মণীন্দ্র প্রয়াণ', নব-ভারতের হল্দিঘাট', 'যতীনদাস', 'বিংশ শতান্দী', 'শুদ্রের মাঝে জাগিছে রুদ্র' ও রক্ত-তিলক'। 8৯

'প্রলয়-শিখা' কাব্যগ্রছে প্রলয়, বৌবন, রুপ্র, নারী, ইত্যাদি বিষয়ে বিংশ শতান্দীর ভাব চিন্তার প্রকাশ হাড়াও সমকালীন দেশ-কাল বিশেষতঃ স্বলেশের সমকালীন রাজনীতি ও স্বাধীনতা সংগ্রাম হায়াপাত করেছে। কলে রাজরোবে প্রলয়-শিখা গ্রন্থটি ১৯৩০ সালের ১৭ই সেপ্টেম্বরে বাজেরাপ্ত হয় এবং কবি কাজী নজরুল ইসলামের বিরুদ্ধে ১১ ভিসেম্বর একটি রাজস্রোহের মামলা দায়ের করা হয়। এই মামলায় কবির হয় মাসের কারাদন্ত হয়। ১৯৩০ সালের ১৬ ভিসেম্বর কবি জামিনে মুক্তি লাভ করেন। ১৯৩১ সালের ৪ঠা মার্চ গান্ধী আরউইন চুক্তি স্বাক্ষর হওয়ায় পর কবি মামলা থেকে অব্যাহতি পান। অতঃপর ১৯৪৮ সালের ৬ই কেব্রুয়ারীর গেজেট বিজ্ঞপ্তিতে প্রলয়-শিখার উপর থেকে বাজেয়াপ্ত আদেশ প্রত্যাহত হয়। বি

'প্রলয়-শিখা'র দ্বিতীয় সংকরণ (প্রকাশ ১৩৫২ সাল) এর ভূমিকায় প্রকাশক উল্লেখ করেছেন;

"বিপ্লবের অগ্নিযুগে 'প্রলয়-শিখা'র প্রথম আবির্তাব। সেদিন সমগ্র ভারত বিপ্লবোমুখ। মহাত্মা গান্ধী
প্রবর্তিত লবণ সত্যাগ্রহ আন্দোলন সায়া ভারতে বিদ্রোহ ও বিপ্লবের সূচনা করিয়াছে। দিকে দিকে
গশজাগরণের অপূর্ব সাড়া পড়িয়াছে। ভারতবাসী তাহার দীর্ঘ দিনের বন্ধন মোচন করিবায় জন্য
অন্থির হইয়া উঠিয়াছে। সমন্ত বাধা বিপত্তি অগ্রাহ্য করিয়া সে অকুতোভয়ে ঝাঁপাইয়া পড়িল মুক্তি
সাধনার অগ্নি পরীক্ষায়। সেই সময়ে, গণ-জাগরণের এই পুণ্য মূহুর্তে 'প্রলয়-শিখা' তাহায় জ্বালাময়ী
অনলবর্ষী বাণী প্রচায় করে বিপ্লবকে সার্থক করিতে চাহিয়াছিল।

বাত্তবিকই 'প্রলয়-শিখা' বাংলাদেশে প্রলয় সৃষ্টি করিল। তৎকালীন বিদেশী সরকার ইহা সহ্য করিতে পারিলেন না। অল্প দিনের মধ্যে রাজদ্রোহিতা প্রচারের অভিযোগে কবি গ্রেফতার হইলেন। নিম্ন আদালতের রায়ের বিরুদ্ধে হাইকোর্টে আপীল দায়ের করা হইল। ইতিমধ্যে সরকার 'প্রলয়-শিখা' গ্রন্থটি বাজেয়াপ্ত করে দিলেন।"<sup>65</sup>

# ১৭. নির্বার

নজরুল ইসলামের কবিতা ও গানের বই নির্বর' মোহসীন এভ কোং কলকাতা থেকে ৯ মাঘ, ১৩৪৫; ১ জিলকদ, ১৩৫৭; ২৩ জানুয়ারী, ১৯৩৯ সালে প্রকাশিত হয়। নজরুল ইসলামের

ব্যজী নজরুল ইসলাম, 'সদ্ধ্যা', ( ঢাকা: নজরুলা ইসটিটিউট, আশ্বিন, ১৪০৩/ সেপ্টেম্বর, ১৯৯৬):
 লজরুলা রচনাবলী, ২য় খণ্ড, পু. ৩২৯-৩৬৬।

৪৮. আজহার উদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পু. ৪২৪।

কাজী নজরুল ইসলাম, 'প্রলয় শিখা', ( ঢাফা: নজরুল ইলটিটিউট, আখিন, ১৪০৩/ অট্টোফর, ১৯৯৬);
 নজরুল রচনাফণী, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩৬৯-৩৮৮।

ভিতাশ চৌধুরী, এবং নিষিদ্ধ নজরুল ও অন্যাদ্য প্রসদ, পৃ. ৪১।

৫১. শিশির কর, নিষিদ্ধ নজরুল, পৃ. ২৯-৩০।

# Dhaka University Institutional Repository

সুস্থাবস্থার অন্থটি প্রকাশের পর আর বিক্ররার্থে বাজারে বের হরনি। (१२ 'নির্বর' কাব্যসংকলনে রয়েছে- অভিনাদী', 'বাশির ব্যথা'(রুমী), 'আশার' (হাফেজ)' 'সুন্দরী', 'মুক্তি', 'চিঠি', 'আরবী ছন্দের কবিতা', 'প্রিয়ার দেওয়া শারাব', 'মানিনী বধূর প্রতি', 'গরীবের ব্যাথা', 'তুমি কি গিয়াছ তুলে', 'হবে জয়', 'পূজা অভিনর', 'চাবার গান', জীবনে বাহারা বাঁচিল না', দীওয়ান-ই-হাফিজ (৮টি রুবাইয়াছ)। (१०

# ১৮. নতুন চাঁদ

কবি নজরুল ইসলামের নতুন চাঁদ' গ্রন্থটি নোহান্দদী বুক এজেপী কলকাতা থেকে চৈত্র, ১৩৫১; রবিউল আউরাল, ১৩৬৪; মার্চ, ১৯৪৫ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। <sup>68</sup> এতে যে সব কবিতা সন্নিবেশিত হয়েছে: নতুন চাঁদ', চির-জনমের প্রিয়া', 'আমার কবিতা তুমি', নিরুক্ত', 'সে যে আমি', 'অভেদম, 'অভ্য-সুন্দর', 'অঞ্চ-পুস্পাঞ্জলী', 'কিশোর রবি', 'কেন জাগাইলি তোরা', 'দুর্বার বৌষন', 'আর কতদিন', 'ওঠরে চাবী, 'মোবারকবাদ', 'কৃষকের ঈদ', 'শিখা', 'আজাদ'। অবশ্য পরে নতুন চাঁদ' কাব্য সংকলনটির বিতীয় মুদ্রণকালে 'ঈদের চাঁদ' ও 'চাঁদনী রাতে' এ দু'টি কবিতা অতিরিক্ত সংযোজিত হয়েছে। <sup>৫৫</sup>

#### ১৯. সঞ্চরণ

কাজী নজরুল ইসলামের কবিতা ও গানের সংকলন গ্রন্থ 'সঞ্চয়ন' কলকাতা থেকে ১৩৬২/ ১৯৫৫ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়।<sup>৫৬</sup>

#### ২০. মক্ল-ভাকর

মহানবী হযরত মুহাম্মন (সা.) এর জীবন-চরিত নিয়ে লেখা নজরুল ইসলামের একটি অনবদ্য কাব্যগ্রন্থ "মরু-ভাকর"। এ জীবনী কাব্য নজরুল ইসলাম প্রথমে "সওগাত" পত্রিকার বৈশাখ-জ্যেষ্ঠ ১৩৩৭ সংখ্যায় "মরু-ভাকর" শিরোনামে "অবতরণিকা" লেখা আরম্ভ করেন। কিন্তু দীর্ঘদিনেও এটা তিনি শেষ করতে পারেননি। কবির ধ্যান ভিনিত হওয়ার পর "মরু-ভাকর" অসম্পূর্ণ অবস্থায় পুত্তকাকারে ১৩৫৭/১৯৫১ সালে প্রকাশিত হয়।

"মরু-ভান্ধর' কাব্যগ্রন্থে যে সব শিরোনামে কবিতা রয়েছে- প্রথম সর্গ: অবতরনিকা', 'অনাগত', 'অভ্যুদর', স্বপু, আলো-আধারি', 'দাদা', 'পরভৃত'; দ্বিতীয় সর্গ: 'শেশব-লীলা', 'প্রত্যুবর্তন', 'শাক্কুস সাদ্র' (হাদর-উন্মোচন), 'সর্বহারা', তৃতীয় সর্গ: 'কেশোর', 'সত্যাগ্রহী মোহাম্মদ'; চতুর্ব সর্গ: 'শালী মোবারক', 'বদিজা', 'সম্প্রদান', 'নওকাবা'।

অাজহার উদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পৃ. ৪২৪-৪২৫; খান মুহাম্মন মঈন উদ্দীন, যুগ স্রষ্টা নজরুল,
 পৃ. ২৪৫।

৫৩. বদজী নজরুল ইসলাম, নির্কর',( ঢাকা: নজরুল ইসটিটিউট, ফার্নুন, ১৪০৩/ফেব্রুয়ারী, ১৯৯৭); নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পু. ২৭৫-৩০৮।

থ৪. আজহার উদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পৃ. ৪২৫।

৫৫. কাজী নজরুল ইসলাম, 'নতুন চাঁল',( ঢাকা: নজরুল ইপটিটিউট, আশ্বিন, ১৪০৩/ সেপ্টেম্বর, ১৯৯৬): নজরুল রচনাবলী, ৪র্থ খণ্ড, পু. ৫-৫২।

৫৬. শেখ দরবার আলম, অজানা নজরুল, পৃ. ৬৬৯: রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও সাহিত্য, পৃ. ৬০৬।

থান মুহাম্দ মঈনুদ্দীন, যুগস্রটা নজরুল, পৃ. ২৪৯।

৫৮. বাজী নজরুল ইসলাম, "মল্ল-ভান্ধর", ( ঢাকা: নজরুল ইপটিটিউট, ভ্যৈষ্ঠ, ১৪০৪/ জুন, ১৯৯৭); নজরুল রচনাবলী, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ৫৫-১২০।

#### ২১. শেব সওগাত

নজরুল ইসলামের উদ্দীপনামূলক কবিতা ও গানের সমষ্টি 'শেষ সওগাত' ইভিয়ান এসোসিয়েটেড পাবলিশিং কোল্পানী প্রাইভেট লিমিটেড, কলকাতা থেকে ২৫ বৈশাখ, ১৩৬৫; এপ্রিল, ১৯৫৯ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। কবি প্রেমেন্দ মিত্র (১৯০৪-১৯৮৮ খ্রি.) এর ভূমিকা লিখেছিলেন। তিনি ভূমিকার জানিয়েছেন, "নজরুল ইসলামের পরিণত প্রতিভার দান বহুসংখ্যক অপ্রকাশিত কবিতা 'শেষ সওগাত'রূপে এই সংকলনে তার অগনন অনুরাগীদের কাছে উপস্থিত করতে পেরে এ গ্রন্থের প্রকাশকের সঙ্গে আমিও অত্যন্ত আনন্দিত।"<sup>৫৯</sup>

'শেষ সওগাতে' কবিতা ও গানের সংখ্যা ৪২ টি। যথা-'জাগো সৈনিক আত্মা', 'কেন আপনারে হানি হেলা?', 'নবাগত উৎপাত', 'বন্ধুরা এসো ফিরে', 'নারী', নিত্য প্রবল হও' 'আগ্নেয়গিরি', 'বাঙলার বৌবন', 'তুমি কি গিয়াছ ভূলে?', 'চির-বিদ্রোহী', 'ভয় করিও না', 'হে মানবাত্মা', 'সুখ বিলাসিনী পরাবাত তুমি', হল ও ফুল', 'কোথা সে পূর্ণবোগী', 'রবির জন্মতিথি', 'বড় দিন', 'নবযুগ', 'শোধ কর ঝণ', 'মোহররম', 'আর কত দিন?', 'বিশ্বাস ও আশা', 'ভুবিবে না আশাতরী', 'সকল পথের বন্ধু', 'তোমারে ভিক্ষা দাও', 'বক্রীদ', 'আল্লার রাহে ভিক্ষা দাও', 'এ কি আল্লার কৃপা নয়?', 'মোহসীন 'অরণে' (গান), 'এক আল্লাহ জিন্দাবাদ,' 'গোড়ামি ধর্ম নয়', 'জোর জমিয়াছে খেলা', 'বোমার ভয়', কচুরীপানা' (গান),' 'টাকা ওয়ালা', 'করিব মুক্তি', ছন্দিতা', 'পূরব বন্ধ', 'আরতি', 'পার্থ-সারথি', 'আত্মগত', 'কাবেরী তীরে', 'অমৃতের সন্তান'। 'ত

#### ২২. ঝড়

নজরুল ইসলামের জাগরণমূলক কবিতা ও গানের সংকলন 'ঝড়' বিশ্ববাণী, কলকাতা থেকে অমহারণ, ১৩৬৭/ নভেম্বর, ১৯৬০ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। ৬১ 'ঝড়' কাব্যগ্রন্থে 'উঠিয়াছে ঝড়', 'জীবনে যাহারা বাঁচিল না', 'শাখ-ই-নবাতে', 'গদাই-এর পদ বৃদ্ধি', কাব্যভাষা', 'দীওয়ান-ই-হাফিজ', 'কমা করো হযরত,' 'সাম্পানের গান,' 'অনামিকা' প্রভৃতি শিরোনামে রচনা স্থান পেরেছে। ৬২

#### কাব্যানুবাদ

১৯৩০ খ্রিষ্টাব্দের জুন মাস থেকে ১৯৩৩ সালের নভেম্বর মাস এই সাড়ে তিন বৎসর সময়ের মধ্যে নজরুল ইসলামের তিনটি উল্লেখযোগ্য জনুবাদকর্ম যথাক্রমে 'রুবাইয়াৎ-ই-হাকিজ', 'রুবাইয়াৎ-ই-ওমর খৈয়াম' এবং 'কাব্য আমপারা' প্রকাশিত হয়। নিম্নে নজরুল ইসলামের কাব্যানুবাদগুলো সম্পর্কে সংক্ষেপে আলোকপাত করা হল।

# ১. রুবাইয়াৎ-ই-হাফিজ

কাজী নজরুল ইসলাম তাঁর প্রাণপ্রিয় শিশুপুত্র কাজী অরিন্দম খালেদ ওরকে বুলবুলের রোগশব্যার বসে 'রুবাইয়াৎ-ই-হাফিজ' অনুবাদ করেছিলেন। কলকাতা থাকাকালে এছটি ১ আবাচ, ১৩৩৭; ১৪ জুলাই, ১৯৩০ সালে প্রকাশিত হয়। পারস্যের অমর কবি শামসুদ্দীন মুহান্দদ হাফিজ

৫৯. আজহার উদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পৃ. ৪২৫-৪২৬।

৬০. বনজী নজরুল ইসলাম, 'শেষ সওগাত', ( ঢাকা: নজরুল ইলটিটিউট, বৈশাৰ, ১৪০৪/ এপ্রিল, ১৯৯৭): নজরুল রচনাবলী, ৪র্থ খণ্ড, পু. ২০৩-২৮৬।

৬১. আজহারউদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পৃ. ৪২৬; শেখ দরবার আলম, অজানা নজরুল, পৃ. ৬৭০; নজরুল রচনাবদী, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ৭২০।

৬২. কাজী নজরুল ইসলাম, 'ঝড়', ( ঢাকা: নজরুল ইসটিটিউট, কাছুন, ১৪০৩/ ফেব্রুয়ারী, ১৯৯৭); নজরুলের কবিতা সমগ্র, পু. ৮৬৭-৮৮০।

(১৩২০-১৩৯০ খ্রি.) এর মূল ফারসী থেকে ৭৩ টি ক্লবাইয়াৎ এর অনুবাদ এ কাব্যগ্রন্থে সন্নিবেশিত হয়েছে। বাকী দু'টির অনুবাদ কবি গোড়ার দিকে মুখবদ্ধেই দিয়েছেন। ৬৩

'রুবাইয়াৎ-ই-হাফিজ' শীর্ষক কাব্যানুবাদ গ্রন্থটি কবি তাঁর অকালপ্রয়াত শিশুপুত্র বুলবুল (১৯২৬-১৯৩০ খ্রি.) এর স্মৃতির প্রতি নিবেদন করে উৎসর্গপত্রে লিখেন; বাবা বুলবুল!

তোমার মৃত্যু শিয়রে বসে বুলবুল-ই-সিরাজ' হাফিজের রুবাইয়াতের অনুবাদ আরম্ভ করি। বেদিন অনুবাদ শেষ করে উঠলাম, সে দিন তুমি আমার কাননের বুলবুলি উড়ে গেছ। যে দেশে গেছ তুমি, সে কি বুলবুলিতান ইয়ানের চেয়েও সুন্দর? জানি না তুমি কোথায়? যে লোকেই থাক, তোমার শোক সন্তপ্ত পিতার এই শেষদান শেষ চুম্মন বলে গ্রহণ ক'রো। তোমার চার বছয়ের কচি গলায় যে সুর শিখে গেলে, তা ইয়ানের বুলবুলিকেও বিশ্য়য়ায়িত করে তুল্বে। সিয়াজি-বুলবুল-কবি হাফিজের কথাতেই তোমাকে স্মরণ করি-

সোনার তাবিজ রূপার সেলেট মানাত না বুকে রে যার, পাথর চাপা দিল বিধি হার, কবরের শিয়রে তার! <sup>68</sup>

কারসী ভাষার অভিজ্ঞতা অর্জন সম্পর্কে কাজী নজরুল ইসলাম তাঁর অনূদিত 'রুবাইয়াৎ-ই-হাফিজ' এর মুখবদ্ধে লিখেছেন, "সে আজ ইংরেজী ১৯১৭ সালের কথা। সেই খানে প্রথম আমার হাফিজের সাথে পরিচর হয়। আমাদের বাঙালী পল্টনে একজন পাঞ্জাবী মৌলবী থাকতেন। একদিন তিনি 'দীওয়ান-ই-হাফিজ' থেকে কতগুলি কবিতা আবৃত্তি করে শোনান। তনে আমি এমনি মুগ্ধ হয়ে যাই যে, সেই দিন থেকেই তাঁর কাছে ফার্সা ভাষা শিখতে আরম্ভ করি।

তাঁরই কাছে ক্রমে ফার্সী কবিদের প্রায় সমন্ত বিখ্যাত কাব্যই পড়ে ফেলি। তখন থেকেই আমার হাফিজের 'দীওয়ান' অনুবাদের ইচ্ছা হয়। কিন্তু তখনো কবিতা লিখবার মত যথেষ্ট সাহস সঞ্চয় করে উঠতে পারিনি। এর বৎসর করেক পরে হাফিজের দীওয়ান অনুবাদ করতে আরম্ভ করি।... যেদিন অনুবাদ শেষ হল সেদিন আমার খোকা 'বুলবুল' চলে গেছে। আমার জীবনের যে ছিল প্রিরতম, যা ছিল শ্রেয়তম তারই নজরানা দিয়ে শিরাজের বুলবুল কবিকে বাঙলার আমন্ত্রণ করে আনলাম।... যে পথ দিয়ে আমার পুত্রের জানাজা চলে গেল সেই পথ দিয়ে আমার বন্ধু, আমার প্রিরতম ইরানী কবি আমার হারে এলেন। আমার চোখের জলে তাঁর চরণ অভিবিক্ত হল।... আমি অরিজিন্যাল (মূল) ফার্সী হতেই এর অনুবাদ করেছি।"

কাজী নজরুল ইসলাম অনূদিত 'রুবাইয়াং-ই-হাফিজ' এর ১ম সংখ্যক রুবাইর অনুবাদ নিমে উদ্ধৃত হল:

তোমার ছবির ধ্যানে, প্রিয়

সৃষ্টি আমার পলক-হারা ।

তোমার যরে যাওরার যে-পথ

পা চলে না সে-পথ ছাড়া।

হায়, দুনিয়ায় সবার চোবে

নিত্রা নামে দিবা সুবেং,

৬৩. খান মুহাম্মদ মঈনুন্দীন, যুগস্ৰটা নজরুল, পৃ. ২৫০; আজহার উন্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল,পৃ.৪৪৮।

৬৪. কাজী নজরুল ইসলাম, উৎসর্গগত্র, 'রুবাইয়াৎ-ই-হাফিজ', নজরুল রচনাবলী, ৩র খণ্ড, পৃ. ৯৮।

৬৫. কাজী নজরুল ইসলাম, মুখবদ্ধ, 'রুবাইয়াৎ-ই-হাফিজ', নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৯৯-১০০।

# আমার চোখেই নেই কি গো যুম, দক্ষ হল নয়ন-তারা ॥<sup>৬৬</sup>

কাজী নজরুল ইসলামের 'রুবাইয়াং-ই-হাফিজ' এর প্রশংসা করে ১৯৩০ খ্রি. / ১৩৩৭ সালের বৈশাখ-জ্যৈন্ঠ সংখ্যা 'সওগাতে' যা লেখা হয়েছিল তা বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য। পির্কিলটিতে লেখা হয়, "কবি হাফিজের অপরিমের প্রতিভা, তাহাঁর রুবাইয়াং অনুবাদ করিয়াছেন কবি নজরুল ইসলাম, নজরুল ইসলাম তাঁহারও প্রতিভা আমাদের প্রশংসায় অনেক উর্ধের্ব। একজন ময়মী কবি ভিন্ন ভাষাভাষী আর একজন ময়মী কবির অন্তর্মক নিজের অন্তরে বসাইয়া বাংলা ফায়্যে তাঁহার পরিচয় পরিকুট করিয়া তুলিয়াছেন।...কবি মূল পায়সী হইতে রুবাইগুলির তর্জমা করিয়াছেন এবং মূল পায়সীয় যে ছন্দ, অনুবাদে তাহা অন্ধুপু রাখিয়াছেন। কবির এ কৃতিত্বের মহিমা কেবল সমঝদার পাঠকই সম্পূর্ণরূপে উপলব্ধি করিতে পারিবেন। হাফিজের রুবাইয়াতের অনুবাদ কবি নজরুল ইসলামের হাতে যেরূপ মোহন সুন্দররূপে ফুটিয়াছে, বাংলায় অন্য কোন কবির হাতে সেরূপ ফুটিতে পারিত না, ইহাই আমাদের বিশ্বাস। কারণ পায়সী কবিদের অন্তরের সহিত তাঁহার অন্তরের পরিচয় যেনন নিবিভ তেমনি আর কাহারো নহে। মুখবদ্ধে জীবনী দিয়া কবি নজরুল অনুবাদখানিকে আরো মনোরম, আরো উপভোগ্য করিয়াছেন। মোটের উপর আময়া এ কথা জোর করিয়াই বলিতে পারি যে, য়সিক গাঠক এই অনুবাদখানি পড়িয়া অপূর্ব রসে অভিবিক্ত হইবেম।" ৬৭

### ২. ক্রবাইরাৎ-ই-ওমর খৈরাম

নজরুল ইসলামের উল্লেখযোগ্য অনুবাদ-কর্ম 'রুবাইরাৎ-ই-ওমর খৈয়াম' ১৯৩৩ সালের শেষের দিকে প্রকাশিত হয় অবশ্য পুত্তকাকারে নয়। মাসিক 'মোহাম্মদী' পত্রিকায় ওয়র খৈয়ামের রুবাইয়ৎ-এর ১-৩১ গুচ্ছের অনুবাদ কার্তিক, ১৩৪০; অট্টোবর ১৯৩৩ সংখ্যায়, ৩২-৪৬ গুচ্ছের অনুবাদ অমহায়ণ, ১৩৪০/নভেম্বর, ১৯৩৩ সংখ্যায় এবং ৪৭-৫৯ গুচ্ছের অনুবাদ পৌষ, ১৩৪০/ভিসেম্বর, ১৯৩৩ সংখ্যায় 'রুবাইয়াৎ-ই-ওয়র খৈয়াম' শিরোনামে ধায়াবাহিকরূপে প্রকাশিত হয়। তথনই নজরুল ইসলাম 'রুবাইয়াৎ-ই-ওয়র খৈয়াম' গ্রন্থকারে প্রকাশের পরিকল্পনা করেছিলেন, সেজন্য কবি বইটির ভূমিকাও লিখেছিলেন, যা গরবর্তীতে ২৫ শে মে, ১৯৬৯ সালে কবি আবদুল কাদির (১৯০৬-১৯৮৪ খ্রি.) সম্পাদিত 'নজরুল রচনাসম্ভার' এ প্রকাশিত হয়।

ক্রবাইরাৎ-ই ওমর খৈরাম' এর ভূমিকার কাজী নজকল ইসলাম লিখেন, "আমি ওমরের ক্রবাইরাৎ বলে প্রচলিত প্রায় এক হাজার ক্রবাই থেকেই কিঞ্জিদধিক দু'শ ক্রবাই বেছে নিয়েছি; এবং তা ফার্সী ভাষার ক্রবাইয়াৎ থেকে। কারণ, বিবেচনায় এই গুলি ছাড়া বাকী ক্রবাই ওমরের প্রকাশভঙ্গী বা স্টাইলের সঙ্গে একেবারে মিশ খায় না।...আমি আমার ওতালী দেখাবার জন্য ওমর খৈয়ামের ভাব ভাষা বা স্টাইলকে বিকৃত করিনি-অবশ্য আমার সাধ্যমত। এর জন্য আমার অজন্র পরিশ্রম করতে হয়েছে, বেগ পেতে হয়েছে।...আমি আমার যথসাধ্য চেষ্টা করেছি- ওমরের সেই চঙ-টির মর্যাদা রাখতে, তাঁর প্রকাশ ভঙ্গীকে যতটা পারি কায়দায় আনতে। কতদূর সফল হয়েছি, তা ফার্সী-নবীশ্রাই বলবেন।"

পরবর্তীকালে 'রুবাইয়াৎ-ই-ওমর খৈয়াম' গ্রন্থানারে ২৯৭টি রুবাইয়াৎ এর বাংলা অনুবাদসহ স্ট্যাভার্ভ পাবলিশার্স, কলকাতা থেকে পৌষ, ১৩৬৬/ ভিসেমর ১৯৫৯ সালে প্রথম সংকরণ প্রকাশিত

৬৬. কাজী নজরুল ইসলাম, 'রুবাইয়াৎ-ই-হাফিজ', নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ১০৩।

৬৭. ভ. সুশীলকুমার ৩৫, নজরুল-চরিত মানস, (কলকাতা: দে'জ গার্যলিশিং, ১ম সংকরণ, তাদ্র, ১৩৬৭; তৃতীর সংকরণ, মাম, ১৪০৩/ জানুয়ারী, ১৯৯৭), পৃ. ২৩২-২৩৩।

৬৮. রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম:জীবন ও কবিতা, পৃ. ২৩১; নজরুলা রচনাবলী, ৪র্থ খণ্ড, গ্রন্থ-গরিচর, পৃ. ৭১৯।

৬৯. ব্যজী নজরুল ইসলাম, ক্রুবাইরাৎ-ই-ওমর বৈয়াম', নজরুল রচনাবলী, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ২৯১।

হয়। কিন্তু নজরুল ইসলামের স্বলিখিত ভূমিকার পরিবর্তে পুস্তকে সৈয়দ মুজতবা আলী (১৯০৪-১৯৭৪ খ্রি.) এর ভূমিকা সংযোজিত হয়। অবশ্য নজরুল রচনাবলীর চতুর্থ খণ্ডে কাজী নজরুল ইসলামের ভূমিকা 'ওমরের কাব্য ও দর্শন' শিরোনামে অন্তর্ভুক্ত হয়। ত

ইংরেজী বা অন্য কোন ভাষায় পারস্যের অমর কবি গিয়াসউদ্দীন আবুল ফতেহ ওমর ইব্ন ইবরাহীম আল-খৈরাম (১০৪৮-১১২২ খ্রি.) এর এত অধিক রুবাইয়াৎ অনূদিত হয়নি। মূল ফার্সী থেকে কাজী নজরুল ইসলামের অনুবাদের এফটি নমুনাস্বরূপ 'রুবাইয়াৎ-ই-ওমর খৈয়াম' এর ৫৫ সংখ্যক রুবাইয়াংটি উদ্ধৃত হল,

> তক্রবার আজ, বলে সবাই পবিত্র নাম জুন্মা যার হাত যেন ভাই খালি না যায়, শারাব চলুক আজ দেদার। এক পেয়ালি শারাব যদি পান করো ভাই অন্যদিন, দু' পেয়ালি পান কর আজ বারের বাদশা জুন্মাবার।

প্রসঙ্গতঃ 'রুবাইয়াৎ-ই-ওমর খৈয়াম'-এর কাব্যানুবাদ সাফল্য সম্পর্কে সৈয়দ মুজতবা আলীর মন্তব্য প্রণিধানযোগ্য। রুবাইয়াৎ-ই-ওমর খৈয়ামের ভূমিকায় তিনি বলেন, "কাজীর অনুবাদ সফল অনুবাদের কাজী"। <sup>৭২</sup>

#### ৩. কাব্য আমপারা

কাজী নজরুল ইসলামের অমর সৃষ্টি মহাগ্রন্থ কুরআন শরীকের শেষ পারার কাব্যানুবাদ 'কাব্য আমপারা'। কবি নজরুল ইসলাম তাঁর প্রাণপ্রতিম শিশু পুত্র কাজী অরিন্দম খালেদ ওরফে বুলবুলের মৃত্যু শিয়রে বসে পবিত্র কুরআনের 'আমপারা' অংশের স্রাণ্ডলির কাব্যে অনুবাদ সম্পন্ন করেছিলেন। অবশ্য নজরুল ইসলাম প্রায় একই সময় কুরআনুল কারীম এবং 'রুবাইয়াৎ-ই-হাফিজে'র অনুবাদ কর্ম তরু করেন; কিন্তু তিনি কুরআন মাজীদের পূর্ণাঙ্গ অনুবাদ শেষ করতে পারেননি এবং 'আমপারা' ব্যতীত কুরআন পাক্যের আর কোন অংশের অনুবাদ কর্মে অগ্রসর হতে সক্ষম হননি। 100

নজরুল ইসলামের উল্লেখযোগ্য অনুবাদ কর্ম পবিত্র কুরআনের 'আমপারা' অংশের বাংলার রূপান্তরিত পদ্যানুবাদ 'কাব্য আমপারা' শিরোনামে কলকাতার করিম বক্শ ব্রাদার্স থেকে অগ্রহারণ, ১৩৪০/নভেদ্ব, ১৯৩৩ ইং সালে প্রকাশিত হয়, বদিও গ্রন্থের প্রকাশকাল দেখা বায় জ্যৈষ্ঠ, ১৩৪০/মে, ১৯৩৩। ইং কবি নজরুল ইসলামের অনুদিত এই কাব্য আমপারার সবচাইতে চমৎকার সংঘোজন হয়েছে তাঁর উৎসর্গপত্রটি-যাতে তিনি ওধু একবাক্যে শ্রন্ধা নিবেদন করেছেন,

# বাঙ্জার নায়েবে নবী মৌলবী সাহেবানদের দস্ত-মোবারকে-<sup>৭৫</sup>

কাব্য আমপারার ভূমিকার কবি কাজী নজরুল ইসলাম কাব্যানুবাদের পটভূমি উল্লেখ করে লিখেন, "আমার জীবনের স্বচেয়ে বড় সাধ ছিল পবিত্র কুরআন শরীফের বাঙলা পদ্যানুবাদ করা। সময় ও জ্ঞানের অভাবে এতদিন তা করে উঠতে পারিনি। বহু বৎসরের সাধনার পর খোদার অনুহাহে

৭০. রফিকুন ইসলাম, নজরুল জীবনী, পৃ. ৫৪২; আজহারউন্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পৃ. ৪৪৯।

৭১. বাজী নজরুল ইসলাম, 'রুবাইয়াৎ-ই-ওমর বৈয়াম', নজরুল রচনাবলী, ৪র্থ থণ্ড, পু. ৩০৩।

৭২. হারুল-অন্ন-রশীদ, নজরুলের কবিতা ও গানে আরবী-ফার্সী শব্দের ব্যবহার, "সাহিত্য-পত্রিকা", নজরুল জন্ম শতবার্ষিকী সংখ্যা, (ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়: বাংলা বিভাগ, ৪২ বর্ষ, ১ম সংখ্যা, কার্তিক, ১৪০৫/ অক্টোবর, ১৯৯৮), পু. ২৮৬।

৭৩. রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম:জীবন ও সাহিত্য, পৃ. ১৯৫-১৯৬।

৭৪. আজহারউন্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পু. ৪৪৮।

৭৫. বদজী নজরুল ইসলাম, 'উৎসর্গ', 'কাব্য আমপারা', নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ২৮৮।

# Dhaka University Institutional Repository

অন্ততঃ পড়ে বুঝবার মতও আরবী-কার্সী ভাষা আয়ন্ত করতে পেরেছি বলে নিজেকে ধন্য মনে করছি। কোরআন শরীকের মত মহামছের অনুবাদ করতে আমি কখনো সাহস করতাম না বা তা করবারও দরকার হত না-বদি আরবী ও বাঙলা ভাষায় সমান অভিজ্ঞ কোনো যোগ্য ব্যক্তি এদিকে অবহিত হতেন।...

আমার বিশ্বাস, পবিত্র কোরআন শরীক বিদি সরল বাঙলা পদ্যে অনুদিত হয়, তা হলে তা অধিকাংশ মুসলমানই সহজে কণ্ঠন্থ করতে পারবেদ-অনেক বালক-বালিকাও সমস্ত কোরআদ হয়ত মুখন্থ করে কেলবে। এই উদ্দেশ্যেই আমি যতদূর সম্ভব সরল পদ্যে অনুবাদ করবার চেটা করেছি। খুব বেশী কৃতকার্য যে হয়েছি তা বলতে পারিদে-কেদনা কোরআদ পাকের একটি শব্দও এধার ওধার না করে তার ভাব অকুণু রেখে কবিতায় সঠিক অনুবাদ করার মত দুরুহ কাজ আর বিতীয় আছে কি না জানিদে। কেননা আমার কলম, আমার ভাবা, আমার হৃদ্দ এখাদে আমার আয়ভ্যুখীন নয়। মক্তব-মদ্রাসা কুল-পাঠশালার ছেলে-মেয়েদের এবং স্কয়্রশিক্ষিত সাধারণের বোধগম্য ভাবাতেই আমি অনুবাদ করতে চেটা করেছি। যদি আমার এই দিক দিয়ে এই প্রথম প্রচেটাকে পাঠকবর্গ সাদরে গ্রহণ করেদ, আমার সকল শ্রম সার্থক হল মনে করব।"

কাজী নজরুল ইসলামের পদ্যানুবাদের সার্থকতার উদাহরণস্বরূপ 'কাব্য আমপারা' থেকে 'সূরা আল-কাফিরন' এর অনুবাদটি চয়ন করা যেতে পারে।

বল, হে বিধর্মিগণ, তোমরা বাহার
পূজা কর,-আমি পূজা করি না তাহার।
তোমরা পূজ না তারে আমি পূজি বাঁরে,
তোমরা বাহারে পূজ-আমি-ও তাহারে
পূজিতে সন্মত নই। তোমরাও নহ
প্রস্তুত পূজিতে, বাঁরে পূজি অহরহ।
তোমাদের ধর্ম বাহা তোমাদের তরে,
আমার যে ধর্ম র'বে আমারি উপরে।
19

গম

নজরুল ইসলাম বিরচিত ছোটগল্প গ্রন্থের সংখ্যা তিনটি। 'ব্যথার দান', 'রিক্তের বেদন' আর 'শিউলি-মালা'। নজরুল ইসলামের এই তিনটি গল্পগ্রেছের মধ্যে রয়েছে বিভিন্ন সময় রচিত তাঁর মোট আঠারোটি ছোট গল্প, বার মধ্যে বোলটিই প্রেমের কাহিনী। একমাত্র 'হেনা' ছাড়া আর সব কাহিনীই ঘটনাবলীতে ট্রাজেডি আর অনেক ক্ষেত্রে ট্রাজেডির সঙ্গত কোন কারণ নজরুল ইসলাম দেখাননি।

#### ১. ব্যথার দান

নজরুল ইসলানের ব্যথার দান' শীর্বক গ্রন্থটি পত্রের আকারে লেখা করেকটি গল্পের সমষ্টি।
এই গল্প সংকলনটিতে নজরুল ইসলানের হুয়টি ছোটগল্প সন্নিবেশিত হয়েছে। যথা:- ব্যথার দান',
'হেনা', 'বাদল বরিষণে', 'ঘুমের ঘোরে', 'অতৃপ্ত কামনা' এবং 'রাজবন্দীর চিঠি'। সবকরটি গল্পেরই
বিষয় প্রেম; কিন্তু একরূপে নয়, বিভিন্ন আদলে। নজরুল ইসলানের 'ব্যথার দান' পুত্তকটি মোসলেম
পাবলিশিং হাউস, কলেজ স্কোয়ার (ইস্ট), কলকাতা থেকে ফাল্লুন, ১৩২৯/ সফর, ১৩৪০/ অস্টোবর,
১৯২২ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। <sup>৩৮</sup>

৭৬. কাজী নজরুক ইসলাম, 'আয়জ', 'কাব্য আমপারা', নজরুক রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ২৮৫।

৭৭. ফাজী নজরুল ইসলাম 'উৎসর্গ, 'কাব্য আমপারা', নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ২৯২।

৭৮. ড. সুশীল কুমার ৩৫, নজরুল-চরিত মানস, পৃ. ২৭৫।

এছটি কবি 'মানসী'কে উৎসর্গ করে লিখেন, "মানসী আমার ! মাথার কাঁটা নিয়েছিলুম বলে ক্ষমা করনি, তাই বুকের কাঁটা দিয়ে প্রায়ন্টিভ করলুম।" १৯

'ব্যথার দান' গ্রন্থানে সংকলিত হওয়ার আগে নজরুল ইসলাম করাচী থেকে 'ব্যথার দান'
ও 'হেনা' গল্প দু'টি বঙ্গীয় মুসলমান সাহিত্য পত্রিকায় প্রকাশের জন্য কলকাতায় পাঠিয়েছিলেন, সেই
সময় মায়, ১৩২৬ সংখ্যায় 'ব্যথার দান', কার্তিক, ১৩২৬ সংখ্যায় 'হেনা' এবং শ্রাবণ, ১৩২৭ সংখ্যায়
'অতৃগু কামনা' গল্পটি প্রকাশিত হয়। পরে 'বাদল বরিষণে' শ্রাবণ, ১৩২৭ সংখ্যায় মোসলেম ভারতে
এবং 'য়য়য় য়েরে' ফায়ৢন-চৈত্র, ১৩২৬ সংখ্যায় 'য়য়'-এ প্রকাশিত হয়েছিল। বাদবাকী গল্পগুলি দিয়ে
'ব্যথার দান' পুত্তক আকারে প্রকাশ করা হয়। 
'ত

#### ব্যথার দান

'ব্যথার দান' (বঙ্গীর মুসলমান সাহিত্য পত্রিকা, মাঘ, ১৩২৬) গল্পের নারক দারা' তার ভালবাসার 'বেলৌরা'কে ছেড়ে যুদ্ধে চলে বার। ইতোমধ্যে 'বেলৌরা' সরফুল মুল্ক নামক এক তরুনের কাছে তার নারী জীবনের সম্ভ্রম সতীত্ব হারার। কিন্তু দারা' বেলৌরাকে ক্রমা করতে পারেনি। শোকে-দুঃখে সে হরে গেল অন্ধ আর বধির। 'মনের গুদ্ধি শরীরের অগুদ্ধিতে সব সময় নষ্ট হর না' এ সত্য জেনে উপসংহারে সকল বল্বের অবসান এবং দারা-বেদৌরার পুনর্মিলনের মাধ্যমে গল্প শেষ হর।

ব্যথার দান' বিভ্রান্ত প্রেমের কাহিনী। এই গল্পে প্রেম ও কর্তব্যের দ্বন্দ্বে নায়ক 'দারা' প্রথমে এক দেশদর্শিতায় পথচ্যুত এবং সে সুযোগে সয়ফুল মুল্কের আবির্ভাব আর নায়িকা বেলৌরার পদস্থলন। এহেন গল্পের প্রেক্ষিত হিসেবে যুদ্ধ থাকলেও চরিত্রন্তলোর দুর্ভোগ-যত্রণার সাথে লেখকের সংশ্রব অধিক। এর ভাষার উদ্যমতা আর কবিত্ময়ী বর্ণনা পাঠক মনে এক নব আলোড়ন সৃষ্টি কয়ে। এক কথায় একে 'গদ্যকার্য' বলা যেতে পারে। ৮১

#### (२१)

বিতীর গল্প 'হেনা' (বঙ্গীর মুসলমান সাহিত্য পত্রিকা, কার্তিক, ১৩২৬)তে প্রেম আর কর্তব্য সমভাবে স্বীকৃত। 'হেনা' গল্পের নায়ক 'সোহরাব' ব্যথার দানের দারা'র ভুলনায় অনেক স্থিতধী। সেও দেশমাতৃকার আহ্বানে চঞ্চল এবং শেষ অবধি সৈনিকে পরিণত। কিন্তু সে যুদ্ধ যাত্রার প্রাক্ধাণে নায়িকা 'হেনা'র কাছে প্রেমের দাবীতে জীবনের পাথেয় প্রার্থনা করেছে, "আমি বাচিছ মুক্ত দেশের আগুনে ঝাঁপিয়ে পড়তে। যার ভিতরে আগুন, আমি চাই বাইরেও আগুন জুলুক। আর হয়তো আসব না। তবে আমার সম্বল কি?" তখন 'হেনা' এর জবাবে বলেছে, "আমি আজও তোমায় ভালবাসতে গারিনি," কিন্তু যুদ্ধ যাত্রায় উদ্যাত ব্যক্তির সামনে স্বাধীন দেশবাসিনী হেনার এটি মনের কথা ছিল না। যুদ্ধের পরে সে তাই নিঃসঙ্কোচেই সোহয়াবের কাছে আত্যসমর্পণ করেছে। "২

'হেনা' গদ্পের সমালোচনা বিষয়ে ফায়ুন, ১৩২৬/১৯২০ ইং সংখ্যা 'সাহিত্য' পত্রিকায় লেখা হয়, "শ্রী কাজী নজরুল ইসলামের 'হেনা' ঠিক ছোটগল্প নহে; উল্লেখযোগ্য আখ্যান। রচনায় সম্পূর্ণ সাফল্যের পরিচয় নাই, কিন্তু ভবিষ্যৎ সম্ভাবনার আশাপ্রদ আভাস আছে। আর একটু সংঘন, আর একটু সংহতি গল্পটির আরও উৎফর্ব সাধন করিতে পারিত। নবীন লেখক বাহুল্য বর্জনে অভ্যন্ত হইলে তাঁহার গল্প আরও মনোরম হইতে পারিবে।" ৮০

৭৯. কাজী নজরুল ইসলাম, 'উৎসর্গ', 'ব্যথার লান', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৩৭।

৮০. নজয়ন্দা রচনাবলী, ১ম খন্ড, পৃ. ৭৬৩।

৮১. সিরাজুল ইসলাম চৌধুরী, নজরুল ইসলামের সাহিত্য জীবন, আফজালুল বাসার অনূলিত, পৃ. ৮০; দ্র: কাজী নজরুল ইসলাম, 'ব্যথার লান', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৩৯-৩৫৪।

কাজী নজরুল ইসলাম , 'হেলা', 'ব্যথার লাল', নজরুল রচনাবলী, ১ম খন্ড, পৃ. ৩৫৫-৩৬৭।

৮৩. ড. সুশীল কুমার ৩৩, নজরুল -চরিত মানস, পৃ. ২৭৬।

#### বাদল বরিষণে

বৈচিত্র্য কাহিনীসমৃদ্ধ 'বাদল বরিবণে' (মোসলেম ভারত, শ্রাবণ, ১৩২৭) গল্পটির নায়িকা প্রাকৃতজন কন্যা কাজরিরা কৃঞ্চাঙ্গী। সে বলে, 'আমি কালো কুৎসিত...আমার ভালবাসতে নেই-ভালবাসা যায় না, ...ভালবাসতে পারবে না।' আর নায়কের বিশ্বাস,-'কালো মানুষ বড়েচা বেশী চাপা অভিমানী। তালের কালো রূপের জন্যে তারা মনে করে তালের কেউ ভালবাসতে পারে না। কেউ ভালবাসতে দেখলেও তাই সহজে বিশ্বাস করতে চায় না। বেচারালের জীবনের এইটাই সবচেয়ে বড় ট্রাজেজী।' নায়কের এহেন বিশ্বাসের বান্তব মূল্য যাই হোক না কেন, গল্পের কাহিনীতে নায়িকা কাজরিয়াকে সে শেষপর্যন্ত সত্যিই পায়িন। অপ্রত্যাশিত প্রেমের বিষম আনন্দে ও গর্বে কাজরিয়ার অকাল মৃত্যু ঘটেছে। তারপর অবশ্য নায়ক তার প্রেমিকাকে খুঁজে গায় প্রকৃতির মধ্যে যেমনিভাবে ইংরেজী সাহিত্যে রোমান্টিক আন্দোলনের অগ্রদূত প্রখ্যাত কবি উইলিয়াম ওয়ার্ডসওয়ার্থ (১৭৭০-১৮৫০ খ্রি.) গেয়েছিলেন লুসিকে। তি

#### वृत्यत्र त्वादत्र

'যুমের যোরে' (নূর, ফারুন-চৈত্র, ১৩২৬) শীর্ষক নজরুল ইসলামের এ গল্পটিতে প্রেম আর কর্তব্যের যায় আছে। গল্পের নায়ক প্রেমকে স্বীকার করে নিয়েও দেশের ভাককে বড় বলে মেনে নিয়েছে এবং নিজের হাতেই প্রেমিকাকে অন্যের হাতে তুলে দিয়েছে। ৮৫

# অতৃপ্ত কামনা

অতৃপ্ত কামনা (বঙ্গীর মুসলমান সাহিত্য পত্রিকা, শ্রাবণ, ১৩২৭) গল্পের মধ্যে একটি কবিসুলত মনের বিরহ-বিধুর ও অঞ্চদীপ্ত প্রেমশৃতি মছনের ইতিবৃত বিবৃত হয়েছে। অতি-উচ্ছাসের আতিশয্যে এহেন ইতিবৃতগুলো কুয়াশাচ্ছন্ন হলেও প্রেমিক হৃদয়ের অত্যন্ত সূল্ম মনতাত্ত্বিক ও আবেগ-অনুভূতির রৌদোজ্জ্ব রেখা চিত্রণ এবং কবিতৃময় তীব্র ইন্দিয়ানুভূতিমূলক বর্ণনার মাধূর্যও এতে বর্তমান। ১৬

### রাজবন্দীর চিঠি

নজরুল ইসলামের 'রাজবন্দীর চিঠি' এক অযৌজ্ঞিক আত্মনিয়হের ফাহিনী। যার জন্ম অলভ্য লাভের অবুব বাসনা। এই গল্পের প্রেম-ভালবাসা বা ঘটনাবলীতে কোন বৈশিষ্ট্যই নেই। 'রাজবন্দীর চিঠি'তে প্রেমের পরাজয় সর্বতোভাবে স্বীকৃত। অন্য গল্পগুলিও বেহাগের সুরে অঞ্চল তালে নিবন্ধ। কিন্তু ট্রাজেডি এগুলোতে ঘটনায় সীমায়িত এবং মূল বক্তব্যে নজরুল ইসলাম কোন না কোন পস্থায় প্রেমের জন্নগান ঘোষণা করেছেন। ৮৭

'ব্যথার দান' গল্পগ্রন্থ সম্পর্কে মাঘ, ১৩২৯/১৯২৩ ইং সংখ্যার 'বঙ্গীয় মুসলমান সাহিত্য পত্রিকা'য় যা লেখা হয়েছে তা বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য। "গল্পগুলির বিশেষত্ব এই যে, প্রত্যেক গল্পেই করুণ রস নিবিড়ভাবে জমিয়া উঠিয়াছে। নিরাশ প্রেমের মর্মন্ত্রদ গভীর বেদনা এই পুত্তকের প্রত্যেক পাতায় ফুটিয়াছে। গল্পগুলিতে আখ্যান বস্তুর কারিগরি না থাকিলেও তা বৈচিত্র্য ও কাব্য

৮৪. বদজী নজরুল ইসলাম, 'বালল-বরিষণে', 'ব্যথার লান', সজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পু. ৩৬৮-৩৭৭।

৮৫. বলজী নজরুল ইসলাম, 'ঘুমের বোরে', 'বাথার লান', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পূ. ৩৭৭-৩৯৩।

৮৬. 

ভ. সুশীল কুমার ৩৪, নজরুল-চরিত মানস', পৃ. ২৭৬; দ্র: কাজী নজরুল ইসলাম, 'অতৃপ্ত কামনা', 'ব্যথার লান', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৯৩-৪০১।

৮৭. কাজী নজরুল ইসলাম, 'রাজবন্দীর চিঠি', 'ব্যথার লান', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৪০১-৪১৬; আতোয়ায় য়হয়ান, নজরুলেয় গল্প ও উপল্যান, মুন্তাফা নুর-ত্রন-ইসলাম সম্পাদিত, 'নজরুল ইসলাম', (ঢাকা: নওয়োজ কিতাবিভান, ১ম প্রকান, ১৯৬৯), পৃ. ২৯৬-২৯৮।

সম্পদে উহা মনোরম হইরাছে। প্রেমের বিচিত্র ব্যাখ্যা ও মানব মনের সৃদ্ধ বিশ্লেষণ লেখকের অপূর্ব নৈপূণ্য প্রকাশ পাইরাছে। গল্পগুলি ও পরস্পরের সহিত বিচিত্র হইলেও উহাদের অন্তরের যোগ আছে। একটি বিপুল ব্যথার নিবিভ ক্রন্সন মনিগণের মধ্যন্থিত সূত্রখণ্ডের ন্যায় সমন্ত গল্প কয়টিকে ধারণ করিয়া আছে। শব্দ-নির্বাচনে অসামান্য কৃতিত্ব গল্পগুলিতে অক্ষুণ্ণ রহিয়াছে। তাঁর লিখনভঙ্গি লক্ষিত গতিতে পাঠকের অন্তরের অন্তঃস্থলে যাইয়া প্রবেশ করে এবং মদির মাদকতার আবেশে আছের করিয়া কেলে। এই মাদকতার বৈশিষ্ট্য এই যে উহাতে অবসাদ জন্মায় না, আনন্দ দের- তাঁব্র তেজে দহন করে না, রুপ্রতালে শিরায় শিরায়, রক্তকণা নাচাইয়া তোলে।... কবিত্বপূর্ণ বর্ণনা মন্থাটির বছস্থানে ছড়ানো রহিয়াছে। কোন কোন গল্পের যুদ্ধক্ষেত্রে বর্ণনা যেরূপ উজ্জ্বলভাবে অন্ধিত হইয়াছে তাহা যেরূপ নৃতন, সেইরূপ সৌন্দর্যপূর্ণ।"

ব্যথার দান এছের গল্পগুলির গুণাগুণ সম্পর্কে মাহ, ১৩৩০/১৯২৪ ইং সংখ্যা করোলা পি ব্রিকার যে মন্তব্য করা হয় তার উল্লেখযোগ্য অংশবিশেষ উদ্ধৃত হল, ব্যথার দান গদ্যে লিখিত গল্পপুত্তক হইলেও সাধারণ গল্প পুত্তক হইতে ইহার প্রভেদ আছে। ভাষায় স্বচ্ছন্দ গতি, বর্ণনাচাতুর্ব, কল্পনার বর্ণনামাধুরী সমন্ত বইখানির চারিদিকে কবিত্বের স্বপুজাল বুনিয়া দিয়াছে।...প্রটই গল্পের ভাষকে গতিদান করে। যে ছয়টি গল্প এ পুত্তকে আছে, তাহার প্রথমটি বাদ দিলে আর কোন গল্পতেই আখ্যানভাগের সচলতা নাই। কোন গল্পতেই প্রটের অভিনবত্ব বা মৌলিকতা নাই। নিত্য নতুন ঘটনার মধ্য দিয়া দায়ক-নারিকার চরিত্রের বিকাশ সেগুলিতে দেখিতে পাইনা। সব গল্পই প্রত্যাখ্যাত নিপীড়িত প্রতিদানহীন প্রেমের দুঃখ-বিবৃতি। প্রত্যেক গল্পের প্রথম কল্পেক লাইন পড়িয়াই গল্পের আখ্যানভাগ সমন্তই বুঝিতে পারা যার। সেইখানেই আমাদের মন থামিয়া যাইত; কিন্তু কবির ভাষার অপূর্বতা, গভীর আত্মবিশ্লেষণ শক্তি ও রচনার মাধুরী অবলীলাক্রমে আমাদের মনকে শেষ পর্যন্ত টানিরা লইয়া যার।... প্রটের মৌলিকতা না থাকিলেও গল্পের স্থানে ও নায়কগণের জীবনের ঘটনা সমাবেশে কবি মৌলিকতা দেখাইয়াছেন, বাংলার শ্যামলতার মাঝে গোলেতা, চমন, বেলুচিভানের ভালিমের লালিম-ছোঁয়া লাগাইয়াছেন। বাঙালীর নিল্টেই জীবনের মাঝে হিভেনবার্গ লাইনে মৃত্যুর মধ্যে মাদকতার আশ্বাস দিয়েছেন। এককথায় বইখানি কবির কাঁচা বয়সের লেখা বলিয়া ইহাতে কাঁচা হাতের চিহ্ন আছে।"

ভাতির চিহ্ন আছে।"

সৈ

ব্যথার দান' পুন্তকটি সম্পর্কে আষাত ১৩২৯/১৯২২ ইং সংখ্যা 'নারায়ণ' পত্রিকায় লেখা হয়,
"'যায়া সৈনিক কবির কবিতা পড়ে মুগ্ধ, তা'রা এই বইখানা পড়ে দেখবেন, কবির গদ্য লেখা কেমন
মনমাতান। এই বইখানি ছ'টি গয়ের সমষ্টি। শুধু গল্প না বলে কাব্য-গল্প' বললেই ঠিক হবে, কারণ
এ গল্পগুলির মধ্যে কাব্যের মত মানুষের মনন্তত্ত্বের বিশ্লেষণ এমন সুন্দরভাবে কুটে উঠেছে যে,
বইখানা পড়বার পর পাঠকের মনে একটা আবেশময় বাদার রেখে যায়। 'হেনা ' ও 'বাদল বরিষণে'
এ দু'টো গল্প চমৎকার। এ দু'টোর মধ্যে যে একটা ব্যথা ও করুণার সুর ফুটেছে, তার বাদ্ধারে
মনকে বিহবল করে কেলে, সে সুরের মুর্ন্তনা থেমেছে রাজবন্দীর চিঠি' এই গল্পে। বইখানা যিনিই
পড়বেন, তিনি এর লেখার ভঙ্গীতে মুগ্ধ না হয়ে থাকতে পারবেন না।" <sup>১০</sup>

# ২. রিভের বেদন

রিক্তের বেদন' শীর্ষক গল্পগ্রন্থটি নজরুল ইসলাম হুগলীতে অবস্থানকালে ওরিয়েন্টাল প্রিন্টার্স এন্ড পাবলিশার্স লিমিটেন্ড, হ্যারিসন রোভ, কলকাতা থেকে ১০ পৌষ, ১৩৩১/ ২৭ জমাদিউল আউরাল, ১৩৪১/২৫ ভিসেম্বর, ১৯২৪ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। রিক্তের বেদন' করাচীতে আরব সাগরের বিজন বেলায় বসে রচিত নজরুল ইসলামের গল্প সমষ্টি। রিক্তের বেদন' গ্রন্থে গল্পের সংখ্যা

৮৮. ড. সুশীল কুমার তও, নজরুল চরিত মানস, পৃ. ২৭৫-২৭৬।

৮৯. প্রাতক, পৃ. ২৭৬-২**৭**৭।

৯০. আতক্ত, পু ২৭৭।

আটটি। গল্পগুলোর নাম যথাক্রমে: রিজের বেদন', 'বাউভেলের আত্মকাহিনী', 'মেহের নিগার', 'সাঁঝের তারা', 'রাকুসী', 'সালেক', 'বামীহারা' এবং 'দুরভ পথিক'। "

#### রিভের বেদন

রিজের বেদন' (নূর, বৈশাখ, ১৩২৭) গল্পটি নজরুল ইসলামের সেনাজীবনের অভিজ্ঞতা পরিশ্রুত। গল্পের নায়ক 'হাসিন' কল্পনাপ্রবণ ও জীবণ একগুয়ে প্রকৃতির একটি যুবক। সে শাহিদাকে ভালবাসে, কিন্তু প্রেমাস্পদার প্রেমকে উপেক্ষা করে রণাঙ্গনের আকর্ষণ তাঁর কাছে আরো চমৎকার ও প্রিয়। কলে উভয়ের মধ্যে একটি হন্দের সৃষ্টি হয়, অবশেষে ছেলেটি আপন ইচ্ছায় যুদ্ধে যোগ দিতে যায়। ইত্যবসরে যুদ্ধ চলাকালীন সে সংবাদ পায় তার প্রেমিকা শাহিদার অসুখী বিয়ের। অন্যদিকে 'গুল' নামে একটি সুন্দরী বেদুক্রন মেয়ে তাকে ভালবাসে, কিন্তু এ ব্যাপারে গল্পের নায়ক উদাসীন থাকে এবং প্রথম প্রণয়িনী শাহিদাকে ভুলবার প্রয়াসে নিঃসদ্দোচেই গুলের অবাচিত প্রেমে শান্তি খুঁজেছে। পরিশেষে এই নায়কের এক গুলিতে নিহত হয় বেদুক্রন কন্যা গুল। এমনিভাবে যুদ্ধক্ষেত্রের পটভূমিতে মুনূর্ব গুলের সাথে হাসিনের শেষ মিলন বড় করুণ, বড় মধুর। গল্পটির মধ্যে মানব প্রেমের একটি বেদনাদীপ্ত রূপ প্রস্কৃতিত। কাব্যধর্মী ভাষার উষ্ণতা এই প্রেমকাহিনীকে পুস্পিত করতে সহায়তা করেছে। বাগবাছল্য বাদ দিলে রিজের বেদন' একটি মোটামুটি উপভোগ্য গল্প।

### বাউত্তেলের আত্মকাহিনী

রিক্তের বেদর এছে সংকলিত নজরুল ইসলানের প্রথম প্রকাশিত রচনা বাউভেলের আত্মকাহিনী (সওগাত, জ্যৈষ্ঠ, ১৩২৬) গল্পের নায়ক হচ্ছে বাঙালী রেজিনেন্টের একজন উচ্ছৃংখল সৈনিক। উল্লেখ্য যে, স্বয়ং হাবিলদার কাজী নজরুল ইসলাম হচ্ছেন এই সৈনিক। নায়ক উনিশ বছর বয়সে তের বছর বয়সের কিশোরী রাবেয়াকে বিয়ে কয়েছে। বিয়ের মাত্র দু'মাস অতিবাহিত হওয়ার পর এই তরুণী বধুর অকাল মৃত্যু হয়। কলে তীব্র আঘাত পায় নায়ক। পরবর্তীতে সে আবার বিয়ে কয়ে কিছে এই বউটিও অতিসভ্তর মারা যায়। এর দু'মাস পরে তার মা মারা যায়। এমন সুরাবস্থায় হতাশ হয়ে এই তরুণ সেনাবাহিনীতে যোগদান কয়ে। বাঙালী পল্টনে সে বাগদাদে গিয়ে মায়া পড়ে, নেশার বোঁকে তার আত্মন্তি রোমস্থনের বৃত্তান্ত। 'বাউভেলের আত্মকাহিনী'তে লেখকের ব্যক্তিগত জীবনের যৎসামান্য প্রতিকলন ঘটেছে বলে এটি নিঃসন্দেহে একটি স্বতন্ত্র বৈশিষ্ট্যেমণ্ডিত। তা না হলে গল্প হিসেবে এর মূল্য অকিঞ্জিৎকর। এই কাহিনীর বিবৃতিতে লঘু পরিহাসের সুর নজরুল ইসলামের প্রাণোচ্ছল রাসকতাকে স্মরণ করিয়ে দেয়। এটি নজরুল ইসলামের কাঁচা হাতের লেখা সবচেয়ে সুর্বল গল্প হলেও পাঠের উপযোগী। ১০০

# মেহের-নিগার

আফগানিন্তানের পটভূমিতে বর্ণিত 'মেহের-নিগার' (নূর, মাব, ১৩২৬) গল্পটি ত্রিকোণ কাঠামোতে সংস্থিত। গল্পটিতে মুসলমান বুবক মুসোফের সাথে মেহের-নিগার ও ওলশনের বিয়োগান্ত প্রণয়কাহিনী কাব্যমর ভাষার আন্তরিকভার সঙ্গে চিত্রিত। ব্যথার দান' এর মত এখানেও নায়িকার দৈহিক ওচিতার প্রশ্ন উত্থাপিত এবং 'রিক্তের বেদন' এর মতো এ গল্পের নায়কও প্রথম প্রণয়িনীকে ভূলবার প্রয়াসে অপরার কাছে আত্যসমর্পণ করেছে। কিন্তু ওলশন নাল্লী এই অপরার এক বিচিত্র অনুভূতির কারণে তাসের মিলন সম্ভবপর হয়নি। বরং সে আত্মহত্যা করেছে। কারণ সে বাঈজীর মেয়ে। যদিও মৃত্যুকালে সে বলেছে- 'অপবিত্র জঠরে জন্ম নিলেও, ওগো পথিক, আমায় ঘৃণা কয়ে না। আমি অপবিত্র কি না জানি না, কিন্তু পবিত্র ভালবাসা আমায় এই বুকে তার পরশ দিয়েছিল।'

৯১. আজহার উদ্দীন বাদ, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পৃ. ৪৫০।

৯২. ব্যজী নজরুল ইসলাম, রিক্তের বেদন', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৪১৯-৪৩৪।

৯৩. বসজী নজরুল ইসলাম, বাউডেলের আজ্মবাহিনী, রিক্তের বেদন, নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৪৩৪-৪৪৪: সিরাজুল ইসলাম চৌধুরী, নজরুল ইসলামের সাহিত্য জীবন, আফ্জালুল বাসার অনুদিত,পূ.৭৯-৮১।

সূতরাং গুলশনের আত্মহননের মূলহেতু অগুচিতাবোধ নয়, বরং দ্বিধা-দ্বন্দ্ব যার উৎস সামাজিক সংস্কার। গুলশনের অন্তিম উক্তির মধ্যে দিয়ে নজরুল ইসলাম এহেন সংস্কারকে এমনকি গুলের জন্মের জন্য দায়ী যে সমাজ তারই শাসকরূপী মনোভাবে প্রকট স্ববিরোধকেও আঘাত হেনেছেন। ১৪

#### সাঁঝের তারা

'সাঁঝের তারা' (বঙ্গীয় মুসলমান সাহিত্য পত্রিকা, মাঘ, ১৩২৭) এর কথিকা চঙ্টি প্রবল। আরব সাগর বেলায় একটি ছোট্ট পাহাড়ের উপর সাঁঝের তারার সাথে একটি অনুভূতিপ্রবণ কল্পনা ভরা মনের নতুন করে চেনা শোনা একটি রসঘন ইতিকথা এখানে রূপায়িত। 'অস্তপারের সন্ধ্যা-লন্ধী' সাঁঝের তারার সঙ্গে মানব মনের পরিণয় কাহিনীকেই লেখক কাজী নজরুল ইসলাম বেদনার্ত ভাষার জীবন্ত করে তুলেছেন। ১৫

# রাকুসী

নজরুল ইসলানের কিছুটা বৈচিত্রাময় সার্থক গল্প 'রাকুসী' (সওগাত, মাষ, ১৩২৭) যাতে এক নারীর যন্ত্রণাবিদ্ধ আত্মকাহিনী বিবৃত হয়েছে। গল্পটির পটভূমি অনন্য। বাগদী সমাজ। এখানে স্বামীকে হত্যার অভিযোগে সমাজ বিভাভ়িতা একজন নারী এই রাকুসী। সে নিল শ্রেণীর কিন্তু তার মধ্যে সেইসব মানবিক গুণাবলীও আছে যা মধ্যবিত্ত রমণীরা দমিত করতে বাধ্য হয়। এই গল্পটি নাটকের আকারে উপস্থাপিত। উত্তর বাংলার একটি আঞ্চলিক ভাষায় এই মহিলা তার গল্প বলেছেন। শিল্প-সাহিত্যের বিচারে মহিলার এহেন গল্পবলা খুবই সন্তোষজনক। আর নজরুল ইসলাম এখানে বীরভূমের বাগ্দীদের কথ্যভাষা ব্যবহার করেছেন। উত্ত

#### সালেক

মোটামুটি গদ্ধের আদলে নির্মিত নজরুল ইসলামের 'সালেক' (বকুল, আবাঢ়, ১৩২৭) শীর্ষক রচনাটির নায়ক পারস্যের কবি শামসুন্দীন মুহান্দদ হাফিজ (১৩২৫-১৩৯০ খ্রি.) এবং বজব্য হাফিজের দর্শনে আশ্রিত। নিঃসন্দেহে এটি নজরুল ইসলামের গজীর হাফিজ প্রীতির ফল। সম্ভবত হাফিজের কাব্য অধ্যয়নকালেই এটি রচিত হয়। 'সালেক' এর উপসংহারে নজরুল ইসলাম ইরানী কবির দর্শনের আধারটিও পাঠফের সন্মুখে উপস্থাপন করেছেন:

"বমে সাজ্ঞাদা রঙ্গিন কুন্ গরৎ পীরে মাগাঁ গোয়েদ কে সালেক বেখবর নাবুদ জেরাহোরস্মে মঞ্জেল হা।"

অর্থাৎ :-

'জায় নামাজে শারাব-রঙীন কর, মুর্শেদ বলেন যদি। পথ দেখায় যে, জানে সে যে, পথের কোথায় অন্ত, আদি।'

গল্পটিতে সৃক্ষ জীবন জিজ্ঞাসা ও ভাবের একমুখীতা চিন্তাকর্ষক। এখানে লেখকের প্রকাশভঙ্গির সংযম ও দ্রস্টব্য গল্পটির উন্মোচনে ও কেন্দ্রগত ঐক্য রক্ষার নজরুল ইসলাম কৃতিত্বের পরিচয় দিতে সমর্থ হয়েছেন।<sup>১৭</sup>

# বামীহারা

'স্বামীহারা' (সওগাত, ভাত্র, ১৩২৬) গল্পের উপজীব্যও একনিষ্ঠ প্রেম। কিন্তু এ গল্পের নায়িকা বিধবা এবং তার প্রেম মৃত স্বামীর উদ্দেশ্যে উৎসারিত। তার একনিষ্ঠতা চকমকপ্রদ হয়তো

৯৪. কাজী নজরুল ইসলাম, 'মেহের-দিগার', রিক্তের বেদর্শ, নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ.৪৪৪-৪৫৭।

৯৫. ত. সুশীল কুমার ৩৬, নজরুল-চরিত মানস, পৃ. ২৭৭-২৭৮; দ্র: ফাজী নজরুল ইসলাম, 'সাঁঝের তায়া', 'রিজের বেদন', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৪৫৭-৪৬৩।

৯৬. কাজী নজরুল ইসলাম, 'রাকুসী', 'রিক্তের বেদন', নজরুল রচনাবলী', ১ম খণ্ড, পু.৪৬৩-৪৭১।

৯৭. কাজী নজরুল ইসলাম, 'সালেক', বিক্তের বেদন', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৪৭১-৪৭৪।

নয়, কিন্তু নিন্দনীয়ও নয়। একনিষ্ঠতার বাড়াবাড়িতে সে নিজেকে ঠিক বিপর্যস্ত করেনি। গল্পটিতে নারী মনস্তত্ত্ব সম্পর্কে নজরুল ইসলামের জ্ঞান ও সমাজ বিষয়ে সচেতনতা অসতর্ক পঠিকের মনকেও আকর্ষণ না করে পারে না।

# দুরন্ত পথিক

'দুরন্ত গথিক' (দৈনিক নবযুগ' থেকে নোসলেম ভারত, আশ্বিন, ১৩২৭) কথিকার মানবাত্মার
শাশ্বত সত্যের পথে এক মুক্ত দেশের উল্লোধন বাঁশির সুর ধরে চির বাঁবনের প্রতীক এক দুরন্ত
পথিকের জয়য়াত্রার ইতিবৃত্ত বিধৃত হয়েছে। দুরন্ত পথিক বিদ্যের কল্যাণ মন্ত্রের সন্ধানী ও চিরন্তন
মুক্তিকামী। শেষ পর্যন্ত সেই পথিক স্বেচ্ছার মৃত্যুবরণ করলো, কেননা মুক্ত মানবাত্মার কাছ থেকে সে
জানতে পেরেছে যে, যুগে যুগে জীবন এই মৃত্যুরই বন্দান সঙ্গীতে রত। সহস্র প্রাণের উল্লোধনই তার
মৃত্যুর সার্থকতা। যে নিজে মরে অন্যক্ত জাগাতে পারে তার মৃত্যুই চির জাগ্রত অমর হয়ে উঠে।
দুরন্ত পথিক' কথিকাটিতে আবেগ প্রগাঢ়তা প্রাণশ্পশী এবং আশাদীপ্ত পরিণতিটিও অপূর্ব সুন্দর।

\*\*\*

রিভের বেদন' গল্পগ্রের সবকটি রচনার আশ্রয় প্রেম বিভিন্ন আদলে উপস্থাপিত হয়েছে। তবে যদিও গল্পগ্রের অন্তর্ভুক্ত কিন্তু 'সাঁঝের তারা,' 'সালেক' এবং 'দুরভ পথিক' বন্তুতঃ কথিকারূপ রচনা।

# ৩. শিউলি-মালা

শিউলি-মালা' নজরুল ইসলামের ছোট গল্পের সমষ্টি। এ গল্পগ্রন্থটি ভি. এম. লাইব্রেরী, কর্পপ্রমালিস স্ট্রীট, কলকাতা থেকে কার্তিক, ১৩৩৮/ ৩ জমাদিউস সানী, ১৩৫০/ ১৬ অক্টোবর, ১৯৩১ সালে প্রথম প্রকাশিত হর। এতে সন্নিবিষ্ট হরেছে 'পদ্ম-গোখরো', 'জিনের বাদশা', 'অগ্নি-গিরি' ও 'শিউলি-মালা' শীর্বক চারটি ছোটগল্প। 'শিউলি-মালা'র চারটি গল্পের মধ্যে তিনটিই প্রেমের উপাখ্যান এবং গ্রন্থটি বিষয়গত বৈচিত্র্যের সৃষ্টিতে উদাসীন। 'পদ্ম-গোখরা', জ্বিনের বাদশা' ও 'অগ্নি-গিরি' এ গল্প তিনটিতে পূর্ব বাংলার গল্পীজীবনের ঘটনাবলী চিত্রিত হরেছে। ১০০

# পন্ম-গোখুরো

'শিউলি-মালা' এছের প্রথম গল্প 'পদ্ম-গোখরো' একটি পদ্ধী উপকথা উপলক্ষ করে রচিত ও ট্রাজেডিতে পরিপূর্ণ। কিন্তু গল্পটি প্রেমের নয়, মাতৃল্লেহের এবং সে ক্লেহও এক জোড়া সাপের উদ্দেশ্যে উৎসারিত। 'পদ্ম-গোখ্রো' গল্পের নায়িকা 'জোহরা' নাদ্ধী এক গ্রাম্য কুলবধূ। কিন্তু ঘটনাবলী দু'টি সাপকে কেন্দ্র করে আবর্তিত। উজ্জ্বল রেখায় আবর্তিত গল্পের কেন্দ্রীয় চরিত্র মহিলা জোহরায় দু'টি সজান জন্মের পরই মারা যায়। এর কিছু পরে এক জোড়া পদ্ম-গোখ্রোর সাথে তার আকম্মিক পরিচয়। জোহরা তখন ভেবেছে এরা তায়ই মৃত সভান; সাপের রূপে জীবন্ত হয়ে কিরে এসেছে। জোহরার সন্তানহারা কুবিত মাতৃমন তাই অচিরেই সাপ দু'টিকে ক্লেহের পরশে আপন করে কাছে টেনে নেয়। দু'টি সাপের প্রতি নিবিষ্ট জোহরার এই অপত্য ক্লেইই গল্পটির প্রাণ এবং এরই জন্য উপসংহারে সাপের শাকে জোহরার মৃত্যু স্বাভাবিক রূপ লাভ করে। জোহরার মৃত্যুর পর গ্রামে গুজব রেটে, সে এক জোড়া মৃত সাপ প্রসব করে মারা গেছে। এহেন গুজবে অবশ্য নাটকীয়তা আছে। কিন্তু পাঠক পূর্বাবধি সকল ঘটনা সম্যক অবগত। তাই গুজবটি গ্রামীণ কুসংক্ষারের প্রতি কটাক্ষ করে গল্পের বক্তব্য এক হিমুখী উপভোগ্য রসধারা বইয়ে। দিয়েছে।

৯৮. বনজী নজরুল ইসলাম, 'সামীহারা', জিজের বেদন', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৪৭৫-৪৮৯; আভোরার রহমান, কজরুলের গল্প ও উপন্যাস, প্রাণ্ডক্ত, পৃ. ২৯৯-৩০০।

৯৯. ভ. সুশীল কুমার ৩৩, নজরুল-চরিত মানস, পৃ. ২৭৮; দ্র: কাজী নজরুল ইসলাম, 'নুরত পথিক, 'রিকের বেদন', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৪৮৯-৪৯২।

১০০. আজহার উদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পৃ. ৪৫০: সিরাজুল ইসলাম চৌধুরী, নজরুল ইসলামের সাহিত্য জীবন, আফজাবুল বাসার অনুদিত, পৃ. ৮০।

'পদ্ম-গোখ্রো'তে সাপ ও মায়ের সম্পর্ক চিত্রায়ণের মাধ্যমে মাতৃহ্বলয় সম্বন্ধে নজরুল ইসলামের বোধ এবং মমতা প্রকাশিত হয়েছে। নিঃসন্দেহে সাপের প্রতি জোহরার প্রবল স্নেইই গল্পটির সার্থকতার মূল ও প্রধান কারণ। যদিও কিছু দোব-ক্রটি ও অসঙ্গতি এ গল্পে রয়েছে, তথাপি এটি যথার্থ সার্থক সৃষ্টি এবং নজরুল ইসলামের আঠারোটি গল্পের মধ্যে সর্বশ্রেষ্ঠ রচনা। কেবল বিষরগত কারণেই নয়, শিল্পের বিচারেও। একটি অতি প্রাকৃত পরিবেশে গল্পটি গড়ে উঠলেও মানবিকতার মধুরতার তা হালয়্মাহী হয়ে উঠেছে।। বল্পতঃ এখানে সাপ লুটির জন্য গল্পের চরিত্র আর ঘটনাগুলি যেতাবে নিয়্রিতি হয়েছে তার তুলনা বাংলা গল্প সাহিত্যে খুব বেশী নেই বললেই চলে। ২০১

#### জিনের বাদশা

'জিনের বাদশা' (সওগাত, বৈশাখ-জ্যৈষ্ঠ, ১৩৩৭) গল্পটি পূর্ব-পাকিভানের এক তরুণের বিরোগান্ত প্রেমের কাহিনী। গল্পের নায়ক স্বল্পশিক্ষত ও দুরক্ত বুবক 'আল্লারাখা' চাবী পরিবারের সভান। থামের কিশোরী চান্ভানু কে পাওয়ার জন্য সে তাদের বাড়িতে অভিনব পস্থার জিন' এর উপদ্রব তরু করেছে। নায়িকা চানভানু প্রথমে কিছুটা বিরূপ মনোভাব হলেও পরে ঘটনাক্রমে আল্লারাখা'র প্রতি আকৃষ্ট হয়। কিন্তু গ্রামের বিশিষ্ট ব্যক্তি সেরাজ হালদারের জিদের ফলে কাহিনী শেষ পর্যন্ত ট্রাজেভিতে পরিণত হয়। 'জিনের বাদশা' গল্পে প্রথমে হালকা চালে গ্রামের রঙীন জীবন চিত্রিত হলেও শেষ হয় গভীর ব্যঞ্জনায়। 'আল্লারাখা'র কীর্তিকলাপ, চান্ভানুর সধৌক্তিক পরিবর্তন, তাদের প্রেম আর 'জিন' এর উপদ্রবকে কেন্দ্র করে গ্রামীণ দলাদলি প্রভৃতির অকপট সহযোগিতার গল্পটি উপভোগ্যরূপে নাটকীর। গল্পের নিজস্ব সবল গতিখারা, প্রায় প্রতিটি চরিত্রের নিখুঁত চিত্রণ, পূর্ব-পাকিতানের পূর্বাঞ্চলীয় গ্রামীণ কথ্যভাষার সরস প্রয়োগ এবং অকৃত্রিম কৌতুক। জনশ্রুতি রয়েছে, গল্পে উদ্ধৃত পত্রখানি ও তার সঙ্গেকার বাণীটির বাস্তবে অন্তিত্ব ছিল। সত্যিই এগুলো একটি ছাপাখানায় প্রেরিত হয় আর নজরুল ইসলাম সেখানে এসব পড়েই গল্পটি রচনা করেছিলেন। এতে তাঁর কল্পনাশক্তির নিপুণতা প্রমাণিত হলেও 'জিনের বাদশা'র কাহিনীর প্রায় দুই-তৃতীয়াংশই অত্যন্ত হালকাভাবে পরিবেশিত এবং উপসংহার রীতিমত করুণ ও বিস্ময়কর। তথাপি কিছু অবাভর ও অবান্তব কথাও গল্পটির রস আন্ধাদন বিশ্বিত করেছে। নারক আন্মারাখা ও নারিকা চানভানুর চরিত্র চিত্রণে নজরুল ইসলাম অসামান্য পরিমিতিবোধ ও জীবন-দর্শনের আশ্চর্য দীপ্তি প্রদর্শন করেছেন। ১০২ অগ্নি-গিরি

'অগ্নি-গিরি' শুধু 'শিউলিমালা' গল্পগ্রেই শ্রেষ্ঠ নর, নজরুল ইসলামের সমস্ত বিখ্যাত গল্পগুলারও অন্যতম। গল্পের নায়ক 'সবুর আখন্দ' লন্ধাটে, শান্তশিষ্ট ও সুবোধ বালক, সরল চেহারার অধিকারী। তাই থামের লোকজন তাকে নিয়ে ঠাট্রা-তামাশাও করে, তারা নিজেদের চালাক তেবেই অবশ্য এই সব করে। পাজার ক্রন্তমের দল নিত্য অন্যায়ভাবে তাকে উত্যক্ত করত। কিন্তু একদিন নূরজাহান' নালী একটি মেরের তিরকারে সেই শান্ত ছেলেটি হয়ে উঠল দুরন্ত। গল্পের নায়ক সবুর যখন নূরজাহানকে ভালবাসল, যেন হঠাৎ করে অগ্নি-গিরি উদগীরণের মতো প্রবেশ করল জীবনে। নূরজাহানের প্রেমের সোনার কাঠিতে সবুরের নিপ্রিত পৌরুল জেগে উঠল ও তার অন্তরের তন্ধ পাহাড় হয়ে দাঁড়াল অগ্নি-গিরি। এ গল্পের বুনন তেমন জমজমাট নয়, বিশেবতঃ প্রথমদিকে। কিন্তু এখানেও ঘটনাবলীতে নাটকীয়তা আছে, যথেষ্ট কৌতুক এবং অবশ্যই কথ্যভাষার নিপুণ ব্যবহার। গল্পটি বিয়োগান্ত হলেও 'অগ্নি-গিরি' নজরুল ইসলামের আত্মজীবনীমূলক রচনা। নজরুল ইসলাম কৈশোরে যখন দরিরামপুর হাই কুলে পড়তেন তখন গ্রামের যে বখাটে ছেলেরা তাকে খুবই জ্বালাতন করত, এ গল্পটিতে তাদেরই দৌরাভ্যোর ইন্সিত রয়েছে। এ গল্পের 'বীররামপুর' তার কৈশোর জীবনের এক বৎসরের বিচরণভূমি 'দরিরামপুর' এবং নায়ক সবুর আখন্দ লেখকের সে সময়কার প্রতিচ্ছবি। ত্রিশাল

১০১. আতোয়ার য়হমান, নজরুলের গল্প ও উপন্যাস, প্রতিক্ত, পৃ. ৩০১-৩০২; ফাজী নজরুল ইসলাম, 'পশ্ব-গোণ্রো', 'শিউলি-মালা', নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৫৭১-৫৮৬।

১০২. বাজী নজরুল ইসলাম, 'জিনের বাদশা', শিউলি-মালা', নজরুল রচনাবলী, ৩র খণ্ড, পৃ. ৫৮৬-৬০৩।

# Dhaka University Institutional Repository

থানার নামটি গল্পে অপরিবর্তিত রয়ে গেছে। অভিপ্রায় ও কার্যকরতার অনন্যতা আছে বলে গল্পটি যে একটি শিল্পসম্মত রূপ লাভ করেছে তা নিঃসম্পেহে বলা যায়।<sup>১০৩</sup>

### শিউলি-মালা

'শিউলি-মালা' (সওগাত, শ্রাবণ, ১৩৩৭) নামক গল্পটি চরিত্রে ও অনেকাংশেই 'ব্যথার দান' আর রিজের বেদন' এর গল্পগুলোর স্বগোত্র। কলকাতার নামকরা তরুণ ব্যারিষ্টার আজহারের সঙ্গে শিউলি' নামের একটি মেরের বিয়োগান্ত প্রণয় কাহিনীই 'শিউলিমালা' গল্পের উপজীব্য। আজহার নিজের মুখেই তার আত্মকাহিনী বিবৃত করেছে। গল্পটি করুণ মধুর সুরে একটি রসঘন পরিণতির দিকেই সুষ্ঠভাবে এগিরে গেছে। একটি বেদনাতুর হসরের লিগ্ধ ছারা সমন্ত গল্পটির উপর মনোহারিতা হুড়িয়ে দিয়েছে। কাব্যধর্মী ভাষাও এখানে জীবন যন্ত্রণার তীব্রতার বহিঃপ্রকাশ ঘটাতে সহারতা করেছে। 'শিউলি-মালা' গল্পটি ভাষায় এবং আঙ্গিকে প্রায় সম্পূর্ণরূপেই ক্রুটিহীন। কিন্তু কাহিনীর বুননে একটি বিরাট কাঁক আছে। নারক-নারিকার মিলনে কোন প্রতিবন্ধকতা নেই এ গল্পে। অথচ নারক আজহার চিরকুমার রয়ে গেছে। সুতরাং একে লেখকের নির্জলা ভাষালুতা ছাড়া আর কোন আখ্যাই দেওয়া যার না। ১০৪

#### উপন্যাস

কাজী নজরুল ইসলামের উপন্যাসের সংখ্যা মোট তিনটি। এগুলো হচ্ছে 'বাঁধন-হারা', 'মৃত্যুক্ষ্ধা' ও 'কুহেলিকা'। নজরুল ইসলামের উপন্যাসগুলোতে কিছু দুর্বলতা থাকলেও চিত্রিত চরিত্রগুলো সব সময়ই মৌলিক। তিনি আবেগের উপর সমন্ত জোর দিয়েছেন। তাঁর চরিত্রগুলো আবেগেরই প্রতিধ্বনি। তাঁর ভাষা পাঠককে নাড়া দেবে, যেখানে কল্পনার ঐশ্বর্য প্রায় সর্বত্র পরিষ্যাপ্ত। উপন্যাসের এ সব চরিত্র আমাদের দারুণভাবে প্রভাবিত করে।

### ১. বাঁধন-হারা

নজরুল ইসলামের প্রথম উপন্যাস 'বাঁধন-হারা'। কলকাতার মাসিক 'মোসলেম-ভারত' প্রিকার ১৯২০ খ্রি./১৩২৭ বঙ্গান্ধের প্রথম বর্ব, প্রথম সংখ্যা, বৈশাখ থেকে অগ্রহারণ পর্যন্ত আটাট সংখ্যার নজরুল ইসলাম বিরচিত বাংলা সাহিত্যের প্রথম প্রকৃত প্রোপন্যাস 'বাঁধন-হারা' ধারাবাহিকভাবে প্রকাশিত হয়। তখন নজরুল ইসলামের বরুস ছিল মাত্র একুশ বৎসর। এই উপন্যাস অংশতঃ লেখকের সৈনিক জীবনের রচনা। নজরুল ইসলাম যে তিনটি উপন্যাস লিখেছেন তন্মধ্যে এটিই দুর্বলত্ম। এটি প্রাকারে রচিত প্রোপন্যাস। বাঁধনহারা 'মোসলেম ভারত' প্রিকার নিরমিত প্রকাশ হতে থাকলে জ্যেষ্ঠ সংখ্যার সমালোচনা প্রসঙ্গে দেশবন্ধু চিত্তরঞ্জন দাস (১৮৭০-১৯২৫ খ্রি.) এর 'নারারণ' মাসিক প্রিকার ভার, ১৩২৭ সংখ্যার 'নিকষমণি' ভল্পে যে মন্তব্য প্রকাশিত হরেছিল তা নিম্নে উদ্ধৃত হল, "বাঁধন-হারা" বড় উপভোগ্য তাহাতে বিবাহতত্ত্ব বড় সরস- অবিবাহিত দ্বিপদ; বিবাহিত চতুস্পদ। বাঁধন-হারার বর্ণনাটি খাঁটি কবিত্বে উজ্জ্বল ও মোহনীয়। মাঝখানে মারের স্নেহাশ্রমাখা আদরের চিঠিখানি বেশ। তাহার পর করাচির বর্ণনাটিতে যৌবন জলতরঙ্গ আছে-উপমাণ্ডলি মন মাতান।" ১০৫

নজরুল ইসলামের 'বাঁধন-হারা' প্রোপন্যাস প্রসঙ্গেই নারারণ প্রিকার অগ্রহারণ, ১৩২৭ সংখ্যার প্রশংসাপত্তে লেখা হয়, "হাবিল্লার কাজী নজরুল ইসলামের সেই অনুপম 'বাঁধন-হারা'।

১০৩. ভ. সুশীল কুমার ৩ঙ, নজরুলা-চরিত মানস, পৃ. ২৭৯: কাজী নজরুল ইসলাম, 'অগ্নি-লিরি, 'শিউলিমালা', নজরুলা রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৬০৪-৬১৭।

১০৪. বদজী নজরুল ইসলাম, 'নিউলি-মালা', নজরুল রচনাবলী, ৩র খণ্ড, পৃ. ৬১৮-৬২৮; ড. সুশীল কুমার ৩%, নজরুল চরিত মানস, পৃ. ২৭৮।

১০৫. ড. সুশীল কুমার গুপ্ত, নজরুল-চরিত মানস, পু. ২৬৭।

নজরুল অরপ রসের কবি তাহা আমি জানিতাম, এবারকার (ভাব্র) বাঁধন-হারার গোড়ায় তাহাকে পাই বাঘের মত কেমন যেন সুন্দর তবু ভয়য়য়... কোয়ার্টার গার্ভের হাবিলদারের ছবিটি আঁকিতে রং কোরাও বেশী পড়ে নাই। তারপর আবার সেইরূপ অপরূপে ভাবের রস। এই রসে নজরুল যেমন কোটে তেমন আর কোথায়ও নয়।"১০৬

নজরুল ইসলাম কৃষ্ণনগরে অবস্থানকালীন 'বাঁধন-হারা' শ্রাবণ, ১৩৩৪; সফর, ১৩৪৬; আগষ্ট, ১৯২৭ সালে পুতকাকারে প্রকাশিত হয়। উপন্যাসটির উৎসর্গপত্রে লেখা হয়েছিল, "সুর সুন্দর শ্রী নলিনীকান্ত সরকার ক্রকমলেবু।"<sup>১০৭</sup>

'বাঁধন-হারা' উপন্যাসের নায়ক 'নুক্ল হুলা'। সে বাঁধন-হারা, অনাথ এবং প্রথম জীবনে আশ্রয়্যীন তরুল। কিন্তু সে এক অনাজ্যীয় দরিবারে আশ্রয় লাভ করে। সেখানে সে কেবল মায়ের স্নেহ আর ভাইয়ের আদরই পায়নি, 'মাহবুবা' আর 'সোফিয়া' নাম্মী দুই তরুলীর অপূর্ব হুদয় নিংড়ানো ভালবাসাও তার উদ্দেশ্যে উৎসারিত হয়েছে। পরে অবশ্য 'হেনা' গয়ের নায়িকার মত 'মাহবুবা' তাকে নিজ হাতে মরণের মুখে পাঠিয়ে দেয়। স্বেচ্ছায় তাকে 'পাওয়ায় লোভ দুহাতে ঠেলে' তার মহৎজীবন পাছে বিবাহের জন্য নষ্ট হয়ে যায়', এই ভয়ে নুকুল হুদায় জীবনে মহন্তু কোথায় ছিল এবং সোফিয়াও তাকে প্রত্যাখ্যান করে কিনা লেখক অবশ্য তা বলেননি। কিন্তু সে একই সঙ্গে স্নেহ-প্রেমের জন্য কুর্বিত এবং অভিমানী তাই হিসেবের ভুলে যুদ্ধে চলে গেল। ফলে মাহবুবা বা সোফিয়ায় সাথে তার ভবিয়ৎ মিলনের পথ রুদ্ধ হয়ে যায়। অথচ সে যে অতীত জীবন একেবারে উপেক্ষা করতে পেরেছিলো, তাও নয়। এর প্রমাণ তার প্রথম দিকের গ্রাবলীতে যেমন আছে, তেমনি শেষের দিকের প্রেও রয়েছে। ১০৮

'বাঁধন-হারা' উপন্যাসের নায়ক নুক্রণ হুদা সন্ত্রাসবাদী নয়। নজরুল ইসলামের মত সে একজন মৌলিক চিন্তাবিদ। প্রাচীন এবং প্রতিষ্ঠিত মূল্যবোধের বিরুদ্ধে তার বিদ্রোহ। নুক্রণ হুদার চরিত্রে দু'টি দিক আছে। তার দুঃখ-কষ্ট ভোগ করার অসাধারণ ক্রমতা রয়েছে। নিজের কাছ থেকে পালাবার জন্য সে ক্রেছার সেনাবাহিনীতে যোগদান করেছে। উপন্যাসের এই বাঁধন-হারা সৈনিক নায়কের সাথে নজরুল ইসলামের ব্যক্তিগত সাদৃশ্য রয়েছে। কিন্তু তিনি পুরুবের জীবনে মেয়েদের পুরো ভূমিকা পালন করতে দিয়েছেন। সত্যিকার জীবনের মত করে শিল্পীর তুলিতে তাদের একৈছেন। এভাবে নজরুল ইসলাম তাঁর ব্যথাদীর্ণ বার্থ প্রেমের কাহিনী লিপিবদ্ধ করেছেন। ভবিবাৎ বিদ্রোহী কবির জন্ম এহেন বার্থতা থেকেই হয়েছিল কি না কালপ্রবাহ তা নিরূপণ করবে। তবে প্রথম উপন্যাসে অনিন্ঠিত অনভিজ্ঞ অবস্থা থেকে তিনি নিন্ঠিত করে পরবর্তী উপন্যাস রচনায় গরিপক্কতা অর্জন করেছেন। আর প্রাথমিক অবস্থায় তাঁর কবিসত্ত্বা বিকশিত হয়িন ঠিকই কিন্তু উপন্যাসিক নজরুল ইসলাম অবশ্যই বিকশিত হয়েছিলেন। তিক

এ প্রোপন্যাসে প্রবাদ-প্রবচনের সংখ্যাই সর্বাধিক। উল্লেখযোগ্য সংখ্যক প্রায় ৭০ এর অধিক প্রবাদ প্রবচনের যথার্থ ব্যবহার 'বাঁধন-হারা' কে দিয়েছে নতুন মারা। এছাড়া সংখ্যায় অম্ম হলেও লোক ঐতিহ্যের অন্যান্য শাখার উল্লেখ এতে পাওয়া যায়। যেমন-ছড়া, পুরাণের ব্যবহার, লৌকিক বিশ্বাস, সাধারণ লোক-সংক্ষার, পৃথকভাবে হিন্দু ও মুসলিম সমাজে প্রচলিত লোক-সংক্ষার প্রভৃতি। তাত বাহোক, নজকল ইসলামের 'বাঁধন-হারা' প্রোপন্যাস প্রসঙ্গে 'সওগাত' পত্রিকার

১০৬. রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও কবিতা, পৃ. ৩৩।

১০৭. বনজী নজরুল ইসলাম, উৎসর্গপত্র, 'বাধন-হারা', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৪৯৪।

১০৮. আতোরার রহমান, নজরুদের গল্প ও উপন্যান, প্রাতক্ত, পৃ. ৩০৮-৩০৯।

১০৯. সিরাজুল ইসলাম চৌধুরী, নজরুল ইসলামের সাহিত্য জীবন, আফজাতুল বাসার অনুসিভ, পৃ. ৮৪-৮৫: বদজী নজরুল ইসলাম, 'বাধন-হারা', নজরুল রচনাবলী, ১ম খঙ, পৃ. ৪৯৫-৬১২।

১১০. সেলিম জাহাঙ্গীর, লোকায়ত নজরুল , ( চাকা: নজরুলা ইপটিটিউট, আবাঢ়, ১৪০৪/ জুন, ১৯৯৭), পৃ.৪৪।

### ২. মৃত্যুক্ষ্ধা

নজরুল ইসলামের বিতীয় ও সর্বশ্রেষ্ঠ উপন্যাস 'মৃত্যুকুধা' প্রথমে মাসিক সওগাত পত্রিকায় ক্ষর্যারণ, ১৩৩৪/ ১৯২৭ সালের শেষদিকে ধারাবাহিক প্রকাশ তরু হয়ে কাছুন, ১৩৩৬/ ১৯৩০ সালের প্রথম দিকে শেষ হয়। নজরুল ইসলাম কৃষ্ণনগরের চাঁদসভূকে অবস্থানকালে সেখানকার ঘটনার পরিপ্রেক্ষিতে এ উপন্যাসের কাহিনী রচনা করেন। উপন্যাসখানি রচনাকালে নজরুল ইসলামের বয়স ছিল সাতাশ-আঠাশ। পরে কাছুন, ১৩৩৬/ জানুয়ারী ১৯৩০ সালে 'মৃত্যুকুধা' গ্রন্থাকারে আত্মপ্রকাশ করে। ১১২

'মৃত্যুক্ধা'র কুলীলব বন্তিবাসী কতকগুলো শ্রমজীবি নির্বিত্ত মুসলমান আর খ্রিষ্টান এবং বিষর তালেরই সুখ-দুঃখ ও সংঘামী জীবন। কাহিনীর প্রধান চরিত্র প্যাঁকালে, তার মা, তিন ভাষী এবং তালের ছেলেমেরের জীবনবাত্রার পটভূমি থেকে এমন কিছু বন্তিসুলভ ঘটনা উপচিত হরেছে, তা যে কোন পাঠকের হালয় স্পর্শ করে। হিড়িমা, মিস জোল, দারোগা-গিন্নী, গিয়াসুন্দীন প্রভৃতি চরিত্র কণাবির্ভৃত ও খন্তিত; আর উপন্যাসের নায়ক বিত্তশালী মুসলিম পরিবারের যুবক আনসার অতিরঞ্জন সন্ত্রেও বিশিষ্ট যুবকের চেহারা ও পোষাকের বর্ণনার মধ্যেই তার অভঃপ্রকৃতি ও কর্ম পদ্ধতির পরিচয় অনেকটা সুস্পষ্ট। বন্তুতঃ জীবন সংগ্রামে দুর্মর প্যাঁকালে আর তার মেজ ভাষী এবং লোবেগুণে মেশানো মায়ের মত প্রাণবন্ত চরিত্র নজরুল ইসলামের অন্য কোন রচনায় নেই।

'মৃত্যুক্ষ্ধা' উপন্যাসের একজন শ্বরণীয় মহিলা হচ্ছে মেজ ভারের স্ত্রী। এই মহিলা আকর্ষণীয়া, সুন্দরী, বুদ্দিমতী ও বান্তববাদী। সে মুসলিম পরিবারে জন্ম হলেও মিশনারী থেকে একটা জীবিকা হবে ভেবে খ্রিষ্টধর্ম গ্রহণ করেছিল। কিন্তু খ্রিষ্টধর্ম গ্রহণের কলে তাদের জীবনে যে শুভ পরিবর্তমের কথা, তা কিন্তু কার্যতঃ অপূর্ণই রয়ে গেছে। উপন্যাসের ছেলেমেরেদের চরিত্রগুলোও জীবন্ত। এই উপন্যাসে শিশুরা খাবার ছাড়াই দিন কাটিরেছে কিন্তু দারিদ্র প্রদর্শন করেনি। শিশুর মুখে সংখ্যামের সংকল্প, তুচ্ছ কারণে ঝগড়া-বিবাদ এবং প্রয়োজনের খাতিরে অবিলম্বিত আপোষ, দারোগা-গিন্নীর বেড়ালে এটো করা আধপোয়া দুধকে পানি আর মুরগীছানা ভোগ্য দুধ সহযোগে ক্ষীর রন্ধন এবং তা দিরে পুরো গরিবারের কুন্নিবৃত্তির চেষ্টার পর শিশুদের মহানন্দে 'বৌ পালালো' খেলা, পাঁচির আঁতুড় তোলা, কাঁচা কংবেলের আশ্বাদনে কুধার্ত শিশুর সাজ্বনা লাভ প্রভৃতি সমাজচিত্রের উপকরণ হিসেবে এগুলো অবিশ্বরণীয়। ১১১০

ড. সুশীল কুমার গুরু, নজরুল-চরিত মানস, পৃ. ২৭০।

১১২. থান মুহাম্মদ ম<del>ঈনুজীন</del>, যুগব্রটা নজরুল, পৃ. ২৪৯।

১১৩. আভােয়ার রহমান, নজরুদের গল্প ও উপন্যান, মুস্তাফা নূর-উল-ইনলাম সম্পাদিত, নজরুদা ইসলাম, পূ. ৩১১-৩১২।

শৃত্যুক্পণতৈ আসলে দুটো গল্প আছে। একটি 'মেজ ভায়ের বৌ' এবং অন্যটি রুবির। উপন্যাসটির প্রথম পনর পরিচ্ছেদই শ্রেষ্ঠ অংশ। এ অধ্যারগুলোতে মেজ ভায়ের বৌ চরিত্রটি প্রাধান্য পেরেছে। এখানে ধর্মান্তরিত খ্রিষ্ঠান এবং নিচু শ্রেণীর মুসলমানরা সমাজে কিভাবে বসবাস, ঝগড়া-ঝাটি, মারামারি করে সেইসব দৃশ্যের চিত্রায়ণ লক্ষণীয়। উপন্যাসের নায়ক যখন বোড়শ দৃশ্যে প্রবেশ করেন তখন এই আবহাওয়া পাল্টে বায়। নায়ক আনসারের চমকপ্রদ আকন্মিক আবির্ভাবে 'মৃত্যুক্প্রণ'র কাহিনী ভিন্ন মোড় নেয়। এই আনসার একটি পরিবারের সদস্য হলেও ভূলে গেছে সেসব সম্পর্কের কথা। নায়ক কৃষ্ণনগরে এসেছেন এখানকার শ্রমিক আন্দোলনের মাধ্যমে সকলকে একত্রিত করার জন্য। নজরুল ইসলামও এই মকত্বল শহরে এক সময় কিছুকাল অবস্থান করেছিলেন। একজন কর্মযোগী হিসেবে তিনি বিশ্বাস করতেন যে, কেবলমাত্র আক্রমণাত্রক কর্মপদ্ধতিতেই মুক্তি আসতে পারে। এর পর থেকে কাহিনী ভয়ানকভাবে বিভ্রান্ত। কায়ণ এখানে ঔপন্যাসিক তাঁর লক্ষ্য হারিয়ে কেলেন। নজরুল ইসলাম এই নায়কের রাজনৈতিক মতাদর্শের সাথে সম্পূর্ণ একাত্র হয়ে নিজে জড়িত হয়ে পড়েন। নায়ককে বীয় আখ্যা দেওয়াকে সন্দেহ কয়া যায় কেননা যে-ই তার সংস্পর্শে আসে, বিশেষতঃ মেয়েয়া, প্রত্যেকের মাঝেই ঐ নায়কের জন্য প্রেম জাগে, সকলেই তাকে পছন্দ করে।

মূল প্রসঙ্গারা ছেড়ে দিয়ে নজরুল ইসলান উপন্যাসের বিতীয়ার্ধের একটি বড় অংশ ব্যর করেছেন তাঁর জীবনকথা ও রুবির প্রেমের অনাবশ্যক পল্পবায়নে। আনসারের প্রতি মেজ বৌরের আকর্ষণে কাহিনীর মূলধারা অবশ্য প্রায় শেষ অবধি প্রবাহিত কিন্তু নিরতিশয় ক্ষীণভাবে। নায়ক আনসার অধঃপতিত লোকদের সম্পর্ক গড়ে তোলে এবং মেজ ভারের বৌ তার প্রেমে পড়ে। এদিকে আনসার কৃষ্ণনগরের জেলা ম্যাজিট্রেট মিষ্টার হামিদের বিধবা মেয়ে রুবিকে ভালবাসে। তবু এর মধ্যে কোন বন্দ্ব ছিলনা কারণ মেজ ভারের বৌ জানত কিভাবে অনুভূতিকে গোপন করতে হয়। ঘটনাক্রমে আনসার নিগৃহীত হয় এবং জেলে বায়। সেখানে তার যক্ষা হয়, তখন তার দুই প্রেমিকাই তাকে দেখতে আসে। শেষ দুশ্যে আনসার মায়া গেলে উপন্যাসের পরিসমাপ্তি ঘটে। ১১৪

কৃষ্ণনগরের বিখ্যাত চাঁদ সভ়ক এলাকার শ্রমজীবী খ্রিষ্টান ও মুসলমানদের জীবনযাত্রার পটভূমিতে রচিত এ উপন্যাসে লৌকিক জীবনের প্রতিকলন সুস্পষ্ট। এতে গ্রামীণ জীবনের বর্ণনা, লৌকিক জীবনের চালচিত্র, ধর্ম-বর্ণ নির্বিশেষে সাধারণ লৌকিক সংক্ষার ও বিশ্বাসের বর্ণনার সাথে সভত্রভাবে উল্লিখিত হয়েছে মুসলিম ও হিন্দু সমাজের লৌকিক বিশ্বাস ও সংক্ষারের কথা। প্রবাদ হড়ার ব্যবহার ও বিশেষভাবে লক্ষণীয়। ১১৫

'মৃত্যুক্ষ্ধা' উপন্যাসটির ভাষা বৈশিষ্ট্যপূর্ণ। কোন কোন স্থানে আঞ্চলিক বা গ্রাম্য ভাষা প্রয়োগ করে লেখক তাঁর অংকিত চরিত্রগুলো ও তাদের পরিবেশকে জীবন্ত ও প্রাণযন্ত করে তুলতে প্রয়াস পেরেছেন। বিশেষতঃ করেকটি স্থানের বর্গনা যেমন নিখুত বাস্তবানুগ, তেমনি কবিত্ময়। অবশ্য গ্রন্থটিতে সমাজ সচেতনতা ও রাজনৈতিক চেতনার উজ্জ্ব বর্ণসমারোহ থাকা সত্ত্বেও শেষ পর্যন্ত এটি একটি নিছক রোমান্টিক প্রেমকাহিনীতে পর্যবসিত হরেছে।

# ৩. কুহেলিকা

নজরুল ইসলামের তৃতীয় উপন্যাস 'কুহেলিকা' প্রথমে মাসিক 'নওরোজ' পত্রিকার করেক পরিচ্ছেদ এবং পরে সাপ্তাহিক 'সওগাতে' ধারাবাহিকভাবে প্রকাশিত হয়। অতঃপর কলকাতার

১১৪. সিরাজুল ইসলাম চৌধুরী, নজরুল ইসলামের সাহিত্য জীবন, পৃ. ৮১-৮৩; দ্র: কাজী নজরুল ইসলাম, 'মৃত্যু-কুধা', নজরুল রচনাবলী, ২র খণ্ড, পৃ. ৪৬১-৫৬২।

১১৫. সেলিম জাহাদীর, লোকায়ত নজরুল, পৃ.৩৭-৩৮।

১১৬. ভ. সুশীল কুমার ৩৩, নজরুল-চরিভ মানস, পৃ. ২৭৩।

ডি. এম. লাইব্রেরী কর্তৃক ৫ শ্রাবণ, ১৩৩৮/ ৫ রবিউল আউরাল, ১৩৫০/ ২১ জুলাই, ১৯৩৯ সালে 'কুহেলিকা' উপন্যাসটি গ্রন্থানের প্রকাশ পায়।<sup>১১৭</sup>

'কুহেলিকা' উপন্যাসের নায়ক কুমিল্লার কোন জমিদারের সন্তান জাহাঙ্গীর বিপ্লবী তরুণ, সদ্রাসবাদী; একটি আনর্শারিত আত্মভোলা চরিত্র। দেশের মুক্তি সংঘামে একজন অগ্রগামী সৈনিক। এর আদর্শে উত্তন্ধ হতে নজরুণ ইসলাম যেন সমগ্র মুসলিম তরুণকে উদান্ত আহ্বান জানিয়েছেন। লেখক নিজে যেমন তেমনি এই নায়কও যে কোন দুঃখ-দুর্দশা এবং কঠিন অবস্থাকে স্বীকার করে নিয়েছে দেশের স্বার্থে। একই সাথে সে প্রেমিকও। ফলাফলে ভালবাসা আর দায়িত্বাধে বাঁধল হন্দ্র। কুহেলিকা'র নায়িকা ভূনী' ওরফে তাহমিনা অস্বাভাবিক স্বল্প পরিচিত জাহাঙ্গীরের কাছে সে আবেগের বশে তর্কে অবতীর্ণ, যদিও উপন্যানে পাঠকের সাথে তার প্রথম পরিচয় গ্রামের স্কল্প শিক্ষিতা নারীরূপে। বিপ্লববাদে দীক্ষা গ্রহণের মাধ্যমে জাহাঙ্গীর সন্ত্রাসবাদী তথা অসাম্প্রদায়িক স্বাধীনতা আন্দোলনের নেতালের কথায় উৎসর্গ করেছে জীবনকে, যাবজ্জীবন নির্বাসন দত ভোগ করতে হবে তাকে কিন্তু ভালবাসা মরেনি তার মধ্য থেকে। আলীপুর জেলে সে তার বন্ধু হারুনকে চরম উক্তি করে বলে, 'তোমার কথাই সত্য হল কবি, নারী কুহেলিকা।' জাহাঙ্গীর নারীকে বোঝে না, কিন্তু লেখক বোকেন। আর তাই নজরুল ইসলাম তাঁর উপন্যাসের মহিলাদের একটি বিশেষ গুণে চিত্রিত করেছেন, হানরহীন সমাজের অত্যাচারে তাদের ভেতরে জন্ম নিয়েছে এই বৈশিষ্ট্য। তাঁর চরিত্রের সকলেই যন্ত্রণা ভোগ করে কিন্তু ছেলেদের চেয়ে মেয়েরা তা ভোগ করে বেশী। অবশ্য তাঁর সৃষ্ট মহিলারা মানবিক এবং তাঁর সৃষ্ট নিম্ন শ্রেণীর মহিলারা মধ্যবিত্ত শ্রেণীর মহিলাদের চেয়ে আরো মৌলিক। 'কুহেলিকা'য় নজরুল ইসলাম কথাশিল্পী হিসেবে প্রেমজীবি আর উচ্ছাসপ্রিয় রোমান্টিকতার প্রভাবে থেকে অপসৃত। 'কুহেলিকা' প্রায় সর্বতোভাবেই তৃতীয় দশকের রাজনৈতিক পরিবেশের ফসল। নজরুল ইসলামের কথা সাহিত্য সাধনায় 'কুহেলিকা' এক অগ্রগতির সূচক। 'কুহেলিকা' উপন্যাসের জাহাঙ্গীর মূলতঃ নজরুল ইসলামের বন্ধনমুক্ত জীবনের প্রতিচ্ছবি।<sup>১১৮</sup>

### নাটক

নাট্যকার হিসেবে নজরুল ইসলাম ততটা পরিচিত নন, কেননা তাঁর নাটক দীর্ঘকাল যাবত অভিনীত হয়নি এবং সাহিত্য হিসেবেও প্রায় অপ্রচলিত। তাঁর নাটকের সংখ্যাও অবশ্য বেশী নয়, তিনি কিশোর জীবনে পালাগান ও পরিণত বয়সে দু'তিনটি চিত্রনাট্য রচনা করেছিলেন, কিন্তু এগুলো সঠিক অর্থে নাটক নয় এবং গ্রন্থাকারে আজও প্রকাশিত হয়নি। তাঁর নাটকা সংকলন সংখ্যা চারটি; যথা:- 'ঝিলিমিলি', আলেয়া', 'পুতুলের বিয়ে' ও 'মধুমালা'।

### ১. ঝিলিমিলি

নজরুল ইসলানের 'ঝিলিমিলি' শীর্ষক নাট্যগ্রন্থটি কলকাতা থেকে ২৯ কার্তিক, ১৩৩৭/ ১৫ নভেম্বর ১৯৩০ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। 'ঝিলিমিলি'তে সংকলিত একান্ধিকার মধ্যে 'ঝিলিমিলি' ও 'শিল্পী' প্রতীকনাট্য এবং 'সেতুবন্ধু' ও 'ভূতের ভর' রূপক-নাট্য। এদের মধ্যে একমাত্র 'ঝিলিমিলি' নাটকটিই সবচেয়ে বেশী নাট্য লক্ষণাক্রান্ত। এই নাটকটি ১৩৩৪ সালের ২৫ শে জ্যৈষ্ঠ তারিখে কৃষ্ণনগরে রচিত হয় এবং ১৩৩৪ সালের আবাঢ় মাসে নওরোজে আত্মপ্রকাশ করে। ১১৯

'ঝিলিমিলি' নাটিকার প্রথম দু'তিন পৃষ্ঠার মধ্যেই রুগ্না ফিরোজা আর তার মা হালিমা বিবির চরিত্র সুস্পষ্ট রূপরেখা লাভ করে এবং অবলীলাক্রমে একটা পেলব নাটকীর পরিস্থিতি জমে উঠে,

১১৭. খান মুহাম্মদ ম<del>ই মুদ্দীন</del>, যুগপ্রটা নজরুল, পৃ. ২৪১।

১১৮. সিরাজুল ইসলাম টোধুরী, নজরুল ইসলামের সাহিত্য জীবন, আফজানুল বাসার অনুদিত, পৃ. ৮১: দ্রঃ কাজী নজরুল ইসলাম, 'কুহেলিকা', নজরুল রচনাবলী, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ৫৩৯-৬৩৮।

ড. সুশীল কুমার ৩৩, নজরুল-চরিত মানস, পৃ. ২৮০-২৮২।

মনে হয় যেন কোন নিপুণ নাট্যকারের রচনা। বিতীর দৃশ্যে স্বপুরাজ্যের উদ্ভাসন কুশলী নাট্যকারেরই পরিচায়ক, কিন্তু এরপর নাটক আর জমে উঠেনি। বন্ততঃ প্রথম দৃশ্যের প্রথম দৃশ্তিন পৃষ্ঠার পরেই নাটক যেখানে বান্তবতা উতরিয়ে প্রতীকের পথে অগ্রসর হয়েছে সেখানেই শিল্পোন্তরণ ক্রমেই সুদূর পরাহত হয়ে উঠেছে। কেননা 'ঝিলিমিলি'র প্রথম দৃশ্যে নাটকীয় পরিস্থিতি গড়ে তোলার যেনন প্রয়াস আছে স্কুলাতয়ন বিতীর ও তৃতীর দৃশ্যে তেমনটি নেই। নাট্যকার নজরুল ইসলাম এখানে অতি সংক্ষেপে তাভাহভো করে নাটিকাটি শেষ করতে চেয়েছেন। 'ঝিলিমিলি' একটি৷ পূর্ণাবয়র শিল্পকর্ম হয়ে উঠলো কিনা সেলিকে দৃষ্টিপাত করেননি। কলে 'ঝিলিমিলি'তে কোন চরিক্রই সার্থকভাবে পরিস্ফুট হয়িন। সর্বোপরি এই নাটিকার প্রত্যক্ষ চরিত্র, দৃশ্য ও ঘটনায় অপ্রত্যক্ষ তত্ত্বের প্রতিভাস বলে সহজ ও উজ্জ্বভাবে প্রতীত না হওয়ায় এটি সার্থক রূপক সান্ধেতিক নাট্য হতে পায়েনি। আবার নাটিকার কাহিনীয় মধ্যে কতকটা বান্তবিকতা থাকায় জন্য এটি কোন কোন হলে বান্তব সান্ধেতিক হয়ে উঠেছে। ১২০

### <u> শেতুবন্ধ</u>

'সেতৃবন্ধ' রূপক-সাদ্ধেতিক নাটিকা। এই নাটিকাটির প্রথম ও বিতীয় দৃশ্য 'সারা ব্রীজ' দিরোনানে ১৩৩৪ বঙ্গান্দের শ্রাবণ মাসের 'নওরোজ' পত্রিকায় প্রকাশিত হয়। তিনটি দৃশ্য সংবলিত এই একাদ্ধ নাটিকাটির সঙ্গে রবীন্দ্রনাথ ঠাকুরের 'মুজধারা' (১৯২২) এর বিষয়বন্তুর সমধর্মিতা বিশেষভাবে লক্ষণীয়। প্রকৃতির শক্তির সাথে মানুবের তৈরী যন্ত্রশক্তির সংঘাতে যন্ত্রশক্তির পরাভব দেখানাই 'সেতৃবন্ধ' নাটিকার মূল উদ্দেশ্য। যন্ত্র শক্তির বলে প্রকৃতির শক্তিকে জয় করে মানুব অমৃতানন্দ উপভোগ করতে যে চেষ্টা করে তা বারে বারে কেবল বার্থতায় পর্যবসিত হয়। বন্তুতঃ যন্ত্রশক্তি হচ্ছে জড়শক্তি, দানবশক্তি বা পত্রশক্তি। আর মানুব হচ্ছে যন্ত্রপাতি বা যন্ত্ররাজ। এই নাটকে প্রকৃতির শক্তি বলতে দেবশক্তিকে বোঝানো হয়েছে। প্রকৃতির শক্তির প্রতীক পদ্মার উপর তার প্রতভ বাধালান সত্ত্বেও মানুষ তার যন্ত্রশক্তির সাহায্যে আধিপত্যের প্রতীক সেতৃবন্ধ নির্মাণ করতেই উভয়েয় বৃদ্ধ বা সংঘাতের সৃষ্টি না হয়ে পারেনি। পরিশেষে দেবশক্তির হাতে যন্ত্রশক্তির পরাজয় ঘটেছে এবং সেতৃবন্ধ ভেঙে পদ্মাগর্ভে পত্তিত হয়েছে। নাটিকায় শেষ দৃশ্যে পদ্মার দৃপ্ত ঘোষণার মধ্যে সেতৃবদ্ধের মূল সুর ধ্বণিত হয়েছে। পদ্মা যন্ত্ররাজ মানুবকে উদ্দেশ্য করে বলেছে, জানি যন্ত্ররাজ। তুমি বায়ে আসবে, কিন্তু প্রতিবারেই তোমায় এমনি লাঞ্ছনার মৃত্যুদভ নিয়ে ফিরে যেতে হবে। '<sup>১২১</sup>

# শিল্পী

'শিল্পী' তিনটি দৃশ্য সংবলিত একান্ধ নাটিকা, রূপক-সাংকেতিক নাটিকা হলেও কাহিনীর মধ্যে কোন কোন জায়গায় বাস্তবিকতা থাকায় স্থল বিশেষে এটি বান্তব সাংকেতিক হয়ে দাঁড়িয়েছে। নাটকের নায়ক শিরাজ একজন শিল্পী। সে চির সুন্দরের উপাসক বলে মানুবের সাধারণ অনুভূতির বন্ধন স্বীকার করতে চায় না। কিন্তু তার স্ত্রী লায়লী তাকে সাধারণ অনুভূতি সম্পন্ন মানুষ হিসাবে পাওয়ায় জন্য অত্যন্ত ব্যাকুল। প্রথম দৃশ্যে শিরাজের কথায় উভয়ের দৃশ্ব পরিক্টেই হয়েছে। এইজন্যে শিরাজ তার শিল্পী মানসী চিত্রার সানিধ্যে থাকতে চেয়েছে। কিন্তু ভূতীয় দৃশ্যে সন্ধ্যায় শৈল-নিবাসে চিত্রাও যখন শিরাজকে মানুবরূপে পাবায় আকাল্পা জানিয়েছে তখন সে বলেছে, 'আমি শিল্পী, হলয়হীন নির্বেদ উদাসীন শিল্পী।'

শেষ পর্যন্ত যখন চিত্রা চলে যেতে চাইলো তখন আকস্মিক বেদনায় শিরাজের দু' চোখে জীবনের প্রথম অঞ্চ বর্ষিত হল। তাকে তুলি উপহার দিয়ে সে জানালো যে সে চলে যাবে। চিত্রা যখন

১২০. আবদুল হক, 'নজরুল নাট্য প্রনদ', নজরুল ইসলাম, মুস্তাফা নূর-উল-ইসলাম সম্পাদিত, পৃ. ৩২৪-৩২৬; ফাজী নজরুল ইসলাম, 'ঝিলিমিলি', নজরুল রচনাবলী, ২য় খঙ, পৃ. ৫৬৫-৫৭৬।

ড. সুশীল কুমার ৩৩, নজকুল-চরিত মানস, পৃ. ২৮২-২৮৩; কাজী নজকুল ইসলাম, 'সেতৃবন্ধ', 'ঝিলিমিলি', নজকুল রচনাবলী, ২য় খণ্ড, পৃ. ৫৭৭-৫৯৪।

তার গন্তব্যস্থানের কথা জানাতে চাইলো তখন সে ঘোষণা করলো যে সে যাবে; 'যে-পথে পৃথিবীর কোটি ফোটি ধূলিলিপ্ত সন্তান নিত্যকাল ধরে চলেছে, সেই দুঃখের, সেই চির-বেদনার পথে।' লেখকের বক্তব্য হচ্ছে এই যে, দুঃখ-বেদনা নিরপেক তদ্ধ সৌন্দর্যাশ্রী কোন প্রকৃত শিল্প হতে পারে না। পৃথিবীর মানুবের দুঃখ-বেদনাকে অনুভব করলেই যথার্থ শিল্প সৃষ্টি সম্ভবপর। এই নাটিকায় নজরুল ইসলামের জীবনতত্ত্ব আভাসিত হওয়ায় এর কতকটা মূল্য অবশ্যি রয়েছে। ১২২

## ভূতের ভর

ভূতের ভর' নাটিকার কবি নজরুল ইসগাম স্বদেশের মুক্তির জন্য বিপ্লবের উদ্বোধন চেরেছেন। তাঁর মতে, বিপ্লব যখন নৃতন সৃষ্টির উদ্দেশ্যে জন্ম নের তখনই তা সার্থকতার মন্ডিত হরে উঠে। এই নাটিকাটিতে নজরুল ইসগামের দেশপ্রেমের উজ্জ্ব দুষ্টান্ত পাওয়া যায়। ১২৩

#### ২. আপেয়া

নজরুল ইসলামের গীতিনাট্য আলেয়া' কলকাতার ডি. এম. লাইব্রেরী থেকে পৌষ, ১৩৩৮/ শাবান, ১৩৫০/ ডিসেম্বর, ১৯৩১ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। নাটিকাটির উৎসর্গপত্রে কবি লিখেন,

# নট-রাজের চির নৃত্য-সাথী সকল নট-নটীর নামে "আলেয়া" উৎসর্গ করিলাম।<sup>১২৪</sup>

তিন অন্ধ বিশিষ্ট এই নাটকের বিষয়বন্ত সম্পর্কে নজরুল ইসলাম লিখেছেন, "এই ধূলির ধরার প্রেম ভালোবাসা-আলেয়ার আলো। সিক্ত হৃদয়ের জলাভূমিতে এর জন্ম। ভ্রান্ত পথিককে পথ হতে পথান্তরে নিয়ে যাওয়াই এর ধর্ম। দুঃখী মানব এরই লেলিহান শিখায় পতঙ্গের মত ঝাঁপিয়ে পড়ে। তিনটি পুরুব, তিনটি নারী-চিরকালের নর-নারীর প্রতীক-এই আগুনে দগ্ধ হ'ল, তাই নিয়ে এই গীতি-নাট্য।"১২৫

আলেরা' বিশুদ্ধ গীতিনাট্য নয়, এটি গীতি প্রধান নাটক। এটি বিদেশী অপেরার সঙ্গে তুলনীয়। ১৯২৯ খ্রি./১৩৩৬ সালের আবাঢ় মাসের 'কল্লোল' পত্রিকার সাহিত্য সংবাদে 'আলেয়া' নাটকের প্রসঙ্গে উল্লিখিত হয় যে, "নজকল ইসলাম একখানি অপেরা লিখেছেন। প্রথমে তাঁর নাম দিয়েছিলেন "মক্র-তৃবা"। সম্প্রতি তার নাম বদলে 'আলেয়া' নামকরণ হয়েছে। গীতিনাট্যখানি সম্ভবত মনোমোহনে অভিনীত হবে। এতে গান আছে ৩০ খানি। নাচে গানে অপরূপ হয়েই আশা করি এ অপেরাখানি জন-সাধারণের মন হরণ করবে।" ১২৬

হিন্দু পৌরাণিক উপাধ্যান থেকে এর গল্পাংশ নেরা হয়েছে। আলেয়া প্রতীকমূলক রচনানাটকের সূচনার নজরুল ইসলাম প্রত্যেকটি প্রতীকের কুঞ্জিকাও দিয়েছেন। যেসব চরিত্রের উপর নির্দিষ্ট প্রতীক রূপায়নের ভার অর্পিত ভারা প্রতীক হিসেবে প্রথম থেকেই প্রত্যক্ষ এবং ঘোষিত, সংলাপ ও আচরণে ব্যক্তি চরিত্রের মতো নয়, মানব-মানবীরূপী ভাব-প্রতীকের মতো, ভারা নিজেদের প্রচার করে কিছুতেই নিজেদের ভূলে মানব-মানবী হয়ে ওঠে না। ১২৭

১২২. কাজী নজরুক ইসলাম, 'শিল্পী', 'ঝিলিমিলি', নজরুক রচনাবলী, ২য় খণ্ড, পৃ. ৫৯৫-৬০১।

১২৩. ড. সুশীল কুমার ৩৬, নজরুল-চরিত মানস, পৃ. ২৮৩-২৮৪; বনজী নজরুলা ইসলাম, 'ভূতের ভর', 'ঝিলিমিলি', নজরুল রচনাবলী, ২র খণ্ড, পৃ. ৬০২-৬১৩।

১২৪. কাজী নজরুল ইসলাম, 'আলেয়া', নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৬৩০।

১২৫. প্রাতক, পৃ. ৬৩১।

১২৬. ড. সুশীল কুমার ৩৬, নজরুল-চরিত মানস, পৃ. ২৮৪

১২৭. আবদুল হক, নজয়না নাট্য প্রসন্ধ, 'নজয়ন্দা ইসলাম', প্রাণ্ডভ, পৃ. ৩২৮।

'আলেরা' নাটকটির মধ্যে রূপক-সাংকেতিক নাট্যরীতি প্রয়োগের কতকটা চেষ্টা পরিলক্ষিত হয়। তবে রূপক-সান্ধেতিক নাটকের মতো প্রতি কথায় ও গানে যে দ্যুতি ও দীপ্তি কলসে ওঠা উচিত, অসীমের যে গজীর স্পন্দন ও আভাস কাম্য, তা এই নাটকে অনেকাংশে অনুপস্থিত দেখা বার। আলেরা' কিসের ইন্ধিত বা সংকেতের বাহক তার পরিচয় নাট্যকার নজরুল ইসলাম গ্রন্থের ভূমিকার দিয়েছেন তা ইতোপূর্বে উদ্ধৃত হয়েছে। রূপক-সাংকেতিক সুলভ মনোধর্মী গতিকেগ 'আলেয়া' নাটকে খানিকটা থাকলেও বস্তুধর্মী গতিকেগের স্বন্ধতা বিশেষভাবে পীডাদায়ক। ১২৮

## ৩. পুতুলের বিয়ে

নজরুল ইসলামের 'পুতুলের বিরে' একান্ধ নাটিকা ও গানের সংকলন। নজরুল ইসলাম কলকাতা থাকাকালীন ডি. এম. লাইব্রেরী কর্তৃক চৈত্র, ১৩৩৯/ জিলহজ্ঞ ১৩৫১/ এপ্রিল, ১৯৩৩ সালে প্রকাশিত হয়। কবির দুই পুত্র 'সানি' ও 'নিনি'কে উৎসর্গীত 'পুতুলের বিয়ে' গীতিনাট্যটি কিঞ্চিৎ সামাজিক উদ্দেশ্যমূলক হাস্যরস মিশ্রিত, যার মুখ্য লক্ষ্য আনন্দ বিতরণ, আর এদিক দিয়ে বলা যায় এটি সভোবজনক ও সফল নাটিকা। এটি গীত প্রধান হলেও এর চরিত্রলের আচরণে ও সংলাপে ব্যক্তি স্বাতব্রের পরিচয় সুস্পষ্ট এবং এর রূপকর্ম অনায়াস সাধিত। এর হাস্যরস বিশেষ করে পঞ্চির চাকাইয়া সংলাপ এবং খেঁদির সাওঁতালী সংলাপ সবিশেষ উপভোগ্য। অধিকাংশ গান বিভিন্ন উদ্দিষ্ট চরিত্রের উপযোগী এবং ছল্পে ও হাস্যরসের বৈচিত্র্য়ে আনন্দমুখর।

'পুত্লের বিরে' পুত্তিকাটিতে কালো জামাইরে ভাই' জুজু বুড়ীর ভর', 'কে কি হবি বল'; ছিনিমিনি খেলা', 'কানামাছি', নবার নামতা পাঠ', 'সাত ভাই চল্পা', 'শিশু-যাদুকর' নামে নাট্যধর্মী রচনা আছে। 'পুত্লের বিরে' ছোট মেরেদের উপযোগী নাটক আর বাদবাকীগুলো ছোটদের উপযোগী হাস্যরসাত্মক ও উপদেশমূলক গীতিনাট্য। ১২৯

### 8. মধুমালা

নজরুল ইসলাম বিরচিত 'মধুমালা' শীর্ষক লোককাহিনীমূলক পূর্ণান্ত নাটকটি অগ্রহারণ, ১৩৪৪/ ভিসেম্বর ১৯৩৭ সালে রচিত, যা কলকাতা থেকে গ্রন্থাকারে 'মধুমালার গোড়ার কথা' শিরোনামে শ্রী বীরেন্দ্রকৃষ্ণ ভদ্র (১৯০৫-১৯৯১ খ্রি.) এর লেখা মুখবন্দ সহকারে মায, ১৩৬৫/ জানুরারী ১৯৬০ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। ১৩০

'মধুমালা' তিন অন্ধ বিশিষ্ট গীতিনাট্য। গীতিনাট্য বলে উল্লিখিত হলেও প্রকৃতপক্ষে এটি গীতিবছল নাটক। সন্ধীপের রাজকুমারী মধুমালা ও কাঞ্চন নগরের যুবরাজ মদনকুমারের মিলন ও বিরহকে ভিত্তি করে এই নাটকটি গড়ে উঠেছে। যুমপরী ও স্বপুপরীর কারসাজিতেই মদনকুমারের সঙ্গে মধুমালার সাক্ষাৎ, বিবাহ ও বিচেছদ এবং পরে আবার মিলন ঘটেছে; কিন্তু শেষে যখন মিলন ছল, তার পূর্বেই ত্রিপুরার রাজকুমারী কাঞ্চনমালার সঙ্গে মদনকুমারকে বাধ্য হরে পরিণয়-সূত্রে আবদ্ধ হতে হয়েছে। মধুমালা ও মদনকুমারের মিলনলগ্নে কাঞ্চনমালা চাইলো তার স্বামীকে একটি বার মাত্র প্রণাম করে চিরদিনের মতো বিদায় নিতে। কিন্তু মধুমালা তা হতে দিলো না। সে নিজের জীবনকে সাগর জলে বিসর্জন দিয়ে মদনকুমার ও কাঞ্চনমালার মধ্যে স্থায়ী মিলন ঘটিয়ে গেল। ১৩১

'মধুমালা'র মধ্যে নাট্যকার নজরুল ইসলামের প্রেমতত্ত্বটি ভালোভাবে পরিস্কুট হরনি। চরিত্রগুলোতে ঘাত-প্রতিঘাত স্কল্প। বস্তুতঃ কোন চরিত্রই সুষ্ঠুভাবে চিত্রিত নয়। পরিনেবে মধুমালার আত্মবিসর্জনের ঘটনাটি অত্যন্ত আকস্মিকভাবে ঘটে যাওয়ায় নাটকের মূল নিম্পত্তিতে ব্যাঘাত ঘটেছে

১২৯. আবদুল হক, নজকল দাট্য প্রসন্ধ, 'নজকল ইসলাম', প্রাতক্ত, পৃ. ৩২৫-৩২৬।

১৩০. নজরুল রচনাবলী, ৪র্থ খণ্ড, এছ গরিচয়, পৃ.৭৩০।

১৩১. বনজী নজরুল ইসলাম, 'মধুমালা', নজরুল রচনাবলী, ৪র্থ বণ্ড, পৃ. ৬৪১-৬৯২।

# Dhaka University Institutional Repository

নিঃসন্দেহে। 'মধুমালা' নাটকে রূপক-নাট্যের একটি আভাস পাওয়া যায়। মধুমালার আত্মবিসর্জনের মধ্য দিয়ে নজরুল ইসলাম তাঁর চিরন্তন প্রেম সমস্যা সমাধানের একটি ইঙ্গিত দিয়েছেন। মধুমালার ভেতরেই নাট্যকারের মূল উদ্দেশ্য ব্যক্ত হয়েছে। কিন্তু কাহিনী, চরিত্র ও সংলাপে অভীন্ধিত বান্তবতা না থাকাতে নাটকটি বান্তিত মাত্রায় সকল হতে পারেনি। ১০২

লোক সংস্কৃতি থেকে আহরিত 'মধুমালা'র কাহিনী কাব্যধর্মী ও সংঘাতময়, আর এর সংলাপ বাভাবিকভাধর্মী। নজকল ইসলাম কিরপে অবলীলাক্রমে মুহুর্তে নাটকীয় পরিস্থিতি নির্মাণ করতে পারতেন এবং চরিত্রকে জীবত করে তুলতে পারতেন তার অনেক পরিচয় এ নাটকে য়য়েছে। কিন্তু ধৈর্য ও সময়াভাবের পরিচয়ের অনেক লক্ষণ এতে বিদ্যমান। দ্বিতীয় অক্ষে একবার এবং তৃতীয় অক্ষে কয়েকবার দৃশ্যপট পরিবর্তন ঘটেছে, কিন্তু সুস্পষ্ট দৃশ্য বিভাগ নেই। কাঞ্চনমালার পিতা ত্রিপুরাধিপতি, গৌড়েন্সর না বঙ্গেন্সর? সেকেন্সর শার জারিগানটি আসলে প্রভাবনা, আর সে হিসেবে তৃতীয় অক্ষের পরিবর্তে নাটকের প্রারন্তই এর উপযুক্ত স্থান। যথাস্থানে জারিগানটি সংস্থাপিত না হওয়ায় রূপকথা ও বাস্তব সংস্কৃতি-অনুষ্ঠানের সংমিশ্রণ ঘটেছে; উপরম্ভ এ নাটকে পরিবেশিত হাস্যরসও বিশেষ সন্মানর তা বলাই বাহুল্য। ১০০০

#### প্রবন্ধ

বিভিন্ন পত্র-পত্রিকা ও সাময়িকীতে প্রকাশিত নজরুল ইসলাম বিরচিত জ্বালাময়ী প্রবন্ধাবলীর সংকলন গ্রন্থের সংখ্যা মোট ৫ টি। যথা:- 'যুগবাণী', 'রাজবন্দীর জবানবন্দী', 'দুর্দিনের যাত্রী', 'রুদ্রমঙ্গল' ও 'ধূমকেতু'। নিম্নে নজরুল ইসলামের প্রবন্ধ সম্পর্কে সংক্রেপে আলোচিত হল।

## ১. যুগবাণী

নজরুল ইসলামের একটি প্রবন্ধের বই 'যুগবাণী'। ১৯২০ সালে সাদ্ধ্য দৈনিক নববুগ' পত্রিকায় লেখা নজরুল ইসলামের করেকটি সম্পাদকীয় নিবদ্ধের এটি গ্রন্থক্ব সংকলন। 'যুগবাণী' প্রথম সংকরণ আর্য্য পার্বালিশিং হাউস, কলকাতা থেকে কার্তিক, ১৩২৯, সকর, ১৩৪১/ ২৬ অট্টোবর, ১৯২২ সালে গ্রন্থকারে প্রকাশিত হয়। ১৩৪ 'যুগবাণী' তে নজরুল ইসলামের বেসব প্রবন্ধ সংকলিত হয়েছে তার শিরোনাম হচছে:- নবকুগ', 'গেছে দেশ দুঃখ নাই', 'আবার তোরা মানুব হ', 'ভায়ারের স্মৃতিক্ত', 'ধর্মবর্ট', 'লোকমান্য তিলকের মৃত্যুতে বেদনাতুর কলিকাতার দৃশ্য', 'মুহাজিরীন হত্যার জন্য দায়ী কে?', 'বাংলা সাহিত্যে মুসলমান', 'ছুৎমার্গ', 'উপেক্ষিত শক্তির উদ্বোধন', 'মুখবন্ধ', 'রোজ-কেয়ামত' বা 'প্রলয়দিন', 'বাঙালীর ব্যবসাদারী', 'আমাদের শক্তি স্থায়ী হয় না কেন?', 'কালা আদমীকে গুলি মারা', 'শ্যাম রাখি না কুল রাখি', 'লাটপ্রেমিক আলী ইমাম', 'ভাব ও কাজ', 'সত্যশিক্ষা', 'জাতীয় শিক্ষা', 'জাতীয় বিশ্ববিদ্যালয়', 'জারগণী'। ১০০

নবযুগে নজরুল ইসলাম যে সকল জ্বালাময়ী প্রবন্ধ লিখেছিলেন সেগুলো 'যুগবাণী'তে সিন্নবেশিত হওয়ার কারণে রাজরোবে ১৯২২ সালের ২৩ নভেমর তৎকালীন বলীয় সরকার কৌজদারী বিধির ৯৯-এ ধারা অনুসারে বইটি বাজেয়াও করে। ১৯৪৭ সালে দেশ বিভাগের পূর্বে যুগবাণীর উপর থেকে নিবেধাজ্ঞা প্রত্যাহত হয়নি তাই প্রবন্ধ সংকলনটির প্রথম সংকরণ ১৩২৯ সালের কার্তিক মাসে ছাপা হলেও বিতীয় সংকরণ ১৩৫৬ সালের জ্যৈষ্ঠ মাসে প্রায় ২৭ বছর পরে প্রকাশিত হয়েছিল। ১০৬

১৩২. ড. সুশীল কুমার ৩%, নজরুল-চরিত মানস, পৃ. ২৮৬।

১৩৩. আবদুল হক, নজরুল নাট্য প্রসঙ্গ, 'নজরুল ইসলাম, প্রাতক্ত, পু. ৩২৬।

আজহার উদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পৃ. ৪৪৭।

১৩৫. কাজী নজরুল ইসলাম, 'যুগবাণী', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৬১৭-৬৭০।

১৩৬. খান মুহাম্মদ মঈদুদ্দীন, যুগ স্রষ্টা নজরুল, পৃ. ২৪৯-২৫০; শিশির কর, নিষিদ্ধ নজরুল, পৃ. ৯-১১।

## २. ब्राजयनीय जवानयनी

কাজী নজরুল ইসলামের একটি ছোটপুত্তিকা 'রাজবন্দীর জবানবন্দী'। কবি রাজরোবে কারাবন্দী হওয়ার পর বিচারের সময় আত্মপক্ষ সমর্থন করে চীফ প্রেসিডেঙ্গী ম্যাজিষ্ট্রেট মিষ্টার সুইনহোর আদালতে দাখিলের জন্য ভাবণটি কলকাতার প্রেসিডেঙ্গী জেলে বসে ৭ ই জানুয়ারী, ১৯২৭ সালে রচনা করেন। 'ধূমকেতু' পত্রিকার ২৭ শে জানুয়ারী, ১৯২৩ সালে কাজী নজরুল সংখ্যায় 'রাজবন্দী' শিরোনোমে এটি প্রথম প্রকাশিত হয়। দরে ডি. এম. লাইব্রেরী কলকাতা থেকে মাঘ, ১৩২৯/ জমাদিউল আউয়াল ১৩৪১/জানুয়ারী, ১৯২৩ সালে ছোট পুত্তিকা আকারে 'রাজবন্দীর জবানবন্দী' প্রকাশিত হয়। ত্র

# ৩. দুর্দিনের যাত্রী

নজরুল ইসলানের 'দুর্লিনের যাত্রী' শীর্ষক গ্রন্থখানি কতকগুলো প্রবাস্ত্রর সমষ্টি। প্রবন্ধগুলো প্রধ-সাপ্তাহিক 'ধূমকেতু'তে ছাপা হয়েছিল। কবি কৃষ্ণনগরে অবস্থানকালীন ভট্টাচার্য্য প্রিন্টিং ওয়ার্কস, কলকাতা থেকে ভাদ্র, ১৩৩৩/ সফর ১৩৪৫/ সেপ্টেম্বর, ১৯২৬ সালে এটি পুতিকাকারে প্রকাশিত হয়। 'দুর্লিনের যাত্রী' গ্রন্থে যে সব প্রবন্ধের শিরোনাম রয়েছে; 'আমরা লক্ষীছাড়ার দল, 'তুবড়ী বাঁশীর ভাক', 'মোরা সবাই স্বাধীন, মোরা সবাই রাজা', 'স্বাগত', 'মেয় ভূখা হ', 'পথিক! তুমি পথ হায়াইয়াছ?', 'আমি সৈনিক'। ১০০৮

### 8. রুদ্র মঙ্গল

'রুপ্রনরল' শীর্ষক গ্রন্থানি নজরুল ইসলামের করেকটি প্রবন্ধ সমষ্টি। এই প্রবন্ধলো
'ধূমকেতু'তে ছাপা হয়েছিল। পরে কলকাতার ডি. এম. লাইব্রেরী থেকে চৈত্র, ১৩৩২/ রমজান,
১৩৪৪/ এপ্রিল, ১৯২৬ সালে পুন্তকাকারে প্রকাশিত হয়। 'রুপ্রমঙ্গল' গ্রন্থে বিভিন্ন শিরোনামে মোট
আটটি প্রবন্ধ আছে: 'রুপ্রমঙ্গল', আমার পথ', 'মোহররম', 'বিব-বাণী', 'য়ুপিরামের মা', 'ধূমকেতুর
পথ', 'মন্দির ও মনজিদ', হিন্দু-মুনলমান'। ১৪০

গ্রহুকার কর্তৃক প্রকাশিত বইটি কাউকে উৎসর্গ করা হয়নি। রুন্ত্রনঙ্গনের ভূমিকায় নজরুল ইসলাম লিখেছেন, "নিশীথ রাত্রি। সন্মুখে গভীর তিমির। পথ নাই। আলো নাই। প্রলয়-সাইক্রোনের আর্তনাদ মরণ-বিভীবিকায় রক্ত সুর বাজাচছে। তারই মাঝে মা'কে আমায় উলঙ্গ করে টেনে নিয়ে চলেছে আর চাবকাচ্ছে যে, সে দানবও নয়, দেবতাও নয়, রক্ত-মাংসের মানুষ। ধীয়ে ধীয়ে পিছনে চলেছে, তেত্রিশ কোটি আঁধায়ের যাত্রী। তারা যতবায় আলো জ্বালাতে চায়, ততবায়ই নিভে নিভে যায়। তালের আর্তকঠে অসহায়েয় ক্রন্সন 'বোঁধন না হতে মঙ্গলঘট ভেঙ্গেছে'- তথু ক্রন্সন, তথু হা-ছতাশ-শক্তি নাই, সাহস নাই।"১৪১

রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও সাহিত্য পৃ. ৯৩-৯৪; কাজী নজরুল ইসলাম, 'রাজবন্দীর জবানবন্দী', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৭৪০-৭৪৪।

১৩৮. কাজী নজরুল ইসলাম, 'দুর্দিনের যাত্রী', নজরুল য়চনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৬৭৫-৬৮৮।

১৩৯. গ্রাভন্ত, পৃ. ৬৭৯।

১৪০. কাজী নজরুল ইসলাম, 'রুদ্রমঙ্গল', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৬৯৩-৭১৪।

১৪১. খাতজ, পৃ. ৬৯৩।

নজরুল ইসলানের ছোট্ট নিবন্ধের বই 'রুদ্রনঙ্গণ'ও রাজরোবে নিবিদ্ধ করার সুপারিশ হরেছিল, কিন্তু বাজেরাপ্ত হয়নি; যদিও বইটি প্রচার বন্ধের নির্দেশ দিয়েই তৎকালীন সরকার ক্ষাপ্ত হন।<sup>১৪২</sup>

## ৫. ধুমকেতু

নজরুল ইসলামের একটি জ্বালাময়ী প্রবন্ধ সংকলন 'ধূমকেতু'। কবির অসুস্থতার পর কলকাতার অবস্থানকালীন প্রথম সংকরণ অমহারণ, ১৩৬৭/ জানুরারী, ১৯৬০ সালে প্রকাশিত হয়।এই গ্রন্থে সংকলিত একুশটি লেখার মধ্যে অর্ধ-সাগুহিক 'ধূমকেতু' পত্রিকা ও অন্যত্র প্রকাশিত করেকটি প্রবন্ধ ও পত্র অন্তর্ভুক্ত হরেছে। যথা: 'ধূমকেতুর আদি উদর স্মৃতি', 'ধূমকেতুর-পথ', আমার ধর্ম', 'মোহররম', 'মুশ্কিল', 'লাঞ্ছিতা', 'বিষ-বাণী', 'নিশান-বরদার', 'তোমার পণ কি', ভিন্না দাও', 'আমি সৈনিক', 'বর্তমান বিশ্ব সাহিত্য', 'মের ভূখা হুঁ', 'কামাল', 'ব্যর্থতার ব্যথা', 'আমার সুন্দর', ভাববার কথা', 'আজ চাই কি', 'নজরুল ইসলামের পত্র', 'একথানি চিঠি' (ইব্রাহিম খাঁ) ও চিঠির উত্তরে'। এই গ্রন্থের 'মোহররম' ও 'বিষবাণী' প্রবন্ধর 'রুদ্র-মঙ্গল' এন্থ থেকে এবং 'মের ভূখা হুঁ', ও 'আমি সৈনিক' প্রবন্ধন্বর 'দুর্দিনের বাত্রী' গ্রন্থ থেকে গৃহীত হয়েছে। অবশ্য 'ধূমকেতু'র পরবর্তী বিতীয় সংকরণে (প্রথম প্রকাশ, জ্যেষ্ঠ, ১৩৭৫/১৯৬৮) এ সব লেখা গৃহীত হয়নি।

### শিত-কিশোরতোব

শিশুসাহিত্যে কবি কাজী নজরুল ইসলামের অবদান অনন্য সাধারণ, অবিম্মরণীয় এবং এক বতত্র বৈশিষ্ট্যমন্তিত। শিশুমনকে আকৃষ্ট করার জন্য নজরুল ইসলাম বেশ করেকটি শিশু-কিশোরতোব হুড়া, কবিতা, নাটকসহ ছোটদের জন্য একটি গাঠ্যপুত্তকও রচনা করেন। তনুধ্যে উল্লেখযোগ্য রচনাবলী এহাকারে সংকলিত হয়েছে।

## ১. মক্তব সাহিত্য

নজরুল ইসলাম কলকাতা অবস্থানকালীন কোন প্রকাশক বন্ধুর অনুরোধে 'মক্তব সাহিত্য'
শীর্ষক একটি পাঠ্যপুস্তক রচনা করেন, যা ১৫ শ্রাবণ, ১৩৪২/ ২৯ রবিউস সানি, ১৩৫৪/ ৩১ জুলাই,
১৯৩৫ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। কলকাতা গেজেট: ২৪-৯-১৯৩৬ ইং জানুরারী 'মহামান্য ভিরেউর
বাহানুর' কর্তৃক বঙ্গদেশের মক্তব ও মাদ্রাসাসমূহের প্রথম শ্রেণীর জন্য পুন্তকটি অনুমোদিত হয়।
বইটিকে সিলেবাস অনুযায়ী পাঠ্যপুন্তকের স্তরে নিয়ে যেতে হয়। এজন্য গ্রন্থখানার মোট একুশটি
রচনার মধ্যে পাঁচটি অন্য লেখকের রচনা সংগ্রহ করে গ্রথিত করা হয়েছে। যদিও গুধু দারিদ্র
বিমোচনের জন্যই নজরুল ইসলাম এই শিশু পাঠ্যপুন্তকটি রচনা করেন। ১৪৪

অর্থ সংকটের দরুণ কাজী নজরুল ইসলাম তাঁর রচিত "মক্তব সাহিত্য" শীর্বক পাঠ্যপুত্তকটি দেশের বিভিন্ন মাদ্রাসায় চালু করার জন্য পত্রিকায় যে বিজ্ঞাপন দিয়েছিলেন সংগত কারণেই তা বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য।

বাঙলার মাদ্রাসা ও মক্তবের মৌলজী সাহেবানের খেদমতে আরজ:

আস্সালামু আলাইকুম। কওমের খাদেম এই বান্দার নাম হয়ত আপনারা শুনিয়া থাকিবেন।
...আজ আপনাদের দরওয়াজায় এই খেদমতগার এক সামান্য আর্জি লইয়া হাজির হইয়াছে। আমার
ভরসা আছে, আপনাদের দরাজ দিল্ ও দন্ত আমাকে রিক্ত হন্তে ফিরাইবে না। আমি এতদিন পরিণত-

১৪২. শিশির কর, নিষিদ্ধ নজরুল , পৃ. ৫৭-৫৮।

১৪৩. 

ভ. সুশীল কুমার ৩৩, নজরুল-চরিত মানস, পৃ. ২৯০; আজহার উদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল,
পৃ. ৪৪৭-৪৪৮।

খান মুহাম্মদ মঈনুদ্দীন, যুগপ্রটা নজরুল, পৃ. ২৪৯।

বয়ক ও পরিণত-বৃদ্ধি লোকের জন্যই কবিতা, গজল ইত্যাদি লিখিয়াছি। শিশুদের জন্য, বালক-বালিকাদের জন্য কিছু লিখি নাই। আমার মনে হয়, ইহার জন্য আমিও আশানুরূপ ফল পাই নাই। জ্ঞানের উন্মেবকালে যদি তাহারা ইসলাম ধর্মের, মুসলিম জাতির প্রেষ্ঠত্ব সম্বন্ধে প্রথম সবক পায়, তাহা হইলেই আমাদের ভবিষ্যৎ জাতি গঠনের ইমারতের ভিত্তি পাকা হয়। সেইজন্য আমি 'মক্তব সাহিত্য' নাম দিয়া একখানা পুত্তিকা লিখিয়াছি। খোদার ফজলে ও আপনাদের দোয়াতে উক্ত 'মক্তব সাহিত্য' টেকস্ট বৃক কমিটি কর্তৃক আপনাদের পরিচালিত মাল্রাসা ও মক্তবের জন্য মনোনীত হইয়াছে। আপনারা যদি আমায় মদদ দেন এবং আমায় এই ক্লুল্র কেতাবখানি আপনাদের মক্তব-মাল্রাসার জন্য মনোনীত করিয়া এই খাদেমকে সাহায্য করেন, তাহা হইলে ইনশাআল্লাহ ভবিষ্যতে মক্তব-মাল্রাসার জন্য প্রয়োজনীয় সমত্ত বাঙলা পুত্তক রচনায় মন দিব ও এইরূপে কওমের সেবা করিতে থাকিব। আশা করি, আমায় এই আর্জি আপনারা মঞ্জুর করিয়া আপনাদের কওমের একনিষ্ঠ খেদমতগারকে সরক্রাজ করিবেন।

কলিকাতা আশ্বিন, ১৩৪৩।

আরজ ইতি খালেম, নজকুল ইসলাম

উল্লেখ্য যে, একজন অসামান্য প্রতিভাধর কবি কতটা দরিদ্র, নিপীড়িত ও অভাবগ্রস্থ হলে "মক্তব সাহিত্য" এর মত পাঠ্য পুস্তক রচনায় আত্মনিয়োগ করতে পারেন এবং তা বিক্রির জন্য পত্র-পত্রিকায় এ ধরনের একটি বিজ্ঞাপনের ভাষাও নির্মাণ করতে পারেন তা সহজেই অনুমেয়। ১৪৫

# ২. ঝিঙেফুল

কবি নজরুল ইসলামের 'ঝিঙেফুল' ছোটদের জন্য লেখা করেকটি কবিতার সমষ্টি। শিশুদের মনকে আকর্বণ করার জন্য গ্রন্থটি অগ্রহায়ণ, ১৩৩১/ জমাদিউল আউরাল ১৩৪৩/ ভিসেম্বর, ১৯২৪ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। বীর বাদলকে উৎসর্গতি ছোটদের এ কাব্য সংকলনে যে সব চিন্তাকর্বক শিরোনামে কবিতা রয়েছে তা হলো: 'ঝিঙেফুল', 'খুকী ও কাঠবিড়ালী', 'খোকার খুশী', 'খাদু-দাদু', দিদির বে'তে খোকা', 'মা', 'খোকার বুদ্ধি', 'খোকার গল্প বলা', চিঠি', 'প্রভাতী', লিচু-ঢোর', 'হোঁদল কুঁৎকুঁতের বিজ্ঞাপন', 'ঠাাংকুলী', 'পিলে-পট্কা'। ১৪৬

# ৩. পুতুলের বিয়ে

কিশোর ও ছোটলের উপযোগী হাস্য রসাত্মক নাটকা ও উপদেশমূলক কবিতা সমন্বরে 'পুতুলের বিরে' শিততোব গ্রন্থটির প্রথম সংস্করণ কলকাতার ভট্টাচার্য প্রেস থেকে চৈত্র, ১৩৪০/ এপ্রিল, ১৯৩৩ সালে প্রকাশিত হয়। 'সানি ও নিনি কল্যাণীয়েয়ু' কে উৎসর্গতি গ্রন্থটিতে সে সব শিরোনামে কিশোর উপযোগী কবিতা ও নাটিকা রয়েছে তা হচ্ছে, 'পুতুলের বিয়ে', কালো জামাইরে ভাই', 'জুজুবুড়ীর ভর', 'কে কি হবি বল', 'ছিনিমিনি খেলা', 'কানামাছি', 'নবার নামতা পাঠ', 'সাত ভাই চম্পা', 'শিত যাদুকর'।'
৪৭

# 8. পিলে পটকা পুতুলের বিয়ে

ছোটদের জন্য নজরুল ইসলাম বিরচিত কবিতা ও নাটিকা 'পিলে পটকা পুতুলের বিয়ে' শীর্বক সংকলন গ্রন্থটির প্রথম সংকরণ কবি কলকাতা অবস্থানকালীন ১৬ কায়ুন, ১৩৬৯/ ৪ শাওয়াল,

১৪৫. তিতাশ চৌধুরী, এবং নিষিদ্ধ নজরুল ও অন্যান্য প্রসঙ্গ, (কুমিল্লা: তিনাস প্রফাশনী, ১ম প্রফাশ, ১৩৯৭/
১৯৯০), পৃ. ১১০; সৈকত আসগর, নজরুলের গদ্যরচনা ভাবলোক ও শিল্পরূপ,( ঢাকা:অস্ট্রিক
গাবলিশার্স, আগই, ১৯৯০), পৃ. ২৬১-২৬২।

১৪৬. বনজী নজরুল ইসলাম, 'ঝিঙে ফুল', নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ. ২৮১-৩০৮।

১৪৭. আজহার উদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজকল, পৃ. ৪৪৪; খান মুহাম্মদ মঈকুদীন, যুগস্তা নজকল, পৃ. ২৪৫-২৪৬।

১৩৮২/১ মার্চ, ১৯৬৩ সালে প্রকাশিত হয়। পূর্বে প্রকাশিত 'সুতুলের বিয়ে' ও 'সঞ্চয়ন' অছ থেকে কিছু কিছু কবিতা এবং কয়েকটি নতুন কবিতা নিয়ে 'পিলে পটকা পুতুলের বিয়ে' এছখানা প্রকাশিত হয়েছে। 'পুতুলের বিয়ে' গ্রন্থ থেকে 'পুতুলের বিয়ে' নাটকা 'কে কি হবে বল', 'নবার কবিতা পড়া' (পুতুলের বিয়ে গ্রন্থ নাম ছিল 'নবার নামতা পাঠ') এবং 'সঞ্চয়ন' গ্রন্থ থেকে 'মটকু মাইতি বাঁটকুল রায়', 'বোকার গল্প বলা' (সঞ্চয়ন গ্রন্থ বলা' (সঞ্চয়ন গ্রন্থ নাম আছে 'বোকার গপ্প বলা') সংকলিত হয়েছে। '৪৮

## ৫. ঘুম জাগানো গাৰী

শিতদের উপযোগী নজরুল ইসলামের কবিতা সমষ্টি 'যুম জাগানো পাখী' এছটি কবি কলকাতার অবস্থানকালীন অনুহারণ, ১৩৭১ / ১৯৬৪ সালে প্রকাশিত হর। ছোটদের হাতে উৎসর্গীত এছটিতে রয়েছে 'যুম জাগানো গাখী', 'রাখাল-রাজা', 'মাটির রাজা,' 'সওদাগর', 'সানির ইচ্ছা', 'চলবো আমি হালকা চালে', 'কোথায় ছিলাম আমি', কিশোর স্বপু', 'সংকল্প', 'ছোট হিটলার', 'মাঙ্গলিক', 'মারা মুকুর', নব-ভারতের হলদী ঘাট', 'মা,' 'বর প্রার্থনা', 'সারস গাখী', 'পল্লী-জননী', 'চিঠি', 'প্রার্থনা'। ১৪৯

# ৬. বুম পাড়ানো মাসী-পিসি

নজরুল ইসলামের শিশু-কিশোরতোষ 'ঘুম পাড়ানী মাসী-পিসি' শীর্ষক কবিতা সংকলন গ্রন্থটির প্রথম সংকরণ কলকাতার মোহন লাইব্রেন্নী থেকে শ্রাবণ, ১৩৭৫/১৯৬৫ সালে প্রকাশিত হয়।<sup>১৫০</sup>

## ৭. সাত ভাই চম্পা

অনেকে 'সাত ভাই চম্পা' শীর্ষক নজরুল ইসলানের একটি নাট্যগ্রন্থের কথা উল্লেখ করেছেন, যা ১৯৩১ সালে প্রকাশিত হয়। এ সম্পর্কে খান মুহাম্মদ মঈনুদ্দীন তাঁর 'যুগস্তুষ্টা নজরুল' এছ পরিচয়ে লিখেছেন; 'সাত ভাই চম্পা' নামে কবির পৃথক কোন বই আছে কিনা, তা আমার জানা নাই। 'পুতুলের বিরে' বইখানার 'সাত ভাই চম্পা' নামে এক দীর্ষ কবিতা আছে। কিন্তু উহাতে মাত্র চার ভাই এর কথা আছে। বাদবাকী তিন ভাই ও চম্পার কথা দিরে অন্য কোনো বই হয়তো বার হরেছিল। কিন্তু তা আমার চোখে পড়ে নাই।" ১৫১

# ৮. নজরুল কিশোর সমগ্র

নজরুল ইসলামের সমগ্র শিশুসাহিত্য একত্রিত হয়ে আজ পর্যন্ত প্রকাশিত হয়নি। যতগুলি প্রকাশিত হয়েছে সমন্ত রচনা একত্রিত করে অখণ্ড নজরুল কিশোর সমগ্র' গ্রন্থখানির প্রথম সংকরণ হরক প্রকাশনী, কলকাতা থেকে ১১ ই জ্যেষ্ঠ, ১৩৮৯/২ রা শাবান, ১৪০২ / ২৬ শে মে, ১৯৮২ সালে প্রকাশিত হয়েছে। কবির শিশু-কিশোরতোষ গ্রন্থের অপ্রভুলতা যদি তাঁর সাহিত্য প্রতিভা মূল্যায়নের ক্ষেত্রে প্রতিবন্ধক হয়ে থাকে তবে আশা করা যায় এ গ্রন্থ থেকে তা দূর হবে। এতে কবির হাতের লেখা একাধিক আলোক্চিত্র এবং গ্রন্থ শেষে সংক্রিপ্ত কবি-জীবনী, পুত্তক তালিকা ও কবিতা পরিচিতি দেওয়া হয়েছে। ১০২

১৪৮. আজহার উদ্দীন খান , বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পৃ. ৪৪৪।

১৪৯, আতক, পৃ. ৪৪৫।

১৫০. শেখ দরবার আলম, অজানা নজরুল, পৃ, ৬৭১।

১৫১. খান মুহাম্মদ মঈনুদ্দীন, যুগ স্রষ্টা নজরুল, পৃ. ২৫২; ভিতাশ চৌধুরী, এবং নিষি নজরুল ও অন্যান্য প্রসঙ্গ, পৃ. ৪০।

১৫২. আজহার উদ্দীন খান , বাংলা সাহিত্যে নজরুল , পৃ. ৪৪৫।

# সঙ্গীত গ্ৰন্থাবলী

গানের বুলবুলি খ্যাত কাজী নজরুল ইসলামের সঙ্গীত বিষয়ক উল্লেখযোগ্য গ্রন্থাবাদীর সংখ্যা ১৪টি। নিমে নজরুল ইসলামের সঙ্গীত গ্রন্থাবাদী সম্পর্কে সংক্ষেপে আলোকপাত করা হল।

### ১. বুলবুল ১ ম-২য় খণ্ড

নজরুল ইসলামের বিখ্যাত গজল গানের প্রথম সংকলন বুলবুল'। গ্রন্থটির ১ম খণ্ড কবি কৃষ্ণনগরে অবস্থানকালীন ডি. এম লাইব্রেরী, কলকাতা থেকে আশ্বিন, ১৩৩৫/ রবিউস সানি, ১৩৪৭/ নভেম্বর, ১৯২৮ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। গ্রন্থটি "সুরশিল্পী বন্ধু দিলীপকুমার রায় করকমলেষু"র প্রতি উৎসর্গ করে নজরুল ইসলাম লিখেছিলেন;

আমার শুধু এ বাণী হে বন্ধু আমার শুধু এ গান, তুমি তারে দিলে রূপ রঙিমা, তুমি তারে দিলে প্রাণ। ১৫৩

কবি-বন্ধু দিলীপ কুমার রায় (১৮৯৭-১৯৮০ খ্রি.) এর নিজের কথায়, "কাজী আমার মুখে তার গানের সুর বিহারে উৎফুল্ল হয়েছিলো। সে তার বুলবুল' কাব্য-গ্রন্থটির প্রথম ভাগ আমাকে উৎসর্গ করে।"<sup>১৫৪</sup>

যেসব গজল-গান বাংলার আমদানী করে নজরুল ইসলাম এদেশে নতুন সুরের মায়াজাল সৃষ্টি করেন, তার অধিকাংশ গান 'বুলবুল'-এ সন্নিবেশিত হয়েছে। প্রথম সংক্ষরণে ৪২টি গান অন্তর্ভুক্ত হয়েছিল। পরবর্তীতে এই শ্রেণীর আয়ো ১০৩ টি গান য়থিত করে মিসেস প্রমীলা নজরুল ইসলাম (১৯০৮-১৯৬২ খ্রি.) কর্তৃক বুলবুল' এর ২য় খণ্ড ১১ই জ্যৈষ্ঠ, ১৩৫৯/ মে, ১৯৫২ ইং সালে প্রকাশিত হয়েছে। ২৫৫

#### ২. চোথের চাতক

নজরুল ইসলামের আরেকটি গজল গানের সংকলন 'চোখের চাতক' প্রথম সংকরণ ডি. এম. লাইব্রেরী কলকাতা থেকে অমহারণ, ১৩৩৬ / রজব, ১৩৪৮/২১ ডিসেম্বর, ১৯২৯ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। যা উৎসর্গ করা হয় "কল্যাণীয়া বীণা-কন্তী শ্রীমতী প্রতিভা সোম জয়যুক্তাসুঁ কে। 'চোখের চাতক' সংকলনে গজল-গান, ভাটিয়ালী প্রভৃতি বিভিন্ন চং-এর ৫৩ টি গান সন্নিবেশিত হয়েছে। এর অনেকগুলো গান সাধারণ্যে বহুল প্রচারিত। ১৫৬

# ৩. নজক্বল গীতিকা

নজরুল ইসলামের গানের সমষ্টি নজরুল গীতিকা' প্রথম সংস্করণ কলকাতা থেকে তাত্র, ১৩৩৭/২ সেপ্টেম্বর, ১৯৩০ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। যা উৎসর্গ হয়েছিল তার গানের বুলবুলি ও বনের কুহু কেকাদেরকে। নজরুল গীতিকা' শীর্বক গানের সংকলনে জাতীয় সংগীত ১৪টি, ঠুংরী ২২টি, হাসির গান ৬ টি, গজল ৩৫ টি, ধ্রুপদ ৬ টি, কীর্তন ২টি, বাউল-ভাটিয়ালী ৭ টি, টপ্পা ৬টি এবং খেয়াল ২৯টি সহ কবির বিভিন্ন ঢং-এর মোট ১২৭ টি গান সন্নিবেশিত হয়েছে। এর অধিকাংশ গানই খুব জনপ্রিয়। ১৫৭

১৫৩. বনজী নজরুল ইসলাম, 'বুলবুল', দজরুল রচদাবলী, ২য় খণ্ড, পু. ১৯৩।

১৫৪. দিলীপ কুমার রায়, নজন্মণ "মৃতি", কাজী নজরুল ইসলাম, বিশ্বনাথ দে সম্পাদিত, পৃ. ১২-১৩।

১৫৫. বদজী নজরুল ইসলাম, বুলবুল: দিতীয় খণ্ড', নজরুল রচনাবলী, ৪র্থ খণ্ড, পু. ১২১-১৮০।

১৫৬. কাজী নজরুল ইসলাম, 'চোবের চাতক', নজরুল রচনাবলী, ২য় খণ্ড, পৃ. ২৩৭-২৭৪।

১৫৭. তিতাশ চৌধুরী, এবং নিষিদ্ধ নজরুল ও অন্যান্য প্রসঙ্গ, পৃ. ৪০-৪১; খান মুহাম্মদ মঙ্গনুদ্দীন, যুগ ব্রষ্টা লজন্মন, পৃ. ২৪৫: কাজী নজরুল ইসলাম, নজন্মন গীতিকা', নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৩-৯৬।

## 8. চন্ত্ৰবিন্দু

নজরুল ইসলামের গানের সমষ্টি 'চন্দ্রবিন্দু' প্রথম সংকরণ কলকাতা থেকে আশ্বিন, ১৩৩৮/ রবিউস সানি, ১৩৫০/ সেন্টেম্বর, ১৯৩১ সালে প্রকাশিত হয়- যা উৎসর্গ হয়েছিল 'পরম শ্রদ্ধের শ্রী মন্দা ঠাকুর-শ্রীযুক্ত শরৎ চন্দ্র পণ্ডিত মহাশয়ের শ্রী চরণ কমলে।"<sup>১৫৮</sup>

চন্দ্রবিন্দু সংকলনে আছে মোট ৬১ টি গান। তদ্যব্যে ১৮ টি কমিক-গান। নজরুল ইসলামের 'চন্দ্রবিন্দু' সম্পর্কে শ্রী শিশির কর লিখেছেন: "এটি মূলত: ব্যঙ্গ-বিদ্রুপের কবিতা। এই বছের লেখাগুলি দেশাতাবোধক তীব্র ব্যঙ্গে তরপুর।" অবশ্য সব গানগুলোতেই তরুণ মনে আগুন ধরিরে দেরার গুণ আছে। কমিক-গানগুলো যাদের উদ্দেশ্যে লেখা, তাঁরা এর রস আশ্বাদন করতে না পেরে গ্রন্থখানা বাজেয়াপ্ত করে কবির লেখার আসুরিক মর্যানা দিয়েছিলেন। চন্দ্রবিন্দু' বইটি সরকার কর্তৃক ১৯৩১ সালের ১৪ ই অক্টোবর বাজেয়াপ্ত করা হয়, প্রায় ১৫ বছর পর ১৯৪৫ সালের ৩০ শে নভেন্ব চন্দ্রবিন্দু'র উপর থেকে নিষেধাজ্ঞা প্রত্যাহ্বত হয়। রাজরোব মূক্ত হবার পর ১৩৫২ সালের কার্মুন মানে চন্দ্রবিন্দু'র দ্বিতীয় সংকরণ প্রকাশিত হয়। ১৯০০

## ৫. সুর-সাকী

নজরুল ইসলামের গানের সমষ্টি 'সুর-সাকী' প্রথম সংকরণ শরৎচন্দ্র চক্রবর্তী এন্ড সঙ্গ, কলকাতা থেকে ২২ আবাদ, ১৩৩৯/১৮ জমাদিউল আউয়াল, ১৩৫৮/ ৭ জুলাই, ১৯৩২ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। 'সুর-সাকী'তে নজরুল ইসলামের ৯৭ টি গান সন্নিবেশিত হয়েছিল। এরপর প্রমীলা নজরুল ইসলাম কর্তৃক 'সুর-সাকী' বিভীয় সংকরণ আখিন, ১৩৬১ সালে কলকাতার ডি. এম. লাইব্রেরী থেকে বের হয়। এই সংকরণে নজরুল ইসলামের আয়ো ২ টি গান যুক্ত হওয়ায় 'সুর-সাকী' এর গানের সংখ্যা ৯৯ এ দাড়ায়। ২৬১

# ৬. জুলফিকার

নজরুল ইসলামের মূলতঃ ইসলামী গানের সমষ্টি 'জুলফিকার' প্রথম সংকরণ কবি কলকাতার অবস্থানকালীন এম্পায়ার বুক হাউস থেকে ভাল্র ১৩৩৯/ সেপ্টেম্বর, ১৯৩২ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। 'জুলফিকার' প্রথম সংকরণে মোট ২৪ টি গান অন্তর্ভুক্ত হয়েছিল। 'জুলফিকার' গ্রন্থে মৃতপ্রায় মুসলিম জাতির দুর্দশায় ব্যথিত কবি যেন তালের হাত ধরে টেনে তুলতে চেয়েছেন। বিভিন্ন দেশের মুসলিম জাগরণ লক্ষ্য করে নজরুল ইসলাম এদেশের মুসলমানকে ভেকে বলেছেন: "ওরে বে-খবর, তুইও ওঠ জেগে, তুইও তোর প্রাণের প্রদীপ জ্বাল।" বিভিন্ন দেশের

জুলফিকার' গীতি গ্রন্থের দ্বিতীয় সংকরণ মিসেস প্রমীলা নজরুল ইসলাম কর্তৃক পৌষ, ১৩৫৯ সালে প্রকাশিত হয়। এ সংকরণে বহু নতুন গান হান লাভ করায় 'জুলফিকার' এ ৫৪ টি গান অন্তর্ভুক্ত হয়। নজরল রচনাবলী ৪র্থ খণ্ডে এই গান গুলি 'জুলফিকার: দ্বিতীয় খণ্ড' শিরোনামে প্রকাশিত হয়েছে। ১৬৩

১৫৮. কাজী নজরুল ইসলাম, চন্দ্রবিন্দু', নজরুল রচনাবলী, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩৯০।

১৫৯. শিশির কর, নিষিদ্ধ নজরুল , পৃ. ১০৩।

১৬০. খান মুহাম্মদ মঈনুদ্দীন, যুগ স্রষ্টা নজরুল, পৃ. ২৪২; আজহার উদ্দীন খান , বাংলা সাহিত্যে নজরুল , পৃ. ৪৩২-৪৩৩; ভিতাশ চৌধুরী এবং নিষিদ্ধ নজরুল ও অন্যান্য প্রসন্ধ, পৃ. ৪১।

১৬১. আজহার উদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরক্ষা', পৃ. ৪৩৩-৪৩৪; ফাজী নজরক্ষা ইসলাম, 'সুর-সাকী', নজরক্ষা রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ১৩৫-২০২।

১৬২. কাজী নজরুল ইসলাম, জুলফিকার', নজরুল রচনাবলী, ৩র খণ্ড, পৃ. ২০৫-২১৮; খান মুহামান মঈকুদীন, যুগস্তুটা নজরুল, পু. ২৪৩।

১৬৩. কাজী নজরুল ইসলাম, জুলফিকার: দিতীয় খণ্ড ', নজরুল রচনাবলী, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ১৮১-১৯৮।

## ৭. বনগীতি

নজরুল ইসলামের গানের সমষ্টি বনগীতি প্রথম সংক্ষরণ কলকাতার এম্পায়ার বুক হাউস থেকে আশ্বিন, ১৩৩৯/ জমাদিউল আউয়াল, ১৩৫১/ অস্টোবর ১৯৩২ সালে প্রকাশিত হয়। এইটির উৎসর্গপত্রে লেখা ছিল,

> ভারতের অন্যতম শ্রেষ্ঠ সঙ্গীত কলা-বিদ আমার গানের ওত্তাদ জমীরুদ্দীন খান সাহেবের দন্ত মোবারকে- <sup>১৬৪</sup>

বনগীতি' প্রথম সংস্করণে গানের সংখ্যা ৭৭টি। দ্বিতীয় সংস্করণে (১৫ই আবাঢ়, ১৩৫৯)৭৭টি গান আছে। বনগীতি'র অধিকাংশ গানে কবির হৃদয়াবেগ পরিক্ট। নজরুল ইসলানের শ্রেমানুভূতি, রূপ আর রূস প্রতিটি গানে জ্বাজ্বল করছে। অবশ্য কয়েকটি অন্যভাবের গানও এতে সন্নিবিষ্ট আছে। ১৬৫

### ৮. গুল-বাগিচা

নজরুল ইসলামের 'গুলবাগিচা' শীর্ষক গানের সংকলনটির প্রথম সংস্করণ কলকাতার দি প্রেট ইস্টার্প লাইব্রেরী থেকে ১৩ আবাঢ়, ১৩৪০/ ৩ রবিউল আউরাল, ১৩৫২ / ২৭ জুন, ১৯৩৩ সালে প্রকাশিত হয়। যার উৎসর্গপত্রে গীতিকার কাজী নজরুল ইসলাম লিখেন; "স্বদেশী মেগাফোন রেকর্ড কোম্পানীর স্বভাধিকারী আমার অন্তরতম বন্ধু শ্রী জিতেন্দ্রনাথ ঘোষ অভিনু হৃদরেরু।" ১৬৬

নজরুল ইসলামের 'গুল-বাগিচা'য় রয়েছে কবির ঠুংরী, গজল, দাদরা, চৈতী, কাজরী, খদেশী কীর্তন, ভাটিয়ালি, ইসলামী ধর্মসঙ্গীত প্রভৃতি বিভিন্ন ঢং এ লেখা ৮৮ টি গানের সমষ্টি। গুলবাগিচার দুই-চারটি ছাড়া প্রায় গানই খদেশী মেগাফোন কোম্পানীতে রেকর্ড হয়েছে।

## ৯. গীতি শতদশ

নজরুল ইসলামের গানের সমষ্টি 'গীতি শতদল' প্রথম সংক্ষরণ কলকাতার ডি. এম. লাইব্রেরী থেকে বৈশাখ, ১৩৪১ / জিলহজ্জ, ১৩৫২ / এপ্রিল, ১৯৩৪ সালে প্রকাশিত হয়। এ এছে রয়েছে কবির ১০১ টি গান। গীতি শতদলের সমস্ত গানই স্বলেশী মেগাফোন ও প্রামোকোন কোম্পানীতে রেকর্জ হয়েছে। ১৬৮

#### ১০. গানের মালা

নজরুল ইসলামের কতকগুলো গানের সমষ্টি 'গানের মালা' প্রথম সংস্করণ কলকাতার গুরুদাস চট্টোপাধ্যায় এভ সঙ্গ কর্তৃক ৬ কার্তিক, ১৩৪১/১৩ রজব, ১৩৫৩ / ২৩ অক্টোবর, ১৯৪৩ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়- যার উৎসর্গপত্রে লেখা ছিল, "পরম স্নেহভাজন শ্রীমান অনিলকুমার দাস কল্যাণীয়েষু।" 'গানের মালা ' সংকলনে কাজী নজরুল ইসলামের গানের সংখ্যা ৯৫ টি।

১৬৪. ব্যজী নজরুল ইসলাম, 'বনগীতি', নজরুল রচনাবণী, ৩য় খণ্ড, পু. ২২০।

১৬৫. খান মুহাম্মদ নঈনুন্দীন, যুগ স্রষ্টা নজরুল, পৃ. ২৪৭; আজহার উদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পৃ. ৪৩৪-৪৩৫।

১৬৬. ব্যক্তী নজরুল ইসলাম, 'গুলবাগিচা', নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৩৪৩।

১৬৭. আজহার উদ্দীন খান , বাংলা সাহিত্যে নজরুল পৃ. ৪৩৬; খান মুহাম্মদ মঈনুদ্দীন , যুগ ব্রষ্টা নজরুল , পৃ. ২৪১।

১৬৮. বনজী নজরুল ইসলাম, 'গীতি শতদল', নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৪১১-৪৭০।

১৬৯. বনজী নজরুল ইসলাম, 'গানের মালা', নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৪৭২।

#### ১১. রাঙা জবা

নজরুল ইসলাম বিরচিত শ্যামা সঙ্গীত সংকলন 'রাঙা জবা' কলকাতার হরক প্রকাশনী থেকে বৈশাখ, ১৩৭৩/ এপ্রিল, ১৯৬৬ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। এ গ্রন্থে রয়েছে নজরুল ইসলামের ১০০ টি শ্যামা সংগীত। একজন মুসলিম কবির হাতে অন্য ধর্মাবলম্বীর প্রাণের আবেগ কি পরিমাণ সার্থকতায় সমুজ্জুল হয়ে উঠেছে 'রাঙা জবা'র গানগুলো তারই প্রতীক। ১৭০

### ১২. দেবীন্ত্ৰতি

কবি নজরুল ইসলামের তিনখানি অপ্রকাশিত রচনা ও ১৬ খানি অপ্রকাশিত 'মাতৃপ্ততি' দিয়ে 'দেবীস্ততি' প্রথম সংকরণ কলকাতা থেকে মহালয়া, ১৩৭৫/অক্টোবর, ১৯৬৮ সালে প্রকাশিত হয়। নজরুল সঙ্গীতের স্থনামখ্যাত স্বরলিপিকার শ্রী নিতাই ঘটক 'দেবীস্ততি' এর গানগুলি সংকলন করেন এবং ড. গোবিন্দ্র গোপাল মুখোপাধ্যায় 'দেবীস্ততি' এর ভূমিকা লিখেন। ১৭১

### ১৩. সন্ধ্যামালতী

নজরুল ইসলামের গানের সমষ্টি 'সদ্ধ্যামালতী' প্রথম সংকরণ কলকাতা থেকে শ্রাবণ ১৩৭৭/জুলাই-আগষ্ট, ১৯৭০ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। কাজী নজরুল ইসলামের এই রচনাগুলি ইতোপূর্বে লোকচক্ষুর অন্তরালে অবস্থান করছিল, কবি-পুএলের সহযোগিতার ও আনুকূল্যে রচনাগুলি গ্রন্থানে প্রকাশ করা সম্ভবপর হয়েছে। ১৭২

#### **ৰব্যলিপি**

অদ্যাবধি নজরুল গাঁতির যে সকল স্বর্রালিপির বই বের হয়েছে তন্মধ্যে একটি স্বর্রালিপির গ্রন্থ বরং নজরুল ইসলাম প্রকাশ করেছিলেন। কবির সুস্থাবস্থার তাঁর বন্ধু নলিনীকান্ত সরকার (১৮৮৯-১৯৮৪ খ্রি.) ও জগৎ বটকের দু'টো স্বর্রালিপির গ্রন্থ বের হর। তারপর নজরুলের গানের স্বর্রালিপির যে সব পুত্তক প্রকাশিত হয়েছে তাতে নজরুল গাঁতির প্রভূত জনপ্রিয়তার পরিচর বহন করে। এখানে নজরুল ইসলামের স্বর্রালিপিকৃত উল্লেখবোগ্য বইয়ের নাম, প্রকাশের তারিখ, গানের স্বর্রালিপি সংখ্যা ও স্বর্রালিপিকারের নাম উল্লেখ করা হল। ১৭০

- ১. নজকেল স্বরশিপি: 'নজকেল স্বরশিপি' শীর্ষক এছে নজকেল ইসলানের স্বদেশী, প্রুপদ, খেয়াল, ঠুংরী, গজল, কীর্ত্তণ, বাউল, ভাটিয়ালী প্রভৃতি বিভিন্ন চং-এর ৩০ টি গানের স্বর্রালিপি দেওয়া হয়েছে। এছটির প্রথম সংক্ষরণ ৮ ভাদ্র, ১৩৩৮ / ১০ রবিউস সানি, ১৩৫০/ ২৫ আগস্ট, ১৯৩১ সালে প্রকাশিত হয়। এর উৎসর্গপত্রে লেখা হয়, "গীত-শিল্পী' বদ্ধু শ্রী উমাপদ ভট্টাচার্য এম. এ. করকমলেব্র"।
- ২. সুর-লিপি: নজরুল ইসলামের কতকগুলো গানের বরলিপি গ্রন্থ 'সুর-লিপি' প্রথম সংকরণ কবি কলকাতা থাকাকালীন ৩১ শ্রাবণ, ১৩৪১/৪ জমাদিউল আউরাল, ১৩৫৩/১৬ আগষ্ট, ১৯৩৪ সালে প্রকাশিত হয়। বরলিপিকার জগৎঘটক। এতে ৩১ টি গানের ব্যরলিপি রয়েছে। গ্রন্থটির মুখবনে নজরুল ইসলাম লিখেন, "সুরলিপিতে প্রকাশিত প্রায় সব গানগুলিই গ্রামোকোন রেকর্ভ হয়ে গেছে, গীত-শিল্পীদের মুবে মুবে গীত হয়েও গানগুলি লোকপ্রিয় হয়ে আছে। কাজেই 'সুরলিপি ' অন্ততঃ তাঁলের আনন্দ লান করবে যাঁরা ব্রলিপি লেখে গানের নির্ভূল সুর শিখতে চান।"

১৭০. কাজী নজরুল ইসলাম, 'রাঙা জবা', নজরুল রচনাবলী, ৪র্থ খণ্ড,পৃ. ৩৬৭-৪৩০।

১৭১. ব্যাজী নজরুল ইসলাম, 'দেবীস্ততি', নজরুল রচনাবলী,৪র্থ খণ্ড,পৃ.৪৩১-৪৪৪ ও গ্রন্থ গরিচয়,পৃ.৭২২-৭২৩

১৭২. আজহারউদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পৃ. ৪৪২; ড. সুশীল কুমার ৩৬, নজরুল-চরিত মানস, পু. ৩৭৩।

১৭৩. আজহারউদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পৃ. ৪৫২-৪৫৭: খান মুহাম্মদ মঈনুদ্দীন, যুগ স্রষ্টা নজরুল, পৃ. ২৫৩।

- ৩. সুর মুকুর: নজরুল ইসলামের কতকগুলো গানের স্বর্রালিপি গ্রন্থ 'সুর মুকুর' প্রথম সংকরণ কবি কলকাতার থাকাকালীন ডি. এম. লাইব্রেরী থেকে ১৭ আস্থিন, ১৩৪১/ ২৩ জমাদিউস সানী, ১৩৫৩/৪, অক্টোবর, ১৯৩৪ সালে প্রকাশিত হয়। স্বর্রালিপিকার নলিনীকান্ত সরকার। এতে ২৭ টি গানের স্বর্রালিপি আছে।
- ৪. নজকেল সুর সঞ্চয়ন: নজকেল ইসলানের গানের বরলিপি 'নজকেল সুর সঞ্চয়ন' গ্রন্থটি ১ম, ২য় ও ৩য় খণ্ডে প্রকাশিত হয়েছে। ৩য় খণ্ডটির প্রথম প্রকাশ মহালয়া ১৩৭৭, প্ররম শ্রন্ধেয় গিরিবালা দেবীর (দিদিমা) পৃণ্যস্থতির উদ্দেশ্যে উৎসর্গীত। বরলিপিকার কাজী অনিকন্ধ। এতে ২১ টি গানের বরলিপি রয়েছে।
- ৫. সুর ছন্দিতা: নজরুল ইসলামের ৩০ টি গানের স্বর্রালিপি 'সুর ছন্দিতা' ১৫ ই জ্যেষ্ঠ, ১৩৭৯ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। স্বর্রালিপিকার কাজী অনিরুদ্ধ।
- ৬. আনন্দ-সুন্দর: নজরুল ইসলামের গানের স্বর্রালিপি 'আনন্দ-সুন্দর' ১লা বৈশাখ, ১৩৭৯ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। গ্রন্থটি শ্রীমতি প্রতিমা সেনের করকমলে উৎসর্গীত হয়েছে। স্বর্রালিপিকার মনোরঞ্জন যোব।
- নবরাগ: নজরুল ইসলামের ৩০ টি গানের স্বরলিপি নবরাগ'। স্বরলিপিকার জগৎ ঘটক ও কাজী
  অনিক্রন।
- ধ্রেণুকা: নজরুল ইসলানের ৩০ টি গানের বরলিপি 'বেণুকা' ১১ ই জ্যেষ্ঠ, ১৩৭৭ প্রথম প্রকাশিত
  হয়। এর বরলিপিকার জগৎ ঘটক।
- ৯. পটদীপ: নজরুল ইসলানের ৩০টি গানের বরলিপি 'পটদীপ' ১১ই জ্যৈষ্ঠ, ১৩৭৭ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। বরলিপিকার নিতাই ঘটক।
- সুর মল্লার: নজরুল ইসলামের ২৬টি গানের বরলিপি 'সুর মল্লার' ১১ই জ্যৈষ্ঠ, ১৩৭৭ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। বরলিপিকার কাজী অনিরুদ্ধ ও বেচু দত্ত।
- গীতি-আলেখ্য: নজরুল ইসলামের ৩০টি গানের বরলিপি 'গীতি আলেখ্য' ১১ই জ্যৈষ্ঠ, ১৩৭৮
   সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। বরলিপিকার কাজী অনিরুদ্ধ।
- ১২. নজরুল রাগ বিচিত্রা: নজরুল ইসলামের ৩০টি গানের বর্রলিপি নজরুল রাগ বিচিত্রা' ১১ ই জ্যৈষ্ঠ, ১৩৭৮ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। বর্রলিপিকার কাজী অনিরুদ্ধ।
- ১৩. নার্গিস: নজরুল ইসলামের ৩০টি গানের স্বর্রলিপি নার্গিস' ১১ই জ্যেষ্ঠ, ১৩৭৮ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। এটি 'সঙ্গীত সমাজী ইন্দ্রালা দেবী ও আঙ্গুয়বালা দেবী কৈ উৎসর্গীত। স্বর্রলিপিকার কাজী অনিক্লন্ধ।
- সুরবাহার: নজরুল ইসলাম বিরচিত ৪০টি শ্যামা সঙ্গীতের স্বরলিপি গ্রন্থ 'সুরবাহার'।
   স্বরলিপিকার কমল দাশ গুপ্ত ও ফিরোজা বেগম।
- ১৫. সঙ্গীতাঞ্চলি: নজরুল ইসলামের ১২১টি গানের স্বর্রালিপি গ্রন্থ 'সঙ্গীতাঞ্চলি' মোট চারটি খণ্ডে ১৩৭৫-১৩৭৯ সালে প্রকাশিত হয়। স্বর্রালিপিকার নিতাই ঘটক।
- ১৬. কারার ঐ লৌহ কপাট: নজরুল ইসলামের ১৯টি গানের স্বরলিপি গ্রন্থ 'কারার ঐ লৌহ কপাট' ১লা আশ্বিন, ১৩৭৮ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। স্বরলিপিকার কাজী অনিরুদ্ধ।
- ১৭. সুর ও বালী: নজরুলের ২৬টি গানের বরলিপি 'সুর ও বাণী' গ্রন্থটি ১১ই জ্যৈষ্ঠ, ১৩৭৯ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। উৎসর্গ পত্রে লেখা হয়, 'আমার অগ্রজ বুলবলের অময়াআয় স্ময়লে'। বরলিপিকার কাজী অনিক্রন্ধ।

- ১৮. বর তুলালো সুরে: নজরুল ইসলামের ২৪ টি গানের বরলিপি 'বর তুলালো সুরে' গ্রন্থটি ১১ই জ্যৈষ্ঠ, ১৩৭৯ সালে প্রথম প্রকাশিত হয়। উৎসর্গ করা হয় কল্যাণী কাজীকে। বর্গলিপিকার কাজী অনিরুদ্ধ।
- ১৯. নজরুল গীতিমালা: নজরুল ইসলামের ৬০ টি গানের স্বর্রালিপি গ্রন্থ নজরুল গীতিমালা মোট তিনটি খণ্ডে ১৯৬৯ সালে বাংলা একাডেমী থেকে প্রকাশিত হয়। প্রতিটি খণ্ডে ২০টি গানের স্বর্রালিপি। স্বর্রালিপিকার ফিরোজা বেগম।
- ২০. হিন্দোল: নজরুল ইসলামের গানের স্বরলিপি গ্রন্থ হিন্দোল' দুইটি খণ্ডে ১৩৭৬ সালে প্রকাশিত হয়। স্বরলিপিকার মফিজুল ইসলাম।
- ২১. নজরুল সূর সূধা: নজরুল ইসলামের গানের স্বর্রালিপি গ্রন্থ নজরুল সূর সূধা' মোট তিনটি খণ্ডে ১৯৬৮ সালে কুমিল্লা থেকে প্রকাশিত হয়। ১ম খণ্ড ইসলামী গানের স্বর্রালিপি, ২য় খণ্ডে ১৯টি গানের স্বর্রালিপি ও ৩য় খণ্ডে স্বর্রালিপি সংকলন। স্বর্রালিপিকার সুরাইয়া খলিল।
- ২২. নজক্রল সুর সংকলন: নজক্রল ইসলানের গানের স্বরলিপি এছ 'নজক্রল সুর সংকলন' এছটি ১৯৬৮ সালে প্রকাশিত হয়। স্বরলিপিকার এ. এইচ. সাঈদুর রহমান
- ২৩. নজকেল সুরলিপি: নজকেল ইসলামের গানের বরলিপি নজকেল সুরলিপি' গ্রন্থটি মোট দশটি খণ্ডে ১৯৮২-১৯৮৬ সালে প্রকাশিত হয়। প্রতিটি খণ্ডে ২৫ টি গানের বরলিপি। বরলিপিকার সুধীন দাশ ও এস. এম. আহসান মুর্শেদ।
- ২৪. শ্রেষ্ঠ নজরুল বরশিপি: নজরুল ইসলানের গানের বরলিপি গ্রন্থ শ্রেষ্ঠ নজরুল বরলিপি' দুইটি খণ্ডে কলকাতা থেকে প্রকাশিত হয়। ১ম খণ্ডে ৯৯টি গানের বরলিপি আর ২য় খণ্ডে ১২২ টি গানের বরলিপি।
- ২৫. সুনিবাঁচিত নজক্রল-গীতির স্বর্রালিপি: নজক্রল ইসলামের গানের স্বর্রালিপি গ্রন্থ 'সুনির্বাচিত নজক্রল-গীতির স্বর্রালিপি' গ্রন্থটি মোট ৫টি খণ্ডে ১৩৮৩-১৩৮৫ সালে কলকাতা থেকে প্রকাশিত হয়। প্রতিটি খণ্ডে ১০১ টি গানের স্বর্রালিপি। স্বর্রালিপিকার কাজী অনিকন্ধ।
- ২৬. সুমিবাঁটিত নজক্রণ-গজন স্বর্গাণি: নজক্রল ইসলামের ১০১ টি গানের স্বর্গাণি গ্রন্থ 'সুমিবাঁটিত নজক্রণ গজন স্বর্গাণি' কলকাতা থেকে প্রকাশিত হয়। স্বর্গাণিকার কাজী অনিক্রন্ধ।
- ২৭. নিবাঁচিত নজক্বল-ভক্তিগাঁতির স্বর্রালিপি: নজক্রল ইসলানের ১০১ টি গানের স্বর্রালিপি গ্রন্থ নির্বাচিত নজক্বল-ভক্তিগাঁতির স্বর্রালিপি কলকাতা থেকে প্রকাশিত হয়। স্বর্রালিপিকার কাজী অনিক্রদ্ধ। ২৮. নজক্বল সঙ্গীত স্বর্রালিপি: নজক্বল সঙ্গীত স্বর্রালিপি' গ্রন্থাটি নোট ১৭ টি খতে নজকুল ইপটিটিউট
- বেদে ১৯৮৬-১৯৯৪ সালে প্রকাশিত হয়। স্বর্লিপিকার সুধীন দাশ, আসাদুল হক, ব্রহ্মমোহন ঠাকুর, রশিদুন নবী।

কাজী নজরুল ইসলামের অনেক গান, রেকর্জ নাট্য বিভিন্ন স্থানে বিক্ষিপ্তভাবে ছড়িয়ে আছে, যা অদ্যাবধি গ্রন্থাকারে প্রকাশিত হয়নি। গ্রামোফোন ও বেতারের ফাইল ঘাটলে তাঁর বহু গান পাওয়া যেতে পারে, যেগুলো লোকচকুর অন্তরালে থেকে উদ্ধার করে সাধারণের অধিগম্য হওয়া প্রয়োজন।

#### রচনাবলী

কাজী নজরুল ইসলামের সমগ্র সাহিত্যকর্ম 'নজরুল রচনাসম্ভার' ও নজরুল রচনাবলী' শিরোনামে করেকটি বৃহৎ খণ্ডে পুনঃ পুনঃ প্রকাশিত হয়েছে ও নতুন সংক্ষরণ বের হচ্ছে। এ যাবত প্রকাশিত নজরুল রচনাবলীর নাম দেরা হল।

#### ১. নভারতা রচনাসভার ১ম-৫ম খণ্ড

ঢাকা থেকে প্রকাশিত কবি আবদুল কাদির (১৯০৬-১৯৮৪ খ্রি.) কর্তৃক সম্পাদিত কাজী নজরুল ইসলামের অপ্রকাশিত রচনার সংকলন নজরুল রচনাসম্ভার নামে কলকাতা থেকে ২৫ শে মে, ১৯৬৫/১১ ই জ্যেষ্ঠ, ১৩৭২ সালে প্রথম সংকরণ বের হয়। পরে এই খণ্ডটির পুনঃ নতুন সংকরণ থেকে আবদুল কাদিরের নাম বাদ পড়ে এবং এছটি নজরুল রচনাসম্ভার শিরোনামেই খণ্ডে খণ্ডে আবদুল আজিজ আল-আমান (১৯৩২-১৯৯৪ খ্রি.) এর সম্পাদনার হরক প্রকাশনী থেকে বের হতে থাকে।

নজরুল রচনাসভার' ২য় খণ্ড ১১ই জ্যৈষ্ঠ, ১৩৭৫/ ২৫শে, ১৯৬৮ সালে প্রকাশিত হয়।
নজরুল রচনা সভার' ৩য় ও ৪র্থ খণ্ড ১১ ই জ্যেষ্ঠ, ১৩৭৭ সালে প্রকাশিত হয়। নজরুল রচনা সভার
৫ম খণ্ড, ১১ ই জ্যেষ্ঠ, ১৩৮০ সালে ছাপা হয়। এসব সংকলনে নজরুল ইসলামের অনেক কবিতা,
গান, প্রবন্ধ, গল্প, উপন্যাস, নাটক ইত্যাদি অভর্তুক্ত হয়েছে। মুদ্রিত বই গুলো যখন নিঃশেষিত হয়ে
গেল তখন বিষয় বিন্যস্ত পদ্ধতি পরিবর্তন করে নজরুল রচনাসভার পাঁচ খণ্ডকে তিন খণ্ডে রূপাভরিত
করে আবদুল আজিজ আল-আমানের সম্পাদনায় কলকাতার হরফ প্রকাশনী থেকে ১৩২৫-১৩৮৮/
১৯৭৮-১৯৮১ সালে প্রকাশিত হয়।
১৭৪

#### ২. নজরুল রচনাবলী ১ম-৫ম খণ্ড

কাজী নজরুল ইসলামের রচনাসমগ্র নজরুল রচনাবলী' শিরোনামে পাঁচটি বৃহৎ খণ্ডে বিভক্ত সংকলন গ্রন্থও প্রকাশিত হয়েছে। কবি আবদুল কাদির সম্পাদিত নজরুল রচনাবলীর ১ম খণ্ড কেন্দ্রীর বাঙলা উন্নয়ন বোর্জ থেকে ১১ ই জ্যেষ্ঠ, ১৩৬৮/ ২৫ মে ১৯৬৬ সালে প্রথম সংকরণ প্রকাশিত হয়।এই খণ্ডে নজরুল ইসলামের সাহিত্য জীবনের প্রথম বুলের বেই বুলে তাঁর অন্তরে দেশাতাবোধ ছিল প্রধানতম প্রেরণা; এ সকল রচনা গ্রথিত হয়েছে। ১ম খণ্ডে নজরুল ইসলামের কিশোর বয়সের রচনার নিদর্শনম্বরপ তাঁর কয়েরকটি কবিতা ও গান সন্নিবেশিত হয়েছে। এছাড়াও নজরুল ইসলামের গয়, উপন্যাস, প্রবন্ধও অন্তর্ভুক্ত হয়েছে।

নজরুল রচনাবলীর ২য় খণ্ড ঢাকা কেন্দ্রীয় বাঙ্জা উনুয়ন বোর্ড থেকে ৯ ই পোষ, ১৩৭৪/ ২৫ ভিসেম্বর, ১৯৬৭ সালে প্রথম সংকরণ প্রকাশিত হয়। এই খন্তে নজরুল ইসলামের সাহিত্য-জীবনের বিতীয় যুগের রচনাসমূহ অন্তর্ভুক্ত হয়েছে। তনুধ্যে নজরুল ইসলামের কবিতা, গান, উপন্যাস নাটিকা ও প্রবন্ধ উল্লেখবোগ্য।

নজরুল রচনাবলীর ৩য় খণ্ড চাকা কেন্দ্রীর বাঙলা উনুয়ন বোর্ড থেকে ৯ ই ফায়ুন, ১৩৭৬/ ২১ জানুয়ারী, ১৯৭০ সালে প্রথম সংকরণ প্রকাশিত হয়। এই খন্ডে নজরুল ইসলামের সাহিত্য-জীবনের তৃতীর যুগের রচনাসমূহ অন্তর্ভুক্ত হয়েছে। তলুধ্যে নজরুল ইসলামের কবিতা, গান, কাব্যানুবাদ, গল্প, নাটিক ও প্রবন্ধ উল্লেখযোগ্য।

নজরুল রচনাবলীর ৪র্থ খণ্ডটি ঢাকা বাংলা একাডেমী থেকে কবির মৃত্যুর পর ১১ ই জ্যৈষ্ঠ, ১৩৮৪/ ২৫ শে মে, ১৯৭৭ সালে প্রথম সংক্ষরণ প্রকাশিত হয়। নজরুল ইসলামের সাহিত্য জীবনের চতুর্থ যুগের প্রায় সমুদর রচনা এই খন্ডে অন্তর্ভুক্ত হয়েছে। তনাধ্যে নজরুল ইসলামের কবিতা, গান, উপন্যাস, নাটক ও প্রবন্ধ উল্লেখযোগ্য।

নজরুল রচনাবলীর ৫ম খণ্ড প্রথমার্ধ ১১ ই জ্যেষ্ঠ, ১৩৯১/ ২৫ শে মে, ১৯৮৪ সালে এবং দ্বিতীয়ার্ধ ১লা পৌষ, ১৩৯১/ ১৬ই ভিসেম্বর, ১৯৮৪ সালে বাংলা একাডেমী থেকে কবি আবদুল

১৭৪. আজহার উদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পু. ৪৫৭-৪৫৯।

# Dhaka University Institutional Repository

কাদিরের সম্পাদনার প্রকাশিত হয়। এই খণ্ডটির উভয়ার্ধে নজরুল ইসলানের কবিতা, গান, হাসির গান, নাট্যগীত, নাটক-নাটিকা, অভিভাবণ, প্রবন্ধ, চিঠিপত্র প্রভৃতি অন্তর্ভুক্ত হয়েছে। ১৭৫

কবি আবদুল কাদির সম্পাদিত নজরুল রচনাবলী' নিঃশেষিত হয়ে যাবার পর বাংলা একাভেমী রচনাবলীর নতুন সংক্ষরণ প্রকাশের সময় প্রকাশিত রচনাবলীর মধ্যে কিছু দোব-ক্রাটি পরিলক্ষিত হয় এবং নজরুল ইসলাম সম্পর্কিত নতুন তথ্যাদিও কিছু কিছু আসতে থাকে। কবি-সম্পাদক আবদুল কাদির লোকাজরিত (১৯ শে ডিসেম্বর, ১৯৮৪) হওয়ার পর হবহু পূর্ব সংক্ষরণ মুদ্রিত না করে ভারই কাঠামোর উপর লাঁড়িয়ে পরিমার্জন, পূর্ণাঙ্গীকরণ ও সংহত দানের জন্য গঠিত সম্পাদনা পরিবদ কর্তৃক পাঁচ খণ্ডের স্থলে চার খণ্ডে পূর্ণাঙ্গ নজরুল রচনাবলী নতুন সংক্ষরণ প্রকাশিত হয়।

নজরুল রচনাবলীর এই নতুন সংক্রণের প্রসন্ধ কথায় বাংলা একাডেমীর সাবেক মহাপরিচালক মোহাম্মদ হারুন-উর-রশিদ লিখেছেন, "বর্তমান রচনাবলী বাংলা একাডেমী প্রকাশিত কবি আবদুল কাদির সম্পাদিত উক্ত নজরুল-রচনাবলীরই সংহত, পূর্ণান্ত, কালানুক্রমিক ও পরিমার্জিত রূপ। এ সংক্রণটির সংকলন ও সম্পাদনার দায়িত্ব অত্যন্ত নিষ্ঠার সঙ্গে পালন করেছেন বাংলা একাডেমীর কার্যনির্বাহী পরিবদ মনোনীত দেশের ব্রেণ্য নজরুল বিশেষজ্ঞগণ।" স্বিভ

নজরুল রচনাবলী' নতুন সংস্করণের ১ম খণ্ডে ১৯২২ থেকে ১৯২৯ সাল পর্যন্ত প্রকাশিত নজরুল ইসলানের সকল গ্রন্থ এবং ২য় খণ্ডে ১৯৩০ থেকে ১৯৪১ সাল পর্যন্ত অর্থাৎ কবির সুত্থাবন্থার প্রকাশিত বাকী সব বই সনিবেশিত হয়েছে। ৩য় খণ্ডে কবির অসুত্থাবন্থার প্রকাশিত কাব্য ও গীতিগ্রন্থ এবং গ্রন্থানারে অপ্রকাশিত কবিতা ও গান সনিবিষ্ট হয়েছে। ৪র্থ খণ্ডে কবির অসুত্থাবন্থার প্রকাশিত গদ্য ও নাট্যগ্রন্থ গ্রন্থানারে অপ্রকাশিত গদ্য ও নাট্যরচনা এবং চিঠিপত্র অন্তর্ভুক্ত হয়েছে। এ দু' খণ্ডের রচনা বিন্যাসে কালক্রম রক্ষা করা সম্ভবপর হয়ন। ১৭৭

## প্রাবলী

কাজী নজরুল ইসলাম পত্র সাহিত্যের বিশ্মরকর উনুরন ঘটিয়েছেন। কবি নজরুল ইসলাম জানতেন তাঁর চিঠি যারা পাবেন তাদের কাছে এগুলো মূল্যায়িত হবে। তাছাড়া কোনদিন এগুলো হয়তো ছাপানোও হবে। তথাপি তিনি কোন রকম আত্মসচেতনতা ছাড়াই একের পর এক চিঠি লিখতেন। তিনি হলয়ের তাপে উক্ব, ঐকান্তিক আর অন্তরঙ্গ সব চিঠি লিখতেন। অবশ্য এগুলো প্রকাশ হোক তাও তিনি চাননি। এগুলো পড়লে কারো কখনো মনে হতে পারে যে, একজনের ব্যক্তিগত ব্যাপারে হতক্ষেপ করা হচ্ছে। কিন্তু একবার পড়ে কেললে আর কেউ দুঃখ করবেন না। কারণ তিনি পাবেন অনেক পুরস্কার, গোপনীয়তা আবিষ্কার করে নয় বয়ং একটি অত্যন্ত ঐশ্বর্যান এবং অনুভূতিশীল অন্তরের সাথে পরিচিত হয়ে। নজরুল ইসলানের চিঠিগুলো ডি. এইচ. লরেসের মত। যেই পভুন পড়তে সুন্দর লাগবে, মজাও পাওয়া যাবে।

কাজী নজরুল ইসলাম বিভিন্ন সময় অসংখ্য চিঠিপত্র লিখেছেন। নজরুল ইসলামের যেসব চিঠিপত্র গ্রন্থায়ে সংকলিত হয়েছে তা নজরুল পত্রাবলী নামে জ্যেষ্ঠ, ১৩৭৭/১৯৭০ সালে কলকাতা সাহিত্যম থেকে কাজী সব্যসাচী, কাজী অনিক্লম্ব ও বিশ্বনাথ দে-এর সম্পাদনায় কল্পোলক কবি বন্ধু দীনেশরজন দাস (১৮৮৮-১৯৪১ খ্রি.)এর স্মৃতির উদ্দেশ্যে উৎসর্গ করে প্রথম সংক্ষরণ প্রকাশিত হয়। যাতে নজরুল ইসলামের ৫৭ টি চিঠিপত্র ছাড়াও 'আমরা লক্ষ্মী ছাড়ার দল',

১৭৫. দ্র: আবদুল কাদির সম্পাদিত, নজরুল রচনাবলী, ১ম খন্ত- ৫ম খন্ত ।

১৭৬. আজহারউদ্দী<del>ন</del> খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পু. ৪৬২।

১৭৭. প্রাতক, পৃ. ৪৬৩।

১৭৮. সিরাজুল ইসলাম চৌধুরী, লজরুল ইসলামের সাহিত্য জীবন, পৃ. ৭৮।

369

'তুবড়ী', 'বাশীর ভাক', 'মোরা সবাই স্বাধীন', 'মোরা সবাই রাজা', 'স্বাগত', 'মের ভূখা হুঁ', 'পথিক তুমি পথ হারাইয়াছ?', 'আমি সৈনিক', 'রাজবন্দীর জবানবন্দী' দিবন্ধগুলি রয়েছে। ১৭৯

সাম্প্রতিককালে 'নজরুলের প্রাবলী' বিশিষ্ট নজরুল গ্রেষক ও সাহিত্যিক শাহাবুদ্দীন আহমন (জন্ম-১৩৪২/১৯৩৬)এর সম্পাদনার কবির ৭৭ টি চিঠি ও পত্র প্রাপকদের পরিচিতি সহকারে ঢাকার নজরুল ইন্সটিটিউট থেকে জ্যেষ্ঠ, ১৪০২/ মে, ১৯৯৫ সালে প্রথম সংক্ষরণ প্রকাশিত হয়েছে। ১৮০

# কবি-প্রতিভার মৃশ্যায়ন

কবি কাজী নজরুল ইসলাম এক অনন্য ও অসাধারণ প্রতিভা। এই অতুলনীর প্রতিভার দীপ্তিতে ভাস্বর হয়ে আছে বাংলা সাহিত্যের প্রায় সব শাখা। যেমন- কবিতা, গান, গজল, গল্প, উপন্যাস, নাটক, প্রবন্ধ, অনুবাদ, শিশুতোষ রচনা প্রভৃতি। বাংলা সাহিত্যের উত্তরোজ্যর সমৃদ্ধি ও ব্যাপক বিভৃতির মূলেও প্রভৃত কাজ করেছে কাজী নজরুল ইসলামের অমর অবদান। বাংলা সাহিত্যের অন্যতম এই যুগপ্রইটা কবি এবং সামাজিক, সাংস্কৃতিক ও রাজনৈতিক নব জাগরণের এবং বৃটিশ শাসনের ও পরাধীনতার বিরুদ্ধে শ্বাধীনতার বাণীবাহক ও বিদ্রোহী চেতনার অনন্য সাধারণ রূপকার কাজী নজরুল ইসলামের সংখ্যামমর বর্ণাচ্য জীবন, তাঁর সাহিত্য, সঙ্গীত ও সামগ্রিক অবদান সম্পর্কে গবেষণা, আলোচনা, সমালোচনা ও মূল্যায়ন এবং নজরুল প্রতিভার স্বরূপ অনুসন্ধানের কাজ গত অর্ধশতানীরও অধিককাল ধরে চলে আসছে। চলতি শতকের বিশের দশকে সাহিত্য ক্ষেত্রে আবির্তাবের স্বল্পকালের মধ্যেই নজরুল ইসলামের মৌলিক কবি-প্রতিভা এবং তাঁর রচনার স্বাতন্ত্র্য ও শক্তি সমকালীন গাঠক ও সমালোচক মহলের বিস্মরকর দৃষ্টি আকর্ষণ করে এবং বিদ্রোহী (১৯২২) কবিতার আত্মপ্রকাশের পূর্বেই ১৯২০ সালেই বাংলা সাহিত্যের অন্যতম বিশিষ্ট কবি ও প্রাজ্ঞ সমালোচক মোহিত্যলা মন্ত্র্যুদ্ধার (১৮৮৮-১৯৫২ খ্রি.) নজরুল প্রতিভার স্বাতন্ত্র্যুধ্ধী স্বরূপ এবং তাঁর অসাধারণ সূজনশীলতার পরিচয় তুলে ধরে এই নবীন কবিকে বাংলার স্বার্হত সমাজের পক্ষ থেকে সাহিত্য অন্যন্দ স্বাগত জানান।

বলাবাহুল্য যে, মোসলেম ভারত পত্রিকার প্রকাশিত নজরুল ইসলামের ইসলামী ঐতিহ্যমূলক কবিতা 'থেয়াপারের তরণী' পাঠ করে মোহিতলাল মজুমদার পত্রিকার সম্পাদক শান্তিপুরের কবি মোজাম্মেল হক (১৮৬০-১৯৩৩ খ্রি.) কে লিখিত এক দীর্য পত্রে নবীন কবি নজরুল ইসলামকে অভিনন্দন জানান এবং উক্ত কবিতার ভাব ভাবা, হন্দ, আঙ্গিক ও রূপরীতির এবং উপমা চিত্রকল্পের আলোচনা করতঃ কবিতাটির শিল্পরূপ বিচার-বিশ্লেষণের মাধ্যমে নজরুল ইসলামের অতুলনীয় কবি-প্রতিভা ও মৌলিকতা তুলে ধরেন।

এ সম্পর্কে কবি-সমালোচক মোহিতলাল মজুমদার 'একখানি পত্র' শীর্ষক চিঠিতে লিখেছেন, "মুসলমান লেখকের সকল রচনাই চমৎকার। কিন্তু যাহা আমাকে সর্বাপেক্ষা আশান্বিত করিয়াছে, তাহা আপনার পত্রিকার সর্বশ্রেষ্ঠ কবি-লেখক হাবিলদার কাজী নজরুল ইসলাম সাহেবের কবিতা। বহুদিন কবিতা গড়িয়া এত আনন্দ পাই নাই। এমন প্রশংসার আবেগ অনুভব করি নাই। বাংলা ভাষা যে এই কবির প্রাণের ভাষা হইতে পারিয়াছে, তাহার প্রতিভা যে সুন্দরী ও শক্তিশালী এক কথায় সাহিত্য সৃষ্টির প্রেরণা যে ভাহার মনোগৃহে সত্যই জন্মলাভ করিয়াছে, তাহার নিঃশয় প্রমাণ তাহার ভাব, ভাষা ও ছন্দ। আমি এই অবসরে তাহাকে বাংলার স্বারন্থত মন্তপে স্বাগত সন্তাবণ জানাইতেছি

১৭৯. আজহার উদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পৃ. ৪৫২।

১৮০. প্রতিক, পৃ. ৪৫২; শাহারুন্দীন আহমদ সম্পাদিভ, নজরুলের প্রার্থনী, ( ঢাকা: নজরুল ইন্টিটিউট,৫জৈট, ১৪০২/ মে, ১৯৯৫)।

Shrh

এবং আমার বিশ্বাস প্রকৃত সাহিত্যামোদী বাঙালী পাঠক ও লেখক সাধারণের পক্ষ হইতেই আমি এই সুখের কর্তব্য সম্পাদনে অগ্রসর হইরাছি।"<sup>১৮১</sup>

মন্তব্যটি বাংলা ১৩২৭ সালের ভাদ্র সংখ্যা 'মোসলেম ভারত' পত্রিকায় প্রকাশিত হয়েছিল। নজরুল ইসলামের কাব্য প্রতিভার ক্রমবিকাশের দিক থেকে বিচার-বিশ্লেষণ করলে এই মন্তব্যের যথেষ্ট মূল্য আছে।

মোহিতলাল মজুমদার (১৮৮৮-১৯৫২ খ্রি.) নজরুল ইসলামের প্রতিভা ও তাঁর কাব্যের প্রথম এবং পথিকৃৎ সমালোচক ও মূল্যারনকারী। 'মোসলেম ভারত' পত্রিকার সম্পাদক মোজান্মেল হককে লিখিত 'একখানি পত্র' শীর্ষক চিঠিতে মোহিতলাল মজুমদার নজরুল ইসলামের বাদল প্রাতের শরাব' শীর্ষক কবিতার প্রশংসা করে লিখেন, "বাদল প্রাতের শরাব" শীর্ষক কবিতার প্রশংসা করে লিখেন, "বাদল প্রাতের শরাব" শীর্ষক কবিতার ইরানের পুম্পসার ও দ্রাক্ষাসার ভরপুর হইরা উঠিয়াছে। এই কবিতাটিতেও কবির মতে' হইবার ও 'মন্ত' করিবার ক্ষমতা প্রকাশ পাইয়াছে। বাঙালী মাত্রই ইহার উচ্ছল রসাবেশ অন্তরে অনুভব করিবে। কবির লেখনী জয়বুক্ত হউক।"

১৮২

কবিতার শিল্পরপের এবং তার উৎকর্ষের বিচার মৃণত তাব, ভাষা, হন্দ, উপমা-চিত্রকল্প ইত্যাদির ব্যবহার ও প্রয়োগেরই বিচার। কবির শক্তি ও সাফল্য এসবের সার্থক প্রয়োগের নিরিখেই নির্ণীত হয়ে থাকে। উল্লেখ্য যে, উনিশ শতকের বিশের দশকে সাহিত্য ক্ষেত্রে অবির্ভাবের পরে এবং তাঁর সাড়া জাগানো বিখ্যাত বিদ্রোহী কবিতা রচনার আগে যে সব কবিতার নজরুল ইসলামের অনন্য সাধারণ মৌলিক কবি-প্রতিভা এবং সৃষ্টি ক্ষমতার প্রকাশ ঘটে, সে গুলো হচ্ছে, 'খেয়াপারের তরণী', 'মোহররম', কোরবানী', 'শাত-ইল-আরব', 'কামাল গাশা', 'ফাতেহা-ই-দোরাজসহম' প্রভৃতি মুসলিম ঐতিহ্যমূলক কবিতা। মোহিতলাল মজুমদার নজরুল ইসলামের 'কোরবানী' কবিতা পাঠ করে তার হন্দ দক্ষতার বিমুগ্ধ হয়ে লিখেছেন; "গুধু যন যন যুক্তাক্ষর বিন্যাসই নয়-পর্বান্ত হসন্ত বর্ণ, যতদূর সন্তব বর্জন করিতে পারিলে শ্বর প্রসারণের কোন অবকাশ আর থাকে না বলিয়া, এই বাংলা ছন্দেও প্রবল আঘাতমূলক হন্দ স্পন্দের সৃষ্টি করা যায়, যথা -

'ওরে হত্যা নয় আজ সত্যাগ্রহ শক্তির উদ্বোধন'

ইহা পড়িতে হইবে এইরূপ-

'ওরে হত্যা-নয়াজ ০ সত্যাগ্রহ ০ শক্তি রুদ্বো ০ ধন'

ইহার কোন খানে স্বর প্রসারণের অবকাশ মাত্র নাই।"<sup>১৮৩</sup>

কাজী নজরুণ ইসলামের সমকালীন সৃন্ধদর্শী সাহিত্য সমালোচক আবুল কালাম মোহান্দদ শামসুন্দীন (১৮৯৭-১৯৭৮ খ্রি.) সমগ্র বাংলা কাব্যের পটভূমিকার নজরুলের কবি-প্রতিভার স্বরূপ, স্বাতন্ত্র্য ও শক্তি এবং অসাধারণ মৌলিকতা তুলে ধরে তাঁকে বাংলা সাহিত্যের অন্যতম যুগ প্রবর্তক কবি হিসেবে অভিহিত করেন এবং নজরুল ইসলাম যে ভবিষ্যতে তাঁর প্রাপ্য সাহিত্য সিংহাসনে শ্রদ্ধার সঙ্গে অভিষিক্ত হবেন এই প্রত্যার তিনি দৃঢ়কঠে উচ্চারণ করেন। 'সওগাত' পৌষ, ১৩৩৩ সংখ্যার কাব্য-সাহিত্যে বাঙ্গালী মুসলমান' শীর্ষক এব দীর্ষ প্রবন্ধে নজরুল ইসলামের কবি-প্রতিভা ও তাঁর কবিতার বিভিন্ন দিক সম্পর্কে আলোচনা করে আবুল কালাম মোহান্দ্দ শামসুন্দীন লিখেন, ''এই যুগ-প্রবর্তক কবি প্রতিভা কাজী নজরুল ইসলাম। অন্যান্য যুগ-প্রবর্তক প্রতিভার উদর যেমন হইয়াছে, নজরুল ইসলামের সময়ও তাহাই হইতেছে। অর্থাৎ চতুর্দিক হইতে তাঁহার বিরুদ্ধে একটা অস্বাভাবিক কোলাহল উঠিয়াছে। মুসলমানদের মধ্যে একদল তাঁহাকে কাকের কতোয়া দিয়া তাহার

১৮১. মোহিত্যাল মজুমদার, 'একথানি পর', (কল্কাডা: মোসলেম ভারত, ১ম বর্ষ, ৫ম সংখ্যা, ভদ্র , ১৩২৭), পৃ. ৩৪২-৩৪৪; উদ্ধৃত, রফিকুল ইসলাম, নজরুল জীবনী, পৃ. ১০২-১০৫।

१४२. याच्छ।

মোহিতলাল মন্ত্র্মদার, বাংলা কবিতার ছন্দ, পৃ. ২৮-২৯।

আবৃল কালাম মোহাম্মদ শামসুদ্দীন তাঁর ধারাবাহিক প্রবন্ধে একশ্রেণীর হিন্দু-মুসলিম সংকীর্ণ চিত্ত এবং গোড়া সমালোচকদের নজকল সমালোচনা, কবির নিন্দার সমালোচনা করে এবং নজকল ইসলামের প্রতিভার স্বাতদ্ধ্য ও মৌলিকতা তুলে ধরে বলেন, "যুগ-প্রবর্তক প্রতিভাকে বুকতে একটু দেরীই লাগিবে। কিন্তু আমালের আশা আছে সেদিন বেশী দূরে নয়, যে দিন এই নতুন যুগ প্রবর্তক কবি-প্রতিভা বাংলার সাহিত্যিক মন্তলীতে সাদরে অভ্যর্থিত হইবেন এবং নিজের প্রাপ্য সাহিত্য সিংহাসনে শ্রদ্ধার সাথে অভিষিক্ত হইবেন।" ১৮৫

আবুল কালাম শামসুদ্দীনের ভবিষ্যৎবাণী অচিরেই প্রতিফলিত হয়েছিল। সত্যই বাঙ্গালী জাতির পক্ষ থেকে কবিকে বিরাট নাগরিক সংবর্ধনা দেওয়া হয়েছিল। বস্তুতঃ নজরুল প্রতিভার বরূপ সন্ধান ও তাঁর সাহিত্যিক মূল্যায়নের সুদীর্ঘ ইতিহাসে মোহিতলাল মজুমদার ও আবুল কালাম শামসুদ্দীনের ভূমিকা শুধু অগ্রণীর নয়, এ প্রচেষ্টা মাইল ষ্টোন হিসেবেও চিহ্নিত হবার মতো।

আবুল কালাম শামসুন্দীন সর্বপ্রথম কাজী নজরুল ইসলামকে যুগ প্রবর্তক কবি, বাংলার জাতীর কবি এবং বাংলার সর্বশ্রেষ্ঠ মৌলিক ও বন্ধতাত্রিক কবি হিসেবে তাঁকে অভিনন্দিত করেন। নজরুল ইসলাম ইসলামী আদর্শ, ঐতিহ্য ও মূল্যবোধ নিয়ে এবং মুসলিম জাগরণের লক্ষ্যে অনেক কবিতা ও গান লিবেছেন। আবুল কালাম শামসুন্দীন তাঁর দীর্ঘ আলোচনার ইসলামী আদর্শ ও জোশপূর্ণ কবিতা রচনার নজরুল ইসলামের অসাধারণ শক্তিমন্তা ও দক্ষতার উল্লেখ করে এবং তাঁর কামাল পাশা', 'আনোরার', 'শাত-ইল-আরব', 'কোরবানী', 'মোহররম', 'সুব্হ-উন্মেদ', 'ফাতেহা-ই-দোরাজ্-দহম', প্রভৃতি কবিতার উদাহরণ দিয়ে বলেন, "এমন ইসলামী প্রকাশ ভঙ্গীযুক্ত চমৎকার রচনা বাংলা সাহিত্যে আর নাই।...এমন ইসলামী প্রকাশভঙ্গীযুক্ত কবিতা আর কার কলম হইতে বাহির হইয়াছে ...এমন ইসলামী জোশ, এমন মুসলমানী শৌর্য-বীর্বের প্রকাশ বাঙলার আর কোন কাব্যে আছে? ভীক্র বাঙালীর কলমে যে এত তেজ ছিল, তাহা নজরুল ইসলামের আবির্তাবের পূর্বে আর কে কল্পনা করিতে পারিরাছিল?" ১৮৬

মাসিক 'সওগাত' পত্রিকার ১৩৩৩ বাং /১৯২৬ সালের আশ্বিন সংখ্যার প্রকাশিত 'সাহিত্য ও যুগ ধর্ম' শীর্ষক প্রবন্ধের একাংশে আবুল মনসুর আহমদ (১৮৯৮-১৯৭৯ খ্রি.) এর একটি উক্তি বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য। তিনি লিখেন, "মোসলমান অধিক দিন বাংলা সাহিত্যে নামে নাই। কিন্তু এই অল্পদিনেই নজকল ইসলাম দেখা দিয়াছেন। বাংলার গীতিকাব্য যখন সুরা, সুন্দরী ও স্বর্গ লইয়া মাতোয়ারা হইতে হইতে অবসাদে মৃতকল্প হইয়া গিয়াছিল, যখন ওদিকে অগ্রসর হইবার আর কোন ও পথই ছিল না, যখন কবি প্রিয়ার ধ্যানে নিতান্ত অ-কবিরাও অবসন্ন নিদ্রায় যুনাইয়া পড়িয়াছিল, ঠিক সেই সময় নজকল ইসলাম তাঁর কাড়া-নাকাড়া বাজাইতে বাজাইতে বাঙালীর হৃদয় দুয়ারে উপস্থিত

১৮৪. আবুল কালাম শামসুদ্দীন, কাব্য সাহিত্যে বাদালী মুসলমান, (সওগাত , পৌষ, ১৩৩৩); উদ্ধৃত মোহাম্মন নাসিরউদ্দীন, সওগাত-যুগে নজরুল ইসলাম, পু. ৭৭।

১৮৫. প্রাতক, পু. ৭৬-৭৭।

১৮৬. মোহামল শাসিরউন্দীন, সওগাত যুগে নজরুল ইসলাম, পৃ. ৭৯-৮০

হইয়া তাকে এমন সবল কাঁকুনী দিয়াছেন যে, তার প্রেমের নেশা ছুটিয়া গিয়াছে। বাংলা গীতিকাব্যে নতুন তোরণ বার খুলিয়া গিয়াছে।"<sup>১৮৭</sup>

কবি-সাহিত্যিকগণ হলেন সত্য ও সুন্দরের মূর্তপ্রতীক। বিদ্রোহী কবি কাজী নজরুল ইসলাম ছিলেন আমাদের জাতীর চেতনার মূল কেন্দ্রবিন্দু। তিনি ছিলেন সামাজিক অন্যার-অত্যাচার ও জুলুমদির্বাতনের বিরুদ্ধে বিলিষ্ঠ প্রতিবাদী কর্চ। অবহেলিত ও লাঞ্ছিত জাতিকে আলোর পথে উত্তরণে তাঁর
ভূমিকা ছিল অনন্য। নজরুল ইসলামের তুলনা তিনি নিজেই। নজরুল ইসলাম গানের কবি, ইসলামী
আদর্শের কবি, মানবতার কবি, সাম্যের কবি, সর্বোপরি বাঙালী মুসলমানদের স্বাধীনতার কবি।
নজরুল ইসলাম সকল ধর্মের স্বীকৃত কবি হওয়া সত্ত্বেও নিজেকে একনিষ্ঠ বান্দা ও নবী করীম (সা.)
এর উন্মত হিসেবে দীপ্ত কঠে ঘোষণা দিতে ছিধাবোধ করতেন না। একজন পরিপূর্ণ মুসলমান হওয়া
সত্ত্বেও তিনি ইসলামী সংগীতের পাশাপাশি হিন্দুদের জন্য শ্যামা সংগীতও রচনা করেছেন।

নজরুল ইসলাম উপমহাদেশের স্বাধীনতা সংখ্যামের অগ্রণী সেনানারক। নজরুল ইসলামের সাহিত্য চেতনা-দর্শন অনুসরণের মাধ্যমে যুবসমাজ হতাশা থেকে মুক্ত হয়ে দেশ ও জাতি গঠনে অগ্রণী ভূমিকা রাখতে পারে। নজরুল ইসলাম মূলতঃ বাঙালী মুসলমানের জাতীর কবি। তাঁকে আমরা মানুবের কবি, মানবতার কবি, সাম্যের কবি ঘাই বলি বাঙালী মুসলমানরা তাঁর কাছে যত ঋণি এমনটি আর কোন লেখক, কবি বা সাহিত্যিকের কাছে নন। নজরুল ইসলাম আমাদের স্বাধীনতার কথা বলেছেন, জেল খেটেছেন, নির্যাতন ভোগ করেছেন। তিনি আমাদের ভাষা, সাহিত্য, সংস্কৃতি ও জীবনবোধের কথা বলেছেন। নজরুল ইসলাম ধনী, দরিদ্র, কুলি, মজুর, অধঃপতিত, নির্যাতিত সকল মানুবের কথা বলেছেন। তাই নজরুল ইসলাম আমাদের সকলের জাতীর কবি।

কাজী নজরুল ইসলাম আমালের সাহিত্য-সংকৃতির মণিমুক্তা। তিনি আমালের প্রেরণার উৎস। আমালের জাতীয় দিক নির্দেশনার অগ্ন সেনানী। বছমুবী কালজয়ী প্রতিতা ও সংগ্রামী জীবনের অধিকায়ী কাজী নজরুল ইসলাম বাংলা সাহিত্যের অন্যতম যুগস্রষ্টা কবি, বিদ্রোহী চেতনার অসামান্য রূপকায়। একাধারে কবি, সাহিত্যিক, কথাশিল্পী, সাংবাদিক, প্রাবন্ধিক, অভিনেতা, নাট্যকায়, গীতিকায় ও সুরকায় নজরুল ইসলামের সৃষ্টিধর্মী মৌলিক প্রতিভার অবদানে সাহিত্যের সব শাখা এবং আমালের সমাজ-সংকৃতি অত্যন্ত সমৃদ্ধ ও ঐশ্বর্যমন্তিত হয়েছে। নবজাগরণের তুর্ববাদক নজরুল ইসলাম ঔলনিবেশবাদ, পরাধীনতা শোষণ, বঞ্চনা, অন্যায়-অত্যাচায়, নিপীড়ন, কুসংকায় ও গোড়ামীয় বিরুদ্ধে তার কুরধার লেখনীকে হাতিয়ায় হিসেবে ব্যবহার কয়েছেন। তাই আমালের জাতীয় জাগরণে কাজী নজরুল ইসলামের সৃষ্টিশীল সাহিত্য অকুতোভয় প্রেরণা জাগায়।

১৮৭. আবৃদ মনসুর আহমদ, সাহিত্য ও যুগ ধর্ম,( কলকাতা: সওগাত, আশ্বিদ, ১৩৩৩/ ১৯২৬); উদ্ধৃত মোহাম্মদ নাসির উদ্দীন, সওগাত যুগে নজরুল ইসলাম, পৃ. ৭৬।

# পঞ্চম অধ্যায় আহমাদ শাওকীর কবিতায় ইসলামী চিন্তাধারা

পৃথিবীর অনেক জাতির নিকট বিভিন্ন শ্রেণীর সাহিত্যের প্রাথমিক উৎস হচ্ছে ধর্ম। আসমানী কিতাব তথা ধর্মগ্রন্থসূহ থেকে সর্বদাই কবি-সাহিত্যিকগণ উৎসরূপে গ্রহণ করেছেন এবং এ থেকে বিষরবন্ধ নির্বাচন করে তাঁরা সেগুলোকে বিভিন্ন চিঅ, কল্পনা ও চিন্তা-চেতনার ধর্মীর ভাবধারা নিজেদের কাব্যকর্মে ফুটিয়ে তুলেছেন। নিঃসন্দেহে সাহিত্যের সাথে ইসলামের সম্পর্ক হচ্ছে অধিক সুসৃচ়। কারণ ইসলাম পূর্বেকার ধর্মের চেরে পূর্ণাঙ্গ আসমানী ধর্ম এবং ইসলাম পূর্ববর্তী ধর্মগ্রন্থসূহকে রহিত করে দের। আত্মাহ রাব্বুল আলামীন তাঁর বান্দাদের জন্য যাবতীর ধর্মের পরিসমান্তিকারী হিসেবে ইসলামকে মনোনীত করেন এবং ইসলামের নবী হ্যরত মুহান্দদ মুন্তকা (সা.) এর মাধ্যমে রিসালাতের পরিসমান্তি ঘটান। এদিক দিয়ে ইসলাম এমন একটি ধর্ম যা সর্বশ্রেষ্ঠ সাহিত্য ভাভারসমূদ্ধ চিরন্থারী মুজিযা আলক্রেআনের উপর নির্তর্বীল। আর মহানবী হ্যরত মুহান্দদ মুন্তকা (সা.) সমষ্টিগত রিসালাতের অলংকারপূর্ণ বর্ণনার মাধ্যমে নীয় বংশের উপর সর্বোচ্চ মর্যাদা লাভ করেন। সূতরাং মহান আল্লাহর পরিঅ কালাম 'আল-কুরআন' ঠাঁ এ রাসুলুল্লাহ (সা.) এর মুখ নিঃসৃত বাণী 'আল-হাদীস' ক্রিকানার মাধ্যমে জান-বিজ্ঞানের প্রকৃত উৎস। আর এ সকল জ্ঞান-বিজ্ঞানের অগ্রভাগে রয়েছে সাহিত্যিক ও ভাষাতাত্ত্বিক জ্ঞান-বিজ্ঞানসমূহ। এতে সুম্পাইভাবে প্রতীয়মান হয় যে, ইসলাম ও সাহিত্যের মধ্যে দৃচ্ সম্পর্ক বিদ্যমান। কালক্রমে এই সম্পর্কের দৃচ্তা উত্তরোত্তর বৃদ্ধি পাচেছ।

আলোচ্য অধ্যারে আমরা ইসলাম ও সাহিত্যের মধ্যন্থিত আন্তঃসম্পর্কের একটি চিত্র বিশেষতঃ এক্ষেত্রে ইসলামের সুম্পষ্ট প্রভাবের মূল্যায়নের প্রয়াস পেরেছি। এ পর্যারে আমরা আরব কবি সম্রাট আহমাদ শাওকীর ইসলামী চিন্তাধারার কবিতাবলী বিশদ বিশ্লেষণসহ বঙ্গানুবাদ করেছি। আহমাদ শাওকী আধুনিক মুগের কবিদের মধ্যে সর্বাধিক ধর্মীর বিষয়বন্তুসমূহ গ্রহণ করেছেন এবং তাঁর ইসলামী কবিতার মধ্যে অধ্যয়নযোগ্য বিভিন্ন বিশেষ দিক রয়েছে।

বলিও আহমাদ শাওকী ধর্মের অবশ্যকরণীয় বিধি-বিধান কঠোরভাবে পালন করতেন না, গোপনে ও প্রকাশ্যে তিনি ছিলেন মদ্যপানে অভ্যন্ত। বিনা কারণে হজ্ঞ পালনের ক্ষেত্রে তিনি অলসতা করতেন, তথাপি তিনি ছিলেন শীয় ধর্মের প্রতি শ্রদ্ধাশীল ও দৃঢ় 'আকীদা সম্পন্ন একজন মুমিন মুসলমান। ইসলাম ও মুসলমানদের প্রতি ছিল তাঁর গভীর অনুরাগ।' ইসলাম সম্পর্কে মিধ্যা অভিযোগকারী শক্রুদের বিরুদ্ধে তিনি ছিলেন বলিষ্ঠ কণ্ঠ ও সোচ্চার। তাঁর কাব্য গ্রন্থ দীওয়ান 'আল-শাওকিয়্যাত' হাঁপি পাঠ করলেই এহেন প্রুদ্ধ সত্য প্রতীয়মান হয়। তাঁর সাহিত্যের অর্ধাংশ জুভ়ে ইসলামী চিন্তাধারা ফুঠে উঠেছে। ধর্ম ছিল তাঁর মনের মধ্যে একটি অতি প্রয়োজনীয় ব্যাপার, যা ছাড়া তাঁর মনে শান্তি ছিল না। তাই তাঁর রচনায় বিভিন্ন ধর্মীয় উৎসাহ-প্রেরণাশূন্য কাসীদার সংখ্যা অতিনগণ্য। কবি সম্রাট আহমান শাওকী তাঁর কবিতায় সবচেয়ে বেশী ইসলামের জয়গান করেছেন,

মুহামদ ইউসুফ কৃকন, আ'লাম আল-দাদর ওয়া আল-শি'র ফী আল-আসর আল-আরবী আল-হাদীস, পৃ. ২৪৯:
ইন্'আম আল-জুন্দী, আল-রাঈদ ফী আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ৪৯৫।

তাই তিনি মহান আল্লাহ, নবী-রাসূল, আসমানী কিতাব, খলীফা ও পবিত্র স্থানসমূহের নাম পুনঃ পুনঃ উল্লেখ করেছেন। <sup>২</sup>

কবি আমীর আল-ত'আরা' اَشِرُ اللَّهُ عَرَاءِ উপাধিতে ভূবিত হওয়ার খুশীর চেয়ে নিজেকে শাইর আল-ইসলাম' الرِّهُ উপাধিতে ভূবিত করাকে প্রাধান্য দিতেন ও অধিক আনন্দিত হতেন। ত আহোক, "পূর্ববর্তী কবিদের অনুসরণেই আহমাদ শাওকী ধর্মীর কবিতা রচনা তরু করেন।" এতদসম্পর্কে ভারতের হারদ্রাবাদের ওসমানীয়া বিশ্ববিদ্যালয়ের আরবী বিভাগের অধ্যাপক ইসমাত মাহদীর একটি মন্তব্য প্রণিধানযোগ্য। তিনি বলেহেন: ও

"Shawqi was also proud to his Islamic heritage and composed many poems on Islam." (শাওকী তারঁ ইসলামী ঐতিহ্য এবং উত্তরাধিকারের জন্যও গৌরববোধ করতেন, আর তিনি ইসলাম সম্পর্কে অনেক কবিতা রচনা করেন।)

প্রকৃতপক্ষে আহমাদ শাওকী তাঁর অগ্রজদের অনুকরণ ও তাঁদের থেকে গ্রহণে আগ্রহী ছিলেন। বিশেষতঃ ধর্মের ব্যাপারে আকাসীয় যুগের প্রখ্যাত কবি মুহামদ বিন সাঈদ আল-বু সিরী (৬০৮-৬৯৬ হি./১২১২-১২৯৬ খ্রি.) এর দ্যায় পূর্ববর্তী কবিদের দ্বারা উপস্থাপিত ইসলামী চিন্তাধারা তাঁর নাহজ वान-वृत्रमा اللَّهُ وَيَدُهُ النَّبُويِتُ النَّبُويِتُ अ 'वान-श्रायिग्रा वान-नावाविग्रा। و نَهْجُ الْبُرُدُةُ काजीमावत्र व्यूजती করেন। আহমাদ শাওকী তাঁর ধর্মীয় কাসীদাসমূহে মহানবী হযরত মুহান্মদ (সা.) এর প্রশস্তিতে ক্ষান্ত হননি, বরং তিনি ইসলাম ও মুসলমানদের দ্রতিগাঁথায় অগ্রণী ভূমিকা পালন করেন। যদিও কবি ধর্মপরায়ণ ছিলেন না, বরং ধর্মপরায়ণের দৃশ্যে নিজের প্রকাশকে ভালবাসতেন। যেমন- খেদীব বিতীয় আব্বাসের সাথে হজ্জের উদ্দেশ্যে গমনের সময় কাকেলা থেকে পলায়নে এমনটি ঘটেছে। অতঃপর তিনি অনুশোচনা ও আল্লাহ রাব্বুল আলামীনের কাছে ক্ষমা প্রার্থনায় পরিপূর্ণ নাহজ আল-বুরদা নামক কাসীদাটি রচনার দ্বারা এহেন পলায়নের কাফ্ফারা আদার করেন। আর খেদীবীর وُهُمُ الْسِيْرُكُ কাছে গমন করে অপারগতা ও ক্ষমা প্রার্থনা করেন। এসব কিছুর কারণ হচ্ছে ধর্মীয় ধারা হতে আহমাদ শাওকীর দুরে থেকে মদ্যপানের প্রাত মাত্রাতিরিক্ত আসক্তি। আহমাদ শাওকীর ভেতর ও বাহিরের এহেন সুল্পষ্ট বিরোধিতার কারণ হচ্ছে সম্পদ, প্রাচুর্য এবং বিত্তশালী ভোগবিলাসী তাঁর চতুর্পার্শ্বস্থ পরিমভল। এ কারণে আহমাদ শাওকী নিজের জন্য দু'টি ব্যক্তিত্বকে গ্রহণ করেছেন। একটি হচ্ছে মিসরের মৌলিক সমাজের অনুগত ধর্মের সাথে সম্পৃক্ত ব্যক্তিত্ব, যেখানে তিনি জন্মভূমি ছেড়ে নির্বাসিত দেশে গমনের পূর্বে লালিত-পালিত হন। আরেকটি চরিত্র হচ্ছে পান্চাত্য সভ্যতা ও সংস্কৃতির মধ্যে ছাত্রের ব্যক্তিত্ব, যেখানে তিনি ধর্মীয় অত্যাবশ্যকীয় ফরজ কাজসমূহ থেকে শিথিল হয়ে ভোগ-বিলাসে লিপ্ত হন।<sup>৬</sup>

সমালোচকগণ আহমাদ শাওকীর এই বৈত চরিত্রের রহস্য উন্মোচন করেছেন। এ সম্পর্কে প্রথমতঃ প্রখ্যাত আরবী সাহিত্য সমালোচক ড. মুহাম্মদ হুসাইন হারকাল (১৩০৫-১৩৭৬ হি./১৮৮৮-১৯৫৬ খ্রি.) আল-শাওকিয়্যাতের ১ম খণ্ডের ভূমিকায় লিখেছেন যে, "শাওকী বৈত ব্যক্তিত্বসম্পন্ন, তিনি মুসলমানদের ঈমানের সাথে সম্পৃক্ততা, পাশ্চাত্য জাতিসমূহ কর্তৃক তাদের প্রতি নিরেট ক্রুসেজীয়

হান্না আন-ফার্থী, তারীখ আন-আদব আল-আরবী, পৃ. ১৮৮-১৮৯।

৩. ভ. আহমাদ মুহাম্মদ আল-হফী, আল-ইদলাম ফী শি'র শাওকী, পৃ. ১২।

আহমাদ কাব্দিশ, ভারীখ আল-শি'র আল-আরবী আল-হালীদ, পৃ. ৭৯।

<sup>4.</sup> Ismat Mahdi, Modern Arabic Literature 1900-1967, P. 56.

৬. ড. আবদুশ মাজীদ আল-হর, আহমাদ শাওকী, পৃ. ১৪৫-১৪৭।

দৃষ্টিতে তাকানোর মোকাবেলায় মুসলমানদের ঐক্য ও অন্তিত্বের ব্যাপারে দৃঢ় অবস্থান সন্ত্বেও শাওকী জীবনকে ভালবাসতেন এবং জীবন সংশ্লিষ্ট ভোগ-বিলাসে লালায়িত ছিলেন।"

প্রসক্তনে মাহির হাসান কাহনী বলেছেন, "এই যে লোকটি, যিনি আধুনিক সভ্যতাকে ভালবাসেন, কিন্তু তিনি একজন মুসলিম এবং প্রতিটি ক্ষেত্রে ইসলামকে ভালবাসেন, তিনি আর কি-ই বা করতে পারেন।"

আলী নাজ্দী নাসিফ এ সম্পর্কে মন্তব্য প্রকাশ করে বলেন যে, "শাওকী অন্যান্যের ন্যায় আনন্দ-উপভোগের উপকরণাদির সম্মুখীন হন, যেমন তিনি অনুশোচনা করা ও আধ্যাত্মিকতার কারণসমূহের অনুগামী হন; তাই তিনি এটার দ্বারা এবং ওটার দ্বারা প্রভাবিত হন। অনেক কবি ও সৃদ্ধ অনুভৃতি সম্পন্ন ব্যক্তিই এই দু'টির প্রতি সাড়া প্রদান করেছেন।" "

অবশ্যই আহমাদ শাওকী নিজের মনের অভ্যন্তরে এমন কতগুলো প্রেরণা লাভ করেন, যা তাঁকে বীয় কবিতায় ইসলামের পোঁরব ও মহিমা বর্ণনা এবং এর মূল্যবোধসমূহের পবিত্র বর্ণনায় অনুপ্রাণিত করেছে। আহমাদ শাওকীর উল্লেখযোগ্য ধর্মীয় কবিতায় মধ্যে কবি কর্তৃক ১০৬২ হি./ ১৮৯৪ সালে রিচিত কিবার আল-হাওয়াদিস ফী ওয়াদী আল-নীল' كِبَارُ الْحَوَادِثِ فِي وَادِي النَّيِلِ শীর্ষক কাসীদাটি ইসলামের প্রতি তাঁর আনুগত্য ও আল্লাহ রাক্ষুল আলামীনের নিকট তাঁর কায়মনোবাকো প্রার্থনার একটি বান্তব কথাচিত্র। অনুরূপভাবে ১৩১৭ হি./১৯১০ সালে রিচিত ইলা আরাফাত' الْمُولِّدِ الْمُعْرِيِّةُ النَّمُولِّدِ الْمُعْرِيِّةُ الْمُولِّدِ الْمُعْرِيِّةُ الْمُعْمِلِيِّةُ وَالْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِعِيِّةً وَقَاعِلَمُ الْمُعْمِعِيِّةً وَالْمُعْمِعِيِّةً وَالْمُعْمِيِّةً وَالْمُعْمِعِيِّةً وَالْمُعْمِعِيِّةً

৭. ড. মুহাম্মদ হুসাইন হায়কাল, মুকান্দিমাতু আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৬।

মাহির হাসান ফাহ্মী, শাওকী শি'রুহু আল-ইসলামী, (কায়য়ের, ১৯৫৯), পৃ. ৯২।

৯. আদী নাজ্দী নাসিফ, আল-দ্বীন ওয়া আল-আখলাক ফী শি'র শাওকী, (কায়রো, ১৯৬৪), পৃ. ১৪।

১০. মুহামদ আবদুল মুদিন খান, আয়বী কবিভায় ইসলামী ভাবধারা, 'ইসলামিক ফাউডেশন পত্রিকা', (ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউডেশন বাংলাদেশ , ৩৮ বর্ষ, ৪র্থ সংখ্যা, এপ্রিল-জুন, ১৯৯৯), পৃ.৭৫; ড. আহনাদ মুহামদ আল-হক্টী, আল-ইসলাম ফী শি'র শাওকী, পৃ. ৮-৯; হাল্লা আল-কাব্দী, ভায়ীধ আল-আদব আল-আয়বী, পৃ. ৯৮৭-৯৮৮।

# প্রথম পরিচেছদ আল্লাহর প্রতি ঈমান ও আকীদা

আহমাদ শাওকী মহান প্রষ্টার অন্তিত্ব ও প্রাচীনকাল থেকে মানুব যে বিষরটি সম্পর্কে সংশরবাদী সেই একত্বাদ তথা তাওহীদ के সম্পর্কে কবিতা রচনা করেছেন। তিনি একমাত্র আল্লাহ তা'আলাকেই সৃষ্টিকর্তা, পালনকর্তা এবং ইবাদাতের একমাত্র হকদার বলে মুখে শীকার এবং মনে-প্রাণে আন্তরিক বিশ্বাস স্থাপন করতঃ তাঁর নিদর্শনাবলীর অন্তিত্ব ঘোষণা করেছেন। মানুবকে বারা ইবাদাত থেকে বিরত রাখতে চেয়েছিল তাদের বিরুদ্ধে বিদ্রোহ ঘোষণা করেছেন। তিনি মহান আল্লাহর দরবারে মিনতি করেছেন এবং অবনতমন্তকে তাঁর সকল করসালা মেনে নিয়েছেন। এই মর্মে বিশ্বাস স্থাপন করেছেন যে, তাঁর দরবার থেকে পালানোর আর কোন পথ নেই। শীর পাপ মোচনের জন্য আল্লাহ পাকের দরবারে আকুল হয়ে প্রার্থনা করেছেন। ১০

আর তাঁকৈ বিপথগামিতা ও পদস্থলন থেকে নিষ্কণুস ঈমান সহকারে মানুবকে দ্বীন ও দুনিয়ার প্রশান্তিদাতা আল-কুরআনের শিক্ষা গ্রহণের মাধ্যমে এর প্রতি সংযুক্ত থাকা এবং সত্যের উপর মানুবকে সমাবেশকারী মসজিদ ও জড় বন্তুর লোভ-লালসা সংবরণের দ্বারা রাতের আধার ও দিবালোকে দেশ-জাতিকে রক্ষা করার ক্ষেত্রে আল্লাহর সাথে সাক্ষাতের প্রমাণ হিসেবে পরিগণিত করেছেন। যেমন- কবি বলেন:

"বীর চরিত্রে ও আচরণাদিতে সকল কলদ্ধ থেকে নিস্পাপ মুমিন এমন যে, আল্লাহ সর্বদাই তাঁকে রাত্রির অন্ধলারে মসজিদের আঙিনা ও তাঁর কিতাবের পার্শ থেকে পর্যবেহ্ণণ ও রহ্ণণাবেহ্ণণ করে থাকেন।"

আহমাদ শাওকী দ্রান্তার শ্রেষ্ঠত্ব ও মহত্তে সর্বদাই আশ্চর্যবোধ করেন, যিনি প্রতিটি অনাথের প্রতি এগিয়ে যাওয়া এবং বিধবা, দুর্বল ও অভাবীদের প্রতি অনুকম্পা প্রদর্শন, সংকর্ম অন্তেবণকারীদের প্রতি অধিকার পরিপূর্ণ করা, যুবকদের প্রতিশ্রুতি এবং যোগ্য ও ধনী ব্যক্তিদের প্রতি কল্যাণ কাজ প্রসারিত করার জন্য আল্লাহর প্রতি ঈমানকে একমাত্র পদ্থা হিসেবে পরিগণিত করেছেন। মুসলমানদের ঈমানী দায়িত্ব সচেতনতার প্রতি ইশারা করে কবি বলেন: ১৩

ড. আহমাদ মুহাম্মদ আল-হফী, আল-ইসলাম ফী শি'র শাওকী, পৃ. ৩৪।

১২. আহানাদ শাওকী, আল-শাওকিয়্যাত, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩৩।

১৩. আল-শাওকিয়্যাত, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩৪।

"তিনি ইয়াতীমদেরকে তাঁর (মুমিনের) ছায়াতলে আশ্রয়গ্রংশকারী হিসেবে দেখেন এবং বিধবাদেরকে তাঁর দ্বারে আঁকড়িয়ে ধরতে দেখেন। আর তিনি তাঁকে (মুমিনকে) দেখেন যে, সে তাঁর সকল অধিকার পালন করে, স্বীয় যৌবনের অধিকার ব্যতীত সেগুলোর কোনটিই সে বিস্মৃত হয় না।"

আহমাদ শাওকীর ইসলামী কবিতাবলী বিচ্ছিন্ন মানবতাকে একত্রিতকারী এবং অন্তরসমূহকে সংযোগকারী ধর্মীয় প্রেরণা ও নিদর্শনাবলীর হারা বিশেষিত। তাঁর মতে, বিচ্ছিন্নতা ও আত্মন্তরিতা হতে মুক্তি পাওয়ার একমাত্র পথ হচ্ছে ঈমান। সুতরাং একজন মুমিন ধনী-দরিদ্র, উঁচু-নীচুর মধ্যে কোন পার্থক্য মনে করে না। বরং সে সকল মানুবকে সমান মনে করে। কবির ভাষায়:<sup>১৪</sup>

"তুমি কি প্রবৃত্তির প্রতি লক্ষ্য করছ না যে, উহা দাপটে চলছে অনন্তর উহা কুড়েঘরসমূহে পৌছেছে এবং সৌধের চূড়াসমূহকে ফাটিয়ে দিয়েছে। আর সূর্য দিগন্তসমূহে কিস্রা (পারস্যসন্রাট) এর চারণভূমিকে আবৃত করেছে যেমন দরিদ্রের গৃহকে আচ্ছন্ন করে? আর (তুমি কি লক্ষ্য করেছ।) পানির দ্বারা সিংহ পরিতৃপ্ত হচ্ছে এবং কুকুরও উহা পান করে তৃক্যা মিটাচেছ?"

## আল্লাহ চির বিরাজমান

কবি আহমাদ শাওকী এই মর্মে দৃঢ় বিশ্বাসী ছিলেন যে, মহাকাশ ও পৃথিবী সৃষ্টিই আল্পাহ তা আলার অন্তিত্ব প্রমাণের জন্য যথেষ্ট। তিনি সদা বিরাজমান। তিনিই প্রথম, তিনিই শেষ। যথন কিছুই ছিল না তথন একমাত্র তিনিই ছিলেন। আবার যথন কিছুই থাকবে না তথন একমাত্র তিনিই বিরাজমান থাকবেন। এ বিবয়ে কোন বৈজ্ঞানিকের তত্ব ও কোন মুফ্তির ফতোয়ার প্রয়োজন নেই। তিনি আরো বলেন যে, নিখিল জাহানের সৃষ্টিকর্তা মহান আল্লাহর অন্তিত্বে যার বিন্দুমাত্র সন্দেহ রয়েছে সে আল্লাহ পাকের বিশাল সৃষ্টিজগত নিয়ে সামান্য চিন্তা-ভাবনা করলেই তাঁর অন্তিত্বের নিদর্শন খুঁজে পাব। যেমনকবি সম্রাট আহমাদ শাওকী ইউরোপ থেকে ইতাত্বল আগমনকালে প্রাকৃতিক রূপ-সৌন্দর্যে বিমোহিত হয়ে বলেন: ১৫

يَلْكَ الطَّبِيْعَةُ ؛ قِفْ بِنَا يَا سَارِي \* حَتَّى أُرِيَكَ بَدِيْعَ صُنْعَ الْبَارِيْ الْأَرْضُ حَوْلَكَ وَالسَّنَاءُ اهْتَرَّنَا \* لِرَوَائِــــــــعِ الآيَاتِ وَالآثَارِ مِنْ كُلِّ نَاطِقةِ الْحَلاَلِ كَالَّهَا \* أُمُّ الْكِتَابِ عَلَى لِـــَانِ الْقَارِيُ مِنْ كُلِّ نَاطِقةِ الْحَلاَلِ كَــالَّهَا \* أُمُّ الْكِتَابِ عَلَى لِـــَانِ الْقَارِيُ مِنْ كُلِّ نَاطِقةِ الْحَلاَلِ كَــالَّهَا \* أُمُّ الْكِتَابِ عَلَى لِـــَانِ الْقَارِيُ وَلَمْ \* تَدَعْ لأَدِلَّةِ الْفَقَهَاءِ وَالأَحْبَارِ مَنْ عَلَى شَعْدِ \* تَمْحُــوْ أَيْهُمَ الشَّلُ وَالإِنْكَارِ مَنْ عَلَى اللَّكِ وَالإِنْكَارِ

"ঐ মনোরম প্রকৃতি, (কতই সুন্দর!) হে মান্তলের সারেং ! তুমি আমাদেরকে নিয়ে একটু থাম, যাতে আমি তোমাকে প্রস্টার আশ্চর্য সৃষ্টিশৈলী দেখাতে পারি। তোমার চতুস্পার্শে মনোরম দৃশ্যাবলী ও নিদর্শনাদির কারণে পৃথিবী এবং আকাশ আন্দোলিত ও প্রকম্পিত হচেছ। এর প্রত্যেকটি আল্লাহপাকের মহিমা এমনভাবে ব্যক্ত করছে যেন তা আবৃত্তিকারীর কঠে আল-কুরআন তিলাওয়াতের ধ্বনি। এগুলো

১৪. জাল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৭০।

১৫. আহমান শাওকী, আল-শাওকিয়্যাত, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩৬।

বাদশাহদের বাদশাহ মহান আল্লাহর অভিত্রে নির্দেশ করছে, ফলে তাঁর অভিত্ সম্পর্কে পণ্ডিত ও আইনবিদদের প্রমাণের কোন প্রয়োজন থাকছেনা। কেউ তাঁর অভিত্ সম্পর্কে সন্দেহ পোষণ করলে তার সংশয় ও অস্বীকৃতি আল্লাহ তা আলার সৃষ্টি রহস্যের প্রতি দৃষ্টিপাতের দ্বারা নিমেষেই নিশ্চিক্ত হয়ে বাবে।"

কবি নৈসর্গিক প্রাকৃতিক সৌন্দর্যে অভিভূত। এর রূপ বৈচিত্রে তিনি চির বিরাজমান আল্লাহ রাব্বুল আলামীনের কুদরতের নিদর্শন প্রত্যক্ষ করেছেন। মহাকাশ ও পৃথিবীতে আল্লাহ তা'আলার অভিত্ব সন্পর্কে অসংখ্য প্রমাণপঞ্জি অনুভব করেছেন। স্রষ্টার অভিত্ব সংক্রান্ত এ সকল অকাট্য দলীল প্রমাণাদি বৈজ্ঞানিক ও দার্শনিক প্রমাণপঞ্জিকেও হার মানার। মহান আল্লাহর সৃষ্টি রহস্যে এক পলককেই আল্লাহ পাকের অভিত্বের প্রমাণ হিসেবে আহমাদ শাওকী মনে করেন। আল্লাহ তা'আলার অভিত্বে সংশর বা অন্থাকৃতিকে তিনি প্রকৃতি বিরুদ্ধ অপরাধ বলে চিহ্নিত করেন। তিনি মনে-প্রাণে এই বিশ্বাস স্থাপন করেন যে, আল্লাহ এক, অন্বিতীর, তিনি অনাদি, অনন্ত, চিরন্তন সন্তা, তাঁর কোন মৃত্যু নেই। এ বিবরে রিসালাতু আল-নাশিআত ক্রিক উলি একটি বিরুদ্ধি বিরুদ্ধি কবিতার নিল্লান্ত চরণে সর্বশক্তিমান আল্লাহর চিরন্তনতা ঘোষণা করে কবি বলেন: ১৬

"এক আল্লাহ ব্যতীত সকল জীবিত প্রাণী মৃত্যু বরণ করবে, সুতরাং মহান আল্লাহর জন্য অহংকার ও শক্তিকে ছেড়ে দাও।"

## আত্মাহর একত্বাদ

আসমানী ফিতাব ও নবী-রাস্ল থেরিত হওয়ার পূর্বে লোকেরা দ্রষ্টার স্বরূপ অনুসন্ধানে গলদ্বর্ম হতো। কখনো তারা শক্তিধরকেই প্রভু হিসেবে গণ্য করতো এই ভেবে যে, এর শক্তি দ্রষ্টার শক্তির প্রতিছবি। কখনো তারা সৌন্দর্যকে পূজা করতো এই ভেবে যে, এর সৌন্দর্য আল্লাহ তা'আলার সৌন্দর্যেরই প্রতিবিদ্ধ। কখনো তারা তারকারাজিকে প্রভু জ্ঞান করতো এই ভেবে যে, এর আলোকরশ্মি ও উর্ধ্বলোকে অবস্থান আল্লাহ তা'আলার নূর এবং উর্ধ্বলৌকিকতার নিদর্শন। আর কখনো তারা দেব-দেবী, কাল্লনিক মূর্তি, প্রতিমা ও প্রতিছবিকে পূজা করতো। এ ছাড়াও তারা কল্যাণ, সৌন্দর্য ও জীবনীশক্তির প্রতীক বৃক্তরাজি এবং বিশালতা ও বৃহত্তরের প্রতীক পর্বতমালাকে স্রষ্টার দান হিসেবে পূজা করত। অনুরূপভাবে তারা রাজা-বাদশাহ, সমুত্র, বায়ু, হিংস্র প্রাণী, মাতা-পিতা প্রভৃতিকে এই বিশ্বাসে উপাসনা করত যে, তারা তাকে প্রকৃত প্রভুর নৈকট্য অর্জনে সহায়তা করবে।

এমনিভাবে বুগে যুগে মানুব তাওহীদের শিক্ষা থেকে দূরে সরে গিয়ে বিপথগামী হয়েছে।
সর্বশক্তিমান আল্লাহ তা'আলার আনুগত্য ও দাসত্ থেকে মুখ ফিরিয়ে নিয়েছে। তারা নিজেদেরকে
আল্লাহ পাকের অসংখ্য সৃষ্টির দাসে পরিণত করেছে। সমাজের এই প্রান্ত মতবাদ ও অসংখ্য প্রভুর
গোলামী থেকে মানব জাতিকে রক্ষার জন্য আল্লাহ তা'আলা যুগে যুগে অনেক নবী-রাসূল পাঠিয়েছেন।
নবী-রাসূলগণ মানুবকে তাওহীদ তথা আল্লাহর একত্বাদ শিক্ষা দিয়েছেন। তাওহীদ প্রতিষ্ঠা করতে
গিয়ে তাঁদের অনেক কট করতে হয়েছে। সর্বপ্রথম নবী হয়রত আদম (আ.) থেকে তক্ন করে সর্বশেষ
নবী হয়রত মুহামদ মুন্তকা (সা.) পর্যন্ত সকল নবী-রাসূল তাওহীদের শিক্ষা প্রচার করেছেন। কবি

১৬. আহমাদ শাওকী, আদ-শাওকিয়্যাত, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ৪১।

আহমাদ শাওকী তাঁর কিবার আল-হাওয়াদিস ফী ওয়াদী আল-নীল كِبَارُ الْحَوَادِثِ فِيْ وَادِي النَّيْلِ শীর্ষক কবিতায় এ বিষয়টি আলোকপাত করে বলেন:১৭

رَبِّ، شُقْتَ الْعِبَادَ أَزْمَانَ لاَ كُتُ \* بَ بَهَا يُهْتَدَى، وَلاَ أَنْبِيَاءُ؟ ذَهْبُوا فِي الْهَوَى مَذَاهِبَ شَتَّ فَي \* جَمَعَتْهَا الْحَقيقَةُ الزَّهْ راءُ فَ إِذَا اللَّهُ بِالْقُوَى إِلَيْكَ الْتِ هَاءُ وَإِذَا آثَرُوا جَ بِهَالاً بِتَ نَزِيْ \* بِهِ ؟ فَإِنَّ الْجَمَالَ مِنْكَ حِبَاءُ

"হে প্রতিপালক! আপনার বান্দাগণ বিভিন্ন যুগে বিভিন্ন ধর্মীর বিশ্বাসে বিভক্ত হয়ে পড়েছে, এ সময়ে তারা ধর্মমন্থ ও নবীগণের দ্বারা সৎপথ লাভ করেনি? তারা কল্পনার বশবর্তী হয়ে বিভিন্ন ধর্মমতে চলেছে, সেগুলোকে উচ্ছাল বান্তবতা তথা মহান আল্লাহর অন্তিত্ব ও একত্বাদ তাদের মনে একত্রিত করেছিল। অনভর (হে প্রতিপালক!) যখন তারা কোন শক্তিকে উপাস্য হিসেবে ঘোষিত করত, তখন তার শক্তির সীমা আপনার নিকট পর্যন্ত সমাপ্ত হত। আর যখন তারা মর্বাদার কারলে কোন সৌন্দর্যকে পছন্দ করত, তখন সেটিও আপনার প্রদন্ত ছিল।"

#### আল্লাহর কুশরত

১৩১৮ হি./১৯০১ সালে আহ্মাদ শাওকী প্যারিসে অবস্থানকালে সেখানে একটি অভিনব প্রদর্শনীতে ফুল ও কলের বিভাগ পরিদর্শন করেন। তথার তিনি পুল্পরাজির নয়নাভিরাম দৃল্যবলী, রোপণকারীদের নিপুণতা এবং সেগুলোর চমৎকার বিন্যাসে মুগ্ধ হন। প্রদর্শকগণ দর্শকদের দৃষ্টি আকর্বণ করেন। তারা পরলপর এ মনোমুগ্ধকর দৃশ্যের উচ্ছুসিত প্রশংসা করতে লাগলো। কিন্তু কবি এ মনোরম দৃশ্যকে ভিন্ন দৃষ্টিতে মূল্যায়ন করলেন। তিনি ফুল ও কলের সমারোহের মাঝে মহান আল্লাহর অপার মহিমার নিদর্শন অবলোকন করলেন; যেমন খোলাজীক বান্দাগণ এ দৃশ্যে স্ট্রার মহিমার নিদর্শন খুঁজে পায়। অথচ তাওহীদ বা একত্বাদ প্রত্যাখ্যানকারী নান্তিক লোকেরা সৃষ্টিজীবকে এ সব কিছুর নিয়ভা মনে করে। এ প্রসঙ্গে কবি বলেন: ১৮

رَزَقَ الله ُ أَهْلَ بَارِيْسَ خَــيْــرَا \* وَأَرَى الْعَقْلَ خَــيْرُ مَا رُزِقُوهُ عِنْدَهُمْ لِلشَّنَارِ وَالزَّهْـــــرِ مِمَّا \* تُنْجِبُ الأَرْضُ مَعْرَضُ نَسَقُوهُ جَنَةٌ تَخْلِبُ الْعُقْبُ مِنْهُ مَا فَرَّقُــوْهُ عَنْدُ الله فِيــــــــــــــ \* وَيَقُولُ الْحُحُودُ : قَدْ حَلَقُوهُ يَحدُ الْمُتَّقِي يَدَ الله فِيــــــــــــــــــــــــــــ \* وَيَقُولُ الْحُحُودُ : قَدْ حَلَقُوهُ

"আল্লাহ তা'আলা গ্যারিসবাসীদের কল্যাণের জীবিকা দাদ করেছেন, আর আমি মনে করি বৃদ্ধিমন্তাই হচ্ছে তাদের প্রদন্ত সর্বশ্রেষ্ঠ জীবিকা। তাদের নিকট রয়েছে ভূমি উৎপাদিত ফল ও ফুলের মনোরম প্রদর্শনী, বাকে তারা সুবিন্যস্ত করেছে। তালের রয়েছে ফলের বাগান, যা মানুবের মনকে হরণ করে দের এবং সারি সারি পুষ্প উদ্যান; যা দেখে মানুষের চক্ষু পরিতৃপ্ত হয়। এ পুষ্প প্রদর্শনীতে একজন খোদাতীক ব্যক্তি মহান আল্লাহর পরিচর খুঁজে পায়, পক্ষান্তরে একজন নান্তিক এতে বলেঃ তারা নিজেরা এটি সৃষ্টি করেছে।"

১৭. আহমাদ শাওকী, আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ২৫-২৬।

১৮. আল-শাওকিয়্যাত, ২য় খণ্ড, পৃ. ৮১।

এই সুন্দর পৃথিবী, চন্দ্র-সূর্য, গ্রহ-নন্ধর, তারকারাজি, নদী-নালা, সাগর-মহাসাগর, পাহাড়-পর্বত, জীব-জন্ত, বৃক্ষণতা, যা কিছু আছে সব কিছুরই সৃষ্টিকর্তা, রক্ষাকর্তা, প্রভু ও পালনকর্তা আল্লাহ রাক্ষ্ আলামীন। দিবা-রাত্রির আবর্তন, গ্রহ-নন্ধত্রের অবস্থান, কোন কিছুতেই কোন প্রকার অনিরম নেই। সবকিছুই একটি সুনির্দিষ্ট নিয়ম-কানুনের মাধ্যমে পরিচালিত হচ্ছে। এতে প্রমাণিত হয় যে, এ বিশাল সৃষ্টিজগতের একজন মহাশক্তিশালী ব্রষ্টা ও নিয়ন্ত্রণকারী আছেন। আর এ নিখিল বিশ্বের সব কিছুরই সৃষ্টিকর্তা মাত্র একজন। তিনিই মহান আল্লাহ। যিনি সমগ্র বিশ্ব-ব্রন্ধান্ত পরিচালনা করেন। তাঁর নির্দেশেই সবকিছু জন্মলান্ত করে ও মৃত্যুবরণ করে। তাঁর অসীম ক্ষমতা ও কুদরতে কারো বিন্দুমাত্র দখল নেই।

প্রকৃতির প্রষ্টার বন্দনায় 'রিসালাভু আল-নাশিআত' رِسَالُهُ النَّاشِيَةِ কবিতার আল্লাহ রাক্সুল আলামীনের কুদরতের অপরিসীম নিদর্শনাবলী উল্লেখ করে কবি বলেন:১৯

أَحْمَدُ اللهُ وَأُطْمِرِي الأَنْبِيَاءَ \* مَصْدَرَ الْحِكْمَةِ طُرَّا وَالضَّيَاءِ وَلَهُ الشَّكُرُ عَلَى نَعْمَى الْوُجُودِ \* وَعَلَى مَا نِلْتُ مِنْ فَصْل وُجُودِ اعْبُدِ اللهِ بِعَنْ رَجَاءِ اللهِ حَيُّ اعْبُدِ اللهِ بِعَنْ رَجَاءِ اللهِ حَيُّ انْظُرِ الْمُلْكَ، وَأَكْبِرْ مَا خَلَقَ \* وَتَمَثَّبُ عِنْ لَكَ عَبْدَ أَوْ أَمَهُ أَلْتَ فِي الْكَوْنِ مَحَلُّ التَّكْرِمَةِ \* كُلُّ شَيْئُ لَكَ عَبْدَ أَوْ أَمَهُ النَّكُرِمَةِ \* كُلُّ شَيْئُ لَكَ عَبْدَ أَوْ أَمْهُ النَّذِي النَّهُ وَالرَّيْحُ، وَمَا تَحْتَ السَّنَاءِ اللهُ وَالرَّيْحُ، وَمَا تَحْتَ السَّنَاءِ

"আমি আল্লাহ তা আলার প্রশংসা করছি এবং নবীগণের পর্যাপ্ত প্রশস্তি জ্ঞাপন করছি, যারা সামশ্রিক জ্ঞান-বিজ্ঞান ও আলার উৎস। আর অন্তিত্বকুলের অনুগ্রহরাজির জন্য এবং আমার অন্তিত্ব প্রাপ্তির করণার জন্য মহান আল্লাহর প্রতি কৃতজ্ঞতা জানাচিছ। হে প্রিয় বৎস! তুমি বৃদ্ধিমন্তা সহকারে এবং চিরজ্ঞীব আল্লাহর করণা লাভের আশাভরা মন নিরে তাঁর ইবাদত কর। বিশ্বসামাজ্যের দিকে তাকাও! আর আল্লাহ তা আলা যা সৃষ্টি করেছেন তার মহিমা বর্ণনা কর এবং এতে জীবিকা হিসেবে প্রদন্ত উত্তম বস্তু উপভোগ কর। তুমি সৃষ্টিকুলে সন্মানিত মর্যাদায় সমাসীন, আর এর প্রতিটি বস্তু তোমার সেবার জন্য দাস অথবা দাসী হিসেবে রয়েছে। তোমার জন্য বিশ্বের মাটি, পানি, বায়ু এবং আকাশের নীচে যা রয়েছে সবই অনুগত করা হয়েছে।"

#### আত্মাহর ইবাদাত

আল্লাহ তা'আলা মানুবকে তাঁর ইবাদাতের জন্য সৃষ্টি করেছেন। অন্য সবকিছু সৃষ্টি করেছেন মানুবের উপকার সাধনের জন্য। মানুবকে এমন কিছু গুণাবলী দেওয়া হয়েছে যধারা সে অন্য সব সৃষ্টিকে বশে এনে নিজের উপকারে ব্যবহার করতে সক্ষম। সুতরাং সৃষ্টি দ্রষ্টার উপাসনা করবে এটাই বাভাবিক। কবি আহমাদ শাওকী ব্যক্তিগত জীবনে ইবাদাত-বন্দেগীতে বিশ্বাসী ছিলেন। তিনি আত্মগুদ্ধি ও সমাজ সংক্ষারে ইবাদাতের যে বিরাট প্রভাব রয়েছে এ বিষয়ে ছিলেন সংশয়হীন। মহান আল্লাহ ছাড়া অন্য কোন সন্তা মানুবের ইবাদাত পাওয়ার কোনক্রমেই যোগ্য নয়। তাই তিনি স্বীয় কবিতায় নামায, রোযা, হজ্জ, যাকাত, মুনাজাত, দু'আ, ইত্তেগকার প্রভৃতি বিষয়ে দর্শনপূর্ণ বক্তব্য পেশ করেছেন। কবি তাঁর বিভিন্ন রচনায় নামায পড়ে ও রোযা রাখে অথচ যাকাত আদায় করে না এমন

১৯. আল-শাওকিয়্যাত, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ৩৮।

বক-ধার্মিকলেরকে বিদ্রেপ করেছেন এবং এই বলে ভীতি প্রদর্শন করেছেন যে, আল্লাহ পাক ধনীলের সম্পদে দরি দ্রনের অধিকার গচিছত রেখেছেন। তিনি আরো অভিমত পেশ করেছেন যে, ধন-সম্পদ মালিকের হাতে ঋণন্দরপ; সূতরাং তালের এবং দরিদ্র-পীড়িতদের মাঝে অংশীদারিত্বের সম্পর্ক থাকা প্ররোজন। কেননা মহান আল্লাহ রিয্কদাতা। তিনি এমন বক্টনকারী নন যে, ধনীলের জন্য সম্পদের পাহাড় দিরেছেন, আর দরিদ্রদের সম্পর্কে অসচেতন। কবি এসব বিষয়ে সাম্যের জরগান গেরেছেন। তিনি তাঁর দর্শনপূর্ণ বক্তব্যে বলেছেন যে, খোদাপ্রদন্ত বায়ুপ্রবাহ বক্তি-প্রাসাদ নির্বিশেষে সর্বত্তই সমান। সূর্ব উর্বর-অনুর্বর, ধনী-দরিদ্র নির্বিশেষে সকলের প্রতি তার আলোকরশ্মি অকৃপণভাবে বিকিরণ করে। পানি বাদ্র-কুকুর নির্বিশেষে সকল জীব-জানোয়ার, বৃক্ষরাজি, লতা-পাতা সকলকে পরিতৃপ্ত করে। আর মৃত্যু সৃষ্টিকুলের জন্য অবধারিত। মৃত্যু থেকে ধনী-দরিদ্র নির্বিশেষে কারোরই পালাবার কোন পথ নেই। লোকেরা মৃত্যুর পরে সকলেই একই সমান্তরাল মাটিতে শ্ব্যাশারী হবে। ধনবান কৃপণগণ ভাবে যে, মৃত্যু আসলে তারা স্ব সম্পদ অন্যদের জন্য রেখে যাবে; অথচ উত্তম পত্তাতো এটাই যে, তারা নীর সম্পদ সৎকর্মে ব্যর করবে যা মহান আল্লাহর দরবারে তালের উপকারে আসবে। এ সম্পর্কে বিক্রা আল-মাওলিদ আল-বাইয়্যা হিন্ত নির্বিশ্ব হিন্তার কবি বলেনং বিক্রা

عَجِبْتُ لِمَعْشَرِ صَلُواْ وَصَامُواْ \* عَوَاهِرَ، خَشَيَةً وَتَقَى كِلْمَابًا وَتُعَلِيقًا اللّهُ لَمْ يَخِبُ لِمَالًا صُلًّا \* إَذَا دَاعِي الزَّكَاةِ يَهِبُ مُ أَهَابًا لَقَدْ كَتَسُواْ نَصِيْبَ اللهِ مِنْكُ \* كَأَنَّ الله لَمْ يُخْصِ النّصَلَابَا لَقَدْ كَتَسُواْ نَصِيْبَ اللهِ مِنْكُ \* كَأَنَّ الله لَمْ يُخْصِ النّصَلَابَا الله وَمَنْ يَعْدِلْ بِحُبِ اللهِ مَنْكُ \* كَحُبُ الْمَالِ، ضَلَّ هَوَى وَخَابًا وَمَنْ يَعْدِلْ بِحُبِ اللهِ مَنْكُ \* كَحُبُ الْمَالِ، ضَلَّ هَوَى وَخَابًا أَرَادَ الله بِاللّهِ اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الل

"আমি অত্যন্ত আশ্চর্যবাধ করছি এমন একটি সম্প্রদারের জন্য যারা ব্যতিচারী হিসেবে এবং মিথ্যা তর-ভীতিবশতঃ নামাব পড়ে ও রোবা রাখে। আর যখন তাদের নিকট বাকাত প্রদানের জন্য আহ্বানকারী আহ্বান জানার, তখন তুমি তাদেরকৈ সম্পদের সম্মুখে বধির হিসেবে দেখতে পাবে। তারা আহ্বানকারী থেকে আল্লাহ তা আলার অংশকে লুকিয়ে রাখে যেন আল্লাহ পাক তাদের জন্য বাকাতের পরিমাণ নির্ধারণ করেননি। আর যে ব্যক্তি সম্পদের ভালবাসার ন্যায় মহান আল্লাহর ভালবাসা থেকে কোন কিছুকে পরিবর্তন করবে, সে আকাভখার ক্লেত্রে পথস্রন্ত ও নিরাশ হবে কেননা আল্লাহ তা আলা বাকাতের মাধ্যমে দরিদ্রদের উপকার, অনাথের প্রতি ভালবাসা প্রদর্শন ও লালন-পালনের ইচ্ছা পোষণ করেছেন।"

আহমাদ শাওকী তাঁর বাদাল মান্ফা' يُدُ । শার্ষক কাসীদায় যাকাত প্রদানে কার্পণ্যকারী কতিপয় কপট মুসলমানের এহেন মনোবৃত্তির তাঁব্র নিন্দা জ্ঞাপন করে বলেন যে, তারা যাকাতকে ধর্মের তল্পই মনে করে না। তিনি যাকাতের মত সংকর্ম সম্পাদনের উৎসাহ প্রদান করে বলেছেন যে, নবী-রাসূলগণ তো সংকর্ম সম্পাদনের দাওয়াত প্রদানের জন্য প্রেরিত হয়েছেন নইলে তাঁদের নবুওয়্যাত ও রিসালাতের কি-ই বা প্রয়োজন ছিল। কবির ভাবায়: ২১

২০. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৭০।

২১. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৬৭-৬৮।

إِذَا مَا الطَّامِعُوْنَ شَكُوْا وَضَجُّوًا \* فَدَعْهُمْ، وَاسْمَعِ الْغُرِّ ثَى الشَّغَابَا وَلَوْ لاَ لِلبِرِّ لَمْ يُسْبَعَثْ رَسُولُ \* وَلَمْ يَحْسِلْ إِلَى قَسْومِ كِتَابَا

"মহান আল্লাহর কিতাব আল-কুরআনে সম্পদের যাকাত সম্পর্কে যাবতীয় বক্তব্য ব্যতীত আর কোন অধ্যায় কি নেই? যখন অর্থলিন্সু কৃপণগণ অভিযোগ ও কলরব করে, তখন তুমি তালেরকে ছেড়ে দাও এবং কুধার্ত ও তৃষ্ণার্তদের কথা শ্রবণ কর আর যদি পরোকারিতার প্রয়োজন না থাকত, তাহলে কোন রাসূল প্রেরিত হতেন না এবং কোন সম্প্রদারের প্রতি তিনি ধর্মগ্রন্থ নিয়ে আসতেন না।"

याकाण आच्चार পাকের ফরজ ইবাদাত। আত্মাर তা'আলা যাকাতকে ইসলাম ধর্মের ভিত্তি এবং বুনিয়ালয়পে নির্ধারণ করেছেন। তিনি ইসলামের শ্রেষ্ঠ নিদর্শন নামাযের সাথে যাকাতকে উল্লেখ করেছেন। যাকাত প্রদান করলে যাকাত দানকারীর অবশিষ্ট ধন-সম্পদ পবিত্র হয় এবং বৃদ্ধি পায়। আর কৃপণতা অভর থেকে দৃর করতে না পারলে মহান আল্লাহর ভালবাসা ও তাঁর নৈকট্য লাভ করা সম্ভব নয়। যাকাত আলায়ের মাধ্যমে দীন-হীন, দুঃস্থ জনসাধারণকে সাহাত্য করে অভরে লালিত কৃপণতা দ্রীভূত হয় এবং আল্লাহ রাক্বল আলামীনের নৈকট্য লাভ করে ঈমানের স্বাদ পাওয়া যায়। ব্যক্তিগত জীবনে কবি আহমাদ শাওকী ছিলেন অত্যন্ত দানশীল, অকৃপণ, যাকাত দানকারী ও প্রশন্ত হাতের অধিকারী। যেমন-'ইলা আয়াফাত' ال عَرفَاتِ কবিতায় তিনি আল্লাহ রাক্বল আলামীনের দরবারে প্রার্থনা করে বলেছেন: 

অধিকারী করে বলেছেন: 

\*\*

وَإِنِّي - لاَ أَمُنُّ عَلَيْكَ بِطاَعَةٍ - \* أُجِلُّ ، وَأُغْلِي فِي الفُرُوْضِ زَكَاتِي أَبْلُغُ فِيْهَا وَهِيَ عَدْلٌ وَرَحْمَةٌ \* وَيَقْرُكُ هَا النَّسَّاكُ فِسَي الْخُلُواتِ وَأَنْتَ وَلِيُّ الْعَفْوِ، فَامْحُ بِنَاصِعِ \* مِنَ الصَّفْحِ مَا سَوَّدتُ مِنْ صَفَحَاتِي

নিশ্চরই আমি আমার যাকাত প্রদানকে পাঁচটি করজ কাজের মধ্যে অধিক গুরুত্বপূর্ণ ও মহৎ কাজ বলে মনে করি, এতে আমি আপনার নিকট পূণ্যের আত্মপ্রশস্তি করছি না। এক্ষেত্রে আমি অত্যন্ত সচেতনতার পরিচর দিই, কারণ এটি হচ্ছে ন্যারপরায়ণতা ও অনুকল্পার বিষয়; আর নির্জনে উপাসনারত কপট ব্যক্তি যাকাত বর্জন করে। (হে আল্লাহ!) আপনি ক্ষমার অধিকারী, তাই আপনি আমার কৃত যাবতীয় ভূল-শ্রান্তি পরম দল্লাপরবশ হয়ে ক্ষমা করে দিন।"

ধর্মের সাথে গভীর অনুরাগের কারণে আহমাদ শাওকীর ভোগ-বিলাসের প্রতি অনীহা বিষয়ক বিলিঠ কাসীদা দুনিয়ার যাবতীয় কলংক থেকে পরিআণ এবং ধ্বংসাত্মক রিপুর তাড়নাসমূহ বর্জন সম্পর্কিত কবিতাবলী আমাদেরকে অভিভূত করে দেয়। তাই আমরা যেন নিজেদেরকে একজন সাধকের সামনে উপস্থিত দেখতে পাই বিনি মানবাত্মাকে মহান আল্লাহ রাক্ষুল আলামীনের ইবালাতের প্রতি আকর্ষিত ও গৌরবান্বিত করেন এবং প্রতিটি বৈব্য়িক প্রতাড়নাকারী বস্তুর প্রতি তিরস্কার করছেন। কবির ভাষায়: ২০

فَمَنْ يَغْـتَرُ بِالدُّنْيَا فَإِنـنِي \* لَبِــْـتُ بِهَا فَأَبْلَيْتُ الثَّيَابَا وَلَــمْ أَرَ مِثْلَ حَمْعِ الْمَالِ دَاءً \* وَلاَ مِثْلَ الْبَحِيْلِ بِــهِ مُصَابَا فـــَلاَ تَقَتُلْكَ شَــهْرُنُهُ وَزِنْهَا \* كَمَا تَزِنُ الطَّعَامَ أَوِ الشَّرَابَا

২২. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১০০।

২৩. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৬৯।

"সুতরাং যে দুনিয়ার দারা প্রতায়িত হয়, অনন্তর নিশ্চয়ই আমি উহার পোশাক পরিধান করেছি,
আতঃপর যৌবনকে ক্ষয় করেছি। আর আমি অর্থ জমায়েত করার ন্যায় কোন ব্যাধি দেখছি না, আর না
দেখছি কৃপণ ব্যক্তির ন্যায় কোন রোগাক্রান্ত ব্যক্তিকে। সুতরাং উহায় (কামনার) মোহের জন্য নিজকে
হত্যা করো না এবং লোভকে এমনভাবে অলংকৃত কর যেমন খাবার এবং পানীয়কে সুসজ্জিত করে
থাক।"

আল্লাহ রাব্বুল আলামীন প্রত্যেক ধনী ও সুত্ব মুসলমানের উপর হচ্ছ করজ করেছেন। হচ্ছা পালন করা ধনী ব্যক্তিদের উপর আল্লাহ পাকের আদেশ। তাই কবি হচ্ছাকে অবশ্য পালনীয় কর্তব্য ও ইসলামের পঞ্চ স্তন্তের অন্যতম রোকন বলে মনে করতেন। তৎকালীন মন্ধার শাসক আউন আল-রকীক শরীক হসাইন (১২৩৭-১৩৫০ হি./ ১৮৫৬-১৯৩১ খ্রি.) এর অভ্যাচারের বিরদ্ধে ১৩২১ হি./১৯০৪ সালে রচিত তাঁর অভিযোগ সংক্রান্ত 'দাজীজ আল-হাজীজ' فَحَمِّحُ الْحَمِيْحُ الْحَمِيْحُ প্রিকি কাসীদার নিম্নোক্ত চরণঅয়ের কবির এহেন ধর্মীয় চিন্তা-চেত্রনা ও দৃঢ় বিশ্বাস সুস্পষ্টরূপে প্রতিক্রিত হয়েছে, ২৪

خَلِيْفَةُ اللهِ ، شَكُوَى الْسُلِيِيْنَ رَقَتْ \* لِسُدَّةِ اللهِ هَلْ تَرْقَى لَكَ الكَلِمُ ؟ الْحَجُّ رُكُن مِنَ الإِسْبِللهِ لُكْبِرُهُ \* وَ الْيَوْمَ يُوشَكُ هَذَا الرُّكُنُ يَنْهَلِمُ مِنَ الشَّرِيْفِ وَمِنْ أَعْسَلُ النِّهَائِمُ \* وَ الْيَوْمَ الزَّيَادَةِ مَا لاَ تَفْعَلُ النِقَسُمِ مِنَ الشَّرِيْفِ وَمِنْ أَعْسَلُ النِقَسُمِ الزَّيَادَةِ مَا لاَ تَفْعَلُ النِقَسُمِ

"(হে মক্কার শাসক!) তুমি মহান আল্লাহর খলীকা, তোমার দ্বারা মহান আল্লাহর পথ রুদ্ধ করার কারণে মুসলমানদের অভিযোগ উথিত হরেছে; তোমার নিকট তাদের কথাগুলো কি পৌঁছেছে? হজ্জ ইসলামের একটি অন্যতম ভল্ক, যাকে আমরা মর্যাদা দিয়ে থাকি, অথচ আজ মনে হয় এ ভল্পট ধ্বংস হয়ে যাছে। শরীক (আউন আল-রকীক) ও তাঁর সঙ্গীদের থেকে বাড়াবাড়িমূলক আচরণ সংঘটিত হয়েছে, ইসলামের শক্ররা এহেন কাজ করেনি।"

পৃথিবীর সকল দেশের মুসলমান তালের একমাত্র প্রভু আল্লাহ রাব্বুল আলামীনের সম্ভৃতির উদ্দেশ্যে এক নির্দিষ্ট সময়ে কা'বাঘরের চারিপাশে এবং মঞ্জার অপর কয়েকটি স্থানে সন্মিলিত কতকগুলি অনুষ্ঠান পালনের মাধ্যমে হজ্জ আলায় করে। এ বিষয়টি আহমাদ শাওকী ১৩২৭ হি./ ১৯১০ সালে তাঁর রচিত ইলা আরাকাত' الَى عَرَفَات কবিতায় চিত্রণ করে বলেনং

لَكَ الدَّيْنُ يَا رَبُّ الْحَجِيْجِ، حَمَّعْتَهُمْ \* لِبَيْتٍ طُهُوْرُ السَّاحِ وَالْعَرَصَاتِ أَرَى النَّسَاسَ أَصْنَافًا وَمِنْ كُلِّ بُقْعَدٍ \* إِلَيْكَ النَّهُوْا مِنْ غُسرَبَةٍ وَشَنَاتِ لَسَاوَوْا، فَلاَ الأَنْسَابُ فِيْهَا تَفَسَاوَتُ \* لَدَيْكَ، وَلاَ الأَفْدَارُ مُحَسَّتَلِسَفَاتَ

"হে হাজীদের প্রতিপালক! আপনার সম্ভৃষ্টির জন্যই রয়েছে দ্বীন, আপনি তাদেরকে পবিত্র আঙিনা ও প্রশস্ত মাঠ বিশিষ্ট কা'বাগৃহের উদ্দেশ্যে একত্রিক করেছেন। আমি লোকদেরকে বিভিন্ন শ্রেণীর দেখতে পাচ্ছি, তারা আপনার সানিধ্যে দূর-দূরান্তের প্রত্যেক ভূখণ্ড থেকে এসে পৌঁছেছে। তারা সকলেই পরস্পর সমান, ফলে আপনার নিকট এখানে বংশ-কৌলিন্যের ভেদাভেদ এবং মর্যাদার বৈষম্যের কোন স্থান নেই।"

২৪. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ২১২।

২৫. আতক, পৃ. ১১।

स्मीव विजीय আক্ষাস হিল্মী শাশা (১২৯১-১৩৬৩ হি./১৮৭৪-১৯৪৪ খ্রি.) আহমাদ শাওকীকে শ্বীয় সান্নিধ্যে নেয়ার কলে রাজ দরবারে কর্মব্যন্তভার দরুণ তিনি যথাসময় হজ্জ আদায় করতে পারেননি। এজন্য কবি আল্লাহ পাকের দরবারে পুনঃ পুনঃ শ্বীয় অক্ষমভার কথা প্রকাশ করেছেন এবং মহান আল্লাহর কাছে আকুল হয়ে কায়মনোবাক্যে ক্ষমাপ্রার্থনা করে ইলা আরাফাত । ১ ইন্টা কবিভায় বলেছেন: ২৬

"হে আমার প্রতিপালক! যদি আপনার এই বান্দার জন্য হযরত সালেহ (আ.) এর উদ্ধীকে অনুগত করে দিতেন, যা শৃংবলযুক্ত উদ্ধীর অন্তর্ভুক্ত ছিল না। আর হে আমার প্রতিপালক! আপনার বান্দার জন্য একটি স্থলযান বা আকাশযানের ব্যবস্থা করে দেবেন কি? ভাহলে সুদূর মক্তৃমি এবং শূন্য মাঠ নিকটবর্তী হয়ে যেত। আর হে আমার প্রতিপালক! আপনি কি আপনার বান্দার জন্য হজ্জ পালন সহজ্যাধ্য এবং তার জীবনের সকল পদস্থলন ক্রমা করে দিবেন?"

নবী করীম (সা.) এর রওযা মুবারক যিরারত এবং মসজিদে নববীর মাটি চুম্বন ও এর সুগদ্ধি অহলে আহমাদ শাওকী চরম আকাজ্মী ছিলেন। ১৩২৯ হি./১৯১২ সালে 'মাজাল্লা আল-যুহুর' পত্রিকার প্রকাশিত তাঁর 'যিক্রা আল-মাওলিদ' مَحَلَّهُ الزُّهُ وَرُنَى الْمُسَوِّلِي কবিতার দিলোক্ত চরণে এ মনোভাব পরিস্কৃটিত হয়েছে, ১৭

"(হে রাস্ল!) আমি কখন আপনার কবর যিয়ারত করব এবং আপনার মসজিদের মাটি চুম্বন করব ও এর সুগন্ধি নিঃশ্বাস ভরে নেব।"

# আত্মাহর দরবারে ফরিয়াদ ও প্রার্থনা

স্রুষ্টার অনুগত বান্দা প্রতিনিয়ত সুখ-শান্তি, কল্যাণ-সমৃদ্ধি ও সর্বপ্রকার দুঃখ-দুর্দশা লাযবের জন্য মহান আল্লাহর দরবারে ফরিয়াদ ও কাকুতি-মিনতি করবে, প্রার্থনা জানাবে এটাই বাভাবিক। আহমাদ শাওকীও এ নিয়মের ব্যতিক্রম ছিলেন না। তিনি ১৩১২ হি./১৮৯৪ সালে জেনেভায় অনুষ্ঠিত প্রাচ্যবিদদের আন্তর্জাতিক সম্মেলনে উপস্থাপিত তাঁর দীর্ঘ ২৬৪ শ্লোক বিশিষ্ট কিবার আল-হাওয়াদিস ক্ষা ওয়াদী আল-নীল 

ইটা প্রাদী আল-নীল 
ইটা প্রান্থনার আল্লাহ রাব্দুল আলামীনের দরবারে বিশ্বাসের একায়তা সহকারে এই মন্মেরম প্রাকৃতিক বিষয়ের বর্ণনায় আল্লাহ রাব্দুল আলামীনের দরবারে বিশ্বাসের একায়তা সহকারে এই মর্মে প্রার্থনা করেছেন যে, তিনি যেন নৌযান আরোহীদের নিরাপদে রাখেন, কেননা মহান সৃষ্টিকর্তা সর্বত্রই তাঁর বান্দাদের প্রতি অনুগ্রহশীল। বান্দার জীবন-মৃত্যু তাঁরই নিয়ন্ত্রণাধীন। আসমান ও যমীন তাঁর আলোকধারায় উদ্বাসিত। সাগরের বিশাল জলরাশি ও অন্যান্য সৃষ্টজীববের ন্যায় তাঁর পবিত্রতা

২৬. আতত।

২৭. ভ. আহমাদ মুহাম্মদ আল-হুকী, আল-ইসলাম ফী শি'র শাওকী, পু. ৪৬।

বর্ণনায় সদা মশগুল। কবি সাগরের উত্তাল তরঙ্গমালাকে কল্পনা করে পরম কর্মণাময় আল্লাহর নিকট বিনয় প্রকাশ ও আকুল প্রার্থনা করে বলেন: ২৮

رَبّ، إِنْ شِفْتَ فَالْفَضَ اللهُ مَضِيْقُ \* وَإِذَا شِفْتَ فَالْمَضِيْقُ فَضَاءُ فَضَاءُ فَالْحُعْلِ الْبَحْرَ عَصْمَةً ، وَابْعَثِ الرَّحْ \* مَنَةً فِيْهَا الرَّيَاحُ وَالأَنْوَاءُ أَنْ الْبَحْرَ عَصْمَةً ، وَابْعَثِ الأَنْ \* مِنُ وَأَنْتَ الْحَيَاةُ وَالإِحْيَاءُ

"হে প্রতিপালক। যদি আপনি ইচ্ছা করেন তাহলে শূন্যস্থান সংকীর্ণ হরে যায়, আর যখন আপনি ইচ্ছা করেন সংকীর্ণ স্থান বিশাল শূন্যে পরিণত হয়। অনন্তর আপনি এই ভয়াল বিক্ষুদ্ধ সমুদ্রকে আমাদের জন্য নিরাপদ করে দিন এবং এর মধ্যে করুণাধায়া বর্বণ করুন; যেখানে বায়ু থাকরে, বৃষ্টিও থাকরে। আর (হে আল্লাহ!) আপনি আমাদের বন্ধু! যখন বন্ধুরা দূরে সরে যায়, আর আপনি জীবনের কর্তা এবং জীবন দানকায়।"

কবি আহমাদ শাওকী একবার শিক্ষকদের এক সংবর্ধনা সভার আল্লাহ তা'আলার গুণগান করতে গিয়ে প্রার্থনার ভঙ্গীতে বলেছেন যে, তিনি ইল্ম ও মা'আরিফাতের উৎস, জ্ঞানীদের স্রষ্টা ও তাদের জ্ঞান-বুদ্ধিলাতা, পথপ্রদর্শনকারী ও শিক্ষক হিসেবে নবী-রাস্লগণের প্রেরক। এতদসম্পর্কে আল-ইলম ওয়া আল-তা'লীম ওয়া ওয়াজিব আল-মু'আল্লিম' ﴿

الْعِلْمُ وَالْتَمْلِيُ وَ وَاحِبُ الْمُكَلِّمِ وَالْحِبُ الْمُكَلِّمُ وَالتَّمْ وَالتَّمْ وَالتَّمْ وَالْحَبْلُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعِلَّمِ وَالْحِبُ الْمُكَلِّمُ وَاللَّمْ وَالْمُعَلِّمِ وَالْحِبُ الْمُكَالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُعَلِّمُ وَالْمُعَلِّمُ وَالْتَعْلِيْ وَالْمِبُ وَالْمُعَلِّمِ وَالْحِبُ الْمُعْلِمُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّمْ وَالْمُعَلِّمُ وَالْمُعَلِّمُ وَالْمُعَلِيْ وَالْمُعَلِيْ وَالْمِعْلِمُ وَالْمُعَلِيْمُ وَالْمُعَلِيْمُ وَالْمُعَلِيْمُ وَالْمُعَلِيْمُ وَالْمُعَلِيْمُ وَالْمُعَلِيْمُ وَالْمُعَلِيْمُ وَالْمُعِلَّمُ وَالْمُعَلِّمُ وَالْمُعَلِيْمُ وَالْمُعِلَّمُ وَالْمُعَلِيْمُ وَالْمُعَلِيْمُ وَالْمُعِلَّمُ وَالْمُعِلَّمُ وَالْمُعِلِيْمُ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلِّمِ وَالْمُعِلِمِيْمِ وَالْمُعِلَمِيْمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَمِ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمُ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمُ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمُ وَالْمُعِلَّمُ وَالْمُعِلَّمُ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلَّمُ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِ

سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ خَيْرَ مُعَلِّمٍ \* عَلَّتَ بِالْقَلَمِ الْقُرُونَ الأُولَى الْمُورَى اللَّولَى الْمُورَ اللَّهِنَ مَبِيلًا أَخْرَجْتَ هَذَا الْعَقْلَ مِنْ ظُلُمَاتٍ \* وَهَدَيْتَهُ النَّسُورَ الْمُبَيْنَ مَبِيلًا أَرْسَلْتَ بِالتَّوْرَاةِ مُوسَى مُرْشِداً \* وَابْسَنَ الْبُسُولِ فَعَلَّمَ الإِلْحِيلًا وَفَحَدْتَ بِالتَّوْرَاةِ مُوسَى مُرْشِداً \* وَابْسَنَ الْبُسُولِ فَعَلَّمَ الإِلْحِيلًا وَفَحَدْتَ بِالتَّوْرِيلَةِ وَابْسَانِ مُحَمَّداً \* فَسَقَى الْحَدِيثَ وَالوَلَ التَنْزِيلًا

"হে আল্লাহ। আপনি পুতঃ গবিত্র, সর্বশ্রেষ্ঠ শিক্ষক, আপনি প্রাথমিক শতাব্দীর লোকদের কলনের সাহায্যে শিক্ষা দিয়েছেন। আপনি এ মানব বৃদ্ধিকে অন্ধকার রাশি থেকে মুক্ত করেছেন এবং একে সুস্পষ্ট আলোর পথে পরিচালিত করেছেন। আপনি হ্যরত মূসা (আ.) কে তাওরাত গ্রন্থ পথপ্রদর্শক হিসেবে প্রেরণ করেন এবং বিবি মরিয়ম তনয় হ্যরত ঈসা (আ.) কে গাঠিয়েছেন, অতঃপর তিনি ইঞ্জীলত্মন্থ শিক্ষা দেন। আর হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) কে প্রাঞ্জল বর্ণনার ঝর্ণা হিসেবে প্রবাহিত করেছেন, কলে তিনি ঐশীগ্রন্থ আল-কুরআন ও অমিয় বাণী হিসেবে আল-হাদীসেয় ধায়ায় লোকদেরকে পরিতৃপ্ত করেন।"

# আল্লাহর নিকট মাগফিরাত কামনা

বান্দা ভূল-ক্রটির উর্বে নয়। বান্দা ভূল করে অনুতপ্ত হলে সৃষ্টিকর্তা তাঁর অপার করুণা দ্বারা দয়া পরবশ হয়ে ক্রমা করবেন, এটা শাশ্বত নিয়ম। তবে সেই ভূল হওয়া চাই স্বেচ্ছায় নয় বরং অনিচ্ছাকৃত। আল্লাহ পাক অতিশয় ক্রমাশীল। যখন মানুব নিজেদের ভূল বুঝতে পেরে অনুতপ্ত ও লজ্জিত হয়, পুনরায় ঐ কাজ না করার দৃঢ় সংকল্প গ্রহণ করে এবং আন্তরিকভাবে মহান আল্লাহর কাছে

২৮. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৭।

২৯. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৮০-১৮১।

ক্ষমা চার, তখন আল্লাহ তা'আলা তাদের ক্ষমা করে দেন। কবি আহমাদ শাওকীও জীবনে কিছু তুলক্রুটি করেছেন এবং সেটা স্বেচ্ছায় নয় অনিচ্ছায় ও সৃষ্টির স্বাভাবিক দুর্বলভার। পরক্ষণে আবার লজ্জিত
হয়ে যথারীতি আল্লাহ পাকের দরবারে তওবা করে ক্ষমা প্রার্থনা করেছেন। এরপ আত্মস্বীকৃত অপরাধ
মার্জনার জন্য আহমাদ শাওকীর আল-সিতার' দিন্দিক কবিতার চরণদ্বয়ে তওবা ও ইস্তেগফারের
সমুনা পাওয়া যায়, ত

"একটি অপরাধী আত্মাকে (নিজকে) আমি আমার সম্মুখে পেশ করেছি এবং স্বীকৃতি ও জীতির মাঝে আমি অবস্থান করছি। আর তার পাশাপাশি তুমি ছাড়া অন্যদের থেকে লুকোচিছ, শেষ পর্যন্ত আমি পরিশ্রাভ; অনভর আবরণ আমাকে অনুগ্রাহান্বিত করেছে।"

অনুরূপ আরেকটি মুনাজাতের দৃষ্টান্ত পাওয়া যায় তাঁর 'নাহ্জ আল-বুরদা' نَهِجُ الْبُرِّدُة শীর্বক কাসীদার নিম্নের পংক্তিগুলোতে; যাতে কবি স্বীয় পাপরাশির ব্যাপকতা থেকে ক্ষমার্থান্তির আশায় আল্লাহ পাকের দরবারে করিয়াদ পেশ করে বলেছেন:<sup>৩১</sup>

"হে প্রাণ! তোমার দুনিরা সকল ক্রন্দনকারী আত্মাকে লুকিয়ে রাখে, যদিও তোমার নিকট তাঁর সুন্দর দাঁতগুলো প্রকাশ পায়। যখন সে হাসে, তখন তোমার মুখকে তোমার খোদাভীতির বারা এমনভাবে সরিয়ে রাখ যেমন বিষধর সাপের বিষাক্ত ছোবলের ক্ষতি থেকে সরে থাক। হে আমার প্রাণের জন্য আক্রেপ! যাকে বার্ধক্য বয়সে পাপকর্ম পরিচালিত করেছে ও পশম বারা কর্ণ পর্যন্ত ঢেকে রেখেছে এবং পাপের উর্বর ভূমিতে একে ছড়িয়ে দিয়েছে।"

# তাত্দীর

ইসলামে তাক্দীর نادي বা ভাগ্য প্রসন্তী অতি প্রাচীন ও জটিল সুদূর প্রাচীনকাল থেকেই ধর্ম বিশারদ ও দার্শনিকগণ এই বিবয়টি সম্পর্কে নতুন নতুন তত্ত্ব-তথ্যাদি উপস্থাপন করলেও অদ্যাবধি কোন সুনির্দিষ্ট সমাধানে পৌছুতে পারেননি। একজন মুমিন বান্দা তার উদ্দেশ্য ও লক্ষ্য অর্জনে সাধ্যমত প্রচেষ্টা চালাবে, অতঃপর আল্লাহ পাক কর্তৃক নির্ধারিত ভাগ্যলিপিতে আন্থা স্থাপন করে উত্তমভাবে ধৈর্য অবলম্বন করবে, এটাই ঈমানের দাবী। কবি আহ্মাদ শাওকী মহান আল্লাহ কর্তৃক নির্ধারিত ভাগ্যলিপিতে বিশ্বাসী ছিলেন। বিপদ-আপদে অথথা তিনি হা-হুতাশ করে ধৈর্যহারা হতেন না। তাই বলে তিনি অদৃষ্টবাদী ছিলেন না। কেননা ইসলাম কর্মবাদী ধর্ম। তবে যথায়থ প্রচেষ্টা চালানোর পরেও লক্ষ্য অর্জনে ব্যর্থ হলে আল্লাহ তা'আলার ফয়সালায় বিশ্বাস স্থাপন করে ধৈর্যধারণ করা উত্তম। কেননা

৩০. আল-শাওকিয়্যাত, ৪র্থ খণ্ড, পু. ৯২।

৩১. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৯৩।

হা-হতাশ করে হারানো বস্তু ফিরে পাওয়া যার না। হতে পারে এই না পাওয়ার মাঝেও দয়াময় মেহেরবান আল্লাহর কোন হিক্মাত লুকায়িত রয়েছে। এতদসম্পর্কে কবি বলেন:<sup>৩২</sup>

তিনিই পবিত্র সন্ত্রা, যার মর্যাদা ব্যতীত আর কোন মর্যাদা নেই; তিনি চিরন্তন আর তাঁর সন্ত্রাজ্য ধ্বংস হবার নয়। তাঁর সিদ্ধান্তে সম্ভ্রষ্টি ব্যতীত তাঁর সন্ত্রাজ্যে কারোরই কিছু করার ক্ষমতা নেই। তিনি তাঁর বান্দানের জন্য যা নির্বাচন করেন তাতেই কল্যাণ নিহিত; আল্লাহ পাক তাঁর বান্দানের উপর কিকিং পরিমাণ অত্যাচারও করেন না। আর মহান আল্লাহ যখন কোন কিছু করার ইচ্ছা করেন, তখন তুমি তাঁর কয়সালা প্রতিহত বা পরিবর্তন করতে পারবে না।"

মানুবের তাক্দীর বা ভাগ্য আল্লাহর হাতে। মানুবের তাক্দীর বা ভাগ্যদিপিতে ভাল-মন্দ, সৌভাগ্য ও দুর্ভাগ্য সবই বিদ্যমান। ভাগ্যের ভাল ও মন্দ আল্লাহর ইচ্ছার হরে থাকে। মানুবের কর্মের উপর তিনি ভাল-মন্দ নির্ধারণ করেন। এ প্রসদে আহ্মাদ শাওকী তার রিসালাতু আল- নাশিআত رَسْالَة النَّا فِيْنَةِ শার্বিক কবিভার বলেন:

"প্রতিটি অবস্থা কোন এক সময়ে বিপরীতে পরিণত হবে, সুতরাং ভাগ্যকে (তার পথে) চলতে দাও এবং প্রস্তুত হও। ভাগ্যাকাশে সৌভাগ্য ও দুর্ভাগ্য আপতিত হয়, তুমি কখনোই স্বাভাবিক গতিধারার বিরোধিতা করবে না। চাইলে তুমি এ গুলোকে কালচক্র ও দুর্বিপাক বলতে পার। ইচ্ছা করলে খোদায়ী ফরসালা এবং অদুষ্টও বলতে পার।"

কবি সর্বলাই আল্লাহ রাব্বুল আলামীনের ফয়সালায় বিশ্বাসী ছিলেন। বান্দার অক্ষমতার কথাও ভূলে যাননি কখনও। করুণাময় আল্লাহ তা'আলা অবশ্যই বান্দার ভাল কাজের ভালফল এবং মন্দ কাজের মন্দকল নিয়ে থাকেন। তবে ভাগ্যের উপর নির্ভর করে অলসভাবে বসে থাকা মোটেই সমীচীন হবে না। এতদসম্পর্কে 'আল-বানুন ওয়া আল-হায়াত আল-দুনিয়া' الْبُنُونُ وَالْحَيَاةُ الدُّنِيَّا الْمُرَافِقَ الدُّنِيَّا الْمُرَافِقَ الدُّنِيَّا الْمُرَافِقَ الدُّنِيَّاءُ الدُّنِيَّاءُ الدُّنِيَّاءُ المُرَافِقَةِ कविতার আহমাদ শাওকী সৌভাগ্যের জন্য কাজ করার উৎসাহ প্রদান করে বলেছেন: ৩৪

৩২. ড. আহমাদ মুহাম্মদ আল-হুফী, আল-ইসলাম ফী শি'র শাওকী, পৃ.৫৪-৫৫।

৩৩. আল-শাওকিয়্যাত, ৪র্থ খণ্ড, ৪০-৪১।

৩৪. আল-শাওকিয়্যাত, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৬০।

يَسَعْشُرُ الأَنامُ بِهِ \* إِنْ سَعَوْا وَإِنْ قَعَدُواْ يَنْزِلُ الرِّحَالُ عَلَى \* حُكْمِهِ وَإِنْ جَحَدُواْ آلْفَضَاءُ مُعْضَلةً \* لَمْ يَسِحُلُهَا أَحَدُ

তাক্দীর বা ভাগ্য সম্পর্কে তুমি কি বল? এর কোন কোন বর্ষ কি স্থারী? আর ভাগ্য জীবনের প্রতিটি ক্ষেত্রে ঘনিষ্ঠ প্রহরী। অদৃষ্টের কারণে মানুব হোঁচট খায়, যদিও তারা প্রচেষ্টা চালায় এবং যদিও তারা বসে থাকে। অস্বীকার করলেও লোকেরা নিয়তির শাসনাধীনে অবতরণ করে থাকে। ভাগ্য এতই শক্তিশালী যে, এতে কেউ হস্তক্ষেপ করতে পারে না।"

আল্লাহ পাকের করসালা ও তাঁর নির্ধারিত ভাগ্যালিপিতে আহমাদ শাওকীর বিশ্বাস ছিল গভীর ও অটুট। তাঁর অনুসৃত মতে এর সুস্পষ্ট বান্ধর পাওয়া যায়। একবার জনৈক যুবকের আত্মহননের প্রচেষ্টার তিনি খুব উদ্বিগু হরে পড়েছিলেন আর এ উদ্বিগুতার বহিঃপ্রকাশ ঘটেছিল তাঁর ইন্তিহার আলতালাবা বিশি খুব উদ্বিগু হরে পড়েছিলেন আর এ উদ্বিগুতার বহিঃপ্রকাশ ঘটেছিল তাঁর ইন্তিহার আলতালাবা বিশি খুব সমাজকে সত্যের পথ দেখিয়েছেন, আশার বাণী খনিয়েছেন, আত্মহত্যার পাপ সম্পর্কে অবহিত করেছেন। আত্মহত্যাজনিত কারণে পিতামাতার দুঃখ-কষ্ট ও জনগণের অভিশাপ এবং দেশের অপ্রণীয় ক্ষতি সম্পর্কে আলোকপাত করে কবি
সতর্কতামূলকভাবে বলেছেন: তা

قَاتِلَ النَّفْسَ- وَلَوْ كَانَتْ لَهُ - \* أَسْخَطَ الله ، وَلَمْ يُرْضِ الْبَشَرْ سَاحَــةُ الْقَيْشِ إِلَى اللهِ الَّذِي \* جَعَلَ الْوَرْدَ بَأْذَنُ وَالصَّــدَرْ لاَ تَمُوْتُ النَّفْسُ إِلاَ بِالسَـــيهِ \* قَامَ بِالْمَوْتِ عَلَيْهَا وَقَــهَرْ

"প্রবৃত্তি আত্মহননকারী। যদিও প্রবৃত্তির ধর্ম এই যে, এটি মহান আল্লাহকে রাগান্বিত করে এবং মানুষকে সম্ভঙ্ট করে। যে মহান আল্লাহ স্বীয় ইচ্ছায় জীবন-মৃত্যু সৃষ্টি করেছেন, ভাগ্য তাঁরই প্রতি জীবনের আঙিনা। তাঁর নাম না নিয়ে ব্যক্তি মৃত্যুবরণ করে না, যিনি মৃত্যু ঘটিয়ে থাকেন এবং ক্রোধান্বিত হন।"

আহমাদ শাওকী ১৩১৯ হি./১৯০২ সালে দমল বা কুসকুড়িতে আক্রান্ত বৃটেনের রাজা সপ্তম এডওরার্ভ (১৮৪১-১৯১০ খ্রি.) এর অভিবেক সংবর্ধনা অনুষ্ঠান মুলতবি হয়ে যাওয়া উপলক্ষে রচিত তাঁর 'আল্লাহ্ ওয়া আল-ইল্ম' اَشُ وَالْعِلْمُ শীর্ষক কাসীদায় বলেন:<sup>৩৬</sup>

> لَكَ الْمُلكُ يَا مَن حَصَّ بَالعِزِّ ذَاتَهُ \* وَمَنْ فَوْقَ آرَابِ الْمُلُّوِّ مَآرِبُهُ فَلاَ عَرْشَ إِلاَّ أَنْتَ وَارِثُ عِسزِ هِ \* وَلاَ تَاجَ إِلاَّ أَنْتَ بِالْحَقِّ كَاسُبُهُ وَآمَنْتُ بِالْعِلْمِ الَّذِي أَنْتَ لُسورُهُ \* وَمِنْكَ آيَادِيْسِهِ، وَمِسْكَ مَنَاقِبُهُ تُوْامِنُ مِنْ خَوْفٍ بِهِ كُلُّ غَالِبٍ \* عَلَى أَمْرِهِ فِي الأَرْضِ، وِالدَّاءُ غَالِبُهُ فَآمَسْتُ بِاللهِ اللّٰهِ الَّذِي عَسَرً شَأَنَهُ \* وَ آمَسْتُ بِالْعِلْمِ اللّٰهِيْ عَرَّ طَالِبُهُ

৩৫. আল-শাওকিয়্যাত, ৩য় খণ্ড, পৃ. ১২৮-১২৯।

৩৬. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৮৩-৮৪।

"হে মহান সন্তা! আপনার অধিকারে রয়েছে বিশ্বসাম্রাজ্য, যার সন্তা পরম মর্যাদায় বিশেষিত, যার উদ্দেশ্য রাজণ্যবর্গের উদ্দেশ্যাবলীর উর্দ্ধে প্রতিষ্ঠিত। অনন্তর এমন কোন আরশ নেই যার মর্যাদার অধিকারী আপনি নন; আর এমন কোন মুকুট নেই যার সত্যিকার অধিকারী আপনি নন। আর আমি এমন জ্ঞানের প্রতি বিশ্বাসী স্বরং আপনি যার আলো, আপনার থেকেই এর শক্তি আগত এবং আপনার থেকেই এর গুণাবলী প্রতিফলিত। আপনি প্রতিটি বিজয়কে এর ভয়ের মাধ্যমে পৃথিবীর কাজে নিরাপত্তা বিধান করেন, অবচ ব্যধি তার উপর বিজয়ী হয়। সুতরাং আমি মহান আল্লাহতে বিশ্বাসী, যার মর্যাদা অতীব মহিমান্বিত; আর আমি বিদ্যায় বিশ্বাসী যার অন্বেষণকারী সন্মানিত হয়।

## नुष्ठा

আহমাদ শাওকী জীবনবাদী কবি। তিনি ছিলেন দীর্ঘ জীবন প্রত্যাশী। তাঁর জীবন বিশ্লেষণ করলে এর স্বাক্ষর মিলে। তিনি মৃত্যুকে ভয় করতেন না। মৃত্যুর কারণগুলো সম্পর্কে যথাসম্ভব চিন্তাভাবনা করতেন। কিন্তু মৃত্যু এমন বান্তবতা যার থেকে পলায়নের কোন পথ নেই। জীবন এমন সত্যু
যার বিচ্ছিন্নতা অবশ্যম্ভাবী। তাহলে আহমাদ শাওকীর করার আছে কিঃ তিনি কি মৃত্যুকে ভূলে তথু
ভোগ-বিলাসের মাধ্যমে জীবনকে উপভোগ করবেন? নাকি যৌবন বিমুখ হয়ে তথু মৃত্যুর জন্য প্রম্ভতি
নিবেন? এমনটি মনে করার কোন অবকাশ নেই। আহমাদ শাওকী মৃত্যুভয়ে কাতর না হয়ে নিজের জন্য
জীবনের দাবী পুরোপুরি আদায় করে ছেড়েছেন এবং মৃত্যুর বান্তবতার প্রতি তাঁর অগাধ বিশ্বাস সত্ত্বেও
তিনি জীবন বিমুখ ছিলেন না। তিনি জীবন মৃত্যুর একচ্ছত্র প্রশংসাকারীও ছিলেন না। আবার
এতদুভয়ের নিন্দায় নিজেকে ব্যাপুতও রাবেননি। কবির ভাষায়: তা

يَا خَلِيْلَيُّ لاَ تَسَدُّمًا لِي الْمَسَوْ \* تَ فَإِنِّيْ مِمَّنْ يَرَى الْفَيْشَ حَسْدَا لاَ أَقُولُ : أُسْكُنَا إِلَى هَذِهِ السَّا \* رِ غُرُورًا وَلاَ أَقُسُولُ اسْتَسَجِئًا أَنَا مَنْ لاَ يَسِرَى الْفَوْتِ بُدَّ أَنَا مَنْ لاَ يَرَى مِنَ الْمَوْتِ بُدَّ أَنَا مَنْ بَلَّ دَمْعُهُ الْمَهْدَ بِالأَمْسِ \* سَسِ وَلَوْ لاَ التَّعْلِيْلُ لَمْ يَأْوِ مَهْدَا أَنَا مَنْ بَلُّ دَمْعُهُ الْمَهْدَ بِالأَمْسِ \* سَسِ وَلَوْ لاَ التَّعْلِيْلُ لَمْ يَأْوِ مَهْدَا

"হে আমার বন্ধুবর! তোমরা আমাকে মৃত্যুর জন্য ভর্ৎসনা করো না, কারণ আমি ঐ দলভুক্ত যারা জীবনকে প্রশংসার বিনয় বলে মনে করে। আমি বলি না যে, তোমরা ইহকালে অহংকার সহকারে বসবাস কর, আর আমি এটাও বলি না যে, তোমরা মৃত্যুর জন্য প্রস্তুতি গ্রহণ কর। আমি এমন ব্যক্তি যে মৃত্যু থেকে পলারন সম্ভব বলে মনে করে না এবং এমন ব্যক্তিও নই, যে মৃত্যু থেকে পলারনের কোন উপায় আছে বলে মনে করি। আমি এমন ব্যক্তি যে, যার অঞ্চ গতদিন দোলনাকে সিক্ত করেছে, আর বদি আমার অসহায়ত্ব না থাকত, তাহলে আমায় দোলনায় আশ্রয় দেয়া হতো না।"

প্রত্যেক বস্তুর শেষ আছে। জন্ম হলে মৃত্যু অনিবার্য। আর এই কবি আহমাদ শাওকী জীবনের দুঃখ-কষ্টের সাজুনার ঠিকানা খুঁজে পেতেন মৃত্যুর মাঝে এবং ব্যর্থতা ও সম্পদহানির বিপরীতে উপদেশের ভাভার হিসেবে কল্পনা করতেন মৃত্যুকে। আহমাদ শাওকীর কবিতার নিম্নের চরণত্রয়ে যার চমংকার বহিঃপ্রকাশ ঘটেছে, <sup>৩৮</sup>

أَرَى الْمَوْتَ عَلَى الْغَبْرَا \* ، هُوَ الْحَامِتَ أَ الْكُبْرَى هُــوَ الْمَحْرَى وَنَحْنُ الْما \* ، مِن حَاجَاتِــهِ الْمَحْــرَى

৩৭. ড. আহমাদ মুহামাদ আল-হফী, আল-ইসলাম ফী শি'র শাওকী, পৃ. ৫৮। ৩৮. প্রাহক্ত, পৃ. ৫৯।

## هُوَ السَّلْ وَهُ وَالسَّرَّا \* حَـهُ وَالعِبْرَةُ وَالذِّكْ سرَى

"পৃথিবীতে মৃত্যুকে আমি এভাবে দেখি যে, উহা সর্বশ্রেষ্ঠ সমাবেশকারী । উহা স্রোতস্বিনী আর আমরা পানিস্কাপ, যার প্রয়োজনসমূহের একটি হচ্ছে স্রোতস্বিনী। উহা হচ্ছে সান্ত্না, আরাম,শিক্ষা এবং স্মৃতি স্কাপ।"

নৃত্যু এমন অভিথি, যাতে রয়েছে জীবনের সকল কষ্ট-ক্লেশ থেকে প্রশান্তি। আত্মা শরীর নামক খাঁচার তার বন্দিত্বের ও বেদনার নিরাময়তা খুঁজে পায় নৃত্যুর মাকে। আর নৃত্যুজগতটি এমন যে সেখানে নেই কোন শত্রুতা, হিংসা, বিষেব ও ভালবাসা। যেমন- কবি আহমাদ শাওকী যিক্রা কানার কুন' ذَكْرَى كَانَارْفُوْنَ শীর্ষক কবিতায় বলেন:<sup>৩৯</sup>

> فِي الْمَوْتِ مَا أَعْيَا وَفِي أَسْبَابِهِ \* كُلُّ امْرِئُ رَفْسَنٌ بَطِيٍّ كِتَابِهِ أَسَدٌ لَعَمْرُكَ، مَنْ يَمُوْتُ بِظَفَرِهِ \* عِنْدَ اللَّفَاءِ ؛ كَمَنْ يَمُوْتُ بِنَابِهِ إِنْ نَامَ عَنْكَ ؛ فَكُلُّ طِبٌّ نَافِسِعٍ \* أَوْ لَمْ يَنَمْ ؛ فَالطّبُ مِن أَذْنَابِهِ

"মৃত্যুর রহস্য অনুধাবনে কোন ব্যক্তিই ক্লাভ ও অক্ষম হরনি, আর প্রত্যেকেই তাঁর লিপিবদ্ধ আয়ুকালে বন্দী। তোমার জীবনের শপথ। সেই ব্যক্তি সিংহ পুরুষ যে যুদ্ধের মুহুর্তে বিজয় সহকারে মৃত্যু বরণ করে, ঐ ব্যক্তির ন্যায় যে ছেদন দভসহ মৃত্যু বরণ করে। মৃত্যু যদি তোমা হতে ঘুমিয়ে (দূরে সরে) থাকে, তাহলে প্রতিটি চিকিৎসাই উপকারী হত, আর যদি উহা না ঘুমায় তবে চিকিৎসা উপকারী নর।"

كَأَنِّيْ وَالزَّمَانُ عَلَى قِـتَالِ \* مُسَاحِلَةً بِسَيْدَانِ الْحَيَاةِ أَخَافُ وَالزَّمَانُ عَلَى قِـتَالِ \* مُسَاحِلَةً بِسَيْدَانِ النَّائِبَاتِ أَخَافُ أَنْ الْمَوْتُ سَابِعَةَ الْجِهَاتِ وَلَوْ أَنْ الْمَوْتُ سَابِعَةَ الْجِهَاتِ

"জীবনের প্রান্তরে স্বরং আমি এবং সময় যেন যুদ্ধে লিপ্ত যে, একদিন আমার বিজয়ের পালা অপরদিন তার। রাত্রি নিঝুম হলে আমি ভয় পাই এবং দুর্বিপাকের স্বল্পতার কারণে আমি কৃপা প্রদর্শন করি। আর যদি দিকসমূহকে সাতটিতে সৃষ্টি করা হত, তাহলে মৃত্যু সপ্তম দিকে গরিণত হত।"

৩৯. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ.৮৪।

৪০. আল-শাওকিয়্যাত, ৩য় খণ্ড, পৃ.৩৯-৪০।

আহমাদ শাওকী তাঁর মরহম পিতা আলীর প্রতি শোক প্রকাশ করে ১৩১৫ হি./ ১৮৯৭ সালে রচিত ইয়ারছী আবাহ ঠুই শীর্ষক শোকগাঁথা কবিতায় স্বীয় পিতাকে লক্ষ্য করে মৃত্যুকালীন ক্ষণ সম্পর্কে প্রন্ন করেছেন। মৃত্যুর তিক্ত পেরালা তিনি কি এক ঢোকে পান করেছেন, না দুই ঢোকে তাও জানতে চেয়েছেন। উদ্দেশ্য তাঁর নিকট থেকে অবগত হওয়া যে, মৃত্যু তাঁর নিকট কিভাবে এলো? আত্মা কিভাবে উড়ে গেলো এবং শেষ নিঃশাসটি যখন তিনি নিচ্ছিলেন তখন তার অনুভৃতিই বা কেমন ছিল? কবির ভাষায়ঃ

"হে আমার পিতা। আর মৃত্যু এমন একটি তিক্ত পেয়ালা, যার থেকে কোন ব্যক্তি দু'বার পান করে না। মৃত্যুর যে ক্ষণটি অতিবাহিত করে এসেছো সেটি কেমন ছিল? প্রতিটি ব্যাপার সংঘটিত হবার পূর্বে ও পরে সহজ মনে হয়। তুমি কি মৃত্যুর পেয়ালা এক চোকে পান করেছ অথবা তুমি কি মৃত্যুকে দুই ঢোকে পান করেছ?"

কবি আহমাদ শাওকী মৃত্যু সম্পর্কে মৃত্যুল রিরাদ পাশা (১২৫০-১৩২৯ হি./ ১৮৩৪-১৯১১ খ্রি.) কে শুধিরেছেন যেন তিনি তাঁকে এই মর্মে উপদেশ প্রদান করেন যে, মৃত্যুই বাস্তব। এতদভিন্ন অন্য সব কল্পনা ও বাতুলতা মাত্র। তিনি আরো জানতে চেরেছেন তার সামনে যেন উদ্ভাসিত করে দেরা হয় মৃত্যুর প্রকৃতি ও শ্বাদ সম্পর্কে, রোগ-শোকে ভূগে দেরীতে মৃত্যু সম্পর্কে, আকম্মিক মৃত্যু সম্পর্কে এবং এসবের মাকে কোনটি কষ্টদায়ক? যেমন- 'রিয়াদ পাশা' رِيَاضُ بَاشَ মাকে কবিতায় কবি অনুসিদ্ধিংসুরূপে বলছেন:8২

"হে কবরবাসী। আমায় একটু মৃত্যুর কথা বল, যাতে করে আমার জন্য উপদেশ হয়। তা সুনিশ্চিত সংবাদ, এছাড়া অন্যসব কিছু আশা ও মিথ্যাবাণী বৈ আর কিছু নয়। আমি তোমায় জিজ্ঞাসা করছি মৃত্যু কি? এর পাত্রই বা কোনটি? এর স্বাদ কেমন? এর সাকী করা?"

মিসরে নারীমুক্তি আন্দোলনের নেতা কাসেম বেক আমিন (১২৭৯-১৩২৭ হি./ ১৮৬৩-১৯০৯ খ্রি.) এর শোকগাঁথায় আহমাদ শাওকী আশাবাদ ব্যক্ত করেছেন যে, তিনি যেন পুনর্জন্ম লাভ করে তাঁকে মৃত্যুর সংবাদাদি অবহিত করেন। কবির ভাষায়:<sup>8৩</sup>

৪১. আল-শাওকিয়্যাত, ৩য় খণ্ড, পৃ.১৫৫।

৪২. প্রাহত, পৃ. ৪৫।

৪৩. আল-শাওকিয়্যাত, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৭৭।

"ওহে প্রতাগনালী। এক আল্লাহ পাকের বিচার ভিন্ন অন্য বিচার ও বিদ্যায় অনন্য; কেন আপনি
পুনর্জীবিত হচ্ছেন না? তাহলে মৃত্যুর পরের ঘটনাবলী সম্পর্কে আপনি 'আযর' হ্যরত ঈসা (আ.) এর
সুস্পষ্ট সংবাদদাতা হতেন। আপনার থেকে মৃত্যুর ধূলাবালি কেড়ে ফেলুন এবং আমাকে গোপনে
পরামর্শ দিন, অনন্তর শীদ্রই যাতে আমি আমার ধূলিবর্ণ হওয়া সম্পর্কে অবগত হতে পারি।"

#### পুনরুখান

কবি সম্রাট আহমাদ শাওকীর কবিতার পুনরুখান সম্পর্কে সন্দেহের লেশমাত্র নেই। কেননা তিনি ছিলেন পরিপূর্ণ মুমিন মুসলমান, তাঁর বিশ্বাস ছিল মৃত্যু ধ্রুব সত্য এবং পুনরুখানও তেমনি প্রকৃত সত্য। তিনি তাঁর মরহুম পিতার শোকগাঁথায় তাদের প্রত্যাবর্তনের পথ চিনে রাখার আশাবাদ ব্যক্ত করে বলেহেন যে, তারা কি মিলিত হবে, নাকি মিলিত হবে না? পরকালীন জগতে স্বীয় পিতার সাথে মিলিত হরে নতুন জীবন শুরু করার তাঁর বড়ই শখ ছিল। একই কবরে গাশাপাশি শারিত হওয়ারও তাঁর ইচ্ছা ছিল, যা কবির 'ইয়ারছী আবাহ' হিন্দু শীর্ষক শোকগাঁথায় পরিস্কৃটিত হয়েছে, ৪৬

"আমাদের জন্য কি আবার মিলিত হওয়ার ব্যাপার রয়েছে? নাকি তা দিবা-য়াত্রির বিচিছ্নুতা? আর যখন আমি মৃত্যুবরণ করব এবং কবরে আমাকে দাফন করা হবে তখন কি আমরা একই গর্তে অথবা দুইটি গর্তে মিলিত হবো? (হায়!) যদি আমার উপলব্ধি হতো !"

আহ্মাদ শাওকী তাঁর অনেক কাসীদায় পুনরুখান ও আধিরাতের নি'আমতরাজী সম্পর্কে সীয় বিশ্বাসের একাগ্রতা প্রকাশ করেছেন। কেননা পুনরুখান ধর্মীয় বিশ্বাসের একটি গুরুত্বপূর্ণ অন্ন। তিনি রিয়াদ পাশার শোকগাঁথায় তাঁকে দেহ থেকে বিচ্ছিন্ন হবার পর আত্মার যাত্রাপথ সম্পর্কে প্রশ্ন করেছিলেন। কবির ভাষায়:<sup>89</sup>

৪৪. আ. ন. ম. আবদুল মান্নান খান ও মুহাম্মদ কুরবান আলী, উক্ত মাধ্যমিক ইসলামিক স্টাডিজ, (ঢাফা: আইডিরাল লাইব্রেরী, ৫ম সংক্ষরণ, ১৯৯৪: ১ম অকান, ১৯৮৮), প. ২৬৪।

৪৫. আল-কুরআল, সূরা আল-বাকারা: ২, আরাত: ৪।

৪৬. আল-শাওকিয়্যাত, ৩য় খণ্ড, পৃ. ১৫৬।

৪৭. আল-শাওকিন্যাত, ৩য় খণ্ড, পৃ ৪৫-৪৬।

"আর লোকেরা কি নিরাপদে অবস্থান করবে ? যেভাবে মক্কার পবিত্র মসজিদে পাখীরা অবস্থান করে? আর তারা চিরস্থায়িত্ব লাভ করবে? না কি সম্প্রদারের ধারণা অনুসারে বিগলিত হয়ে যাবে? যেমন দেহ ও অস্থিসমূহ বিগলিত হয়ে যাবে। লতা-পাতার প্রবৃদ্ধির ন্যায় লোকদের লালন-পালনকারী ও মৃত্যু দানকারী আল্লাহ পাক সুমহান।"

প্রত্যেক বস্তুই তার মূলের দিকে প্রত্যাবর্তিত হয়। তাই স্বভাবতই মৃত্যুর পর মানুষের আত্মাও তার নির্দিষ্ট গন্তব্যস্থল তথা স্ট্টিকর্তার কাছে প্রত্যাবর্তন করবে। এতদসম্পর্কে অন্য এক কাসীদায় কবি বলেনঃ<sup>৪৮</sup>

"বান্দার ব্যাপারে মহান আল্লাহর নীতি ও তাঁর অতিত্বের বিষয়ে আল্লাহ তা'আলার সাক্ষ্যদানকারী নিদর্শন এমন যে, তা কখনো অস্বীকার করা যায় না। আর একদিন মহান আল্লাহর দিকেই মানুবের আত্মা প্রত্যাবর্তন করবে, এ ব্যাপারে মহান আল্লাহ পাক এবং নবীগণ যথার্থই সাক্ষ্য দিয়েছেন।"

মৃত্যুর পর বিচারের জন্য জীবের পুনরুখান হবে। তাই অবশ্যস্ভাবী মৃত্যুর পর পুনরুখান সম্পর্কে আহমাদ শাওকী তাঁর 'তুত আন্থা আমুনা ওয়া হাদারাতু 'আস্রিহী' تُوْتُ عَنْخَ أُمُونَ नाমক কাসীদার নিমোক চরণটিতে বলেন:<sup>88</sup>

"শপথ, ঐ সন্তার যিনি অস্থিসমূহকে জীবন দান করেন! এ ব্যাপারে আমি আপনার নিকট আর অধিক শপথ গ্রহণ করতে চাই না।"

মিসরের কাররো বিশ্ববিদ্যালয় প্রতিষ্ঠায় বার ছিল প্রথম কৃতিত্বপূর্ণ অসামান্য অবদান, সেই বনামধন্যা রাজকুমায়ী ফাতেমা বিনতে ইসমাঈল (মৃ. ১৯২০ খ্রি.) কে উদ্দেশ্য করে নিবেদিত আল-আমিরাত । শীর্ষক শোকগাঁথায় কবি বলেন যে, প্রতিটি সৃষ্টিই ধ্বংস ও মরণশীল। আজ হোক কাল হোক প্রত্যেককে মৃত্যুবরণ করতে হবে। কবির ভাষায়:৫০

৪৮. ড. আহমাল মুহাম্মদ আল-হুফী, আল-ইসলাম ফী শি'র শাওকী, পু ৬৪।

৪৯. আল-শাওকিয়্যাত, ২য় খণ্ড, পৃ. ৯৯।

৫০. আল-শাওকিয়্যাত, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৮৯।

"হে ফাতেমা! যে জন্মহেণ করে সে মৃত্যুবরণ করে, আর মৃত্যু হচ্ছে কবরস্থানের সেতু। সুতরাং প্রতিটি ব্যক্তিই আগামীকাল মৃত এবং বিক্ষিপ্ত হবে।"

অনুরূপভাবে খ্যাতনামা রুশ লেখক, কাহিনীকার, ঔপন্যাসিক ও দার্শনিক লিউ টল্টর'
(Leo Tolstoy) কে নিবেদিত শোকগাঁথায় আহ্মাদ শাওকী মৃত্যুর পর পুনরুখানের বিষয়ে দর্শনপূর্ণ
বক্তব্য উপস্থাপন করে বলেছেন: <sup>৫২</sup>

তিনি আমাদের ভাঁজ করবেন যিনি আগামীকাল মহাকাশকে ভাঁজ করবেন এবং ভাঁজের পরে আবার ছড়িয়ে দিবেন, আর এ ব্যাপারে তিনিই সর্বশক্তিমান।"

স্পেনিশ প্রব্যাত আরব কবি আবুল ওয়ালীদ আহমাদ বিন আবদুল্লাহ আল-মাবযূমী আলআন্দালুসী যিনি ইব্ন যায়দুন (৩৯৪-৪৬৩ হি./১০০৪-১০৭১ খ্রি.) নামে পরিচিত, তাঁর নিকট আধিরাত
বা পরকাল সম্পর্কে আহমাদ শাওকী এই মর্মে অবগত হতে চেয়েছেন যে, তিনি যেন তাঁর নিকট
সৌন্দর্য, উচ্ছালতা ও নি'আমত সম্পর্কে বর্ণনা কয়েন ৫৩

"(হে ইব্ন যায়দুন।) তুমি স্থায়িত্বে কিছু সময় পরিভ্রমণ করেছ, স্থায়িত্বের ব্যাপারে কোন সংবাদ আছে কি? এর পশ্চাতে ঝর্ণা, সবুজ ভূমি, সুখ-সাচ্ছন্দ্য, শোভা এবং শৈশবের ছায়া বিষয়ক যা রয়েছে তা আমাদের নিকট বর্ণনা কর। আর হুর সম্পর্কে সংক্রিপ্ত এবং তোমার মন চাইলে দীর্ঘ বর্ণনা দাও।"

অনুরূপভাবে সমসাময়িক প্রখ্যাত পভিত সাহিত্যিক ও প্রয়াত কবি শায়খ মুহাম্মদ আবদুল মুন্তালিব (১২৮৭-১৩৫০ হি./১৮৭০-১৯৩১ খ্রি.) এর শোকগাঁথায় আহমাদ শাওকী বলেনং<sup>৫৪</sup>

৫১. লিউ টলইয় (১৮২৮-১৯১০ খ্রি.) একজন প্রখ্যাত রুশ পণ্ডিত ও দার্শনিক ছিলেন এবং যা বলতেন তদানুযায়ী কাজ করতেন । কলে তিনি দরিদ্রদের সাথে নিজেকে সমান করার জন্য তার প্রচুর সম্পদ থেকে মুক্ত হয়ে যান। তিনি সহিংসতা ব্যতিরেকে দ্যারন্দীতি ও প্রীতির মাধ্যমে সমাজ সংকারের চেই। করেছেন। তিনি রাশিয়ান অভ্যাসসমূহ চিত্রিত করেন এবং সন্ত্রোজ্যবাদের সমালোচনা করেন। তার প্রসিন্ধ উপন্যাসসমূহের মধ্যে "War and Peace" আল-হায়্ব ওয়া আল-সিল্ম' الْمَرْبُ وَاللَّهُ "আনা কারীনীনা" উল্লেখযোগ্য। সম্ভবতঃ তার উপন্যাস সমূহ ও রচনাবলী রাশিয়ায় সর্বশেষ বিপ্রবের জন্য প্রাথমিক বাইবেলের ন্যায় সমাদৃত ও মর্যালাপ্রাপ্ত হয়। তিনি বৃদ্ধ বয়সে ১৯১০ সালে ইহলোক ত্যাস কয়েন। দ্রঃ কায়দীনাল ভূতাল, আল-মুন্জিন ফী আল-আলাম, পৃ. ১৯৬ঃ মুনীর আল-বা'আলাবাকী, আল-মাওরিদ, মু'জাম আ'লাম, ৮৩।

৫২. আল-শাওকিয়্যাত, **৩**য় খণ্ড<sup>মু</sup>৮১।

৫৩. অধ্যাপক কামিল কায়লানীর সানুহাহে ফিসরে প্রথমবারের মত 'দীওয়ান ইব্ন যায়দুন' دِيُواَنُ إِنْنِ زَيْدُون جَرَا হলে আহমাদ শাওকী এ সংকলনটিকে স্বাগত জানিয়ে ইব্ন যায়দুল' শীর্ষক কাসীদাটি রচনা করেন। দ্র: আল-শাওকিয়্যাত, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ৭৯-৮০।

৫৪. আশ-শাওকিয়্যাত, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৩৭।

قُمْ صِفِ الْخُلَّدَ لَنَا فِي مُلْكِهِ \* مِنْ حَلاَلِ الخَلْفِ، وَالصَّنْعِ الْعَحَبْ وَيُمَارِفِي يَسوَاقِبَتِ السرُّبَى \* وَسُلاَفَ فِيْ أَبَسارِيْقِ السَّذَّ فَسِبْ

"তুমি উঠ এবং মহান সম্রোজ্যের হায়িত্, সৃষ্টির মাহাত্ম্য ও আশ্চর্য সৃষ্টি শৈলীর ইয়াকৃত সদৃশ কালো গোলাপের ফুটন্ত কলি, স্বর্ণপাত্রের খাট, আর পুরাতন শরাবের বিশদ বর্ণনা দাও।"

বস্তুতঃ পুনরুখান যেহেতু সত্য, অনন্তর এরপর প্রতিদানও সত্য। এজন্য কবি আহমাদ শাওকী নেক আমল তথা আল্লাহ তা'আলার নির্দেশ পালন, তাঁর রাস্লের অনুসরণ, চারিত্রিক দৃঢ়তা ও জনকল্যাণের জন্য সকলকে উপদেশ দিরেছেন, যাতে মৃতব্যক্তি পরকালে সুউচ্চ মর্যাদার অধিকারী হন। এতদসম্পর্কে কবি আহমাদ শাওকী তাঁর 'আল-আছার' '\_\_ু। শীর্ষক কাসীদায় বলেন: <sup>৫৫</sup>

> وَحَدُّتُ الْحَيَّاةَ طَرِيْقَ الزُّمَرُ \* إِلَى بَعْثَةٍ وُسْتُوْنِ آخَرِرُ وَمَا بَاطِلا مُنْزِلُ النَّازِلُونَ \* وَلاَ عَبَثَا يُزْمِعُوْنَ السَّفَرَ فَلاَ تَحْتَقِرْ عَالِمًا أَلْتَ فِيْهِ \* وَلاَ تَحْحَدِ الآخِرَ الْسُسْتَظَرْ وُخَدْ لَكَ زَادَيْنِ : مِنْ سِيْرَة \* وَ مِنْ عَمَلٍ صَالِحٍ يُدَّخَرُ وَكُنْ فِي الطَّرِيْقِ عَفِيْفَ النَّحُطَّا \* شَرِيْفَ السَّاعِ، كَرِيْحَ النَّظَرُ ...وَكُنْ رَجُلاً إِنْ أَتُوا بَعْدَهُ \* يَقُولُونَ : مَرَّ وَهَلَا الأَنْسَرُ

"আমি জীবনকে পুনরুখান ও অন্যান্য বিষয়ের প্রতি যুমারের রান্তা মনে করি অবতরণকারীদের অবতরণ মিথ্যা নয়, আর সকরের ইচ্ছা পোষণ করা বৃথা নয়। সুতরাং তুমি যে জগতে বসবাস করছ তাকে তুচ্ছ জ্ঞান করো না। অপেক্ষমান পরকালকে অস্বীকার করো না আর সংকর্ম ও সচ্চেরিত্রের পাথেয়য়য় নিজের জন্য গ্রহণ কর যা পুঞ্জীভূত করে রাখা হবে। আর রান্তায় তুমি কোমল পদক্ষেপ, মহৎ কর্ণ হও এবং সম্ভান্তবান দ্রষ্টা হও। ... আর তুমি এমন ব্যক্তিত্বে পরিণত হও যেন তোমার পরবর্তীগণ বলবে যে, তিনি চলে গেলেও এই কীর্তি রেখে গেছেন।"

৫৫. আল-শাওকিয়্যাত, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ৯১।

## বিতীয় পরিচ্ছেদ দবী-রাসূলগণের প্রশক্তিগাঁথা

কবি সম্রাট আহমাদ শাওকী মহান আল্লাহর অন্তিত্ব, একত্ব, জীবন, মৃত্যু, আখিরাত, পুনরুপান প্রভৃতি ঈমান-'আকীদার মৌলিক বিষয়বলীর উপর তাঁর অগাধ বিশ্বাসের পাশাপাশি রিসালাত ও নবুওয়়াতের উপর ছিলেন সমান আস্থাশীল ও বিশ্বাসী। আল্লাহ পাক কর্তৃক প্রেরিত নবী-রাস্লগণের যথাযথ মর্যালার প্রতি তাঁর আস্থা ছিল অকুষ্ঠ। কেননা নবীগণই হচ্ছেন সত্যের প্রতিচ্ছবি। তাঁরা আল্লাহর পক্ষ থেকে মুবাল্লিগ বা প্রচারক। আল্লাহ রাব্বুল আলামীন তাঁর বান্দাদের নিকট তাঁদেরকে শান্তির বার্তাবাহক ও পথ প্রদর্শকরূপে প্রেরণ করেছেন। তাই মহান আল্লাহ ও তাঁর বান্দাদের মাঝে যোগস্ত্র স্থাপনকারী হচ্ছেন নবী ও রাস্লগণ। তাঁদের মাধ্যমেই আল্লাহ পাক মানুবের কাছে তাঁর কালাম বা বাণী পাঠিয়েছেন। রাস্লগণ আল্লাহ তা'আলার কিতাব অনুসারে মানব জাতিকে সংপথ প্রদর্শন করেছেন। তাওহীদের উপর ঈমান আলা যেমন ফরজ, রিসালাতের উপর ঈমান আলা ও তেমনি ফরজ। আল্লাহ রাব্বুল আলামীনের প্রেরিত প্রত্যেক নবী-রাস্লের প্রতিই ঈমান রাখতে হবে, তা না হলে ঈমান পরিপূর্ণ ও পূর্ণাঙ্গ হবে না। সুতরাং তাঁদের প্রতি প্রত্যারন ও ভালবাসায় একনিষ্ঠ হওয়া প্রতিটি বান্দারই একান্ড কর্তব্য। যারা নবুওয়্যাত ও রিসালাতে অবিশ্বাসী তারা পথন্রই, হতভাগ্য এবং আল্লাহ পাকের রোবানলে পতিত ও শান্তির উপযোগী। এ প্রসঙ্গে কবি আহমাদ শাওকী তাঁর কিবার আল-হাওয়াদিস ফী ওয়াদী আল-নীল' ইম্বিটেন হুবু হুবিতায় বলেনঃ বিতায় বলেনঃ বিতায় বলেনঃ ক্রি

"নিশ্চয়ই ভূ-মন্তল ও বায়ু মন্তল আমার প্রতিপালকের মালিকানাধীন, আর নবীগণ হচ্ছেন বাত্তবতার রাজণ্যবর্গ। তাঁলের অনুগামীদের জন্য রয়েছে তাঁলের অকৃত্রিম ভালবাসা, সার্বিক প্রীতি ও অভিভাবকত্ব। নিশ্চয়ই এক শ্রেণীর লোক ধর্মসমূহকে অনীকার করে, আর তারা ধর্মকে অনীকার করার কারণে হতভাগ্য হয়েছে।"

মানবজাতির হিদায়াতের জন্য আল্লাহ তা'আলা যুগে যুগে বিভিন্ন মহামানবকে নবী-রাস্ল হিসেবে মনোনীত করে দুনিয়াতে পাঠিয়েছেন। তাঁদের দুনিয়ায় আগমনের এ প্রক্রিয়াকে ইসলামের পরিভাবায় রিসালাত' বলা হয়। এ প্রক্রিয়া ওরু হয়েছে হয়রত আদম (আ.) থেকে আর এর পরিসমাপ্তি ঘটেছে আমাদের প্রিয় নবী হয়রত মুহাম্মদ (সা.) এর জীবনে। এ পর্যায়ে হয়রত মূসা (আ.), হয়রত ইউস্ফ (আ.) ও হয়রত ঈসা (আ.) প্রমুখ অনেক নবী-রাস্লের আগমন এবং পরবর্তীতে ইসলামের অন্যতম জনপদ হিসেবে বিবেচিত হওয়ার কারণে অর্জিত মিসরের মর্যাদার কয়না করেছেন আহমাদ শাওকী তাঁর 'আয়ৣয়হা আল-নীল' المَهَا النَّهَا النَّهَا النَّهَا النَّهَا أَنْهَا النَّهَا النَّهَا أَنْهَا الْمَا أَنْهَا الْمَا أَنْهَا الْمَا أَنْهَا الْمَا أَنْهَا الْمَا أَنْهَا النَّهَا أَنْهَا الْمَا أَنْهَا الْمَا أَنْهَا الْمَا أَنْهَا الْمَا أَنْهَا أَنْهَا الْمَا أَنْهَا الْمَا أَنْهَا أَيْهَا أَنْهَا أَنْها أَنْهَا أَنْهَا أَنْها أَنْهَا أَنْهَا أَنْها أَنْهَا أَنْها أَنْها

৫৬. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ২৮।

৫৭. আল-শাওকিয়্যাত, ২য় খণ্ড, পৃ. ৭২-৭৩।

"(হে মিসর!) হ্যরত মূসা (আ.) এর সিন্দুকের মহন্ত সর্বদা তোমার উপর পরিদৃষ্ট হচ্ছে এবং ছড়াচ্ছে। আর হ্যরত ইউস্ফ (আ.) এর সৌন্দর্যের পতাকা তোমার আশে-পাশে গৌরবের দিগন্তে আন্দোলিত হচ্ছে। আর হ্যরত ঈসা মাসীহ (আ.) এর পদচারণা তোমার জন্য পবিত্র অনুপ্রেরণা স্বরূপ, যা তোমার প্রভুর আশীর্বাদ ও প্রচুর সম্পদ স্বরূপ।"

আল্লাহ তা'আলার প্রেরিত সকল নবী-রাসূল মানুষকে সরল ও সঠিক পথের দিকে আহবান জানিয়েছেন। নবী-রাসূলগণ ন্যায়, ইন্সাফ, সততা ইত্যাদি মানবিক সৎ গুণাবলী অর্জন করার শিক্ষা দিয়েছেন। শির্ক, কুক্র, নিফাক প্রভৃতি থেকে দূরে থাকার এবং এক আল্লাহ রাব্বুল আলামীনের ইবাদাত-বন্দেগী করার নির্দেশ প্রদান করেছেন। পয়গম্বরদের মধ্যে হ্যরত মূসা (আ.), হ্যরত ঈসা (আ.) ও হ্যরত মুহান্দদ মুক্তকা (সা.) সহ নবী-রাস্লগণের বিশেষ মর্যাদা ও শ্রেষ্ঠত্ব সম্পর্কে আহ্মাদ শাওকী ভিন্ন ভিন্নভাবে পৃথক পৃথক কাসীদা রচনা করেছেন।

#### হ্যরত মূসা (আ.)

আহমাদ শাওকী তাঁর কিবার আল-হাওরাদিস ফী ওরাদী আল-নীল كِيَارُ الْحَوَادِثِ فِي وَادِي ١٩٤٩ आর্ক কবিতার ইয়াস إِنْرِيْتِ وَ الْحِيْدِ الْمُعَالِينِ الْمُوَادِثِ فِي وَادِي الْمُعَالِينِ الْمُوادِثِ فِي وَادِي الْمُعَالِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعَالِينِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَالِينِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِينِ الْمُعَالِينِينِ الْمُعَالِينِينِينِ الْمُعَالِينِينِ الْمُعَلِينِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِينِ الْمُعَلِينِينِ الْمُعِلِينِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعَلِينِ ال

رَبِّ هَـــذِي عُقُولُــنَا فِي صِبَاهَا \* نَالَهَا الْحَوْفُ، وَاسْتَبَاهَا الرَّجَاءُ فَعَشَقَاكُ قَبْلُ أَنْ تَأْتِيَ السِرُّ لَلَّ سِلُ، وَقَامَتْ بِحُبُّكَ الأَعْضَاءُ وَوَصَلْنَا السَّرَى، فَلَوْ لاَ ظَلاَمُ الْسِ \* \_حَـهلِ لَمْ يَخْطُنَا إِلَيْكَ اهْتِدَاءُ وَصَلْنَا اللَّسَاءُ لَا شَعْفَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللْهُ اللْمُوالِمُ الللْمُعُمِ اللللْهُ الللْهُ اللْمُوالِمُ اللَّهُ اللللْهُ اللللْهُو

"হে প্রতিপালক! আমাদের এ বৃদ্ধিগুলোঁ তার শৈশবে রয়েছে, এ গুলোকে ভর-জীতি পেয়ে বসেছে, আশা এদেরকে দাসে পরিণত করেছে। রাসূলগণের আগমনের পূর্বে আমরা আপনাকে ভালবেসেছি, আর আমাদের অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ আপনার ভালবাসায় নিয়োজিত। আর আমরা ক্ষীণ আলোবিশিট পূরে অবস্থিত 'সুরা' নামক তারকায় পৌঁছেছি, অনন্তর যদি অজ্ঞতার অন্ধকার না থাকত তবে আপনার দিকে সরল পথ প্রাপ্তি আমাদের অতিক্রম করে যেত না। আর আমরা বিভিন্ন নবীর নাম গ্রহণ করেছি, অনন্তর হ্যরত মূসা (আ.) আগমন করেন, তখন সকল নাম আপনাতে সমাপ্ত হয়। যুগপৃষ্ঠে যালুকে যালুর দ্বারা প্রমাণ হিসেবে পরাজিত করা হয়, আর সৌতাগ্যবানয়া হ্যরত মূসা (আ.) এর লাঠির প্রতি সঞ্জীতিত হন।"

৫৮. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ২৭।

"সম্পর্কের ক্ষেত্রে মিসর হবরত মূসা (আ.) এর, আর যদি সম্পর্ক ও যোগসূত্রতা হয়ে থাকে তাহলে হবরত মূসা (আ.) ই হচ্ছেন মিসর। যখনই হবরত মূসা কালীমুল্লাহর দ্বারা পতাকা প্রকম্পিত হয়, তখনই মিসরের প্রতি সমর্থিত গৌরব হযরত মূসা (আ.) এর মধ্যে নিহিত থাকে।"

#### হ্যরত ঈসা (আ.)

নিখ্যত পয়গাদ্বর হ্যরত ঈসা (আ.) ফিলিন্তিনের বাইত লাহন ﴿ الْحَالَى ﴿ (বেথেলহাম) নামক গ্রামে জন্মহণ করেন। তিনি আল্লাহ পাকের বিশেষ কুদরতে মানুবের জন্মের সাধারণ নিরমের ব্যতিক্রম ধারার পিতা ছাড়া ইমরানের কন্যা বিবি মরিরমের গর্ভে আবির্ভূত হন। তাঁর উপর আসমানী কিতাব 'ইঞ্জীল' الإِنْحِيْسِلُ নাবিল হয়। আল্লাহ তা'আলার বিশেষ রহমতে শিশুনবী হ্যরত ঈসা (আ.) দোলনার থাকাকালে বাকশক্তি লাভ করেন। আল্লাহ রাব্বুল আলামীন তাকৈ মু'জিযা স্বরূপ মৃতকে জীবিত করা, জন্মান্ধকে চকুস্মান করা, শ্বেত ও কুষ্ঠ রোগীকে আরোগ্য করার অলৌকিক শক্তি প্রদান করেছিলেন। বিবি মরিরম তনর হ্যরত ঈসা (আ.) এর মর্যাদা বর্ণনার আহমাদ শাওকী তার কিবার আল-হাওরাদিস ফী ওরাদী আল-নীল' کِنَارُ الْحَوَادِتُ فِي وَادِي النَّبِالِ শীর্ষক কবিতার বলেন, তিনি ছিলেন দয়া, পরোপকারিতা, মানবতা ও শালীনতার দিশারী। তাঁর জন্ম কল্যাণ ও খোদাজীক্রতার নির্দেশক, রক্তপাত বন্ধের সংবাদবাহক এবং শান্তি ও ক্ষমার নবযুগের সূচনাকারী। কবির ভাষার: ভণ্

وُلِدَ الرِّفْتُ يَوْمٌ مَوْلِدِ عِيْسَى \* وَالْمُرُوْمَاتُ، وَالْهُدَى، وَالْحَاءُ وَالْهُدَى، وَالْحَاءُ وَازْدَهَى الْكَوْنُ بِالْوَلِيْدِ، وَضَاعَتْ \* بِسَاهُ مِنَ النَّرَى الأَرْحَاءُ وَسَرَتْ آيَةُ الْسَيْءَ لَيْ كَمَا يَسْ \* صَرِيْ مِنَ الْفَحْرِ فِي الْوُجُوْدِ الضَّيَاءُ وَسَرَتْ آيَةُ الْمَرْضَ وَالْعَوَالِمَ نُسُورًا \* فَالُسْرَى مَا يُحِ بِهَا، وَضَّاءُ لاَ وَعِيْدَ ، لاَ حَسَوْلَةَ ، لاَ الْبَقَاءُ لاَ وَصَاءُ لاَ وَعِيْدَ ، لاَ حَسَوْلَةً ، لاَ الْبَقَاءُ \* لاَ حُسَاءً ، لاَ غَزَوَةً ، لاَ دَمَاءُ

"হ্যরত ঈসা (আ.) এর জন্মদিনে প্রীতি, মান্বতা, সর্লতা ও শালীনতা জন্মলাভ করে । আর ন্যজাতকের মাধ্যমে সৃষ্টিকুল আলোকিত হয় এবং পৃথিবীর আনাচ্চ-কানাচ্ তাঁর দীপ্তির কলকে উদ্ভাসিত

৫৯. প্রাতক।

৬০. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ২৮।

হয়। মাসীহ ঈসা (আ.) এর নিদর্শন ছড়িয়ে পড়ে, বেমন উষালগ্নের আলোকরিশ্য অন্তিত্বে ছড়িয়ে পড়ে। এটা পৃথিবী এবং মহাবিশ্বকে আলোকে পরিপূর্ণ করে দেয়, অনন্তর মৃত্তিকা এর দ্বারা তরঙ্গায়িত ও উজ্জ্বল হয়। সেখানে ভীতি, দন্ত, প্রতিশোধ, তরবারী, যুদ্ধ এবং রক্তপাত কিছুই ছিলনা।"

অতঃপর হ্বরত ঈসা (আ.) কে কিছু সময়ের জন্য পৃথিবীতে অবস্থানকারী অধিপতি হিসেবে চিত্রিত করে কবি আহমাদ বলেন যে, তাঁর জীবন ক্লান্ত ও লোকদের নিকট তাঁর ধর্মীয় মিশন সমাপ্ত হলে তিনি আল্লাহ পাকের হকুমে আকাশে উঠে যান। তাঁর আকাশে উথিত হওয়ার অর্থ ও মূল রহস্যের প্রতি কবি কোনরূপ বিতর্কের অবতারণা করেননি। অতঃপর হ্বরত ঈসা (আ.) এর অনুসায়ীদের বিষয়টি কবি দারুণভাবে উপস্থাপন করেছেন: ৬১

"হ্যরত ঈসা (আ.) ছিলেন এমন একজন রাজা, যিনি মাটিকে প্রতিবেশী হিসেবে গ্রহণ করেন, অনভর যখন তিনি ক্লাভ হরে পড়েন তখন তিনি মাটি থেকে আফালে উঠে যান। আর মহান আল্লাহর ব্যাপারে ভীত করেকজন বৃদ্ধ, খোদাভীক্ল, অনুগত ও দুর্বল লোকেরা তাঁকে অনুসরণ করেন।"

ইয়াছদীগণ কর্তৃক হযরত ঈসা (আ.) কে শূলে চড়ানোর সংকল্পের কথা এবং অসত্যকে দ্রীভূত করে সত্যকে প্রতিষ্ঠিত করার লন্দ্যে আল্লাহ পাক কর্তৃক তাঁকে এহেন ষড়যন্ত্র থেকে অব্যাহতি দানের বিষয়টি আহমাদ শাওকী তাঁর নাহজ আল-বুরদা ﴿ الْبُرُدُو শীর্ষক কাসীদায় সুনিপুণভাবে চিত্রিত করেছেন: ﴿ ﴿ الْبُرُدُو الْبُرُونِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

لَوْ لاَ حُسَاةٌ لَهَا صَبُّوا لِنُصَرِيَهَا \* بِالسَّيْفِ مَا التَفْعَتُ بِالرَّفْقِ وَالرُّحَمِ لَوَلاَ مَكَانٌ لِعِيْسَى عِلْمَ مُرْسِلِهِ \* وَحُرْمَةٌ وَجَبَتْ لِلرُّوْحِ فِي الْقِدَمِ لَلَّهُ مَكَانٌ لِعِيْسَى عِلْمَ مُرْسِلِهِ \* وَحُرْمَةٌ وَجَبَتْ لِلرُّوْحِ فِي الْقِدَمِ لَلَّهُ مُرَّسِلِهِ \* وَحُرْمَةٌ وَجَبَتْ لِلرُّوْحِ فِي الْقِدَمِ لَلْمُرْمِ النَّدُنُ الطَّهْرُ الشَّرِيْفُ عَلَى \* لَوْحَيْنِ ، لَمْ يَخْشَ مُؤْذِيهِ، وِلَمْ يَحِمِ حَلَّ الْسَيْحُ، وَذَاقَ الصَّلْبَ شَانِئُهُ \* إِنَّ الْعِقَابَ بِعَثْمِ الذَّبُ وَالْحُرْمِ مُحْتَرَمِ اللهِ فِي نُزُلٍ \* فَوْقَ السَّاءِ وَدُونَ الْفَرْمِ مُحْتَرَمٍ مُحْتَرَمٍ مُحْتَرَمٍ مُحْتَرَمٍ مُحْتَرَمٍ مُحْتَرَمٍ مُحْتَرَمٍ مُحْتَرَمٍ مُحْتَرَمِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

"যদি খ্রিষ্টধর্মের রক্ষণাবেক্ষণকারী না থাকত, যারা এর সাহায্যে তর্মারী নিয়ে ঝাঁপিয়ে পড়েছিলেন, তাহলে ক্ষমা ও অনুকম্পা কোন কাজে আসতো না, যদি হ্যরত ঈসা (আ.) এর জন্য তাঁর প্রেরণকারীর নিকট কোন সন্মান ও উচ্চ মর্যাদা না থাকত তাহলে অতীতকালে রহুল্লাহর জন্য নির্ধারিত হত যে,তাঁর সন্মানিত দেহ মুবারককে দু'টি কাষ্ঠখণ্ডের মধ্যে শূলিবিদ্ধ করা হত, আর তিনি তাঁর কষ্টদাতাকে ভর করতেন না এবং হা-হতাশ করতেন না। হ্যরত ঈসা (আ.) মহিমানিত হন, আর তাঁর প্রতিপক্ষ শূলির স্বাদ গ্রহণ করে, নিশ্চরই শান্তি পাপ ও অপরাধের পরিমাণের ভিত্তিতে হয়ে থাকে। হ্যরত ঈসা (আ.) নবীর ভ্রাতা এবং রহুল্লাহ, যিনি আকাশের উপর অবতরণ ও আরশের মধ্যে পরম সন্মানিত।

৬১. প্রাতক।

৬২. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ২০১-২০২।

#### হ্যরত মুহাম্মদ মুস্তফা (সা.)

সর্বশ্রেষ্ঠ ও সর্বশেষ নবী হযরত মুহান্দদ মুন্তকা (সা.) এর প্রশন্তিতে আহমাদ শাওকী ৫ টি কাসীদা রচনা করেছেন এবং অনেক কাসীদায় বিচ্ছিন্নভাবে নবীজির প্রশংসা করেছেন। রাস্লুল্লাহ (সা.) এর শানে নিবেদিত আহমাদ শাওকীর নবী প্রশন্তিমূলক কাসীদাওলোর মধ্যে নাহজ আল-বুরদা ذُكْرَى الْمَوْلِدِ विक्রा আল-মাওলিদ আল-বাইয়্যা 
﴿ كُرَى الْمَوْلِدُ النَّبُونِيَّةُ النَّبُونِيَّةُ النَّبُونِيَّةُ النَّبُونِيَّةُ النَّبُونِيَّةُ النَّبُونِيَّةُ النَّبُونِيَّةُ النَّبُونِيَّةً الْمَاتِيَةً الْمَانِيَّةً النَّبُونِيَّةً النَّبُونِيَّةً الْمَانِيَّةً المَانُونِيَّةً النَّبُونِيَّةً الْمَانِيَّةً الْمَانِيَّةً الْمَانِيَّةً اللَّمَانِيَّةً اللَّمَانِيَّةً اللَّمَانِيَّةً المَانُعُنَا الْمَانِيَّةً المَانُونِيَّةً المَانُونِيِّةً المَانُونِيِّةً المَانُونِيِّةً المَانُونِيِّةً المَانُونِيِّةً المَانُونِيِّةً المَانُونِيِّةً المَانُونِيَّةً المَانُونِيِّةً المَانُونِيِّةُ الْمُعَانِيِّةُ المَانُونِيِّةُ المَانُونِيِّةُ الْمُعَانِيِّةُ المَانُونِيِّةُ المَانُونِيِّةُ المَانُونِ

মহানবী হযরত মুহান্দদ (সা.) এর শানে নিবেদিত আধুনিক আরবী সাহিত্যের কবি স্ফ্রাটের রাসূল প্রশন্তিগাঁথামূলক কাসীদাগুলোর সংক্ষিপ্ত পরিচর, রচনাকাল, প্রেক্ষাপট, পটভূমি, আলোচ্য বিষয় ও তার প্রারম্ভিক চরণসহ গুরুত্বপূর্ণ অংশবিশেষ নিমে উপস্থাপন করা হল।

#### ১. নাত্ত আল-বুরদা

আহমাদ শাওকী তাঁর নাহজ আল-বুরদা نَهْحُ الْبُرُدُة শীর্ষক কাসীদাটিকে মিসরের খেদীব বিতীয় আক্বাসের হজ্জ অনুষ্ঠানের স্মরণে ১৩২৭ হি./ ১৯১০ সালে রচনা করেছিলেন। কাররোর প্রখ্যাত আল-মুওয়ায়্যিদ الْمُؤَيِّدِ প্রিকার ২৬ জানুয়ারী, ১৯১০ খ্রি./১৪ ই মহররম ১৩২৮ হিজরী সংখ্যার প্রকাশিত কবিতাটির প্রথম পংক্তি হলো: ৬৪

"বান জাতীয় বৃক্ষ ও পাহাড়ের মধ্যবর্তী বিস্তৃত সমতল ভূমির উপর একটি গাঢ় গুদ্র বর্ণের হরিণী নিবিদ্ধ মাসসমূহে আমার রক্তপ্রবাহকে বৈধ করেছে।"

১৯০ পংক্তি বিশিষ্ট এ কাসীদাটি প্রণয়গীতি দিয়ে শুরু, অতঃপর খোদাজীতি ও পার্থিব স্বার্থিচিন্তা থেকে বেঁচে থাকার আত্যুউপদেশ উল্লেখ করতঃ সাধারণভাবে রাস্লুল্লাহ (সা.) এর প্রশংসা করা হয়েছে। বিশেষতঃ নবীজির অনেক মু'জিযার বর্ণনা, ওহার অবতরণ, আল-কুরআন, আল-হাদীস প্রভৃতি বিষয় উল্লিখিত হয়েছে। এতদ্বাতীত রাস্লুল্লাহ (সা.) এর জন্ম ও জন্মকালীন সময়ের সংশ্লিষ্ট অলৌকিক ঘটনবলী, প্রাক-ইসলামী যুগের সামাজিক সন্ত্রাস, প্রতিমা পূজা, পারস্য ও রোম সাম্রোজ্যের শক্তিশালী শাসক কর্তৃক দুর্বলদের প্রতি অন্যায়-অবিচার, মি'রাজ, হিষরত, সাওর পর্বতের গুহার আত্রগোপন, গুহার স্থারে মাকড়শার জাল বুনন ও কবুতরের খড়কুটো স্থাপন, মহানবী হয়রত মুহাম্মদ (সা.) এর সুমহান চরিত্র-মাধুর্য, তাঁর দ্বীনি দাওয়াতের প্রভাব, ইসলাম তরবারীর জােরে প্রতিষ্ঠিত হয়েছে এ দাবীর অসারতা প্রমাণ, রাস্লুলের বীরত্ব ও জিহাদ, সাহাবায়ে কিরামের জিহাদ ও ইসলামী শরীয়তের প্রতি আনুগত্য, মুসলমানদের গৌরবগাঁথা, মহান মুসলিম খলীফা, রাজা-বাদশাহ ও জ্ঞানীদের ত্যাগ দ্বীকার প্রভৃতি এবং কাসীদার পরিসমাপ্তিতে রাসূলে করীম (সা.) এর শাফা'আত ও অসীলা কামনা করা হয়েছে।

৬৩. মুহান্দে আবদুদ মুনিম খান, আরবী কাব্যে রাস্ণুল্লাহ (সা.) এর প্রশন্তিগাঁথা, 'সাহিত্য পত্রিকা', ড. ওয়াকিল আহমদ সম্পাদিত, (ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়: বাংলা বিভাগ, ৪২ বর্ষ, ২য় সংখ্যা, ফাছুদ, ১৪০৫/ ফেব্রুয়ারী ,১৯৯৯), পু. ১২৮-১২৯।

৬৪. অল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৯০।

উল্লেখ্য যে, এ কাসীদার কবি আহমাদ শাওকী খেদীব আব্বাস হিল্মী পাশা ও তাঁর হজ্ঞ সম্পর্কে কিছুই বর্ণনা করেননি। কাসীদাটির উৎসর্গপত্রে মহান আল্লাহর নিকট প্রার্থনা করে কবি বলেন যে, "আল্লাহ পাক এ বিনীত বান্দাকে তাঁর মহান যরের কবিকে সৃষ্টিকুলের সর্বশ্রেষ্ঠ মানব হযরত মুহাম্মদ মুক্তবন (সা.) এর প্রশংসার রচিত প্রখ্যাত 'কাসীদা আল-বুরদা' فَا الْمُ اللهُ اللهُ এর রচরিতা মরহম আল-বুসিরীর জ্ঞানের আলোতে চলার তাওকীক দান করুন। অনন্তর আমি এ কবিতার পর্যক্তিগুলো রচনার মাধ্যমে আল্লাহ তা'আলার নিকট প্রার্থনা করছি ও তাঁর নিকট তা গ্রহণের আশা পোরণ করছি।"

আহমাদ শাওকীর কাসীদার নামকরণ নাহ্জ আল-বুরদা وَالْمُ وَالْمُونَ وَالْمُ وَالْمُونَ وَالْمُونَ وَالْمُونَ وَالْمُ বুনের খ্যাতনামা কবি শরকুদ্দীন আল-বুঁসিরী (৬০৮/৬৯৬ হি./ ১২১২-১২৯৬ খ্রি.) বিরচিত 'আল-বুরদা' وَالْمُرُدُونَ এর সমকক্ষতা বোঝানো হরনি, বরং এ নামকরণে অনুখাপেক্ষিতার সুরই অনুরণিত হরেছে। কেননা নাহ্জ' وَالْمُونَ يَا الْمُرْفَقِقَ অর্থ হল স্পষ্টরান্তা, যেমন বলা হয়ে থাকে, নাহ্জা ফুলান' الْمُرْفُقُونَ অর্থাৎ সে তার পথে চলেছে।

এই কাসীদার সুস্পষ্ট ক্রণ্টিসমূহের মধ্যে রয়েছে যে, এর চিন্তাধারাগুলো অবিন্যন্ত, প্রণয়গীতি বারা যার সূচনা। প্রাচীন এই ছকবাঁধা নিয়ম থেকে আহমাদ শাওকীর কবিতা মুক্ত হওয়া উচিত ছিল। কিন্তু তিনিও প্রাচীনদের অনুকরণে মূল বিষয়ের সাথে সম্পূর্ণ সঙ্গতিহীন প্রণয়গীতি দিয়ে কাসীদার সূচনা করেছেন। অবচ রাস্ল প্রশন্তির ভূমিকায় প্রণয়গীতি উল্লেখের চেয়ে রাস্লুল্লাহ (সা.) এর মর্যাদা অনেক উর্বে। অবশ্য প্রখ্যাত সাহাবী কবি কা'ব বিন যুহায়র (মৃ. ২৪ হি./৬৪৫ খ্রি.) এর রাস্ল প্রশন্তিমূলক বানাত সু'আদ' কবিতায় অনুরূপ করেছিলেন, তবে তিনি ছিলেন প্রাক-ইসলামী যুলের কবি। পক্ষান্তরে, আহমাদ শাওকী আধুনিক যুগের কবি এবং ইতোপূর্বে এ যুগেই 'কাসীদা আল-বুরদা' কিন্তি হয়েছে। তাই রাস্ল প্রশন্তিতে তাঁর স্বকীয় স্টাইল বিনির্মাণ যুক্তিসঙ্গতভাবে কাম্য ছিল। প্র

## ২. যিক্রা আল-মাওলিদ

মহানবী হবরত মুহাম্মদ মুক্তকা (সা.) এর প্রশংসাসূচক আহমাদ শাওকীর বিতীয় কাসীদার নাম বিক্রা আল-মাওলিদ خَرَى الْمَوْلِ ১৩২৮ হি./১৯১১ সালে রচিত কবিতাটি 'মাজাল্লা আল-মুহর' الزُّمُوْرِ পিত্রকার জুন, ১৯১২ ইং সংখ্যার, অতঃপর ভকাব' مُحَلَّذُ الزُّمُوْرِ পিত্রকার মার্চ, ১৯১৭ ৪র্থ বর্ব, ৪৪ সংখ্যার প্রকাশিত হয়। যার প্রথম চরণ হচ্ছে;

"এর মধ্যে রয়েছে এমন যাদুমজ যা ব্যাকুল করে দের, আর তোমার চোখের পাতাহর তাঁর সম্পর্কে সম্যক অবহিত।"

৯৯ পংক্তি বিশিষ্ট এ কাসীদাটিও গ্যল বা প্রণয়গীতি দিয়ে সূচনা, পরবর্তীতে রাস্লে করীম (সা.) এর জন্ম বৃত্তান্ত, চরিত্র-মাধুর্য, জিহাদ, মর্যাদা তাঁর কতিপয় মু'জিয়া ও অলৌকিক ঘটনা এবং

৬৫. ড. আহমান মুহান্দন আল-হফী, আল-ইসলাম ফী শি'র শাওকী, পৃ. ৮৩-৮৫।

৬৬. আল-শাওকিয়্যাত, ২য় খণ্ড, পৃ.১৩৮।

পরিশেষে তাঁর অঙ্গীলা ও পবিত্র রওযা মুবারক বিয়ারতের কামনা দিয়ে চমৎকারভাবে শেষ করা হয়েছে।

#### ৩. যিক্রা আল-মাওলিদ আল-বাইক্যা

১৩৩৯ হি./ ১৯১৪ সালে আহমাদ শাওকী বিরচিত 'বিক্রা আল-মাওলিদ আল-বাইয়্যা'
﴿ كُرُى الْمَوْلِدِ الْبَائِيَةِ পিএকার ১৬ ই কেক্রেয়ারী, ১৯১৪ ইং সংখ্যার
প্রকাশিত হয়। ৭১ পথিক বিশিষ্ট কবিতাটির প্রথম চরণ নিম্নরূপ:
﴿ الْمَوْلِدِ الْبَائِيَةِ وَالْمُوالِدِ الْبَائِيَةِ وَالْمُوالِدِ الْبَائِيَةِ وَالْمُوالِدِ الْبَائِيَةِ وَالْمَالَةِ وَالْمُوالِدِ الْبَائِيَةِ وَالْمُوالِدِ الْبَائِيَةِ وَالْمُوالِدِ الْبَائِيةِ وَالْمُوالِدِ الْبَائِيةِ وَالْمُوالِدِ الْبَائِيةِ وَالْمُوالِدِ الْبَائِيةِ وَالْمُوالِدِ الْبَائِيةِ الْبَائِيةِ وَالْمُوالِدِ الْبَائِيةِ وَالْمُوالِدِ الْبَائِيةِ الْبَائِيةِ وَالْمُوالِدِ الْبَائِيةِ وَالْمُوالِدِ الْبَائِيةِ وَالْمُوالِدِ الْبَائِيةِ وَالْمُوالِدِ الْبَائِيةِ وَالْمُوالِدِ الْبَائِيةِ وَالْمُوالِدِ الْمُؤْلِدِ الْبَائِيةِ وَالْمُوالْدِ الْمُؤْلِدِ الْبَائِيةِ وَالْمُوالْدِ وَالْمُؤْلِدِ الْبَائِيةِ وَلَيْهِ وَالْمُؤْلِدِ الْبَائِيةِ وَالْمُؤْلِدِ الْبَائِيةِ وَالْمُؤْلِدِ الْبَائِيةِ وَلِيْهِ الْمُؤْلِدِ الْبَائِيَّةِ وَالْمُؤْلِدِ الْبَائِيةِ وَلَا الْمُؤْلِدِ الْبَائِيْفِيةِ وَالْمُؤْلِدِ الْبَائِيةِ وَلَائِيةُ وَلِيْفِي وَالْمُؤْلِدِ الْبَائِيةِ وَلَائِيةُ وَلِيْفِي وَالْمُؤْلِدِ الْبَائِيةُ وَلَائِهُ وَالْمُؤْلِدِ الْبَائِيةُ وَلِيْفِي وَالْمُؤْلِدِ الْبَائِيةُ وَلِيْفِي وَالْمُؤْلِدِ الْبَائِيةِ وَلِيْفِي وَلِيْفِي وَلِيْفِي وَلِيْفِي وَالْمُؤْلِدِ الْمُؤْلِدِ الْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْ

"তোমরা আমার অন্তরকে এভাবে জিজ্ঞাসা কর যা সমবেদনা ও অনুশোচনা জ্ঞাপন করেছে, সম্ভবতঃ তাঁর সৌন্দর্য সম্পর্কে এর সন্দেহ রয়েছে।"

রাস্ল প্রশান্তিমূলক বিক্রা আল-মাওলিদ আল-বাইর্য়া فَكْرَى الْمُوْلِدِ الْبَائِيَّةُ कবিতাটির বিষয়বন্তুর মধ্যে রয়েছে প্রণরগীতি, পার্থিব জগতের বর্ণনা, হিক্মাত এবং রাস্লে ক্রীম (সা.) এর প্রশংসা, নবীজির জন্ম, জন্মস্থানের উজ্জ্বতা ও তাঁর অসীলা কামনা প্রভৃতি। ৬৮

#### আল-হামিথিয়্যা আল-নাবাবিয়্যা

আহমাদ শাওকী কর্তৃক ১৩৩৪ হি./ ১৯১৭ সালে রচিত আল-হামিযিয়া আল-নাবাবিয়া। গ্রিক্টি কাসীদাটি 'উকায' عُكَاطُ পত্রিকার নার্চ, ১৯১৭ ইং সংখ্যার প্রকাশিত হয়। পরবর্জীতে ১৩৪১ হি./১৯২২ সালে হাসান আল-সান্দুবী সম্পাদিত 'আল-ভ'আরা আল-ছালাছা' السُّمُونَ السُّلاَنَةُ শিরোনামে প্রকাশিত হয়েছ এ কবিতাটি 'শামাইলু সায়িয়দ আল-আলামীন' شَمَائِلُ مَا يُعِلُ الْمَالَمِيْنَ শিরোনামে প্রকাশিত হয়েছে। যার প্রথম পণ্ডিঃ

"সংপথ প্রদর্শক (হ্যরত মুহাম্দ (সা.)) জন্মহণ করেন, অনন্তর সৃষ্টিজগত আলোকিত হয়, আর যুগের মুখ খুশীতে মুচকি হাসে ও মহান আল্লাহর প্রশংসা করে।"

১৩১ শ্রোক বিশিষ্ট সুদীর্য এ কাসীদায় রাস্লুক্সাহ (সা.) এর জন্ম বৃত্তান্ত, রিসালাতের প্রতি
মানব জাতির প্ররোজনীয়তা, তাঁর জন্মকালীন সময়ের অলৌকিক ঘটনাবলী, মি'রাজ, আম্মিয়াদের উপর
মহানবী (সা.) এর শ্রেষ্ঠত্ব, মর্যাদা ও প্রভাব, সাহাবায়ে কিরামের আনুগত্য ও জিহাদ, কতিপয় ইসলামী
ব্যক্তিত্বের গৌরবগাঁথা এবং পরিশেষে নবী কয়ীম (সা.) এর শাফা'আত কামনা প্রভৃতি বিষয় অতি
চমৎকারভাবে বর্ণিত হয়েছে। তি এটি মহানবী হয়রত মুহাম্মদ মুক্তকা (সা.) এর প্রশন্তিগাঁথায় আহমাদ
শাওকীর সর্বোভ্যম কাব্যকীর্তি।

৬৭. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৬৮।

৬৮. খাতজ।

৬৯. প্রাতক, পৃ. ৩৪; হাসান আল-মান্দুনী, আল-ড'আরা আল-ছালাছা, পৃ. ১১।

৭০. প্রাতক।

#### ৫. আল-সীরাত আল -নাবাবিয়্যা আল-নারীফা

কবি আহমাদ শাওকী কর্তৃক স্পেনে নির্বাসনে থাকাকালীন সময়ে রচিত ১৩৫২ হি./ ১৯৩৩ সালে মিসরে প্রকাশিত ১৭২৬ শ্লোক বিশিষ্ট 'দুওরাল আল-আরব ওয়া উযামা আল ইসলাম' ﴿ وَمُعَالَا اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللهُ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللللهُ اللّهِ الللهُ اللّهِ الللهُ اللّهِ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ الللهُ اللّهِ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهِ الللهُ اللّهِ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

مُحَدِّد الطَّاهِرُ الأَبُوَّةُ " إِنْ الذَّبِيد الطَّاهِرُ الأَبُوَّةُ الْمُوَّةُ الْمُوَّةُ الْمُؤَّةُ الْمُؤَّةُ الْمُؤَّةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللْلِيْمُ اللللْلِلْمُ الللِّلْمُ اللللْلِلْمُ الللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُلْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُولِمُ اللللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللللْمُولِمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْم

"হ্যরত মুহামদ (সা.) হলেন নবুওয়্যাতের বংশধর, হ্যরত ইসমাঈল যবীহুরাহর পুত্র এবং পবিত্র পিতৃকুল বিশিষ্ট। তিনি আরবী, পুতঃপবিত্র, সন্ত্রান্ত, কুলীন কুরাইশ বংশীয়। তাঁর পিতা (আবদুরাহ) দানশীল, উজ্জ্বল আলোর অধিকারী; আর তাঁর (শৈশবকালীন) দুর্ম্বদানকারীগণ (বিবি হালিমা) হচ্ছেন সা'দ গোত্রের অলংকারময় প্রাঞ্জলভাষী। আর তাঁর পরিবারের সুখ্যাতি তারকাসদৃশ; তাঁর পিতৃকুল ও মাতৃকুলের উৎসমূল হচ্ছে নেতৃস্থানীয় আবদুল মুন্তালিবের পিতা হাশিম এবং আব্দে মানাকের পিতা যহরা।"

## ৬. বিচ্ছিন্ন কবিতা

এতহাতীত আহমাদ শাওকী কর্তৃক প্রাচ্যবিদদের আন্তর্জাতিক সন্মেলনে উপস্থাপিত ও ১৩১২ হি./১৮৯৪ সালে রচিত কিবার আল-হাওয়াদিস কী ওয়াদী আল-নীল كَبَارُ الْحَوَادِتِ فِي وَادِي النَّيْلِ এবং ১৩২৭ হি./১৯১০ সালে রচিত 'মারহাবান বিল হিলাল مَرْحَبًا بِالْهِلاَلِ এবং ১৩২৭ হি./১৯১০ সালে রচিত 'মারহাবান বিল হিলাল مَرْحَبًا بِالْهِلاَلِ এবং ১৩২৭ হি./১৯১০ সালে রচিত ইলা আরাকাত' إِلَى عَرَفَاتِ প্রভৃতি কাসীদায় রাস্লুয়াহ (সা.) এর প্রশন্তিমূলক বিক্ষিপ্ত পংক্তি রয়েছে। १२

৭১. আহমাদ শাওকী বেক, দুওয়াল আল-আরব ওয়া উষামা আল-ইসলাম, (বৈরুত: দার আল-আউদা, ১৯৮১, ১ম প্রকাশ, মাত্বা'আতু মিদর, ১৯৩৩), পৃ. ২২।

৭২. ড. আহমাদ মুহাম্মদ আল-হফী, আল-ইসলাম ফী শি'র শাওকী, পৃ.৮৯; মুহাম্মদ আবদুল মুদিম খান, আর্থি কাব্যে রাসূলুল্লাহ (সা.) এর প্রশন্তিগাঁথা, প্রাতক্ত, পৃ. ১৩২।

## রাসূলুকাহ (সা.) এর গুণাবলী ও কৃতিত্

রাস্লুল্লাহ (সা.) এর সুমহান ব্যক্তিত্ব ও উন্নত চরিত্রের উল্লেখযোগ্য দিকগুলো যা আহমাদ শাওকীর তাঁর নবী প্রশস্তিমূলক বিভিন্ন কবিতায় উপস্থাপন করেছেন আমরা যুগের ধারাবাহিকতা, বর্টনা পরস্পরা ও জিহাদের স্তর বিন্যাসের ক্রমানুসারে তা সাজানোর প্রয়াস পেরেছি।

## মানবতার প্রয়োজনে মহানবী (সা.) এর রিসালাত

মহানবী হ্যরত মুহান্দদ মুন্তকা (সা.)এর আগমনের পূর্বে প্রাচ্য ও পাশ্চাত্যব্যাপী চলছিল সন্ত্রাসের তান্তবলীলা, শাসকরা ছিল পথন্তই, ধর্মীর ব্যক্তিকুগণ ছিল পলারনপর, বিদ্রোহী, সংখ্যালয়ু ধনাত্য লোকেরা সংখ্যাগরিষ্ঠ দরিদ্র জনগণের উপর প্রভুত্ব খাটাতো, সাধারণ জনগণ ধ্বংসাত্মক কার্যকলাপ, অন্যার-অত্যাচার ও অপশাসনের যাতাকলে নিম্পেবিত হচ্ছিল। ধর্মীর বিশ্বাস ছিল টলটলারমান, যাদু ও প্রতিমার প্রভাবে মানুষের জ্ঞান-বৃদ্ধি ছিল বিলুপ্ত প্রায় এমনি এক বিভীবিকামর যুগ সন্ধিক্ষণে ত্রাণকর্তার অন্বরণে হতাশার অন্ধকারে নিমজ্জিত মানবতা এমন একজন উদ্ধারকারীর প্রয়োজনীয়তা অনুতব করছিল যিনি সুষ্টাপ্রদন্ত জ্ঞান-বৃদ্ধি, প্রজ্ঞা দ্বায়া তালেরকে সংপথ প্রদর্শন করতে পারেন। আহমাদ শাওকী কিবার আল-হাওয়াদিস ফী ওয়াদী আল-দীল ক্রিটের পশ্চাত্যকে মূর্থতা, পথল্রইতা ও স্রষ্টা বিমুখতার অন্ধকারে নিমজ্জমান দেখিয়েছেন। এহেন চরম দুরাবন্থা থেকে বিশ্ব মানবতাকে উদ্ধার করার জন্য এমন একজন মহামানবের আবির্তাব ঘটেছিল, যাকে কেউ অভিহিত করতো 'মানুব' হিসেবে, কেউ বা মনে করতো ভারকা', আর কারো ভাষায় তিনি ছিলেন 'দেবতা'। কবির ভাষায়: গি

"রোম স্থ্রাট কারসারের পর প্রাচ্য ও পান্চাত্যে অন্ধকারাচছন্ন হরে পরে যার, আর সৃষ্টিকুল অন্ধকারে ছেরে যার। ফলে সৃষ্টিকুল দীর্ঘ বিভ্রান্তিতে আচ্ছন্ন হয়, অজ্ঞ ও মূর্খগণ এতে হত্যাযজ্ঞের সৃষ্টি করে। আল্লাহ তা'আলা পথভ্রষ্টতাকে জানেন, চাই সে ব্যক্তি হোক, চাই উদ্ধা হোক অথবা কঠিন পাথর হোক।"

বিশ্বমানবভার প্রয়োজনে এমন এক অজ্ঞানভার যুগে নবী করীম (সা.) প্রেরিত হয়েছিলেন, যখন পৃথিবী ছিল সংঘাত-বিক্ষুদ্ধ, নতধা বিচ্ছিন্ন, ইসলাম পূর্ব যুগে আয়বে কোন কেন্দ্রীয় শাসন ব্যবস্থা ছিল না; বিভিন্ন গোত্রের মধ্যে সর্বদা ঝগড়া-বিবাদ লেগে থাকত। যেমন-মদীনার 'আউস' ও 'ঝাব্রাজ' গোত্রের মধ্যে 'বাস্স' যুদ্ধ দীর্ঘ চল্লিল' বৎসর স্থায়ী ছিল। কারণে ও অকারণে বিভিন্ন গোত্রের মধ্যে সর্বদা যুদ্ধ-বিগ্রহ লেগেই থাকত এবং এই গোত্রীয় কলহ বংশ পরম্পরায় চলতে থাকত। মহানবী হযরত মুহান্মদ (সা.) আরব বিশ্বের শতধা বিভক্ত বিবদমান গোত্রগুলোকে ঐক্য ও আতৃত্বের বন্ধনে

৭৩. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ২৯।

আবদ্ধ করে কেন্দ্রীয় শাসনের অধীনে আনলেন এবং পৃথিবীতে শান্তি স্থাপন করলেন। १८ এতদসম্পর্কে আহমাল শাওকী একই কাসীলায় বিষয়টির উপর গুরুত্ব আরোপ করে আরো বলেন: ৭৫

"তিনি (হযরত মুহান্দদ (সা.)) মানবতার কল্যাণে (এমন এক সময়) এসেছিলেন, যখন সিংহাসনসমূহ ছিল গোলযোগপূর্ণ, কোন পতাকাই এদের বিচ্ছিন্নতাকে জোড়া দিতে সক্ষম ছিল না। আর আল্লাহ পাক কর্তৃক নিবিদ্ধ বিষয়াবলী বৈধ হিসাবে বিবেচিত ছিল। আল্লাহ তা'আলার বিধান, ন্যায় ও সঠিকতা ছিল পানাতে পতিত।"

রাসূল্রাহ (সা.) এর আবির্ভাবের পূর্বে দুনিয়ার মানুব আল্লাহ তা আলার বিধি-বিধান ও নবী-রাসূলগণের আদর্শ ভুলে গিয়ে সর্বপ্রকার জঘন্যতম অনাচার ও পাপাচারে লিপ্ত ছিল। তাদের আচার আচরণ ছিল বর্বর ও মানবতা বিরোধী। এ কারণে সেই যুগ আইয়ামে জাহেলিয়া বা 'অক্ষকারাচ্ছর যুগ' হিসেবে পরিচিত। এ সময় মানুবের জান-মাল, ইচ্ছত-আক্রের কোন নিয়াপত্তা ছিল না। শান্তি-শৃংখলা, নিয়মানুবর্তিতা বলতে কিছুই ছিল না। মরহত্যা, রাহাজানি, ভাকাতি, মায়ামায়ি, কন্যা সভানকে জীবত কবরছ করা মদ্যপান, জুয়াখেলা, সুদ, যুব, ব্যভিচার প্রভৃতি অন্যায় ছিল তখনকার লোকদের নিত্য নৈমিত্তিক ব্যাপার। শত শত দেব-দেবী, মূর্তি নির্মাণ ও তার পূজা করা ও তাদের কাছে সাহায্য প্রার্থনা করা ছিল তাদের ধর্ম। কা বাঘরে তারা ৩৬০ টি মূর্তি স্থাপন করেছিল। এক কথায় পাপপ্রকলতার অতল গহবরে নিমজ্জিত ছিল তারা। মানবতার এ চরম দুর্দিনে পথহায়া আত্মভোলা মানুবকে সত্য ও ন্যায়ের পথ নির্দেশ করতে আল্লাহ তা আলা তাঁর প্রিয়বক্সু সর্বশ্রেষ্ঠ মহামানব য়াহ্মাতুল লিল আলামীন হযরত মহাম্মদ (সা.) কে বিশ্বমানবতার শান্তির দূত হিসেবে পাঠালেন। এ প্রসঙ্গে নাহ্জ আল-বুরদা ক্রিট্র ন্ত্রী নাসীদায় কবি আহমাদ শাওকী বলেন: বি

أَتُنِتَ وَالنَّاسُ فَوْضَى لاَ تَسُرُّ بِهِمْ \* إِلاَّ عَلَى صَنَمٍ ، قَدْ هَامَ فِي صَنَمٍ وَالأَرْضُ مَسْلُوْعَةً جَوْراً، مُسَخَّرَةً \* لِكُلِّ طَاغِيَةٍ فِي الْحَلْقِ مُحْتَكِسِمٍ وَالأَرْضُ مَسْلُوْعَةٍ فِي الْحَلْقِ مُحْتَكِسِمٍ مُسْلِطُرُ الفُرْسِ يَنْغَى فِي رَعِيَّسِتِهُ \* وَقَيْصَرُ الرُّومِ مِنْ كِئِسْرٍ أَصَمُّ عَمِ مُعَلِّدُ اللهُ فِي شُسُسِتِهُ \* وَقَيْصَرُ الرُّومِ مِنْ كِئْسِرٍ أَصَمُّ عَمِ يُعَذَّبُونَ عِبَادَ اللهِ فِي شُسُسِهِ \* وَيَذْبَحَانِ كَمَا ضُحَّيَتْ بِالْفَسَيِمِ اللهِ فِي شُسُسِهِ \* وَيَذْبَحَانِ كَمَا ضُحَّيَتْ بِالْفَسَمِ

"(হে নবী!) আপনি এলেন এমতাবস্থায় যে, লোকেরা ছিল এমন কলহে লিপ্ত যা তাপেরকে শুধু
প্রতিমার নিকট নিয়ে যেত, আর তারা প্রতিমাতেই বিভার ছিল। পৃথিবী ছিল অন্যায়-অত্যাচারে পরিপূর্ণ
এবং মানুবের মধ্যে প্রভাব বিভারকারী ক্রেচ্ছাচারীদের অনুগত। পারস্যের অধিপতি স্বীয় প্রজাদের উপর
অত্যাচার চালাতো, রোমের শাসক (কায়সার) অহংকায়বশতঃ অন্ধ ও বধির হয়ে গিয়েছিল। তারা
উভয়ে আল্লাহর বান্দাদের সন্দেহ করে শাস্তি দিত এবং তারা বক্রী যবেহ করার ন্যায় লোকদেরকে
হত্যা করত।"

৭৪. আ. ন. ম. আবদুল মান্নান খান ও মুহান্মদ কুরবান আলী, উক্ত মাধ্যমিক ইসলামিক স্টাডিজ, পৃ. ২০৭।

৭৫. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩০।

৭৬. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পূ. ১৯৭-১৯৮।

নবী করীম (সা.) এর জন্ম উপলক্ষে আনন্দ-উচ্ছণতা

আহমাদ শাওকী তাঁর আল-হামিবিয়়া আল-নাবাবিয়়া বিশুন্ত বিশুন্ত কাসীদার যথাযথ সন্মান, মর্বাদা ও সৌন্দর্য সহকারে মহানবী হযরত মুহান্দল (সা.) এর জন্মবৃত্তান্ত উপস্থাপন করেছেন। কেননা হযরত মুহান্দল (সা.) ছিলেন কল্যাণ, ন্যায়, সত্য ও পথভ্রষ্ট মানবতার সুসংবাদদাতা। বিশ্বব্রনাভ তাঁর জন্মের আনন্দে আলোক উদ্ধাসিত হয়েছিল। হয়রত জিব্রাঈল (আ.) সহ ফেরেশ্তাকুল নভোমতল ও ভ্-মতলে তাঁর আবির্ভাবের সুসংবাদ প্রদান করছিল। মহান আল্লাহর আরশ, লওহে মাহকৃয ও মহাকাশে ছিল খুশীর বন্যা, আর তিনি ছিলেন তাঁর সৌন্দর্য ও মানবতার কল্যাণে সদ্য প্রকৃতিত ফুল বাগানের গোলাপের ন্যায়। কবির ভাষায়: <sup>১৭</sup>

وُلِدَ الْهِدُنَى ، فَالْكَائِنَاتُ ضِيَاءُ \* وَفَمُ الزَّمَانِ تَبَّمُ وَثَنَاءُ الصرُّوْحُ وَالْمَلاُ الْمَلاَئِكُ حَوْلَهُ \* لِللَّيْنِ وَالدُّنْيَا بِهِ بُـضَرَاءُ وَالْعَرْشُ يَرْهُوْ ، وَالْحَظِيْرَةُ تَرْدَهِيْ \* وَالْمُنْتَهَى وَالسَّرَةُ الْمُصَاءُ وَحَدِيْهَةُ الْفُرْقَانِ ضَاحِكَةُ الرُّبَا \* بِالتَّرْجُمَانِ، شَذَيَّةُ، غَنَّاءُ

"সংপথ প্রদর্শক জন্মহণ করেন, অনন্তর সৃষ্টিকুল আলোকিত হয়, আর কালের মুখ প্রশংসা ও মৃদুহাসিতে মত্ত হয়। তাঁর আশে-পাশে হয়রত জিব্রাঈল (আ.) ও তাঁর পার্শ্বন্থ নেতৃত্বানীয় কেরেশ্তাগণ নবীজির মাধ্যমে ধর্ম ও দুনিয়াবাসীয় প্রতি ওভসংবাদ প্রদান করছে। আর পবিত্র আরশ ঝল্মল্ করছে এবং বেহেশতের আঙিনার প্রান্তর ও পবিত্র কুলবৃক্ষ আত্মার্শবোধ করছে। আর সত্য-মিখ্যায় মধ্যে পার্থক্য সৃষ্টিকারী "আল-কুরআন" এর উদ্যানের অবস্থা এই য়ে, অকাট্য ব্যাখ্যা সাপেক্ষ ব্যাপারগুলো ভাষ্যকারের (হয়রত মুহাম্মন (সা.)) মাধ্যমে আনন্দ প্রকাশ করছে, সুগন্ধ হড়াচ্ছে ও গান গাচেছ।"

"লওহে মাহকৃষ তথা রক্ষিতকলকে রাস্লগণের নামসমূহ বিন্যাস করা হয়, কলে এগুলো একটি পুত্তিকায় পরিণত হয়, আর হযরত মুহাম্মদ (সা.) এর নাম সেখানে (মনোঘামস্ক্রপ)

৭৭ আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ.৩৪।

৭৮. তাতারী ভাষার একটি শব্দ 'তুগরা' ুর্টু এটি এমন একটি চিহ্নি, যশ্বারা তারা নির্দেশমূলক এহাবলীর ধারে বড় অফরে লিখতো। দ্র: ড. আহমাদ মুহাম্মদ আল-হকী, আল-ইসলাম ফী শি'র শাওকী, গালটীকা, পু. ৯৩।

৭৯. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৪।

শীর্বস্থানীয়। সেখানে সুমহান আল্লাহর নামের বর্ণসমূহের আদিতে রয়েছে 'আলিফ' বর্ণ, আর 'ত্বাহা' নবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) এর নাম হচ্চেছ 'বা' বর্ণের স্থানে।"

একই কাসীদার মহানবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) এর জন্মকালীন আনন্দ, উচ্ছলতাকে চিত্রিত করে কবি বলেছেন যে, আল্লাহ রাব্দুল আলামীন কর্তৃক নভামন্ডল তাঁর জন্মের সুসংবাদ পেরে অপরূপ সাজে সেজেছে। অনুরূপভাবে ভূ-মন্ডলও তাঁর আবির্ভাবের ববর পেরে সুগন্ধমর হরেছে। আর তিনি মানবভার পথ প্রদর্শন ও সভ্য সেবার সুসংবাদদাভা হিসেবে আবির্ভূত হয়েছেন। কবি আহমাদ শাওকী আরো বলেন, জন্মলগ্নে তাঁর মহিমান্বিত চেহারা মুবারকে ছিল নবুওয়্যাতের নূর এবং তাঁর প্রপিতা হযরত ইবরাহীম (আ.) এর স্মৃতিচিহ্ন। মাসীহ হযরত ইসা (আ.) তাঁর প্রশংসা করেছেন এবং বিবি মরিরম (আ.) তাঁর জন্মে আনন্দ প্রকাশ করেছেন। আর তাঁর জন্মক্ষণটি কালের গৌরব ও সত্যের সহারক। কবির ভাবার: ৮০

بِكَ بَشَرَ الله أُ السَّاءَ فَرُيثَ \* وَتَضَوَّعَتْ مِثْكَابِكَ الْغَبْرَاءُ وَبَدَا مُحَيَّاكَ السَّذِيْ قَسَسَائَهُ \* حَقَّ ، وَغُرَّتُهُ هُدَى وَحَيَاءُ وَعَلَيْهِ مِنْ لُسُورِ السُّبُرَّةِ رَوْنَسَقٌ \* وَمِنَ الْحَلِيْلِ وَهَسَدْيِهِ سِيْسَاءُ وَ أَثْنَى (الْمَشِيْحُ) عَلَيْهِ خَلْفَ سَبَائِهِ \* وَتَهَلَّلَتْ وَاهْتَرَّتِ الْعَذْرَاءُ

"(হে রাস্ল!) আপনার মাধ্যমে আল্লাহ পাক মহাকাশকে সুসংবাদ জ্ঞাপন করেন, অনন্তর তা সুশোভিত হয়, আর পৃথিবী আপনার মাধ্যমে কন্তরীর সুগন্ধ ছড়িয়ে দেয়। আর আপনার জীবন ওরু হয় যার বৈশিষ্ট্য হচ্ছে সত্য, উজ্জ্বলতা, সংপথ প্রদর্শন ও শালীনতা। আর তাঁর উপর রয়েছে নবুওয়্যাতের নূরের আলোকদীপ্তি, আর হ্যরত ইবরাহীম খলীল (আ.) ও তাঁর সংপ্যের নিদর্শন। হ্যরত ঈসা মাসীহ (আ.) স্বীয় আকাশের পশ্চাৎ থেকে তাঁর প্রশংসা করেন, আর কুমারী বিবি মরিয়ম (আ.) প্রকুল্লতা প্রকাশ করেন এবং আনন্দের আতিশ্যে আন্দোলিত হন।"

সর্বপ্রথম নবী হয়রত আদম (আ.)এর মাধ্যমে নবী-রাস্ল আগমনের সূচনা হয়েছে এবং সর্বশেষ নবী হয়রত মুহান্দদ (সা.) এর মাধ্যমে তা পরিসমাপ্ত হয়েছে। এ দু'জনের মাঝে কমপক্ষে এক লক্ষ চিবিশ হাজার মতান্তরে দুই লক্ষ চিবিশ হাজার নবী-রাস্ল এসেছেন। অন্যান্য নবীগণ কোন বিশেষ গোত্র, বিশেষ দেশ এবং বিশেষ সময়কালের জন্য দায়িত্ব নিয়ে এসেছিলেন। আর 'রাহ্মাতুল লিল আলামীন' رَحْمَهُ لَلْعَالَيْنَ তথা সময়্ম বিশের জন্য রহমত স্বরূপ প্রেরিত হয়রত মুহান্দদ (সা.) হলেন বিশ্বনবী, সর্বশ্রেষ্ঠ ও সর্বশেষ রাস্ল। এই মর্মে পরিত্র কুরআনে ইরশাদ হয়েছে, ৮১

"আর (হে মুহাম্দ!) আমরা আপনাকে সমগ্র মানুষের জন্য তভসংবাদদাতা ও সতর্ককারী হিসেবে প্রেরণ করেছি।"

কিবার আল-হাওয়াদিস ফী ওয়াদী আল-নীল' كِبَارُ الْحَوَادِثِ فِي وَادِي النَّهِ اللَّهِ بَالُهُ কবিতায় কবি আহমাদ শাওকী এ সম্পর্কে আয়ো বলেনঃ ৮২

bo. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৪-৩৫।

चान-कृत्रजान, नृता जान-नाषाः ७८, जाग्राणः २৮।

৮২. অল-শাওকিয়্যাত, ১ম খও, পৃ. ২৯-৩০।

أَشْـــرَقَ النُّورُ فِي الْعَوَالِمِ لَمَّا \* بَشَــرَتْهَا بَأَحْــَدَ الأَبْهِــيَاءُ بِالْيَتِيْمِ الأُمِّيِّ، وَالْبِشْرُ النُــــوْ \* حسَى إِلَـــَهِ الْعُلُومُ وَالأَسْـاءُ قُوَّةُ اللهِ إِنْ تَــــوَلَــَ منعِــــيْفاً \* تَعِبَ فِي مِرَاسِهِ الأَقْـــوِيَاءُ أَشْرَفُ الْمُرْسَلِيْنَ، آيَاتُهُ النَّــطَــ \* فَ مُبِينًا، وَقَوْمُــهُ الْفُصَحاءُ

"নবীগণ বিশ্ববাসীকে আহমাদ মুহাম্মদ (সা.) এর মাধ্যমে তভসংবাদ প্রদান করার সমগ্র বিশ্ব আলোক উদ্ধাসিত হরে উঠে। আর নিরক্ষর অনাথ ও জ্ঞান-বিজ্ঞান এবং নামসমূহ প্রত্যাদেশপ্রাপ্ত মহান ব্যক্তির মাধ্যমে উচ্ছাসিত হয়। মহান আল্লাহর শক্তি কোন দুর্বলকে ক্ষমতাসীন করলে শক্তিশালীরা তাঁর শক্তিতে ক্লান্ত ও অক্ষম হরে পড়ে। তিনি রিসালতের মাধ্যমে সম্ভান্ততম; তাঁর নিদর্শন হচ্ছে সুস্পষ্ট বক্তব্য, আর তাঁর সম্প্রদার প্রাঞ্জলভাষী।"

## হবরত মুহাম্মদ (সা.) এর জনাক্ষণের অলৌকিক ঘটনাবলী

কোন কোন সীরাত বা জীবন চরিত গ্রন্থে মহানবী হ্যরত মুহাম্মদ মুন্তাফা (সা.) এর প্রস্বকালীন সময়ের কতিপয় অলৌকিক ঘটনার বর্ণনা রয়েছে। য়াস্ল প্রশন্তিকারী অনেক কবি এ সকল বর্ণনা দ্বারা প্রভাবিত হয়েছেন। আহমাদ শাওকীও এর ব্যতিক্রম নন। এ পদ্ধতির অনুসরণ করেই তিনি তাঁর 'নাহ্জ আল-বুরদা' কি শুন্তি শীর্বক কাসীদার রাসুলে করীম(সা.)এর জন্মকালীন যে সব অলৌকিক ঘটনাবলীর উল্লেখ করেছেন তনাধ্যে রয়েছে মাদায়েনে অবস্থিত বিরাট অট্টালিকার ফাটল, মনে হয় যেন মহানবী হয়রত মুহাম্মদ (সা.) এর জন্মই সন্ত্রাস, প্রতিমাবাদ প্রভৃতির বিরুদ্ধে হমিক ও জীতি প্রদর্শক। আহমাদ শাওকী এ বিষয়গুলোকে এমনভাবে চিত্রিত করেছেন যে, নবী করীম (সা.) এর জন্মকালীন সুসংবাদ দ্বারা প্রাচ্য ও পাতাত্যে এ কারণে আনন্দের টেউ বয়ে গেছে যে, অন্ধকায়ের বুক্ চিয়ে উদ্ভাসিত আলো দ্বারা শির্ক, অন্যায় ও পথক্রইতা বিদ্রিত হয়ে ন্যায়, সত্য ও একত্বাদ প্রতিষ্ঠিত হয়েছে। মালায়েনের বিশাল প্রাসাদ ধ্বংস হওয়কে তিনি এভাবে কল্পনা করেছেন যে, এর ধ্বসনামা নির্মাণশৈলীর ক্রটির কায়ণে নয়, বয়ং য়াস্লুল্লাহ (সা.) এর আগমনজনিত সত্যের আঘাতে এর পতন ত্রাম্বিত হয়েছে। প্রাসাদে ফাটল ধরার কায়ণে এর অধিবাসীগণ জীত-সক্রত হয়ে পড়েছিল। আরব-অনায়ব নির্বিশেষে সকল ধর্মন্রেইও অনুয়প সত্রত হয়ে পড়েছিল। ক্রির ভাবায়: ৮৩

\_\_َرَتْ بَــَائِرُ بِالْهَادِى وَمَولِدِهِ \* فِي الشَّرْقِ وَالْغَرْبِ مَسْرَى التُورِ فِي الظُّلَمِ تَخَطُّفَتْ مُهَجَ الطَّاغِيْنَ مِنْ عَرَبِ \* وَطَــيَّرَتْ أَنْفُــسُ الْبَاغِيْنَ مِنْ عَجَمِ رِيْعَتْ لَهَا شَرَفُ الإِيْوَانِ فَانْصَدَعَتْ \* مِنْ صَدْمَةِ الْحَقِّ، لاَ مِنْ صَدْمَةِ الْقُدُمِ

"শুভসংবাদসমূহ দিশারী, আর হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) এর জন্মের মাধ্যমে প্রাচ্যে ও পাশ্চাত্যে এমনভাবে ছড়িয়ে পড়ে যেমন আলাে আঁধারে ছড়িয়ে পড়ে। আরবের অবাধ্যদের স্থপিভের রক্ত অপহত হয়, আর অনারব বিদ্যোহীদের প্রাণ উড়ে যায়। শুভসংবাদের কারণে পারস্যের রাজপ্রাসাদের মর্যাদা ভীত হয়, অতঃপর তা সত্যের আঘাতে বিদীর্ণ হয়ে যায়, আগমনের বেদনায় নয়।"

আহমাদ শাওকী তাঁর আল-হামবিয়া আল-নাবাবিয়া । রাসুলুল্লাহ (সা.) এর জন্মকালীন অলৌকিক ঘটনার উল্লেখ করে বলেন যে, অগ্নি উপাসকদের প্রভালিত

৮৩. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৯৭।

অগ্নি নির্বাপিত হয়েছিল, 'রার' ও 'হামাদান' শহরের মধ্যবর্তী নগর 'সাউত' এর পার্শ্ববর্তী 'বুহাররা' ক্রদের পানি শুকিয়ে গিয়েছিল। কবির ভাবায়: ৮৪

"অত্যাচারী শাসকদের সিংহাসনসমূহ ভীতিপ্রাপ্ত হয়, অতঃপর এরা প্রকশ্পিত হয় এবং তাদের
মুকুটসমূহের উপর ঝংকার পড়ে যায়। আয় অগ্নিপ্জকদের পার্শ্বন্থ সকল দিকে প্রজ্বলমান অগ্নিকুন্ডের
শিখাসমূহ নির্বাপিত হয়ে য়য় এবং পানিসমূহ তকিয়ে য়য়। পবিত্র কুয়আনের আয়াতসমূহ ক্রমায়য়ে
অবতীর্ণ হয় আয় অলৌকিক ঘটনাবলী প্রচুর পরিমাণে সংঘটিত হয়, কেরেশ্তা জিব্রাঈল (আ.) এগুলো
নিয়ে সকাল-সদ্ধ্যা পুনঃ পুনঃ গমনাগমন কয়েন।"

আহমাদ শাওকী তাঁর বিক্রা আল-মাওলিদ' ذكْرَى الْمَوْلِدِ কবিতার বলেন যে, মাতৃগর্ভ থেকে দুনিরাতে ভূমিউকালীন সমরে নবী করীম (সা.) এর চেহারা উধ্বর্মুখী ছিল, আর তাঁর দু' কাধের মধ্যবর্তী স্থানে ছিল নবুওয়্যাতের মোহর। কবির ভাবায়: ৮৫

"পৃথিবী কল্যাণ হিসেবে তাঁকে সাদর সম্ভাবণ জ্ঞাপন করতে থাকলো, যার পূর্বাভাস তিনি দান করেছেন। তাঁর আনন্দ পৃথিবীকে সৌন্দর্যমণ্ডিত করতে থাকে এবং তাঁর মৃদুহাসি একে অলংকৃত করে। পরম করুণাময় ও তাঁর মহিমাপানে মহানবী (সা.) এর মুখ ও মুখমভল নিবিষ্ট রয়েছে। আর তাঁর দু কাথে সত্যের আলো ও এর নিদর্শন উদ্ভাসিত রয়েছে।"

#### হেরা পর্বতের শুহার মহানবী (সা.) এর ধ্যানমগুতা

মহানবী হয়রত মুহাম্মদ মুন্তকা (সা.) মঞ্জার অদ্রে হেরা পর্বতের গুহার একান্ত নির্জনে দীর্ঘসময় নিবিষ্ট মনে ধ্যানমপ্ল অবস্থার থাকতেন এই আশার যে, তাঁর প্রতিপালক তাঁকে সত্য দ্বীনের দিশা দিবেন। আর এহেন ধ্যানমপ্লতার দরুণ তিনি তাঁর স্বগোত্রীয়দের অসত্য দ্বীনের ধরা ছোঁয়ার বাইরে থাকার প্রয়াস পেতেন। আহমাদ শাওকী তাঁর নাহুজ আল-বুরদা وَالْمُونِّ শীর্ষক কাসীদায় এ বিবরটি চিত্রায়িত করে বলেন যে, রাস্লুল্লাহ (সা.) এর ধ্যানমপ্লতার জন্য বাছাইকৃত স্থানটি হেরা পর্বতের নির্জন গুহা। কিন্তু আল্লাহ রাক্ত্বল আলামীন ছাড়া আল-কুরআনের বার্তাবাহক ফেরেশ্তা জিব্রাঈল (আ.) ও গুহা এদের কেউই এই গোপন রহস্য সম্পর্কে গুয়াকিফহাল ছিলেন না। রিসালাতের গুরু দায়িত্ব পালনের জন্য নবী করীম (সা.) পবিত্র মঞ্লায় গুহা ও তাঁর আবাসে সবার অলক্ষ্যে যাতায়াত করতেন। বিবি খাদিজা (রা.) এর সাথে বিবাহ হওয়ায় পর হযরত মুহাম্মদ (সা.) এ পর্বতের গুহার

৮৪. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৫।

৮৫. ড. আহমাদ মুহাম্মদ আল-হফী, আল-ইসলাম ফী শি'র শাওকী, পৃ. ৯৭।

প্রায়ই ধ্যানমগ্ন থাকতেন। এমন প্রশান্ত মনে তিনি গুহায় রাত্রি যাপন করতেন যে, মনে হত যে হযরত ভিত্রাঈল (আ.) এর সাথে তিনি গোপন আলোচনায় মন্ত; কেননা তিনি উপলব্ধি করেছিলেন যে, আল্লাহ রাব্বুল আলামীন হিদায়াত ও মুহাব্বাতের জন্য তাঁকে নির্বাচিত করেছেন। কবির ভাবায়: ৮৬

"আমি হেরা গুহা ও পবিত্র আত্মা হবরত জিল্রাঈল (আ.) কে এই মর্মে প্রশ্নকারী যে, তারা উভরে কি রক্ষিত রহস্য সম্পর্কে অবগত হরেছে যে তা অনুধাবন থেকে লুপ্ত? এমন অনেক গমনাগমন হরেছে যে, উভরের দ্বারা সকাল-সন্ধ্যার মক্কার কংকরমর স্থান মর্বাদাপ্রাপ্ত হরেছে। আর এতদুভরের মাঝে আবদুরাহর পুত্র হবরত মুহাম্মদ (সা.) এর কতইনা নির্জনতা রয়েছে, যা ছিল তাঁর নিকট একান্ত সেবক ও প্রিয়জনদের ভালবাসার চেয়ে অধিক প্রিয়। উক্ত গুহার প্রভ্যাদেশ বাণী অবতীর্ণের পূর্বে তাঁর সাথে নৈশকালীন কথোপকথন হয়েছে।"

## রাসুসুন্ধাহ (সা.) এর প্রতি ওহীর অবতরণ

ওহী বা প্রত্যাদেশের আগমন তরু হল, রিসালাতেরও সূচনা হল। বিপথগামী মানুবকে সঠিক পথ প্রদর্শনের জন্য দিনের পর দিন হেরা পর্বতের গুহার ধ্যানমগ্ন থাকাকালে একদা স্বর্গীয় দৃত হযরত জিব্রাঈল (আ.) মহান আল্লাহর তা'আলার পক্ষ থেকে মহানবী হযরত মুহাম্মদ মুক্তকা (সা.) এর নিকট অবতীর্ণ হলেন। এভাবে ৬১০ খ্রিষ্টাব্দের রমজান মাসের ২৭ তারিখ শবে কদরের রাত্রিতে পবিত্র কুরআনের প্রথম পাঁচটি আরাত ইরশাদ হলো: ৮৭

"(হে মুহাম্মদ!) আপনি পাঠ করুন! আপনার প্রতিপালকের নামে যিনি সৃষ্টি করেছেন, তিনি মানুষকে জমাটবাধা রক্তপিভ থেকে সৃষ্টি করেছেন। আপনি পাঠ করুন! আর আপনার প্রতিপালক পরম সম্মানিত। যিনি কলমের সাহায্যে শিক্ষা দিয়েছেন। তিনি মানুষকে শিক্ষা দিয়েছেন যা সে জানতো না।"

উল্লেখ্য যে, ৬১০ খ্রিষ্টাব্দের পবিত্র শবে কদরের রাত্রিকাল থেকে শুরু করে ৬৩২ খ্রিষ্টাব্দের ১২ই রবিউল আউরাল পর্যন্ত সুদীর্য ২৩ বংসরে রাস্লুক্লাহ (সা.) এর নিকট বিভিন্ন সময় বিভিন্ন ঘটনা ও অবস্থার প্রেক্ষাপটে ওহী নাযিল হয়েছিল। এ সকল ওহীর সমষ্টি মহাগ্রস্থ আল-কুরআন।

এমনিভাবে চল্লিশ বছর বয়সে নবুওয়্যাত প্রাপ্ত হয়ে হয়রত মুহাম্মদ (সা.) উপলব্ধি করলেন যে, তাওহীদের যোষণা দানের লক্ষ্যে তিনি রিসালাতের জন্য নির্বাচিত হয়েছেন। আল্লাহ রাব্বুল আলামীনের নির্দেশের প্রকাশ্য প্রচার জলতে তিনি স্বজাতিকে মহান স্রষ্টার ইবাদাতের দিকে আহ্বান জানালেন। তাঁর এই পবিত্র আহ্বান কুয়াইশদের কর্ণকুহরে এবং মঞ্জার আনাচে-কানাচে ধ্বনিত প্রতিধ্বনিত হতে লাগলো। যে হীন ইসলামের দক্ষণ কুরাইশদের প্রতিমাণ্ডলো অনর্থক হয়ে গড়ল, বাতিল হল তাদের

৮৬. আল-শাওবিদ্য়াত, ১ম খণ্ড, পু. ১৯৫-১৯৬।

৮৭. जाल-क्य्रजान, नृता जाल- जालाकः ৯৬, जाग्राणः ১-৫।

আনেক কু-অভ্যাস, দুর্বলদের উপর প্রভুত্ব ও নিজেদের একচছত্র নেতৃত্ব ভুলুঠিত হল, এমন ইসলামের আহ্বানে সাড়া দেওয়া কুরাইশদের পক্ষে সহজ ব্যাপার ছিলনা। আবাল-বৃদ্ধ-বণিতা নির্বিশেষে সকল বিষয়ে মহানবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) কে প্রশ্নবানে জর্জরিত করছিল, কেননা তারা মহাশক্তিধর আরাহর ইবাদাত ভুলে গিয়ে সহতে বানানো প্রতিমা পূজায় লিপ্ত ছিল। রাস্লুল্লাহ (সা.) কে কেউ কেউ মিথ্যবাদী, কেউ-বা কবি, পাগল, যাদুকর বলে সন্দেহ করতে লাগলো। তবে নবী করীম (সা.) কে মিথ্যাবাদী প্রতিপন্ন করতে তারা স্ববিরোধিতায় লিপ্ত ছিল। কেননা লোকেরা তাঁকে সভ্যবাদী ও বিশ্বস্ত বলেই জানতো, ছোটবেলা থেকেইে তারা তাঁকে 'আল-আমীন' الأَرْبَنُ বা বিশ্বাসী বলে ভাকতো, অথচ চল্লিশ বছর বয়সে তারা তাঁর প্রতি কেনই বা সন্দেহ পোষণ করবে? এ সকল বিষয়গুলো কবি আহ্মাদ শাওকী তাঁর নাহজ আল-বুরদা' المُرْبَدُة কাসীদায় চিত্রিত করেছেন, ৮৮

وَلُوْدِيَ: اقْرَاْ تَعَالَى اللهُ قَائِلُهِ اللهِ لَمْ تَتَصِلْ قَبْلَ مَنْ قِيْلَتْ لَهُ بِفَسِمِ هُنَاكَ أُذُّنَ لِلرَّحْمَنِ، فَامْتَالَاَتْ \* أَسْنَاعُ مَكَّلَةُ مِنْ قُدْسِيَّةِ النَّفَمِ فَلاَ تَسَلْ عَنْ قُرْيْشِ كَيْفَ حَيْرٌتُهَا ؟ \* وَكَيْفَ نُفْرَتُهَا فِي السَّهْل وَالْعَلَمِ ؟

"আর তাঁকে আহ্বান করা হয়: 'আপনি পভূন!' এর বজ্ঞা আল্লাহ সুমহান। এটি ইত্যোপূর্বে বাকে মুখে পভ়তে বলা হয়েছে তাঁর সাথে মিলিত হয়িন। সেখানে পরম করুণাময়ের জন্য ঘোষণা দেয়া হয়েছিল, অনভর পবিত্র সুয়ে মন্ধানগরীর কর্ণসমূহ পরিপূর্ণ হয়ে যায়। সুতরাং আপনি কুরাইশদেরকে তাদের আশ্চর্য কিরূপ ছিল সে সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করবেন নাং সমতল ও পাহাড়ী ভূমিতে তাদের ভয় কেমন ছিল তাও জিজ্ঞাসা করবেন নাং "

#### নবী করীম (সা.) এর মি'রাজ গমন

মহানবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) কর্তৃক সংঘটিত বড় বড় 'মু'জিযা' ৬ গুলোর মধ্যে মিরাজ' ৯০ অন্যতম। মি'রাজ রাসূকুল্লাহ (সা.) এর নবুওয়্যাতী জীবনের এক বিশিষ্ট তাৎপর্যপূর্ণ বিস্ময়কর ও সত্য

bb. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খন্ড, পৃ. ১৯৬।

৮৯. 'মু'জিযা' 

শবের আভিধানিক অর্থ অলৌকিকতা, অসাধারণতা বা অভিভূত। সাধারণতঃ যে কাজ অস্বাজাবিক ও অলৌকিক একেই মু'জিয়া বলা হয়। আর ইসলামের পরিভাষায় নবী-রাস্লগণের এমন অলৌকিক ও অসাধারণ ঘটনাকে মু'জিয়া বলে, যা তাদের বিরোধী দলকে অনুরূপ বিষয় উপস্থাপন করা হতে অক্সম ও অসাধারণ ঘটনাকে মু'জিয়া জন্য প্রকাশ করা হয়। আল্লাহ তা'আলা মু'জিয়ার শক্তি কেবলমাত্র তাঁর নবী-রাস্লগণকেই প্রদান করে থাকেন। যার মাধ্যমে তাঁরা সাধারণ স্থীতি-নীতি বহির্ভূত অলৌকিক পন্থায় কোন ঘটনা সংঘটিত করেন। দ্র: আ. ন. ম. আবদুল মাল্লান খান ও মুহাম্মদ কুরবান আলী, ডিম্মী ইসলামিক স্টাডিজ, (চাকা: আইভিয়াল নাইব্রেরা, ২য় সংকরণ, ১৯৯৯; ১ম প্রকাশ, ১৯৯৬), পু. ১৫৭।

৯০. মি'রাজ দুদ্দিক শব্দের আডিধানিক অর্থ হছেে সোপান, সিড়ি, উর্ধ্বগনন, বাহন, আরোহণ প্রভৃতি। ইসলানী শরীয়তের পরিভাষায় নবুওয়াতের দশন বর্ষেয় য়জব মাসেয় ২৭ তারিখ (৬২০ খ্রি.) দিবাগত রাত্রিকালে আল্লাহ রাক্র্বল আলামীন কর্তৃক আদিষ্ট হয়ে মহানবী হয়রত মুহাম্মদ (সা.) 'বোয়াক' নামক বিদ্যুৎ গতির চেয়ে প্রভাগানী খণীয় বাহনে চড়ে কা'বাগৃহ থেকে বায়ভুল মুকান্দাসে উপনীত হয়ে সেখান থেকে আল্লাহ জাল্লা শানুহয় লয়বায়ে হাজিয় হয়ে ভাঁয় সাবে দীলায় বা প্রত্যক্ষভাবে সাক্ষাৎ লাভ ও বাক্যালাপ করায় নিমিত্তে ফেয়েশ্লা হয়য়ত জিল্রাঈল (আ.) এর সাহায়েয় য়ে নতোল্রমন করেছিলেন একে 'মি'রাজ' য়লা হয়। পরিয় কুয়আন মাজীলে এটিকে আল-ইল্রা' য়িন্তু মা 'রাত্রিকান্সীন ল্রমণ' নামে অভিহিত করা হয়েছে। দ্রঃ আ. ন. ম. আবদুল মানান খান ও মুহাম্মদ কুয়বান আলী, ডিম্মী ইসলামিক স্টাভিজ, প. ১৫০।

ঘটনা। মি'রাজের মাধ্যমে নবী করীম (সা.) কে বিশেষ সম্মানে সম্মানিত করা হয়। তাই কবি আহমাদ শাওকী তাঁর কবিতায় মি'রাজের প্রকৃতি ও স্বরূপ সম্পর্কিত চমৎকার চিত্র উপস্থাপন করেছেন।

মি'রাজ কি আত্মিকভাবে হয়েছিল না শারীরিকভাবে এ বিতর্কে না গিয়েও তিনি ঘোষণা করেছেন আত্মা ও দেহের সমন্বয়ে সংঘটিত হয়েছিল মি'রাজ। রাস্পুল্লাহ (সা.) কে পবিত্রতম সন্থা বলে কবি অভিহিত করেছেন এবং তাঁর সেহ ও আত্মা উভয়কে নূর ও আধ্যাত্মিকতার সমন্বয়ে গঠিত বলে উল্লেখ করে বুঝিয়েছেন যে, যারা নবী করীম (সা.) এর মি'রাজকে আত্মিক বলে স্বীকার করে, তারা শারীরিকভাবে মি'রাজকে দ্বীকার করতে বাধ্য। আহমাদ শাওকী তাঁর কবিতার মহানবী হয়রত মুহাম্মদ (সা.) এর নতোমভলের দিকে নৈশ ভ্রমণকালীন চিত্র এভাবে অংকন করেছেন যে, তিনি ছিলেন উর্ধেলাকের সুন্দর অলংকার। অতঃপর মহাশুন্যের সকল স্তর পাড়ি দিয়ে উর্ম্বজগতের উর্দ্ধে হানকালেরও উর্ধ্বে মহান আরশে উপনীত হয়ে রাস্পুল্লাহ (সা.) যা প্রত্যক্ষ করেছেন কবি সে বিষয়গুলোর বর্ণনার আল্লাহ রাক্ষ্প আলামীনের একান্ত সামিধ্য নৈকট্য অর্জনের বিষয়টি এভাবে চিত্রিত করেছেন যে, আল্লাহ তা'আলার পবিত্র সন্তার পার্শেই সিন্রাতুল মুন্তাহাঁ বা সীমান্ত কুল বৃক্ষের নিকট মহানবী হয়রত মুহাম্মদ (সা.) এর জন্য একটি উচু আসন নির্ধারণ করেছিলেন, সেখানে কায়ো পৌছার সাধ্য নেই। ফলে আল্লাহ পাকের আরশ তাঁর সামনে, উপয়ে, পার্শ্বেও নিকটে ছিল। আর তিনি ফেরেশ্তা হয়রত ভিত্রাইল (আ.) এর ক্ষমে ঠেশ দিয়ে ছিলেন।

অতঃপর সিদ্রাতুল মুন্তাহা থেকে নবীকুল শিরোমণি হযরত মুহামদ (সা.) রক্রক্ নামক এক কুদরতী বানে চড়ে ৭০ হাজার নূরের পর্দা পাড়ি দিয়ে ছান-কালের উর্ব্বে লা-মাকান ও লা-বামানে আল্লাহ তা আলার মহান আরশে উপনীত হলেন। তিনি নিকট থেকে নিকটতর হলেন। নূর আর নূরের আতিশয্যে তিনি একাকার হয়ে গেলেন। আল্লাহ জাল্লা শানুছর দীদার লাভ করলেন। মহানবী (সা.) বিম্মর ও আনন্দে, সম্ভাষ্টি ও নৈকটো অভিভূত হয়ে গেলেন এবং পরিপূর্ণতার সর্বোচ্চ মাকামে উপনীত হলেন। এতদসম্পর্কে আলোকপাত করে আল-হাম্বিয়া আল-নাবাবিয়া বিল্নাই

يَا أَيُّهَا الْسُسَرَى بِهِ شَرَفاً إِلَى \* مَا لاَ تَثَالُ الشَّسُ وَالْجَوْزَاءُ يَتَ َاعُلُونَ وَأَنْتَ أَطْهَرُ هَيْكُلٍ - \* بِالرُّوحِ أَمْ بِالْهَيْكُلِ الإسْرَاءُ ؟ بِهِمَا سَنَوْتَ مُطَهَّرَيْنِ كِلاَ هُمَا \* نُسِرِّرٌ ، وَرَيْحَانِيَّةٌ ، وَبَهَاءُ فَضْلُ عَلَيْكَ لِذِي الْجَلاَلِ وَمِئَّے \* وَالله يَفْعَلُ مَا يَرَى وَيَشَاءُ

"হে মহান ব্যক্তি! যাকে উচ্চ মর্যাদার কারণে (মি'রাজে) এমন তার পর্যন্ত (রাত্রিকালীন) ভ্রমণ করানো হয়েছে, যথার সূর্য ও রাশিচক্র পৌঁছুতে সক্ষম হয় না। লোকেরা একে অপরকে জিজ্ঞাসা করে থাকে যে, নৈশভ্রমণ আত্মিক ছিল না সশরীরে? অথচ আপনি পবিত্রতম দেহ বিশিষ্ট ব্যক্তি। আপনি দেহ এবং আত্মা উভয় সহকারে উর্ধ্বারোহণ করেছিলেন এমতাবস্থায় যে, উভয়টি ছিল পবিত্র আলোকময়, সুগদ্ধযুক্ত ও উজ্জ্ব। এটি ছিল আপনার প্রতি পরাক্রমশালীর পক্ষ থেকে অনুগ্রহ ও দয়া; আর আল্লাহ তা আলা যা ইচ্ছা ও মনস্থ করেন তাই করে থাকেন।"

অতঃপর 'নাহজ আল-বুরদা' نَهْجُ الْبُرُدَة কাসীদার তিনি মহানবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) এর মসজিদুল হারাম থেকে অতিক্ষিপ্র গতিসম্পন্ন স্বর্গীয় বাহন 'বোরাকে' আরোহণ করে একনিমিশে

৯১. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৯।

জেরুজালেমে অবস্থিত মসজিদ আল-আক্সা তথা বায়তুল মুকাদাস পানে পরিভ্রমণ এবং সেখানে তাঁর সাক্ষাত প্রার্থনায় অন্যান্য নবী-রাসূলগণের অপেক্ষমান থাকার বিষয়টি এমন উপমার সাথে চিত্রিত করেছেন যে, নক্ষত্ররাজি কর্তৃক তরা পূর্ণিমার শশী যেমন পরিবেষ্টিত থাকে এবং যুদ্ধের ময়দানে জাতীয় পতাকাকে সৈন্য বাহিনী আগলে ধরে থাকে, অনুরূপভাবে নবী করীম (সা.) তাঁলের মাঝে অবতরণ করায় অন্যান্য নবী-রাসূলগণ আনন্দ-উচ্ছল হয়ে তাঁকে ঘিরে ধরেছিলেন। যেহেতু তিনি সকলের মাঝে প্রেষ্ঠ তিনি হলেন ইমামুল মুরসালীন অর্থাৎ সকল নবী-রাস্লের ইমাম, তাই তিনি সমন্ত আম্বিয়ায়ে কিরামের সাথে আদায়কৃত এক বিশাল জামা'আতে দু'রাকাত নামাযের ইমামতি করেছিলেন। কবির ভাবায়: ১২

أَسْرَى بِكَ اللهُ لَيْلاً، إِذْ مَــلاَئِكَــةٌ \* وَالرُّسُلُ فِي الْمَسْجِدِ الأَقْصَى عَلَى قَدَمِ لِمَا خَطَرَتْ بِهِ الْتَفَـُّرُا بِــِسَيِّدِهِمْ \* كَالشُّهُبِ بِالْبَدْرِ، أَوْ كَالْخُنْدِ بِالْعَلَمِ صَلّى وَرَاءكَ مِنْهُمْ كُلُّ ذِيْ خَـطَرٍ \* وَمَنْ يَفُرْ بِـجِيْبِ اللهِ يَأْتُـــِمِ

"(হে মুহাম্মদ (সা.)!) আল্লাহ পাক আপনাকে কোন এক রাত্রিতে নৈশব্রমণ করিয়েছেন, যখন তাঁর ফেরেশ্তা ও প্রেরিত মহাপুরুষণণ বারতুল মুকাদ্দাস তথা আল-আক্সা মসজিদে প্রস্তুত হয়ে দভায়মান ছিলেন। আপনি সেখানে উপস্থিত হলে তাঁরা তাঁদের নেতাকে এমনভাবে জড়িয়ে ধরলেন যেমন পূর্ণিমার চাঁদকে এর বেইনা এবং পতাকাকে সৈনিকরা ঘিরে রাখে। তাঁদের মধ্য থেকে প্রত্যেক মর্যাদাবান ব্যক্তি আপনার পশ্চাতে সালাত আদায় করে, আর যে আল্লাহ তা'আলার বন্ধুর মাধ্যমে সফলতা অর্জন করে অবশ্যই সে তাঁর অনুগামী হয়।"

অতঃপর মি'রাজ ও বোরাক, মহানবী হবরত মুহাম্মদ (সা.) এর সম্মুখে উন্মোচিত গোপন রহস্যবালী, তাঁকে আল্লাহ রাব্বুল আলামীন প্রদন্ত অনুমহরাজি এবং তাঁর প্রমণ ও মি'রাজ বিষয়ে উদ্ভূত সন্দেহ নিরসনকল্পে বিভিন্ন প্রমাণাদি বর্গনা করেছেন। তিনি যে নবীকুল শিরোমণি, মহান আল্লাহর আরশ স্পর্শ যে তথু তাঁরই ভাগ্যে জুটেছে নিল্লের চরণত্রেয়ে আহমাদ শাওকী সুনিপুণভাবে তা উল্লেখ করেছেন.

حُبْتَ السَّنَوَاتِ وَمَا فَوْقَهُ لَ بِهِمْ \* عَلَى مُنْ لَوْرَةٍ دُرِيَّةٍ اللَّحُمِ رُكُوبَةً لَكَ مِنْ عِزِّ وَمِنْ شَرَف \* لاَ فِي الْحِيَادِ، وَلاَ فِي الأَيْنَقِ الرُّسُمِ مَشْيَفَةُ الْخَالِقِ الْبَارِيْ وَمَنْ عَمَّهُ \* وَقُلْوَةُ اللَّهِ فَوْقَ الشَّك وَالتَّهَمِ

"আপনি ঐশীবাহন বোরাকের উপর আরোহণ করে মহাকাশ বা তাদের সাথে যা কিছু রয়েছে তা অতিক্রম করেছেন। এটি ছিল আপনার জন্য গৌরবের একটি বাহন, দ্রুতগামী অশ্ব ও দ্রুতগামী উদ্ভীর উপর আরোহণ করে নর। এটি ছিল সৃষ্টিকর্তা আল্লাহ পাকের একটি ইচ্ছা ও কাজ, আর আল্লাহ তা'আলার কুদরত বা ক্ষমতা সকল সংশয় ও সন্দেহের উধ্বের্ব।"

অতঃপর কবি মি'রাজের আলোচনায় মহানবী হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) কর্তৃক লওহে মাহ্যুন্য অধ্যয়ন, মহান আল্লাহর বিধি-বিধান লিখনরত কলম স্পর্শ এবং আল্লাহ তা'আলা কর্তৃক অনেক গোপন রহস্য অবহিত করণের বিষয়টি চিত্রিত করেছেন। নিঃসন্দেহে নবী প্রশক্তিতে তাঁর কাব্যশৈলীর শ্রেষ্ঠত্ব প্রমাণে সক্ষম হয়েছেন নিম্নাক্ত পংক্তির মাধ্যমে, যাতে আল্লাহ রাক্সুল আলামীনের পবিত্র উক্তি ও নির্দেশ

৯২. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৯৮।

৯৩. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৯৮।

এবং উত্তরদাতার শ্রুতি, পিয়ারা হাবীব তথা বন্ধুকে বন্ধুর আহ্বান, সুন্দর নৈকট্য একান্ত সান্নিধ্য ইত্যাদির চমৎকার সমন্বর ঘটেছে। কবির ভাবায়:<sup>১৪</sup>

"আর বলা হলো: প্রত্যেক নবী তারঁ নিজ মর্যাদার অভিবিক্ত, আর হে মুহাম্মদ (সা.)! এটি মহান আল্লাহর আরশ, সূতরাং একে চুম্বন করুন।"

## মহানবী (সা.) এর অন্যান্য মুজিযা

আহমাদ শাওকী তাঁর কবিতার মহানবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) এর আরো অনেক মু'জিযা সম্পর্কে প্রাঞ্জল ভাষার আলোকপাত করেছেন। যেমন-তাঁর তৃষ্ণার্ত সাহাবীদের তৃষ্ণা নিবারণের লক্ষ্যে বীয় অঙ্গুলী মুবারক স্বন্ধ পানিতে ভুবানোর কলে পানির কোরারা সৃষ্টির ঘটনা, মেযমালা কর্তৃক তাঁকে ছারাপ্রদান, সাওর পর্বতের গুহার মুখে মাকড়শার জাল ও কবুতরের বাসা বুনন প্রভৃতি। কলে কুরাইশগণ তাঁর পশ্চাদধাবন করেও তাঁর অবস্থান সম্পর্কে সম্যক্ষ অবহিত না হওয়া, মন্ধা থেকে মদীনার হিয়রতের সময় আল্লাহ পাক কর্তৃক তাঁকে ও তাঁর সাবী হয়রত আবু বকর সিদ্দীক (রা.) কে শক্রদের কবল থেকে নিষ্কৃতিদান ইত্যাদি বিষয়ও আহ্মাদ শাওকী তাঁর নাহ্জ আল-বুরলা ক্রিক্ট কাসীদার চমৎকারভাবে বর্ণনা করেছেন।

#### মদীনায় হিবরতকালীন অলৌকিকতা

৬২২ খ্রিষ্টাব্দে হিষরতের প্রত্যাদেশ প্রাপ্ত হয়ে স্বীয় জন্মভূমির মায়া-মমতা ত্যাগ করে দ্বীনইসলামকে রক্ষার জন্য মদীনার উদ্দেশ্যে যাত্রাকালে মহানবী হয়রত মুহাম্মদ (সা.) নিত্যসঙ্গী হয়রত
আবৃ বকর সিন্দীক (রা.) কে সাথে নিয়ে দ্রুত গতিতে মক্কার অদ্রে 'সাওর' নামক পাহাড়ের গুহার
গিয়ে আত্মগোপন করলেন। শহর থেকে এই স্থানের দূরত্ব মাত্র দেড় ঘন্টার পথ। গরদিন মক্কার
লোকেরা জানতে পারল যে, হয়রত দেশ ত্যাগ করে অন্যত্র চলে গেছেন এবং তারা তাঁর খোঁজে বেয়
হয়ে পড়লো। এদিকে হয়রত মুহাম্মদ (সা.) কে হত্যা করার জন্য নিয়োজিত শক্ররা দ্রুত পদক্ষেপে
তাঁর সন্ধান করতে লাগলো।

ঘটনাচক্রে একটি দল সাওর পর্বতের গুহার নিকট এসে উপস্থিত হ'ল। তাদের পদধ্বনি গুনে হ্যরত আবৃ বকর (রা.) চিভিত হয়ে পড়লেন। কিন্তু আল্লাহ পাকের ইচ্ছার পাহাড়ীয়া গাছের শাখা-প্রশাখাগুলা গুহার প্রবেশ দ্বারে কুঁকে পড়ে এবং একদল কবৃতর গুহার সামনে বাসা তৈরী করে বাস করতে থাকে। ক্ষণকাল পরে কয়েকটি মাকড়শা এসে গুহার মুখে জাল বিস্তার করে। কুরাইশদের অনুসন্ধানী দল এই মাকড়শার জাল বুনন দেখে মনে করল সেখানে কোন লোক নেই। তাই তিন দিন তল্লাশী করার পর তারা নিরাশ হয়ে ফিরে গেল। কবি আহমাদ শাওকী তাঁর কবিতায় অত্যন্ত সৃদ্ধ কল্পনার মাধ্যমে সন্দেহজনক সকল স্থানে মহানবী (সা.) কে ঘিরে মুশরিকদের অনুসন্ধান ও সম্ভাব্য হামলার চিত্র অংকন করেছেন। পদচিহ্ণ থেকে অন্ধত্ব, পবিত্র কুরআন তিলাওয়াত শোনার ক্ষেত্রে বিধিরতা, মাকড়শার জালকে পুরাতন মনে করা ইত্যাদির মাধ্যমে তিনি কল্পনায় সৃদ্ধতার স্বাক্ষর রেখেছেন। অতঃপর কবি মুশরিকদের আপমানজনক পশ্চাদপসায়ণ, ন্যায় ও সত্য এমনকি চলার পথের উপর তাদের ক্ষোভ প্রভৃতি বিষরের চিত্রায়নেও অত্যন্ত দক্ষতার পরিচয় দিয়েছেন। কবির ভাষায়ঃ 

উপর তাদের ক্ষোভ প্রভৃতি বিষরের চিত্রায়নেও অত্যন্ত দক্ষতার পরিচয় দিয়েছেন। কবির ভাষায়ঃ 

\*\*\*

৯৪. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৯৮।

৯৫. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৯৯।

سَلْ عُصْبَةَ الشَّرِكِ حَوْلَ الْغَارِ سَائِمَةً \* لَوْلاَ مُطَارَدَةُ الْـُخْـــَارِ لَمْ تَـُــِ هَلْ أَمْصَرُواْ الأَثْرَ الْوَضَّاءَ ، أَمْ سَبِعُواْ \* هَسْمَ النَّسَابِيْحِ وَالْقُــــرْآنَ مِنْ أُمَمِ ؟ وَهَلْ تَمَثْلُ نَسْجُ الْسَعْتُ الْمُعَابِ، وَالْحَائِمَاتُ الزُّغُبُ كَالرُّحَمِ ؟ وَهَلْ تَمَثْلُ نَسْجُ الْسَعْتُ كَالرُّحَمِ ؟ فَالْغَابِ، وَالْحَائِمَاتُ الزُّغُبُ كَالرُّحَمِ ؟ فَالْمَرُواْ ، وَوُجُوْهُ الأَرْضِ تَلْسَعَنُهُ مَ " كَالْعَالِ مِن حَسلالِ الْحَقِّ مُنْهَزِمِ فَأَدْبَرُواْ ، وَوُجُوْهُ الأَرْضِ تَلْسَعَنَهُ مَ " كَبَاطِلِ مِن حَسلالِ الْحَقِّ مُنْهَزِمِ

"সাওর পর্বতের গুহার আশে-পাশে মুশরিক রাখাল দলকে জিজ্ঞাসা করুন, যদি মনোনীত নবী হযরত মুহান্দন (সা.) এর প্রতি আক্রমণ না হতো, তবে সে দলটি ব্যর্থতার কলংকে চিহ্নিত হতো না। তারা কি উজ্জ্ব পদচিহ্ন দেখতে পেরেছিল অথবা তারা কি নিকট থেকে তাস্বীহ এবং আল-কুরআন তিলাওয়াতের গুণগুণ শব্দ খনতে পেরেছিল ? আর মাকড়শার জাল কি তাদের নিকট যন বৃক্ষ সন্থলিত যনের আকার ধারণ করেছিল এবং কোমল পালক বিশিষ্ট কবুতরগুলো কি শুদ্র কালো বিন্দু বিশিষ্ট শকুনের সদৃশ মনে হচ্ছিল? অনন্তর তারা পশ্চাদপসারণ করে এবং ভ্-পৃষ্ঠ মহান আল্লাহর মহিমার তাদেরকে পরাজিত বাতিলপন্থী হিসেবে অভিসম্পাত করছিল।"

অতঃপর মহানবী হ্যরত মুহামদ (সা.) এর অঙ্গুলী সমূহের মধ্য হতে পানির কোয়ারা বয়ে যাওয়া এবং মেঘমালা কর্তৃক তাঁকে ছায়াদানের বিষয়টি কবি আহ্মাদ শাওকী ছন্দোবদ্ধ বাক্সছয়ে আলোকপাত করেছেন, <sup>৯৬</sup>

"যখন সাহাবীগণ মহানবী (সা.) এর নিকট তৃক্ষার কারণে পানি পান করার জন্য প্রার্থনা জানালেন তখন তাঁর হস্তদ্বর স্বর্গীয় পানিভর্তি পাত্রদ্বারা প্লাবিত হয়। আর অবিরাম বর্ষণমুখর বারির দ্বারা চালিত মেমমালা তাঁকে ছায়া প্রদান করেছিল, অনন্তর সাহাবীগণ তাঁর সাথে ছায়া লাভ করেন।"

আহমাদ শাওকী তারঁ 'বিক্রা আল-মাওলিদ' ذِكْرَى الْمَوْلِدِ শীর্ষক কবিতায় কভিপয় মুজিযা তথা মহানবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) এর সাথে বক্রীর কথা বলা, তৃষ্ঠার্ত সৈন্য বাহিনীকে পরিতৃপ্ত করা ও তাঁর বৃষ্টি প্রার্থনার বিষয়টি উল্লেখ করে বলেন: ১৭

"আর হবরত মুহাম্মদ (সা.) তাঁর প্রতিপক্ষের জন্য প্রতিটি মু'জিয়া প্রকাশ করতে থাকেন, অনন্ত র প্রতিটি মু'জিয়া তাঁকে প্রশান্ত করে। অতঃপর একটি মেঘমালা তাঁকে ছায়া দান করে এবং একটি বক্রী তাঁর সাথে কথা বলে। যখন তাঁর সেনাবাহিনী তাঁর নিকট পানি প্রার্থনা করে, তখন তাঁর হাতের তালু সৈন্যদেরকে পরিতৃপ্ত করে।"

৯৬. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পু. ১৯৬।

৯৭. ড. আহমাদ মুহাম্মদ আল-হফী, আল-ইসলাম ফী শি'র শাওকী, পৃ. ১২৩।

#### রাস্পুদ্রাহ (সা.) এর আখলাক

মহানবী হযরত মুহাম্মদ মুক্তকা (সা.) এর আখলাক তথা চারিত্রিক মাধুর্যতা যথাযথভাবে বর্ণনা করা তাঁর প্রশংসাকারীদের একান্ত কর্তব্য। কেননা নবীজি তাঁর জীবনের সর্বাবস্থায় যুদ্ধে, সদ্ধিতে, আনন্দে-নিরানন্দে, সম্ভষ্টি-ক্রোধে, সারল্যে-কাঠিন্যে, প্রকাশ্যে ও গোপনে সকল পর্যায়েই বিশ্বমানবতার সর্বোভ্য আদর্শ হিসেবে বিবেচিত। এমনকি তাঁর পানাহার, কথা-বার্তা, কাজ-কর্ম, চলা-ফেরা, উঠা-বসা, মেলামেশা, পোশাক-পরিচ্ছেদ স্বকিভুতেই নিখুঁত আদর্শ পরিলক্ষিত হত। স্বয়ং আল্লাহ রাক্ষ্ল আলামীন তাঁর এ মহান স্বভাব-চরিত্রের গুণাবলী সম্পর্কে ইরশাদ করেনঃ ক্রি

" (হে রাসূল!) নিশ্চয়ই আপনি সুমহান চরিত্রের উপর প্রতিষ্ঠিত।"

নবী করীম (সা.) যদিও সাধারণ মানুষের ন্যায় পানাহার করতেন, নিল্রা যেতেন, আনন্দবোধ করতেন, চিন্তিত হতেন, এতদসত্ত্বেও তিনি ছিলেন পরিপূর্ণ মানব, অন্যান্য মানুষের তুলনার সম্পূর্ণ ব্যতিক্রমধর্মী। আহমাদ শাওকী কতিপয় কাসীদার মাধ্যমে রাস্লুক্সাহ (সা.) এর এহেন সুমহান চারিত্রিক মাধুর্যতা উপস্থাপনের প্রয়াস পেরেছেন।

কবি তাঁর 'নাহজ আল-বুরদা' البُرُدُةُ কাসীদায় মহানবী (সা.) এর চারিত্রিক গুণাবলীর কতিপয় দিক তথা তাঁর উলারতা, লয়া-লাফিণ্য, বিময়কর বীয়ত্ব, অজ্ঞতায় অভিশাপ থেকে মানব জাতিকে সরল পথ প্রদর্শন ও শিক্ষাদান ইত্যাদি আলোচনা করেন। তিনি হয়রত ঈসা (আ.) ও হয়য়ত মুহাম্মদ মুক্তফা (সা.) এর মধ্যে এক চমৎকার তুলনা করে বলেছেন যে, হয়রত ঈসা (আ.) মৃত লোকদের জীবিত করতেন, আয় হয়রত মুহাম্মদ (সা.) অজ্ঞতা ও মূর্যতায় বেড়াজালে আবদ্ধ প্রজানের মধ্যে জ্ঞানের প্রদীপ জ্বালিয়ে তালেয়কে নতুন জীবন দান কয়েছেন। কেননা মূর্যতা মৃত্যুর সমতুল্য। মূর্যকে শিক্ষিত করা মৃতকে জীবিত করার মতই বিময়কর এক অলৌকিক ঘটনা। কবির ভাষায়: ১৯

آلِبُدُرُ دُونَكَ فِي حُسْنٍ وَفِي شَرَف \* وَٱلْبَحْرُ دُونَكَ فِي خَيْرٍ وَفِي كَرَمِ شُمُّ الْحِبَالِ إِذَا طَاوَلَتُهَا الْخَفَ فَ ضَتَ \* الأَلْحُمُ الزُّقْرُ مَا وَاسَتَهَا تَبِرِ وَاللَّيْثُ دُونَكَ بِأَسًا عِنْدَ وَثْبَ بِي \* إِذَا مَثَيْتَ إِلَى شَاكِي السَّلاَحِ كَبِي تَهْفُوْ إِلَيْكَ - وَإِنْ أَدْمَيْتَ حَبَّهَا \* فِي الْحَرْبِ أَفْئِدَةُ الأَبْطَالِ وَالبُهَمُ

"পূর্ণিমার চাঁদ সৌন্দর্য ও মর্যাদার আপনার নিকট হের প্রতিপন্ন হর এবং সমুদ্র কল্যাণ ও বদান্যভার আপনার নিকট তুচ্ছ বলে পরিগণিত হর। পর্যতমালার চূড়া যখন উচ্চতার প্রতিযোগিতা করে তখন আপনার নিকট ওরা নীচু প্রতিপন্ন হর এবং উজ্জ্বল নক্ষত্ররাজি সৌন্দর্য ও শোভার প্রতিযোগিতার আপনার নিকট পরাজিত হর। আর যখন আপনি অন্ত সজ্জিত বীরবোদ্ধা হিসেবে এগিয়ে চলেন, তখন সিংহ ঝাঁপিয়ে পড়ার সময় শক্তির ক্ষেত্রে আপনার নিকট দুর্বল প্রমাণিত হয়। বীর ও সাহসী যোদ্ধাদের অন্তর আপনার তয়ে কাঁপতে থাকে, যদিও আপনি রণাঙ্গনে তাদের অন্তরের অন্তঃস্থলকে রক্তে রঞ্জিত কয়ে দেন।"

কবি তাঁর 'আল-হামিবিয়া আল-নাবাবিয়া।' الْهَمْزِيَّهُ النَّبُويِّـهُ কাসীদায় উল্লেখ করেছেন যে, অনাথ বালক হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) এর নেতৃত্ত্বের গুণাবলী তাঁর যৌবনকালেই প্রকাশিত হয়েছে।

৯৮. আণ-কুরআন, সুরা আল-কালাম: ৬৮, আয়াত: ৪।

সমাজের প্রতি ঘৃণা, মানুষের প্রতি কু-ধারণা, শিক্ষায় অন্যসরতা, চারিত্রিক দুর্বলতা, পলায়নপরতা ও হীনমন্যতা ইত্যাদি অসং গুণাবলী অনাথদের মাঝে পরিদৃষ্ট হলেও মহানবী হবরত মুহাম্মন (সা.) ছিলেন এর সম্পূর্ণ বিপরীত। অতঃপর তিনি উল্লেখ করেছেন যে, রাসূলুল্লাহ (সা.) শৈশবকালেই আমানতদারী ও সত্যবাদিতার প্রসিদ্ধি অর্জন করেছিলেন, তাঁর সম্প্রদায় তার আমানত ও সত্যবাদিতা সম্পর্কে তাঁর নবুওয়্যাত প্রাপ্তির পূর্ব থেকেই সম্যক অবগত ছিল, অথচ তারা তাঁর দ্বীনি দাওয়াতের চরম বিরোধিতা করেছে।

রাস্লুল্লাহ (সা.) এর সর্বোত্তম চারিত্রিক গুণাবলী বর্ণনা করতে গিয়ে কবি বলেছেন যে, হ্যরত মুহাম্মন (সা.) রিসালাত নিয়ে না আসলে ও তাঁর এ সকল মহান বভাব-চরিত্র এবং আবলাকই পথ প্রদর্শক হওয়ার জন্য যথেষ্ট ছিল। মহানবী (সা.) এর অতুলনীয় সৌন্দর্য সম্পর্কে আলোচনা করতে গিয়ে কবি বলেন, হ্যরত ইউস্ক (আ.) এর সৌন্দর্য তাঁর সৌন্দর্যের সামান্য রিশ্মি মাত্র। আর নবীজির চরম সৌন্দর্য ছিল তাঁর আদর্শ নেতৃত্তুণ, যদ্বারা তিনি তাঁর অনুসারীদের পরিচালিত করতেন। আহমাদ শাওকী মহানবী (সা.) এর মহান উদারতা, দয়া-দাক্ষিণ্য ও তাঁর অতুলনীয় ক্ষমাসুন্দর দৃষ্টিয় উল্লেখ করেছেন, যা কেবল সভানের প্রতি পিতা-মাতার পক্ষেই সম্ভব। মহানবী (সা.) এর এহেন পরম ক্ষমা ও অনুকম্পা সত্ত্বেও তিনি সত্য বিরোধিতাকারীদের প্রতি সত্য, ন্যায়-নীতি প্রতিষ্ঠায় জন্য রাগান্বিত হতেন। অনুরূপভাবে সত্যাশ্রী ও ন্যায়-নীতিবানদের প্রতি পরম সম্ভেই হতেন।

মহানবী হযরত মুহান্দা (সা.) সর্বোত্তম প্রাঞ্জল ভাষী ও বাগ্মী ছিলেন, যদ্বারা তিনি শ্রোতাদের অন্তরে প্রভাব বিতার করতেন। তিনি ছিলেন সত্যবাদিতার মূর্ত প্রতীক ও নিরপেক্ষ বিচারক, তাঁর আদ্ল বা ন্যায় বিচারের নিরপেক্ষতা সম্পর্কে কেন্ট্র সংশয় প্রকাশ করত না। আশ্রয়প্রার্থীদের ক্ষেত্রে তিনি ছিলেন সর্বোত্তম তত্ত্বাবধায়ক, জীবন ও সন্তর্ম রক্ষায়, মানুবের অধিকারে প্রতিষ্ঠায় তিনি ছিলেন অনুকরণীয় দৃষ্টাত্ত। তাইতো যথনই কোন লাস বা যুদ্ধ বন্দী তাঁর অধিকারে আসত, তিনি তৎক্ষণাৎ তাদের মুক্ত করে দিতেন। তিনি জীবের প্রতি অনুগ্রহশীল ছাড়াও সহধর্মিণীদের কাছে সর্বোত্তম সাখী বিবেচিত হতেন। ওয়াদা পূরণ ও অঙ্গীকার রক্ষায় তিনি ছিলেন মহৎ প্রাণ। ক্ষমা ও কক্ষণার আদর্শ হওয়া সত্তেও বুদ্ধের ময়দানে শক্রর মোকাবেলায় তিনি ছিলেন বীরশ্রেষ্ঠ। কবির ভাষায়: ১০০

نِعْ مَ الْيَسِيمُ بَدَتْ مَخَايِلُ فَصْلِهِ \* وَالْـيُــَّمُ رِزْقٌ بَعْضُهُ وَذَكَاءُ في الْمَهْدِ يُسَتَّقَى الْحَيَا بِرَجَايِهِ \* وَ بَقَصْدِهِ تُسْتَلْفَ عُ الْبَاْسَاءُ بِوَى الْأَمَانَةِ فِي الصَّبَا وَالصَّــَدَقِ كُمْ \* يَعْرِفْهُ أَهْلُ الصَّدَقِ وَالْأَمْسَاءُ يَا مَنْ لَهُ الْأَخَاذَقُ مَا غَسَـرَى الْعُلَا \* مِثْهَا وَمَا يَتَعَشَّقُ الْكُسَبَرَاءُ

তিনি কতইনা সুমহান অনাথ, যার মহত্ত্বের নিদর্শনাবলী শৈশবেই প্রকাশিত হয়েছিল। আর অনাথ হওয়া কখনো কখনো জীবিকা উপার্জন ও প্রতিভা অর্জনে সহায়ক হয়। তাঁর শৈশবকালে তাঁর ইচ্ছার মাধ্যমে বৃষ্টিবর্বণ কামনা করা হতা এবং তাঁর আকাংখার মাধ্যমে প্রাকৃতিক দুর্যোগাদি নিরসন কামনা করা হতা। শৈশবে বিশ্বস্ততা ও সত্যবাদিতা ব্যতীত অন্যকিত্বর দ্বারা সত্যবাদী ও বিশ্বস্ত ব্যক্তিরা তাঁকে চিনতো না। হে মহান ব্যক্তি । আপনার অধিকারে রয়েছে এমন চরিত্র, যার দ্বারা উচ্চ মর্যাদা অশা করা যায় এবং যাকে মহান ব্যক্তিরা ভালবাসে।"

মহানবী হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) হচ্ছেন সক্ষ্ম মানব জীবনের সর্বোদ্তম আদর্শ। এই মর্মে পবিত্র কুরআনে ইরশাদ হয়েছে: كَانَ لَــُكُمْ فِي رَسُــوْلِ اللهُ أُسْوَةٌ حَــَـَـةٌ دُهُ عَالَى اللهُ اللهِ أَسْوَةً

"নিকরই আল্লাহর রাস্লের মধ্যে তোমাদের জন্য রয়েছে উত্তম আদর্শ।"

নবী করীম (সা.) মানব জীবনের প্রতিটি আদর্শকে তাঁর জীবনে বান্তবায়িত করে এক উচ্ছ্বপ দৃষ্টান্ত স্থাপন করেছেন। তাই রাস্পুত্রাহ (সা.) এর স্বভাব-চয়িত্রে চয়িত্রবান এবং তাঁর বীরত্ব ও করুণার গুণে গুণান্বিত হওয়ার প্রতি উদাত্ত কঠে জোড়ালো আহবান জানিয়ে কবি আহমান শাওকী বলেন: ১০২

الْحَيْلُ تَأْتِي غَيْرَ (أَحْتَدَ) حَامِيًا \* وَبِهَا إِذَا ذُكِرَ اسْمُهُ خُيَلاً عُ شَيْخُ الْفَصَوَارِسِ يَعْلَمُونَ مَكَائِهُ \* إِنْ هَـيَّحَتْ آسَادَهَا الْهَيْحَاءُ وَإِذَا تَصَدَّى لِلظَّنِي فَنُهَا اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

দ্রুত্থামী অশ্ব আহমাদ (সা.) ব্যতীত অন্য কাউকে রক্ষক হিসেবে গ্রহণ করতে অশ্বীকার করে এবং যখন তাঁর নাম উল্লেখ করা হয়, তখন এরা আত্মার্গবাধ করে। তিনি অশ্বারোহী সৈনিকদের নেতা, যখন ভীবণ যুদ্ধ এর ব্যাঘ্রের ন্যায় সাহসী সৈন্যদেরকে উৎসাহিত করে তখন অশ্বারোহী সৈনিকরা তাঁর মর্যাদা সম্পর্কে সম্যক অবগত হন। আর যখন তিনি অশীযুদ্ধে অংশগ্রহণ করেন, তখন তিনি ভারতবর্ষে নির্মিত ধারালো তরবারীসদৃশ; অথবা যখন বর্শার যুদ্ধে অবতীর্ণ হন, তখন তিনি বাদামী বর্ণের অটুট বল্পমসদৃশ। আর যখন তিনি তাঁর ধনুক থেকে তীর নিক্ষেপ করেন, তখন তাঁর দক্ষিণ হত্ত ভাল্যে পরিণত হয় এবং তাঁর দক্ষিণ হত্ত যা কিছু নিক্ষেপ করে তাই চূড়ান্ত বিধানে পরিণত হয়।"

মহানবী হবরত মুহামদ (সা.) ছিলেন ইয়াতীম, অসহায়, আর্ত-পীড়িত ও দুঃখী মানুবের দরদী এবং পরোপকারী অকৃত্রিম বন্ধু। বিক্রা আল-মাওলিদ আল-মীমিয়্যা' فِرُكُرُى الْمُولِدِ الْرَبْيِةِ किবতায় আহমাদ শাওকী এগুলো পুনর্বার উল্লেখ করে নবী করীম (সা.) কে 'পরোপকারী নবী' بَيِّ الْبِـــِّةُ وَالْمُعَالَّمُ مَا اللهُ ا

তিনি পরোপকারিতার নবী, যাকে মহান আল্লাহ শিক্ষা প্রদান করেছেন এবং মানুষকে শিক্ষা দেরার জন্য তাঁকে প্রেরণ করেন। তাঁর নিকট প্রত্যেকের জন্য পরোপকারিতার ক্ষেত্রে এমন অধিকার রয়েছে, যা কখনো লজ্জিত হয়না। তাঁর হাতের তালু হচ্ছে বদান্যতার মেহমালা, আর তাঁর চাদরে রয়েছে বদান্যতার সমুদ্র।"

১০১. আল-কুরআন, সূরা আল-আহ্যাব: ৩৩, আয়াত: ২১।

১০২. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ.৩৯।

১০৩ ড. আহমাদ মুহান্দল আল-হুফী, আল-ইসলাম ফী শি'র শাওকী, পৃ. ১৩১।

चिक्ता ज्ञान-भाउनिम ज्ञान-वा ইয়ৢ॥ ﴿ وَكُرَى الْمَوْلِ لِلْ الْبَائِكَ किविज्ञ ज्ञारमान भाउनी मित्रिम्रात প্রতি মাহনবী (সা.)এর দায়িত্ব সচেতনতা ও দুঃস্থ-অভাবীদের প্রতি তাঁর কল্যাণকামিতার উল্লেখ করে বলেন যে, তিনি বিশ্বমানবতার জন্য তাঁর দ্বার উন্মুক্ত করে দিয়েছিলেন এবং তাদের জন্য সংবিধান রচনা করে সেদিকে তাদেরকে পরিচালিত করেছেন, এছাড়াও দবী করীম (সা.) কে চিকিৎসক হিসেবে অভিহিত করে কবি বলেছেন যে, তিনি মানুষকে তাদের মনের ব্যাধিসমূহ থেকে আরোগ্য দান করেছেন। কবির ভাষায়: ১০৪

তিনি পরোপকারিতার নবী, তাঁকে আল্লাহ পাক সংপথ বর্ণনা করেছেন এবং তাঁর পথকে রীতি-নীতি হিসেবে পরিগণিত করেছেন এবং সঠিক রাজাসমূহ প্রদর্শন করেছেন। হ্যরত ঈসা (আ.) এর পরে লোকেরা পরোপকারিতার ক্ষেত্রে মতপার্থক্য পোষণ করে, অনন্তর যখন হ্যরত মূসা (আ.) আগমন করেন তখন তিনি তাদের প্রত্যাবর্তনস্থলে পরিণত হন। আর তিনি অমঙ্গলের ছোবল থেকে মানবাত্মাকে আরোগ্যদানকারী ব্যাহ্মদেরকৈ তাদের মন্দ স্বভাব থেকে আরোগ্যদানকারীর ন্যায়।"

## বিশ্বনবী হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) এর প্রেষ্ঠত্

হ্যরত মুহান্দদ মুন্তফা (সা.) ছিলেন নবীদের মধ্যে সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ বিশ্বনবী। বংশগত মর্যাদার দিক দিয়েও তিনি আদি মানব হ্যরত আদম (আ.) ও বিবি হাওয়া (আ.) থেকে শুরু করে দুনিয়াতে প্রেরিত সকল নবী-রাস্লের মধ্যে শ্রেষ্ঠতম। কতিপয় স্ফী সাধকের মতে, তিনি মহান আল্লাহর সর্বাধিক প্রিয়বান্দা এবং তাঁর পরম কাম্যব্যক্তি। নবী প্রশন্তিকারী কবিদের অন্যতম আক্লাসীয় যুগের প্রসিদ্ধ কবি শরফুদ্দীন আল-ব্লিসরী (৬০৮-৬৯৫ হি./১২১৩-১২৯৫ খ্রি.) এর ন্যায় আহমাদ শাওকীও এই চিভাধারা দ্বায়া প্রভাবিত হয়েছেন এবং এই ভাবধারাটি তাঁর কবিতায় পুনঃ পুনঃ ফুটিয়ে তুলেছেন। তিনি মহানবী (সা.)কে বিচার দিবসে মহান সুপারিশ অধিকর্তা বলে অভিহিত করে নাহ্জ আল-ব্রসা ক্রিটি ক্রিক কবিতায় বলেন: ১০০

مُحَدَّدٌ صَفْوَةُ الْبَارِيْ، وَرَحْسَتُهُ \* وَبُغْيَةُ اللهِ مِنْ خَلْقِ وَ مِنْ نَسَمِ وَصَاحِبُ الْحَوَضِ يَوْمَ الرُّسْلُ سَائِلَةٌ \* مَتَى الْوُرُودُ ؟ وَجَبْرِيْلُ الأَمِيْنُ ظَمِي فَاقَ الْــُهُوْرَ، وَفَاقَ الأَنْبِيَاءَ ، فَكَمْ \* بِالخَلْقِ وَالْخُلْقِ مِنْ حَسَنٍ وَمِنْ عِظَمِ

"হ্যরত মুহামদ (সা.) ব্রষ্টার মনোনীত পবিত্র ব্যক্তি, তাঁর করণা এবং তিনি সৃষ্টিকুণের ও মানবলোচীর মধ্য থেকে আল্লাহ তা'আলার সর্বশ্রেষ্ঠ কাম্য ব্যক্তি। তিনি হাউজে কাউসারের অধিপতি, যেদিন রাসূলগণ জিজ্ঞাসা করবেন যে, কখন তথায় অবতরণ করা হবে? আর বিশ্বস্ত ফেরশ্েতা জিব্রাঈল (আ.) লোকদের জন্য পিপাসা উপলব্ধি করবেন। আর তিনি পূর্ণিমার চাঁদসমূহের ও নবীগণের উপর শ্রেষ্ঠত্ব অর্জন করেন, সুতরাং সৃষ্টিকুলে ও উত্তম চরিত্রাবলীতে তাঁর কতইনা সৌন্দর্য ও মহত্ত্ব রয়েছে।"

১০৪. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৭১।

১০৫. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৯৫-১৯৭।

পূর্ববর্তী নবী ও রাস্লগণ দেশ ও জাতিভিত্তিক অবির্ভূত হতেন। কিন্তু আল্লাহ তা'আলা মহানবী হযরত মুহান্দল মুক্তফা (সা.) কে সমগ্র বিশ্বের মানব জাতির জন্য রাস্লরূপে প্রেরণ করেছেন। এ সম্পর্কে 'আল-হামযিয়্যা আল-নাবাবিয়্যা' الْهَمْزِيَّةُ النَّبُويِّاءُ الْبَوِيِّاءُ الْبَوِيِّاءُ الْبَوِيِّاءُ الْبَوَيِّاءُ اللَّهُمْزِيَّةُ النَّبُويِّاءُ اللَّهُمْزِيَّةُ النَّبُويِّاءُ اللَّهُمْزِيَّةُ النَّبُويِّاءُ اللَّهُمْزِيَّةُ النَّبُويِّاءُ اللَّهُمْزِيَّةُ اللَّهُمْزِيَّةُ اللَّهُمْزِيَّةُ اللَّهُمْزِيَّةُ اللَّهُمْزِيَّةً اللَّهُمْزِيَّةً اللَّهُمْزِيَّةً اللَّهُمْزِيَّةً اللَّهُمْزِيَّةً اللَّهُمْزِيَّةً اللَّهُمْزِيَّةً اللَّهُمْزِيَّةً اللَّهُمُونِيَّةً اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ الللْمُعُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الللْمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الللْمُ اللَّهُمُ اللللْمُ الللْمُعُمُ الللْمُو

"হে সর্বোৎকৃষ্ট ব্যক্তি! যিনি রাসূলগণের পক্ষ থেকে সৃষ্টিকৃলের প্রতি আশীর্বাদ হিসেবে আগমন করেছেন, যারা আপনার কারণে বিশ্বে হেদায়েত নিয়ে আগমন করেন। আপনি নবীগণের পরিবারভুক্ত, যেখানে সত্য ধর্মপরারণ পুরুবেরা সত্য ধর্মপরারণা মহিলাদের ব্যক্তীত অন্য কারো সাথে মিলিত হয় না। আপনার রয়েছে সর্বোৎকৃষ্ট পিতৃকুল, যাদেরকে হ্যরত আদম (আ.) সকল মানুবের মধ্যে আপনার জন্য একত্রিত করেছেন এবং বিবি হাওয়া (আ.) যাদেরকে সংরক্ষণ করেছেন।"

মহানবী হ্যরত মুহান্দদ মুস্তফা (সা.)এর এহেন শ্রেষ্ঠত্বের সাথে তাঁর বংশীয় শ্রেষ্ঠত্ব ও কৌলিন্য সমষিত হয়েছে। কারণ আরবদের মাঝে কুরাইশদের বংশ মর্যাদা শীর্বস্থানীর হওয়ায় মহানবী (সা.) এর বংশগত মর্যাদা সর্বোচ্চ শিখরে; অনুরূপভাবে কুরাইশ বংশও মহানবী হ্যরত মুহান্দদ মুস্তফা (সা.) এর আবির্ভাবে সর্বোচ্চ মর্যাদায় গৌরবান্বিত হয়েছে। এতদসম্পর্কে আহ্মাদ শাওকী তাঁর বিক্রা আল-মাওলিদ' ذَكْرُى الْمَوْلِدِ শীর্বক কবিতায় বলেন: ১০৭

"মহান আল্লাহর খলীল হ্বরত ইবরাহীম (আ.) হলেন তাঁর খনি, সুতরাং তাঁর রৌপ্যমূদ্রা কিভাবে ভেজাল হতে পারে? তাঁর পিতৃকুল নেতৃত্ব গ্রহণ করেছেন, সূর্যের শিং থেকে তা কিভাবে ভাংতে পারে?"

রাস্লে করীম (সা.) হলেন নবুওয়়াতের বংশধর, সর্বোৎকৃষ্ট পিতৃকুল বিশিষ্ট, পুতঃ পবিত্র, সন্ধ্রান্ত, কুলীন আরব কুরাইশ বংশীয়। এতদসম্পর্কে 'নাহ্জ আল-বুরদা' نَهُمُ الْبُرُدُو কবিতায় কবি আহ্মাদ শাওকী আরো বলেন:১০৮

"তাঁর পিতৃকুল মহত্ত্বের উৎসস্থলের ক্ষেত্রে উচ্চ নেতৃত্ব লাভ করেছে, তা নক্ষত্ররাজিকেও অতিক্রম করে গেছে। তারা তাঁর প্রতি সম্পৃক্ত হয়েছে, অনন্তর তারা বিশ্বের গৌরব বর্ধন করেন এবং অনেক সময় গৌরবের ক্ষেত্রে মূল শাবার প্রতি সম্পর্কিত হয়।"

১০৬. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৪।

১০৭. ড. আহমান মুহাম্মদ আল-হুফী, আল-ইসলাম ফী শি'র শাওকী, পৃ. ১৩৩।

১০৮. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৯৫।

#### রাসুবুত্মাহ (সা.) এর বাক্যালংকার

রাস্পুরাহ (সা.) এর বংশের গৌরবের বিষয় ছিল বাক্যালংকার ও যালুময় প্রাঞ্জল বর্ণনা। আর তাঁদের মধ্যে মহানবী হ্বরত মুহাম্মদ মুন্তকা (সা.) ছিলেন মানুষের চিন্তাকর্ষণে সর্বাধিক সক্ষম, বক্তব্য ও ভাবলে সর্বাধিক নিপুণ। নাজ্হ আল-ব্রদা وَهُمُ الْبُرُدُو কিবিতায় আহমাদ শাওকী রাস্পুরাহ (সা.) এর বাক্যালংকারের বিষয়টি উপস্থাপন করে বলেন যে, তিনি আরবী ভাষা-ভাষীদের মধ্যে বিহদ্ধতম ব্যক্তি। অলংকার শান্তবিদদের কাছে তাঁর কথা ছিল মধুর ন্যায় সুমিষ্ট। আরবী বর্ণনারীতি তাঁর বাক্যালংকার দ্বায়া অলংকৃত হয়েছে। তিনি তাঁর গদ্যবাক্যে কাব্য সৌন্দর্যের প্রবেশ ঘটিয়েছেন। তাঁর বাগ্যিতা ও কথামালা বৃদ্ধিমন্তা এবং অন্তরের খোরাকন্বরূপ; যা বিষনুতা থেকে মনকে সজীব করে এবং অলসতা থেকে বিবেককে জাগ্রত করে। কবির ভাষায়:১০৯

"হে দোরাদ তথা আরবী ভাষা-ভাষী সকলের মধ্যে প্রাঞ্জলতম ব্যক্তি! আপনার অমিয় বাণী (হাদীস) বিজ্ঞ স্বাদ আস্বাদনকারীর নিকট মধু সদৃশ। এর দ্বারা আপনি অলংকার বিহীন মহিলার শ্রীবাদেশকে অলংকারপূর্ণ বর্ণনা দ্বারা প্রতিটি গদ্য রচনার সুর ছন্দে অলংকৃত করেছেন, প্রতিটি মহৎ বক্তব্যের দ্বারা যার বক্তা স্বয়ং আপনি, অন্তকরণসমূহকে সঞ্জীবিত করেন এবং চিন্তার মৃতকে জীবন দান করেন।"

আহমাদ শাওকী তাঁর আল-হামিয়ায়া আল-নাবাবিয়া। বিশ্ব ক্রিট্র ক্রিট্র ক্রিনার নবী করীম (সা.)এর মুখ নিঃসৃত বাণী, কর্ম ও অনুমোদনসূচক বিষয় তথা আল-হাদীস' الحكوية সম্পর্কে আলোচনা করতে গিয়ে বলেন যে, হাদীস হচ্ছে আইনবিদ, পিউত ব্যক্তিদের জন্য পানির ঘাঁট, যা থেকে তারা পানিসদৃশ জ্ঞান-বিজ্ঞান ও বিধি-বিধানসমূহ আহরণ করতে পারে। তিনি আরো বলেন যে, হাদীস হচ্ছে আল-কুরআনের সুগন্ধ ও বাতত্ব ব্যাখ্যা-বিশ্লেষণ এবং পবিত্র কুরআনের কাব্যালংকারের স্রোতিষিনী। আরবদের বিরচিত যাবতীয় গদ্যকর্মের মাঝে হাদীস শ্রেষ্ঠত্বের আসনে সমাসীন। কেননা হাদীস অলংকার শাস্ত্রের ভাভার ও ঝর্ণাধারা, যা থেকে অলংকার শাস্ত্রবিদগণ যুগ যুগ ধরে অলংকার শাস্ত্র জ্ঞান আহরণ করছে ও করতে থাকবে। অনুরূপভাবে হাদীস শান্ত জ্ঞান-বিজ্ঞান ও ন্যায়-দীতির উৎস, যা থেকে লোকেরা সর্বদা উপকৃত হতে থাকবে। হাদীসকে সমুদ্রের সাথে তুলনা করে কবি বলেন যে, এহেন জ্ঞান সমুদ্রে সন্তরণকারীদের জন্য রয়েছে জীবন সংক্রান্ত যাবতীয় বিধি-বিধান। কবির ভাবায়: ১০০

أُمَّا حَدِيْتُكَ فِي الْعُقُبِ وَلِ فَسَشْرَعٌ \* وَالْعِلْمُ وَالْحِكِمُ الْعَوَالِي الْمَاءُ هُوَ صِيْبَعَةٌ الْفُرْقَانِ، نَفْحَـةٌ قُدْسِيَّـةٌ \* وَالسَّيْنُ مِنْ سُـــوْرَاتِهِ وَالرَّاءُ جَـرَتِ الفَصَاحَةُ مِنْ يَنَابِيْعِ النَّهَى \* مِنْ دَوْجِـهِ، وَتَفَحَّــرَ الإِنْشَاءُ

১০৯. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পু. ১৯৭।

১১০ . আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৭।

"বৃদ্ধিমন্তার ক্ষেত্রে আপনার অমিয় বাণী 'আল-হাদীস' হতেছ পানির ঘাঁট স্বরূপ, আর মূল্যবান জ্ঞান ও বিজ্ঞান হচেছ এর পানি। আল-হাদীস হতেছ, আল-কুরআনের বর্ণ (ব্যাখ্যা), আর এর পবিত্রতার সৌরত, 'সীন' এবং 'রা' বর্ণবর এর অধ্যায়সমূহের অন্তর্ভুক্ত। এর বিশাল বৃক্ষের পার্শ্বস্থ জ্ঞান-বিজ্ঞানের ঝর্ণাসমূহ থেকে অলংকারপূর্ণ বর্ণনা প্রবাহিত হয় এবং রচনা কেটে বের হতে থাকে। হাদীসের সমূত্রে জীবনাদর্শ ও তৎসম্পর্কিত জ্ঞান-বিজ্ঞান লাভের উদ্দেশ্যে তথায় সন্তর্গকায়ীলের (অবেশবণকায়ী) জন্য নোকর রয়েছে। এর খাঁটি মদেয় উপর দিয়ে বছ্যুগ অতিক্রান্ত হয়ে যায়, অথচ এর মদেয় ভাভার নিঃশেষ হয়ে যায়নি এবং মদ্যপায়ীয়াও ক্লান্ত এবং পয়িশ্রান্ত হয়ে গড়েনি।"

উপরোক্ত কবিতাংশে আহমাদ শাওকী কর্তৃক হালীসকে মদের সাথে এবং হালীসের পাঠকদেরকে মদ্যপারীদের সাথে তুলনা করা যুক্তিসঙ্গত হরনি। কেননা হালীসের অলংকার থেকে বুদ্ধিমান ব্যক্তিরা যা কিছু গ্রহণ করুক না কেন এবং এর সাথে মানব অন্তর যতই সম্পৃক্ত হোক না কেন একে মদের সাথে চিত্রিত করা যার না। অনুরূপভাবে মহানবী (সা.) এর প্রতি যেখানে মদ হারাম করে 'আল-কুরআন' এর আয়াত অবতীর্ণ হয়েছে সেখানে তাঁর পবিত্র মুখ নিঃসৃত বাণী তথা 'আল-হালীস'কে মদের সাথে কিছুতেই তুলনা করা যার না।

## নবী করীম (সা.) এর অজন্ম ও ইসলামের মহান ব্যক্তিত্ব

নবী করীম (সা.)তাঁর জীবদ্দশায় এমন কিছু মহান ব্যক্তিত্বের সৃষ্টি করে গিয়েছিলেন যারা তাঁর অবর্তমানে দ্বীন ইসলামের পতাকাকে সমুন্নত রাখার ক্ষেত্রে এক বিরাট বিপ্লবের সূচনা করেছিলেন যদ্বারা ইসলাম প্রায় বিশ্বব্যাপী ছড়িয়ে পড়েছিল। আহমাদ শাওকী তাঁর কবিতার ঐ সকল নিবেদিতপ্রাণ ব্যক্তিত্বের বীরত্ব, জান-মালের বিনিময়ে স্বীয় বিশ্বাস অকুনু রাখার ক্ষেত্রে তাঁদের যে বিরাট অবদান তার প্রশংসা করেছেন।

আল-হাম্বিয়া আল-নাবাবিয়া । ক্রীন্টু । নির্দু । ক্রীদায় কবি তাঁদের এমনভাবে চিত্রিত করেছেন যে, তাঁরা ছিলেন অসামান্য বীরত্বের অধিকারী। ইসলাম ও মহানবী (সা.)এর প্রতি আপতিত বিবিধ অনিষ্ট ও দুঃখ-ক্রটকে তাঁরা তাঁদের উনুত চরিত্র, বীরত্ব এবং জীবনের উপর মৃত্যুকে প্রাধান্য দানের মাধ্যমে প্রতিহত করেছিলেন। কলে তাঁরা শির্ক ও প্রতিমা পূজা মূলোৎপাটনে সক্ষম হয়েছিলেন। কবি বলেন যে, তাঁরা বীয় ঈমানের বলিষ্ঠতা, আত্মার পবিত্রতা ও চারিত্রিক স্চৃতার ক্ষেত্রে বোদাদ্রোহীদের নিকট ভীতির কারণে পরিণত হন, বন্দরুল পৃথিবী তাদেরকে সন্মান প্রদর্শন করতো এবং তাঁদের ভরে প্রকল্পিত হতো। তাঁরা পার্থিব জীবনের ধন-সম্পদ, ভোগ-বিলাসের প্রতি আকৃষ্ট না হয়ে এর চেয়ে অধিক মূল্যবান ও অধিক স্থায়ী পরকালের মুক্তি ও কল্যাণের প্রতি নিবেদিত ছিলেন। তাই যখন দেশের পর দেশ তাদের হাতে বিজিত হলো, জনগণ তাঁদের অধীনে আসলো তাঁরা কারো প্রতি অত্যাচার করেননি এবং জীবনের প্রাচুর্য ও ক্ষণস্থায়ী দাজ-সজ্জার প্রতি লালায়িত হননি। এমনিভাবে মহানবী হবরত মূহান্মদ (সা.) এর গড়া প্রজন্ম ছিল শৌর্য-বীর্য, ধৈর্য, সংগ্রাম, উৎসর্গের ঘারা ভূষিত এবং জীবনের চাকচিক্য ও অসার ভোগ-বিলাসের সাম্ম্মীর প্রতি মোহ মুক্ত। কবির ভাষারঃ ১১১

১১১. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ.৪০।

# فَدَعَا، فَلَــبَّى فِي الْقَبَائِلِ عُصْــبَــةُ \* مُسْتَضْعُــفُوْنَ ، قَلاَئِلُ أَنْضَاءُ رَدُّوْا بِيَــاْسِ الْقَــزْمِ عَنْهُ مِنَ الأَذَى \* مَا لاَ تَرُدُّ الصَّخْرَةُ الصَّــــَّاءُ

হ্যরত মুহামদ (সা.) এর চতুর্দিকে তাঁর বংশ থেকে একজন শিশু (আলী) ও করেকজন মহিলা ব্যতীত কেউ ছিল কি? অনন্তর তিনি দ্বীন ইসলানের আহ্বান জানালেন, বিভিন্ন গোত্র থেকে একটি দল তাঁর আহ্বানে সাজ় দেয়, যারা ছিল শক্তিতে দুর্বল, সংখ্যার স্বন্ধ এবং দৈহিক গঠনে কৃশ। তাঁর স্বীয় দৃঢ়তা শক্তিবলে নবীজি থেকে দুঃখ-দুর্দশা প্রতিহত করেন, যা কঠিন প্রন্তর প্রতিহত করতে পারতোনা।"

কবি আহমাদ শাওকী শক্তিশালী ও সংখ্যাগরিষ্ঠ মুশরিকদের শক্রতার মোকাবেলার একটি কুব্র ও বল্প শক্তিসম্পন্ন মুসলিম বাহিনী কর্তৃক মহানবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) এর প্রতি সহারতা দানের বিষরটি কিবার আল-হাওয়াদিস ফী ওয়াদী আল-নীল' كِبَارُ الْحَوَادِثِ فِي وَادِي النَّيِّ الْ اللهِ وَادِي النَّيِّ إِنَّ اللهِ وَادِي النَّيِّ إِنَّ اللهِ وَادِي النَّيِّ إِنَّ اللهِ وَادِي النَّبِ وَادِي النَّيِّ إِنَّ اللهِ وَادِي النَّبِ اللهِ وَادِي النَّبِ وَادِي النَّبِ اللهِ وَادِي النَّبِ وَادِي النَّبِ اللهِ وَادِي وَادِي اللهِ وَادِي وَادِي اللهِ وَادِي وَادِي اللهِ وَادِي وَادِ

وَحَــمَاهَا غُرُّ، كِرَامٌ أَشِــدًا \* ءُ عَلَى الْخَـصْمِ، يَــنَهُمْ رُحَمَاءُ أُمَّــةً يَــنَهِمْ الْبَيَانُ إِلَيْــهَا \* وَ تَــهُــرْلُ الْعُلُومُ وَالْعُلَــاءُ أُمَّــة يَــنَهِمْ، وَاطْمَأَنَتَ بِأُفْقٍ \* مُطْمَــُونَ بِدُ السَّنَاءُ كُلُّــاً خَلَرَتِ النَّحْمُ، وَاطْمَأَنَتَ بِأُفْقٍ \* مُطْمَــُونَ الرُّشُدُ أَهْــلَهَا وَالسَّنَاءُ كُلُّــاً خَتْدِ الرُّكَابُ لَأَرْضِ \* جَاوَرَ الرُّشْدُ أَهْــلَهَا وَالسَدْكَاءُ

তাঁর রক্ষকগণ হচ্ছেন উজ্জ্বল, শক্রতার বিরদ্ধে কঠোরমনা, নিজেদের মাঝে অত্যন্ত দরার্দ্র।
তাঁরা এমন একটি জাতি, যাদের প্রতি অলংকারপূর্ণ প্রাঞ্জল বর্ণনা পরিসমাপ্ত হয়; আর জ্ঞান-বিজ্ঞান ও
পভিতগণ তাঁদের প্রতি ফিরে আসে। তাঁরা নক্ষএরাজিকে অতিক্রম করেন এবং তাঁরা এমন দিগন্তে শান্তি
প্রাপ্ত হন যেখানে আলো ও উচ্চ মর্যাদা স্থির থাকে। যখনই কাকেলাসমূহ কোন ভূ-খন্ডের উদ্দেশ্যে যাত্রা
করে সংপথ, প্রতিভা ও প্রজ্ঞা এর অভিবাসীদের প্রতিবেশিত্ব হয়ে যায়।"

নাহজ আল-বুরনা' هَا الْمَا بَالْمَا কাসীদার আহমাদ শাওকী ইসলামের অসাধারণ ব্যক্তিত্ব খুলাফারে রাশেদীন হযরত আবু বকর সিন্দীক (রা.)(৫৭৩-৬৩৪ খ্রি.), হযরত উমর ফারুক (রা.) (৫৮৩-৬৪৪ খ্রি.), হযরত ওসমান (রা.) (৫৭৫-৬৫৬ খ্রি.), হযরত আলী (রা.) (৬০০-৬৬১ খ্রি.)এবং ন্যায়-নীতিবান হিসেবে ইসলামের পঞ্চম খলীফা বলে অভিহিত উমর বিন আবদুল আযীয (৬৮২-৭০২ খ্রি.) এর উদাহরণ পেশ করেছেন, ১১৩

خَلاَئِتُ اللهِ حَلُوا عَنْ مُوَازَ نَصِهِ \* فَلاَ تَقِيْسَنَّ أَمْلاَكَ الْسُورَى بِهِمِ مَنْ فِي الْبَرِيَّةِ كَالْفَارُوقِ مَقْدَلَةً ؟ \* وَكَابُنِ عَبْدِ الْفَزِيْزِ الْخَاشِعِ الْحَشْمِ؟ وَكَالْإِمَامِ إِذَا مَا فَصْلَّ مُرْدَحِبًا \* بِسَسَدْمَعِ فِي مَآقِي الْقَوْمِ مُرْدَحِمِ

"মহান আল্লাহর খলীকাগণ পারস্পরিক তুলনা থেকে মহিমান্বিত, সূতরাং বিশ্বের রাজণ্যবর্গকে তাঁদের সাথে কখনো তুলনা করবে না। বিশ্বে খলীকা হযরত উমর কারুক (রা.) এর ন্যায়নীতির ক্ষেত্রে কে আছে? আর কোথায় আছে খলীকা উমর বিন আবদুল আযীয (র.) এর মত ছিন্নবন্ত্র পরিহিত বিনয়ী?

১১২. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩০।

১১৩. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ২০৬।

আর কে আছে ইমাম হ্যরত আলী বিন আবৃ তালিব (রা.) এর মত, যখন তিনি বিপদগ্রস্ত সম্প্রদায়ের রোদনস্থলে অঞ্চ সজল নেত্রে জনতার ভীড় ছিন্ন করেন।"

প্রাথমিক যুগের মুসলমানগণ ছিলেন চরম সন্মানীর। কেননা পার্থিবজীবনের প্রতি তাঁলের কোন মোহ ছিল না এবং মৃত্যুকে তাঁরা ভর করতেন না। এক কথার জীবন-মৃত্যু তাঁলের বিবেচনার সমান ছিল। অসন্মান, অমর্যালা তাঁলের মনে কোনভাবেই প্রবেশ করেনি। ইসলামের বিরুদ্ধবাদী ও এর শক্রদের মিথ্যা অপবাদ প্রতিহত করে কবি আহমাদ শাওকী সমসামরিক মুসলমানলের তাঁলের পূর্ববর্তী মুসলমানলের আদর্শ অনুসরণের জন্য উৎসাহ প্রদান করে কিবার আল-হাওরাদিস ফী ওরাদী আল-নীলা ইন্টি টিক্টাবেল গ্রাহিক কাসীলার বলেন: ১১৪

هَـكَذَا الْسُلِسُوْنَ ، وَالْعَرَبُ الْخَا \* لُوْنَ، لاَ مَا يَقُــوْلُهُ الأَعْـنَاءُ فِـبِهِمْ فِي الزَّمَـانِ نَـلْنَا اللَّيَالِيَ \* وَبِـهِمْ فِي الْــوَرَى لَنَا أَنْبَاءُ لَــُــَـنَ لِلذُّلِّ حِيْلَـةٌ فِي نَسُفُوسٍ \* يَسْتَوِيْ الْمَوْتَ عِنْدَهَا وَالْبَقَاءُ

"এমন হচ্ছে মুসলমান ও বন্ধুত্বলারী আরবগণ, তাঁরা এমন নন যা শক্ররা বলে থাকে। অনন্তর তাঁদের মাধ্যমে যুগপৃষ্ঠে (সুবের) রাত্রিসমূহ পেরেছি এবং তাঁদের মাধ্যমে বিশ্বের মাঝে আমাদের ররেছে গৌরবোজ্জ্বল সংবাদাদি। ঐ সকল লোকদের মধ্যে অপমানের কোন কারণ থাকতে পারে না, যাদের নিকট মৃত্যু ও বেঁচে থাকা সমান।"

## মহানবী (সা.) এর শাকা আত কামনা

আহমাদ শাওকী তাঁর নাহজ আল-বুরদা ﴿ الْبُرُونَ শীর্ষক কাসীদার রাস্লুল্লাহ (সা.) এর শাফা'আত তথা সুপারিশের মাধ্যমে কিয়ামত দিবসের বিপদাদির অবসান কামনা করে বলেন যে, তিনি যখন অসহার ও দুর্বল অবস্থার মহানবী (সা.) এর শাফা'আত বারা সন্মান লাভ কামনা করেন, তাঁর কাছে কবির এ প্রার্থনা অতিসামান্য ব্যাপারই বটে। খোদাভীক বান্দাগণ যখন তাদের সংকর্ম নিয়ে অগ্রসর হবে তখন তিনি তাঁর জীবনে কৃত ভুল-ভ্রান্তির জন্য লজ্জায় অশ্রুসজল হয়ে অগ্রসর হবে। এরপর কবি বলেন যে, নিশ্চরই আল্লাহর রাসূল মান্যকুলের সর্বশ্রেষ্ঠ, নবীকুলের শিরোমণি এবং মহান আল্লাহর ক্ষমা ও সম্ভঙ্গি লাভের মাধ্যম। তিনি তাঁকে ভালবেসে এবং যে কিয়ামত দিবসে যখন কৌলিন্য ও বংশমর্যাদা কোন কাজে আসবে না সেদিনের জন্য সাহায্য প্রার্থনা করে তাঁর স্তুতি কবিতা রচনা করেছেন। কবির ভাষায়ঃ

\*\*\*\*

إِنْ جَلَّ ذَنِي عَنِ الْفُ فُرَانِ لِي أَمَلٌ \* فِي اللَّهِ يَحْقَلَنِيْ فِي خَيْرِ مُعْقَدَمَ إِنَّ جَلَّ مُفَرِّجِ الْكَرْبِ فِي الدَّارَيْنِ وَالْفَرَّجِ الْكَرْبِ فِي الدَّارَيْنِ وَالْفَرَّبِ إِذَا عَزَّ النَّهِ الْمُنْ عَلَى \* مُفَرِّجِ الْكَرْبِ فِي الدَّارَيْنِ وَالْفَرَّبِ إِذَا خَدَ فَ مَنْ اللَّهُ \* عِزَّ الشَّفَاعَةِ، لَمْ أَسْأَلُ سِوَى أُمَمِ إِذَا خَدَ فَ مَنْ اللَّهُ \* عِزَّ الشَّفَاعَةِ، لَمْ أَسْأَلُ سِوَى أُمَمِ

"ক্ষমার চেয়ে আমার পাপ যদিও বেশী, তথাপি আল্লাহ পাকের নিকট আমার আশা রয়েছে যে, তিনি আমাকে সর্বোত্তম নিম্পাপ করে দেবেন। আমি আমার আশা রাখবাে যখন আশ্রয়দাতা মহান আল্লাহ উভয় জাহানে এবং দুকিভালগ্নে বিপদ দূরীভূতকারী মহানবী (সা.) কে সন্মান প্রদর্শন করবেন।

১১৪. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩২।

১১৫. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৯৪।

যখন আমি বিনয়ের বাহু নত কররো, আমি তাঁর নিকট সুপারিশের মর্যাদা প্রার্থনা করব, আর আমি সামান্য ছাড়া বোশী চাইব না।"

উদ্বৃত চরণঅয়ের মধ্যে আহমাদ শাওকীর বিখ্যাত প্রথমোক্ত চরণটি সম্পর্কে প্রখ্যাত মিসরীয় সাহিত্যিক ইয়াহুইয়া হান্ধীর একটি মন্তব্য বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য। তিনি বলেছেন যে, "সঙ্গীত সম্রাজ্ঞী উন্দে কুলসুমের আরবীয় সঙ্গীতে যতবারই আমি উপরোক্ত চরণটি ভনেছি, ততবারই আমার মনে হয়েছে যে, আমি কবি স্ফ্রাট আহমাদ শাওকীর মুখমভলকে অত্যন্ত সম্ভন্তি ও বিনয় সহকায়ে মুচকি হাস্যরত দেখেছি।" 

>>>৬

নাহজ আল-বুরদা' نَهْحُ الْــــُرُوْةِ কাসীদায় নবী করীম (সা.)কে আমীর আল-আবিয়া أُمِيرُ काসীদায় নবী করীম (সা.)কে আমীর আল-আবিয়া الأُبْيَاء

"আমি নবীগণের নেভার দ্বার দৃঢ়ভাবে ধারণ করেছি, আর যে ব্যক্তি আল্লাহ পাকের দ্বারের চাবি আকড়িয়ে ধরে সে লাভবান হয়।"

হাশরের দিবসে উন্দতের নাকা আতকারী রাস্লুল্লাহ (সা.) কে সম্বোধন করে আহমাদ শাওকী বিরচিত নাহজ আল-ব্রদা المُحَرُّ । শীর্ষক কাসীদার পংক্তিতে কবির জীবনবাধ সংক্ষিপ্তভাবে প্রতিকলিত হয়েছে। নিমের চরণে কবি স্ফ্রাট আহমাদ শাওকী তাঁর নামের মধ্যে সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ নবী আহমাদ মুহান্দদ মুক্তকা (সা.) এর নামের সামঞ্জস্যতা থাকার কারণে রাস্লে করীম (সা.)এর মহান শাফা আত লাভের অসীলা কামনা করে বলেন: ১১৮

"হে সর্বোৎকৃষ্ট প্রশাংসিত ব্যক্তি! আমার নামকরণে রয়েছে আমার মর্যাদা, আর কিভাবে আমার নাম রাস্ল (সা.) এর বারা মর্যাদাপ্রাপ্ত হবে না?"

রাসূল কারীম (সা.) এর প্রশংসায় রচিত 'আল-হামিয়য়া আল-নাবাবিয়য়' विक्रिक्षे ।
কাসীদায় কবি আহমাদ শাওকী মহানবী (সা.) এর উদ্দেশ্যে নিবেদিত তাঁর কুমারী সর্দশ্য পর্যক্তিগুলাকে
মাধ্যম করে সেগুলাকে গ্রহণ করার জন্য উপস্থাপন করে বলেন যে, এগুলোকে অনুগ্রহ পূর্বক গ্রহণ
করলে এদের কোন মোহর বা বিনিময় দিতে হবে না, বরং এদের মোহর হবে কাল হাশরের দিনে তাঁর
জন্য মহানবী (সা.) এর সদয় শাফা'আত। কবির ভাবায়: ১১৯

১১৬. ইয়াহইয়া হান্ধী, হাদা আল-শি'র, 'শাওকী আমীর আল-ভ'আরা', পৃ. ৬০।

১১৭. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ.১৯৪।

১১৮. ড. আহমাদ মুহাম্মদ আল-হ্কী, আল-ইসলাম ফী শি'র শাওকী, পৃ. ১৪৮; আল-শাওফিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৯৯।

১১৯. আল-শাওকির্য়াত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৪১।

### عَسرشُ الْقِيَامَةِ أَنْتَ تَحْتَ لِوَائِسِهِ \* وَالْحَوْضُ أَنْتَ حَيَالَـهُ السَّقَّاءُ

"ওহে মহান ব্যক্তি। যার জন্য রয়েছে এককভাবে সুপারিশের মর্যাদা অথচ তিনি হচ্ছেন পুতঃপবিত্র, যার কোন সুপারিশকারী নেই। কিয়ামত দিবসে আপনি আরশের পতাকাতলে অবস্থান করবেন, আর হাউজে কাউসারের অবস্থা এমন থাকবে যে, এর সামনে পর্যাপ্ত পানি পান করাবেন।"

অনুরূপভাবে যিক্রা আল-মাওলিদ আল-উলা' ذِكْرَى الْمَوْلِدِ الأُولَى কবিতার রাস্লুক্সাহ (সা.) এর প্রতি উৎসর্গীত তাঁর স্তুতি কবিতার হারা নবীজির অনুগ্রহ ও কিরামত দিবসে তাঁর শাফা'আত কামনা করে কবি আহমাদ শাওকী বলেন: ১২০

"হে আল্লাহর রাসূল। আপনার বার থেকে তাঁর ইচ্ছা পোষণকারী নিরাশ হয় না। আর এমন একজন মানুষ থেকে নরক কোথায়? যার দর্শনের মাধ্যমে তাঁর জন্য নরক হারাম হয়ে যায়। সেদিন আমি আপনার শানে রচিত আমার কবিতাবলী বারা ক্ষমাপ্রাপ্ত হব।"

রাস্ল প্রশন্তিকারীদের মধ্যে নিঃসন্দেহে আহমাদ শাওকীই একমাত্র ব্যক্তিত্ব যিনি নিজের জন্য নবী কারীম (সা.) এর শাফা'আত কামনার পাশাপাশি সকল মুসলমানের জন্য অনুরূপ শাফা'আত প্রার্থনা করেছেন। যেমন-কবি নাহজ আল-বুরদা कুলু কাসীদায় রাস্লুল্লাহ (সা.) এর অসীলায় এই মর্মে আল্লাহ তা আলার নিকট শাফা'আত প্রার্থনা করেছেন যে, তিনি যেন মুসলমানদেরকে তাঁর করুণা দ্বায়া আবৃত করেন। যাতে তাঁয়া সাম্রাজ্যবাদ ও অক্ষমতার শৃংখল থেকে মুক্ত হয়। শক্রদের মোকাবেলা এবং তাদের উপর বিজয়ী হওয়ায় শক্তি সামর্থও তিনি কামনা করেছেন, যেন তারা অলস নিল্রা থেকে জাগ্রত হতে পায়ে। যেমনিভাবে অনেক জাতি জাগ্রত হয়েছে, মুসলমানদের ন্যায় যাদের গৌরববোজ্বল অতীত ইতিহাস নেই এবং মুসলমানদের সঠিক ধর্মের ন্যায় তাঁদের এমন সংপথ প্রদর্শনকারী ধর্মও নেই। কবির ভাষায়ঃ ১২১

يَا رَبِّ ، هَـبْتَ شُعُوْبَ مَثَيْتَهَا \* وَاسْتَيْقَظَتْ أَمَمٌ مِنْ رُقَـدَةِ الْعَدَمِ سَعْدُ، وَنَحْسُ وَمُلْكُ أَنْتَ مَالِكُهُ \* تُـدِيْلُ مِنْ نِعَمٍ فِيْهِ ، وَمِنْ نِقَسَمِ رَآى قَضَاؤُكَ فِيْـنَا رَأَى حِكْمَتِهِ \* أَكْرِمْ بِوَجْهِـكَ مِنْ قَاضٍ وَمُنْتَقِمِ

হে প্রতিপালক! বিভিন্ন সম্প্রদার তাদের মৃত্যু থেকে জেলে উঠেছে, আর জাতিসমূহ অজ্ঞিন দুবিদতার নিদ্রা থেকে জাগ্রত হরেছে। আপনি সৌভাগ্যবান, দুর্ভাগ্যবান এবং রাজত্বের অধিপতি! আপনি এতে সুখ এবং শান্তি প্রদান করে থাকেন। আমাদের মধ্যে আপনার বিচারের সিদ্ধান্ত, তাঁর কৌশলের সিদ্ধান্ত, বিচারক ও শান্তিদাতা হিসেবে আপনার সন্তা কতই না সুমহান! "

১২০. ড. আহমাদ মুহাম্মদ আল-হকী, আল-ইসলাম ফী শি'র শাওকী, পৃ. ১৫০।

১২১. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ২০৮।

আল-হামিষিয়া আল-নাবাবিয়া। বিশ্বন দিন্দ্র নির্দ্ধি কাসীদায় কবি মুসলমানদের পক্ষে প্রতিনিধিত্বলারী হিসেবে রাস্লুয়াহ (সা.) এর অসীলা কামনা করে আল্লাহ রাক্ষুল আলামীনের নিকট এই মর্মে প্রার্থনা করেছেন যে, তিনি যেন মুসলমানদের সত্য, সংপথ, ঐক্য ও শক্তির দ্বারা মহিমাদিত করেন, কেননা তারা ইতোমধ্যেই বিভিন্ন দল ও গোষ্ঠীতে বিভক্ত হয়ে পড়েছে। এমনকি কোন কোন মুসলিম রাষ্ট্র আন্য ইসলামী রাষ্ট্রের বিরুদ্ধে চক্রান্ত ও ষড়যন্ত্রে লিপ্ত। এদের কেউ কেউ আবার জীবনের মোহ-মায়া ও সাম্রাজ্যবাদের প্রয়োচনায় অলস নিস্তায় আচ্ছন্ন। মুসলমানদের এক গোষ্ঠী ইসলামের শক্রদের তাদের নির্ভরতার সংশয় সংক্রান্ত ধারণাকে সত্য বলে ধরে নিয়েছে। তারা ইসলাম থেকে দ্রে সরে থেকে অত্যাচারী হয়ে পড়েছে। কেননা ইসলাম ধর্ম এমন পরিপূর্ণ জীবন বিধান- যা বিশ্বে প্রভাবশালী একটি মহান সভ্যতা সংকৃতি। কবির ভাবায়: ১২২

مَا حِـنَّتُ بَابَكَ مَادِحًا ، بَلْ دَاعِيًا \* وَمِنَ الْسَدِيْحِ تَصْسَرُعٌ وَدُعَاءُ أَدْعُولُكَ عَنْ قَوْمِي الصَّغَـافِ لِأَزْمَةٍ \* فِي مِـنْلِهَا يُلْقَى عَلَيْكَ رَجَاءُ أَدْرَى رَسُولُ اللهِ أَنْ نُفُـــوْسَهُمْ \* رَكِبَتْ هَوَاهَا، وَالْقُلُوْبُ هَوَاءُ ؟ مُتَــفَـكُكُونَ، فَمَا تَصُهُمُ نُفُوسَهُم \* ثِقَةً، وَلاَجَمَعَ الْقُلُوبَ صَفَاءُ

"আমি আপনার দ্বারে প্রশংসাকারী হিসেবে নয় বরং প্রার্থনাকারী হিসেবে আগমন করেছি, আর
ক্তি কবিতার মধ্যে বিনয় প্রকাশ ও প্রার্থনা অন্তর্ভুক্ত থাকে। আমি আপনাকে আমার দুর্বল সম্প্রদারের
একটি সংকটের প্রতি আহ্বান জানাচিহ, অনুরূপ সমস্যার মধ্যে আপনার নিকটই আশা করা যায়।
আল্লাহর রাসূল কি অবগত আছেন যে, তালের অন্তরসমূহ তালের প্রবৃত্তির বাহনে আরোহণ করেছে এবং
তালের হৃদরসমূহ শৃণ্য হয়ে পড়েছে? তারা বিচ্ছিন্ন, ফলে কোন অবস্থা তালের অন্তঃকরণসমূহকে
ঐক্যবদ্ধ করতে পারছে না, আর কোন পবিত্র ব্যক্তি তালের হৃদরসমূহকে একব্রিত করতে পারছে না।"

মহানবী হবরত মুহাম্মদ মুন্তাফা (সা.) সকল মানুষের জন্য বিশেষ করে তাঁর উন্মাতের জন্য কিয়ামতের দিন শাফা'আত করবেন। তাই 'যিক্রা আল-মাওলিদ' ذِكْرَى الْمَوْلِدِ काসীদার শেষাংশে পুনর্বার মুসলমানদের জন্য শাফা'আত কামনা করে আহমাদ শাওকী বলেন: ১২৩

"আমি আল্লাহ তা'আলার নিকট আমার ধর্মীয় লোকদের সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করছি, অনন্তর আমার জন্য যদি কোন মাধ্যম থেকে থাকে তাহলে তিনি তা গ্রহণ করবেন। আর যখন কোন বিপদ মুসলমানদেরকে স্পর্ন ও আক্রান্ত করে, তখন আপনি ব্যতীত মুসলমানদের জন্য আর কোন দুর্গ নেই।"

খেদীব বিভীয় আব্বাস হিলমী পাশা (১২৯১-১৩৬৩ হি./১৮৭৪-১৯৪৪ খ্রি.) এর হজ্জ গমন উপলক্ষে তাঁর সংবর্ধনা অনুষ্ঠানে পঠিত ইলা আরাফাত إِلَى عَرَفَاتِ নামক কবিতার রাস্লুল্লাহ (সা.) এর নিকট তাঁর অভিযোগ, মুসলমানদের পশাদপদতার ব্যাপারে তাঁর উদ্বেগ এবং তাদের অসহারত্ব ও নিপ্রাচ্ছন্নতার বিষয়টি পেশ করার জন্য আহমাদ শাওকী বিশেষ অনুরোধ জানান। কবি তাঁর অভিযোগকে

১২২. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৪১।

১২৩. আল-শাওকিন্য়াত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৭২।

এই মর্মে প্রার্থনার মাধ্যমে সমাপ্ত করেছেন, যেন আল্লাহ রাব্বুল আলামীন মুসলিম জাতিকে গৌরবান্বিত ও মহিমান্বিত জীবন-যাপনের জন্য উজ্জীবিত হওয়ার তাওফীক দান করেন। কবির তাবার: ১২৪

إِذَا زُرْتَ يَا مَوْلاَيَ قَبْرَ مُحَدًد \* وَقَابَلْتَ مَنْوَى الْأَعْظَمِ الْعَطِرَاتِ وَفَاضَتْ مِنَ اللَّمْ الْعُيُونُ مَهَابَةً \* لأَحْدَ يَيْنَ اللَّهِ وَالْحُدُرَاتِ فَاضَتْ مِنَ اللَّهِ: يَا خَيْرَ مُرْسَلٍ \* أَبْنُكَ مَا تَدْرِيْ مِنَ الْحَدْرَاتِ فَا فَكُرْبُكِ فَي مِنَ الْحَدْرَاتِ شَعُوبُ لِللَّهِ فَي شَرْقِ الْبِلاَدِ وَغَرْبِهَا \* كَأْصْحَابِ كَهْفٍ فِي عَيْقِ سُبَاتِ مُنْوَانِهِمْ نُورَانِ : ذَكُر وَنَّنَةً \* فَمَا بَالْحُدُمْ فِي حَالِكِ الظَّلُمَاتِ؟ فَقُلْ : رَبِ وَفَقَ لِلْعَظَائِم أَنِي \* وَزَيْنَ لَهَا الأَفْعَالَ وَالْعَرْمَاتِ مَاتِ

"হে আমার অধিকর্তা। যখন আপনি হযরত মুহান্মদ (সা.) এর কবর বিয়ারত করবেন এবং সর্বাধিক সুগদ্ধময় আশ্রমহলের মাটি চুন্দন করবেন আর আচ্ছাদন ও প্রস্তরাদির মধ্যে আহমাদ (সা.) এর জন্য ভালবাসাবশতঃ আপনার চক্ষুব্র অক্রতে সিক্ত হবে, তখন আপনি আল্লাহর রাসূলের উদ্দেশ্যে বলবেন: হে সর্বাধিকৃষ্ট প্রেরিত মহাপুরুব। আমি আপনাকে অবহিত করব এমন সব আক্রেপের বিষয় যা আপনি অবগত আহেন। প্রাচ্য ও পাশ্চাত্যের দেশসমূহে আপনার উন্মতগণ গুহাবাসীদের ন্যায় গভীর নিপ্রায় নিময় রয়েছে। তাদের ভান হাতে রয়েছে দু'টি আলো: আল-কুরআন' ও 'আল-সুনাহ'; তাহলে তাদের অবস্থা এমন কেন যে, তারা অন্ধকারে তমসাচহন হচ্ছে? অতঃপর (য়াসূলকে সন্ধোধন করে কবি বলেন) আপনি বলুন: হে আমার প্রতিপালক। আমার উন্মতের মহান কার্যাবলী সম্পান্দন করার তাওকীক দিন এবং তাদেরকে কর্মকান্ত ও দৃঢ় সিদ্ধান্তের বারা অলংকৃত করুন।"

## ভৃতীয় পরিচ্ছেদ ইসলামের বৈশিষ্ট্য ও মাহাত্ম্য

আহমাদ শাওকীর কবিতার ইসলামের কতিপয় বৈশিষ্ট্যের বর্ণনা পরিলক্ষিত হয়, যাতে ইসলামের প্রতি কবির গভীর অনুরাগ ও অভিব্যক্তি কুটে উঠেছে। ইসলামের বৈশিষ্ট্য ও মাহাজ্যের সামগ্রিক বর্ণনা যেহেতু কবির বিষয়বস্কর আওতাধীন নয়, বিধায় ইসলামের কয়েকটি মৌলিক বিষয়ের প্রতি তিনি ইঙ্গিত করেছেন যে, ইসলাম বিশাস, ইবাদাত ও বিধি-বিধানের দিক দিয়ে একটি পূর্ণাঙ্গ মধ্যম নীতিসম্পন্ন ধর্ম, যা উন্নত মানবতার জন্য উপযুক্ত এবং পরিবর্তনশীল পরিবেশের জন্য সামগ্রস্যপূর্ণ। এ মহানসত্যটি ইসলামের সাথে অন্যান্য ধর্মের তুলনামূলক অধ্যয়নে সুম্পষ্টভাবে প্রতিভাত হয়। কবির ভাবায়: ১৭৫

"হে আবদুল্লাহর পুত্র (হযরত মুহান্দদ (সা.)!) আপনার মাধ্যমে উজ্জ্বল সৎপথ প্রদর্শনকারী ধর্মসমূহের অন্তর্ভুক্ত একটি সভ্যভিত্তিক মধ্যমদীতিপূর্ণ সংবেদনশীল ধর্ম প্রতিষ্ঠিত হরেছে।"

### ইসপানের চিরস্থারী মু'জিযা আল-কুরআন

আহমাদ শাওকী তারঁ অনবদ্য সৃষ্টি 'আল-হামিবিয়া আল-নাবাবিয়া' काঙ্গীদায় পবিত্র কুরআন সম্পর্কে বলেন যে, এটি ইসলামের একটি চিরস্থায়ী ও সর্বশ্রেষ্ঠ মুর্জিযা। এর পর অন্য কেনা মুর্জিয়া অন্থেবণ করার প্রয়োজন নেই। নবী করীম (সা.) তাঁর প্রতি অবিশ্বাসীদের সম্পূর্থে আল-কুরআনকে স্থায়ী চ্যালেঞ্জরপে উপস্থাপন করেছেন। তিনি আরো বলেন যে, আল-কুরআন আরবী অলংকার শাত্রের শীর্ষস্থানীয় বর্ণনায় অতুলনীয়। পবিত্র কুরআনের আয়াত তনার পর আরবের প্রসিদ্ধ পণ্ডিতগণ এই নতুন ধর্মের বারা তাদের মর্যাদা বিনষ্ট হওয়ার ভয়ে জীবণ সত্রত ও অস্থির হয়ে পড়ল। কেননা তারা উপলব্ধি করেছিল যে আল-কুরআনের মোকাবেলা করতে তারা সম্পূর্ণ অক্ষম। তথাপি উকায় মেলায় তারা আল-কুরআনের সাথে প্রতিযোগিতার প্রয়াস চালায় এবং সম্পূর্ণরূপে পরাভূত ও পর্যুক্ত হয়, এতে পবিত্র কুরআনের শ্রেষ্ঠত্ব প্রমাণিত হয়। এরপরও তারা মহানবী হয়রত মুহাম্মদ (সা.) এর বিরোধিতা করেছিল এবং তাঁকে কবি' ও 'যাদুকর' বলে অপবাদ দিরেছিল। নবীজির প্রতি তাদের এহেন মিথ্যা আরোপ ছিল তাদের হিংসা ও বিদ্বেপূর্ণ মনের বহিঃপ্রকাশ। নবী করীম (সা.) না ছিলেন কবি, না যাদুকর; বরং তিনি ছিলেন আল্লাহ রাক্সুল আলামীন কর্তৃক মনোনীত, সাহায্য ও প্রত্যাদেশ প্রাপ্ত রাসুল। কবির ভাষায়: ১২৬

يَا أَيُهَا الْأُمِّيُّ حَسَبُكَ رُتُبَ قَ \* فِي الْعِلْمِ أَنَّ دَانَتَ بِكَ الْعُلَمَاءُ صَدْرُ الْبَيَانِ لَهُ إِذَا الْتَقَتِ اللَّغَى \* وَتَقَدَّمَ الْبُلَفَ اءُ وَالْفُصَحَاءُ أَزْرَى بِمَنْطِقِ أَهْلِ \* وَ بَيَانِهِمْ \* وَحْيُ يُقَصِّرُ دُونَ \* الْبُلَغَاءُ حَسَدُوا، فَقَالُوا: شَاعِرٌ أَوْسَاحِرٌ \* وَمِنَ الْحَدُودَيَكُونُ الإسْتِهْزَاءُ

১২৫. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৮।

১২৬. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৬-৩৭।

"হে নিরক্ষর নবী! জ্ঞান-বিজ্ঞানের উচ্চ মর্যাদা হিসেবে এটুকু আপনার জন্য যে (বিশ্বের) জ্ঞানী ও পিঙিত ব্যক্তিরা আপনার প্রদন্ত জীবনব্যবস্থাকে গ্রহণ করেছে। আল-কুরআনে সর্বোৎকৃষ্ট প্রাঞ্জল বর্ণনা রয়েছে বলে প্রমাণিত হয়, যখন বিভিন্ন ভাষাসমূহ একত্রিত হয় এবং বাগাীগণ ও অলংকার শাল্পে পিঙিতগণ প্রতিযোগিতায় এগিয়ে আসে। প্রত্যাদেশগ্রন্থ এর ভাষাভাষীদের কথা ও বর্ণনাকে হয়ে প্রতিপন্ন করে এবং এর সামনে বাগাী, কবি-সাহিত্যিকগণ অক্ষম প্রমাণিত হয়। তারা বিশ্বেষ পোষণ করে অতঃপর তারা বলে যে, তিনি কবি অথবা 'যাদুকর', আর হিংসুকদের থেকেই বিদ্রুপ প্রকাশ পায়।"

অতঃপর কবি আহমাদ শাওকী বলেন যে, ইসলাম হচ্ছে আল-কুরআনের আয়াত দারা সুদৃঢ় একটি বিশাল সৌধ। এর ভিত্তি সত্য ও ন্যায়ের উপর প্রতিষ্ঠিত। আর এতে আতর্যের কিছুই নেই। কেননা মহান আয়াহেই এর ভিত্তি স্থাপনকারী ও প্রতিষ্ঠাতা। কবির ভাষায়:<sup>১২৭</sup>

ইসলাম এমন একটি জীবনব্যবস্থা যে, যার একটি নিদর্শন অপর একটি নিদর্শনকে সুদৃঢ় করে, আর এর ইটগুলো হচ্ছে আল-কুরআনের সূরা ও উজ্জ্বল ভাবসমূহ। এই সৌধরূপ ইসলাম ধর্মের ভিত্তি হচ্ছে সত্য, আর কিভাবে তা হবে নাঃ যখন মহান আল্লাহ হচ্ছেন তার স্থপতি।"

নাহজ আল-বুরদা ﴿ الْسَبُرُونَ কাসীদার আহনাদ শাওকী আল-কুরআনকে চিরস্থারী মু'জিবা হিসেবে বর্ণনা করেন। আর নবীগণের মু'জিবাসমূহকে বিশেষ বিশেষ বর্টনার সাথে সম্পৃক্ত থাকার সেগুলোকে সাময়িক বলে আখ্যায়িত করে তিনি বলেন যে, আল-কুরআন নতুন নতুন অলংকারের সমাহার, যার সৌন্দর্য যুগের অতিক্রমের সাথে সাথে আরো উদ্ধাসিত হবে যা সত্য, খোদাজীতি, ন্যায়-পরায়ণতা, গরোগকারিতার প্রতি আহ্বানে পরিপূর্ণ। কবির ভাষায়: ১২৮

"পূর্ববর্তী নবীগণ নিদর্শনাবলীসহ আগমন করেন, অনন্তর সেগুলো রহিত হয়ে যায়, আর আপনি আমাদের এমন বিজ্ঞানময় গ্রন্থ (আল-কুরআন) নিয়ে আসেন যা রহিত হওয়ার নয়। এর চরণসমূহ যতই দীর্য সময় অতিক্রান্ত হচ্ছে ততই নতুন বলে পরিদৃষ্ট হচ্ছে, এগুলোকে প্রাচীনত্ব ও চিরন্তন্ত্র

মাহাত্যা অলংকৃত করছে। এর একটি উজ্জ্বল শব্দ উচ্চারণ করতে না করতে তা ন্যায়, খোদাভীতি ও দয়ার উপদেশ প্রদান করছে।"

### ইসলামের একনিষ্ঠ একত্বাদ

সাদৃশ্য ও অংশীদারিত্ থেকে মুক্ত মহান আল্লাহর একত্বাদ তথা তাওহীদের বিশ্বাসের উপর প্রতিষ্ঠিত দ্বীন হিসেবে ইসলাম বৈশিষ্ট্যমন্তিত। আহ্মাদ শাওকী তাঁর 'আল-হামিষিয়া আল-নাবাধিয়া' কাসীদার ইসলামের খাঁটি একত্বাদের প্রতি জোর দিয়ে উল্লেখ করেন যে, তাওহীদ বা একত্বাদ হচ্ছে ইসলামী 'আকীদার ভিত্তি, কারণ এটি স্বভাবসূল্ভ। প্রাচীনকালে দার্শনিক ও

১২৭. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৭।

১২৮. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৯৭।

চিন্তাবিদগণ একত্বাদের প্রতি মানুষকে আহ্বান জানান এবং এর সমর্থনে প্রমাণাদি উপস্থাপন করেন।
কিন্ত মূর্থ লোকেরা অজ্ঞতাবশতঃ তাদের বিরোধিতা করে ও তাদেরকে বিভিন্ন ধরনের শান্তি প্রদান করে। যেনন- বিখ্যাত গ্রীক দার্শনিক সক্রেটিস (খ্রিষ্টপূর্ব ৪৭০-৩৯৯ অল) কে তারা বিষ প্ররোগে হত্যা করতে দ্বিধাবোধ করেনি। কির আউনের আমলেও মিসরের প্রখ্যাত পণ্ডিত ও গণকেরা জনগণকে একত্বাদের প্রতি আহ্বান জানিরেছিল, এমনকি প্রাচীন মিসরীররা তাদের বহু উপাস্যের ক্রেডেও তাদেরকে সুমহান এক উপাস্যের প্রতিভূ বলে বিশ্বাস করতো। কবির ভাষায়: ১২৯

يُنِيَ تَعْلَى التَّوْحِيْدِ، وَهُوَ حَقِيْقَة \* نَادَى بِهَا سُقْرَاطُ وَالْقُدَمَاءُ وَجَدَ السِزُّعَافَ مِنَ السُّنُومِ لأَحْلِهَا \* كَالشُّهَدِ، ثُمَّ تَتَابَعَ الشُّهَدَاءُ وَمَدَّى عَلَى وَجْدِ الزَّمَانُ بِنُورِهَا \* كُهَّانُ وَادِي النَّيْلِ وَالْعُرَفَاءُ إِيْسِرُيْسُ ذَاتُ النُّلُكِ حِيْنَ تَوَحَّدَت \* أَحَذَتْ قِوَامَ أَمُورُهَا الأَشْهَاءُ

"এই মধ্যমনীতি সম্পন্ন ধর্ম (ইসলাম) একত্বাদের উপর প্রতিষ্ঠিত, আর এটি হচ্ছে বান্তব সত্য; এরই আহ্বান জানিয়েছিলেন সক্রেটিস এবং প্রাচীন পণ্ডিত দার্শনিকগণ। তাঁকে এ কারণে মধুর ন্যায় মারাত্মক বিব পান করতে হয়েছিল, অতঃপর শহীদগণ ক্রমাগতভাবে তাঁকে অনুসরণ করে। আর একত্বাদের আলোর হারা যুগপৃষ্ঠে নীল উপত্যকার গণক ও জ্যোতিবগণ পরিভ্রমণ করেন। প্রাচীন মিসরীয় সম্রাজ্ঞী 'ইযীস' যখন একত্বাদ গ্রহণ করে তখন রাষ্ট্রীয় যাবতীয় বিবয়াদি তাঁয় কর্ম পদ্ধতি গ্রহণ করে।"

উক্ত চরণের মাধ্যমে কবি আহমাদ শাওকী কুরাইশদের প্রতি বিদ্রুপ করতে প্ররাস পেরেছেন। কেননা মহানবী হযরত মুহাম্মদ মুক্তফা (সা.) তাঁদেরকে সত্য স্বভাবসূলত হৃদয়গ্রাহী ইসলাম ধর্মের প্রতি আহ্বান জানালে তারা তাঁর চরম বিরোধিতা করে এবং তাঁকে শত্রু হিসেবে চিহ্নিত করে। কুরাইশগণ হিংসা-বিবেবের উর্ধেব উঠে মুক্তবৃদ্ধির আশ্রয় গ্রহণে ব্যর্থ হয় এবং নিজেদের ভ্রান্ত চিন্তা ও বিশ্বাসে অটল থাকে। কবি তাদের বৃদ্ধি বিভ্রান্তির স্বরূপ উদঘাটন করে বলেন: সত্রু

لَــَا دَعَوْتَ النَّاسَ لَبَى عَاقِلٌ \* وَأَصَمَّ مِنْكَ الْحَاهِلِيْنَ نِدَاءُ أَبُوْا الْخُرُوْجَ إِلَيْكَ مِنْ أُوهَامِهِمْ \* وَالنَّاسُ فِي أُوهَامِهِمْ سُجَــنَاءُ وَمِنَ الْــعُقُول حَدَاوِلُ وَ حَلاَمِدُ \* وَمِنَ التَّــفُوسِ حَرَائِرُ وَإِمَاءُ

"যখন আপনি লোকদেরকে (ইসলামের প্রতি) আহ্বান জানান, তখন একজন বুদ্ধিমান ব্যক্তি আপনার ভাকে সাড়া লেন, আপনার পক্ষ থেকে একটি আহ্বান অজ্ঞলেরকে বধির করে লের। তারা স্বীয় আন্ত ধারণা থেকে আপনার প্রতি বের হয়ে আসতে অস্বীকৃতি জানার, আর লোকেরা স্বীয় কল্পনায় বন্দী। কারণ মানুবের বুদ্ধিমভাসমূহের কোনটি ঝর্ণা ও কোনটি পাষাণ পাথরসদৃশ এবং মানুবের মধ্যে কেউ স্বাধীন ও কেউ পরাধীনমনা।"

### ন্যায় ও পরামশতিত্তিক ইসলামী শাসন ব্যবস্থা

আহমাদ শাওকী যুগ যুগ ধরে ফৈরাচার, সন্রোজ্যবাদী ও শোষণমূলক প্রশাসনের দারা শোবিত ও বঞ্জিত হওরার দীর্ঘ ইতিহাসের প্রতি ইঙ্গিত করে আল-হামিয়য়া আল-নাবাবিয়্যা "الْهَمْزِيَّةُ النَّبُويَّةُ النَّبُويَّةُ

১২৯. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৮।

১৩০. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৮।

শীর্বক কাসীদার বলেন, মানবগোষ্ঠী প্রখ্যাত গ্রীক দার্শনিক এরিষ্টটল (খ্রিষ্টপূর্ব ৩৮৪-৩২২ অব্দ) এর সময় কাল থেকে মহানবী হ্যরত মুহান্দদ (সা.) এর আবির্জাবের পূর্ব পর্যন্ত প্রশাসনের ক্ষেত্রে বক্ষনা ও শোবণের মারাত্মক ব্যধিতে আক্রান্ত হয়ে এ থেকে মুক্তি ও আরোগ্য লাভের জন্য একজন মহান আপকর্তা ও চিকিৎসকের প্রয়োজনীয়তা তীব্রভাবে অনুক্তব করছিল। এমনি এক যুগ সন্ধিক্ষণে মহানবী (সা.) এর আবির্জাবে ও তাঁর প্রতিষ্ঠিত সাম্য, মৈত্রী, আতৃত্ব, স্বাধীনতা ও ইনসাফ ভিত্তিক গণতান্ত্রিক শাসনব্যবস্থা প্রতিষ্ঠার মাধ্যমে মানবগোষ্ঠীকে এহেন দীর্ঘ মেয়াদী ব্যধি থেকে আরোগ্য করেন এবং তাদের অসাম্য, পরাধীনতা ও অত্যাচারের শৃংখলা থেকে মুক্ত করেন। নবী করীম (সা.) এর প্রতিষ্ঠিত ন্যায় ও পরামর্শভিত্তিক ইসলামী শাসনব্যবস্থার পতাকাতলে স্বাই সমান মর্যাদার অধিকারী হয়ে গেল। এতে শাসক-শাসিত, ধনী-নির্ধন, বংশ-প্রতিপত্তি ও বর্গ-বৈষম্যের কোন ভেলাভেল রইল না। কলে প্রাচীনকালে সুবিধাবাদী গোষ্ঠীর প্রতিষ্ঠিত শ্রেণীভেল এবং দুঃশাসনের পরিসমাপ্তি বটলো। কবির ভাষায়: ১০১

دَاءُ الْحَمَاعَةِ مِنْ أَرَسْطَطَالِيْسَ لَمْ \* يُوْصَفْ لَــهُ حَتَّى أَنْيْتَ دَوَاءُ فَرَسَتَ بَعْدَكَ لِلْعِبَادِ حُكُوْمَـةً \* لاَ شَوْقَــةُ فِيْهَا وَلاَ أُمَـــرَاءُ الله فَــوْقَ الْحَلْقِ فِيْهَا وَحْــنَهُ \* وَالنَّاسُ تَحْتَ لِوَائِهَا أَكْفَـــاءُ وَالدِّيْنُ يُسْرٌ، وَالْحِلَافَــةُ بَيْعَةً \* وَالأَمْرُ شُوْرَى، وَالْحُقُوقُ قَضَاءُ

"এরিষ্টটল থেকে তরু করে মানব সমাজের জন্য কোনরূপ ব্যবস্থা করা হরনি যে পর্যন্ত না আপনি ঔষধ নিয়ে আগমন করেন। অনজর আপনি মহান আল্লাহর বান্দাদের জন্য এমন একটি শাসনব্যবস্থা প্রবর্তন করেন বাতে প্রজা ও শাসকদের মধ্যে কোন পার্থক্য নেই । এতে একমাত্র আল্লাহ তা'আলা এককভাবে সৃষ্টিকুলের উপর (সার্বভৌমত্বের অধিকারী) রয়েছেন, এর পতাকাতলে লোকেরা সর্বসম। ইসলাম হচ্ছে সহজ আর খিলাফত হচ্ছে আনুগত্য কার্যাবলী পরামর্শের ভিত্তিতে সম্পাদনীর এবং অধিকারসমূহ বিধিবদ্ধ রয়েছে।"

### মুসলিম জাতির শক্তি ও গৌরব

আহমাদ শাওকীর ধর্মীয় কবিতাবলীর মধ্যে মুসলমানগণ সভ্যতা ও জ্ঞান-বিজ্ঞানে অপ্রগামী অনারব ও তালের প্রতিবেশী থেকে গৃহীত জাগৃতির সংকৃতির হারা সংকৃতিবাদ, অজ্ঞতার অন্ধকারের বেড়াজাল থেকে বেড়িয়ে আসার শক্তি, উচ্চ মর্যাদা, পান্তিত্য ও অভিমতের হারা স্বীয় শাসন ব্যবস্থার মধ্যে মজলিসে তরার শাসনতক্র আনরনের হারা মুসলমানগণ গৌরবোজ্জ্বণ ইতিহাসের পৃষ্ঠার শ্রেষ্ঠত্ব সহকারে সগৌরবে উপস্থাপিত হয়েছে। ১০২

আহমাদ শাওকী তাঁর বিক্রা আল-মাওলিদ আল-বাইর্য়া دُكُرَى الْمَوْلِدِ الْبَائِدَ عُمْ الْمَوْلِدِ الْبَائِدِ عُمْ الْمُولِدِ الْبَائِدِ عُمْ الْمُولِدِ الْمَوْلِدِ الْبَائِدِ عُمْ الْمُولِدِ الْمُعْ الْمُولِدِ الْبَائِدِ عُمْ الْمُولِدِ الْمُؤْمِنِ الْمُعْلِدِ الْمُؤْمِنِ اللْمُؤْمِنِ اللَّمْ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِينِ الْمُؤْمِنِ اللْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِي الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي ا

১৩১. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৮।

১৩২. ড. আবদুল মাজীদ আল-হুর, আহমাদ শাওকী, পু. ১৫১।

অনুসরণের ফলে কিছুকাল পরে পৃথিবী তাদের অধীনস্থ হয়। কবি আহমাদ শাওকী বলেন যে, এতে আতর্য হওয়ার কিছুই নেই, কেননা আশার ঘারা অভীষ্ট লক্ষ্য অর্জিত হয় না বরং চেষ্টা ও কর্মনিষ্ঠার ঘারাই তা অর্জিত হয়। কবির ভাষায়ঃ<sup>১৩০</sup>

"মহানবী (সা.) এর প্রাঞ্জল বর্ণনা হিদায়েতের পথসমূহে পরিণত হয়, তাঁর অশ্বগুলো সত্যের জন্য আক্রমণকারী হয়। আর তিনি আমাদেরকে গৌরব নির্মাণ শিক্ষা দিতেন ফলে আমরা পৃথিবীর সৌন্দর্যকে ছিনিয়ে এনেছিলাম।"

আহমাদ শাওকী তাঁর 'মারহাবান বিল হিলাল' مُرْحَبُ بالْهِلاَل শার্বক কাসীদায় ইসলামের শক্রগণ কর্তৃক ইসলাম সম্পর্কে দুর্বলতা ও আত্যসমর্পণের ধর্ম সম্পর্কিত মিথ্যা প্রোপাগান্তা খন্তন করে ইসলামের হাকীকতের প্রতি মুসলমানদের দৃষ্টি আকর্ষণ করেন। তিনি তাদেরকে গৌরব ও মর্যাদার উপকরণ ধারণ করার জন্য উৎসাহ প্রদান করে বলেন যে, ইসলাম ধর্ম সভ্যতার সুউচ্চ মিনার উন্নীত করেছে। ফলে বিশ্ব শত শত বছর ধরে এর দ্বারা উনুতি ও অগ্রগতির সৎপথ লাভ করে। তিনি মুসলিম জাতিকে তাদের অতীত গৌরবোজ্বল ইতিহাস ফিরিয়ে আনার জন্য উৎসাহ প্রদান করে বলেন যে, তোমালের আরব পূর্বপুরুষণণ ইসলামের মাধ্যমে একটি শক্তিশালী, সুদৃত্, বিশাল রাষ্ট্র প্রতিষ্ঠা করেছিল এবং তাঁরা একে শক্তি, মর্যাদা, শিক্ষা, সভ্যতা, ন্যায়-নীতি ও সক্তরিত্রের ঘারা অলংকৃত করেছিল। জাতি-গোষ্ঠী নির্বিশেষে সকল মুসলমানের প্রতি কোমল ন্ম ভাষার এহেন উপদেশ প্রদান করে সভ্যাশ্রয়ী হওয়ার জন্য কবি তাদের ভ্রমান আল-হিলাল' أَيُمُ الْهِلاَل বা 'নবচন্দ্রের জাতি' বলে সম্বোধন করেন। অতঃপর তিনি মুসলমানদের অবহিত করেন যে, তালের ধর্ম হচ্ছে কর্ম ও প্রগতির যাতে তারা বুঝতে পারে কর্ম উদ্যুম ও অর্থগামিতা ইসলামের শিক্ষা ও বভাব। এ প্রসঙ্গে তিনি বিশ্বে মুসলমানদের নেতৃত্বের যুগে তালের গৌরবোজ্বল ইতিহাস থেকে কয়েকটি দৃষ্টান্ত উপস্থাপন করে তালেরকে অবহিত করে বলেন যে, তালের পূর্ব পুরুষগণ যেমন সত্যাশ্রী ও ধর্মপরায়ণতার মাধ্যমে গৌরব ও মর্যালা লাভ করেছিল এবং তারা শান্তির ক্ষেত্রে করুণার ফেরেশতা ও কল্যালের মেঘমালার পরিণত হয়েছিল; অনুরূপভাবে তদ্রূপ মর্যাদা পেতে হলে তাদেরকেও ধর্মপরারণতার মাধ্যমে দৃঢ় সংকল্প সহকারে সংঘামে এগিয়ে যেতে হবে। কবির ভাষায়: <sup>১০৪</sup>

أَمَّ الْهِلاَلِ، مَقَالَةً مِنْ صَادِقِ \* وَالصَّدْقُ ٱلْيَقُ بِالرِّحَالِ مَقَالاً مُتَاطَّفٍ فِي النَّصْحِ، غَيْرُ مُحَادِلٍ \* وَالنَّصْحُ أَضْيَعُ مَا يَكُونُ جِدَالاً مُتَلَطِّفٍ فِي النَّصْحُ، أَضْيَعُ مَا يَكُونُ جِدَالاً سَرَتِ الْحَضَارَةُ حِقْبَةً فِي ضَوْيِهِ \* وَمَشَى الزَّمَانُ بِنُصورِهِ مُخْتَالاً وَالنَّحْوَمِ وَمَثَى الزَّمَانُ بِنُصورِهِ مُخْتَالاً وَالنَّحُومِ رِحَالاً وَالنَّحُومِ رِحَالاً

"হে নবচন্দ্রের জাতিগণ । তোমরা একজন সত্যবাদীর বক্তব্য গ্রহণ কর, আর সত্যভাষণ লোকদের কাছে বক্তব্য হিসেবে উপযোগী। যিনি উপদেশে কোমল, ঝগড়াকারী নন; কারণ কলহ বিবাদের লক্ষ্যে যে উপদেশাবলী হয়ে থাকে তা ব্যথতায় পর্যবসিত হয়। ইসলামের আলোতে সভ্যতার

১৩৩. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ.৭১।

১৩৪. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ.১৮৭।

জরবাত্রা দীর্ঘকাল পর্যন্ত চলতে থাকে এবং কালচক্র এর আলোতে আত্মগরিমায় এগিয়ে যায়। আর আরবগণ এর জন্য সর্বোৎকৃষ্ট সম্পদ সূর্যের ন্যায় উজ্জ্বল সিংহাসন ও তারকারাজির দীপ্তিমান ব্যক্তিবর্গকে তৈরী করে।"

শান্তি প্রতিষ্ঠার আহ্বানের পরিবর্তে বিশ্বব্যাপী অন্ত্র প্রতিযোগিতার প্রেক্ষাপটে মুসলমানদের অন্ত্রহীনতা অনেক সময় কবিকে ব্যথিত করে। তাই 'নাহজ আল-বুরলা' هُمْجُ الْبُرْدَةُ কাসীদায় এ ক্ষেত্রে মুসলমানদের প্রয়োজনীয় ভূমিকা গ্রহণের প্রতি ইন্সিত করে কবি আহমাদ শাওকী বলেন: ১০৫

"গতকাল কতিপয় সিংহাসনের পতন হয় এবং অপর কতক আসনের উত্থান হয়, যদি সেখানে বোমা নিক্ষেপ করা না হত, তাহলে সেগুলো ভাসতো না এবং নিজন্ধ হত না। হ্যরত ঈসা (আ.) এর দলভুক্ত ব্যক্তিরা সর্বপ্রকার বিধ্বংসী অন্ত্র-শস্ত্র তৈরী করেছে অথচ আমরা ভঙ্গুরমর ধ্বংসশীল অবস্থাদি ব্যতীত আর কিছুই তৈরী করিনি।"

'দাজীজ আল-হাজীজ' منجيْحُ الْحَجِيْح শীর্ষক কবিতায় আহমাদ শাওকী মুসলমানদের হায়ানো স্বাধীনতা, হৃত গৌরব, তালের দুর্বলতা এবং অনৈক্যের দুযোগে তাদের উপর আরোপিত বিপর্যয় ও সংকটসমূহে তাঁর গভীর আক্ষেপের কথা উল্লেখ করেন। তিনি লজ্জায় প্রথমতঃ তাঁর পুঞ্জিভূত বেদনারাশি অব্যক্ত রাখা ও মুসলমানদের দুঃখ-দুর্দশার প্রতি স্বীয় চক্তু ও কর্ণ বন্ধ রাখার চিন্তা-ভাবনা করেন। কিন্তু পরে কবি উপলব্ধি করেন যে, বিবেকবান, স্বাধীনমনা ও সংস্কারক ব্যক্তির পক্ষে জাতীয় সমস্যাবলীর প্রতিকারে দীর্যসূত্রিতা এবং উদাসীনতার কোন অবকাশ নেই, তাই তিনি মুসলিম জাতির দুঃখ-দুর্দশার প্রতিকারে প্রবৃত্ত হন। কবি বলেন যে, ইসলামের শত্রুরা এ ধারণা পোষণ করে যে, তারা মুসলিম দেশসমূহের অবস্থার উন্নতি ও অগ্রগতির জন্য সেখানে প্রবেশ করেছে। কবির মতে, সম্রাজ্যবাদীদের উদ্দেশ্য প্রণোদিত সংক্ষার ও উনুয়নমূলক কাজের চেয়ে মৃত্যু সহজতর। কারণ এ সকল কাজের পশ্চাতে রয়েছে মুসলমানদের বিরুদ্ধে ধ্বংসাতাক বড়যত্র। তাই কবি সাম্রাজ্যবাদের বিরুদ্ধে অসম্ভট্টি ও তাদের আরব সহযোগীদের বিরুদ্ধে তাঁর তীব্র ক্ষোভ প্রকাশ করেছেন। এরপর কবি বিশেষভাবে আরব উপদ্বীপে মুসলমানদের দুর্বলতার সুযোগে সন্সোজ্যবাদের লুষ্ঠন ও প্রাধান্যের শোকাবহ চিত্র তুলে ধরে বলেন যে, এর ফলে মুসলমানদের উপর দুঃখ-দুর্দশা ও দুর্বলতার ঘনঘটায় দুর্যোগ নেমে আসে, আর মুসলমানরা তাদের ধর্মীয় শিক্ষা ও নবীর সুনাতের পরিবর্তে সাম্রাজ্যবাদীদের চরিত্র গ্রহণ করে। ফলে তারা বিচ্ছিন্ন ও দরিদ্র হরে পড়ে, অপরদিকে সম্রাজ্যবাদীরা প্রতিটি গুরুত্বপূর্ণ জল ও স্থলসীমায় তাদের নৌযান ও বাঁটি স্থাপন করে মুসলিম দেশসমূহের প্রতি হুমকি হয়ে দাঁড়ায়, তাই কবি আহমাদ শাওকী সাম্রাজ্যবাদীদের সাথে আতাতকারী নেতৃবৃন্দকে অমঙ্গণের শাসক ও ইসলামের শব্দ বলে অভিহিত করে वालनः ३०५

১৩৫. আল-শাওফিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পু. ২০২।

১৩৬. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ২১৩।

"ইসলামে কোন ক্ষুদ্র পাপ কি প্রসারিত হওয়ার মত রয়েছে, যার একটি সহজতম পাপের দ্বারা রাষ্ট্র ও জাতিসমূহ ধ্বংস হয়ে যেতে পারে? আমার বক্ষ ক্রোধে জ্বাছে এবং এর কারণে আমার কলম চলছে না, আর যদি উহা চলে তাহলে আমার বক্ষ ক্রন্দন করবে।"

কবি আহমাদ শাওকী মুসলমানদের নবজাগরণ তথা রেনেসাঁর প্রতি উদ্বন্ধ করে বিক্রা আলমাওলিদ ইন্ট্রা নির্দ্ধি করে উল্লেখ করেন যে, রাস্লুল্লাহ (সা.) তালের জন্য সুদৃঢ় দুর্গসম সুমহান চরিত্র রেথে গেছেন, যা তাদের জন্য অনেক সময় শক্তি, প্রতিরক্ষা ও জীতি প্রদর্শনের সহায়ক ভূমিকা পালন করেছে। যখন তারা এ দুর্গ পরিত্যাগ করবে, তখন তারা দুর্বল, শক্তিহীন ও বিচ্ছিন্ন অবস্থায় পতিত হয়ে ধ্বংস হয়ে যাবে। এর দ্বারা কবি এ কথা বুঝিয়েছেন যে, চরিত্র, ব্যক্তি ও সমষ্টিগত জাতির বিজয়, গৌরব ও শ্রেষ্ঠত্ব লাভের জন্য প্রয়োজনীয় বীয়ত্ব, ব্যক্তিত্ব, আত্মর্মাদা, ত্যাগ ও ধৈর্বের চাবিকাঠি। চরিত্র মাধুর্যের দ্বারাই একটি জাতি অপর জাতির উপর বিশেষত্ব, এক ব্যক্তি অপর ব্যক্তির উপর শ্রেষ্ঠত্ব এবং একটি প্রাণী অপর প্রাণীর উপর প্রাধান্য লাভ কয়ে থাকে। যদি সিংহ শক্তি ও সাহসিকতার ক্রেত্র ব্যত্র থেকে শ্রেষ্ঠতর না হত তাহলে মর্যাদার ক্রেত্রে উভয় সমান হয়ে যেতো, অনুরূপভাবে যদি সাহসী অন্তর ও দক্ষ আ্যাতকারী হন্ত না থাকত, তবে ধারালো তরবারী ও তার খাপ মানের ক্রেত্রে সমান বলে পরিগণিত হন্ত। কবির ভাষায়ঃ ১০৭

আর (হে নবী!) যদি তারা আপনার পথকে সংরক্ষণ করত তাহলে এটিই তাদের জন্য আলোকস্বরূপ হত এবং অভভ থেকে তাদের জন্য আচ্ছাদন হত। আপনি তাদের জন্য সংচরিত্রের একটি তম্ভ নির্মাণ করেন, কিন্তু তারা তম্ভটিকে সংরক্ষণ করেনি তাই তা অস্থিরতাবশতঃ ধ্বংস হয়ে যায়।"

কবি মুসলমানদের ভূমির কোন অংশ বিচ্ছিন্ন হওয়া অথবা বৃহৎ মাতৃভূমির কোন চারণভূমি অন্যের দখলদারিত্বে চলে যাওয়াকে বরদাশৃত করতে পারতেন না। তাই ১৩৫০ হি./১৯৩১ সালে ভারতবর্ধের মুসলমানদের নেতা বায়তুল মুঝাদ্দাসে দাফনকৃত মাওলানা মুহাম্মদ আলীর স্মরণে কায়রোতে অনুষ্ঠিত এক বিরাট শোকসভায় উপস্থাপিত শোকগাঁথায় কবি আহমাদ শাওকী বলেন, যে, বায়তুল মুকাদ্দাস তথা মসজিদ আল-আক্সা মুসলমানদের মালিকানাধীন, সুতয়াং তাদেয় থেকে এর দয়জার চাবি ছিনিয়ে দেয়ায় কেউ নেই। কবির ভাবায়: ১০৮

يَيْتُ عَلَى أَرْضِ الْهُدَى وَسَائِهِ \* اَلْحَقُّ حَائِطُهُ وَأْسُّ بِسَائِبِ فِي الْفَتْحُ مِنْ أَعْلاَمِهِ، وَالطُّهْ لِ مِنْ \* أَوْصَافِ وَالْقُدْسُ مِنْ أَسْائِهِ لَكُنُو مَنَاكِبُهُ عَلَى شُعَبِ الْهُدَى \* وَتُظِلُّ سُدَّتَهُ عَلَى سِيْنَائِهِ مَنْ ذَا يُنَازِعُنَا مَقَالِكَ لَ بَابِهِ \* وَ جَلاَلَ سُنَّتِهِ، وَ طُهْرَ فِنَائِهِ ؟ مَنْ ذَا يُنَازِعُنَا مَقَالِكَ لَـ اللهُ وَ طُهْرَ فِنَائِهِ ؟

"সংপথের ভূমির উপর এবং এর আকাশের নীচে একটি ভূমি ররেছে, যার প্রাচীর ও নির্মাণের ভিত্তি হচ্ছে সত্য। বিজয় (আল-কাত্হ) এর পতাকাসমূহে, পবিত্রতা এর গুণাবলীর এবং সম্মানিত (আল-কুন্স) এর নামসমূহের অন্তর্ভুক্ত। এর ক্ষমসমূহ সংপথের জাতির প্রতি বিনত এবং এর দ্বারা

১৩৭. আদ-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৭২।

১৩৮. আল-শাওকিয়্যাত, ৩য় খণ্ড, পৃ. ১২।

সিনাই পাহাভের দিকে ভঁকি মেরে দেখছে। কে এর চাবি, দরজার মহত্ব ও এর আঙিনার পবিত্রতাকে আমাদের কাছ থেকে ছিনিয়ে নিবে ? "

#### ইসলাম জ্ঞান-বিজ্ঞান ও সভ্যতার ধর্ম

আহমাদ শাওকী তাঁর নাহজ আল-ব্রদা किन দুর্বি শীর্ষক কাসীদার বলেন যে, ইসলাম জ্ঞান-বিজ্ঞানের ধর্ম। ইসলাম বিজ্ঞান ও ন্যার-পরারণতার যথার্থ মূল্যারন করে এবং এর অনুসারীদের উন্নতির শীর্ষে দের। এটি সর্বযুগের সর্বাবস্থানের অধিবাসীদের জন্য উপযোগী একটি স্থায়ী বিধান, যাতে ধর্ম ও রাজনীতির সমন্বয় ঘটেছে। মুসলমানগণ এর আলোর অনুসরণ করে বিশ্বের কর্তৃত্ব লাভ করেছিল এবং দুর্বল মরুবাসীরা পারস্য ও রোম সন্রোজ্ঞার নেতৃবৃদ্দে পরিণত হয়েছিল। এ প্রসঙ্গে বলেন যে, এ সভ্যতাটি ছিল রোম, পারস্য ও মিসরীয় সভ্যতার চেয়ে অধিক মানবতাসম্পন্ন ও ব্যাপকতর। কারণ এটি ছিল প্রকৃত সভ্যতা; যা ন্যার-দীতির মাধ্যমে মানুষের সম্পদে তাদের ন্যায্য প্রাপ্য প্রদানে সক্ষম হয়েছে। এই সভ্যতার মাধ্যমে ধনী ও প্রভাবনালীদের সম্পদ থেকে দরিদ্র ও নিঃন্থনের প্রাপ্তির অধিকার নিচিত করেছে। পক্ষাভ্তরে অন্যান্য সভ্যতা বস্তুবাদের উপর প্রতিষ্ঠিত,যা মানবতার উৎকর্ষ সাধনে কোন প্রভাব বিস্তার করেনি। কবি আহমাদ শাওকী এই প্রসঙ্গে ইসলামী বিধিবিধান ও মুসলিম আইন বিশারদদের অভিনতসমূহ এবং রোমান আইনের মধ্যে তুলনা করে প্রমাণ করেন যে, ইসলামী বিধান ন্যায়-পরারণতা, সরলতা, অনুকম্পা, সাম্য ও মানবতার মূল্যবোধ সংরক্ষণে বৈশিষ্ট্যমন্তিত। কবির ভাষায়: ১০৯

"আপনার অর্থিকারে রয়েছে এমন একটি শরীয়ত (ধর্মীয় বিধি-বিধান), যদ্বারা বৃদ্ধিমন্তাসমূহ উজ্জ্বলভাভার থেকে বিভিন্ন শ্রেণীর জ্ঞান-বিজ্ঞানসহ নির্গত হয়েছে। তাওহীদের আলোয় চতুর্দিকে এর মৌলিক পদার্থ তরবারীর অলংকার অথবা পতাকার কারুকার্যের ন্যায় চক্চক্ করছে।"

শিক্র তাজান্দাপু নাফসুহা বিনিসাইহা আল-মুতাজান্দিলাত কুলি নাইছা দুলিকারী ইসলামী সভ্যতার প্রসদ্ধ করে করে নারী শিক্ষার প্রতি উদাও আহ্বান উপলক্ষে মহানবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) কর্তৃক তাঁর কোন কেনে মহতি জীর জ্ঞান অর্জনের বিশেষ সুযোগ প্রদানের বিষয়টি উদাহরণ হিসেবে পেশ করেছেন। প্রসঙ্গতঃ কবি কোন কোন মুসলিম নারীর সমসামরিক জ্ঞান-বিজ্ঞানে শ্রেছত্ব অর্জন, ব্যবসা-বাণিজ্যে আত্মনিয়োগ, রাজিনীতিতে অংশগ্রহণ ও বিভিন্ন কাজে-কর্মে পুরুবের পাশাপাশি তাদের অতুলনীর অবদান প্রভৃতি বিষয়ে দুলাভ প্রদান করেছেন। নারীরা অনেক যুদ্ধে অংশগ্রহণ করতো, সেখানে যোদ্ধাদেরকে পানি পান করাতো, তাদের ক্ষতস্থানের পরিচর্মা করতো, বীরত্ব অবলম্বনে তাদেরকে উৎসাহিত করতো। হযরত ইমাম হুসাইন (রা.)(৪/৫-৬১ হি./৬২৭-৬৮০ খ্রি.), এর কন্যা সায়্যিদা সাকীনা (রা.)(মৃ. ১১৭ হি./৭৫৩ খ্রি.),উম্মুল মুমিনীন হযরত আয়েশা সিন্দীকা (রা.) (৬১৩/৬১৪ খ্রি.-৫৮ হি.) অন্যান্য বিশিষ্ট শিক্ষিতা মহিলাদের মত আল-কুরআনের তাফসীর ও আল-হাদীস বর্ণনার ক্ষেত্রে পারদর্শিতার পরিচয় দিয়েছিলেন। পরবর্তীকালে মুসলিম নারী সমাজে তাঁদের জ্ঞান-বিজ্ঞান, শিল্প-সহিত্য ও বিভিন্ন শাস্তের পাভিত্য দ্বারা বাগ্দাদ্, দামেশ্ক, কায়েরা, কর্তোভা প্রভৃতি নগরীর সৌন্দর্য বর্ধন করেছেন। কবি আহ্মাদ শাওকী এহেন বক্তব্যের মাধ্যমে মানুবের সামনে এই সত্যটি

১৩৯. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ২০৪।

প্রমাণের প্রয়াস পান যে, ইসলাম কখনো নারীদের শিক্ষা ও সংস্কৃতির অধিকার থেকে বঞ্চিত করেনি এবং তাদের শিক্ষার ক্ষেত্রে কোনরূপ প্রতিবন্ধকতা সৃষ্টি করেনি, যদিও কোন এক সময় নারীদের শিক্ষাদান ও তাদের অশিক্ষিত রাখা এবং তাদের পর্দাপালন ও পর্দা না পালন সম্পর্কে বিভিন্ন মত প্রচলিত ছিল। কবির ভাষায়: ১৪০

خُذْ بِالْكِتَابِ، وَبِالْحَدِيْ \* ثِ وَسِيْرَةِ السَّلَفِ الثَّقَاتِ
وَارْجِعْ إِلَى سُنَنِ الْحَلِيْ \* فَ سَقَدِ، وَالَّبِعْ لُظُمَ الْحَيَاةِ
هَذَا رَسُولُ اللهِ لَ إِلَى سُنَنِ الْحَلِيثِ \* يَنْقُصْ حُقُوقَ الْمُومِنَاتِ
كَانَتْ سُكَيْنَةُ تَمْلاً الدُّنْ \* يَنْقُصْ حُقُوقَ الْمُومِنَاتِ
كَانَتْ سُكَيْنَةُ تَمْلاً الدُّنْ \* يَا وَتَهْزَأُ بِالسِرُّوا وَ
رَوَتِ الْحَدِيْثُ ، وَفَسَّرَتْ \* آيَ الْكِتَابِ الْبَسِيَّاتِ
وَحَضَارَةُ الْإِسْلاَمِ تَلْ مُكَانِ الْمُسْلِمَاتِ

তুমি আল-কুরআন, আল-হাদীস এবং প্রাচীন মনীষীদের নির্ভরযোগ্য জীবন-চরিতকে গ্রহণ কর। আর সংচরিত্রের নীতিমালার প্রতি প্রত্যাবর্তন কর এবং জীবনের রীতি-নীতিকে অনুসরণ কর। ইনি হচ্ছেন মহান আল্লাহর রাসূল, যিনি বিশ্বাসী মহিলাদের অধিকারসমূহকে থব করেননি। সায়্যিদা সাকীনা বিনতে হুসাইন (রা.) হাদীস বর্ণনাকারীদের বারা পৃথিবীকে পরিপূর্ণ করে দিতেন এবং কাঁপিয়ে দিতেন। তিনি হাদীস বর্ণনা করতেন ও আল-কুরআনের সুস্পাই আল্লাতসমূহের ব্যাখ্যা প্রদান করতেন। আর ইসলামের সভ্যতা মুসলমান নায়ীদের উচ্চ মর্যাদার স্বাক্ষর বহন করছে।"

আহনাদ শাওকী তাঁর 'যিক্রা আল-মাওলিদ' الْمُوْلِدِ কাসীদার মহানবী (সা.) কর্তৃক জ্ঞান-বিজ্ঞান ও চিজ্ঞা-চেতনার মর্যাদা বৃদ্ধির প্রসঙ্গ বর্ণনা করে শিক্ষার প্রতি তাঁর বিশেষ গুরুত্ব প্রদানের বিষয়টি উল্লেখ করে বলেন যে, মুসলিম জাতি তাদের দরিদ্র সন্তানদেরকে শিক্ষা প্রদানের মাধ্যমে গৌরব ও মর্যাদার সুমহান কল আহরণ করতে পারে। প্রসঙ্গতঃ কবি বিভিন্ন দেশের পৃষ্ঠপোষকতার তাদের দরিদ্র শিক্ষাের ব্যবস্থা গ্রহণের দৃষ্টান্ত উপস্থাপন করে বলেন যে, এসব শিগুরা শিক্ষিত হয়ে তাদের জাতির গৌরব ও কল্যাণের প্রতীকে পরিণত হয়েছে। যদি তাদের শিক্ষার ব্যবস্থা করা না হতাে, তাহলে তারা দেশের আইন-শৃংখলা বিনষ্টকারী অপরাধী অথবা দেশের কলংকদ্বরূপ ভিক্ষুক্রের দলে পরিণত হতা অতঃপর কবি আহমাদ শাওকী বিশ্বয়কর কর্মকান্ত সম্পাদনে সক্ষম একটি মহান প্রজন্ম সৃষ্টির লক্ষ্যে শিগুদেরকে শিক্ষিত করে গড়ে তােলার জন্য বিশেষভাবে মুসলিম উন্মাহকে উৎসাহ প্রদান করে বলেনঃ ১৪১

فَرُبُّ صَغِيْرِ قَسَوْمٍ عَلْسُوْهُ \* سَمَا وَحَسَى الْسُسَوَّمَةَ الْعِرَابَا وكَانَ لِسَقَوْمِهِ نَفْعًا وَفَخْراً \* وَلَوْ تَرَكُسُوهُ كَانَ أَذَى وَعَابَا فَعَلَّمْ مَا اسْتَطَفْتَ لَعَلَّ حِيْلاً \* سَيَأْتِيْ يُحْدِثُ العَجَبَ العُجَابَا

অনেক অল্পবয়ক সম্প্রদায় ছিল যালেরকে মুসলমানরা শিক্ষাদান করলে তারা উচ্চ মর্যাদার উন্নীত হয় এবং দামী দ্রুতগামী অশ্বসমূহকে লালন-পালন করে। আর তারা নিজ নিজ বংশের কল্যাণ ও গৌরব সাধন করে, যদি এদেরকে তারা অশিক্ষিত অবস্থায় ছেড়ে দিতেন তবে এরা দুঃখ-কষ্টের ও

১৪০. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১০৩-১০৪।

১৪১. আল-শাওকিয়্যাত , ১ম খণ্ড, পৃ. ৭০।

কলংকের কারণ হয়ে দাঁড়াতো। সুতরাং যতটুকু সম্ভব তাদেরকে শিক্ষাদান কর, হয়তো বা অদূর ভবিষ্যতে এরা অতীব আশ্চর্য সৃষ্টিকারী প্রজন্ম হিসেবে আবির্ভূত হবে।"

### ইসলামের ন্যারজিভিক সমাজতন্ত্র

আহ্মাদ শাওকী তাঁর 'আল-হামযিয়়া আল-নাবাবিয়্যা' اللَّهُ مُزِّيَّةُ النَّبُويَّةُ اللَّبُويَّةُ اللَّبُويَّةُ مُاتِكَاتِهُ কাসীদায় ইসলামের পঞ্চ তাভের একটি গুরুতুপূর্ণ তাভ্ত যাকাত ব্যবস্থা প্রবর্তনের মাধ্যমে শোষণ ও বঞ্চনামুক্ত ইনসাক ও সাম্য ভিত্তিক সমাজ ব্যবস্থা প্রতিষ্ঠার মহানবী হবরত মুহান্মদ মুক্তকা (সা.) এর অবদানের বিবরটি উল্লেখ করে বলেন যে, রাসুলুল্লাহ (সা.) ধনীর সম্পদে দরিদ্র ও সর্বহারাদের অধিকার বান্তবারনে যাকাত ব্যবস্থা প্রবর্তন করে ইনসাফভিত্তিক সমাজতত্ত্বের ধারক-বাহকদের অগ্রণী ভূমিকা পালন করেছেন। আধুনিক সমাজতত্ত্বে শাসকগোষ্ঠীর বিভিন্ন দাবী-দাওয়া ও বাড়াবাড়ি রয়েছে, কারণ তারা একেবারেই সমাজের অর্থনৈতিক বৈবন্দ্যের মূলোৎপাটন করতে চান। ফলে এহেন সামাজিক, অর্থনৈতিক বৈবন্দ্য রোগের চেয়ে ঔষধের মাত্রা অধিক পরিমাণে হওয়ার কাম্যকল লাভে বার্থ হয়। কবি বলেন যে, পক্ষান্তরে নবী করীম (সা.) সামাজিক ও অর্থনৈতিক বৈষম্য দূর করার ক্ষেত্রে যাকাত প্রবর্তনের মাধ্যমে যে প্রতিকার করেছেন তা সঠিক উপযোগী ও সুদূর প্রসায়ী সুফল বরে এনেছে। কবি বলেন যে, যাকাত হচ্ছে মানুষ ও তার প্রভুর মধ্যে এবং তাঁর ও তার বসবাসরত সমাজের মাঝে একটি চুক্তি বিশেষ। যাকাত ধনীর পক্ষ থেকে দরিদ্রদের প্রতি অনুগ্রহ বা ঐচ্ছিক ব্যাপার নর। এটি ব্যক্তিগত দায়িত ও অবশ্য করণীয় ইবাদাত। তিনি বলেন যে, যাকাত প্রদানের ক্ষেত্রে দানশীল ও কপণ ব্যক্তি সবাই সমান। মহানবী হবরত মুহান্দ (সা.) বাকাত প্রবর্তনের মাধ্যমে দরিদ্রদের প্রতি ন্যায়-নীতি প্রদর্শন ও তালের মর্যাদা বৃদ্ধি করেছেন। কারণ পৃথিবীতে দরিদ্রদের বাঁচার অধিকার রয়েছে, বাঁচার অধিকারের ক্ষেত্র ধনী-নির্ধন সবাই সমান। অতএব, সংখ্যগরিষ্ঠ দরিদ্র জনগোষ্ঠীর সামনে যদি কোন একটি ধর্মকে আবশ্যিকভাবে বেছে নেয়ার জন্য উপস্থাপন করা হতো তাহলে তারা অবশ্যই ইসলামকে তালের কল্যালের ধর্ম হিসেবে বেছে নিত। কবির ভাষায়: <sup>১৪২</sup>

الإشتراكي و الفَلَم و المَلَم و المُلَم و المُلِم و المُلَم و المُلِم و المُلَم و المُلِم و المُلّم و الم

"সাম্যবাদীদের এক সম্প্রদায়ের মধ্যে বিশেষ সুযোগ-সুবিধা, দাষী-দাওয়া ও বাড়ায়াড়ি না থাকলে আপনি সাম্যবাদীদের ইমাম হতেন। আপনি অর্থব্যবস্থা সংক্ষায়ে ঔষধ প্রয়োগ করেন, আর তারা দ্রুত ঔষধ প্রয়োগ করে, অথচ কোন কোন ঔষধের চেয়ে রোগ সহজ্যেই আরোগ্য হয়ে থাকে। আর আপনার নিকট পরোপকারিতা হচ্ছে একটি দায়িত্ব ও অবশ্যকরণীয় কাজ, এটি এমন কোন অনুগ্রহ এবং অনুদান নয় যায় প্রতিদান চাওয়া যেতে পায়ে। যাকাত ব্যবস্থা প্রবর্তিত হয়, অনন্তর উহা পরোপকারিতার পক্ষে এককভাবে গ্রহণ কয়ে, ফলে দানশীল ও কৃপণ ব্যক্তিয়া এ ব্যাপারে মিলিত হয়। আপনি ধনীদের থেকে যাকাত গ্রহণ ও দরিদ্রদের প্রতি তা বিতরণের মাধ্যমে ন্যায়নীতি প্রদর্শন

১৪২. আল-শাওকিয়্যাত , ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৮-৩৯।

করেছেন, কারণ জীবনধারণের অধিকারে সকলেই সমান। তাই যদি মানুষকে কোন একটি ধর্ম বৈছে নেরার আবশ্যক হতো, তাহলে দরিদ্রগণ আপনার ধর্ম ইসলাম ব্যতীত অন্য কোন ধর্মকে বেছে নিত না।"

### ইসলাম শান্তির দিশারী

আহমান শাওকী তাঁর 'নাহজ আল-বুরদা' نَهْجُ الْبُرْدَة কাসীদার ইসলাম যুদ্ধ ও হত্যাকাভের ধর্ম, এটি শক্তি ও তরবারীর দারা প্রতিষ্ঠিত হয়েছে এবং বিজিত দেশসমূহে বলপ্রয়োগের মাধ্যমে লোকদের ধর্মান্তর করেছে, ইসলামের শত্রুদের এহেন মিথ্য অভিযোগ খন্তন করেন এবং মহানবী হযরত মুহাম্মন (সা.) এর বিভিন্ন যুদ্ধে সম্পর্কে তাদের উদ্দেশ্যপ্রশোদিত অসত্য উক্তির অসারতা প্রমাণ করে বলেন যে, তারা রাসূলুক্সাহ (সা.) এর যুদ্ধ-বিগ্রহের মূল তত্ত্ব ও এর ফারণগুলো সম্পর্কে হয়তো অজ্ঞ, অথবা সেগুলো জেনে খনেই মানুষকে বিভ্রান্ত এবং সত্যকে হের প্রতিপন্ন করার উদ্দেশ্যে মিথ্যা অভিযোগ আনয়ন করেছে। কারণ মহানবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) শান্তি প্রতিষ্ঠার সর্বপ্রকার চেষ্টা এবং তাঁর বিরোধিতা ও মিথ্যা প্রোপাগাভার প্রতি চরম ধৈর্য ধারণ এবং নিজের ও স্বীয় অনুসায়ীদের প্রতি অত্যাচার ও নির্যাতন সহ্য করেছেন। অতঃপর কুরাইশরা নবীজিকে হত্যার ষড়যন্ত্র করলে তিনি মক্কা থেকে মদীনার হিষরত করতে বাধ্য হন। এর পরও কুরাইশরা মদীনা আক্রমণের প্রয়াস চালালে নবী করীম (সা.) মুসলমানদের আত্মরক্ষার জন্য যুদ্ধের অনুমতি দেন। যুদ্ধ ক্ষেত্রেও তিনি একজন শান্তিপ্রিয় মানুব হিসেবে যুদ্ধের নীতিমালা মেনে চলেন, বিজয়ের পর বিজিতদের প্রতি দয়া ও ক্ষমা প্রদর্শন করেন। এতদসত্ত্বেও তিনি বিজয়ের পর কাউকে ইসলাম গ্রহণে বাধ্য করেননি বরং তাদেরকে স্বীয় ধর্মে বহাল থাকতে অথবা সম্ভুষ্টচিত্তে ইসলাম গ্রহণ করতে পূর্ণ স্বাধীনতা প্রদান করেন। আর তিনি ধর্মকে তাদের নিকট আকর্বিত করেছেন, তরবারী ব্লারা নর-যা কিছু লোকেরা দাবী করছে। এই মর্মে কবি বলেন: ১৪৩

"তারা (ইসলামের শক্ররা) বলে যে, আপনি যুদ্ধ করেছেন, অথচ আল্লাহর রাসূলগণ মানুষ হত্যার জন্য প্রেরিত হননি এবং তাঁরা রক্ত প্রবাহিত করার জন্যও আসেননি। এটা তাদের অজ্ঞতা, অলীক কল্পনা ও মিথ্যাচারিতা; আপনি কলমের দ্বারা বিজয় লাভের পর তরবারীর দ্বারা বিজয় অর্জন করেন। তাহলে প্রত্যেক সন্ত্রান্ত ব্যক্তি ক্ষমার আশা নিয়ে আপনার নিকট আসতো না এবং অজ্ঞ ও সাধারণ ব্যক্তিদের প্রতি আপনার তরবারী যিন্মাদার হতো না।"

অতঃপর কবি আহমাদ শাওকী একই কাসীদায় পুনরায় যুদ্ধের প্রসঙ্গে বলেন যে, মহানবী হযরত মুহান্দদ (সা.) মুসলমানদেরকে যুদ্ধের নীতিমালাসহ সবকিছু শিক্ষা দিয়েছেন এবং তালেরকে তিনি নিজেদের ধর্ম ও মাতৃভূমি রক্ষার জন্য যুদ্ধ করার কৌশল শিক্ষা দিয়েছেন। এ প্রসঙ্গে তিনি নবী কারীম (সা.)কে সম্বোধন করে বলেন: ১৪৪

১৪৩. আল-শাওকিয়্যাত ,১ম খণ্ড , পৃ. ২০১।

১৪৪. আল-শাওকিয়্যাত , ১ম খণ্ড, পৃ. ২০২।

# دَعَوْتَ لَهُمْ لِحِهَاد فِيْهِ سُوْدُدُهُمْ \* وَالْحَرْبُ أَسُّ نِظَامِ الْكُوْنِ وَالْأَمْمِ لَلَّوْلَاتِ فِي زَمَنِ \* مَا طَالَ مِنْ عَمَدٍ، أَوْ قَرَّ مِنْ دُهُم

"(হে নবী!) আপনি তাদেরকে সবকিছু শিক্ষা দিয়েছেন যা তারা জানতো না, এমনকি যুদ্ধ এবং এর ভেতর যা কিছু দুর্নামের বিষয় রয়েছে। আপনি তাদেরকে এমন জিহাদের প্রতি আহ্বান করেন, যাতে রয়েছে তাদের সার্বভৌমিক নেতৃত্ব; আর যুদ্ধ হচ্ছে সৃষ্টিকুল ও জাতিসমূহের শৃংখলার ভিত্তি। যদি সার্বভৌমত্ব না থাকতো তাহলে আমরা কোনকালে রাষ্ট্রগুলোর অন্তিত্ব খুঁজে পেতাম না অথবা সাধারণ মানুবের হায়িত্ব সন্তব হতো না।"

রাসূলুল্লাহ (সা.) এর সমরনীতি সম্পর্কে কবি আহ্মাদ শাওকী তাঁর আল-সীরাত আল-দাবাবিয়্যা দিন্দুল নি কাসীদায় বলেন:১৪৫

> فَمَا مَقَالُ الْجَاهِلِ الْمُفَنَّدُ \* تَأْسَّنَ الإِسْلاَمُ بِالْسُهَنَّدِ؟ كُلُّ غُزَاةِ لِلنَّهِيِّ حَقَّهُ \* لَمْ يَعُدْ فِي حَرْبِ فُرَيْشِ حَقَّهُ لَيْسَ سَوَاءً كُلُّهَا الْقَوَانُ \* لاَ يَسْتَوِي الدَّفَاعُ وَالْعُنْوَانُ هُمْ بَلَغُوا نِهَايَةً التَّسَرُّدِ \* وَطَرَدُوا الإِسْلاَمَ كُلُّ مَطْرَدِ

"অনন্তর আন্ত, অজ্ঞ ব্যক্তির কথা কি ঠিক? সুতরাং অজ্ঞ আন্ত ব্যক্তির বক্তব্য ইসলাম ভারতবর্বে
নির্মিত তরবারীর বারা প্রতিষ্ঠিত হয়েছে তা কি সঠিক? নবী করীম (সা.) এর প্রতিটি যুদ্ধের যথার্থতাকে
কুরাইশদের যুদ্ধের যথার্থতার ব্যাপারে সমান বলে বিবেচনা করা যায় না। এলের (কুরাইশ) প্রতিটি
পুনঃ পুনঃ যুদ্ধ সমান নয়, কারণ আত্মরক্ষামূলক ও আক্রমণাত্মক যুদ্ধ সমান হতে পারে না। তারা
(কুরাইশ) বিদ্রোহের প্রান্তিক সীমায় পৌছে ছিল এবং তারা ইসলামকে সর্বপ্রকার বর্জন করেছিল।"

কবি প্রাথমিক যুগের যুদ্ধ-বিগ্রহগুলোকে ইসলামী 'আকীদা ও সত্য রক্ষার জন্য পরিচালিত হওয়ায় সেগুলোকে পবিত্র জিহাদরূপে আখ্যায়িত করেন 'আল-হামবিয়্যা আল-নাবাবিয়্যা' শীর্ষক কাসীদায় রাসূলুক্লাহ (সা.) এর প্রতি সম্বোধন করে কবি বলেন: ১৪৬

আর (হে নবী!) যখন আপনি রাগান্বিত হন তখন অবশ্যই সেই ক্রোধ সত্যের ও ন্যায়ের জন্য হয়ে থাকে, যা হিংসা ও বিদ্বেষবশতঃ নয়। আপনায় নিকট সত্য প্রতিষ্ঠার ক্ষেত্রে যুদ্ধ হচ্ছে একটি ধর্মীয় বিধান, কারণ কোন কোন মারাত্মক বিষ থেকে ঔষধ তৈরী হয়ে থাকে।"

কবি মনে করেন যে, যুদ্ধ প্রতিমাবাদের অপবিত্রতা থেকে মানুষকে পবিত্র করার মহৌবধ। মানব দেহের কোন অদে পচন ধরতে অসচেছদের মাধ্যমে যেমন মানুষকে বাঁচিয়ে রাখা হয়। অনুরূপভাবে ইসলাম মানবগোষ্ঠীর অত্যাচারী, দুর্নীতিবাজ, আইন-শৃংখলা বিনম্ভকারী গুটি কতক

১৪৫. দুওয়াল আল-আন্নব ওয়া উযামা আল-ইসলাম, পৃ. ২৫-২৭।

১৪৬. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৬-৩৮।

শোষকদেরকে যুদ্ধের মাধ্যমে নিধন করে আপামর জনগোষ্ঠীকে শান্তি, স্বাধীনতা ও ন্যায়-নীতির সাথে বাঁচার ব্যবস্থা করেছে। কবির ভাষায়:<sup>১৪৭</sup>

"রাস্লুরাহ (সা.) এর যুদ্ধসমূহ কতইনা মহান। এতে উদ্দেশ্য ছিল আল্লাহ তা আলার সম্ভৃষ্টি লাভ অথবা সত্যের উন্নীত করণ। এতে মহান আল্লাহর সৈনিকদের জন্য ছিল অনেক দুঃখ-দুর্দশা, আর এর পশ্চাতে বিশ্ব-জগতের জন্য সুখ-সাচহন্দ্য নেমে আসে। তারা পথভ্রষ্টতার উপর এমন আঘাত হানেন যে, তা দুরীভূত হয়ে যায়; অনন্তর অঞ্জতা ও পথভ্রষ্টতার উপর ক্ষমা প্রাধান্য লাভ করে। তারা যুদ্ধের মাধ্যমে স্থারী শান্তি প্রতিষ্ঠা করেন, আর অনেক সময় রক্তপাত রক্তপাতকে প্রতিহত করে।"

এমনিভাবে আহমাদ শাওকী ইসলামে ধর্মান্তরিত করার জন্য রক্তপাত করার অভিযোগকে খন্তন করে বলেন যে, মানুষের স্বাধীনতা ও অধিকার এবং তাদের বিশ্বাসাদি হরণ করার ব্যাপারে সীমালভ্যনথেকে মুক্ত। কারণ ইসলামী তরবারী অক্ততার ভিত্তিতে আত্মন্তরী অবাধ্য অবিশ্বাসী কাফিরদের বিরুদ্ধে মুদ্ধ করেছে এবং ন্যায়-পরায়ণতা ও মহৎ মানবিক জীবনের দ্বারা ঘাতক অমন্বলের আচ্ছাদন করেছে। এই নীতির উপরই খ্রিষ্টধর্ম মানব জীবনের সংরক্ষণ এবং খ্রিষ্টীয় সমাজের ভেতরে মহৎ জীবন চলমান থাকার জন্য প্রতিষ্ঠিত হয়। এই মর্মে কবি বলেন: ১৪৮

"উজ্জ্ব খ্রিষ্টধর্মকে জিজ্ঞাসা কর যে তা অত্যাচারী বিদ্রোহী কামনা-বাসনা থেকে কতইনা সুরা পান করেছে। যদি না উহার রক্ষাকারীগণ তরবারীর দ্বারা এর সাহায্যের জন্য এগিয়ে না যেত, তাহলে মুমুতা ও দুরার মাধ্যমে কোন উপকার সাধিত হতো না।"

এই ভূমিকার পর মহান আল্লাহর একত্বাদ ও তার ধর্মগ্রন্থস্থে বিশ্বাসী এবং মতের স্বাধীনতার সংরক্ষক 'আকীদাসমূহ আন্থান্থাপনকারী জাতিসমূহের মধ্যে ঐক্যের বাণীর উপর সকল ধর্মের মাঝে পরস্পর প্রীতি ও সমঝোতার প্রতি আহ্বান করেন। আর তিনি অত্যাচারী যোদ্ধাদের থেকে ধর্মকে রক্ষার সহায়ক তরবারীকে এর ভূমিকা পালনের পর একে বর্জন করে ইসলামের চিরন্তন শান্তি প্রতিষ্ঠার প্রতি এগিয়ে আসার আহ্বান জানিয়ে বলেন: ১৪৯

"সুতরাং তরবারীকে এমন সময় ছেড়ে দাও যখন এতে কল্যাণ সাধিত হয়, কারণ একদিন তরবারীর আবশ্যকতা থাকে অতঃপর এর প্রয়োজনীয়তা ফুরিয়ে যায়।"

১৪৭. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পু. ৪০।

১৪৮. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পু. ২০১।

১৪৯. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ.২১৪।

### ইসলামের উদারতা ও মহানুভবতা

আহমাদ শাওকী তাঁর কিবার আল-হাওয়াদিস ফী ওয়াদী আল-নীল كِيَارُ الْحَوَادِثِ فِيْ وَادِي नीर्वक কাসীদায় ইসলামের উদায়তা, মহানুভবতা ও সংবেদনশীলতা বর্ণনা করে বলেন যে, মুসলমানদের বিভিন্ন দেশ জয় করার পভাতে উদ্দেশ্য ছিল সেগুলোকে নতুনভাবে গড়া, সেখানকার দুর্বল লোকদের প্রাপ্য অধিকার প্রদান ও প্রশাসনে ন্যায়-পরায়ণতার মাধ্যমে শাসিতদের উনুতি বিধান। কবির ভাবায়: ১৫০

وَعَلاَ الْـحَقُّ بَيْنَهُمْ وَسَنَا الْفَضَّ \* لَ ، وَنَالَتْ حُفُوقَهَا الضُّعَفَاءُ تَحْمِلُ النَّحْمَ، وَالْوَسِيْلَـةَ ، وَالْسِيْ \* زَانَ مِنْ دِيْنِهَا إِلَى مَنْ تَشَاءُ وَتُنْلُ الْوُحُودَ مِنْ مِنْ فَضَامًا \* هُـوَ طِبُّ الْوُحُودِ، وَهُوَ الدَّوَاءُ

"আর মুসলমানদের পদার্পণে লোকদের মধ্যে সত্য প্রাধান্য পায়, মহন্ত্র উন্নীত হয় এবং দুর্বল লোকেরা তাদের অধিকারসমূহ লাভ করে। তারা তাদের ধর্মের নক্ষত্ররূপ আলো, মধ্যম পস্থা ও ন্যার-নীতি যাকে খুশী তার নিকট বহন করে নিয়ে যার। আর অন্তিত্বকুল ইসলাম ধর্মের শৃংখলা লাভ করে যেন রাসূলুব্লাহ (সা.) হচ্ছেন অন্তিত্বকুলের চিকিংসক আর ইসলাম হচ্ছে ঔষধ।"

আহমাদ শাওকী তাঁর 'নাহজ আল-বুরদা' وَالْ الْمُوْلِينَ কাসীদার আরো বলেন যে,
মুসলমানরা প্রাচ্য ও পাশ্চাত্যে যেখানেই বিজয়ী হয়েছে, সেখানেই তারা শিক্ষা-দীক্ষা, ন্যার-নীতি ও ধর্ম
পরায়ণতার বারা তথাকার অধিবাসীদের পরিতৃপ্ত করেছে। বিভিন্ন জাতিরা তাদের প্রতি মুসলমানদের
সুমহান আচরণের প্রশংসা করেছে। মুসলমানগণ এসব বিজয় ও প্রশাসন করার ক্ষেত্রে কোমল আচরণ,
ন্যার-নীতি, মর্বাদা প্রদর্শন ও উদার মনোভাব প্রদর্শন এবং বিজিতদের রক্ষণাবেক্ষণ করেছে। এটিই
মুসলমানদের মর্বাদা ও গোঁরবের পরিচারক। কারণ ইতোপূর্বে কোন বিজয়ী বিজিত দেশে লোকদের
প্রতি শক্তির দাপট, নিপীড়ন ও ধ্বংস করা ছাড়া মুসলমান বিজয়ীদের অনুরূপ উদারতা দেখারনি। কবির
ভাষায়: ১৫১

كُمْ شَــيَّذَ الْـُصْلِحُوْنَ الْعَامِلُــوْنَ بِهَا \* فِي الشَّرْقِ وَالْغَرْبِ مُلْكاً بَاذِخَ الْعِظَمِ لِلْعَــِلْمِ، وَالْعَدْلِ، وَالتَّـنَّدِيْنِ مَا عَــزَمُوا \* مِنَ الأُمُوْرِ، وَمَا شَدُّوا مِنَ الْحُـــزُم لاَ يَهْدِمُ الدَّهْــرُ رُكْناً شَادَ عَدَّلُــهُمُ \* وَحَائِطُ الْبَغْيِ إِنْ تَلْــَــهُ يَــنَهـــدِمُ

"মুসলিম সংকর্মশীল সংকারকগণ প্রাচ্য ও পান্চাত্যে উচ্চ মর্যাদাসম্পন্ন কতইনা রাজ্য গড়েছেন। বিভিন্ন ব্যাপারে তাদের সিদ্ধান্ত এবং বৃদ্ধিমন্তার ভিন্তিতে তারা জ্ঞান-বিজ্ঞান, ন্যায়-পরায়ণতা এবং সভ্যতা প্রতিষ্ঠা করেন। তাদের ন্যায়-পরায়ণতার দ্বারা সুদৃঢ় কোন জন্তকে কালচক্র ধ্বংস করতে পারবে না, অথচ বিদ্রোহীর নির্মিত প্রাচীর তার স্পর্শের দ্বারাই ধ্বংসপ্রাপ্ত হয়।"

এই প্রসঙ্গে কবি আহ্মাদ শাওকী 'আল-হামযিয়া আল-নাবাবিয়া।' الْهَمْزِيَّةُ النَّبُويَّةُ النَّبُويَّةُ কাসীদায় আরবদের বিজয়সমূহের প্রতি ইঙ্গিত করে বলেন যে, আরবদের বিজয়ের পরিধি সম্প্রসায়ণের

১৫০. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩০।

১৫১. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ২০৪-২০৫।

পশ্চাতে ছিল বিজিতদের প্রতি মমত্বোধ, ন্যায়-নীতি, ক্ষমা প্রদর্শন, সংবেদনশীলতা। এর বরূপ তুলে ধরে তিনি বলেন যে, বীরত্বের সাথে কোমল মনের সংযোজন না হলে সেটি পাবভতার পর্যবসিত হয়। আর যুদ্ধের ক্ষেত্রে সমরনীতি অনুসৃত না হলে সেটির মাধ্যমে অর্জিত বিজয় মর্যাদার পরিচায়ক না হয়ে কলংক ভেকে আনে। তাইতো বৃহৎ শক্তির অধিকারী অহংকারীরা যুদ্ধ-বিগ্রহ ঘটার, আর দুর্বলেরা এর ধ্বংসযজ্ঞের শিকারে পরিণত হয়। কবির ভাবায়: ১৫২

"নিক্যাই সাহসিকতা লোকদের মধ্যে পাবততায় পরিণত হয়, যদি না একে কোমলতা ও বদান্যতা দ্বারা অলংকৃত করা হয়। আর যুদ্ধ বিভিন্ন জাতির গৌরবের অংশ বিশেষ, তবে যদি তারা এতে সীমালংঘন করে তাহলে তারা যে গৌরবের দাবী করে তা মুক্ত হয়ে যায়। আর যুদ্ধ এমন যে শক্তিশালীরা ক্ষমতার দাপটে একে উৎসাহিত করে, আর দুর্বলরা এর ধ্বংসের যাতাকলে নিস্পেবিত হয়।"

আহমাদ শাওকী তাঁর 'আইয়ৣহা আল-নীল' الله শির্মক কাসীদায় প্রাচীন মিসরের দৃষ্টাপ্ত উল্লেখ করে প্রমাণ করেন যে, রোমানদের শাসনাধীনে মিসরের কিব্তী জাতি ধর্মীয় উৎপীড়ন, নির্যাতনের বারা এমন জফন্যভাবে নিস্পেবিত হয়, যে তথু আলেকজান্দ্রিয়াতেই স্মাট জাষ্টিনিয়ান (৪৮২-৫৬৫ খ্রি.) এর নির্দেশে প্রায় দুই লক্ষ মিসয়য় নির্মাভাবে নিহত হয়। অতঃপর মুসলিম শাসনামলে কিব্তিরা প্রভূত কল্যাণ, সুমহান উদায়তা ও আজ্মর্যাদা লাভ করে। মুসলমানয়া সেখানে বহুমুখী নির্মাণ ও উল্লয়নের বায়া দেশের ও দেশবাসীর সৌন্দর্য বৃদ্ধি করে। কবি আরব বিজয়ীদের প্রস্তের আরো বলেন যে, তারা অশ্বারোহী সৈনিক হিসেবে অশ্বপৃষ্ঠে আরোহণ করে সর্বদা যুদ্ধের জন্য প্রভূত থাকতেন। তাদের তরবায়ীসমূহ স্ব স্থাপে রক্ষিত থাকত। কারণ সুর্যোগালি তাদেরকে শক্রদের বিরুদ্ধে অন্তবারা পরণ করত এবং কোববদ্ধ করেত। এভাবে তারা অত্যাচার বা সীমালংখনমূলক কোন কাজ করত না। এতে শক্ররা তাদের ভয়ে প্রকম্পত হত।

কবি আহমাদ শাওকী অত্যন্ত সুন্দরভাবে মিসর বিজয়ী মুসলিম বীর সেনাপতি 'আমর বিন আল-'আস (মৃ. ৪৩ হি./৬৬৪ খ্রি.)কে একটি জীতিপ্রদ দৃশ্যে উপবিষ্ট অবস্থায় চিত্রিত করেন যে, ইসলামের মুকুটে তার উন্নত শির মহিমান্বিত, ন্যায়-পরায়ণতায় তিনি গৌরবান্বিত, আর তাঁর চতুর্দিকে মিসরবাসী খ্রিষ্টান ও ইয়াহুদী তার জন্য প্রার্থনারত। কারণ এই মুসলিম বিজয়ের সুবাদে মিসরবাসী সত্য ধর্ম, উন্নত আরবী ভাষা লাভ করে। কিছু সময় যেতে না যেতেই মিসর ইসলাম ও আরবী ভাষার দুর্গে পরিণত হয়। মিসরীয়গণ আমর বিন আল-আসের উদারতা বুঝতে সক্ষম হয়, তার মধ্যে দুর্বল ও শোবিতরা সকলেই নিরাপদ আশ্রয়স্থল শুঁজে পায়। কবির ভাষায়: ১৫৩

১৫২. আল-শাওকিন্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৪০।

১৫৩. আল-শাওকিয়্যাত, ২য় খণ্ড, পৃ. ৭৩।

"আমর বিন আল-আস খেজুর পাতার পাটিতে মুকুট পরিহিত এবং মহান আল্লাহর সন্মানের হারে অলংকৃত। তাঁর জন্য বিনয়াবনত অবস্থায় ইয়াহুদী ধর্মের ধর্মযাজকগণ প্রার্থনা করছে ও হ্যরত ঈসা (আ.) এর অনুসারী পাল্রীগণ সেখানে তাঁর কল্যাণ কামনা করছে।"

আহমাদ শাওকী ইসলামের আকীদার স্বাধীনতা ও মনের উদারতার চাহিদানুযায়ী জীবন যাপন করেন। কলে তাঁর কবিতায় পংক্তিতে পংক্তিতে ইসলাম ও মুসলমানদের উদারতার আদর্শ ফুটে উঠে। কবি তাঁর 'মাস্জিলু আয়া সুফিয়া' কেন্দুটো কৈ শীর্ষক কবিতায় ওসমানী তুর্কীদের য়ায়া ১৩৩৬ হি./১৯১৮ সালে 'আয়া স্ফিয়া' গীর্জাকে মস্জিদে পরিণত হওয়াকে একটি পরম সমাহার ও সমন্বর হিসেবে চিত্রিত করে বলেন যে, এটি পূর্বে ঈসায়ী উপাসনালয় ছিল; অতঃপর আয়াহ তা আলার ইচ্ছার ইসলামী উপাসনালয়ে পরিণত হয়েছে। কবির ভাষায়: ১০৪

"একটি গীর্জা মসজিদে পরিণত হয়, এটি একজন নেতার পক্ষ থেকে অন্য একজন নেতার প্রতি উপহার স্বরূপ। এটি ছিল হ্যরত ঈসা (আ.) এর পবিত্র স্থান, অনন্তর এটা পবিত্র আত্মা জিব্রাঈল (আ.) এর আইমাদ মুহাম্মদ (সা.) এর নিকট এসে পৌছে।"

"মাসীহ ঈসা (আ.) এর জন্মোৎসব ও আহমাদ মুহাম্মদ (সা.) এর জন্মোৎসব উজ্জ্বল ও সুন্দর
দু'টি স্রোতধারায় উভয়ে সমাগত। পরোপকারিতার জন্মোৎসব এবং একটি নেতৃত্বের হিযরত উভয়টিই
বিত্তীর্ণ পৃথিবীর অবস্থা পরিবর্তন করে দিয়েছে।"

এতে আন্তর্য হওয়ার কিছু নেই যে, আহমাদ শাওকী তাঁর যুগের মুসলমানদের সম্পর্কে উপলব্ধি করেছেন যে, তাদের আল্লাহর সম্ভষ্টির পথে চলা কর্তব্য, যাতে তিনি এক সাথে মাসীহ হযরত ঈসা (আ.) এবং মহানবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) এর পথদ্বয়ের উপর তাঁর নিকট তাদের মধ্যে প্রিয়তম ও সম্ভান্ত হতে পারেন। কারণ পূণ্য ধর্মের ভিন্তিতে মানুবের মধ্যে কোন পার্থক্য করে না, বরং এটা বিভিন্ন ধর্মের মধ্যে সম্মিলনের নামে প্রতিটি মানুষকে সম্মানিত করে। এ সম্পর্কে কবি বলেন: ১৫৬

১৫৪. আল-শাওকিয়্যাত, ২য় খণ্ড, পৃ. ২৫।

১৫৫. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৮৬।

১৫৬. আল-শাওকিয়্যাত, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৪৬।

# كَمَائِدَةِ الْسَبِيْحِ ، يَقُومُ بُؤسٌ \*حَوَالَيْهَا، وَتَعْقُدُ بَائِسَاتُ

আল্লাহর বান্দাদের মধ্যে তাঁর নিকট সর্বাধিক সম্মানিত হচ্ছেন তাঁর সৃষ্টিকুলের মধ্যে সম্রান্ত চিকিৎসক (সান্ত্রনাদানকারী) যেমন মাসীহ হ্যরত ঈসা (আ.) এর দন্তরখানা (খাবারের টেবিল); যার চতুর্দিকে দুঃখী লোকেরা দাঁড়াতো এবং দুঃখিনী মহিলারা বসতো।"

কবি তাঁর 'আল-দাস্ত্র আল ওসমানী' الدُّسَتُورُ الْخُنَا الْمُتَّارِ الْخُنَا الْمُتَّارِ الْخُنَا الْمُتَّارِ الْخُنَا الْمُتَّارِ الْمُتَّارِ الْمُتَّارِ الْمُتَّارِ الْمُتَّارِ الْمُتَّارِ الْمُتَا الْمِنْ الْمُتَا الْمِنْ الْمُتَا الْمُتَالِقِيْمِ الْمُتَالِمِ الْمُتَا الْمُتَا الْمُتَا الْمُتَالِمِ الْمُتَالِمِ الْمُتَالِمِ الْمُتَالِمِ الْمُتَالِمِيْمِ الْمُتَالِمِ الْمُتَالِمِيْمِ الْمُتَالِمِيْمِ الْمُتَالِمِيْمِ الْمُتَالِمِيْمِ الْمُتَالِمِيْمِ الْمُتَالِمِيْمِ الْمُعَلِيْمِ الْمُتَالِمِيْمِ الْمُتَالِمِيْمِ الْمُتَالِمِيْمِ الْمُعِلَّمِيْمِ الْمُتَالِمِيْمِ الْمُعِلَّمِيْمِ الْمُعِلِمِيْمِ الْمُتَالِمِيْمِ الْمُعَلِمِيْمِ الْمُعَلِمِيْمِ الْمُعَلِمِيْمِ الْمُعِلَّمِيْمِ الْمُعِلَّمِيْمِ الْمُعِلِمِيْمِ الْمُعَلِمِيْمِيْمِ الْمُعِلِمِيْمِ الْمُعِلِمِيْمِ الْمُعَلِمِيْمِ الْمُعِلَّمِيْمِ الْمُعِلَّمِيْمِ الْمُعِلِمِيْمِ الْمُعِلِمِيْمِ الْمُعَالِمِيْمِ الْمُعَلِمِيْمِيْمِ الْمُعَلِمِيْمِ الْمُعِلِمِيْمِيْمِ الْمُعِلِمِيْمِيْمِيْمِ الْمُعِلِمِيْمِيْمِ الْمُعِلِمِيْمِيْمِ

اَلدِّيْنُ لِلَّهِ، مَنْ شَاءَ الإِلَهُ هَـــدَى \* لِكُلِّ نَفْسٍ هَوَى فِي الدِّيْنِ دَاعِيْهَا مَا كَانَ مُخْتَلِفُ الأَدْيَانِ دَاعِيهِ \* إِلَى اخْتِلاَفِ الْبَرَايَا ، أَوْ تَعَادِيْهَا الْكُنْرَى لِوَاعِيْهَا اللَّهُ أَنْ الْحَكْمَةِ الْكُنْرَى لِوَاعِيْهَا مُحَـبَّةُ الله أَسُلُ فِي مَرَاشِدِهَا \* وَخَشْيَةُ الله أَسُ فِـــيْ مَبَانِيْهَا مُحَاتِيْهَا الله أَسُ فِـــيْ مَبَانِيْهَا

"ধর্ম আল্লাহ তা'আলার জন্য, মহান আল্লাহ যাকে চান তাকে সংপথে পরিচালিত করেন; ধর্মের ব্যাপারে প্রত্যেক মানুবের ভালবাসা রয়েছে যা এর প্রতি আহ্বান করে থকে। বিভিন্ন ধর্ম মানুষের মধ্যে মতবিরোধ অথবা পারস্পরিক শক্রতার দিকে আহ্বান করে না। ধর্মগ্রহুসমূহ রাসূলগণ এবং যাবতীয় ধর্ম হচ্ছে সংরক্ষণকারীর জন্য সর্বশ্রেষ্ঠ জ্ঞানভাভার। সকল ধর্মের শিক্ষাবলীর মূল হচ্ছে মহান আল্লাহর ভালবাসা এবং এগুলোর সৌধসমূহের ভিত্তি হচ্ছে আল্লাহর ভর।"

### ইসলাম বাবতীয় ধর্মের পরিসমাপ্তকারী

আহমাদ শাওকী কিবার আল-হাওয়াদিস ফী ওয়াদী আল-নীল كِبَارُ الْحَوَادِثِ فِيْ وَادِي الْحَوَادِثِ فِي الْحَمَّ الْحَمَّةِ الْحَمَّةُ الْحَمَّةُ الْمَحْمُ الْحَمَّةُ الْمَالِكُمُ الْحَمَّةُ اللهُ الْمِصْلَامُ الْحَمَّةُ الْمَالِكُمُ الْمُحَمَّةُ الْمَالِكُمُ الْمُحَمَّةُ الْمَالِكُمُ الْمُحَمَّةُ اللهُ الْمُحَمِّةُ اللهُ الْمُحَمَّةُ اللهُ الْمُحَمِّةُ اللهُ الْمُحَمَّةُ اللهُ الْمُحَمِّةُ اللهُ الْمُحَمَّةُ اللهُ الْمُحَمِّةُ اللهُ الْمُح

"নিশ্চয়ই আল্লাহর নিকট একমাত্র মনোনীত দ্বীন হচ্ছে আল-ইসলাম।"

১৫৭. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ২৮৯।

১৫৮. আল-কুরআন, স্রা আল-ইমরান: ৩, আয়াভ: ১৯।

ঐশী ধর্মগ্রহকে আলো ও সংপথ প্রদর্শনকারীরূপে উপস্থাপন করে কবি আহমাদ শাওকী বলেন যে, আল্লাহ রাব্দুল আলামীন পবিত্র কুরআনের উজ্জ্বল আলাত অবতীর্ণ করে তাঁর ইচ্ছানুযায়ী লোকদেরকে হিলায়াত করেন। আলোর বারা আলো যেমন রহিত হয় তল্লপ পূর্ববর্তী ধর্মগ্রন্থতার সারনির্বাস আল-কুরআনে সন্নিবিষ্ট হওয়ার ফলে পূর্ববর্তী নবী-রাসুলগণের ধর্ম গ্রন্থসমূহ রহিত হয়ে যায়। কবির ভাবায়: ১৫৯

"আল-কুরআনের ঐ আরাতগুলো এমন যে আল্লাহ পাক এগুলোকে আলোকবর্তিকা হিসেবে প্রেরণ করেন, যদারা তিনি যাকে ইচ্ছা সংপথ প্রদর্শন করেন। এগুলো নদী ও রাসূলগণের নীতিকে রহিত করে যেমন আলো আলোকে রহিত করে।"

অতঃপর কবি ইয়াহ্দী ও খ্রিষ্ট ধর্মছয়ের বিরুদ্ধাচরণ না করে এ দুটির প্রতি বিশ্বাস ও মর্যাদারেথে ইসলাম কর্তৃক পূর্ববর্তী ধর্ম ও ধর্মগ্রহুসমূহ রহিত হওয়ার কথা কোমল ও সুন্দরভাবে উপস্থাপন করেছেন। কেননা ইসলামের পূর্বেকার ধর্মগুলো আলো ও সৎপথ প্রদর্শক হিল, ইসলাম নতুন সৎপথ নিয়ে আসে। এর বারা কবি বুঝাতে চাচ্ছেন যে ইসলামের পূর্বে যা কিছু ছিল সেগুলোও এর স্বজাতীয়, কিছু ইসলাম সেগুলোর চেয়ে শক্তিশালী, অধিক স্পষ্টতর ও স্ক্রুত্ম। ইয়াহ্দী ওপ্রিষ্টধর্মের নবীদয়ের পর দীর্ঘদিন বাবত মানবতা অন্যায় ও অন্ধকারের যে অমানিশায় ছেয়ে পড়ে, তা থেকে মানুবকে আলো ও ন্যায়ের পথে উদ্ধার করার জন্য মানব সমাজের বিবর্তনে সকল যুগের দিশারী, সকল স্থানের উপযোগী একটি সার্বজনীন ধর্মের প্রয়োজন অনুভূত হচ্ছিল, আর এটিই হচ্ছে মহানবী হয়রত মুহাম্মদ মুত্বকা (সা.) কর্তৃক প্রতিষ্ঠিত আল-কুরআন ভিত্তিক জীবন ব্যবস্থা ইসলাম। এ প্রসঙ্গে আল-হামিয়িয়া আল-নাবাবিয়্যা' গ্রিকার্ট্র নির্বালয় কবি বলেন: ১৬০

"স্মারক গ্রন্থ আল-কুরআন! আপনার প্রতিপালকের সর্বশ্রেষ্ঠ নিদর্শন যাতে অলৌকিক যটনাবলী অন্থেষণকারীর জন্য রয়েছে পর্যাওতা। এর দ্বারা দীপ্তিময় 'তাওরাত' রহিত হয়, আর প্রজ্ঞাময় 'ইঞ্জীল' পশ্চাতে সরে যায়।"

বেহেতু দ্বীন ইসলাম জাগৃতি ও গঠনের লক্ষ্যে পরন্পর সহযোগিতা ও সহমর্মিতার প্রতি জাতিসমূহের চালিকা শক্তি সেহেতু আরব কবি-সমাট আহমাদ শাওকী এর দ্বারা সাম্প্রদায়িক বিচ্ছিন্নতা, ধর্মীয় গোঁজামীর উৎখাতকারী এবং সকল মানুবের জন্য আল্লাহর একত্বাদে ও অনুভূতিসমূহের ঐক্যে দিকটবর্তীকারী হিসেবে ইসলাম ধর্মকে কামনা করেছেন। কারণ মানবস্রষ্টা তাদের মধ্যে কোন পার্থক্য বিধান করেননি বরং তাদেরকে সংস্কৃতিবান করার জন্য তাদের নিকট নবী-রাস্ল প্রেরণ করেছেন, আর আসমানী কিতাবসমূহে কোনরূপ পার্থক্য করেননি। সূতরাং কবির দৃষ্টিতে একমাত্র ধর্মই সকল মানুবকে

১৫৯. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩০।

১৬০. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৭।

ঐক্যবদ্ধ করতে পারে। এ প্রসঙ্গে 'আল-ইল্ম ওয়া আল-তা লীম ওয়া ওয়াজিব আল-মু'আল্লিম'

শীর্ষক কবিতায় আহমাদ শাওকী বলেন: ১৬১

"(হে আল্লাহ!) আপনি তাওরাত দিয়ে হযরত মূসা (আ.) কে পথপ্রদর্শক হিসেবে প্রেরণ করেন এবং বিবি মরিয়ম তনয় (হযরত ঈসা (আ.)) কেও প্রেরণ করেন, অনন্তর তিনি ইঞ্জীল শিক্ষা দেন। আর হযরত মুহাম্মদ (সা.) এর মাধ্যমে আপনি অলংকারপূর্ণ বর্ণনার দ্বারা ঝর্ণা প্রবাহিত করেছেন ফলে তিনি হাদীস পান করেন এবং ঐশীগ্রন্থ (আল-কুরআন) লাভ করেন।"

১৬১. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৮১।

# চতুর্থ পরিচ্ছেদ মুসলিম খিলাফতের প্রশংসা

আহমাদ শাওকী ইসলামের দ্বারা মর্যাদাবোধসম্পন্ন এবং এর ক্ষমতার উপকরণাদির সাথে সংশ্লিষ্ট একজন খাঁটি মুসলমান। তিনি ছিলেন 'খিলাফত' তথা ইসলামী রাষ্ট্রের সমর্থনকারী, মুসলমানদের ঐক্য ও তাঁদের সংহতিতে উৎসুক এবং মহান আল্লাহর পুরস্কারের প্রতি আগ্রাহাদিত। কবি 'খিলাফাত আল-ইসলাম' خِلاَفُهُ الْإِسْلامِ শীর্ষক কাসীদায় উল্লেখ করেন যে, তিনি আল্লাহ রাব্বুল আলামীন ও তাঁর ধর্মের প্রতি ভালবাসাবশতঃ খিলাফতের পক্ষাবলম্বন করেছেন এবং বাকী জীবনও তিনি মুসলিম খিলাফতের রক্ষক ও সমর্থক হিসেবে অতিবাহিত করবেন। কবির ভাষায়ং ১৬৩

"আমার মতে খিলাফতের আমল হচ্ছে প্রতিরক্ষাকারীর নিপূণতার দ্বারা তাঁর সিংহাসনের প্রথম রক্ষক। খিলাফতের প্রতি ভালবাসা হচ্ছে মহান আল্লাহর সন্তাকে ভালবাসা এবং সত্য ও সংস্কারকে ভালবাসা, যা অতীতে ছিল এবং সব সময় থা কবে।"

'দুওয়াল আল-আরব ওয়া উবামা আল-ইসলাম' وُوَلُ الْعَرَبِ وَعُظَاءُ الإِــُـــلاَمِ नीर्वक কাব্যগ্রন্থে কবি আহমাদ শাওকী ইসলামের আবির্ভাবকাল থেকে খুলাফারে রাশেদীন, বনু উমাইয়া, বনু আব্বাস ও ফাতেমীয় খিলাফতের গতন পর্যন্ত মুসলমানদের ধারাবাহিক ইতিহাস বর্ণনা করেছেন। ১৬৪ বেমন:-

১৬২. 'থিলাফত' ঠিড্ শব্দের আডিধানিক অর্থ প্রতিনিধিত্ব করা, হুলাভিষিক্ত হওয়া, কারো মৃত্যু বা অপসারণ হওয়ার পর তার হানে উপবেশন করা, কারো অনুপস্থিতিতে তার শক্ষ থেকে দায়িত্ব পালন করা। বস্তুতঃ ভূ- শৃচে মানুষ আল্লাহর খলীফা অর্থাৎ প্রতিনিধি বা উত্তরাধিকারী। নবীদের মাধ্যমে আল্লাহ পাকের দেয়া বিধি-বিধান অনুসরণ ও প্রতিষ্ঠাকরণ তাদের একমাত্র দায়িত্ব ও কর্তব্য- এটিই খিলাফতের মূল কথা। সুতরাং আল্লাহর নবীর হুলাভিষিক্ত হওয়া এবং তাঁর ওফাতের পর গোটা উন্মতের নেতৃত্ব গ্রহণ করাকেই বলা হয় 'খিলাফত'। ইসলামী নরীয়তের পরিভাষার মহান আল্লাহর বনীনে আল্লাহর সার্বতৌমত্ব প্রতিষ্ঠা করাকে খিলাফত এবং যারা এ গুরু দায়িত্ব শালন করে তাঁলেরকে খলীফা বলা হয়। ইসলামী জীবন-ব্যবস্থায় নবুওয়্যাতের পর খিলাফতই সর্বাধিক মর্যাদসম্পন্ন শ্রন্ধাজন ও গবিত্র দায়িত্বের পদ। খিলাফত হচ্ছে এফটি ধর্মীয়-সামাজিক-রাজনৈতিক প্রতিষ্ঠান (Religio-Socio-Political Institution)। ইসলামের সম্বক্তার গলতি খিলাফত নামে গরিচিত। আল-কুরআন ও সুন্নাহ ও ভিত্তিক গরিচালিত ও সংগঠিত আদর্শবাদী রাষ্ট্রই খিলাফত বা ইসলামী রাষ্ট্র। দ্রঃ আ. ন. ম. আবনুক্ত মালুন খান ও মুহাম্মদ কুরবান আলী, তিথ্রী ইসলামিক স্টাভিত্র, ৩য় পত্র (ক), ইসলামী আদর্শবাদ, পৃ. ১০৯।

১৬৩. আহমাদ শাওকী, আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১০৮।

১৬৪. হান্না আল-ফার্থ্রী, ভারীৰ আল-আদব আল-আরবী, পৃ. ৯৭৭; আহমাদ কাব্দিশ, ভারীৰ আল-শি'র আল-আরবী আল-হালীস, পৃ. ৮০; ড. আবদুল মাজীদ আল-হুর, আহমাদ শাওকী, পৃ.৮০।

### খুলাকারে রাশেদীন

মহানবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) এর প্রতিষ্ঠিত ও পরিচালিত ইসলামী রাষ্ট্রব্যবস্থা তাঁর ওফাতের পর তাঁরই পদাংক অনুসরণ করে হযরত আবৃ বকর (রা.), হযরত উমর (রা.), হযরত ওসমান (রা.) এবং হযরত আলী (রা.) এই চারজন খলীফা ইসলামের খিলাফত পরিচালনা করেন। তাঁরা প্রত্যেকেই পরিঅ কুরআন ও সুন্নাহর ভিত্তিতে শাসনকার্য পরিচালনা করতেন বলে ইসলামের চারজন খলীফার অনুক্রমকে 'খুলাফারে রাশেদীন' বা সত্যপথগামী বলা হয়। ইসলামের ইতিহাসে খুলাফারে রাশেদীনের আমল (১১-৪০ হি./৬৩২-৬৬১ খ্রি.) অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ। খুলাফারে রাশেদীনের মুগ ছিল ইসলামের সত্যিকার স্বর্ণমুগ। এই মুগের খলীফাগণ শান্তি, উদারতা ও ন্যার-পরায়ণতার জন্য বিখ্যাত ছিলেন। এ সময়েই ইসলামের ব্যাপক বিস্তৃতি ঘটে এবং মুসলমানগণ রোমান সম্রোজ্যের চেরেও বিরাট এক সামাজ্য প্রতিষ্ঠা করতে সক্ষম হন। সাম্য, মৈনী, ঐক্য, আতৃত্ব, ব্যক্তি স্বাধীনতা ও মানবাধিকারের ভিত্তিতে প্রতিষ্ঠিত ত্রিশ বৎসর স্থায়ী খুলাফারে রাশেদীনের খিলাফতকালটি ইতিহাসে এক নতুন অধ্যারের সৃষ্টি করেছে। প্রগাঢ় ভক্তি ও আন্তরিকতা সহকারে ব্যক্তিগত, রাষ্ট্রীয়, সামাজিক জীবনের প্রতিটি পর্যায়ে ইসলামের মহান খলীফাগণ রাস্কুলুল্লাহ (সা.) এর নীতি ও আদর্শ অনুকরণ অনুসরণ করতেন। এতদসম্পর্কে 'আল-খুলাফা আল-রাশিদুন' নিইটির নির্মিক কবিতার কবি আহমাদ শাওকী বলেন: ১৬৫

الْخُلَفَاءُ الرَّاشِدُونَ أَرْبَقَ \* مَرْضِيَّةٌ سُنِّهُمْ مُتَبَعَةٌ فِي الذَّكْرِ لَمْ يُغْفَلْ لَهُمْ حَدِيْثٌ \* وَذِكْ رُهُمْ بِيْرَةُ الْحَدِيْثِ فِي الذَّرْوَةِ الشَّنَاءِ وَالأَوَجَّالْعَلِيُّ خَلاَئِفُ اللهِ أَنْ اللهِ أَنِي الذَّرْفَةِ الشَّنَاءِ وَالأَوْجَّالْعَلِيُّ خَلاَئِفُ اللهِ أَنِي الذَّرْفَةِ الشَّنَاءِ وَالأَوْجَالْعَلِيُّ خَلاَئِفُ اللهِ أَنِي الذَّرِفَةِ الشَّيَاءِ وَالأَوْجَالْعَلِيُّ خَلاَئِفُ اللهِ أَنِي اللهِ أَنِي اللهِ أَنِي اللهِ أَنِي اللهِ اللهِ اللهِ أَنْ اللهِ اللهِ اللهِ أَنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِي

"ধর্ম পরারণ বলীফা চারজন, বাঁদের পদ্ধতি সম্ভটিপ্রাপ্ত ও অনুসৃত । আল্লাহ তা'আলার অমরণের ক্ষেত্রে তাঁদের একটি কথাও বিস্ফৃত হরনি, আর তাদের স্মরণ নৈশকালীন কথার পরিণত হয়েছে। দুই উমর অর্থাৎ হয়রত আবৃ বকর (রা.) ও হয়রত উমর (রা.), ওরওয়ার পুত্র হয়রত ওসমান (রা.) এবং হয়রত আলী (রা.); তাঁরা সম্মান ও উচ্চ মর্যাদার শীর্ষচ্ড়ার উপনীত। তাঁরা মহান আল্লাহর খলীফা, সৎপথের নেতৃবৃন্দ, আদর্শের ক্ষেত্রে আমরা তাঁদের সাথে সম্পুক্ত হই।"

### খলীফা হযরত আবু বকর (রা.)

হযরত আবৃ বকর সিন্দীক (রা.)(৫৭৩-৬৩৪ খ্রি.) ইসলামের ইতিহাসের এক চরম সংকটমর সমরে বিলাফতের দারিত্তার গ্রহণ করেন। তিনি 'বালীফাতু রাস্লিল্লাহ' দুলিল্লাহ' বা আল্লাহর রাস্লের খলীফা' উপাধিতে ভূবিত হয়েছিলেন। নবী করীম (সা.) এর মনোনরন অনুযায়ী মুসলিম জাহানের প্রথম খলীফা হিসেবে খিলাফতের মস্নদে আসীন হয়ে তিনি ইসলামী উন্মাহর ঐক্য ও সংহতি বজায় রেখে অত্যন্ত দৃঢ়তার সাথে সকল বিদ্রোহ নির্মূল করতে সক্ষম হয়েছিলেন। রাজনৈতিক বিচক্ষণতা ও দূরদৃষ্টির হারা তিনি প্রতিকূলতাকে অতিক্রম করে ইসলামকে আরবে পুনঃপ্রতিষ্ঠা করেন। সেই সংকটজনক মৃহর্তে ইসলাম ও ইসলামী রাষ্ট্রকে রক্ষা করার পেছনে হয়রত আবৃ বকর (রা.) এর যে অবদান তা বিবেচনা করলে তাঁকে নিঃসন্দেহে ইসলামের রক্ষাকারী (Saviour of Islam) বলা যায়। খলীফা হয়রত আবৃ বকর (রা.) এর আড়াই বছরের খিলাফতকাল (১১-১৩ হি./ ৬৩২-৬৩৪ খ্রি.) ছিল

১৬৫. আহমাদ শাওকী বেক, দুওয়াল আল-আরব ওয়া উযামা আল-ইনলাম, পৃ. ৩০।

সংঘাতবিকুদ্ধ। মুসলমানদের মধ্যে অনৈক্য, ভন্ত নবীদের উদ্ভব, স্বধর্মত্যাগীদের আন্দোলন, আরব উপদ্বীপের বিভিন্ন স্থানে বিদ্রোহ প্রভৃতি সমস্যা শিশু ইসলামী রাষ্ট্রের জন্য তথন এক বিরাট হুমকিম্বরূপ ছিল। এরপ ধর্মীভূত সংকটের ঘনঘোর অন্ধকারে হ্যরত আবৃ বকর (রা.) এর মত খলীফা না থাকলে ইসলাম ও ইসলামী রাষ্ট্র কোনটিই রক্ষা পেত না। মুসলমানদের ধর্ম ও সমাজ অনিবার্যভাবেই ধ্বংস হত। মুসলিম রাষ্ট্রের এই জীবন-মরণ সন্ধিক্ষণে ইসলামের ব্রাণকর্তা অকুতোভর সেনানী হ্যরত আবৃ বকর (রা.) এর নির্ভীক প্রচেটা ইসলাম তথা মুসলমানদের অন্তিত্বই কেবল রক্ষা করেনি বরং একে সুসংহত এবং সুবিক্তৃতও করেছিল। তাঁর শাসনামলেই মরক্ষর আরবের সীমানা অতিক্রম করে মুসলমানগণ ইরাক ও সিরিয়ার ভূখতে নিজেদের বিজয় গৌরব বহন করে নিয়ে গিয়েছিল। তাঁর সময়েই সর্বপ্রথম পবিত্র কুরআন শরীকের আয়াতসমূহ সংগ্রহ করে একত্রে সনিবেশিত ও লিপিবন্ধ করেণর মাধ্যমে আল-কুরআন সংরক্ষণ করা হর এবং কালক্রমে এটি একটি সুসংবন্ধ গ্রন্থের রূপ লাভ করে। কুরআন মজীদের রক্ষণাবেক্ষণে হ্যরত আবৃ বকর (রা.) এর অবদান অপরিসীম ও অসামান্য। ১৬৬

রাস্লুল্লাহ (সা.) এর জীবন সহচর, অন্তরঙ্গ বন্ধু ও উপদেষ্টা এবং খুলাফায়ে রাশেদীনের প্রথম খলীফা হযরত আবৃ বকর (রা.) এর খিলাফতকাল সম্পর্কে আহমাদ শাওকী তাঁর 'খিলাফাড্ আবী বকর আল-সিন্দীক' خِلاَفَةُ أَبَى بَكْرِ الصِّدِّيْقِ नाমক কবিতায় বলেন: ১৬৭

> سُبْحَانَ مَنْ يُنْعِمُ كَيْفَ شَاءَ \* سَاسَ الْوَرَى مَنْ كَانَ يَرْعَى الشَّاءَ يَقُودُ بَعْدَ إِبِلِ الْسِنِ عَامِسِ \* مَا دَبُ فِي غَامِرِهَا وَالْقَامِرَ سَا سَسِرُ النَّاقِبِ السَّيَّارِ \* وَالْخَيْرُ عُقْبَى صُبَّةَ الأَخْسَارِ مَنْ أَيَّدَ الْحَسِيَّ بِهِ تَأَيَّدَا \* وَعَاشَ أَوْ مَاتَ كَرِيْكَ اسَيِّدًا

"পুতঃপবিত্র সেই সত্ত্বা! বিনি যেভাবে ইচ্ছা করেন বিশ্বের শাসন ক্ষমতা এমন ব্যক্তিকে দান করেন যে মেব চারণ করতো। যিনি স্বীয় পিতা ওসমান বিন গামেরের উট চারণের পর পৃথিবীর সমতল ও অসমতল ভূমিতে বিচরণকারীদের (মানুব) পরিচালিত করেন। যিনি উজ্জ্ব জ্যোতিকের মর্বাদায় আরোহণ করেন, আর সর্বোভ্তম ব্যক্তির সাহচর্যের শেষ পরিণতি উত্তম হয়ে থাকে। যিনি সভ্যকে অভ্যন্ত বিশিষ্ঠভাবে সমর্থন করেন এবং একজন সম্ভাভ নেতা হিসেবে জীবন যাপন করেন ও মৃত্যুবরণ করেন।"

### খলীফা হযরত উমর (রা.)

ইসলানের প্রথম খলীকা হযরত আবৃ বকর (রা.) এর ইন্তেকালের (১৩ হি./ ৬৩৪ খ্রি.) পর হযরত উমর কারুক (রা.)(৫৮৩-৬৪৪ খ্রি.) খিলাকতের দারিত্বভার গ্রহণ করেন। হযরত আবৃ বকর (রা.) ওকাতের পূর্বে হযরত ওসমান (রা) কে ভেকে তাঁর হাতে মনোনয়নপত্র লেখান যাতে তিনি পরবর্তী খলীকা হিসেবে হযরত উমর (রা.) এর নাম প্রস্তাবকরেন।মনোনয়নপত্র খানা একটি খামে পুরে সীলমোহর করে বিশিষ্ট সাহাবীগণের সামনে উপস্থাপন করে তাঁদেরকে বলা হলো এ খামে যার নাম আছে তাঁকে যেন খলীকা হিসেবে স্বীকৃতি দিয়ে তাঁর হাতে বায় আত করা হয়। অতঃপর সর্বসন্মতিক্রমে খিলাকত লাভ করে হযরত উমর (রা.) পূর্ববর্তী খলীকার সীমান্ত সম্প্রসারণ নীতি অনুসরণ করতে

১৬৬. সংক্রিপ্ত ইসলামী বিশ্ববেদ্য, (ঢাকা: ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ, জুল, ১৯৮২), ১ম খণ্ড, পৃ. ২৪-২৫; আ. ন. ম. আবদুল মান্নান খান ও মুহাম্মদ কুরবান আলী, ডিগ্রী ইসলামিক স্টাডিজ, ৩য় পত্র (গ), ইসলামের ইতিহাস, পৃ. ৩৭-৪২।

১৬৭. দুওয়াল আল-আরব ওয়া 'উযামা আল-ইসলাম, পৃ. ৩২।

থাকেন। তাঁর দশ বৎসরের (১৩-২৩ হি./৬৩৪-৬৪৪ খ্রি.) শাসনকাল ছিল ইসলামের তথা বিশ্বের ইতিহাসে চমকপ্রদ, রোমাঞ্চকর ও দুঃসাহসিক ঘটনায় পরিপূর্ণ একটি সোনালী অধ্যায়। বিজেতা, শাসক, সংকারক, রাজনীতিক ও সংগঠক হিসেবে তাঁর কৃতিত্ব ছিল অসাধারণ। অতি অম্প সমরের মধ্যে তিনি বিশাল পারস্য, বাইজান্টাইন তথা শক্তিশালী রোমান সাম্রাজ্যকে ইসলামের পতাকাতলে এনে विन्मय़कत प्रमक मृष्टि करतम। जिनिर अथम थलीका यिनि 'आमीक्रल मुमिनीन' أَمِيْرُ الْمُؤْمِنِينَ वा 'বিশ্বাসীদের নেতা' উপাধিতে ভূষিত হন। তিনি সর্বপ্রথম আরবী সন, দিন ও তারিখ নির্ণয় করার জন্য আরবদেশে হিজরী সনের প্রবর্তন করেন এবং তারাবীহ নামার জামাতে আদায় করার ব্যবস্থা করেন। তাঁর সময় ইস্পামী রাষ্ট্রের বাতব ভিত্তি স্থাপিত হয়। বন্তুতঃ তাঁর নাসনামলেই ইস্পামের রীতি-নীতি ও জনকল্যাণের উপর ভিত্তি করে মুসলিম সাম্রাজ্যের প্রশাসনিক বৈশিষ্ট্য ও কাঠামো গড়ে উঠেছিল। হযরত উমর (রা.) শাসন ব্যবস্থাকে ইসলামের সাম্য, স্বাধীনতা, ভ্রাতৃত্ব ও গণতান্ত্রিক নীতির উপর দাঁড করিরেছিলেন। শাসক ও শাসিতের মধ্যে তিনি কোন ব্যবধান সৃষ্টি করেননি। কিংবা নিজে সাধারণ প্রজা অপেক্ষা বেশী সুযোগ সবিধা ভোগ করেন নি। তাঁর নিকট সকলেই সমান ছিল। হ্যরত উমর (রা.) এর আমলেই খুলাফায়ে রাশেদীনের শাসন ব্যবস্থায় মৌলিক বৈশিষ্ট্য রচিত হয়েছিল। আরব ভাতীয়তাবাদ অন্দুর রাখাই ছিল তাঁর শাসন ব্যবস্থার অন্যতম বৈশিষ্ট্য। নবী করীম (সা.) আরবে ইসলামী সাধারণতজ্ঞের সূচনা করেছিলেন; খলীকা হ্যরত আবৃ বকর (রা.) একে স্বধর্মত্যাগীদের কবল থেকে রক্ষা করেছিলেন এবং খলীফা হ্যরত উমর ফারুক (রা.) একে সুসংহত, শক্তিশালী এবং একটি বৃহত্তন সম্রোজ্যে পরিণত করেছিলেন। অত্যন্ত সকলতা ও বিচক্ষণতার সাথে তিনি খিলাফত পরিচালনা করেন এবং বিজিত অক্তলে ইসলামী শাসনব্যবস্থা এবং রাসূলুল্লাহ (সা.) এর নীতি ও আদর্শ বাস্তবায়ন कर्यंच । १००

খলীফা হ্যরত উমর (রা.) এর খিলাফতকাল সম্পর্কে কবি আহ্মাদ শাওকী তাঁর 'খিলাফতু উমর বিন আল-খাতাব' خِلاَفَةُ عُمْرَ بْنِ الْخَطَّاب শীর্ষক কবিতার প্রারম্ভিক করেকটি চরণে বলেন: کاههٔ

> مَضَى أَبُوْ بَكْرٍ، وَوَلَاهَا عُسَرَ \* الشَّسُ لاَ تُخْلَفُ إِلاَ بِالْقَسِ مَا مَالَ حَائِطُ الْهُدَى حَتَّى اعْتَدَلَ \* وَالرُّكْنُ إِنْ سُدَّ مِنَ الرُّكْنِ بَدَلُ بسزَاهِدٍ قَامَ مَسَكَانَ السنَّاهِدِ \* مُحَاهِدٌ نَابَ عَسنِ الْمُحَاهِدِ بالْسُسوْمِيْنَ نَهَضَ الأَمِيْرُ \* مُضْعَلِعُ بِأَسْرِهِمْ شَيْسُرُ

"থলীকা হ্যরত আবু বর্কর (রা.) ইহলোক ত্যাগ করেন, আর হ্যরত উমর (রা.) থিলাফত লাভ করেন, সূর্য একমাত্র চন্দ্রের ঘারাই প্রতিনিধিত্ব হয়ে থাকে। সৎপথের কোন প্রাচীর কুঁকে যাওয়ার সাথে সাথেই তাকে সোজা করা হয়, আর একটি স্তম্ভ যদি রুদ্ধ হয়ে যায় তখন অন্য স্তম্ভ দ্বারা একে পরিপূর্ণ কয়া হয়। এমন একজন ধর্ম পরায়ণের দ্বারা যিনি অপর একজন ধর্ম পরায়ণের হলাভিবিক্ত হন, একজন মুজাহিলের মাধ্যমে যিনি অপর একজন মুজাহিলের প্রতিনিধিত্ব কয়েন। মুসলমানদের শাসক 'আমীরুল মু'মিনীন' (হয়রত উমর (রা.)) বিশাসীদের নিয়ে উজ্জীবিত হন, আর তিনি কর্মপদ্ধতি সম্পর্কে দক্ষ ও অভিজ্ঞ।"

১৬৮. ইসলামী বিশ্ববেশৰ, (ঢাকা: ইসলামিক ফাউডেশন বাংলাদেশ, জুদ, ১৯৮৯), ৬ষ্ঠ খন্ড, পৃ. ২২-৩৬; কে. আলী, ইসলামের ইতিহাস, (ঢাকা: আলী গাবলিকেশল, ১ম একাশ, ১৯৬৭, দশম সংকরণ, ১৯৮৭), পৃ. ১৬৫-২১৯।

১৬৯. দুওয়াল আল-আরব ওয়া 'উযামা আল-ইসলাম, পৃ. ৩৬।

### খলীফা হ্যরত ওসমান (রা.)

হ্বরত উমর (রা.) এর ইভেকালের (২৩ হি./৬৪৪ খ্রি.) পর হ্বরত ওসমান (রা.) (৬৫৬ খ্রি.) খিলাফতের দায়িত্বভার গ্রহণ করেন। তিনি ছিলেন ইসলামের তৃতীয় খলীফা। ছরজন বিশিষ্ট সাহাবীর সমন্বরে গঠিত একটি নির্বাচকমন্তলী চূড়ান্ত সিদ্ধান্তক্রমে তাঁকে খলীফা মনোনীত করে তাঁর হাতে বায়'আত করেন। ইসলান ধর্ম গ্রহণের পূর্বে তাঁর ডাক নাম ছিল প্রথমে আবু আমর ও পরে আবদুল্লাহ। বিভিন্ন চারিত্রিক গুণাবলীর জন্য হযরত ওসমান (রা.) মহানবী হযরত মুহাম্মদ মুক্তাফা (সা.) এর অশেষ ক্ষেহভাজন হরেছিলেন। হযরত ওসমান (রা.) এর ইসলাম গ্রহণের পর রাসলুল্লাহ (সা.) স্বীয় কন্যা 'রুকাইয়্যা'কে তাঁর সাথে বিবাহ দেন। অতঃপর হিজরী দ্বিতীয় সনে মদীনায় রুকাইয়্যার আকস্মিক ইত্তেকাল হলে নবী করীম (সা.) তাঁর দ্বিতীয় কন্যা 'উম্মে কুলসুম'কে হবরত ওসমান (রা.) এর কাছে বিবাহ দেন। মহানবী হবরত মুহাম্মদ (সা.) এর দুই কন্যাকে বিবাহ করেছিলেন একারণে তিনি 'বুন নুরাইন' ذُو النُّوْرَيْسِن 'দুই জ্যোতির অধিকারী' উপাধি লাভ করেন। ইসলামী রাষ্ট্রের প্রশাসনিক ক্লেত্রে হযরত ওসমান (রা.) পূর্ববর্তী খলীফা হযরত উমর (রা.) এর কার্যাবলী অনুসরণ করে চলতে থাকেন। তিনিই মুসলিম জাহানের একমাত্র খলীফা যিনি তাঁর নিজের ভরণ-পোষণের জন্য বায়তুল মাল থেকে একটি কপর্দকও নিতেন না। উপরম্ভ ইসলাম ও জনসাধারণের খেদমতে তিনি অকাতরে তাঁর অর্থ-সম্পদ দান করেছিলেন। হবরত ওসনান (রা.) এর খিলাফত আমলে (২৩-৩৫ হি./৬৪৪-৬৫৩ খ্রি.) সাম্রাজ্যের বিজয়াভিযান পূর্বের ন্যায় অব্যাহত থাকে। মুসলিম সেনাবাহিনী পূর্ব ও পশ্চিম দিকে রাজ্য জর করে ইসলামী সামাজ্যের বিস্তৃতি ঘটার । তিনি বেলুচিন্তান দখল করে ভারতের প্রান্তসীমা পর্যন্ত ইসলামী ছকুমাত প্রতিষ্ঠা করেছিলেন এবং আফ্রিকা মহাদেশসহ কতিপয় ভূমধ্যসাগরীয় দ্বীপে আরবদের অধিকার সম্প্রসারণ করেছিলেন। এভাবে হ্যরত ওসমান (রা.) এর আমলে জলে-স্থলে উভয় দিকেই মুসলমানদের শক্তি বৃদ্ধি পেল। এ সকল বিজয় তৃতীয় খলীফা হ্যরত ওসমান (রা.) এর শাসনামলের ইতিহাসে একটি গৌরবময় অধ্যায় সংযোজন করে। হ্যরত ওসমান (রা.) এর শাসনামলে অত্যত্ত সতর্কতার সাথে পবিত্র কুরআন সংকলন করা হয়, এজন্য তাঁকে জামিউল কুরআন أَلْفُرْ آن বা কুরআনের সংকলনকারী বলা হয়।<sup>১৭০</sup> এ বিষয়টি কবি আহমাদ শাওকী 'খিলাফাত ওসমান বিন আফ্ফান' خِلاَفَةُ عُثْمَانَ بْنِ عَفَّانَ مُن عَفَّانَ بْنِ عَفَّانَ بْنِ عَفَّانَ بْنِ عَفَّانَ بْنِ عَفَّانَ بْنِ عَفَّانَ اللهِ नामक কবিতার শেষ কয়েকটি চরণে চিত্রিত করে করে বলেন: ১٩১

وَخَفَّقَتْ كَتَائِبُ الإِسْسِلاَمِ \* فِي الْبَحْرِ أَعْلاَماً عَلَى أَعْلاَمٍ فَضِحْرٍ فَضِحْرٍ فَضِحْرٍ لِذِي النُّوْرَيْنِ أَيُّ فَخَسرٍ \* وَهِسَّةُ ثُلْمَا كُرُ لابْنِ صَخْرٍ يَا طَالَمَا بَالَسِغَ فِي الْخطَابِ \* فَسَلَمْ يَنْهَلَنْ فَتَى الْخِطَابِ مَسْبَحَانَ مَنْ فَسَرَّقَ فِي الْخُطَابِ \* فَسَلَمْ يَنْهَلَنْ فَتَى الْخِطَابِ مَسْبَحَانَ مَنْ فَسَرَّقَ فِي الْأَنْمَةِ \* مَا جَلُّ مِنْ مَنْقَبَةٍ وَهَسَّهِ لَهُ الْسَكَمَالُ وَخُسِدَهُ وَالْسَلُكُ \* وَهُسوَ الدَّوَامُ وَسَوَاءُ هَلَكَ لَكُ اللَّهُ وَهُسوَ الدَّوَامُ وَسَوَاءُ هَلَكَ عَلَى الْمُعَلِّمُ وَهُسوَ الدَّوَامُ وَسَوَاءُ هَلَكَ اللَّهُ الْمُؤْمَالُ وَخُسِدَةً وَالْسَلَّهُ \* وَهُسوَ الدَّوَامُ وَسَوَاءُ هَلَكَ عَلَى الْمُؤْمِدُونَ مَنْ فَيَعِلَى الْمُؤْمَالُ وَخُسِدَا وَالْمَالُونَ فَيْ اللْمُؤْمِنَ وَهُسُوا اللَّوْامُ وَسَوَاءُ هَلَكَ اللَّهُ الْمُؤْمِ وَالْمَالُونَ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمَالُولُ اللّهُ وَالْمَا الْمَالَعُونَ مَنْ فَيَعَلَى اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِنَ وَاللّهُ اللّهُ وَالْمَالُونَ اللّهُ الْسَالَةُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْلِقُونَامُ اللّهُ الْمُلْلُهُ اللّهُ الْمُعْلِقُ اللّهُ الْمُؤْمِنَامُ اللّهُ الْمُعْلِقُونَامُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُعْلِقُ اللّهُ الْمُعْلِقُ اللّهُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنْ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنِ الْم

আর ইসলামের সেনাবাহিনীগণ সমুদ্রের মাঝে পতাকার পর পতাকাকে স্থাপন করেছে। এটি ছিল দুই নূরের অধিকারী হযরত ওসমান (রা.) এর জন্য সর্বপ্রকারের গৌরব, আর ইব্ন সাধ্র

১৭০. ইসলামী বিশ্বকোষ, (ঢাকা: ইসলামিক ফাউডেশন বাংলাদেশ, ১৯৮৮), ৫ম খড, পৃ. ৫৬০-৫৬৬; আ. ন. ম. আবদুল মান্নান খান ও মুহান্মদ কুরবান আলী, ডিগ্রী ইসলামিক স্টাডিজ, ৩য় গঅ (গ), "ইসলামের ইতিহাস", পৃ. ৫১-৫৬; কে. আলী, ইসলামের ইতিহাস, পৃ. ২২০-২৫৪।

১৭১. দুওয়াল আল-আয়ব ওয়া 'উযামা আল-ইসলাম, পৃ. ৪৬-৪৭।

মু'আবিরা (রা.) এর জন্য ছিল উল্লেখযোগ্য সাহসিকতা। ওহে ব্যক্তি ! যিনি অনেক সময় দীর্ঘ বক্তব্য প্রদান করেছেন, অনন্তর অনুরূপ অলংকারপূর্ণ ভাষণ দানকারী যুবকগণ তা লাভ করতে পারেনি। সুমহান সেই সন্তা! যিনি নেতালের মধ্যে মহৎ গুণাবলী ও সাহসিকতার মহত্ত্বের দ্বারা পার্থক্য করেছেন। তাঁর অধিকারে রয়েছে এককভাবে সম্রোজ্য, তিনি চিরস্থায়ী এবং তিনি ব্যতীত সবই ধ্বংসশীল।"

### খলীফা হযরত আলী (রা.)

ইসলামের চতুর্থ খলীফা আলী (রা.) (৬০০-৬৬১ খ্রি.) ছিলেন রাসুলুল্লাহ (সা.) এর চাচা আব তালিবের পুত্র। মক্কার বিখ্যাত কুরাইশ বংশের বনু হাশিম গোত্রে তাঁর জন্ম হয়। নবী করীম (সা.)ও এই গোত্রে জনুগ্রহণ করেন। মহানবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) হযরত আলী (রা.) কে পুত্রের ন্যায় স্নেহ করতেন এবং হিজরী প্রথম অথবা দিতীয় বর্ষে তিনি তাঁর প্রাণপ্রিয় কন্যা বিবি ফাতিমা আব-বাহরা (রা.) কে তাঁর সাথে বিবাহ দেন। হযরত আলী (রা.) ছিলেন অসাধারণ শৌর্য-বীর্য ও সাহসের অধিকারী। রাসূলুল্লাহ (সা.) এর নির্দেশে তিনি ইসলাম প্রচার করেন। ইসলামের জন্য হযরত আলী (রা.) এর অবদান অবিস্মরণীয়। তিনি তাবুক অভিযান (৬৩১ খ্রি.) ব্যতীত সকল যুদ্ধে অংশগ্রহণ করেন। জীবনের প্রতিটি মূহর্তে তিনি রাসূলুল্লাহ (সা.) এর সঙ্গে অতিবাহিত করেন। তিনি মহানবী (সা.) এর সাথে বদরের যুদ্ধ, উহুদের যুদ্ধ, বনু কুরাইযার যুদ্ধ, হুদাইবিয়ার সন্ধি, মঞ্চা বিজয়সহ বিভিন্ন যুদ্ধ অভিযানে অসীম সাহসিকতা ও বী রভুর পরিচর দেন। এজন্য রাসুলুরাহ (সা.) তাঁকে 'আসাদুল্লাহ' أَسَدُ الله অর্থাৎ 'আল্লাহর সিংহ', 'হায়দার' مَنْ الْفِقَار তথা 'বলবান' উপাধিসহ 'বুলফিকার' الْفِقَار নামক একখানি তরবারী উপহার দেন। হবরত আলী (রা.) রাজনৈতিক অত্যন্ত জটিল এক পরিস্থিতির মধ্যে ৬৫৬ খ্রি./৩৫ হিজরী সনে থিলাফতের দায়িত্তার গ্রহণ করেন। তাঁর আমলে উদ্রের যুদ্ধ ও সিফ্ফীনের যুদ্ধ (৬৫৬-৬৫৭ খ্রি.) সংঘটিত হয়। তাঁর শাসনামলে একমাত্র সিরিয়া ও মিসর ব্যতীত মন্ধা ও মদীনাসহ সব এলাকা তাঁর অধীনে ছিল। তিনি চার বছর নয় মাস (৩৫-৪০ হি./ ৬৫৬-৬৬১ খ্রি.) খিলাফত পরিচালনা করেন।<sup>১৭২</sup> তিনি নিজেকে সর্বোতভাবে ইসলানের বিস্তার ও সেবায় নিয়োজিত করেছিলেন। খুলাফায়ে রাশেদীনের সর্বশেষ খলীফা হ্যরত আলী (রা.) এর সময়েই ইসলামী খিলাফত বিভক্ত এবং গণতত্ত্বের পরিবর্তে রাজতত্ত্বের সূচনা হয়। কবি আহমাদ শাওকী আমীর আল-মুমিনীন वानी विन वावी जानिव " أَمِيْرُ الْمُؤْمِنِيْنَ عَلِيٌّ بْنُ أَبِيْ طَالِب भीर्षक कविजात क्षातस्विक करावकि চत्रश ইসলামের প্রথম যুবক মুসলমান হয়রত আলী (রা.) এর দুঃসাহসিক কৃতিত্ব সম্পর্কে বলেন: ১৭৩

أُمَّا الإِمَامُ فَالأَغَــرُ الْهَادِيُ \* حَامِيْ عَرِيْنِ الْحَقِّ وَالْحِـهَادِ الْعُمَّالِ الْمَعَلَّ وَالْفَــرَانِ الْحَقَّانِ مِـــنِهِــهُ الْعُمَّلُ النَّبِيِّ الْمُحَتَّبَى وَفَرْعُهُ \* وَدِيْنُهُ مِنْ بَعْدِهِ وَشَرْعُهُ وَالْمَالُ النَّبِيِّ الْمُحَتَّبَى وَفَرْعُهُ \* وَدِيْنُهُ مِنْ بَعْدِهِ وَشَرْعُهُ وَحَيْنُ مَنْ بَعْدِهِ وَشَرْعُهُ وَوَيِنْ الْوَغَا وَحِيْنَ يَرْقَى الْمِنْمِرًا وَصَــفْحَــتَاهُ مُقْبِلاً وَمُدْبِرًا \* وَفِي الْوَغَا وَحِيْنَ يَرْقَى الْمِنْمِرَا

"অনন্তর সর্বাধিক উজ্জ্বল পথ প্রদর্শক ইমাম হ্বরত আলী (রা.) হচ্ছেন সত্য ও সংগ্রামের শক্তির রক্ষক। দুই উমর অর্থাৎ হ্বরত আবৃ বকর ও হ্বরত উমর (রা.) উত্তরই তাঁর নিকট থেকে উহা

১৭২. সংক্রিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষ, ১ম খন্ত, পৃ. ৬৮-৭১; আ. ন. ম. আবদুল মান্নান খান ও মুহাম্মদ কুরবান আলী, ডিম্মী ইসলামিক স্টাভিজ, ৩য় শত্র, (গ), ইসলামের ইতিহাস, পৃ. ৫৭-৬২; কে. আলী, ইসলামের ইতিহাস, পু. ২৫৫-২৯২।

১৭৩. দুওয়াল আল-আয়ৰ ওয়া 'উযামা আল-ইসলাম, পৃ. ৪৯।

অহণ করেন, দু'টি চন্দ্র অর্থাৎ ইমাম হাসান (রা.) ও ইমাম হুসাইন (রা.) তাঁর দুটি প্রতিচ্ছবি। তিনি মনোনীত নবী হ্যরত মুহান্মদ (সা.) এর মূল, তাঁর শাখা, তাঁর তিরোধানের পর তিনি হচ্ছেন ধর্ম এবং বিধান। অগ্রগামী ও পশ্চাদগমনকারী হিসেবে এবং রনাঙ্গণে ও মিম্বরে আরোহণকালে তিনি নবী করীম (সা.) এর দু'টি পার্ম্ব।"

#### উমাইয়া খিলাকত

খলীকা হ্বরভ আলী (রা.) ও সিরিয়ার শাসনকর্তা মু'আবিয়া ইব্নে আবৃ সুক্ষিয়ান (৬০৬-৬৮০ খ্রি.) এর মধ্যে ৬৫৭ খ্রিষ্টাব্দে সংঘটিত সিফ্ফীনের গৃহ বুদ্ধে খলীকার মৃত্যু ও তাঁর পুত্র ইমাম হাসানের খিলাকত ত্যাগের পর ইসলামী সাম্রাজ্যে উমাইয়া বংশ ক্ষমতা লাভ করে । এমনিভাবে ইসলামী রাষ্ট্রে উমাইয়া খিলাকত (৪১-১৩২ হি./৬৬১-৭৫০ খ্রি.) প্রতিষ্ঠিত হয় । এ সম্পর্কে 'দাওলাতু বনী উমাইয়া' দুর্টি দুর্টি শীর্ষক কবিতার প্রারম্ভিক চরণদ্বয়ে কবি আহ্মাদ শাওকী বলেন; ১৭৪

"আমি অবগত হরেছি যে, তরবারী হচ্ছে রাষ্ট্রসমূহের নির্মাতা এবং পূর্ববর্তী ও পরবর্তীদের মধ্যে এর ভন্ত। এটা সর্বদাই রাজ্যসমূহের ভিডি হিসেবে চলে আসছে, এর বারা রাজ্যসমূহকে নির্মাণ করেছেন এমন ব্যক্তি যিনি নির্মাণ করেছেন ও শাসন করেছেন।"

খুলাকারে রাশেদীনের আমলে (৬৩২-৬৬১ খ্রি.) মদীনা ছিল ইসলামী রাষ্ট্র ব্যবস্থা ও সভ্যতা সংকৃতির কেন্দ্রস্থল। কিন্তু হিজরী ৪০ সালে হযরত আলী (রা.) শাহাদত বরণ করলে হযরত মু'আবিয়া (রা.) মুসলিম বিশ্বের একছেত্র আমীর নিযুক্ত হন। উমাইয়া বংশের (৬৬১-৭৫০ খ্রি.) প্রতিষ্ঠাতা মু'আবিয়া ইবনে আবৃ সুকিয়ান খিলাফত লাভ করে নিজের শক্তি ও ক্ষমতাকে সুসংহত করার জন্য কুফা নগরী থেকে ইসলামী সম্রোজ্যের রাজধানী সিরিয়ার দামেশ্কে স্থানান্তরিত করে বিচক্ষণতার পরিচয় দেন। অতঃপর তিনি রাষ্ট্রের অভ্যন্তরে শান্তি প্রতিষ্ঠা করার পর রাজ্যবিস্তারের নীতি গ্রহণ করে দেশ বিজয়ে মনোনিবেশ করলেন। খলীফা হযরত উমর (রা.) এর পর একমাত্র তিনি ইসলামী রাজ্যের বিশাল বিভৃতি ঘটিয়েছিলেন। মুসলিম বাহিনী পূর্ব ও পশ্চিম দিকে বিজয় পতাকা উড়িয়ে চললো। মু'আবিয়ার সেনাপতিদের পরিচালনায় ইসলামী সম্রোজ্যের সীমানা পূর্ব ও পশ্চিমে বিস্তার লাভ করে। রাষ্ট্রের উন্নয়নেও তিনি বহু পদক্ষেপ গ্রহণ করেছিলেন। <sup>১৭৫</sup> তাঁর প্রায় ২০ বছরের শাসনামলে (৪১-৬০ হি./৬৬১-৬৮০ খ্রি.) খিলাফত কেবল সুসংহতই হয়নি বরং এর আঞ্চলিক সম্প্রসারণও সাধিত হয়েছিল। কবির ভাবায়: ১৭৬

في الشَّرْقِ وَالْغَرْبِ بَثُ أُمِيَّهُ \* سَلْطَ نَهُ لَيْسَ لَهَا سَرِيَّهُ خِلاَفَةً عَلَى الْبَسِيْطَةِ اِحْتَوَتْ \* شَرْقَ النُّرَى حَازَتْ وَغَرْبُهُ حَوَتْ حَيَّرْتْ بِجُنْدِ الْخَيْلَ الْمُحَنَّدِ \* وَأَحْرَزْتْ بِالرِّاَيْ وَالْهُ فَالْدِ

১৭৪. मूख्यान जान-जायर ७ या 'डेयामा जान-रैननाम, १. ७७।

১৭৫. আ. ন. ম. আবদুল মানুাদ খান ও মুহাম্মদ কুরবান আলী, ডিগ্রী ইসলামিক স্টাডিজ, ৩য় গত্র (গ), ইসলামের ইতিহাস', পৃ.৬৬-৬৯; কে. আলী, ইসলামের ইতিহাস, পৃ. ৩১৯-৩৪২।

১৭৬. मूखग्रान जान-जात्रव खग्ना 'ख्यामा जान-इननाम, পृ. ५५।

# احْتَازَهَا مِنَ الْحَرْي الْقُلْبُ \* وَغَلَبَ اللَّـيْثُ عَلَيْهَا الـثَعْلَـبَ

"প্রাচ্যে ও পাশ্চাত্যে উমাইরা বংশ এমন একটি রাজ্য প্রতিষ্ঠা করেছে, বার কোন তুলনা নেই। এমন একটি বিশাল খিলাফত যা প্রাচ্যের ভূমিকে পরিচর্যা করেছে এবং তাঁরা পাশ্চাত্যের ভূমিকা একত্রিত করেছে ও ছিনিয়ে এনেছে। তাঁরা সজ্জিত অশ্বারোহী সৈন্য দ্বারা তালেরকে পদানত করেছে এবং তাঁরা দৃঢ় সিদ্ধান্ত ও ভারতবর্বে নির্মিত তরবারী দ্বারা খিলাফতকে সংরক্ষণ করে। একে ক্মিপ্রগতিসম্পন্ন ও দূরদর্শী ব্যক্তি সুসংহত করে এবং সেখানে শিয়াল সিংহের উপর জয়যুক্ত হয়।"

#### আক্ষাসীয় খিলাকত

খুলাফারে রাশেদীন (১১-৪০ হি./৬৩২-৬৬১ খ্রি.) ছিল ইসলামী ধর্মতন্ত্র, উমাইয়া খিলাফড (৪০-১৩২ হি./৬৬১-৭৫০ খ্রি.) ছিল আরবদের গোত্রগত ও জাতিগত রাজতন্ত্র, আর আব্বাসীর খিলাফত (১৩২-৬৫৬ হি./৭৫০-১২৫৮ খ্রি.) ছিল ইসলামী সাম্রাজ্য ও মুসলিম রাজতন্ত্র। ইসলামের ইতিহাসে আব্বাসীর খিলাফতকাল এক গৌরবোজ্জ্বল অধ্যায়ের সূচনা করেছে। শুধু ইসলামের ইতিহাস নর, বরং আব্বাসীয় যুগ জ্ঞানাত্রক জাগরণের মাধ্যমে চিন্তা ও সংকৃতির সমগ্র ইতিহাসে এক গুরুত্বপূর্ণ ছান দখল করতে সক্ষম হয়। ৭৫০ খ্রিষ্টাব্দের ২৫শে জানুয়ারী জাবের যুদ্ধে উমাইয়া বংশের শেষ খলীফা দ্বিতীয় মারওয়ান বিন মুহাম্মদ (৭২-১৩২ হি./৬৯২-৭৫০ খ্রি.)কে পরাজিত করে আব্বাসীয় খিলাফত প্রতিষ্ঠিত হয়। আবুল আব্বাস আবদুয়াহ ইবনে মুহাম্মদ আল-সাফ্ফাহ (১০৪-১৩৫ হি./৭২২-৭৫৪ খ্রি.) ছিলেন এ বংশের প্রতিষ্ঠাতা খলীফা। ১২৫৮ সালে দুর্ধর্ব মোঙ্গল অধিপতি হালাফু খান (১২১৭-১২৬৫ খ্রি.) এর বাগদাদ আক্রমণের ফলে খলীফা আবদুয়াহ আল-মুসতা'সিম বিন মাসনুর আল-মুস্তানসির বিন মাননুর (৬০৯-৬৫৬ হি./১২১২-১২৫৮ খ্রি.) এর শোচনীয় পরাজয় বরণের মধ্য দিয়ে মুসলিম জাহান কিছুদিনের জন্য খলীফাশূন্য হয়ে পড়ে এবং আব্বাসীয় বংশের গৌরবর্রি অন্তমিত হয়। আবুল আব্বাস আল-সাফ্কাহ (খিলাফতকাল-১৩২-১৩৬ হি./৭৫০-৭৫৪ খ্রি.) থেকে আবদুয়াহ আল-মুসতা'সিম বিল্লাহ (খিলাফতকাল-৬৪০-৬৫৫ হি./১২৪২-১২৫৮ খ্রি.) পর্যন্ত ৩৭ জন আব্বাসীয় বংশের বলীফা মুসলিম খিলাফতের মসনদ অলংকৃত করেন। ১৭৭

আব্বাসীর খলীকাগণ ছিলেন বয়েবিত ইসলামের রক্ষাকর্তা। তালের নাসনব্যবস্থা ছিল সকল শ্রেণীর মুসলমানের জন্য, গোত্র ও জাতির জন্য সেখানে কোন পার্থক্য ছিল না। এমনিভাবে আব্বাসীয় শাসন গোত্র-জাতি নির্বিশেষে সকল মুসলমানের একটি আন্তর্জাতিক ভাবমূর্তিকে তুলে ধরেছিল। সার্বজনীন ইসলামী সন্রোজ্য আব্বাসীয় আমলে মুসলমানদের শিক্ষা-সংস্কৃতি ও জ্ঞান-বিজ্ঞানের প্রভূত উন্নতি সাধিত হয়েছিল। আব্বাসীয় খলীকালের মধ্যে আবদুল্লাহ আল-মানসুর (খিলাকতকাল-১৩৬-১৫৮ হি./৭৫৪-৭৭৫ খ্রি.), হারুন আল-রশীদ (খিলাকতকাল-১৭০-১৯৩ হি./৭৮৬-৮০৯ খ্রি.) ও আবদুল্লাহ আল-মামুন (খিলাকতকাল-১৯৮-২১৮ হি./৮১৩-৮৩৩ খ্রি.) জ্ঞান-বিজ্ঞান ও শিক্ষা-সংস্কৃতির উলার পৃষ্ঠপোবক ছিলেন। তালের প্রতেষ্টার জ্ঞান-বিজ্ঞানের এক নতুন যুগের সূচনা হয়। তাই শিক্ষা-সংস্কৃতি ও জ্ঞান-বিজ্ঞানের ক্ষেত্রে চরম উৎকর্ব সাধিত হওয়ার কারণে ইসলামের ইতিহাসে আব্বাসীয় যুগকে স্বর্ণ যুগ বলা হয়। আব্বাসীয় খিলাকত সম্পর্কে আল-দাওলাতু আল-আব্বাসীয়া বিলাকত শিক্ষা-

১৭৭. জুরজী যায়দান, তারীৰ আল-আদাব আল-লুগাহ আল-আরাযিয়্যা, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩২৫।

১৭৮. দুওয়াল আল-আরব ওয়া 'উযামা আল-ইসলাম, পৃ. ৮৬।

"সৃষ্টিকুলের ও শাসন ক্ষমতার সম্ভৃষ্টির মধ্যে মানুষের কল্যাণার্থে একটি সত্যের রাষ্ট্র প্রতিষ্ঠিত হয়। এটি মহানবী (সা.) এর জীবদ্দশায় তাঁর চাচা (আব্বাস) কে প্রদন্ত প্রতিশ্রুতির ফল; যা আল্লাহ তা'আলা তাদের পর বাস্তবায়ন করেছেন।"

#### ফাতেমীয় খিলাফত

ইসলামের চতুর্থ খলীফা হযরত আলী বিন আবু তালিব (রা.) ও তাঁর স্ত্রী মবী-দুহিতা বিবি ফাতিনা আল-যাহুরা (রা.) এর বংশধরগণ ইতিহাসে ফাতেমীয় (Fatimids) নামে পরিচিত। ৬১ হি./ ৬৮০ খ্রিষ্টাব্দে কারবালা প্রান্তরে মহানবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) এর দৌহিত্র ইমাম হুসাইন (রা.) এর নৃশংসভাবে শাহাদাত বরণের পর থেকে হযরত আলী (রা.) ও বিবি ফাতিমা (রা.) এর বংশধরগণ উমাইরা এবং আব্বাসীর খিলাফতের বিরুদ্ধে বিদ্রোহ ঘোষণা করে। তাঙ্গের মতে, হুঘরত আলী (রা.) এবং বিবি ফাতিমা (রা.) এর বংশধরগণই ইসলামী খিলাফতের ন্যায্য উত্তরাধিকারী ছিলেন, কিন্তু উমাইয়া ও আব্বাসীয় খলীফাগণ অন্যায়ভাবে বল প্রয়োগ দ্বারা তালেরকে খিলাফতের ন্যায্য অধিকার থেকে বঞ্চিত করেছিল। কলে স্বভাবতই একদল মুসলমান ইমাম হুসাইন বিন আলী (রা.) এবং তাঁর বংশধরদের প্রতি ভক্ত ও অনুরক্ত হয়ে পড়ে। প্রকৃতপক্ষে তারা হযরত আলী (রা.) এর বংশধরদের ইসলামী খিলাফতের যথার্থ দাবীদার এবং ইসলামী প্রজাতন্ত্রের ইমাম বলে মনে করতেন। এই সময় হযরত আলী (রা.) এর সমর্থকগণ রাজনৈতিক ক্ষমতার অধিকারী ছিফেলন না বটে, কিন্তু আধ্যাত্মিক ও ধর্মীয় ব্যাপারে তাঁদের যথেষ্ট প্রভাব ছিল। কালক্রমে তালের বিদ্রোহ একটি নির্দিষ্ট রাজনৈতিক রূপ ধারণ করে এবং তাঁরা সংঘবদ্ধ ও সুনিয়ন্ত্রিত উপায়ে দুর্বল আব্বাসীয় খলীকাদের বিরুদ্ধে একটি বংশ প্রতিষ্ঠার জন্য ব্যাপক প্রচার আন্দোলন চালাতে থাকে। পরবর্তীকালে আব্বাসীয় খলীফাদের ইসলাম জগতে আধ্যাত্মিক নেতৃত্বের প্রতিবাদ স্বরূপ ফাতেমীয় খিলাফত ৯০৯ সালে আফ্রিকাতে সর্বপ্রথম শিয়া রাজবংশ হিসেবে স্থাপিত হয়েছিল।

উদ্বেখ্য যে, ইমাম ওবায়দুল্লাহ আল-মাহুদী (মৃ. ৩২২ হি./৯৩৪ খ্রি.) আগলাবীয় বংশের ধ্বংসম্ভপের উপর ২৯৭ হি./৯০৯ সালে উত্তর আফ্রিকায় আব্বাসীয় খিলাফতের প্রতিদ্বন্দীরূপে একটি খিলাফত প্রতিষ্ঠা করেন। তিনি নিজেকে ইমাম ইসমাঈল বিন জা ফর আল-সাদিক (মৃ.১৩৩ হি./ ৭৫০ খ্রি.) এবং ইমাম হসায়ন বিন আলী (রা.) এর মাধ্যমে হ্বরতের কন্যা বিবি কাতিমা আল-যাহুরা (রা.) এর বংশধর দাবী করতেন বলে ইসলামের ইতিহাসে তাঁর প্রতিষ্ঠিত খিলাফত কাতেমীয় খিলাফত নামে অভিহিত হয়ে আসছে। ১৭৯

এমনিভাবে ওবায়দুল্লাহ আল-মাহৃদী কর্তৃক প্রতিষ্ঠিত বংশ প্রায় দুই শতাধিক বংসর কালের স্থায়ী ৯০৯-১১৭১ সাল পর্যন্ত কাতেমীয় খিলাফত পরিচালনা করেন। তিনি প্রথমতঃ তিউনিসিয়ায় রাজ্য প্রতিষ্ঠা করেন, পরে সমগ্র উত্তর অফ্রিকা তাদের অধীনস্থ হয়। অতঃপর চতুর্য কাতেমীয় খলীফা আল-মুইব লি-দীনিল্লাহ (৩১৯-৩৬৫ হি./৯৩১-৯৭৫ খ্রি.)এর শাসনামলে (৩৪১-৩৬৫ হি./৯৫৩-৯৭৫ খ্রি.) মিসর তাদের অধিকারে আসে। যিনি রাষ্ট্রের সীমানা আটলান্টিক মহাসাগরের উপকূলসমূহে প্রসারিত করেন। তাঁর সুযোগ্য সেনাপতি আল-জাওহারের নেতৃত্বে এক বিশাল সেনাবাহিনী প্রেরণ করে তিনি

১৭৯. হাসাদ আলী চৌধুরী, ইসলামের ইতিহাস, (ঢাকা: আইভিয়াল লাইন্দ্রেয়ী, প্রথম প্রকাশ, ১৯৮৬, ২য় সংকরণ, ১৯৮৯), পৃ. ৫৫৮-৫৬২।

৯৬৯ সালে মিসর দখল কর দেন। প্রখ্যাত সেনাপতি আল-জাওহার সেখানে আল-কাহিরা ।
বা কায়রো নামে একটি নতুন নগরীর গোড়াপন্তন করে একে মিসরের রাজধানী নির্বাচন করেন।
অতঃপর সেনাপতি একে একে হিজাজ, সিয়িয়া, ফিলিন্তিন ও লেবানন দখল করে সে সব অঞ্চলে তাঁর
কর্তৃত্ব প্রতিষ্ঠা করেন। খলীকা আল-মুইবের সুদক্ষ শাসনে এবং বলিষ্ঠ নেতৃত্বে ফাতেমীয় শক্তি
অনেকাংশে বিস্তৃতি লাভ করেছিল। শাসন ব্যাপারে ফাতেমীয় খলীকাগণ আফ্রাসীয়দের নীতি অনুসরণ
করেছিলেন। কাতেমীয়দের শাসনামলে ইসলামী সংস্কৃতি এর শীর্ষস্থানে পৌছে। ফলে তাঁরা জ্ঞানবিজ্ঞান, শিল্প-সাহিত্য, দর্শন, শিক্ষায় উৎসাহ প্রদান করেন এবং বহির্দেশ থেকে পভিত ও
বিজ্ঞানীদেরকে মিসরে আহ্বান করে বিজ্ঞান চর্চায় নিয়োজিত করেন। তাদের শাসনব্যবস্থা অন্যান্য যে
কোন মুসলিম শাসন ব্যবস্থা থেকে নিকৃষ্ট ছিল না। তাদের সুশাসনে দেশে শান্তি-শৃংখলা ও সমৃদ্ধি
বিয়াজ করত। মিসরের ইতিহাসে হ্বরত আলী (রা.) ও বিবি কাতিমা (রা.) এর বংশধরদের শাসন
তথা ফাতেমীয় খিলাফত একটি গৌরবোজ্জ্বল অধ্যায় সংযোজন করেছে।

সৈত্তি

ফাতেমীর বিলাফত প্রতিষ্ঠার বিষয়টি কবি আহমাদ শাওকী তাঁর 'দাওলাতু আল-ফাতিমীয়্যীন' হুটি । এই শীর্ষক কবিতায় চিত্রিত করে বলেন:১৮১

"কাতেমী বংশ থেকে একজন ইমাম (নেতা) বলীকা হিসেবে আবির্ভূত হন, অনন্তর তাঁকে যারা অনুসরণ করার ছিল, তিনি তাঁকে অনুসরণ করেছেন। তাঁদের রাজ্য কিজাবে প্রতিষ্ঠিত হরেছিল সে সম্পর্কে আমার আকর্বের কিছু নেই। বরং আমার আকর্বের বিষয় হচ্ছে যে, এটি কিভাবে আমাদের নিকট পর্যন্ত চলে এলো। হে কাতেমী বংশ। আল্লাহ পাক আপনাদের মিসরের পক্ষ থেকে সর্বোভ্যম পূণ্য ও বিনিময় প্রদান করুন।"

### ওসমানীয় তুর্কী খিলাফত

আহমাদ শাওকীর কাব্যসংকলন 'আল-শাওকিয়্যাত الشَّوْيَّاتُ এ ওসমানীয় তুর্কী বিলাফত (১৩২৬-১৯২৪ খ্রি.) এর সাথে সংশ্লিষ্ট অনেক কাসীদার সন্ধান পাওয়া বায়। ওসমানীয় বা অটোমান তুর্কী সান্রাজ্যের প্রকৃত প্রতিষ্ঠাতা ও প্রথম সুলতান ওসমান (১২৫৮-১৩২৬ খ্রি.) এর বংশধরগণকে তাঁর নামানুসারে 'ওসমানীয়' (Osmanly) বলা হয়। যদিও বিদেশী লেখকদের হাতে এটা বিকৃত হয়ে অটোমান হয়েছে এবং ইতিহাসে এ নামই সমধিক প্রসিদ্ধ। ওসমানীয়য়া ১৩২৬-১৫১৬ খ্রিষ্টাব্দে শাসন ক্ষমতা লাভ করেন। অতঃপর ১৫১৬-১৯২৪ সাল পর্যন্ত তুর্কী খিলাফত সুচারুভাবে পরিচালনা করেন। ১৮২

প্রকৃতপক্ষে ইসলামের ইতিহাসে ওসমানীর তুকী খলীফাগণ এক গৌরবমর ভূমিকা পালন করেন। যখন বিশ্বের বুক থেকে দ্বীন ইসলামকে চিরতরে মুছে কেলার জন্য মধ্য-এশিয়ার যাযাবর

১৮০. ফারদীনান ভূতাল, আল-মুন্জিন ফী আল-আ'লাম, পৃ. ৫১৮।

১৮১. দুওয়াল আল-আরব ওয়া 'উযামা আল-ইসলাম, পৃ. ৯১ ও ৭৯।

১৮২. ফারদীনান ভূতান, আন-মুন্জিন ফী আল-আনাম, পৃ. ৪৫৬।

তাতার জাতি মোদল ও খ্রিষ্টানগণ বন্ধপরিকর, তখন অটোমান বা ওসমানীয় তুর্কীগণ খলীফালের নেতৃত্বে ইসলামের রক্ষাকারী হিসেবে আবির্ভূত হন। তাঁরা ইসলামকে তথু আসনু বিপদের হাত থেকে রক্ষা করেননি, বরং ইসলামের বিজয় পতাকাকে ইউরোপেও উত্তীন করেছিলেন।

তাই কবি সন্রাট আহমাদ শাওকী ইসলাম ধর্মের প্রতীক ও গৌরবের নিদর্শন হিসেবে ওসমানীয় তুর্কী খিলাফতকে বিবেচনা করেন এবং একনিষ্ঠতাবে তাঁদের সমর্থন করেন। কেননা মিসর ছিল সেই তুর্কী সন্রোজ্যের অধীন। আর তদানীন্তনকালে করেক শতাব্দীব্যাপী মুসলিম বিশ্বের প্রতিনিধিত্বকারী ছিলেন তুর্কী খলীফাবৃন্দ। মূলতঃ তাদের রাজধানী ছিল ধর্মীয় ও আধ্যাত্মিক যোগস্ত্রতার প্রতীক। কলে তাদের সাহায্য করার অর্থ ছিল ইসলাম ও মুসলমানদের সহায়তা সমর্থন করা। নিঃসন্দেহে মিসরীয় কবিদের মধ্যে আহমাদ শান্তকী ছিলেন খিলাফতের জন্য অধিক সন্মানদাকারী। তুর্কীরা যখন সাহায্যপ্রার্থী হয়েছে তিনি সাহায্য প্রদান করেছেন, তাঁদের বীরত্বের ঘোষণা দিয়েছেন। তারা যখন পরাজিত হয়েছে তখন তিনি দুঃখ ভারাক্রান্ত হয়েছেন এবং তাঁদের কোন অঞ্চল খিলাফত থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ে গেলে তিনি বেদনাহত হয়ে কানুায় তেন্দে পড়েছেন। ১৮৪

উল্লেখ্য যে, আব্বাসীয় আমলে মুসলিম জাহান বাগদাদে আব্বাসীয়, মিসরে ফাতেমীয় ও ম্পেনের উমাইরা এই তিনটি খিলাফতের অধীনে বিভক্ত হয়ে পড়েছিল। পরবর্তীতে ওসমানীয় বংশের সুলতান প্রথম সেলিম (১৪৬৬-১৫২০ খ্রি.) এর শাসনকালের (১৫১২-১৫২০ খ্রি.) পরেই খিলাফত তুর্কীদের অধীনে চলে যায়। অনন্তর উনবিংশ শতাব্দীর শেষদিকে তুরস্ক সম্রোজ্যের অন্তিত্ব যখন বিপন্ন হয় এবং ইউরোপীয় সামাজ্যবাদ অধিকাংশ মুসলিম দেশে শিক্ত গেড়ে বলে তখন এই অপশক্তিকে প্রতিহত করার জন্য মুসলমানদের ঐক্যবদ্ধ হওয়ার প্রয়োজনীয়তা দেখা দেয়। উনবিংশ শতাব্দীর শেষার্ধে ইউরোপীয়রা কেবল মুসলিম বিশ্বের বৃহত্তর অংশই করায়ত্ত করেনি, বরং ইসলামের অন্তিত্তকেও প্রায় নিশ্চিক্ত করেছিল। মুসলিম জাতির এই বিশেষ ক্রান্তিকালীন যুগ সন্ধিক্ষণে ওসমানীর তুর্কী সুলতান ৰিতীয় আবদুল হামীদ (১২৫৮-১৩৩৭ হি./১৮৪২-১৯১৮ খ্রি.) ছিলেন মুসলিম জাহানের একমাত্র রক্ষাকবচ। তিনি তাঁর খিলাফতকালে (১৮৭৬-১৯০৯ খ্রি.) জাতীয়তাবাদ ও পাশ্চাত্য প্রভাবের বিরুদ্ধে বিশ্বের সমন্ত মুসলমানকে একই খলীকার অধীনে রাজনৈতিক বন্ধনে আবদ্ধ করার জন্য বিশ্ব-ইসলামীবাদ' (Pan-Islamism) এর পক্ষে এক শক্তিশালী জনমত গড়ে তোলেন। তিনি খিলাফতের গুরুত্বকে পুনর্জীবিত করে মুসলিম জাহানকে এটা রক্ষার জন্য ঐক্যবন্ধ হওয়ার আহ্বান জানান। ফলশ্রুতিতে তুরকে ইউরোপীয় শক্তিবর্গের ক্রমবর্ধমান হামলা প্রতিরোধ করার প্রচেষ্টা থেকে বিশ্ব-ইসলামীবাদের সৃষ্টি। একই ঐক্যবন্ধনের দ্বারা একটি বিশ্ব-ইসলামী সাম্রাজ্য প্রতিষ্ঠার সংগ্রাম করাই ছিল এর মূল উদ্দেশ্য। আর ক্ষরিকু খিলাফতের মর্যাদা বৃদ্ধি করা এবং ইউরোপীয়দের হামলার বিরুদ্ধে মুসলমানদের ঐক্যসূত্রে আবদ্ধ করা সুলতান দ্বিতীয় আবদুল হামীদের অন্যতম লক্ষ্য ছিল। বিশ্ব-ইসলামীবাদের আদর্শ শিক্ষা দেওয়ার জন্য তিনি বিশ্বের সর্বত্র দৃত প্রেরণ করেন। তাঁরই অফ্লাভ প্রচেষ্টার কলে মুসলিম সন্মোজ্যের শক্তি বহুলাংশে বৃদ্ধি পায়। উপরম্ভ বিশ্ব-ইসলামীবাদ তথা খিলাফত আন্দোলন এর লক্ষ্য অর্জনে ব্যর্থ হলেও তা মুসলিম জাহানে যে জাগরণ এনেছিল আধুনিক বিশ্বের ইতিহাসে এর গুরুত্ব অনস্বীকার্য I<sup>১৮৫</sup>

১৮৩. কে.আলী, মধ্য প্রাচ্যের ইতিহাস, (ঢাকা: আলী গাবলিকেশস, প্রথম প্রকাশ, ১৯৬৫, দবম সংস্করণ, ১৯৮৭), ১ম খণ্ড, পৃ. ২১১।

১৮৪. ভ. আহমাদ মুহাম্মদ আল-হকী, আল-ইসলাম ফী শি'র শাওকী, পৃ. ২৩৭-২৭৮।

১৮৫. কে. আলী, মধ্য প্রাঢ্যের ইতিহাস, ২য় খণ্ড, পৃ. ২২৩-২২৪।

আহমাদ শাওকী স্বীয় মাতৃভূমি মিসরের উপলক্ষসমূহের কাসীদা রচনা করেই ক্ষান্ত হননি, বরং তিনি তুর্কী ও ওসমানী খিলাকতের উপলক্ষাদির প্রতি তাঁর রচনার ক্ষেত্রকে সম্প্রসারিত করেছেন। ফলে তিনি যুদ্ধ-বিগ্রহে তুর্কী খলীকার বিজয়সমূহের প্রশংসার সুদীর্ষ অনেক কাসীদা রচনা করেছেন। ১৮৬

১৩১৪ হি./১৮৯৬ সালে গ্রীকদের বিরুদ্ধে যখন তুর্কীরা বিজয় লাভ করে তখন কবি আহমাদ শাওকী 'তাহিয়্যাতুন লিল-তুর্ক' عَرِينَةُ لِلْتُرُكُ শীর্বক কাসীদার খলীফার বিজয় অর্জনকে অভিনন্দিত করে বলেন যে, এহেন বিজয়ের গৌর্ব খলীফার একার নয়, এজন্য আল্লাহ তা'আলার প্রশংসা করা খলীফার একার কাজ নয়, বয়ং এটি সকল মুসলমানের বিজয়। তাই এ বিজয়ে তালের সকলেরই মহান আল্লাহ তা আলার প্রশংসা করা উচিত। আহমাদ শাওকী এই কাসীদায় সকল মুসলমানের মুখপাত্র হয়ে এহেন বিজয়ের য়ায়া গৌরবান্বিত একজন মুসলমান হিসেবে আল্লাহ পাকের প্রশংসা এবং খলীফার প্রতি কৃতজ্ঞতা জ্ঞাপন করে বলেনঃ ১৮৭

بِحَمْدِ اللهِ رَبِّ الْعَالَبِيْنَ \* وَحَدْدِكَ يَا أَمِيْرَ الْمُؤْمِنِينَا لَقِيْنَا فِي عَلَيْنَا الْفَصْرَ الْمُؤْمِنِينَا خَيْنَا الْفَصْرَ وَالنَّصْرَ الْمُبِينَا جَمَعْتَ لَنَا الْمَسَالِكَ وَالشَّعُوبَا \* وَكَانَتْ فِيْ سِيَاسَتِهَا ضُرُوبَا وَلا وَاللهِ وَالرُّسُلِ الْكِسِرَام \* وَيَثِيْلُ خَيْرُ يَيْتَ فِي الأَنَامِ وَلا وَاللهِ وَالرُّسُلِ الْكِسِرَام \* وَيَثِيْلُ خَيْرُ يَيْتَ فِي الأَنَامِ

"সমগ্র বিশ্বের প্রতিপালক আল্লাহ তা'আলার প্রশংসা, আর হে আমীরুল মুমিনীন! আপনার প্রশংসা সহকারে আমরা আপনার শত্রুদের সাথে যা মোকাবেলা করার প্রয়োজন ছিল তা করেছি, কলে আমরা বিজয় এবং সুস্পষ্ট জয় লাভ করেছি। আপনি আমাদের জন্য বিভিন্ন রাজ্য এবং গোত্রসমূহ একত্রিত করেছেন এবং এগুলোর কৌশলের মধ্যে ছিল বিভিন্ন শ্রেণীর প্রভা । না, আল্লাহ পাক এবং সুমহান রাসূলদের শপথ যে, আপনার পরিবারই সৃষ্টিকুলের মধ্যে উৎকৃষ্ট পরিবার।"

এই ফাসীদায় কবি আহমাদ শাওকী যুদ্ধের বর্ণনা, খলীফার বিজয়ের প্রশংসা এবং যুদ্ধে থ্রীকদের পরাজরে সম্ভটি বর্ণনা দিয়ে এহেন বিজয়কে শ্রেষ্ঠ বিজয় আখ্যায়িত করে কাসীদার পরিসমাপ্তি ঘটান এভাবে: ১৮৮

"ওসমানের বংশধর! অবশ্যই আমরা তোমাদের বিরাট বিজয়সমূহ মূল্যায়ন করি এবং কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করি। আমরা আলাহ পাকের নিকট বিজয় প্রার্থনা করি, অনন্তর তিনি আপনাদের মাধ্যমে আমাদেরকে বিজয় দান করেন এবং আল্লাহ তা'আলা সর্বোভিম সাহায্যকারী।"

নিঃসন্দেহে তুর্কীলের প্রতি আহ্মাদ শাওকীর আবেগ প্রবণতা ছিল তাঁর ইসলামী আবেগঅনুভূতির প্রতিচ্ছবি। ইসলাম ধর্ম, মুসলমান, আরব ও ইসলামী দেশগুলোর রক্ষণাবেক্ষণের নিমিত্তে
তিনি তুর্কীদের সমর্থ করেন। অধিকন্ত রাজনৈতিক বটনাবলী এবং আরব ও ইসলামী দেশগুলোর প্রতি
সাম্রাজ্যবাদী দেশগুলোর লোভ-লালসাই মূলতঃ কবিকে ইসলাম ও তুর্কীদের মধ্যে এরপ সম্পর্ক

১৮৬. মুহান্দদ মানদ্য, আহমাদ শাওকী, প্রাতক্ত, পৃ. ৫।

১৮৭. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ২৮০-২৮১।

১৮৮. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ২৮৫।

স্থাপনে বাধ্য করেছিল। ইসলামী ঐক্যজোট হওয়ার কারণে তিনি ও তাঁর মত অন্যান্য রাজনীতিবিদ ও সাহিত্যিকগণ মনে করতেন যে, পাশ্চাত্য দেশগুলো একে খণ্ড বিখণ্ড ও এর অন্ধ রাষ্ট্রগুলো জবর দখল করার পায়তারা করছে।

আহমাদ শাওকী তাঁর তাহিয়্যাতুন লিল-তুর্ক بِرِّا भौর্বক কাসীদায় তুর্কী বলতে তদানীভন ইসলামী বিদ্বের প্রতিনিধিত্বশীলদের বুঝিয়েছেন এবং কামনা করেছেন তাঁরা যেন তাঁলের ধর্মীয় মর্যাদায় শক্তিশালী ও বলিষ্ঠ খলীকা হিসেবে দায়িত্ব পালন করতে পারেন এবং ইসলাম যেন তাঁলের মধ্যে চেতনার উৎস হয়ে থাকে। এজন্য তিনি তাঁলের আবাল-বৃদ্ধ-বলিতা নির্বিশেষে শক্তি ও মর্যাদার উপকরণ গ্রহণ করার লক্ষ্যে সকলের দৃষ্টি আকর্ষণ করে বলেন: ১৮৯

"হে তুর্কী যুবকগণ। আল্লাহ পাক তোমাদের আনন্দিত করুন এবং তোমাদেরকে রক্ষা করুন, তোমাদেরকে যথার্থ সেবা কার্যাদির প্রতি পরিচালিত করুন। তোমরা রাজ্যের ও ইসলামের ভবিষ্যত, তোমাদের মধ্য থেকে গৌরবের ক্ষেত্রে সর্বোৎকৃষ্ট উজ্জ্বল ভবিষ্যত সৃষ্টিকারী সর্বদা বিদ্যমান থাকুক।"

মিসরের খেলীব বংশ রক্ত ও রাজনৈতিক দিক থেকে তুর্কীদের সাথে সংযুক্ত ছিল। আহমাদ শাওকী যেতে থেলীবী রাজদরবারী কবি ও রাজ প্রাসাদের অনুমহভাজন ছিলেন, সেহেতু তাঁর কবিতার রাজদরবারের ইচ্ছার প্রতিফলন ঘটাই যাভাবিক। উপরম্ভ তাঁর ধমনীতে তুর্কী রক্ত প্রবাহমান ছিল তাই তুর্কীদের প্রতি তাঁর ভালবাসার আধিক্য ছিল। এজন্য কেউ কেউ তুর্কী বংশোদ্ভূত খেদীবদেরকে সম্ভুষ্ট করার জন্য আহমাদ শাওকী তুর্কীদের প্রশংসা করেছিলেন বলে মনে করেন। কিন্তু ধারণাটি যে অমূলক এ ব্যাপারে ভ. আহমাদ মুহাম্মদ আল-হুকী বলেন যে, "আহমাদ শাওকী তাঁর তুর্কী কাসীদাসমূহের দ্বারা রাজপ্রাসাদকে সম্ভুষ্ট করতে চাননি বরং তিনি এর মাধ্যমে তাঁর বৃহত্তম, গভীরতম ও অধিক ধারালো ইসলামী অনুভূতির জরগান করেছেন। তাঁর ইসলামী তুর্কী কাসীদাগুলো রচনার প্রথম শক্তিশালী কারণ ছিল তাঁর ইসলামী আবেগ-অনুভূতি।" ১৯০

খেদীবীদের রাজপ্রাসাদসমূহে লালিত-পালিত এবং তাদের থেকে ইংরেজদের বিরুদ্ধাচরণকারী তুর্লী রাজ্যের প্রতি প্রীতি লালনকারী কবি আহ্মাদ শাওকী বৃটিশ সন্মোজ্যবাদের অধীনে মিসরের অধীনস্থ থাকার বিরুদ্ধবাদীদের সহায়তা করার দিকে আকৃষ্ট হন। আর এই আকৃষ্ট হওয়ার ব্যাপারে তিনি বিশ্বাস করতেন যে, তুর্লী রাজ্য ইসলামের সহায়তা করছে। তাই তাঁর অনুভূতিপ্রবণ কবিতাকে ধর্ম, রাজনীতি ও সমাজের সাথে মিলিয়ে নেন। অতঃপর মিসরে মুহাম্মদ আলী লাশা (১১৮৪-১২৬৫ হি./১৭৭০-১৯৪৯ খ্রি.) এর শাসনকাল (১৮০৫-১৮৪৮ খ্রি.) থেকে তাঁর স্থলাভিবিক্ত ব্যক্তিবর্গের সমীপে তাঁর কাসীদাসমূহের রচনার দিন পর্যন্ত তিনি খেদীবীদের চরিত্রকে এমন ইসলামের চরিত্রে পরিণত করেন যা সর্বপ্রকার ভেলাভেদ অথবা এমন পক্ষপাতমুক্ত, যা সান্রাজ্যবাদীদের বিরোধিতায় বাধাপ্রদান করে আল্লাহর অনুগ্রহে যিনি খেদীবীদেরকে তার তরবারীসমূহের তরবারীতে পরিণত করেছেন এবং নবী

১৮৯. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ২২৫।

১৯০. ড. আহমাদ মুহাম্মদ আল-হুকী, আল-ইসলাম ফী শি'র শাওকী, পু. ২৪০-২৪১।

করীম (সা.) এর সহায়তায় যিনি বুরাকে আরোহণ করে মহাকাশে নৈশভ্রমণের বিজয় অর্জন করেন। ১৯১ এই মর্মে কবি বলেন: ১৯২

"তিনি মহিমামর আত্মাহর তরবারী সমূহের অন্তর্ভুক্ত অথবা তাঁর ফরসালা করার সমর ভারতবর্বের তরবারীসমূহের একটি তরবারী। নবী করীম (সা.) তাঁর জন্য স্বীয় বুরাকের আবহাওয়াকে বশীভূত করেন এবং স্বীয় নৈশভ্রমণের দ্বারা মর্যাদার সিঁড়িসমূহ জরলাভ করেন।"

### সুলতান বিতীয় আবদুল হামীন

কবি তুর্কীদের বিজয়ে ইসলামের বিজয় এবং তাদের দুর্বলতার মাঝে ইসলামের দুর্বলতা বুঁজে পান। কেননা তৎকালীন সময় তারাই ছিল ইসলামী ঐক্যজোটের প্রতিনিধিত্বকারী। 'সাদা আল-হারব' الْمَصْدَى الْمَصِرُبُ শীর্বক কবিতায় কবি ওসমানীর তুর্কী সুলতান দ্বিতীয় আবদুল হামীদ (১২৫৮-১৩৩৭ হি./১৮৪২-১৯১৮ খ্রি.) এর প্রশংসা করেছেন এবং তাঁর সেনাবাহিনীর সহযোগিতাপূর্ণ বিজয়কে অভিনন্দিত করেছেন ও তাঁর সময় নায়কদের প্রশংসা করে বলেন:১৮৩

"আপনার তরবারীর সাহাব্যে সত্য উন্নীত হর, আর সত্যই অধিক পরাক্রমশালী, আর আপনি যেখানেই আঘাত হানেন সেখানেই মহান আল্লাহর দ্বীন বিজয়ী হয়। সুতরাং আপনি এর মধ্যেই অবাধ্য সম্প্রদারকে শিষ্টাচার শিক্ষা দিন, কারণ নিতরই তা অবাধ্যদেরকে কতইনা চমৎকার শিষ্টাচার শিক্ষাদানকারী অভিভাবক। যখন আপনি তারবারীর ধারালো অংশের সাহাব্যে দুর্যোগাদি অভিক্রম করেন, তখন দুর্যোগের অন্ধকার উন্মোচিত হয় এবং অন্ধকার পরিস্ফুট হয়।"

আহমাদ শাওকী তুর্কীদের জন্নগান করেছেন এবং বিশেষতঃ সুলতান আবদুল হামীদকে সংবেদনশীল ধর্মের রক্ষক হিসেবে মনে করতেন, বিদেশীদের বিরুদ্ধে খড়গহন্ত সুলতানকে প্রতিরোধকারী হিসেবে ঘোষণা করে দিতেন ও উৎসর্গীকৃত প্রাণরূপে আখ্যান্থিত করতেন। যারা খলীফার সুনামকে কলুবিত করতে সচেই ছিল, আর তিনি ছিলেন তুরক্ষে তার পদখালনের ক্ষেত্রে রক্ষাকবচ। ১৯৪

কবি আহমাদ শাওকী ইউরোপ থেকে ইস্তামুল আগমনকালে রচিত কাসীদায় আল্লাহ তা'আলার সম্ভটি অর্জন ও পূণ্য লাভের আশায় তিনি খলীফাকে ভালবাসেন এবং কবিতার দ্বারা তাঁকে সমর্থনের কথা উল্লেখ করে বলেন: ১৯৫

১৯১. ড. আবদুল মাজীদ আল-হুর, আহমাদ শাওকী, পু. ১৫০।

১৯২. আল-শাওকিয়্যাত, ৩য় খণ্ড, পৃ. ১২।

১৯৩. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৪২।

১৯৪. হুসাইন শাওকী, আবী শাওকী, পু. ২৪।

১৯৫. আল-শাওকিয়্যাত, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩৯।

يَا وَاحِدَ الإِسْلَامِ غَيْرَ مُدَافَع \* أَنَا فِي زَمَانِكَ وَاحِدُ الأَشْفَارِيُّ أَنَا فِي زَمَانِكَ وَاحِدُ الأَشْفَارِيُّ أَخْلَصْتُ حُبَيْ فِي الإِمَامِ دِيَانَةً \* وَجَعَلَتُهُ خَتَى الْمَسَاتِ شِعَارِيُّ لَمْ أَلْتُوسَ عَرْضَ الْحَيَاةِ، وَإِنَّمَا \* أَقْصَصَرَضْتُهُ فِي اللهِ وَالْمُخْتَارِ

"হে প্রতিরক্ষক ব্যক্তীত একক ইসলাম ধর্ম! আমি তোমার যুগে কবিতার একক ব্যক্তি (কবি)। আমি ধর্মপরারণতাবশতঃ নেতাদের প্রতি আমার ভালবাসাকে একনিষ্ঠ করেছি এবং মৃত্যু পর্যন্ত আমি তাকে আমার শ্লোগানে পরিণত করেছি। আমি জীবনের প্রশস্তি কামনা করিনি, বরং আমি একে মহান আল্লাহর রান্তার ও সং পথে ব্যায় করেছি।"

আহমাদ শাওকী ছিলেন ইসলামী রাজনীতিতে বিশ্বাসী। ইসলামী আবেগ-অনুভূতি বশেই কবি অটোমান খিলাফতের সাখে সংশ্লিষ্ট হরেছিলেন। ১৩২৩ হি./১৯০৫ সালে অটোমান খলীফা সুলতান বিতীয় আবসুল হামীদ (১২৫৮-১৩৩৭ হি./১৮৪২-১৯১৮ খ্রি.) আর্মেনিরার যুদ্ধে খ্রিষ্টানগণ কর্তৃক নিক্ষেপিত বোমার আক্রান্ত হন, সে হামলার অনেক মুসল্লী নিহত হরেছিলেন, কিন্তু খলীফা প্রাণে বেঁচে যান এবং পরে সুহতা লাভ করেন। কবি এই বোমা হামলা থেকে নিস্কৃতি পাওয়ার কারণে খলীফাকে অভিনন্দন জ্ঞাপন করে নাজাত বিত্র শীর্ষক কাসীদার বলেন: ১৯৬

هَنِيْهَا أَمِيْرَ الْمُؤْمِنِيْنَ، فَإِلَمَا \* نَجَائُكَ لِلدُّيْنِ الْحَنَيْفِ نَحَاةً هَنِيْهَا لِطَهَ، وَالْكِتَابِ، وَأُمَّةٍ \* بَقَاؤُكَ إِبْقَاءً لَهَا وَحَياةً فَلَوْ لاَكَ مُلْكُ الْسُلِيِيْنَ مُضَيَّعٌ \* وَلَوْ لاَكَ شَمْلُ الْسُلِيِيْنَ مُضَيَّعٌ \* وَلَوْ لاَكَ شَمْلُ الْسُلِيِيْنَ مُضَاتُ

"আপনাকে মুবারকবাদ, হে আমীরুল মু'মিনীন ! আপনার নিক্ষৃতি প্রকৃতপক্ষে সঠিক ধর্মের মুক্তি। হ্যরত মুহাম্মদ (সা.), আল-কুরআন ও মুসলিম উন্মাহর প্রতি মুবারকবাদ! আপনার বেচে থাকা মুসলিম উন্মাহর বেঁচে থাকা ও তাঁদের জীবনের নামান্তর। অনন্তর আপনি যদি (খলীফা) না হতেন তাহলে মুসলমানদের রাষ্ট্রসমূহ ধ্বংস হয়ে যেত এবং আপনি না থাকলে মুসলমানদের ঐক্য ছিন্ন বিচ্ছিন্ন হয়ে যেতো।"

কবি সুলতান বিতীয় আবদুল হামীদের নৈকট্য লাভ এবং উপহার-উপঢৌকনের আশায় খিলাফতের সমর্থন করেননি। বরং মহান আল্লাহর নৈকট্য ও পূণ্য লাভের প্রত্যাশায় তিনি সুলতানের প্রশংসা করেছিলেন। কবির ভাষায়:<sup>১৯৭</sup>

আর আমি আপনার দরবারে কবি হাস্সান বিন সাবিতের স্থানে অবস্থান করছি, (যেরূপ স্থানে তিনি নবীজির দরবারে সমাসীন ছিলেন) এবং আমার নিকট আপনার পক্ষ থেকে দান-অনুদান সর্বদা আগমন করছে। আমি আমার দু'হাতের তালুর মধ্যে যা রয়েছে তা ত্যাগ করেছি, আর আল্লাহ পাকের নিকট আশান্বিত উপহারসমূহ আমাকে আগ্লাহান্বিত করেছে।"

১৯৬. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৯২-৯৫।

১৯৭. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৯৭।

কবি আহমাদ শাওকীর মতে, খলীফা বা খিলাফতের শক্ররাই ইসলামের শক্র আর যারা খিলাফতের বিরোধিতা করছে, তারা রাষ্ট্রের নয় বরং ইসলামেরই বিরোধিতায় লিপ্ত। কবির ভাষায়: ১৯৮

نَحَتْ أُمَّةُ لَمَّا نَحَوْتَ، وَدُورِكَتْ \* بِلاَدْ ، وَطَالَتْ لِلسَّرِيْسِ حَيَاةُ وَصِيْنَ خَلاَلُ الْمَلْكِ، وَامْتَدَّ عِزُّهُ \* وَدَامَ عَلَيْهِ الْحُسْنُ وَالْحَسَنَاتُ وَأَمِّنَ فِي شَرِقِ الْبِلاَدِ وَ غَرْبِهَا \* يَتَلَسَّسُ عَلَسَى أَقْوَاتِهِمْ، وَعَفَاةُ سَلاَمِيْ عَنْ هَذَا الْمَقَامِ مُقَصِّرٌ \* عَلَيْكَ سَلاَمُ اللهِ وَالْبَرَكَاتُ

"(হে সুলতান!) আপনার পরিত্রাণের মাধ্যমে মুসলিম জাতি মুক্তি লাভ করে, নগরসমূহ সুসংহত হয় এবং সিংহাসনের আয়ুস্কাল বৃদ্ধি পায়। আর রাজ্যের গৌরব সংরক্ষিত হয়, এর মর্যাদা ও শক্তি বৃদ্ধি পায় এবং সৌন্দর্য, কল্যাণ ও সমৃদ্ধি প্রতিষ্ঠিত হয়। আর তিনি মুসলিম রাজ্যের প্রাচ্যে ও পাচাত্যে অনাথ ও কল্যাণকামীদের আহারের নিচয়তা প্রদান করেন। এ স্থান থেকে আপনার প্রতি আমার অভিবাদন অতি নগণ্য, আপনার প্রতি মহান আল্লাহর পক্ষ থেকে শান্তি ও কর্মণাধারা বর্ষিত হোক।"

আহমাদ শাওকী তাঁর 'দারক আমীর আল-মু'মিনীন' مَيْفُ أَمِيْرِ الْمُؤْمِنِيْن नाমक কাসীদার
ওসমানীর তুর্কী সুলতান বিতীর আবদুল হামীদের উদ্দেশ্যে বলেছেন যে, খিলাকত ব্যতীত ইসলামী
বিশ্বকে একত্রিত করতে পারে এমন কোন শক্তিশালী আধ্যাত্মিক সংগঠন নেই। মুসল মানরা যেন তাদের
এক্য বারা বিভিন্ন ঘটনা-দুর্ঘটনার দৃঢ় থাকতে সক্ষম হয় এবং মুসলমানরা দুর্গ হিসেবে পরিণত হয়,
এমন একটি ইসলামী সংস্থার প্রতিষ্ঠার প্রতি আমহী। ছিলেন। কবির ভাবায়: ১৯৯

"ওসমানের শার্বার (সুলতান দ্বিতীয় আবদুল হামীদ) উপর মুসলমানগণ এবং ইসলাম সম্ভষ্ট হয়েছে, আপনি চিরস্থায়ী হোন এবং চিরস্থায়িত্ব আপনার জন্য উৎসর্গতি । আমরা কিভাবে আপনার উচ্চ মর্যাদার প্রশংসাকে সীমিত করতে পারি? আপনার জন্য রয়েছে আপনার শক্ষ থেকেই প্রশংসা ও সন্মান। প্রাচ্য তার হত্তদ্বয়কে আপনার হত্তদ্বয়ে স্থাপন করেছে, আর আপনি এর রক্ষকদের বিশ্বাস হরূপ।"

# সুলতান পঞ্চম মুহাম্মদ আল-রাশাদ

কবি আহমাদ শাওকী ঈদ-আল-দাহ্র ওয়া লাইলাতু আল-কাদ্র وَيُدُ الدُّمْرِ وَلَيْلَةُ الْفَدْرِ ' اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّةُ اللَّهُ الللَّالِي الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

১৯৮. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৯৭।

১৯৯. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পু. ২৩৯-২৪২।

২০০. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৬৯-১৭১।

# رَضِيَ الْمُهَيْسِنُ، وَالْسَيْحُ ، وَأَحْسَدُ \* عَنْ حَيْشِكَ الْغَادِيْ وَعَنْ أَبْطَالِهِ

"সামাজ্য তার অম্যাত্রায় আপনার হত্তময়ের মধ্যে অবস্থিত, আমি নবী করীম (সা.) ও তাঁর পরিবারের মাধ্যমে আপনার রাজ্যের সুরক্ষার জন্য প্রার্থনা করছি। আপনার উৎসর্গীত সৈন্য এবং এর বীরবোদ্ধানের প্রতি মহান আল্লাহ, হ্যরত ঈসা (আ.) এবং হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) সম্ভুষ্ট হয়েছেন।"

আহমাদ শাওকী তাঁর আল উস্তুল আল-ওসমানী । শীর্ষক কাসীদার সূচনার ওসমানীয় তুর্কী সূলতান পঞ্চম মুহাম্মদ আল-রাশাদকে সন্ধোধন করে তাঁকে ইসলামের গৌরব হিসেবে আখ্যায়িত করেন, তাঁর শাসানামল (১৯০৯-১৯১৮ খ্রি.) এর প্রশংসা করেন, তাঁর ক্রয়কৃত দু'টি যুদ্ধ জাহাজের প্রশংসা করেন এবং মুসলমানদেরকে বীর সম্পদ ও সামর্য বারা ওসমানীর সামরিক ও নৌ বহরের শক্তি বৃদ্ধির জন্য সার্বিক সহযোগিতার এগিয়ে আসার আকুল আহ্বান জানান। অতঃপর কবি ওসমানী রাষ্ট্রকে আর্থিক সাহায্য না করার মুসলিম দেশসমূহকে তিরক্ষার করে বলেন: ২০১

هَرُّ اللَّوَاءَ بِعِزِّكَ الإِسْكَ الأَمُ \* وَعَنَتْ لِقَائِمِ سَيْفِكَ الأَيَّامُ وَالْقَادَتِ الدُّنْيَا إِلَيْكَ، فَحَشْهَا \* عُذْراً قِيَادُ أَسْلَتْ وَزِسَامُ وَالْقَادَتِ الدُّنْيَا إِلَيْكَ، فَحَشْهَا \* عُذْراً قِيَادُ أَسْلَتَ وَزِسَامُ يَا مَعْشَرَ الإِسْلاَمِ، فِي أَسْطُولِكُمْ \* عِزُّ لَكُمْ، وَوقَايَةً، وَسَلاَمٌ جُودُوا عَلَيْهِ بِمَالِكُمْ، وَاقْضُوا لَهُ \* مَا تُوجِبُ الأَعْلاق و وَالأَرْحَامُ

ইসলাম আপনার মর্যালার দ্বারা পতাকাকে আন্দোলিত করেছে, আর যুগ আপনার তরবারীর হাতলকে বিনীত করেছে। আর দুনিয়া আপনার প্রতি অনুগত হয়েছে, অনন্তর তাঁর জন্য ক্ষমা হিসেবে একটি কোমল আনুগত্য ও পরিচালিত উট্রপাল যথেষ্ট। হে মুসলিম সম্প্রদার! তোমাদের নৌ বহরে রয়েছে তোমাদের মর্যালা, প্রতিরক্ষা এবং শান্তি। তোমরা নিজেদের সম্প্রদের দ্বারা এতে সাহায্য কর এবং এর প্রতি আবশ্যকীয় উত্তম বন্ধ প্রদান ও আন্ত্রীয়তাবোধ প্রকাশ কর।"

ইতালীয় সেনাবাহিনীয় হামলায় মোকাবেলায় পশ্চিম ত্রিপলীতে যুদ্ধয়ত অটোমান থিলাফতের সৈন্যদের সহায়তায় জন্য অনুদান সংগ্রহের উদ্দেশ্যে মিসয়ে রেভক্রিসেন্ট সোসাইটি কর্তৃক আয়োজিত এক সান্ধকালীন অনুষ্ঠানে কবি আহমাদ শাওকী আল-হিলাল আল-আহ্মার' الْهِلَالُ الْأَحْمَرُ শীর্বক কাসীদা রচনা করে বলেন: ২০২

يَا قَوْمَ عُثْمَانَ - وَالدُّنْيَا مُدَاوِلَةً - \* تَعَاوَنُوا بَيْنَكُمْ يَا قَوْمَ عُثْمَانَ كُونُوا الْمِدَارَ اللهِ عُلْمَانَ كُونُوا الْمِدَارَ اللهِ عَلَى الْمِدَارَ اللهِ عَلَى الْمُ اللهُ عَلَى الْمُ اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

"হে ওসমানের সম্প্রদার! পৃথিবী পরিবর্তনশীল, তোমরা তোমাদের মধ্যে পরস্পর সাহায্য-সহযোগিতা কর, হে ওসমানের বংশধর! তোমরা এমন প্রাচীরে পরিণত হও, যদ্বারা অন্য প্রাচীর শক্তিশালী হয়; অনন্তর আল্লাহ তা'আলা ইসলামকে একটি প্রাচীরে পরিণত করেছেন। পরোপকারিতা ঈমানের সর্বোৎকৃষ্ট শাবার অন্তর্গত, আল্লাহ পাক পরোপকারিতা ব্যতীত ঈমানকে গ্রহণ করেন না।"

২০১. আল-শাওবিদ্যাত, ১ম খণ্ড, পু. ২২৬-২৩০।

২০২. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ২৪৫।

মুসলিম খিলাফতের বিরুদ্ধে যখন পশ্চিমা রাষ্ট্রগুলো জয়লাভ করছিল অথবা খিলাফত থেকে এর অঙ্গরাজ্যগুলো বিচ্ছিন্ন হচ্ছিল, তখন কবি গভীর বেদনাপুত ও দুঃখ ভারাক্রাভ হয়ে বিলাপ করেন। অতঃপর ১৩৩০ হি./১৯১২ সালে বুলগেরিয়ার হাতে যখন আদির্নার পতন ঘটে এবং ওসমানী সাম্রাজ্য হতে একে বিচ্ছিন্ন করে দেয়া হয়, তখন কবি আহমাদ শাওকী অত্যন্ত কুদ্ধ ও ব্যথিত হয়ে আল-আন্দালুস আল-জাদীলা হয়্ম তুঁ তুঁ তুঁ তুঁ তুঁ শুঁ শার্বক একটি কাসীদা রচনা করেন। কেননা আদির্নার পতন ছিল ইসলামের গৌরবের একটি ভল্লের কর্তনন্বরূপ। অনুরূপভাবে স্পেন থেকে আরবদের শাসনের পতন ছিল ইসলামের সুশীতল ছায়ার অপসারণের নামান্তর। আহমাদ শাওকী আদির্নার পতন থেকে শিক্ষা গ্রহণের জন্য মুসলমানদের প্রতি আহ্বান জানান এবং তুর্কাদের শক্তি অর্জনে তৎপর, ঐক্যবদ্ধ ও ইসলামী বিশ্বের অবশিষ্ট অংশসমূহের সংরক্ষণ কয়ায় জন্য উপদেশ দেন। অতঃপর কবি আদির্নার ঐ সকল বীরদের প্রশংসা করেন যারা পাঁচ মাস পর্যন্ত আদির্নার রক্ষার ব্যাপারে নিদারুণ দুর্দশায় থৈর্যধারণ করেছিলেন এবং শেষ পর্যন্ত ভালের শক্রদের রক্ত বিন্দুতে এর ভূখন্ডের প্রতিটি ইঞ্চি বিক্রি করেন। আদির্নার বিপর্যরে কবি আহমাদ শাওকী আন্তরিক শোক প্রকাশ করে এর জন্য পুনরার বিলাপ করে বলেন: ২০০

يَا أُخْتَ آلْذَلُ سَ، عَلَيْكِ سَلاَمٌ \* هَـوَتَ الْخِلاَفَةُ عَنْكِ، وَالإِسْلاَمُ لَزَلَ الْهِلاَلُ عَنِ السَّبَاءِ ، فَلَيْتَهَا \* طُويَتْ ، وَعَـمَّ الْعَالَبِيْنَ ظَلاَمُ صَبْراً أُدِرْنَا فَي الْمَالِكُ الْعَلاَمُ صَبْراً أُدِرْنَا فَي الْمَالِكُ الْعَلاَمُ خَفَتِ الْأَذَانُ ، فَمَا عَلَيْكِ مُوحِدُ \* يَسْعَى ، وَلاَ الجُسَعُ الْحِسَانُ تُقامُ وَخَتَ مُسَاحِدُ كُنَّ مُوراً جَامِعًا \* تَـشْدِ سِيْ إِلَيهِ الأَسْدُ وَالآرامُ وَخَتَ مُسَاحِدُ كُنَّ مُوراً جَامِعًا \* تَـشْدِ سِيْ إِلَيهِ الأَسْدُ وَالآرامُ

"হে স্পেনের বোন (আদির্না নগরী)! তোমার প্রতি শান্তি বর্বিত হোক, খিলাফত এবং ইসলাম তোমার নিকট থেকে হারিয়ে গেছে। নব চন্দ্র তোমার আকাশ থেকে পতিত হয়েছে, অনন্তর হায়! যদি তা ভাজ করা হত এবং সক্ষা বিশ্বকে অন্ধকার আচ্ছের করে কেলতো! হে আদির্না! তুমি ধৈর্য ধারণ কর, একদিন না একদিন প্রত্যেক রাজাই ধ্বংস হবে এবং সর্বজ্ঞ অধিপতি সর্বদা স্থায়ী থাকবেন। আবানের ধ্বনি তব্ব হয়ে গেছে, অনত্তর তোমার বুকে এমন কোন একত্বাদী নেই যে প্রচেষ্টা করবে, আর সুন্দর জুম'আর নামাযসমূহ প্রতিষ্ঠিত হয় না। আর মসজিদগুলো নিস্তব্ধ হয়ে গেছে, যা ছিল এমন সাম্থিক আলো, যায় প্রতি সিংহতুলা পুরুবগণ ও তদ্র হয়িণী তুলা মহিলাগণ নামায আদায়ের জন্য গ্রনাগ্যন করতো।"

# নোভকা কামাল আতাতুর্ক

১৩৩৯ হি./১৯২১ সালে যখন সুলতান মুহান্দদ ওয়াহীল উদ্দীন (১৮৬১-১৯২৬ খ্রি.) অপসারিত হন এবং মোন্তকা কামাল আতাতুর্ক (১২৯৯-১৩৫৩ হি./১৮৮১-১৯৩৮ খ্রি.) ক্ষমতাসীন হয়ে তাঁর শাসনামলে (১৯২৩-১৯৩৮ খ্রি.) ইন্তাবুল থেকে আংকারায় তুরকের রাজধানী ছানান্তর করেন, তবন আহমাদ শাওকী তাঁর তাক্লীল আনকারাত ওয়া আয্ল আল-আস্তানা تَكُلِيْلُ أَنْفَرَةَ وَعَزْلُ الأَسْتَانَةِ

২০৩. আল-শাওফিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ২৩০ ও ২৩৮।

শীর্ষক কাসীদার মোস্ত ফা কামালের হাতে ইসলাম ও মুসলিম খিলাফতের উত্তরোত্তর সমৃদ্ধি ও মর্বাদা বৃদ্ধির আশা প্রকাশ করে বলেন:<sup>২০৪</sup>

يَا دَوْلَةَ الْحَلْقِ الْسِتِيْ تَاهَـتْ عَلَى \* رُكْنِ السَّاكِ بِسِرُكُنِهَا الْسَسُوكِ بَسِرُكُنِهَا وَكِتَابُهَا \* وَالشَّرْقُ يُنْشِنِيْ كَمَا يُنهِـنِكُ بَسِيْكِ فَ الشَّرْقُ يُنْشِنِيْ كَمَا يُنهِـنِكُ فَدَ ظَنَنِي اللَّاحِيْ نَطَقَتْ عَنِ الْهَوَى \* وَرَكِبَتْ مَثْنَ الْجَهْلِ إِذْ أَطْسِرِيْكِ لَكَ ظَنَنِي اللَّاحِيْ نَطَقَتْ عَنِ الْهَوَى \* وَرَكِبَتْ مَثْنَ الْجَهْلِ إِذْ أَطْسِرِيْكِ لَكَ اللَّهِ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْ

"হে আদর্শের রাষ্ট্র ! যা তার সৃউচ্চ স্তম্ভের দ্বারা সিমাক' তারকার স্তম্ভের উপর প্রমণ করেছে।
তামার ও আমার মধ্যে ররেছে একটি জাতি ও এর একটি গ্রন্থ ররেছে, আর প্রাচ্য আমাকে আঘাত
করেছে যেমন তোমাকে আঘাত করছে। ভ<্সনাকারী আমাকে ধারণা করেছে যে, আমি মন গড়া কথা
বলছি এবং অজ্ঞতার পৃষ্ঠদেশে আরোহণ করছি, কারণ আমি তোমার প্রচুর প্রশংসা করছি। প্রাথমিক
একদল লোক যারা তোমাকে উন্নীত করেছে তারা ব্যতীত কেউই ইসলামকে রক্ষা করেনি, অথবা এর
জন্য শির উচু করেনি।"

১৩৪১ হি./১৯২৩ সালে মোন্তকা কামাল আতাতুর্ক এশিয়া মাইনরে শ্রীকদের বিরুদ্ধে বিপ্লবের মাধ্যমে রাজনীতি ও মুদ্ধে জয় লাভ করলে আহমাদ শাওকী ইন্তিসার আল-আতরাক কী আল-হারব ওয়া আল-সিয়াসা শুলি লাল করলে আহমাদ শাওকী কাসীদায় মোন্তকা কামালের এহেন বিপ্লবকে ইসলাম ও মুসলমানদের কল্যাণ হিসেবে চিহ্নিত করে আশা প্রকাশ করেন যে, তাঁর মাধ্যমে মুসলিম খিলাফতের গৌরব ও প্রতিপত্তি এবং আরব ও ইসলামী দেশগুলোর মর্যাদা ও স্বাধীনতা পুনঃ প্রতিষ্ঠিত হবে। অতঃপর মোন্তকা কামাল ও তাঁর সঙ্গী-সাধীদের প্রশংসা করে কবি তাদের বীর ত্ব ও বিপ্লবের জয়গান করেন। ভারতবর্ব, সিয়য়য়, হিজাজ ও মিসয়কে এই বিজয়ে উৎফুল্লরপে চিত্রিত করে তিনি সুস্পষ্টভাবে ব্যক্ত করেন যে, ইসলামই হচ্ছে তুরক ও মুসলমানদের মধ্যে সুদৃঢ় বন্ধন। কবির ভাষায়ঃ ২০০

الله أكبر ، كم في الفقع مِن عَجَب \* يَا خَالِدَ التُرْكِ جَدُدْ خَالِدَ الْعَرَبِ صُلْحُ عَزِيْرُ عَلَى حَرَب مُظَنَّمُ \* فَالسَّيْفُ في غِنْدِهِ وَالْحَقُ في النَّتُ وَالْحَبُ وَلاَ أُزِيْدُكَ بِالإِنْسِكَ مَعْرِفَ \* كُلُّ الْمُرُوعَ فِي الإسلام وَالْحَبُ وَلاَ أُزِيْدُكَ بِالإِنْسِكَ وَالْهَنْدُوسُ ) في حَذَل \* وَمُنْلِسُوا (مِصْر) وَالأَفْسَاطُ في طَرَب وَمُنْلِسُوا (مِصْر) وَالأَفْسَاطُ في طَرَب مَمَالِكَ فَيَالِيَ فَي رَحِم \* وَشِيْحَة ، وَحَوَاهَا الشَّرْقُ في نَبِ

"আল্লাহ সর্বশ্রেষ্ঠ! আপনার বিজয়ের মধ্যে কতই না বিশ্ময় রয়েছে, হে তুর্কীদের খালেদ ( নোত্তফা কামাল)! আরবের খালেদ বিন ওয়ালিদকে নবায়ন করুন। একটি বিজিত যুদ্ধের উপর একটি শক্তিশালী সন্ধি সম্পাদিত হয়, ফলে তরবারী তাঁর কোবের মধ্যে আর সত্য তাঁর মূলের মধ্যে অবস্থান করে। আর আমি ইসলামের ঘারা আপনার পরিচিতিকে বৃদ্ধি করছি না; ইসলামের মধ্যেই সর্ব প্রকারের মানবতা এবং কৌলিন্য রয়েছে। আর ভারতবর্ষের মুসলমানগণ এবং হিন্দুরা আনন্দে বিভার এবং

২০৪. আল-শাওবিদ্য়াত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৬৫।

২০৫. আল-শাওবিদ্য্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৫৯-৬৪।

মিসরীয় মুসলমানগণ ও কিব্তীরা খুশীতে আতাহারা। ইসলাম এ রাজ্যসমূহকে একটি আত্মীয়তার বন্ধনে আবদ্ধ করেছে এবং প্রাচ্য একটি বংশ তালিকায় তালেরকে লালন-পালন করেছে।"

#### খিলাফতের পতন

কবি আহমাদ শাওকী পশ্চিমা ক্লমতালিন্দু শক্রদের থেকে খিলাফতকে রক্ষা করাকে ইসলামের গৌরব ও অত্যন্ত মর্বাদাপূর্ণ ব্যাপার বলে মনে করতেন। তাই ১৩৪২ হি./১৯২৪ সালে মোন্তফা কামাল কর্তৃক খিলাফত বাতিল এবং ত্রক্ষ ও অন্যান্য দুর্নীতিগ্রন্ত, জবর দখলকৃত ও নির্বাতিত অঞ্চলসমূহকে তুর্কী শাসনমুক্ত করতে না করতেই আহমাদ শাওকী ওসমানী খিলাফতের ব্যাপারে শংকামন্ত হন এবং তাঁর খিলাফাত আল ইসলাম শুর্নিই । খুর্নিই নামক কাসীদার সন্তানহারা ব্যক্তির ন্যার খিলাফতের জন্য শোক প্রকাশ করেন এবং মুসলিম বিশ্বকে গাজীর প্রতি উপদেশ দানে উৎসাহিত করেন, যাতে তাঁর ভত্তবৃদ্ধির উদর হয় এবং যা ধ্বংস করেছেন তা পুনঃ নির্মাণ করেন। কবি ইতোপূর্বে মোন্তফা কামালের প্রশংসা করার পর তাঁর বিরুদ্ধে আক্রমণকে এই বলে ভুল স্বীকার করেন যে, তাঁর নিকট সত্য অধিক পছন্দনীয় এবং এর তত্ত্বাবধান করা অধিক যুক্তিযুক্ত। তিনি খিলাফতকে একটি শক্তিশালী ইসলামী রাষ্ট্র হিসেবে দেখতে চেয়েছিলেন। কবির ভাষায়: ২০৬

ضَجَّتْ عَلَيْكِ مَآذِنُ، وَمَثَابِرُ \* وَبَكَتْ عَلَيْكِ مَمَالِكُ ، وَنُوَاحِ الْهِنْدُ وَالِهَةُ، وَمِصْرُ حَزِيْتَةُ \* تَبْكِيْ عَلَيْكِ بِتَدْمَتِ سَحَّاحِ وَالنَّمَامُ تَــُالُ ، وَالْعِرَاقُ وَفَارِسُ \* أَ مَحَا مِنَ الأَرْضِ الْخِلاَفَةَ مَاحِ ؟

"তোমার উপর আবানের মিনার ও মিম্বরসমূহ কলরব করছে এবং রাজ্য ও দিকসমূহ তোমার উপর ক্রন্দন করছে। ভারতবর্ব দুঃখ ভারাক্রান্ত এবং মিসর ব্যথিত হয়ে প্রবাহমান অঞ্চর মাধ্যমে তোমার উপর ক্রন্দন করছে। আর সিয়িয়া জিজ্ঞাসাবাদ করছে এবং ইয়াক ও পারস্য উভয়ে পৃথিবী থেকে খিলাফতকে সমূলে নিশ্চিক্ত করে ফেলেছে?"

১৩৪৪ হি./১৯২৬ সালে 'উকায' পত্রিকার জুন ১২১ সংখ্যার প্রকাশিত খিলাফতের প্রশংসার রচিত ৬৩ পংক্তি বিশিষ্ট 'বুকা আল-খিলাফত' بُكَاءُ الْحَرِلاَفَةِ শীর্ষক কাসীদার কবি আহমাদ শাওকী সুস্পইভাবে তাঁর ধর্মীর ঐক্য যা কিনা বিভিন্ন ইসলামী জাতির মাঝে চেতনা সঞ্চারিত করে যে ব্যাপারে তারঁ উল্লো-উৎকণ্ঠার কথা ব্যক্ত করে আবেগ-আপুত অবস্থার কান্না বিজরিত কণ্ঠে বলেন: ২০৭

غَنَيْتَهَا لَحْنَا تَغَلَّفَ لَ فِي الْبُكَا \* يَا رُبُّ بَاكِ فِي ظُـوَاهِـرَ شَادِ وَنَصَرَتُهَا نَصْرَ الْمُجَاهِدِ فِي ذَرَا \* عَبْدِ الْحَرِيْدِ وَفِيْ جَنَاحِ رَشَـادِ وَدَفَنَتُهَا وَدَفَـنَتُ خَيْرَ قَصَائِدِي \* مَعَهَا وَطَالَ بِـقَبْرِهَا إِنْشَـادِيْ حَتَّى اتَّهَاتُ فَقِيْلَ تُرْكِيُّ الْهَوَى \* صَدَقُوا هَوَى الأَبْطَالِ مِلْءُ فُـؤَادِيْ وَاللّهُ يَقْلَمُ مَا الْفَرَدْتُ وَإِنْــاً \* صَوَّرْتُ شِعْرِيْ مِنْ شُعُورِ الْوَادِيْ

"আমি একে এমন সুরে গেরেছি যে তা ক্রন্সনে পৌছেছে, হে অনেক ক্রন্সনকারী ! আর প্রকাশ্য নির্মাণকারীর ব্যাপারে আমি তাকে সুলতান দ্বিতীয় আবদুল হামীদের ধুসর কেশে ও সুলতান পঞ্চম

২০৬. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পু. ১০৬।

২০৭. ড. আহমাদ মুহাম্মদ আল-হফী, আল-ইসলাম ফী শি'র শাওকী, পৃ. ২৫১।

মুহাম্মদ রাশাদের বাহুতে একজন মুজাহিদদের সাহায্য করার ন্যায় সাহায্য করেছি। আর আমি এটি পুঁতে ফেলেছি এবং এর সাথে আমার উত্তম কাসীদাগুলোকেও পুঁতে ফেলেছি, আর এগুলোর কবরে আমার আবৃত্তি দীর্ঘ হয়েছে। ফলে আমার বিরুদ্ধে অভিযোগ করে বলা হয়ছে যে, আমি তুর্কীদের ভক্ত, তারা ঠিকই বলেছে যে, আমার অন্তর বীরপুরুষদের ভালবাসায় পরিপূর্ণ হয়েছে।... আর আল্লাহ তা আলা অবগত আছেন যে, আমি বিচ্ছিন্ন হইনি, বরং আমি আমার কবিতাকে উপত্যকার অনুভূতির দ্বারা চিত্রিত করেছি।"

ইউরোপে নির্বাসনের পর আহমাদ শাওকীর নিকট ধর্মের প্রতি এহেন দৃষ্টিভঙ্গীটি স্থারী থাকেনি। কারণ তিনি রাজপ্রাসাদ থেকে আপামর জন-সাধারণের প্রতি এমন একজন দেশপ্রেমিক হিসেবে বেরিয়ে আসেন যে শীয় মাতৃভূমির গৌরব বর্ণনা করেন এবং দেশপ্রেমকে শীয় ধর্মে পরিণত করেন। এ সম্পর্কে কবি বলেন: ২০৮

> وَيَا وَطَنِي لَقِيْتُكَ بَعْدَ يَأْسٍ \* كَأَنِّي قَدْ لَقِيْتُ بِكَ النَّبَابَا وَلَوْ أَنَّى مِي دُعِيْتُ لَكُنْتُ دِيْنِي \* عَلَيْهِ أَقَابِلُ الْحَصَّمَ الْمُحَابَا أُدِيْرُ إِلَيْكَ قَبْلَ الْبَيْتِ وَحْمِهِ فِي \* إِذَا فُهْتُ الشَّهَادَةَ وَالْمَثَابَا

"হে আমার মাতৃত্মি ! আমি বাতনার পর তোমার সাথে সাক্ষাত করেছি এমনভাবে যেন আমি তোমার মাধ্যমে যৌবনের সাক্ষাত লাভ করেছি। আর যদি আমাকে আহ্বান করা হতো তবে তুমি আমার ধর্মে পরিণত হতে, যাতে আমি কর্তব্যগ্রহণকারীর ন্যায় সাড়া দিতাম। আল্লাহর গৃহের পূর্বে তোমার দিকেই আমি স্থীয় মুখমভল যুরিয়ে থাকি, যখন আমি শাহাদাত ও তাওবার বাণী উচ্চারণ করি।"

এতে প্রতীরমান হয় যে, আহমাদ শাওকী মুসলিম খিলাফতের প্রশংসা ও ইসলামের খ্যাতদামা বীরপুক্রবদের গৌরবগাঁথা এবং মুসলমানদের অবস্থার কৃতিত্বের জরগান সত্ত্বেও তিনি ধর্মীয় ধারাকে পুনরার আঁকড়িরে ধরেছেন। এটি ছিল ইতিহাসে একটি যুগ সন্ধিক্ষণ, যেখানে তাঁকে ঘটনাবলী ও প্রভাব বিস্তারকারী অবস্থাদির সাখে সমন্বর সাধন কতে হয়েছিল। কিন্তু ইউরোপে তাঁর পরিভ্রমণ এবং ধর্মীর ও মাত্যাবী বিশ্বাস থেকে মুক্ত রেনেঁসা অবলোকনের পর তিনি সকল জাতি ও ধর্মের জন্য একটি সামগ্রিক দেশাত্মবোধ উপস্থাপন করেন এবং দেশবাসীর হাতে প্রীতি ও একত্বাদের বাণী পেল করেন। আমাদের কবির আমোদ-প্রমোদের জীবন, মদ্যপানের প্রতি আসক্তি এবং সর্বপ্রকার বন্ধন মুক্ত স্বাধীনতেতা শাওকীর অভ্যাসের কথা সর্বদা করণ রাখতে হবে। তাহলে আমরা শাওকীর প্রকৃত চিভাধারা সম্পর্কে ওয়াকিকহাল হতে সক্ষম হব। তাঁর আধ্যাত্মিকতা ও জাগতিক বৈষ্যিক লালসা সংবরণ বিষয়ক দৃশ্যাবলীর চারিত্রিক বৈশিষ্ট্য, এটি ব্যক্তিগত কৃত্রিমতা; বন্ধারা চিরাচরিত অভ্যাস ও বিশ্বাসে অবন্ধ অবস্থার প্রকাশিত হওয়াকে তিনি পছন্দ করতেন, যাতে তাদের সমাজ থেকে চ্যুত ব্যক্তিদের মধ্যে তিনি গণ্য না হন। ২০৯

২০৮. আল-শাওকিয়্যাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৬৬।

২০৯. ড. আবদুল মাজীদ আল-হুর, আহমাদ শাওকী, পু. ১৫৩।

# বর্চ অধ্যায় নজরুল ইসলামের কবিতায় ইসলামী চিন্তাধারা

বাঙালী জাতির নবজাগরণের ও ধর্মার ঐতিহ্য চেতনার কবি কাজী নজরুল ইসলামের সাহিত্য চর্চার প্রারম্ভিক উৎস ও অনুপ্রেরণা মুসলিম সমাজ ও ইসলাম ধর্ম থেকে আসাই স্বাভাবিক। যেহেতু তিনি ছিলেন জন্মসূত্রে মুসলমান। পারিবারিক ও বংশগত ইসলামিক পরিবেশেই তিনি ধর্মীর জ্ঞান অর্জন করেছিলেন এবং ঐতিহ্যগতভাবেই তিনি বিশিষ্ট ধর্মীয় অনুভূতি দ্বারা লালিত ছিলেন। তাঁর পিতা, পিতামহ ও উর্ব্বেতন পূর্ব-পুরুক্বগণ ছিলেন আরবী-কারসীর মাধ্যমে ইসলামী শিক্ষা-দীক্ষায় সুপন্তিত। তাই উত্তরাধিকারস্ত্রে তাঁর চিন্তা-চেতনার প্রবাহিত হচ্ছিল ইসলামের ঐতিহ্য, ধর্মের প্রদীপ্ত বাণী। উপরক্ত কৈশোরে মসজিলের ইমামতি, গ্রামের মক্তবে মোল্লাগিরি এবং পবিত্র মাজার শরীকের খাদেমগিরির পটভূমিতে কবি নজরুল ইসলামের ধর্মীয় চেতনার প্রকাশ ঘটেছিল। এসকল ধর্মীয় অনুভূতি ও চেতনা কবিকে বাংলা কাব্য সাহিত্যের ইতিহাসে ইসলামী ভাবধারার একটি দিগন্ত উন্মোচন করতে সহায়তা করে। ফলে অন্তরের অন্তঃস্থলে সমত্রে রক্ষিত ইসলামী চিন্তাধারা গুলো বাল্যকাল থেকেই সময় সুবোগমত পরবর্তী জীবনে অসংখ্য ইসলামী কবিতা, হাম্দ, না'ত, গজল ও গানে রূপ লাভ করেছিল।

কাজী নজরুল ইসলাম ইসলামী ভাবধারা, ইসলামের ধর্মীয় বিধি-বিধানকে অত্যন্ত গভীরভাবে ভালবাসতেন। ইসলামের প্রতি তাঁর হিল অকৃত্রিম দরদ ও দায়িতৃশীলতা। এ নিগুড় ভালবাসার কারণেই নজরুল ইসলাম তাঁর বহু কবিতায় ইসলামী চিন্তাধারাকে স্চিত ও প্রতিষ্ঠিত করেছিলেন। ইসলামী ঐতিহ্য তাঁর কাব্যের পরতে পরতে ছড়িয়ে আছে। একজন মুমিন মুসলমানের বীরত্ব্যক্তক মনোভাব ও মনোবল সৈনিক কবি নজরুল ইসলামকে যুদ্ধের ময়দানে নামিয়েছিল। লেখনীয় মাধ্যমে সে যুদ্ধ অন্যায় ও অসত্যের বিরুদ্ধে কুঠারাঘাত হেনেছিল। অসংখ্য ইসলামী গজল ও কবিতা রচনায় মধ্য দিয়ে নজরুল ইসলাম সুপ্ত ও স্বপ্নাছল্ল মুসলিম সমাজকে নিত্রার ঘোর কাটিয়ে, যুমন্ত বিবেককে প্রচন্ত ধাক্কা দিয়ে জাগ্রত করেছিলেন। নজরুল ইসলামের কবিতায় হান পেয়েছিল ইসলামের মানবতাবাদ ও সাম্যবাদ। এ প্রসঙ্গে স্বাং কবি নজরুল ইসলাম 'সত্যবাণী' প্রবন্ধে বলেন, "ইসলাম! জাগো! মুসলিম জাগো! আল্লাহ তোমায় একমাত্র উপাস্যা, কোরআন তোমায় সেই ধর্মের, সেই উপাসনার মহাবাণী, সভ্য তোমায় ভূবণ, সাম্য মৈত্রী স্বাধীনতা তোমায় লক্ষ্য, তুমি জাগো!…ইসলাম যুমাইবায় ধর্ম নয়, মুসলিম শির নত করিবায় জাতি নয়। ইসলাম অবমাননা সহে নাই। তুমি সত্য, ইসলাম সত্য, তোমায় আমায় বা ইসলামের অপমান যে সত্যের অপমান।…ইসলাম এক মহান আল্লাহ ব্যতীত আর কাহারও নিকট শির নোয়ায় না।"

মোহামল আবদুল কুদুস, নজরুল কাব্যে ইসলামী ভাবধারা, (কুমিল্লা: ১ম প্রকাশ, ভিসেম্বর, ১৯৭০), পৃ. ৬-৭; মোঃ হালেন অর-রশীন, নজরুল সাহিত্যে ধর্ম, (ঢাকা: বাংলা এফান্ডেমী, ১ম প্রকাশ, আম্বিন, ১৪০৩/ অক্টোবর ১৯৯৬), পৃ. ২৩।

কামরুল্লেসা আজাদ, ধর্মীয় চেতনায় নজরুল, (ঢাকা: নজরুল ইপটিটিউট, চৈত্র, ১৪০৭/ এপ্রিল, ২০০১), পৃ.
 ২৩।

কাজী নজরুল ইসলাম, 'সত্যবাণী', নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৬৭৫-৬৭৬।

সর্বোপরি সার্বজনীন ইসলাম ধর্ম এবং মুসলিম উদ্মাহর প্রতি কাজী নজরুল ইসলামের অসীম শ্রদ্ধা, প্রগাঢ় ভক্তি, আভরিক ভালবাসা ও ঈমানী চেতনার এটিই একটি গুরুত্বপূর্ণ সত্যবাণীর ন্যায় সাক্ষ্য প্রমাণ বহন করে, তা আর বলার অপেক্ষা রাখেনা।

ইসলামের চাইতে অধিক সাম্য অন্য কোন ধর্ম বা জীবন ব্যবস্থার পরিলক্ষিত হয় না। ইতিহাস এ কথার সান্ধী যে, বর্ণ ও ভাষাকেন্দ্রিক ভেদ-বৈষম্যের মূলোৎপাটনে ইসলামের চাইতে অধিক সাকল্য বিশ্বের অন্য কোন ধর্ম বা জীবন ব্যবস্থার পক্ষে সম্ভব হয়নি। কবি নজরুল ইসলাম মনে-প্রাণে ইসলাম ধর্মের প্রতি তাঁর আনুগত্য স্বীকার করেছেন। কেননা কবির জীবনের যা ব্রত তা ইসলামের মত আর কোন ধর্ম এত দৃঢ়তার সাথে এমন সুস্পষ্টভাবে বলেনি। নজরুল ইসলাম চেয়েছেন মানুবের ব্যক্তি মর্যাদার সাথে সাম্য, বিভ-বৃত্তি নিরপেক্ষ আতৃত্ব , ব্যক্তি-স্বাত্তর্জ্যের স্বীকৃতি, শোষণ-অত্যাচার, আভিজাত্যবোধের উৎসারণ। ইসলামের শিক্ষাও তাই। ইসলামের এই সুবোধ শিক্ষাই কবিকে মুগ্ধ করেছে। এ জন্য কবি ইসলামকে আঁকড়ে ধরেছিলেন। ইসলামের মানবতা ও উদারতা তাঁর আদশের সম্পূর্ণ অনুকূল বলেই জাতি-ধর্ম-বর্ণ নির্বিশেষে মানুবের মিলন পীঠ কা বার ছবি তাঁর বক্ষে অংকিত, মানবতা ও সাম্যের বাণী বাহক হযরত মুহাম্মদ (সা.)এর নাম তাঁর 'জপমালা'। তাই মর্যাদার পূজারী উন্নত শির কবির হৃদয়ে কালেমা তাইয়েয়বা 'লা-ইলাহা ইল্লাল্লাছ্ মুহাম্মানুর রাসুলুল্লাহ' আন্দোলন জাগায়। তাঁর এহেন ইসলাম প্রীতি ধার্মিকতা প্রসূত্ত নয়, মানবতা ও ব্যক্তি নিষ্ঠাজাত ধর্মপ্রাণতা নয়, আদর্শানুগত্য। তাঁর আদর্শের সাধনার অনুকূলে ইসলামী চিন্তাধারার উপাদান তিনি যেখানেই পেয়েছেন গ্রহণ করেছেন।

খলীফা হ্যরত উমর (রা.) তাঁর শ্রদ্ধা আকর্ষণ করেছেন শুধু ধার্মিক বলে নয়, ইসলাম ও মুসলমানদের ভাগ্য বিধাতা বলেও নন, মানুবকে ভালবেসেছেন বলে। এমনভিাবে নজরুল ইসলাম তাঁর বিভিন্ন রচনায় ইসলাম ও হ্যরত মুহান্দদ (সা.) এর জীবনের মানবতার দিকটি উপঘাটন করেছেন। ইসলামের ও রাস্লের জীবন-চরিতের এই সৌন্দর্য শিক্ষায় তিনি বিমুগ্ধ ছিলেন। স্থীয় জীবনে ও সমাজে এ শিক্ষার বাস্তব রূপায়নেই তাঁর সাধনা নিয়োজিত ছিল।

সাহিত্য-সংস্কৃতিতে তথা জীবনের সর্বন্তরে বাংলার মুসলমানদের দৈন্য বিশ্লেষণ করে এবং তালের ইসলামী ভাবধারায় উজ্জীবিত করে জাগিরে তোলার দায়িত্ব গ্রহণের জন্য ১৯২৫ সালে প্রখ্যাত শিক্ষাবিদ, বৃদ্ধিজীবি, লেখক, সাহিত্যিক, সমাজ সংকারক, মুসলিম বাংলার নবজাগরণের অন্যতম দিশারী প্রিন্সিপাল ইবরাহীম খাঁ (১৮৯৪-১৯৭৮ খ্রি.) কাজী নজরুল ইসলামকে উদ্দেশ্য করে এক পত্রে অনুরোধ জানিয়ে লিখেছিলেন;

"ভাই নজরুল ইস্লাম,

বাসালী মুসলিম চেরে আছে তোমার কণ্ঠ দিয়ে ইসলামের প্রাণবাণী পুনঃপ্রতিধ্বনিত হবে, ইসরাফিলের শিসার মত সেই প্রতিধ্বনি এই নিদ্রিত সামাজকে মহা-আহ্বানে জাগ্রত করবে। বাঙলার আর দশজন কবির মত বিদ তুমি লেখ, তবে তোমার প্রতিভা আছে হারী আসন তুমি পাবে, কিন্তু সে আসন আসন মাত্র, সিংহাসন নর। আজ বাঙলার মুসলমান সাহিত্য রাজ্যে সিংহাসন খালি পড়ে রয়েছে, তুমি তব্ব দখল করলেই হয়।...বাঙলার মৌলানা রুমীর আসন খালি পড়ে রয়েছে, তুমি তাই দখল করে ধন্য হও, বাঙলার মুসলিমকে, বাঙলার সাহিত্যকে ধন্য কর। ... ইসলামের মহান উদার আদর্শ তোমার কবিতায় মূর্ত্তি লাভ করুক, তোমার কাব্য সাধনা ইসলামের মহান নীতিতে চরম সার্থকতায় ধন্য হোক। আমীন।"

মোহাম্দ মাহতুজ উল্লাহ, দলকালের ইসলামী গাদ ও মুসলিম সমাজ', (চাফা: দৈনিক ইতেফাক, ৭ শ্রাবণ,
তক্রবার, ১৩৯৪), উদ্ধৃত তিতাশ চৌধুরী, এবং নিষিদ্ধ নজকল ও অল্যান্য প্রসদ, পু. ২১৯।

অাজহার উদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পু. ৪৭৪-৪৭৫।

কবি নজরুল ইসলাম প্রিলিপাল ইবরাহীম খাঁর এ দাবী অনেকখানি পূর্ণ করেছিলেন। হয়তো সামগ্রিকভাবে করতে না পারলেও তাঁর আপন কবি মানস তাঁকে যে পথে পরিচ্যিলিত করেছে তিনি কোন ধর্মপ্রচারক বা সংকারকের ভূমিকার অবতীর্ণ হওয়ার সংকল্পে সে কবি-মানসের বিরোধিতা করেননি। তিনি কবি হিসেবেও স্বধমর্চ্যুত হননি। এটি স্বীকার করেও নির্ধিধায় বলা যায় যে, মুসলিম রেনেসায় তারঁ অবদান অবিস্মরণীয়।

১৯২৭ সালে প্রিন্সিপাল ইবরাহীম খাঁর চিঠির জবাবে কাজী নজরুল ইসলাম এক সুদীর্ঘ পত্রে লিখেন যে, ইসলাম ধর্মের সত্য নিয়ে কাব্য রচনা চলতে পারে, কিন্তু তার শান্ত্র নিয়ে চলবে না। ইসলাম কেন, কোন ধর্মেরই শান্ত্র নিয়ে কাব্য লেখা চলে বলে বিশ্বাস করি না। ইসলামের সত্যকার প্রাণশক্তি: গণশক্তি, গণতত্রবাদ, সার্বজনীন আতৃত্ব ও সমানাধিকারবাদ ইসলামের এই অভিনবত্ব ও প্রেষ্ঠত্ব আমি তো শীকার করিই, বাঁরা ইসলাম ধর্মাবলম্বী নন, তাঁরাও শীকার করেন। ইসলামের এই মহান সত্যকে কেন্দ্র করে কাব্য কেন, মহাকাব্য সৃষ্টি করা যেতে পারে। আমি ক্ষুদ্র করি, আমার বহু লেখার মধ্য দিয়ে আমি ইসলামের এই মহিমা গান করেছি। তবে কাব্যকে ছাপিয়ে ওঠেনি সে গানের সুর। উঠতে পারেও না, তা হলে তা কাব্য হবে না। আমার বিশ্বাস কাব্যকে ছাপিয়ে উল্লেশ্য বড় হয়ে উঠলে কাব্যের হানি হয়। ... আমি জানি যে, বাঙলার মুসলমানকে উনুত করার মধ্যে দেশের সবচেয়ে বড় কল্যাণ নিহিত রয়েছে।"

ইসলামের শান্তকে নিয়ে কাব্য রচনা করার কল্পনা নজকল ইসলাম করেননি ঠিকই, কিন্তু তাঁর সমগ্র সাহিত্য সৃষ্টিই সাক্ষ্য দের যে, ইসলামের সত্যকে কাব্য, সাহিত্য এবং সঙ্গীতে তুলে আনতে তিনি অত্যক্ত উৎসাহী ছিলেন এবং এটাকে তিনি তাঁর ঈমানী দারিত্ব বলেই মনে করতেন। কবি নজকল ইসলাম কেবল ইসলামের মহান সত্যকে নিয়েই সাহিত্য, সঙ্গীত সৃষ্টি করেননি, অনন্য সাহিত্য গুণসম্পন্ন ইসলামের সৃত্যু সংবেদনশীল শান্তকেও তিনি তাঁর কাব্যে মর্যাদার সমাসীন করতে চেয়েছেন। ইসলামী চিন্তাধারাকে কবি নজকল ইসলাম যে সাবলীল ভাষার ও আঙ্গিকে পরিবেশন করেছিলেন তাঁর সমাজ সেটাকে দারুল আগ্রহ, আবেগ ও অভূতপূর্ব উৎসাহ-উদ্দীপনা সহকারে গ্রহণ করেছিল। নজকল ইসলামের কবিতা, হাম্দ, না'ত, গজল ও ইসলামী সঙ্গীতে বাংলা ভাষা-ভাষী মুসলিম সমাজ পুনক্লজীবিত এবং নবজাগরণে উত্তুক্ধ হয়েছিল।

তাই মুসলিম রেনেঁসার কবি নজরুল ইসলামের অবদান অপরিসীম। নজরুল ইসলামের আবির্তাব ও তাঁর অন্তিত্বই মুসলিম জাগরণকে আক্রর্যজনকভাবে প্রাণবন্ত করে তুললো। বাঙালী মুসলমান বিশ্ময়ে হতবাক হয়ে দেখলো যে, একজন মুসলমান কবি এরকম লিখতে পারেন। মুসলিম ও ইসলামী সংকৃতির কথা, তার প্রাচীন ইতিহাস ও ঐতিহ্যের কথা, তার বহু পরিচিত ভাব-সম্পদ ও ঐশ্বর্যের কথা, আরবী, ফারসী শব্দ ও বাংলা শব্দের সঙ্গে এমন সুক্ষর সমন্বর সৃষ্টি করে সাহিত্যের প্রাস্থাে ওধু প্রবেশ লাভ নয়, এমনভাবে অভিনন্দিত ও সমাদৃত হতে পারে, এ যে কি অপার বিশ্ময় তা কেবল তৎকালীন মুসলমানরাই প্রকৃত অনুতব করেছিল। একদিনে যেন তাদের সমত ভীরুতা ও হীনমন্যতা যুচে গেল। সমকালীন নবজাগরণের পুরোধায় যারা ছিলেন আশায়, আনন্দে ও চঞ্চলতায় তাদৈর মন-প্রাণ ভয়ে উঠলো।

মুসলিম রেনেঁসা বা নবজাগরণে কবি নজরুল ইসলামের অবদান সম্পর্কে অধ্যাপক কবীর চৌধুরী (জন্ম-১৯২২ খ্রি.) এর একটি উক্তি বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য। তিনি উল্লেখ করেছেন যে, নজরুল ইসলাম তাঁর বহু কবিতার ও গানে উদাত্ত কঠে ইসলামের মহিমার কথা বলেন। তাঁর কাষ্য

প্রতক্ত, পৃ. ৪৮২-৪৮৩: শাহাবুদ্দীন আহমদ সম্পাদিত, নজরুলের প্র্যাবলী, (চাবন: मজরুল ইন্সটিটিউট, ১ম সংকরণ, জ্যৈর্চ, ১৪০২/ মে, ১৯৯৫)।

কবির চৌধুরী, 'মুসলিম রেদেঁসা ও কাজী নজরুল ইসলাম', মুস্তাফা নূর-উল-ইসলাম সম্পাদিত, নজরুল
ইসলাম, (করাচী: বাংলা বিভাগ, করাচী বিশ্ববিদ্যালয়, ১ম প্রকাশ, অক্টোবর, ১৯৬৯), পু. ১০।

প্রতিভার গুণে, শব্দ চয়ন, রূপকল্প, ছন্দ ঝংকার ও প্রাণবন্ত ভঙ্গীর জন্য সে সব রচনা জাতীয় জাগরণের ক্ষেত্রে আর্চর্য রক্ষ কার্যকরী হয়ে উঠে। একদিকে তিনি যেমন ইসলামের প্রাচীন গৌরবের কথা শোনালেন অন্যদিকে তেমনি বর্তমান অধঃপতিত হীনমনা মুসলিম জাতির দুর্দশাকে ব্যঙ্গ-বিদ্রূপের ক্ষায়াতে বিধ্বন্ত করে নতুন চেতনা সঞ্জারে অগ্রসর হলেন। সেই সঙ্গে মুসলিম যে আবার জেণে উঠে তার প্রাচীন গৌরব উদ্ধার করতে সমর্থ হবে সে আশ্বাস ও আশার বাণীও শোনালেন তিনি। এ কারণেই তাঁকে বাংলার মুসলিম রেনেঁসার অগ্রস্ত বলে চিহ্নিত করলে তা ভুল হবে না।

১৯৪৩ সালের আশ্বিন মাসে বাংলার মুসলিম সমাজের উদ্দেশ্যে লিখিত এবং কলকাতার প্রচারিত এক ব্যক্তিগত ইশ্তেহারে কাজী নজরুল ইসলাম বলেছিলেন, "আমি আমার কবিতার, ইসলামী গানে, গল্পে, উপন্যাসে, নাটকে, প্রবন্ধে, বভূতার আশৈশব ইসলামের সেবা করিয়া আসিতেছি। আমার বহু চেষ্টার আজ ইসলামী গান রেকর্ভ হইয়া ঘুমন্ত আত্মভোলা মুসলিম জাতিকে জাগাইয়া তুলিয়াছি। আরবী, কারসী শন্দের প্রচলন বাংলা সাহিত্যে আজ বহুল পরিমাণে ব্যবহৃত হইতেছে। তাহাও এই বান্দারই চেষ্টার।.... আমি লোকচকুর অন্তরালে থাকিয়া আমার যথাসাধ্য কওনের ও ইসলাম ধর্মের খেদমত করিয়া আসিতেছি।" 

\*\*\*

নজরুল ইসলানের সাহিত্য সৃষ্টির এক বিরাট অংশ জুড়ে আছে ইসলান ভিত্তিক রচনা। কবি
নজরুল ইসলানের ইসলান সম্পর্কিত, ইসলান কেন্দ্রিক বা জাগরণী ও প্রেরণামূলক ইসলামী বিষয়
কেন্দ্রিক কাব্যসংকলনে সে ইসলামী আদর্শের চরিত্র চিত্রিত বা প্রতিফলিত হয়েছে তাতে প্রতীয়মান হয়
যে, ইসলামের বিশ্বপ্রেমিক নানবতাবাদী ধর্মীয় চিভাধারাকে নজরুল ইসলাম বিশেষ শ্রদ্ধার দৃষ্টিতে
দেখেছেন। সার্বজনীন নানবিক মূল্যবোধের যে আদর্শ ও বান্তব দৃষ্টান্ত ইসলাম বিশ্ববাসীর সামনে পেশ
করেছে, সে সাম্প্রিক দর্শন কোন বিশেষ জাতি বা গোষ্ঠীর আদর্শ শুধু নয়, তা বিশ্বনানবের। নজরুল
ইসলামের ইসলামী চিন্তাধারার কবিতা সেই ভাব কল্পনার সমৃদ্ধ।

সুতরাং কাজী নজরুল ইসলামের কবিতার ইসলামের ভূমিকা নগণ্য নর। নজরুল ইসলামের প্রথম কাব্যপ্রস্থ 'অপুরীণা' (১৯২২ খ্রি.) এর ১২টি কবিতার মধ্যে ৫টিতে মুসলিম ঐতিহ্যের রূপায়ণ তথা ইসলামের আদর্শ অথবা ইসলামী ভাবধারা রূপলাভ করেছে। 'অপুরীণা' কাব্যপ্রছে যেসব কবিতার ইসলামের প্রসঙ্গ আছে তা হচ্ছে, 'আনোয়ার', 'রণভেরী', 'থেয়াপারের তরণী', 'কোরবাদী', 'মোহর্রম'। 'বিবের বাঁশী' (১৯২৪ খ্রি.) কাব্যপ্রছের 'ফাতেহা-ই-দোয়াজ্-দহম' আবির্ভাব ও তিরোভাব নামক প্রথম দু'টি কবিতা রাসূল-প্রশন্তিগাঁথা। 'ভাঙার গান' কাব্যপ্রছে আছে 'শহীদি ঈদ' নামক একটি ইসলামী ঐতিহ্যসূলক কবিতা। 'জিঞ্জীর' (১৯২৮ খ্রি.) কাব্যপ্রছের ১৬ টি কবিতার মধ্যে ৫টি কবিতার তিনি ইসলামী ভাবাদর্শকে রূপায়িত করেছেন। 'খালেদ', 'সুব্হ-উন্মেদ', 'ঈদ-নোবায়ক', 'আমানুয়াহ' ও 'উমর কারুক' কবিতার ইসলামের প্রসঙ্গ আছে। নতুন চাঁদ' (১৯৪৫ খ্রি.) কাব্যপ্রছের ১৯ টি কবিতার মধ্যে 'নতুন চাঁদ', 'মোবারকবাদ', 'কৃষকের ঈদ', আজাদ' ও 'ঈদের চাঁদ' এ ৫টি কবিতার ইসলামী প্রসঙ্গ রয়েছে। 'শেষ সওগাত' (১৯৫৯ খ্রি.) কাব্যপ্রছের ৪২ টি কবিতার মধ্যে ১১ টি কবিতার

কবীর চৌধুরী, নজরুল দর্শন, (চাবদ: নজরুল ইপটিটিউট, ১ম প্রকাশ, ফায়ুন, ১৩৯৮/ ফেব্রুয়ারী, ১৯৯২),
 পু. ২৩।

৯. লজনীকাত লাস (১৯০০-১৯৬২ খ্রি.) সম্পাদিত, 'শনিবারের চিঠি', পত্রিকাটিতে ১৩৪৩ সালের চৈত্র সংখ্যায় কবি কাজী শভরুল ইসলামের ইল্ভেহারটি প্রকাশিত হয় । দ্র: শেখ নূকল ইসলাম, জাতীয় কবির মুসলিম পরিচয় মুছে ফেলার চক্রান্ত, (চাফা: দৈনিক দিনকাল, ১২ ভারু, ১৪০৬/২৭ আগষ্ট, ১৯৯৯), পৃ. ৬; তিতাল চৌধুরী, এবং নিষিদ্ধ নজরুল ও অন্যান্য প্রসঙ্গ ,পৃ. ১১০; সৈকত আসগর, নজরুলের গদ্য রচনা ভাবলোক ও শিল্পরুপ, পৃ. ২৬১-২৬২ ।

প্রসঙ্গ ইসলাম। যথা:- 'নিত্য প্রবল হও', 'ভর করিও না হে মানবাজ্মা', 'মোহর্রম', 'বিশ্বাস ও আশা', 'ভূবিবে না আশাতরী', 'বকরীদ', আল্লার রাহে ভিক্লা দাও', 'এ কি আল্লা কৃপা নর?', 'মহাজ্মা মোহসীন', 'এক আল্লাহ জিন্দাবাদ', 'গোঁড়ামি ধর্ম নর' প্রভৃতি।

নজরুলের কবিতা সমগ্র' (২০০০ খ্রি.) এর পরিশিষ্টে রয়েছে 'জয় হোক! জয় হোক!', 'আল্লাহ পরম প্রিরতম মোর', চির-নির্ভর', 'মহাসমর' প্রভৃতি ইসলাম সম্পর্কিত কবিতা। এতন্ব্যতীত রয়েছে পবিত্র কুরআনের কাব্যামুবাদ 'কাব্য আমপারা' (১৯৩৩ খ্রি.) এবং মহানবী হবরত মুহাম্মদ (সা.) এর জীবনীকাব্য 'মরু-ভাক্ষর' (১৯৫১ খ্রি.)।

ইসলামী আদর্শ বিষয়ে যে ভূমিকা সবচেয়ে মুখ্য তা নজরুল ইসলাম বিরচিত অসংখ্য হাম্দ, না ত, গজল তথা ইসলামী সঙ্গীতে বিদ্যমান। কেবলমাত্র ইসলামী গজল-গান নিয়ে নজরুল ইসলামের জুলফিকার' (১৯৩২ খ্রি.) নামে একটি বিশাল কাব্যগ্রন্থ রয়েছে। এছাড়াও তিনি দু'শর বেশী ইসলামী গান লিখেছেন এবং এককভাবে বাংলা কাব্য সাহিত্যে ইসলামী সঙ্গীতের ভাবধারার হাম্দ, না'ত ও কাওয়ালী গজল রচনা করে মুসলিম ঐতিহ্য এবং আবহু সৃষ্টি করেছেন। ১১

এসব কবিতার ইসলামের অন্তর্নিহিত ভাব-সৌন্দর্য ও তার শৌর্য-বীর্যের রূপায়ণ শরিলন্দিত হয়। ত্যাগ-তিতিকা, বীরত্ব-সাহসিকতা, আত্মদান ও আত্মর্যাদা, শক্তি ও স্বাধীনতার যে মহোন্তম রূপ দিয়ে ইসলাম মুসলমানদের ইতিহাসের পাতাকে গৌরবোজ্জল করেছিল, কবি নজরুল ইসলাম বলিষ্ঠ ভাবার এসব কবিতায় তা অত্যন্ত নিপূণভাবে চিত্রণ করেছেন। প্রকৃত মুসলমান কে? তার সত্যিকার রূপ কি? ইসলাম বলতে কি বোঝায়? তার সুস্পষ্ট চিন্তাধারাকে ছন্দের কারুকার্যে, শব্দ ব্যবহারের তাৎপর্যে এবং মুসলিম ইতিহাস ও ইসলামী ঐতিহ্যের প্রেক্ষাপটকে সামনে রেখে কবি নজরুল ইসলাম চমংকারভাবে ফুটিয়ে তুলেছেন। ১২

কাজী নজরুল ইসলানের ধর্মীর সঙ্গীত তথা ইসলামী ভাবধারা সম্পর্কে প্রখ্যাত নজরুল গবেষক অধ্যাপক ড. রফিকুল ইসলাম বলেছেন, "নজরুল প্রায় এক হাজার ধর্মীর সঙ্গীত রচনা করেন, যার মধ্যে হিন্দু ঐতিহ্যের শ্যামা সঙ্গীত, ভজন, কীর্তন এবং ইসলামী ঐতিহ্যের হান্দ, না'ত, নামাজ, রোজা, হজ্জ, জাকাত, ঈদ, মর্সিয়া প্রভৃতি বিষয়ের গান। এসব গানের রচনা ত্রিশের দশকের শেষ অবধি চলতে থাকে এবং নজরুলের মৌলিক সঙ্গীত রচনার তৃতীর পর্বায়ের সৃষ্টি ভক্তিমূলক ও ইসলামী' গান পর্ব।"
>

তিন্দু বিশিক্ষ কিন্দু বিশ্ব বিশ

আলোচ্য অধ্যায়ে আমরা নজরুল ইসলামের ইসলামী চিন্তাধারার কবিতাবলী মূল্যায়ন করেছি। বিশ্লেষণের সুবিধার্থে 'নজরুল ইসলামের কবিতায় ইসলামী চিন্তাধারা' শিরোনামের এ অধ্যায়টিকে আমরা চারটি পরিচ্ছেদে বিভক্ত করে বিবয়ভিত্তিক পর্যালোচনার প্রয়াস পেয়েছি।

শাহাবুশীন আহমদ, ইসলাম ও নজরুল ইসলাম, (ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ, আগষ্ট, ১৯৮০, ৩য়
মুদ্রণ, আঘাঢ়, ১৪০৩/ জুন, ১৯৯৬), পৃ. ১০৩।

১২ প্রাতক, পৃ. ১৬।

রফিকুল ইসলাম, নজরুল প্রসঙ্গে, (ঢাকা: নজরুল ইসটিটিউট, ১ম সংকরণ, ১৯৯৮), পৃ. ১৯৮।

# প্রথম পরিচ্ছেদ আল্লাহর প্রশংসাসূচক 'হাম্দ' ও 'কাব্য আমপারা'

# ১. হান্দ-এ-বারী তা'আলা

আল্লাহ রাব্দুল আলামীনের প্রশংসাসূচক হাম্দ' বাংলা কাব্য সাহিত্যে একটি অভিনব সংযোজন। বেসব কবিতা ও ইসলামী গজল-সঙ্গীতে আল্লাহ তা আলার মহিমা ও প্রশন্তিমূলক গুণগান রয়েছে সেগুলোকে হাম্দ' বলা হয়। বিদ্রোহী কবি কাজী নজকল ইসলামই সর্বপ্রথম বাংলা ভাষায় আল্লাহ পাকের প্রশন্তিমূলক হাম্দ' জাতীয় ইসলামী কবিতা ও গজল-গানের মহান ঐতিহ্যের আবহ সৃষ্টি করেন। পরবর্তীকালে মুসলিম কবি-সাহিত্যিকগণ এই ধারা অনুসরণ করে আল্লাহর প্রশংসা বিষয়ক হাম্দ' রচনা করলেও কেউ এর পথিকং কাজী নজকল ইসলামকে অভিক্রম করতে পারেনি। ১৪

কাজী নজরুল ইসলামের একক প্রচেষ্টার আধুনিক বাংলা কাব্য সঙ্গীতের জগতে ইসলামী ভাবধারার উন্দেব ঘটেছিল, নজরুল ইসলামের পূর্বেও হাম্দ, না ত প্রভৃতি ইসলামী চিন্তাধারাসম্পন্ন ভক্তিমূলক গীতিকবিতা পর্যায়ের বেসব সঙ্গীত রচিত হয়েছিল তার অধিকাংশই লোকগীতি পর্যায়ের ছিল। বাণী ও সুরে সেসব গীতিকবিতা আধুনিককালের সঙ্গীত ভাবাশ্রিত মুসলিম শ্রোতামন্ডলীর অন্তঃহলে ধর্মীয় ভাবধারা জাগাতে ব্যর্থ হয়েছে। যদিও ধর্মীয় সঙ্গীত পিপাসু বাঙালী মুসলিম সমাজে আল্লাহ ও রাস্লের প্রশন্তিগাঁধাসহ ইসলামী ভাবাশ্রিত কাওয়ালী, গজল-গীতি ও উর্দু গানের প্রচলন ছিল। তথাপি এসব ধর্মসঙ্গীত মুসলিম সমাজের চাহিদা ও আকাজ্যা মোচন করতে পারেনি। সেকালে তেমন কোন ধর্মীয় সঙ্গীতের গীতিকারও ছিল না। যিনি মুসলমানদের এই অভাব পূর্ণ কয়ে দিবেন। ঠিক এমনি এক যুগ সন্ধিক্ষণে গ্রামোকোন কোম্পানীয় মাধ্যমে কাজী নজরুল ইসলামের ইসলামী সঙ্গীত প্রতিভার ক্রেণ ঘটে। তিনি অপূর্ব ব্যঞ্জনাময় হাম্দ', না তসহ ধর্মীয় প্রশন্তিমূলক অসংখ্য ইসলামী গজল-গান রচনা করেন। এসব ইসলামী ভাবধারাপূর্ণ সঙ্গীতের ভেতর দিয়েই কাজী নজরুল ইসলাম বাঙালী মুসলমান সম্প্রদারের হৃদয়ের মণিকোঠায় এক স্থায়ী আসন করে নেন। স্ব

ইসলামী চিন্তাধারার রচিত 'হাম্দ-এ-বারী তা'আলা'র আল্লাহ পাকের অপার মহিমা কীর্তণই কবি নজরুল ইসলামের মূল উপপাদ্য বিষয়। বন্ধতঃ মহান আল্লাহর প্রশংসা সম্বলিত গজল-গানে ও তাঁর অশেষ মহিমা ব্যাব্যা-বিশ্লেষণে নজরুল ইসলাম যে মহৎ শিল্প সৃষ্টিতে অপরিসীম দক্ষতার পরিচর দিয়েছেন বিভিন্ন আঙ্গিকে অলংকারপূর্ণ বর্ণনার, ভাবসৃষ্টিতে ও সুরারোপে তা সত্যিই অতুলনীর। আল্লাহ তা'আলার প্রশংসাসূচক 'হাম্দ' জাতীর ইসলামী চিন্তাধারার কবিতা ও গজল-সঙ্গীতগুলো মুসলমানদের তাওহীদের প্রতি ইমানকে মজবুত ও বলিষ্ঠ করতে বিশেষভাবে সহারতা করে চলেছে। সেইসাথে লোকদের আধ্যাত্মিক চেতনা আত্মোপলন্ধির শক্তি তথা মা'রফতী অনুভূতিকে দারুণভাবে উদ্দীপ্ত, উজ্জীবিত ও অনুপ্রাণিত করছে একথা নির্মিধার বলা যায়।

আবদুল মুকীত চৌধুরী সম্পাদিত, নজরুল ইসলাম: ইসলামী গাল, (চাকা: ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ,
 ম ব্যবাদ, জার্চ ১৩৮৭/মে, ১৯৮০, ২য় প্রকাশ, তাল, ১৩৯২/ আগই, ১৯৮৫), পু. ১২৭।

কামক্রন্থেছা আজাদ, ধর্মীয় চেতনায় নজরুল, পৃ. ৩৬-৩৭।

### আক্লাহর প্রতি ঈমান

কাজী নজরুল ইসলামের ইসলামী সাহিত্য চর্চা ও চিন্তা চেতনার মূল উৎস বিশ্বস্রষ্টা আত্মাহ রাব্দুল আলামীন, আত্মাহর প্রিয় নবী ও রাস্ল হ্যরত মুহাম্মদ মুক্ত ফা (সা.) ও আত্মাহর কালাম আল-কুরআন আল-কারীম'। আত্মাহ, রাস্ল ও ইসলামী 'আকীদায় তাঁর ছিল পূর্ণ ঈমান। তিনি যে মহান আত্মাহর বান্দা ও রাস্লুত্মাহ (সা.) এর উন্মত এ কথাটি তিনি দ্ব্যর্থহীন ভাষায় অত্যন্ত সুম্পষ্ট করে বিভিন্ন প্রসাদ পুনঃ উল্লেখ করেছেন। কবি নিজেকে একজন অনুগত মুসলমান হিসেবে পরিচয় দিতে অত্যন্ত গর্ব অনুভব করতেন। মহান আত্মাহকে একমাত্র আরাধ্য প্রভু, আথেরী নবী হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) কে পৃথিবীর সর্বশ্রেষ্ঠ মহামানব এবং পবিত্র কুরআনকে মানব জীবনের প্রধান সম্বলরূপে গ্রহণ করে কবি নজরুল ইসলাম তাঁর ইসলামী কাব্য সাধনায় আত্মনিয়োগ করেন। ১৬

কবি মুসলমানদের ঈমানী জোশ সঞ্জীবিত রাখার জন্য তথা ইসলামী ঝাণ্ডাকে সবার উপরে তুলে ধরার তাগিদে প্রেরণা জুগিয়ে রচনা করেছেন আল্লাহ আমার প্রভূ' শীর্ষক জাগরণী কবিতা, যাতে আল্লাহ তা'আলার প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করতঃ কবি নজরুল ইসলাম সগর্বে আত্মপরিচয় দিয়ে আবৃত্তি করেন,

আত্মাহ আমার প্রভু, আমার নাহি নাহি ভর
আমার নবী মোহাম্মদ, বাঁহার তারিক জগৎমর।
আমার কিসের শঙ্কা
কোর্আন আমার ডঙ্কা
ইস্লাম আমার ধর্ম, মুসলিম আমার পরিচর ॥
কলেমা আমার তাবিজ, তৌহীদ আমার মুর্শিদ
ঈমান আমার বর্ম, হেলাল আমার খুর্শিদ।
আত্মাহ আকবার ধ্বনি
আমার জেহাদ-বাণী
আধের মোকাম কেরলৌস্ খোদার আরশ যথায় রয় ॥
১৭

আল্লাহর প্রতি অসীম ভালবাসার কারণেই তিনি আল্লাহর মহিমা সংক্রান্ত 'হাম্দ' রচনা করতে পেরেছেন। 'হাম্দ' উন্নত শির আনত করে, সব দ্বার থেকে নিরাশ হয়ে কবি যখন ব্যর্থ মনোরথে মহান প্রষ্টার দরবারে ফিরে আসেন তখন আল্লাহ নামের মধুর স্পর্শে কবির চিত্ত কানায় কানায় ভরে উঠে। কবি নজকল ইসলাম নিজে একজন মুমিন মুসলমান-এটা তাঁর অমিত গর্ব। এই গর্বভরে কবি ঈমানী শক্তিতে বলীয়ান। বিশ্বের সকল শক্তির মধ্যে শ্রেষ্ঠ শক্তিধর তিনি। এই পরম শক্তির মূল উৎস সম্পর্কে নজকল ইসলাম তাঁর গর্বিত লেখনীতে নিজের অবস্থানের বিষয়টি চমৎকারভাবে উল্লেখ করে বলেছেন:

চীন আরব হিন্দুস্তান নিথিল ধরাধাম জানে আমার চেনে আমার, মুসলিম আমার নাম। অন্ধকারে আজান দিয়ে, ভাঙনু যুমের যোর, আলোর অভিযান এনেছি, রাত করেছি ভোর 11<sup>26</sup>

ইসলামী ভাষাদর্শে বিশ্বাসী একটি সম্ভ্রান্ত মুসলিম পরিবারে নজরুল ইসলাম জন্মগ্রহণ করেছেন বিধায় প্রাথমিক জীবনেই আদর্শ মুসলিম পরিবারের ছেলেদের মত তিনি ধর্মীয় শিক্ষার সুযোগ

১৬. আবু ফাতেনা মোহাম্মদ ইসহাক, মুসলিম য়েনেসায় নজরুলের অবদান, (ঢাকা: ইসলামিক ফাউডেশন বাংলাদেশ, ১ম য়্বন্স, নভেবয়, ১৯৭০/ ৪র্থ সংক্ষরণ, বৈশার্ব, ১৪০৪/ মে, ১৯৯৭), পৃ. ২২।

১৭. काळी नाकक्रम देनमाम, खूनिक्यनाव", नाकक्रम प्रकारकी, ७व ४७, १. २১०-२১১।

১৮. শব্দেশ ইসলাম: ইসলামী গান, 'জাগরণ', পৃ. ৭৩; কাজী নজরুল ইসলাম, 'সঙ্গীতাঞ্চলি', নজরুল রচনাবলী, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ৪৮১।

পেরেছিলেন। বাল্যবরসেই রীতিমতো পাঁচ ওয়াক্ত নামায আদায়, রোযাত্রত পালন, মুসলমানদের প্রধান ধর্মগ্রন্থ পবিঅ কুরআন তিলাওয়াত, মসজিদের ইমামতি ও পীরের মাজারের খাদেম প্রভৃতি ধর্মীয় কাজে তিনি দারুণ অত্যন্থ হয়ে পড়েছিলেন। মাঅ বার/তের বছর বয়সেই মা'রফতী গানের ভেতর দিয়ে নজরুল ইসলামের ভক্তিবাদী মনোভাব অতি চমৎকারভাবে উৎসারিত হয়েছিল, এমনিভাবে তিনি মুসলিম সৃফী মরমীবাদের সাথে পরিচিত হয়েছেন। তাই তো কিশোর কবির বাল্য রচনা 'চাষার গীত' এ ইসলামের মূল তাত্ত্বিক বিষয়গুলোর বহিঃপ্রকাশ এবং ধর্ম ও সৃষ্টিকর্তার প্রতি একজন নিঠাবান মুমিনের অভরের অনুভৃতির এক চমৎকার ক্ষুরণ ধ্বনিত হয়েছে। কবির ভাষায়:

লা-ইলাহা ইল্লাল্লাতে
বীজ ফেলা তুই বিধিমতে
পাবি ঈমান ফসল তাতে
আর রইবি সুখেতে।
নয়টা নালা আছে তাহার
অজুর পানি সিয়াত যাহার
ফল পাবি নানা প্রকার
ফল জানীবে তাহাতে।
যদি ভাল হয় হে জমিতে
হজ্জ জাকাত লাগাও তুমি
আরো সুখে থাকবে তুমি
কয় নজরুল ইসলামেতে।
১৯৯

এমনিভাবে পাঠশালা পড়া লেটোদলের ব্যাঙাচি কবি নজরুল ইসলামের কচি হাতের লেখনীর মধ্যে অনাগতকালের শুভ ইঙ্গিতটি লুকিয়ে ছিল। সে সমরকার লেখা 'আকবর বাদশার সঙ' শীর্ষক পালাগানের মধ্যে আল্লাহ রাক্ষুল আলামীনের প্রতি কবির পরম বিশ্বাস, অকৃত্রিম বন্দনা, ভক্তি ও তাঁর আধ্যাত্মিক জ্ঞানের প্রথবতার পরিচয় পাওয়া যায়। 'হাম্দ' এর শুরুতেই ইসলামী ভাবধারা পরিলক্ষিত হয়। কবি বলছেন:

সর্ব প্রথমে বন্দনা গাই
তোমারই ওগো 'বারী তা'লা'।
তারপরে দরুদ পড়ি
মোহাম্মদ সাল্লে 'আলা ॥
সকল পীর আর দরবেশ-কূলে
সকল গুরুর চরণ-মূলে
জানাই সালাম হন্ত তুলে
লোওয়া কর তোমরা সবে
হয় যেন গো মুখ উজালা ॥<sup>২০</sup>

বালক কবি নজরুল ইসলামের জীবনের প্রাথমিক পর্যায়েই যে প্রাচ্যের সৃফী চিন্তাধারার প্রভাব পড়েছিল উপরোক্ত বন্দনা গান থেকে তা সহজেই অনুমেয়। নজরুল ইসলামের জীবনের প্রথম পর্যায়ে এই যে মরমী সৃফী সাধকের সুরটি ধ্বনিত হয়েছিল যা তাঁর কবি জীবনের পরবর্তী পর্যায়ে বিভিন্ন প্রবাহে স্তিমিত হয়ে তাঁর আধ্যাত্মিক জীবনে অবচেতন মনে স্থান পরিমহ কয়ে তা নতুনরূপে বিকশিত হয়েছিল। বাল্যকালীন লেখা কর ভাই বন্দেগী' শীর্ষক ইসলামী সঙ্গীতের নিম্নোক্ত চরণত্রয়ে কবি

১৯. কাজী নজরুল ইসলাম, 'চাষীর গীত', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩১১-৩১২।

২০. প্রাতক্ত, পৃ. ৩১১।

সর্বাবস্থার আল্লাহ তা'আলার ইবালাত-বন্দেগী করার জন্য সকলের প্রতি উলাভ আহ্বান জানিরে বলেছেনঃ

> নজরুল ইসলাম বলে কর ভাই বন্দেগী খোওয়াইও না আজন্ম গুনাহতে জিন্দেগী শারমিন্দেগী হবে হাশরের মাঝে।<sup>২১</sup>

এহেন ইসলামী ভাবাশ্রিত বাল্যরচনার মধ্যে আত্মাহ তা'আলার অস্তিত্বের প্রতি কবির গভীর বিশ্বাস লক্ষ্য করা যায়। 'আত্মাহ ছাড়া কোন উপাস্য নেই'- এ চরম সত্যটিকে কবি মনে-প্রাণে বিশ্বাস করেন।

#### আল্লাহ প্ৰেম

কাজী নজরুল ইসলাম আল্লাহ রাব্যুল আলামীন ও সুন্দরকে অভিনু হিসেবে দেখেছেন। তিনি তাঁর কবিতা, ইসলামী সঙ্গীত ও হাম্দ-এ চির সুন্দর আল্লাহ তাবারাকা ওয়া তা'আলার তব-ন্তুতি করেছেন। তিনি আল্লাহ পাককে অত্যন্ত সুন্দররূপে চিন্তা করেছেন। কবির দৃষ্টিতে মহান সৃষ্টিকর্তা আল্লাহ পাক সুন্দরতম, পরম প্রেমমর। আল্লাহর পবিত্র নামে কবির জীবন-মৃত্যু সবকিছুই নিবেদিত। আর এবেন আত্মনিবেদনের কারণও তাঁর প্রস্তার অন্তিত্বের প্রতি বিশ্বাস। অদৃশ্য শক্তিতে পূর্ণাঙ্গ বিশ্বাস তথা ঈমান না থাকলে তাঁর এহেন ইসলামী চিন্তাধারা আসত না। সুতরাং সকল ভাববাদী মত অনুসারে অনুমিত হয় যে, তিনি অদৃশ্যে বিশ্বাস করতেন। কবি- জীবনের শেষ পর্বে রচিত আল্লাহ পরম প্রিয়তম মোর' নামক কবিতার মহান আল্লাহর প্রতি কবির যে মনোভাব ও আবেগ-অনুভূতি প্রকাশিত হয়েছে প্রকৃতপক্ষে তা প্রষ্টা ও সৃষ্টির মধ্যে সরাসরি সম্পর্ক স্থাপনের ঐকান্তিক প্ররাস। নিম্নের চরণগুলো এরই শাক্ষর বহন করছে:

আল্লাহ পরম প্রিয়তম মোর, আল্লাহ তো দূরে নয়, নিত্য আমারে জড়াইয়া থাকে পরম প্রেমময়। পূর্ণ পরম সুন্দর সেই আমার পরম পতি, মোর ধ্যান-জ্ঞান, তনু-মন-প্রাণ, আমার পরম গতি।<sup>২২</sup>

বস্তুতঃ আল্লাহ তা'আলাকে প্রিয়তম, প্রেমময়, পরম সুন্দর, পরম পতি, ধ্যান-জ্ঞান, তনু-মন-প্রাণ ও পরমগতিরূপে কল্পনা করা মরমী সৃফী-সাধকদের রীতি। কাজী নজরুল ইসলামের কবি-জীবনের শেষ পর্যায়ের কোন কোন কবিতা রচনায় সৃফীবাদের প্রভাব পড়েছিল, তন্মধ্যে বিভিন্ন লেখনীতে মহান আল্লাহ 'পরম সুন্দর' এর পুনঃ পুনঃ উল্লেখ বিশেষভাবে লক্ষণীয়।

মরমীবাদী সূকী-সাধকরা আল্লাহ তা'আলার অফুরস্ত প্রেমের আকাঙ্খায় তাদের দেহ-মন-প্রাণ সবকিছু মহান আল্লাহর প্রতি সমর্পণ করে এক আল্লাহতে আত্মবিলোপ হয়ে যান। তাদের আকুল প্রেম-উন্যুত্ততা সাধারণ মানুবের কাছে পাগলামি এবং শাস্ত্রবিদগণের কাছে কল্পনা ও বাতুলতা বৈ আর কিছু নয়। তাইতো আল্লাহ তা'আলার প্রেমে দিওয়ানা কবি নজরুল ইসলাম আল্লাহ পরম প্রিয়তম মার' কবিতায় ব্যাকুল হয়ে কেঁলে কেঁলে বলেছেন:

কোন প্রেমিকা ও প্রেরসীর প্রেমে নাই সে প্রেমের স্বাদ সে প্রেমের স্বান জানে একা মোর আল্লার আহলান। আমি কেঁলে বলি, তুমি কত বড়, কত সে মহিমমর, মোর কাছে আস, শান্তবিদেরা যদি কলদ্ধী কর! নিত্য পরম পবিত্র তুমি, চির প্রিয়তম বধু,

নজরুল ইসলাম: ইসলামী গান, 'জাগরণ', পৃ. ১২১।

কাজী নজরুল ইসলাম, আল্লাহ গরম প্রিয়তম মোর', লজরুলের কবিতাসময়, পৃ. ৯১৮।

কেন কালি মাখ পবিত্র নামে, মোরে দিয়ে এত মধু! মোরে ভালোবাস বলে তব নামে এত কলন্ধ রটে, পথে যাটে লোকে কর, যাহা রটে, কিছু ত সত্য বটে।

সর্বশক্তিমান প্রেম সুন্দর আল্লাহ রাব্দুল আলমীনের প্রতি পরিপূর্ণরূপে আত্মসমর্পণ করে কবি নজরুল ইসলাম তরুণদের আল্লাহ তা আলার পথে আত্মসমর্পণের আহ্বান জানিয়ে এক অভিভাষণে বলেছিলেন, "আমি জানি, তোমাদের মাঝে বহু তরুণ আহে বাদের রুহ, আত্মা জাগ্রত। বারা বাইরের সন্মান, লোভ, খ্যাতি সবকিছু বিসর্জন দিয়ে রাহে লিল্লাহ আপনাকে সদ্কা দিতে রাজী আছেন। আমি তাঁদের জিজ্ঞাসা করি তাঁরা কি গ্রহণ করবেন দুনিয়ার এই ক্লিক ভোগের পথ? তারা কি গ্রহণ করবেন না এই মহামন্ত্র: "ইন্না সালাতি ওয়া মুসুকি ওয়া মাহয়্যায়া ওয়া মামাতি দ্বিক্রাহি রাব্বিল আলামীন-আমার সব প্রার্থনা, নামাজ, রোজা, তপস্যা, জীবন-মরণ সবকিছু বিশ্বের একমাত্র পরম প্রভু আল্লাহর পরিত্র নামে নিবেদিত।" ও এইতো ইসলামের চিরন্তন শ্বাশ্বত বাণী। সূকীবাদের প্রকৃত মর্মকথাও কালামে পাকের উক্ত আয়াতটি। ইশ্কে ইলাহী সূকী-সাধকদের আত্মায় খাদ্য। ইহকালীন জগতে মানব-মানবীর প্রেম-ভালবাসা আল্লাহর গ্রেমের কাছে অতি নগণ্য। তাইতো আল্লাহ প্রেমে দিওয়ানা করি নজরুল ইসলাম মনে প্রাণে গেয়েছেন:

লায়লির প্রেমে মজনু পাগল
আমি পাগল 'লা-ইলা'র;
প্রেমিক দরবেশ আমার চেনে,
অরসিকে কর বাতুল ॥
হদরে মোর খুশীর বাগান
বুলবুলি তার গার সদাই,
ওরা খোদার-রহম মাগে
আমি খোদার 'ইশ্ক' চাই ॥<sup>২৫</sup>

# আল্লাহর জয়ধ্বনি

আল্লাহ রাব্বুল আলামীন যে মহান উদ্দেশ্যে আশ্রাফুল মাখ্লুকাত তথা সৃষ্টির সেরা জীবরূপে মানব সৃষ্টি করেছেন তা হল পৃথিবীতে আল্লাহর খিলাকত বা প্রতিনিধির দায়িত্ব পালন করা। কাজী নজকল ইসলামের ক্ষুরধার লেখনীতে সেই উদ্দেশ্যের বান্তবারন রূপায়িত হয়েছে। এক আল্লাহ তা'আলার সৃষ্ট মানুবে মানুবে যে পাহাড় সম অসামান্য ভেলাভেদ রয়েছে তা চিরতরে উৎখাত করার জন্য নজকল ইসলাম সাম্যের কবিতা লিখেছেন, প্রেম-প্রীতির গান পরিবেশন করেছেন, যাতে স্রষ্টার প্রতি অবিচল আন্থা ও বিশ্বাসের পরিচয় পাওয়া যায়। কবির ভাষায়:

গাহি সাম্যের গান-মানুবের চেরে বড় কিছু নাই, নহে কিছু মহীরান! নাই দেশ-কাল-পাত্রের ভেন , অভেন ধর্ম জাতি সব দেশে, সব কালে, ঘরে ঘরে তিনি মানুবের জ্ঞাতি।

২৩. আবদুণ মুকীত চৌধুরী সম্পাদিত, নজরুল ইস্লাম :ইস্লামী কবিতা, (চাকা: ইস্লামিক ফাউডেশন বাংলাদেশ, ১ম প্রকাশ, মে, ১৯৮২, ৩য় প্রকাশ, আবাঢ়, ১৪০৪/ জুন, ১৯৯৭), পু. ৫-৬।

২৪. বনজী নজরুল ইনলাম, আল্লাহয় পথে আত্মসমর্পণ', নজরুল য়চয়াসয়য়য়, আবদুল কাদির সম্পাদিত, (ঢাকা: 
লাইওনিয়য় লাবলিশার্স, ১৩৬৮), পৃ. ২৯১-২৯২; মোহাম্মদ আবদুল কুন্দুস, নজরুল কাব্যে ইসলামী
ভাবধারা, পৃ. ৮।

২৫. কাজী নজরুল ইসলাম, 'জুলফিকার', নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ২১২-২১৩।

কবি-জীবনের শেষপর্বে নজরুল ইসলাম বেশ কিছু আধ্যাত্মিক কবিতা রচনা করেন যেগুলোর প্রধান আবেগ সৃষ্টিকর্তা আল্লাহ রাক্ষ্ম আলামীনের জরগান ও জরক্ষ্মনি করা। যেমন-'শেষ সওগাত' কাব্যগ্রন্থে সংকলিত 'এক আল্লাহ জিন্দাবাদ' শীর্ষক কবিতার একেশ্বরবাদ এবং তজ্জনিত সাম্য, শান্তি ও উদারতার বাণী উচ্চারণ করতঃ বিরুদ্ধবাদীদের সঙ্গে স্বপন্থীদের প্রভেদ দেখাতে গিয়ে কবি মহান আল্লাহ তা'আলার জরগান করে জোরালো কঠে ঘোষণা দিয়ে বলেছেন:

> উহারা প্রচার করুক, হিংসা বিদ্বেষ আর নিন্দাবাদ; আমরা বলিব "সাম্য, শান্তি, এক আল্লাহ জিন্দাবাদ।" উহারা চাহক সন্ধীর্ণতা, পাররার খোপ, ভোবার ক্লেদ, আমরা চাহিব উদার আকাশ, নিত্য আলোক, প্রেম অভেদ।

'এক আল্লাহ জিন্দাবাদ' নামক কবিতার মতো 'জয় হোক! জয় হোক! শীর্বক কবিতাটিতেও কাজী নজকল ইসলাম দৃগুকঠে আল্লাহ রাব্দুণ আলামীনের জয়ধ্বনি ঘোষণা করেছেন। লেখনী স্তব্ধ হওয়ার বছর খানেকের কিছু আগে কবি-জীবনের শেষপ্রান্তে রচিত কবিতাটি দৈনিক নবমুগ' পত্রিকার ১৯৪১ সালের ২৪ শে ফেব্রুয়ারী প্রথম প্রকাশিত হয়। এই কবিতায় মহান আল্লাহর জয়ধ্বনি অনুরণিত হওয়ায় সাথে সাথে শান্তি, সাম্য ও যৌবনের জয়ধ্বনিও উচ্চারিত হয়েছে। কবির ভাবায়:

জর হোক, জর হোক, আল্লার জর হোক।
শান্তির জর হোক, সাম্যের জর হোক।
সত্যের জর হোক, জর হোক, জর হোক।
আল্লার দেওয়া পৃথিবীর ধন-ধান্যে
সকলের সম অধিকার;
রবি শশী আলো দের বৃষ্টি ঝরেসমান সব ঘরে, ইহাই নিয়ম আল্লার।

কবি নজরুল ইসলাম তারঁ রচিত 'একি আল্লাহর কৃপা নয়?' শীর্ষক কবিতায় বলেছেন, আল্লাহ তা আলার কৃপা ও সাহায্যেই পরাজয় ও ভয়ের বদলে জয় আসে। তিনিই সর্বকল্যাণ দাতা, সর্ববিপদ আতা, সহজ-সরল পথের দিশারী ও সর্বজ্ঞাতা। তিনি প্রেম দিলে ত্রিভ্বন সাম্য, শান্তিময় হয়। তাই কবি নজরুল ইসলাম আল্লাহর জরধ্বনি বজ্লকণ্ঠে ঘোষণা করেছেন;

নির্যাতিতের আল্লা তিনি কোন জাতি নাই তাঁর,
যুগে যুগে মারে উৎপীড়কেরে তাঁর প্রবল মার।
তাঁর সৃষ্টিরে ভালোবাসে যারা, তারাই মুসলমান,
মুসলিম সেই যে মানে এক সে আল্লাহর করমান।
আমি বুঝি না ক কোনো সে 'ইজম' কোনরূপ রাজনীতি
আমি তথু জানি আমি তথু মানি, এক আল্লার প্রীতি।
\*\*

২৬. আজী নজরুল ইসলাম, 'মানুঘ', 'সাম্যবাদী', নজরুলের কবিতা সমগ্ন, পৃ. ২৬৫।

২৭. বাজী নজরুল ইসলাম, 'এক আল্লাহ জিন্দাবাদ', 'শেষ সওগার্ভ', নজরুল রচনাবলী, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ২৫৯।

২৮. কাজী নজরুল ইসলাম, ভার হোক! জয় হোক!', নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ. ১১৫-১১৭: নজরুল ইসলাম: ইসলামী কবিতা, পৃ. ১৬-১৭।

২৯. বাজী নজরাল ইসনাম, 'এ কি আল্লাহর কৃপা নয়?', 'শেষ সওনাত', নজরাল রচনাবলী, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ২৫৫-২৫৬।

## আল্লাহ নিৰ্ভন্নতা

কবি নজরুল ইসলাম অসুস্থ ও সন্ধিতহারা হওরার মাত্র চার মাস আসে রচিত চির-নির্ভর' কবিতাটি 'দৈনিক নবমুগ' পত্রিকার ১৯৪২ সালের ৯ ই মার্চ তারিখে প্রকাশিত হয়। কবি-জীবনের শেষপ্রান্তে লিখিত চির-নির্ভর' কবিতাটি আল্লাহ রাব্দুল আলামীনের প্রতি গভীর বিশ্বাস ও চির নির্ভরতার প্রামাণ্য দলিল। নির্ভীক কবি মহান আল্লাহর প্রতি দৃঢ় আস্থা রেখে তাঁর সাহায্যে ঈমানী শক্তিতে বলীয়ান হওরার বিষয়টি উল্লেখ করে বলেছেন:

আমি পেয়ে আল্লার সাহায্য হইয়াছি চির-নির্ভয়,
আল্লা যাহার সহায় ভাহার কোনো ভয় নাহি রয়!
কোনো বন্ধন বাধা নাই তার কোনো অভিযান-পথে,
যত বাধা আসে তার কোটি গুণ শক্তি উধর্ব হ'তে
আল্লার সেই বান্দার বুকে প্রোত-সম নেমে আসে!
হাতে ভার সংহারী-তলোয়ার নেচে ওঠে উল্লাসে!

আলোচ্য কবিতার কবি নজরুল ইসলাম তাঁর নিজের জীবন কাহিনী ও অভিজ্ঞতার পরিচর লিপিবদ্ধ করে গিরেছেন তাই কবিতাটি যথেষ্ট ঐতিহাসিক গুরুত্ব বহন করছে। আত্মজীবনীমূলক রচনাটিতে নজরুল ইসলাম আত্মাহ তা'আলার অপার রহমত ও কৃপায় আজন্ম চির-নির্ভয় হওয়ার ঘটনাবলী উল্লেখ করে বলেছেন;

অবিশ্বাসীরা শোনো শোনো সবে জন্ম-কাহিনী মোর আমার জন্ম-ক্ষণে উঠেছিল ঝঞুা তুফান ঘোর। উড়ে গিয়েছিল ঘরের ছাদ ও ভেঙ্গেছিল গৃহ-ছার, ইসরাফিলের বল্প-বিষাণ বেজেছিল অনিবার। 'আল্লাহু আকবার' ধ্বনি শুনে প্রথম জনমি আমি আল্লার নাম ভনিয়া আমার রোদন গেছিল থামি। সেই পবিত্র ধ্বনি রণধ্বনি উঠেছে এ ধমনীতে প্রতি মুহুর্তে চেতন ও অচেতন আমার এ চিতে।

কবি-জীবনের অন্তিম পর্যায়ে নজরুল ইসলামের ধমনী সচেতন ও অচেতন চিত্তে আল্লাহ পাকের নামের ধ্বনি অনুসরণের এহেন ঘোষণা ধর্ম বিশ্বাসী কবির অন্তরের গরিচর সুম্পষ্টরূপে প্রতিভাত হয়। জন্ম ক্ষণের ঝড়ের আবর্তে কবিকে অনন্ত অজানা অদেখা পথে, গিরি, অরণ্য, সাগর, মরু-প্রান্তে যুরে কিরতে হয়েছে। তখন বারে বারে জন্মক্ষণের সেই বিষাণ আযান তিনি ভনতে পেয়েছেন। আর দারিদ্র, অভাব-অনটন, দুঃখ-শোকের পথে তিনি গরম করুণাময় আল্লাহর অপার কৃপা রহমত লাভ করেছেন। কোন ভয়-জীতি কবিকে অত্য চলা থেকে ফেরাতে পারেনি। স্বপ্লে জাগরণে কবিকে কে যেন বার বার নাম ধরে ভেকে গিয়েছেন এবং এগিয়ে চলার আহ্বানে অনুপ্রাণিত করেছেন। সুন্রের ভাক, পরম পুরুবের বেদনায় যে কবি অভিভূত হতেন, নিজের মধ্যে যে তাকে অনুভব করতেন, ভাল-মন্দের চিরভন বন্দে যে তিনি দোলায়িত হতেন সে আনক্ষ-বেদনাময় অনুভৃতি আর অভিজ্ঞতার ছাপ চিয়-নির্ভর্ম ফবিতায় প্রকাশিত হয়েছে। কবির ভাষায়:

নিতি হাহাকার উঠিত এ বুকে, কাহার মহা-বিরহ অসহ নিবিভ় বেদনা কেন যে জাগাইত অহরহ । সে কি আত্মাহ? পরম পূর্ণ আমার পরম স্বামী ?

কাজী নজরুল ইসলাম, 'চির-নির্ভর', নজরুলের কবিতা সময়, পৃ. ৯২১।

আতক্ত, পৃ. ৯১২; নজরুল ইসলাম: ইসলামী কবিতা, পৃ. ৯।

সে কি মোর চির-চাওয়া পূর্ণতা ? সে কি আমি? "

ব্রষ্টার অসীম রহস্যলোকে উত্তীর্ণ কবির মনে পরম সুন্দরের যে আকাঞ্চা জাগ্রত হয়েছিল তা কোনদিন অবদমিত হয়নি বরং তা ক্রমশঃ বৃদ্ধি পেয়েছে। পরম শক্তিমানের জন্যে আকুলতা ও ক্রন্দন কবি-চিত্তের সেই দিকটিকে উন্মোচিত করে। অনন্তর কবির নিজেকে মনে হয়েছে অসীম নীলাম্বরে বিপুল বিরাট জ্যোতির্ধনুকের তীর যে ধনুকের ছিলা ধরে শয়তান তাঁকে আধারের গহবরে টেনেছে কিন্তু পরম প্রবল আল্লাহর তেজ তাঁকে অবলীলাক্রমে রক্ষা কয়েছে,

জন্মক্ষণের সাধী ঝড় এল বিষাণের আহ্বান,
আল্লান্থ আকবার' বলি আমি ধনুকে মারিনু টান
শয়তান শিরে মারিলাম লাখি, ছুঁড়িলাম আমি তীর;
সেই তীর যেন স্পর্শ করিল মোর আল্লার নীড়!
চেয়ে দেখি একি পরম বিলাস। এ যে আল্লাহ মোর;
কোষা শয়তান ? এ যে আনন্দ-রস-মধু-বন্ধার।

আল্লাহ তা'আলার নামে স্বকিছু সমর্পণ করে এক আল্লাহর আজ্ঞাবহ দাসরূপে ইহকালে মানবজাতির সার্বিক কল্যাণ কামনার আত্যোৎসর্গই যে ইসলামের অন্তর্নিহিত সত্য- এ কথাও নজরুল ইসলাম অন্তর দিয়ে অনুভব করেছেন। আত্যসমর্পণকারী মানুষ অসীম ক্ষমতার অধিকারী হয়। বিশ্বব্যাপী সার্বজনীন আতৃত্ব ও ইসলামী সাম্য প্রতিষ্ঠার জন্য মহান আল্লাহতে আত্যসমর্পণকারী অসীম ক্ষমতার অধিকারী এমন অসংখ্য মানুবের প্রয়োজন। কবি নজরুল ইসলাম এমন ঈমানী শক্তিতে বলীয়ান মানুব মনে-প্রাণে কামনা করে অন্যায়-অত্যাচার ও কুসংক্ষারের বিক্লদ্ধে বিদ্রোহ ঘোষণা করেছেন এবং অত্যাচারী শাসক-শোবক গোষ্ঠীর বিরুদ্ধে আজীবন জিহাদ করেছেন। নির্ভাক কবি নিজেকে একনিষ্ঠভাবে 'আল্লাহর সৈনিক' আখ্যা দিয়ে ঘোষণা করেন যে, তুফান, বিপ্লব, জিহাদ, বিল্লাহ যার সাখী; পুরাতন ও জরাজীর্ণতা সংক্ষারের আবর্জনা যিনি দগ্ধ করে কেলেন, কোন আসমান, গ্রহ-তারা, আবরণ, শৃংখল বা কোন কারাগার তাঁকে ধরে রাখতে পারে না। চরম নিত্য ও পরম পরিপূর্ণ চানে তিনি অপরাজের সর্ব ভর-জীতি ও মৃত্যুহীন, জিহাদ ও বিপ্লব যার সঙ্গীত। কবি-জীবনের শেষপর্বের মানস প্রকৃতি চির-নির্ভর্ম কবিতার নজরুল ইসলাম বজ্লকণ্ঠে গেয়েছেন;

আমি আত্মার সৈনিক, মোর কোন বাধা-ভর নাই,
তাঁহার তেজের তলোয়ারে সব বন্ধন কেটে যাই।
তুফান আমার জন্মের সাথী, আমি বিপ্লবী হাওয়া,
জেহাদ', 'জেহাদ', 'বিপ্লব', 'বিদ্রোহ' মোর গান গাওয়া।
পুরাতন আর জীর্ণ সংকারের আবর্জনা
দগ্ধ করিরা চলি আমি উন্মাদ চির-উন্মনা।
পরম নিত্য পরম পূর্ণ টানে মোরে নিশিদিন,
আমি তাই অপরাজেয় সর্বভয় ও মৃত্যুহীন।
ত

'সওগাত' পত্রিকার অগ্রহায়ণ, ১৩৪৭ বঙ্গান্ধ 'যুদ্ধ সংখ্যা'য় কাজী নজক্রল ইসলামের 'মহা-সমর' নামক কবিতাটি প্রকাশিত হয়। আল্লাহ তা'আলার একত্বাদ আর বছত্বাদের মহা-সমরে জাতিতে জাতিতে, মানুবে মানুবে ভেদ জ্ঞানের বিরুদ্ধে এবং এক ও অভিনু স্রষ্টার সৃষ্টিতে, মানব জাতির একক সন্তার পরম বিশ্বাসে কবির লেখনীতে মহান আল্লাহর জয়ধ্বনি পুনঃ পুনঃ উচ্চারিত হয়েছে;

৩২. কাজী নজদ্বল ইসলাম, 'জাগরণ', আবদুগ মুকীত চৌধুরী সম্পাদিত, (ঢাকা: ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, প্রথম প্রকাশ, তালু, ১৩৮৭/ আগষ্ট, ১৯৮০), পু. ৯।

নজরুল ইসলাম: ইসলামী কবিতা, 'চির-নির্ভর', পৃ. ১১।

ব্যজী নজরুল ইসলাম, চির-নির্ভর', নজরুলের কবিতা সমগ্র, পু. ১২৩-১২৪।

তৌহীদ আর বহুত্ত্বাদে বেঁথেছে আজিকে মহা-সমর,
'লা- শরীক' এক হবে জয় কহিছে আয়াছ আকবার'।
জাতিতে জাতিতে মানুবে মানুবে অস্বকারের এ ভেদ-জ্ঞান,
অভেদ 'আহাদ'-মত্রে টুটিবে, সকলে হইবে এক সমান।
বিশ্বাস কর অবিশ্বাসীরা রহমত তাঁর আসিছে ঐভয় করিবে না মানুব কারেও, আঁছত সে আয়া বৈ।
তাঁরই শক্তিতে শক্তি লভিয়া, হইয়া তাঁহারই ইচ্ছাধীন,
মানুষ লভিবে পয়ম মুক্তি, হইবে আজাদ, চির স্বাধীন!
অসুরে অসুরে বাধায় সমর, উর্ধ্বে আয়া নির্বিকার,
দেখিছেন খেলা; তিমির অন্ধা দেখরে তাঁহার দেখ বিচার। তা

কবি নজরুল ইসলাম ধর্মীর চিন্তা-চেতনা ও আধ্যাত্মিক জগতে ফেছারই প্রবেশ করেছেন।
সোধান থেকে মানব জাতির সত্য ও মুক্তির জন্য তিনি যে আশাতরী ভাসিয়েছেন তা কখনো ভুববে না।
সাগর-জলে, নদী-কূলে তরী বেয়ে পৃথিবীর মানুবের কল্যালের জন্য তিনি সওগাত অর্জন করেছেন,
আল্লাহ তা'আলার সৃষ্ট মানবকুলের জন্য মহান আল্লাহর বাণী থেকে শেষ সওগাতরূপে তাওহীল, ঈমান,
ঐক্য, শক্তি, শান্তি ও শৃংখলা কুড়িয়ে এনেছেন- যা মানুষকে স্থিতিশীল করে তুলবে এমন এক রাজ্যে,
যেখানে মানুবে মানুবে অনৈক্য, বিবাদ-কলহ, বিষেব ও হানাহানি থাকবে না। থাকবে এক আল্লাহর
প্রতি পূর্ণ ঈমানের সাথে ইসলামী জীবনবোধ। তাই কবি নজরুল ইসলাম ভুবিবে না আশাতরী' নামক
কবিতায় মানুবকে দৃত্তকঠে আশার বাণী শুনিয়েছেন;

মোদের ভরসা একমাত্র সে নিত্য পরম প্রভু,
দুলুক তরণী, আমাদের মন নাহি দোলে যেন কভু।
পাব কুল মোরা পাব আশ্রয়-রাখো বিশ্বাস রাখো,
তাঁর কাছে করো শক্তি ভিক্ষা-তাঁরে প্রাণ দিরা ভাকো!
পূর্ণ ধৈর্য ধারণ করিয়া স্থির করো প্রাণ-মন,
দূর হবে সব বাধা ও বিদ্ন, আসিবে, প্রভঞ্জন!
হয়ত প্রভুর পরীক্ষা ইহা ভয় দেখাইয়া তিনি
ভয় করিবেন দূর আমাদের, জ্ঞাতা একক যিনি।

আশাবাদী কবি নজরুল ইসলাম মানুষের মুক্তির জন্য আল্লাহ তা'আলার প্রতি গভীরভাবে বিশ্বাসী হয়ে বৃহৎ প্রাপ্তির কল্পনা করে মহৎ স্বপু দেখেছেন, তাঁর বিশ্বাস ও আশা-নিরানন্দের মাঝেও আল্লাহর অপার করুণা নেমে আসবে। মানুষ যদি পূর্ণ আশা ও ভরসায় প্রাণভরে আল্লাহ পাকের যিক্র-আ্যুকার করে, রোগ-শোক, দুঃখ-বেদনা, বিপদ-আপদে আল্লাহ তা আলার সাহায্য কামনা করে, মুনাজাত করে, তাহলে মানবজাতির উপর মহান আল্লাহর অশেষ রহমত তথা করুণাধারা বর্ষিত হবে বলে কবি নজরুল ইসলামের একান্ত বিশ্বাস ও আশা। কবির ভাষায়:

আমি বলি, শোনো মানুব । পূর্ণ হওয়ার সাধনা করো, দেখিবে তাহারি প্রতাপে বিশ্ব কাঁপিতেছে থরোথরো। ইহা আল্লাহর বাণী যে, মানুব যাহা চায় তাহা পায়, এই মানুবের হাত পা চকু আল্লাহর হয়ে যায়। চাওয়া যদি হয় বৃহৎ বৃহৎ সাধনাও তার হয়,

৩৫. ফাজী নজরুল ইসলাম, 'মহা-সমর', নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ. ১২৬-১২৭: নজরুল ইসলাম: ইসলামী কবিতা, পৃ. ১২-১৩।

৩৬. কাজী নজরুল ইসলাম, 'ছুবিবে না আশাতরী', 'শেষ সওগাত', নজরুল রচনাবলী, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ২৪৪-২৪৫।

তাহারি দুয়ারে প্রতীক্ষা করে নিত্য সর্ব্বজন্ম। পূর্ণ পরম-বিশ্বাসী হও, যাহা চাও পাবে তাই। তাহারে ছুঁরোনা, সেই মরিয়াছে, বিশ্বাস বার নাই।<sup>৩৭</sup>

দৈনন্দিন জীবন যাপন করতে গিয়ে কর্মব্যন্ত মানুব দ্বীন ইসণামের কাজে প্রায়শঃ অমনোযোগী হয়ে পড়ে। আল্লাহ তা'আলার ইবাদাত-বন্দেগী তথা তাঁর যাবতীয় নি'আমতের প্রতি শোকর গুজার করে আল্লাহ রাব্বুল আলামীনের বিক্র-আয্কার করতেও ভুলে যার। তাই কবি নজরুল ইসলাম মুসলমানদের এক আল্লাহর উপর ভরসা করার জন্য নসীহত করে মরমী গান রচনা করেছেন। সমন্ত আশা-আকান্থা ও প্রার্থনা হাসিলের একমাত্র প্রেরণার উৎস আল্লাহ। আকাশ সমতুল্য বিপদ-আপদেও মানুব যেন দিশেহারা না হয়। সকল দুঃখ-কটে তারা পরম করুণাময় অতি দয়ালু আল্লাহর উপর ভরসা করে। এ হাম্নটিতে তাই বলা হয়েছে,

ও মন কারো ভরসা করিসনে তুই, এক আল্লার ভরসা কর। আল্লা যদি সহার থাকেন ভাবনা কিসের, কিসের ভর। রোগে শোকে দুখে ধনে নাই ভরসা আল্লা বিনে তুই মানুবের সহার মাগিস্, তাই পাস্নে খোদার নেক্ নজর ॥°৮

মহান আল্লাহর সম্ভটি অর্জনের জন্য অন্তরে আল্লাহ পাকের যিক্র থাকা অত্যাবশ্যক। দিবা-রাত্রিতে সর্বাবস্থার আল্লাহ তা আলার নাম অরণ করলে করুণাময় আল্লাহর রহমত বর্ষিত হয়, বিপদ-আপদ দ্রীভূত হয়। তাই কবি আল্লাহ তা'আলার প্রেমে নাতোয়ারা হয়ে সকল কাজে মহান আল্লাহর নাম জপতে সকলের প্রতি উদান্ত আহ্বান জানিয়েছেন;

আল্লাহর নাম জপিও ভাই দিবস ও রাতে
সকল কাজের মাঝে রে ভাই তাঁহার রহম পেতে।
আল্লাহ্ আল্লাহ্ আল্লাহ্ ॥
হাত করবে কাজ রে ভাই মন জপ্বে নাম
ঐ নাম জপতে লাগে না ভাই টাকা কড়ি দাম,
নাম জপো ভাই, মাঠে-ঘাটে, হাটের পথে যেতে
আল্লাহ্ আল্লাহ্ আল্লাহ্ ॥
ঐ আল্লার নাম যদি রে ভাই তুমি থাক ধরে
ঐ নামও তোমার থাকবে ধরে দুঃখ-বিপদ-কড়ে।

আল্লাহ রাব্বুল আলামীন আমাদের ধ্যানে-জ্ঞানে বাহিরে-ভিতরে সদা বিদ্যমান। আমরা আল্লাহ তা'আলার করুণা ও দরা থেকে কোন মুহুর্তেই বিন্দুমাত্র পৃথক নই। আল্লাহ তা'আলাকে সর্বহ্মণ সমরণ রাখতে পারলে আমাদের যাবতীয় চিন্তা-ভাবনা ও সকল কার্যসিদ্ধি হয়ে যায়। তাই মহান আল্লাহর ধ্যানে মশগুল হয়ে কবি নজরুল ইসলাম তাঁর মরমীবাদী ইসলামী সঙ্গীতে লিখেছেন;

কাজী নজরুল ইসলাম, 'বিশ্বাস ও আশা', 'শেষ সওগাত', নজরুলের কবিতা সময়, পৃ. ৮২৪-৮২৫।

৩৮. শজরুল ইসলাম: ইসলামী গান, "মরমী", পৃ. ১৫৫: ফাজী নজরুল ইসলাম, 'জুলফিফার: দ্বিতীর খণ্ড', সজরুল রচনাঘলী, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ১৯৭।

৩৯. প্রাতক, পৃ. ১৪০; ফাজী নজরুল ইসলাম, নজরুল গীতি অথও, আবদুল আজিজ আল-আমান সম্পাদিত, (কলকাতা : হরক প্রকাশনী, ৬৪ সংকরণ, ১৪০৬/১৯৯৯), পৃ. ২০৭।

আমি আল্লাহ নামের বীজ বুনেছি এবার মনের মাঠে ফলবে ফলল, বেচব তা'রে কেরামতের হাটে ॥
পত্তনীদার যে এ জমির
খাজনা দিয়ে সেই নবীজীর
বেহেশতেরই তালুক কিনে বসবো সোনার খাটে ॥
মস্জিদে মোর মরাই বাঁধা, হবে নাকো চুরি,
"মন্কীর', নকীর' দুই ফেরেশ্তা হিসাব রাখে জুড়ি।
রাখব হেফাজতের তরে
ঈমানকে মোর সাথী করে
রদ হবে না কিন্তি, জমি উঠবে না আর লাটে ॥

80

### আল্লাহ নি আমতরাজী

আল্লাহ রাব্দুল আলামীন এই পার্থিব জগত সৃষ্টি করেছেন এবং আশ্রাফুল মাখ্লুকাত তথা সৃষ্টির সেরা জীব হিসেবে মানব জাতির সুখ-শান্তি, কল্যাণ ও আনন্দ-উপভোগের নিমিতে বাবতীর নি'আমতরাজীও সৃজন করেছেন। দয়াময় য়হমান আল্লাহর করুণায় মাটিতে গাছ-পালা, লতাপাতা, ফল-মূল জন্মায়। সমুদ্র, পুকুর, নদ-নদী, কৄয়া প্রভৃতির পানি আমাদের দৈনন্দিন কুধা-ভৃঞা নিবারণ, আহার-বিহার ও নিত্যনৈমিত্তিক কাজে ব্যবহৃত হয়। নিখিলের এহেন সুন্দর মনোয়ম পরিবেশ সৃজন করে আল্লাহ পাকের অপার রহমতে মানব জাতির এক মধুর জীবন যাপনে সাহায্য সহায়তা এ সবই সৃষ্টিকর্তার অশেষ মেহেরবানী। দুনিয়ায় মানুবের প্রতি আল্লাহ তা'আলার ইহুসানের এগুলো পর্যাপ্ত নিদর্শন। কবি নজরুল ইসলাম মহান আল্লাহর নি'আমতরাজীর প্রশংসায় রচিত 'তোমায় মেহেরবানী' শীর্বক হাম্দ'-এ এহেন দয়াদ্রতার জন্য কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করে গেরেছেন;

এই সুন্দর ফুল সুন্দর ফল মিঠা নদীর পানি
খোলা তোমার মেহেরবানী,
শস্য শ্যামল ফসল ভরা মাটির ডালি খানি
খোলা তোমার মেহেরবানী।
ভূমি কতই দিলে রতন
ভাই বেরাদর পুত্র স্বজন,
স্কুধা পেলেই অনু জোগাও
মানি চাই না মানি।
খোলা! ভোমার হুকুম তরক করি আমি প্রতি পায়,
তবু আলো দিয়ে বাতাস দিয়ে বাতাও এ বান্দার।
\*\*

কবি নজরুল ইসলাম বিশ্বমানবতার মূল উপকরণ প্রাকৃতিক জগতের রূপ-বৈচিত্রো মহান আল্লাহর নি আমতরাজী প্রত্যক্ষ করে কবিতা লিখেছেন। তিনি লক্ষ্য করেছেন যে, বিশ্ব ব্রহ্মান্তে প্রাকৃতিক জগতের চন্দ্র, সূর্ব, গ্রহ, নক্ষত্র, আকাশ-মাটি, গাছ-পালা, ফল-মূল, নদী-নালা, পাহাড়-পর্বত, আগুন-পানি, আলো-বাতাস, জীব-জানোয়ার প্রভৃতি বাবতীয় বন্ধ মানবতার সেবায় অকৃপণভাবে এবং জাতি-ধর্ম-বর্ণ, ধনী-দরিদ্র নির্বিশেষে সর্বন্তরের মানুবের জন্য সদা নিয়োজিত। এক্ষেত্রে কবি নির্থৃত 'দ্রন্তা'।

৪০. নজরুল ইসলাম: ইসলামী গান, 'মরমী', পৃ. ১৫৪: কাজী নজরুল ইসলাম, নজরুল গীতি অথত, পৃ. ২০২-২০৩: কাজী নজরুল ইসলাম, জুলফিকার: দিতীর বও', নজরুল রচনাবলী, ৪র্থ বও, পৃ. ১৯৫-১৯৬।

নজরুল ইসলাম, ইসলামী গান, 'হামদ', পৃ. ১৩৩; ফাজী নজরুল ইসলাম, দজরুল গীতি অখও, পৃ. ২১২; ফাজী নজরুল ইসলাম, 'মনগীতি', নজরুল রচনাবলী, ৩য় খও, পৃ. ২৭৮।

প্রাকৃতিক জগতের সৌন্দর্যে অভিভূত কবি নজরুল ইসলামের অনুসন্ধিৎসু মনোভাবের সফল কাব্যরূপ নিমের চরণগুলোতে চিত্রিত হয়েছে । কবির ভাষায়ঃ

তাঁর সৃষ্টির উদার আকাশে সকলেরে থাকে ঘিরে,
তাঁর বায়ু মসজিদে মন্দিরে সকলের ঘরে কিরে।
তাঁর কন্দ্র সূর্যের আলো করে না ধর্ম ভেদ,
সব জাতির ঘরে আসে, কই আনে না তো বিচ্ছেদ!
তাঁর মেঘবারি সব ধর্মীর মাঠে ঘাটে ঘরে ঝরে,
তাঁর অগ্নি জলবায়ু বহে সকলের সেবা করে।
তাঁর মৃত্তিকা কল-কুল দের সর্ব জাতির মাঠে,
কে করে প্রচার বিষেব তবু তাঁর এ প্রেমের হাটে?
কোনো 'ওলি' কোনো দরবেশ যোগী কোনো পয়গন্ধরে
অন্য ধর্মে দেরনি কো গালি কে রাখে তার খবর?
আনে অশান্তি উৎপাত আর খোঁজে স্বার্থের দাঁও
কোরানে আল্লাহ এদেরই কন-"শাখা-মৃগ হরে যাও।"8২

আল্লাহ পাকের দেয়া এসব নি আমত উপভোগ করে আমাদের খোদাকে ভুলে যাওয়া উচিত নয়। প্রতি মুহুর্তে দিবা-রাত্রিতে আল্লাহ তা'আলার এ সব নি'আমত তথা ভোগের সামগ্রীর জন্য আমাদের তাঁর কাছে পানাহ চাওয়া উচিত। তাই সকল কাজে ও ধ্যানে আল্লাহর নাম জপে তাঁর অশেষ নি'আমতের উল্লেখ করতঃ কবি নজরুল ইসলাম শুক্রিয়া আদায় করে প্রার্থনামূলক গান গেয়েছেন;

তুমি অনেক দিলে খোদা,

দিলে অশেষ নিয়ামতআমি লোভী, তাই তে আমার
মেটে না হস্রত ॥ ...
কোরান দিলে পথ দেখাতে
পাঁচ ওয়াক্ত নামাজ শেখাতে,
নামাজ দিয়ে দেখাইলে মসজিলেরই পথ
তুমি কেয়ামতের শেষে দিবে বেহেশৃতী দৌলত ॥80

# আল্লাহ্ চির-বিরাজমান

মহাশক্তিশালী আল্লাহর শক্তি প্রকৃতির সর্বত্র বিরাজমান। নজরুল ইসলাম আল্লাহ তা'আলার অপার মহিমা ও কুদরতের কথা ভেবে বিস্ময়াবিষ্ট হয়ে পড়েছেন। তিনি অনুধাবন করেছেন যে, পৃথিবী বা প্রকৃতির সকল কিছুই সৃষ্টিকর্তা চির বিরাজমান আল্লাহ রাক্ষুল আলামীনের ধ্যানে নিত্য মশগুল। মহান আল্লাহর নাম জপ করতে সলা নিমগ্ন। এই মর্মে পবিত্র কুরআনে ইর্নাল হয়েছে: 88

"পৃথিবীর প্রতিটি বস্তু আল্লাহ তা'আলার প্রশংসায় তাস্বীহ পাঠ করে থাকে, অবশ্য তোমরা তাদের এই তাস্বীহ পাঠ বুঝতে সক্ষম হও না।"

কাজী নজরুল ইসলাম, 'গোড়ামী ধর্ম নয়', লেব সওগাত, নজরুলের কবিতা সময়, পৃ. ৮৪০-৮৪১।

৪৩. নজরুল ইস্লাম : ইস্লামী গাদ, হাম্দ', পৃ. ১৪৩: কাজী নজরুল ইস্লাম, 'সঙ্গীতাঞ্চলি', নজরুল রচনাবলী, ৪র্থ বঙ, পৃ. ৪৮৪।

৪৪. আল-কুরআন, সূরা বনী ইসন্নাঈল: ১৭, আয়াত: ৪৪।

আমাদের সীমিত চিন্তার সেসব আমরা কেবল অনুভব করতে পারি। প্রকৃতি যেখানে মহান আল্লাহর প্রশংসার তাস্বীহ-তাহুলীল পাঠ করতে পারে, মানুবও তো প্রাকৃতিক জীব এবং সৃষ্টির সেরা 'আশ্রাফুল মাখ্লুকাত' তারা কেন এমন পুতঃপবিঅমর হতে পারে না। হ্যা পারে, তবে তাদের সংখ্যা নিতান্তই বল্প। সত্য সন্ধানীরা সত্যের জন্য এভাবেই অনুসন্ধিৎসু হন। তাই কবি নজরুল ইসলাম প্রকৃতির সঙ্গে একাত্ম হয়ে জপে তোমারি নাম' শীর্ষক গান গেয়েছিলেন;

নিশিদিন জপে খোলা দুনিয়া জাহান
জপে তোমারি নাম।
তারায় গাঁথা তস্বী লয়ে নিশীথে আসমান্
জপে তোমারি নাম।
ফুলের বনে নিতি গুঞ্জরিয়া
ত্রমর বেড়ার তব নাম জপিয়া;
হাতে লয়ে ফুল কুর্জির তস্বী ফুলের বাগান
জপে তোমারি নাম।
বৃষ্টি ধারার তস্বী লয়ে
নাম জপে, মেঘ ব্যকুল হয়ে
সাগর-কল্লোল, সমীর হিন্দোল, বাদল ঝড়-ভুফান
জপে তোমারি নাম।
৪৫

### আল্লাহর ইবাদাত

ইসলাম ধর্মে সর্বাধিক গুরুত্বপূর্ণ বিষয় হচ্ছে ইবাদাত। আল্লাহ রাক্বল আলামীন 'আশ্রাফুল মাখ্লুকাত' বা সৃষ্টির সেরা জীব মানুব যাতে সৃষ্টিকর্তার সম্ভুষ্টি অর্জনের জন্য মহান আল্লাহর উপাসনা তথা ইবাদাত-বন্দেগী করে পরম শান্তি ও চরম সৌভাগ্য লাভ করতে পারে, সেজন্য স্বীয় বান্দাদের উপর নামায, রোযা, হজ্জ, যাকাতসহ বিভিন্ন প্রকার ইবাদাত বিধিবদ্ধ করেছেন।

১৯৪০ সালের ১১ ই ভিসেম্বর কলকাতা মুসলিম ছাত্র সন্মেলনের উদ্যোজাদের উদ্দেশ্য করে 'জেহাদ' সম্পাদককে প্রেরিত এক বাণীতে কবি নজরুল ইসলাম উল্লেখ করেছেন, "আমার মত্র-'ইয়্যাকা না বুদু ওয়া ইয়্যাকা নাভাইন'- কেবল এক আল্লাহর আমি দাস, অন্য কারুর দাসত্ব আমি স্বীকার করি না, একমাত্র তাঁরই কাছে শক্তি ভিক্ষা করি। আমি ককির, আল্লাহর দরবারে আজ আমি পরম ভিক্ষুক; যদি তাঁর কাছে রহমত ও শক্তি ভিক্ষা পাই, ইনশাআল্লাহ তথু ভারত কেন, সারা দুনিয়ায় সত্যের ভন্না বেজে উঠবে-তৌহীদের পরম অবৈতবাদের অমৃতবন্যা বয়ে যাবে। এই অবৈতবাদেই সারা বিশ্বের মানব এসে মিলিত হবে।"

কবি নজরুল ইসলাম ব্যক্তিগত জীবনে আল্লাহ তা'আলার ইবাদাতে বিশ্বাসী ছিলেন। তিনি আল্লাহ পাকের মনোনীত ধর্ম ইসলামের পাঁচটি রোকন বা স্তম্ভ যথা-কলেমা, নামায, রোযা, হজ্জ, যাকাত-এই মৌলিক ইবাদাত বা বন্দেগীর সাথে মুসলমানদের ঈমানকে রক্ষা ও সুদৃঢ় করার জন্য মহান আল্লাহর প্রশংসাসূচক হাম্দ ও ইসলামী গান রচনা করেছেন, যাতে আন্তরিক উচ্চারণে সমর্পিত চিত্তে আহ্বান জানানো হয়েছে;

আল্লার নাম লইয়া বান্দা রোজ ফজরে উঠিও আল্লা নামের আহলাদে ভাই ফুলের মত ফুটিও ॥ কাজে তোমার যাইও বান্দা আল্লার নাম লইয়া

৪৫. নজরুল ইসলাম: ইসলামী গান, 'হাম্দ', পৃ. ১৩৬।

উদ্বৃত আজহায়উদীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পৃ. ৪৮৫।

ঐ নামের গুণে কাজের ভার যাইবে হাল্কা হইরা তনলে আজান, কাজ ফেইল্যা মসজিদে শির লুটিও ॥ আল্লার নাম লইরা রে ভাই কইরো খালা-পিনা হাটে-মাঠে যাইও না ভাই আল্লার নাম বিনা ॥ স্ত্রী-পুত্র-কন্যা তোমার খোদার সপে দিও আল্লার নাম জিকির কইর্যা নিশীথে ঘুমিও। ঐ নাম তইন্যা জনোছো ভাই, ঐ নাম লইরা মরিও ॥<sup>84</sup>

কবি নজরুল ইসলামের ভেতর ইসলামের রূপ যেন এক অলৌকিক জ্যোতি বিচ্ছুরিত করেছিল।
তাঁর লেখনী যেদিন অজপ্র ধারায় ইসলামী গান লিখতে শুরু করল, সেদিন সেই জ্যোতিই যেন
ইসলামের সুমহান বাণী হয়ে কাব্যময়রূপে প্রকাশিত হল। তাইতো দ্বীন ইসলামী মূলমন্তে উছুত্ব কবি
নজরুল ইসলাম ধর্মের পাঁচটি মৌলিক বিষয় তথা কলেমা, নামায, রোযা, হজ্জ, যাকাত প্রভৃতি
আবশ্যিক বিষয় নিয়ে অত্যন্ত মর্মশ্পশাঁ গান রচনা করেছেন:

নামাজ পড়, রোজা রাখ, কল্মা পড় তাই,
তার আখেরের কাজ করে নে, সময় যে আর নাই।
সম্বল যার আছে হাতে
হজ্জের তরে যা কা বাতে
যাকাত দিয়ে বিনিময়ে শাকায়েত যে পাই॥
করজ তরক করে করলি করজ ভবের দেনা,
আল্লা ও রাস্লের সাথে হ'ল না তোর চেনা।
পরানে রাখ কোরআন বেঁধে
নবীরে ভাক কেঁদে কেদে
রাত দিন তুই কর মুনাজাত
ভালায় তোমায় চাই'॥
৪৮

#### ক্রেমা

ইসলামের মূল পাঁচটি রোকনের মধ্যে কলেমা হলো প্রথম ভিত্তি। পাঁচটি কলেমা যথাঃ কলেমা তাইয়্যেবা অর্থে অতি পবিত্র, কলেমা শাহাদাত অর্থে সাক্ষ্যদান, কলেমা তাওহীদ অর্থে একত্বাদ, কলেমা তামজীদ অর্থে প্রেষ্ঠত্ব বর্ণনা এবং কলেমা তাহমীদ অর্থে প্রশংসা বর্ণনা। আল্লাহ রাক্ষ্য আলামীনের ইবাদাতের সোপান হিসেবে কলেমার গুরুত্ব ও ফজীলত অপরিসীম। কবি নজরুল ইসলাম মহান আল্লাহ তা'আলার ইবাদাত-বন্দেগী করতে মুসলমানদের প্রতিনিয়ত কলেমা পড়ার তাগিদ দিয়ে এবং কলেমার গুলবদী ব্যাখ্যা করে 'হাম্দ' রচনা করে বলেছেন;

কলেমা শাহাদাতে আছে খোদার জ্যোতি
ঝিনুকের বুকে লুকিয়ে থাকে যেমন মোতি ॥
ঐ কলেমা জপে যে ঘুমের আগে,
ঐ কলেমা জপিয়া যে প্রভাতে জাগে,
দুঃখের সংসার সুখমর হয় তারমুসিবত আসে নাকো, হয় না ফতি ॥
হরদম জপে মন কলেমা যে জন

৪৭. নজরুল ইসলাম: ইসলামী গান, 'হাম্ন', পৃ. ১৪১।

৪৮. নজরুল ইসলাম: ইনলামী গান, 'জাগরণ', পৃ. ৮৪; নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৫৬৩-৫৬৪।

খোলায়ী তত্ত্ব তার রহে না গোপন; দিলের আয়না তার হয়ে যায় পাক্ সাফ সদা আত্মাহর রাহে তার রহে মতি ॥<sup>8৯</sup>

এখানে কবি দেহ-মন সব কিছু উজাড় করে দিয়ে এক আল্লাহ পাকের ইবাদাত করতে চেয়েছেন। আমরা জানি যে আবদ और ধাতু থেকে 'ইবাদাত' और শব্দটি উদ্ভুত; যার অর্থ দাসত্ব করা। নজরুল ইসলাম মহান আল্লাহর দাসত্ব করার জন্য মসজিদের খাদেম হতে চেয়েছেন, সুখে-দুঃখে সর্বদা আল্লাহ তা আলার প্রিয় বান্দা হয়ে থাকতে চেয়েছেন। আল্লাহ রাব্বুল আলামীনের প্রেমের আবে হায়াতে অবগাহন কয়ে দেহমন শীতল কয়ে দুনিয়ায় জিন্দেগীতে মহান প্রতিপালকের একান্ত অনুগত থাকতে চেয়েছেন। আল্লাহ তা আলার মহিমা গেয়ে তাঁর নামের কলেমায় মৃত্যুর জন্য আবেদন জানিয়েছেন। কবির ভাষায়:

মুবে যেন জপি আমি
কল্মা ভোমার দিবস-যামী
ভোমার মসজিদেরই ঝাজু-বন্দর্র হোক্ আমার এ হাত ॥
সুধে তুমি দুঃখে তুমি,
চোখে তুমি, বুকে তুমি
এই পিরাসী প্রাণের খোলা
তুমিই আব-হারাত ॥

20

কবি নজরুল ইসলাম আমাদের ইসলামী জোশ সঞ্জীবিত করার জন্য অনুপ্রেরণা যুগিয়ে অসংখ্য ইসলামী সঙ্গীতের মধ্যে ইসলামের প্রথম রোক্দ কলেমা সংক্রান্ত অনেক গান রচনা করেছেন। অবশ্য কলেমাকে আলাদাভাবে বর্ণনা করা সহজ ব্যাপার নর; এর সঙ্গে ঈমান, ইসলাম, তাওহীদ, তাবিজ প্রভৃতি বহু বিষয় জড়িত। মৌখিক শীকৃতি, আন্তরিক বিশ্বাস ও কাজে পরিণত করাই হচ্ছে ঈমানের মূল বিষয়। কবির ভাষার:

মুখেতে কল্মা হাতে তলোৱার
বুকে ইসলামী জোশ দুর্বার,
হদরে লইরা এশ্ক আল্লার
চল্ আগে চল্ বাজে বিষাণ।
ভয় নাই তোর গলার তাবিজ্
বাধা যে রে তোর পাক কোরান ॥<sup>৫১</sup>

#### শাশাশ

আল্লাহ পাকের সম্ভটি অজর্নের যে সকল পন্থা রয়েছে তন্মধ্যে নামায অন্যতম। ইসলামের পঞ্চ সম্পর্ক ও সান্নিধ্য। ইসলামের পরিভাষায় এই সালাত আল্লাহ রাক্ষুল আলামীন ও তাঁর বান্দাদের

৪৯. নজরুল ইস্লাম: ইস্লামী গান, হান্দ', পৃ. ১৩৮; কাজী নজরুল ইস্লাম, সঙ্গীতাঞ্জলি, নজরুল রচনাবলী, ৪র্থ খণ্ড, পু. ৪৮৮।

শজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৫৬৫; নজরুল ইসলাম: ইসলামী গান, 'জাগরণ', পৃ. ৩৫।

হৃত্যান, 'বাজিছে দামামা, বাঁধরে আমামা', 'গুল-বাগিচা', দলরুল রচনাবলী, ৩য় খঙ, পৃ.
 ৪০০।

বোগাযোগ ও সান্নিধ্যের এমন এক বিশেষ সম্পর্ক গড়ে তোলে যা অন্য কোন ইবালাতের বিনিময়ে অর্জন করা সম্ভব নর। <sup>৫২</sup> আল্লাহ তা'আলা পবিত্র কুরআনের বিরাশি স্থানে প্রত্যক্ষভাবে নামাযের কথা উল্লেখ করে বলেছেন: <sup>৫৩</sup> وَأَوْنَــُـوْا الْصَّلُوةُ " আর তোমরা নামায কায়েম কর।"

অতএব, দামাবের গুরুত্ব অত্যাধিক। এই নামাবের ধর্মীয় ও সামাজিক গুরুত্ব রয়েছে। কবি
দজরুল ইসলাম নামাবের ধর্মীয় এবং সামাজিক উভয় দিকের বিশেষভাবে মূল্যারন করেছেন। তিনি
মুসলমানদেরকে জামাতে নামায পড়ার জন্য আকুল আহ্বান জানিয়েছেন। নামাবের জামাতে ইমামমুসল্লী সবাই কাঁধে কাঁধ মিলিরে শৃংখলার সাথে এক কাতারে দাড়িয়ে যায়, রুক্" করে, সিজ্লা করে।
শৃংখলাবোধের এ এক অতুলনীয় শিক্ষা । জামাতে নামায পড়লে অনেক বেশী সওয়াব হাসিল করা
যায়। উল্লেখ্য যে, সবার সাথে এক জামাতে মসজিলে গিয়ে পাঁচ ওয়াক্ত নামাজ পড়লে সাধারণ নেকীর
চেয়ে ২৭ গুণ বেশী নেকী লাভ করা যায়। কবি নজরুল ইসলাম এখানে জামাতে নামায আদায় করলে
ধর্মীয় দৃষ্টিকোণ ছাড়াও সামাজিক গুরুত্বের দিকে একটি অনৃশ্য ইন্সিত করেছেন। নামাযে মনে প্রশান্তি
আনে। কবি নজরুল ইসলাম মাত্র এগার বছর বয়সে গ্রামের মসজিলে নামাযে ইমামতি করেছেন। তাই
তো বালক কবি তার ইসলামী সঙ্গীতে ইসলামের গুরুত্বপূর্ণ গুল্পের মধ্যে সর্বাপেক্ষা গুরুত্বপূর্ণ পর্বে
জামাতে নামায পড়ায় তাৎপর্য অনুধাবন করে বলেছেন:

নামাজ পড় মিঞা ওগো নামাজ পড় মিঞা সবার সাথে জমায়েতে মস্জিদেতে গিয়া, তাতে যে নেকী পাবে বেশী পর সে হবে খুশী থাকবে নাকো কীনা, প্রেমে পূর্ণ হবে হিয়া ॥<sup>৫8</sup>

এই নামাযের আরেকটি আভিধানিক অর্থ ইন্তিকামাত ঠেট্টি। বা বাঁকা কাঠকে তাপ বা সেঁক দিরে সোজা করা। অর্থাৎ আগুনের তাপে যেমন বাঁকা কাঠ সোজা হরে যায়, তেমনি নামাযও বান্দাকে আল্পাহ পাকের বিরোধিতার বক্রতা থেকে বিরত রেখে তাঁর ইবাদাত ও সেবায় প্রতিষ্ঠিত ও সোজা করে। সর্বোপরি নামায ধর্মের খুটি বা স্তম্ভ। নামায আদায় করলে ধর্ম ঠিক থাকে, আর নামায আদায় না করলে ধর্ম থেকে বিহ্যুত হয়। বাল্য বয়সেই নজকল ইসলাম ইসলাম ধর্মের মূল রহস্য উপলব্ধি করেছেন। প্রকৃত ধার্মিক হতে গেলে যে মনের একাগ্রতার প্রয়োজন তাও তাঁর দৃষ্টি এড়ায়নি। তাই ঠিকমত নামায আদায়ের জন্য তিনি জাগরণমূলক ইসলামী গান লিখেছেন;

সে নামাজ আর বন্দেগীতে নাই ফল ভাই রে, যাতে দেহের সাথে দিলের যোগ নাই রে। মন আছে ক্ষেতে ভূঁইরে তন আছে মজিদে ছুঁইয়ে দেহ আর দেল দূরে দূরে দুই ঠাঁই রে ॥<sup>৫৫</sup>

পরিণত বয়সেও কবি ছোটবেলার ইসলাম ধর্মের প্রভাব থেকে নিজেকে আলাদা করে ভাবতে পারেননি। তাই তিনি আপন প্রাণের তাগিদে ইসলামী সঙ্গীতে নামায আদারের বিষরটি বহুবার উল্লেখ করেছেন। নামাযের সাথে সংশ্লিষ্টতার কারণে আযান, মসজিদ ও মুনাজাত প্রসঙ্গীটি স্বাভাবিকভাবে এসে

৫২. আ. ন. ম. আবদুল মান্নাদ খান ও মুহাম্মদ কুরবান আলী, উচ্চ মাধ্যমিক ইসলামিক স্টাডিজ, ২য় পত্র, পৃ. ২৩২।

শৃত্র আল-কুরআন, স্রা আল-মুয়্য়াম্মিল:৭৩, আয়াভ: ২০।

নজরুল ইসলাম: ইসলামী গাল, 'জাগরণ', পৃ. ১২২।

৫৫. প্রাতক্ত, পৃ. ১২২।

যায়। এগুলো এমনই গুরুত্বপূর্ণ যে, একটির সঙ্গে অন্যটি অঙ্গাঙ্গিভাবে জড়িত। এ জন্য নজরুল ইসলাম আযান, মসজিদ, নামায ও মুনাজাতের বিষয় অবলম্বনে বিপুল পরিমাণে ধর্মীয় সঙ্গীত রচনা করেছেন। যেমন- আল্লাহর ঘর মসজিদে নামায আদারের জন্য কবি উদান্ত আহ্বান জানিয়েছেন;

হে নামাজী, আমার যয়ে নামাজ পড় আজ।
(পেতে) দিলাম তোমার চরণতলে হাদর-জারনামাজ।
আমি গুনাহলার বে-খবর
মোর নামাজ পড়ার নাই অবসর
(তব) চরণ-ছোঁরার এই পাপীরে কর সরফরাজ।
তোমার ওজুর পানি মোহ আমার পিরাণ দিয়ে,
আমার এ যর মস্জিদ হোক তোমার পরশ নিয়ে।
(সেই) শয়তান যাক দ্রে গুনে তক্বীরের আওয়াজ।

নামায় মানুবের মনকে পবিত্র ও কলুবমুক্ত করে দের। মানুবের সমন্ত পাপ-তাপ ও জরাজীর্ণতাকে ধুয়ে মুছে সাফ করে দেয়। তাই তাক্বীর ধ্বনির বছ্রকণ্ঠ আহ্বানে সাড়া দিয়ে তথা মুয়াজ্ঞিনের কণ্ঠে আযান ভনলেই যেন মসজিনে ধাবিত হতে হয়। আময়া যেন অথথা গাফিলতি বা অলসতা না করে যুমের চেয়ে নামাযকে বেশী প্রাধান্য ও ওরুত্ব দেই। কবি নজরুল ইসলামের তাই একান্ত কামনা। কবির ভাষায়ঃ

আঁধার মনের মিনারে মোর,
হে মুরাজ্জিন, দাও আজান ॥
গাকেলতির ঘুম তেঙ্গে দাও
হউক নিশি অবসান।
আল্লাহ নামের যে তকবীরে,
ঝর্ণা বহে পাষাণ চিরে,
তনি সে তকবীরের ধ্বনি',
জাগুক আমার পাষাণ প্রাণ ॥ <sup>৫৭</sup>

মুসলমানদের বিভিন্ন সময়ের ফরজ ইবালাত তথা নামায বা প্রার্থনার নির্দিষ্ট নাম, প্রাতঃকালের 'ফজর', দ্বিপ্রহরের 'যুহর', অপরাহের 'আসর', দিন শেষের 'মাগ্রিব' এবং রাত্রিকালের 'ইশা' এই পাঁচ ওয়াক্ত সালাতের মাধ্যমে আল্লাহ রাক্ষ্ব আলামীনের দরবারে মুনাজাতের বিষয়টি কবি নজরুল ইসলাম তাঁর করেকটি কবিতা ও ইসলামী গানে সংঘবদ্ধতা ও মুসলিম জাগরণের প্রতীক হিসেবে অত্যন্ত চমংকারভাবে উপস্থাপন করেছেন। নৃষ্টান্তস্বরূপ 'গুল-বাগিচা' কাব্যগ্রন্থেই সংকলিত বাজিছে লামামা, বাঁধরে আমামা' শীর্ষক ইসলামী জাগরণী গানের নিম্নোক্ত পর্যক্তিগুলোতে কবি অলসতা অবহেলা পরিত্যাগ করে আল্লাহ তা'আলার ইবাদাত-বন্দেগীতে জামাতের সাথে শরীক হওরার জন্য উলাও আহ্বান জানিয়ে বলেছেন:

যুমাইয়া কাজা করেছি কজর,
তথনো জাগিনি যখন জোহর
হেলা ও খেলায় কেটেছে আসর,
মাগরেবের আজ গুনি আজান।
জামাত্ শামিল হওরে এশাতে
এখনো জামাতে আছে স্থান ॥<sup>৫৮</sup>

৫৬. কাজী নজরুল ইসলাম, নজরুল গীতি অখণ্ড, পৃ. ২৪৮।

৫१. याज्क, पृ. २०७।

কবি নজকল ইসলামের একান্ত বিশ্বাস ছিল মসজিলে নামায আদায় করলে শত দুঃখ-কটে, বিপদে-আপদেও মনে চরম প্রশান্তি আসবে, পরপারের সন্ধল হবে এবং মৃত্যুর পরে অপার শান্তি পাওয়া যায়। আর তা আসবে একমাত্র জায়নামাযে দাঁড়ালে। তাই কবি নজকল ইসলাম কেবল জীবদ্ধশায়ই নয়, মৃত্যুর পরও দীরব নিন্তন্ধ সমাধিতে মসজিলের পাশে চিরতরে শায়িত হতে চেয়েছেন এবং হয়েছেন। তাঁর বিশ্বাস ছিল ওপারে বসেও তিনি মুয়াজ্জিনের সুমধুর আঘান এবং নামাযীর পবিত্র পদধ্বনি শোনার গভীর প্রতীক্ষায় থাকবেন। সেজন্য কবি নজকল ইসলাম আযান তনার সাথে সাথে মসজিলে গিয়ে নামায আদায়ের উপর গুকুত্ব আরোপ করে বলেছেন:

মসজিদে ঐ শোনরে আজান চল নামাযে চল।
দুঃখে পাবি সাজুনা তুই বক্ষে পাবি বল।
ওরে চল নামাজে চল ॥
নরলা মাটি লাগলো যা তোর দেহ মনের মাঝে,
সাফ হবে সব দাঁড়াবি তুই যেমনি জায়নামাযে,
রোজগার তুই করবি যদি আথেরের ফসল।
ওরে চল নামাজে চল ॥ ৫৯

রোথা

পবিত্র রমজান মাসে ত্রিশ রোঘা পালন ইসলামের তৃতীর রোকন। ইসলামের পরিভাষার আল্লাহ রাব্দুল আলামীনের সম্ভণ্টির জন্য ইবাদাতের নিয়তে সুবৃহে সাদিক হতে সূর্যান্ত পর্যন্ত কোনরূপ পানাহার ও ইন্দ্রির তৃপ্তি থেকে বিরত থাকার নাম রোঘা। এই রোঘার ধর্মীর, সামাজিক ও অর্থনৈতিক গুরুত্ব রয়েছে। আর মাহে রমজান একটি ফজীলতের মাস। ইমানদার মুসলমানগণ এ মাসের প্রতীক্ষার দিন ফাটার। মূলতঃ মুসলমান সম্প্রদায়ের জন্য বিশেষ সাধনা বা সংঘম এবং এর পুরন্ধার হল বেহেশত। কবি নজরুল ইসলাম পবিত্র রমজান মাসের রোজার ফজীলত ও মাহাত্ম্য বর্ণনা করে অসংখ্য ইসলামী সঙ্গীত লিখেছেন;

ফিরে এলো আজি ফের মাহে রমজান দুনিয়াতে আল্লাহর বেহেন্ডী দান একটি বছর পরে এলো যে মোদের ঘরে তসলিম জানার, আজি মুসলিম জাহান।

রোযা পালনের মাধ্যমে তাক্ওয়া বা খোদাভীতি অর্জন করা যায়, রমজান মাসে রোঘাদার য্যক্তি
মহান আল্লাহর সম্ভাষ্টির জন্য ধৈর্যধারণপূর্বক সর্বপ্রকার পাপাচার ও গানাহার থেকে বিরত থাকেন।
সেজন্য আল্লাহ রাক্ষ্ম আলামীন তাঁকে বেহেশ্ত দান করবেন। সমগ্র মুসলিম জাহান এই পবিত্র
রহমত, বরকত ও নাজাতের মাসের জন্য একটি বছর প্রতীক্ষার থাকে। রমজান মাসের আগমনে কবি
নজকুল ইসলাম তাই এ মাসের তাৎপর্য ও অপার মহিমা বর্ণনা করে ১৯৩৬ সালে মাহে রমজানের গান
রচনা করেন;

এলো রমজানেরই চাঁদ এবার দুনিয়াদারী ভোল

৫৮. বনজী নজরুল ইসলাম, 'ঙল-বাগিচা', নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৪০০।

৫৯. কাজী নজরুল ইসলাম, নজরুল গীতি অখণ্ড, পু. ২৩৯।

৬০. ডি. এফ. আহমদ, নজরুণের গানে ইসলামী আকীদা', ( ঢাকা: নজরুল ইসটিটিউট গত্রিকা, ১৬শ খণ্ড, ফার্ছুন, ১৪০০/ ফেব্রুলারী, ১৯৯৪), পু. ৯৪।

সারা বর্ষ ছিলি গাফিল এবার আঁখি খোল
এই এক মাস রোঘা রেখে
পরহেজ থাক গোনাহ থেকে
কিয়ামতের নিয়ামতে তোর ঝুলি ভরে ভোল
বন্দী রহে এই মাসে শয়তান মালাউন
এই মাসে যা করবি সওয়াব দর্জা হাজার গুণ
তোর বিলাসের মাখলি যে পাঁক,
রমজানে তা হবে রে সাফ
এফতারে তোর করবে সামান আল্লাহ রাসূল বোল ॥<sup>৩১</sup>

মানুষ যখন রোযা রাখে তখন সে আত্রন্তদ্ধি লাভ করে। রোযা মানুষকে পাপ-পদ্ধিলতা থেকে মুক্তি দেয়, মানুষের কু-প্রবৃত্তি ধুয়ে মুছে দেয় এবং আত্মাকে দহন করে ঈমানের শাখা-প্রশাখা সঞ্জীবিত করে। সর্বেপিরি আল্লাহর নৈকটা ও সম্ভট্টি লাভ করা যায়। রমজান মাস রহমত, বরকত, মাগফিরাত ও দু'আ কবুলেয় মাস। তাই এ পুতঃপবিত্র মাসেয় পরিসমান্তিতে কবি নজরুল ইসলামেয় মন-প্রাণ উদাস, সেই অভিব্যক্তি তাঁর 'মোবায়ক মাস' শার্ষক মাহে য়মজানেয় বিদায়লগ্লেয় গানে প্রকাশ পেয়েছে;

ফুরিরে এলো রমজানেরই মোবারক মাস
আজ বাদে কাল ঈদ তবু মন করে উদাস।
রোষা রেখেছিলি হে পরহেজগার মুমিন
ভূলে ছিলি দুনিয়াদারী রোষার তিরিশ দিন।
তরক করেছিলি তোরা কে কে ভোগ-বিলাস,
সারা বছর গুনাহ যতো ছিলো রে জমা,
রোষা রেখে খোদার কাছে পেলি সে ক্ষমা
ফেরেন্ডা সব সালাম করে কহিছে সাবাস!

রমজান মাসের কজীলত অপরিসীম। এ পবিত্র মাসে কুরআন মজীল অবতীর্ণ হয়েছে। তাই রোযা আমাদের জন্য বরকত ও রহমত হরপ। এর মধ্যে মহান আল্লাহর নি আমত, বরকত, মাগফিরাত তথা মানুবের জন্য মুক্তি, শান্তি ও মঙ্গল নিহিত রয়েছে। রমজানের প্রথম রাত্রি থেকে শরতানগুলোকে বন্দী করা হয় এবং অবাধ্য জ্বিনগুলোকে আবদ্ধ রাখা হয়। আর দোযথের দরজাসমূহ বন্ধ রাখা হয়, সারা রমজান মাসে উহা বেগলা হয় না। আর বেহেশ্তের দরজাসমূহ খুলে দেওয়া হয়, সারা রমজান মাসে উহা বন্ধ করা হয় না। ত্র মাহে রমজানের বিদায়লগ্ন আসে তথনই ব্যথায় মনটা ভারাক্রান্ত হয়ে উঠে। যদিও রোযা আমাদের উপহার দিয়ে যায় অনেক বড় আনন্দ উৎসব মুখর ঈদুল কিতর। তবু এ রহমতের মাসকে ভুলে থাকা বায় না। চরম পাপীও এ পবিত্র মাসে তার পাপ কাজ থেকে বিরত থাকার চেষ্টা করে। কবি নজকেল ইসলামও এ মাসকে হুলয় দিয়ে ভালবাসেন, তাই এ মাসকে বিলায় জানাতে তার হৃদয়ে কক্রণ সুয়ের রাগিনী বেজে উঠে। রমজান মাসের কজীলত বর্ণনা করে নজকেল ইসলাম আল-বিদা মাহে রমজানের গান রচনা করেন;

৬১. ডি. এফ. আহমদ, 'দজরুশনের রচনার মাহে রম্যান', (ঢাকা: দৈনিক সংগ্রাম, ১৭ পৌষ, ১৪০৬; ৩১ ভিসেম্বর, ১৯৯৯), পৃ. ৭; গাদটি শিল্পী রাবেয়া খাতুন নামে হিজ মাষ্টার্স ভয়েসে বাণীবদ্ধ হয়। রেকর্ড নং এন ৯৮২২, ভিসেম্বর ১৯৩৬।

৬২. বনজী নজক্রণ ইসলাম, নজক্রণ গীতি অখও, পৃ. ২৩৪; নজক্রণ ইসলাম:ইসলামী গান, 'জাগরণ', পৃ. ৮৫।

৬৩. আ. ন. ম. আকলুল মানুনদ খান ও মুহাম্মদ কুরবান আলী, উচ্চ মাধ্যমিক ইসলামিক স্টাডিজ, ২য় গত্ত, পৃ. ২৪৭।

যাবার বেলায় সালাম লহ হে পাক রমজান।
তব বিদার-বাথায় কাঁদিছে নিখিল মুসলিম জাহান॥
ওগো রমজান, তোমারি তরে মুসলিম যত
রাখিয়া রোজা, ছিল জাগিয়া চাহি তব পথ;
আনিয়াছিলে দুনিয়াতে তুমি পবিত্র কুরআন।
পাপীর তরে তুমি পারের তরী ছিলে দুনিয়ায়
তোমরি ওণে দোজখের আগুন নিতে যায়;
তোমারি ভয়ে লুকিয়ে ছিল দূরে শয়তান॥
পরহেজগারের তুমি যে প্রিয় প্রাণের সাথী
মসজিদে তুমি যে জালাও নূরের বাতি
উড়িয়ে গেলে যাবার বেলায় নতুন ঈদের চাঁদের নিশান॥ ৬৪

মাহে রমজানের সুদীর্ঘ একমাস সিয়াম সাধনা, ইবাদাত-বন্দেগীর পর রোযাদারদের জন্য ধরনীতে নেমে আসে আনন্দের ঢল, মুসলমানদের ঘরে ঘরে শুরু হয় ইদের আনন্দ তথা ঈলুল ফিতর। ইসলামের পরিভাষায় যাকে বলা হয় প্রভ্যাবর্তনের আনন্দ। রোযাদারদের কয় ও ভোগ-বিলাস থেকে নিজকে সংযত কয়ায় পুরক্ষারন্দরপ আয়াহ য়াব্বুল আলামীন দেন ঈদের আনুষ্ঠানিকতা এবং সকল মুসলমান রেবারেবি ভুলে গিয়ে এক হয়ে কাঁবে কাঁব মিলিয়ে এক জামাতে নামায় আদায় করে। ধনী-দরিদ্র, উচুঁ-নীচু আপন-পর, শক্র-মিয় কোন ভেদাভেদ নেই। সময় বিশ্ব মুসলিম যেন সায়া, ময়য়ী, ঐক্য ও আতৃত্বের বন্ধনে আবদ্ধ হয়,রমজান মাসের সিয়াম সাধনার পর মুসলমানদের য়ায়ে আনন্দের সওগাত নিয়ে আগত রোয়া ভাদার উৎসব ঈলুল ফিতরকে স্বাগত জানিয়ে কবি নজরুল ইসলাম বেশকিছু সংখ্যক ঈদের গান রচনা করেছেন। তন্মধ্যে নিম্নে উদ্ধৃত রোয়ার ঈদের গান দিয়ে নজরুল ইসলাম ইসলামী সঙ্গীতের সূচনা করেন। কবির ভাষায়:

ও মন রমজানের ঐ রোজার শেষে এল খুশীর ঈদ
তুই আপনাকে আজ বিলিয়ে দে শোন আসমানী তাগিদ্।
তোর সোনাদানা বালা খানা সব রাহে লিল্লাহ
দে জাকাত , মুর্লা মুসলিমের আজ ভাঙ্গাইতে নিদ্।
তুই পড়বি ঈদের নামাজ রে মন সেই সে ঈদগাহে
যে ময়দানে সব গাজী মুসলিম হরেছে শহীদা
আজ ভুলে গিয়ে দোভ-দুশ্মন হাত মিলাও হাতে,
তোর প্রেম দিয়ে কর্ বিশ্ব নিখিল ইসলামে মুরীদা।

#### र्व्य

হচ্ছ পালন ইসলামের অন্যতম রোকন। হচ্ছব্রত পালন শারীরিক ও আর্থিক ইবাদাত। পবিত্র কা বাগৃহ এবং এর সংলগ্ন করেকটি পবিত্র হানে আল্লাহ ও রাস্পের নির্দেশানুসারে অবস্থান করা, বিরারত করা ও অনুষ্ঠান পালন করার নামই হচ্ছ । সকল মুসলমানের পঞ্চে হচ্ছ পালন করা ফরজ নর। প্রত্যেক সুস্থ, মন্তিক, বালিগ, স্বাধীন মুসলমান যার ক্রমণ করার ক্ষমতা আছে এবং যিনি হচ্ছ থেকে কিরে আসা পর্যন্ত পরিবারবর্গের আবশ্যকীয় বাদে যাতায়াতের খরচ বহন করতে সক্ষম, তার উপর হচ্ছ করা করজ। এক কথায় শারীরিক ও আর্থিক দিক দিয়ে যাদের সামর্থ আছে তাদের পক্ষেই হচ্ছ করা

৬৪. নজরুল ইসলাম: ইসলামী গান, 'জাগরণ', পৃ. ৮৭, কাজী নজরুল ইসলাম, 'সঙ্গীতাঞ্চলি', নজরুল রচনাবলী, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ৪৮৬।

৬৫. কাজী নজকল ইসলান, জুলফিকার', নজকল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ২০৮; কাজী নজকল ইসলাম, নজকল গীতি অখণ্ড, পৃ. ২১৪।

অবশ্যপালনীর। কবি নজরুল ইসলাম সমাজের বিত্তশালী সামর্থবান মুসলমানদের হজ্জ ও যিয়ারত করার তাগিদ তুলে ধরে 'চল্রে কাবার জেয়ারতে' শীর্ষক ইসলামী গান রচনা করেছেন;

চণ্রে কা'বার জেয়ারতে, চল নবীজির দেশ
দুনিয়ালারির লেবাস্ খুলে পররে হাজির বেশ।
আওকাতে তোর থাকে যদি আরাফাতের ময়দান
চল্ আরাফাতের ময়দান,
এক জামাত হয় সেখানে ভাই নিখিল মুসলমানমুসলিম গৌরব দেখার যদি থাকে তোর খাহেশ্। ...
করে হিজরত কায়েম হলেন মদিনায় হজরতযে মদিনায় হজরত,
সেই মদিনা দেখ্বি রে চল মিটবে তোর প্রাণের হশরত,
সেথা নবীজির ঐ রওজাতে তোর আরজী করবি পেশ।

হজ্জ সারা বিশ্বের মুসলমানদের এক মহা সম্মেলন। হজ্জের মূল বিষয়ের মধ্যে কাবা যরে তাওয়াফ ও হাজরে আস্ওয়াদ বা কৃষ্ণপাথর চুম্বন না করলে হজ্জ পালন সিদ্ধ হয় না। কবি নজরুল ইসলাম তাঁর ইসলামী গানে হজ্জের সময় কাবা যরকে নিজের বুকে আর নবী করীম (সা.) কে চোঝে নিয়ে মহান আল্লাহয় আরশকে মাথায় তুলে খোলায় প্রেমে মশৃগুল হওয়ায় দুনিবার আকাভ্যা ব্যক্ত করে রচনা করেছেন;

বক্ষে আমার কা'বার ছবি
চক্ষে মোহাম্মদ রাসূল
শিরোপরি মোর খোদার আরশ
গাই তারি গান পথ-বেভুল ॥
আমার মনের মস্জিদে দের
আজান হাজার মোরাজ্জিদ,
প্রাণের 'লওহে' কোরান লেখা
রূহ পড়ে তা রাত্রিদিন ॥
খাতুনে-জারাত আমার মা,
হাসান, হোসেন চোখের জল,
ভর করি না রোজ কেরামত,
পুল সিরাতের কঠিন পুল ॥৬৭

কবি নজরুল ইসলাম হজ্জকে অবশ্য পালনীয় ও ইসলামের পঞ্চ ভদ্তের অন্যতম ভিত্তি বলে মনে করতেন। তাই কবি আরব ভূমি সফর করার আকাষ্পায় এতই উদ্বেশিত হয়েছেন যে, তিনি স্বপ্নে আরবভূমিতে বিচরণ করার ধ্যানে সদা মগ্ন। কিন্ত মদীনা মুনাওওয়ারা সফর তো ইচ্ছা করলেই সন্তব নয়। এর জন্য আর্থিক ও শারীরিক সামর্থ প্রয়োজন। কিন্তু কবি এ ব্যাপারে অপারগ। সেজন্য কবি তাঁর পক্ষ থেকে দু'আ, দরুদ ও সালাম নবীজির রওজা মুবারকে পৌঁছে দেয়ার তীব্র আকাষ্পা ব্যক্ত করে হজ্জ্বাত্রীদের অনুরোধ করে রচনা করেছেন;

৬৬. কাজী দলকেল ইসলাম, সঙ্গীতাঞ্জলি, দলকেল রচনাবলী, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ৪৮৮-৪৮৯; কাজী নজকল ইসলাম, দলকেল গীতি অখণ্ড, পৃ. ২২১; নজকল ইসলাম: ইসলামী গান, পৃ. ২০৬।

৬৭. কাজী সজক্রত ইসলাম, 'জুলফিকার', নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ২১২-২১৩; কাজী নজরুল ইসলাম, 'গানের মালা', নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৫৬০।

কা'বার জিয়ারতে তুমি কে যাও মদীনায় ?
আমার সালাম পৌঁছে দিও নবীজির রওজায় ॥
হাজীদের ঐ যাত্রা-পথে
দাঁড়িয়ে আছি সকাল হ'তে
কেঁদে বলি, কেউ যদি মোর
সালাম নিয়ে যায় ॥
পঙ্গু আমি, আরব সাগর লব্বি কেমন করে,
তাই নিশিদিন কা'বা যাওয়ার পথে থাকি পড়ে ॥

\*\*\*

#### বাকাত

যাকাত প্রদান ইসলানের অন্যতম রোকন। 'যাকাত' زکرة আরবী শব্দ। এর আভিধানিক অর্থ
বৃদ্ধি, পবিত্রতা, পরিচহনুতা ও ওদ্ধিকরণ। যাকাত দিলে অর্থ সম্পদ পবিত্র হয় এবং বৃদ্ধি প্রাপ্ত হয়।
ইসলানের পরিভাষায় যাকাত মানে নিজের সম্পদের নির্দিষ্ট অংশ গয়ীব, মিসকীন ও অভাবী মানুবকে
বন্টন করা। যাকাত আর্থিক ইবাদাত। উন্মতে মুহান্দদীর উপর যাকাত করজ করা হয়েছে। যায় উপর
যাকাত করজ হয়েছে তাকে অবশ্যই যাকাত আদায় করতে হবে। পবিত্র কুরআনের বহু স্থানে নামাযের
সাথে সাথে যাকাতের উল্লেখ রয়েছে। মহান আল্লাহ এই মর্মে ইরশাদ করেছেন, উ

"তোমরা নামায কায়েম কর এবং যাকাত আদার কর।" وأَفَيْمُوا الصَّلَوةَ وَآتُوا الَّرْكُوة

ধনীগণ গরীবদেরকে যাকাত প্রদানের কলে সমাজের নিঃস্ব অসহায় ব্যক্তিরা দারিপ্রের নির্মন ক্ষাযাত থেকে অনেকটা রেহাই পায় এবং সমাজের সামগ্রিক অর্থনৈতিক অবস্থার উন্নতি হয়। তাই কবি নজরুল ইসলাম তাঁর রচিত ইসলামী গানে যাকাত আদারের জোরালো তাগিদ দিয়ে সকলের প্রতি উদান্ত আহ্বান জানিয়েছেন;

দে জাকাত, দে জাকাত, তোরা দে রে জাকাত।
তোর দিল্ খুল্বে পরে-ওরে আগে খুলুক হাত ॥
দেখ পাক কোরআন, শোন নবীজির ফরমান
তোগের তরে আসেনি দুনিরার মুসলমান ॥
তোর একার তরে দেননি খোদা দৌলতের খেলাত্॥
তোর দর দালানে কাঁদে ভূখা হাজারো মুসলিম
আহে দৌলতে তোর তাদেরো ভাগ-বলেহেন রহীম।
বলেহেন রহমানুর রহীম, বলেহেন রসূলে করীম।
সঞ্চয় তোর সফল হবে পাবি রে নাজাত॥
এই দৌলত বিভব-রতন যাবে না তোর সাথে
হয়তো চেরাগ জুলবে না তোর গোরে শবেবরাতে।
এই জাকাতের বদলাতে পাবি বেহেশ্তী সওগাত॥
এই জাকাতের বদলাতে পাবি বেহেশ্তী সওগাত॥

৬৮. নজরুল ইসলাম: ইসলামী গান, পৃ. ২১১; ফাজী নজরুল ইসলাম, নজরুল গীতি অখণ্ড, পৃ. ২১৭।

৬৯. আল-কুরআন, সূরা আল-মুব্যামিল: ৭৩, আয়াত: ২০।

কাজী শভরেণ ইসলাম নভরেণ গীতি অখণ্ড, পৃ. ২২৯; ফাজী নজরাল ইসলাম, 'সঙ্গীতাল্পলি', নজরাণ রচশাবলী, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ৪৮৯।

#### আক্সাহর পরবারে মুনাজাত

নজরুল ইসলানের কবিতা, ইসলামী সঙ্গীত ও গজলে আল্লাহ রাব্যুল আলামীনের কাছে নতি বীকারের এক বাত্তব চিত্র পরিদৃষ্ট হয়। কবির স্বতন্ত্র কিছু হাম্দ রয়েছে, বার বিষয়বন্ত প্রার্থনামূলক। বিশ্বস্রষ্টার প্রতি সকল মানুবের অনেক কিছু চাওয়া-পাওয়া, আবেদন-নিবেদন থাকে। মহাসংকটে নিপতিত হলে মানুব পরম করুণামর আল্লাহ পাকের নিকট দু'হাত তুলে মুনাজাত করেন। কবি নজরুল ইসলাম আল্লাহর দরবারে মুনাজাত সংক্রোভ বেশ কিছু 'হাম্দ' রচনা করে মানবজাতিকে খোদার নিকট তাদের মনের আশা-আকাভবাকে ব্যক্ত করার জন্য কবিতার ভাষা দিয়েছেন। এমনি প্রাঞ্জল ভাষার কবি নজরুল ইসলাম আল্লাহ তা'আলার দরবারে মুনাজাত করে রচনা করেছেন;

শোনো শোনো য়্যা ইলাহী
আমার মুনাজাত।
তোমারি নাম জপে যেন
হ্বদয় দিবস রাত ॥
যেন কানে ভনি সদা
তোমারি কালাম হে খোদা,
চোখে যেন দেখি ভধু
কোৱানের আরাত ॥<sup>93</sup>

সত্যিই পরম করুণাময় আল্লাহর দয়া ছাড়া পৃথিবীর একটি প্রাণীও বাঁচতে পারে না। গাছের একটি পাতাও নড়তে পারে না। প্রতি মুহুর্তে এই অপার রহমতের আধার সর্ব শক্তিমান প্রতিপালকের কাছে প্রার্থনা করা উচিত। কবি নজরুল ইসলাম মহান আল্লাহকে রাজ্জাক জেনে তার কাছে রিয্কের জন্য আকুল হয়ে মুনাজাত পেশ করেছেন। সুখে-দুঃখে, বিপদে-আপদে সর্বক্ষণ যেন আমরা আল্লাহর নাম জপ করতে পারি। কবির এহেন প্রার্থনায় যেন খোদার আব-হায়াতে আমরা মুক্তি পাই। তাই দুহাত তুলে কায়মনোবাক্যে নজরুল ইসলাম আল্লাহ রাব্বুল আলামীনের দরবারে অনেক কিছু চাওয়ার ভঙ্গিতে রচনা করেছেন;

খোদা এই গরীবের শোনো শোনো মুনাজাত

দিও তৃক্ষা পেলে ঠাভা পানি, ক্ষুধা পেলে লবণ-ভাত ॥

মাঠে সোনার ফসল দিও

গৃহ ভরা বকু প্রিয়

আমার হাদর-ভরা শান্তি দিও

সেই তো আমার আব্-হারাত ॥

৭২

মহান আল্লাহর দরবারে কবি নজরুল ইসলাম তাঁর দীদার কামনায় সব সময় প্রার্থনায় নত হয়েছেন। তীক্ষপার লেখনীতে কবি নজরুল ইসলাম মহান আল্লাহ তা'আলার কাছে আবেদন জানিয়েছেন যে, যখন জীবন সায়াহে তিনি উপস্থিত হবেন, যখন তাঁর চলার পথ ফুরিয়ে যাবে তখন যেন আল্লাহ রাব্দুল আলামীন আপন মহিমায় তাঁকে তাঁর বন্ধুর মত বরণ করে নেন। কবি তাই মহান আল্লাহর কাছে এহেন মিনতি জানিয়ে বলেছেন:

নজরুল ইসলাম: ইসলামী গান, 'জাগরণ', পৃ. ৩৬; কাজী নজরুল ইসলাম, নজরুল গীতি অখও, পৃ. ২৪৫; নজরুল রচনাবলী, ৩য় খও, পৃ. ৫৬৫।

৭২. নজরুল ইস্লাম: ইস্লামী গাদ, 'জাগরণ': পৃ. ৩৭: কাজী নজরুল ইস্লাম, নজরুল গীতি অখণ্ড, পৃ. ২১৯।

আমার যখন পথ ফুরাবে
আসবে গহীন রাতি
তখন তুমি হাত ধরে মোর
হয়ো পথের সাথী ॥
তুমি যেথা থাকো প্রিয়
সেথায় যেন যাই (খোদা)
সখা ব'লে ডেকো আমার
দীদার যেন পাই (খোদা)।

আল্লাহর প্রতি ঈমান রক্ষা করা এবং সুদৃঢ় করার জন্য নজরুল ইসলাম বিভিন্ন রকম ইসলামী সঙ্গীত রচনা করেছেন যা ছিল একান্ত আন্তরিকতাপূর্ণ এবং হৃদয়কে আন্দোলিত করে। পরম করুণাময়ের প্রতি ঈমান রক্ষা করা ছিল কবি নজরুল ইসলামের দৃঢ় প্রত্যয়। তাই তো তাঁর প্রতি ঈমান ও 'আকীদাই নয়, বিশ্বের সকল মুসলমানদের রক্ষা করা ছিল সৃষ্টিকর্তা আল্লাহ রাব্বুল আলামীনের প্রতি কবির আকুল আবেদন। তাইতো তিনি প্রার্থনা মূলক গান গেয়েছেন;

ইয়া আল্লাহ তুমি রক্ষা কর দুনিয়া ও দ্বীন।
শান শওকতে হোক পূর্ণ আবার নিখিল মুসলেমিন
আমিন, আল্লাহন্দা আমিন ॥
খোদা, মুক্টিমের আরববাসী যে ঈমানের জােরে
তোমার নামের ভদা বাজিরেছিল দুনিয়াকে জয় করে
খোদা, দাও সে ঈমান সেই তরক্কী দাও সে একিন্।
আমিন, আল্লাহন্দা আমিন।

আমরা অসহায় মানবকুল সর্বক্ষণ আল্লাহ পাকের অশেষ রহমত ও নি আমতরাজীর পানে চেয়ে থাকি। দুনিয়ার রঙ্গমঞ্চে আমরা অথথা এত ব্যস্ত থাকি যে, সঠিক সময়ে সেই পরম করুণাময় অতি দয়ালু আল্লাহ তা'আলাকে স্মরণ করতে পর্যন্ত ভূলে বাই। বৃথা সময় নষ্ট কয়ে দিবা-য়াত্রি যাপন করি। তাই এ দুঃখ-যাতনাময় সংসায়ে আমাদের মত আপনভোলা বিপথগামী মুসলমানদের কবি নজরুল ইসলাম প্রার্থনার ভঙ্গিতে ইসলামী সঙ্গীতের সুরের ঝংকারে স্মরণ করিয়ে দিচ্ছেন;

আল্লাজী, আল্লাজী রহম কর, তুমি যে রহমান।
দুনিয়াদারীর ফাঁদে পড়ে ফাঁদে আমার প্রাণ ॥
পাইনা সময় ভাকতে তোমায়
বৃথা কাজে দিন বয়ে যায়,
চলতে নারি মেনে আমার নবীর ফরমান ॥
দুনিয়াদারীর চিন্তা এসে, মনকে ভোলায় সদা,
তাইতো মনেও তোমায় স্মরণ করতে নারি খোদা ॥
দাও অবসর তোমায় ভাকার
এই বেদনা সহেনা আর
সংসারের এই দোজখ হতে কর মোরে ত্রাণ।

নজরুল ইসলাম: ইসলামী গান, 'জাগরণ', পৃ. ৪৪।

কাজী নজরুল ইসলাম, নজরুল গীতি অখণ্ড, পৃ. ২০৯।

৭৫. নজরুল ইসলাম, নজরুল গীতি অথও, পৃ. ২০৬।

#### পুনক্ষথান

প্রত্যেক বন্ধর শেষ আছে। জন্ম হলে মৃত্যু অনিবার্য। সুতরাং মহাবিশ্বেরও শেষ আছে। একদিন আল্লাহ তা'আলার নির্দেশে এই সুন্দর পৃথিবী ধ্বংস হয়ে যাবে। মৃত্যুর পর বিচারের জন্য জীবের পুনরুত্থান হবে। ইসলামের পরিভাষার যেদিন আল্লাহ পাক সমগ্র বিশ্বজগত এবং এর ভিতরের সমন্ত সৃষ্টি নিশ্চিত ও ধ্বংস করে দিবেন এবং একমাত্র মহান আল্লাহ তাআলা চিরঞ্জীব থাকবেন। অতঃপর সকল মানুব ও জ্বিন আল্লাহ তা'আলার নির্দেশে বিচারে জন্য সন্তারমান হবে সেই মহাপ্রলয়ের দিনটির নাম 'কিয়ামত' ঠাট্রা যার অর্থ উঠা বা পুনরুত্থান। একে মৃত্যুর পর পুনরুত্থানও বলা হয়ে থাকে। নির্ভাক কবি কাজী নজরুল ইসলাম মৃত্যুর পরবর্তী পুনরুত্বানের পর প্রেমময় আল্লাহ পাকের দর্শন লাভ এবং তাঁর সান্নিধ্যে নিত্য সন্তোষ ও পরম প্রশান্তিতে চিরকাল বসবাস করার তীব্র আকাজ্যা পোষণ করে চিরসত্য ঘোষণা দিয়ে বলেছেন:

পলাইরা কেহ বাঁচিতে পারেনা মৃত্যুর হাত হতে
মরিতে হর তা মরিব আমরা এক আল্লাহর পথে।
পৃথিবীর চেরে সুন্দরতর কত সে জগৎ আছে,
সে জগৎ দেখে যাব আনন্দধামে আল্লাহর কাছে।
আমাদের কিবা ভয়আমাদের চির চাওয়া-পাওয়া এক আল্লাহ প্রেমময়!

#### হাশর

আল্লাহ তা'আলার শুকুমে পৃথিবী ধ্বংস হয়ে যাওয়ায় পর আবায় সকলকে পুনর্জীবিত করা হবে, একত্রিত করা হবে, একে 'হাশর' الْحَدْرُ বা মহাসমাবেশ বলা হয়। আল্লাহ পাক প্রত্যেকের ভাল মন্দ কাজের হিসাব নেবেন। আল্লাহ পাক রাহমানুর রাহীম। তিনি হাশরের ময়লানে মানুবের স্ব স্কৃতকর্মের ফলস্বরূপ তাঁলের পুয়স্কৃত অথবা শাস্তি প্রদান করবেন। দুনিয়াতে সকলের মান-সন্মান, ধন-দৌলত আর আথিরাতে নাজাত বা পরিআণ যাই প্রয়োজন হোক না কেন সব কিছু দেয়ায় মালিক আল্লাহ রাক্ষ্ব আলামীন। কবি নজরুল ইসলাম তাই হাশরের ময়দানে তথা বিচার দিবসে গুনাহগায় বান্দা হিসেবে করুণাময় আল্লাহর দয়া ও অনুকল্পা প্রার্থনা করে আল্লাহ তা আলার দরবারে মুনাজাত করে রচনা করেছেন;

রোজ হাশরে আল্লাহ আমার করো না বিচার
বিচার চাহি না , তোমার দরা চাহে এ গুনাহগার ॥
আমি জেনে গুনে জীবন-ভরে
দোব করেছি যরে পরে,
আশা নাই যে বাব ত'রে বিচারে তোমার ॥
বিচার যদি করবে, কেন রহমান নাম নিলে ।
ঐ নামের গুণেই ত'রে যাব, কেন এ জ্ঞান দিলে ।

বিচার দিবসে আল্লাহ পাক তাঁর 'রাহমানুর রাহীম' নামের বদৌলতে যাতে নজরুল ইসলামকে শূণ্যহাতে ফিরিয়ে না দেন তার জন্য কবি এখানে আল্লাহ তা'আলার অপার করুণা কামনা করেছেন। তিনি মহান আল্লাহকে শান্তি দাতা মেনে তাঁর কাছে শান্তি কামনা করেছেন। কবি নজরুল ইসলাম

৭৬. ব্যজী নজরুল ইনলাম, 'ভূবিবে না এ আশাভারী', 'শেষ সওগাত, নজরুলের কবিতা সমগ্র, পূ. ৮২৬।

নজরুল ইসলাম, ইসলামী গান, 'জাগরণ', পৃ. ৪৬।

হাশরের ময়দানে বিচার দিবলে আল্লাহ পাকের দীদার লাভের প্রত্যাশা করে মহান আল্লাহর নিকট আরজি পেশ করেছেন:

বেদিন রোজ হাশরে করতে বিচার

তুমি হবে কাজী

সেদিন তোমার দীদার আমি

পাব কি আল্লাজী।

সেদিন নাকি তোমার ভীষণ কাহহার -রূপ দেখে
পীর পরগম্বর কাঁদবে ভরে ইয়া নাফ্সি ভেকে,
সেই সুদিনের আশায় আমি নাচি এখন থেকে।
আমি ভোমায় দেখে হাজার বার দোজধ যেতে রাজি ॥ १৮

কাজী নজরুল ইসলান একান্তরপেই ছিলেন একেশ্বরবাদে বিশ্বাসী এবং আল্লাহর পথে সমর্পিত চিত্ত। নজরুল ইসলান আল্লাহর পথে আল্লাসমর্পণ শীর্ষক প্রবন্ধে লিখেছেন, "আল্লাহ ছাড়া আর কিছু কামনা আমার নাই।... ইসলামের অর্থ আল্লাসমর্পণ- আল্লাহ তা'লায় সেই পরম আল্লাসমর্পণ কার হয়েছে? আল্লাহর প্রতি যার পূর্ণ আল্লাসমর্পণ হয়েছে, তিনি এই দুনিয়াকে এই মুহুর্তে কেরদৌসে পরিণত করতে পারেন।... আমি সর্ব বন্ধনমুক্ত, সর্ব সংকারমুক্ত, সর্ব ভেদাভেদ মুক্ত না হলে সেই পরম নিরাবরণ, পরম মুক্ত আল্লাহকে পাব না আমার শক্তিতে।" বি

নজরুল ইসলাম তাঁর ইসলামী কবিতা ও গান দিয়ে বাঙ্গালী মুসলমানের অত্যন্ত প্রিয়ভাজন হয়েছেন। কবি মানবতার শিক্ষা নিয়েছিলেন প্রধানতঃ ইসলামের চিরন্তন আদর্শ থেকে। তাঁর অনেক রচনার, ভাষণে ও অভিভাষণে এবং উক্তিতে এমনকি কবিতা ও গানেও এর স্বপক্ষে বজব্য রয়েছে। নজরুল ইসলাম ওধু কবি-সুলভ আবেগ এবং অনুপ্রেরণায় উদ্ধুদ্ধ হয়েই ইসলামী গজল, গান-কবিতা রচনা করেননি, জগতের ধর্মসমূহের মধ্যে ইসলামের শ্রেষ্ঠত্ব এবং অন্তর্শিহিত সমানাধিকায়ের বাণীতেও তিনি বিমুগ্ধ হয়েছিলেন। তাই নজরুল ইসলাম লিখেছেন, "সকল ঐশ্বর্য সকল বিভূতি আল্লাহর য়াহে বিলিয়ে দিতে হবে। ধনীর দৌলতে, জ্ঞানীর জ্ঞান-ভাভারে সকল মানুষের সমান অধিকার রয়েছে। এ নীতি স্বীকার করেই ইসলাম জগতের শ্রেষ্ঠ ধর্ম বলে সকলের শ্রদ্ধা অর্জন করতে পেরেছে।...সাম্যবাদ সমাজতন্ত্রবাদের উৎসমূল ইসলামেই নিহিত রয়েছে। আমার ক্ষুধার অন্নে তোমার নিশ্চরই দাবী আছে-এ শিক্ষাই ইসলামের। জগতের আর কোন ধর্মে এত বড় শিক্ষা মানুষের জন্য আনেনি।" \*\*

এমনিভাবেই কাজী নজরুল ইসলাম তাঁর অসংখ্য কবিতা, ইসলামী গান, গজল ও আল্লাহ পাকের প্রশংসাসূচক 'হাম্ল' এর মাধ্যমে আল্লাহ তা'আলার গুণগান, তাঁর মহত্ত্ব, শ্রেষ্ঠত্ব ও তাঁর করুণার আশ্রয়প্রার্থী হয়েছেন। তাঁর ইসলামী চিন্তাধারা সন্ধলিত সৃজনশীল সাহিত্যকর্ম কিয়ামত পর্যন্ত মানুবের জন্য উদ্দীপনার ফসল হয়ে য়য়েছে নিঃসন্দেহে। এগুলোর শ্রেষ্ঠত্ব যেমন রচনাশৈলীতে, তেমনি এর বিবয়বন্ততে। বন্ততঃ এমন মর্মশপর্শী আত্মনিবেদিত কবিতা, ইসলামী গজল, গান ও হাম্লগুলোর কোন তুলনা নাই। এগুলোতে মহান আল্লাহর প্রতি তাঁর একান্ত নির্ভরশীলতার স্বাক্ষর য়য়েছে। নজরুল ইসলামের লেখা 'রোজ হাশরে আল্লাহ আমার করোনা বিচার', 'যে পেয়েছে আল্লাহর নাম', 'অন্তরে তুমি আছো চিরনিন', 'তুমি অনেক দিলে খোলা', 'কারো ভরসা করিসনে তুই এক আল্লাহ ভরসা ছাড়া', 'মাগো আমার শিখাইলি ফেন আল্লাহর নাম, জপিলে আর ছঁশ থাকে না ভুলি সকল কাম' প্রভৃতি হাম্লগুলো যখন আমার গুনি, তখন পরম করুণাময় আল্লাহর প্রতি আত্মসমর্পণের আকুলতার মন-প্রাণ উর্বেলিত হয়ে উঠে।

৭৮. বদজী নজরুল ইসলাম, 'সঙ্গীতাঞ্জলি', নজরুল রচনাবলী, ৪র্থ খণ্ড, পু. ৪৭৪-৪৭৫।

৭৯. বনজী নজরুল ইসলাম, আদ্মাহর পথে আত্মসমর্পণ, নজরুল রচনাসম্ভার, পৃ. ২৯১।

৮০. কাজী নজরুল ইসলাম, 'স্বাধীন চিস্তার জাগরণ', মজরুল রচনাসন্তার, পৃ. ২৮২।

# ২. পবিত্র কুরআনের কাব্যানুবাদ 'কাব্য আমপারা'

কাজী নজরুল ইসলাম অনূদিত কাব্য আমপারা শীর্ষক পবিত্র কুরআনের কাব্যানুবাদ মুসলিম বাংলা সাহিত্যে একটি অতি মূল্যবান সংযোজন। ১৯৩৩ সালে নজরুল ইসলাম কুরআন শরীফের 'আমপারা' অংশের কাব্যানুবাদ সম্পন্ন করেছিলেন। দোভাষী বাংলার পর 'আমপারা' তথা কুরআনুল কারীমের কাব্যানুবাদে নজরুল ইসলামই প্রথম পথিকৃৎ নন, ইত্যোপুর্বেও নজরুল ইসলামের পূর্বসূরীগণ কর্তৃক পবিত্র কুরআনের 'আমপারা' অংশের একাধিক কাব্যানুবাদ প্রকাশিত হয়েছে। তন্মধ্যে মীর ফজলে আলী কৃত 'কোরান কলিকা' (বরিশাল, কাব্লুন, ১৩৩৭ বাং/১৯৩১ খ্রি.), মাওলানা আবুল কজল আবদুল করীম কৃত 'পদ্যে আমপারা' (১৯৩১ খ্রি.), মরহুম আবদুর রশীদ সিদ্দীকী কৃত 'মহা কুরআন কাব্য' (১৯২৮ খ্রি.), শ্রী কিরণ গোপাল সিংহ কৃত 'কোরাণ শরিক আমপারা' (প্রথম সংকরণ, ১৯০৮ খ্রি., পরবর্তী নতুন সংকরণ, ১৯২৪ খ্রি.), আমীরুদ্দীন বসুনিয়া কৃত 'আমপারার কাব্যানুবাদ', গোলাম আকবর আলী কৃত 'পরার হুদ্দে আমপারার তরজনা' (১৮৬৮ খ্রি.) বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। সুতরাং নিঃসন্দেহে কলকাতার মির্জাপুর নিবাসী কবি গোলাম আকবর আলীকে পবিত্র কুরআনের কাব্যানুবাদের ক্ষেত্রে প্রথম পথিকৃৎ বলা যায়।

#### রচনার প্রেক্ষাপট

পবিত্র কুরআন শরীকের বাংলা পদ্যানুবাদ করার একটা বড় সাধ ছিল কবি কাজী নজরুল ইসলামের। জ্যেষ্ঠ, ১৩৪০/মে, ১৯৩৩ খ্রিষ্টান্দে প্রকাশিত কাব্য আমপারা' এর প্রথম সংস্করণের ভূমিকায় নজরুল ইসলাম অকপটে সে কথা দ্বীকার করেছেন। ভূমিকা' শন্দটি তিনি অবশ্য ব্যবহার করেননি, বরং অত্যন্ত সচেতনভাবে নজরুল ইসলাম লিখেছেন আরবী-ইসলামী গরিভাষার 'আরজ'। সেখানে তিনি পবিত্র কুরআনের কাব্যানুবাদ কাব্য আমপারা' রচনার উদ্দেশ্য ও অপরিসীম গুরুত্বপূর্ণ পটভূমির উল্লেখ করে বলেছেন, "ইসলাম ধর্মের মূলমন্ত্র-পুঁজি ধনরত্ব মণি-মাণিক্য সবকিছু কোরআন মজীদের মণি-মঞ্জুবার ভরা, তাও আবার আরবী ভাষার চাবি দেওয়া। আমরা বাঙালী মুসলমানরা কেবল অন্ধ ভক্তিভরে কেবল নাড়াচাড়া করি। ঐ মঞ্জুষা যে কোন মণিরত্বে ভরা, তার গুধু আভাসটুকু জানি। আর আমার চেরে যোগ্যতর ব্যক্তিগণ এই কোরআন মজীদ, হাদিস, ফেকা প্রভৃতির বাঙলা ভাষার অনুবাদ করেন তাহলে বাঙালী মুসলমানের তথা বিশ্বমুসলিম সমাজের অশেষ কল্যাণ সাধন করবেন। অজ্ঞান-অন্ধকারের বিবরে পতিত বাঙালী মুসলমানদের তাঁরা বিশ্বের আলোক অভিযানের সহযাত্রী করার

ড. মুহান্দল মুজীবুর রহমান, "নজরুল অনুদিত কাব্যে আমপারা", (ঢাকা: নজরুল ইলটিটউট গৃত্রিকা, ১০ সংকলন, বসন্ত, ১৩৯৬), পৃ. ৬২-৬৩: বাংলা ভাষায় সর্বপ্রথম কুরআন শরীকের গদ্যানুবাদ করেন কেশবচন্দ্র সেনের অনুনামী গিরিশচন্দ্র সেন (১৮৩৫-১৯১০ খ্রি.), তাঁর অনুদিত 'কোরআন শরীক-এর চতুর্ব সংকরণে (১৯৩৬ খ্রি.) সংকরণ-পরিচয়ে লেখা হয়েছে, "প্রথম সংকরণ একহাজার কপি অনুবাদের সঙ্গে সঙ্গে বহালারে প্রকাশিত হয়। ১ম খণ্ড শেরপুরে চার্রুবত্তে মুদ্রিত হয়। পরবর্তী দুই খণ্ড কলকাতায় 'বিধানবত্তে মুদ্রিত হয়। প্রবর্তী দুই খণ্ড কলকাতায় 'বিধানবত্তে মুদ্রিত হয়। প্রবর্তী দুই খণ্ড কলকাতায় 'বিধানবত্তে মুদ্রিত হয়। প্রায়্র গাঁচ বংসরে ১৮৮১-১৮৮৫ খ্রিষ্টাব্দে সম্পূর্ণ অনুবাদ এছের মুদ্রণ কাজ সমাপ্ত হয়। অনুবাদক ভাই গিরিশচন্দ্র সেন বয়ং সমন্ত ভল্লাবধান করেন। ১৮৮১ সালে প্রস্থের মুদ্রণ আরম্ভ হলেও ১ম, ২য় ও ৩য় খণ্ড ব্যাক্রমে ১৮৮২, ১৮৮৪, ও ১৮৮৫ সালে আত্মপ্রকাশ করে এবং সম্পূর্ণ কুরআনের অনুবাদ ১৮৮৬ সালে অহ্যাক্রমে প্রকাশিত হয়। চতুর্থ সংকরণে 'কোরাল শরিক' এর ছলে 'কোরআন শরীক' বানানের ব্যবহার উল্লেখযোগ্য। যাহোক, অনুবাদক ভাই গিরিশচন্দ্র সেনের উপদেশানুসারে সর্বস্বাধারণের হিতার্থে কুরআন শরীক বা তার অংশ-বিশেষের কাব্যানুবালের মধ্যে কিরণ গোপাল সিংহের 'কোরাণ-শরিক আমপারা' পদ্যানুবাল পয়ায় হন্দে কৃত। অনুদিত সুয়য় সংখ্যা ৩৮ এবং সমন্ত সুয়য় প্রথমে দাভা ও দয়ালু ঈশ্বরের নামে আরম্ভ করিতেছি' আছে। কয়েনটি সুরার অনুবাদ দীর্ঘ হলেও মোটামুটিভাবে তা প্রাঞ্জলই বটে। দ্রঃ ড. সুশীল কুমার তপ্ত, নজরুল চরিত-মানস, পৃ. ২৩৬।

সহায়তা করবেন। সে তভদিন এলে আমার মত অযোগ্য লোক এ বিপুল দায়িত্ব থেকে সামন্দে অবসর গ্রহণ করবে।" ৮২

সমগ্র কুরআন শরীফের বাংলা পদ্যানুবাদ করার আন্তরিক ইচ্ছা থাকা সত্ত্বেও কবি কাজী নজরুল ইসলাম আমপারা ব্যতীত অন্য কোন অংশের অনুবাদ করে উঠতে পারেননি। ইসলামী চিন্তা-ধারাসম্পন্ন কবি কাজী নজরুল ইসলামের দৃঢ় বিশ্বাস ছিল যে, পবিত্র কুরআন শরীফ যদি সহজ-সরল ও সাবলীল বাংলা ভাষার পদ্যানুবাদ হয়, তবে তা মক্তব-মাদ্রাসা, কুল-কলেজের ছেলে-মেয়েসহ অধিকাংশ মুসলমানই সহজভাবে কণ্ঠন্থ করে ফেলতে পারবে। এ লক্ষ্যেই তিনি বতদূর সম্ভব সম্প্র শিক্ষিত সাধারণের বোধগম্য সরল বাংলা পদ্যে আরবী থেকে অনুবাদ করার নিরলস প্রচেষ্টা চালিরেছিলেন। কবির অনুবাদ কর্মীট আক্ষরিক কিন্তু শব্দ ব্যবহারে, ছন্দে ধ্বনিতে তা কাব্য সৌন্দর্য লাভ করেছে। যদিও কুরআনুল কারীমের একটি শব্দও এধার-ওধার না করে তার ভাব অক্ষুণু রেখে কবিতার ছন্দে সঠিক অনুবাদ করা অত্যন্ত দুরুহ ব্যাপার। সুতরাং কবি একদিকে কুরআন শরীফের আক্ষরিক অনুবাদের মত দুরুহ কাজ সম্পন্ন করে মহৎ উদ্দেশ্য সাধন করেছেন, অন্যদিকে তা শিল্প সার্থকতাও লাভ করেছে।

নজরুল ইসলাম 'কাব্য আমপারা' এর অনুবাদের জন্য যে সকল গ্রন্থের সাহায্য নিরেছিলেন তনাধ্যে রয়েছে আরবী, ফারসী ভাবার বহু তাফসীর এবং অন্যান্য সহায়ক গ্রন্থানি। এতে সুস্পইভাবে প্রতীয়মান হয় যে, নজরুল ইসলাম পবিত্র কুরআনের কাব্যানুবাদ করার জন্য কি পরিমাণ প্রচন্ত পরিশ্রম করেছিলেন এবং বহু বৎসর জ্ঞান সাধনার পর আল্লাহ পাকের অপার রহমতে অন্ততঃ পড়ে বুঝবার মত আরবী ও ফারসী ভাষা আরন্ত করে নিজেকে যোগ্য করে তুলেছিলেন। প্রয়োজনীয় আরবী, ফারসী গ্রন্থ ছাড়াও তিনি আল-কুরআনের 'আমপারা' অংশের পদ্যানুবাদ করার জন্য সাহায্য নিরেছিলেন বাংলা, ইংরেজী গ্রন্থও। এ প্রসঙ্গে কাজী নজরুল ইসলামের একটি উক্তি বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য। তাঁর ভাষায়:

অামি এই অনুবাদে যে যে পুস্তকের সাহায্য গ্রহণ করেছি নীচে তার তালিকা দিলাম:

Sale's Quran, Moulana Ali's Quran, Tofsir-i- Hosainy, Tofsir-i- Baizabi, Tofsir-i-Kabir, Tofsir-i-Azizi, Tofsir-i-Moulana Abdul Haque Dehlavi, Tofsir-i- Jalalain etc. এবং মৌলানা মোহাম্মদ আকরম খাঁ ও মৌলানা রুহুল আমীন সাহেবের আমপারা।" ba

### প্রকাশের পটভূমি

কাজী নজরুল ইসলাম লিখেছেন যে, মেসার্স করিম বন্ধ ব্রাদার্সের স্বভাধিকারী মৌলানা আবদুর রহমান খান সাহেবের উৎসাহ ও আর্থিক সাহায্য-সহযোগিতায় তিনি 'আমপারা' শরীফ অনুবাদ করতে সেরেছেন। কলকাতার 'করিম বন্ধ ব্রাদার্স' এর অন্যতম মালিক ও প্রধান পরিচালক মৌলানা আবদুর রহমান খান সাহেবই কাজী নজরুল ইসলামের পবিত্র কুরআন শরীক্ষের কাব্যানুবাদ গ্রন্থ 'কাব্য আমপারা' প্রকাশ করেছিলেন। ' তবে ছাপার আগে তিনি তার মির্জাপুর দ্রীটের মোড়ে ৩৬ নং আপার সার্ফুলার রোভন্থ বাড়ীতে কলকাতা আলীয়া মাদ্রাসার প্রধান প্রধান মোদাররেস এবং কলকাতার ইসলামিয়া কলেজের আরবী, ফারসী ও উর্দু বিভাগের প্রধান অধ্যাপকদেরকে এই অনুবাদের পান্তুলিপি বিবেচনা করে দেখতে কবির সাথে এক জলসায় বসতে আহ্বান জানিয়েছিলেন। পবিত্র কুরআনের সব

৮২. ফাজী নজরুল ইসলাম, 'কাব্য আমপারা', নজরুল রচনাবলী, ৩র খণ্ড, 'আরজ', পু. ২৮৫।

৮৩. মনোয়ায়া হোসেন, নজরুশের কাব্য আমপারা, (চাবন: নজরুল ইপটিটিউট, মাঘ, ১৪০৭/ ফেব্রুয়ারী, ২০০১), পৃ. ১১-১২।

৮৪. কাজী নজরুল ইসলাম, কাব্য আমপারা', নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, আরজ', পৃ. ২৮৬।

৮৫. প্রাতক, পৃ. ২৮৬।

উদ্নেখযোগ্য তাফসীরসহ আরবী, উর্দু, ফারসী, ইংরেজী ও বাংলা ভাষায় কুরআন শরীফের বিভিন্ন অনুবাদ দেখে 'কাব্য আমপারা' এর পাতুলিপি অনুমোদন ও বিবেচনার কাজে বিভিন্ন অধিবেশনে উপস্থিত ছিলেন মেসার্স করিম বন্ধ ব্রাদার্সের স্বত্ত্বাধিকারী মৌলানা আবদুর রহমান খান সাহেবের সুযোগ্য পুত্র বেঙ্গল কাউঙ্গিলের ডেপুটি প্রেসিডেন্ট মৌলজী রেজাউর রহমান খান (এম. এ.; বি. এল), কলকাতা আলীয়া মাদ্রাসার আরবী ভাষার প্রধান মোলাররেস মাওলানা মোহাম্মদ মোমতাজউন্ধীন কথকল মোহান্দেসীন, মাওলানা সৈয়দ আবদুর রশীদ (পাবনবী), আবদুল মজিদ রেজাউর রহমান খান, মি: ইসকান্দার গজনজী (বি.এ.), মৌলবী কে. এম. হেলাল সহ সেই সময়কার বিখ্যাত আলেম ও ওলামায়ে কিরাম, বিভিন্ন শিক্ষাবিদ ও জানা-অজানা বহু লোক। ৬ সেই অধিবেশনে অন্যতম অংশগ্রহণকারী জনাব মাহফুজুর রহমান খান নজকল একাডেমী প্রিকা'র ৫ম বর্ব, গ্রীম্ম, ১৩৮০, বিশেষ নজকল জয়জী সংখ্যার নজকলের কাব্য আমপারার অন্তরালে শীর্বক স্মৃতিকথায় কাব্য আমপারার প্রকাশ ইতিহাসে লিখেছেন;

# পাভূলিপি সংশোধন

নজরুল ইসলাম অনূদিত 'কাব্য আমপারা'য় প্রতিটি শব্দ প্রয়োগ, অনুবাদ প্রভৃতি সঠিক ও যথার্থ হয়েছে কিনা সে সব বিবেচনার জন্য মোট বার দিনে বারটি অধিবেশন বসেছিল। সে সময় সকলের অনুরোধে কবি নজরুল ইসলাম সরিচত ইসলামী গানও পরিবেশন করেছেন। প্রত্যেক সূরার বিভিন্ন অনুবাদকের অনুবাদের সাথে যাচাই করে কাব্য আমপারার প্রত্যেকটি পাভুলিপি সংশোধন করা হয়। সংশোধনী বৈঠকে সকলের অনুভৃতিকে মূল্য দিয়ে নজরুল ইসলাম তাঁর কাব্য আমপারার পাভুলিপির কিছু শব্দের গরিবর্তনও করেছেন। কাব্য আমপারার পটভূমি হিসেবে এ সব কিছুর বিভারিত বিবরণ দিয়েছেন মাহফুজুর রহমান খান তাঁর স্মৃতিকথায়, যাতে সংশোধনী বৈঠকে প্রদন্ত নজরুল ইসলামের বক্তব্যের উল্লেখযোগ্য অংশবিশেষ নিম্নে উদ্ধৃত হ'ল;

কবি আমপারার বংগানুবাদ নিয়া আলোচনার প্রারম্ভেই ভূমিকাস্বরূপ উপস্থিত সবাইকে সম্বোধনপূর্বক তিনি বলিতে লাগিলেন, "হাজিরানে মজলিস! আরবী ভাষা আমাদের মাতৃজবান নয়। অখচ আরবী ভাষার মাধ্যমেই পবিত্র কুরআনের মহাবাণী ধরার অবতীর্ণ হয়েছে। আর কুরআন শরীকের অন্যতম প্রধান অংশই আমপারা। কুরআনের ভিন্ন ভিন্ন তক্সীরে দেখা যায়, তক্সীরকারকগণ নিজেদের ভিন্ন ভিন্ন দৃষ্টিভঙ্গিতে অনুবাদ করেছেন। কেউ বৈজ্ঞানিক ভিত্তিতে, কেউ দার্শনিক ভিত্তিতে, কেউ ধর্মীর ভিত্তিতে, কেউ সাহিত্যিক ভিত্তিতে। অবশ্য সকলেই মূলের দিকে সজাগ দৃষ্টি রেখেছেন।

৮৬. আবদুন মুকীত চৌধুরী সম্পাদিত, নজরুল ইসলাম , ইসলামী কবিতা, 'কাব্য আমপারা প্রকাশ ইতিহাস'
(চাব্য: ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ, প্রথম একাশ, মে, ১৯৮২/ ৩য় প্রকাশ, আবাঢ়, ১৪০৪/জুন, ১৯৯৭),
পৃ. ১৩৩-১৩৯।

৮৭. প্রাতভ, পৃ. ১৩৯।

আরবী অনেক শব্দ বিভিন্ন অর্থবাধক। প্রয়োগভেদে একই শব্দ বিভিন্ন অর্থ প্রকাশ করে। এছাজ়া বাংলা কবিতায় একই অর্থে বিভিন্ন শব্দ প্রয়োগের ব্যবস্থাও রয়েছে। কাব্যের রচনাশৈলীর একটি বিশেষ রীতি আছে, এর প্রতিও নজরুল ইসলামকে সজাগ থাকতে হয়েছে। তা না হলে কাব্যের নেরুপ্ত ভেঙ্গে বার। সীমিত কাঠামোর মধ্যে নজরুল ইসলামকে অয়সর হ'তে হয়েছে এখানে। তাই কাজী নজরুল ইসলাম জলসার উপস্থিত সকলের প্রতি একান্ত আরজ পেশ করে বলেছেন, বিভিন্ন ভাষাবিদ পভিত ও জ্ঞানীগুণী ব্যক্তি আপনারা।...আপনাদের পাণ্ডিত্যের মাপকাঠিতে আরবী ভাষার বাংলা অনুবাদ আমার কাব্য আমপারা'র যেখানে যেখানে আপনারা সংশোধন করার দরকার বলে সর্বসমত স্থির সিদ্ধান্ত নেবেন, আমি আনন্দের সংগে নিশ্চরই মেনে নেব। উদ্দেশ্য আমাদের সকলেরই মহং।" ৮৯

নজরুল ইসলানের এহেন নির্জীক অথচ সরলতাপূর্ণ যুক্তিযুক্ত বক্তব্য শুনে জলসায় উপস্থিত গুলামায়ে কিরাম ও সাহিত্যরস পিপাসু লেখক-বৃদ্ধিজীবি সকলেই বিমুগ্ধ হয়ে গিয়েছিলেন।

### বিসমিক্সাহির রাহমানির রাহীম-এর কাব্যানুবাদ

কাজী নজরুল ইসলাম পবিত্র কুরআনের মোট ৩৮ টি স্রার কাব্যানুবাদ করেছেন। এ ৩৮ টি স্রার বাত্যকটির শিরোভাগে অবস্থিত মূল আরবী বাক্য আরাতে কারীমা বিসমিল্লাহির রাহমানির রাহীম' الله الرَّحْمَنِ الرَّحْمِي الرَحْمِي ال

মূলের প্রতি আনুগত্য শিথিল না করেও যে কতথানি সাবলীল ফচ্ছন্দ অনুবাদ করা যেতে পারে তা কাব্য আমপারা'র বিসমিল্লাহ'-এর অনুবাদের প্রতি লক্ষ্য করলে সুস্পষ্ট প্রতীরমান হয়। নজরুল ইসলাম বিভিন্নভাবে 'বিসমিল্লাহির রাহমানির রাহীম' এর কাব্যানুবাদ করলেও কথাটির উদ্দেশ্য ও অর্থ কোথাও বিন্দুমাত্র ব্যাহত হয়নি। অনুবাদ বিষয়ের যথার্থ অর্থের গভীরতা উপলব্ধি ব্যতিরেকে যে এ ধরনের অনুবাদ সম্ভবপর নয় তা বলাই বাছল্য। কাব্য আমপারায় বিধৃত বিভিন্ন সূরার জন্য ইসলাম ধর্মের মূলকথা ও সমগ্র কুরআনের উত্তমাংশ কাজী নজরুল ইসলাম অনুদিত বিসমিল্লাহির রাহমানির রাহীম' এর কাব্যময় বৈচিত্রপূর্ণ কয়েকটি অনুবাদ চয়ন করা যেতে পারে।

# কবির ভাবার:

- তরু করিলাম ল'য়ে নাম আল্লার, করুণা ও দয়া যাঁর অশেষ অপার।
- তক্র করিলাম পৃত নামেতে আল্লার, শেষ নাই সীমা নাই যাঁর করুণার । <sup>১২</sup>

৮৮. প্রাতক, পু. ১৩৯-১৪০।

৮৯. প্রাক্ত, পু. ১৪০।

৯০. ড. এস. এম. লুংফর রহমান, 'অনুযাদ সাহিত্যে নজরুল', নজরুল সমীকা, (ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়: নজরুল গবেষণাকেন্দ্র, ১৯৯২), পু. ১২৯-১৩০।

কাজী নজরুল ইসলাম, 'কাব্য আমপারা', নজরুলা রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, স্রা ফাতেহা, পৃ. ২৮৯।

৯২. 'কাব্য আমপারা', সূরা ইখলাস, পৃ. ২৯০।

- তরু করিলাম নামে সেই আল্লার, করুণা-নিধান যিনি কুপার পাথার।
- তরু করিলাম তভ নামে আল্লার, নাই আদি অভ যাঁর করুণা কৃপার। <sup>৯৪</sup>
- আরম্ভ করি ল'য়ে নাম আল্লার, আকর যে সব দয়া কৃপা করুণার। <sup>৯৫</sup>
- ৬. তরু করিলাম পুত নামেতে খোদার,
   কুপা করুণার যিনি অসীম পাথার ।
- ওরু করি নামে সেই পবিত্র আল্লার, করুণা দয়ার যার নাই শেষ পার। <sup>১৭</sup>
- ৬. শুরু করিলাম গুভ নামে আল্লার রহীম ও রহমান যিনি দয়ার পাথার।
- ৯. তরু করিলান তভ নানে সে আল্লার করুণা নিধান যিনি কৃপা পারাবার।<sup>১৯</sup>
- তরু করিলাম ওভ নামেতে আল্লার, দয়া করুণার যিনি অসীম আধার।<sup>১০০</sup>
- শুরু করি শুভ নামে সেই আল্লার, করুণা আধার যিনি কুপা-পারাবার । <sup>১০১</sup>
- তরু করি ল'য়ে তভ নাম আল্লার, নাহি আদি নাহি অন্ত যার করুণার। <sup>১০২</sup>

উপরের উদ্ধৃতিগুলো থেকে প্রতিভাত হর যে, বিসমিল্লাহির রাহমানির রাহীম এর নানা রকম সার্থক সুন্দর কাব্যানুবাদে কাজী নজরুল ইসলামের অসাধারণ অনুবাদ ক্ষমতা বিশেষভাবে প্রকাশিত হয়েছে। মূল ভাব থেকে বিন্দুমাত্র ভ্রষ্ট না হয়েও অনুবাদগুলো স্বচ্ছন্দ ও সাবলীল হতে পেয়েছে নিঃসন্দেহে।

# সূরা আল ফাতিহা

শূরা আল-কাভিহা سُوْرَةُ الْفَاتِحَةِ रह्य সমগ্র কুরআনের মূল ও নির্বাস। এই সূরার মাধ্যমে মানবজীবনের চিরন্তন সকল সমস্যার সমাধানের সুস্পষ্ট নির্দেশ পাওয়া যায়। এতে পবিত্র কুরআনের মর্মবাণী বিধৃত হয়েছে এবং অন্যান্য আসমানী কিতাবসমূহের যাবভীয় শিক্ষণীয় বিবয়সমূহের মূল সায়াংশ ও মর্মকথা সন্নিবিষ্ট হয়েছে। অথচ বাকভঙ্গীর সরল মাধুর্যে এই সূরা আল-কাভিহা সমগ্র কুরআনের অন্যতম শ্রেষ্ঠ অংশ। এজন্য এই সূরাটি উম্মূল কিতাব

৯৩. 'কাব্য আমপারা', স্রা লহব, পৃ. ২৯১।

৯৪. 'কাব্য আমপারা', স্রা নসর, পৃ. ২৯১।

৯৫. 'কাব্য আমপারা', সূরা কাফেরন, পৃ. ২৯২।

৯৬. 'কাব্য আমপারা', স্রা কাওসার, পৃ. ২৯২।

৯৭. 'কাব্য আমপারা', সূরা মাউন, পৃ. ২৯৩।

৯৮. 'কাব্য আমপারা', সূরা কোরায়ল, পৃ. ২৯৩।

৯৯. 'কাব্য আমপারা', সূরা কীল, পৃ. ২৯৪।

১০০. 'কাব্য আমপারা', সূরা হুমাজাত, পৃ.২৯৪।

১০১. 'কাব্য আমপারা', সূরা আসর, পৃ. ২৯৫।

১০২. 'কাব্য আমপারা', সূরা তাকসুর, পৃ.২৯৫।

বলে অভিহিত হয়েছে। এই সূরা সম্পর্কে কাজী নজরুল ইসলাম লিখেছেন, "ফাতেহা-উদঘটিকা। এই "সূরা" দিরাই পবিত্র কোরআন শরীকের আরম্ভ। এই জন্য এই সূরার নাম "ফাতেহা"। ইহা কোরআনের শেষ খন্ড আমপারায় নাই, ইহা কোরআন শরীকের প্রথম খন্ডের প্রথম "সূরা"। নামাজ, বন্দেগী, প্রার্থনা, প্রভৃতি সকল পবিত্র কাজেই সূরা ফাতেহার প্রয়োজন হয় বলিয়া আমপারার সঙ্গে ইহার অনুবাদ দেওয়া হইল। "১০০ কবির ভাষায়ঃ

সকলি বিশ্বের স্বামী আল্লার মহিমা,
করুণা কৃপার যাঁর নাই নাই সীমা।
বিচার-দিনের বিভু! কেবল তোমারি
আরাধনা করি আর শক্তি ভিক্ষা করি।
সরল সহজ পথে মোদেরে চালাও,
যাদের বিলাও দয়া সে পথ দেখাও।
অভিশপ্ত আর পথভ্রম্ভ যারা, প্রভু,
তাহাদের পথে যেন চালায়ো না কভু।
১০৪

সূরা আল-কাতিহার অনুবাদে কবি নজরুল ইসলাম অসামান্য সাফল্য অর্জন করেছেন। সঠিক অনুবাদ হরেও এটিতে কোন আড়ষ্টতা নেই। মূলের প্রতি আনুগত্য অটল রেখেও সূরা আল-ফাতিহার এরূপ যে ভাষাত্তরিত করা চলে তা ওধু কাজী নজরুল ইসলানের তরজমা পড়েই প্রকৃত উপলব্ধি করা সম্ভব।

কুরআনুল কারীমের সূরা আল-ফাতিহার প্রথম বাক্যটি 'আল-হাম্দু লিল্লাহ' الْحَدُدُ لِلَّهِ বা প্রশংসার স্থলে তিনি 'মহিনা' আরোপ করেছেন। এরপর নজরুল ইসলাম আল্লাহর সিফাত পরম করুণামর অতি দরালুর জারগায় অপরিসীম করুণা কৃপার উল্লেখ করেছেন। এসবের মধ্য দিরে আল্লাহ তা'আলার অপার মহিমা পরিকুট হরেছে। যা কবির ঐকান্তিক নিবেদিত চিত্ততারই বহিঃপ্রকাশ। অর্থ বিকৃত না করেও শান্দিক ব্যবহারে নজরুল ইসলাম দারুণ কৃতিত্বের পরিচয় দিরেছেন। ১০০

নজরুল ইসলামের এই আক্ষরিক অনুবাদ যে কতখানি সার্থক ও সুন্দর হয়েছে, সে সন্পর্কে ভাষাবিদ বিশেষজ্ঞদের পক্ষেই মন্তব্য করা সম্ভব। কিন্তু এ কাজটা যে খুব দুরুহ, তা যে কোন সুধী ব্যক্তিই অকুষ্ঠচিত্তে স্বীকার করবেন। নজরুল ইসলাম স্বয়ং একথা স্বীকার করেছেন দ্ব্যর্থহীন ভাষায়ঃ "আমার কলম, আমার ভাষা, আমার ছন্দ এখানে আমার আয়ন্তাধীন নর।" ১০৬

এহেন সুস্পষ্ট স্বীকারোক্তির পর নজক্রণ ইসলানের কাব্যানুবাদে সর্বত্র একটা সাহস্প্য ও সাবলীল গতি আশা করলে নিশ্চয়ই তাঁর প্রতি অবিচার করা হবে।

# সূরা আল-নাস

পবিত্র কুরআনের সর্বশেষ 'সূরা আল-নাস' কর্তি অত্যন্ত নৈপ্ণাের সাথে ভাব ও ভাষার এর কাব্যানুবাদ করে কবি নজরুল ইসলাম আল্লাহ রাব্বুল আলামীনের নিকট আশ্রয় প্রার্থনার ভঙ্গীতে লিখেছেন;

১০৩. কাজী নজরুল ইসলাম, 'কাব্য আমপারা', শানে-নুজুল, পৃ. ৩২৭।

১০৪. 'কাব্য আমপারা', সূরা ফাতেহা, পৃ. ২৮৯।

১০৫. মদোয়ারা হোলেদ, দজরুদের 'কাব্য আমপারা', পৃ. ১৫।

১০৬. কাজী নজরুল ইসলাম, কাব্য-আমপারা', আরজ', পৃ. ২৮৫।

বল, আমি তাঁরি কাছে মাগি গো শরণ সকল মানবে যিনি করেন পালন। কেবল তাঁহারি কাছে, ত্রিভুবন মাঝ সবার উপাস্য যিনি রাজ-অধিরাজ। কুমন্ত্রণা দানকারী 'খানাস' শরতান, মানব দানব হ'তে চাহি পরিত্রাণ। ১০৭

কাজী নজরুল ইসলাম 'সূরা আল-নাস' এর প্রথম তিনটি বাক্য সম্প্রসারণ করে 'মানুবের অধিপতি' এবং 'মানুবের ইলাহ' এর স্থানে রাজ-অধিরাজ-যিনি ত্রিতবন মাঝে সবার উপাস্য' লিখেছেন। এর মধ্য দিয়ে তিনি সৃষ্টিকর্তার মাহাত্ম্য ও গুরুত্ব প্রকাশ করেছেন; অন্যদিকে এতে সৌন্দর্যের দীপ্তি আনয়ন করেছেন। পরিশেষে কবি এ সূরার কাব্যানুবাদে কুমন্ত্রণাদাতার সাথে 'খানুাস শরতান' এর উল্লেখ করেন এবং জ্বিন বা মানুবের স্থলে 'মানব-দানব' বলে অভিনবত্ব প্রকাশ করেছেন। ১০৮

### সুরা আল-ইখ্লাস

তাওহীদ বা আল্লাহর একত্বাদের বর্ণনা সম্বলিত 'সূরা আল-ইখ্লাস' مُوْرَةُ الْإِخْلَاصِ এ অংশীবাদী ও পৌতলিকদের মতবাদকে খন্তন করা হয়েছে। অনুবাদক কবি নজরুল ইসলামের লেখনীতে পবিত্র কুরআনে ঘোষিত মহান আল্লাহর একত্বাদের বাণী সরল, সুন্দর ও অত্যন্ত প্রাঞ্জল বর্ণনার চমংকারভাবে 'কাব্য আমপারা' তে অনুদিত হয়েছে। কবির ভাষায়ঃ

বল আল্লাহ এক! প্রভু ইচ্ছামর
নিষ্কাম নিরপেক্ষ, অন্য কেহ নর।
করেন না কাহারেও তিনি যে জনন,
কাহারও ঔরস-জাত তিনি নন।
সমতুল তাঁর
নাই কেহ আর।

কবি নজরুল ইনলাম 'স্রা আল-ইখ্লাসের' প্রথম চরণে 'প্রভু ইচ্ছামর' শব্দ দুটি অতিরিজ সংযোজন করেছেন। এরপর মহান আল্লাহর মুখাপেক্ষী হওয়ার প্রসঙ্গটি বর্জন করে নিকাম নিরপেক্ষ অন্য কেহ নর' অনুবাদ করেছেন। নজরুল ইনলাম লিখেছেন, 'সামাল' অর্থ বিনি পান, আহার করেন না। কবি এই শব্দটির অন্যান্য অর্থের উল্লেখ করেছেন: অভাব রহিত, শ্রেষ্ঠতম অনাদি, নিকাম, অনন্ত প্রভৃতি। আল্লাহ যে কারো মুখাপেক্ষী নন, বরং সকলে তাঁরই সাহায্যপ্রার্থী এই সূরার তাই বলা হয়েছে।

# সূরা আল-নাসর

আল-কুরআন আল-কারীনের "সূরা আল-নাসর" سُوْرَةُ النَّهُ عِيْرَةً النَّهُ مِيْرَةً النَّهُ عِيْرَةً النَّهُ عِيْرَةً النَّهُ عِيْرَةً النَّهُ عِيْرَةً النَّهُ عِيْرَةً النَّهُ عَلَيْكَ المَّامِةِ المَامِعِيْمِ المَامِعِيْمِ المَامِيَّةِ المَامِعِيْمِ المُنْ المَّامِةِ المَامِعِيْمِ المَامِعِيْمِ المَامِعِيْمِ المَّامِةِ المَامِعِيْمِ المَّامِةِ المَامِعِيْمِ المَّامِةِ المَامِعِيْمِ المَامِعِيْمِ المَامِعِيْمِ المَامِعِيْمِ المَامِعِيْمِ المَامِيْمِ المَامِعِيْمِ المَامِعِيْمِ المَّامِ المَّامِ المَامِعِيْمِ المَّامِ المَامِعِيْمِ المَّامِ المَامِعِيْمِ المَّامِ المَّامِ المَّامِينِ المَامِعِيْمِ المَّامِ المَّامِ المَّامِ المَّامِ المَامِعِيْمِ المَامِعِيْمِ المَّامِ المَّامِ المَامِعِيْمِ المَّامِ المَّامِ المَّامِ المَّامِ المَّامِ المَّامِ المَامِعِيْمِ المَّامِ المَّامِ المَامِعِيْمُ المَّامِ المَامِعِيْمِ المَامِع

আসিয়াছে আল্লাহর ওভ সাহায্য বিজয়! দেখিবে-আল্লাহর ধর্মে এ জগতময়

কাব্য আমপারা, স্রা নাস, পৃ. ২৮৯।

১০৮. মানোরারা হোসেন, নজরুলের কাব্য আমপারা, পৃ. ১৭।

১০৯. 'কাব্য আমপারা', সূরা ইখলাস, পৃ. ২৯০।

মনোরারা হোলেন, নজরুলের 'কাব্য আমপারা', পৃ. ২০।

যত লোক দলে দলে করিছে প্রবেশ এ যে নিজ পালক সে প্রভুর অশেষ প্রচার হে প্রশংসা কৃতজ্ঞ অন্তরে, কর ক্রমা-প্রার্থনা তাঁহার গোচরে। করেন গ্রহণ তিনি সবার অধিক ক্রমা আর অনুতাপ-যাচঞা সঠিক।

নজরুল ইসলাম "সূরা আল-নাসর" এর আক্ষরিক অনুবাদে দু'একটি বিশেষণ যুক্ত করেছেন। বেমন- প্রথম চরণে শুধু 'আল্লাহর সাহাব্য ও বিজয় নয়' লিখেছেন 'শুভ সাহাব্য বিজয়'। এতব্যতীত প্রতিপালকের প্রশংসাসহ পবিত্রতা ও মহিমা ঘোষণার স্থলে তিনি কেবল 'প্রশংসা' প্রচারের কথা উল্লেখ করেছিলেন। সেই সাথে কৃতজ্ঞ অন্তরে শব্দ দু'টি সংযুক্ত করায় তা আন্তরিকতায় পরিপূর্ণ হয়েছে।

### সূরা আল-কাওসার

কাজী নজরুল ইসলাম অত্যন্ত সুন্দরভাবে 'স্রা আল-কাওসার' سُوْرَةُ الْكَوْتُرِ এর কাব্যানুবাদ করেছেন। তাঁর অনুবাদটি আক্ষরিক তবে নিম্নোদ্ভ চরণগুলোর শুরুতে তিনি কাওসার শুলটির বাংলা অর্থ অনন্ত কল্যাণ ব্যবহার করেছেন;

> অনন্ত কল্যাণ তোমা' দিরাছি নিকর, অতএব, তব প্রতিপালক যে হয় নামাজ পড় ও দাও কোরবানী তাঁরেই বিছেবে তোমারে যে, অপুত্রক সে-ই।<sup>১১৩</sup>

### সূরা আল-কাদর

কদরের এক অর্থ মাহাত্ম্য ও সন্মান এ কারণেই একে 'লাইলাতুল কদর' অর্থৎ মহিমান্বিত রজনী বলা হয়। নজরুল ইসলাম অনূদিত 'সূরা আল-কাদর' سُوْرَةُ الْفَدْرِ এ আল্লাহ তা'আলার সুমহান বাণী বজ্রকণ্ঠে যোবিত হয়েছে;

> করিয়াছি অবতীর্ণ কোরআন পুণ্য 'শবে কদরে', জানবে কিসে শবে কদর কর কারে ? ধরা 'পরে হাজার মানের চেয়েও বেশী কদর এই যে নিশীথের,

১১১. 'कारा जामभाता', मृता ममत्र, পृ. २७১।

মলোয়ায়া হোলেন, শলরুলের 'কাব্য আমপারা', পৃ. ২৩।

১১৩. 'কাব্য আমপারা', স্বা কাওসার, পৃ. ২৯২।

১১৪. 'কাব্য আমপারা', সূরা কদর', শানে নুজুল, পৃ. ৩৩৫।

এই সে রাতে ফেরেশতা আর জিব্রাইল আলমের করতে সরঞ্জাম সকলি নেমে আসে ধরনী, উবার উদর তক্ থাকে এই শান্ত পূত রজনী। ১১৫

#### সুরা আল- আলাক

৬১০ খ্রিষ্টাব্দে পবিত্র রমজান মাসের লাইলাতুল কদরে সর্বপ্রথম অহী নাযিল হয়। হেরা পর্বতের গুহার ধ্যানমগ্ন থাকাকালে এক রজনীতে কেরেশতা হ্বরত জিবরাঈল (আ.) কর্তৃক মহানবী হ্বরত মুহাম্মদ (সা.) এর নিকট 'সূরা আল-'আলাক' سُوْرُةُ الْفَلَقِ এর প্রথম পাঁচটি আয়াত সর্বপ্রথম অবতীর্ণ হয়। কবি নজরুল ইসলামের কাব্যানুবাদ হতে সূরা আল- আলাকের প্রয়োজনীয় অংশ বিশেষ উদ্ধৃত হল;

পাঠ কর নিজ প্রভুর নামে , দ্রাষ্টা যে জন করেছেন যিনি ঘন সে শোণিতে মানবে সূজন। পাঠ কর, তব বিধাতা মহিমা-মহান সেই, দিয়াছেন সবে লেখনীর দ্বারা শিক্ষা যেই। - সে জানিত না যাহা, মানুষেরে তিনি দি'ছেন শিক্ষা তাহা।...<sup>১১৬</sup>

'সূরা আল-আলাক' এর মূল বিষয় হচ্ছে এই সূরার মানব সৃষ্টির কথা বলা হয়েছে। মানব সৃষ্টির পর তাদের শিক্ষা-দীক্ষার প্রসঙ্গটি উল্লিখিত হয়। নজরুল ইসলাম এই সূরাটির শানে নুযুলে উল্লেখ করেছেন যে, "মঞ্জার অলুরে হেরা গুহার হজরত ইবাদতে মশগুল হইতেন। জিব্রাইল হজরতের নিকট সর্ব প্রথম তথায় উপস্থিত হইয়া বলিলেন-"আপনি পাঠ করুন। হয়রত বলিলেন, 'আমি নিরক্ষর এবং পাঠ করিতে সক্ষম নহি।' এই রূপ তিন প্রশ্লোভরের পর জিব্রাইল বলিলেন- 'আপনি সেই মহান খোদার নামে পাঠ করুন' ইত্যালি। (ক্রীর, কাশুশাফ, বায়জারী)।" >> 1

এই সূরা আল-আলাকের কাব্যানুবাদ করতে গিয়ে কবি নজরুল ইসলাম ধ্বনি সচেতনতা ও ছন্দবোধের দক্ষতার পরিচয় দিয়েছেন। সূরার তরুতে 'প্রতিপালকের হুলে 'প্রভূ'; 'আলাক', এর হুলে 'ঘন শোণিত', শব্দটি সংযুক্ত হয়ে একটি ধ্বনি মাধুর্যের সৃষ্টি করেছে। এরপর কলমের পরিবর্তে 'লেখনী' শব্দ প্রয়োগও অত্যন্ত সৌন্দর্য বৃদ্ধিকারক হয়েছে নিঃসন্দেহে।

### শানে নুযুল

কাজী নজরুল ইসলাম অনূদিত 'কাব্য আমপারা'য় পবিত্র কুরআনের 'সূরা আল-ফাতিহা' থেকে নিয়ে 'সূরা আল-নাবা' পর্যন্ত যথাক্রমে মোট ৩৮ টি সূরা স্থান লাভ করেছে। 'আরজ' (ভূমিকা), 'খোলাসা' (সূচিপত্র) ও সূরার কাব্যানুবাদের পর লেবাংশে প্রতিটি সূরার পৃথক পৃথক 'শানে নুযূল' বা অবতরণ-উপলক্ষ খুব সুন্দরভাবে লিপিবদ্ধ করা হয়েছে। সুতরাং এক্ষেত্রে কাজী নজরুল ইসলাম শুধুমাত্র পবিত্র কুরআনের একজন মুমিন অনুবাদকই নন, বরং কিছুটা ভাষ্যকার ও টাকাকারের ভূমিকাও তিনি নিঃসংকোচে ও নির্বিকার চিত্তে গ্রহণ করেছেন। নজরুল ইসলাম তাঁর এই কাব্য আমপারা'র ভূমিকাংশ 'আরজ'-এর শেষে ইতি না লিখে নিজের পরিচয় দিয়েছিলেন 'খাদেমুল ইসলাম'>>>

১১৫. 'কাব্য আমপারা', সূরা কদর, পৃ. ২৯৯।

১১৬. 'কাব্য আমপারা', স্রা আলাক, পৃ. ২৯৯-৩০০।

কাব্য আমপারা', স্রা আলাক', শানে নুজুল, পৃ. ৩৩৫।

১১৮. মনোয়ায়া হোলেন, নজরুলের 'কাব্য আমপারা', পৃ. ৫০।

১১৯. 'কাব্য আমপারা', আরজ, পৃ. ২৮৬।

(ইসলামের সেবক) বলে। আর এটাকে তিনি এক বাক্যে উৎসর্গ করেন- "বাঙলার নায়েবে-নবী মৌলবী সাহেবানদের দন্ত-মোবারকে-"<sup>১২০</sup>

উদ্বেখ্য যে, কাজী নজরুল ইসলাম তাঁর 'কাব্য আমপারা' এর পরিশিষ্টে শানে নুযুলের মত গুরুত্বপূর্ণ ও অত্যাবশ্যকীয় বিরবটিকে সাধ্যানুসারে বর্ণনার প্রয়াস পেরেছেন। এছেন শানে নুযুলগুলো অতি সংক্ষিপ্ত হলেও মোটামুটি সকল শ্রেণীর পাঠক-পাঠিকার জন্য বোধগম্য। 'শানে-নুযুল' লিপিবদ্ধ করতে গিয়ে কবি নজরুল ইসলাম আমপারার প্রত্যেক সূরার নাম, একাধিক নাম থাকলে তার উল্লেখ, সূরাওলো নাবিল হওয়ার হান অর্থাৎ মারী না মাদানী, প্রত্যেকটি সূরার সর্বমোট আয়াত, রুকু', শব্দ এমনকি প্রতিটি সূরার অক্ষর বা বর্ণ পর্যন্তও সঠিকভাবে গণনা করে বিজ্ঞারিত তথ্যের চমৎকার বিবরণ দিরেছেন। গ্রহের শেবে 'শানে নুযুল' অংশে নজরুল ইসলাম সুরাগুলোর গরিচয়সূত্রে যে টীকা দিয়েছেন তাতে তাঁর বিশ্লেষণ ক্ষমতা ও জিজ্ঞাসু মনের স্বাক্ষর পাওয়া যায়। কাব্যানুবাদ ও শানে নুযুল বর্ণনা করতে গিয়ে নজরুল ইসলাম প্রত্যক্ষ বা পরোক্ষভাবে যে সকল মূল আরবী ও উর্দু গ্রন্থ থেকে সাহায্য গ্রহণ করেছেন সেগুলোর নাম ও তিনি বিবরণের শেষে বন্ধনীর মাঝে উল্লেখ করে দিয়েছেন। যেমন-ইমাম ইবনে কাসীর, ইমাম রাজী, তাকসীরে জালালাইন, তাকসীরে আযিবী, তাকসীরে মাযহারী, তাকসীরে বায়জাবী, সহীহ আল-বুখারী, মুসলিম শরীক, তাকসীরে আযিবী, তাকসীরে মাযহারী, তাকসীরে হাস্কানী, হুসাইনী ও মাওলানা আকরাম খাঁ সাহেবের তাকসীরেল কুরআন প্রভৃতি। ১৭১

সুতরাং পবিত্র কুরআন মজীদের 'আমপারা' অংশের কাব্যানুবাদে নজরুল ইসলাম অত্যন্ত সার্থকতার পরিচয় দিয়েছেন এ কথা নির্দিধায় বলা যায়। বিসমিয়াহিয় য়াহমানিয় রাহীম', সূরা আল-কাতিহাসহ নজরুল ইসলাম অনূদিত কাব্য আমপায়ায় বেশ কয়েকটি উল্লেখযোগ্য সূয়য় অনুবাদ উদ্বৃত্ত কয়ে আময়া বিচায়-বিশ্লেষণ কয়তে প্রয়াস চালিয়েছি যে নজরুল ইসলামের অনুবাদ আকরিক অথচ কাব্য মাধুর্যমুক্ত নিঃসন্দেহে। যদিও অর্থের দিকে দৃষ্টি রাখতে গিয়ে কবি শিয়েয় দিকে সদা সচেতন হতে পায়েননি। তথাপি সার্বিক বিবেচনায় নজরুল ইসলামের কিছু অনুবাদ মূলতঃ শেষের দিকে পূর্ণাঙ্গ শিয়্লসন্দত না হলেও অধিকাংশ সূয়াই সার্থকতায় দাবীদায়। কুয়আনুল কায়ীয়েয় গায়্টার্যপূর্ণ, মানব জীবনেয় কয়ণীয় উপদেশ সম্পর্কিত যে পর্যালোচনা য়য়েছে তা ভাষানুবাদ কয়া যায়, কিয়্ত শিয়্লিততারে আকরিক অনুবাদ বিশেষতঃ কুয়আন শয়ীফেয় মত বিশ্লের সর্বশ্রেষ্ঠ ধর্মমন্তেয় কাব্যয়প দেয়া ততটা সহজ ব্যাপার নয়। বলাবাহুল্য যে, একেরে আমাদেয় জাতীয় কবি কাজী নজরুল ইসলাম ধর্মীয় দিকটি অত্যন্ত সতর্কতায় সাথে য়লা কয়তে গিয়ে যথাযথ আক্রয়িক অনুবাদ কয়তে দায়ণভাবে সচেই হয়েছেন। এতে ধর্মীয় দিক কোথাও ক্ষুণ্ণ হয়িন। উপয়য়্ত নজরুল ইসলামেয় ইসলামী চিন্তাধায়া কাব্যে সক্ষারিত হয়ে এর ধর্মীয় মূল্য অনেক বৃদ্ধি পেয়েছে এবং কবিয় কাব্যবাধের অত্যন্ত চমৎকার স্বাক্ষর পাওয়া গেছে।

১২০. 'কাব্য আমপারা', উৎসর্গ, পৃ. ২৮৮।

১২১. 'কাব্য আমপারা', শানে নুজুল, পৃ. ৩২৭-৩৪০।।

# বিতীয় পরিচ্ছেদ নবী-রাসূল প্রশন্তিমূলক 'না'ত' ও 'মরু-ভাক্ষর'

### ১. নাত-ই-রাসূল

মহানবী হযরত মুহামন মুক্তকা (সা.) এর আদর্শ জীবন-চরিতের বিভিন্ন দিক নিয়ে কাজী নজকল ইসলাম অসংখ্য কবিতা ও ইসলামী গান বিশেষতঃ নবী-রাসূল প্রশন্তিমূলক নাত রচনা করে বাংলা সাহিত্যে এক নতুন দিগন্ত উন্মোচন করেছেন। রাসূলুল্লাহ (সা.) এর প্রতি অকৃত্রিম শ্রদ্ধা, প্রগাঢ় তালবাসা, স্বদয়ের আর্তি ও পূর্ণ ভক্তি প্রকাশ পেয়েছে কবি নজক্রল ইসলামের না'ত-ই-রাসূল রচনায়। এসব ইসলামী কবিতা, গান ও না'ত নবী প্রেমিক কবি-মনের এক অনুশম ভক্তিরস স্নাত আলেখ্য।

নজরুল ইসলামের পূর্বে দু'একজন মরমী কবি না'ত রচনা করলেও রূপগত এবং গুণগত দিক দিয়ে এতটা সাফল্য অর্জন করেননি। কিন্তু নজরুল ইসলাম না'ত সাহিত্যে এক নতুন উদ্দীপনা ও আলোড়ন সৃষ্টি করেন। তিনি অভিনব রূপ-বৈচিত্রে, সূ্র-ছন্দে হিল্লোলিত করে সমগ্র বাঙালী মুসলিম চিন্তকে স্পন্দিত করে মহা বিপ্রবাত্যক অবদান রাখতে সক্ষম হন। ২২২

ইসলামে যেমন এক আল্লাহ তা'আলার প্রতি ঈমান আবশ্যক, তেমনি রাস্লের প্রতি বিশ্বাস স্থাপনও অবশ্যই প্রয়োজন। আল্লাহ রাব্বুল আলামীন যেমন তাঁর সৃষ্ট জীবজগতের অনন্ত প্রশংসার হকদার তেমনি তাঁর প্রিয় বাব্দা ও রাস্ল হবরত মুহান্মদ (সা.) এর প্রতি দরুদ ও সালাম পাঠও মুমিন মুসলমানদের একান্ত আবশ্যক। আল্লাহ রাব্বুল আলামীন পবিত্র কুরআনে তাই তাঁর রাস্লে করীম (সা.) এর প্রতি শ্রদ্ধা নিবেদন ও দরুদ পাঠের জন্য আহ্বান জানিয়ে ইরশাদ করেছেন : ১২৩ কি তাঁর নিক্তি ক্রাই তোমাদের জন্য রাস্লুলাহ (সা.) এর মধ্যে রয়েছে সর্বোত্ম তিরিত্রের আদর্শ।"

সুতরাং সাহিত্যের ক্ষেত্রে নজরুল ইসলাম এ কাজটি অত্যন্ত যোগ্যতা ও সৃষ্টি কুশলতার সাথে সুসম্পন্ন করেছেন। বস্তুতঃ রাস্লুল্লাহ (সা.) তাওহীদের শিক্ষার আলোকে মানব সমাজে সাম্য-মৈত্রী ও আতৃত্ব প্রতিষ্ঠা করেছিলেন, তাই মহানবী হযরত মুহান্দদ (সা.) এর নির্দেশিত পথই মানুবের মুক্তির পথ, নবীজির মানবতাবোধই মানব জাতির আদর্শ; একথাই কবি কাজী নজরুল ইসলাম তাঁর নবী-রাস্ল প্রশন্তিমূলক ও মহিমা প্রচারক না'ত, ইসলামী গান ও কবিতার নামাভাবে প্রকাশ করেছেন। এতহ্যতীত মহানবী হযরত মুহান্দদ (সা.) কে নজরুল ইসলাম তাঁর কবিতার বিভিন্নরূপে কল্পনা করেছেন। কখনও তিনি নবী করীম (সাঃ) কে কল্পনা করেছেন সাকী রূপে,-যিনি দুনিরার মানুষকে তাওহীদের সুরা পরিবেশন করেছেন। কখনো নবীজিকে কল্পনা করেছেন জগতের সকল পাপী-তাপীদের প্রেমিকরূপে, আবার কখনো ধনী-দরিল্র সব মানুবের মুক্তিলাতারূপে এবং এরূপ ভেবেই অকুষ্ঠচিত্তে মহানবী হযরত মুহান্দদ (সা.) এর মাম, মাহাত্য্য ও গুণকীর্তণ করেছেন।

আবার কখনো মহানবী (সা.) এর জননীরূপে পৃথিবীকে কল্পনা করেছেন, আর রাস্ণুল্লাহ (সা.)কে কল্পনা করেছেন মানবতার মূর্ত প্রতীকরূপে, দুনিয়ার শ্রেষ্ঠ সন্তানরূপে। নজরুল ইসলাম বিভিন্নভাবে মহানবী (সা.) এর কল্পচিত্র এঁকেছেন, কিন্তু কবি হৃদয়ের পরিতৃত্তি যেন পূর্ণতা পাচ্ছেনা।

১২২. আবদুল মুকীত চৌধুরী সম্পাদিত, নজরুল ইসলাম: ইসলামী গান, পৃ. ১৬৫।

১২৩. আল-কুরআন, সূরা আল-আহ্যাব: ৩৩, আরাভ: ২১।

তাই নজকল ইসলাম বিরচিত নবী-রাস্ল প্রশন্তিমূলক না'ত, গান ও কবিতা এত রসসমৃদ্ধ হতে পেরেছে। বাংলা কাব্য সাহিত্যে এরপ ভক্তিপূর্ণ না'তিয়া আর কেউ রচনা করতে পারেনি। বাঙালী মুসলমানগণ এসব না'ত শুনে কেবল নির্মল আনন্দই লাভ করেনি, আল্লাহ রাক্ষুল আলামীনের প্রতি তাদের ঈমান, ইসলামের প্রতি বিশ্বাস এবং সত্যের প্রতি আনুগত্যও বলীয়ান হয়েছে। ১২৪

নজরুল ইসলামের ইসলামী গানের মধ্যে নবী-রাসূল প্রশন্তিমূলক না'তের সংখ্যাই বেশী।
নজরুল ইসলাম বিরচিত না'তগুলোকে ধারাবাহিকভাবে সাজালে মহানবী (সা.) এর জীবন ইতিহাসের
উল্লেখযোগ্য অংশ উপস্থাপন করা সম্ভব হবে। নজরুল ইসলাম "মরু-ভান্কর" শিরোনামে হযরত মুহান্দর
(সা.) এর পূর্ণাঙ্গ জীবন-চরিত তথা একখানি সীরাতুর্নী রচনা শুরু করেছিলেন, কিন্তু মহানবী (সা.)
এর নবুওয়াত প্রাপ্তির পূর্ব পর্যন্ত লেখার পর কবি অসুত্ব হয়ে পড়ায় তা সম্পূর্ণ করতে পারেননি। ১৯৫০
সালে তা অসম্পূর্ণ অবস্থায়ই প্রকাশিত হয়। তথাপি নজরুল ইসলামের নবী-প্রশন্তির চূড়া ম্পর্শ করেছে
তাঁর রচিত শতাধিক না'ত-ই-রাসূল-এ। এর প্রত্যেকটি এক একটি হারক খণ্ড। কয়েক শ' বছর ধয়ে
লেখা হলেও বাংলা কাব্যে না'ত-ই-রাসূলে ইসলামী চিন্তা-চেতনায় নজরুল ইসলাম যে বিশেষ আঙ্গিক
ও মাধুর্যের সৃষ্টি করেছেন আর কারো বারা তা সম্ভবপর হয়নি। না ত রচনায় এক অনুপম মাত্রার সংযোগ
করে ইসলামী সাহিত্যকে নজরুল ইসলাম বাংলা সাহিত্যের আবশ্যিক অংশ করে তুলেছেন। এটি
নিঃসন্দেহে রাসূলুক্সাহ (সা.) এর প্রতি কবির অপরিসীম শ্রদ্ধা ও ভক্তির অপূর্ব নিদর্শন।

ইসলাম ধর্মের প্রবর্তক ও প্রচারক মহানবী হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) জগতের প্রতিটি ধর্মপ্রাণ মুসলমানের প্রাণাধিক প্রিয়। মানবতার মুক্তিদৃত এই মহাপুরুষ কবি নজরুল ইসলামেরও অত্যন্ত প্রিরভাজন। রাসূলুদ্ধাহ (সা.) কে নিয়ে নজরুল ইসলাম যেমন বহু কবিতা ও ইসলামী গান রচনা করেছেন, তেমনি নবী করীম (সা.) এর প্রশন্তিমূলক বহু না ত-ই-রাসূল রচনা করেছেন। বিশ্বনবী (সা.) এর প্রতি এক অনাবিল ভক্তি ও শ্রদ্ধা মিশ্রিত আনন্দ-উল্লাস এসব রচনার উপজীব্য।

### আবিৰ্জাব

মহানবী হযরত মুহান্দদ মুস্তফা (সা.) এর আবির্ভাবে দুনিয়ার সকলেরই মন-প্রাণ আনন্দে ভরপুর, খুশীতে বাগবাগ। আবির্ভাব প্রসঙ্গে নজকল ইসলামের একটি অত্যন্ত জনপ্রিয় ইসলামী সঙ্গীতে শিশু নবীকে 'শিশু ইসলাম' হিসেবে চিত্রিত করা হয়েছে। রাস্লুরাহ (সা.) এর ওভাগমনে আনন্দ-উল্লাসে আকাশ, বাতাস, পৃথিবীর সমস্ত ধূলিকণায় সর্বত্রই আলোড়ন ছন্দ-দোলা ছাপানো অভিব্যক্তির ভাবলোকের মনোরম পরিবেশ বর্ণনা করে কবি গাইলেন:

অভিত্বনের প্রিয় মোহান্মদ এলরে দুনিয়ার
আয়রে সাগর আকাশ বাতাস, দেখবি যদি আয় ॥
ধূলির ধরা বেহেশ্তে আজ
জয় করিল, দিল রে লাজ;
আজকে খুশীর চল নেমেছে ধূসর সাহারায় ॥
দেখ্ আমিনা মায়ের কোলে
দোলে শিশু ইস্লাম দোলে,
কচি মুখে শাহাদাতের বাণী সে শোনায় ॥
১২৫

রাস্লুল্লাহ (সা.) এর আগমনে জড়-চেতন সব কিছুর মধ্যেই আজ চরম পাওয়ার পরম আনন্দের উল্লাস। কবি নজরুল ইসলামও এ আনন্দ উল্লাসের সাথে তাল মিলিয়ে যে অপূর্ব না'ত-ই-

আরু ফাতেমা মোহান্দদ ইসহাক, মুসলিম য়েনেসায় দজরুলেয় অবদান, পৃ. ৫৫।

১২৫. কাজী নজরুল ইসলাম, নজরুল গীতি অখন্ড, পৃ.২২৭: নজরুল ইসলাম: ইসলামী গান, 'না'ত', পৃ. ১৮১।

রাসূল রচনা করেছেন তার শেষ চরণগুলোর অন্ত্যমিলে আরবী শব্দ যোজনার অভিনবত্ব মানুবের হালর মনকে মুহুর্তেই বিস্মরাভিত্তত করে তোলে যেমন-

> নিখিল দরুদ পড়ে লয়ে ও নাম 'সাল্লাল্লাছ আলাইহি অ-নাল্লাম'; জীন-পরী ফেরেশ্তা সালাম জানায় নবীর পায় ॥ <sup>১২৬</sup>

#### শামের মাহাত্ম

রাস্লুক্সাহ (সা.) এর দাদা আবদুল মুন্তালিব ও মাতা আমিনা খাতুনের দেওয়া নাম যথাক্রমে 'মুহাম্মদ' ও 'আহমাদ' কে কবি কাজী নজরুল ইসলাম অসাধারণ মর্বাদা দিয়েছেন। বিচিত্রভাবে ঐশ্বর্যে মহান দু'টি নাম প্রতীর্তিত হয়েছে কবির অসংখ্য কবিতা ও ইসলামী গজল-গানে। যার কোন কোনটিতে স্ফীতন্ত্ব ও নিগুঢ় আধ্যাত্মিক ধর্মীর অনুভূতি ও চেতনার বহিঃপ্রকাশ ঘটেছে। সব কিছু ছাপিয়ে মহানবী হযরত মুন্তকা (সা.) এর নামের মাহান্যাই এখানে মুখ্যরূপে প্রতিভাত হয়েছে। কবির ভাবায়:

নাম মোহাম্মদ বোল রে মন, নাম আহমদ বোল্
যে নাম নিয়ে চাঁল-সিতারা আস্মানে খায় দোল ॥
পাতার ফুলে যে নাম আঁকা, ত্রিভূবনে যে নাম মাখা,
যে নাম নিতে হাসীন্ উষার রাঙে রে কপোল ॥
যে নাম গেয়ে ধায়রে নদী, যে নাম সদা গায় জলিধি,
যে নাম বহে নিরবধি পবন-হিল্লোল ॥
যে নাম বাজে মরু সাহারায়, যে নাম বাজে শ্রাবণ-ধারায়,
যে নাম চাহে কা বার মস্জিদ, মা আমিনায় কোল॥ ১২৭

হ্বরত মুহাম্মদ (সা.) এর নামের ঐ মাহাত্ম্য কেবল সাধকরাই গভীরভাবে উপলব্ধি করতে পারেন। বিচিত্র অনুভবের ভক্তিরস ও চিন্তের নিবেদনের সুর এই ইসলামী সঙ্গীত তথা না ত-ই-রাসূল' কে অসামান্যতা দান করেছে। রাসূলে করীম (সা.) এর নামের গুরুত্ব, মাহাত্ম্য, গৌরব-মহিমা এমনভাবে বাংলা না ত-ই-রাসূলে আর কোথাও পরিলক্ষিত হয় না। নবী প্রেমিক কবি নজরুল ইসলাম তাই দিওয়ানা হয়ে মুর্শিদের নাম ধরে গাইলেন:

ভৌহিদের মুর্শিদ আমার মোহাম্মদের নাম।

মুর্শিদ মোহাম্মদের নাম।

ঐ নাম জপিলেই বুকতে পারি খোদাই ফালাম,

মুর্শিদ মোহাম্মদের নাম।

ঐ নামেরই রশি ধরে যাই আল্লার পথে,

ঐ নামেরই ভেলার চড়ে ভাসি নূরের স্রোতে,

ঐ নামেরই বাতি জ্বেলে দেখি লৌহ আরশ-ধাম

মুর্শিদ মোহাম্মদের নাম॥ ১২৮

হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) কে একাধারে কবিতা, ইসলামী সঙ্গীতে গানের পাখী বুলবুলি হিসেবে দেখা, অনুগামীদের ভ্রমর কল্পনা করার পাশাপাশি 'সাহারার দগ্ধ বুকে' গুলিন্তান রচনার চমকপ্রদ চিত্রকল্প এবং অতুলনীর সজীবতা ও স্থিগ্ধতার ভরে উঠেছে। এ ছাড়াও নবী করীম (সা.) এর কদম

১২৬. প্রাতক্ত।

১২৭. কাজী নজরুল ইসলাম, 'জুলফিকার: বিভীয় খণ্ড', নজরুল রচনাবলী, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ১৯৩।

১২৮. আতক্ত, পৃ. ১৯০; নজরুল ইসলাম: ইসলামী গান, 'না'ত', পৃ. ২২৩।

মোবারক, বসরার গোলাপ, বুলবুলি, চন্দ্র, সূর্য, নূরের জ্যোতি প্রভৃতির সাথে প্রকৃতির ক্লেহ-কোমল কমনীয়রূপে আকাশমন্তলী শ্রদ্ধায় ও ভক্তিতে ভরে অবনমিত হয়ে মূর্ত হয়েছে। কবির ভাষায়ঃ

মোহাম্মদ নাম জপেছিলি বুলবুলি তুই আগে
তাই কি রে তোর কঠের গান এমন মধুর লাগে ॥
গুরে গোলাব নিরিবিলি, বুঝি নবীর কদম ছুঁরেছিলি
তাই তাঁর কদমের খোশ্বু আজও তোর আতরে জাগে।
মোর নবীরে লুকিরে দেবে, তাঁর পেশানীর জ্যোতি মেখে
গুরে ও চাঁদ, রাঙলি কি তুই গজীর অনুরাগে।
গুরে ক্রমর, তুই কি প্রথম চুমেছিলি নবীর কদম,
আজও গুণগুনিরে সেই খুশী কি জানাস্ রে গুলবাগে॥
১২৯

আশেকে রাস্ল তথা নবী-প্রেমিক কবি নজরুল ইসলাম তাঁর প্রাণপ্রিয় নবীকুল শিরোমণি হযরত মুহাম্মদ (সা.) এর নাম জপে মনের ক্ষুধা-ভৃঞা-জ্বালা নিবারণ করতেন। নবী প্রেম সম্পর্কিত 'মোহাম্মদ নাম যতই জপি' শীর্ষক না'ত-ই-রাস্লে কবির এহেন ভালবাসার উচ্ছ্যোসিত বহিঃপ্রকাশ ঘটেছে। কবি বলেছেন:

মোহাম্মদ নাম বতই জপি ততই মধুর লাগে নামে এত মধু থাকে কে জানিত আগে ॥ ঐ নামেরই মধু চাহি, মন ভোমরা বেড়ার গাহি আমার ক্ষুধা-ভুক্কা নাহি, ঐ নামের অনুরাগে ॥ ১৩০

#### আহ্মাদ ও মুহাম্মদ নামকরণ

মহানবী (সা.) এর 'আহমাদ' দিয়ে ততটা নর। আরবী অভিধানে 'মুহাম্মদ' শলটি থাকলেও নাম থিরেছে 'মুহাম্মদ' দেরটি নিয়ে ততটা নর। আরবী অভিধানে 'মুহাম্মদ' শলটি থাকলেও নাম হিসেবে এতদিন কোন গোত্র, সম্প্রদার বা গোষ্ঠী তাদের সন্তান-সন্ততির জন্য তালিকাভুক্তি করেননি। হযরতের পিতামহ আবদুল মুন্তালিবই সর্বপ্রথমে আরবের তৎকালীন প্রথাবদ্ধ রীতিকে অগ্রাহ্য করে প্রাণপ্রিয় দৌহিত্রের নাম রেখেছিলেন 'মুহাম্মদ' অর্বাৎ চির প্রশংসিত। আর মা আমিনা খাতুন স্বর্গীর কেরেশতাদের নিকট থেকে স্বপুযোগে প্রাপ্ত হয়ে শিশুপুত্রের নাম রাখেন আহমাদ'। কিন্তু সমগ্র বিশ্বব্যাপী নবীজি হয়রত মুহাম্মদ (সা.) নামেই সমধিক খ্যাত। উপরন্ত পবিত্র কলেমার শেবে 'মুহাম্মাদুর রাস্লুক্লাহ' দিরেছেন।

ক্রিন্তাপ্রতাপণ আহমাদ' এর কথা বললেও আল্লাহ পাক জনগণের রায় বা সুপারিশকে অগ্রাধিকার দিয়েছেন।

বুগে বুগে সৃফীতান্ত্বিক বা আধ্যাত্মিকতাবাদীগণ 'আল্লাহ' ও আহমাদ' এর মধ্যে যোগস্ত্রিতা আবিষ্ণারের প্রয়াস চালিরেছেন। তত্ত্বাদীগণের ধারণা মূলতঃ 'আহাদ' 'আহমাদ' (চরম প্রশংসাকারী) এরই অংশবিশেষ। সৃফীদের মত অনুযায়ী যে আহমাদ সেই আহাদ। ১০১ মহান আল্লাহর নিরানকাইটি বিশিষ্টতাজ্ঞাপক ও আত্মপরিচর সূচক নামের মধ্যে 'আল-আহাদ' অন্যতম-যার অর্থ এক বা অদ্বিতীয়।

১২৯. বনজী নজরুল ইসলাম, 'বনগীডি', নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, সংযোজন, পৃ. ২৭৬-২৭৭।

১৩০. প্রাতক্ত, পৃ. ২৭৪; নজরুল ইসলাম: ইসলামী গান, 'না'ড', পৃ. ২২০।

১৩১. শাহাবুদ্দীন আহমন, ইসলাম ও নজরুল ইসলাম, পৃ ৩৩; লাল মোহাম্মন দিদার, নজরুল সঙ্গীতে মহানবী: বিচিত্র অনুভবে', কাজারী ইশিরার, নজরুল জন্মশত বার্ষিকী মারক, (ঢাকা: নজরুল জন্মশত বার্ষিকী জাতীয় কমিটি, ১১ জৈটে, ১৪০৬/২৫ মে, ১৯৯৯), পৃ. ৪০২।

নজরুল ইসলামের বিখ্যাত একটি ইসলামী সঙ্গীতে এ নিওঢ় সৃফীতত্তি প্রকাশ পেরেছে, যেখানে 'আহমাদ' নাম সম্পর্কে কবি লিখেছেন:

মিম্ হরফ না থাকলে যে আহাদ নামে মাখা যার শিরিণ শহদ, নিখিল প্রেমাস্পদ আমার মোহাম্মদ ত্রিভূবন উজালা ॥ ১৩২

উদ্ধৃত অংশে 'আহাদ' ও 'আহমাদ' এর মধ্যে কবি গুধু মিন' হরফটিকে অতিরিক্ত বলে বিবেচনা করেছেন। তিনি রাস্লুল্লাহ (সা.)কে আল্লাহ পাকের অসীম নূরের একটি অংশ হিসেবে দেখেছেন। কেননা সমগ্র বিশ্বজগত তো মহান আল্লাহর নূরের তরঙ্গে প্রতিনিরত দোলুল্যমান বলে সূফী-সাধকগণ মনে করেন। কবি-কল্পনায় সেই দর্শন তত্ত্বের প্রাধান্য লক্ষ্য করা যায়। সূফীতত্ত্বের উচুন্তরে আপন সাধনাবলে যারা আরোহণ করতে পারেন, তারাই কেবল আল্লাহ পাকের ঐ অসীম নূরের তরঙ্গ বচক্ষে প্রত্যক্ষ করে বিশ্মরে অভিভূত হয়ে পড়েন। যে সাধন-মার্গে বিচরণ করতে গিয়ে সূফী সাধক মনসুর হাল্লাজ আল্লাহ তা'আলার ঐ রূপ বা অসীম উজ্জ্বল নূরের সন্ধান পেয়েছিলেন এবং এতদর্শনে আত্মহারা হয়ে গিয়েছিলেন প্রকৃত অবস্থা এরচেয়েও দু' ধাপ উপরে বলে সতর্ক সৃফীবাদীগণ অনেকেই মনে করে থাকেন। নজরুল ইসলামের অনুরূপ আর একটি ইসলামী গানে সৃফীবাদের অন্যতম প্রবক্তা মনসুর হাল্লাজের প্রসঙ্গটি উত্থাপিত হয়েছে;

আহ্মদের ঐ মিমের পর্দা উঠিরে দেখ্ মন
আহাদ্ সেথা বিরাজ করেন হেরে গুণীজন।
যে চিন্তে পারে রয় না যরে হয় সে উদাসী,
সে সকল ত্যজি ভজে গুধু নবীজির চরণ ॥
ঐ রপ দেখেরে পাগল হ'ল মন্সুর হায়াজ্
সে 'আনাল হক' 'আনাল হক' বলে ত্যজিল জীবন ॥

>>>>

উপরোক্ত সৃকীতত্ত্ব মিশ্রিত দু'টি ইসলামী সঙ্গীতেই কবির আধ্যাত্মিক, তাত্ত্বিক ও দার্শনিক প্রজ্ঞার পরিচয় পাওয়া যায়। উপরক্ত হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) এর নাম যে কেন এত মর্যাদার এবং দরং বিশ্বপ্রষ্টা আল্লাহর নামের সঙ্গে কেন তাঁর নাম (লা-ইলাহা ইক্লাক্সছ মুহাম্মাদুর রাস্লুল্লাহ) বিজড়িত সে সম্পর্কে উক্ত গানে তার সমর্থন মেলে।

রাসূলুল্লাই (সা.) এর প্রশংসিত ও গৌরবস্চক ব্যঞ্জনাধর্মী নাম কত ব্যাপক, বিচিত্র অর্থ ও অভিধায় কাজী নজরুল ইসলাম চিন্তা-ভাষনা করেছেন এবং তাঁর কবিতায় চিত্রণ করেছেন তা রীতিমত অবাক বিশ্ময়ের ব্যাপার। নবীকুল শিরোমণি হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) এর দুনিয়াতে মানবতার ব্রাণকর্তারূপে আবির্ভাবের চিত্রকল্পে কবি অভিনন্দন জ্ঞাপন করে গেয়েছেন:

মারহাবা সৈরদে মন্ধী মদনী আল-আরবী
বাদশারও বাদশাহ নবীদের রাজা দবী ॥
ছিলে মিশে আহাদে, আসিলে আহমাদ হ'য়ে
বাঁচাতে সৃষ্টি খোদার, এলে খোদার সনদ লয়ে;
মানুবে উদ্ধারিলে মানুবের আঘাত সয়ে;
মলিদ দুনিয়ায় আনিলে তুমি গো বেহেশ্তী ছবি ॥ ১০৪

১৩২. নজরুল ইসলাম: ইসলামী গান, না'ত' পৃ. ১৭৪।

১৩৩. কাজী নজরুল ইসলাম, জুলফিকার', নজরুল রচনাবলী, ৩র খণ্ড, পু. ২১৩।

উদ্ধৃত গানেও মহানবী (সা.) এর বৈশিষ্ট্য, স্বাতত্ত্ব্যে ও মহামানবের আদর্শ যেমন প্রতিফলিত হয়েছে তেমনি আল্লাহ পাকের মহৎ উদ্দেশ্যও ব্যক্ত হয়েছে। এখানেও 'আহাদ' এরই বিশেষ অংশ যে 'আহমাদ' তা-ও বিশেষভাবে সুস্পষ্ট ও উজ্জ্বল হয়ে উঠেছে।

নবী করীম (সা.) এর গরিমাদীপ্ত যে সকল প্রশংসাসূচক ও ব্যঞ্জনাধর্মী নাম ও নামের সাথে গুণবাচক বিশেষণ ব্যবহৃত হয়েছে তা নবীজিকে উপলব্ধির জন্য অতিসামান্যই বটে। স্বরং আল্লাহ রাক্ষুল 'আলামীন পবিত্র কুরআনুল কারীমে যে সব বিচিত্র সম্বোধনে তাঁর পিয়ারা হাবীবকে সন্মানিত করেছেন তন্মধ্যে আহমাদ, মুহাম্মদ, রাসূল, হাবীব, দোন্ত এবং বিশেষ করে কম্বলধারী (কম্লিওয়ালা) বা বিদ্রাবৃত ব্যক্তি' প্রভৃতি উল্লেখযোগ্য। না'ত-ই-রাসূল, কবিতা ও ইসলামী সঙ্গীতে এমনি প্রয়োগে বৈচিত্র্য প্রত্যাশী শব্দভান্ডারী কবি নজকল ইসলাম যেন আরবী-কারসী ও ইসলামী পরিভাবার শব্দ কোষ ও ঐতিহ্য উজাভ় করে রাস্লুল্লাহ (সা.) এর জীবন-চরিতের সুকুমার গুণাবলীর সকল ন্তর বিনয় ও ভক্তি শ্রদ্ধান্তরে লপর্শ করার প্রয়াস পেরেছেন। কবির ভাবায়:

মোহাম্মদ মোন্তকা সাল্লে আলা
তুমি বাদশার ও বাদশাহ কমলীওয়ালা ॥
পাপে-তাপে পূর্ণ আঁধার দুনিয়া
হ'ল পূণ্য বেহেশ্তী নূরে উজালা ॥
'য়্যা উন্মাতি, য়্যা উন্মাতি' কেলা তুমি
কাঁদিবে খোদার পাক আরশ চুমি-'
পাপি উন্মত-ত্রাণ তব জপমালা ॥
করে আউলিয়া আম্মিরা তোমারি ধ্যান,
তব গুণ গাহিল নিজে আল্লাহ তা'লা ॥

>০০

নবী করীম (সা.) এর পবিত্র নাম 'মুহাম্মদ' ও 'আহমাদ' এবং অনুবন্ধ হিসেবে দোরেল, কোরেল, ক্রমর, সূর্য, চন্দ্র, বুলবুলি, গোবি, সাহারা প্রভৃতি অসংখ্য কবিতা ও ইসলামী সঙ্গীতে ব্যবহৃত হরেছে। তাইতো নজরুল ইসলামের উপমায় ভাবে ও ভাবায় এবং অতলস্পর্শী ভাবানুভৃতি সমন্বিত চিত্রকল্পে প্রায় অধিকাংশ না'ত-ই-রাসূল অসাধারণ সৃষ্টি বলে প্রতীয়মান হয়। হবরত মুহাম্মদ (সা.) কে পারস্যের অতি প্রিয় পাখী বুলবুলির সাথে তুলনা করে কবি গেয়েছেন;

হে মদীনার বুলবুলি গো গাইলে তুমি কোন গজল,
মক্রর বুকে উঠল ফুটে প্রেমের রঙিন গোলাপ দল ॥...
সাহারার দগ্ধ বুকে রচলে তুমি গুলিন্তান,
সেথা আসহাব সব ভ্রমর হয়ে শাহালাতের গাইল গান ॥
দোরেল কোকিল দলে দলে আল্লা-রসূল উঠল বলে,
আল-কোরআনের পাতার কোলে খোদার নামের বইল চল ॥ ১০৬

১৩৪. নজরুল ইসলাম: ইসলামী গান, 'না'ত', পৃ. ২৩২; কাজী নজরুল ইসলাম, 'গুলবাগিচা', নররুল রচনাবলী, ৩র খণ্ড, পু. ৪০১-৪০২।

১৩৫. সজরুল ইসলাম: ইসলামী গাদ, 'না'ড', পৃ. ২৩৩: কাজী নজরুল ইসলাম, 'ওলবাগিচা', নজরুল রচনাবলী, ৩র খণ্ড, প. ৪০২।

১৩৬. কাজী নজরুল ইসলাম, বদগীতি', নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ.২৭৩; ইরানী কবি হাফিজের দীওয়ান ও ওমর খৈয়ামের রুবাই-তে শরাব-সাকীর সঙ্গে পাখী হিসেবে বুলবুলিয় একটি বিশেষ মর্যাদা রয়েছে। উক্ত দু'জন বিশ্বখ্যাত ফারুসী কবি বাঙালী কবি কাজী নজরুল ইসলামের অত্যন্ত প্রিয়ভাজন ছিলেন। বাদের অসাধারণ প্রভাব নজরুল ইসলামের গজল গানে পরিলক্ষিত হয়। এতছাতীত বিখ্যাত বসরার গোলাপও কবি অনেক গানে অনুষদ্ধ হিসেবে ব্যবহার করেছেন। নূলতঃ বুলবুল পাখীর প্রতি নজরুল ইসলামের আবাল্য একটি

হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) কে উপরোক্ত ইসলামী সঙ্গীতে, গানের পাবী বুলবুলি হিসেবে দেখা, অনুরামীদের প্রমর কল্পনা করার এবং 'সাহারার দগ্ধ বুকে' গুলিস্তান রচনার চিত্রকল্প এক অতুলনীর সঞ্জীবতা ও স্লিগ্ধতায় তরে উঠেছে।

#### সাহারার ফুল

কবি কাজী নজরুল ইসলাম আমাদের প্রিয়নবী হ্বরত মুহান্মদ (সা.) কে সাহারায় ফুটভ ফুল 'রঙিন গুলে লালা' হিসেবে চিত্রায়িত করে ১২ পংক্তিবিশিষ্ট একটি ছোট অথচ অনন্য সাধারণ ইসলামী সঙ্গীত রচনা করেছেন। কবির সুরারোপিত ও শিল্পী আব্বাস উন্দীন আহমদ (১৮৭১-১৯৫৯ খ্রি.) এর কঠে গীত এই দুরহ শিল্পকর্মটি যারা সঙ্গীতাকারে রেকর্ভ গুনেছেন তাঁরা একবাক্যে নীকার করবেন, না তাঁটর বালীর সারল্য, উপমা ও আদিগন্ত ত্রিভূবন স্পর্শী জ্যোতিদীপ্ত চিত্রকল্প এবং এর ভাবসম্পদ ও আন্তরিক আবেদন-আকুলতার ব্যাপ্তি ও গভীরতার প্রকৃত তাৎপর্য। এ অসাধারণ গরীমাদীপ্ত না ত-ই-রাসূলখানি স্কীবাদ ও ভক্তিমার্গের জন্ম দিয়েছে। কবি 'সাহারার ফুল' শিরোনামে মহানবী (সা.) সম্পর্কে লিখেছেন;

সাহারাতে ফুটল রে ফুল রঙিন গুলে-লালা ।
সেই ফুলেরই খোশ্বুতে আজ দুনিয়া মাতোয়ালা ॥ ....
সেই ফুলেরই রঙশ্নীতে আরশ কুশী রওশন ,
সেই ফুলেরই রঙ লেগে আজ ত্রিভ্বন উজালা ॥
চাহে সে ফুল জিন্ ও ইন্সান্ হুর-পরী ফেরেশতায়,
ফকীর দরবেশ বাদশাহ চাহে করতে গলার মালা ॥
চেনে রসিক ভোম্রা বুলবুল সেই ফুলের ঠিকানা,
কেউ বলে হ্বরত মুহাম্মদ কেউ বা কম্লীওয়ালা ॥ ১০৭

ধূসর মরুভূমি প্রভাবিত আরব জাহানের পবিত্র মক্কা নগরীর অভিজাত কুরাইশ বংশে রাস্লুল্লাহ (সা.) এর আবির্ভাবে যে অবিশ্বরণীয় পরিবর্তন এলো কবি তারই সার্থক চিত্রকল্প অসংখ্য কবিতা ও ইসলামী সঙ্গীতে অংকন করেছেন। সাহারা মরুভূমি, তকনো গাছ, বিরান মূলুকের উল্লেখের পাশাপাশি বাদ, গুলিন্তান, ছোঁওয়ায়, আবাদ, মুঞ্জরিল, প্রাণ, ওল, গুলজার এবং একটি অত্যান্চর্য প্রয়োগ 'মক্কাতে আজ চাঁদের বাখান' নিঃসন্দেহে নব-জীবনের গরিচয়বাহী। আরব ভূমির প্রকৃতি-পরিবেশে কবির ইসলামী গজল-গানে এসব প্রসঙ্গ বিচিত্র বিশ্বাসে ও বিন্যাস-নৈপূণ্যে, কল্পনা চিত্রে, ভাবে ও ভাষার সামল্যে, অর্থ দ্যোতনায় এবং এক পরিচছনু রূপ-মাধুর্যে বায়ে বায়ে ঘুরে ফিরে এসেছে। যিনি বিশ্বের সর্বশ্রেষ্ঠ আদর্শ মহামানব হিসেবে অভিনন্দিত হবেন, তাঁর আগমনে সর্বত্রই একটা বৈশিষ্ট্য বা খাতত্র্যের ছোঁওয়া বা ছায়া পড়বে; কবির এমন কল্পনা নিতান্তই অসঙ্গত নয়। তাই বিশ্ববাসীর উদ্দেশ্যে নিবেদিত নাত-ই-রাসূল এ কবির সানন্দ আহ্বান:

সাহারাতে ভেকেছে আজ বান, দেখে যা। মক্রভূমি হ'ল গুলিন্তান, দেখে যা।

দুর্বার আকর্ষণ ছিল। এগার/বার বছর বয়সের সময় আরবী-কারসী-উর্দু মিশ্রিত কবির গানেও এই বুলবুলি পাঝীর উর্ন্নেধ পাওয়া যায়। এতদসত্ত্বও কবি তাঁর মধ্যম পুত্রের দাম রেখেছিলেন বুলবুল'-যায় নামে উৎসর্গীত হয়েছে রুবাইয়াৎ-ই-হাফিজ'। কবির অন্যতম শ্রেষ্ঠ গীতিমছের নামও 'বুলবুল'। অতএব, হাফিজ ও ওমর ধৈয়ামের কবিতা তাঁকে যেমন এবলভাবে আকর্ষণ করেছিল তেমনি তাদের কবিতার অনুষদ হিসেবে শরাব, সাবল, বুলবুলিকেও তিনি তাঁর জীবনের সর্বপ্তরে যথেষ্ট গুরুত্ব দিয়েছেন।

১৩৭. ব্যাজী নজরুল ইসলাম, 'জুলফিফার', নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ২০৯-২১০; নজরুল ইসলাম: ইসলামী গান, 'না'ভ', পু. ১৭৬।

সেই বানেরই ছোঁওয়ার আবার আবাদ হল দুনিয়া, তক্নো গাছ মুঞ্জরিল প্রাণ, দেখে যা ॥... কাজারী তার বন্ধু খোলার হজরত মোহাম্মদ যাত্রী যারা এনেছে ঈমান, দেখে যা। সেই বানে কে ভাসবি রে আয়, যাবি রে কে ফিরদৌস্, খেয়াঘাটে ভাকিছে আজান, দেখে যা॥ ১০৮

মহানবী (সা.) এর আবির্জাবে মরু সাহারায় আনন্দের প্রতিক্রিয়া এ গানে প্রতিবিশ্বিত হয়েছে একে এককথায় অসাধারণ বলা যায়। আবির্জাব অঙ্গের অসংখ্য গানে কবি-কল্পনার ক্রুরণ ঘটেছে। নজরুল ইসলামের এরূপ আরেকটি ইসলামী সঙ্গীতের উদাহরণ নেয়া যেতে পারে। কবির ভাষায়:

মক্র সাহারা আজি মাতোয়ারা

হলেন নাজেল তাহার দেশে খোলার রসুল।

যাহাঁর নামে যাহাঁর খ্যানে

সারা দুনিরা দীওল্পানা, প্রেমে মশগুল ॥ ....

ছিল ত্রিভূবন যাহাঁর পথ চাহি

এল রে সে নবী "ইয়া উন্মাতি" গাহি"

যতেক গোম্রাহে নিতে খোদার রাহে"

এল ফোটাতে দুনিয়াতে ইসলামী ফুল ॥ ১০৯

# মহানবী (সা.) এর দূরের জ্যোভি

কাজী নজরুল ইসলাম বিরচিত স্বল্লায়তন বিশিষ্ট রাসূল প্রশক্তিমূলক ইসলামী সঙ্গীতে মহানবী হবরত মুহান্দদ (সা.) এর স্বতঃস্কৃত নূরের জ্যোতির আভা যেন সর্বত্র পরিদৃশ্যমান। এসব গানে বিচিত্র প্রাণবন্ত এবং গতিশীল দ্যুতিমান উপমা ও চিত্রকল্পের ব্যবহারে জন্য প্রখ্যাত কবি-সাহিত্যিক লেখক ও নজরুল গবেবক আবদুল মান্নান সৈরদ (জন্ম -১৯৪০ খ্রি.) নজরুল ইসলামকে চিত্রকল্পের স্ফ্রাট বলে যে আখ্যায়িত করেছেন তা আলৌ অত্যুক্তি নয়। ১৪০

নিম্নান্ধৃত না'ত-ই-রাস্লে মহানবী (সা.)কে মধ্যান্ডের প্রদীপ্ত সূর্যের সাথে বিশেষভাবে তুলনা করা হয়েছে। কিন্তু নবীজির পুতঃপবিত্র চরিত্র ও ব্যক্তি মানসকে আকাশে উদিত চাঁদের সাথে তুলনা করে তাঁর উজ্জ্বতা, স্লিগ্ধতা ও কমনীয়তাকে যে অসাধারণ মর্যালার ও গৌরবে বিভূষিত করা হয়েছে তা নিঃসন্দেহে অনুপম। আসলে মহানবী হয়রত মুহাম্মল (সা.) এর উপমা তিনি নিজেই। উপরক্ত যে সকল জাগতিক, অপার্থিব দৃষ্টিগ্রাহ্য ও ইন্দ্রিরাতীত বন্তু, দৃশ্য ও রূপের সঙ্গে নবীজিকে তুলনা করা হয়েছে; সেক্ষেত্রে উপমেয়র চেয়ে উপমানের ধর্ম ও অর্থগৌরব এবং ভাব সুবমাই হাজার গুণ বৃদ্ধি পেয়েছে। কেননা উপমেয় বয়ং সর্বগৌরবে ও আজঃধর্মে গৌরবান্বিত ও গুণান্বিত। বেমনটি চন্দ্র, সূর্য, আসমান, তারা, ধূলি-গোলাব বুলবুলির অনুষঙ্গে নবী করীম (সা.) এর শ্রেষ্ঠত্ব নজরুল ইসলামের গানের পংক্তিতে পৃংক্তিতে কুটে উঠেছে;

ওরে ও চাঁদ উদয় হলি কোন জোছনা দিতে দেয় অনেক বেশী আলো আমার নবীর পেশানীতে । ওরে রবি! আলোক দিস যত তুই দগ্ধ করিস তত,

১৩৮. বনজী নজরুল ইসলাম, 'গুলবাগিচা', নজরুল রচনাবলী, ৩র খণ্ড, পৃ. ৩৯৭-৩৯৮।

১৩৯. यगजी নজরুল ইসলাম, ' সঙ্গীতাঞ্জলি', নজরুল রচনাবলী, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ৫০১।

১৪০. আবদুল মান্নান সৈয়ন, নজরুল ইসলাম : কবি ও কবিতা, (চাফা: নজরুল একাডেমী, ১ম প্রকাশ, তাত্র, ১৩৮৪/ আগষ্ট, ১৯৭৭), পৃ. ২৫১-২৭৬।

আমার নবী স্নিগ্ধ শীতল কোটি চালৈর মত, সে নাশ করেছে মনের আধার ঈবং হাসিতে ॥ ওরে আসমান। তুই সুনীল হলি জানি কেমন করে, আমার নবীর কালো চোখের একটুকু নীল হ'রে। ওরে তারা তোরা জ্যোতি পেলি নবীর চাউনিতে ॥ ১৪১

অতঃপর আরেকটি গজল-গানে কবি নজরুল ইসলাম প্রাণপ্রিয় নবীজিকে সোনার চাঁলের অনুবলে তুলনা করেছেন, বিনি পথত্রই মানুষের দুর্গত অবস্থা থেকে মুক্তির উপায় উদ্ভাবনের জন্য মলার অনতিদূরে নির্জন হেরা পর্বতের গুহায় ধ্যানমগ্ন, সাধনারত। এই গানটির অসাধারণ কল্পচিত্রে লক্ষ কোটি চন্দ্রের 'অপরূপ জ্যোতিধারা' ও মহানবী হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) অভিনুত্রপে প্রকাশিত হয়েছে এবং নবীজির অত্যুজ্বল আলোক-রশ্মিতে অন্ধকার পৃথিবী বিচিত্র শোভায় দীপ্তিমান হয়ে উঠেছে। যেমনটি কবি গেয়েছেন:

ও কে সোনার চাঁদ কাঁদে রে হেরা গিরি পরে,
শিরে তাঁহার লক্ষ কোটি চাঁদের আলো ঝরে॥
কী অপরূপ জ্যোতির ধারা নীল আসমান হ'ত,
নামে বিপুল স্রোতে,
হেরা পাহাড় বেরে বহে সাহারা মরুর পথে,সেই জ্যোতিতে দুনিরা আজি ঝলমল করে॥
১৪২

এছাড়াও হযরত মুহান্দন (সা.) কে পবিত্র ঈদের চাঁদের অনুষঙ্গে কম্লিওয়ালা বা কম্বলধারী হিসেবে সম্বোধন করা হয়েছে, যাতে নবীকুল শিরোমণির ভক্তের ভক্তি-উচ্ছাস আবেগের গভীর আন্তরিকতা লক্ষণীয়। ঈদের চাঁদের পবিত্রতা, প্রশংসা ও রহমতের সাথে রাস্লুল্লাহ (সা.) এর নামের মাহাত্ম এবং তাঁর ব্যক্তিত্ব, চরিত্র ও অভিনুক্তপে কল্লিত হয়েছে। নবী করীম (সা.) এর উদ্দেশ্যে বাগিচার গোলাপ ফুলের মাল্য রচনার মধ্যে দিয়ে কবির আত্মনিবেদনে যে পরম প্রাপ্তির আনন্দ তা সতিই বিন্ময়কর। কবির ভাবায়:

আমার প্রিয় হজরত নবী কর্ম্পিওরালা বাঁহার রওশনীতে দ্বীন-দুনিরা উজালা ॥ বাঁরে খুঁজে কেরে কোটি গ্রহ-তারা, ঈদের চাঁদে বাঁহার নামের ইশারা, বাগিচার গোলাব গুল গাঁথে বার মালা ॥<sup>১৪৩</sup>

### মা আমিনার কোলে শিতনবী

সমগ্র বিশ্ব যখন তিমির আঁধারে নিমগ্ন তখন সেই বনীভূত অন্ধকারকে বিদূরিত করার জন্য তিমির বিনাশী জ্যোতিপ্রাপ্ত আদর্শ মহাপুরুবের আবির্ভাব অত্যাবশ্যক হরে দাঁড়ায়। সেই জ্যোতিপ্রাত মহামানবকে কবি নজকল ইসলাম তুলনা করেছেন 'ফাগুন-পূর্ণিমা-নিশীথে যেমন আসমানের কোলে রাঙা-চাঁদ দোলে'। নূরের সমুদ্রে প্লান করে কে এই নতুন অতিথি, কে এই বেহেশ্তের নূর, যার আবির্ভাবে আজ ভূলোক-দ্যুলোকে এমন পুলক শিহরণ জেগে উঠল কবির হৃদয় রাজ্যে। আর তাই মহানবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) কে পবিত্র নূর তথা জ্যোতি বা আলোক প্রাপ্ত হিসেবে অভিহিত করে ইসলামী সঙ্গীতে কবির সানন্দ আহ্বান:

১৪১. কাজী নজরুল ইসলাম, 'জুলফিকার: দ্বিতীয় খণ্ড,' নজরুল রচনাবলী, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ১৮৩।

১৪২. প্রাতক, পৃ. ১৮৪।

১৪৩. নজরুল ইসলাম: ইসলামী গান, 'না'ত', পু. ২২৯।

ন্রের দরিয়ায় সিনান করিয়া
কে এল মঞ্চায় আমিনার কোলে।
জারাতের আজ খোলা দরওয়াজা পেয়ে
ফেরেশতা আম্বিয়া এসেছে খেয়ে,
তহরীয়া বেঁখে ঘোরে দরুদ গেয়ে
দুনিয়া উলমল, খোদার আরশ উলে॥
এল রে চির চাওয়া, এল আখেরে নবী
সৈয়দে মঞ্জী-মদনী আল-আরবী,
নাজেল হয়ে সে-যে ইয়াকুত রাঙা ঠোঁটে
শাহাদাতের বাণী আখো আধো বালে॥
১৪৪

মা জনদী আমিনার কোলে শিশুনবী হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) যে কত সুন্দর নজরুল ইসলামের অসংখ্য ইসলামী গানে তা প্রমাণিত হয়েছে। মারের কোলের এই অসাধারণ শিশুকে বিচিত্র অনুভবে কবি তাঁর আরেকটি গানে তা সুন্দরভাবে প্রকাশ করেছেন। স্বর্গ-মর্ত্য-মথিত গানটির উপমা, রপকার্য, চিত্রকলা, ভাবের গভীরতা ও কথামালার সারল্য মুহুর্তেই পাঠক চিত্তকে নিঃসন্দেহে এক অপার্থিব আনন্দে অভিভূত করে তোলে। এই গানটিতে হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) সম্পর্কে এমন অসাধারণ উক্তি করা হয়েছে, যা উচ্চ ভাব, মহৎ কবি-কল্পনা ও সার্থক শিল্প-কর্মের মর্যাদা লাভ করেছে। নজরুল সঙ্গীতে বিশেষতঃ না'ত-ই-রাস্পের মধ্যে এ গানটিকে সেই অর্থে অনবদ্য বললে অত্যুক্তি হবে না। বিশেষ করে এর শেষ তবকটি 'এল ধরার ধরা দিতে সেই সে নবী / ব্যবিত মানবের ধ্যানের ছবি' চরণহার পরশ্মণিতুল্য। মহানবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) এর সুমহান ব্যক্তিত্ব ও চরিত্র-আদর্শ এবং সমগ্র কর্মজীবন নির্যাতিত ব্যবিত মানবেরভাগীর জন্য যেন এবং মহাকাব্যিক অভিব্যক্তি প্রকাশিত হয়েছে। বিখ্যাত গানটির প্রথম কয়েকটি পর্যক্তি উদ্ধৃত হল,

তোরা দেখে যা আমিনা মারের কোলে
মধু পূর্ণিমারই সেথা চাঁদ দোলে,
যেন উষার কোলে রাঙা রবি দোলে ॥
কুল মাখলুকে আজি ধ্বনি উঠে, কে এল ঐ ,
কালেমা শাহাদাতের বাণী ঠোটে, কে এল ঐ,
খোদার জ্যোতি পেশানিতে ফোটে, কে এল ঐ,
আকাশে গ্রহ-তারা পড়ে লুটে, কে এল ঐ,
পড়ে দরুদ ফেরেশ্তা, বেহেশতে সব দুয়ার খোলে ॥
মানুবে মানুবে অধিকার দিল যে জন,
"এক আল্লাহ ছাড়া প্রভু নাই" কহিল যে জন,...
এল ধরায় ধরা দিতে সেই সে নবী,
ব্যথিত মানবের ধ্যানের ছবি,
আজি মাতিল বিশ্বনিখিল মুক্তি কলরোলে ॥ ১৪৫

রাস্লুরাহ (সা.) সম্পর্কিত প্রশন্তিমূলক বা গুণকীর্তণমূলক এ সকল ইসলামী কবিতা ও গানে মহানবী (সা.) কে বিচিত্রভাবে দেখা, অনুভব ও উপলব্ধি করার গভীর আন্তরিক প্রচেষ্টাই প্রতিফলিত হরেছে। কবির ইসলামী চিন্তাধারা ও বহুমাত্রিক দৃষ্টিভঙ্গীতে নবী করীম (সা.) এর বিচিত্র জীবন, উপদেশ-নির্দেশ, করনো তাঁর চেহারা মোবারক, নবীর চোখ, হাসি, পদ যুগল, ক্ষমের মোহর, মন্তকের

১৪৪. বদজী নজরুল ইসলাম, বদগীতি', নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ২৭১।

১৪৫. वगकी नजरून देननाम, " जूनिककार,", नजरून राजनावनी, ७ रा ४७, পृ.२১৫।

চাদর, কেশওছে, এবং সর্বোপরি তাঁর নামের মাহাত্ম্য এসব ভক্তিপূর্ণ রচনার অজপ্রবার উল্লিখিত হয়েছে। রাস্লে করীম (সা.) এর সুমহান জীবন-চরিত ও রূপ-ঐদ্বর্ধকে বর্ণনা করতে গিয়ে নজরুল ইসলাম প্রারশঃই জ্যোতি, চন্দ্র, সূর্ব, এহ, নক্ষএ, তারকারাজি, নৈসর্গিক প্রকৃতি, মরুভূমি বিশেষতঃ গোবি ও সাহারা , জীব-জদ্ধ (উট, মেব) পাহাড়-পর্বত (বিশেষতঃ কোহ-ই-তুর ও হেরা ), নদ-নদী (দজলা-কোরাত তথা ইউল্লেটিস ও টাইগ্রীস), সমুদ্র (লোহিত সাগর), বায়ু (লু' হাওয়া), পাখি (বিশেষতঃ বুলবুল), ফুল (বসরার গোলাপ), ধূলি-বালি (বিশেষতঃ মঞ্জা-মদীনার), বন্যা প্রভৃতি ব্যাপকভাবে ব্যবহার করেছেন। এ সকল প্রতীক, উপমা, রূপক ও সার্থক চিত্রকল্পের ব্যবহার এবং ভাব-ভাষা ও ছন্দের বৈচিত্রো কবি নজরুল ইসলাম অসামান্য ও অসাধারণ নৈপুণ্য প্রদর্শন করেছেন। ১৪৬ বেমনিভাবে মহানবী হবরত মুহাম্মদ (সা.) এর আবির্ভাবসূচক একটি না'ত-ই-রাস্লে নবীজির জন্মগণ্নে তৎকালীন আরবের কা'বা গৃহের অবস্থা বর্ণিত হয়েছে এবং এই আনক্ষমন মুহূর্তে চন্দ্র-সূর্য-গ্রহ, স্বর্গনর্ত্তার আনক্ষ উচ্ছাসের বহিঃপ্রকাশ ঘটেছে। মানুষের মনের কালিমা দূর করার মানসে হসরকে অধিকতর উজ্জ্বল আলোকে আলোকিত করার জন্য হ্বরত মুহাম্মদ (সা.) এর আবির্ভাব হটেছে-যার মুখ নিঃসূত বাণীতে রয়েছে পবিত্র 'লা-ইলাহা ইল্লান্থাছ' তাকবীর ধ্বনি। কবির ভাবায়:

খোদার হাবীব হলেদ নাজিল-খোদার ঘর ঐ কাবার পাশে বুকে পড়ে আর্শ-কুর্শী, চাঁদ-সুরুষ্ তাঁর দেখতে আসে ॥ ভেঙে পড়ে পুরুত মন্দির, 'লাত-মানাত্' শরতানী তথ্ত, 'লা-ইলাহা ইল্লাল্লাহ'র উঠিছে তক্বির আকাশে। খুশীর মউজ তুকান তোরা দেখে যা মরুভূমে, কোহ-ই-তৃরের পাথরে আজ বেহেশ্তী ফুল ফুটে হাসে ॥ সূর্য ওঠে, উঠেরে চাঁদ, মনের আধার যায় না তায়। হল-গগনে যে করল রওশন, সেই মোহাম্মদ ঐ রে হাসে ॥

# নবী করীম (সা.) এর আগমনে উচ্ছলতা

নবী প্রেমিক কবি নজরুল ইসলাম রাস্ত্রাহ (সা.) এর পৃথিবীতে তভাগমন উপলক্ষে উদ্বেলিত হৃদয়ে নাত রচনা করেছেন। আল্লাহর রাস্লের আগমনে পাপিত-ভাপিত দুনিয়ায় যে শান্তির পরশ এসেছিল, পৃথিবী যেমন উতলা হয়ে পড়েছিল, তেমনি আকাশ-বাতাস, চাঁদ-সুরুষ, গ্রহ-ভারা, তরু-লভা, ফুল-ফল, পত-পাথিসহ সমগ্র সৃষ্টিকুল আনক্ষে দিশেহারা হয়ে পড়েছিল কবির লেখনীতে তার বহিঃপ্রকাশ বটেছে;

আসিছেন হাবীবে খোদা, আরশ পাকে তাই উঠেছে শোর,
চাঁদ পিয়াসে ছুটে আসে আকাশ পানে যেমন চকোর।
কোকিল যেমন গেয়ে ওঠে কাঙন আসার আভাস পেয়ে
তেমনি করে হরবিত ফেরেশ্তা সব উঠলো গেয়ে,
"হের আজ আরশে আসেন মোদের নবী কম্লীওয়ালা
দেখ সেই খুশীতে চাঁন সুর্য আজ হল দ্বিঙণ আলা ॥ ১৪৮

বিভিন্ন ধর্মগ্রন্থ তথা তাওরাত, ইঞ্জীল প্রভৃতি আসমানী কিতাবে সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ নবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) এর আগমনীবার্তা ঘোষিত হয়েছিল। কবির ভাষায়:

আজি আল-ফোরায়সী প্রিয় নবী এলেন ধরাধাম

১৪৬. লাল মোহাম্মদ দিদার, নজরুল সঙ্গীতে মহান্বী: বিচিত্র অনুভবে', প্রাতক্ত, পৃ. ৩৮৯।

১৪৭. কাজী নজরুল ইসলাম, 'গুলবাগিচা', নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৪০১।

১৪৮. কাজী নজরুল ইসলাম, 'সঙ্গীতাঞ্চলি', নজরুল রচনাবলী, ৪র্থ খণ্ড, পু. ৪৯২-৪৯৩।

তাঁর কদম মোবারকে লাখো হাজার সালাম ॥

তাওরাত, ইঞ্জিলে মুসা ঈসা পয়গন্ধর

বলেছিলেন আগাম যাঁহার আসার খবর
সেই আহমদ মোর্ডজা আজি এলেন আরব-ধাম ॥

আদমেরি পেশানিতে জ্যোতি ছিল বাঁর

যাঁর গুণে নূহ তরে গেল তুফান পাথার,

যাঁর নূরে নমরুদের আগুন হ'ল ফুলহার
সেই মোহাম্মদ মোপ্তফা এলেন নিয়ে দীন-ইস্লাম ॥
১৯৯

### নবীন সওদাগর হ্যরত মুহাম্মদ (সা.)

কবি নজরুল ইসলাম গুনাহ করে যারা পাপী-তাপী বদ নসীব হয়েছে তাদের নতুন করে নসীবের খোশ-খবরীর জন্য আবার সওদা করতে বলেছেন, যারা জীবন ভরে কিরামতের পাথের সংগ্রহে গুধু গাকলতির মধ্যেই শামিল থাকলো তাদেরকে এ ভুলের পথ পরিহার করে আবার সত্যের সেনানী হয়ে বেহেশৃতকে ক্রয় করতে বলেছেন। আর এ বেহেশৃত ক্রয় করতে যে মুনাকা দরকার তা একমাত্র আল-কুরআনেই পাওয়া সম্ভব; আর সেই পবিত্র কুরআনের ধারক-বাহক কয়ং বাস্তব আল-কুরআনের জীবজরপই হলেন আমাদের প্রিয় নবী হয়রত মুহান্দদ মুন্তাবা (সা.)। তাঁর পুতঃপবিত্র জীবনের অনুসারী হয়ে তাঁর প্রদর্শিত পথে চলে শাফা আতের সনদপত্র সংগ্রহ কয়ে নিতে যেন দেরী না করা হয়। জুলফিকার কাব্যগ্রছে সংকলিত কবির একটি ইসলামী সঙ্গীতে ও নবীন সওদাগর হিসেবে বাণিজ্যের রূপকে রাস্লুত্রাহ (সা.) এর ইসলাম ধর্ম প্রচারের বান্তব চিত্রকল্প নবীন সওদাগর হিসেবে চমংকারভাবে অংকিত হয়েছে;

ইসলানের ঐ সওদা ল'য়ে এল নবীন সওদাগর
বদ নসীব আয়, গুনাহগার , নতুন করে সওদা কর ॥...
কোরানের ঐ জাহাজ বোকাই হীরা মুক্তা পানাতে
লুটে নেরে লুটে নে সব ভ'রে তোল তোর শূন্য ঘর ॥
কলেমার ঐ কানাকড়ির বদলে দেয় এই বণিক
শাফায়াতের সাত রাজার ধন কে নিবি আয়, ত্রা কর ॥...
আরশ হ'তে পথ ভূলে কে এল মদিনা শহর,
নামে মোবারক মোহাম্মদ, পুঁজি 'আয়াছ আক্ষর' ॥১৫০

এখানে মহানবী (সা.) কে আরব তথা বিশ্ববণিকদের রূপকার্থে সকল নবী-রাস্লের মধ্যে সর্বশ্রেষ্ঠ বণিক হিসেবে চিত্রণ করা হয়েছে। আর পবিত্র কুরআনকে সম্পদ বোঝাই জাহাজ হিসেবে দেখানো হয়েছে এবং বিনিমর মাধ্যম গুরুত্ব পেরেছে ইসলাম ধর্মের চিরশাশ্বত আদি বাণী কালেমারে তাইয়্যেবা 'লা-ইলাহা ইল্লাল্লাহ্ মুহাম্মাদুর রাস্লুল্লাহ্' অর্থাৎ "আল্লাহ্ ছাড়া কেউ উপাস্য নেই, মুহাম্মদ (সা.) হচ্ছেন আল্লাহর রাস্ল।"

# হেরা পর্বতের গুহায় মহানবী (সা.)

হেরা পর্বতের গুহায় মহানবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) আধ্যাত্মিক চেতনা লাভ করেছিলেন ফলে বিশ্বজগতে প্রচারিত হয়েছিল পবিত্র ইসলাম ধর্ম। ৬১০ খ্রিষ্টাব্দে হেরা পর্বতের গুহা থেকে পৃথিবীতে যে সুসংবাদ উচ্চারিত হয়েছিল কবির বাত্তবিক কল্পনা আমাদেরকে সেখানে নিয়ে যার। হেরা গিরিগুহা

১৪৯. নজরুল ইসলাম: ইসলামী গান, 'না'ত', পৃ. ১৭৫।

১৫০. কাজী নজরুল ইসলাম, 'অুলফিকার', নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ২১১।

থেকে গৃহে প্রত্যাবর্তনকারী রাস্পুরাহ (সা.) চলার পথে তাঁকে যে চিত্রকল্পে মহীয়ান করে তোলা হয়েছে তা সত্যিই বিস্ময়কর। হেরা পর্বতের গুহার প্রত্যাদেশপ্রাপ্ত মহানবী (সা.) এর সেই ঐতিহাসিক মুহুর্তটি কবি-কল্পনায় না'ত-ই-রাসূলে চমৎকারভাবে চিত্রিত হয়েছে;

হেরা হ'তে হেলে দূলে নূরানী তনু ও কে আলে, হার!
সারা দুনিয়ার হেরেমের পর্দা খুলে খুলে যায়সে যে আমার কম্লীওয়ালা। কম্লীওয়ালা॥
তাঁর ভাবে বিভোল রাঙা পায়ের তলে,
পর্বত জলল টলমল টলে,
ধোরমা খেজুর বাদাম জাফরাণী ফুল ঝরে ঝরে যায়।
সে যে আমার কম্লীওয়ালা। কম্লীওয়ালা॥
১৫১

# সর্বশ্রেষ্ঠ নবী হ্যরত মুহামদ (সা.)

মহানবী হযরত মুহান্দদ (সা.) সর্বশেষ বা আথেরী নবী হলেও সকল নবী-রাস্লের মধ্যে তিনিই যে সর্বশ্রেষ্ঠ ছিলেন তা তাঁর সীরাত-জীবদীকার এবং ঐতিহাসিকগণ প্রমাণ করেছেন। কাজী নজরুল ইসলাম তাঁর 'মরু-ভাকর' কাব্যগ্রন্থের 'অনাগত' কবিভায় আল্লাহ রাব্যুল আলামীনের বিশ্বজগত সৃষ্টির কৌতুহল বা মনের আকুলতা এবং আদি মানব হযরত আদম (আ.) এর সাথে কথোপকথন ছলে এহেন রহস্যময়ভার উল্লেখ করেছেন। প্রকৃতপক্ষে সৃষ্টির আদিতেই ছিল হযরত মুহান্দদ (সা.) এর পরিকল্পনা। কেননা মুহান্দদ (সা.) ছিলেন সৃষ্টির কেন্দ্রবিন্দু বা মূল লক্ষ্য। কাজেই সর্বাগ্রে সে জ্যোভিমূর্তি আল্লাহর ধ্যানে জন্মলাভ করবে, এটা অভ্যন্ত বাভাষিক হরেছিল। এ অর্থেই বলা যায় যে, হযরত মুহান্দদ (সা.) তাঁর জন্মের আগেই জন্মেছিলেন। আল্লাহর ধ্যানের জ্যোভিমূর্তিই 'নূরে মুহান্দদী'। আল্লাহ তা'আলা সর্বপ্রথমে হযরত মুহান্দদ (সা.) এর নূরকেই সৃষ্টি করেছিলেন। তাই সর্বশ্রেষ্ঠ নবী হযরত মুহান্দদ (সা.)কে না ভালবাসলে আল্লাহকে পাওয়া যায় না বলে কবি নজরুল ইসলাম ঘোষণা করেছেন;

আল্লাহকে যে পাইতে চার হযরতকে ভালবেসে আরশ কুর্সী লওহু কালাম না চাইতেই পেরেছে সে ॥ রাসূল নামের রশি যেতে হবে খোদার ঘরে, নদী তরঙ্গে যে পড়েছে ভাই দরিয়াতে সে আপনি মেশে॥ ১৫২

কাজেই আল্লাহর প্রিয় হাবীব হবরত মুহাম্মদ (সা.) এর দ্বারা প্রমাণিত হলো যে সমন্ত সৃষ্টি শুধু তাঁরই জন্য। তাই আদি মানব হবরত আদম (আ.) থেকে সর্বশেষ নবীর পূর্ব পর্যন্ত সকলেই হবরত মুহাম্মদ (সা.) এর আগমন সম্পর্কে ভবিষ্যৎবাণী করেছেন। নবী করীম (সা.) এর শ্রেষ্ঠত্ব ও খোদার আপন নূরের গরিমা ও তেজোদীপ্ত রূপ নজরুল ইসলামের নিল্লাদ্ধৃত গানে চমৎকারভাবে ফুটে উঠেছে যাতে সৃষ্টীতত্ত্ব ও আধ্যাত্মিকতার স্পর্শ বিদ্যমান। কবির ভাষার:

আদম নৃহ ইবরাহিম দাউদ সোলেমান মৃসা আর ঈসা সাক্ষ্য দিল আমার নবীর, তালের কালাম হল রদ ॥ বাহার মাঝে দেখলে জগৎ ইশারা খোদার নৃরের, পাপ দুনিয়ায় আসেল যে রে পূণ্য বেহেশৃতী সনদ ॥... ছিল নবীর নৃর পেশানীতে তাই ডুবল না কিশ্তী নৃহের, পুড়ল না আগুনে হজরত ইবরাহিম সে নমরুদের

১৫১. কাজী নজরুল ইসলাম, 'জুলফিকার : ছিতীর খণ্ড', নজরুল রচনাবলী, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ১৮৩।

১৫২. কাজী নজরুল ইসলাম, 'সঙ্গীতাঞ্চলি', নজরুল রচনাবলী, ৪র্থ খন্ড, পৃ. ৫০২।

বাঁচল ইউনোস মাছের পেটে ক্মরণ করে নবীর পদ, দোয়খ আমার হারাম হ'ল পিয়ে কোরানের শিরীন শহদ ॥১৫৩

রাস্লুল্লাহ (সা.) এর আবির্ভাব বিষয়ক কবিতা, গান সর্বত্রই নজরুল ইসলাম জগত, জীবন, পারিপার্শ্বিক অবস্থা ও আকাশমভলী থেকে উপমা, প্রতীক, রূপক কিংবা সাদৃশ্য, কল্পনা ও সার্থক চিত্রকল্প সৃষ্টির উপাদান সংগ্রহ করে নবীজির আবির্ভাবের প্রতিক্রিয়াকে অর্থবাধক করে তুলতে প্রয়াস পেরেছেন। 'কাতেহা-ই-দোয়াজ্-দহন' (আবির্ভাব) শীর্বক একটি না ত-ই-রাসুলে হবরত মুহাম্মান (সা.) কে বেহেশ্তের রৌশনী, নূর বা জ্যোতি হিসেবে অংকন করা হয়েছে। যার আগমনে আসমান-জমীন আলোকিত হয়ে উঠেছে, কেরেশতা ও হুর-পরী-গেলেমানসহ সমগ্র দুনিয়া উচ্ছুসিত আনন্দে দুলে উঠার চিত্রে মহানবী (সা.) এর শ্রেছত্ব, অসাধারণত্ব ও মাহাজ্যই কুঠে উঠেছে। কবির ভাবার:

নিখিল যুমে অচেতন সহসা গুনিনু আজান গুনি সে তক্ষীয়ের ধ্বনি আকুল হ'ল মন প্রাণ

বাহিরে হেরিনু আসি

বেহেশতী রৌশনীতে রে

ছেয়েছে জমীন ও আসমান;

আনন্দে গাহিয়া কেরে

ফেরেশতা হুর গেলেমান;

এল কে, কে এল ভূলোকে দুনিয়া দুলিয়া উঠিল পুলকে ॥<sup>১৫৪</sup>

মধ্যম তথকে রাস্পুরাহ (সা.) তাপীর রন্ধু 'পাপীর আতা', ভীত-সন্তরত পীড়িতের আশ্রয়দাতা, দুর্বলের মুখে অন্যায়ের প্রতিবাদের ভাষাস্বরূপ, হতাশাগ্রতের আশা, ব্যাথাতুরের শান্তি ও শোকাহত মানুবের শোকের সান্ত্রনা বাণীর মধ্যে মহামানবের অনুকরণীয় চারিত্রিক বৈশিষ্ট্য মানবিক গুণাবলীসম্পন্ন মনুব্যত্বের পরিপূর্ণ আদর্শ পরিচয় ফুটে উঠেছে। পরিশেষে নবীজিকে খোদার সাখী হিসেবে চিত্রণ করা হয়েছে;

থেরে আমিনার কোলে
ধোদার সাথী দোলে দোলে রে।
দরুদ পড়ে সবে: সারে আলা
মোহাম্মদ মোন্তকা সারো আলা।
কেহ বলে, এল মোর কম্লীওরালা
মোহাম্মদ মোন্তকা সারে আলা
কেউ বলে আহমদ নাম মধু-ঢালা
মোহাম্মদ মোন্তকা সারে আলা।
শেষ্ট্রমদ মোন্তকা সারে আলা।

এতহাতীত মহানবী হযরত মুহান্দন (সা.) এর 'আবির্জাব' ও তিরোভাব' উপলক্ষ করে রচিত 'কাতেহা-ই-দোরাজ-দহ্ম' নামক এ কবিতাদর 'বিষের বাশী' কাব্যগ্রহের প্রথমেই সন্নিবেশিত হয়েছে। এতে বিশ্বনবী (সা.) এর আবির্জাব ও তিরোভাবের তাৎপর্য অনুযায়ী কবি ভাবনার উত্থান-পতনের দোলা সক্ষারিত হয়েছে। এই মহামানবের প্রেরণা নজরুল ইসলামের চেতনা ও কবি-কল্পনাকে বিশেষভাবে উন্দীপ্ত করেছে তাই তাঁর পবিত্র স্মৃতির উদ্দেশ্যে তিনি সালাম জানিয়েছেন, প্রশংসার বাণী উচ্চারণ করেছেন এবং সর্বোপরি সত্যের সংগ্রামে, অন্যায়ের বিরুদ্ধে রণে তাঁর জীবন আদর্শে অনুপ্রাণিত হয়েছেন।

১৫৩. কাজী নজরুল ইসলাম, 'জুলফিকার', নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ২১৫-২১৬।

১৫৪. কাজী নজরুল ইসলাম, 'সঙ্গীতাঞ্চলি', নজরুল রচনাবলী, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ৫১০।

১৫৫. প্রাতক্ত, পৃ. ৫১০; নজরুল ইসলাম: ইসলামী গান, 'না'ড', পৃ. ১৮৩।

### ফাতেহা-ই-দোয়াজ-দহম (আবির্জাব)

নজরুল ইসলামের উল্লেখযোগ্য রচনা "কাতেহা-ই-দোয়াজ্-দহম" (আবির্জাব) কবিতায় মহানবী হযরত মুহান্দদ (সা.) এর শুভ জন্মলগ্নের আবির্জাব চিত্র অর্থকিত হয়েছে। কবিতাটি 'মোসলেম ভারত' পত্রিকায় ১৩২৭ সালের অগ্রহায়ণ সংখ্যায় প্রকশিত এবং 'বিষের বাশী' কাব্যগ্রন্থে সংকলিত। এক পরম আনন্দময় ও শুভলগ্নরূপে মহানবী হযরত মুহান্দদ (সা.) এর আবির্জাব বা জন্মলগ্ন নজরুল ইসলামেয় 'কাতেহা-ই-লোয়াজ্-দহম' কবিতায় চিত্রিত হয়েছে। মাটির পৃথিবী ও বেহেশ্ত উভয় ছানই যে মুহুর্তকে পরম আনন্দে স্বাগত জানিয়েছে। প্রসঙ্গক্রমে হযরত মুহান্দদ (সা.) এর জন্মভূমি আরব দেশের ভৌগলিক ও তৎকালীন অবস্থা এ কবিতায় রূপায়িত হয়েছে। সমকালীন মুসলিম মানসের হীনমন্যতাকে উপেক্ষা করে আপন ঐতিহ্যে বলীয়ান হতে কবি এহেন জন্ম উৎসবে ধনী-দয়িদ্র নির্বিশেষে সকল মুসলমানকে যোগদানের জন্য সুসজ্জিত হতে আহ্বান করেছেন;

নাই তা-জ
নাই লা-জ,
ওরে মুসলিম, খর্জুর-শীবে তোরা সাজ !
করে তসলিম হর ফুর্নিশে শোর আওয়াজ
শোন্ কোন মুঝ্দা সে উচ্চারে 'হেরা' আজ
ধরা- মাঝ ।

নজরুল ইসলাম এ কবিতার বলতে চেরেছেন যে পৃথিবীতে সাম্য ও মৈত্রীর প্রতিষ্ঠাতা নিপীড়িত মানবাতার মুক্তিদাতা মহানবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) এর শুভ জন্মলগু বিশ্ববাসীর জন্য পৃণ্যমর ও আনন্দের দিন। এই পবিত্র দিনে পার্থিব জগত আনন্দে উর্ঘেণিত হরে উঠেছে। মরুচারী আরব বেদুঈন থেকে আরম্ভ করে বেহেশতের হর পরীরা পর্যন্ত হাতে সুধাভাভার নিয়ে এ আনন্দ উৎসব-আয়োজনে মেতে উঠেছে। এই চমকপ্রদ চিত্রকল্পটি কবির লেখনীতে দারুণভাবে ফুটে উঠেছে;

চলে আঞ্জান
পোলে তাজান
থোলে হর-পরী মরি ফিরদৌসের হাম্মাম !
উলে কাঁথের কলসে কওসর ভর, হাতে আব-জন্ জন-জন !
শোন দামাল কামাল তামাম সামান
নির্বোধি কার নাম
পড়ে সাল্লাল্লাহু আলায়হি সাল্লাম"!
আজ বেদুঈন তার, ছেড়ে দিয়ে যোড়া,
ছুঁড়ে ফেলে বল্লম
পড়ে "সাল্লাল্লাহু আলায়হি সাল্লাম।" > ১৭৭

মহানবী হবরত মুহাম্মদ মুক্তকা (সা.) এর আবির্ভাবে স্বর্গীর দূতদের আদন্দ-উল্লাস বর্ণনার কবি
নজরুল ইসলাম কয়েকজন বিশিষ্ট ফেরেশতা বেমন- হবরত জিব্রাঈল (আ.), হবরত আজরাঈল
(আ.), হবরত মিকাঈল (আ.) এবং হবরত ইসরাফিল (আ.) এর নাম উল্লেখ করে চমৎকার চিত্রকল্প
সৃষ্টি কয়েছেন। আজরাঈল ফেরেশতা প্রাণীকুলের জীবন সংহারক, অন্যদিকে শিঙা হাতে হবরত
ইস্রাফিল (আ.) রোজ ফিরামতে পৃথিবীর বিনাশ ঘোষণাকারী প্রলয়-বিষাণের দূত। কিন্তু সর্বশেষ ও

১৫৬. কাজী নজরুল ইসলাম, কাভেহা-ই-দোয়াজ্-দহম (আবির্জাব), 'বিষের বাঁশী', সজয়ুদলের কবিতাসক্ষ্ম, পৃ. ১০১।

১৫৭. প্রাতক্ত, প্. ১০১-১০২।

সর্বশ্রেষ্ঠ বিশ্বনবী (সা.) এর আগমনে তাঁরাও আনন্দে উবেলিত। অন্যতম ফেরেশতা হ্যরত মিকাঈল (আ.) প্রবল বর্বণের সাহায্যে উবর মরুময় আরবকে যেন সরসা করে তুলেছেন। কবির ভাষায়:

আনি জিব্রাঈল, আজ হরদম দানে গওহর
টানি 'মালিক উল-মৌত' জিঞ্জির বাঁবে মৃত্যুর দার লৌহর।
হানি বরবা সহসা 'মিকাঈল' করে উদ্ধর আরবে ভিঙা।,
বাজে নব সৃষ্টি উল্লাসে ঘন 'ইসরাফিল' এর শিঙা।

১০০

পরিশেষে হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) এর মাতা বিবি আমিনা, পিতা আবদুল্লাহ ও পিতামহ আবদুল মুন্তালিব প্রমুখ আত্মীর পরিজনদের উল্লেখ তাৎপর্যময় ও অর্থপূর্ণ। মহানবী (সা.) এর জন্মের করেকদিন পূর্বেই তাঁর পিতা আবদুল্লাহর মৃত্যু হয়, রাস্লুল্লাহ (সা.) জন্ম থেকেই পিতৃহীন। হ্যরতের জন্মকণে পিতা আবদুল্লাহর অবর্তমানে পরিবারে চরম আনন্দের মুহুর্তেও যেন বিষাদের কালো ছায়া পড়েছিল, কবিতার শেব তবকে মাতা আমিনার সে বেদনা মূর্ত হয়ে উঠেছে;

"কোন বাদুমণি এলি ওরে" বলি রোয়ে মাতা আমিনার, বোদার হাবিবে বুকে চাপি', আহা, বেঁচে আজ স্বামী নাই। দূরে আবদুব্লাহর রূহ কাঁদে, "ওরে আমিনারে গমি নাই, দেখ সতী তব কোলে কোন চাঁদ, সব ভর-পুর কমি' নাই।" 'এয় ফরজন্দ-'

হার হরদম

ধায় দাদা মোতালেব কাঁদি,- গায়ে ধূলা কৰ্দ্ম। "ভাই! কোৰা তুই?" বলি, বাচ্চাৱে কোলে কাঁদিছে হামভা দুৰ্দ্ম। <sup>১৫৯</sup>

# ফাতেহা-ই-দোয়াজ্-দহম (তিরোভাব)

হযরত মুহান্দন (সা.) এর তিরোধান' সম্পর্কিত নজরুল ইসলামের ফাতেহা-ই-দোরাজ্-দহম (তিরোভাব) শীর্কক কবিতাটি 'মোসদেম ভারত' পত্রিকার ১৩২৮ বলান্দের অধ্যারণ সংখ্যার প্রকাশিত এবং বিষের বাঁশী' কাব্যগ্রন্থে সংকলিত। এ ধরনীতে রাস্লুল্লাহ (সা.) এর আবির্ভাব ৫৭০ খ্রিষ্টান্দের ২৯ শে আগষ্ট। আর তিরোধান ৬৩২ খ্রিষ্টান্দের ৮ ই জুন মোভাবেক ১১ হিজরী, ১২ই রবিউল আউরাল (ইন্না লিল্লাহি ওয়া ইন্না ইলাইহি রাজিউন)। 'ফাতেহা-ই-দোরাজ-দহম' (আবির্ভাব) কবিতার মহানবী হবরত মুহান্দন (সা.) এর আগমনে পৃথিবী ও প্রকৃতি, আরব ভূমি ও কুরাইশ বংশের আনন্দ-উল্লাস বর্ণিত হয়েছিল; আর তিরোভাব' কবিতাটিতে কবি নজরুল ইসলাম তাঁর প্রাণপ্রিয় নবী হবরত মুহান্দন (সা.)এর ইত্তেকালে ফ্রন্মের বেদনা ও বিবাদের চিত্র অংকনের মধ্য দিয়ে রাস্লুল্লাহ (সা.) এর প্রতি তাঁর অকৃত্রিম শ্রন্ধা নিবেদন করেছেন।

কবিতার শুলুতেই প্রথম তবকে রাস্লে করীম (সা.) এর ইত্তেকালে আল্লাহ রাব্দুল আলামীনের স্বর্গীয় দৃত ফেরেশতাকূলের প্রতিক্রিয়া ব্যক্ত হয়েছে। মৃত্যুদ্ত ফেরেশতা হয়রত আজরাইল (আ.) আল্লাহ তা'আলার হুকুমে নিমিবেই গার্থিব জগতের সকল জীবের প্রাণ সংহার করে থাকেন কিন্তু হয়রত মুহাম্মদ (সা.) এর রূহ কবতে তাঁরও চোখে জল! রাসুলে করীম (সা.) এর কাছে আল্লাহ পাক কর্তৃক প্রেরিত গুহী বা বাণী বাহক ফেরেশেতা হয়রত জিব্রাইল (আ.) ও আজ দিশেহারা, মেহ-বৃষ্টি বর্ষণকারী ফেরেশতা হয়রত মিকাইল (আ.) আজ শোকে-দুঃখে মুহামান অবস্থায় ক্রমাগত অঞ্চ-বিসর্জনরত এমনকি হয়রত মুহাম্মদ(সা.) এর তিরোধানের মুহুর্তে প্রকৃতিও শংকিত। রবিউল আউয়াল ফেন য়াদশীর চাঁদ; পৃথিবীর ধ্বংসের ভাকে ফেরেশতা হয়রত ইসরাফিল (আ.) এর প্রলয় বিষাণ ফেন আজ

১৫৮. প্রাতক্ত, পৃ. ১০২।

১৫৯. প্রান্তক, পৃ. ১০৩: নজরুল ইসলাম: ইসলামী কবিতা, ফাতেহা-ই-লেয়াজ্- দত্ম (আবির্ভাব), পৃ. ৬০।

কাৎরাচেছ। কবির ভাষার কলজে পেষানো বল্ল গুমরে যেন কাঁদছে। কেরেশতাকুলের এহেন অবস্থার অভিনব চিত্রকল্পের ভাষটি কবি কতইনা চমৎকারভাবে ও ছন্দে প্রকাশ করেছেন;

একি বিশ্বর আজরাইলেরও জলে ভর ভর চোধ।
বে-দরদ দিল কাঁপে থরথর যেন জ্বর-জ্বর-শোক।...
জিবরাইলের আতশী পাখা সে ভেন্নে যেন খান্ খান্,
দুনিয়ার দেনা মিটে যায় আজ তবু জান আন্ -চান্।
মিকাইল অবিয়ল
লোনা দরিয়ার সবি জল ...

উশানে কাঁপিছে কৃষ্ণ নিশান, ইসরাফিলেরও প্রলয়-বিষাণ আজ কাৎরায় তথু! গুমরিয়া কাঁদে কলিজা পিষালো বাজ 1<sup>260</sup>

মহানবী (সা.) এর ওফাতে মাটির পৃথিবী তাঁর পদস্পর্শে বঞ্চিত হয়ে প্রকৃতির সাথে একাজ্র হয়ে ক্রন্সনরত। হয়রত মুহান্দদ (সা.) এর মহাপ্রয়াণের দিন রোজ-হাশর তথা রোজ কিয়ামত বা সৃষ্টির অবসানের সাথে কবি তুলনা করে বলেছেন,

> নৃত্তিকা-মাতা কেঁলে মাটি হ'ল বুকে চেপে মরা লাল, বেটার জানাজা কাঁধে বেন তাই বহে যন নাভিশ্বাস পাতাল-গহরে কাঁদে জিন্, পুনঃ ম'লো কি রে সোলেমান ? বাচ্চারে মৃগী দুধ নাহি দের, বিহগীরা ভোলে গান ! ফুলপাতা যত খসে পড়ে, বহে উত্তর চিরা বায়ু, ধরনীর আজ শেষ যেন আয়ু, ছিঁড়ে গেছে শিরা স্নায়ু।... যেন রোজ-হাশরের মরদান, সব উন্মাদ সম ছুটে! কাঁপে যন ঘন কাবা, গেল গেল বুঝি সৃষ্টির দম টুটে!

রাস্লে করীম (সা.) এর ইতেকালে তাঁর ঘনিষ্ঠ আত্মীয়-স্বজন, পরিবার-পরিজন, সাহাবারে কিরামসহ খুলাফারে রাশেদীনের উন্মাদপ্রায় অবস্থার করুণ দৃশ্যাবলীর চিত্র কবিতাটিতে অংকিত হরেছে। হ্বরত আবৃ বকর (রা.) এর দু'চোখ বেয়ে দরদর অঞ্চ দরিয়ার মতো ঝরে। উন্মূল মুমিনীন হ্বরত আয়েশা (রা.) এর ক্রন্সনে আকাশের তারকারাজি মূর্ছিত। আপদজন হারানোর বেদনা-বিবাদ আবহের প্রতীক এই ধ্বনিরূপ চিত্রকল্পগুলো মুসলমান সমাজের পরিচিত ধর্মীয় জীবন থেকে উৎসারিত, অপরদিকে রাস্ল-দুহিতা হ্বরত ফাতিমা (রা.) এবং নবী-পৌত্রছয় ইমাম হাসান (রা.) ও ইমাম হাসাইন (রা.) এর শোকাবহ চিত্র বাঙ্গালী মুসলমান যরের স্বজনের মৃত্যু পরবর্তী দৃশ্যাবলীর অনুরণণ মূর্ত হয়ে উঠেছে। কবির ভাষায়:

আবু বকরের দরদর আঁসু দরিয়ার পারা ঝরে,
মাতা আয়েশার কাঁদনে মূরছে আসমানে ভারা ভরে!...
বেলালেরও আজ কঠে আজান ভেকে যায় কেঁপে কেঁপে,
নাড়ী-ছেড়া এ কি জানাজার ভাক হেঁকে চলে ব্যেপে ব্যেপে!
উসমানের আর হঁশ নাই কেঁদে কেঁদে কেনা উঠে মুখে,
আলী হাইদর যায়েল আজি রে বেদনার চোটে খুঁকে!
আহা রাস্ল দুলালী আদরিণী মেয়ে মা ফাতিমা ঐ কাঁদে
"কোথা বাবাজান!" বলি মাথা কুটে এলো কেশ নাহি বাঁধে!

১৬০. ফাজী নজক্রণ ইসলাম, ফাভেহা-ই-লোরাজ্-দহম, (তিরোতাব), বিষের বাঁশী', নজরুলের কবিতা সমগ্র, পূ. ১০৪-১০৫।

১৬১. প্রাতক, পৃ. ১০৫।

এই কবিতায় নজরুল ইসলাম দু'টি চিত্র অংকন করেছেন, একদিকে হবরত মুহাম্মন (সা.) এর তিরোভাবে মর্ত্যলোকের শোক কাতরতা, অপরদিকে বেহেশৃত জগতের আনন্দ উদ্বেশতা। বাতে কবির বছর কল্পনা কুশলতা অনিন্দারূপে পরিস্কৃটিত হরেছে। কবিতাটির শেষ তবকে ধরনী থেকে হবরত মুহাম্মন (সা.) কে বেহেশ্তের বুকে ফিরে পাবার আশায় উল্লাসিত বেহেশতের আনন্দমুখর প্রতিচ্ছবি দেখানো হরেছে। হর-পরীদের নরূদ শরীক লাঠের মাধ্যমে জান্নাতের পরিবেশ সূজন করে পরিশেবে ফর্সের প্রতিক্রিয়ার চিত্র কল্পনা করা হয়েছে। কবির ভাষায়ঃ

বেহেশ্ত সব আরাতা আজ, সেথা মহা ধুম-ধাম, হরপরী যত, "সাল্লাল্লাহ আলাইহি সাল্লাম।" আজ স্বরণের হাসি ধরার অঞ্চ ছাপায়ে অবিশ্রাম ওঠে এ কী যদ রোল- "সাল্লাল্লাছ আলারহি সাল্লাম।" >>>>

#### নবীজির ওকাত

গাহে

মহানবী হ্বরত মুহাম্মদ (সা.) এর আবির্ভাব উপলক্ষে অথবা তাঁকে কেন্দ্র করে রচিত না'ত, ইসলামী গান ও কবিতার সংখ্যা অসংখ্য হলেও নবীজির ওকাত তথা তিরোভাব পর্যায়ে কবির রচিত কবিতা ও গানের সংখ্যা অতি নগণ্য। 'বিবের বালী' কাবাগ্রছের 'ফাতেহা-ই-দোয়াজ্-লহম' (তিরোভাব) অংশের কবিতাটি ছাড়া নজরুল ইসলামের কবিতায় আর কোন তিরোভাবসূচক কবিতা পাওয়া যায় না। কবির লেখা হ্বরত মুহাম্মদ (সা.) এর জন্ম ও আবির্ভাব সম্পর্কিত রচনাসমূহে যেমন পুনিয়া জুড়ে এক অনাবিল আনন্দ-উল্লাসের পরিচয় পরিকয়্টিত হয়েছে, ঠিক তেমনিভবে নবীজির তিরোভাব সংক্রান্ত লেখাগুলোর মধ্যেও বেদনাবিধুর পৃথিবীর এক অতি করুণ প্রতিকৃতি চিত্রিত হয়েছে। নজরুল ইসলামের ভক্তিরস মিশ্রিত অন্তর বেদনার ক্রবণ যেভাবে ঘটেছে এহেন প্রাদম্পর্শী লেখাগুলোর মধ্যে তা দেখে ও পড়ে যে কোন বিদগ্ধ লোকই মুগ্ধ ও বিস্মিত না হয়ে পারবেন না। উদাহরণ স্বরূপ মহানবী (সা.) এর তিরোভাব' সম্পর্কিত কবির কয়েকটি গানের আলোচনা করা যাক। যেমন- কবি বলতে চেয়েছেন যে নবীজিকে পেয়ে দুনিয়ায় তমসা বিদূরিত হয়েছিল, পৃথিবীর মানুব জীব-জন্ত, পশু-সাবী, গাছ-পালা, তরুলতা, পাহাড়-পর্বত পর্যন্ত আনন্দ-বিভার হয়ে ভাবের আবেনে আবিষ্ট হয়েছিল, আজ সেই মহানবী হয়রত মুহাম্মদ (সা.) কে হারিয়ে এরা সবাই অঞ্পাত করছে। নবীজির ওফাতে আজ দুনিয়ায় আকাশে বাতাসে শোকের করুণ চিত্র ফুটে উঠেছে। কবির ভাষায়:

বহে শোকের পাথার আজি সাহারায়

নবীজি নাই" উঠলো নাতম মদীনার

দ্বীনের রবি মোদের নবী চায় বিদার,

সইলো না রে বেহেশৃতী দান দুনিয়ায় ॥

তুর ও হেরা পাহাড় ফেটে অঞ্চ-নির্বর বয়ে যায়
ধরার জ্যোতি হরণ করে উজল হ'ল ফের বেহেশত,

কাঁদে পশু-পাখী ও তরুলতায়,

সেই কাঁদনের শ্বৃতি দোলে দরিয়ায় ॥

১৬৪

মহানবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) এর ওফাতের পর শুধু মদীনার কিংবা মক্কায় নয় বরং সমগ্র মুসলিম বিখে শোকের যে কালোছারা পড়েছিল তারই অতলম্পর্শী ও মর্মবিদারী অবস্থাকে পরিস্কুটনের

১৬২. প্রাক্ত, পু. ১০৫-১০৬।

১৬৩. থাতজ,পৃ. ১০৬-১০৭; শলকল ইসলাম: ইসলামী কবিতা, ফাতেহা-ই-দোরাজ-্দহম (তিরোভাব), পৃ. ৬৪-৬৫।

১৬৪. বদজী নজরুল ইসলাম, 'সঙ্গীতাঞ্জলি', নজরুল রচনাবলী, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ৫১১-৫১২।

জন্য নজরুল ইসলান সম্ভবত 'মাতম' শব্দটি ব্যবহার করে যদীভূত শোকের ব্যাপকতা ও গভীরতাকে বোঝাতে চেয়েছেন। শব্দটি প্রয়োগে একই সঙ্গে কারবালার নৃশংস হৃদয়বিদারক ও অমানবিক হত্যাবজ্ঞের নারকীয় চিত্র যেমন ফুটে ওঠে, তেমনি মহানবী (সা.) এর ইন্তেকালে বেদনাহত মানুবের শোক বিহ্বলতার বিলাপধ্বনিও গাঠকচিত্তে গভীরতর হয়ে প্রতিভাত হয়। এ মনোভাবে নজরুল ইসলামের অপর একটি গানে হযরত মুহাম্মদ (সা.) এর তিয়োধানে শোকে বিহ্বল নিখিল বিশ্ব প্রকৃতির বেদনা কাতর চিত্রটি আরো উজ্জ্বল হয়ে ফুটে উঠেছে;

হার ! হার ! উঠিছে মাতম
আকাশ পবন ভূবন ভরি;
আখেরী নবী দীনের রবি নিল বিদার
বিশ্ব-নিখিল আঁধার করি ॥
অসীম তিমিরে পূণ্যের আলো
আনিল যে চাঁদ, সে কোখায় লুকালো;
আকাশে ললাট হানি, কাঁদিছে মরুভূমি,
শোকে গ্রহ-ভারকা পড়িছে ঝরি ॥

রাস্পুত্মাহ (সা.) এর ইতেকালকে কবি এ গানটিতে অন্যভাবে রূপ দিয়েছেন। হ্যরত মুহান্দদ (সা.) আল্লাহ তা'আলার পরম বন্ধু। কবির দৃষ্টিতে প্রিয়তম বন্ধুর বিরহ যেন আল্লাহর আর সহ্য হয়না। তাই পিয়ারা হাবীবকে আল্লাহ পাক আপনার কাছে ডেকে নিয়ে গেছেন। কবির ভাষায়ঃ

> বন্ধুর বিরহ কি সহিল না আল্লাহর তাই তাঁরে ভাকিয়া নিল কাছে আপনার; হার ! কাভারী গেল চ'লে রাখিয়া পারের তরী ॥<sup>১৬৬</sup>

ইসলামী সন তথা হিজরী সালের রবিউল আউরাল মাসের ১২ তারিখ মহানবী হ্বরত মুহাম্মদ
(সা.) ইত্তেকাল করেন। প্রতি বছরই এ তারিখ আমাদের সামনে সেই বেদনাবিধুর ধরনীর প্রতিচ্ছবি
নিয়ে হাজির হয়। মহানবী (সা.) এর তিয়োভাবে এদিনে কবি নজরুল ইসলাম রচনা করেন রবিউল
আউয়ালের চাঁল' শীর্ষক গানটি; যাতে কবি হৃদয়ের সকরুণ ভক্তি-রসের পরিচয় সুম্পন্ট হয়েছে।
গানটির প্রারম্ভিক কয়েকটি চরণে মরু সাহারার শোক-বিহ্বলতার বেদনা বিধুর চিত্র ফুটে উঠেছে। কবির
ভাবায়:

সেই রবিউল আউয়ালেরই চাঁদ এসেছে ফিরে
তেনে আকুল অঞ্চ-দীরে,
আজ মদিনার গোলাপ-বাগে বাতাস বহে ধীরে...
তপ্ত বুকে আজ সাহারার,
উঠেছে রে যোর হাহাকার,
মক্রর দেশে এলো আঁধার-লোকের বাদল ঘিরে...
মা ফাতেমা লুটিয়ে প'ড়ে
কাঁদে নবীর বুকের পরে,
আজ দুনিয়া জাহান কাঁদে কর হানি' শিরে।
১৬৭

১৬৫. কাজী নজরুল ইসলাম, 'সঙ্গীতাঞ্জলি', নজরুল রচনাবলী, ৪র্থ খন্ড, পৃ. ৫০১; 'মাতম': কারবালার হৃদয়বিদারক শোকাবহ ঘটনাকে 'মরণ করে মোহর্রম মাসের ১০ জারিখে যে শোক-অনুষ্ঠান হয় (শিয়া মুসলমানরা
এটি করে থাকে) সাধারনতঃ ভাকেই 'মাভয়' বা 'মাসিয়া' (শোকগীতি) বলা হয়।

১৬৬. প্রাডন্ড, পৃ. ৫০১; নজরুল ইসলাম: ইসলামী গান, 'না'ড', পৃ. ২০৩।

কবি নজরুল ইসলাম এমন ধারার আরো বহু গান ও কবিতা লিখেছেন। যে মহানবী (সা.) এর সাজ্যিকার মানবতার রূপ ও আদর্শ দেখে আরব জাতি তথা মক্কা-মদীমার দুরন্ত যাযাবর লোকেরা নবীজির প্রদর্শিত পথে ইসলামের পতাকাতলে সমবেত হয়েছিল, ভক্তি গদগদ চিত্ত হয়ে তাঁর সকল আদেশ-নিবেধ নির্বিচারে মেনে চলতে শিখেছিল, সমগ্র আরব জাহানে সর্বপ্রথম সাম্য ও গণতন্ত্র প্রতিষ্ঠায় তাঁর সহায়ক হয়েছিল, সেই মহানবী (সা.) এর তিরোধানে তথায় আজ শোকের ঝড় বয়ে চলছে। মহানবী (সা.) এর তিরোভাব উপলক্ষে নজরুল ইসলামের নিম্নোক্ত গানটির অন্তরা অংশটিতে তৎকালীন মদীনাবাসীর শোক সন্তপ্ত হলয়ের এক সকরুল চিত্র ফুটে উঠেছে;

অসীম বেদনার কাঁপে মদিনাবাসী
নিভিয়া গেল চাঁদের মুখের হাসি ॥
শোকের বাদল আছড়ে প'ড়ে
কাদঁছে মরুর বুকের পরে,
ব্যথার তুফানে আরব গেল ভাসি॥
১৬৮

রাস্লুত্মাহ (সা.) এর ওফাতে নবী-প্রেমিক কবি নজরুল ইসলাম পারস্যের প্রখ্যাত মরমী কবি শেখ সা'দী (১২১৩-১২৯২ খ্রি.) এর নাতিয়ার অপূর্ব সংযোজন সমন্বরে কুল মাখলুক গাহে হজরত' শীর্ষক অতুলনীয় ইসলামী গান রচনা করে নিখিল জাহানের পক্ষ থেকে হবরত মুহাম্মদ (সা.) এর প্রতি দরুদ ও সালাম পেশ করেছেন। কবির ভাষায়:

কুল মাখলুক গাহে হজরত
বালাগাল উলা বেকামালিহি
আধার ধরার এলে আফতাব
কাশাফাদুজা বেজামালিহি ॥
রৌশনীতে আজো ধরা মশৃগুল,
তাই তো ওফাতে করি না কবুল,
হাসনাতে আজো উজালা জাহান
সালু আলায়হি ওয়া আলিহি ॥

মহানবী হযরত মুহান্দন (সা.) এর 'আবির্ভাব' ও 'তিয়োভাব' সম্পর্কিত বিষয়টি কবি যেভাবে না'ত, গান ও কবিতায় রূপ দিয়েছেন তা বাংলা কাব্য সাহিত্যে অতুলনীয় সংযোজন নিঃসন্দেহে। এ সব না ত-ই-রাসূলে নজরুল ইসলামের লেখনীতে হযরত মুহান্দন (সা.) কে বিচিত্র ও গভীরভাবে অনুভব করায় আভরিক প্রয়াস ও ইসলামী চিন্তাধায়ায় বহিঃপ্রকাশ প্রায় সর্বত্র পরিলক্ষিত হয়।

# ২. হবরত মুহাম্মদ (সা.) এর জীবনীকাব্য 'মক্ল-ভাকর'

মহানবী হবরত মুহান্দল মুন্তাকা (সা.) এর জীবনীকাব্য "মক্র-ভান্ধর" কাজী নজকল ইসলাম বিরচিত সর্বশেষ কাব্যগ্রন্থ। "মক্র-ভান্ধর" কাব্যগ্রন্থের অবতরণিকা অংশটি প্রখ্যাত সাহিত্যিক মোহান্দল নাসিরউদ্দীন (১৮৮৮-১৯৯৪ খ্রি.) সম্পাদিত 'সওগাত' পত্রিকার ১৩৩৭ সালের বৈশাখ-জ্যৈষ্ঠ সংখ্যার "মক্র-ভান্ধর" শিরোনামে এবং কিছু অংশ ১৩৩৭ সালের আঘাঢ়ের 'জয়তী' পত্রিকার 'অভিবন্দনা' শিরোনামে প্রকাশিত হয়েছিল। ১৩৪৩ সালের অগ্রহায়ণ মাসে বুলবুল' পত্রিকার "মার্হাবা সৈয়দে মন্ধী মদনী আল-আরবী' শিরোনামে জয়তী হতে পুনঃমুন্তিত হয়েছিল। "মক্র-ভান্ধর' শিরোনামে অবতরণিকা'

১৬৭. বাজী নজরুল ইসলাম, বদগীতি', দজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ২৭১-২৭২।

১৬৮. নজরুল ইসলাম: ইসলামী গাল, 'জাগরণ', পৃ. ১১৬।

১৬৯. নজরুল ইসলাম: ইসলামী গান, না ত', পু. ২০৪।

অংশটির পাশে তারকা চিহ্ন দিয়ে পাদটীকায় সওগাত সম্পাদক লিখেন, "কবি হ্বরত মোহাম্মদের (সা.) জীবনী কাব্যে লিখিতেছেন, এই কবিতাটি তাহার পূর্বাংশ।" ১৭০

তবে কাব্যটির বেশীর ভাগ অংশ কবির জীবদ্দশায় দীর্ঘদিন অপ্রকাশিত অবস্থায়ই পড়ে থাকে।
পরে কবির সহথমিনীর একান্ত প্রচেষ্টায় "মরু-ভাকর" কাব্যপ্রস্থানি ১৩৫৭ বাং/১৯৫১ ইং সালে প্রথম
প্রকাশিত হয়। কবির প্রাণপ্রিয় পত্নী প্রমীলা নজরুল ইসলাম "মরু-ভাকর" -এর প্রথম সংকরণের
ভূমিকায় কাব্যপ্রস্থাটি রচনায় সঠিক সময়ের কথা উল্লেখ না করলেও পুস্তকখানা রচনায় কবির
একাশ্রচিন্তে আধ্যাত্মিক সাধনার বিষয়টি আলোকপাত করে লিখেছেন, "অনেক আগে দার্জিলিং-এ বসে
কবি এই কাব্য গ্রন্থানি রচনা আরম্ভ করেন। তিনি তখন আধ্যাত্মিকভাবে নিমপ্প। বিশ্বনবী হজরত
মোহান্মদের (দ:) জীবনী নিয়ে একখানি বৃহৎ কাব্যপ্রস্থ রচনার কথা তিনি প্রায়ই বলতেন। কিন্তু শেষ
পর্যন্ত তাভাক্তভা করে তিনি বইখানি শেষ করেন।" ১৭১

মক্র-ভাকরের প্রকাশক শাহজাহান তার 'আরজ'-এ বলেন যে, "মক্র-ভাকর বিশ্বনবী মুহাম্মদ মুভকার জীবনী কাব্য। ইতিপূর্বে বিভিন্ন সাময়িক পত্রিকায় এই অমর কাব্যের অংশবিশেষ প্রকাশিত হইয়াছিল।... যদিও শেষনবীর সম্পূর্ণ জীবনী ইহাতে নাই- জীবনী শেষ হইবার পূর্বেই কবির লেখনী নীরব হইয়া গিয়াছে- তবুও এখানে যতটুকু আছে, তাহাই আমি ক্রন্টিহীনভাবে পাঠকদের সমুখে পরিবেশন করিবার প্রয়াস পাইলাম। সবশেষে এই গ্রছের পার্ভুলিপি যাহার সৌজন্যে আমার হন্তগত হইয়াছিল...তিনি সুগায়ক বন্ধবর আক্রাসউদ্ধীন আহমদ।" ১৭২

উল্লেখ্য যে, 'মরু-ভাকর' নামক কাব্যগ্রন্থে মহানবী হযরত মুহাম্মদ মুক্তবা (সা.) এর আবির্জাবকালীন সময় থেকে নবুওয়্যাত প্রাপ্তির পূর্ব পর্যন্ত মান্ধী জীবনের বিভিন্ন ঘটনার কাব্যক্ষপ বর্ণনা চমৎকারভাবে উল্লেখিত হয়েছে। মূলতঃ মান্রা-বৃত্ত ছলে রচিত 'মরু-ভাকর' নীর্ষক কাব্যগ্রন্থটি চারটি সর্লে বিভক্ত। প্রতিটি সর্গ বা অধ্যায়ই কতগুলো খন্ত কবিতার সমষ্টি। বইখানিতে এমন কবিতার সংখ্যা মোট ১৮টি। প্রথম সর্গে- 'অবতরণিকা', 'অনাগত', 'অভ্যাদর', 'য়পু', আলো-আঁধারি', 'দাদা', 'সরভৃত'; দ্বিতীয় সর্গে- 'শেশব-লীলা', 'প্রত্যাবর্তন', 'শাক্কুস সাদ্র' (ফ্রদয়-উন্মোচন) 'সর্বহারা'; তৃতীয় সর্গে- 'কৈশোর', 'সত্যগ্রহী মোহাম্মদ' এবং চতুর্থ সর্গে- 'শাদী মোবারক', 'খনিজা', 'সম্প্রদান', 'নও কাবা' ও 'সাম্যবাদী' শিরোনাম সম্বলিত কবিতাবলী সন্ত্রিষ্ট হয়েছে। '

তি

### মহানবী (সা.) এর আবির্ভাবে ধরাধামে আদন্দ-উন্মাস

'অবতরণিকা' পর্বে কবি নজরুল ইসলাম 'মরু-ভাকর' মহানবী হযরত মুহাম্মদ মুক্তফা (সা.)
এর দুনিয়াতে আবির্ভাবের আনন্দ সংবাদ বিবৃত করেছেন। সূর্যোদয়ের সাথে মুয়াজ্জিনের কঠে ফজর
নামাযের আযানের ধ্বনিরূপ চিত্রকল্পে নবী করীম (সা.) এর আগমনবার্তা ঘোষিত হয়েছে। বিশ্বনবীর
গুভাগমন উপলক্ষে সমগ্র জগত আনন্দে উদ্বেলিত হয়ে উঠছে। রাস্লুল্লাহ (সা.) এর আগমনে যেন
নিখিল বিশ্বে অনাবিল আনন্দের স্রোতধারা প্রবাহিত হচেছ। এহেন অনুভূতির বহিঃপ্রকাশ দিয়ে কাব্যের
সূচনাতেই কবির আবাহনঃ

জেগে ওঠ তুই রে ভোরের পাখী নিশি-প্রভাতের কবি। লোহিত সাগরে সিনান করিয়া উদিল আরব রবি।

১৭০. আবদুল কাদির সম্পাদিত, মজরুল রচনাবলী , ৪র্থ খণ্ড, গ্রন্থপরিচয়, পৃ. ৭১৪-৭১৫।

১৭১. ফাজী নজরুল ইসলাম, মরু-ভাকর, (ঢাফা: প্রভিপিয়াল বুফ ভিপো লি:,প্রথম সংকরণ, ১৩৫৭/১৯৫১), পূ. ৭।

আজহারউদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পৃ. ৪২৫।

১৭৩. ব্যজী নজরুল ইসলাম, মরু-জন্ধর, নজরুলের কবিতা সমর্ম, পৃ. ৭১৩-৭৭৬।,

ওরে ওঠ তুই, নতুন করিয়া ঘন আঁধারের মিনারে ফুকারে কাঁপিয়া উঠিল সে ভাকের ঘোরে ঐ শোন্ শোন্ "সালাতের" ধ্বনি

বেবেঁ তোল তোর বীণ! আজান মুয়াজ্জিন। গ্রহ, রবি, শশী, ব্যোম, "খায়ক্তম্ মিনান্নৌম!"<sup>>98</sup>

আল্লাহ রাব্বুল আলামীনের প্রেরিত মহাপুরুষ সারওয়ারে কারিনাত হযরত মুহান্দদ মুন্তকা
(সা.) এর তভ আগমনে সারা বিশ্বধরণীতে বিপুল আনন্দ-উল্লাসের সাড়া পড়েছিল কবির ভাষায় তার
অনুপম চিত্র অংকিত হয়েছে। চতুর্দিকে মহাসমারোহে অনাবিদ আনন্দ উৎসব চলেছে, মরুময় আরব
প্রকৃতিতে আনন্দের বান ছুটছে। আরব ভূমি সাগর ও প্রকৃতির সাথে তরঙ্গায়িত হয়ে কবির স্বদেশী
ভারত সাগরেও যুক্ত হয়েছে,

রবি-শনী- গ্রহ-তারা-কলমল
সাগর-উর্ন্মি-মঞ্জীর পায়ে
রঙ্গে ভঙ্গে কোটি তরঙ্গে
পূর্ব-সীমায়,-সালাম জানায়
দবিনে ভারত-সাগরে বাজিছে
উদিল আরবে দূতন সূর্য্য-

গগনাঙ্গন তলে ধরা নেচে নেচে চলে। ইরানী দরিয়া ছুটে, আরব-চরণ লুটে। শঙ্খ,আরতি ধ্বনি, মানব-মুকুট মণি।

মহানবী হ্যরত মুহান্দদ (সা.) এর জন্মসর্গে এমনি স্তবক আরো আছে। সেইসাথে রয়েছে মুখর কবি কর্তৃক শিশুনবীর অতুলনীর রপ-সৌন্দর্যের বর্ণনা। নজরুল ইসলাম শিশু নবীকে 'আলোক-শিশু', 'আলোর দৃত', 'জ্যোভিন্মান' 'বেহেশ্তী সুধার প্রস্রবণ' রূপে উল্লেখ করেছেন। হ্যরত মুহান্দদ (সা.) এর ভেতর ও বাইরের রূপ-সৌন্দর্যে রবি-শশীর আলো-উজ্জ্বলতা পর্যন্ত হার মেনেছে। অন্তরের দিক থেকে বিনি বিশ্বের সুন্দরতম মহামানব, বহিঃসৌন্দর্যেও কবি তাঁকে সুন্দরতম করে প্রকাশ ঘটিয়েছেন। রাস্লুল্লাহ (সা.) এর অপরূপ সৌন্দর্য চিত্রণ করে কবি নজরুল ইসলাম নবীন সূর্যের আলোর সাথে শিশু নবীর তুলনা করে বলেছেন যে, এমনি এক জ্যোভির্মর মহাপুরুবের যেদিন সতি্য সতি্যই আবির্ভাব হল সেদিন যেন ধরণীতে ঈদ-উৎসব এসে গেল। আর তাইতো আলোক শিশু-নবী হ্যরত মুহান্দদ (সা.) এর আবির্ভাবে এ পৃথিবীর সমন্ত আঁধার বিদূরিত হয়েছে। কবির ভাবার:

পুরাতন রবি উঠিল না আর নবীন রবির আলোকে সেদিন "ঈদ" উৎসব আসিল রে যেন যত "দুশুমনী" ছিল যথা নিল সেদিন লজ্জা পেয়ে বিশ্ব উঠিল ছেয়ে।... দুর্ভিক্ষের দিনে, "দোস্তী" আসিয়া জিনে।<sup>১৭৬</sup>

এ আরব রবি বা নবীন সূর্য বলতে কবি বিশ্বনবী হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) কে বুঝিয়েছেন। তাঁর আবির্তাবকাল তথা তভ জন্মদিনকে তথু আরবের নয়, কেবল এশিয়ার নয়, সময় বিশ্বের পদ্দেই স্মরণীয় দিন বলা হয়েছে। যেদিন আনন্দ উল্লাসে সবাই মুখর । কারণ যার আগমনের আশায় এ বিশ্ব-চয়াচর তপস্যারত চিরদিন; তাঁর সেদিন তভ জন্ম হল। সেই পরম আকাঞ্জিত মুহুর্তের আবির্ভাবক্ষণটিকে লক্ষ্য করে কবি বলেছেন:

নহে আরবের, নহে এশিরার,-ধূলির ধরার জ্যোতিতে হ'ল গো ধরার পচ্চে ফুটিল গো আজ গুঞ্জরি ওঠে বিদ্ব-মধুপ- বিখে যে একদিন, বেহেশত জ্যোতিহীন! কোটি-দল কোকনদ, "আসিল মোহাম্মদ!"<sup>১৭৭</sup>

১৭৪. কাজী নজরুল ইসলাম, মরু-ভান্ধর, 'অবতরণিকা', পৃ. ৯।

১৭৫. নর-ভাকর, পৃ. ৯-১১।

১৭৬. মরু-ভাক্তর, পৃ. ১২।

# বিভিন্ন ধর্মনতে হবরত মুহাম্মদ (সা.) এর আগমনবার্তা

মহানবী হবরত মুহান্দ মুত্তকা (সা.) এর আগমনবার্তা তাওরাত, ইঞ্জীলসহ একেশ্বরবাদী পবিত্র ধর্মগ্রন্থসমূহে ইতোপ্রেই বোবিত হয়েছিল। ফলশ্রুতিতে ইহুদী, নাসারা সকলে বিশ্ব মানবতার মুক্তির দিশারী আদর্শ মহামানবের আবির্তাবের বিষয়টি অবগত হলেও বিন্ময়ে হতবাক হয়ে পড়েছিল। একেশ্বরবাদ প্রচারক হয়েরত ঈসা (আ.), হয়রত মুসা (আ.), হয়রত দাউদ (আ.) এর পরে আবির্ভূত হন প্রতিশ্রুত সর্বশেষ পয়গদ্বর বিশ্বনবী হয়রত মুহান্দ্দ (সা.)। তাঁর আবির্ভাবে ধরাধামের বিশ্বয় বিমুগ্ধ চমৎকার বাত্তবন্ধপ কবির কয়নার চিত্রিত হয়েছে,

অভিনব নাম শুনিল রেএতদিন পরে এল ধরার
চাহিরা রহিল সবিশ্মর
আসিল কি ফিরে এতদিনে
"তওরাত", "ইঞ্জিল" ভরি
"ঈসা" "মুসা" আর "দাউদ" যাঁর
আধার নিবিলে এল আবার
নৃতন সূর্য্য উঠিল ঐ

ধরা সেদিন-"মুহাম্মদ!"
"প্রশংসিত ও প্রেমাম্পদ!"
ইহুদী আর ঈসাই সব,
সেই মসীহু মহামানব ?
তনিল বাঁর আগমনী,
তনেছিল পা'র ধ্বনি...
আদি প্রাতের সে সম্পদ
মোহাম্মদ! মোহাম্মদ!

### হ্বরত মুহান্দ্র (সা.) এর নূর

মক্র-ভাকর কাব্যের প্রথম সর্গের 'অনাগত' অংশে কবি নজকল ইসলাম সৃষ্টিকর্তা আল্লাহ রাব্বুল 'আলামীন কর্তৃক প্রথমতঃ বিশ্বজগত সৃষ্টি, তারপর বিশ্বের আদি মানব সর্বপ্রথম নবী হযরত আদম (আ.) এর সৃষ্টি এবং তাঁর ভেতরে সর্বশেষ নবী হযরত মুহাম্মদ মুন্তাফা (সা.) এর নূরের জ্যোতি প্রদানের বিষয়টি উল্লেখ করেছেন,

> আদিম মানব "আদমে" সৃজিয়া এক মুঠা মাটি দিয়া বলিলেন, যাও কর খেলা ঐ ধরার আঙনে গিয়া ! ... কহিলেন প্রভু, "ভয় নাই , দিনু আমার যা প্রিয়তম তোমার মাঝারে-জুলিবে সে জ্যোতি তোমাতে আমারি সম । আমা হ'তে ছিল প্রিয়তর যাহা আমার আলোর আলো মোহাম্মদ সে, দিনু তাহাঁরেই তোমারে বাসিয়া ভালো।" " ১৭৯

### যুগে যুগে নবী-রাস্পগণের আবির্ভাব ও তিরোধান

অতঃপর আখেরী নবী হবরত মুহাম্মদ (সা.) এর আগমনের পূর্বে ঘূর্ণারমান এ মহাবিশ্বের আবর্তন, নিরবধি কালপ্রোত এবং সময়ের গতিশীলতার আবর্তে বুলে বুলে সৃষ্টিকর্তা আল্লাহ তা'আলার মহিমা প্রচারক বিভিন্ন নবী-রাস্লগণের আবির্ভাব ও তিরোধানের বিষয়টি কবি অত্যন্ত চমৎকারভাবে চিত্রারণ করেছেন। তন্মধ্যে আদি মানব-মানবী হযরত আদম (আ.) ও বিবি হাওয়া (আ.)সহ মহাপুরুষ হযরত শিশ্ (আ.), হযরত নৃহ (আ.), হযরত ঈসা (আ.), হযরত মৃসা (আ.), হযরত লাউদ (আ.), হযরত ইবরাহীম (আ.), হযরত সুলাইমান (আ.), হযরত ইউন্স (আ.), হযরত ইউস্ফ (আ.), হযরত

১৭৭. মরু-জরুর, পৃ. ১২।

১৭৮. নরু-তাকর, পৃ. ১৩।

ইসহাক (আ.), হযরত ইয়া'কুব (আ.), হযরত ইসমাঈল (আ.) প্রমুখ নবী-রাস্লগণের নাম বিশেষভাবে উল্লিখিত হয়েছে;

শত শতাব্দী যুগ যুগান্ত বহিয়া যায়

ফিরে-নাহি আসা সোতের প্রায়

চ'লে গেল 'হাওয়া', 'আদম', 'শিশ' ও 'নূহ' নবিজ্বলিয়া নিভিল কত রবি।

চলে গেল 'ঈসা', 'মুসা' ও 'লাউল' 'ইব্রাহিম'
ফিরদৌসের দূর সাকিম।
গেল 'সুলেমান', গেল 'ইউনুস', গেল 'ইউসুফ', রূপকুমার
হাসিয়া জীবন-নদীর পার।
গেল 'ইসহাক', ইয়া কুব', গেল 'জবীহুল্লাহ্ ইসমাইল'
ধোলার আদেশ করি' হাসিল।

১৮০

#### আণকর্তা আবির্ভাবের প্রয়োজনীয়তা

মানুব যুগ যুগ ধরে আলোর সন্ধানী। প্রাক-ইসলামী যুগে পাপাচার, কুসংক্ষার ও অজ্ঞতার অন্ধকারে নিমজ্জিত মানবতা যখন পথের দিশা খুঁজে কিরছিল, তখন আরবভূমিতে হ্যরত মুহাম্মন (সা.) এর মত মহান পরিত্রাণকারী আবির্ভাবের প্রয়োজনীয়তা দেখা দেয়। একজন সুমহান ধর্মীর ও জাতীর নেতার আবির্ভাবের জন্য মঞ্চ প্রন্তুত হ্যেছিল এবং সময়ও ছিল মনন্তান্ত্বিকতাপূর্ণ। বিশ্ব যেন তপস্যারত একটি বিশেব দিনের জন্য; এরপ গরিস্থিতিতে খোলারী হতক্ষেপ ছাড়া ঐ ভয়াবহ ও মারাত্মক অবস্থা থেকে বিশ্ব মানবকুলের বিশেষ করে আরববাসীকে উদ্ধারের আর কোন পথই ছিল না। ঠিক সেই সময় দিগন্তব্যাপী এই ঘন তমসার বুকে তাওহীদের আলো জ্বালাবার মহান্ত্রত নিয়ে আরববাসীর তথা সমগ্র বিশ্বের জন্য রহমতন্বরূপ মহানবী হ্যরত মুহাম্মন (সা.) সুনিয়ায় আগমন করলেন। আণকর্তার আবির্তাবে ওধু আরব দেশই আলোকিত হল না, সমগ্র বিশ্বভ্বনও উদ্ভাসিত হয়ে উঠল। মহামানবের আবির্তাবের পূর্বাভাসকালে অনাগতের আগমনের আকাঞ্জায় আরবভূমির তপস্যা, প্রতীক্ষা ও প্রতিক্রিয়া বর্ণনায় সৈত্য, দানব, জ্বিন, পরী, হর, ফেরেশ্তাসহ মহাকাশ ও পৃথিবীর চিত্রকল্প নিপৃণভাবে রূপায়িত হয়েছে,

আদিম-ললাটে ভাতিল যে আলো উবায় পূর্ব-গগন প্রায়,
কোথায় ওগো সে আলো কোথায় ।
আলোক, আধার, জীবন, মৃত্যু, গ্রহ,তারা তা'রে বুঁজিছে, হায়,
কোথায় ওগো সে আলো কোথায়।
বুঁজিছে লৈত্য, লানব, দেবতা, জিন', পরী হর পাগল প্রায়
কোথায় ওলো সে আলো কোথায়?
বোঁজে অন্সর, কিনুর, খোঁজে গন্ধর্ব ও ফেরেশ্তায়,
কোথায় ওগো সে আলো কোথায় ।
বুঁজিছে রক্ষ যক্ষ পাতালে, খোঁজে মুনি ঋষি ধেয়ানে তায়,
কোথায় ওগো সে আলো কোথায়।

রাস্লুল্লাহ (সা.) এর জন্মকালে সারাবিশ্বের অবস্থা ছিল চরম বিপদসংকুল, মানবতার আর্তনাদ তখন সর্বত্র। বিশ্বের নিপীড়িত মানবাজা কোন একজন মুক্তিদাতা মহামানবের আবির্তাবের কামনায়

১৮০. মরু-ভান্ধর, পৃ. ১৮।

১৮১. মরু-ভান্ধর, পৃ. ১৯।

গভীর আগ্রহে প্রতীক্ষার যেন ছিল চঞ্চল। অতঃপর মুক্তিকামী পৃথিবীবাসীর ব্রাণকর্তা আগমনের অধীর অপেক্ষা ও ব্যাকুলতা কাব্যরূপ লাভ করেছে। কবি নজরুল ইসলাম হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) কে ইসলাম ধর্ম প্রচারক হিসেবে দেখলেও সেখানেই তাঁর দেখা শেষ হয়নি। কবি প্রধানতঃ মহানবী (সা.) কে দেখেছেন মানব প্রেমিক, উৎপীড়িতের মুক্তিদাতা ও ন্যায়-সাম্যের প্রতিষ্ঠাতারূপে। ইসলাম ধর্মের প্রবর্তক হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) কে এই নতুন দৃষ্টিতে দেখাই কবি নজরুল ইসলামের বৈশিষ্ট্য। তাই উদ্ধৃত অংশটি সমগ্র কাব্যের শ্রেষ্ঠতম অংশগুলোর একটি। কবির ভাষায়:

উৎপীজিতেরা নয়নের জলে নয়ন-কমল ভাসায়ে চায়,
কোখায় মুক্তি-লাতা কোখায়।
শৃংখলিত ও চির-লাস খোঁজে বন্ধ অন্ধকার কারায়
বন্ধ-ছেদন নবী কোথায়।
নিপীজিত মূক নিখিল খুঁজিছে তাহার অসীম তন্ধতায়
বন্ধ্র-ঘোষ বাণী কোথায়।
শাস্ত্র-আচার-জগদল শিলা বন্ধে নিশ্বাস ক্লন্ধপ্রায়
খোঁজে প্রাণ, বিদ্রোহী কোথায়।

## মহানবী (সা.) এর আবির্ভাবের পূর্বে আরবের অবস্থা

"মরু-ভাকর'-এর প্রথম সর্গে অভ্যুদর' অংশে কবি প্রাক-ইসলামী যুগে পাপ-পর্যুক্তার নিমজ্জিত ও চরম অবক্ষরে অধঃপতিত আরবের লোক সমাজের নৈতিক, সামাজিক ও ধর্মীর অবস্থার প্রকৃতি চিত্রণ করছেন। নীতিবোধ ও মানবতাবোধের অভাবে তাদের সমাজ ব্যবস্থা এবং ধর্মীর অবস্থা অধঃপতনের শেষ পর্যারে নেমে এসেছিল। আভিজাত্যের দল্ভ, আত্মন্তরিতা, পরনিন্দা ও পরশ্রীকাতরতা প্রভৃতি জাহেলিয়া যুগে আরব চরিত্রকে ভীবণভাবে আচ্ছন করে তুলেছিল। পাপাচার, অজ্ঞানতা, কুসংস্কার আরবের সামাজিক ও নৈতিক জীবনকে কলুষিত করেছিল। যেমনটি কবি বলেছেন:

মানুবের মনে বেঁধেছিল বাসা বনের পশুরা যত,
বন্য বরাহে ভত্তুকে রণ; নখর-দত্ত-ক্ষত
কাঁপিতেছিল এ ধরা অসহায় জীক্ষ বালিকার সম!
শূন্য-অক্ষ ক্লেদে ও পক্ষে পাপে কুংসিততম
বুরিতেছিল এ কুগ্রহ যেন অভিশাপ-ধূমকেতু,
সৃষ্টির মাঝে এ ছিল সকল অকল্যাণের হেতু!

পৃথিবীর সর্বএই অন্যায়-অবিচার, অত্যাচার-জুলুম বিস্তার লাভ করেছিল। এশিয়া, ইউরোপ, আফ্রিকা মহাদেশ অবধি পাপের সাগরে হাবুভুবু খাচ্ছিল, এমনকি আরব উপদ্বীপ তথা মল্লানগরীর নর-নারীরা গর্যন্ত আধ্যাত্মিক অসারতার নিমজ্জিত হয়ে পাপাচারে লিপ্ত ছিল। সামাজিক অসায়া, মদ্যপান, জুয়াখেলা, কলহ-বিবাদ, খুন-জখম, লুঠন, নরবলি ইত্যাদি ছিল নিত্য-নৈমিন্তিক ব্যাপার। সুস্থ ও সুন্দর জীবনবাত্রা এবং সুশৃংখল ও সুসংহত শাসন ব্যবস্থা স্থাপনের পদ্ধতি সম্পর্কে তারা সম্পূর্ণ অজ্ঞাত ছিল। পাপাচার, ব্যক্তিচারে নিমজ্জিত মানবতা তখন স্বভাবতই নৈতিক গুণাবলী হারিয়ে ফেলে কন্যা সন্তানকে জীবন্ত কবর দিতেও দ্বিধাবোধ করত না। গোত্রীয় সমাজে শিশু হত্যার প্রথা বিশ্বের অন্যত্রও বিদ্যামান ছিল। প্রায় সাত শতাব্দী পূর্বে হ্যরত ঈসা (আ.) এর জন্মের আগে যে অবস্থা ছিল এ সময়ের পাপাচারের অবস্থা তার চেয়েও মারাত্রক ও ভয়াবহ হয়ে উঠেছিল। মহানবী হয়রত মুহান্মদ (সা.) এর

১৮২. यम- ज कम, পৃ. ২০।

১৮৩. মরু-ভাকর, পৃ. ২২-২৩।

আবির্ভাবের পূর্বকালীন আরব তথা বিশ্বজগতের এহেন চিত্র কাজী নজরুল ইসলাম সুনিপুণভাবে তুলে ধরেছেন। কবির ভাষায়ঃ

এশিয়া য়ুরোপ আফ্রিকা-এই পৃথিবীর যত দেশ

যেন নেমেছিল প্রতিযোগিতার দেখিতে পাপের শেষ।
এই অনাচার মিথ্যা পাপের নিপীড়ন-উৎসবে

মঞ্চা ছিল গো রাজধানী যেন 'জাজিরাতুল আরবে'।
পাপের বাজারে করিতে বেসাতি সমান পুরুষ-নারী,
পাপের ভাঁটিতে চলিত গো যেন পিপীলিকা সারি সারি।
বালক বালিকা যুবা ও বৃদ্ধে ছিল না কো ভেদাভেদ,
চলিত ভীষণ ব্যভিচার-লীলা নির্লাজ নির্কেদ।

১৮৪

হ্যরত ইবরাহীন (আ.) এবং দীর্ঘ যুগ পরে হ্যরত ঈসা (আ.) মানব সমাজে আল্লাহর একত্বাদ প্রচার করে প্রীতি ও শান্তি প্রতিষ্ঠিত করেছিলেন। কিন্তু হ্যরত ঈসা (আ.) এর উর্ধ্বারোহণের পর আরব জাহান যোর পৌত্তলিকতায় ফিরে যায়। তালের ধর্মীয় জীবন ঘন তমসাচ্ছন্ন হয়ে পড়ে। মূর্তি উপাসক ও প্রকৃতি পূজারী আরববাসীরা নিজেদের ইচ্ছানুযায়ী কল্পিত দেব-দেবী প্রস্তুত করে সেগুলোর অর্চনা করতো। লোকেরা চন্দ্র, সূর্য, এহ , তারকা, নক্ষত্র, প্রন্তর খণ্ড এবং বৃক্ষরাজ্ঞিকেও পূজা করতো। ভূত-প্রেতাদি এবং অশরীরী প্রাণীর উপরও তাদের অগাধ বিশ্বাস ছিল। যে পৃতঃপবিত্র কা বাগৃহ হযরত ইবরাহীন (আ.) একমাত্র নিরাকার আল্লাহ রাব্দুল আলামীনের ইবাদতের জন্য নির্মাণ করেছিলেন, সেই খোদ কা'বাগৃহে পৌত্তলিক আরববাসী কালক্রমে ৩৬০ টি দেব-দেবীর মূর্তি স্থাপন করেছিল। তারা হযরত ইবরাহীন (আ.), হযরত ইসমাঈল (আ.), হযরত ঈসা (আ.) এবং বিবি মরিয়ম (আ.) এর প্রতিমাও কা'বাগুহে স্থাপন করেছিল। প্রতিবংসর তারা এ সব দেব-দেবীকে অর্ঘ্য দিতে আসত এবং দেবতার মনতুষ্টির জন্য নরবলি দিত। তারা এত বেশী কুসংস্কারাচ্ছন ছিল যে, তারা কোন কাজ আরম্ভ করার পূর্বে তীরের সাহায্যে দেব-দেবীর সাথে পরামর্শ করতো। দেব-দেবী পূজা অর্চনার জন্য আরব দেশে অসংখ্য মন্দির ছিল। কিন্তু আরবরা কাবাগুহেকে তাদের পবিত্র উপাসনা মন্দির বলে মনে করত। এমনিভাবে প্রাক-ইসলামী যুগের মানব সমাজ তাওহীদ তথা একেশ্বরবাদ ত্যাগ করে কল্পিত দেব-দেবী, প্রতিমা-মূর্তিপূজা ও ভূত-প্রেত সাধনারত ছিল। আইয়্যানে জাহেলিয়্যার এসব অনৈসলামিক কার্যকলাপের চিত্র কাজী নজরুল ইসলাম অত্যন্ত চমৎকার উপমায় অংকন করে বলেছেন,

> চরণে দলিত কর্দমে যারে গড়িয়া তুলিল নর ভাবিত তাহারে সৃষ্টিকর্তা, সেই পরমেশ্বর। আল্লার ঘর কাবার করিত হল্লা পিশাচ ভূত! শরতান ছিল বাদশাহ সেথা, অগণিত পাপ-সেনা। বিনি সুদে সেথা হ'তে চলিত গো ব্যভিচার লেনা-দেনা।... এমনি আধার গ্রাসিরাছে বার পৃথা নিবিভৃতম-উধ্বে উঠিল সঙ্গীত, "হ'ল আসার সময় মম!">১০৫

মহানবী হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) এর আবির্ভাবের পূর্বে আরবদের ধর্মবিশ্বাস ছিল আদিম প্রকৃতির এবং তারা ছিল জড়বাদী। আরবদের তথা সমগ্র বিশ্বের নৈরাশ্যজনক ধর্মীয় অবস্থা কোন এক ঐশ্বরিক ত্রাণকর্তার আবির্ভাবের পূর্বাভাস সূচনা করছিল। ইতোপূর্বে বিশ্বের ইতিহাসে কখনো একজন মহান ত্রাণকর্তার আবির্ভাবের সময় ও প্রায়োজন এত অধিক অনুভূত হয়নি। অবশেষে আরব জাহান তথা পৃথিবীর এহেন চরম দুর্দিনের এক যুগ সদ্ধিক্ষণে ৫৭০ খ্রিষ্টাব্দের ২৯ শে আগষ্ট, ১২ই রবিউল আউয়াল,

১৮৪. মন্দ-আক্রম, পৃ. ২৩।

১৮৫. মরু-তাকর, পু. ২৪।

সোমবার, প্রত্যুবে ঘন তমসাচ্ছন্ন বিশ্বের বুকে অমানিশা বিদ্রিত করে আলোর বার্তা নিয়ে ধরাধামে আবির্ভূত হলেন সর্বকালের সর্বশ্রেষ্ঠ মহামানব বিশ্বমানবতার মহান মুক্তিদৃত হবরত মুহাম্মদ মুক্তবা (সা.)। ধরনীকেন্দ্র পবিত্র মক্কানগরীতে বিবি আমিনার গর্ভে জন্ম নিলেন নবজাত শিতনবী হবরত মুহাম্মদ (সা.)। এসময় আখেরী নবী হবরত মুহাম্মদ (সা.) এবং তাঁর পিতামহ আবদুল মুন্তালিব, পিতা আবদুল্লাহ ও মাতা আমিনার জয়গানে পৃথিবী মুখরিত হয়ে উঠলো। কবির ভাষায়:

#### মা আমিনার স্বপ্ন

গর্ভবর্তী মা আমিনার চোবে অনাগত দিনের স্বপু; একদা রাত্রিকালে তিনি দেখলেন যেন এক অপরূপ জ্যোতি তাঁর সৃতিকাগৃহ থেকে সমগ্র বিশ্বময় ছড়িয়ে পড়ছে। সেই নূরের জ্যোতির প্রভাবে সুদূর বসরা নগরী আলোকিত হল। পারস্যের অধিপতি নওশেরোয়ার প্রাসাদের শীর্বচ্ড়া চূর্ণ-বিচূর্ণ হয়ে পড়ল। রোমান সম্রাট কায়সার খসরু পারভেজের হাত থেকে তরবারী খসে পড়লো। নিখিল বিশ্বের মূর্তি পূজার প্রতিমা ঠাকুর যেন ভেঙ্কে খান খান হয়ে মাটিতে গড়াগড়ি গেল। স্বপুভঙ্গের পর মা আমিনা তাঁর কোলের মাঝে পেলেন এক নূরের জ্যোতিমন্তিত নবজাত শিশু।

টুটিতে স্বপ্ন হেরিলেন মাতা, বুন্টিতে আলোর কুল আর দেরী নাই, আগমনী গায় গুলবাগে বুল্বুল্। কি এক জ্যোতি শিখার কলকে মাতা ভয়ে বিস্ময়ে মুদিলেন আঁখি। জাগিলেন যবে পূর্ব চেতনা ল'য়ে হেরিলেন চাঁদ পড়িয়াছে খসি' যেন রে তাঁহার কোলে, ললাটে শিশুর শত সূর্য্যের মিহির লহর তোলে। শিশুর কঠে অজানা ভাষায় কোন অপরূপ বাণী ধ্বনিয়া উঠিল, সে স্বরে যেন রে কাঁপিল নিখিল প্রাণী।

সারা পার্থিব জগত ব্যথিত হয়ে তাঁর জন্য অধীর আগ্রহে প্রতীক্ষা করছে। সাগর, পর্বত, মরুভূমি, উদ্যান তাঁর জন্য তপস্যা করেছে। অবশেষে ধরাধানে তাঁর হুভ আগমনে আরব বিশ্বে প্রবাহিত হল অজস্র ধারায় খুশী ও আনন্দের অশেষ জোয়ার। তাই কবি অভিনন্দন জ্ঞাপন পূর্বক বলেছেন:

| "মাহাবা  | সৈয়দে মক্কী মদনী আল-আরবী।"                  |
|----------|----------------------------------------------|
| গাহিতে   | নান্দী গো যাঁর নিঃস্ব হ'ল বিশ্ব-কবি।         |
| আসিণ     | বন্ধ-ছেদন শঙ্কা-নাশন শ্রেষ্ঠ মানব,           |
| পশিল     | অন্ধ গুহায় ঐ পুনরায় রক্ষ দানব।             |
| ভাসিল    | বন্যাধারায় দজলা 'কোরাত' কন্যা মরুর,         |
| সাহারায় | নৌবতেরি বাজনা বাজে মেঘ-ভমকুর। <sup>১৮৮</sup> |

১৮৬. নদ্র-তাক্স, পৃ. ২৪।

১৮৭. মন্দ-ভাকর, পৃ. ২৬।

## পিতৃহীন শিও হ্যরত মুহামদ (সা.)

হযরত মুহাম্মদ (সা.) এর বাল্যজীবন অত্যন্ত বেদনাদারক। তিনি মাতৃগর্ভে থাকা অবস্থায় তাঁর পিতা আবদুল্লাহ ইন্তেকাল করেন। তাই এ নশ্বর জগতে জন্মের পূর্বেই তিনি পিতৃহীন হয়েছেন। আর তাঁর মাতা আমিনা বিধবা হয়ে শ্বভরালয়ে অবস্থান করেন। মহানবী (সা.) এর বাল্যজীবনের এই বেদনাদারক বিয়োগান্ত বটনার প্রেক্ষাপটকে নিয়ে মরু-ভাকরের আলো-আঁধারি' অংশটুকু রচিত। কবির ভাষায়ঃ

ও'নে হাসি পায় এত শোকে হায়! বিশ্বের পিতা যার
"হাবিব" বন্ধু, হারায়ে শিতায় সে এল ধরা মাঝার!
থোলার লীলা সে চির-রহস্যময়বন্ধুর পথ এত বন্ধুর হয়!
আবির্তাবের পূর্বে পিতৃহীন হয়ে-বার বার
বোধিল সে যেন, আমি ভাই সাথী পিতাহীন সবাকার!
১৮৯

কবি এখানে বলেন যে, স্বজনহারার বেদনা ও দুঃখ ভোগের মধ্য দিয়ে খোদার পিয়ারা হাবীব হয়রত মুহান্দদ (সা.) এর জীবন হয়েছে সুন্দর ও মহৎ। নবী করীম (সা.) এর জীবনের এ বান্তব রপটিকে কবি মেয় মুক্ত সূর্য, বর্বা বিধৌত পুল্প ও কন্টকিত মৃণালের নায়ে তুলনা করেছেন। উৎপীড়িত মানুষের মুক্তিলাতা আবির্ভূত হলেন। অবশেষে দুঃখ-বেদনার মধ্য দিয়ে তাই চতুর্দিকে শোকের ছায়ায় মানবতার ক্রন্দনখননি নিভূতে অনুরণিত হল। আর চিরদুঃখী হয়ে নবীজি পৃথিবীর সকল মানুষের সমবাখী হয়েছেন। পিতৃহীন শিশুকে আপন বুকে চেপে ধয়ে অকাল প্রয়াত স্বামী বিয়োগ-বিধুরা নবী জাননী বিবি আমিনার চোখ হয়েছিল অবিরাম-অশ্রুসজল। কিছু বিশ্ব মানবতার পরিত্রাণকারী মহান বন্ধু কোন বিশেষ মানুষের ভালবাসায় আবদ্ধ হতে পায়েন না। কবির লেখনীতে এ অবস্থাটির বর্ণনাও অপূর্বরূপে গরিক্ষুটিত হয়েছে;

কাঁদিছে আমিনা, হাসিছেন খোদা, "ওরে ও অবুঝ মেরে ভূবিয়াছে চাঁদ উঠিয়াছে রবি বক্ষে দেখ্ না চেরে, ভূবনের ক্ষেহ কাড়িয়া কঠোর করে, ভূবনের প্রীতি আনিয়া দিয়াছি, ওরে। ঘর সে কি ধরে বিশ্ব আলোকে উঠিবে ছেয়ে? নিখিল যাহার আত্মীয়-ভূলে রবে সে স্বজন পেয়ে? ১৯০

বিশ্বনবী হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) এর জীবনের এই পরিনাম ভাল-মন্দ সবকিছুই ছিল সৃষ্টিকর্তা আল্লাহ রাক্ষ্য আলামীনের ইচ্ছাকৃত। তাই মা আমিনা তাঁর প্রাণপ্রিয় ক্ষেহের মরু দুলালকে বিশ্বমানবের কাছে উপহার দিলেন;

কহিল জননী আপনার মনে মনে,"আমার দুলালে দিলাম সর্বজনে!"

"১৯১

১৮৮. মরু-ভাকর, পু. ২৭।

১৮৯. মরু-ভাকর, পৃ. ৩০।

১৯০. মরু-ভাকর, পৃ. ৩১।

১৯১. নক্ল-ভাকর, পৃ. ৩২।

হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) এর নামকরণ

"মক্ল-ভাকর" কাব্যগ্রন্থের 'দাদা' অংশে হ্যরত মুহান্মদ (সা.) এর জন্ম ও নামকরণের বিষয়টি বিবৃত হয়েছে। সর্বকনিষ্ঠ পুত্র আবদুল্লাহর অকাদ মৃত্যু-শোক রাত-দিন নবীজির দাদা আবদুদ মুন্তাদিবকে শীড়িত ও ব্যথিত করে। বিধবা পুত্র-বধু আমিনার দিকে তাকালে দুঃখ-বেদনায় তিনি মুহ্যমান হয়ে পড়েন। বিবি আমিনাকে মনে হয় শোকের তদ্র শিখা। তাই মা আমিনার গর্ভজাত শিত পুত্রের দিকে দাদা আবদুদ মুন্তাদিব গভীর প্রত্যাশা নিয়ে উন্মুক্ত হয়ে আছেন;

ঈষৎ আলোর জোনাকি চমকি' যায় যেন-ক্ষণে ক্ষণে, আবদুল্লার স্মৃতি রহিয়াছে ঐ আমিনার সনে। আসিবে সুদিন আসিবে আবার, পুত্রে যে ছিল প্রাণ পুত্র হইতে পৌত্রে আসিয়া হবে সে অধিষ্ঠান। দিন গোণে মনে মনে আর কয়, "বাকী আর কতদিন, লইয়া অ-দেখা পিতার স্মৃতিরে আসিবি পিতৃহীন! ১৯২

অবশেষে দাদা আবদুল মুন্তালিবের আশা বাস্তবে রূপ লাভ করল। পিতৃহীন শিতনবী ভূমিট হওরার রত্রিকালে দাদা আবদুল মুন্তালিব অপূর্ব দৃশ্য স্বপ্লে দেখলেন-বেদ শত স্বর্গের পাখী চন্দ্রালোকের ন্যায় বিবি আমিনার ঘর আলোকে জ্যোতির্ময় করছে। দাদা নবজাত শিশুটিকে বুকে জড়িয়ে ধরে পবিত্র কা'বাগ্ছে নিয়ে গেলেন এবং তাঁর মদল কামনা করে মহান আল্লাহ রাক্ষুল আদামীনের দরবারে মুনাজাত করলেন। আবদুল মুন্তালিবের সাথে মক্লার কুরাইশ গোত্রের সর্লায়রাও বিবি আমিনার পুত্রের সর্বাসীন কল্যাণ কামনায় প্রার্থনা করলেন। সাতদিন পর আরবের অভিজাত গোত্রীয় প্রথানুবায়ী 'আকীকা উৎসবে পিতামহ আবদুল মুন্তালিব নবজাতক শিশু পৌত্রের নাম রাখলেন 'মুহাম্মদ' (প্রশংসিত)। কবির ভাবায়:

কহিল মুত্তালিব বুকে চাপি' নিখিলের সম্পদ"নয়নাভিরাম! এ শিশুর নাম রাখিনু !মোহাম্মদ" ।"'>>>

এ অভিনৰ বিস্ময়কর তাৎপর্যপূর্ণ নাম গুনে সকলেই বিশেষতঃ আরবের কুরাইশরা চমকে উঠলো। বনী হাশিমের গোষ্ঠীতে ইতোপূর্বে তারা এ নাম কখনো গুনেনি। তাই তারা হতবাক হয়ে পিতামহ আবদুল মুন্তালিবের কাছে এই নাম রাখার যথার্থ কারণ জানতে চাইল। এ বিষয়টি আলোকপাত করে কবি বলেছেন:

আঁখিজল মুছি' চুমিয়া শিশুরে কহিল পিতামহ"এর প্রশংসা রণিয়া উঠুক এ বিশ্বে অহরহ,
তাই এরে কহি 'মোহাম্মদ' যে চির-প্রশংসামান,
জানি না এ নাম কেন এল মুখে সহসা মথিয়া প্রাণ।"<sup>১৯৪</sup>

হ্যরতের গর্ভধারিণী ক্ষেহ্ময়ী মাতা আমিনা নবজাত শিশুটির নাম রাখলেন 'আহ্মাদ' (চরম প্রশংসাকারী)। নবী জননী স্বপ্নে শিশু পুত্রের এ নামে নামকরণের আদেশ প্রাপ্ত হয়েছিলেন। কবি লিখেছেন;

নাম তনি' কহে আমিনা-"স্বপ্নে হেরিয়াছি কাল রাতে
'আহমদ' নাম রাখি যেন ওর।" "জননী, ক্ষতি কি তাতে,"
হাসিয়া কহিল পিতামহ, "এই যুগল নামের কাঁদে

১৯২. নক্ল-ভাকর, পৃ. ৩৩।

১৯৩. মন্দ-তাকন, পৃ. ৩৫।

১৯৪ . মরু-ভাকর, পু. ৩৬।

বাঁধিয়া রাখিনু কুটারে মোদের তোমার সোনার চাঁদে একটি বোঁটার কুটিল গো যেন দু'টি সে নামের কুল, একটি নদী মাঝে বরে যার, দুই ধারে দুই কুল! ১৯৫

ধাত্রীমাতা হালিমার গৃহে নবজাত শিও মুহাম্মদ (সা.)

মহানবী হবরত (সা.) বাল্যকালে ধাত্রীগৃহে প্রতিপালিত হয়েছিলেন। শিশু নবীর ধাত্রীগৃহে লালন-পালনের বিষয়টি নিয়ে 'পরভৃত' অংশটি রচিত হয়েছে। সে মুগে সম্ভ্রান্ত আরব পরিবারের শিশু সম্ভানের রক্ষণাবেক্ষণের লারিত্বভার বেদুঈন ধাত্রীর কাছে অর্পিত হতো এবং কয়েক বছর মক্ষভূমির মুক্ত প্রান্তরে ও স্বাধীন পরিবেশে প্রতিপালিত হওয়ার পর স্বগৃহে ফিরিয়ে আনা হতো। তাই প্রাচীন আরবের অভিজাত সম্প্রদায় সমূহের গোত্রীয় প্রথানুসারে নবী জননী বিবি আমিনা তার দু' সপ্তাহের নবজাত শিশুপুত্রকে নির্ভরে বেদুঈন ধাত্রী মাতা বিবি হালিমার ক্রোড়ে সোপর্দ করলেন। কবির ভাষায়:

আরবের যত "থান্দানী" যরে বহুকাল হ'তে ছিল রেওয়াজ, নব-জাত শিশু পালন করিতে জননী সমাজে পাইত লাজ; ধাত্রীর কোলে অর্পিত মাতা জনমিলে শিশু অমনি তার, মরু-পল্লীতে স্বগৃহে পালন করিত শিশুরে ধাত্রী মায়।

তৎকালীন আরবদেশে ধাত্রীরা সাধারণতঃ মরু অঞ্চলের বেদুঈন পত্নীতে বসবাস করত। এই পত্নীগুলো ছিল শহরের কোলাহলময় স্থান থেকে অনেক দূরে। যেখানে ছিল শান্ত, শ্যামল, নির্জন, স্বাস্থ্যকর প্রাকৃতিক পরিবেশ। এই থান্য পত্নীর বেদুঈন গোষ্ঠীতে জন্মহণ করেছিলেন মু'আল্লাকা রচয়িতা প্রাক-ইসলামী যুগের আরব কবিগুরু ইমক্রউল কায়স (৫০০-৫৪০ খ্রি.), আমর বিন কুলসুম (৫৫৪-৬৬৮ খ্রি.) এর মত বিখ্যাত কবি। সে যুগে শহরের ভাষা বিভিন্ন আঞ্চলিক ভাষার সংমিশ্রণে প্রায় বিকৃত হয়ে গিয়েছিল। শহরের কাব্যকলারও তেমন চর্চা ছিলমা। আরব মরুল্যানের বেদুঈনরাই কেবল বিভদ্ধ আরবী ভাষায় কাব্যকলার সাধনা করত। এই বেদুঈন গোষ্ঠীতে অবস্থান করেই শিশু মুহাম্মল (সা.) সুমিষ্ট আরবী ভাষা সম্পদ শিক্ষালাভ করেন। কবির ভাষায়:

আরবের যত গানের কবিরা 'কুলসুম' 'ইমরুল কায়েস'
এই বেদুইন-গোষ্ঠীতে তারা জন্মিরাছিল এই সে দেশ।...
আরবের প্রাণ, আরবের গান, ভাষা আর বাণী এই হেথাই,
বেদুইনদের সাথে মুসাফির বেশে ফিরিত গো সর্বদাই।
১৯৭

মহানবী হবরত মুহান্দদ (সা.) এর জন্মের বছরে ৫৭০ খ্রিষ্টাব্দে আরব দেশের মরু অঞ্চলে বুর্তিন্দের আকাল দেখা দের। বুর্তিন্দ-পীড়িত কুখাতুর মরুত্মির পল্লীবাসীরা অনু-বল্ধ, বাসস্থান আর কর্মসংস্থানের আশার ছুটে এল মক্কানগরীতে। ইত্যবসরে বনী সা'দ নামক আরব বেদুর্দ্দন গোষ্ঠীর ভাগ্যবতী ধাল্রীমাতা বিবি হালিমা মন্ধার এসে নবজাতক শিশুনবী হ্যরত মুহান্দদ (সা.) কে লালন-পালনের দায়িত্বভার গ্রহণ করে সানন্দে নিজগৃহে প্রত্যাবর্তন করলেন। শিশুপুত্রের বিদায়বেলায় মাতা আমিনা আর দাদা আবদুল মুন্তালিব বেদনায় মুহ্যমান হয়ে পড়লেন। পক্ষান্তরে ধৈর্যনীলা ধাল্রীমাতা বিবি হালিমার যয়ে তখন আনন্দের চেউ বয়ে গেল। এ সম্পর্কে কবি নজরুল ইসলাম লিখেছেন,

যে বছর হ'ল মঞ্জা নগরে মোহাম্মদের অভ্যাদর, দুর্ভিম্মের অনল সেদিন ছড়ায়ে আরব-জঠরময়... শিশুরে লইয়া হালিমা জননী চলিল মরুর পল্লী দূর,

১৯৫. মরু-ভাকর, পৃ. ৩৬।

১৯৬. নক্ল-তাকর, পৃ. ৩৮।

১৯৭. মরু-ভাকর, পু. ৩৯।

ছায়া করে চলে সাথে সাথে তার উর্ধ্বে আকাশে মেছ-মেদুর।
নতুন করিয়া আমিনা জননী কাঁদিলেন হেরি শূন্য কোল,
অদূরে দলিজে মুন্তালিবের শোনা গেল যোর কাঁদন-রোল।

#### শিওনবীর শৈশবকালীন ধ্যানমগুতা

কাজী নজরুল ইসলাম তাঁর 'মরু-ভাদ্ধর' কাব্যের বিতীয় সর্গে নবীজির শৈশব-লীলার কয়-চিত্র এঁকেছেন। প্রাকৃতিক সৌন্দর্যমন্তিত বিভূত দিগন্তের লীলাভূমির মাঝে শিশুনবী হ্যরত মুহাম্দ (সা.) এর শৈশব আরবের মরুচারী বেদুঈন পল্লীতে কাটতে থাকে। দিন যায়, মাস যায়, বছরের পর বছর ঘুরে আসে। মরু অঞ্চলের চারণভূমির অদ্রে ভব্ধগিরি, সবুজ অরণ্যের সাথে গায়ে তার পুম্প তনুকন্যা, যেন পর্বত উপত্যকার পাশেই ঝর্ণা বয়ে যায়। তার খুশবু জলধারার কলগুজনের কিসমিস বল্পরীতে গামীয়া সব কলকাকলীতে মুখর। কবি কয়নায় তারই মাঝে গায়াড়্তলীর প্রান্তরে উর্বের্ব কাজল মেয়-ঘন ছায়া, সানুদেশে শ্যামা লোয়েলের গালে শিশুনবী হ্যয়ত মুহাম্মদ (সা.) বড় হতে লাগলেন। ধাত্রীমাতা বিবি হালিমার কুটিরে তার ছেলে-মেয়েদের সাথে খেলাধূলা করে বেদুঈন জীবনধারার সাথে পরিচিত হচ্ছেন। তাদের সাথে যোয়াফেরা করে হেসে-খেলে দিন কাটিয়ে তিনি আরব মরুদ্যানের মুক্তমাঠে, খোলা প্রকৃতির উনুক্ত কাননে যেন গুরুা তিথির জ্যোৎস্না চাঁদের মত অপূর্ব হয়ে উঠছেন। 'শেশব-লীলা' অংশের প্রারম্ভিক পর্বে কবি তাই বলেছেন:

থেলে গো

কুল্পনিশু ফুল-কাননের বন্ধু প্রিয়,
পড়ে গো

উপচে তনু জ্যোৎস্না চাঁদের রূপ অমিয়।
সে বেড়ার,
আলো তার

ঠিক্রে পড়ে!
যোরে সে

মুক্ত মাঠে পল্লী বাটে ধরার শশী,
সে বেড়ারত্তম মরুর শুক্লা তিথি চতুর্দশী।
১৯৯

হযরত মুহান্দল (সা.) এখন পাঁচ বৎসরের বালক। এখনও তিনি দুগ্ধপ্রাতা আবদুল্লাহ ও অন্যান্য বেদুঈন বালকদের সাথে চারণভূমির অদ্রে জন্ধ ধ্যানমগু পর্বতমালার পাদদেশে থেলে বেড়ান, কখনো বা তালের সাথে রাখাল বেশে মেব চড়াতে মাঠে বান। বিদ্ধ এটাই তাঁর পরিচয় নয়, মরুভূমির মেব চালক রাখাল রাজা হয়েও তিনি সম্ভুষ্ট হতে পারেন না। পারবেন কি করে? তিনি যে ধরণীতে সৃষ্টি রহস্য উদযাটন করতে, নিখিল বিদ্ধ-মানবতাকে মুক্তি দিতে এসেছেন। তাই সুন্দর মধুময় প্রাণবভ্ত পারিবেশে 'রাখাল নবী' মেব চড়াতে গিয়ে কি জানি কি ভেবে আনমনা হয়ে পড়েন। কখনো বা এই মনোয়ম প্রকৃতির দিকে বিমুগ্ধ নয়নে তাকিয়ে থাকেন। খেলাধূলা বা কোন কিছুতেই তার মন বসে না। কোন সুন্রের বাণী যেন তিনি অলুশ্য থেকে ভনতে পান। কে যেন তাঁকে ভেকে ডেকে কিসের সন্ধান দিয়ে যায়। নিখিল প্রকৃতির দিকে চেয়ে উলাস ভঙ্গীতে প্রায়শঃ তিনি ভাবতে বসে ধ্যানমগু হয়ে যান। কবির ভাষায়:

অচপল মৌনী পাহাড় মন হরে তার, রয় ব'সে সে খেলাতে মন বসে না যায় হারিয়ে নিরুদ্দেশে, অসীম এই বিশাল ভূবন ও গো তার স্রষ্টা কেমন। কে সে জন করল সূজন বিচিত্র এই চিত্রশালা? মেবেরা যায় হারিয়ে, মুগ্ধ শিশু রয় নিরালা। ২০০

১৯৮. মরু-ভাক্ষর, পৃ. ৪০।

১৯৯. মর-ভাকর, পু. ৪৫।

নবী করীম (সা.) এর অবিচল ধ্যান-মৌনীরূপ মুক্তির আভাসও এই পর্বেই পাওয়া যায়। তাঁর শৈশবের আচরণে কতগুলো অন্তুত অলৌকিক মুজিযায় প্রকাশ পায়। শৈশব-লীলায় প্রেলাধূলায় মাঝে ও তাঁকে গভীয় ধ্যানমগ্ন হয়ে পড়তে দেখা যায়। বালক মুহাম্মদ (সা.) এর এহেন ধ্যানমগ্নতা, মৌন-গল্পীয় গতি-প্রকৃতি দেখে ধাত্রীমাতা বিবি হালিমাও ভীত বিহবল হয়ে পড়েন। তাঁর এই আনমনা উদাস ভাবভঙ্গী ধ্যান-মৌন গল্পীয় অবয়ব দেখে অনেকের মনে কৌতুহলী প্রশ্ন জেগে উঠেছে;

> হালিমা ভন্ন-চক্বিতা রয় চে'য়ে গো শিশুর পানে, পূর্ণজ্ঞানী, সকল কিছুর অর্থ জানে। **उ** (यम কাহার সাথে কর সে কথা দূর নিরালায়, কে জানে, কে জানে, কাহার খোঁজে যায় পালিয়ে বনের সীমায়! কভ সে শিশুর মত (ধরান-রত! কভু সে একি গো পাগল তবে, কিন্ধা ভূতে ধরল এরে, এনে হায় পরের ছেলে পড়ল কি কু-গ্রহের ফেরে !<sup>২০১</sup>

ধার্মীমাতা বিবি হালিমা ভাবেন ছেলেটিকে হয়তো সভি)ই ভূতে ধরেছে। নানা দুর্ভাবনার চিন্তা প্রস্ত ও পীড়িত হয়ে অবশেষে তিনি স্বামীর কথামত শিশু মুহাম্মদ (সা.) কে বিবি আমিনার মাভূত্রোড়ে কেরত দিয়ে এলেন। কিন্তু কিছু দিন পরে মক্কা নগরীতে নানা প্রকার রোগের প্রকোপ দেখা দেওয়ায় দাদা আবদুল মুন্তালিব পুনরায় শিশুনবী মুহাম্মদ (সা.) কে বিবি হালিমার কাছে রক্ষণাবেক্ষণের জন্য পাঠালেন। বিবি হালিমার পুত্র-কন্যারা দুগ্ধদ্রাতা হযরত মুহাম্মদ (সা.) কে কিয়ে পেয়ে আনন্দে বিভার হয়ে উঠল;

কহিলেন দাদা মুডালিব, "গো হালিমা শুন,
মরু-প্রান্তরে লরে যাও মোর চাঁদেরে পুন !...
হালিমার বুকে খুশী ধরে না কো, নীলাঞ্চলে
হারানো মাণিক পুনঃ পেল তার ভাগ্যবলে !
হালিমার দুই কন্যা "আনিসা" "হাজিফা" ছুটি'
চুমিল খুশীতে মোহাম্মদের নরন দু'টি !
মোহাম্মদ সে আবদুরাহর কণ্ঠ ধরি
বলে "আমি কত কেঁদেছি দোন্ত তোমারে স্মরি!" ২০২

## ফেরেশতা জিব্রাঈল (আ.) কর্তৃক শিশুনবীর হৃদয়-উন্মোচন

লৈশবপর্বে শিশু মুহান্দদ (সা.) রাখাল-নবী হয়ে কবি নজরুল ইসলামকে বিমুধ্ধ করেছেন। এখানে ভক্তিরসের চেয়ে বাৎসল্যরসই প্রবল হয়ে উঠেছে। আপন ভোলা শিশুনবী মেব চড়িয়ে বেড়ান আরব মরুভূমির পথে-প্রান্তরে, তাঁর ক্রীড়া-চাঞ্চল্যে চারণভূমি মুখর হয়ে উঠে। বালক মুহান্দদ (সা.) পদ্মীর রাখাল ছেলেদের সাথে খেলাধূলা করেন, কিন্তু ধাত্রীমাতা বিবি হালিমার স্নেহ কাতর মন উবিপ্ন হয়ে তাঁর পথের পানে চেয়ে থাকে। এমনিভাবে হঠাৎ একদিন কোন এক অদৃশ্য শক্তির ইঙ্গিতে তিনি সাথীদের সঙ্গ ছেড়ে গলকে কোথায় যেন অন্তর্হিত হলেন। কেউ তাঁর সন্ধান বলে দিতে পারল না। তৎক্ষণাৎ থবর পেয়ে পাগলিনীর বেশে উবিপ্ন বিবি হালিমা বালক মুহান্দদ (সা.) এর খোঁজে মরু প্রান্তরে

২০০. মরু-তাকর, পু. ৪৬।

২০১. মরু-তাকর, পু. ৪৬*।* 

২০২. নরু-ভাকর, পৃ. ৪৮-৪৯।

ছুটে গেলেন। অনেক তল্পাশীর পর একটি গাছের তলায় তাঁকে বেহুশ অবস্থায় খুঁজে পাওয়া গেল। চমক বিন্দায়কুল আত্মহায়া যেন কার ভাকে বালক মুহান্দল (সা.) মরুপ্রান্তরে অজানার উদ্দেশ্যে ছুটে বেড়িয়েছিলেন। এই সময় শিল্পবীয় জীবনে এক অলৌকিক ঘটনা ঘটে যায়। মাঠে মেষ চড়াবার কালে কেরেশ্তা এসে হয়রত মুহান্দল (সা.) এর বন্ধ বিদীর্ণ করে অন্তরাত্মাকে পরিশুদ্ধ ও পুতঃপবিত্র করে যান। বন্ধ বিদীর্ণ করার সময় বালক মুহান্দল (সা.) সম্পূর্ণ অচেতন হয়ে পড়েন। সহসা তাঁর চোঝে রাজ্যের যুম নেমে এসেছিল। দিবা স্বপ্লে তিনি এক জ্যোতিদীপ্ত আলোয় অন্ধ দেখতে পেলেন। কবি নজরুল ইসলাম তাঁর মরুভান্ধরের 'শাক্কুস সালর' অংশে শিল্পবীর বন্ধ বিদীর্ণকরণ তথা হলয় উন্মোচনের ঘটনা চিত্রণপূর্বক কেরেশ্তা হয়রত ভিত্রান্টল (আ.) কর্তৃক আল্লাহ তা'আলার আনেশে বেহেশ্তের পানিতে হয়রত মুহান্দল (সা.) এর তনু, মন ও দিল ধৌত কয়ায় দৃশ্যরূপ নবীজির জবানীতে এমন নিপুণভাবে বর্ণনা কয়েছেন যে, সেই জ্যোতির্ময় পুরুষ নিজেকে ফেরেশ্তা হয়রত ভিত্রান্টল (আ.) বলে ঘোষণা দিলেন:

ঐশী বাণীর আমিই বাহক, আমি ফেরেশ্তা জিব্রাইল বেহেশ্ত হ'তে আনিয়াছি পানি, ধুয়ে যাব তনু মন ও দিল্! .... তারপর মারে শোরাইল ক্রোড়ে, বক্ষ চিরিয়া মার হৃদয় করিল বাহির! হ'ল না আমার কোন যন্ত্রণা কোনো সে তয়। বাহির করিয়া হৃদয় আমার রাখিল সোনা রেকাবিতে, ফেলে দিল, ছিল যে কালো রক্ত হৃদয়ে জমাট মোর চিতে। ধুইল হৃদয় পবিত্র "আব -জম্জম্" দিয়ে জিব্রাইল, বিলিল, "আবার হল পবিত্র জ্যোতির্মহান তোমার দিল। ২০০

নবুওয়্যাত প্রাপ্তির পূর্বে রাখাল বালক হযরত মুহাম্মদ (সা.) এর মুখ-নিঃসৃত এই অলৌকিক কথায় কেউ এর মর্মার্থ বৃকতে পারল না। পাড়া-প্রতিবেশী, আবাল-বৃদ্ধ-বণিতা সকলেই এই অভূত কাহিনী তনে ভাবল নিশ্চয়ই তিনি পর্বত গুহায় জ্বিন-পরী বা ভূতয়ন্ত হয়েছেন। বিস্ময়াকুল বিবি হালিমার মন তখন আয়ো চঞ্চল হয়ে উঠল তিনি এর কি অর্থ হতে পারে উপলব্ধি করতে না পেরে দুশ্ভিয়ায় কেঁদে বৃক ভাসাতে লাগলেন। তার মনে ভয়-ভীতির শিহরণ লাগলো। অবশ্য ক্রমে ক্রমে শিশুনবীর উজ্জ্বল অদৃষ্ট যেন ধান্তীমাতা বিবি হালিমার দিবাদৃষ্টিতে সুস্পষ্ট রূপে প্রতিভাত হল। তখন তিনি ধারণা করলেন যে, এই বালক তো সাধারণ কোন ছেলে নয়, ভবিয়তে এই বালক দুনিয়ার বুকে অসাধারণ হয়ে জগতের মুখ উজ্জ্বল করবে তাই তিনি অশেষ আনন্দে উদ্বেলিত হয়ে শিশুনবীকে বুকে জড়িয়ে ধরে চুম্বন দিয়ে প্রাণভরে দু'আ ও আশীর্বাদ কয়লেন। ক্যিয় ভাষয়ঃ

বারে বারে চায় বালকের চোখে-ও যেন অতল সাগর-জল,
কত সে রত্ন মণি-মাণিক্য পাওয়া যায় যেন খুঁজিলে তল!
বিক্ষে চাপিয়া চুমিয়া ললাট বলে, "যদি হস্ বাদশা তুই?
মনে পড়িবে এ হালিমা মায়েরে ? পড়িবে মনে এ পল্লী ভূঁই?"
"মাগো মনে র'বে!" হাসিয়া বালক কহিল কঠে জড়ায়ে মা'য়;
ভবিষ্যতের দক্তরে লেখা য়হিল সে কথা

ও বাণী যেন খোদ খোদার !<sup>২০৪</sup>

२०७. यज्ञ-जाकन, पृ. ৫२।

২০৪. মরু-তাকর, পৃ. ৫৩।

## ধাত্রীগৃহ থেকে মাতৃগৃহে প্রত্যাবর্তন

ধার্মীনাতা বিবি হালিমার গৃহে শিশুনবীর পাঁচ বছর যেন ক্রুত অভিবাহিত হয়ে গেল। সহসা একদিন মরু প্রান্তরে আকন্মিক একটি মেঘের ছায়া দেখে বালক মুহান্দদ(সা.) আপন জননী আমিনার কাছে ফিরে যাবার জন্য অন্থির হয়ে উঠেন। এদিকে শিশুপুরের জন্য বিবি আমিনার মাতৃহ্বদয়ও কেঁলে উঠল। তিনি পুরেকে ফিরে পাবার জন্য ব্যাকুলচিত্তে উৎকণ্ঠিত হয়ে পড়্লেন। বিবি হালিমাও তখন বালক মুহান্দদ (সা.) এর উতলা ভাব দেখে তাঁকে সুদূর মঞ্জায় জননীর কাছে ফিরিয়ে দেয়ার সিদ্ধান্ত নিলেন। অনন্তর মাত্র ছয় বছর বয়সে বালক হয়রত মুহান্দদ (সা.) ধাত্রীগৃহ থেকে মাতৃগৃহে বিবি আমিনার কাছে প্রত্যাবর্তন করলেন। আরব বেদুঈনগোষ্ঠী থেকে হয়রত মুহান্দদ (সা.) এর বিদায়ক্ষণের দৃশ্যরূপ কবি কল্পনায় চিত্রিত হয়েছে এভাবে;

কাঁদিতে লাগিল মরু-পল্লীর মাঠ ও বাট, ভাঙ্গিরা গেল গো খেজুর বনের রাখালী নাট।... আমিনার কোলে ফিরে এল আমিনার রতন, বৃদ্ধ মুন্তালিবের যটি-যখের ধন।<sup>২০৫</sup>

শিতপৌত্র মুহান্মদ (সা.) কে ফিরে পেয়ে দাদা আবদুদ মুন্তাদিবের আনন্দের আর সীমা নেই।
তিনি বালক নবীকে কাঁবে তুলে নিয়ে খোদার আশীষ লাভের উদ্দেশ্যে পবিত্র কা বাগৃহে সাতবার
প্রদক্ষিণ করে বংশধরের নিরাপত্তার জন্য প্রাণভরে প্রার্থনা করলেন। এ সময় দীর্ঘদিন পরে গর্ভজাত
সন্তানকে কাছে পেয়ে মা আমিনার মনে প্রাণপ্রিয় নামী আবদুল্লাহর অকাল প্রয়াণের বিয়োগ-ব্যথার ন্মৃতি
ভূকরে কেঁদে উঠে। বিধবা আমিনার নামী হারানোর দুঃসহ বেদনার কথা কবি নজরুল ইসলাম অত্যন্ত
মর্মান্তিকভাবে প্রকাশ করেছেন;

কনক-কান্তি বালক খেলায় আঙিনায়,
আমিনার মনে স্বামী স্পৃতি নিতি কাঁদিরা যায়।...
মদিনার মাটি লুকায়ে রেখেছে স্বামীরে তার,
বাবে সে খুঁজিতে যদি বা চকিতে পায় "দিদার"।
যে কবর-তলে আছে সে লুকায়ে সেই কবর
জিরারত করি' পুছিবে স্বামীরে তার খবর।
মৃত্যু-নদীর উজান ঠেলিরা কেহ কি আর
ফিরিতে পারে না ওপার হইতে পুনর্বার? ২০৬

#### পিতার কবর বিয়ারতে মদীনাগমন

স্থাহে প্রত্যাবর্তনের পর আপন পুত্রকে স্বামীর কবর যিয়ারত করার এক দুর্বার সাধ মাতা আমিনার মনের গহীনে জেলে ওঠে। তাই স্বামী আবদুল্লাহর মৃত্যুর মাসে শিশুপুত্র মুহাম্মদ (সা.) কে সাথে নিয়ে মা আমিনা তাঁর কবর যিয়ারতের উদ্দশ্যে মদীনা মুনাওওয়ায়য় সকরে গিয়ে কেঁদে বুক ভাসালেন। বালক মুহাম্মদ (সা.) ওধু মায়ের মুখের দিকে চেয়ে থাকেন। আর মা আমিনা পিতৃহীন সভানের মুখের দিকে তাকিরে আরো অন্থির চঞ্চল হয়ে উঠেন এবং তাঁর স্বামীর স্মৃতি দিওণ বেলে জেলে ওঠে তাঁকে আকম্মিক ব্যাকুল করে তুলে। মা তাঁর ছেলেকে বুকে জড়িয়ে ধরে স্বামীর কবরে চুম্বন করে আবারো কেন্দৈ উঠেন। মায়ের মর্মভেদী কায়া দেখে বালক মুহাম্মদ (সা.) এর পিতৃশোকে ক্রন্সন করার বাত্তব চিত্রকল্পটি কবির লেখনীতে অত্যন্ত সুন্দরভাবে রূপায়িত হয়েছে,

২০৫. মরু-ভান্ধর, পৃ. ৫৫।

২০৬. মরু-ভাকর, পৃ. ৫৬-৫৭।

আহ্মদে ল'য়ে আমিনা মা চলে মদিনা ধাম,
জানে না, সে চলে লভিতে স্বামীর সাথে বিরাম!...
কতশত পথ-মঞ্জিল মক্ত পারারে সে
দাঁড়াল স্বামীর গোরের শিররে আজ এসে!
বুঝিতে পারে না বালক, কেন যে জননী, হার
কবর ধরিরা লুটার আহত কপোতী প্রায়!...
মা'র দেখাদেখি কাঁদিল বালক, চুমিল গোর,
বলে- "মাগো তোর চেয়ে ছিল ভালো পিতা কি মোর?" ২০৭

৫৭৬ খ্রিটাব্দে কবর যিয়ারত করে চোখের পানি মুহুতে মুহুতে মদীনা হতে সুদূর মঞ্চা নগরীতে কেরার পথে সহসা মা আমিনা মরুভূমির মধ্যে 'আব্ওয়া' নামক স্থানে অসুস্থ হয়ে পড়লেন এবং বুকে দারুণ ব্যথা অনুভব কয়লেন। মুহুর্তে বুকে বত্রণা নিয়ে তিনি মাটিতে চলে পড়লেন এবং অল্পক্ষণের মধ্যে শেষ নিঃশ্বাস ত্যাগ করে পরপারে চলে গেলেন। কি করুণ হ্বদয় বিদারক মর্মান্তিক ঘটনা! পিতা নেই, মাতাও নেই। পথিমধ্যে সঙ্গে কোন আজীয়স্বজনও নেই। পরিচারিকা উন্দে আয়মন ও একটি উট কেবল সাথে আছে। বালক নবী হয়রত মুহান্দেন (সা.) এর এহেন দুরাবস্থা দেখে পাষাণও বুবি গলে যায়। এই দারুণ দুঃসময়ে মাতা আমিনার আকন্মিক ইন্তেকালের পর ইয়াতীম বালক হয়রত মুহান্দদ (সা.) এর চরম অসহায়ত্রের দৃশ্যটি 'সর্বহারা' অংশটিতে যথার্থভাবে চিত্রায়িত হয়েছে;

আবদুত্বাহ গিরাছিল, গেল আমিনা আজ
মোহান্মদেরে দিয়া জামিন।
দরদ মুলুকে বাদশাহ শিরে বেদনা আজ
উন্নত শির বীর প্রাচীন।....
ব্যাধ ভয়াতুর শিশুগাবী সব তবু বালক
জড়াইয়া পিতামহেরে তার,
জননীর চ'লে যাওয়ার পথে চাহে নিম্পলকডাগর নয়ন ব্যথা বিথার! ২০০৮

# সর্বহারা ইয়াতীম বালক মুহাম্মদ (সা.)

মঞ্জায় প্রত্যাবর্তনের পর বিবি আমিনার অকাল মৃত্যুতে একশ আট বয়সে বৃদ্ধ পিতামহ আবদুল মুন্তালিব বালক মুহান্দদ (সা.) কে বুকে জড়িয়ে ধরে বিলাপ করতে কয়তে গজীর শোকে মুহামান হয়ে পড়লেন। প্রিয় পুত্র আবদুল্লাহর অনাথ ইয়াতীম এবং একমাত্র ন্মারক এই পুত্র সন্তানের প্রতি এমনিতেই পিতামহের ক্ষেহ-মমতা ছিল অপরিসীম উপরন্ধ পৌত্রের সদগুল, সদাচার ও বৃদ্ধিমন্তা তাঁকে তার প্রতি আরো অধিক আকৃষ্ট করে তুলেছিল। শুধুমাত্র পরিবারের অকৃত্রিম পরিবেশই নয়, বরং বাইরের গুরুগল্ভীর অনুষ্ঠানাদিতেও তিনি প্রায়ই পিতামহের পাশে থাকতেন। কিন্তু পিতামহের ক্ষেহক্রোড়ে কোনমতে দুটি বছর অতিবাহিত হতে না হতেই তিনিও চিরতরে ইহলোক ত্যাগ করে পরলোক গমন করলেন। মাত্র আট বছর বয়সে মনমানসিকতার কঠোর আঘাত হেনে তাঁর জীবনকে একেবারে গোড়া থেকে মজবুত করে তোলাই ছিল যেন সৃষ্টিকর্তার উদ্দেশ্য। তাই আল্লাহ তা আলার ইচ্ছায় একে একে সকল বন্ধনই কেটে গেল। এমনিভাবে বালক নবীর দুঃখের পেয়ালাও বুঝি কানায় কানায় পরিপূর্ণ হল। পিতা-মাতা, পিতামহ প্রিয়জন সবাইকে হারিয়ে নিঃস্ব ইয়াতীম বালক মুহাম্মদ (সা.) হলেন সর্বহারা। কলে ভাগ্য

২০৭. নদ-তাক্র, পৃ. ৫৭।

২০৮. ন্দ-ভাকর, পৃ. ৫৯।

বিপর্যয় ও দুঃখ-দৈন্য বাল্যকাল থেকেই তাঁর মনকে সংবেদনশীল করে তুলেছিল। কবি নজরুল ইসলাম এহেন দুরাবস্থার ব্যাখ্যা দিয়ে বলেন:

মাতৃগর্ভে শিশু যবে- হ'ল পিতৃহীন,
পাইল না কছু পিতৃক্রোড়
ষষ্ঠ বয়সে হারাল মাতার, ক্লেহ-বিহীন
জীবন কেবলি যাত কঠোর।
পুনঃ অটম বরবে হারাল পিতামহে
সবহারা শিশু নিরাশ্রয় ....
এমনি করিয়া বেদনার পরে পেরে বেদন
অল্প বয়সে শেষ নবী
ভাবে তারি কথা, এই রহস্য যার সৃজনআঁধার যাহার-যার রবি।
২০৯

## পিতৃব্য আবু তালিবের সাথে শামলেশে বাণিজ্য যাত্রা

পিতামহ আবদুল মুভালিবের মৃত্যুর পর আব্ তালিবের তত্ত্বাবধানে প্রতিপালিত হবরত মুহাম্মদ (সা.) কৈশোর জীবনে পদার্পণ করলেন। সবার মধ্যে থেকে তিনি উদাসীন, আনমনা। সৃষ্টিকর্তার ইছোর সব হারিয়ে সকল বন্ধনমুক্ত হয়ে বেদনার পর বেদনা পেয়ে কিশোর নবী সত্যসন্ধানী হয়ে উঠেছেন। কোন কিছুতেই তিনি পরিতৃত্তি পাচ্ছেন না। বরবাড়ীর মায়ামমতা ও আর তাঁকে আটকিয়ে রাখতে পায়ছে না। মরুময় আরব প্রকৃতিতে তিনি সত্য সুন্দরের অনুসন্ধানে কেবলি হেয়া পর্বতের গুহার সবার অলক্ষ্যে লুকিয়ে যাচ্ছেন। তাঁর ধ্যান মৌনীরূপ দেখে মনে হচ্ছে যেন কোন এক জটিল সমস্যার সমাধান শুঁজে বের করার প্রয়াস চালাচ্ছেন। তিনি যে ভাবী নবী তাই তাঁর বুকে অসীম অনন্তের বুঝি ডাক এসেছে, স্রষ্টা ও সৃষ্টির নিগৃচ রহস্যে নিমপ্ন হওয়ার কাহিনী ধরা পড়েছে, চোখে তাঁর অপরপকে দেখার পূর্বার আগক্তি জেগেছে। তাই সকলের নিষেধ অগ্রাহ্য করে বারো বছর বয়সে চাচা আবৃ তালিবের সাথে বাণিজ্য কাফেলার যাত্রা করলেন। শামদেশ তথা সিরিয়া যাওয়ার সাথে সাথে সেখানে সাড়া পড়ে গেল। কিশোর-নবী তাঁর পিতৃব্য আবৃ তালিবের সাথে দু বার শামদেশে বাণিজ্য যাত্রার গিয়েছিলেন। কিশোর নবীর মরু পথে চাচার সাথে উটের পিঠে বাণিজ্য যাত্রা কবি কল্পনাকে উজ্জীবিত করেছে। তাই হযরত মুহাম্মদ (সা.) এর ঐকান্তিক আগ্রহে এই বাণিজ্য যাত্রা প্রসঙ্গে কবি নজকল ইসলাম তাঁর 'মরু-ভান্ধর' কাব্যের তৃতীয় সর্গ 'কৈশোর' পর্বে লিখেছেন;

রপ দেখেছে অনেক তা'রা, এ রপ যেন অলৌকিক, এ রপ-মারা ঘনিরে আসে নরন ছেড়ে মনের দিক! আস্ল পুরোহিতের দল, দৃষ্টি তাদের অচক্ষল "মোহন" ধ্যানে দেখলে যারে, রপ ধরে কি সেই মাণিক ? আসল মানব-ত্রাণের তরে কিশোর ছেলে এই বণিক?<sup>২১০</sup>

## ধর্ম বাজক 'বোহায়রা' কর্তৃক রাসুপুল্লাহ (সা.) এর আগমনবার্তা

হিজাব প্রদেশের উত্তরে অবস্থিত সিরিয়ায় বাণিজ্য সফরকালীন সময়ে বায়তুল মুকান্দাস ও দানেশ্কের মধ্যবর্তী স্থান বসরা নগরীতে 'বোহায়রা' নামক জনৈক খ্রিষ্টান পান্ত্রীর সাথে নয় বছরের

२०%. मज्ञ-जाकत, পृ. ७১-७२।

২১০. মরু-ভাকর, পৃ. ৬৯।

বালক মুহান্দল (সা.) এর সাক্ষাত হয়। কথিত আছে, খ্রিষ্ট ধর্ম বাজক 'বোহাররা' ধ্যানের দৃষ্টিতে বিভিন্ন লক্ষণ দেবে হযরত মুহান্দল (সা.) সম্পর্কে মন্তব্য করেছিলেন যে তিনি ভবিষ্যতে নবী হবেন। তারপর তিনিই আরব কাফেলাকে জানালেন আখেরী নবীর ওভাগমন বার্তা। ভাই যখন শামনেশে বাণিজ্য কাফেলার 'অপরূপ এক রূপের কিশোর এর অলৌকিক রূপ দেখে সিরিয়াবাসী বিমুগ্ধ হয়েছিল তখন এ রূপের কিশোর দেখেই ঈসাই পুয়োহিত বোহায়য়া শেষ নবীকে চিনতে পেরেছিলেন। কবি নজরুল ইসলাম সেই দৃশ্যটির চমৎকার চিত্রকল্প অংকন কয়েছেন;

কিশোর নবীর দত চুমি 'বোহায়রা' কয়, "এই ত সেই-শেষের নবী-বিশ্ব-মিথিল ঘুরছে যাহার উদ্দেশ্যেই আল্লার এই বিশেষ 'রাসূল' পাপের ধরায় পূণ্য ফুল, দীন-দুনিয়ার সর্দার এই, ইহার আদি অন্ত নেই। আল্লার এ রহমত রূপ, নিখিল খুজে পায় না বেই।"২১১

ভবিষ্যতবক্তা জ্যোতির্বিদ খ্রিষ্টান পাদ্রী বোহায়য়য় ধ্যান-মগ্নতা শেষে জ্ञানালেন, আখেরী নবী হয়য়ত মুহান্দল (সা.) এর আগমন সংবাদ অনেকের মনে হিংসা-বিশ্বেষের উদ্রেক করবে এবং তারা স্বর্ষাবশতঃ হয়তো তাঁকে হত্যা করতে উদ্যত হতে পারে। বিশেষতঃ পৌর্যুলিক ইয়ছদীদের কবল থেকে তাঁকে রক্ষা করার জন্য খ্রিস্টান সাধু পিতৃষ্য আবু তালিবকে উপদেশ দেন। তাই ধর্মধাজক বোহায়য়য় কথামত বিশিকবেশে হয়য়ত মুহান্দল (সা.) সিরিয়া ত্যাগ করে মঞ্জা নগরীতে প্রত্যাবর্তন করলেন। খ্রিষ্টান পুরোহিত বোহায়য়য়র ধ্যান-ফিক্রের ফলশ্রুতির কথা কবি লিখলেন;

দেখেছি এর পিঠের পরে নবুরতের মোহর সিল
চক্ষে ইহার পলক বিহীন দৃষ্টি গভীর নিতল নীল।
নবী ছাড়া কারেও গড়
করে নাকো পাবাণ জড়!
নজুম' সব বলছে সবাই, আসবে সে জন এ মঞ্জিলএই সে মাসে, আমার ধ্যানে তাদের গোণায় আছে মিল।

## সত্যায়হী মুহাম্মদ (সা.) কর্তৃক সন্ধি স্থাপন

তরুণ কিশোর হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) মকা নগরীতে ফিরে এসে পুনরায় রাখাল রাজা হলেন, তিনি পার্মবর্তা পর্বতমালা ও উপত্যকায় মেব ও উট চরিয়ে বেড়াতেন। প্রকৃতির সাথে একাজ্যতা তাঁর হলয়বৃত্তিকে প্রসারিত করেছিল। শৈশবকাল থেকেই হ্যরতের চিন্তাশীল মন মানুষের দুঃখ-দুর্দশার প্রতি বিশেষভাবে সজাগ ছিল। তিনি প্রায়ই গভীর চিন্তায় নিমগ্ন থাকতেন এবং নীরবতা অধিক পছল্প করতেন। কোমল স্বভাব ও অমায়িক ব্যবহারের জন্য সকলে তাঁকে খুব ভালয়াসত ও শ্রদ্ধা করত। সত্যের প্রতি গভীর অনুরাগ, সততা, কর্তায়ানিষ্ঠা, অমায়িক ব্যবহার প্রভৃতি সং গুণাবলীর জন্য তিনি আল-আমীন و তথা 'বিশ্বাসী' উপাধিতে ভৃষিত হন। একদা উকাজ মেলায় জ্য়াঝেলা, যোড়লৌড় ও কাব্য প্রতিযোগিতাকে নিয়ে একটি মামুলী ঘটনাকে কেন্দ্র করে আয়বে তরু হল ব্যাপক ও দীর্যস্থায়ী 'হারবুল ফিজার' حَرْبُ الْفِحَارِ তথা 'কিজার বুদ্ধ বা অন্যায় সমর (Sacrilegiour War)। আয়বের প্রায় সব গোত্র নেমে গেল সেই ভয়বহ রণ-সংগ্রামে। ত্রাত্র্যাতী গৃহযুদ্ধ দেখে শান্তিকামী হযরত মুহাম্মদ (সা.) অত্যন্ত মর্মাহত হলেন, স্বগোত্র বনী হাশিমীয় সাথে রলাঙ্গনে গেলেও তিনি শক্র-

২১১. মরু-ভাকর, পৃ. ৭১।

২১২. মরু-ভাকর, পৃ. ৭১।

মিত্র স্বাইকে সমদৃষ্টিতে দেখতে লাগলেন। তিনি যুদ্ধে কোন সক্রির অংশগ্রহণ করেননি। যুদ্ধকালে শক্র কর্তৃক নিক্ষিপ্ত তীর সংগ্রহ করা ও তা পিতৃব্যের হাতে পৌছে দেরাই ছিল তাঁর কর্ত্ব্য। তিনি যুদ্ধের বীভৎসলীলা ও নৃশংসতা লক্ষ্য করে ব্যথিত হলেন। যুদ্ধ ভূমিতে গিয়ে তরুণ নবী যুদ্ধাহত সৈনিকদের সেবার আত্মনিয়াগ করলেন। কিন্তু এই আত্মঘাতী যুদ্ধে বছলোক প্রাণ হারাছে দেখে তাঁর কোমল হলর বিগলিত হত। মানবতার এই অপমান তিনি সহ্য করতে পারলেন না। এর প্রতিকারের লক্ষ্যে তিনি গরীব, দুর্বল, অসহার এবং মাজলুম জনগণকে জালিম ও স্বল ধনীদের হাত থেকে রক্ষা করার জন্য ও আরবে শান্তি বজায় রাখার জন্য তাঁর পিতৃব্য যুবাইর ও অন্য কয়েকজন উৎসাহী যুবককে নিয়ে ৫৯৫ খ্রিষ্টান্দে একটি শান্তিসংঘ গঠন কয়েলেন। এ সমিতির অন্তর্গত 'ফজল', 'ফাজেল', 'ফাজায়েল' ও 'মুফাজ্জাল'- এই চারজন বিশিষ্ট সভ্যের নামানুসারে এটা 'হিলফুল ফুযুল' ক্রিন্টের বা 'শান্তি সংঘ' নামে ইতিহাসে প্রসিদ্ধ । এমনিভাবে শক্র-মিত্র স্বার মাঝে নবীজির মধ্যস্থতায় সন্ধির মাধ্যমে বিবাদ-বিরোধের অবসান ঘটলো। কবির ভাষায় দৃশ্যটির রূপ চিত্রায়িত হয়েছে এভাবে;

মোহাম্মদের প্রভাবে সকলে হইল রাজী সভ্যের নামে চলিবে না আর কেরেব-বাজী। আল্লাহর নামে শপথ করিল হাজির সবে-সন্ধির সব শর্ত এবার কারেম রবে। ২১৪

দল-মত-গোত্র নির্বিশেষে আরবের জাতি ধর্ম, বর্ণ সকল নেতা এক বাক্যে শপথ গ্রহণ করে সিদ্ধান্ত নেন যে, নগর সীমার অভ্যন্তরে কারো উপর অন্যায়-অত্যাচার করতে দেরা হবে না এবং সকলের সন্মিলিত সাহায্যের মাধ্যমে অত্যাচারীর কাছ থেকে অত্যাচারিতের অধিকার ফিরিয়ে দেরার ব্যবস্থা করা হবে। হাতিরার কেলে হাতে হাত রেখে পরস্পর ভাই ভাই হিসেবে প্রতিজ্ঞাবদ্ধ সবার মাঝে চারটি প্রধান শর্তে সিদ্ধি স্থির হল। কবির ভাবার সেই চারটি শর্ত ছিল নিম্নরূপ:

- আমরা আরবে অশান্তি দূর করার লাগি\*
  সকল দুঃখ করিব বরণ বেদনা-ভাগী।
- বিদেশীর মান সন্তম ধনপ্রাণ যা কিছু রক্ষিব, শির তাহাদের কভ হবে না নীচ।
- অকুষ্ঠচিত্তে দরিত্র আর অসহারেরে রক্ষিব মোরা পড়িলে তাহারা বিপদ-কেরে।
- করিব দমন অত্যাচারীর অত্যাচারে দুর্বল আর হবে না পীড়িত তালের বায়ে।<sup>২১৫</sup>

'শান্তি সংঘ' তথা 'হিলফুল ফুজুল' সন্ধির শর্ত মোতাবেক পরবর্তী দু'/চার বছরে আরবের মরুভূমিতে আর বন্ধ-কলহ ও যুদ্ধ-বিগ্রহ সংঘটিত হল না। আরবের ইতিহাসে হিলফুল ফুজুল' প্রথম কল্যাণ সংস্থা। মহানবী হযরত মুহান্দ্দ (সা.) ভবিষ্যত জীবনে যে শান্তি স্থাপনের অগ্রদূত হবেন এহেন সাংগঠনিক তৎপরতাতেই এর প্রমাণ পাওয়া যায়। সত্যব্রতী হযরত মুহান্দ্দ (সা.) সন্ধির শর্তগুলো আজীবন অত্যন্ত নিষ্ঠার সাথে যথাযথভাবে পালন করেছেন। এমনকি দ্বিতীয় হিজরী সালে ৬২৪ খ্রিষ্টান্দে সংঘটিত ঐতিহাসিক বদরের যুদ্ধের ময়দানেও তিনি চরম শক্রদের পর্যন্ত নিঃশর্ত ক্ষমা ঘোষণা করলেন:

২১৩. কে. আণী, ইনলানের ইতিহান, (ঢাকা: আলী পাবলিকেশন, ১ম প্রকাশ, ১৯৭৬, দশম সংস্করণ, ১৯৮৭), পৃ. ৩২-৩৩; হানান আণী চৌধুরী, ইনলানের ইতিহান, (ঢাকা: আইভিয়াল লাইব্রেয়ী, ১ম প্রকাশ, ১৯৮৬, ২য় সংস্করণ, ১৯৮৯), পৃ. ৫৪-৫৫।

২১৪, নদ্দ-ভাক্তর, পু.৭৫।

२১৫. यक्न-जक्ब, ल.१৫।

বহুকাল গরে পেয়ে পয়গম্বরী নবুয়ত
এই প্রতিজ্ঞা ভোলেনি সত্যব্রতী হজরত।
ভীষণ 'বদর' সংগ্রামে হয়ে যুদ্ধ জন্মী
বল্প-যোব কঠে কহেন, "মিথ্যাময়ী
নহে নহে মোর প্রতিজ্ঞা-বাণী, শোন রে সবে,
যুদ্ধে বন্দী শক্রবা আজ মুক্ত হবে! ২১৬

আখেরী নবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) অনুপম চরিত্র-মাধুর্য ও সত্যনিষ্ঠার কথা আরবের সর্বত্রই ছড়িয়ে পড়েছিল। কবি সত্যাশ্রয়ী মুহাম্মদ (সা.) কে ধর্মপ্রচারক হিসেবে দেখলেও সেখানেই নজরুল ইসলামের দেখা শেব হয়নি। কবি তাঁকে দেখেছেন প্রধানতঃ মানব প্রেমিক ন্যায়-সাম্যেয় প্রতিষ্ঠাতারূপে। ধর্মগুরু বিশ্বনবী হয়রত মুহাম্মদ (সা.) কে এই নতুন দৃষ্টিতে দেখাই কবি নজরুল ইসলামের বৈশিষ্ট্য। ইসলামের প্রবর্তক হয়রত মুহাম্মদ (সা.) দীপ্ত কষ্ঠে ঘোষণা করেন যে, ইসলাম ধর্ম ন্যায় আর সুবিচার প্রতিষ্ঠার জন্যএসেছে। কবির ভাবায়:

অসহার আর উৎপীড়িতের বন্ধু হয়ে বাঁচাতে এসেছে "ইসলাম" নিজে পীড়ন সরে। ন্যায়ের বসাব সিংহ-আসনে লক্ষ্য তাহার মুসলিম সেই এই ন্যার-নীতি ধেরান বাহার। ২১৭

#### হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) এর সাথে বিবি খাদিজার সাক্ষাত

আরবের সন্ত্রান্ত কুরাইশ বংশের এক অভিজাত পরিবারের মেয়ে বিবি খাদিজা আল-কুবরা (রা.) (৫৫৫-৬২০ খ্রি.) বিপুল ধন-সম্পদের অধিকারিণী ছিলেন। তাঁর পিতার নাম খুওয়াইলিদ ইবনে আসাদ ইবনে আবদুল ওয়াবা ইবনে কুসাই ইবনে মুররাহ। মাতার নাম ফাতিমা বিন্তে বায়েদা। পিতা খুওয়াইলিদের মৃত্যুর পর তিনি পিতার বৃহৎ ব্যবসা দেখাতনা করতেন। ব্যবসা বাণিজ্যের সাফল্যের ক্ষেত্রে নগরীতে মহিলা কেন, কোন পুরুবই তার সমকক্ষ ছিল না। তাঁকে 'মহিলা বণিক' উপাধি দেওয়া হয়েছিল। বিবি খাদিজা তাঁর ব্যবসা-বাণিজ্য পরিচালনার জন্য একজন সুদক্ষ ও সচ্চেরিত্র ব্যক্তির সন্ধান করছিলেন। পরপর দু'জন স্বামীকে হারিয়ে তিনি বিধবার জীবন যাপন করছিলেন। এমনি এক সময় সন্ধিক্ষণে বিশ্বস্ত তরুপ ব্যবসারী হবরত মুহাম্মদ (সা.) এর পরম বিশ্বস্ততা, সততা ও সত্যবাদিতার সুখ্যাতিতে তিনি বিমুগ্ধ হলেন। প্রকৃতপক্ষে হবরত মুহাম্মদ (সা.) ছিলেন 'সাদিক' তাথ তথা সত্যবাদী এবং আল-আমীন' এই বা বিশ্বাসী। পক্ষান্তরে বিবি খাদিজা নিরুবুস ও পুতঃচরিত্রের জন্য সমগ্র মঞ্জার 'তাহিরা' আব্রু বা সতী-সাধ্বী গুজাচারিণী নামেও প্রসিদ্ধি লাভ করেছিলেন। কবির ভাবার:

পাঁচিশ বছরী যুবক তখন নবী আহমদ রূপের খনি,
সারা আরবের হৃদয়-দুলাল কোয়েশ-কুলের নয়ন-মণি।
"সাদিক" সত্যবাদী বলে তারা ভাকিত নবীরে ভক্তিভরে,
যুবক নবীরে "আমীন" বলিয়া ভাকিত তখন আদর করে।
বিশ্বাস আর সাধুতায় তাঁর মল্লাবাসীরা গেল গো ভূলি'
মোহাম্মদের আর সব নাম; কায়েম হইল "আমীন" বুলি।
"আমীন" "তাহিরা" সাধু ও সাধবী ইলিত ওগো খোলায়ই যেন,

২১৬. মর-ভাকর, পু. ৭৬।

২১৭. মক্ল-ভাকর, পু. ৭৬।

#### আরববাসীরা না জানিয়া এই নাম দিয়েছিল তাদের হেন ! <sup>২১৮</sup>

বিবি খাদিজা (রা.)এর আহ্বানে হযরত মুহান্দদ (সা.) যথাসময় তাঁর পিতৃব্যের অনুমতি নিয়ে তাঁর সাথে সাক্ষাত করলেন। বিবি খাদিজা (রা.) হযরত মুহান্দদ (সা.) কে তাঁর বিপুল ব্যবসাবাণিজ্যের দায়িত্ভার অর্পণ করে নিশ্চিন্ত হলেন। ব্যবসা সদ্ভার ও বাণিজ্য সকরের সাফল্য এবং হযরত মুহান্দদ (সা.) এর মধুর ব্যভাবই সন্ভবতঃ বিবি খাদিজা (রা.) কে তাঁর প্রতি আকৃষ্ট করেছিল। অবশ্য হযরত মুহান্দদ (সা.) কে প্রথম দর্শন করার পর খাদিজা (রা.) এর মনে শ্রদ্ধা ও অনুরাগ সক্ষারিত হরেছিল। বিবি খাদিজা (রা.) এর বয়স ৪০ বৎসর পক্ষান্তরে হযরত মুহান্দদ (সা.) তরুণ। তবু বিবি খাদিজা (রা.) এর চিত্ত গভীরভাবে আকৃষ্ট হল। ২৫ বছরের যুবকের সাথে ৪০ বৎসর বয়কা মহিরসী নারীর অনুরাগ কবির দৃষ্টিতে অলৌকিক ব্যাপার বলেই মনে হয়। তাই বিবি খাদিজা (রা.)কে নজরুল ইসলাম 'জুলেখা' এবং তরুণ হযরত মুহান্দদ (সা.) কে হযরত ইউস্ক (আ.) এর উপমায় চিত্রিত করে হযরত মুহান্দদ (সা.) এর প্রতি বিবি খাদিজা (রা.) এর মানসিক বিহবলতা অত্যন্ত সুন্দরভাবে প্রকাশ করেছেন;

বেলা-শেষে কেন অন্ত-আকাশ বধ্র প্রায়
বিবাহের রঙে রাঙা হ'য়ে ওঠে, কোন মায়ায়।
ভুলেখা"র মত অনুরাগ জাগে হুদরে কেন,
মনে মনে ভাবে, এই সে তরুণ "য়ুসোফ" যেন !...
নুতন বসনে নুতন ভূবণে সাজিয়া তা রে
নব-আনন্দে বরিয়া লইবে হুদয়-য়ায়ে।

\*\*\*

## বিবি খাদিজা (রা.) কর্তৃক বিবাহের প্রন্তাব

পিতৃব্য আবৃ তালিবের সন্মতিক্রমে হযরত মুহান্মদ (সা.) বিবি খাদিজা (রা.) এর বিপুল ব্যবসা-বাণিজ্যের সকল দায়িত্বার গ্রহণ করলেন। হযরত মুহান্মদ (সা.) নতুন বাণিজ্য সন্তার নিয়ে শাম, ইয়ামন, মরুভূমি পার হয়ে হোবাশা, জারশ কত পরদেশে বিদেশে সওদাগরি করেছেন, আর বিবি খাদিজা (রা.) নিশ্চিত্ত মনে হযরত মুহান্মদ (সা.) এর তত্ত্বাবধানে বিপুল পণ্য সামগ্রী পাঠিরেছেন আর অধীর আগ্রহে ঐ নবীন সওদাগরের জন্য প্রতীক্ষা করেছেন। হযরত মুহান্মদ (সা.) এর সততা, ব্যবসায়িক দূরদর্শিতা ও সুষ্ঠু ব্যবস্থাপনার ফলে বিবি খাদিজা (রা.) ঐ বাণিজ্য অভিযানে দ্বিত্তণ মুনাফা অর্জন করেন। তাই হযরতকে তিনি পুরকার ব্যরপ সম্পাদিত চুক্তির দ্বিত্তণ গায়িশ্রমিক প্রদান করেন। এ সময় বিবি খাদিজা (রা.) এর হদয়ে অনুরাগের স্রোতধারায় জীবনের স্বপুসাধ আবার জেগে উঠল। তিনি ভাবী জীবনের এক নতুন পরিকল্পনা করতে লাগলেন। অবশেষে হযরত মুহান্মদ (সা.) এর বিশ্বস্ততা, ন্যায়-পরায়ণতা ও অন্যান্য সদগুণাবলীর খ্যাতিতে আকৃষ্ট ও বিমোহিত হয়ে স্বেছায় সানন্দে তিনি শ্বীয় বিশ্বস্ত সহচরী নাফিসা বিনতে উমাইয়া মায়কত শাদী মোবায়কের জন্য সাদর প্রস্তাব পাঠালেন;

কে রেখেছে সখি শহুদ-শিরীন হেন মধুনাম- মোহাম্মদ !
হেজাজের নয়-ও শুধু আমার চির-জনমের প্রেমাম্পদ !
সব ব্যবধান যায় যুছে
বত দেখি তত মনে হয় সখি আমি উপনদী সে যেন নদ,
বন্দী করিতে তাহারে, নিয়ে যা শাদী-মোবারক-বাদী-সনদ ।"
দৃতী হ'য়ে চলে নাফিসা একেলা প্রবোধ দানিয়া খদিজারে,
বলে, হেজাজের রাণী যারে চায় বুলন্দ-নসীব বলি তা'রে।
২২০

২১৮. মরু-তাকর, পৃ. ৭৮।

প্রাচুর্বের অধিকারিণী বিবি খাদিজা (রা.) এর বিবাহের প্রস্তাবের কথা হযরত মুহান্মদ (সা.) সানন্দে গ্রহণ করে পিতৃব্য আবৃ তালিবকে অবহিত করলেন। বিবি খাদিজা (রা.) এর বিবাহ প্রস্তাবে আবৃ তালিব অত্যন্ত আনন্দের সাবে এতে সদর সন্মতি জ্ঞাপন করলেন। বিবি খাদিজা (রা.) এর পিতৃব্য আমর ইবনে আসাদ শুভ বিবাহের ইন্তেজানের জন্য পরগাম পাঠালেন। বিবি খাদিজা (রা.) এর আনন্দিত রূপ অংকনে নজরুল ইসলানের চিত্রকল্পে বিবাহ ছির হওয়ার পর বিবি খাদিজা (রা.) এর পুলকিত মনোভাব চমৎকারভাবে প্রকাশ পেরেছে;

খদিজার যরে জ্বলিল দ্বীপালি, নহবতে বাজে সুর মধুর,
খদিজার মনে সদা উচাটন বেপথু সলজ প্রেম-বিধুর।
প্রণয়-সূর্য্য হ'ল প্রকাশ,
কলমল করে হাদি আকাশ,
তরূপ ধ্যানীর ধ্যান ভেঙে যার, ব্যথা-টনটন চিত্তপুর,
মর্ক্র-উদ্যান এল কোথা হতে বন্ধুর পথে যেতে সুদূর।
১২১

#### শালী মোবারক

অতঃপর বিপুল উৎসাহ ও আনন্দযন পরিবেশের মধ্য দিয়ে চল্লিশ বছর বয়কা বিবি থাদিজা আল-কুব্রা (রা.) এর সাথে পঁচিশ বছর বয়সী তরুণ নবী হ্যরত মুহান্দদ (সা.) এর শুভ বিবাহ কার্য সুসম্পন্ন হল। এভাবে 'আল-আমীন' ও 'তাহিরা'র সত্য ও পবিত্রভার শুভ মিলন ঘটল। উভয়ের বয়সের এহেন পার্থক্য তালের আদর্শ দাম্পত্য জীবনে কোনরূপ বাধা সৃষ্টি করতে পারেনি। উপরম্ভ বিবি খাদিজা (রা.) এর সাথে হ্যরত মুহান্দদ (সা.) এর বৈবাহিক জীবন অত্যন্ত মধুর ও সুখনর ছিল। বিবাহের পরে উভয়ের মিলন দৃশ্যকে প্রেম ও প্রকৃতির উপমা এবং চিত্রকল্পের প্রকাশ করে সম্প্রদান অংশে কবি নজরুল ইসলাম বলেছেন,

উদয়-গোধূলি সাথে বিদায়-গোধূলি মাতে হাতে হাত জড়াইয়া দাঁড়াইল নভে, রবি শশী মনোদুখে ধরা দিল রাছ-মুখে, এত রূপ অপরূপ কে দেখেছে কবে। ২২২

এ বিবাহের ফলে হযরত মুহান্দল (সা.) এর আর্থিক দুর্গতির অবসান যটে। অতঃপর তিনি পারলৌকিক চিন্তায় এবং আল্লাহর ধ্যান-ধারণায় নিয়োজিত রাখার সুযোগ পেলেন। তাঁর নিবিভ় সানিধ্যে বিবি খাদিলা (রা.) খামার মহৎ প্রতিভা, বিরাট ব্যক্তিত্ব ও আধ্যাত্মিকতার ন্বরূপ উপলব্ধি করতে পারলেন। নিদারুল হতাশা ও দুঃখ-বেদনার সময় বিবি খাদিলা (রা.) ছিলেন নবীজির সান্তনার একমাত্র উৎস। সুদীর্ঘ পঁচিশ বৎসরকাল তিনি হযরত মুহান্দ্দল (সা.) এর সাথে দাম্পত্যজীবন অতিবাহিত করেছেন। দাম্পত্য জীবনেও ঘর সংসারের প্রতি তাঁর তেমন আসক্তি ছিল না। সর্বদাই তিনি চিন্তিত ও ধ্যানমগ্ন থাকতেন। সমাজ সংসারের দুঃখ-বেদনা, পাপাচার, অনাচার তাঁর হৃদয়কে ব্যখিত করে। তিনি মানুবের জীবন সমস্যার সমাধান চিন্তায় সব সময়ই চিন্তাগ্রন্ত হয়ে পড়েন। এভাবে দিন যতই অতিক্রাম্ভ হতে থাকে নবীজির মন পার্থিব বিষয়বস্তবর প্রতি ততই অনীহ হয়ে উঠতে থাকে এবং তিনি এক অদৃশ্য শক্তির সন্ধানে ব্যাকুল হয়ে উঠেন। স্রষ্টা ও সৃষ্টিয় মধ্যকার সম্পর্ক নির্ণয়ের জন্য এবং একজন মানুবকে পূর্ণ মনুব্যত্ব অর্জনের জন্য যে ভরের পুতঃপবিত্র হৃদয়ের প্রয়োজন, আত্রশ্বন্ধির মাধ্যমে পূর্ব থেকেই তিনি তা লাভ করেছিলেন। যক্তরণ তাঁর পবিত্র সন্তা সর্বদা স্বাইকে বাবতীয় অন্যায় অসত্য প্রতিরোধে

२२०. मज्ञ-जक्य, १.४९।

২২১. নক্ত-ভাকর, পু.১০।

২২২. মক্ল-ভাকর, পু. ৯৩।

এবং ন্যায় ও সতা প্রতিষ্ঠায় অনুপ্রাণিত করত। আর এ ধরনের পুতঃপবিত্র হৃদয়ের অধিকারী ব্যক্তি বাতাবিকভাবেই একজন সতিয়কার পথপ্রদর্শক ও সংকারক না হয়ে পায়েন না। পৃথিবীর বেদনার্ত মক্রতীর, অনন্ত দুঃখ, শোক, ত্যাগ-তিতিকার অসীম অঞ্চজলের চেতনাই মানবকে মহামানবে রূপান্ত রিত করে, মানুবের এহেন অপরিসীম দুঃখ-বেদনার বোঝা লাঘব করার জন্যই পয়গম্বরের আবির্তাব। দুনিয়ার যে বিরাট বেদনা তরুণ মুহাম্মদ (সা.) কে পয়গম্বর মুহাম্মদ (সা.) এ পরিণত করেছিল, কবি নজরুল ইসলাম বিরাট অক্ষর বটবুক্ষের মধ্যে সেই যয়ণার উপমা অনুসন্ধান করেছেন;

বিপুল দুখের অক্ষয় বট দাঁড়ায়ে বিশ্ব ছেয়ে, বেদনা ব্যথার কোটি কোটি ঝুরি নেমেছে অঙ্গ বেয়ে। গুধু ক্রন্দন, ক্রন্দন গুধু একটানা অবিয়াম রণিয়া উঠিছে ব্যাপিয়া বিশ্ব, নিখিল বেদনা-ধাম।

১২৩

#### কাবাগৃহে হাজ্রে আস্ওয়াদ সংস্থাপন

ইতোমধ্যে আরবের প্রাচীনতম কা বাগ্হের মন্দির সংকার সাধন করা হল। ৬০৫ খ্রিষ্টাব্দে সংকার কাজের পর ঐ মন্দিরে 'হাজ্রে আস্ওরাদ' তথা কৃষ্ণ প্রক্তর সংস্থাপন নিয়ে আরবের কুরাইশদের বিভিন্ন গোত্রের মধ্যে বিবাদ-বিরোধ বেধে গেল। প্রাচীরের নির্মাণ কাজে নগরীর সকলেই গাবর বহন এবং তা স্থাপনের কাজে অংশ নিতে থাকে। প্রাচীরের নির্মাণের কাজ উচ্চতায় দেড় গজ পর্যন্ত পৌঁছুলে হাজরে আস্ওয়াদ'কে এমন একটি জায়গায় স্থাপনের প্রয়োজন অনুমিত হয় সেখান থেকে তা তাওয়াফকারীদের নজরে পড়ে এবং তারা সেটিকে সহজে চুন্দন করতে পারে। 'হাজ্রে আস্ওয়াদ' ছিল একটি পবিত্র পাথর; একে যথাস্থানে স্থাপন করা ছিল একটি অতি সম্মানীয় কাজ। তাই 'হাজ্রে আস্ওয়াদ' স্থাপন করে সবাই সম্মান ও গৌরবের ভাগীদার হতে চায়। শেষপর্যন্ত সর্ব সম্মতিক্রমে কাখা মন্দিরের গৃহে সর্বপ্রথম প্রবেশকারী হযরত মুহাম্মদ (সা.) সেই সময় 'হাজ্রে আস্ওয়াদ' টিকে একখানা চাদরের উপর রাখেন এবং প্রত্যেক গোত্রের মনোনীত ব্যক্তিদেরকে সেই চাদরের এক এক কোণা ধরে গাখরটি সম্মিলিভভাবে উঠানোর আহ্বান জানান। এভাবে সকলে নির্দিষ্ট স্থানের নিকটবর্তী হলে তিনি 'হাজ্রে আস্ওয়াদ'কে নিজ হাতে চাদর থেকে উঠিয়ে নিয়ে প্রাচীয় গাত্রে স্থাপন করেন। এমনিভাবে হযরত মুহাম্মদ (সা.) সেদিন একটি অবশ্যম্ভাবী রক্তক্ষরী গৃহযুদ্ধকে অভি সহজে প্রতিরোধ করেছিলেন। কবির ভাষায়:

সহসা আসিল তরুণ মোহাম্মদ কা'বা-মন্দিরে
সর্বপ্রথম পশে উপাসনা-লাগি' আনমনে ধীরে।
সকল গোষ্ঠী সর্দার ওঠে আনন্দে চীৎকারি'"সম্মতি এরে মানিতে সালিশ-আমীন এ ব্রত-চারী!"
সুক্দর এই মীমাংসা তব, আমীন, হেজাজে ধন্য!
তুমি রাধ এই পাথর একাই, তুইবে না কেহ অন্য।"<sup>২২8</sup>

মহানবী হবরত মুহান্দে (সা.) এর নিরপেক্ষ ন্যার-বিচারে সবাই তথন অত্যন্ত বিমুগ্ধ হল।
সকলেই তাঁকে 'সাদিক' (সত্যবাদী) ও আল-আমীন' (বিশ্বাসী) বলে অভিহিত করল। তাঁর প্রশংসা
মহিমা-গানে মক্কা নগরী মুখরিত হল। তথু আরব জাহানই কেবল নয়, বিশ্ব মানবতাকে জাগরণী চেতনার
জন্য শান্তি, প্রেম ও প্রশান্তির আশ্বাস দেওয়ার জন্য সকল আসমানী কিতাব তথা তাওয়াত, যাবূর,
ইঞ্জীল প্রভৃতি ধর্মীর্মছে বার আগমনীবার্তা যুগ-যুগান্তর পূর্বে ঘোবিত হয়েছিল; সকল গ্রন্থ, বিভাব,
যোগী, ধ্যানী, মুনী, ঋষি, আউলিয়া, আছিয়া, দয়বেশ, মহাজ্ঞানী বার অবির্ভাবের থবর বিশ্বময় প্রচার

২২৩. নর-ভাকর, পু. ৯৫।

২২৪. মরু-ভাকর, পৃ. ১০১-১০২।

করেছিল, বেদনা সিন্ধু রোমন্থন শেষে সেই আখেরী নবী মানবভার ত্রাণকর্তা হযরত মুহাম্মদ (সা.) কে কবি নজরুল ইসলাম 'সাম্যবাদী' আখ্যা দিয়ে ভার আগমনীবার্তা ঘোষণা করেছেন;

সকল কালের সকল গ্রন্থ কেতাব, যোগী ও ধ্যানী,
মুনি, ঋষি, আউলিয়া, আদিয়া, দর্বেশ মহাজ্ঞানী
প্রচারিল যার আসার খবর-আজি মন্থ্ন-শেষ
বেদনা-সিদ্ধু ভেদিয়া আসিল সেই নবী অমৃতেশ।
হেরিল প্রাচীন ধরণী আবার উদর অভ্যুদর
সব-শেষ ত্রাণকর্তা আসিল, ভর নাই, গাহ জয়।
যে সিদ্ধিক ও আমীনে খুঁজেছে বাইবেল আর ঈশা,
তওরাত্ দিল বারে বারে যেই মোহাম্মদের দিশা,
পাপিয়া-কর্চ্ন দাউদ গাহিল যাঁর অনাগত গীতি
যে "মহামর্দ্ধে" অথব-বেদ-গান খুঁজিয়াছে নিতি।
১২৫

## কা বাগৃহে মূর্তিপূজার অসারতা বোৰণা

মানবতার অবমাননা, সত্যের অপলাপ, পাশবিকতার উনাও প্রকাশ এবং আরব সমাজের নানাবিধ পাপাচার হ্যরত মুহান্দ (সা.) এর হৃদরকে গভীরভাবে ভারাক্রান্ত করে তুলেছিল। তিনি এর সমাধানের পথ খুঁজতে লাগলেন। এজন্য তিনি প্রায়ই মন্ধার অদ্রে হেরা পর্যতের নির্জন গুহার গভীর চিন্তার ধ্যানমগ্ন থাকতেন। আদি উপাসনালর সংকারের পর বায়তুল্লাহ তথা কা'বা গৃহের অভ্যন্তরে ও অঙ্গন-প্রাঙ্গণে মন্দিরে মহাসমারোহে সমগ্র গোত্রের অধিষ্ঠিত ৩৬০ টি দেবভার মূর্তি-প্রতিমা প্রতিকৃতি পূজিত হতে লাগল। এহেন মূর্তিপূজা হ্যরত মুহান্দ (সা.) এর কাছে অসহ্য ব্যাপার বলে মনে হল। তারপর তরু হল হেরা পর্যতের গুহার তাঁর নিবিভ ধ্যানমগ্নতা। আশা-নিরাশায় দীর্ঘ সময়ঝলা কেটে যায়, তবু সত্যের সন্ধান পাওয়া যায় না। কিন্তু ধ্যানমগ্নতা। আশা-নিরাশায় দীর্ঘ সময়ঝলা কেটে যায়, তবু সত্যের সন্ধান পাওয়া যায় না। কিন্তু ধ্যানী অটল, সুন্দরের তপস্যা তাঁর ফুরায় না তবু। এমনিভাবে নবুওয়্যাত প্রাপ্তির পূর্ব পর্যন্ত তাঁর ১৫টি বংসর কেটে গেল। অবশেষে একদিন তাঁর জয় হলই। মুক্তির মূলমন্ত্র এসে পোঁতুল তাঁর হলয়-বন্দরে। প্রিয়তমা পত্নী বিবি খাদিজা (রা.) কে শোনালেন সেই মন্ত্র। কবির ভাবায়:

খদিজারে কন-"আরা তা'লার কসম, কা'বার ঐ
লাৎ 'ওজ্জার' করিব না পূজা, জানি না আরা বই।
নিজ হাতে বারে করিল সৃষ্টি খড় আর মাটি দিয়া।
কোন্ নির্বোধ পূজিবে তাহারে হায় সুষ্টা বলিয়া।

সতী-সাধ্বী স্ত্রী উন্মূল মুমিনীন বিবি বাদিজা (রা.) হবরত মুহান্মদ (সা.) এর এহেন চিন্তাধারাকে সর্বান্তকরণে সমর্থন প্রদান করলেন। যখন কেউই তাঁকে বিশ্বাস করেনি তখন তিনিই সর্বপ্রথম তাঁর কথায় বিশ্বাস স্থাপন করেছিলেন। যখন কেউই তাঁকে সাহায্য করেনি তখন তিনিই তাঁকে সাহায্য করেছিলেন। ক্রমে কুরাইশরা জানতে পারল যে হযরত মুহান্মদ (সা.) কা'বাগৃহের মূর্তি-প্রতিমানের ঈশ্বর বলে স্বীকার করেন না। উভরে তখন দীগুকুষ্ঠে ঘোষণা করলেন:

দূর কর ঐ লাত্ মানাতেরে, পূজে যাহা সব-জনে তব-শুভ বরে একেশ্বর সে জ্যোতির্ময়ের দিশা পাইয়াই প্রভু, কাটিয়া গিয়াছে আমার আঁধার নিশা।" ক্রমে ক্রমে সব কোরেশ জানিল- মোহাম্মদ আমীন

२२৫. यज्ञ-जाकत, পृ. ১०२-১०७।

২২৬. মক্<del>ল-ভাক্ত্র, পু. ১০৪।</del>

করে না কো পূজা কা'বার ভূতেরে ভাবিয়া তাদেরে হীন।<sup>২২৭</sup>

এখানে 'মক্র-ভাকর' কাব্যের সমান্তি, বেশ খানিকটা নাটকীর পরিসমান্তিই; কিন্তু পুরোপুরি নয়।
মহানবী হ্যরত মুহান্দল (সা.) যখন পৃথিবীর প্রতি পূর্ণ আশীর্বাদ হয়ে দেখা দিলেন তখনকার বর্ণনাও
আর পাওয়া গেল না। আমালের দুর্ভাগ্য যে কবি কাজী নজকল ইসলামের লেখনী শক্তি এর আগেই
নীরব হয়ে গেছে। ২২৮

জীবদীকাব্য রচনা বিশেষতঃ বিশ্বনবী হযরত মুহান্দদ (সা.) এর মত পয়গম্বরের জীবন চরিত অতি সহজ নর। কারণ সেখানে কবি-কল্পনার অবকাশ কম নয়। কবি নজরুল ইসলাম তাই অত্যন্ত সতর্কতার সাথে ইসলামের ইতিহাসকে অনুসরণ করতে সর্বাত্মক চেষ্টা করেছেন। তবে মহানবী হযরত মুহান্দদ (সা.) এর মাল্লী ও মাদানী জীবন ঘটনাবহুল এবং সে সব সত্যিকার ঘটনায় কবির কল্পনা উদ্দীপ্ত হতে পারে। হযরত মুহান্দদ (সা.) এর বাল্যজীবন খুবই বেদনাদায়ক। তিনি ভূমিট হওয়ায় পূর্বে তাঁর পিতা আবদুল্লাহর মৃত্যু ঘটে, মাত্র ছয় বছর বয়সে তিনি মা আমিনাকে হারান, আট বয়সে তাঁর পিতামহ আবদুশ মুতালিবও পরলোকগমন করেন। একটি কোমল প্রাণ বালকের জীবনে এসব বিয়োগান্ত ঘটনার গভীর ছাপ একে দেবে তা খুবই স্বাভাবিক। তাই হযরত মুহান্দদ (সা.) এর বাল্যজীবন নিয়ে রচিত আলো-আঁধারি অংশটুকুতে কবি দারুণ সাফল্য অর্জন করেছেন। ২২৯

'মক্র-ভাস্কর' কাব্যের 'অবতরণিকা' অধ্যার স্বতঃস্কুর্ত কাব্যগুণমন্তিত। মহানবী হ্যরত মুহান্মদ (সা.) এর আবির্তাব মুহর্তটি পৃথিবীর জড়-অজড় জগতে যে বিপুল সাড়া জাগিয়েছে তার দৃশ্য বর্ণনা গতিময় ভাবায় চমৎকারভাবে প্রকাশ পেয়েছে। অনাগত' অধ্যায়টি রসোত্তীর্ণ হওয়ায় গৌরব দাবী করতে পারে। এখানে হ্যরত মুহান্মদ (সা.) কে নজরুল ইসলাম বিদ্রোহী, বন্ধ ছেনন, কমল-বিহারী, পয়গন্বর বলেছেন। নবী করীম (সা.) এর আদর্শ জীবনের যে সকল ঘটনায় কয়্মনা সঞ্চারিত হতে পারে সেই সব দৃশ্যগুলির সাবলীল চিত্রায়ণ কবিতৃগুণে সার্থকরূপে উত্তীর্ণ হতে পেয়েছে।

একটি মহৎ জীবনীকাব্য সৃষ্টির পরিকল্পনা 'মল্ল-ভান্ধরে' লক্ষ্য করা যার। একজন যুগান্তকারী আদর্শ মহাপুলেরে জীবন চরিত রচনার জন্য যে বিরাট পরিসর প্রয়োজন নজরুল ইসলানের কাব্যশিল্পের পরিকল্পনার এর বিন্দুমাত্র অভাব নেই। এতদসত্ত্বেও কাব্যটি সর্বত্র সমানভাবে পরিপূর্ণ গতি লাভ করেনি। মহানবী হ্বরত মুহান্দদ (সা.) এর সুমহান চরিত্রকে কবি কেবল কাব্য সৌধিনতার জন্য গ্রহণ করেনি, বরং তাঁর মহান আদর্শ প্রতিষ্ঠার আভরিক প্রয়াসে গ্রহণ করেছেন। বিভিন্ন সর্গে বিভক্ত কাব্যে কবি নজরুল ইসলাম ভিন্ন ভিন্ন ছন্দের অবতারণা দ্বারা বক্তব্যের এক্যেরেমি দূর করতে চেষ্টা করেছেন। ভাষা ও ছন্দের চমৎকারিত্ব ও অভিনবত্ব বহু ক্ষেত্রে পাঠক মনকে দারুলভাবে আকৃষ্ট করে। সেসবের মধ্যে নবী-চরিত্রের বিভিন্ন বৈশিষ্ট্য ফুলের মতো পরিক্ষুটিত হ্রেছে। আর যেখানে গুধু কেবল ঘটনাবলী বর্ণিত হ্রেছে সেখানে ভাষা ও ভঙ্গি প্রাণবন্তরূপে ফুটে উঠেনি। মহানবী হ্বরত মুহান্দদ (সা.) এর আদর্শ জীবন পরিক্রমা যে বহু জারগার নজরুল ইসলামের ইসলামী চিন্তাধারা সম্পন্ন কবি-কল্পনাকে ভীষণভাবে উন্দীপ্ত করেছে তার পরিচর 'মল্ল-ভান্ধর' কাব্যে বিদ্যমান রয়েছে। ২০০ যদিও প্রকাশিত কাব্য ছটি শেষের করেকটি অধ্যায়ের পরম্পরার ঘটনার ক্রমধারা রক্ষিত হ্রনি বলে প্রতীর্মান হয়। তন্মধ্যে চতুর্থ সর্গে 'শাদী মোবারক', 'শদিজা', 'সম্প্রদান' ও 'মওকাবা' শিরোনামে কবিতা রয়েছে;

२२१. मज़-जाकब, পृ. ১०८।

২২৮. আতোরার রহমান, 'নজরুল কাব্যে হ্যরত মোহাম্মদ', 'নজরুল সাহিত্য', মীর আবুল হোসেন সম্পাদিত, (চাকা : রওনক গাবলিকেশাল, প্রথম প্রকাশ, জ্যৈচ, ১৩৬৭ /মে, ১৯৬০), পৃ. ৯৬।

২২৯. আতাউর রহমান, নজরুল কাব্যসমীকা, (ঢাকা: মুক্তধারা, ১ম প্রকাশ, ১৯৬৭, ৪র্থ প্রকাশ, ১৯৮৭),পূ.২৫০

২৩০. প্রাতক্ত, পৃ. ২৫২-২৫৩।

কিন্তু শেষ সর্গে যথাক্রমে 'খদিজা', 'সম্প্রদান', 'শাদী মোবারক' ও 'নওকাবা' স্থানান্তরিত হলে সামগ্রিক বর্ণনা ও ঘটনাবলীর ধারাবাহিকতা অক্ষুণ্ন থাকত।<sup>২০১</sup>

উল্লেখ্য যে, "মক্ল-ভাকর" মহানবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) এর একটি অসমাপ্ত সীরাত বা জীবনীকাব্য। রাস্পুরাহ (সা.) এর সাম্যবাদী রূপ ও মানবতাবাদী আদর্শ এবং ইসলাম ধর্মের সার্বজনীন বাণী নজরুল ইসলামকে সর্বাধিক আকৃষ্ট করেছিল "মক্ল-ভাকর" এরই ফলপ্রুতি। নবী করীম (সা.) এর সাম্যবাদী" রূপকে কাজী নজরুল ইসলাম পূর্ণাঙ্গভাবে তুলে ধরতে সক্ষম হননি। কবি তাঁর জীবদ্ধশায় "মক্র-ভাকর" কাব্যের চতুর্থ সর্গ তথা সর্বশেষ অধ্যায়ের "সাম্যবাদী" কবিভাটির মাত্র ১৬ টি চরণ পর্যন্ত রচনা করেছিলেন। অথচ বিশ্বনবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) এর জীবনী নিরে একখানি বৃহৎ সীরাত কাব্যগ্রন্থ লেখা সম্পন্ন করা তাঁর একান্ত ইচহা ছিল। বিভিন্ন কারণে কাব্য জীবনের মধ্য পর্যায়ে ১৯৩০ খ্রিষ্টান্দে তিনি ইসলাম ধর্মের প্রচারক আখেরী নবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) এর জীবন চরিত নিয়ে একটি পূর্ণাঙ্গ কাব্য রচনার ব্রতী হয়েছিলেন কিন্ত "মক্র-ভাকর" শীর্ষক রচনা সম্পূর্ণ হওয়ার পূর্বেই ১৯৩২ সালে কবির লেখনী নীরব নিত্তর হয়ে বায়। বাংলা কবিতার জন্য তা এক অপূর্নীয় ক্ষতি হয়ে রইল। কারণ নবী করীম (সা.) এর জীবনী কাব্যই নজরুল ইসলামের একটি অথও কাব্যগ্রন্থ রচনার প্রথম ও শেষপ্রয়াস। আর জীবন কাহিনী বা আখ্যায়িকা কাব্য রচনার ক্ষেত্রে এটিই নিঃসন্দেহে কবির একমাত্র মূল্যবান প্রচেষ্টা।

২৩১. রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও সাহিত্য, পৃ. ৪২৫।

# ভূতীয় পরিচ্ছেদ ইসলামী ঐতিহ্য ও মুসলমানদের জাগরণ

কাজী নজরুল ইসলাম মূলতঃ বিদ্রোহী ও সমাজসচেতন কবি। তথাপি ইসলামের সাম্য, মৈত্রীর বাণী তাঁর হাতেই বাংলা কাব্যে প্রাণবন্ত রূপ লাভ করেছে। বাঙালী মুসলমানকে বাংলা ভাষার মাধ্যমে ইসলামের মর্মবাণী এবং মুসলিম ইতিহাসের উজ্জ্বল অংশ ও গৌরবময় ঐতিহ্যের সঙ্গে তিনি বেমন পরিচিত করেছিলেন তেমনটি আর কেউ পারেননি। তাঁর ধর্ম ছিল মানবতার ধর্ম, আর এই মানবধর্মের দ্বারাই তিনি বিশেষভাবে পরিচালিত হয়েছিলেন। নজরুল ইসলামের প্রতিভা সাহিত্যের সে অংশকেই স্পর্শ করেছে সেখানেই তাঁর শ্রেষ্ঠতের স্বাক্ষর রেখে গেছে।

ইসলামের অতীত গৌরব স্মরণ করে কাজী নজরুল ইসলাম সমকালীন মুসলমানদের পুনর্জাগরণ কামনা করেছেন। কাজী নজরুল ইসলামের ইসলামী ঐতিহ্য ও মুসলমানদের উদ্দীপনামূলক কবিতাগুলোর মধ্যে 'শাত-ইল-আরব', 'কোরবাদী', 'মোহররম', 'শহিদী ঈদ', 'সুব্হ-উদ্দোদ', 'ঈদ মোবারক', 'আনোয়ার পাশা', 'কামাল পাশা', 'খালেদ', 'চিরঞ্জীব জগলুল', 'আমানুয়াহ', 'উমর কারুক' প্রভৃতি বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। এ ধরনের ইসলামী চিন্তাধারার কবিতাগুলোতে তথু ইসলামী এতিহ্য চেতনা বা ইসলামের অতীত স্মৃতিচারণ কবির লক্ষ্য বা উদ্দেশ্য নর, বরং তাঁর মুসলিম জাগরণমূলক ঐতিহ্য সমসাময়িক সমাজচেতনার সাথে সংযুক্ত হয়েছে। প্রকৃতপক্ষে স্বদেশ ও স্বজাতির ইসলামী উদ্দীপনা ও অনুপ্রেরণা সৃষ্টির জন্য কাজী নজরুল ইসলাম তাঁর কবিতায় ইসলামী জীবনবোধ ও মুসলিম জাগরণের চিত্র অংকন করেছেন। ২০২১

কবি কাজী নজরুল ইসলামের একটা অত্যন্ত প্রিয় বিষয় ছিল ইসলাম,তাঁর কাছে সবচেয়ে বড় আদর্শও ছিল ইসলাম। নজরুল ইসলামের কবিতার ইসলামী ঐতিহ্য ও মুসলমানদের জাগরণের চিত্র পাওয়া মোটামুটি এভাবে যে,

- তিনি মহানবী হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) ও তাঁর সাহাবায়ে কিরামগণের জীবন-চরিত অবলম্বনে কাব্য রচনা করেছেন।
- যাঁরা ইসলামের গৌরব প্রতিষ্ঠা করতে ও অক্ষুনু রাখতে জিহাদে ব্রতী হয়েছেন;যেমনখলীফা হয়রত উমর ফারুক (রা.), মহাবীর খালেদ (রা.) প্রমুখ কবি নজরুল ইসলামের কায়্যের
  উপজীব্য হয়েছেন।
- ত. ইসলানের বহু ঐতিহাসিক ঘটনা, পর্ব ও ধর্মীয় বিষয়বস্তু কবি কাজী নজরুল ইসলানের কবিতায় উপজীব্য হয়েছে। য়েমন- কায়বালা, মোহয়য়য়, আয়ান, বা ঈদ।
- আধুনিককালে যে সকল মুসলিম রাষ্ট্রনেতা ইসলামী রাষ্ট্রসমূহের পুনরুজ্জীবনে প্রয়াসী
  হয়েছেন; যেমন-কামাল পাশা, আনোয়ায় পাশা, সা'দ জগলুল পাশা, আমানুয়াহ, য়ীফ সর্পায় প্রমুখ
  তাঁদেয়কে নজরুল ইসলাম কবিতার মাধ্যমে অভিনন্দন জ্ঞাপন করেছেন।

২৩২. ড. মাহবুবা সিদ্দিকী, আধুনিক বাংলা কবিতায় সমাজ সচেতনতা, (চাকা: বাংলা একাডেমী, ১ম প্রকাশ, জৈচে, ১৪০১/ মে, ১৯৯৪), পৃ. ৭৮-৭৯।

৫. শুধু বিষয়বন্ত নির্বাচনে নয়, শলচয়ন ও প্রতীক প্রয়োগেও তিনি ইসলামী ঐতিহ্যকে অবলম্বন করেছেন এবং এক্ষেত্রে আরবী-ফারসী শব্দ ও ইসলামী পরিভাষা ব্যবহৃত কাব্য তাঁর বিশেষ সহায়ক হয়েছে। আয় এজন্যই তাঁকে নির্দ্বিধায় 'মুসলিম নবজাগরণের কবি' বলা য়য়। <sup>২০০</sup>

বিংশ শতানীতে বাঙালী মুসলমানদের মধ্যে যে নবজাগরণ ঘটে নজরুল ইসলামের কবিতার তার সার্থক রূপায়ন পরিলৃষ্ট হয় নিঃসন্দেহে। শিক্ষিত বাঙালী মুসলমানের মনে-প্রাণে এহেন নবজাগরণের প্রেরণা যুগিয়েছে ইসলামী সংস্কৃতি ও মুসলিম ঐতিহ্যের সঙ্গে তাঁর নতুন পরিচয় ও যুগচেতনা। আর এই পরিচয়ের ভিত্তিতে বাঙালী বা ভারতীয় মুসলমান আপনার বৈশিষ্ট্য ও স্বাতক্ত্য সম্পর্কে সচেতন হতে চেয়েছে এবং আপনার পূর্ণ বৈশিষ্ট্য নিয়ে বিশ্বের অপরাপর মুসলিম জাতিসমূহের সাথে বিশেষতঃ আয়ব, ইয়ান ও তুরক্ষ যেখান থেকে ইসলামী সংস্কৃতি উল্পুত হয়ে এক আত্মিক যোগাযোগ স্থাপন করতে চেয়েছে। নজরুল ইসলামের কবিতায় বাঙালী বা ভারতীয় মুসলমানদের এই ঐতিহ্যবোধের সফল রূপায়ন ঘটেছে। ২০৪

কাজী নজরুল ইসলাম জন্মহণ করেছিলেন এক ঐতিহ্যবাহী সন্ত্রান্ত মুসলিম পরিবারে এবং ইসলামী আদর্শ, সংস্কৃতি ও ঐতিহ্যের উত্তরাধিকারও তিনি প্রথমতঃ ও প্রধানতঃ পারিবারিক ও সামাজিক পরিবেশস্ত্রেই অর্জন করেছিলেন এবং গারিবারিক ধর্মীয় দিক থেকে আত্মপরিচয়কে কেন্দ্র করেই তাঁর ইসলামী আবেগ-অনুভূতি গড়ে উঠেছিল। কবি নজরুল ইসলাম তাঁর ইসলামী গান ও গজল রচনার অনেক আগে শৈশব ও কৈশোরেই মক্তবে ইসলামী ভাবাদর্শে ও ঐতিহ্যের সাথে গভীরভাবে পরিচিত হয়েছিলেন। মক্তবে ইসলামী শিক্ষা এহণের সুযোগও তাঁর ঘটেছিল এবং বাল্যকালেই মাজারের খাদেম, মসজিদের ইমামতি করে ইসলামী আদর্শ ঐতিহ্যে ও ধর্মীয় বিশ্বাসকে কেন্দ্র করে অনেক কবিতা, গান প্রভৃতি রচনার ইতিহাস ও ঐতিহ্য তাঁর রয়েছে।

উল্লেখ্য যে, কাজী নজরুল ইসলাম রচিত যে কয়টি ইসলামী চিন্তাধারার কবিতা পাঠক ও সমালোচক মহলে লারুলভাবে সাড়া জাগায় তার অধিকাংশই ইসলামের ইভিহাস ও ঐতিহ্যে নির্ভর এবং সমকালীন মুসলিম বিশ্বের নবজাগরণ উত্থান ও সংঘামের সাথে সম্পর্কিত। 'থেয়াপারের তরণী, 'মোহররম', 'কোরবানী', 'শাত-ইল-আরব', 'কামাল পাশা', 'ফাতেহা-ই-দোয়াজ্-দহম' ইত্যাদি কবিতা রচিত হয়েছিল নজরুল ইসলামের কাব্য সাধনার প্রাথমিক পর্বে বিদ্রোহী' কবিতা প্রকাশ এবং পরবর্তীকালে অসংখ্য হাম্দ, না'ত, গজল ও ইসলামী গাম রচনারও বহুকাল আগে। ইসলামের

২৩৩. মোবাশ্বের আলী, লজরুল প্রতিভা, (চাবদ: মুক্তধারা, ৩য় সংক্ষরণ, ফাছুল, ১৩৯৫/ ফেব্রুয়ারী, ১৯৮৯), পূ.৫৯-৬০

২৩৪. প্রাতত, পু. ৫৯।

২৩৫. আজহার উদ্দীন খান, বাংলা সাহিত্যে নজরুল, পৃ. ৪১০-৪১১।

ইতিহাস ও ঐতিহ্যের প্রেক্ষাপটে এবং সমকালীন মুসলিম সমাজের পরিপ্রেক্ষিতে নজরুল ইসলাম এ সকল কবিতার সংস্থাপন করেছেন। প্রকৃতপক্ষে মুসলিম বিশ্বের ও স্বদেশের রাজনীতি, পরাধীনতা, শোষণ-বঞ্চনা, অত্যাচার-নিপীড়ন ও সংখ্যাম সাধনার কথা এসব কবিতা রচনাকালে কবি নজরুল ইসলামের মনে যে বিশেষভাবে সক্রির ছিল তা আর বলার আপেক্ষা রাখেনা। তাই ইসলামী আদর্শ, ঐতিহ্য ও মূল্যবোধ নির্ভর 'ঝেয়াপারের তরণী' শীর্ষক কবিতাটির বিষয়বস্তু, ভাষা, আঙ্কিক ও রপনীতি এবং সামগ্রিক শিল্পই কবি ও বোদ্ধা সাহিত্য-সমালোচক মোহিতলাল মজুমদার (১৮৮৮-১৯৫২ খ্রি.) এর দৃষ্টি আকর্ষণ করেছিল। ২০৬

#### খেয়াপারের তরণী

নজরুল ইসলাম বিরচিত 'থেয়াপারের তরণী' শীর্ষক বাংলা সাহিত্যে ইসলামী ঐতিহ্য বিষয়ক অন্যতম উর্রেখযোগ্য কবিতাটি 'মোসলেম ভারত' পত্রিকার ১৩২৭ সালের শ্রাবণ সংখ্যায় প্রকাশিত হয়। এ কবিতায় নজরুল ইসলাম 'খেয়া','খেয়াপার','ঝেয়াপারের তরণী' প্রভৃতি প্রতিকী শব্দ আধ্যাত্মিক ব্যঞ্জনার তাৎপর্যবহনকায়ী অর্থে ব্যবহার করেছেন। প্রতিটি ধর্মপ্রাণ মুসলমানেয় দৃঢ় বিশ্বাস এই যে, শেষ বিচারের দিন রোজ কিয়ামতে পূণ্যবান লোকেয়া সহজেই 'পুলসিয়াত' বা বেহেশতের বৈতরণী পার হয়ে যাবে আর পাপীয়া তা করতে সক্ষম হবে না; উপয়ন্ত তাদের স্থান হবে জায়ায়াম। এহেন বদ্ধমূল ধারণা মুসলিম সমাজের সর্বন্তরে ব্যাপকভাবে প্রচলিত, এই ধর্মীয় লোক বিশ্বাসের অভিজ্ঞাতার চিত্ররূপ ঢাকায় নওয়ারজাদী মেহেরবানু অংকিত একটি চিত্র, পুণ্যের তয়ী ঝঞুা বিকুদ্ধ পাপের সাগর অবলীলাক্রমে পাড়ি দিচ্ছে। মুসলমানদের ধর্মীয় বিশ্বাস এবং তায় ঐ চিত্ররূপকে অবলন্ধন করে নজরুল ইসলাম 'ঝেয়াপারেয় তরণী' শীর্ষক কবিতাটি রচনা করেন। ২০৭ কবিতাটির প্রারন্তিক চরণগুলোতে ঝঞুা বিকুদ্ধ প্রকৃতির মাধ্যমে কিয়ামত রাত্রির ভয়াবহতা এক ভয়াল ভীরণ চিত্রে দৃশ্যমান করা হয়েছে,

যাত্রিরা রান্তিরে হ'তে এল খেয়াপার,
বজ্রেরি তৃর্যে এ গজ্জেছে কে আবার?
প্রলয়েরি আহ্বান ধ্বনিল কে বিষাণে ?
ঝঞুা ও বন দেয়া স্বনিল রে ঈশানে !...
তমসাবৃত বোর 'কিয়ামত' রাত্রি,
খেয়াপারে আশা নাই, ভূবিল রে যাত্রী।
দমকি' দমকি' দেয়া হাঁকে, কাঁপে দামিনী,
শিঙ্গার হুয়ারে থরথর যামিনী।
শ

এ কবিতার নজরুল ইসলাম অবলীলাক্রমে ইসলামী ঐতিহ্যগত অনেক শব্দ ব্যবহার করেছেন।
পূণ্যের তরীর কান্ডারীরূপে আহমাদ বা হ্যরত মুহান্দদ (সা.) এর উল্লেখ মুসলমানদের ধর্মীর বিশ্বাসের
অনুভূতি। তালের দৃঢ় বিশ্বাস এই যে, মহানবী হ্যরত মুহান্দদ (সা.) তাঁর প্রিয় উন্দাতের শাষা আতের
মাধ্যমে পরিত্রাণ করবেন। এখানে তরণীর দাঁড়ীরূপে হ্যরত মুহান্দদ (সা.) এর সুযোগ্য উত্তরাধিকার
খুলাফারে রাশেদীন যথাক্রমে হ্যরত আব্ বকর (রা.), হ্যরত উমর (রা.), হ্যরত ওসমান (রা.) ও
হ্যরত আলী (রা.) ইসলামের এই মহান চারজন খলীফার নাম বিশেষভাবে উল্লিখিত হয়েছে। বিকুক

২৩৬. মোহাম্মন মাহকুজ উল্লাহ, সজলেনের ইসলামী গান ও মুসলিম সমাজ', তিতাশ চৌধুরী, এবং নিষিদ্ধ নজরুল ও অন্যান্য প্রসঙ্গ, পূ. ২১৪-২১৫।

২৩৭. রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও সাহিত্য, পৃ. ২৬৩-২৬৪; নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পু. ৭৪৭।

২৩৮. কাজী নজরুল ইসলাম, 'থেয়াপারের তরণী', 'অগ্নিবীণা', নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ. ৩৮-৩৯।

#### Dhaka University Institutional Repository ଓ ସ୍ୱର

প্রকৃতির ভরাবহ প্রতিকুলতাকে পরাস্ত করে পূণ্যের যাত্রীদলের খেয়াপারের নিশ্চয়তার চিত্রকল্পটি কবি চমৎকার উপমার দ্বারা রূপায়ন করেছেন:

পূণ্য পথের এ যে যাত্রিরা নিস্পাপ,
ধর্মেরি বর্মে- সু-রন্দিত দিল্ সাফ।
নহে এরা শদ্ধিত বজ্ল-নিপাতেও;
কাভারী আহমদ, তরী ভরা পাথেয়।
আরু বকর উসমান উমর আলী হারদর
লাড়ি যে এ তরণীর,নাই ওরে মাই ভর।
কাভারী এ তরীর পাকা মাঝি মাল্লা,
দাঁড়ী মুখে সারি গান লা-শরীক আল্লাহ্!

এখানে পূণ্যবানদের নিশ্চিত্ত নির্ভাবনার কারণরূপে উল্লিখিত কবিতার শেষ দু'টি চরণ পুনরার গ্রাম বাংলার নদ-নদীতে ভাসমান নৌকা ও মাঝি-মাল্লাদের চির পরিচিত দৃশ্যাবলী থেকে গৃহীত হলেও কবি নজরুল ইসলাম অভিনবত্ব এনেছেন সারি গানের বৈশিষ্ট্যে, বিশেষতঃ 'লা-শারীক আল্লাহ' বা আল্লাহর কোন শরীক নেই, আল্লাহ ছাড়া কেউ মা'বুদ দেই, মুসলমানদের ধর্মীর বিশ্বাসের এই মূল তত্ত্বকথাটি অত্যন্ত সার্থকভাবে এ কবিতার ব্যবহৃত হয়েছে। যদিও খেয়া পারের তরণীর অভিজ্ঞতা মুসলমানদের ধর্ম বিশ্বাস থেকে উৎসারিত তথাপি কবিতাটি বাংলাদেশের প্রকৃতির বর্ষা, ঝঞুা, তরণী ও মাঝি-মাল্লা প্রভৃতি পরিচিত দৃশ্যাবলীর সাহায়ে ইসলামী ঐতিহ্যের সম্পূক্ততার রচিত নিঃসন্দেহে।

#### শাত-ইল-আরব

নজরুল ইসলানের 'শাত্-ইল-আরব' শীর্ষক বিখ্যাত কবিতাটি 'মোসলেম ভারত' পত্রিকার ১৩২৭ সালে জ্যৈষ্ঠ সংখ্যার জন্য 'মেসোপটেমিয়া' নামক ইংরেজী গ্রন্থ থেকে গৃহীত। টাইগ্রীস ও ইউব্রেটিস নদীর চিত্র পরিচয় তুলে ধরতে গিয়ে পশ্চিম এশিয়ার সুপ্রাচীন নদী ইতিহাসখ্যাত 'শাত-ইল-আরব' নিয়ে রচিত। যে নদী সুমেরীয় ব্যাবিলনীয় সভ্যতার উত্থান-পতনের সাক্ষী, যে নদী পারস্য সভ্যভার প্রাচীনতম সভ্যভাকে প্রত্যক্ষ করেছে, যে নদীর তীরে তীরে ইসলামের ইতিহাস ও মুসলিম সভ্যতার গৌরবদীপ্ত খুলাফায়ে রাশেদীনের যুগ অতিবাহিত হয়েছে এবং দজ্জলা ও ফোরাত তীরবর্তী স্থানে কারবালার শোকাবহ ও করুণ বেদনাবিধুর ঘটনা সংঘটিত হয়েছে /সে নদী অতীত স্মৃতির জন্য কেবল নয়, বরং নজরুল ইসলামের সমসাময়িককালীন প্রথম মহাযুদ্ধের ঘটনাবলীর জন্য অত্যন্ত গুরুত্পূর্ণ। ইউব্রেণ্টিস তীরে প্রথম বিশ্ববুদ্ধের সমর শাত-ইল-আরব মোহনার তুরক্ষ ও ইংরেজনের মধ্যে দীর্বস্থায়ী রক্তক্ষয়ী সংঘর্ষ চলে, সে লড়াইয়ে ইংরেজনের সেনাবাহিনীতে ভারতীয় সেনাসদস্যও ছিল। ঐ যুদ্ধে তুরক্ষের সুলতান তথা মুসলিম খলীফার পরাজয় ঘটে এবং মেসোপটেমিরা ইংরেজদের দখলে চলে যায়। তথাপি কবি নজরুল ইসলামের ক্ষেত্রে মেসোপটেমিয়া বা দজ্লা ও ফোরাত তীরবর্তী ইরাক দেশ বিশেবভাবে আকর্ষণীয় কারণ বাঙালী পল্টনের সৈনিক হিসেবে ঐ অঞ্চলের রণাসনে যাওয়ার জন্য তিনি প্রস্তুত ছিলেন। যদিও দৈহিকভাবে যাওয়া তার পক্ষে সম্ভবপর হয়ে উঠেনি কিন্তু মানসভ্রমণ সম্পন্ন হয়েছিল। ২৪০ ইরাকের পরাধীনতার সাথে সৈনিক কবির মাভূভূমির পরাধীনতার বেদনা একত্রীভূত হয়ে 'শাত-ইল-আরব' কবিতাটি বিশেষ অর্থবহ হয়ে উঠেছে। কবির ভাষায়:

> শাতিল-আরব! শাতিল আরব! পুত যুগে তোমার তীর! ইরাক-বাহিনী এ যে গো কাহিনী-, কে জানিত কবে বন্দ বাহিনী

২৩৯. প্রাতক, পৃ. ৩৯।

২৪০. রফিকুল ইসলাম, কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও সাহিত্য, পু. ২৫৮-২৫৯।

# Dhaka University Institutional Repository

তোমারও দুঃখে 'জননী আমার!' বলিয়া ফেলিবে তপ্ত নীর! রক্ত-ক্ষীর পরাধীনা ৷ একই ব্যাথায় ব্যথিত ঢালিল দু'ফোটা ভক্ত-বীর । শহীদের দেশ ! বিদায়! বিদায়!! এ অভাগা আজ নোয়ায় শির।<sup>২৪১</sup>

ইসলামী ঐতিহ্যে বীরত্বের প্রতীক খলীকা হযরত আলী (রা.) এর হারদারী হাক আর তাঁর বিখ্যাত দু'ধারী তরবারী জুলকিকার' নজরুল ইসলামের কবিতার শৌর্য-বীর্যের প্রতীকরূপে পুনঃ পুনঃ ব্যবহৃত হয়েছে। সুতরাং স্বাভাবিকভাবেই ইতিহাস খ্যাত 'শাত-ইল-আরব' নদীর তীরে তীরে কবি একালেও শেরে খোদা হযরত আলী (রা.) এর 'হায়দারী হাক' অর্থাৎ 'আল্লান্থ আক্বার' ধ্বনির প্রতিধ্বনি তনতে পান। ইসলামের অতীত ও বর্তমান নিম্নের চরণে এক সূত্রে গাঁখা। একে আমরা নির্বিধায় অতীতের বর্তমান বা ইসলামী ঐতিহ্যের জাগরণ বলতে পারি। কবি নজরুল ইসলামের মুসলিম ঐতিহ্যের চেতনাবোধের এহেন রূপায়ণ ঘটেছে বার বার। সেইসাথে শাত-ইল-আরবের তৌগলিক অবস্থান প্রাকৃতিক বৈশিষ্ট্যরূপ বসরার গোলাপ ফুল আর মরুল্যানের খেজুর ফল নজরুল ইসলামের ব্যবহৃত রূপক ও উপমা উৎপ্রেক্ষার মাধ্যমে উল্লিখিত হয়েছে। যেমন-

'জুলফিকার' আর 'হায়দারী হাঁক' হেথা আজো হযরত আলীর-শাতিল্-আরব! শাতিল্-আরব !! পৃত যুগে যুগে তোমার তীর। ললাটে তোমার ভাষর টীকা বস্রা-গুলের বহিতে লেখা; এ যে বসোরার খুন-খারাবী গো রক্ত-গোলাপ-মঞ্জরীর খঞ্জরীর

#### ঈদ মোবারক

১৩৩৩ সালের ১৯ শে চৈত্র নজরুল ইসলাম বিরচিত 'ঈদ মোবারক' কবিতাটি সওগাত পত্রিকার বৈশার্থ, ১৩৩৪ সংখ্যার প্রকাশিত এবং 'জিজ্ঞীর' কাব্যগ্রন্থে সংকলিত। পবিত্র ঈদ-উল-ফিতর ও ঈদ-উল-আজহা বিশ্বব্যাপী মুসলমানদের দুটি অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ সর্ববৃহৎ ধর্মীর ও সামাজিক উৎসব যা তাদের একত্বাদের মৌলিক নীতিমালার স্মারক হিসেবে কাজ করে থাকে এবং মুসলমানদের চিন্তা-চেতনা, কার্যাবলী ও সামাজিক জীবনধারার প্রেরণা যোগায়।

'ঈদ' আরবী শব্দ; এর অর্থ খুশী ও আনন্দ। আরবী ঈদ পরিভাষাটি 'আউদ' ক্রিয়ামূল থেকে উৎকলিত; যার অর্থ কিরে আসা, আনন্দের পুনরাবর্তন। পবিত্র রমজান মাসে উপবাস ও সিয়াম সাধনার ঈদ-উল-ফিতর আর কোরবানীর আত্মত্যাগের তাৎপর্যমন্তিত ঈদ-উল আজহা ৮ উভয় ঈদ উৎসবের ধর্মীর তাৎপর্যের আসল দিক হচ্ছে মুসলামানদের সমবেত প্রার্থনা। এ দিন দু'টিতে মুসলমানগণ সমত্ত ভেলাভেদ ভূলে গিয়ে আল্লাহ তা'আলার নৈকট্য লাভের আশায় মহাখুশীতে দুই রাকা'আত ওয়াজিব নামায অতিরিক্ত ছয় তাকবীরের সাথে আলায় করে একে 'সালাভুল ঈদ' বা ঈদের নামায বলা হয়। ২৪০ ঈদের জামাতে ধনী, দরিত্র নির্বিশেষে মুসলমানদের কাঁধে কাঁধ মিলিয়ে সুশৃংখল সারিবদ্ধভাবে নামায আলায় এবং ঈদের নামাযাতে সকল শ্রেণীর লোকের পারস্পরিক কোলাকুলি ও আলিসনে এবং ধনীদের পক্ষ থেকে দরিত্র ও অভাবীদের ফিত্রা, সাদকা প্রদান প্রভৃতির মধ্যে প্রাতৃত্ব

২৪১. কাজী নজরুল ইসলাম, 'শাত-ইল-আরব', 'অগ্নিবীণা', নজরুণের কবিতাসময়, পৃ. ৩৭।

২৪২. প্রাকজ, পু. ৩৭-৩৮।

২৪৩. আ. ন. ম. আবদুণ মানুন খান ও কুরবান আলী, উচ্চ মাধ্যমিক ইসলামিক ষ্টাডিজ, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৯৭।

বোধের ও সাম্য-মৈত্রীর মহান বাণী আছে তা এই পবিত্র ধর্মীর দুটিকে সামাজিক উৎসবে পরিণত করেছে।

নজরুল ইসলানের 'ঈদ নোবারক' শীর্ষক কবিভাটি ঈদ-উল-ফিত্র উৎসব সম্পর্কিত। ঈদউল-ফিতর বিশ্ব মুসলিনের অন্যতম প্রধান ধর্মীয় উৎসব। সুদীর্য একমাস রমজানুল নোবারকের সিয়াম
সাধনার শেষে উপবাস ভাঙ্গার আনন্দ উৎসবের মধ্য দিয়ে প্রতিবহুর এদিনটি উদযাপিত হয়। মুসলিম
জাতির এ আনন্দবন দিবস ঈদ-উল-ফিত্র অনন্য ভাবধারা ও পৃথক জৌলুস নিয়ে আসে। ঐতিহাসিক
প্রেক্ষাপট, ধর্মীয় ও সামাজিক তাৎপর্য এবং পারস্পরিক সৌহার্দ-সম্প্রীতি ও সুমধুর আচরণে মুসলিম
মিল্লাতের এ আনন্দউৎসব আলাদা বৈশিষ্ট্য মন্তিত। ক্লেদমুক্ত, পুতঃপবিত্র স্বর্গীয় পরিবেশে পূর্ণ ধর্মীয়
মর্যাদার অনুষ্ঠিত হয় মুসলিম উন্মাহর ঈদ। এতে থাকেনা কোনরূপ পাণাচার, হিংসা-বিশ্বেষ ও
ভেদাভেদ। তাই ঈদ-উল-ফিতরের রয়েছে অপরিসীম মাহাত্মা ও ফজীলত ৮ ঈদ মুসলমানদের জাতীর
উৎসব। যে ঈদ আরব দেশ থেকে মহানবী হযরত মুহান্দন (সা.) এর সমর থেকে মুসলমান সমাজে
চলে এসেছে, যে ঈদ সবার যরে যরে খুশীর সওগাত ও আনন্দের বার্তা বয়ে নিয়ে আসে।কাজী
নজরুল ইসলানের 'ঈল-মোবারক' কবিতার প্রারম্ভিক গ্লোকগুলোতে ইসলামী ঐতিহ্যেরই সেই স্মৃতির
অনুরণণ প্রকাশিত হয়েছে,

শত যোজনের কত মরুভূমি পারারে গো,
কত বালুচরে কত আঁবি-ধারা করারে গো,
বরবের পরে আসিলে ঈদ!
ভূখারীর ঘারে সওগাত বয়ে রিজওরানের,
কন্টক বনে আশ্বাস এনে গুল-বাগের
সাকীরে 'জামের' দিলে তাগিদ।
২৪৪

আল্লাহ রাব্বুল আলামীনের অফুরান সিয়ামের সওগাত এবং ত্যাগ ও সংযমের শিক্ষা নিয়ে প্রতিবছর আসে পবিত্র মাহে রমজান। আর তার বিদায়লগ্নে রোযব্রেত পালনকারীদের জন্য রহমত, মাগফিরাত ও মুক্তির আনন্দবার্তা নিয়ে আসে ঈদ-উল-ফিতর। তাক্ওয়ার গুণাবলী অর্জন ও চারিদিকে এর উৎকর্ব সাধনের মহাপ্রশিক্ষণ শেবে পশ্চিম আকাশে শাওয়ালের বাঁকা চাঁদ বিশ্ব মুসলিমের যরে যরে ঘোষণা করে ঈদের পরম আনন্দবার্তা। যেহেতু রমজান শেষে রূপালী চাঁদে ঈদের খুশীর ববর নিয়ে আসে তাই সে চাঁদ মুসলমানদের বড়ই প্রিয়, আর সেজন্য এক ফালি রূপালী চাঁদের সৌন্দর্যে বিভার হয়ে আনাবিল এবং অনাভ্নর এক আনন্দ অনুষ্ঠানে মেতে উঠে গোটা মুসলিম জাহান। তাই ঈদ-উল-ফিতর একই সঙ্গে সিয়াম সাধনার সাফল্যের প্রতীক এবং নির্মল আনন্দের স্ব্যাতক। আর সুগন্ধি আতর ঈদের সুবাস ছড়ার এবং আতরের গন্ধে ঈদ মাতোয়ারা হয়ে উঠে। কবির ভাষায়:

ওগো কা'ল সাঁকে বিতীয়া চাঁদের ইশারা কোন, মুজ্দা এনেছে, মুখে ডগমগ মুকুলী মন। আশাবরী-সুরে ঝুরে সানাই। আতর-সুবাসে কাতর হ'ল গো পাথর-দিল, দিলে দিলে আজ যন্ধকী দেনা-নাই - দলিল কর্লিয়তের নাই-বালাই।

ঈদ-উল-ফিতরের উৎসবের একটি অতি গুরুত্বপূর্ণ আধ্যাত্মিক পরিমন্ডল রয়েছে। আনন্দের এ দিনে প্রতিটি মুসলমান তার সামাজিক অবস্থান ভূলে যার এবং ভ্রাতৃত্ববোধের পরম তৃণ্ডিতে একে অপরকে আলিসন করে। ধনী-দরিদ্র শিক্ষিত অশিক্ষিত, সবল-দুর্বল এবং উঁচু-নীচুর মধ্যকার পার্থক্য

২৪৪. ফাজী নজরুল ইসলাম, 'ঈন-মোঘারক', 'জিঞ্জীর', নজরুল রচনাবলী, ২য় খণ্ড, পৃ.১৬৮।

২৪৫. প্রাতক্ত, পৃ. ১৬৮: নজরুণের কবিতা সমগ্র, পৃ. ৪৫৮।

সম্পূর্ণভাবে দূরীভূত হয়। বংশগৌরব, কৌলিন্য, মান-মর্বাদা এবং জাতীয়তার বিবেচনা ব্যতিরেকে সাম্যের ভিত্তিতে প্রভ্যেকে সমান বলে বিবেচিত হয়। যেহেভূ ঈদের দিনে ছোট-বভ়, শক্র-মিত্র ভেদাভেদ থাকে না। সকলেই সকলের সাথে সমানভাবে মিলিত হয়,তাই সেই মহামিলনের দৃশ্য বর্ণনার নজরুল ইসলাম তাঁর ঈদ মোবারক কবিতায় এজিদে ও হাসান-হোসেনে গলাগলি, শিরীকরহালে জড়াজড়ি, লায়লি-কায়সে মিলনের অসম্ভব দৃশ্যকেও সম্ভব করে চিত্রকল্প তৈরী করেছেন। কবির কল্পনায় ঈদের খুশীতে শয়তানও বেহেশ্তে শয়াব-জাম বিতরণ করে, দুশমন-দোন্ত আজ এক জামাত, বাদশা-কবির ভায়ে ভায়ে কোলাকুলি করে;

আজিকে এজিদে-হাসানে হোসেনে গলাগলি, দোজখে ভেশৃতে কুলে ও আগুনে চলাচলি, শিরী করহাদে জড়াজড়ি।... আজি আরকাত্ মরদান পাতা গাঁয়ে গাঁয়ে কোলাকুলি করে বাদশা-ফকীরে ভারে ভারে কা'বা ধরে নাচে, 'লাত্-মানাত'। ২৪৬

প্রকৃতপক্ষে ঈন-উল-ফিতর শিক্ষা দেয় যে, ইসলামের রীতি-নীতি অনুযারী ধর্মীয় দায়িত্বসমূহ পালন করার মধ্যেই প্রকৃত শান্তি নিহিত রয়েছে। ঈদ-উল-ফিতর মুসলমানদেয়কে ব্যবহায়িকভাবে সাম্য, মৈত্রী এবং এমন ইসলামী আতৃত্বোধ শিক্ষা দেয় যাতে জাতি-ধর্ম-বর্ণ নির্বিশেষে সকলেই নামায ও অনুষ্ঠানাদিতে সমানভাবে অংশগ্রহণ করে থাকে। এমনিভাবে ঈদ উৎসব ইসলামী জীবনপদ্ধতির ভিত্তিতে একটি বিশ্বজনীন নীতির উপর গুরুত্ব আরোপ করে থাকে। বস্তুতঃ ঈদ উৎসবের মধ্যে যে সাম্যের প্রতিকলন সেটিই নজরুল ইসলামকে সবচেয়ে বেশী আকৃষ্ট করেছে যে, ইসলামের দৃষ্টিতে সকল মানুব সামান। বভু-ছোট রাজা-প্রজা সকলেই সমান। ইসলামের নবাব-বাদশাহকে বালাখানায় আরাম-আয়েশে থাকতে বলা হয়ন।

আজি ইসলাম ভদ্ধা গরজে ভরি জাহান,
নাই বড়-ছোট সকল মানুব এক সমান,
রাজা-প্রজা নয় কারো কেহ!
কে আমীর তুমি নওয়াব বাদশা বালাখানায়,
সকল কালের কলদ্ধ তুমি; জাগালে হায়
ইসলামে তুমি সন্দেহ ॥
১৪৭

ইসলাম বলে সকলের তরে সমান আমরা সকলের সুখ-দুঃখ সমভাবে ভাগ করে নিব। একজন ঐশ্বর্যের পাহাড় গড়বে, আর অন্যজান না খেয়ে থাকবে এটা তো ইসলামের বিধান নয়। ধনীর ঐশ্বর্য-সম্পদে গরীবেরও হক রয়েছে। গরীবের হক ন্যায্য অধিকার বা হক আদার করার পর ধনী লোক তার ঐশ্বর্য ভোগ করবে সেজন্য ধনবানকে যাকাত বা উদ্বৃত্ত থেকে দান-খয়রাত করতে হবে। এক্ষেত্রে ঈদ-উল-ফিতরের দিন নামাবের পূর্বে ধনীদের পক্ষ থেকে দরিদ্র ও অভাবীদের প্রতি ফিত্রা-সাদকা প্রদানের আবশ্যকতা একদিকে আর্থ-সামাজিক গুরুত্বের স্বাক্ষর বহন করে। অপরদিকে অন্যদের সকলের প্রতি ঈদের আনন্দ উৎসবে সমান সুযোগ সৃষ্টির মহান ইসলামী দর্শনের বহিঃপ্রকাশ ঘটে।

ইসলাম বলে, সকলের তরে মোরা সবাই
সুখ-দুঃখ সম-ভাগ করে নেব সকলে ভাই
নাই অধিকার সঞ্চারের। ...
ঈদ-উল-ফিতর আনিয়াছে তাই নববিধান,

२८७. चाज्क, नृ. ३७% व ८०%।

২৪৭. वाज्कः नजन्न देननामः देननामी कविका, जन-त्मावाप्तक', शृ. १२।

ওগো সঞ্চয়ী, উদ্ধৃত যা করিবে দান ... বুক থালি করে আপনারে আজ দাও জাকাত, করে না হিসাবী, আজি হিসাবের অঙ্কপাত !<sup>২৪৮</sup>

বস্তুতঃ ঈদ-উল-ফিতর হচ্ছে আত্যোপলন্ধি, আত্মবিশ্লেষণের দিন। এ দিন প্রতিটি মুসলমান আত্মাহ তা'আলার সন্তুটি, দরা, ক্ষমা ও মুক্তিলাতের উদ্দেশ্যে পূর্ণ আত্মসমর্পণের মাধ্যমে সকলতা ও ব্যর্থতার বিশ্লেষণ করে থাকে। কেবল ঈদের ধর্মীর অভিজ্ঞতার প্রকাশে এ কবিতা নয়, বরং এর মৃখ্য আবেগ ইসলামের প্রাতৃত্ববাধ ও সাম্যের আদর্শ তবে বাঙালী মুসলমান সমাজের শ্রেষ্ঠ আনন্দ ঈদ উৎসবের এমন অনুপম চিত্র বাংলা সাহিত্যে বিরল, সত্যিই এটি বিশেষ উৎসব মুখর পরিবেশ সূজন করেছে;

পথে পথে আজ হাঁকিব, বন্ধু,
ঈদ মোবারক! আস্ সালাম!
ঠোঁটে ঠোঁটে আজ বিলাব শিরণী ফুল-কালাম! ২৪৯

কোরবানী

কবি নজরুল ইসলামের ইসলামী ঐতিহ্যবহ 'কোরবানী' কবিতাটি মোসলেম ভারত পত্রিকার ভাদ্র, ১৩২৭ সালে প্রকাশিত এবং অগ্নিবীণায় সংকলিত। 'কোরবানী' বা 'কুরবানী' আরবী 'কুরবান' শব্দের সঙ্গে ফারসী 'ই' যোগ করা হয়েছে। যার অর্থ উৎসর্গ করা বা ত্যাগ করা। যদ্বারা আল্লাহ রাব্বুল আলামীনের কাছে যাওয়া যার তাই হল 'কুরবান'। আর বিশ্ব মুসলিমের জন্য 'কোরবানী' ত্যাগের মহান উৎসব। 'কোরবানী' সাধারণ মানুব কর্তৃক স্বাভাবিক অনুষ্ঠান সর্বন্থ কোন বিষয় নয়। এটি উন্মতে মুসলিমার প্রতি আল্লাহ রাব্বুল আলামীনের এক বিশেষ নির্দেশ, যার ওভ সূচনা হরেছিল আল্লাহর আদেশে হ্যরত ইবরাহীম খলীল (আ.) তাঁর স্বচেয়ে প্রিয় একমাত্র পুত্র হ্যরত ইসমাঈল (আ.) কে বহতে আল্লাহর রাহে কোরবাদী দিয়ে ত্যাগের মহান পরীক্ষায় অবতীর্ণ হওয়ার যে দৃঢ় মানসিকতা দেখিয়েছিলেন সেখান থেকেই আল্লাহ পাক হ্যরত ইব্রাহীম (আ.) এর উপর খুশী হরে তদীয় পুত্র হ্যরত ইসমাঈল (আ.) এর পরিবর্তে পত কুরবানীর নিয়ম চালু করলেন। তাই বছরে একবার 'কোরবানী' সারা বিশ্বের মুসলমানদেরকে আল্লাহর পথে ত্যাগ তথা কোরবানীর মানসিকতা সৃষ্টিতে দারুণভাবে উৎসাহিত করে। তাছাড়া প্রত্যেক সামর্থবান মুসলিমের জন্য কোরবানী করা ওয়াজিব। আজকাল সেই মহান দৃষ্টান্ত সমরণে কোরবানীর ঈদ কিন্তু নিতান্ত আনুষ্ঠানিকতার পরিণত হয়েছে। যে পত কোরবানী দেওয়া হয় তার মাংস ভক্ষণই আজকের দিনে উৎসবের প্রধান লক্ষ্য হয়ে গেছে। নজরুণ ইস্লাম তাঁর 'কোর্বানী' শীর্বক কবিতায় ছয় মাত্রায় চালে মাত্রাবৃত্ত ছন্দে মুসলমানদের ত্যাগের প্রকৃত তাৎপর্য তুলে ধরতে সচেষ্ট হয়েছেন। কবির ভাষায়:

> ওরে হত্যা নর আজ 'সত্য-গ্রহ' শক্তির উদ্বোধন দুর্বল! ভীরু: চুপ রহো, ওহো খাম্খা কুদ্ধ মন। ধ্বনি ওঠে রণি' দূর বাণীর,-আজিকার এ খুন কোরবানীর! দুঘা-শির-ক্রম্-বাসীর শহীদের শির-সেরা আজি! রহমান কি রুল্র নন? ব্যস্। চুপ খামোশ রোদন্!<sup>২৫০</sup>

২৪৮. নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ. ৪৫৯।

২৪৯. আতক্ত, পৃ. ৪৬০।

২৫০. কাজী নজরুল ইসলাম, 'ফেরবাদী', 'অগ্নিবীণা', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৪৫।

কোরবানীর যবেহ করা জীবের রক্তের আদলে বিশ্বব্যাপী মুসলমানদের জাগরণের এক রক্তিম সদ্ধাবনাকে কবি নজরুল এক অভিনব দৃশ্যরূপময় চিত্রকল্পের সাহায্যে প্রত্যক্ষ করেছেন। তাই সমকালীন মুসলিম বিশ্বের নবজাগরণের প্রয়াসকে ইসলামের ইতিহাসের বীরশ্রেষ্ঠ শেরে খোদা খলীফা হযরত আলী (রা.) এর বিশ্বত্রাস তরবারী 'জুলফিকার' হাতে কল্পনা করা হয়েছে;

> চড়েছে খুন আজ খুনিয়ারার মুসলিমে সারা দুনিয়াটার। 'জুলফেকার' খুলবে তার দু'ধারী ধার শেরে-খোদার, রক্তে পৃত-বদন। খুনে আজফে রুধবো মন।<sup>২৫১</sup>

প্রকৃতপক্ষে 'কোরবানী' কবিতাটি হ্যরত ইব্রাহীন (আ.) এর অনর ত্যাগের তাৎপর্যময় মহিমা বর্ণনা মাত্র নয়, বরং তা সমকালীন বিশ্বের একটি রূপকও বটে। হ্যরত ইব্রাহীন (আ.) এর প্রতি পুত্রধন কোরবানীর আহ্বান এসেছিল আল্লাহ রাব্বুল আলামীনের কাছ থেকে সেই প্রাচীনকালে, আর আজ তারই রূপকে স্বাধীনতার জন্য শ্রেষ্ঠ সন্তানকে দান করার আহ্বান এসেছে দেশ মাতৃকার কাছ থেকে। সুতরাং 'কোরবানী' কবিতার হ্যরত ইব্রাহীম (আ.) এর পুত্র হ্যরত ইসমাঙ্গল (আ.) কে কোরবানীর পৌরাণিক কাহিনী একদিকে সমকালীন স্বাধীনতার স্পৃহাকে বেগবান করেছে অপরদিকে মুসলিম জাহানের নবজাগরণকে উজ্জীবিত করেছে। আর কোন কোন ক্ষেত্রে স্বদেশের ও মুসলিম বিশ্বের স্বাধীনতার আকাঞ্চা মিলেমিশে একাকার হয়ে গেছে। কবি বলেছেন:

মুসলিম রণ-ভদ্ধা সে,
থুন দেখে করে শদ্ধা কে?
উদ্ধারে অসি কদ্ধারে,
ওরে হৃদ্ধারে, ভাঙি গড়া ভীম কারা, লড়াবো-রণ-মরণ।
ঢালে বাজবে ঝন্-ঝনন্।
ওরে সত্য মুক্তি স্বাধীনতা দেবে এই সে খুন মোচন।<sup>২৫২</sup>

কবি নজকল ইসলাম দেখেছেন মুসলিম জাতি আজ তথু আচার-অনুষ্ঠানের মাঝেই ধর্মকে সীমাবদ্ধ করে ফেলেছে। কিন্তু ধর্মপ্রাণ কবি বিশ্বাস করেন যে, ধর্মের আনুষ্ঠানিকতার পরিবর্তে তার প্রকৃত মর্ম অনুধাবন করা এবং তার অনুসারী হওয়ার মধ্যে প্রকৃত ধর্মকে লাভ করা সম্ভব। অথচ মুসলিম জাতি আজ ধর্মের এই মহৎ এবং উদার তত্ত্বকে বিশ্মরিত হয়েছে এবং তারা তথু আচার-অনুষ্ঠানের মাঝেই ধর্মকে সীমাবদ্ধ করে ফেলেছে। তাই কোরবানীর মহান আত্মত্যাণের আদর্শ ভূলে তারা কেবল পশু কোরবানী নিয়ে ব্যন্ত।

'কোরবানী' কবিতার কবি কেবল মুসলিম ঐতিহ্যের কথাই বর্ণনা করেননি, বরং সমকালীন পরাধীন জাতি সুদিনের জন্য কোরবানীর মহান ত্যাগের মতো আত্মত্যাগের প্রয়োজনীয়তার কথাও উল্লেখ করেছেন এবং অতীতের ধর্মীয় রীতিকে বর্তমানের প্রেক্ষাপটে সংযুক্ত করেছেন। অতীতে যে জাতির গৌরব ছিল সর্বজনবিদিত সেই জাতি আজ পরাধীনতার শৃংখলে শৃংখলিত, নিরাশায় নিমজ্জিত। এই অবসাদক্রিষ্ট হতাশাগ্রস্ত জাতিকে পুনর্জাগরিত করার জন্য প্রয়োজন আঘাত এবং ত্যাগ। এই ত্যাগ তথু পশু ক্রেরবানীর মধ্যে সীমাবদ্ধ থাকলে চলবে না, স্বাধীনতার জন্য নিজের সর্বন্ধ, এমনকি প্রয়োজনে জীবন উৎসর্গ করতে হবে। এ উৎসর্গ হত্যা নয়, বরং নবজীবনের দিগন্ত উন্মোচন। আর এহেন উৎসর্গের মাধ্যমেই জাতির কলংক মোচন সন্তব। কবির ভাষায়:

ঐ খুনের খুঁটিতে কল্যাণ-কেতু, লক্ষ্য ঐ তোরণ,

২৫১. প্রাতক, পৃ. ৪৫; নজরুল ইসলাম: ইসলামী কবিতা, কোরবালী, পৃ. ৮১।

২৫২. নজরুলের কবিতাসমগ্র, পৃ. ৪০।

আজ আল্লার নামে জান কোরবানে ঈদের পৃত বোধন। ওরে হত্যানয় আজ 'সত্যগ্রহ' শক্তির উদ্বোধন।<sup>২৫৩</sup>

#### শহীদি ঈদ

১৩৩১ সালের শ্রাবণ মাসে (আগষ্ট, ১৯২৪ খ্রি.) প্রকাশিত ভাঙার গান' কাব্যমন্থে সংকলিত 'শহীদি ঈল' শীর্বক ইসলামী ঐতিহ্যমূলক কবিতার ঈলের এক নতুন তাৎপর্য উদযাটিত হয়েছে। কবির মতে, এ ঈল গতানুগতিক ঐশ্বর্যের অঞ্চলি চার না, চার প্রাণের কোরবানী। এই কোরবানী ছাড়া ইসলামের ইজ্জত যেমন রক্ষা পেতে পারে না, তেমনি বোধ হয় জাতির স্বাধীনতা আসতে পারে না। কবি নজরুল ইসলামের ধারণা এরপই। স্বাদেশিকতার রক্ত রঙিন স্বপ্নে ডুবে থেকে এর চেয়ে ঈলের মহত্ত্বের কোন তাৎপর্য কবি শুজৈ পাননি। কবির ভাষায়:

শহীদের ঈদ এসেছে আজ
শিরোপরি খুন-লোহিত তাজ ,
আল্লাহর রাহে চাহে সে ভিখ্
জিরারাব চেরে পিরার যে
আল্লাহর রাহে তাহারে দে,
চাহিনা কাঁকির মণি মানিক।

"শহীদি ঈদ" কবিতাটি আবেগের দিক থেকে 'কোরবানী' কবিতার সাথে সামঞ্জস্য রয়েছে।
প্রকৃত অর্থে কোরবানীর ঈদকেই নজরুল ইসলাম শহীদের ঈদ বলেছেন। তিনি উল্লেখ করেছেন যে,
কোরবানীর ঈদে প্রচলিত রীতি অনুসারে গরু, ছাগল, উট, দুদা কোরবানী দেওয়া হয়। এতে কারো
মনে এ ধারণা জন্মে যে, কোরবানীর পশু কোরবানীদাতাকে পুলসিরাত পার করে বেহেশ্তলোকে
পৌঁছে দেবে। "শহীদি ঈদ" কবিতাটিতে এহেন লোকবিশ্বাসকে তীব্রভাবে আক্রমণ করে কোরবানীর
প্রকৃত তাৎপর্য উদঘাটন করা হয়েছে;✓

চাহি না ক' গাজী দুখা উট,
কতটুকু দান ? ও দান ঝুট।
চাই কোরবানী, চাই-না দান।
রাখিতে ইজ্জত্ ইসলামের
শির চাই তোর, ভোর ছেলের,
দেবে কি? কে আছ মুসলমান ?

যে সকল ফাঁকিবাজ মুসলমান নামধারী লোক গরু-ছাগল কোরবানী দিয়ে সওয়াব বা পূণ্য লাভ করতে চায়, যায়া মনে করে যে, গরুর সাথে পুলসিয়াত পার হয়ে জারাতে চলে যায়ে তাদের পয়গয়য় হয়য়ত ইব্রাহীম (আ.) এর আত্মতাগের কথা স্মরণ করিয়ে দিয়ে নিজেদের সভানদের সভার সংখামে উৎসর্গ কয়ার জন্য কবি নজরুল ইসলাম উদাও কঠে আহ্বান জানান। হয়য়ত ইব্য়াহীম (আ.) একদা রাত্রিতে নিপ্রিত অবস্থায় আত্মাহ পাক কর্তৃক সপুযোগে আদিট হয়েছিলেন তাঁর সর্বাধিক প্রিয়য়য়রেক আত্মাহর য়াহে কোরবানী দানের জন্য। আজ প্রকাশ্য দিবালোকে দ্বীন ইসলামের দুর্গতি দৃশ্যমান, আত্মাহ রাজ্মল আলামীন তাঁর সভানদের পয়ীক্ষা নিচেছন। আর তাই ইসলামের তয়ে নিজেদের প্রিয়য়য় তথা জান-মাল এমনকি সভান-সভতি পর্যন্ত উৎসর্গ করতে উরুদ্ধ কয়ে কবি বলেছেন:

২৫৩. সজন্মল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৪৭।

২৫৪. কাজী নজরুল ইসলাম, 'শহীদি ঈদ', 'ভাঙ্গার গান', নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ. ১৭০।

२००. चाचक, मृ. ১१०-১१১।

ভূবে ইসলাম, আসে আঁধার ইব্রাহিমের মত আবার কোরবানী দাও প্রিয় বিভব! জবীহ্লাহ্" ছেলেরা হোক যাক সব কিছু-সত্য রোক! মা হাজেরা হোক মায়েয়া সব।<sup>২৫৬</sup>

কবি নজরুল ইসলামের মতে, মানুব বতদিন জীরু, দুর্বল, কাপুরুষ মেষসদৃশ হয়ে থাকবে, মাতৃত্বমি বতদিন পরাধীন থাকবে ততদিন আল্লাহ তা'আলার রাহে পত কোরবানী দেওয়া বিফল এজন্য যে, লোকেরা নিজেরাই তো পতর চেয়ে অধম। কোরবানীর মহান আত্মত্যালের দিনে মনের পতকে যবেহ করতে হবে তাহলে নকলেই বাচঁবে। কবি আরো বলেছেন যে, যারা পত যবেহ করে তারা তো কুসাই। আর যারা নিজেরাই কুসাই বা হত্যাকারী তাদের আবার কোরবানী কি? ঈদের আনন্দ-উৎসব হচ্ছে তাদের জন্য যারা বীরপুত্র, যারা শহাদ। সকল মুসলমান যেদিন আজাদ হতে পারবে, যেদিন বীন ইসলাম জুলুমমুক্ত হতে পারবে কেবল সেদিনই কোরবানী সার্থক হবে। পরিশেষে আল্লাহ তা'আলার নামে জালিম বা অত্যাচারীর বিনাশ সাধনের জন্য উদাও আহ্বান জানিয়ে কবি বলেন:

পশু কোরবানী দিস্ তখন
আজাদ মুক্ত হবি যকন
জুলুম-মুক্ত হবে রে দ্বীন।কোরবানীর আজ এই যে খুন্
শিখা হয়ে যেন জ্বালে আগুন,
জালিমের যেন রাখে না চিন্ ॥
আমিন্ রাক্ষিল আলামীন!
আমিন্ রাক্ষিল আলামীন!!

#### নোৎগ্রম

নজরুল ইসলামের কবিতায় মুসলমানদের ধর্মীয় চেতনা ও ইসলামী ঐতিহ্য ভাবররপে উপস্থিত। কারবালার মর্মান্তিক ট্রান্তেভি বিষয়ক তাঁর 'মোহররম' কবিতাটি এ ধারার এক উজ্জ্বল বাণীচিত্র। কাবের মুসলিম ঐতিহ্যের উপস্থাপনা অধিকতর সংবেদনশীল; সেই কারণেই অধিকতর আবেদনময় ও হালয়মাহী। এখানেও নজরুল ইসলাম কাব্যের বিষয়বন্ত রূপায়ণে ও আঙ্গিক বিনির্মাণে সর্বত্রই শক্তিমভার পরিচয় দিয়েছেন। 'মোহরয়ম' কবিতাটি ১৩২৭ সালের আশ্বিন সংখ্যা 'মোসলেম ভারত' পত্রিকার প্রকাশিত এবং অগ্নিবীণা' কাব্য়প্রছে সংকলিত হয়েছে। ইসলামের ইতিহাসে প্রথিত ৬১ হিজরী সালের ১০ ই মোহয়য়ম সংঘটিত কারবালার বিষাদান্ত কাহিনীকে উপজীব্য করে এই কবিতাটি রচিত। কোরাত নদীর পশ্চিম তীরে কারবালা নামক মরুয়য় স্থানে মহানবী হয়রত মুহাম্মদ (সা.) এর প্রাণপ্রিয় পৌত্র হয়রত আলী (রা.) ও খাতুনে জান্নাত বিবি ফাতিমা আম-মাহয়া (রা.) এর কনিষ্ঠ পুত্র হয়রত ইমাম হসাইন (রা.) সহ তাঁর পরিবায়ের সকল বয়স্ক ও অপ্রাপ্ত বয়স্ক নারী-পুরুষ শিত্ত সলস্যয়া একে একে বিশ্বাসঘাতক অত্যাচারী শাসক ইয়ায়ীদের সেনাবাহিনীর সাথে অন্যায় যুদ্ধে শাহাদাত বরণ করেন। এমনকি হয়রত ইমাম হসাইন (রা.) এর লাতুলপুত্ররা য়ুদ্ধে এবং শিতপুত্র তাঁর কোলেই শক্রর নিক্ষিপ্ত বিবাক্ত তীয়ের আঘাতে প্রাণ হয়ায়। পরিশেষে হয়রত ইমাম হসাইন (রা.) আহত আবস্থায় একাকীই শক্র সৈন্যবাহিনীর উপর বীয় বিক্রমে ঝাঁপিয়ে পড়েন এবং দুঃসাহসিকতার

২৫৬. কাজী নজরুল ইসলাম, 'শহীদি ঈদ', ভাঙ্গান গান', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ২৫৭।

২৫৭. আতক্ত, পৃ. ২৫৮; নজরুল ইসলাম: ইসলামী কবিতা, পৃ. ৮৭।

সাথে যুদ্ধ করে শহীদ হন। কারাবালার এ শোকাবহ বিয়োগান্ত কাহিনী মুসলিম সমাজকে যুগ যুগ ধরে শোকগাঁথা মর্সিরা সাহিত্য সৃষ্টিতে দারুণভাবে অনুদ্রাণিত করেছে। কবি নজরুল ইসলামের 'মোহর্রম' কবিতার কারবালার নিষ্ঠুর শোকাবহ ঘটনায় প্রকৃতির দৃশ্য ও ধ্বনি রূপময়তায় প্রকাশিত হয়েছে। কারবালার রুণাঙ্গনে বিধবাদের ক্রন্সন ধ্বনির রেশ ঘেন আজও শ্রুত হয়। আর ঘাতক সীমারের ছোরাতে ইমাম হুসাইন (রা.) এর অশ্রুর আভাস একটি সার্থক চিত্রকল্পে অন্ধিত হয়েছে;

কাঁদে কোন ক্রন্দসী কারবালা ফোরাতে,
সে কাঁদনে আঁসু আনে সীমারেরও ছোরাতে!
ক্রন্ত মাতম ওঠে দুনিয়া-দামেশ্কে"জরনালে পরালো এ খুনিয়ারা বেশ কে?"
"হার হার হোসেনা" ওঠে রোল ঝঞঝায়,
তলওয়ার কেঁপে ওঠে এজিদেরো পাঞ্জায়'!
উন্মাদ দুল দুল ছুটে ফেরে মদিনায়,
আলি-জাদা হোসেনের দেখা হেথা বদি পায়!
২৫৮

উপরোক্ত চরণগুলোতে স্থানবাচক ও নামবাচক বিশেব্য ব্যবহারের কৌশলে কারবালা প্রান্তরের শোকাবহ নিষ্ঠুর বটনার ঐতিহাসিকতাকে চিত্রিত করা হয়েছে। এখানে সামেশৃক, মদিনা প্রভৃতি আরবীয় স্থান এবং জয়নাল, এজিদ, আলি-জাদা হোসেন প্রভৃতি নামের সাথে হোসেনের দ্রুতসামী অধ্ব দুলদুল'- এর উল্লেখ মুহুর্তে জামাদের কারবালার বটনার সঙ্গে জড়িত বিভিন্ন চরিত্রের সাথে পরিচয় করিয়ে দিয়ে সুদূর অতীত ঘটনাস্থলে নিয়ে যায়। অনন্তর দামেশ্করূপ দুনিয়ায় রুল্র মাতম্ এবং 'হায় হায় হোসেনা' ধ্বনির মাধ্যমে শোক ও বেদনা-বিবাদের যে প্রকাশ অতীত থেকে বর্তমান অবধি প্রসারিত তার সঙ্গে আমাদের সম্পৃত করে তোলে। মোহর্রম মাসের ১০ তারিখে 'হায় হাসান' ও 'হায় হোসেন' প্রভৃতি ধ্বনি সন্থলিত যে শোক শোভাষাত্রা বের হয় এর মধ্য দিয়ে যেমনি অতীতের শোকাবহতা বর্তমান রূপ পরিপ্রহ করে। নজরুল ইসলামের 'মোহর্রম' কবিতায় ও তেমনি ইতিহাস ঐতিহায় বর্তমানতা শুঁজে পাওয়া যায়।

ঐতিহাসিক কারবালার ঘটনা বিবাদান্ত হওরার অন্যতম আরেকটি কারণ তপ্ত মরুভূমির বালুকা প্রান্তরে শক্র সৈন্যবাহিনী পরিবেষ্টিত হযরত ইমাম হুসাইন (রা.) এর শিবিরে পানির অভাব, শক্রবেষ্টিত ইউফ্রেটিস বা কোরাত নদীর পানি শক্রপক্ষের নিক্ষিপ্ত বিষাক্ত তীরের আঘাতে নিবিদ্ধ। প্রথব আরব মরুমর স্থানে হযরত ইমাম হুসাইন (রা.) এর শিবির পানির অভাবে তৃষ্ণার জ্বালা-যন্ত্রণায় মর্মান্তিক দৃশ্যাবলীর অবতারণা ঘটেছিল নজরুল ইসলামের কবিতায় তার চিত্র পুঞ্খানুপুঞ্জরূপে অংকিত হয়েছে। কবির ভাবায়:

গড়াগড়ি দিরে ফাঁলে ফচি মেরে ফাতিমা,
"আন্দা গো, পানি দাও, ফেটে গেল ছাতি, মা! "
নিয়ে তৃষা সাহারার দুনিরার হাহাকার,
কারবালা-প্রান্তরে ফাঁলে বাছা আহা কার!<sup>২৫৯</sup>

কারবালা প্রান্তরে জ্বলন্ত সূর্যের দীচে তপ্ত মরুভূমিতে ক্ষুধা-তৃক্ষা কাতর নর-নারী, শিশুদের অসহায় ক্রন্দনরোল বর্গনার নজরুল ইসলাম অব্যর্থ উপমার সাহায্যে স্পর্শকাতর দৃশ্যাবলীর একটি অভিনব চিত্রকল্প ব্যবহার করেছেন এমনভাবে যে, সমন্ত কারবালা যেন একটা জ্বলন্ত অগ্নিকুভ। কারবালা মরু প্রান্তরের বিবরণ দিতে গিয়ে কবি যেন জাহান্নামের নরকাগ্নি বা দোজখের চিত্র অংকন করেছেন;

২৫৮. কাজী নজরুল ইসলাম, 'মোহর্ত্তম', 'অগ্নিবীণা', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পু. ৪৮।

২৫৯. প্রাত্তক, পৃ. ৪৮; নজরুল ইসলাম : ইসলামী কবিতা, 'মোহর্রম', পৃ. ৫২।

কলিজা কাবাব-সম ভূনে মরু-রোন্ধুর,
খাঁ খাঁ করে কারবালা, নাই পানি খর্জুর!
মা'র স্তনে দুধ নাই, বাচচারা তড়পায়,
জিভ চূবে' কচি জান থাকে কিরে ধড়টার?
দাউ দাউ জ্বলে শিরে কারবালা-ভাকর,
কাঁদে বানু- "পানি দাও, মরে জাদু আস্গর!"

'মোহর্রম' শীর্ষক কবিতার নজরুল ইসলাম কারবালার মর্মান্তিক ও বিবালাভ ঘটনাকে অত্যন্ত দক্ষতার সাথে জীবন্তরূপে উপস্থাপন করেছেন। কবির বর্ণনার কারবালার কাহিনী শুধু বেদনা-বিবাদ, বা ক্রন্দনের নর, এই ঘটনা শৌর্য ও বীর্ষের, এহেন দৃশ্যাবলী ইসলামের ইতিহাসের এক বিশেব যুগ সিক্ষিণের অত্যন্ত তাৎপর্যময় কাহিনী। কারবালা প্রান্তরের অসম যুদ্ধে হ্যরত ইমাম হুসাইন (রা.) চরম ধৈর্য, অসীম বীরত্ব ও আত্মত্যাগের এক অতি উজ্জ্বল মহিমা প্রতিষ্ঠা করেন, যা যুগ যুগ ধরে মুসলমানদের অনুপ্রেরণা যুগিরেছে। শেরেখোদা হ্যরত আলী তনর হ্যরত ইমাম হুসাইন (রা.) এর সেই বলিষ্ঠ চিত্ররূপ নজরুল ইসলামের কবিতার চরণগুলোতে ভান্তর হয়ে উঠেছে:

ত্রিম দ্রিম বাজে ঘন দুন্দুভি দামামা, হাঁকে বীর "শির দেগা, নেহি দেগা আমামা!"... হাইদরী হাঁক হাকি" দুলদুল্ আসওয়ার শমশের চম্কায় দুশমনে আসবার। খসে পড়ে হাত হ'তে শক্রর তরবার, ভাসে চোথে কিয়ামতে আল্লার দরবার।<sup>২৬১</sup>

নজরুল ইসলানের 'নোহর্রম' কবিতাটি ওধু কারবালার করুণ কাহিনীর বৃত্তান্ত নয়, কারবালার ঘটনার তাৎপর্য কবি বর্তমানে আরোপ করেছেন। মোহর্রম মাসের ১০ তারিখে কারবালা স্মরণে 'হায় হোসেনা ওয়া হোসেনা' ক্রন্সন রোল যে অনুরণিত হয়ে ওঠে কবি নজরুল ইসলাম তার অর্থহীনতা প্রকাশ করে বর্তমানে মোহররমের তাৎপর্য তুলে ধরেছেন। তাই কবির দৃষ্টিতে মোহররমের শিক্ষা 'ত্যাগ চাই, মর্সিয়া, ক্রন্সন চাহিনা'। আর সেই আলোকেই তিনি কবিতার মাধ্যমে বিশ্ব মুসলিম নবজাগরণের চিত্র প্রত্যক্ষ করতে চেয়েছেন। কবির ভাবায়:

কত মোহররম এলো, গেল চ'লে বহু কালতুলিনি গো আজো সেই শহীদের লোহ লাল!
মুসলিম তোরা আজ 'জয়নাল আবেদীন',
'ওয়া হোসেনা-ওয়া হোসেনা' কেদৈ তাই যাবে দিন!
ফিরে এলো আজ সেই মোহররম মাহিনা,ত্যাগ চাই , মার্সিয়া ক্রন্সন চাহিনা।
বি

প্রথম বিশ্বযুদ্ধোত্তর মুসলিম জাহানে জাগরণের যে অভ্তপূর্ব সাড়া জেগেছিল 'মোহররম' কবিতার সে প্রেক্ষাপটে অতীতের মহিমা বর্তমানকে তেজোন্দীপ্ত করার জন্য আরোপিত। কবি সাধারণতঃ অতীতের মহিমা প্রচারের জন্যেই অতীতকে স্মরণ করেন না বরং বর্তমানকে সমৃদ্ধ করার জন্যেই অতীত ইতিহাসকে ব্যবহার করেন। তাই ইসলামী ঐতিহ্য বিষয়ক 'মোহররম' কবিতাটির ঐতিহাসিক অথবা ধর্মীর মূল্য যেমন রয়েছে, তেমনিভাবে নবজাগরণের চেতনা বা উদ্দীপনাও আছে। যেমন- কবিতাটির উপসংহারে কবির আবাহন ও সংকল্প প্রকাশ পেরেছে;

২৬০. কাজী নজরুল ইসলাম, 'মোহর্রম', 'অগ্নিবীণা', নজরুলের কবিভাসক্ষা, পৃ.৪৩।

২৬১. প্রাতক্ত, পৃ. ৪৩; নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৪৯।

২৬২. কাজী নজরুল ইসলাম, 'মোহর্রম', অগ্নিবীণা', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৫০।

জাগো ওঠো মুসলিম, হাঁকো হারদারী হাঁক,
শহীদের দিনে সব লালে-লাল হয়ে যাক।...
হাসানের মত পিব পিয়ালা সে জহরের,
হোসেনের মত নিব বুকে ছুরি কহরের;
আসগর সম দিব বাচ্চারে কোরবান,
জালিমের দাদ নেবা, দেব আজ গোর জান।...
মোহররম! কারবালা। কাঁলে "হায় হোসে না!"।
দেখো মরু সূর্য্য এ খুন যেন শোবে না!<sup>১৬০</sup>

মোহররম ও কারবালার বেদনা-বিষাদময় করুণ কাহিনী নিয়ে নজরুল ইসলাম একাধিক কবিতা ও গান রচনা করেছেন স্বাতে কারবালার শোক বিহবল ঘটনা কবির মনের গভীরে যে কি কি বিরাট আবেগ-অনুভূতি প্রবণতা রেখাপাত করে তার অনন্য বহিঃপ্রকাশ ঘটেছে নিঃসন্দেহে। কবির ভাবার:

> ওরে বাঙলার মুসলিম তোরা কাঁদ। এনেছে এজিদী বিষেব পুনঃ মোহররমের চাঁদ এক ধর্ম ও এক জাতি তবু ক্ষুধিত সকলেশে তথ্তের লোভে এসেছে এজিদ কমবখতের বেশে।

এবার মোহররম ও কারবালা বিবয়ক নজরুল ইসলামের কয়েকটি ইসলামী গজল গানের মর্মন্পর্শী চরণের কয়েকটি উদ্ধৃতি দেয়া হলো;

> মোহররমের চাঁদ এল ঐ কাঁদাতে কের দুনিয়ার ওয়া হোসেনা, ওয়া হোসেনা তারি মাত্ম শোনা যার। কাঁদিরা জরনাল আবেদীন বেহোঁশ হল কারবালায় বেহেশতে লুটিয়া কাঁদে আলী ও মা ফাতেমায়।

অথবা,

থাতুনে জানুত ফাতেমা জননী
বিশ্ব-দুলালী নবী-নন্দিনী
মদিনা-বাসিনী পাপ-তাপ-নাশিনী
উন্মত-তারিণী আনন্দিনী ।...
হাসান-হোসেন তব উন্মত তরে, মাণো
কারবালা প্রান্তরে দিল বলিদান ॥<sup>২৬৬</sup>
অথবা,

ওগো মা- ফাতেমা ছুটে আয়, তোর দুলালের বুকে হানে ছুরি। দীনের শেষে বাতি নিভিয়া যায় মাগো বুকি আঁধার হলো মদিনা-পুরী ॥<sup>২৬৭</sup>

২৬৩. প্রাতক, পৃ. ৫০; নজরুল ইসলাম: ইসলামী কবিতা, মোহর্রম, পৃ. ৫৪।

২৬৪. কাজী নজরুল ইসলাম', 'মোহরুরুম', শেষ সওগাত, নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ. ৮১৭।

২৬৫. কাজী নজরুল ইসলাম, 'জুদাফিকার', নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ২০৭।

২৬৬. আবদুল মুকীত চৌধুরী সম্পাদিত, নজরুল ইসলাম: ইসলামী গান, 'জাগরণ', পু. ১১১।

२७१. याचक, पृ. ১১৫।

অথবা, ফোরাতে পানিতে নেমে ফাতেমা দুলাল কাঁদে অঝোর নয়নে রে। দু'হাতে তুলিয়া পানি, ফেলিয়া দিলেন অম্নি পড়িল কি মনে রে।<sup>২৬৮</sup>

সুহ-উম্মেদ { পূৰ্বালা }

কবি নজরুল ইসলাম হুগলীতে অবস্থানকালে ১৩৩১ বলান্দের অগ্নহারণ মাসে 'সুব্হ- উন্দেদ' বা 'পূর্বাশা' শীর্ষক একটি সুদীর্ঘ ইসলামী ঐতিহ্যপূর্ণ কবিতা রচনা করেন। এটি দ্বিমাসিক 'সাম্যবাদী' প্রিকার কার্তিক সংখ্যার প্রথম প্রকাশিত হয় এবং পরে জিঞ্জীর' কাব্যগ্রন্থে সংকলিত হয়।'সুব্হ-উন্দেদ'(পূর্বাশা) কবিতায় মধ্যপ্রাচ্যের বিভিন্ন রাষ্ট্রশক্তি তথা সমসাময়িক মুসলিম বিশ্বে নবজাগরণের যে সাড়া পড়েছিল তার বাস্তব চিত্র অংকিত হয়েছে। সেই সাথে তুলনামূলকভাবে ভারতীয় মুসলমানদের নির্জীবতার বেদনার বহিঃপ্রকাশ ঘটেছে। কবিতাটিতে ইসলামের এহেন বিপ্রবাত্মক নবজাগরণকে কতিপয় উপমা-উৎপ্রেক্ষা এবং চিত্রকল্পের দ্বারা রূপায়িত করা হয়েছে। প্রথম বিশ্বযুদ্ধান্তর ইসলামের নবজাগরণকে সর্বনাশের অব্যবহিত পর পৌবমাসের, মন্বভরের পর ধরনীর ধন-ধান্যে প্রাচুর্বের ও ভূখায়ীর রোজব্রত পালনের রমজান শেষে ঈদের নওরোজের সাথে তুল্যরূপে বর্ণিত হয়েছে এবং ইসলামের ইতিহাসের উন্মেবকাল থেকেও চিত্রকল্প গৃহীত হয়েছে। কবির ভাষারঃ

হিজরত করে হজরত কিরে

এল এ মেদিনী-মদিনা কের?

নতুন করিয়া হিজরী গণনা

হবে কি আবার মুসলিমের?

মাজার ফাড়িরা উঠিল হাজার

জিন্দান-ভাঙা জিন্দ বীর!

গারত হইল করদ হোসেন,

উঁচু হইল পুনঃ শির নবীর!

মুসলিম বিশ্বে ইসলামের নবজাগরণের চিত্র অংকন করতে যেরে কবি নজরুল ইসলাম সে সকল দৃশ্যবালীর কল্পনা করছেন তা অতীত ইতিহাসের গৌরবময়তা ও ভবিষ্যতের উজ্জ্বল সম্ভাবনায় দেদীপ্যমান। দ্বীন ইসলামের এই ঔজ্জ্বল্যে কবি বর্তমানকে অত্যন্ত মহিমান্বিত করে ফুটিয়ে তুলেছেন। 'সুব্হ-উদ্মেদ' কবিতায় অত্যন্ত নিপুণতার সাথে আরব মরুভূমি থেকে দ্বীন ইসলামের আধ্যাত্মিক মহিমা প্রচারের ধ্বনিময়তার চিত্রাংকন করা হয়েছে;

আরব আবার হ'ল আরান্তা,
বান্দারা যত পড়ে লরুদ।
পড়ে ওকরানা 'আরবা রেকাত'
আরাফাতে যত স্বর্গ-নৃত।
যোবিল ওহুল, "আল্লা আহাদ"!
ফুকারে তূর্য্য তুর পাহাড়।
মন্ত্রে বিশ্ব রক্রে রক্রে
মন্ত্র আল্লাহু আফবার।
২৭০

২৬৮. আতক, পু. ১১৪।

২৬৯. কাজী নজরুল ইসলাম, 'সুবৃহ-উন্মেল', 'জিঞ্জীর', নজরুলের কবিতা সমগ্র, পু. ৪৪১-৪৪২।

বিংশ শতকের প্রথমার্ধে মুসলিম অধ্যুষিত দেশগুলোর স্বাধীনতা সংগ্রাম ও নজরুল ইসলামের উদ্দীপনার সার্থক রূপায়ণ 'সুব্হ-উন্মেদ'। প্রকৃতপক্ষে কবির কাছে মুসলমানদের এ জাগরণ ইসলামের নবীন মুয়াজ্জিন হবরত বেলাল (রা.) প্রভাতী আজানের উৎপ্রেক্ষায় বিমূর্ত হয়ে উঠেছে। অনন্তর তিনি পৃথিবীর বিভিন্ন ভৌগলিক ও রাষ্ট্রীয় অবস্থানে মুসলিম জাগরণকে অত্যন্ত গুরুত্বের সাথে পর্যবেক্ষণ করেছেন। মধ্যপ্রাচ্যে তুরুক্ষের মুসলমানদের নবজাগরণ তথা নব্য তুর্কী' বা তরুণ তুর্কী' (Yong Turks ) নামক দলের উত্থান রণাঙ্গনের বীর শহীদের তাজা রক্ত আর বিপ্লবের রক্তিম আভা হয়ে এক অভিনব চিত্রকল্পে ইসলামের কবিতায় উল্লিখিত হয়েছে;

জেগেছে তখন তরুণ তুরান গোর চিরে মন আঙ্গোরার। থ্রীসের গরুরী গারত করিরা বোঁও বোঁও তলোরার বোরার। রংরেজ বেন শমশের মত লাল ফেজ শিরে তুর্কিসের। লালে লাল করে কৃষ্ণ সাগর রক্ত-প্রবাল চূর্ণি ফের।

ইসলামী রাষ্ট্র হিসেবে বিরাদ মূলুক ইরানের সহসা জাগরণের চিত্র অংকদ করতে যেয়ে কবি
নজকল ইসলাম কারসী সাহিত্য ও প্রাচীন ইতিকথার ঐতিহ্যকে ধারণ করেছেন। যেমন- লায়লী-মজনু,
শিরী-করহাদ, পেশ্তা-আপেল, আনার-আঙ্গুর, সাকী-শরাব, দীওয়াদ-ই-হাফিজ, নার্গিস-লালা,
ফেরসৌসীর শাহনামার সোহরাব-ক্রন্তমের যোদ্ধার সাজে সজ্জিত হওয়ার কল্পনারপ্রকে কবি নির্দ্বিধায়
অবলম্বন করে চিত্রকল্প তৈরী করেছেন;

বিরান মুপুক ইরানও সহসা
জাগিয়াছে দেবি ত্যজিয়া নিদ।
মাতকের বাহু ছাড়ায়ে আশিক
কসম করিছে হবে শহীদ!
লায়লির প্রেমে মজ্মুন আজি
লা-এলা"র তরে ধরেছে তেগ।
শিরীণ শিরীরে ভুলে ফরহাদ
সায়া ইসলাম পরে আশেক।
২৭২

কবি ইরানের এ নবজাগরণকে 'নৌ-ক্লন্তম' আর শ্বেত ঔপনিবেশিক পরাশক্তিকে 'সফেদ দানব' এর প্রতীকরপে উল্লেখ করেছেন। যেমনিভাবে তিনি স্পেনের বিক্লন্ধে মরক্ষোর মরণপণ সংখামে রীফ সর্লার গাজী আব্দুল করীমের বীরত্বগাঁথায় বিমুধ্ধ হয়ে তাঁকে 'দ্বিতীয় কামাল' রূপে আখ্যায়িত করেছেন। সেইসাথে নজকল ইসলাম 'সুব্হ-উন্মেদ' কবিতায় তক্রণ তুরান, বিরান ইরান, মরা মরক্ষোর মত মেবসম জাতিগুলোর পুনর্জাগরণকে নীল দরিয়ার যন জোয়ারের চিত্রকল্পে প্রত্যক্ষ করেছেন। কবির ভাবায়:

নীল দরিয়ায় জেগেছে জোয়ার 'মুসা'র উবার টুটেছে যুম।

২৭o. শজরুল রচনাবলী, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৫১-১৫২।

২৭১. প্রাতক, পৃ. ১৫২।

২৭২. নজরুল ইসলাম : ইসলামী কবিতা, 'সুবৃহ উদ্দেদ' (পূর্বাশা), পু. ১০৩।

অভিশাপ আসা' গর্জিয়া আসে থাসিবে যব্ত্রী-যালু-জুলুম। ফেরাউন আজও মরেনি ভূবিয়া ? দেরী নাই চর ডুবিবে কাল। জালিম-রাজার প্রাসাদে প্রাসাদে জুলেহে খোলার লাল মশাল। ২৭০

বন্ততঃ ভারতীয় মুসলমানদের পরাধীনতা কবি-চিন্তকে দারুণভাবে ব্যখিত করেছে। অত্যন্ত দুঃখ-বেদনার সাথে তিনি লক্ষ্য করেছেন যে, বিশ্বব্যাপী তাদের দ্বিজ্ঞাতি নবজাগরণের উন্দীপনায় উন্দীপ্ত; কাবুলও নতুন দীক্ষা নিয়েছে, আফগান দেশেও বুলবুলের মধুর গান শোনা যাচছে। পামীর ছেড়ে আমীর পথের ধূলায় মণি খুঁজছেন। দিকে দিকে ইসলামের লাল মশাল প্রজ্ঞালিত হয়ে উঠেছে। কিন্তু এমতাবস্থায় কবির স্বদেশবাসী সাত কোটি ভারতবর্ষীয় মুসলমান নির্জীব নিশপ্রাণ, যুমন্ত, পরাধীনতার গ্রানিতে নিমজ্জিত। তাদের নিক্রিয় ও সুপ্ত অবস্থাকে প্রত্যক্ষ করেই কবি তাদের মেবের সঙ্গে তুলনা করে 'সুব্হ-উন্দেদ' কবিতার উপসংহারে স্বজ্ঞাতির নিত্রা ভঙ্গের জন্য আল্লাহ তা'আলার কাছে প্রার্থনা করে বলেছেন:

কসাই-খানার সাত কোটি মেব
ইহাদের শুধু নাই কি ব্রাণ?
মার খেয়ে খেয়ে মরিয়া হইয়া
উঠিতে এদের নাই কি প্রাণ?
জেগেছে আরব ইরান তুরান
মরক্ষো আফগান মেসের।
এয় খোদা! এই জাগরণ-রোলে
এ মেবের দেশও জাগাও ফের!<sup>২৭৪</sup>

আলোচ্য 'সুব্হ-উন্মেল' (পূর্বাশা) কবিতাটিতে নজরুল ইসলামের সমকালীন রাজনৈতিক ইতিহাস সচেতনতার পরিচয় লাভ করা যায়। মধ্যপ্রাচ্যের বা মুসলিম বিশ্বের জাগরণের চিত্র অংকনের মাধ্যমে অদেশে জাতির মধ্যে অনুপ্রেরণা সৃষ্টি ও উন্দীপনা সঞ্চার করা ছিল মুখ্য উদ্দেশ্য। কেননা তংকালীন ভারতীয় মুসলমানরা ঐতিহ্যগতভাবে অনুপ্রেরণা লাভের জন্য মধ্যপ্রাচ্যের মুখাপেক্ষী থাকার দরুণ কবি মধ্যপ্রাচ্যের বিভিন্ন আরব দেশ ও রাষ্ট্রের নবজাগরণের কাহিনী উল্লেখ করে মনে-প্রাণে ভারতবর্বের পরাধীন মুসলমানদের জাগরণের মত্রে উজ্জীবিত হওয়া কামনা করেছেন।

### রণ-ভেরী

নজরুল ইসলামের 'রণভেরী' কবিতাটিও মুসলিম জাতির আবেগ-উদ্দীপনার উপর ভিত্তি করে রচিত। যদিও কবিতাটি মূলতঃ গ্রীসের বিরুদ্ধে অন্যোরা-তুর্ক সরকার যে যুদ্ধ চালাচ্ছিলেন, সেই লড়াইতে তুর্কীবীর মোন্তব্য কামাল পাশা আতাতুর্ক (১৮৮১-১৯৩৮ খ্রি.) এর সাহায্যার্যে ভারতবর্ষ থেকে দশ হাজার স্বেছানেবক সৈনিক প্রেরণের প্রভাব উপলক্ষে লিখিত। তথাপি এ কবিতার মূল আবেগ ভীরুতা ও নির্জীবতাকে পরিত্যাগ করে পৌরুষদীপ্ত বলিষ্ঠ হয়ে ওঠা এবং স্বাধীনতার আবাহন। তাই 'রণ-ভেরী' কবিতার শুরুতেই কবির আক্ষেপ প্রকাশ পেরেছে;

ওরে আর! ঐ মহা-সিম্বুর পার হ'তে ঘন রণ-ভেরী শোনা যার-

২৭৩. আতক্ত, পৃ. ১০৪-১০৫; নজরুল রচনাবলী, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৫৪।

২৭৪. কাজী নজরুল ইসলাম, 'সুব্হ-উন্দেন', জিঞ্জীর', নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ.৪৪৫।

### ওরে আয়! ঐ ইসলাম ভূবে যায়!<sup>২৭৫</sup>

এই কবিতাটিতে কবি মুসলিম সমাজের বর্তমান দৈন্যদশা, কাপুরুষতা ও ব্যর্থতার প্রতি দৃষ্টি আকর্ষণ করে তাদেরকে বিষাণ বাজিয়ে নিশান ওড়িয়ে শমশের হাতে নিয়ে হৃদ্ধার দিয়ে শদ্ধাহরণ অভয়মত্রে উদ্বৃদ্ধ হতে বলেছেন। ইসলামের ত্যাগ, শৌর্য-বীর্য ও আধ্যাত্ম মূল্যবাধের আলোকে সমকালীন মুসলিম জাতিকে 'ঝণ-নন-নন-রণ-ঝম-ঝন-ঝঞ্ঝনা' ভনিয়ে নতুন কয়ে সঞ্জীবিত হওয়ায় জন্য উপাত্ত আহ্বান জানিয়েছেন;

কর কোরবান আজ তোর জান্ দিল্ আল্লার নামে ভাই।
ঐ দীন্ দীন- রব আহব বিপুল বসুমতী ব্যোম ছার।
শোর- গর্জন
করি তর্জন

হাঁকে, 'বৰ্জন নয় অৰ্জন' আজ, শির তোর চায় মা'য়!!<sup>২৭৬</sup>

নজরুল ইসলাম যে বিদ্রোহী হয়েও ধর্মীর ঐতিহ্য ও মূল্যবোধে আস্থাবান, এ কবিতাটিতে বেমন তার প্রমাণ মেলে তেমনি কবি যে পুরাতন ঐতিহ্যকে নবমূল্যে উদ্ধাসিত কতে সমানভাবে উৎসুক তাও সুস্পষ্টভাবে প্রকাশ পায়। তাই কবি সত্য-ন্যায়ের সৈনিক হিসেবে রণসাজে সজ্জিত হওয়ায় জন্য মুসলমানদের দামামা বাজিয়ে আমামা বেধে হাতিয়ায় পাঞ্জায় নিয়ে পৌরুষের জয়গানে মুখর হয়ে পড়েছেন;

মোরা রণ চাই রণ চাই,
তবে বাজহ দামামা, বাঁধহ আমামা, হাতিয়ার পাঞ্চার।
মোরা সত্য-ন্যায়ের সৈনিক, খুন-গৈরিক বাস গা'য়
তরে আয়।
ঐ কভু কভু বাজে রণ-বাজা, সাজ সাজ রণ-সজ্জায়।
১৭

#### উমর ফারুক

ইসলানের দ্বিতীর খলীকা হযরত উনর কারুক (রা.) (৫৮৬-৬৪৪ খ্রি.) মুসলিন বিশ্বের ইতিহাসে গৌরবোজ্বল অধ্যারের সূচনা করেন। বহুমুখী প্রতিভাসম্পন্ন এবং অসাধারণ গুণাবলীর আধার খলীকা হযরত উনর (রা.) একাধারে পৃথিবীর অন্যতন শ্রেষ্ঠ বিজেতা, প্রথিতযশা প্রশাসক, প্রজাবৎসল ও ন্যার-পরারণ শাসক ছিলেন। ন্যার-অন্যার সত্য-মিথ্যাকে পৃথকভাবে চিহ্নিত করার মহন্তম যোগ্যতার জন্য রাস্পুরাহ (সা.) তাঁকে 'কারুক' খেতাবে আখ্যায়িত করেন। ইসলানের প্রথম খলীকা হযরত আবু বকর সিন্ধীক (রা.) (৫৭৩-৬৩৪ খ্রি.) ইত্তেকালে পূর্বেই চারিত্রিক দৃঢ়তা, ন্যার-নীতি, সাহস ও বিচক্ষণতার দরুণ হযরত উনর (রা.) কে খলীকা মনোনীত করে যান, এটি ইসলানের ইতিহাসে অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ ঘটনা। হযরত উনর (রা.) এর খিলাফতকালে (৬৩৪-৬৪৪ খ্রি.) শক্তিশালী পারস্য, রোমান সাম্রাজ্যসহ পবিত্র শহর জেরুজালেম পর্যন্ত সমগ্র শ্যালেন্টাইন, মেসোপটেমিরা, সিরিয় এবং দক্ষিণে আবিসিনিয়া ও পশ্চিমে লিবিয়া পর্যন্ত সমগ্র মিসর অঞ্চলে মুসলমানদের অধিকার বিভৃত হয়। পবিত্র কুরআন ও সুনাহভিত্তিক আরব অন্যান্য বিজিত অঞ্চলে শাসন ও সমাজ ব্যবস্থাকে ইসলামী ন্যার-নীতি ও সাম্যের আলর্শ প্রতিষ্ঠার মাধ্যমে পৃথিবীর বহু অধিকার এলাকার শান্তি ও সমৃদ্ধির স্বর্ণযুগ সৃষ্টির অন্যনায়ক রূপে তাঁর নাম চিরস্মিরণীয়।

২৭৫. কাজী নজরুল ইসলাম, 'রণভেরী', 'অগ্নিবীণা', নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ. ৩৪।

২৭৬. প্রাতক্ত, পৃ. ৩৪-৩৫।

২৭৭. নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৪০-৪১।

খলীকা হ্যরত উমর ফারুক (রা.) এর বলিষ্ঠ নেতৃত্বে ইসলামী শক্তি একে একে পারস্য, রোম ও খ্রিষ্টান পরাশক্তিসমূহকে ধরানারী এবং তদন্থলে ইসলামী শাসন ও সমাজব্যহা কারেম করে প্রমাণ করেন যে, ইসলামী ওধু একটি ধর্মমাত্র নয়, বরং একটি সমাজ ও রাষ্ট্রব্যবস্থা বটে, ইসলাম একটি জীবন পদ্ধতি। খলীকা হ্যরত উমর (রা.) বিশাল ইসলামী রাষ্ট্রের অধিপতি ছিলেন অথচ সরল ও অতি সাধারণ জীবনযাপন করেন। তিনি যতদিন খলীকা ছিলেন ততদিন ন্যারের মানদভকে কখনও অন্যারের দিকে পুঁকতে দেননি। ন্যার-প্রতিষ্ঠার জন্য তাঁর অসাধারণ নিষ্ঠা, সুবিচার ও ত্যাগের কাহিনী বিশ্বপ্রশংসিত। অতঃপর ইসলামের প্রতিষ্ঠা, প্রচারে এবং মুসলিম শাসনের উজ্জুল উদাহরণ সৃষ্টিতে তিনি অনন্য ভূমিকা পালন করেন। খলীকা হ্যরত উমর (রা.) কে মনুযাত্বের প্রতি গভীর শ্রদ্ধা প্রদর্শন করতে দেখে কবি নজরুল ইসলামের প্রতি অকৃত্রিম শ্রদ্ধা নিবেদন করে 'উমর ফারুক' শীর্ষক কবিতা রচনা করেছেন। ইসলামের শ্বিতীয় খলীকা হ্যরত উমর (রা.) এর খিলাকতকালে তাঁর নির্দেশে সর্বপ্রথম প্রকাশে আবান বা প্রার্থনার আহ্বান প্রচলিত হয় এবং তিনি মুসলমানদের সাথে কা'বাগৃহে সালাভ আদার করেন। তাই ১৩৩৪ বঙ্গানের ১৬ ই পৌষ রাত্রিকালে এশার নামাজে সমধুর সুর্ব্বনি নজরুল ইসলামের কবি-কল্পনার ইসলামের প্রারম্ভিক কালকে সদাজাগ্রত ও জীবজন্তমপে প্রতিভাত হয়। সুদূর মসজিদ থেকে তেসে আসা মুরাজ্ঞিনের কর্চের আযানের ধ্বনিতে নজরুল ইসলামের চেতনায় আমীরুল মু'মিনীন হ্যরত উমর কারুক (রা.) এর কথা স্মৃতিপটে জেগে ওঠে, তিনি রচনা করেন;

তিমির রাত্রি-"এশা"র আজান তনি দূর মসজিদে,
প্রিয়-হারা কার কান্নার মত এ-বুকে আসিয়া বিঁধে।
আমির উল-মু'মিনীন,
তোমার স্মৃতি যে আজানের ধ্বনি-জানেনা মুয়াজ্জিন!
তক্ষীর তনি শয্যা ছাড়িয়া চকিতে উঠিয়া বসি,
যাতায়নে চাই - উঠিয়াছে কিরে গগনে মক্লর শশী।
ও আজান ওকি পাপিয়ার ডাক, ও কি চকোরীর গান?
মুয়াজ্জিনের কঠে ওকি তোমারি সে আহ্বান?

রাস্পুরাহ (সা.) এর জীবনাদর্শ ব্যক্তিগত, সামাজিক ও রাষ্ট্রীর জীবনে বান্তব রূপদানকারী ধলীকা হ্যরত উমর (রা.) কবির দৃষ্টিতে একজন মহান সাধক পুরুষ ও আদর্শ মানব। তাই রাত্রিকালে এশার আজানের সুরধ্বনি স্বজনহারা ক্রন্সনের উপমায় 'আমীরুল মু'মিনীন' বা 'বিশ্বাসীদের নেতা' উপাধি প্রাপ্ত সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ মহানবী হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) এ দক্ষিণ হন্তরূপী খলীকা হ্যরত উমর কারুক (রা.) এর স্মৃতি এবং বর্তমানে তাঁর ন্যায়-নিষ্ঠা, আদর্শ ও দৃতৃতার অভাবে যেন অত্যন্ত প্রকট হয়ে পড়েছে। ফলশ্রুতিতে খলীকা হ্যরত উমর ফারুক (রা.) কে নজরুল ইসলাম কবি-কল্পনার পুনরাবির্ভাব কামনা করেছেন;

উমর ফারুক ! আখেরী নবীর ওগো দক্ষিণ-বাহ্! আহ্বান নয়-রূপ ধরে এস ! গ্রাসে অন্ধতা রাহ্। ইসলাম-রবি, জ্যোতি তার আজি দিনে দিনে বিমলিন! সত্যের আলো নিভিয়া জুলিছে জোনাকির আলো ক্ষীণ!<sup>২৭৯</sup>

হ্বরত উমর (রা.) এর খিলাফতকালে তাঁর ইসলামী শাসনব্যবস্থার উজ্জ্বল উদাহরণ তাঁর বলিষ্ঠ নেতৃত্বে মুসলিম সৈন্যবাহিনীর দিখিজয়ে অভিযান ও অসীম বীরত্গাঁথা কিংবদন্তিতে পরিণত হয়েছিল। অথচ প্রথম জীবনে ইসলামের বোরতর শক্রন্ধপী হ্বরত উমর (রা.) তরবারী হাতে মহান্বী হ্বরত মুহান্মন (সা.) এর জীবননাশের পরিকল্পনা নিয়ে বেরিয়ে আন্চর্বজনকভাবে পবিত্র কুরআনের

২৭৮. কাজী নজরুল ইসলাম , উমন্ন কারুক', 'জিঞ্জীর', নজরুলের কবিতা সম্ম, পৃ. ৪৭০।

২৭৯. याज्ज, পৃ. ৪৭০।

উঠেছিল রবি আমাদের নবী, সে মহা-সৌরলোকে, উমর একাকী তুমি পেরেছিলে সে আলো তোমার চোখে!<sup>২৮২</sup>

নজরুল ইসলাম তাঁর উমর ফারুক' কবিতায় হেরা পর্বতের গুহায় ধ্যানমগ্ন থাকাকালে রাস্লুল্লাহ (সা.) এর নবুওয়্যাত প্রাপ্তি এবং আলোক রশ্মির বন্যার চিত্রকল্পে বিশ্বময় সে অপরূপ নূরের জ্যোতির বিচ্ছুরণের প্রকৃতি বিষয়টি উল্লেখ করেছেন;

আরবে সেদিন ভাকিয়াছে বান, সেদিন ভূবন জুড়ি'
"হেরা" গুহা হতে ঠিকরিয়া ছুটে মহাজ্যোতি বিচ্ছুরি।
প্রতীক্ষমান-তাপসী ধরণী সেদিন গুদ্ধস্বাতা
উদান্ত খরে গাহিতে ছিল গো কোরানের সাম-গাথা!...
খোলার হাবিব এসেছে আজিকে হইয়া মানব মিতা,
পূণ্য-প্রভায় বলমল করে ধরা পাপ-শৃদ্ধিতা।

\*\*\*

প্রকৃতপক্ষে খলীকা হবরত উমর কারুক (রা.) ছিলেন একজন শ্রেষ্ঠ মানব। বিনি মানবতার সেবার নিজের জীবন নিঃশেষে বিলিয়ে দিতে পারেন তিনি তো মহামানবই বটে। নজরুল ইসলামও খলীকা উমর (রা.) কে একজন আদর্শ মানবরূপে দেখেছেন। কবির দৃষ্টিতে পয়গম্বর, নবী ও রাসূল মহান আল্লাহর দান, কিন্তু হবরত উমর (রা.) রেখেছেন মানুবের সম্মান। হবরত উমর (রা.) এর পরামর্শক্রমে খলীকা হবরত আবু বকর (রা.) এর খিলাকতকালে বিভিন্ন স্থানে ছড়িয়ে থাকা কুরআন মজীদের অংশগুলো একত্রে সাজিয়ে পূর্ণার্গ 'আল-কুরআন' গ্রন্থাকারে লিপিবদ্ধকরণ ও সংরক্ষণ করা হয়। সুতরাং হবরত উমর (রা.) পবিত্র কুরআনের বাণীকে সত্য রূপদান করেছেন। ইসলামের আদর্শকে পরিপূর্ণভাবে বান্তবায়িত করেছেন। খলীকা হবরত উমর (রা.) নবুওয়্যাত লাভ করেননি বা ওহীপ্রাপ্ত হননি, কিন্তু তাঁর চরিত্র ছিল 'রাসূলুল্লাহ (সা.) এর সবগুলো গুলে গুনান্থিত। তাই খলীকা হবরত উমর (রা.) এর মাধ্যমে মহানবী (সা.) এর বাণী হৃদয়ঙ্গম করে তাঁর প্রতি শ্রদ্ধাঞ্জলি নিবেদন করেছে কবি বলেছেন:

পয়গদ্বর নবী ও রাস্ল এঁরা তো খোলার দান!
তুমি রাখিয়াছ, হে অতি-মানুব, মানুবের সম্মান!
কোরান এনেছে সত্যের বাণী, সত্যে দিয়াছে প্রাণ,
তুমি রূপ-তব মাঝে সে সত্য হয়েছে অধিষ্ঠান।
ইসলাম দিল কি দান বেদনা-পীড়িত এ ধরনীরে,
কোন নব বাণী ভনাইতে খোলা পাঠাল শেষ নবীরে...
আজ বুঝি কেন বলিয়াছিলেন শেষ পয়গাদ্বর"মোর পরে যদি নবী হত কেউ, হত সে এক উমর!"
\*\*

খেজুর পাতার জীর্ণ কুটিরে ও ধূলির আসনে বসে যিনি পৃথিবীর শাসন করে গেছেন, সেই মহাপুরুবের মানব প্রেমের এক অনুপম দৃষ্টান্ত 'উমর ফারুক' কবিতাটি যেমন স্মরণীয় তেমনি সব শাসকের প্রেরণার উৎস। হযরত উমর (রা.) এর স্থান মানব জাতির বুকে, তিনি উর্ধ্বলোকের নন। তাই শাসক হয়েও তিনি মাটির মানুবের নিকটবর্তী ছিলেন। অপরাধীকে তিনি কখনো শান্তি না দিয়ে ক্ষমা করেননি। তিনি ছিলেন আইনের শাসক, সত্যের সাধক, তাঁর ভুলনাহীন মানব প্রেমের কোমল অনুভূতিতে বিশ্বজনের সক্ষম বেদনা মুহুর্তে বিদায় নেয়। তেমনি কঠোরতম ন্যায়-বিচার ও সাহসিকতা দেখলে বিশ্বের পরাক্রমশালী ব্যক্তির হৃদয়ও চমকে উঠে। কবির ভাষায়:

২৮২. নজরুল ইসলাম: ইসলামী কবিতা, 'উমর ফারুক', 'জিঞ্জীর', পৃ. ২৯৬।

२४७. याज्क, न. २५१।

২৮৪. কাজী নজরুল ইসনাম, 'উমর ফারুক', 'জিঞ্চীর', নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ. ৪৭৩।

#### Dhaka University Institutional Repository ৩৯৪

অর্ধ পৃথিবী শাসন করেছ ধূলার তথ্তে বসি'
খেজুর পাতার প্রাসাদ তোমার বারে বারে গেছে খসি'।
সাইমুম ঝড়ে পড়েছে কুটার, তুমি পড়নি ক' নুরে,
উর্ফের যারা পড়েছে তাহারা, তুমি ছিলে খাড়া হয়ে।...
সবারে উর্ফের তুলিয়া ধরিয়া তুমি ছিলে সব নীতে,
বুকে করে সবে বেড়া করি' পার, আগনি রহিলে লিছে।

'উমর ফারুক' কবিতার খলীকা হবরত উমর (রা.) এর জীবনের করেকটি বিশেষ ঘটনা বর্ণিত হয়েছে, যার মাধ্যমে কবি খলীকার সুমহান চরিত্রের মাহাত্যু উপস্থাপনের প্ররাস পেরেছেন। প্রসক্তমে উল্লেখ্য যে, হয়রত উমর (রা.) এর খিলাফতকালের প্রারন্তিক সময়ে প্যালেষ্টাইন বিজয়ী আরব সৈন্যবাহিনী পবিত্র নগরী জেরুজালেমের ব্রারপ্রান্তে উপস্থিত। ইত্যবসরে জেরুজালেমের ব্রিষ্টান ধর্মাবলন্ধী অধিপতি পেট্রেয়ার্ক কেবল মাত্র খলীকা উমর (রা.) এর কাছেই সন্ধিপত্র স্বাক্ষর করতে রাজী হলো। এ খবর খনে আমীরুল মুন্মিনীন প্রহরী বিহীন অবস্থার মাত্র একজন সাখী নিয়ে বিশাল সাহারা মরুভূমি গাড়ি দিয়ে জেরুজালেমের পথে বিরামহীন সকর শুরু করলেন। হয়রত উমর (রা.) যখন ভূত্যকে নিয়ে মরুপ্রভরের বালুকাময় পথে জেরুজালেম যাচ্ছিলেন তখন স্বয়ং খলীকা ও তাঁর ভূত্য পালা করে উল্লের পৃষ্ঠদেশে আরোহণ করছিলেন। অনভর জেরুজালেমে পৌছুনো অবস্থার ভূত্য ছিল উটের পিঠে আসীন আর মানবদরদী খলীকা হয়রত উমর (রা.) তখন উটের রিদি ধরে পদব্রজে নগরীর বারপ্রান্তে উপনীত। কবির ভাষায়:

জেরুজালেমের কিল্লা যথায় আছে অবরোধ করি',
বীর মুসলিম সেনাদল তব বহু দিন মাস ধরি।
দুর্গের দ্বার খুলিবে তাহারা, বলেছে শক্রু শেষেউমর যদি গো সন্ধি পত্রে স্বাক্ষর করে এসে।
হার রে আধেক ধরার মালিক আমিরুল-মুমিনীন
তনে সে খবর একাকী উদ্রে চলেছে বিরামহীন।...
আসিলে গ্যালেষ্টাইন, পারারে দুত্তর মরুভূমি,
ভূত্য তখন উটের উপরে, রিশ ধরে চল ভূমি।
জর্তন নদী হও যবে পার, শক্রুরা কহে হাঁকি"..
"যার নামে কাঁপে অর্ধ পৃথিবী, এই সে উমর না কি?"
খুলিল রুদ্ধ দুরার। শক্রুরা সম্ভন্ম
কহিল "খিলিফা আসেনি, এসেছে মানুষ জেরুজালেমে।"
১৮৬

অতঃপর খ্রিষ্টধর্মপ্রধান পেট্রিয়ার্ক ও ইসলাম ধর্মপ্রধান খলীফা হযরত উমর (রা.) একত্রে পবিত্র জেরুজালেম শহরে প্রবেশ করলেন। সন্ধিপত্রে শাক্ষর কালে হযরত উমর (রা.) খ্রিষ্টানদের সম্পূর্ণ ধর্মীর স্বাধীনতা প্রদান করেন। ইত্যবসরে নামাযের সময় উপনীত হলে হযরত উমর (রা.) গীর্জার অভ্যন্তরে প্রার্থনা না করে উপাসনালরের সিঁভিতে সালাত আদায় করলেন। তখন বিশ্ময়াভিভূত হয়ে জেরুজালেমের খ্রিষ্টান অধিপতি পেট্রিয়ার্ক এর কারণ অনুসন্ধান করলে খলীফা হযরত উমর (রা.) এই আশংকা প্রকাশ করে বললেন যে, আজ যদি তিনি কোন গীর্জার মধ্যে নামায় পড়েন তাহলে পরবর্তীকালে মুসলমানগণ তাঁর স্বাক্ষরিত সদ্ধি শর্ত ভঙ্গ করে ঐ গীর্জা তথা উনাসনালয়কে মসজিদে রূপান্তরিত করে ফেলতে পারে। এই ঘটনাটি 'উমর ফারুক' কবিতায় রূপান্তরিত করার মধ্য দিয়ে কবি

২৮৫. প্রাতজ, পৃ. ৪৭৪।

২৮৬. বাতক, পৃ. ৪৭৪-৪৭৬।

# Dhaka University Institutional Repository

নজরুল ইসলাম সমকালীন মুসলমানদের ইসলাম ধর্মের সাম্য, মৈত্রীর বিধান এবং মহান উদারতা ও সহনশীলতার বাণী শুনিয়ে ঈমানী চেতনায় উজ্জীবিত কতে প্রয়াস চালিয়েছেন;

সন্ধিপত্রে স্বাক্ষর করি শক্র-গির্জা-যরে
বলিলে, "বাহিরে যাইতে হইবে এবার নামাজ তরে!"
কহে পুরোহিত, "আমাদের এই আঙ্গিনায় গির্জায়,
পড়িলে নামাজ হবে না কবুল আল্লার দরগায়?"
হাসিয়া বলিলে, "তার তরে নয়, আমি যদি হেথা আজ
নামাজ আদায় করি, তবে কাল অন্ধ লোক-সমাজ
ভাবিবে-খলিফা করেছে ইশারা হেথায় নামাজ পড়ি'
আজ হতে যেন এই গির্জারে মোয়া মস্জিদ করি।
ইসলামের এ নহে ক' ধর্ম, নহে খোদার বিধান,
কারো মন্দির গির্জারে করে মসজিদ মুসলমান!"
১৮৭

ইসলামের প্রথম খলীকা হযরত আবৃ বকর সিন্দীক (রা.) এর ইভেকালের পূর্ব মুহুর্তে মুসলিম সেনাপতি মহাবীর খালেদ বিন ওয়ালিদ (রা.) এর দুঃসাহসিকতাপূর্ণ বলিষ্ঠ নেতৃত্বে রোমান সম্রাট হিরাক্লিয়াসের বিশাল সোনবাহিনীকে পরাজিত করে মুসলিমগণ দক্ষিণ সিরিয়ায় ইসলামের বিজয় নিশান উল্ভোলন করেন। কিন্তু নির্ভীক হযরত উমর (রা.) খিলাকতের দায়িত্বভার গ্রহণ করে সিপাহসালার গদ থেকে হযরত খালেদ (রা.) কে অপসারণ করেন এই আশংকায় যে, ইসলামে বীর অর্চনার নামে না জানি মানুষ পূজার প্রচলন গুরু হয়ে যায়। সেই ঘটনার মহিমাও নজরুল ইসলামের কবিতায় বর্ণিত হয়েছে;

তুমি নির্জীক, এক খোদা ছাড়া করনি ক' কারে ভয়,
সত্রেত তোমায় তাইতো সবে উদ্ধত কয়!
মানুব হইয়া মানুবের পূজা মানুবেরই অপমান,
তাই মহাবীর খালেদেরে তুমি পাঠাইলে করমান,
সিপাহ-সালারে ঈদিতে তব করিলে মামুলি সেনা,
বিশ্ব বিজয়ী বীরেরে শাসিতে এতটুকু টলিলে না!
১৮৮

হ্বরত উমর ফারুক (রা.) ছিলেন মানবদরদী শাসক। তাই জনগণের অবস্থা স্বচক্ষে পর্যবেক্ষণ করার জন্য খলীকা হ্বরত উমর (রা.) নগর পরিভ্রমণের জন্য বের হতেন। একদা রাত্রিকালে সুদ্রে একটি কুটিরে দু'টি কুধাতুর শিশুর বক্ষবিদারক আর্তনাদ খলীকার কানে বেজে উঠলো। তিনি ক্রত পদক্ষেপে সেখানে গিয়ে উপস্থিত হয়ে দেখলেন এক দরিব্র মাতা সন্তানদের খাদ্য রান্নার আখাস দিয়ে শূন্য হাঁড়ি উনুনে চড়িয়ে আপন মনে কাঁদছেন। এহেন দৃশ্য দেখে হ্বরত উমর (রা.) এর কোমল মন বেদনার ছেয়ে গেল। তৎক্ষণাৎ তিনি কাঁদতে কাঁদতে মদীনার ছুটে গেলেন এবং বারতুল মাল থেকে নিজ হাতে আটা, ঘি নিয়ে বললেন:

"এসব চাপাইরা দাও আমার পিঠের পরে, আমি লয়ে যাব বহিরা এ-সব দুখিনী মায়ের ঘরে।"২৮৯

তখন অনেকেই সেই বোঝা বহন করতে এগিয়ে এসেছিল কিন্তু খলীফা সেই বোঝা নিজেই বহন করলেন। কেননা প্রজা-সাধারণের ভরণ-পোষণের দায়িত্বভার খলীফার নিজের। তাই অনাহারক্লিষ্ট নারী ও শিওদের জন্য ঐ বোঝা বহন করার দায়িত্বও তাঁর নিজের। অপরে তা বহন করলে তিনি

२४१. बाज्क, शृ. ८१७।

২৮৮. প্রাতক, পৃ.৪৭৬।

২৮৯. প্রাতক, পু. ৪৭৭।

অপরাধী হবেন এবং রোজ কিয়ামতে তাঁকে কর্তব্য অবহেলার দায়ে জবাবদিহি করতে হবে। সেদিন কেউ তো তাঁর পাপের শান্তি বহন করতে আসবে না। তিনি উপলব্ধি করতে পেরেছিলেন যে, খলীফা হিসেবে তিনি তাঁর কর্তব্য পালনে ব্যর্থ হয়েছিলেন বলেই তাঁর রাজ্যে প্রজারা উপবাসী ছিল। সুতরাং তাঁর পাপের প্রায়শ্চিত্ত তাঁকেই করতে হবে। অবশেষে বয়ং খলীফা সেই খাদ্যসামগ্রী নিজের পিঠে বহন করে দরিদ্র মাতার গৃহে পৌছে দিয়ে মানবপ্রেমের উজ্জ্বল দুষ্টান্ত স্থাপন করলেন।

আইনের শাসন প্রতিষ্ঠারও খলীকা হযরত উমর (রা.) ছিলেন বজ্রের মতো কঠোর, পর্যতের মত অটল। আইনের চোখে সবাই সমান- এ সত্যের প্রতি গজীর বিশ্বাস রাখতেন তিনি। তাই ন্যার বিচারের স্বার্থে তিনি আপন সন্তান আবু শাহুমাকেও কঠোরতম শাস্তি প্রদানে বিধা করেননি। মন্যপানের অপরাধে নিজের ঔরসজাত সন্তানকেও তিনি নির্মনতাবে বেত্রাঘাত করেন। ক্ষমা চেরেও মাক পারনি খলীকা-পুত্র আবু শাহুমা। আইনের কঠোর দভাঘাতে অকালে মৃত্যুর কোলে চলে পড়েছে সে। ন্যারের শাসক পিতা হযরত উমর (রা.) বক্ষে নির্মম পাবাণ বেঁধে পুত্রের বন্ধণার শোকাবহতা সহ্য করেছেন। কবির দৃষ্টিতে এইতো ন্যারের সর্বশ্রেষ্ঠ বিচার, জগতের ইতিহাসে তা সত্যিই এক বিরল বটনা হরে রইল। কবির তাবার:

এ কবিতায় ইসলামের বিতীয় খলীফা হযরত উমর (রা.) এর মহান উদারতা ও মহানুভবতার কিংবদন্তিমূলক আরো কতিপয় ঘটনার উল্লেখ রয়েছে। যেমনিভাবে খলীফা হযরত উমর (রা.) এর অতি সাধারণ আড়স্বরহীন জীবন যাপনের পরিচয় দিতে গিয়ে কবি বলেছেনঃ

খাস দরবার ভরিয়া গিয়াছে হাজার দেশের লোকে,

"কোথায় খলীফা" কেবলি প্রশ্ন ভাসে উৎসুক চোখে।
একটি মাত্র পিরান কাচিয়া শুকারনি তাহা বলে'
রৌদ্রে ধরিয়া বসিয়া আছে গো খলিফা আঙ্গিনা-তলে।
... হে খলিফাতুল-মুসলেমিন! হে চীর ধারী স্মাট।

""

আলোচ্য 'উমর ফারুক' কবিতার বিবৃত মানবপ্রেম ও আইনের শাসন প্রতিষ্ঠার পথিকৃত ধলীফা হবরত উমর (রা.) ইসলামের ইতিহাসে একটি উজ্জ্ব উদাহরণ হিসেবে চিরভাবর। হবরত উমর (রা.) এর আদর্শ যে নজরুল ইসলামকে বিশেষভাবে অনুপ্রাণিত করেছিল তার প্রমাণ ইসলামের বিতীর ধলীফাকে নিয়ে রচিত এই কবিতাটি। ইসলামের ইতিহাসের গৌরবোজ্জ্ব দিনগুলোর স্মৃতিচারণ অথবা সেই আদর্শে সমকালীন মুসলমানদের উজ্জীবিত করাও ছিল কবির অন্যতম লক্ষ্য। ইসলামের ক্রান্তি লগ্নে কবি তাই নিজের জীবনে হবরত উমর (রা.) এর মত মানব প্রেমিক ও আইনের শাসকের জীবনাদর্শ, ত্যাগ ও পরিণতির পুনরাবৃত্তি কামনা করেছেন;

হে শহীদ ! বীর ! এই লোরা করো আরশের পায়া ধরি',-তোমারি মতন মরি যেন হেসে খুনের সেহেরা পরি' ! মৃত্যুর হাতে মরিতে চাহিনা, মানুবের প্রিয় করে আঘাত খাইরা যেন গো আমার শেষ নিঃশ্বাস পড়ে !<sup>২৯২</sup>

২৯০. প্রাতক, পু. ৪৭৭।

২৯১. প্রাতক, পু. ৪৭৭-৪৭৮।

২৯২. আতক, পু. ৪৭৮।

খালেন

'জিঞ্জীর' কাব্যপ্রস্থে সংকলিত 'খালেদ' নজরুল ইসলামের ইসলামী ঐতিহ্য বিষয়ক একটি বিখ্যাত কবিতা। কৃষ্ণনগরে থাকাকালে ১৩৩৩ বঙ্গান্দের ২১ অমহারণ, ১৯২৬ সালের ডিসেম্বর মাসে নজরুল ইসলাম 'খালেদ' কবিতাটি রচনা করেন। এটি 'বার্ষিক সওগাত' পত্রিকার পৌষ ১৩৩৩ সংখ্যার প্রথম প্রকাশিত হয়। ইসলামের গৌরবোজ্জ্বল ইতিহাসের এক শৌর্য-বীর্ষময় স্বর্ণালী অধ্যায়ের স্মৃতিচারণের মাধ্যমে 'খালেদ' কবিতার নজরুল ইসলাম মুসলিম জাহানে বিশেষতঃ ভারতীর মুসলমানদের অধ্যপতনে তীব্র ক্ষোত ও বেদনা প্রকাশ করেছেন এবং ইসলামের সুমহান অতীত গৌরবের আলোকে বর্তমানকে মহিমান্বিত করে তোলার প্রয়াস চালিরেছেন।

মুসলিম বীরশ্রেষ্ঠ সমরবিদদের ইতিহাসে হ্যরত খালেদ বিন ওয়ালিদ (রা.) (মৃ. ২১ হি./ ৬৪২ খ্রি.) অবিন্মরণীয় একটি নাম। রাস্লুল্লাহ (সা.) এর একজন বিশিষ্ট সাহাবী, শ্রেষ্ঠ সমরনীতি কুশলী, অপরাজেয় সিপাহসালার হ্যরত খালেদ (রা.) প্রথম জীবনে ইসলামের যোরতর শত্রু ছিলেন। ৬২৫ খ্রিষ্টান্দে উহ্দের যুদ্ধে বিশেষভাবে তাঁরই তৎপরতায় পেছন দিক থেকে আকন্মিক আক্রমণে গণীমত বন্টমরত অবস্থায় মুসলিম বাহিনীর সাময়িক বিপর্যয় ঘটেছিল। ৬২৯ খ্রিষ্টান্দ মোতাবেক ৬৯ হিজরী সালে ইসলাম গ্রহণের পর হ্যরত খালেদ (রা.) তাঁর শক্তি ও প্রতিভাকে ইসলামের খেদমতে তথা প্রচার প্রসারে নিয়োজিত করেন। শ্রেষ্ঠ সেনাপতি হিসেবে মুসলিম বাহিনীয় বিশ্বব্যাপী সাময়িক অভিযানে তাঁর দুঃসাহসিক নেতৃত্ব ও অবদান অসামান্য। মন্ধা বিজয়ে তাঁর অসীম বীরত্ব ও চির অপরাজেয় ভূমিকায় জন্য নবী করীম (সা.) হ্যয়ত খালেদ (রা.) কে 'সায়কুল্লাহ' বা 'আল্লাহ তরবারী' খেতাবে ভূবিত করেন। হ্যয়ত খালেদ (রা.) এর জীবনে শৌর্য-বীর্য ও বীরত্বের চয়ম পরাকাষ্ঠায় সাথে খিলাকত তথা সত্য শাসনের প্রতি অপরিসীম আনুগত্য দারুণভাবে সমন্নিত হয়েছে। ২৯০

ইসলামের প্রথম খলীফা হ্যরত আবৃ বকর সিন্দীক (রা.) এর খিলাফতকালে (৬৩২-৬৩৪ খ্রি.) আরবে উপজাতীয় বিদ্রোহ দেখা দেয় এবং তারা মদীনার কর্তৃত্ব অস্বীকার করে বিরোধিতা শুরু করে। বিচক্ষণ খলীফা হযরত আবৃ বকর সিন্দীক (রা.) এহেন বিদ্রোহ দমনের দায়িত্বভার বীরযোদ্ধা ও দুর্ধর্ষ সেনাপতি খালেদ (রা.) এর উপর ন্যন্ত করেন। তিনি মধ্য আরেবর ইয়ামামার যুদ্ধে প্রায় চল্লিশ হাজার সৈন্যবাহিনীর বানু হানিফা গোত্রের ভভনবী মুসায়লামাকে সম্পূর্ণ পরান্ত ও নিহত করে উপজাতীয় বিদ্রোহ দমন করেন। এতে বনু হানিকা গোত্রের লোকজন পুনরার ইসলাম গ্রহণ করে খলীকার আনুগত্য স্বীকার করেন। এরপর ৬৩৩ সালে ইসলামী রাষ্ট্রের নিরাপত্তার লক্ষ্যে খলীফা মহাবীর খালেদের নেতৃত্বে দশহাজার সৈন্যের একটি বাহিনীসহ সেনাপতি মুসান্নার সাহায্যার্থে পারস্য অভিযানে প্রেরণ করেন। পারস্যবাহিনী মুসলমানদের কাছে পরাজিত হলে উলিসের যুদ্ধে প্রতিপক্ষকে ঘায়েল করে বীরযোদ্ধা খালেদ আরবের উত্তর-পূর্ব সীমান্তে পারস্য সন্মোজ্যভুক্ত হীরা অঞ্চল দখল করে নিলে তথায় মুসলিম শাসন প্রতিষ্ঠিত হয়। অনন্তর ইসলামী রাষ্ট্রের অর্থণ্ডতা ও সন্রোজ্যের বিন্তৃতিতে রোমানরা আরব বাহিনীর সাথে সংঘর্বে লিপ্ত হয় এবং তারা বালকাতে বিপুল সৈন্য সমাবেশ করে। রোমান সমাট হিরাক্লিয়াসের এক লক্ষ সৈন্যের বিরাট বাহিনীর বিরুদ্ধে সন্মিলিত আরব বাহিনীর পঁরত্রিশ হাজার সৈন্যের নেতৃত্বানের জন্য দূরদর্শী খলীফা হবরত আবৃ বকর সিন্ধীক (রা.) তখন মহাবীর খালেদকে সিরিয়া অভিযানে প্রেরণ করেন। সেনাপতি খালেদ মক্তভুমি অতিক্রম করে আরব বাহিনীর সাখে যোগদান করেন। ৬৩৪ সালের ৩০ শে জুলাই সন্মিলিত মুসলিম বাহিনী আজনাদাইন নামক রণপ্রান্তরে বাইজানটাইন বাহিনীর সাথে তুমুল লড়াই করে। এ যুদ্ধে বিশাল রোমান সৈন্যবাহিনী মুসলিম সেনাপতি বীরশ্রেষ্ঠ খালেদের নেতৃত্বে আরব বাহিনীর কাছে অত্যন্ত শোচনীয়ভাবে পরাজিত ও ধ্বংস হয়ে যায় এবং সমগ্র সক্ষিণ সিরিয়ায় ইসলামের বিজয় পতাকা উভ্জীন হয়। এ যুদ্ধে জয়লাভের পরপরই ৬৩৪ সালের ২৩শে আগষ্ট মোতাবেক ১৩ হিজরীর ২২শে জমাদিউস্ সাদীতে খলীকা হযরত আবু বকর

২৯৩. নজরুল ইসলাম: ইসলামী কবিতা, পৃ. ৩৬৪।

রো.) ইতেকাল করেন এবং সাহাবায়ে কিরামের সর্বসন্মতিক্রমে হযরত উমর (রা.) ইসলামী সামাজ্যের বিতীয় বলীয়া নিযুক্ত হলেন। নতুন বলীয়া দূরদর্শী হযরত উমর (রা.) সেনাপতি খালেদের নৃশংস রলনীতি অনুমোদন করেননি বরং তিনি ঐ যুদ্ধের পর আবৃ উবায়দা আল-ছাকায়ী (মৃ. ১৩ হি./৬৩৪ খ্রি.) কে আরব বাহিনীর প্রধান সেনাপতি নিয়োগ করেন। অনন্তর খালেদ প্রথমতঃ আবৃ উবায়দা পরবর্তীতে মুসান্না বিন হারিস আল-শায়বানী (মৃ. ১৩ হি./৬৩৫ খ্রি.) এর নেতৃত্বে বিভিন্ন যুদ্ধে অংশ গ্রহণ করেন এবং একে একে পায়স্য ও সিরিয়ার শহরগুলোতে মুসলিম বাহিনীর বিজয় পতাকা উর্তোলিত হয়। অবশেষে ৬৩৬ সালের ২০শে আগষ্ট মহায়ীর খালেদের নেতৃত্বে মুসলমানগণ ইয়ায়মুক্রের যুদ্ধে রোমান সম্রাট হিয়াক্লিয়ানের আতা থিওডোরাসের নেতৃত্বাধীন দুই লক্ষ চল্লিশ হাজার সৈন্যের এক বিশাল বাহিনীকে পরাজিত করলে সিরিয়া মুসলমানদের হন্তগত হয়। ২৯৪

প্রকৃতপক্ষে খলীফার প্রতি সেনাপাতি খালেদের এহেন বিশ্বস্ততা, অসীম সাহস ও বীরত্ প্রদর্শন ইসলামী শৌর্য-বীর্বের প্রতীকরূপে যুগ যুগ ধরে মুসলমানদের অনুপ্রাণিত করেছে এবং খালেদের বীরত্বগাঁথা মুসলিম সমাজে কিংবদন্তীতে পরিণত হয়েছে। ব্যক্তিগত যে কোন ত্যাগ শীকারে তিনি ছিলেন সদা প্রস্তুত। একই চরিত্রের দু'টি দিক শ্রেষ্ঠতম বীরদের ইতিহাসের অনুপম। তাই কবি নজরুল ইসলাম মুসলিম ঐতিহ্য থেকে হয়রত খালেদ বিন ওয়ালিদ (রা.) কে শৌর্য-বীর্যের প্রতীক হিসেবে তার কবিতার রূপায়িত করেছেন।

কাজী নজরুল ইসলাম তাঁর বিখ্যাত 'খালেদ' কবিতার গুরুতেই মহাবীর মুসলিম সেনাপতি থালেদের জন্য মরুভূমির অঞ্চ বিসর্জনের, মরুদ্যানের মরীচিকার অনুসন্ধানী আলোফ নিক্পের, মরুহাওয়ার প্রতীক্ষার খর্জুর বীথির জয়ধ্বজা উভ্জয়নের, বেদুঈন বালার উপবাসে উটের কাফেলার পথচলার বর্ণনার মাধ্যমে খালেদের সমকালীন মরুময় আরব ভূমির পরিবেশ সূজন করেছেন। পারস্যান্ত্রাবাহিনীকে শোচনীয়ভাবে পরাজিত করে হীরা দখল করার পর সেনাপতি খালেদের বীরবিক্রমে বিশাল মরুদেশ অতিক্রম করে রোমান বাহিনীর বিরুদ্ধে মুসলমানদের জন্য সিরিয়ায় গমন এবং ইয়ারমুকের তুমুল যুদ্ধে তাদের পরাভ ও ধ্বংস করার গৌরবময় শ্বৃতি সেই মরুপ্রান্তর আজও বিশ্বৃত হতে পারেনি। প্রকৃতপক্ষে সমকালীন মুসলমানদের নির্জীবতার প্রতি ধিক্কার জানিয়ে কবি চিত্রণ করেছেন একদিন যে উটের কাফেলা মুসলিম বীর খলীফালের দুর্ধর্ষ সৈন্যবাহিনীকে বহন করে ধূসর আরব মরুভূমি অতিক্রম করতো আজ তা সওদাগরী কাফেলায় পরিণত হয়েছে। এহেন দৃশ্য সতি্যই হলয়বিদারক ও মর্মান্তিক। তাই কবি আক্ষেপ করে বলেছেন:

খালেদ ! খালেদ ! শুনিতেছ না কি সাহারার আহাজারি?
কত "ওয়েসিস" রচিল তাহার মক্ত-নয়নের বারি ।...
"মোতাকারিব"-এর ছন্দে উটের সারি দুলে দুলে চলে
দু'চোখ তাদের দিশাহারা পথে আলোয়ার মত জুলে।
"খালেদ ! খালেদ" পথ-মঞ্জিলে ক্লান্ত উটেরা কহে,
"বণিকের বোঝা বহাত মোদের চিরকেলে পেশা নহে।"...
খুন দেখিয়াছে তুন বহিয়াছে,নুন বহেনি ক কতু।
খালেদ ! তোমার সুতুর বাহিনীর সদাগর তার প্রতু!
১৯৫

কবিতাটিতে বিশ্বের মজলুমের বা অত্যাচারিতদের আশার প্রতীকরূপে খালেদকে চিত্রণ করা হয়েছে। বীর সৈনিক খালেদ মৃত এ নির্মম সত্য মেনে নিতে কবি বিস্ময়াভিভূত হয়েছেন। মালেকুল মউত তথা যমরাজ কেরেশতা হযরত আজরাঈল (আ.) কে উদ্দেশ্য করে তিনি উৎপীড়িতের ইতিহাস

২৯৪. আ. ন. ম. আঘদুণ মান্নান খান ও মুহাম্মদ কুরবান আলী, ডিগ্রী ইসলামিক টাডিজ, ৩য় পত্র(গ), ইসলামের ইতিহান, পু. ৩৮-৪৬।

২৯৫. কাজী নজরুল ইসলাম, 'বালেদ', 'জিঞ্জীর' নজরুল রচনাবালী, ২র খণ্ড, পু. ১৪৪।

## Dhaka University Institutional Repository

তুলে ধরে প্রশ্ন করেছেন খালেদ যদি মৃত তবে শত শতাব্দী যুগ যুগান্তের জালিম রাজাদের কেন জান কবজ করা হয়নি? তাই সেনাপতি খালেদকে তাঁর সমন্ত বীর্যসন্তা নিয়ে পুনঃ জাগরিত হওয়ার জন্য কবি আকুল আহ্বান জানিয়ে বলেছেন:

খালেদ ! খালেদ ! ভাঙ্গিবে না কি ও হাজার বছরী যুম?
মাজার ধরিয়া ফরিয়াদ করে বিশ্বের মজলুম!শহীদ হয়েছে ? ওফাত হয়েছে? ঝুটবাত ! আলবং !
খালেদের জান্ কব্জ করিবে ঐ মালেকুল-মৌং ?...
উৎপীড়িতের লোনা আঁসু-জলে গলে গেল কত কাবা,
কত উজ তাতে ভূবে ম'ল হার, কত নূহ হ'ল তাবা!...
বেছে বেছে ঐ "সংগ্-দিল" দের কব্জ করেনি জান?
মালেকুল-মৌত সেদিনো মেনেছে বাদশাহী ফরমান!

অতঃপর কবি কাজী নজরুল ইসলাম তাঁর কবি কল্পনায় ইসলামী শৌর্য-বীর্যের চিত্র অংকন করে মুসলমানদের শত্রুদের বিরুদ্ধে আরব বাহিনীর বীর সেনাপতি খালেদ বিন ওয়ালিদের রুদ্রমূর্তি ধারণের অবয়ব রূপায়ণ করেছেন;

এমন সময় আসিল জোয়ান হাথেলিতে হাতিয়ার,
খর্জ্ব-শিষে ঠেকিয়াছে গিয়া উঁচা উষ্ণীষ তাঁর !...
বাজুতে তাঁহার বাঁধা কোরআন, বুকে দুর্মন বেগ,
আল-বোরজের চূড়া ওঁড়া-করা দান্তে দারুণ তেগ !...
গুলিদের বেটা খালেল সে বীর যাহার নামের এাসে
পারস্য-রাজ নীল হয়ে ওঠে ঢলে পড়ে সাকী-পাশে !...
রোম-সম্রাট শরাবের জাম-হাতে থরথর কাঁপে,
ইতামুলী বাদশার যত নজ্ম আয়ু মাপে !
মজলুম যত মোনাজাত করে কেলৈ কয়,"এয় খোদা,
খালেদের বাজু শম্শের রেখো সহি-সালামতে সদা!"২৯৭

ইসলামের বিরোধী শক্তিশালী যেসব জালিম রাজা-বাদশাহকে খালেদ বধ করেছেন তাদের দেহের মাটিতে তারান্মন বা অজু করে রণ-ইনান খালেদকে এহেন জানাতের বা জাগরণের ইনানতি তথা নেতৃত্ব দানের জন্য আহ্বান জানিরে কবি বলেছেন যে, সারা ইসলাম জগত আজ বিনা ইনামে নামায আলার করছে। সমকালীন মুসলিম জাহানের নেতৃত্বহীন অবস্থা ও যোগ্য বীর নেতার অভাবে জামাতের নামাযের চিত্রকল্প এই কবিতার চমৎকারভাবে অংকিত হয়েছে। আর ওধু অজু, জামাত বা ইমামতিকেই কবি 'খালেদ' কবিতার প্রতীকরূপে ব্যবহার করেননি, বরং বিভিন্ন সময়ের নামায বা প্রার্থনার মির্দিষ্ট নাম তথা প্রাতঃকালের 'ফজর'; দ্বিপ্রহরের 'যোহর', অপরাক্তের 'আসর', বেলাশেবের 'মাগরিব' ও রাত্রিকালীন 'এশা' এই পাঁচ ওয়াক্তসহ মানুবের মৃতদেহের আচ্ছাদন কাফনকেও মজরুল ইসলাম সার্থকভাবে এ কবিতার মুসলমানদের দুরাবন্থার রূপক হিসেবে চিত্রণ করেছেন। তাই কবির আহ্বান:

বাহিরিয়া এস, হে রণ-ইমাম, জমায়েত আজ ভারি! আরব, ইরান, তুর্ক, কাবুল দাঁড়ারেছে সারি সারি! আব-জম্ জম্ উথলি উঠিছে তোমার ওজুর তরে, সারা ইসলাম বিনা ইমামেতে আজিকে নামাজ পড়ে।

২৯৬. প্রাতক, পু. ১৪৪-১৪৫।

২৯৭. প্রাতক্ত, পু. ১৪৫।

খালেদ । খালেদ । ফজরে এলে না, জোহর কাটানু কেঁদে, আসরে ক্লান্ত চুলিয়াছি শুধু বৃথা তহুরিমা বেধৈ।... হটিতে হটিতে আসিয়া পড়েছি আথেরি গোর ন্তানে, মগ্রেব বাদে এশার নামাজ পাব কিনা কে সে জানে। খালেদ । খালেদ । বিবন্ধ মোরা পরেছি কাফন শেষে হাতিয়ার হারা দাঁজায়েছি তাই তহুরিমা বেধৈ এসে। ১৯৮

অতঃপর খলীকা হ্বরত উমর কারুক (রা.) কর্তৃক মহাবীর খালেদকে সৈন্যাধ্যক্ষ পদ থেকে অপসারণ ও ইরাকের সামরিক অধিপতি সা'দের অধীনন্থ করার ঘটনার বিবরণে কবি পুঁথি সাহিত্যের উপমা, শব্দ ও বর্ণনারীতি অনুসরণ করেছেন। বিদিও খালেদের শৌর্য-বীর্যগাঁখার নবরূপায়ণ এ কবিতার মুখ্য আবেগ নর, বরং ইসলামের অতীত গৌরব ও ঐতিহ্যের আলোকে বর্তমানের অবক্ষরকে নিরীক্ষণ করা হয়েছে। মহাবীর খালেদের পৌরুক্সীপ্ত বলিষ্ঠতা শ্বৃতিচারণ করে কবি একদিকে ইসলাম প্রতিষ্ঠার তাঁর বীরত্ব ও ব্যক্তিত্বকে শ্বরণ করেছেন, অপরদিকে অতীতের মহিমা বিস্মৃত, পরাজিত পলায়নপর মুসলিম জাতির কলংক ও ভীরুতাকে উপহাস করেছেন। খালেদের বীরমূর্তি পূর্ণভাবে রূপায়িত করার চেয়ে কবির মনে তাঁর সমসাময়িক মুসলমান সমাজের জন্য বেদনা বা অন্থিরতা প্রবলতর। তাই তিনি অনুভব করেছেন যে, সক্ষম মুসলিম জাতি আজ দিশেহারা। নিজের দুর্বলতা ও গ্লানি ঢাকতে গিয়ে তারা আজ কেবল আনুষ্ঠানিকতার মধ্যেই ইসলামকে সীমাবদ্ধ করে কেলেছে। এই দুর্বলতা উপলব্ধি করেই কবি 'খালেদ' কবিতায় লিখেছেন;

দানানা ত আজ ফাঁসিয়া গিয়েছে লজ্জা কোথায় রাখি, নানাজ রোজার আড়ালেতে তাই জীক্ষতা নোদের ঢাকি! খালেদ ! খালেদ ! লুকাব না কিছু, সত্য বলিব আজি, ত্যাগী ও শহীদ হওয়া ছাড়া নোরা আর সব হতে রাজি! রীশ-ই-বুলন্দ, শেরওয়ানী, চোগা, তস্বী ও টুপী ছাড়া পড়ে না ক' কিছু, মুসলিম-গাছ ধরে যত দাও নাড়া!<sup>২৯৯</sup>

দ্বীন ইসলানে যখন নামাব-রোষা, পোশাক-পরিচেছদেরে আনুষ্ঠানিকতা তথা বৃক্ষের মতো স্থবিরতা ছাড়া আর কিছুই অবশিষ্ট নেই তখন ভারতীয় মুসলমানদের অবস্থা অত্যন্ত শোচনীয়। বিশেষতঃ কবির বদেশভূমিতে একদিকে বৃটিশ সাম্রাজ্যবাদের প্রবল আধিপত্য বিভার এবং অন্য দিকে মুসলিম জাতির ব্যক্তিত্বীন ভীক্ষতা নজকল ইসলামকে ভীবণ ব্যথিত ও পীড়িত করেছিল বলেই কবি আক্ষেপ করে লিখলেন;

খালেদ! খালেদ! সবার অথম মোরা হিন্দুন্তানী
হিন্দু না মোরা মুসলিম তাহা নিজেরাই নাহি জানি।...
দাঁড়ারে নামাজ পড়িতে পারি না, কোমর গিয়াছে টুটি
সিজ্দা করিতে "বাবা গো"! বলিয়া ধুলি তলে পড়ি লুটি!
পিছন ফিরিয়া দেখি লাল মুখ আজরাইলের ভাই,
আল্লা ভুলিয়া বলি, "প্রভু মোর তুমি ছাড়া নাই কেহ নাই!"
উল্লর খেতে খেতে শেবে এই আসিয়া পড়েছি হেথা,
খালেদ! খালেদ! রি রি করে বুকে পরাধীনতার ব্যথা। তিও

২৯৮. কাজী নজরুল ইসলাম, 'বালেদ', 'জিঞ্জীর', নজরুলের কবিতা সম্ম্য, পু. ৪৩৩।

২৯৯. প্রাতক, পু. ৪৩৮।

৩০০. প্রাতক, পু. ৪৩৮।

সামাজিক অন্যান্য অসপতিও নজরুল ইসলামের দৃষ্টিতে ধরা পড়েছে। জাতিভেদ, বর্ণভেদ, সাম্প্রদায়িকতার মতো বিষয়গুলো এবং এর কুফল তাঁর কবিতায় অত্যন্ত বিশ্বস্ততার সাথে চিত্রিত হরেছে। বন্তুতঃ পুঁথিগত ঠুনকো জাতিভেদ, অন্ধ ধর্মবিশ্বাস এবং মোল্লা-পুরুতদের ফতোয়া দেয়া জাতিভেদ প্রথার প্রতি কবির প্রচন্ড ঘৃণা ও বিদ্বেব লক্ষণীয়। তাই নজরুল ইসলাম বাঙালী মুসলমানদের সমাজের সমকালীন অধঃপতন লক্ষ্য করে 'খালেদ' কবিতায় তাদের অবক্ষয়ের চিত্র অংকন করেছেন;

বিশ্ব যখন এগিয়ে চলেছে আমরা তখনো বসে
বিবি তালাকের ফতোরা খুঁজেছি ফেকা ও হাদিস চ'ষে!
হান্ফী ওহাবী 'লা মজ্হাজাবীর তখনো মেটেনি গোল,
এমন সমর আজাজিল এসে হাঁকিল, "তলপি তোল"!" " " " "

কবি মহাবীর খালেদের বিখ্যাত দু'ধারী তলোরার তথা জুলফিন্টারের কথা স্মরণ করে তাঁর অন্তের কিংবদন্তিকে উপমা, উৎপ্রেক্ষা ও অভিনব চিত্রকল্পে রূপান্তরিত করেছেন। পরিসমান্তিতে দুনিরাতে কের হ্যরত ঈসা (আ.) বা ইমাম মেহদী (আ.) নয়, বরং শমশের হাতে নিয়ে বীরবোদ্ধা খালেদের পুনরাবির্তাব কামনা করা হয়েছে। কবির ভাষায়:

খালেদ ! খালেদ ! দু'ধারী তোমার কোথা সেই তলোয়ার?
তুমি বুমায়েছ, তলোয়ার তব সে ত নহে বুমাবার! ...
জুলফিকার সে দুখান হয়েছে, ও তেগ টুটেনি তবু !
তুমি নাই তাই মরিয়া গিয়াছে তরবারি ও কি তব?
বোদার হাবিব বলিয়া গেছেন আসিবেন ঈসা ফের,
চাই না, মেহদী, তুমি এস বীর হাতে নিয়ে শমশের!
তব্

#### আনোরার

মুসলিম ব্যক্তিত্ব বিষয়ক কবিতাগুলোর মধ্যেও পরাধীনতার বেদনা, গ্লানি ও সেই সাথে কবির ক্রুক অনুভূতির পরিচয় পাওয়া যায়। মহাবীর আনোয়ার পাশা (১৮৮২-১৯২২ খ্রি.) ছিলেন মোন্তফা কামাল পাশা আতাতুর্ক (১৮৮১-১৯৩৮ খ্রি.) এর নব্য তুর্কী (Yong Turks) এর নেতৃত্বানীয় সাধী। ১৯১৮ সালের অক্টোবর মাসে মিএপক্ষের সাথে তুরকের সন্ধিশর্ত মোতাবেক চুক্তি স্বাক্ষরিত হলে তুরকের সমর নায়কদের অন্যতম আনোয়ায় পাশা একটি জার্মান যুদ্ধ জাহাজে দেশ ত্যাগ করেন। কিন্তু পরে পরাজিত জার্মানীয় সহায়তা লাভের আশা ছেড়ে সোভিয়েত য়াশিয়ায় গমন করেন ও মক্ষোয় আশ্রয় লাভ করেন। বৃটিশ ও সাম্রাজ্যবাদী শাসন-শোষনের বিরুদ্ধে বলিষ্ঠ কর্মপত্বা গ্রহণে তাঁর প্রচন্ত ইচ্ছা ছিল। তিনি ছিলেন তুর্কী প্যান-ইসলামী আন্দোলনের একজন বলিষ্ঠ প্রবক্তা ও নেতা। মক্ষো থেকে তিনি মধ্য এশিয়ায় তাসখন্দে যান এবং একটি স্বাধীন তুর্কী রক্ত্রে গঠন করে তোলার চেষ্টা করেন। কিন্তু শেষপর্যন্ত ১৯২০ সালে সোভিয়েত বাহিনীর সাথে সংঘর্ষে তিনি সমরখন্দে শাহালাত বরণ করেন। ত্তেত

রুশ বাহিনীর সঙ্গে সংঘর্ষে নিহত আনোয়ার পাশার মৃত্যু কবিকে দারুণভাবে বিচলিত করে।
আনোয়ার পাশার বৃটিশ বিরোধী মনোভাব, তুরকে ক্ষমতাসীনদের বিশ্বাসঘাতকতা এবং মুসলিম বিশ্বের
অধঃপতন ও নিজ্ঞিরতা নজরুল ইসলামকে কুন্ধ করেছিল। তাই আনোয়ার পাশা নামক কবিতায়
তরুণ বন্দী সৈনিকের জবানবন্দীতে স্বজাতি, স্বদেশ ও স্বধর্মীদের নিজ্ঞিয়, যুমন্ত, অধঃপতিত অবস্থায়
তাঁর নিজস্ব প্রতিক্রিয়া ব্যক্ত করেছেন। আনোয়ার গাশা কবিতাটি ১৩২৮ সালের কার্তিক সংখ্যা

৩০১. প্রাক্তর, পু. ৪৩৮।

৩০২. প্রাত্তক, পু. ৪৩৯-৪৪০।

৩০৩. ফার্দীনান ভ্তাল, আল-মুনজিন ফী আল-আলাম, পৃ. ৮৪; আবদুল মুক্ষিত চৌধুরী সম্পাদিত, মজরুল ইসলাম: ইসলামী কবিতা, পৃ. ৩৬৫:

'সাধনা' পত্রিকার প্রকাশিত হয়। তথু তুরক নয়, সয়য় বিশ্বব্যাপী মুসলিম সমাজের অধঃপতন বিশেষতঃ ভারতীয় উপমহাদেশের মুসলমানদের পশ্চাদমুখি দৃষ্টিভঙ্গী কবিকে অত্যন্ত কুদ্ধ ও ব্যথিত করে তুলেছিল। সমকালীন মুসলমান জাতি ও মুসলিম জাহানের এহেন অধঃপতন, ভীরুতা ও ভ্বিরতার চিত্রটি 'আনোয়ার পাশা' কবিতাটিতে বিমূর্ত হয়ে ফুটে উঠেছে। কবিতার ভরুতেই দুঃসাহসী তুর্কী সময় নায়ক আনোয়ার পাশাকে জাের তলায়ার হেনে সব 'জানায়ায়'কে নাজানারুদ করে মারার জন্য আহ্বান জানানা হয়েছে। সমকালীন বিশ্বের মুসলমানদের এই কবিতাটিতে পুনঃ পুনঃ জানায়ায়' বিশেষণে ভূবিত করা হয়েছে। কবির অয়াহনঃ

আনোরার! আনোরার! সব যদি সুমসাম , তুমি কেন কাঁদ আর ? দুনিয়াতে মুসলিম আজ পোবা জানোরার!<sup>৩০8</sup>

বস্তুতঃ প্রথম বিশ্বযুদ্ধান্তর কালে দুনিয়ার সব মুসলিম রাষ্ট্র বিভিন্ন পাশ্চাত্য শক্তির উপনিবেশ বা তাবেদার রাষ্ট্রে পরিণত হরে পড়েছিল। তৎকালীন মুসলিম রাষ্ট্র শক্তির অবনতি এবং সামন্ততান্ত্রিক অভিশাপ থেকে নিকৃতি লাভে মুসলিম দেশগুলোর অপারগতা ও স্থবিরতা নজরুল ইসলামের খেদের কারণ। এতব্যতীত স্বদেশের পরাধীনতা, ধর্মীয় অবক্ষর এবং সমগ্র বিশ্বব্যাপী বীর যোদ্ধাদের জাতি মুসলমানদের দুর্বলতায় কবির বেদনা, ক্ষোভ এবং তিক্ততার যুগপৎ প্রকাশ ঘটেছে। আলোচ্য কবিতায় বন্দী সেনার আর্তনাদ যেমন অন্ধ কারাগারের বন্ধ রন্ত্রে প্রতিধ্বনিত হয়েছে, তেমনি কবিরও প্রচন্ত ক্ষোভ পরাধীন দেশের দিকে দিকে অনুরণিত হয়েছে। আনোয়ার পাশা উপলক্ষ মাত্র। কবির ভাষায়ঃ

আনোয়ার ! আনোয়ার !

যে বলে সে মুসলিম জিভ্ ধরে টানো তার !

বে ঈমান জানে শুধু জানটা বাঁচানো সার ।

আনোয়ার ! ধিক্কার !

কাধে কুলি ভিক্কার

তল্ওয়ারে শুরু বার স্বাধীনতা শিক্কার !

যারা ছিল দুর্দম আজ তারা দিক্লার !

কবিতাটির পরিসমাপ্তিতে বিশ্বব্যাপী স্বধর্মীয় অবনতিতে কবির অসহদীয় দুঃখ-বেদনা ও প্রথর তিক্ততা অত্যন্ত চমৎকারভাবে মাত্র দুঁটি পংক্তিতে প্রকাশ পেয়েছে;

> ইসলামও ভূবে গেল, মুক্ত স্বদেশও নাই! তেগ ত্যজি বরিয়াছি ভিখারীর বেশও তাই!

### চিরজীব জগলুল

১৩৩৪ বলানের ১৬ ই ভাল / ১৯২৭ সালের সেপ্টেম্বর মাসে কৃষ্ণনগরে অবস্থানকালে রচিত নজরুল ইসলানের মুসলিম ব্যক্তিত্ব বিষয়ক চিরঞ্জীব জগলুল' শীর্ষক কবিতাটি নওরোজ পত্রিকায় ভাল, ১৩৩৪ সংখ্যায় প্রকাশিত ও জিঞ্জীর' কাব্যগ্রন্থে সংকলিত। সা'দ জগলুল পাশা (১৮৫৭-১৯২৭ খ্রি.) নব্য মিসরের জনপ্রিয় মহাদ দেতা। ১৮৮২ সালে মিসরের শাসন কর্তৃত্ব বৃটিশ সন্মোজ্যবাদীদের হাতে চলে যায়। প্রথম বিশ্বযুদ্ধকালীন সময় তারা মিসরকে আশ্রিত রাজ্যে পরিণত করে। মহাযুদ্ধ সমান্তির পর জগলুল পাশার দেতৃত্বে জাতীয়তাবাদী 'ওয়াফ্দ পার্টির' আন্দোলনে মিসরে স্বাধীনতার সংগ্রাম ব্যাপক রূপ দেয় এবং শেষপর্যন্ত বৃটিশ সরকার ১৯২২ সালে জাতীয়তাবাদী চেতদার উত্থানের

৩০৪. কাজী নজরুল ইসলাম, 'আনোয়ার', 'অগ্নিবীণা', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৫।

৩০৫. আতভ,পৃ.৩৬।

৩০৬. নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ. ৩২।

পরিপ্রেক্ষিতে সার্বভৌম দেশ হিসেবে মিসরকে দ্বীকৃতি প্রদানে বাধ্য হয়। ঝিমিয়ে পড়া মিসরের বুকে অবিসংবাদিত নেতা সা'দ জগলুল পাশার বলিষ্ঠ নেতৃত্ব মুসলিম জাহানের একটি জীবন্ত উদাহরণ হিসেবে বিপ্রবী চেতনার বিকাশ ঘটার। ইসলামী জীবনবোধের মৌলিকতার সাথে নববুলের গতিশীলতার সমন্বয় সাধনের প্রচেষ্টায় তিনি মুসলিম বিশ্বে বিপুলভাবে অভিনন্দিত হন। ত০৭

১৯২৭ সালের ২৩ শে আগষ্ট তারিবে মিসরের জাতরীরতাবাদী ও স্বাধীনতা আন্দোলনের মহান নেতা সা'ন জগলুল পাশা আকন্মিকভাবে ইন্তেকাল করেন। তাঁর মৃত্যু উপলক্ষে রচিত 'চিরঞ্জীব জগলুল' শীর্ষক কবিতায় কবি নজক্রল ইসলাম জগলুল পাশাকে মিসরের শের, শির, শমশেররূপে আখ্যায়িত করে তাঁর তিরোধানে মিসর ভূমির শোকাবহতার কারণ চিত্রায়ণ করে বলেছেন:

প্রাচীর দুরারে তনি কলরোল সহসা তিমির-রাতে, মেসেরের শের, শির, শমশের-সব গেল এক সাথে।... মরু-'সাইমুম' তাঞ্জামে চড়ি' কোন্ পরীবানু আসে ? 'লু' হাওয়া ধরেছে বালুর পর্দ্ধা সম্ভমে দুই পাশে।... ও বুঝি মিসর বিজয় লক্ষ্মী মুরস্থিতা তাঞ্জামে! ওঠে হাহাকার ভগ্ন-মিনার আঁধার দীওয়ান-ই-আমে'!

প্রথম বিশ্বযুদ্ধোত্তরকালীন তুর্কী বীর মোন্তফা কামাল পাশা আতাতুর্ক (১৮৮১-১৯৩৮ খ্রি.) এর মত মিসরে সা'দ জগলুল পাশার স্বাধীনতা ও জাতীরতাবাদী আন্দোলনের নেতৃত্ব কবির মনে বিশেষ রেখাপাত করেছিল। ১৯২৪ সালে মিসরের অবিসংবাদিত নেতা সা'দ জগলুল পাশা বিজয়ীর বেশে মিসরে প্রত্যাবর্তন করে মন্ত্রীসভা গঠন এবং সুদানকে মিসরের একত্রীভূত ঘোষণা করেন। এ সময় সুদান সম্পর্কিত মিসর-বৃটিশ আলোচনা ব্যর্থ হয় এবং ১৯২৪ সালের ১৯ শে নভেদ্বর সুদানের ইংরেজ গভর্ণর জেনারেল আততায়ীর গুলিতে নিহত হন। তখন বৃটিশ সরকার সুদান থেকে মিসরীয় বাহিনী ও কর্মচারীদের প্রত্যাহার করতে বললে মিসর এতে অস্বীকৃতি জানার। এমনিভাবে সুদান নিয়ে বৃটিশ বাহিনীর সাথে মিসরের বিবাদে সা'দ জগলুল পাশা যে অসীম সাহসিকতা ও দৃঢ়তার পরিচয় দেন তা নজরুল ইসলামের অকৃত্রিম শ্রদ্ধা অর্জন করেছিল। সুদান প্রসন্ধিটি এই কবিতার ঘেভাবে চিত্রিত হয়েছে তাতে প্রতীরমান হয় যে, কবি নজরুল ইসলাম মধ্যপ্রাচ্যের সমকালীন রাজনৈতিক প্রেক্ষাপটের সাথে বিশেষভাবে পরিচিত ছিলেন। অত্র কবিতার নজরুল ইসলামের সমসাময়িক কালের ঘটনাপ্রবাহে ইসলামী ঐতিহ্যমর ইতিহাস সচেতনতার পরিচয় লাভ করা যায়। কবির ভাষার:

মিসরে খেদিব ছিল বা ছিল না, ভূলেছিল সব লোক, জগলুলে পেয়ে ভূলেছিল ওরা সুদান হারার শোক।.... রহিল মিসর, চলে গেল তার দুর্মাদ যৌবন, ক্লন্তম গেল, নিম্প্রভ কার খসক সিংহাসন।... মিসরের চোখে বহিল নতুন সুয়েজ খালের বান, সুদান গিয়াছে- গেল আজ তার বিধাতার মহাদান। 'ফেরাউন' ভূবে না মরিতে হায় বিদায় লইল মূসা, প্রাচীর রাঝি কাটিবে না কি গো, উদিবে না রঙিন উবা ?

'চিরঞ্জীব জগলুল' কবিতায় প্রথম বিশ্বযুদ্ধকালীন মিসরের রাজনৈতিক ইতিহাসের সাবে সাথে প্রাচীন সভ্যতা এবং হযরত মৃসা (আ.) ও ফির'আউনের বিষয়টি উল্লিখিত হয়েছে। প্রসঙ্গক্রমে মিসরের প্রাচীন ফির'আউনের রাজত্বকালে জীবন্ত শিশু কবরস্থ করণের নির্মম পাবন্ততার মাঝে আল্লাহ পাকের

নজরুল ইসলাম: ইসলামী কবিতা, পৃ. ৩৬৫।

৩০৮. কাজী নজরুল ইসলাম, চিরঞ্জীব জগলুল', 'জিঞ্জীর', নজরুল রচনাবলী, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৭৩।

৩০৯. প্রাতক্ত, পৃ. ১৭৪।

## Dhaka University Institutional Repository

রহমতে হযরত মৃসা (আ.) এর জন্ম ও ফির'আউনের প্রাসাদে তাঁর লালন-পালনের ঘটনাটি চমকপ্রদ তাবে চিত্রাংকদ করে কবি বলেছেন:

ভনিয়াছি ছিল মমির মিসরে সম্রাট কেরাউন,
জনদীর কোলে সদ্যপ্রসূত বাচচার নিত খুন।
তনেছিল বাণী, তাহারি রাজ্যে তারি রাজপথ দিয়া
অনাগত শিশু আসিছে তাহার মৃত্যু-বারতা নিয়া।...
জনমিল মৃসা, রাজভরে মাতা শিশুরে ভাসায় জলে,
ভাসিয়া ভাসিয়া সোনার শিশু গো রাজারই ঘাটেতে চলে।
ভেসে এল শিশু রাণীরই কোলে গো, বাড়ে শিশু দিনে দিনে,
শক্রু তাহারি বুকে চড়ে' নাচে, কেরাউন নাহি চিনে!
ত১০

মিসর ও নব্য মিসরের প্রস্টা সা'দ জগলুল পাশা বিষয়ক এই কবিতার পুনঃ পুনঃ হ্যরত মূসা
(আ.) ও ফির'আউনের প্রসন্টি প্রাচীন সংগ্রামের রূপকে আধুনিক সংগ্রাম চিত্রিত হয়েছে। পয়গন্ধর
হযরত মূসা (আ.) সম্পর্কে প্রচলিত আলৌকিক কাহিনীর উল্লেখের মধ্য দিয়ে নজরুল ইসলাম আধুনিক
মিসরে সা'দ জগলুল পাশার ইংরেজে বিরোধী মনোভাবের পরিচয় দিতে গিয়ে লিখেছেন;

মূসারে আমরা দেখিনি, তোমার দেখেছি মিসর মুনি,
কেরাউন মোরা দেখিনি, দেখেছি নিপীড়ন কেরাউনী।...
পরগম্বর মূসার তবু ত ছিল আশা অস্কৃত,
খোদ সে খোলার প্রেরিত-ডাকিলে আসিত স্বর্গ-দৃত।
পরগম্বর ছিলে না ক' তুমি-পাওনি ঐশী বাণী,
ফর্লের দৃত ছিলে না দোসর ছিলে না শাস্ত্র পানি,...
তবুও এশিয়া আফ্রিকা গাহে তোমার মহিমা গান,
মনুবাত্ব থাকিলে মানুব সর্ব শক্তিমান।
দেখাইলে তুমি, পরাধীন জাতি হয় যদি ভয়হারা,
হোক নিরস্ত্র, অত্তের-রণে বিজয়ী হইবে তা'রা।

">>>

মিসরের সংখ্যামে সা'দ জগলুল পাশার অতুলনীয় দেশপ্রেম ও মহান নেতৃত্ব পরাধীন উপনিবেশ 
এশিয়া ও আফ্রিকার এক অভিনু সংখ্যামী সন্তার মুসলিম জাতিগুলোকে স্বাধীনতার চেতনার উজ্জীবিত 
করেছিল; কিন্তু বীরোচিত সংখ্যামের প্রেক্ষিতে নজরুল ইসলাম স্বদেশবাসীর দুর্বল ভীরু আচরণ ও 
হিন্দু-মুসলমান সাম্প্রদায়িক কলহে তীব্র ক্লোভ প্রকাশ করেছেন। তাই এ চিরপ্তীব মুসলিম মহাবীর 
ব্যক্তিত্বের অকাল মৃত্যু এশিয়া ও আফ্রিকা এ দু'টি মহাদেশ বিশেষতঃ ভারতের জন্য যে বিশেষ 
বেদনার কারণ নজরুল ইসলামের কবিতার সেই আবেগময়তা অভি শ্রন্ধার সাথে উচ্চারিত হয়েছে;

তাই মিসরের নহে এই শোক এই দুর্দিনে আজি, এশিয়া আফ্রিকা দুই মহাভূমে বেদনা উঠেছে বাজি'।... হে বনি ইসরাঈলের দেশের অগনায়ক বীর 'অজ্ঞলি দিনু' নীলের সলিলে অঞ্চ ভাগীরবীর। সালাম করারও স্বাধীনতা নাই সোজা দুবি হাত তুলি' তব 'ফাতেমা'য় কি দিবে এ জাতি বিনা দু'টো বাঁধা বুলি?

৩১০. কাজী নজরুল ইসলাম, 'চিরঞ্জীব জগলুল', 'জিঞ্জীর', নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ. ৪৬৪।

৩১১. প্রাতক, পৃ. ৪৬৪-৪৬৫।

৩১২. নঅকল রচনাবলী, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৭৭।

আলোচ্য কবিতার শেষ ভবকে নজকল ইসলাম পয়গম্বর হযরত মূসা (আ.) এর ইভেকালে ফির'আউনী জুলুম-অত্যাচারের অবসানের রূপকে মাঝে সা'দ জগলুল পাশার মৃত্যুতে নীলনদের আধুনিক ফির'আউন বৃটিশ সম্রোজ্যবাদী ইংরেজের সলিল সমাধি প্রত্যক্ষ করেছেন। কবির ভাষায়:

তোমার বিদায়ে দূর অতীতের কথা সেই মনে পড়ে,
মিসর হইতে বিদায় লইল মূসা যবে চিরতরে,
সম্বনে যারে পথ করে দিল নীল' দরিয়ার বারি,
পিছু পিছু চলে কাঁদিয়া কাঁদিয়া মিসরের নর-নারী।
শোন-সম ছোটে ফেরাউন-সেনা ঝাঁপ দিয়া পড়ে স্রোতে,
মূসা হ'ল পার, ফেরাউন ফিরিল না নীল' নদী হতে।
তোমার বিদায়ে করিব না শোক, হয় তো দেখিব কাল,
তোমার পিছনে মরিছে ভুবিয়া ফেরাউন দাজ্জাল।

#### আমানুত্মাহ

আধুনিক আকগানিতানের স্বপ্নস্তাকে নিয়ে নজরুল ইসলাম বিরচিত 'আমানুল্লাহ' কবিতাটি সওগাত পত্রিকার জানুরারী ১৯২৮ খ্রি./মান, ১৩৩৪ সংখ্যার প্রকাশিত এবং প্রবর্তীকালে 'জিঞ্জীর' কাব্যগ্রেছ্ সংকলিত। প্রথম বিশ্বযুদ্ধোত্তরকালে ভারতের প্রতিবেশী মুসলিম রাষ্ট্র আফগানিতানের জাগরণ হয়েছিল 'আফগান শের' আমানুল্লাহ খানের নেতৃত্বে। বৃটিশ ভারতের সাথে প্রথম মহাবুদ্ধোত্তর সংঘাত ও সংঘর্বের পরে ১৯১৯ সালের ৮ ই আগষ্ট বৃটিশ সরকার আমানুল্লাহর শাসন কর্তৃত্বে আফগানিতানের স্বাধীনতার স্বীকৃতি প্রদান করে। ১৯২১ সালে বৃটিশ সরকার ও সোভিয়েত রাশিরার সাথে নতুন চুক্তির মাধ্যমে আকগানিতানের স্বাধীনতা সুসংহত হয়। তা সত্ত্বেও আফগানিতানের উত্তর সীমাত্তে ১৯২২ সালে পর্যন্ত এবং দক্ষিণ পূর্ব সীমাত্তে ১৯২৪ সাল পর্যন্ত উত্তেজনা, অন্থিরতা ও গোলযোগ অব্যাহত থাকে। ১৯২৬ সালে আমানুল্লাহ আফগানিতানের 'বাদশাহ' উপাধি নিয়ে দেশে বহুবিধ আধুনিক শাসনতান্ত্রিক ও সামাজিক সংক্ষার সাধন করেন। মেয়েদের উচ্চশিক্ষা লাতের অধিকার বিষয়ে বেশ কিছু আইনগত সংকার করা হয়। এতে রক্ষণশীল সমাজের পক্ষ থেকে বিদ্রোহ ঘটলে তা দমন করা হয়। আফগানিতানের জন্য রাজতন্ত্র প্রতিষ্ঠা করে আফগানিতানের আমীর আমানুল্লাহ ১৯২৭ সালের জিসেম্বর থেকে ১৯২৮ সালের জুলাই মাস পর্যন্ত ভারত, ইউরোপ, রাশিরা ও তুরক সফর করে নতুন সংবিধান জারী ও সমাজিক শিক্ষা সংক্ষারনূলক ব্যবহা ঘোষণা করেন। তেওঁ

উল্লেখ্য যে, প্রতিবেশী রাজ্য আকগানিতানের বাদশাহ আমানুত্রাহ খানের ঐ ভারত সফরের সমরই নজরুল ইসলাম 'আমানুত্রাহ' কবিতাটি রচনা করেন। মুসলিম জাহানে আধুনিকতার অন্যতম অমদৃত স্বাধীন আফগান অধিপতি আমানুত্রাহ খানকে শ্রন্ধা নিবেদন ও ভারতবর্বে খোশ আমদেদ তথা স্বাগত অভিবাদন জানাতে গিয়ে স্বদেশের পরাধীনতার বেদনা নজরুল ইসলামের কবিতার প্রারম্ভিক চরণেই সুন্পেইরেশে প্রতিভাত হয়েছে;

খোশ আমদেদ আফ্গান-শের! অশ্রু-রুদ্ধ কঠে আজ-সালাম জানায় মুসলিম-হিন্দ্ শরমে নোয়ায়ে শির বে-তাজ। বান্দা যাহারা বন্দেগী ছাড়া কি দিয়ে তাহারা, শাহামশাহ! নাই সে ভারত মানুবের দেশ। এ শুধু পশুর কতল্-গাৃ!... ভূলিয়া য়ুরোপ-'জোহরা'র রূপে আজিকে 'হারুত-মারুত' প্রায় কাঁদিছে হিন্দু মুসলিম হেথা বন্দী হইয়া চির-কারায়।...

৩১৩, প্রাতক, পৃ. ১৭৭।

১১৪. নজরুল ইসলাম: ইসলামী কবিতা, চিন্নঞ্জীব পরিচিতি', পৃ. ৩৬৫-৩৬৬।

কাবুল-লক্ষী দেহে মনে এই পরাধীনদের দেখিয়া কি রহিল লজ্জা-বেদনার হার, বোরকার তার মুখ ঢাকি' ?<sup>৩১৫</sup>

আমানুত্বাহ খানকে স্বাগত জানাতে গিয়ে কবি ইতিহাস স্মরণ করে উল্লেখ করেন যে, যুগ যুগান্তে উত্তর পতিমের সীমান্তের যে গিরিপথ দিয়ে মধ্য এশিয়া থেকে বীর বিজয়ীরা ভারতবর্ষে আগমন করেছিল যে পথ দিয়েই বাদশাহ আমানুত্বাহ আফগানিতান থেকে ভারতে এসেছিলেন। কিন্তু তিনি এদেশ জয় করতে বা লুঠন কতে আসেননি, বরং তিনি স্বদেশভূমি আফগানিতানকে মধ্যযুগ থেকে আধুনিক যুগে উত্তরণের মহানত্রত সাধনায় প্রভাতির লক্ষ্যে দেশ থেকে দেশান্তরে ঘুরে বেভিয়েছেন। তাই আমানুত্বাহর বাদশাহী রূপ নয়, তাঁর পরিব্রাজক, সাধক, সাগ্লিকরূপ নজরুল ইসলামের দৃষ্টি আকর্ষণ করেছিল। এক নতুন জাতির স্বপুত্রটা আমানুত্বাহর বিশ্বপরিক্রমা ও আফগানিতানের মুসলমানদের জাগরণের দৃশ্যাবলীর চিত্ররূপ কবি-কয়্মনায় লারুণভাবে প্রকাশিত হয়েছে;

সুলেমান-গিরি হিন্দুকুশের প্রাচীর লব্জি' ভাঙ্গি কারা,
আদি সন্ধানী বুবা আফগান, চলেছে ছুটিয়া দিশাহারা।
সুলেমান সম উড়ন-তথ্তে চলিলে করিতে দিখিজয়,
কাবুলের রাজা, হড়ায়ে পড়িলে সারা বিশ্বের হৃদয়ময়।
শমসের হ'তে কমজোর নয় শিরীণ জবান, জান তুমি,
হাসি দিয়ে তাই করিতেছ জয় অসির অজেয় রণ-ভূমি।' ত১৬

আলোচ্য কবিতার আমানুল্লাহকে শ্রদ্ধা জ্ঞাপন করা হয়েছে কিন্তু আফগানিস্তানের বাদশাহ বা কাবুলের রাজাকে নয় অর্থাৎ আমীর বা বাদশাহ নয় সংকারক আধুনিকতার অধ্বনায়ক আমানুল্লাহ খান কবির অকৃত্রিম ভালবাসার নিদর্শনস্বরূপ অভিবাদন লাভ করেছিলেন। অবশ্য আমানুল্লাহকে শ্রদ্ধাঞ্জলি নিবেদন বা আফগানিস্তানের ঐতিহ্য ও সৌন্দর্য বর্ণনাই এ কবিতার একমাত্র উপজীব্য নয়, বরং স্বাধীন প্রতিবেশী ইসালামী রাষ্ট্রের জাগরণের পার্শ্বে স্বদেশ ও স্বজাতির পরাধীনতার বেদনা কবি-প্রাণকে ব্যথিত করেছিল। তাই সমকালীন বিশ্বে মুসলিম জাগরণের প্রেক্ষিতে বাদশাহী সম্পর্কে নজরুল ইসলামের সুস্পষ্ট উক্তি প্রতিধ্বনিত হয়েছে:

'আমানুল্লাহ'রে করি বন্দনা, কাবুল-রাজার গাহি না গান, মোরা জানি ঐ রাজার আসন মানব জাতি অসন্মান। ঐ বাদশাহী তথ্তের নীচে দীন-ই- ইসলাম শরমে হার, এজিদ হতে শুরু ক'রে আজো কাঁদে আর শুধু মুখ লুকার। বুকের খুশীর বাদশাহ তুমি,- শ্রদ্ধা তোমার সিংহাসন, রাজাসন ছাড়ি' মাটিতে নামিতে দ্বিধা নাই-তাই করি বরণ।

### জানাগউন্দীন

উনবিংশ শতাব্দীতে মুসলিম জাহানে 'বিশ্ব-ইসলামী বাদ' (Pan-Islamism) তথা খিলাফত আন্দোলনের অথনারক 'সেরদ জামালউদ্দীন আল-আফগানী (১৮৩৯-১৮৯৭ খ্রি.) এর উদ্দেশ্যে নিবেদিত জামালউদ্দীন' শীর্বক কবিতাটি বুলবুল' পত্রিকার ১৩৩৪ সালের চৈত্র সংখ্যার প্রথম প্রকাশিত হয়। বহুমুখী প্রতিভার অধিকারী একজন আন্তর্জাতিক বিপ্লবী সমাজ সংকারক নেতা এবং আধাত্মিক শক্তিসম্পন্ন মহান ব্যক্তিত্ব হিসেবে আফগানিতানের অধিবাসী জামালউদ্দীন বিশ্বে ব্যাপক পরিচিতি লাভ করেন। পৃথিবীর বিভিন্ন দেশ পরিভ্রমণ করে পাশ্চাত্য জাতিসমূহের অগ্রগতি এবং মুসলিম

৩১৫. প্রাত্তক, পৃ. ৩৬৫-৩৬৬।

৩১৬. কাজী নজরুল ইসলাম, আমানুল্লাহ', 'জিঞ্জীর', নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ. ৪৬৭-৪৬৮।

७३१. चाजक, 9. 8७४।

রাষ্ট্রওলোতে মুসলমানদের দুর্দশা লক্ষ্য করে তাদের অবস্থার উন্নতি সাধনের জন্য তিনি বিশ্বের মুসলমানদের জাতীর জাগরণে উরুদ্ধ হওয়ার দ্বারা ঐক্য বন্ধনের মাধ্যমে ইসলামের অতীত গৌরবকে পুনরুজীবিত করার প্রয়োজনীয়তা অনুভব করেন। কারণ তিনি উপলব্ধি করেছিলেন যে, বিদেশী প্রাধান্য ও পাশ্চাত্য প্রভাব থেকে আত্মরক্ষার জন্য ঐক্যবদ্ধ হওয়া ব্যতীত মুসলমানদের আর কোন গত্যন্তর নেই, তাই মুসলিম পুনরুত্থানবাদী চিভাধারার প্রবক্তা হিসেবে তিনি বিশ্ব-ইসলামীবাদ' বা 'প্যান-ইসলামিক' আন্দোলনের জন্ম দেন এবং বিশ্বের মুসলমানদের সংহতি ও রাজনৈতিক ঐক্যের বাণী প্রচার করেন। মুসলিম বিশ্বকে ঐক্যবদ্ধ হওয়ার জন্য তাঁর এহেন উলাভ আহ্বান বিশ্বের বিভিন্ন রাষ্ট্র ও দেশের মুসলমানদের মধ্যে দ্রুত ছড়িয়ে পড়ে। কিন্তু মুসলিম রাষ্ট্রনায়কেরা তাঁকে সুনজরে দেখেনি।

১৮৭১ সালে জামালউদ্দীন তুরক থেকে বহিষ্কৃত হন, পরবর্তী আট বংসর তিনি মিসরের রাজধানী কায়রোতে অবস্থানকালে অধ্যাপনা ও জ্বালাময়ী বক্তৃতার তাঁর ইসলামী চিভাধায়ার মতবাদ প্রচার করেন। অনৈসলামী জালিম বৃটিশ শাসকদের বিরুদ্ধে তিনি বিপ্লব যোষণা করেন। ফলে ইংরেজ অধীনত্ব মিসর থেকেও তিনি বিতাভিত হন। অতঃপর জামালউদ্দীন আল-আফগানী ভারতবর্বে আগমন করে প্যান-ইসলামিক মতবাদ ও বৃটিশ সন্রোজ্যবাদের বিরুদ্ধে প্রচার কার্য পরিচালনা করার ইংরেজ সরকার তাঁকে নজরবন্দী করে রাখে। ১৮৮০ সালে তাঁকে ভারত ত্যাগ করার অনুমতি দেয়া হয়। অনন্তর সম্মা মুসলিম প্রাচ্যকে ঐক্যবন্ধ করার জন্য তিনি আজীবন কঠোর সংগ্রাম করে গিয়েছেন এবং এই মহান উদ্দেশ্য সাধনের জন্য তিনি পার্থিব সুখ-সম্ভোগ অকাতরে বিসর্জন দিয়েছেন। যদিও তার স্বপ্ন সম্পূর্ণ সফল হয়নি, তথাপি তিনি মৃত্যুপ্রায় মুসলিম জাতির প্রাণে যে নতলন স্পন্দন ও সঞ্জীবনী শক্তি সৃষ্টি করেছেন এটাই তাঁর শ্রেষ্ঠ কৃতিত্ব। তাঁর বিশ্ব-ইসলামীবাদ আন্দোলন ব্যর্থতায় পর্যবসিত হলেও অদ্যাবধি বিশ্বের সকল মুসলমানের অনুভূতিতে এটা জীবন্ত হয়ে রয়েছে। এ আন্দোলনকে মুসলিম বিশ্বে রেনেসাঁ বা পুনর্জাগরণ হিসেবেও গণ্য করা যায়। মুসলিম জাহানে আজ যে জাগরণ দেখা দিয়েছে তার মূলে বর্ণাচ্য আন্তর্জাতিক ব্যক্তিত্ব জামালউদ্দীন আল-আফগানীর অবদান ছিল অপরিসীম। এজন্য তাঁকে মুসলিম রেনেঁসার অন্মদৃত বলা হয়। <sup>৩১৯</sup> নজরুল ইসলামের উপর সেই প্রভাব প্রতিফলিত হয়েছে জানাল উদ্দীন' শীর্ষক কবিতার, যাতে কবি মুসলিম মুজাহিদ আফগান বীর জানালউদ্দীন আল-আফগানীকে কেবল 'এশিয়ার নব-প্রভাত-সূর্য' বা 'পুরুষ মহামহিম' রূপেই তস্লিম জানাননি, উপরম্ভ ইসলানের শৌর্য-বীর্য, আদর্শ ও মুসলিম ঐতিহ্যের শ্রেষ্ঠতর সম্মানে তাঁকে ভূবিত করে অকৃত্রিম শ্রদ্ধাঞ্জলি নিবেদন করে বলেছেন:

> সালাম, সালাম, জামালউন্দীন আফগানী তস্লীম, এশিরার নব-প্রভাত-সূর্য, পুরুষ মহামহিম ॥ সাম্য উমর ফারুকের তুমি, আলীর জুল্ফিকার, অসম সাহস খালেদের, মুসা তারেকের তলোয়ার, নিরাশার কারবালা-প্রান্তরে দুল্দু আস্ওয়ার, জড় ও ক্লীবের মাঝে এসেছিলে আদর্শ মুসলিম। ত্ব্

জামালউদ্দীন আল-আফগানী তাঁর রচনা ও বাণীর মধ্য দিয়ে যে স্বাধীনতা ও গণতত্ত্বের বাণী মুসলিম জাহানকে দিয়েছেন তা প্রাচ্যের ইতিহাসে চিরদিন স্মরণীয় হয়ে থাকবে; তিনি আফগানী হলেও শুধু আফগানিস্তানের কথা চিস্তা করতেন না, সমস্ত জাহান ছিল তাঁর দেশ এবং মুসলিম বিশ্বের উন্নতির

৩১৮. কে. আলী, মধ্য প্রাচ্যের ইতিহাস, ২য় খণ্ড, 'আধুদিক যুগে ইসলাম,' পৃ. ২২৩; নজরুল ইসলাম: ইসলামী ক্ষিতা, চির্ম্পীব পরিচিতি', পৃ. ৩৬৬-৩৬৭।

৩১৯. কে . जाली, মধ্য প্রাচ্যের ইতিহাস, ১ম খন্ড, 'মধ্যবুগে ইসলাম', পৃ. ১৭০-১৭২।

৩২০. নজরুল ইসলাম: ইসলামী কবিতা, 'জামাল উদ্দীন', 'চিয়ঞ্জীব', পৃ. ৩৪৭।

চিন্তা ছিল তাঁর একমাত্র ধ্যান। নিজে চিরকুমার থেকে, সরকারী চাকুরীর মোহ ত্যাগ করে, জুলুম নির্যাতন সয়ে দেশ-বিদেশে পরিভ্রমণ, নির্যাসন, বিতাড়ণ ও কারারুদ্ধ হয়েও তিনি মুসলিম কওমের জন্য সর্বশক্তি নিয়োগ করেছিলেন। জামালউন্দীন আল-আফগানীর কার্যক্ষেত্র কাবুল, মিসর, ইরান, তুরক, ভারতবর্ষ এবং আরব বিশ্বে সম্প্রসারিত ছিল। তিনি নিজে একজন সৃফী ও সুদ্দী মুসলমান ছিলেন কিন্তু নিয়া সম্প্রদায়ের সাথে মীমাংসার পক্ষপাতী ছিলেন। ফলে মুসলিম বিশ্বে তাঁর ইসলামী চিন্তাধারার সুদুর প্রসায়ী প্রভাব পড়েছিল। ভারতের খিলাকত, ইরানের কাশানি, আরবের ইখওয়ান এবং ইন্দোনেশিয়ার দারুল ইসলাম আন্দোলন জামালউদ্দীন আল-আফগানীর প্যান-ইসলামীবাদের প্রত্যক্ষ বা পরোক্ষ প্রতাবের ফলশ্রুতি। এই আন্দোলন মুসলমানদের মধ্যে আত্মনির্ভরতা আনরন করে, ইসলামের ঐতিহাসিক ঐতিহ্যকে পুনর্জীবিত করে তাদের জাতীয় রাজনৈতিক পুনর্জনাের পথ উন্মুক্ত হয়। ইউরোপীয় পরাশক্তিবর্গের বিরুদ্ধে মুসলিম জাহানের ঐফ্যবদ্ধ হওয়ার অনুভৃতি তথা অধীনতাপাশ থেকে মুক্ত হওয়ার সংঘামী চেতনা এই আন্দোলনের ফলশ্রুতি ছিল। এজন্য পরবর্তীকালে বহু মুসলিম দেশ পরাধীনতার নাগপাশ থেকে স্বাধীনতা লাভে সমর্থ হয়েছিল। মিসর, তুরক্ষ, ইয়ান ও পাকিন্তানের স্বাধীনতা অর্জন বিশ্ব-ইসলামীবাদ অনুভৃতিরই শরোক্ষ ফল। এই আন্দোলন বিশ্বের সকল নির্বাতিত ও পরাধীনতার শৃংখলে আবদ্ধ মুসলিম দেশগুলোর প্রতি অন্যান্য মুসলিম রাষ্ট্রের সাহায্য ও সহযোগিতাকে সুদৃঢ় করেছে নিঃসন্দেহে। দেশ-কাল ও ভৌগলিক সীমারেখা অতিক্রম করে একজন মুসলমান অন্য মুসলমানদেরকে প্রাতৃত্বের বন্ধনে আবদ্ধ করে পারস্পরিক মুক্তির জন্য আপোবহীন সংগ্রামে উদ্বন্ধ হরেছে। মুসলিম বিশ্বের এই সন্মিলিত প্রচেষ্টার ফলশ্রুতিতেই অধুনা ঘানা, সুদান, আলজেরিয়া, মরক্ষো প্রভৃতি মুসলিম দেশ স্বাধীনতা অর্জনে সমর্থ হয়েছে। <sup>৩২১</sup>

তাই আদর্শ মুসলিম বীর নেতা জামালউন্ধীন আল-আফগানী নজকল ইসলামের দৃষ্টিতে পৃথিবীর বিভিন্ন দেশ ও রাষ্ট্রের মুসলিম জাগরণের অ্যান্ত। বিশ্বের ঘুমন্ত মুসলমানদের জাগ্রত করার জন্য আজীবন তাঁর অক্লান্ত প্রয়াস তুবার সাগরে চাঁদের আগমনে জােরারের আবির্তাবের চিত্রকল্পে উল্লিখিত হয়েছে। কেবল মুসলিম দেশ বা রাষ্ট্রগুলাের রেনেসা বা পুনর্জাগরণ নয়, বরং বিশ্বের পরাক্রমশালী নেতা ও রাষ্ট্রনায়কদের আবির্তাবিকে কবি নজকল ইসলাম বিপ্লবী শহীদ জামালউদ্দীন আল-আফগানীর ইসলামী মতবাদের ফলশ্রুতিরূপে বর্ণনা করেছেন;

জাগিল কাবুল, মেসের, ইরান, তুর্ক, আরব, হিন্দ,
তুবার সাগরে হে চাঁদ আসিরা জাগালে জোরার ভীম।।
সউদ, কামাল, জগলুল পাশা, ইব্নে-করিম বীর
তোমার মানস-পুত্রের রূপে এল উন্নত শির,
দ্বীনের জামাল, তরুল শাহানশাহীর আলমগীর,
প্রাচীর গর্ব সাম্য মৈত্রী মানবতার খাদিম। তংং

### রীক-সর্দার

নজরুল ইসলামের 'রীফ-সর্লার' নামক কবিতাটি মরক্কোর স্বাধীনতা-সংঘামী বন্দী রীফ নেতা আবদুল করীম আল-খাভাবী (১৮৮২-১৯৬৩ খ্রি.) এর প্রতি শ্রদ্ধা জ্ঞাপক । প্রথম মহাবুদ্ধের সমাপ্তির পর উত্তর আফ্রিকার মরক্কো রাজ্যের অধিকারের দাবীতে পাশ্চাত্য ও ঔপনিবেশিক শক্তির বিরোধিতা এবং স্পেনীয় শাসনের বিরুদ্ধে বিদ্রোহী হওয়ায় আবদুল করীম ১৯২০ সালে বন্দী হয়ে এগার মাস বন্দীজীবন কাটান। ১৯২১-১৯২৪ সাল পর্যন্ত বিদ্রোহ দমন করার জন্য ক্রমাগত বৃদ্ধ চলতে থাকে। ১৯২৫ সালে রীফ উপজাতীয়দের বিদ্রোহ ব্যাপক আকার ধারণ করে। তখন রীফ দর্শার আবদুল করীম

৩২১. কে. আলী, মধ্য প্রাচ্যের ইতিহাস, ২য় খণ্ড, 'আধুদিক মুগে ইসলাম', পৃ. ২২৫।

৩২২. নজরুল ইসলাম: ইসলামী কবিতা, জামান উদ্দীন', চিন্নঞ্জীব', পু. ৩৪৭।

উত্তর মরক্কোর অধিকাংশ উপজাতীয়দের একাতাবদ্ধ করেন এবং ঔপনিবেশিক স্পেনীয় বাহিনীকে পর্যুদন্ত করেন। অতঃপর তিনি মরক্কোর সুলতান হন এবং 'রীফ প্রজাতত্র' সংগঠনে নিয়েজিত হন। অনন্তর আবদুল করীম স্পেনের অধিকারভুক্ত ময়ক্কো অতিক্রম করে ফরাসী অধিকারভুক্ত অঞ্চলে আক্রমণ পরিচালনা করেন। এই অভিযানের সাফল্যে ভীত-সম্ভন্ত হয়ে ব্রুল্স ও স্পেন সমবেতভাবে আবদুল করীমের উপজাতি যোদ্ধাদের মোকাবেলা করতে বাধ্য হয়়। ফলে ১৯২৬ সালে করাসী-স্পেন সমবায়ে আক্রমণে আত্রসমর্পণ না করে তিনি 'রি-ইউনিয়ন' দ্বীপে নির্বাসিত হন। গরবর্তীকালে ১৯৪৭ সালে তিনি পালিয়ে মিসরে প্রবেশ করেন। ১৯৪৮ সালে উত্তর আফ্রিকা মুক্তি সংঘ গঠন করেন ও ফরাসী সরকারের বিরুদ্ধে আন্সোলন চালান। ক্রমাণত সংখ্যামে ১৯৫৬ মরক্কো স্বাধীনতা লাভ করে; কিন্তু তিনি আমৃত্যু মিসরেই অবস্থান করেন। ১৯৫৮ সালে মরক্কোর বাদশাহ ৫ম মুহাম্মদ তাঁকে জাতীয় বীর' খেতাবে ভূবিত করেন। ত্রত

মরক্কোর মুসলমানদের নবজাগরণের পথিকৃৎ আবদুল করীম আল-খান্তাবীর অপরিসীম শৌর্য-বীর্য ও দুঃসাহসিকতার জন্য 'রীফ-সর্লার' নামক কবিতায় নজরুল ইসলাম তাঁকে নবযুগের নেপোলিয়ান' বলে অভিহিত করে বলেছেন:

তোমার পূন্যে ধন্য আজ

মক্ল-আফ্রিকা মূর-আরব,
ধন্য হইল মুসলমান,
অধীন বিশ্ব করে তব।
জানিনা আজিকে কোথা তুমি,
নার দুনিয়ার মূসা তারিক,
আছে "দীন" নাই সিপা'-সালার
আছে শাহী তখৃত নাই মালিক।

কবি দজরুল ইসলাম মরজোর জাতীয় বীর রীফ-সর্লার আবদুল করীমকে 'শাহানশাহ বন্দীদের', 'লাঞ্ছিত যুগে যুগাবতার', নয়ি দুনিয়ায় মূলা তায়িক' প্রভৃতি বিশেষণে ভূবিত করেছেন। প্রসক্রমে ইসলামের ইতিহাসের শোকাহত ঘটনার চিত্রকল্পে কায়বালা রণাসনের এজিন, জয়নাল আর আব্বাসের উপমা ব্যবহার করে রীফ-সর্লার আবদুল করীমেয় একফ বীয়ত্ব ও মরজোবাসীয় দুর্ভাগ্যকে অংকন করেছেন। আলোচ্য কবিতায় কোয়াত নদীয় তীয়ে কায়বালায় যুদ্ধেয় রূপকে মোহরয়মেয় যে বিবাদময় চিত্র ভূলে ধরা হয়েছে তাতে ওধু অতীত দুর্ভাগ্যের আলোকে উত্তর আফ্রিকা বা মরকোর মুসলমানদের পরাধীনতায় হতাশাই প্রকাশিত হয়নি, বয়ং গয়েজভাবে কবিয় স্বদেশের মুসলমানদের স্বাধীনতায়ি বেদনাও ধ্বনিত হয়েছে। সেইসাথে মুসলমানদের উপর ইউরোপের আ্যাসন ও দস্যবৃত্তিকে পুনঃ পুনঃ ধিকায় জানানো হয়েছে। কবিয় ভাবায়:

আজিকে জীবন "কোরাত"-তীর এজিদের সেনা বিরিয়া ঐ, শিরে দুর্ন্দিন-রবি প্রথর, পদতলে বালু কোটার খই।... তুমি এলে, সাথে এল না দন্ত, করিল শক্র বাজু শহীদ, তব হাত হতে আব-হায়াত লুটে নিল ইউরোপ-এজিদ। তথ

৩২৩. নজরুল ইসলাম: ইসলামী কবিতা, চিন্নঞ্জীব পরিচিতি', পৃ. ৩৬৬।

৩২৪. কাজী নজরুল ইসলাম, 'রীফ সর্দার,' 'সদ্ধ্যা', নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ. ৫৬৬-৫৬৭।

#### মহাত্মা মোহসিন

বাঙালী মুসলমানদের মধ্যে শিক্ষা বিভারের অয়দৃত দানবীর হাজী মুহান্দি মোহসিন (১৭৩২-১৮১২ খ্রি.) এর নাম বাংলাদেশ তথা ভারতীর উপমহাদেশের ঘরে যরে অত্যন্ত সুপরিচিত। দানশীলতা ও বদান্যতার কারণে মহাআ হিসেবে তিনি 'বঙ্গের হাতেম তাই' খ্যাতিতে বিভূষিত হয়ে আমাদের সামাজিক-সাংকৃতিক ইতিহাসে অমর হয়ে রয়েছেন বৈপিয়ের বোন মুনুজানের সম্পত্তির উত্তরাধিকার লাভ করে চিরকুমার হাজী মুহান্দি মোহসিন বিভিন্ন সমাজসেবা ও শিক্ষা সংক্ষারমূলক প্রতিষ্ঠান গড়ে তোলেন এবং সম্পত্তির এক বিরাট অংশ মেধাবী মুসলিম ছাত্রদের বৃত্তির জন্য উইল করে দান করে যান। হুগলীর ইমামবাড়া, হাজী মুহান্দি মোহসিন কলেজ প্রভৃতি তাঁর অমর কীর্তি। ত্রত ১০০৮ সালে সওগাত পত্রিকার প্রকাশিত 'মহাআ মোহসিন' শীর্ষক কবিতার কাজী নজকল ইসলাম হুগলীর এই প্রখ্যাত মুসলিম শিক্ষানুরাগী দানবীরকে মহাআজ্বপে সন্বোধনপূর্বক শ্রন্ধাঞ্জলি নিবেদন করে অভিবাদন জানিয়েছেন:

সালাম লহ, হে মহাত্মা মোহসীন।
ইতিহাসে নর, মানব-হাদয়ে তব নাম চিরদিন।...
যুগে যুগে এই পৃথিবী গেয়েছে সেই মানবের জর,
বিলায়ে দিয়েছে মানুবেরে যারা স্বীয় সব সঞ্চয়।
তুমি আল্লার সৃষ্টিরে দিয়ে আল্লার নিয়ামত,
তাহার দানের সন্মান রাখিয়াছ, ওগো হয়রত।...
সৃষ্টির যারা সখা তাহারাই রাখে সুষ্টার নাম,
সেই মহাত্মা তুমি মোহসিন, লহ আমার সালাম।
১২৭

#### মাওলানা মোহাম্মদ আলি

ভারতবর্ষের খিলাফত আন্দোলনের নেতা মাওলানা মোহান্দদ আলি (১৮৭৮-১৯৩১ খ্রি.) এর ইন্তেকালে রচিত নজকল ইসলামের 'মাওলানা মোহান্দদ আলি' শীর্ষক ইসলামী চেতনা সম্বলিত উদ্দীপনামূলক কবিতাটি ১৯৩১ খ্রি./ ১৩৩৮ সালে সওগাত পত্রিকার প্রথম প্রকাশিত হয়। উপমহাদেশের প্রখ্যাত আলেমে দ্বীন, অসাধারণ বাগ্মী ও হিন্দু-মুসলমান ঐক্যের অগ্রদূত মাওলানা মোহান্দদ আলি ও তাঁর জ্যেষ্ঠ ভাই মাওলানা শওকত আলি বিংশ শতান্দীতে পরাধীন ভারত বর্ষের মুসলমানদের রাজনৈতিক চেতনা সক্ষারে তাদের মুসলিম জগতের অংশরূপে গৌরবযোধ করতে এবং ভারতের স্বাধীনতা সংগ্রামে অংশগ্রহণ করতে শিথিয়েছিলেন। আলি প্রাতৃষর খিলাফত প্রতিষ্ঠাকালে সর্বভারতীর খিলাফত আন্দোলন ওরু করেন ও নেতৃত্ব দেন। ভারতের আজাদী আন্দোলনে মাওলানা মোহন্দদ আলির অবদান বিপুল। ১৯৩০ সালে ভারতীর মুসলমানদের পক্ষ থেকে তিনি লন্তনে গোলটেবিল বৈঠকে প্রতিনিধিত্ব করেন। এসমর অত্যধিক পরিশ্রম ও দীর্যকাল কারাবাদের করে বান্ধাইতে জাহাজে উঠানো হয়েছিল। ভারতের শাসন সংকারের উদ্দেশ্যে বিলাতে আহত গোলটেবিল বৈঠক দুই মাস স্থায়ী হয়, তাতে ভগ্ন স্বাস্থ্য নিয়েও মাওলানা মোহান্দদ আলি অত্যন্ত বলিষ্ঠভাবে ভারতের স্বাধীনতার দাবী উত্থাপন করেন। গোলটেবিল বৈঠক শেষ হওরার পূর্বেই ১৯৩১ সালের ৪ ঠা জানুরারী এই মহান দেশপ্রেমিক মাওলানা মোহান্দদ আলি লন্তনে ইন্তেকাল করেন। তাঁর ওসীয়ত

७२৫. नजन्म ज्ञानायणी, २३ ४७, १. ७८०।

৩২৬. নজরুল ইসলাম: ইসলামী কবিতা, 'চিন্নজ্ঞীব পরিচিতি', পৃ. ৩৬৬ ৷

৩২৭. কাজী নজরুল ইসলাম, "মহাত্মা মোহসিন", নজরুলের কবিতা সমগ , পৃ. ১০১-১০৩।

অনুসারে পরাধীন ভারতে তাঁর দাফন না করে পবিত্র জেরুজালেম নগরীর ওমর মসজিদ প্রাঙ্গণে তাঁকে কবর দেওয়া হয়। <sup>৩২৮</sup>

মাওলানা মোহাম্মদ আলির আক্ষিক মৃত্যুতে কবি নজরুল ইসলাম মাওলানা মোহাম্মদ আলি শীর্ষক কবিতার তাঁর প্রতি অকৃত্রিম শ্রদ্ধা ও ভালবাসা নিবেদন প্রসঙ্গে নিজন তেজাদীপ্ত মনোভাব প্রকাশ করেছেন। আবেক হিলাল বা অর্বচন্দ্র ইসলামের প্রতীক চিহ্ন মাওলানা মোহাম্মদ আলীর মাথার টুপীতে ঐ প্রতীক শোভা পেত তাই কবিতার হুরুতে স্বভাবতঃই তা রূপক হিসেবে ব্যবহৃত হয়েছে। সেইসাখে বিভিন্ন মুসলিম দেশ ও তাদের মহান রক্ত্রেনারকদের নাম উল্লেখ করে মুসলিম জাহানের ভৌগলিক, রক্ত্রীয় ও রাজনৈতিক পরিবেশ সূজন করা হয়েছে এবং তুলনামূলকভাবে হিন্দুতান তথা ভারতবর্ষের মুসলমানদের নেতা মাওলানা মোহাম্মদ আলির শ্রেষ্ঠত্ব প্রতিপাদনের পর তাঁর মৃত্যুতে কবি বেদনার ভারাক্রান্ত পৃথিবীর চিত্রকল্প তৈরী করেছেন;

অতঃপর কবি নজরুল ইসলাম ভারতীয় মুসলমান ও ইসলানের ইতিহাস থেকে রূপক তৈরী করে ভারতের মুসলিম জাগরণের অথদ্ত, ভারতীয় স্বাধীনতা আন্দোলনের অথনায়ক, স্বধর্ম, স্বজাতির মুক্তি সংখ্যামের, উৎসর্গতিপ্রাণ মাওলানা মোহান্দল আলির অসাধারণ গুণাবলীর পরিচয় দিয়ে মাওলানা সাহেবের দ্বীনি জোশ বা স্বধর্ম ইসলানের প্রতি অনুরাগকে দিল্লীর মোগল স্ম্রাট মুহিউদ্দীন আওরঙ্গজেব (১৬১৮-১৭০৭ খ্রি.) এর স্বধর্মপ্রিয়তা, তাঁর হিন্দু-মুসলিম ঐক্য প্রয়াস বা জাতীয়তাবাদী চেতনাকে স্ম্রাট আবুল ফাত্হ জালালউদ্দীন মুহান্দল আকবর (১৫৪২-১৬০৫ খ্রি.) এর সমন্বর প্রয়াসের, তার্র কমরেড' শীর্বক পত্রিকায় মাজলুনের প্রতি সহানুভূতি, তাঁর পরাধীন মাতৃভূমির স্বাধীনতার অদম্য আকাজ্যা ও সেই আজাদী সংখ্যামে দুঃসাহসিকতাকে ইসলামের চতুর্থ খলীকা মহাবীর হ্যরত আলী (রা.) এর শৌর্য-বীর্যের সাথে তুলনা, তাঁর গভীর ইসলাম প্রীতিকে মহানবী হ্যরত মুহান্দল (সা.) এর ইসলাম প্রীতির উপমায় চমৎকারভাবে চিত্রিত করেছেন;

ছিল আওরঙ্গজেবী দীনী জোশ, আফবরী দিল্ মিলনের, ছিল 'কমরেভ'' ছিল "হামদার্দ" দীন দরিব্র সকলের। 'মোহাম্মদে'র ইসলাম প্রীতি 'আলি'র শৌর্য্য বাছবল ছিল গো যাহাতে আজি অসমরে সে-ই ছেড়ে গেল ধরাতল। নাই গো মক্কা মদীনারও আজ এমন নিশান-বর্দ্ধার, নাই ইসলাম জাহানে গো আজ এমন দ্বীনী সন্ধার।

### বাংলার আজীজ

'মোহাম্মদী' পত্রিকার কার্তিক, ১৩৩৪ প্রথম সংখ্যার প্রকাশিত নজরুল ইসলামের 'বাংলার আজীজ' শীর্বক কবিতাটি জাগরণী কবিতাটি চট্টগ্রামের অবসরপ্রাপ্ত স্কুল ইন্সপেক্টর মরহুম খান বাহাদুর আবদুল আজীজ (১৮৬৩-১৯২৬ খ্রি.) এর স্মৃতির প্রতি শ্রদ্ধা নিবেদনে রচিত হরেছে। তিনি ছিলেন

৩২৮. নজরুল ইসলাম: ইসলামী কবিতা, 'চিন্নঞ্জীব পরিচিতি', পৃ. ৩৬৭।

৩২৯. কাজী নজরুল ইসলাম, 'মাওলানা মোহাম্মদ আলি', নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ. ৯৩৩।

৩৩০, প্রাতক, প্. ৯৩৩।

কাজী নজরুল ইসলানের ক্ষেহধন্যা মরুহুম মুহামদ হাবীবুল্লাহ বাহার ও বেগম শামসুন নাহার মাহমুদের মাতামহ। ১৯২৬ সালের জুলাই মাসে নজরুল ইসলাম চট্টগ্রাম সফরে গিয়ে হাবীবুল্লাহ বাহারের আমন্ত্রণক্রমে তাঁর মাতামহ আবদুল আজীজের তামাকুমজিত্ব বাসভবনে বেশকিছুদিন অবস্থান করেছিলেন। মরহুম আবদুল আজীজ বি. এ. চট্টগ্রাম-নোয়াখালীর প্রথম উচ্চ শিক্ষিতদের মধ্যে ছিলেন অন্যতম। তিনি বাংলার মুসলমানদের মধ্যে শিক্ষা বিস্তারে অগ্রণী ভূমিকা পালন করেন। মুসলিম হাত্রীদের শিক্ষার প্রসারে জীবন পর্যন্ত উৎসর্গ করেন। এজন্য তাঁর দুই লাখ টাকার সম্পত্তি উইল করে বান। চট্টগ্রামে মুসলিম এডুকেশন সোসাইটি, ভিক্টোরিয়া ইসলাম হোটেল, কবিরুক্তীন মেমোরিয়াল হল, লী ইসলামিয়া রিডিং-ক্রম প্রভৃতি তাঁর অমর কীর্তির স্বাক্ষর বহন করছে। তেওঁ

'বাংলার আজীজ' নামক কবিতাটিতে শিক্ষা-দীক্ষাহীন যুমন্ত বাঙালী মুসলমান সমাজ জীবনে মরহুম খান বাহাদুর আবদুল আজীজের শিক্ষার আলো বিন্তারের মহান প্রয়াসকে নিপ্রিত মুসলমানদের প্রাতঃকালীন ইবাদাতে তথা কজরের নামাযে যোগদানের জন্য মসজিদ থেকে মুয়াজ্জিনের আজানের আহ্বানসূচক ধ্বনিতে জাগ্রত হওয়ার চিত্রকল্পে উল্লিখিত হয়েছে। সেই সাথে বাংলার নবজাগরণের সন্ধিক্ষণে যুমন্ত নির্জীব মুসলমান সমাজের একটি প্রকৃত চিত্র অংকন করে কবি বলেছেন:

পোহারনি রাত, আজান তখনো দেরনি মুয়াজ্জিন,
মুসলমানের রাত্রি তখন আর সকলের দিন।
অবোর ঘুনে ঘুমার তখন বঙ্গ-মুসলিমান।
সবার আগে জাগ্লে তুমি, গাইলে জাগার গান!
ফজর বেলায় নজর ওগো উঠলে মিনার পর,
ঘুম-টুটানো আজান দিলে-"আল্লাহ্ আক্বর"।

"তংগ

খান বাহাদুর আবদুণ আজীজের প্রতিষ্ঠিত বিদ্যালয়ে শিক্ষার আলোকপ্রাপ্ত নবজাপ্রত বাঙালী মুসলমান নর-নারীর একটি সুন্দর চিত্রও এ কবিতার বর্ণিত হয়েছে। মরছম আবদুল আজীজের দৌহিত্র হাবীবুল্লাহ বাহার ও দৌহিত্রী শামসুন নাহার নবজাপ্রত বাঙালী তরুণ মুসলমান মধ্যবিত্তের প্রতিনিধি। বাঙালী মুসলিম সমাজে পর্দাপ্রথার অবরোধ ভেদ করে যে করেকজন তেজন্বী নারী প্রথম বেরিয়ে এসেছিলেন শামসুন নাহার মাহমূদ তাদের অন্যতম। মুসলিম নারী জাগরণের তিনি ছিলেন এক পথিকৃৎ। সাহিত্য সংকৃতি চর্চার বাঙালী মুসলমান সমাজে অন্যতম পথিকৃৎ হাবীবুল্লাহ বাহার। মাতামহ আবদুল আজীজের সহায়তায় তা সম্ভবপর হয়েছিল। তাই নজরুল ইসলামের ক্ষেহধন্য ঐ ভাই-বোনদের নাম এ কবিতায় দাভাবিকভাবে উল্লিখিত হয়েছে:

কোরান ওধু পড়ল সবাই বুঝলে তুমি একা, লেখার যত ইসলামী-জোশ তোমায় দিল দেখা!... আধার রাতের যাত্রী যত উঠ্ল গেয়ে গান, তোমার চোখে দেখ্ল তারা আলোর অভিযান ।... এলে নিশান্-বরদা বীর, দুমন পদ্দার, লায়লা চিরে আ্লে নাহার-রাতের তারা-হার! সাম্যবাদী! নর-নারীতে করতে অভেদ জ্ঞান, বন্দিনীদের গোরস্তানে রচলে গুলিস্তান।

৩৩১. নজরুল ইসলাম: ইসলামী কবিতা, 'চিরঞ্জীব পরিচিতি', পৃ. ৩৬৮।

৩৩২. কাজী নজরুল ইসলাম, 'বাংলার আজীজ', নজরুলের কবিতা সমগ্র, পু. ৫৬৮।

৩৩৩, প্রাত্ত, পৃ. ৫৬৯।

#### মিলেল এম, রহমান

'মা ও মেরে' উপন্যাসের লেখিকা মোসান্দাৎ মাসূলা খাতুন ওরফে মিসেস এম. রহমানের কাছ থেকে নজরুল ইসলাম মাতৃত্বেহ লাভ করেছিলেন। কবি নজরুল ইসলামের সাহিত্যকর্মে এই মহীরসী মহিলা বিশেষ উৎসাহ-প্রেরণা লান করেন। ব্যক্তিগত জীবনেও নজরুল ইসলাম এই মহিলার দ্বারা বিভিন্নভাবে প্রভাবিত ও অনুপ্রাণিত হয়েছিলেন। কবি তাঁকে 'নাগমাতা'রূপে চিত্রিত করে 'বিষের বাশী' কাব্যমন্থাটি উৎসর্গ করেন। ১৯২৬ সালের ২০ শে ডিসেম্বর তাঁর জীবনাবসান হলে নজরুল ইসলাম শোকাহত হয়ে তাঁর রূহের মাগফিরাত কামনা করে এবং তাঁর স্মৃতির প্রতি শ্রদ্ধা নিবেদন করে কৃক্তনগরে অবস্থানকালে ১৩৩৩ সালের ১৫ই পৌষ তারিখে মিসেস এম. রহমান' নামক কবিতাটি রচনা করেন। কবিতাটি সওগাত পত্রিকার মায, ১৩৩৩ সংখ্যার প্রথম প্রকাশিত হয়। মাতৃসমা মিসেস এম. রহমানের শোকে কবির বিয়োগ ব্যথা ও তাঁর কৃক্তনগর জীবনের দুঃখ-বেদনা, দারিত্র-যত্রণা ও রোণের মর্মজ্বালা একাকার হয়ে এ কবিতার কারবালা বিবাদের বিবাদমরতার রূপকে প্রকাশিত হয়েছে। বস্তুত্ব আলোচ্য কবিতাটি নজরুল ইসলামের জীবনের বেদনাবিধুর একটি অধ্যায়ের আলেখ্য। মিসেস এম. রহমানের আকস্মিক মৃত্যু সংবাদে কবির ক্রন্সনরোল ও বেদনার বহিঃপ্রকাশ ইসলামের ইতিহাসের মর্মান্তিক শোকাবহু ঘটনার ন্যায় কয়েকটি চিত্রকল্পে রূপ লাভ করেছে। কবির ভাষায়:

নোহররনের চাল উঠার ত আজিও অনেক লেরী, কোন কারবালা-মাতম উঠিল এখনি আমায় খেরি, কোরাতের মৌজ ফোঁপাইরা উঠে কেন গো আমার চোঝে? নিখিল এতিম ভিড় করে কাঁদে আমার মানন লোকে। মর্সিয়া-গানা গাসনে অকালে মর্সিয়া শোকগীতি, সর্কাহারার অঞ্চ-প্রাবনে সয়লাব হবে ক্ষিতি।

৬১ হিজরীর ১০ ই মোহররম কারবালার মরু প্রান্তরে কুফার পথযাত্রী হযরত ইমাম হুসাইন বিন আলী (রা.) কে যেমনিভাবে ইয়াযীদ বিন মু'আবিয়া (রা.) এর সৈন্যবাহিনী বিরে রেখেছিল, এমতাবস্থার ফোরাত বা ইউফ্রেটিস নদীর কূলে ইমাম হুসাইন (রা.) এর পরিবারের সকল পুরুব সদস্য যেমন ইসলামের শত্রুদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করে একে একে শাহাদাত বরণ করছিল আর মুসলমানলের শিবিরে শত্রুদেনা যাতক সীমারের উপর্যুপরি ছুরিকাঘাতে ইমাম হুসাইন (রা.) মৃত্যুযন্ত্রণায় ছট্ফট করছিলেন, তেমনিভাবে লারিল্রফ্রিট কবি নজরুল ইসলাম রোগশয্যায় অসহায়ভাবে মাতৃশোকের বেদনায় জর্জরিত হয়ে তাঁর অভিব্যক্তি প্রকাশ করেছেন:

আজ যবে হার আমি
কুফার পথে গো চলিতে চলিতে কারবালা-মাঝে থামি,
হেরি চারিধারে যিরিয়াছে মাোরে মৃত্যু-এজিদ সেনা,
ভারেরা আমার দুশমন খুনে মাখিতেছে হাতে হেনা,
আমি গুধু হার রোগশয্যায় বাজু কামড়িয়ে মরি।
দানা-পানি নাই পাতার খিমায় নির্জীব আছি পড়ি।

মাতৃসমা মিসেস এম. রহমানের সাথে কবি নজরুল ইসলাম তাঁর সম্পর্ককে হযরত ইমাম হসাইন (রা.) এর পুত্র জয়নাল আবেদীন ও তাঁর বন্দিনী মাতা সম্পর্কের রূপকে অংকন করেছেন। রোগশ্যা অবস্থায় ক্রন্দনরত কবির জন্য বুঝিবা শূণ্যে বসে মাতা অঞ্চ বিসর্জন দিচ্ছিলেন। অতিপ্রাকৃত এহেন অভিনব রূপ-কল্লের মাধ্যমে নজরুল ইসলাম তাঁর সেই বেদনার্ত মুহুর্তের অনুভূতিটি কারবালার সাথে সমস্বয় ঘটিয়েছেন। কবির ভাষায়:

৩৩৪. কাজী নজরুল ইসলাম, 'মিসেস এম. রহনান', 'জিঞ্জীর', নজরুল রচনাবলী, ২য় খণ্ড, পূ. ১৩৯।

৩৩৫. প্রাতভ, পৃ. ১৩৯।

এমন সময় এল 'দুলদুল' পৃষ্ঠে শূন্য জিন,
শূণ্যে কে যেন কাঁদিয়া উঠিল-'জয়নাল আবেদীন'।
শীর্ণ-পাঞ্জা দীর্ণ-পাজর পর্ণকৃটির ছাড়ি'....
বন্দিনী মা'র ভাক ওনি ওধু জীবন-ফোরাত-পারে,
"এজিদের বেড়া পাড়ায়ে এসেছি, যানু তুই ফিরে যারে।"
কাফেলা যখন কাঁদিয়া উঠিল তখন দুপুর নিশা.এজিদে পাইব, কোথা পাই হায় আজরাইলের দিশা?

মাতৃহারার বেদনা প্রকাশে ইসলামী ঐতিহ্যময় সাহারা মক্তৃমির উপমা ব্যবহৃত হয়েছে। তাই কবি নজকল ইসলামের রিক্ত জীবনের শূন্যতা আর কারবালার রণাঙ্গনে মা ফাতিমার মৃত্যুতে ইমাম হাসান (রা.) ও ছসাইন (রা.) এর বুকফাটা আর্তনাদের ক্রন্সনরোলের চিত্রকল্প বিশেষভাবে সম্পৃক্ত হয়েছে,

জীবন ঘিরিয়া ধুধু করে আজ গুধু সাহারার বালি, অগ্নি-সিন্ধু করিভেছি পান দোজখ করিয়া খালি। আমি পুড়ি, সাথে বেদনাও পুড়ে, নয়নে গুকার পানি, কলিজা চাপিয়া তড়পায় গুধু বুক-ভাঙ্গা কাৎরানি। মাতা ফাতিমার লাশের উপর পড়িয়া কাতর স্বরে, হাসান হোসেন কেমন করিয়া কেনৈছিল, মনে পড়ে।

কবি মুসলিম নারী মুক্তির অন্যতম পথিকৃৎ মিসেস এম. রহমানের তেজন্বিনী রমনী মূর্তি চিত্রণ করতে গিয়ে তাঁকে হেরেমে বন্দিনী চির স্বাধীন বেদুঈন বালারূপে কল্পনা করে বলেছেন যে, মিসেস এম. রহমানের আলোর অভিযান ছিল বাঙালী মুসলমান নারীকুলকে পর্দাপ্রথার ন্যায্য অধিকারের লাবীতে অন্ধকার থেকে আলোর পৃথিবীতে নিয়ে আসা। সেই সাথে হেরেমের বাঁদীখানা থেকে উদ্ধার করে পুরুবের সমান মর্যাদার প্রতিষ্ঠার কথা। তাই ধর্ম ব্যবসায়ীরা এই মহিয়সী মহিলাকে সহ্য করতে পারেনি বরং হেরেম রক্ষী গোলামেরা তাঁর অনেক কুৎসা রটনা করেছে কিন্তু আলোর পিয়াসী মিসেস এম. রহমানের স্মৃতিগুলো চিরজীবি হয়ে থাকবে। কবির ভাষার:

সে ছিল আরব-বেপুঈনদের পথ-ভূলে আসা মেরে কার্দিরা উঠিত হেরেনের উঁচা প্রাচীরের পানে চেরে।... সে বলিত "ঐ হেরেম-মহল নারীদের তরে নহে, নারী দহে যারা ভূলে-বাঁদি খানা ঐ হেরেনের মোহে।... বন্দিনীদের বেদনার মাঝে বাঁচিঁরা আছ মা ভূমি, চিরজীবি মেরে, তবু যাই ঐ কবরের ধূলি চুমিঁ।

### জাগরণী ইসলামী সঙ্গীত

বাংলা কবিতার নজরুল ইসলানের হাতেই সর্বপ্রথম ইসলামী ঐতিহ্য ও মুসলিম জাগরণের সার্থক রূপায়ণ হয়। নজরুল ইসলাম যখন বাংলা সাহিত্যাঙ্গনে আবির্ভূত হন সমকালীন মুসলমানদের তখন চরম দুর্দিন। অশিক্ষা-কুশিক্ষা, কুসংকার, দুঃখ-দারিদ্রে লাঞ্ছিত, নির্যাতিত, ব্যথিত-দুর্দশায়ান্ত ছিল মুসলিম সমাজ। বিশেষতঃ পাক-ভারতীয় মুসলমানদের সামাজিক, রাজনৈতিক ও অর্থনৈতিক অবস্থা তখন অত্যন্ত শোচনীয় ছিল। ইসলামের মহান শিক্ষা ও আদর্শ-নৈতিকতা হারিয়ে বিদ্রান্ত, দিশেহারা

৩৩৬. নজরুলের কবিতা সমগ্র, পু. ৪৩০।

००१. चावक, नृ. ८००।

৩৩৮. নজরুল ইসলাম:ইসলামী কবিতা, পৃ. ৩৬০-৩৬১।

অবস্থার তারা কুসংক্ষারাচ্ছর জাতিতে পরিণত হয়েছিল। উপরম্ভ তথন দুনিয়ার সাম্রাজ্যবাদী গোষ্ঠীসমূহের লোলুপ দৃষ্টি পড়েছিল মুসলিম জাহানের উপর। এসমর বাঙালী তথা ভারতীয় মুসলমানগণও ঘুমের যোরে বেহুঁশ হয়ে পড়েছিল। বিদ্রোহী কবি কাজী নজরুল ইসলাম এই ঘুমন্ত হতভাগ্য মুসলিমদের নজবজাগরণের আহবান জানিয়ে তাদের সামনে দুনিয়ার মুসলিম রাজ্যসমূহের নবজাগরণের বার্তা ও ইসলামের সোনালী মশাল তুলে ধরলেন। নজরুল ইসলাম ভারতের তন্দ্রাভিতৃত, নিক্রিয় মুসলমানদের জাগরণী ডংকায় আঘাত হেনে বজ্রকঠে যে ইসলামী সঙ্গীত পরিবেশন করলেন, এতে মুসলিম জাগরণের অংকিত চিত্রে জামালউন্দীন আল-আফগানীর বিশ্ব-ইসলামীবাদ বা 'প্যান-ইসলামী চিন্তাথারা' প্রতিকলিত হয়েছে;

দিকে দিকে পুনঃ জ্বলিয়া উঠেছে দীন-ই-ইসলামী লাল মশাল, ওরে বে-খবর তুইও ওঠ জেগে তুইও তোর প্রাণ-প্রদীপ জ্বালা। গাজী মুত্তাকা কামালের সাথে জেগেছে তুকী সুর্খ-তাজ; রেজা পাহ্লবী সাথে জাগিয়াছে বিরান মুলুক ইরামও আজ; গোলামী বিসরি জেগেছে মিসরী, জগলুল সাথে প্রাণ-মাতালা। তুলি গ্লানি লাজ জেগেছে হেজাজ দেজন আরবে ইবনে সাউন। আমানুরার পরশে জেগেছে কাবুলে নবীন আল-মাহ্মুদ মরা মরজো বাঁচাইরা আজ বন্দী করিম রীফ কামালা। জাগে করসল ইরাক আজমে, জাগে দব হারুন আল-রশীদ জাগে বায়তুল মোকান্দস্ রে জেগে শাম দেখ্ টুটিয়া নিন, জাগে নাকো ওধু হিলের দশ কোটি মুসলিম বে-খেয়াল॥

মুসলিম জাতি আপন স্বকীয়তা হারিরে তাহজীব-তমুদ্দন বিসর্জন দিয়ে অন্যান্য জাতির সাথে বিলীন হয়ে যেতে পারে না। বরং আপন স্বাতন্ত্র্য ও বৈশিষ্ট্য বজার রেখে উপমহাদেশে তথা দুনিয়ার কাব্যকাশে অন্যান্য জাতির কৃষ্টি ও সভ্যতা-সংস্কৃতির পার্শ্বে শুকতারার ন্যায় উজ্জ্বল হয়ে বিরাজমান থাকতে পারে এ আদর্শে দৃঢ়বিশ্বাসী হয়েই কবি নজরুল ইসলাম লেখনী ধারণ করেন। ভারতের আযাদী তথা মুসলিম জাগতের জাগরণী মন্ত্রের উদ্যোক্তা হয়ে কবি তন্ত্রাচ্ছনু জাতিকে শক্তিশালী জাতিতে পরিণত করার প্রবল আকাঞ্চায় উদাত্ত আহ্বান জামিয়ে বলেন:

বাজিছে দামামা, বাঁধরে আমামা শির উঁচু করি মুসলমান।
দাওয়াত এসেছে নয়া জামানার ভাঙ্গা কিয়ায় ওড়ে নিশান ॥
মুখেতে কল্মা হাতে তলোয়ার, বুকে ইসলামী জোশ্ দুর্বার
হৃদয়ে লইয়া এশৃক আয়াহর চল আগে চল বাজে বিষাণ।
ভয় নাই তোর গলায় তাবিজ বাঁধা যে রে ভোর পাক কোয়ান ॥°৪০

ইসলাম, মুসলমান ও মুসলিম দুনিয়ার অখণ্ড চিত্র নজরুল ইসলাম তাঁর জাগরণী কবিতায় সমুজ্জল করে তোলেন। একদা ইসলামের উজ্জ্বলতম আলোক-আভায় পার্থিব জগত আলোকিত হয়ে উঠেছিল। ইসলামের আবির্ভাব দুনিয়া-জাহানে এক বিরাট পরিবর্তন আনয়ন করেছিল। ইসলামের গৌরবে দুনিয়া গৌরবান্বিত হয়েছিল। কিন্তু আজ যেন ইসলামী ঐতিহ্যের সেই উজ্জ্বল আলো আয় নেই, সেই গৌরবও নেই। মুসলিম জগতের তমসা-য়াহু যেন ইসলামকে ক্রমনাঃ গ্রাস করে ফেলছে। তাই কবি নজরুল ইসলাম উপমহাদেশের মুসলমানদের সতর্ক করে দিয়ে ইসলামী জীবনবোধে উন্ধুদ্ধ হওয়ায় জন্য আকুল আহ্বান জানিয়ে বলেন:

৩৩৯. কাজী নজরুল ইসলাম, 'জুলফিকার', নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ২০৫।

৩৪০. কাজী নজরুল ইসলাম, 'গুলবাগিচা', নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৪০০।

তবে শোন ঐ শোন বাজে কোথা দামামা,
শমশের হাতে নাও, বাঁধো শিরে আমামা।
বেজেছে নাকাড়া, হাঁকে নকীবের তূর্য্য
হশিয়ার ইসলাম, ডুবে তব সূর্য্য।
জাগো, ওঠো মুসলিম, হাঁকো হায়দরী হাঁক,
শহীদের দিনে সব লালে-লাল হয়ে যাক। <sup>083</sup>

যে মুসলমান এক সময় বিশ্বজয় করে পৃথিবীতে মহান আল্লাহর একত্ব ও প্রেষ্ঠত্ব প্রচার করেছিল এবং যে মুসলমানগণ দুনিয়াতে সগৌরবে রাজত্ব করত, আজ তাদের সেই গৌরবয়য় বাদশাহী, তথ্ত-ভাউস নেই! আজ তাদের সেই পূর্বেকার ইসলামী জোশ্ব ও সঞ্জীবনী শক্তি কোথায়ঃ সেই জগৎ জয়ী মুসলিম সিপাহীয়া কোথায়ঃ সেই বীয় শহীদান আজ কোথায়ঃ যে আল্লাহ তা'আলার মুখ চেয়ে মহান আল্লাহর পথে নিজেকে কোরবান করত। কেন আজ তাদের এ দুরাবস্থাঃ মুসলমানদের সেই দুর্যোগপূর্ণ সময়েও ইসলামের সেই শ্রেষ্ঠ বীয় সভানদের সাজ়া নেই কেনঃ মুসলমানদের এহেন দুর্দিনে কবি নজরুল ইসলাম মুক্তিমস্তের উদ্যোক্তা হয়ে দু' হাত তুলে আল্লাহ রাক্ষ্রল আলামীনের কাছে প্রায় কেঁদে উঠে আকুল ফরিয়াদ করে বলেন:

কোখায় তথ্ত তাউস, কোথায় সে বাদশাহী,
কাঁদিয়া জানায় মুসলিম ফরিয়াদ ইয়া এলাহী।
কোথায় সে বীর খালেদ, কোথায় তারেক, মুসা,
নাহি সে হ্যরত আলি, জুলফিকার নাহি॥
নাহি সে উমর খাতাব, নাহি সে ইসলামী জোশ,
করিল জয় যে দুনিয়া, আজ নাহি সে সিপাহী॥
১৪২

সমগ্র মুসলিম পুনিয়ার এহেন পুঃসময়ে কবি নজরুল ইসলামের সম্মুখে বিভিন্ন চিত্র আবর্তিত হয়ে থাকে, ইসলাম ও মুসলমানদের গৌরবময় য়ুগে যে মুসলমান আল্লাহ রাব্বুল আলামীনের প্রতি পূর্ণ বিশ্বাস রেখে স্ত্রী-পুত্রকে আল্লাহ তা আলার হাতে সপে দিয়ে নির্ভীক চিত্তে পুর্দিনে সত্য ও স্বাধীনতার জন্য জিহাল করে নিজেকে কায়বানী দিত, আজ সেই মুসলমানগণ কোথায়? যে মুসলমান এই ত্রিভ্বনে এক আল্লাহ রাব্বুল আলামীন ছাড়া আর কায়ো কাছে মাথা নত করত না- যে মুসলমান সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ আসমানী কিতাব আল-কুয়আন' সঙ্গে নিয়ে জাতির মুক্তির জন্য আজাদী সংখামে অকুষ্ঠ চিত্তে ঝাঁপিয়ে পড়ত, আজকের মুসলিম জগতের এমন দুর্দিনে সেই বলিষ্ঠ মুসলমান কোথায়? পরাধীনতার গ্রানি কবি-চিত্তকে বিক্লুদ্ধ করে তুলেছিল, তাই কবি নজরুল ইসলাম মুসলমানদের জীবনে জাগরণী শক্তির জোয়ায় আনতে অনুসন্ধিৎসু হয়ে চায়ণ কবির মতো গেয়ে উঠেন;

আন্থাহতে যার পূর্ণ ঈমান, কোথা সে মুসলমান?
কোথা সে অরিফ, অভেদ যাঁহার জীবন-মৃত্যু-জ্ঞানা।
যার মুখে শুনি তওহিদের কালাম
ভয়ে মৃত্যুও করিত সালাম,
যার দ্বীন দ্বীন রবে কাঁপিত দুনিয়া জ্বিন-পরী-ইনসান। °8°

আমাদের ইসলাম ধর্মের প্রার্থনা ও ইবাদাতের সাথে মুসলমানদের ঈমানকে সুদৃঢ় করার জন্য কবি নজরুল ইসলাম তাঁর রচিত ধর্মীয় সঙ্গীতে ঈমানের কথা ব্যক্ত করেছেন। 'নতুন চাঁদ' কাব্যগ্রন্থের

৩৪১. কাজী নজরুল ইসলাম, 'মোহর্রম', 'অগ্নিবীণা', নজরুলের কবিতা সমগ্র, পু. ৪৪।

৩৪২. কাজী নজরুল ইসলাম, 'জুলফিকার', নজরুল রচমাবলী , ৩য় খণ্ড, পৃ. ২০৫।

৩৪৩. কাজী নজরুল ইসলাম, 'সঙ্গীতাঞ্জলি', নজরুল রচনাবলী , ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ৪৯৮।

'আজাদ' কবিতায় ইসলামের অতীত আদর্শ, মুসলিম ঐতিহ্য ও শৌর্য-বীর্যের পুনর্জাগরণের চিত্র উল্লেখের মাধ্যমে কবি স্বদেশের স্বজাতির নবজাগরণ কামনা করেছিলেন;

> কোথা সে আজাদ ? কোথা সে পূর্ণ মুক্ত মুসলমান ? আল্লাহ হাড়া করে না কারেও ভয়, কোখা সেই প্রাণ? কোখা সে 'আরিফ' কোথা সে ইমাম, কোখা সে শক্তিধর? মুক্ত যাহার বাণী গুনি কাঁপে ত্রিভূবন থরথর। কে পিয়েছে সে তৌহিদ-সুধা পরমানৃত হায় ? <sup>088</sup>

আজ আর মুসলমানদের মধ্যে ইসলামের প্রথম খলীকা হ্যরত আবৃ বকর সিন্দীক (রা.) এর ন্যায় সভিয়কার উদার প্রাণ নেই, খলীকা হ্যরত উমর কারুক (রা.) এর ত্যাগ-ভিতিকা নেই, ইসলামের প্রথম মুয়াজ্জিন বেলাল (রা.) এর সেই ঈমানের দৃঢ়তা নেই, খলীকা হ্যরত আলী (রা.) এর সেই জুলকিকারও নেই! যে মুসলমানের কর্মশক্তি ও উদ্দীপনায় একদিন এই জগৎ গুলিস্তানে পরিণত হয়েছিল, আজ তাঁদের সেই কর্মশক্তি ও আত্মত্যাগের অভাবে এই গুলিস্তান হয়ে পড়েছে গোরন্তান। জগৎ বিজয়ী মুসলমানদের জাতীয় জীবনের এহেন শোচনীয় কর্মবিমুখতা, পশ্চাদপদতা দেখে ইসলামের গৌরবময় অতীত শয়রণ কয়ে কবি নজরুল ইসলাম আক্ষেপ কয়ে বলেন:

জাগে না সে জোশ ল'য়ে আর মুসলমান করিল জয় যে তেজ ল'য়ে পুনিয়া জাহান। যাহার তক্ষীর ধানি তক্দীর বদ্শলো পুনিয়ার, না-করমানির জমানার আনিল করমান খোদার, পড়িয়া বিরাণ আজি সে বুলবুলিন্তান ॥ নাহি সাচ্চাই সিদ্দিকের উমরের নাহি সে ত্যাগ আর; নাহি সে বেলালের ঈমান, নাহি আলির জুলফিকার, নাহি আর সে জেহাদ লাগি বীর শহীদান ॥°88

নজরুল ইসলাম উপমহাদেশের মুসলমানদের বর্তমান অজ্ঞানতা ও অন্ধ কুসংকার দূরীভূত করে এক কালের বিশ্ববিজয়ী এই বীর মুজাহিদ মুসলিম জাতিকে পূর্ব শক্তিতে বলীয়ান করে তোলার জন্য 'বয়বর' যুদ্ধজয়ী হ্যরত আলী হায়দার (রা.) কে দুগুকঠে আহ্বান করেছেন;

খয়বর-জন্মী আলী হায়দার
জাগো জালো আরবার !
দাও দুশমন দুর্গ -বিদারী
দু'ধারী জুলফিকার ॥
এস শেরে-খোদা ফিরিয়া আরবেভাফে মুসলিম 'ইয়া আলী' রবেহারদরী-হাঁকে তন্দ্রা মগনে
করো করো হশিয়ার ॥<sup>৩৪৬</sup>

মুসলমানদের অধঃপতন দেখে কবি চিত্ত দারুণভাবে শোকাহত, বেদনাবহ ব্যথিত। ইসলামের এই অবমাননা নজরুল ইসলামের কাছে চরম শংকাজনক। তাই শংকিত ও ব্যথিত হৃদরে কবি নজরুল ইসলাম উপলব্ধি করেছেন যে, আল্লাহ রাব্বুল আ'লামীনের প্রতি ঈমানের অভাবই মুসলমান সমাজকে

৩৪৪. কাজী নজরুল ইসলাম, 'আজাল', 'নতুন চাঁদ', নজরলের কবিতা সমগ্র, পু. ৭০৪।

৩৪৫. কাজী নজরুল ইসলাম, 'জুলফিকার', নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ২০৭।

৩৪৬. কাজী নজরুল ইসলাম, 'সঙ্গীতাঞ্জলি, দজরুল রচনাবলী, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ৫০৫: নজরুল ইসলাম: ইসলামী গান, 'জাগরণ', পৃ. ৭২।

আজ দুর্বল করে দিয়েছে। কিন্তু এহেন দুর্বলতার থেকে মুক্তির কি কোন পথ নেই? নজরুল ইসলাম নিজেই সেই সিরাতুল মুন্তাকীম তথা সরল সঠিক পথের সন্ধান দিয়ে বলেছেন:

> সোজা পথে চলরে ভাই, ঈমান থেকো ধরে, খোদার রহম মেঘের মত ছায়া দেবে ভোরে ॥ সকল সময় ধরে থেকো আল্লাহ নামের খুঁটি-তিনি ভোমার হেফাজতে দিবেন ক্ষ্ধার রুটি; ইয়াফিন দীলে থেকো তুমি, নিবেন ভোমায় তরে ॥ <sup>089</sup>

কবি নজরুল ইসলাম বুমন্ত মানবতাকে তার অসার সপ্তায় নাড়া দিয়ে বলেছেন, দ্বীন ইসলামী পুনঃ জাগরণের এই মুহুর্তে আর যেন মুসলমান দায়িত্ব কর্তব্য ভুলে বেহুশ হয়ে না থাকে, এখন তালের আত্মাঠন করে বলরী সাহাবায়ে কিরামগণের মত ঈমানী যোগ্যতা সৃষ্টি করতে হবে, এজন্য ফুলশব্যা বিছানো আরামদায়ক পার্থিব জিল্পেগী যাপন করলে হবে না; সোনালী দিনের সোনালী কাহিনী রোমছন করলে চলবে না। আবারো ন্যায় বিচারক খলীফা হয়রত উমর ফারুক (রা.), খলীফা হয়রত আলী (রা.) এলের যুগ ফিরিয়ে আনতে হবে। মুসলিম জাহান যাদের শাসনে বিমোহিত ছিল তার জন্য জীবন বাজী রেখে বীর বিক্রমে বাঁপিয়ে পড়তে হবে, যদি শাহাদাতের অমিয় সুধাও পান করতে হয়। ইসলামের ইতিহাসের সেই গৌর বোজ্জ্ব দিনগুলোর কথা শ্রেণ করে কবি নজরুল ইসলাম মুসলমানদের অনুপ্রাণিত করতে আক্ষেপেরসুরে বলেছেন:

ভূবন জয়ী তোরা কি হার, সেই মুসলমান খোদার রাহে আন্ল যারা দুনিরা না-ফরমান ॥ এশিয়া মুরোপ আফ্রিকাতে যাহাদের তক্ষীর হন্ধারিল, উভূল যাদের বিজয়-নিশান ॥ যাদের নাসা তলোয়ারের শক্তিতে সেদিন পারস্য আর রোম রাজত্ব হইল খান্ খান্ ॥ যাদের নবী কর্মলিওয়ালা শাহান শাহ হয়ে আজকে তারা বিলাস-ভোগের খুলেছ দোকান ॥<sup>৩৪৮</sup>

সর্বশ্রেষ্ঠ ইসলাম ধর্ম জগতে অসুন্দরের বিরুদ্ধে যুগান্তকারী বিপ্লব ও বিদ্রোহের সৃষ্টি করেছে, 
নানুষকে সফল প্রকার মিথ্যা ও পাপালারে বিরুদ্ধে সংগ্রাম তথা জিহা দ করতে শিবিরেছে। তাই 
যাধীনতার জন্য, পূর্ব গৌরব ফিরে পাবার জন্য মুসলিম জাহানের সর্বত্র জিহাদ বা অন্যায়ের বিরুদ্ধে যুদ্ধ
তরু হরেছে। ন্যায় ও সত্যের প্রতিষ্ঠাকল্পে যাবতীয় অন্যায়ের বিরুদ্ধে দুনিয়ায় মুসলমানগণ আজ জিহাদ
করে শহীদ হচ্ছে। ইরাক, ইরান, তুরান, হিজাজ, মিসর, ময়েজা প্রভৃতি মুসলিম দেশ হাতে হাত
মিলিয়ে অত্যাচারীয় বিরদ্ধে নবশক্তি নিয়ে প্রতিরোধ আন্দোলনে শরীক হচ্ছে। কবি নজরুল ইসলাম
তার ইসলামী চিন্তাধায়ায় কবিতায় এহেন সত্য প্রকাশ করে দুনিয়ার এ শহীদি জামাতে শামিল হওয়ায়
জন্য উপমহাদেশের মুসলমানদের উলাভ আহ্বান করেছেন;

শহীদি ঈদগাহে দেখ আজ জামারেত ভারি।
হবে দুনিয়াতে আবার ইসলামী ফরমান জারি ॥
তুরান ইরান হেজাজ মেসের হিন্দ মোরজো ইরাক,
হাতে হাত মিলিয়ে আজ দাঁড়ায়েছে সারি সারি ॥
ছিল বেহোঁশ যারা আঁসু ও আফসোস লয়ে

৩৪৭. কাজী নজরুক ইসলাম, 'সঙ্গীতাঞ্জলি', নজরুকা রচনাবলী, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ৪৮৬-৪৮৭।

৩৪৮. কাজী নজরুল ইসলাম, 'ওলবাগিচা', নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পু. ৩৯৯-৪০০।

চাহে ফিরদৌস্ ভারা জেগেছে নওজোশ্ লয়ে। তুইও আয় এই জমাতে ভুলে যা দুনিয়াদারী॥<sup>৩৪৯</sup>

কোন বিশেষ গোষ্ঠা, বর্ণ বা সম্প্রদারের জন্য দ্বীন ইসলামের আবির্ভাব ঘটেনি; কোন কালের আওতার ইসলাম সীমাবদ্ধ নর। তাওহীদ বা একত্বাদ এসেছে মানব জাতিকে মহান আল্লাহর রবুবিয়াতের ছারাতলে পারম্পরিক আতৃত্বের বদ্ধনে আবদ্ধ করার লক্ষ্যে আর মুসলিম জাতির আবির্ভাব ঘটেছে মানব সমাজের ভারসাম্য রক্ষার মহান দারিত্ব পালনের জন্য। কবি নজরুল ইসলাম ভারতবর্বের হিন্দু-মুসলমানের মধ্যে সাম্য ও মৈত্রীর ভাব স্থাপনের আকাঙ্খার পারস্যের মহাকবি আল-কেরদৌসী (৯৩২-১০২০ খ্রি.) এবং মহাপভিত আব্ রায়হান আল-বেরুনী (৯৭৩-১০৪৮ খ্রি) এর সার্বজনীন উদারতা ও ব্যাপকতার আদর্শের উবুদ্ধ হয়েছেন। তাই দেখা যায় হিন্দু-মুসলিম ঐক্য ও সাম্য-মৈত্রীর অগ্রদৃত হয়ে কবি নজরুল ইসলাম দৃগুকঠে যোবণা করছেন;

ধর্মের পথে শহীদ বাহারা আমরা সেই সে জাতি
সাম্য মৈত্রী এনেছি আমরা বিশ্বে করেছি জ্ঞাতি
আমরা সেই সে জাতি ॥
কেবল মুসলমানের লাগিয়া 'আসেনি'ক ইসলাম
সত্যে যে চার, আল্লার মানে, মুসলিম তারি নাম
আমির ফকিরে ভেদ নাই, সবে ভাই সব এক সাথী
আমরা সেই সে জাতি ॥ তহঁত

মুসলমানগণ একদিন ছিল বিশ্বের শ্রেষ্ঠ জাতি। অনেক বড় বড় ত্যাগী মুসলিম বীর পুরুবের অতুলনীর সাধনার এবেন শ্রেষ্ঠত্ব এসেছিল। মুসলমানদের রয়েছে অনেক অনেক গর্বিত ইসলামী ঐতিহ্য। কাজী নজরুল ইসলাম উপলব্ধি করলেন আজকের অধঃপতিত মুসলিম সমাজকে জাগিয়ে তোলার জন্য প্রয়োজন সেইসব ঐতিহ্য সৃষ্টিকারী মহাপুরুষদের বীরত্ব্যঞ্জক কাহিনীকে তাদের সামনে নতুন করে তুলে ধরা। তাই বছ্রকঠিন প্রত্যয়ে কবি লিখলেন 'খালেদ', 'উমর কারুক', 'চিরঞ্জীব জগলুল', 'আনোয়ার পাশা', 'শাত-ইল-আরব' প্রভৃতি ইসলামী উদ্দীপনামরী ও মুসলিম জাগরণমূলক কবিতাবলী। নজরুল ইসলামের এবেন প্রয়াস সার্থিক হয়েছিল। এই কবিতাগুলো তৎকালীন মুসলিম সমাজে এক দৃঢ় সঞ্জীবনী শক্তিতে উজ্জীবিত করেছিল নিঃসন্দেহে।

৩৪৯. কাজী নজরুল ইসলাম, জুলফিকার', নজরুল রচনাবলী , ৩য় খণ্ড, পৃ. ২০৮।

৩৫০. নজরুল ইসলাম: ইসলামী গান, জাগরণ, পু. ৬৯।

# চতুর্থ পরিচ্ছেদ আরবী -ফারসী শব্দ ও ইসলামী পরিভাষা ব্যবহার

নজরুল ইসলামের কবিতার আরবী ফারসী শব্দ ও ইসলামী পরিভাষার ব্যবহার তাঁর বিশাল সাহিত্য সন্ভারের একটি বিশেষ গুরুত্বপূর্ণ দিক। আরবী-ফারসী শব্দ ও ইসলামী পরিভাষার সার্থক রূপায়ণ বাংলা শব্দের অনুপ্রাসে নজরুল ইসলামের বহু কবিতা বাংলা ভাবা ও সাহিত্যে এক নতুনরূপ সৃজন করেছে। নজরুল ইসলাম তাঁর কবিতায় যেমন আরবী-ফারসী শব্দ ও ইসলামী পরিভাষা ব্যবহার করেছেন সেই শব্দ আমাদের কাছে অতি পরিচিত এবং বিশেষ করে বাঙালী মুসলিম সমাজে সৈনন্দিন জীবনে প্রতিনিয়ত সে সব ব্যবহৃত হয়। বিশেষতঃ মুসলিম ঐতিহ্য আশ্রিত কবিতা ও ইসলামী গজল গানেই নজরুল ইসলাম বেশী আরবী-ফারসী শব্দ ও ইসলামী পরিভাষার ব্যবহার করেছেন। বিবয় ও ভাবের সাথে সঙ্গতির প্রয়োজনেই তাঁকে এই পথ অবলম্বন করেতে হয়েছিল। আল্লাহ, রাসূল, আযান, ঈমান, নামায, রোষা, হজ্জ, যাকাত, কোরবানী, বেহেশ্ত, দোষধ, কিয়ামত, আথিরাত, দু'আ, মুনাজাত প্রভৃতি মুসলমানদের নিত্য ব্যবহৃত আরবী-ফারসী শব্দ ও ইসলামী পরিভাষা তাঁকে প্রয়োজনের তাগিলেই ব্যবহার করতে হয়েছে। তেওঁ

আধুনিক বাংলা সাহিত্য তথা কাব্য চর্চার নজরুল ইসলামের পূকের্ব আরবী-ফারসী ও বিদেশী শব্দ ব্যবহার করেছেন কবি সত্যেন্দ্রনাথ দত্ত (১৮৮২-১৯২২ খ্রি.), বতীন্দ্রনাথ সেনগুও (১৮৮৭-১৯৫৪ খ্রি.) ও মোহিতলাল মজুমলার (১৮৮৮-১৯৫২ খ্রি.)। কিন্তু নজরুল ইসলামের সাথে তাদের সুস্পষ্ট পার্থক্য বিল্যমান। বাংলা কাব্যে ছন্দ-স্থাট সত্যেন্দ্রনাথ দত্ত ও অভিজ্ঞাত কবি মোহিতলাল মজুমলার এ সব শব্দ ব্যবহার করলেও নজরুল ইসলাম প্রথম ব্যাপকভাবে তাঁর কবিতার আরবী-কারসী শব্দ ও ইসলামী পরিতাবার ব্যবহার গুরু করেন। কবি সত্যেন্দ্রনাথ দত্ত ও মোহিতলাল মজুমলার বিশিষ্ট মুসলমানী পরিবেশ সৃষ্টির জন্য মুন্সিরানার সাথে এসব শব্দ ব্যবহার করেছেন। আর নজরুল ইসলাম মুসলমানী পরিবেশে ছাড়াও সাধারণভাবে প্রায় কবিতারই ইসলামী চিন্তাধারার আলোকে করেকটি অপ্রচলিত এবং মুসলিম সমাজে প্রচলিত শব্দ প্ররোগ করেছেন। নজরুল ইসলাম বিদেশী শব্দগুলাকে এমন সুকৌশলে প্ররোগ করেন যে, বাংলা ভাবার তাদের বেখাপ্পা বা বেমানান মনে হয়না। আর বাংলা ভাবার ইসলামী কবিতার তিনিই প্রবর্তীরতা, আরবী-ফারসী ভাবা ও শব্দ এই সূত্রেই তাঁর স্বাভাবিক বাহন হয়ে উঠছে। তাং

বিদেশী শব্দ ব্যবহারের ক্ষেত্রে বিশেষ করে আরবী-ফারসী শব্দ ও ইসলামী পরিভাষার প্রয়োগে শৈল্পিক ও ঐতিহ্যিক বিন্যাস নৈপূণ্য প্রদর্শনে নজরুল ইসলাম অপ্রতিহ্বন্দ্বী ও অপরাজেয় । মুসলিম ঐতিহ্য বিষয়ক শব্দাবলী নজরুল ইসলামের কবিতায় অপূর্ব দক্ষতায় ও অনায়াস নিপূণতায় মূর্ত হয়ে উঠেছে সবচেয়ে বেশী । এ প্রসঙ্গে অধ্যাপক মুনীয় চৌধুয়ী (১৯২৫-১৯৭১ খ্রি.) তাঁর নজরুল কাব্যে মুসলিম ঐতিহ্যের রূপায়ণ' শীর্ষক প্রবন্ধে যে মন্তব্য করেছেন তা বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য । তিনি বলেছেনযে, "কাব্যের বহিরংগে নজরুলের কৃতিত্ব আরবী ফারসী শব্দের অবাধ এবং অকুষ্ঠ সংযোজনায় । এগুলোর ভাবানুবংগ মুসলিম ঐতিহ্যের স্মৃতি বিজজ্তিত । তার কিছু বাঙালী মুসলমানের দৈনক্ষিন ব্যবহারিক সম্পদ থেকে আহ্রিত, কিছু তাঁর জ্ঞানার্জিত শব্দ ভাভার থেকে চয়ন করা । কবির একমাত্র লক্ষ্য ছিল সেগুলো প্রয়োগ যেন যথাযথ হয়, ললিত হয়, ইদ্বিত ব্যঞ্জনায় যেন পাঠকের মন

৩৫১. আতাউর রহমান, নজরুল কাব্য সমীক্ষা, (চাকা: মুক্তধারা, ১ম প্রকাশ, ১৯৬৭, ৪র্থ সংক্ষরণ, ১৯৮৭), পৃ. ২৮৯।

৩৫২. সৈয়দ আলী আশরাফ, 'নজরুল কাব্যে আরবী-ফার্সী শব্দ', মুপ্তাফা নূর-উল-ইসলাম সম্পাদিত, 'নজরুল ইসলাম: নানা প্রসন্ধ', (চাকা: নজরুল ইসটিটিউট, জ্যেষ্ঠ, ১৩৯৮/জুন্দ , ১৯৯১), পৃ. ৩০২-৩০৩।

কেড়ে নিতে পারে। শব্দের বিস্ময়কর ধ্বনিগত সমারোহ কোনো কোনো ক্ষেত্রে অর্থ নিরপেক্ষ মোহ বিভারে পর্যন্ত সমর্থ হয়েছে।"<sup>৩৫৩</sup>

নজরুল ইসলামের কবিতার এ সব আরবী-ফারসী শব্দ প্রয়োগ প্রধানতঃ মুসলিম ঐতিহ্য ও জীবনধারা থেকে উৎসারিত। বন্ধতঃ আরবী-ফারসীর প্রতি নজরুল ইসলাম ভীষণ অনুরক্ত ছিলেন। তাঁর পারিবারিক ঐতিহ্যেও আরবী-ফারসী শব্দ ও ইসলামী জ্ঞানচর্চার পরিবেশ বিদ্যমান ছিল। কবি নিজেও সৈনিক জীবনে একজন পাঞ্চাবী মৌলবী এবং তাঁর আগে স্কুল জীবনের শিক্ষক মুন্সী হাফিজ নুরুনুবী (মৃ. ১৯৪৩ খ্রি.) ও চাচা কাজী বজলে করীমের নিকট ফারসী ভাষা শিক্ষার সুযোগ লাভ করেন। পরবর্তীতে তিনি প্রখ্যাত কারসী কবি শামসুন্দীন মুহাম্মদ হাফিজ (১৩২৫-১৩৯০ খ্রি.), জালালুন্দীন আল-রুমী (১২০৭-১২৭৩ খ্রি.), ওমর খৈয়াম (১০৪৮-১১৩২ খ্রি.) প্রমুখ কবিদের কবিতা অধ্যয়ন ও অনুবাদ করার সৌভাগ্য অর্জন করেন। এতহাতীত ইসলাম ধর্মের অনুশাসনে লালিত উত্তরাধিকারের সাথে আরব-পারস্যের বিভিন্ন অনুবঙ্গই গভীরভাবে সম্পৃক্ত। সঙ্গত কারণেই ইসলামী পরিবেশে সম্ভান্ত মুসলিম পরিবারের সভানকে প্রায় বাধ্যতামূলকভাবে পবিত্র কুরুআন তিলাওয়াত শিখতে হয়, যার ভাষা হচ্ছে ক্রাসিক আরবী। আবার মসজিদের ইমান ও গ্রাম্য মক্তবের শিক্ষক হিসেবেও নজরুল ইসলামকে আরবী-ফারসী চর্চা করতে হয়েছে এবং ছাত্র-ছাত্রীকে শেখাতে হয়েছে। এসব মিলিয়েই কবি নজরুল ইসলাম লাভ করেন আরবী-ফারসী শব্দ ও ইসলামী পরিভাবা ব্যবহারে আজন্য অধিকার; যার শেকড় কবি সত্যেন্দ্রনাথ দন্ত, মোহিতলাল মজুমলার লালিত প্রান্তিক মৃত্তিকার তার ভেদ করে অনেক গভীরে প্রবেশ করেছে নিঃসন্দেহে। সুতরাং তাদের চেয়ে নজরুল ইসলামের হাতে আরবী-ফারসী শব্দের ব্যাপক ব্যবহার অধিকতর প্রমিত, গভীর তাৎপর্যবাহী, বিপুল ব্যঞ্জনাময় এবং বহুলাংশে সঠিক ও যথার্থ। 2008

বাংলা শব্দের পাশাপাশি কবিতার আরবী-কারসী ও অন্যান্য বিদেশী শব্দের সুবন ব্যবহার প্রকৃত প্রস্তাবে নজরুল ইসলাম পথিকৃৎ। এ প্রসঙ্গে নজরুল ইসলাম তাঁর অনেক বুল্ডি, তর্ক ও বিচার-বিশ্লেষণ উপস্থাপন করে বলেছেন, "আমি তথু 'খুন' নয়-বাংলায় চলতি আরো অনেক আরবী-কারসী শব্দ ব্যবহার করেছি আমার লেখায়। আমার দিক থেকে ওর একটা জবাবদিহি আছে। আমি মনে করি, বিশ্ব-কাব্যলন্দীরও একটা মুসলমানী চং আছে, ও-সাজে তাঁর শ্রীর হানি হয়েছে বলেও আমার জানা নেই।"
তথ

বলাবাহুল্য যে, এই বিশ্বাসেই নজকল ইসলাম আরবী-ফারসী শব্দ আমদানী করে তাঁর কবিতাকে রূপ, রস ও রঙে আখাদন্যোগ্য ও মাধুর্যমন্তিত করে তুলেছেন। এতে সুস্পইভাবে প্রতীয়মান হয়ে যে, মসন্তিদ, মাজার, মক্তবের আওতার থাকার কলে বাল্যাবহাতেই নজকল ইসলাম তাঁর অসংখ্য কবিতা ও ইসলামী গজল-গানে আরবী-ফারসী শব্দ ব্যবহার করতে পেরেছিলেন। পরবর্তী জীবনেও সুনিপূণভাবে এ সব শব্দ ব্যবহার তাঁর পক্ষে অত্যন্ত খাভাবিক হয়ে উঠেছিল। ক্রমে নজকল ইসলামের ইসলামী গান ও কবিতা আম-বাংলার মুসলমানদের মনে-প্রাণে এক নব স্পক্ষনের সৃষ্টি করেছিল। ফলশ্রুতিতে বহু সংখ্যক আরবী-ফারসী শব্দ এবং ইসলামী চিন্তা চেতনা ও ভাবধারা তিনি নির্বিধার প্রবর্তন করেছেন।

৩৫৪. হারন্দ-অর-রশীদ, নজরুদের কবিতা ও গানে আরবি-ফার্সি শব্দের ব্যবহার', সাহিত্য পত্রিকা', ওয়াবিল আহমদ সম্পাদিত, ( ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়: বাংলা বিভাগ, বিয়াল্লিশ বর্ষ, প্রথম সংখ্যা, কার্তিক, ১৪০৫/ অট্টোবর, ১৯৯৮), পু. ২৫৫।

৩৫৫. কাজী নজরুল ইসলাম, 'বভুর পিরীতি বালির বাঁধ', নজরুল রচনাবলী, ২য় খণ্ড, পৃ. ৬২৭।

### খেয়াপারের তরণী

'মোসলেম ভারত' পত্রিকার প্রকাশিত নজরুল ইসলামের ইসলামী ঐতিহ্যমূলক বিখ্যাত কবিতা 'থেয়াপারের তরণী' পাঠ করে আনন্দে অভিভূত কবি-সমালোচক, অনুবাদক, পত্রিকা ও গ্রন্থ সম্পাদক মোহিতলাল মজুমলার (১৮৮৮-১৯৫২ খ্রি.) পত্রিকার সম্পাদক কবি মোজামেল হক (১৮৬০-১৯৩৩ খ্রি.) কে লিখিত এক সুদীর্বপত্রে নবীন কবি কাজী নজরুল ইসলামকে অভিনন্দন জ্ঞাপন করেন এবং উক্ত কবিতার ভাব, ভাবা, হন্দ, আদিক ও উপমা-চিত্রকল্পের আলোচনা করে কবিতাটির শিল্পরপের পরিচর তুলে ধরে 'একখানি পত্র' শার্বক প্রবন্ধ লিখেছেন, "কাজী সাহেবের হন্দ তাঁহার মতঃউৎসারিত ভাব কল্পোলিনীর অবশ্যস্তাবী গমনভঙ্গী 'থেয়াপারের তরণী' শীর্ষক কবিতার হন্দ সর্বত্র মূলতঃ এক হইলেও, মাত্রা বিন্যাস ও যতির বৈচিত্রপ্রত্যেক প্লোকে ভাবানুযায়ী সুর সৃষ্টি করিয়াছে; ছন্দকে রক্ষা করিয়া তাহার মধ্যে এই যে একটি অবলীলা, স্বাধীন ক্র্র্তি, অবাধ আবেগ কবি কোথাও তাহাকে হারাইয়া বসেন নাই; হন্দ যেন ভাবে দাসত্ব করিতেছে- কোনখানে আপন অধিকার সীমালজ্বন করে নাই-এই প্রকৃত কবিশক্তি পাঠককে মুগ্ধ করে। কবিতাটি আবৃত্তি করিলেই বোঝা যায় যে, শব্দ ও অর্থগত ভাবের সুর, কোনখানে ছন্দের বাঁধনে ব্যাহত হয় নাই। বিন্মর, ভর, ভক্তি, সাহস, অটল বিশ্বাস এবং সর্বোপরি প্রথম ইইতে শেষ পর্যন্ত একটি জীবণ গল্পীর অতিপ্রাকৃত কল্পনার সুর, শব্দ-বিন্যাস ও হন্দ-কন্ধারে মূর্তি ধরিয়া ফুটিয়া উঠিয়াছে। আমি কেবল একটি মাত্র শ্লোক উদ্ধার করিব-

আবু বকর উসমান উমর আলী হায়দার দাঁড়ী যে এ তরণীর, নাই ওরে নাই ভর। কাভারী এ তরীর পাকা মাঝি মাল্লা দাঁড়ীমুখে সারি গান- 'লা-শরীক আল্লাহ'।

এই শ্লোকে মিল, ভাবানুযায়ী শব্দ-বিন্যাস এবং গল্পীর ধ্বনি, আকাশে ঘনায়মান মেঘপুঞ্জের প্রলয়-ভদ্দক ধ্বনিকে পরাভূত করিয়াছে; বিশেষতঃ এর শেষ ছত্ত্রের শেষ বাক্য 'লা-শরীক আল্লাহ' যেমন মিল, তেমনি আন্তর্য প্রয়োগ! ছন্দের অধীন হইয়া এবং চমৎকার মিলের সৃষ্টি করিয়া এই আরবী বাক্য যোজনা বাংলা কবিতায় কি অভিনব ধ্বনি-গাল্পীর্য লাভ করিয়াছে।" তব্দ

১৩২৭ বঙ্গান্দের ভাদ্র সংখ্যা 'মোসলেম ভারত' পত্রিকায় মন্তব্যটি প্রকাশিত হয়েছিল। নজরুল ইসলামের অতুলনীয় কাব্যপ্রভিভা তথা আরবী-কারসী শব্দ ব্যবহারের অভ্তপূর্ব নৈপূণ্য বিবরে মোহিতলাল মজুমলারের এহেন উক্তি খভিতভাবে উর্দু এবং সমভাবে কারসী শব্দ প্রসঙ্গেও যথাযথ প্রযোজ্য।

'খেয়াপারের তরণী' কবিভায় কবি দ্বীন ইসলামকে একটি তরীরূপে এবং খুলাকারে রাশেদীনকে ঐ তরীর মাঝি-মাল্লারূপে আর মহানবী হযরত মুহান্দ্রদ (সা.) কে দিশারীরূপে কল্পনা করেছেন। বস্তুতঃ গ্রাম-বাংলার নদ-নদীতে দাড়ী মুখে মাঝি-মাল্লাদের সারি গেয়ে দাঁড় বেয়ে যাওয়ার দৃশ্যাবলী আমাদের দেশে অভ্যন্ত সুপরিচিত; সেই চির সজীব দৃশ্যে কবি নজরুল ইসলাম কর্তৃক 'লা-শরীক আল্লাহ' এই আরবী বাক্যাংশের সুনিপূণ ব্যবহারে আধ্যত্মিক ব্যক্তনা অর্পণ করা হয়েছে। এতদ্ব্যতীত 'খেয়াপায়ের তরণী' কবিভায় আরবী-ফায়সী ও ইসলামী পরিভাষাগত শব্দাবলী যেমন- কিয়ামত, দিল, সাফ, আহমদ, আরু বকর, উসমান, উমর, আলী হায়দার, লা শারীক আল্লাহ, শাকায়াত, জায়াত, হরী প্রভৃতি মুসলিম ঐতিহ্যের আধ্যাত্মিক ব্যঞ্জয়ায় সমৃদ্ধ সম্পৃক্ত হয়েছে। কবির ভাষায়ঃ

৩৫৬. মোহিতশাল মজুমদার, 'কাজী নজরুল ইসলামের কবিতা', মুপ্তাফা নূর-উল-ইসলাম সম্পাদিত, 'মজরুল ইসলাম: নানা প্রসঙ্গ', (চাকা: নজরুল ইসচিটিউট, জৈচেচ, ১৩৯৮/ জুন, ১৯৯১), পু. ১০।

'শাফায়াত' পাল-বাঁধা তরণীর মান্তল, 'জানাত' হতে ফেরে হুরী রাশ্ রাশ্ ফুল। <sup>৩৫৭</sup>

#### **নোহর্র**শ

নজরুল ইসলানের অন্যতম বিখ্যাত 'মোহর্রম' কবিতাটি 'মোসলেম ভারত' পত্রিকার ১৩২৭ সালের আখিন সংখ্যার প্রকাশিত এবং অগ্নিবীণায় সংকলিত । চার মাত্রা চালের মাত্রাবৃত্ত ছলে রচিত এ কবিতাটির প্রারন্তিক চরণ দু'টিতে বাংলা শব্দ বিশেষ নেই, সর্বনাম এবং ক্রিরাপদ পর্যন্ত উর্দু পরিভাষা। কারবালার শোকাবহ ঘটনার সুদ্রতা এবং ইসলামী ঐতিহ্য রূপায়ণের জন্যই তা দক্ষতার সাথে ছন্দোবন্ধ করা হয়েছে। কবিতার সূচনাতেই নীল আকাশের রং সিয়া বা কৃষ্ণ বর্ণ, যা শোকের রং কিছ দুনিয়ার রং লাল, যা কারবালার প্রবাহিত রজের রং। হয়রত মুহান্মদ (সা.) এর কন্যা ফাতিমা আযাহ্রা (রা.) এর পুত্র হয়রত ইমাম হুসাইন (রা.) এর শাহাদাত বরণ প্রভৃতির বর্ণনার বারা ১০ ই মোহর্রম সংঘটিত কারবালার মর্মান্তিক হলয়-বিদারক ঘটনাবলীর দৃশ্যায়ণ ও চিত্ররূপ অংকিত হয়েছে। কবির ভাষায়:

নীল সিরা আসমান লালে লাল দুনিয়া,-"আমা! লাল তেরি খুন কিয়া খুনিয়া!<sup>৩৫৮</sup>

বহুক্ষেত্রেই আরবী-উর্দু-ফারসী মিশ্রিত ইসলামী পরিভাষাগত উপকরণ নজরুল ইসলামের কবিকল্পনাকে অনন্য সার্থকতায় ধারণ করেছে। শির দেগা, নেহি দেগা আমামা' অর্থাৎ মাথা দেব কিন্তু
শিরস্ত্রাণ দেব না! জান দেব কিন্তু মান দেব না। ইসলামের বীরত্বের এই চমকপ্রদ মর্মবাণী প্রারশঃই
নজরুল ইসলামের ইসলামী কবিতা ও গজল-গানে উচ্চারিত হয়েছে। পৌরুবদীপ্ত সাহসিকতার প্রতীক
হিসেবে নজরুল ইসলাম বারবার পাগড়ী বা শিরস্ত্রাণ অর্থে আমামা' শীর্ষক আরবী শব্দের ব্যবহার
করেছেন। যেমনিভাবে কবি কাজী নজরুল ইসলামের একটি ইসলামী সঙ্গীতে আছে,
'বাজিছে দামামা বাঁধরে আমামা, শির উঁচু করি মুসলমান।' ৩৫৯

'মোহর্রম' কবিতার নজরুল ইসলামের হৃদয়ের আন্তরিক আবেগ বিশেষ নির্বাচনের গুণে পরিবেশ সৃজনে আরবী-কারসী শব্দ ও ইসলামী পরিভাষা ব্যবহারের মাধ্যমে স্বতঃস্কৃতি লাভ করেছে। কাব্যবস্ত ও ভাষার মণিকাঞ্চনযোগে নজরুল ইসলামের এ জাতীর ইসলামী চিন্তাধারার কবিতাবলী অনবদ্য। কেবল কারবালার কাহিনী বর্ণনা নর, কারবালার বেদনা বিলাস নর; শুধু হাহাকার কিংবা দীর্ঘখাস নর, কেবল ক্রুন্সন বা অঞ্চ করানো নর, শুধু অতীতের পুনর্জাগরণ নর; বরং জালেমের প্রতিশোধ গ্রহণের জন্য বর্তমানের হতাশা দূর করার জন্য, নবজাগরণের জন্য অতীত থেকে অনুপ্রেরণা লাভে সংকল্পবদ্ধ হওয়া এ কবিতার মুখ্য প্রতিপাদ্য। কবির ভাষার:

উক্ষীষ কোরানের, হাতে তেগ আরবীর,
দুনিরাতে নত নয় মুসলিম কারো শিরতবে শোন ঐ শোন বাজে কোথা দামামা,
শম্শের হাতে নাও বাধোঁ শিরে আমাামা।
বেজেছে নাকাড়া, হাঁকে নকীবের তুর্যা,
হুশিরার ইসলাম, ভুবে তব সূর্যা।

৩৫৭. কাজী নজরুল ইসলাম, 'খেয়াপারের তরণী', 'অগ্নিযীণা', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৪৪।

৩৫৮. কাজী নজরুল ইসলাম, 'মোহর্রম', নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ. ৪২।

৩৫৯. কাজী নজরুল ইসলাম, 'ভলবাগিচা', নজরুল রচনাবলী, ৩র খণ্ড, পৃ. ৪০০।

৩৬০. কাজী নজরুল ইসলাম, 'মোহর্রম', 'অগ্নিবীণা', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৫০।

উদ্বৃত চরণসমূহ ইসলামী পরিভাষাগত বিশেষ শন্ধাবলীর সার্থক প্রয়োগ নিছকই আরবী-ফারসী-উর্দু চর্চার আনুষ্ঠানিকতা নয় এহেন শব্দ চয়ন আভিধানিক অর্থের সীমায়িত বন্ধনেও আবদ্ধ নয়। এ সকল চমৎকার শব্দাবলী কাব্যিক বিন্যাসের মাধ্যমে প্রাণময়তা, তেজন্বিতা এবং আবেগ-অনুভূতির ভূবন সৃষ্টিতে নজকল ইসলামের কৃতিত্ব অসাধারণ। কল্পনা করাও সম্ভব নয় যে, অন্যতয় কোন মাধ্যমে কারবালার শোকাত্র ঘটনাবহল মোহর্রমের মর্মবাণী এবং ত্যাগ ও আত্যউজ্জীবনের অনুপ্রেরণা এত ভীর্ষক ও বলিষ্ঠভাবে প্রকাশ করা যেত।

#### কোরবানী

নজরুল ইসলানের 'কোরবানী' শীর্ষক কবিতার হ্বরত ইবরাহীন (আ.) কর্তৃক স্বীর পুত্র হ্বরত ইসনাঈ (আ.) এর কোরবানীর কাহিনী চরন আত্মত্যাগের স্মৃতিতে ভাস্বর হয়ে উঠে। সেই সাথে ব্রষ্টা মহান বাণী সুদূর অতীতের কোরবানীর আদেশ ধ্বনিত প্রতিধ্বনিত হয়। নজরুল ইসলানের লেখনীতে আরবী-কারসী শব্দ ও ইসলানী পরিভাষার সার্থক রূপায়ন ঐতিহাসিক স্মৃতি ও প্রকৃত চিত্রকল্পের অনুরণিত হয়। কবির ভাষায়:

আজ শো'র ওঠে:জোর "খুন দে, জান দে, শির দে বংস" শোন্!
ওরে হত্যা নর আজ 'সত্য-গ্রহ', শক্তির উদ্বোধন!...
খঞ্জর মাঝে গর্জানেই,
পঞ্জরে আজি দরদ নেই,
মর্জানী'ই পর্লা নেই,
ভর্তা নেই আজ খুন-খারাবীতে রক্ত-লুব্ধ মন
খুনে খেলযো খুন-মাতন। তেওঁ

প্রকৃতপক্ষে নজরুল ইসলানের ইসলানী চিন্তাধারাসম্পন্ন কবিতার এক বিরাট অংশ জুড়ে রয়েছে আরবী-ফারসী-উর্দু শব্দ ও ইসলামী পরিভাবার সুবন ব্যবহার । 'সঞ্চিতা' কাব্যগ্রন্থের প্রায় সবগুলো কবিতা অধ্যয়নে প্রতীয়মান হয় যে, সাধারণভাবে নজরুল ইসলাম আরবী-ফারসী শব্দ প্রয়োগ করলেও তাঁর নিজন্ব মনোভাব ও অনুভূতি প্রকাশের জন্য তিনি উপকথা থেকে সংগৃহীত উপমা ও চিত্রে আশ্রয় শুঁজেছেন এবং সাধারণ হিন্দু সমাজের শিক্ষায় শিক্ষিত মুসলিম সমাজের ভাবার সাহায্য নিয়েহেন।

### বিদ্রোহী

কেবল পরিবেশে স্ভানের জন্যই নজরুল ইসলাম তাঁর কবিতায় আরবী-ফারসী শব্দ প্রয়োগ করেননি। কবির কয়পোককে আমাদের কাছে সত্য সুন্দরভাবে পরিকুটিত করে তোলার জন্য এবং সেই কয়পোক যে অনৃভূতি প্রেরণায় জেগে উঠেছে সেই আবেগ-অনুভূতি সঞ্চারের জন্য কবি এই সব অধুনা পরিচিত আরবী-ফারসী শব্দ ও ইসলামী পরিভাষা ব্যবহার করেছেন। এক্ষেত্রে 'অগ্নিবীণা' কাব্যমন্থের বিদ্রোহী' কবিতায় কবির আত্মজাগরণের বিপুল বিচ্ছিন্ন প্রকাশ লক্ষণীয়। কবির ব্যক্তিত্বের প্রবল ক্রুরণ ঘটেছে এ কবিতাটিতে। যদিও ইহজগতের রাশি রাশি উপমা-অলংকারে এর প্রকাশ, কিন্তু মূলতঃ এহেন জাগরণ আত্মগত। প্রথম স্তবকের ক্রুতে ভিন্নত শির', স্তবকের মাঝখানে চির উন্নত শির' হয়ে উঠেছে। মহাবিশ্বের মহাকাশ, চন্দ্র, সূর্য, গ্রহ, তারা, ভূলোক, দ্যুলোক, গোলক ভেদ করে খোদার আসন আরশ' অতিক্রম করে উর্ধ্বারোহণের তীব্রতর ক্ষীপ্রগতি কবিতার প্রারম্ভেই অভূতপূর্ব চাঞ্চল্যের অবতারণা ঘটিয়েছে। কবির ভাষায়:

বল "মহাবিশ্বের মহাকাশ ফাড়ি, চন্দ্র সূর্য গ্রহ তারা ছাড়ি"

৩৬১. কাজী নজরুল ইসলাম, 'কোরবাদী', 'অগ্নিবীণা', নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ. ৩৯-৪০।

ভূলোক দ্যুলোক গোলক ভেদিয়া খোদার আসন 'আরশ' ছেদিয়া, উঠিয়াছি চির বিস্ময় আমি বিশ্ব-বিধাত্রীয়।

বিদ্রোহী' কবিতাটিতে মুসলিম জীবন ও ইসলামী ঐতিহ্যবোধক বেশ কিছু আরবী-ফারসী শব্দ ররেছে। উপর্যুক্ত পংক্তিগুলোতে 'খোদা', 'আরশ' ছাড়াও অন্যত্ম রয়েছে 'বেদুঈন', 'চেঙ্গিস', ইদ্রাফিল', 'বোর্রাক', 'জিব্রাঈল', 'আফির্রাস', 'হাবিয়া দোবখ', 'জাহান্নাম' প্রভৃতি আরবী-ফারসী শব্দ ও ইসলামী পরিভাষার সার্থক রূপায়ণ। এতহাতীত নজরুল ইসলাম বাংলা কবিতার বাঙালী মুসলিম সমাজে সাধারণভাবে অপ্রচলিত কারসী বা উর্দু থেকে কতকগুলো শব্দ নৃত্যুন আমদানী করেছেন। এক্ষেত্রে বিদ্রোহী' কবিতার কবির আত্মপ্রতার ঘোবিত নিয়োক্ত পংক্তিটি উল্লেখ করা যায়,

আমি দুর্দম , মম প্রাণের পেরালা হর্দম্ হ্যায় হর্দম্ ভরপুর মদ। 050

কবিতার শ্লোকটিতে কারসী 'পেয়ালা' ও 'হর্লম' শব্দের সাথে উর্লু 'হ্যার' শব্দের সহযোগে গড়ে উঠা বাক্যটি আবৃত্তি করে অবাক বিস্মিত হওয়াই স্বাভাবিক। এ যেন মস্ত হয়ে জাের গলায় উর্দু বলে উঠা-যেমন অনেকেই রাগ হয়ে হঠাৎ উর্লুভাবী বনে যান। 'হ্যায়'-এর স্থলে যদি 'আছে' ব্যবহার করতেন তবে 'হর্দম আছে হর্দম ভরপুর মদ' কবায় উন্মন্ত হয়ে উঠার ভাবটি পয়িস্কৃটিত হয়ে উঠত না। কারণ কেনায়িত শরাবে ভরপুর পেয়ালার সাথে নিজকে উপমিত করার প্রাণ উপচানাে চিত্রকল্প।

'নোসলেম ভারত' পত্রিকার প্রকাশিত ও 'অগ্নিবীণা' কাব্যগ্রন্থে সংকলিত 'শাত-ইল-আরব', 'কামাল পাশা', 'আনোরার', 'রণ-ভেরী', 'ঝোপারের তরণী', 'মোহরর্ম', 'কোরবানী' প্রভৃতি মুসলিম সভ্যতা ও ইসলামী ঐতিহ্য আশ্রিত কবিতার নজরুল ইসলাম আরবী-কারসী শব্দ ও ইসলামী পরিভাষার ব্যবহার দ্বারা প্রত্যাশিত সাফল্য অর্জন করেছেন। এই কবিতাগুলোতে নজরুল ইসলাম আশ্র্য নারদর্শিতার সঙ্গে মুসলমানদের নিত্যব্যবহার্য আরবী-কারসী শব্দ সংযোগ করেছেন। শব্দগুলো এত স্বাভাবিক ও নিখুঁত নিপূণ্তার সংযোজিত যে, এর ফলে কবিতা যেমন শ্রুতিমধুর হয়েছে তেমনি অভাবনীয় গতিশীলতা লাভ করেছে। এ কবিতাগুলোর মাধ্যমে নজরুল ইসলাম বাংলা কবিতার কেবল ইসলামী চিন্তাধারায় নবভাব ও গতিশীলতাই আনয়ন করেননি নতুন ভাবাস্টির সাফল্যও প্রদর্শন করেছেন। অর্থ, ব্যস্তি এবং তা প্রকাশের মাধ্যমে হিসেবেও এসব শব্দ সম্পূর্ণ নতুন ব্যক্তনার সৃষ্টি করেছে। ইতোপূর্বে এতাে স্কছন্দ ও সুনিপূণ্ভাবে বাংলা কবিতায় এই শ্রেণীর শব্দযোজনা পরিলক্ষিত হয়নি। ফলে নজরুল ইসলামের কবিতায় আরবী-ফারসী শব্দ ও ইসলামী পরিভাবার কছেন্দ প্রয়োগ সেকালের সাহিত্যোমোলী সমাজে অবাক বিস্ময়ের উল্রেক করে।

## শাত-ইল-আরব

আরবী মূলতঃ ফারসী শব্দ সন্থালিত 'শাত-ইল-আরব' বাংলা সাহিত্যে নজরুল ইসলামের প্রথম উল্লেখযোগ্য কবিতা। উপমহাদেশের মূসলমানদের কাছে মধ্যপ্রাচ্য বিশেষতঃ আরব জাহান পবিত্রভূমি হিসেবে বিবেচিত। ইসলাম ধর্মের লীলাক্ষেত্র আরবদেশ দর্শনের তীব্র আকর্ষণ অনেক মুসলমানই অন্তরে গজীরভাবে পোষণ করে থাকেন। এমনি এক নবজাগরণের মূহুর্তে তরুণ মুসলিম সমাজ নজরুল ইসলামের কঠে আরবের বিখ্যাত নদীর নাম ভনে মনের ভেতর এক অপূর্ব অনুপ্রেরণা অনুভব করল। এই সুপ্রাচীন শাতিল আরব পবিত্র নদী, শহীদের লোহু এবং অসীম সাহসীর খুনের জন্যই পূত। নজরুল ইসলামের কবিতার ন্যারের যুদ্ধ তথা জিহাদে প্রাণদানকারী শহীদের মর্বাদা সবার উপরে এবং দিলীর বা অসীম সাহসীও কবির কাছে বিশেষ মর্বাদাবান। পক্ষান্তরে কবির নিকট ঘূণার পাত্র হচ্ছে ভীরু ও কাপুরুষ। তাই যুগ যুগ ধরে শহীদ ও দিলীরের রক্তর্নাত শাতিল আরব অতি পবিত্র। 'শাত-ইল-আরব'

৩৬২. কাজী নজরুল ইসলাম, বিদ্রোহী', 'অগ্নিবীণা', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৭।

৩৬৩. আতক্ত,পৃ. ৯; নজরলের কবিতা সমগ্র, পৃ. ৮।

কবিতার নজরুল ইসলাম শাতিল আরবের অতীত মহিমা ও বর্তমান দৈন্যের কথা বলে প্রকৃতপক্ষে স্বদেশেরই হীনদশা স্মরণ করে মনোবেদনার বহিঃপ্রকাশ করেছেন। কবির ভাবার:

শাতিল্-আরব । শাত্ আরব ।! পৃত যুগে যুগে তোমার তীর
শহীদের লোহু দিলীরের খুন চেলেছে যেখানে আরব বীর।
যুবোছে এখানে তুর্ক-সেনানী
যুনানী, মিসরী আরবী কেনানী;দুটোছে এখানে মুক্ত আজাদ বেদুঈন্দের চাঙ্গা শির।
নাঙ্গা-শির-

শমশের হাতে আসু-আঁখে হেথা মূর্তি দেখেছি বীর-নারীর !<sup>৩৬৪</sup>

উপরোক্ত কবিতাংশে 'লোহ্' ও 'খুন' শব্দের রক্ত' অর্থে ব্যবহার বিশেষভাবে লক্ষণীয়। 'লোহ্' হিন্দী এবং 'খুন' ফারসী শব্দ কিন্তু বাঙালী মুসলিম সমাজে রক্ত' অর্থে যরোয়াভাবে প্রচলিত বিশেষতঃ আঞ্চলিক ভাষার ফারসীতে যেমন বাঙালী মুসলমানদের যরে তেমনি 'খুন' শব্দ রক্ত' ও 'হত্যা' উভর অর্থেই ব্যবহৃত তাই নজরুল ইসলামের 'লাত-ইল-আরব' কবিতায় 'শহীদের লোহ্', দিলীরের খুন' যথাযথভাবেই প্ররোগকৃত। নজরুল ইসলামের কবিতায় মরুচারী আরব বেদুঈন আজাদীর বা স্বাধীনতার প্রতীক। অনুরূপভাবে শম্পের বা তরবারী হাতে বীর নারীর অবয়বের সার্থক চিত্রারণ কারবালা প্রান্তরের আর ইসলামের ইতিহাসের মুসলিম বীরাদনাদের কথা স্মরণ করিয়ে দের।

প্রথম বিশ্বযুদ্ধের সময় শাতিল আরবের মোহনায় কোরাত বা ইউফ্রেটিস তীরে ইংরেজ ও তুর্কীবাহিনীর মধ্যে সংগ্রাম চলে, এ সময়ে 'কুতল আমারা' নামক ছানে ইংরেজ সেনাপতি জেনারেল টাউন সেন্ডের বন্দী হ্বার ঘটনার আভাস বর্ণনার ক্ষেত্রে কবি নজরুল ইসলাম নিম্নের চরণগুলোতে ঐতিহ্যের সংমিশ্রণ ঘটিয়ে বলেছেন:

'কুত-আমারা'র রক্তে ভরিয়া দজ্লা এনেছে লোহর দরিয়া; উগারি সে খুন তোমাতে দজ্লা নাচে ভৈরব 'মস্তানী'র এস্তা-নীর। গর্জে রক্ত-গঙ্গা ফোরাত- "শাস্তি দিয়েছি গোস্তাখীর!"

দজ্লা-ফোরাত বাহিনী শাতিল! পৃত যুগে যুগে তোমার তীর। ত

এখানে কুতল আমারার যুদ্ধে শহীদের রক্তে ভরা দজ্লার স্রোতধারাকে 'লোহর দরিয়া' বা রক্তের নদী বলা হয়েছে। ফারসী 'দরিয়া' শলটি নদী বা সমুদ্রের অর্থে বাঙালী মুসলমানগণ ব্যবহার করে থাকেন। দজ্লা নদীকে প্রথমে 'লোহর দরিয়া' পরে মহাদেবের রক্তবারা থেকে উৎপন্ন 'ভেরব' আখ্যা দেওয়া হয়েছে। 'ভেরব মন্তানী'র রক্ত নেশাগ্রন্ত কোরাত বা ইউফ্রেটিস নদী, 'মন্তানী' ফারসী শব্দ নেশা অর্থে প্রচলিত; এখানে উপরোক্ত তবকে 'ভেরব' ও 'মন্তানী' শব্দের একত্র পাশাপাশি ব্যবহার ঐতিহ্যের মিশ্রণ। এছাড়াও শাতিল আরব নদীকে 'রক্ত-গঙ্গা-কোরাত' ও বলা হয়েছে। তাই কোরাত কেবল লোহর দরিয়াই নয়, বরং পরিচিত য়ক্ত-গঙ্গাও বটে। এখানে ফারসী 'গোন্তাখী' শব্দের স্পর্ধা বা ঔদ্ধত্য অর্থে ব্যবহার ও বিশেষ লক্ষনীয়, বেহেতু প্রথম মহাযুদ্ধে শাতিল আরবের কুতল আমায়ায় ইংরেজ দেনাপতির দর্পচূর্ণ হয়েছিল তাই কোরাতের গর্জনের সে ব্যথাই কবির ভাবায় ঘোষিত হচ্ছে-'শান্তি দিয়েছি গোন্তাখীর'।

৩৬৪. কাজী নজরুল ইসলাম, 'শাত-ইল-আরব', 'অগ্নিঘীণা', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড,পৃ. ৪২।

৩৬৫. কাজী নজরুল ইসলাম, 'নাভ-ইন-আরব', 'অগ্নিবীণা', নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ. ৩৭।

## কাতেহা-ই-দোয়াজ্-দহম্

'ফাতেহা-ই-দোয়াজ্-দহন্' ইসলামী ঐতিহ্য বিষয়ে একটি উল্লেখযোগ্য কবিতা এবং আয়বীফারসী ও ইসলামী পরিভাষার শব্দ ব্যবহার এই কবিতায় খুব বেশী। বস্তুতঃ আয়বী-ফারসী শব্দের
আন্তর্য প্রয়োগ, অপূর্ব অনুপ্রাস, বিশ্ময়কর ছন্দ-বদ্ধার কবিতাটিকে সত্যিই অপরূপ করে তুলেছে।
নিঃসন্দেহে কবিতা হিসেবে বাংলা সাহিত্যে এটি অতুলনীয়। একে কবির একটি অভিনব সৃষ্টি বলা যেতে
পারে। মুসলিম বিশ্বের বিভিন্ন ভৌগলিক, ঐতিহাসিক ও য়াজনৈতিক ওরুত্বপূর্ণ স্থানগুলার নামের উল্লেখ
এবং আয়বী দরুদ শরীকের ব্যবহারের মধ্যে দিয়ে কবি নজরুল ইসলাম অভূতপূর্ব ইসলামী পয়িবেশ
সৃজন করেছেন। কবির ভাষায়:

উরজ্ য়্যানেন্ নজ্দ হেজা তাহামা ইরাক শাম নেসের ওমান্ তিহারান-শ্বরি' কাহার বিরাট নাম, পড়ে 'সাল্লাল্লাহ আলারহি সাল্লাম' ! ৩৬৬

কবিতাটির তৃতীর তথকে প্রাক ইসলামী যুগে আরবদেশে বিশেষতঃ মক্কায় পৌতলিকতা বা মূর্তিপূজার যে রেওরাজ প্রচলিত ছিল মহানবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) এর আগমনে তার প্রতিক্রিরা উল্লিখিত হয়েছে। যেমন-

'সাবে ঈন্'
'তাবে ঈন্
হয়ে চিক্নার জোর "এই এই নাবে দ্বীন!"
ভয়ে ভূমি চুমে 'লাত-মানাত'-এর ওয়ারেশীন।
রোরে "ওজ্জা হোবল্" ইবলিস্ খারেজিন,কাঁপে জীন!

জেন্দার পূবে মক্কা মদিনা চৌদিকে পর্যক্ষত, তারি মাঝে কাবা আল্লার যর দুলে আজ হর ওক্ত্!<sup>৩৬৭</sup>

উপর্যুক্ত কবিতাংশে 'সাবেঈন্' বা আরবের মূর্তিপূজারীরা এবং তাবেঈন্' বা তাদের আজ্ঞাবহরা চীৎকার করে 'ওই ওই নাবে দ্বীন!' বা সত্যধর্ম 'লাত-মানাত' বা মূর্তিপূজকদের উত্তরাধিকারীরা নবী করীম (সা.) এর আবির্তাবে ভীত সন্তত। 'ওজ্জা হোবল' বা প্রতিমাবৃন্দ, ইবলিস' বা শরতান, 'খারেজীন' নাদ্দী বদমাইস সম্প্রদার এবং জ্বীন বা দৈত্যরা ভয়ে কম্পিত। এরপর পবিত্র মঞ্চা, মদীনা মুনাওওরারা ও কা'বা শরীক্ষের ভৌগলিক স্থিতি অভিনব চিত্রকল্পে বর্ণিত হয়েছে।

কবিতাটির প্রথম ও বিতীয় ভবকের শেষ পর্যক্ত 'পড়ে সাল্লাল্লাহ আলাইহি সাল্লান'<sup>০৬৮</sup> এই আরবী দক্ষদ শরীক, চতুর্থ ভবকের শেষ চরণে রয়েছে রাস্পুল্লাহ (সা.) কে সৃষ্টির শ্রেষ্ঠরূপে প্রশংসাত্মক আরবী বাক্যযোজনা 'ওয়ে মার্হাবা ওয়ে মার্হাবা এয়্ সর্ওয়ারে কায়েনাত!' <sup>৩৬৬</sup> আর কবিতাটির পঞ্চম তথা শেষ ভবকে সব ছাপিয়ে অংকিত হয়েছে দিকহারা দিকপার হতে জাের শাের ভেসে আসা কালাম;

'এয় শামসোজোহা বদরোদোলা কনরোজনী সালান!' <sup>৩৭০</sup>

৩৬৬. কাজী নজরুল ইসলাম, 'ফাতেহা-ই-লোরাজ্-লহম', 'বিষের বাঁশী', লজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পু. ৬১।

৩৬৭. প্রাক্তক, পৃ. ৬২-৬৩; নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ. ১০২।

৩৬৮. নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৬১-৬২।

७५%. याचक, पृ. ५८।

७१०. याचक, %. ५८।

জিঞ্জীর' কাব্যথছে নজরুল ইসলাম তাঁর 'বার্ষিক সওগাত', 'খালেদ', 'উমর ফারুক', 'সুব্হউন্মেদ', 'খোশ-আমদেদ', 'ঈদ মোবারক', 'আয় বেহেশতে কে বাবি আয়', 'নওরোজ', চিরঞ্জীব
জগলুল' প্রভৃতি ইসলামী চিভাধারার কবিতার মুসলিম জীবনের ঘটনা বর্ণনার অথবা মুসলিম ইতিবৃত্ত
থেকে রূপান্ধনে পরিবেশ সৃজনের জন্য যথেষ্ট পরিমাণে আরবী-ফারসী শব্দ ও ইসলামী পরিভাবা
ব্যবহার করেছেন।

### বার্ষিক সওগাত

'জিঞ্জীর' কাব্যমছের প্রথম কবিতা 'বার্ষিক সওগাত' ১৩৩৩ বঙ্গান্দের 'সওগাত' পত্রিকার বার্ষিক সংকলন উপলক্ষে রচিত। আরবী-কারসী-হিন্দী প্রভৃতি বিদেশী ভাষার রূপক উপনায় অলংকৃত একটি নবতর সৃষ্টি 'বার্ষিক সওগাত' শীর্ষক নজরুল ইসলানের কবিতাটি। বিশেষতঃ বাংলার গালাপাশি বিদেশী ভাষার চটুল ভঙ্গীতে ঐতিহ্য ও সৌন্দর্য চেতনার বিশেষ পরিচয়বহ এই কবিতায় এমন চমৎকার মাধুর্য সঞ্চারিত হয়েছে যা ইতোপুর্বে আর কখনো বাংলা কবিতায় রূপায়িত হয়নি। কবির ভাষায়:

রঙ্গিন রাখী, শিরীন শারাব, মুরলী রোবাব্ বীণ, গুলিন্তানের বুলবুল গাখী, সোনালী রূপালী দিন। লাল-ফুল সম দাগ-খাওয়া দিল, নার্গিস-ফুলী-আঁখ, ইলপাহানীর হেনা-মাখা হাত, পাত্লি পাত্লি কাঁখ, নৈশাপুরের গুলবদনীর চিবুক গালের টোল, রাঙা লেড়কির ভাঙা ভাঙা হাসি, শিরীন শিরীন বোল। 'ত্বি

আলোচ্য কবিতাটির প্রথমাংশে সাকী, শরাব, বুলবুল, লালা, নার্গিস, হেনা, শিরীন, ইত্যাদি ফারসী শব্দ এবং কতিপয় স্থানবাচক বিশেষ্যের প্রয়োগে নজরুল ইসলাম এক বিশেষ ঐতিহ্য জাগ্রত করেছেন। বিশেষ পরিবেশ সৃষ্টিতে যে পাখী আর যে পুষ্প এ কবিতার উল্লিখিত হয়েছে তা ফারসী কবিতার বাগিচা থেকে আগত নারীর যে সৌন্দর্য রূপ এই কবিতাটিতে মোহ সৃষ্টি করে তার জন্যে উর্দু কবিরা ধ্যান করেন। বিশেষ ঐতিহ্যের পরিচর্যায় এ কবিতার রঙীন সোনালী রূপালী দিনের আকাঞ্জা সৃজন করা হয়েছে।

ভারত এবং বিশেষভাবে মধ্যপ্রাচ্যের দেশগুলোর সংস্কৃতি ঐতিহ্য-প্রকৃতি মূলতঃ আরবী-কারসী-বাংলা রূপক-উপমায় এবং সুমিষ্ট কাব্যিক ছন্দময়তায় চিত্তস্পর্শী রূপলাভ করেছে নিঃসন্দেহে। বেমন-

> সুর্মা-কাজল তাদুলী-ঢোথ বসোরা গুলের লালী নব বোগদাদী আলিফ-লারলা, শা'জাদী জুল্ফ-ওরালী। পাকা খর্জুর, ডাঁশা আঙ্গুর, টোকা-মিঠে কিসমিস, মরু-মঞ্জীর আর-জন্জনের যবের ফিরোজা শিস।

### অব্রাণের সওগাত

জিঞ্জীর' কাব্যগ্রন্থে সংকলিত ও ১৩৩৩ সালের ১০ই কার্তিক কলকাতার রচিত 'অফাণের সওগাত' শীর্ষক কবিতার নজরুল ইসলাম বাঙালী মুসলমান সমাজের সাধারণ ঘটনা বর্ণনা করেছেন। এ কবিতার মুসলমানদের দৈনন্দিন জীবনে ব্যবহৃত আরবী-ফারসী শব্দ ও ইসলামী পরিভাষা এবং বাঙালী মুসলমানদের গার্হস্থা জীবনের সৌন্দর্য থেকে চরনকৃত কিছু অভিনব চিত্রকল্প তৈরী করেছেন। অগ্রহারণ

৩৭১. কাজী নজরুল ইসলাম , 'বার্ষিক সওগাত', 'জিঞ্জীর', নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ.৪২৭।

৩৭২. প্রাতক্ত, পৃ. ৪২৭: নজরুল রচনাবলী, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৩৭।

মাসে ফসলের প্রাচুর্য চাষীর ঘরের যে খুশীর উৎসব বয়ে আনে তা কবি কল্পনার যেভাবে রূপায়িত হয়েছে;

স্বাত্তর খাঞ্চা ভরিয়া এল কি ধরনীর সওগাত;
নবীন ধানের অদ্রোণে আজি অদ্রাণ হ'ল মাং।
'গিন্নি-পাগল' চালে ফিরনী
তশ্তরী ভরে নবীনা গিন্নি
হাসিতে হাসিতে দিতেছে স্বামীরে, খুশীতে কাঁপিছে হাত
শির্নি রাঁধেন বড় বিবি, বাড়ি গন্ধে তেলেস্মাত।

এখানে উদ্ধৃত কবিতাংশে খাঞা, সওগাত, অঘ্রাণ, ফিরনী, তশ্তরী, তেলেস্মাত প্রভৃতি অপরূপ ইসলামী পরিভাষাগুলি ব্যবহার করে অগ্রহারণ মাসে আম বাংলার মুসলমান গৃহস্থ কৃষকের ফরে নতুন ধান ও চাল উঠার এবং সেই চাল দিয়ে ফিরনী রান্না ও পরিবেশনের একটি পরিচিত দৃশ্য ভেসে ওঠে।

#### খালেণ

কাজী নজরুল ইসলামের বিখ্যাত 'খালেদ' কবিতার নামাবের জামাতের রূপকে মুসলিম বিশ্বের পুনঃজাগরণের চিত্র সুনিপুণভাবে অন্ধিত হয়েছে । রাত্রিশেষে ভার সকালে কজরের নামাবের আজানশোনা বাচ্ছে। সুউচ্চ মিনারা থেকে মুয়াজ্জিনের সুমধুর কঠে ধ্বনিত-প্রতিধ্বনিত হচেছ আজানের আহ্বানঃ আস্-সালাতু খায়রুম মিনারোম' المَا الْمُ الْمُونِ الْمُنْ الْمُونِ অর্থাৎ যুম অপেক্ষা সালাত উত্তম। কবির কাছে ভারের আজানের ধ্বনি শুধু প্রার্থনার ভাক নয় বরং স্বাধীনতা সংখ্যামের মূলমন্ত্র। তাই তো আজানের আরবী বাক্যাংশটুকু জাগরণের ভাক হিসেবে প্রভিভাত হয়ে নজরুল ইসলামের ইসলামী চিত্তাধারার সাথে একাত্ম হয়ে মিলেমিশে একাকার হয়ে গেছে নিম্নের চরণদ্বয়ের মারে। কবির ভাবারঃ

খালেদ ৷ খালেদ ৷ ফজর হল যে, আজান দিতেছে কৌম, ঐ শোন শোন,- "আস্-সালাতু খায়র মিনান্লৌম্ ৷"<sup>৩৭৪</sup>

উদ্ধৃত দৃষ্টান্তের আরবী বাক্যটির পরিবর্তে অন্য কোন সম্পূরক শব্দরাজি দ্বারা গঠিত বাক্যের সাহায্যে উদ্দীষ্ট ভাব ও মর্মার্থ প্রকাশ করা যেত কিনা দুরুহ ব্যাপার।

কবি নজরুল ইসলামের দৃষ্টিতে মহাবীর খালেদ শুধু মুসলমানদেরই রণ-ইমাম নয়, মজলুম মানুবের সেনাপতি। খালেদ নিঃস্বার্থ ও ঋজু স্বভাবের মহংপ্রাণ লোক। আল্লাহ রাব্বুল আলামীন ও তাঁর প্রেরিত রাস্লুল্লাহ (সা.) ও ইসলাম ধর্মের প্রতি অবিচল নিষ্ঠা ও দৃঢ়বিশ্বাস তাঁর মহাবীর চরিত্র-মাধুর্যকে অত্যন্ত আদর্শমন্তিত করে তুলেছে। মাত্র করেকটি কথায় আরবী-কারসী শব্দ ও ইসলামী পরিভাষা ব্যবহারের মাধ্যমে কবি নজরুল ইসলাম বীর সমরনেতা খালেদের সুমহান চরিত্রকে উজ্জ্বভাবে চিত্রণ করেছেন:

ইমামতি তুমি করিবে না জানি, তুমি গাজী মহাবীর, দীন-দুনিয়ার শহীদ নোয়ায় তোমায় কদমে শির 1 চারিটি জিনিব চিনেছিলে তুমি, জানিতে না হের-ফের, আল্লা,রাসূল, ইসলাম আর শের-মায়া শম্শের । তবং

৩৭৩. কাজী নজরুল ইসলাম , 'অঘাণের সওগাত', 'জিঞ্জীর', নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ. ৪২৮।

৩৭৪. কাজী নজরুল ইসলাম, 'বালেন', 'জিঞ্জীর', নজরুল রচনাবলী, ২য় খণ্ড, পু. ১৪৬।

৩৭৫. প্রাতক্ত, পৃ. ১৪৬: নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ. ৪৩৬।

উপরোক্ত কাব্যাংশে যে সব আরবী-ফারসী ও ইসলামী পরিভাষা ব্যবহৃত হয়েছে তা হচ্ছে-ইমামতি', 'গাজী', 'দীন', 'দুনিয়া', 'শহীদ', 'কদম', 'শির', 'হের-ফের', 'আল্লাহ', 'রাস্ল', 'ইসলাম', 'শম্শের' প্রভৃতি।

'খালেদ' কবিতার ভাষা বলিষ্ঠ, ছন্দ বেগবান এবং শব্দ যোজনাসুদৃঢ়। আরবী-ফারসী শব্দ ও ইসলামী পরিভাষার আধিক্য সত্ত্বেও কবিতাটি কোন অংশে দুর্বোধ্য হয়ে উঠেনি। ইসলামের ঐতিহ্য ও মুসলমানদের অতীত যুগের বীরত্ব ও গৌরবের সাথে বর্তমানকালের দুঃখ-দুর্দশার চিত্রায়ণ আলো-ছারার মক্ত কবিতার আনন্দ বেদনার রূপ সঞ্চারিত হয়েছে। জাতির আনন্দ-বেদনা, বিক্ষোভ-উন্মাদনা, আত্মশ্রাঘা এবং আত্যসমালোচনা কবিতাটিকে জীবন্ত ও প্রাণবন্ত করেছে। মুসলমানদের জীবনবোধ, ইসলামী ঐতিহ্য ও ধর্মীর সংকৃতির সার্থক রূপায়ণে কবির প্রখর কল্পনাশক্তি কোথাও যথার্থকে লজ্বন করেনি।

নজরুল ইসলাম বিরচিত 'খালেদ' শীর্ষক কবিতায় 'মালেকুল-মৌং', 'কতল-গাহ', 'বোর্রাক', 'বেদুঈন', নকীব', 'দামামা', 'সওয়ার', তলওয়ার', 'আমামা', 'ফরিয়াদ', আলবং', 'জালিম', জুলম', 'মজলুম', 'ফরমান', আফ্তাব', কুল-মখ্লুক', 'খাব', দরাজ-দিল', কুরআন', আসমান', 'মুনাজাত', 'বোদা', 'সহি-সালামত', 'শমশের', আজরাঈল', 'আজাজিল', 'কবজ রহ', 'আজান', 'ইমাম', মিনার', 'মুয়াজ্জিন', 'ফজর', 'জোহর', আসর', 'মগরেব', 'এশা', নামাজ', 'আব-জম্জম্', 'ওজু', 'রীশ-ই বুলন্দ', 'শেরওয়ানী', 'চোগা', 'তসবী', 'টুপী', 'সিজদা' 'তক্দীর', 'জিঞ্জীর', 'আখেরী', 'জুলফিকার' প্রভৃতি ইসলামী পরিভাষাগত মুসলমানদের ধর্মবিশ্বাস ও ঐতিহ্যের সঙ্গে বিজড়িত নির্দিষ্ট অর্থবোধক এহেন আরবী-কারসী শব্দগুলো নতুন অর্থ ও ব্যঞ্জনায় নতুন চেতনারূপে দীপ্ত হয়ে উঠেছে। ত্বিভ

### উমর ফারুক

জিজ্ঞীর' কাব্যগ্রছের 'উমর কারুক' কবিতার নজরুল ইসলাম পবিত্র কালিমারে শাহাদাত কুরআন শরীকের আরাতাংশ অবিকল আরবী ভাষার ব্যবহার করেছেন। উন্দুল মু'মিনীন বিবি ধাদিজা (রা.) এর পরেই হবরত আবৃ বকর সিন্দীক (রা.), হবরত হাম্যা (রা.) ও হবরত ওসমান (রা.) এর সঙ্গে ইসলাম ধর্ম গ্রহণকারী ছিলেন হবরত উমর কারুক (রা.)। প্রথম জীবনে ইসলামের যোরতর শত্রুও বিদ্রোহী উমর (রা.) সহোদরা ফাতেমার প্রভাবে নব ধর্মে দীক্ষা ও ইসলাম প্রসারের চিত্র নজরুল ইসলামের লেখনীতে ইসলামী পরিবেশই বর্ণিত হয়েছে:

"আশ্হাদু আন-লা-ইলাহা ইল্লাল্লাহ"বলি'
কহিল ফাতেমা-"এই সে কোরান, খোদার কালাম গলি'
দেমেছে ভূবনে মোহাম্মদের অমর ফঠে, ভাই !
এই ইসলাম, আমরা ইহারি বন্যায় ভেসে যাই !"...
উমর আনিল ঈমান ৷- গরজি' গরজি' উঠিল স্বর
গগন পবন মন্থন করি'- "আল্লাহ্ আক্বার!" তান

#### আশোরার

যে সকল শব্দ আরবী-ফারসী ও উর্দু কাব্যে বহুল ব্যবহৃত এবং সেই হিসেবেই বাঙালী মুসলমানদের কাব্যধারারও এগুলোর অভিনব প্রয়োগে কবি নজকল ইসলাম আন্তর্যজনকভাবে নৈপুণ্যের পরিচয় দিয়েছেন। যেমনটি 'আনোয়ার' কবিভার গুরুতেই আরবী-ফারসী শব্দ প্রয়োগ করে কাব্যিক ব্যঞ্জনা ও শব্দরপগত মাধুর্যের সাক্ষর পাওয়া যায়। কবির ভাষায়:

৩৭৬. নজরুল রচনাবলী, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৪৪-১৫০।

৩৭৭. কাজী নজরুল ইসলাম, উমন্ত-ফারুক', 'জিঞ্জীর', নজরুলের কবিতা সমগ্র, পু. ৪৭৩।

আনোয়ার ! আনোয়ার !

দিলওয়ার তুমি, জোর তলওয়ার হানো, আর

নেন্ত-ও-নাবুদ কর, মারো যত জানোয়ার ।

আনোয়ার ! আফসোস !

বখ্তেরই সাফ দোষ,

রক্তেরও নাই ভাই আর সে যে তাপ জোশ,
ভেঙ্গে গেছে শমশের-পড়ে আছে খাপ কোব !

০০১

আনোয়ার' কবিতায় উল্লিখিত দিলওয়ার', তলওয়ার', 'নেন্ড-ও-নাবুদ', 'বখ্ত', 'সাফ', জোন', 'শমশের', 'খাপ', আফসোস', জিঞ্জীর', 'খিঞ্জীর', 'গর্জান', 'জোরওয়ার', 'মুশকিল', 'কঞ্ব্শ', 'পন্তানো', 'দুশমন' প্রভৃতি আরবী-কারসী-উর্দু শব্দ ও দৈনন্দিন জীবনের ব্যবহৃত বেশ কিছু ইসলামী পরিভাষার স্বার্থক প্রয়োগ নৈপুন্যে, লালিত্যে, শব্দালংকারে, অর্থভাভারে, হন্দ কদ্ধারে ও অনন্যমিলে অপূর্ব বালীরূপ লাভ করেছে। সমগ্র বাংলা কাব্য সাহিত্যে নজরুল ইসলামের এহেন কবিতার তুলনা খুঁজে পাওয়া মুশকিল।

## সুবৃহ-উন্মেদ

"সূবহ-উন্মেদ" (পূর্বাশা) কবিতাটি মুসলিম জাগরণের প্রেরণায় উজ্জীবিত হয়ে রচিত। "সূব্হউন্মেদ" এর অনুপ্রাস ব্যবহারে নজরুল ইসলামের অপূর্ব কবিত্ব শক্তির শ্রেষ্ঠত্বের পরিচয় পাওয়া বায়।
মাত্রাবৃত্তের মছর টানে আরবী-ফারসী-বাংলা শন্দের অনুপ্রাসে ইসলামী চিন্তাধারার এ কবিতায় একটা
বিশেষ আকর্ষণ পরিলক্ষিত হয়। কবির ভাবায়:

বদর-বিজয়ী বদরুদোজা

যুচাল কি অমা রৌশ্নীতে?
সিজ্লা করিল ন্দ হেজাজ !

আবার কাবা'র মসজিলে!
আরবে করিল 'দারুল হারব'ধ্বসে পড়ে বুঝি 'কাবা'র ছাল!
'দীন দীন' রবে শমশের-হাতে
ভুটে শের-নর 'ইব্নে সাল'। °°৯

# খোশ্ আমদেদ

নজরুল ইসলানের বিখ্যাত 'খোশ আমদেল' গানটি ঢাকার মুসলিম সাহিত্য সমাজের প্রথম বার্ষিক অধিবেশন উপলক্ষে রচিত। গানটির বিশেষ বৈশিষ্ট্য আরবী-ফারসী শব্দের আধিক্য এবং মুসলিম ঐতিহ্যের প্রগাঢ় ছাপ। বাংলাদেশের মুসলমানদের মধ্যে নব-জাগরণের উন্মেবকালে ভোরের গাবীর মধুর কণ্ঠস্বর যে এই 'খোল-আমদেল' শার্ষক গানটিতে কবি বিশ্ময় প্রকাশ করে বলেছেন:

এল কি অলখ আকাশ বেয়ে তরুণ হারুন আল-রাশীদ।
এল কি আল-বেরুণী হাফিজ খৈয়াম কায়েস গাজ্জালী ॥...
খুশীর এ বুলবুলিভানে মিলেছে ফরহাদ ও শিরী
লাল-এ লায়লি লোকে মজনু হর্দম চালায় পেয়ালী॥
বাসী ফুল কুড়িয়ে মালা নাই গাঁথিলি রে ফুল-মালি।
নবীনের আসার গথে উজাড় করে দে ফুল-ভালি॥
°৮°

৩৭৮. কাজী নজরুল ইসলাম, 'আনোয়ার', 'অগ্নিঘীণা', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৪।

৩৭৯. কাজী নজরুল ইসলাম, 'সুব্হ উন্মেদ', 'জিঞ্জীর' নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ. ৪৪১-৪৪২।

## আর বেহেশুতে কে যাবি আয়

১৩৩৩ সালের ১ লা পৌষ / ভিসেদর, ১৯২৬ খ্রিষ্টাব্দে রচিত 'জিঞ্জীর' কাব্যগ্রন্থে সংকলিত 'আয় বেহেশ্তে কে যাবি আয়' শীর্ষক কবিতায় নজরুল ইসলাম বেহেশ্তের যে চিত্র অংকন করেছেন তা 'চির তরুণের চির মেলা' যুবা-যুবতীর সেখানে কেবল প্রবেশাধিকার সংরক্ষিত। বেহেশত বলতে কবি যুবা-যুবতীর আনন্দ উৎসবের মেলাকেই বুঝাতে চেয়েছেন। চির-নবীন বা চির-তরুণের দেশ সেই বেহেশ্ত শরাব-সাকীর স্বর্গ নজরুল ইসলাম কারসী কবিদের গুলিগ্রার আদলেই কল্পনা করেছিলেন। 'তাজা-ব-'তাজা'র গান গেয়ে নওজোয়ানলের সেই নওরোজের মেলায় চুকতে হয়। শাস্ত্র-শকুন, জ্ঞান-মজুর বা বুঢ়্টা পীরদের জন্য সে বেহেশতে প্রবেশাধিকার নেই। আরবী-কারসী শব্দের বাছল্যতার মাঝেও কবিতাটিতে বন্ধনহীন আনন্দমুখর জীবন ও যৌবনের জয়গানের চিত্র ফুটে উঠেছে;

আর বেহেশতে কে বাবি আর প্রাণে বুলন্দ দরওরাজার 'তাজা-ব তাজা'র দাহিরা গান চির তরুণের চির মেলা ! ... যুবা-যুবতীর সে দেশে ভিড় বেখা বেতে নারে বুচ্চা পীর। শাস্ত্র শকুন জ্ঞান-মজুর যেতে নারে সেই হুর-পরীর শরাব সাকীর গুলিন্তার।

কবির কাছে প্রাণের সজীবতা ও অসীম উদার্য অত্যন্ত মূল্যবান, বেহেশতের ছবিও নজরুল ইসলাম 'প্রাণের বুলন্দ দরওয়াজা'র চিত্রকল্পে এঁকেছেন। এখানে বেহেশতের যে রূপ তা মুসলমানদের বেহেশত কল্পনা থেকে উদ্ধৃত হলেও ফারসী গুলিতাঁ এবং কবি নজরুল ইসলামের জীবন ও যৌবনের দ্বারা তা সুবমামন্তিত; যা একটি নতুন পৃথিবী একটি নতুন সমাজের স্বপুরূপও বটে। 'শরাব সাকীর গুলিতাঁর'-এই বাক্যাংশ যুগ যুগ ধরে ইরানী কবিদের মারকত মুসলিম মানসের অবিচ্ছেদ্য হওয়ার বিষয় চিত্রাংকন করে। শরাবের সাথে আছে ইরানী আঙ্গুরের যোগাযোগ ও ফারসী মহাকবি ওমর খৈয়ামের সম্পর্ক আর সাকীর সৌন্দর্য, মনোমুগ্ধকারিতা ও সুমিট হাসিতে সরাইখানার শরাব বন্টন এবং গুলিতাঁর বিচিত্র অপার্থিব সৌন্দর্যের মাঝে মুসলিম বেহেশতে জান্নাতবাদীদের "শারাবান তহুরা' পানের কথা স্মরণ করিয়ে দের। এই আরবী-ফারসী বাক্যাংশ এক বিশেষ কল্পলোক সৃষ্টি করে, যা অবান্তব হলেও ঐ কবিতার পরিবেশের জন্য সত্য এবং নজরুল ইসলামের কল্পিত বেহেশত হিসেবে আমাদের জন্য সত্য।

#### নপ্রয়োজ

জিঞ্জীর' কাব্যগ্রন্থের 'নওরোজ' কবিতাটিতে নজরুল ইসলাম মোগল যুগের নওরোজ উৎসবের বিবরণ দিয়েছেন। নওরোজ উৎসব মূলতঃ মোগল হেয়েমের রাজপুরুষ ও রাজমহিবীদের প্রাণ বিনিময়ের উৎসব। এই কবিতাটি যৌবনের আনন্দ গান। 'নওরোজ' কবিতায় আরবী ও ফারসী শব্দের বহুলতা পরিদৃষ্ট হয়। বিদেশী শব্দ হলেও নওয়োজ কবিতায় শব্দ যোজনা ও ছন্দ গঠনে কবির অপূর্ব দক্ষতা সুস্পাইরূপে প্রতীয়মান হয়। নওয়োজেয় এই মেলায় কবি নজরুল ইসলামের ভাষা ও ছন্দের স্বতঃউৎসারিত, গতিশীল, উচ্ছুল। কবির ভাষায়:

হেরেম বাঁদীরা দেরেম ফেলিয়া মাগিছে দিল্, নওরোজের নও-ম'ফিল

৩৮০. কাজী নজরুল ইসলাম, 'খোশ-আমদেদ', 'জিঞ্জীর', নজরুল রচনাবলী, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৫৫।

৩৮১. কাজী নজরুল ইসলাম, আরু বেহেশৃতে কে যাবি আর', 'জিঞ্জীর', নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ. ৪৬০।

সাহেব গোলাম, খুনী আশেক,
বিবি বাঁদী,- সব আজিকে এক।
চোখে চোখে গেশ দাখিলা চেক
দিলে দিলে মিল এক শামিল।
বেপরওয়া আজ বিলায় বাগিচা ফুল-ত বিল।
নওরোজের নও-ম'ফিল।

## ক্লবাইয়াৎ-ই-হাফিজ

নজরুল ইসলাম তাঁর অনুবাদে আরবী, ফারসী শব্দ ও ইসলামী পরিভাষা নির্বিচারে ব্যবহার করেছেন। অপরিচিত ও অনতিপরিচিত আরবী-কারসী শব্দ যে কি আন্তর্ব দক্ষতার কবি কর্তৃক বাংলা কবিতার ব্যবহৃত হয়েছে তার করেকটি উদাহরণই যথেষ্ট। এই সব আরবী-ফারসী শব্দের স্থূলে সংকৃত বা বাংলা শব্দ বসালে এমন ব্যঞ্জনা ফুটে উঠত না। নজরুল ইসলাম যেহেতু আরবী ও ফারসী দুটি ভাষাতেই অনেকটা অভিজ্ঞ ছিলেন সেহেতু তাঁর পক্ষে মূল ব্যঞ্জনা ঠিক রেখে অনুবাদের কাষ্য সৌকর্য ও মাধুর্য সৃষ্টি করা সন্ধব হয়েছে। উল্লেখ্য যে , ফারসী কাব্যের মূল ব্যঞ্জনা অকুনু রাখার প্রয়াসে প্রয়োজনেই 'রুবাইয়াৎ-ই-হাফিজ' ও 'রুবাইয়াৎ-ই-ওমর বৈয়াম'এর অনুবাদে নজরুল ইসলামকে বহু আরবী-কারসী শব্দ ও ইসলামী পরিভাষা ব্যবহার করতে হয়েছে এবং তাতে যে তিনি অভ্তপূর্ব সাফল্য প্রদর্শন করেছেন তা আর বলার অপেক্ষা রাখে না। প্রথমে 'রুবাইয়াৎ-ই-হাফিজ' থেকে আরবী-ফারসী শব্দ প্রয়োগ বিষয়ে দৃষ্টান্ত চয়ন করা হলো;

মদ-লোভীরে মৌলোভী কন,
পান করে এ শারাব বারা
বেমন মরে তেমনি করে
গোরের পারে উঠ্বে তারা।
তাইতো আমি সর্বদা রই,
শারাব এবং প্রিয়ার সাথে,
কবর থেকে উঠ্ব-নিরে
এই শারাব এই দিল্-পিয়ারা।

# ক্লবাইয়াৎ-ই -তমর খৈয়াম

নূলতঃ 'রুবাইয়াৎ-ই-হাফিজ'-এ যেমন নজরুল ইসলামের আরবী-ফারসী শব্দ প্রয়োগের নৈপুণ্য নিঃসন্দেহে মননশীল, তেমনি মননশীল 'রুবাইয়াৎ-ই-ওমর ধৈয়ামে'। তিনি তাঁর কাব্যানুবাদ কর্মে মৌথিক ভাষার ছন্দ বা স্বরবৃত্ত ছন্দ ব্যবহার করাতে তা বিশেষভাবে সাবলীল ও স্বছন্দময় হয়ে উঠেছে। আরবী-ফারসী শব্দ বাংলা ভাষার একান্ত অন্তরঙ্গলাবে প্রযুক্ত হয়ে অনুবাদের শক্তি ও ঐশ্বর্য বৃদ্ধি করতে সমর্থ হয়েছে। নজরুল ইসলামের পূর্বসূরি বা উত্তসূরি আর কোন কবি-সাহিত্যিকের হাতে আরবী-ফারসী শব্দ এরকম ব্যঞ্জনায় ভাসিত হওয়ার মত সক্ষল ব্যবহারের সন্ধান পাওয়া যায় না। 'রুবাইয়াং-ই-ওমর ধৈয়াম' থেকে এতদসম্পর্কিত দৃষ্টান্ত চয়ন করা যাক। কবির ভাষায়:

আমার আজের রাতের খোরাক তোর টুকটুক শিরিন ঠোঁট, গজল শোনাও, শিরাজী দাও, তশ্বী সাকি জেলে ওঠ। লাজ-রাঙা তোর গালের মত দে গোলাপি রং শারাব মনে বাথার বিনুমি মোর খোঁপায় যেমন তোর চুনোট। ৬৮৪

৩৮২. কাজী নজরুল ইসলাম, 'নওয়োজ', 'জিঞ্জীর', দজরুলা রচনাবলী, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৫৭।

৩৮৩. বদজী নজরুল ইসলাম, রুবাইয়াৎ-ই-হাফিজ, নং -৩২, নজরুল রচনাবলী, ৩য় খণ্ড, পৃ. ১১৩।

#### কাব্য আমপারা

পবিত্র কুরআন মজীদের ৩০ তম পারার কাব্যানুবাদ নজরুল ইসলামের 'কাব্য আমপারা'। এটি বাংলার অনুবাদ করতে গিয়ে কবি নজরুল ইসলাম অনেক ক্ষেত্রে মূল কুরআনিক আরবী শব্দ অক্ষতরূপে ব্যবহার করে নৈপুণ্য প্রদর্শন করেছেন এবং শব্দটির যথাযথ অর্থ বাংলায় আভাসিত করতে সক্ষম হয়েছেন। 'কাব্য আমপারা' তে বিভিন্ন সূরার অনুবাদে আরবী শব্দ ব্যবহারের ক্ষেত্রে নজরুল ইসলামের এটি একটি অন্যতম বৈশিষ্ট্য। একমাত্র শব্দ, মৌলিক প্রতিভাবান ব্যক্তির পক্ষেই এমনটি সম্ভব। 'কাব্য আমপারা'-এর করেকটি সূরার অনুবাদ থেকে উদ্ধৃতি দিয়ে আরবী শব্দগুলোর ব্যবহার ক্ষেত্রে নজরুল ইসলামের কৃতিত্ব নিরূপন করা যেতে পারে।

- কুমন্ত্রণাদানকারী "খানাক" শয়তান মানব দানব হ'তে চাহি পরিত্রাণ। <sup>৩৮৫</sup>
- নিভয় নিকিও হবে সে যে 'হোতামা' য়,
  'হোতামা' কাহারে বলে, জান কি তাহায়?
  (ইহা) আল্লার সেই লেলিহান শিখা,
  হদপিত স্পর্শ করে যে (জ্বালা দাহিকা)। <sup>৩৮৬</sup>
- পাল্লা হবে হালকা যার (হবে) হাভিয়া" দোজখ নাতা তারি'। হাভিয়া কি, তুমি জান কি সে? প্রজ্ঞালিত বহিং সে। <sup>৩৮৭</sup>
- শপথ "তারেক" ও আকাশের সে 'তারেক' কি তা জান কি সে? নক্ষত্র সে জ্যোতিমান (নিশিথে আগত অতিথি সে)।<sup>৩৮৮</sup>

উপরোক্ত দৃষ্টাভে 'খানুাস', 'হোতামা', 'হাভিয়া', 'তারেক', প্রভৃতি আরবী শদাবলী নজকুল ইসলামের হাতে ব্যবহার গুণে বাংলা পরিভাষার মত সহজ্বোধ্য বলেই প্রতীয়মান হয়।

#### মক্ল-তাক্য

মহানবী হযরত মুহান্দদ (সা.) এর জীবনী কাব্য 'মক্ল-ভাকর' এ নজকল ইসলাম অনেক আরবী-কারসী শব্দ ও ইসলামী পরিভাবা ব্যবহার করেছেন। আদর্শিক জীবনালেব্য নির্মাণের ক্ষেত্রে আরবী-কারসী শব্দের গুরুত্ব যে অপরিসীম তা রাস্লুল্লাহ (সা.) এর জন্ম লগ্নের চিত্র অংকনে নজরুল ইসলামের কবি-কল্পনায় প্রভাতকালীন আজানের বর্ণনায় সম্যক উপলব্ধি করা যায়। কবির ভাষায়:

ওরে ওঠ তুই, দূতন করিয়া বেঁধে তোল তোর বীণ! যন আঁধারের মিনারে ফুকারে আজা ন মুয়াজ্জিন।

৩৮৪. কাজী নজরুল ইসলাম, ক্রুবাইরাৎ-ই-ওমর খৈয়াম, নং -৪, নজরুল রচনাবলী, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ২৯৩।

৩৮৫. কাজী নজরুল ইসলাম, কাব্য আমপারা, 'স্রা নাস', নজরুল রচনাবলী, ৩র খণ্ড, পৃ. ২৮৯।

৩৮৬. কাজী নজরুল ইসলাম, কাব্য আমপারা, 'সুরা হুমাজাত', প্রাতক্ত,পু. ২৯৪।

৩৮৭. ফাব্য আমগান্না, 'সূরা কারেরাত', প্রাভক্ত, পূ. ২৯৬।

৩৮৮. কাব্য আমপারা, 'সূরা তারেক', আতক্ত, পৃ. ৩১১।

কাঁপিয়া উঠিল সে ভাকের যোরে থহ, রবি, শশী, ব্যোম, ঐ শোন্ শোন্ "সালাতের" ধ্বনি "খায়রুম্-মিনার্শ্লৌম!"

উদ্বেখ্য যে, 'আজান', 'মুয়াজ্জিন', 'সালাত', 'খায়ক্রম মিনার্দ্রৌম' প্রভৃতি আরবী শব্দ ও ইসলামী পরিভাষা যথার্থ ব্যবহার উপযুক্ত চিত্রকল্প বিনির্মাণে সম্পৃক্ত এবং ওতপ্রোতভাবে ইসলামী আবহের সাথে সুসামঞ্জস্যপূর্ণ।

যুগদ্রটা কবি কাজী নজরুল ইসলাম বাংলা কবিতায় শুধু ইসলামী চিন্তাধারা এবং নতুন বিবরবন্তই আমদানী করেননি, বরং তিনি নিজন ভাবা, আঙ্গিক এবং যথার্থ রূপরীতিও নির্মাণ করে নিরেছেন সার্থকতার সাথে বক্তব্য প্রকাশ, শব্দ নির্বাচনে উপজীব্য বিবর পূর্ণাঙ্গরূপে যুটিরে তোলার উপমা প্রয়োগে প্রতীক ও কাব্য-শিল্প নির্মাণের প্রয়োজনে অতি উৎসাহে আরবী-ফারসী-উর্দু প্রভৃতি ভাবার ভাতারেও নির্বিধায় হারন্থ হরেছেন এবং সেসব ভাবার কাব্য ঐতিহ্যের শরণ নিরেছেন। প্রকৃতপক্ষেনজরুল ইসলামের সাহিত্য সন্তারে বাংলার গাশাপাশি আরবী, ফারসী, উর্দু, হিন্দী, সংস্কৃতি, তুর্কী এমনকি গ্রীক, ইংরেজী শব্দাবলীও সহাবস্থান করছে এবং বিচিত্র ও সুদক্ষ ব্যবহারে অর্থপূর্ণ কাব্য ঐশ্বর্যান্ডিত হয়ে আছে।

উল্লেখ্য যে, একজন প্রকৃত ভাষা শিল্পীর ন্যায় নজরুল ইসলাম তাঁর কবিতায় অজ<u>ন</u> আরবী-ফারসী-উর্দু বা বিদেশী শব্দ ও ইসলামী পরিভাষা বিশেষ দক্ষতার সাথে ব্যবহার করেছেন। আরবী-ফারসী ভাষায় নজরুল ইসলাম যে কতখানি দক্ষ ছিলেন তার প্রমাণ কবির আরবী-ফারসী ছন্দ ব্যবহার পদ্ধতিতে নিহিত আছে।

### আরবী ছন্দের কবিতা

কবি কাজী নজরুল ইসলাম ছন্দ ও মিলে বিচিপূর্ণ চাতুর্য দেখিয়ে শব্দ ও সুরের মোহনীয়তায় আরবী ছন্দের কবিতা' লিখেছেন। "আরবী ছন্দ যেমন দুরুহ, তেমনি তড়িৎ-চঞ্চল। প্রত্যেকটি ছন্দের গতি বিভিন্ন রকমের, কেমন যেম চম্কে ওঠা ওঠা ভাব। অনেক জায়গায় ধ্বনি এক রকম ভনালেও সতিয় সতিয় এক রকমের নয়, তা একটু বেশী মন দিয়ে দেখলে অথবা পড়লেই বোঝা কঠিন নয়। অনেক জায়গায় তাল এক, কিন্তু মাত্রা আর, অনুমাত্রার বিচিত্র সমাবেশের জন্য তার এক আন্চর্য রকমের ধ্বনি-চপলতা ফুটে উঠেছে। ত্ত্ব

দোদুল দুল্
দোদুল দুল্!
বেনীর বাঁধ
আল্গ ছাদ

৩৮৯. কাজী নজরুল ইসলাম, 'অবতরণিকা', 'মকুভা কর', নজরুলের কবিতা সমগ্র, পু. ৭১৩।

৩৯০. আবদুস সান্তার, নজরুল কাব্যে আরবী-ফারসী শব্দ,(জকা: লজরুল ইপটিটিউট, ফেব্রুয়ারী, ১৯৯২/কারুন, ১৩৯৮), পৃ. ১৩।

৩৯১. কাজী নজরুল ইসলাম, 'আরবী ছঙ্গের কবিতা', 'নির্বর', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ২৮৯।

খোপার ফুল
কানের দুল
খোপায় ফুল
দোপুল দুল
দোপুল দুল !<sup>৩৯২</sup>

এতে প্রভীয়মান হয় যে, আরবী 'মোতাকারিব' ছন্দের অনুপ্রাস ও ধ্বনি ঝংকারে কবি নজরুল ইসলাম কোন চঞ্চলা তদ্বীর কানের দুলের আলগা ছাঁদ, বেনীর ও থৌপার ফুলের দোলা কবিতার তুলে ধরার প্রয়াস পেরেছেন। কবিতাটি বেহেতু আরবী 'মোতাকারিব' فَرَبُ ছন্দের রচিত তাই আরবীতে ঐ ছন্দের মূল সূত্রটি বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য। আরবী 'মোতাকারিব' ছন্দের ছয়টি প্রকারভেদ বর্তমান। আলোচ্য কবিতার ব্যবহৃত ছন্দের আদর্শ হচ্ছে 'ফাউলুন্'- نَرُبُنْ

সূত্র : কাউপুন্ ফাউপুন্ টুটিট কৈটিট কাউপুন্ কাউপুন্ । তি

উল্লেখ্য যে, এটি পাঁচ মাত্রার পর্ব, 'ফ' - হ্রন্ব, 'উ'- দীর্য এবং 'লুন'-বন্ধ ন্বর। কবি নজরুল ইসলাম বাংলার আরবী হ্রন্থ ন্বরের বিকল্প মুক্ত শ্বর এবং দীর্ঘ ও বন্ধ ন্বরের জন্য বন্ধ ন্বরের প্ররোগ করে দোলনার দোলাকে চিত্রকল্পের মাধ্যমে তুলে ধরেছেন।

নির্বর' কাব্যগ্রন্থের 'আরবী ছন্দের কবিতা' এর মধ্যে কাজী নজরুল ইসলাম যথাক্রমে 'হজর' ﴿مَمَانَ 'রমল' مَمَنِ 'মন্তস্' مُمَانَ 'সরীএ' مَرَيْ 'বলীক' مَرَيْ 'মন্তস্' مُمَانَ 'মন্তস্' مُمَانَ 'মন্তস্' مُمَانَ 'বলীক' مَرَيْ 'বলীক' مَرَيْ 'বলীক' مَرَيْ 'বলীক' مَرَيْ 'বলীক' مَرَيْ 'মন্ত্রা 'করীব' مَرَيْ 'মন্ত্রা 'প্রিকায় নজরুল ইসলাম করেছেন। ১৯২৩খৃ./ ১৩২৯ বলান্সের চৈত্র যদীদ' সংখ্যা 'প্রবাসী' প্রিকায় নজরুল ইসলাম আরবী ছন্দা 'শিরোনামে ১৮ টি আরবী ছন্দের সূত্র বিশ্লেষণ করে তাদের উদাহরণ হিসেবে কবিতা রচনা করেন। 'নির্বর' কাব্যগ্রন্থের 'আরবী ছন্দের কবিতা' এরই ঈবৎ পরিবর্তিত রূপ। 'প্রবাসী' প্রিকায় প্রকাশিত রচনাটি গরবর্তীতে বঙ্গীয় মুসলমান সাহিত্য প্রিকায় আরবী ছন্দের কবিতা' শিরোনামে উদ্ধৃত হয়। '১৪৪

১৯২৪ খ্রি./১৩৩১ বঙ্গান্দের বৈশাখ সংখ্যা 'প্রবাসী' পত্রিকার নজরুল ইসলাম কৃত আরবী ছন্দের তরজমা সম্পর্কে কবি গোলাম মোন্ডকা (১৮৯৭-১৯৬৪ খ্রি.) তাঁর 'আরবী ছন্দের বাঙ্গলা' শিরোনামে যে অভিমত প্রকাশ করেছেন তা বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য। তিনি মন্তব্য করেছেন যে, "গত ১৩২৮ সালের চৈত্র সংখ্যা 'প্রবাসী' তে বন্ধুবর কাজী নজরুল ইসলাম সাহেব ১৮ টি ছন্দের অনুবাদ করেছিলেন। কিন্তু আরবী ছন্দের সমষ্টি ১৮ নহে - ১৯। তা ছাড়া তিনি এক একটি ছন্দের নাম দিরে মাত্র একটি করিয়া দৃষ্টান্ত পিরাছেন ইহাতে স্বভাবতঃই মনে হয়, ছন্দণ্ডলো এককভাবে সম্পূর্ণ অর্থাৎ উহাদের আর কোন শাখা-প্রশাখা নেই। কিন্তু প্রকৃত ব্যাপার তাহা নহে।... পাঠক দেখিবেন, কাজী নজরুল ইসলাম অনুনিত ১৮ টি ছন্দ ছাড়া যেগুলি অবশিষ্ট আছে, সেগুলি সংখ্যায় কত বেশী এবং কত বিচিত্র, নৃতন ও মধুর।

৩৯২. কাজী নজরুল ইসলাম, 'দোদুল দুল', 'দোলন-চাঁপা', নজরুলের কবিতা সমগ্র, পৃ. ৫২।

৩৯৩. আরবী ছন্দ সূত্রের যেখানে (x) চিহ্ন আছে, সেখানে দীর্ঘ উচ্চোরণ করতে হবে। দ্র:কাজী নজরুল ইসলাম, আরবী ছন্দের কবিতা, মোতাকারিব, সৃ'জ্ঞঃ, 'নির্বর', নজরুল রচনাবলী, ১ম খণ্ড, পৃ. ২৯০।

৩৯৪. প্রাতক, পৃ. ২৮৯-২০৫; মুঃ নকিবুরাহ, আরবী ছল বিজ্ঞান, (রাজশাহী: রাজশাহী বিশ্ববিদ্যালয় গাঠ্যপুত্তক প্রকাশনা ঘোত, ১ম প্রকাশ, মার্চ ১৯৯৪, জায়ুন, ১৪০০), পৃ. ৭৩-৭৪।

এতহাতীত কাজী সাহেব কয়েক স্থলে আরবী ছন্দ সূত্রের উচ্চারণ ঠিক মত ধরিতে পারেন নাই। কাজেই স্থলে তার অনুবাদও ভূল হইয়াছে। তাছাড়া এমন দুই-একটি ছন্দ সূত্র লিখিয়াছেন- যা আমাদের কাছে সম্পূর্ণ নুতন বলিয়া বোধ হইল। জানিনা, সে গুলি তিনি কোখায় পাইয়াছেন।" তিন্ধ

আরবী ব্যাকরণবিদগণের মতে, আরবীতে সর্বমোট ১৬ টি ছন্দ বা 'বাহর' আছে। ১৬ টি ছন্দের মধ্যে সবচেয়ে প্রচলিত 'তাবীল' (দীর্ঘ), 'বাসিত' (বিভৃত), 'কামিল' (পূর্ণাঙ্গ), 'ওয়াফির' (প্রশন্ত), 'খাফীফ', ( ব্রন্থ বা হালকা) প্রভৃতি। গজন ও গানে সাধারণতঃ 'মুদআরী', 'মুকতাদাব', 'মুজতাস' ইত্যাদি ছন্দরীতি মেনে চলা হয়। মোন্দাকথা, নজরুল ইসলাম বাংলা কবিতায় আরবী মাত্রায় ১৬ টি ছন্দের ব্যবহারই দেবিয়ে আমাদেরকে চমক লাগিয়ে বিমোহিত করে দিয়েছেন। তাই আমারা বিশ্মিত ও আনন্দিত কি অপরূপ শৈল্পিক দক্ষতায় কবি সেই উপকরণসমূহ বাংলা কবিতায় অস্তে বিন্যন্ত করেছেন। অনুরূপতাবে কারসী কবিতার রবাই, মিস্রা প্রভৃতি ছন্দরীতির ব্যবহায় দেবিয়ে বাংলা ভাষা এমনকি আরবী-কারসী সন্ধলিত ছন্দের যে মাত্রা, লয়, অনুপ্রাস এ সবই কাজী নজরুল ইসলাম বাংলা কবিতায় প্রয়োগ করে বাংলা ভাষা-ভাষী পাঠক-পাঠিকাদের বিমুগ্ধ করেছেন।

### আরবী-ফারসী শব্দ ও ইসলামী গরিতাবা

ইসলামী চিন্তাধারার কবিতা ও গান রচনা করতে গিয়ে কাজী নজরুল ইসলাম যে সব আরবী-কারসী-উর্দু শব্দ ও ইসলামী পরিভাষা ব্যবহার করেছেন তার সংখ্যা অগণিত। তবে নজরুল সাহিত্যে উপর গবেষণা চালিয়ে মরছম কবি আবদুস সান্তার (১৯২৭- ২০০০ খ্রি.) তাঁর জীবদ্ধশায় প্রকাশিত নজরুল কাব্যে আরবী-কারসী শব্দ শীর্ষক অভিধানগ্রন্থে প্রায় তিনহাজার শব্দের উল্লেখ করেছেন। যার মধ্যে শতকরা ৬০% ভাগ আরবী শব্দ, শতকরা ৩০% ভাগ কারসী শব্দ এবং শতকরা ১০% ভাগ উর্দু বা অন্যান্য শব্দ রয়েছে। এই সব শব্দ মুসলমানদের দৈনন্দিন জীবনে যেভাবে প্রচলিত আছে কবি নজরুল ইসলামও সেভাবে তাঁর কাব্যকর্মের বিভিন্ন ছত্রে ছত্রে চিত্রিত করেছেন। ত্রুণ

নজরুল ইসলানের কবিতার প্রচুর সংখ্যক আরবী-ফারসী-উর্দু শব্দ ও ইসলামী পরিভাষা ব্যবহার হয়েছে। যথা:- অক্ত, অজুহাত, আইন, আউয়াল, আওরত, আওলিয়া, আকিকা, আথের, আজব, আজম, আজল, আজান, আজাদ, আতর, আদব, আবাদ, আমল, আমামা, আমির, আমিরুল मूर्गिनन, जामिन, जाबिया, जायाण, जारयन, जायकि, जायन, जायानीय, जान-जामीन, जान-जारान, আলবৎ, আল্লাহ, আশিক, আহমদ, আহাদ, ইজ্জত, ইনসান, ইনসাফ, ইফতার, ইবলিস, ইমাম, ইলাহী, ইশ্ক, ইশারা, ইসলাম, ঈমান, ঈদ, উন্মত, এছম, এছমে আজম, এতীম, এলহান, এশা, ওজন, ওফাত, ওয়াজ, ওয়ালেদ, ওমরাহ, ওহী, কওম, কওসর, কতল, কবর, কবুল, করজ, কলেমা, কসম, কহর, কাফন, কাফের, কাফেলা, কাবা, কামাল, কিভাব, কিয়ামত, কিমত, কুরআন, কুরবান, কুরবানী, কুল, কুর্শী, কোরান, খরিদ, খাল, খাদেম, খাদ্রাস, খিমা, খিঞ্জির, খুবজ, খোৎবা, গরীব, গোলাম, জওহর, জওয়ান, জওয়াব, জমজম, জলসা, জবেহ, জমায়েত, জাকাত, জানাজা, জানাত, জামাত, জালিম, জাহানাম, জিন, জিয়ারত, জুলফিকার, জুলুম, জেওর, জেহাদ, জোহর, তওবা, তক্ষীর, তরশুম, তস্বীব, তস্লীম, তস্বীহ, তহরিমা, তাজ, তাজমহল, তালাক, তামাম, তারিক, তুফান, তৌফিক, তৌহিদ, দখল, দলিল, দাওয়াত, দুনিয়া, দুলদুল, দৌলত, নকীব, নজর, নজরানা, নফসি নফসি, নবী, নবুয়ত, নহবত, নহর, নিয়ামত, নূর, নেকাব, ফকীর, ফখর, ফানা, বদ, বিলকুল, মওত, মজলুম, মঞ্জিল, মহফিল, মহকাত, মহররম, মসজিল, মাজহাব, মাল্লা, মাফ, মা'বুদ, মারফত, মিসকিন, মুনাজাত, মুনাফা, মুনাফিক, মুবারক, মুরাজ্জিন, মুরশিদ, মূলক, মুসলমান, মুসাফির, মোল্লা,

৩৯৫. ড. সুশীল কুমার ৩ও, নজরন্দা-চরিত মানন, পু. ২২১।

৩৯৬. আবদুস সান্তার, নজরুল কাব্যে আরবী-ফারসী শব্দ, পৃ. ১০।

৩৯৭. আবদুস সান্তার, নজরুল কাব্যে আরবী-ফারসী শব্দ, পৃ. ১৪।

মোলভী, মৌলামা, মৌলুদ, মোন্ত ফা, রসূল, রহমত, রহ, লামত, লা-শারীক, লেবাস, শরতান, শরবত, শারাব, শারীক, সালাত, সালামত, সালাম, সাহাবা, সিজদা, সিয়া, সুয়জি, হজ্জ, হজরত, হাবীব, হারাম, হালাল, হাশর, হাশরত, হাওয়া, হিন্মত, হিসাব, হ্কুম প্রভৃতি আরবী শব্দ ও ইসলামী পরিভাষা। ত১৮

সেইসাথে আওয়াজ, আথেরী, আজাদ, আফতাব, আফসোস, আব, আবে-হায়াত,আনার দানা, আত্স, আঞ্জাম, আমদানী, আরাম, আহাজারি, ইরান, ঈদগাহ, উন্মেদ, এফদম, কতলগাহ, কগুস, ক্ষরভান, ক্মজোর, ক্মজাত, ক্মবক্ত, কাগজ, কাবাব, কাঙাল, কামান, ক্মিশতী, কুর্ণিশ, কোহিনুর, খঞ্জর, খাক, খাজা-খিজির, খাপ, খামোশ, খাঞা, খাস, খেরালী, খোশ আমদেদ, খোশ খবর, খুন, খোশরোজ, খোশবু, খোদ, খোদা, গর্দান, গম্বুজ, গিদধর, গুমাহগার, গুলজার, গুলবাগিচা, গুলবাহার, গুলাব, গুলশান, গুলবদন, গুলিভান, গেরেফতার, গোর, গোরভান, গোলামখানা, চরকা, চাপকান, চাপরাশি, চেরাগ, জখম, জঙ্গ, জমিন, জমিদার, জাহান, জানোয়ার, জিঞ্চির, জিন্দাবাদ, জিন্দান, জিন্দেগী, জ্বদা, জোশ, জোতদার, তকমা, তথত, তথত-তাউদ, তলোয়ার, তাজী, তামু, তেজ, তেগ, দম, দরগাহ, দরবার, দরবেশ, দরাজদিল, দরিয়া, দরুদ, দহলিজ, দত্ত, দাসা, দানাপানি, দামামা, দিল, দুশমন, দিশারী, দোজখ, দোরা, দোভ, নওজোরান, নওরোজ, নওরাব, নওশাহ, নরাজামানা, নামাজ, নিশান, নীল, নেন্তনাবুদ, পরজার, পরগাখর, পরগাম, পরমাল, পরওয়ায়দেগার, পর্দা, পরোয়া, পাক, পালিদ, পানাহ, পিঞ্জর, পিরহান, পিয়ালা, পীর, পেরেশান, ফরমান, ফেরেশতা, ফরিয়াদ, বজ্জাত, বদল, বদনাম, বন্দী, বরবাদ, বরাত, বাগিচা, বাদশাহ, বান্দা, বিমান, বিয়াবান, বুলন্দ, বুলা, বেঈমান, বেআদব, ময়দান, মরদ, মন্তান, মাতম, মাজার মাহতাব, মিনার, মুর্দা, রওশন, রোশনী, রমজান, রসিদ, রাহা, রোজ, রোজা, লাজ, শবে কদর, শবে বরাত, শমশের, শরম, শামাদান, শাহানুশাহ, শির, শিরীন, শিরনী, শিরাজী, শেরওয়ানী, সওদা, সওদাগর, সওয়াব, সফেদ, সিতারা, সিন্দাবাদ, সিপাহসালার, হরদম, হররোজ, হাজার, হান্মাম, হারামী, হারামখোর, হুশিয়ার, হরপরী, হেরেম প্রভৃতি ফারসী শব্দ নজরুল ইসলাম তাঁর কবিতার ব্যবহার করেছেন। obb

বাংলা কবিতার নিতাপ্রচলিত বিদেশী শব্দ ছাড়াও নজরুল ইসলাম যে অজন্র আরবী-কারসী-উর্দু ও হিন্দী শব্দ ও ইসলামী পরিভাষা ব্যবহার করে অতুলনীর অবদান রেখেছেন এ সম্পর্কে শ্রী শ্রী কুমার বন্দোপাধ্যার তাঁর 'বাংলা সাহিত্যের বিকাশের ধারা' গ্রন্থে লিখেছেন, 'বাংলা কাব্যের শব্দ ভাভারও নজরুল উল্লেখযোগ্যভাবে বৃদ্ধি করেছেন; যে সমন্ত আরবী বা উর্দু শব্দ তিনি কবিতার প্রবর্তন করিয়াছেন, তাঁহার কাব্য নৈসর্গিক ঔচিত্যবোধে সেগুলির প্রয়োগ নিয়প্রিত করিয়া তাহাদিগকে বাংলা কাব্য ভাষার মধ্যে স্থায়ীভাবে অভর্ভুক্ত করিয়াছেন। তিনি যখন 'করমান' বা 'আরজ' শব্দ প্রয়োগ করেন তখন তাহাদের ভাব-প্রকাশিকা ব্যঞ্জনা শক্তি চমৎকারভাবে ফুটিয়া উঠে। হয়ত কিছু কিছু আতিশয্য ও অপপ্রয়োগের সৃষ্টান্ত আছে, কিন্তু মনে হয় তাঁহার কাব্য-পরিণতির পথে অপ্রত্যাশিত বাধা না আসিলে, তিনি বাংলা সাহিত্যে মুসলমানী শব্দ প্রয়োগের সৃষ্ট্র দীতিটি চিরকালের জন্য নির্ধারণ করিয়া ঘাইতেন। প্রতিভাবান লেখকের প্রয়োগই এই ক্ষেত্রে ঔচিত্যের চরম মানদভ।" 

\*\*\*তিত্য বান লেখকের প্রয়োগই এই ক্ষেত্রে ঔচিত্যের চরম মানদভ।" 

\*\*\*\*তিত্য

ইসলামী চিন্তাধারাসম্পন্ন কবিতার নজরুল ইসলাম যেমন আরবী-ফারসী শব্দ ও ইসলামী পরিভাবার চমৎকার ব্যবহার করেছেন নিঃসন্দেহে তা বাংলা ভাবা ও সাইত্যের প্রাণশক্তি বৃদ্ধি করেছে। অধিকাংশ ইসলামী কবিতা, হাম্দ, নাত, গজল, কাওয়ালী ও কবিগানে বাংলা শব্দের সঙ্গে আরবী-ফারসী শব্দের অপরূপ সংমিশ্রণ ঘটিয়ে তিনি ভাষার প্রাণশক্তি যেমন বৃদ্ধি করেছেন, ভাবাকেও তেমনি

৩৯৮. আবদুস সান্তার , নজরুল কাব্যে আরবী-ফারসী শব্দ, পৃ. ১০৩-১০৭।

৩৯৯. প্রাতক্ত, পৃ. ১০৭-১১১।

আতাউর রহমান, নজরুল কাব্য-সমীকা, পু. ২৯৪।

সুললিত, মনোরম ও লাবণ্যময় করে তুলেছেন। আরবী-ফারসী শব্দের সার্থক প্রয়োগ ও ছন্দ-অলংকার ব্যবহারের সাবলীলতা তাঁর ইসলামী কবিতাকে অমন্য বৈশিষ্ট্য দান করেছে। নজরুল ইসলামের কথায় এর ফলে তাঁর কবিতার মূল্য যে কিছুমাত্র কমেনি তা নয়; বরং আরো সমৃদ্ধ ও পরিকুট হয়েছে।

## উপসংহার

মিসরের জাতীয় জাগরণের কবি আহমাদ শাওকী বেক ও বাংলার বিদ্রোহী কবি কাজী নজরুল ইসলাম ছিলেন আধুনিক যুগের অনন্য সাধারণ কীর্তিমান বিশুদ্ধ প্রতিতা। উভয়েই ছিলেন শীর্ষস্থানীয় জাতীয় কবি। আহমাদ শাওকী ও নজরুল ইসলাম তাঁদের কবিত্ব শক্তিকে দেশ, জাতি, রাষ্ট্র সর্বোপরি ইসলামের খেলমতে নিয়োজিত করেছিলেন। তাঁলের কবিতার মধ্যে শোষিত, বঞ্চিত মানবতার দুঃখালুদার করুণ ছাপ সুস্পষ্ট হয়ে ফুটে উঠেছে। উভয় কবির মধ্যে অনেক বিষয়ে সাদৃশ্য এবং কিছু ক্রেন্স বৈসাদৃশ্য লক্ষ্য করা বায়। উপসংহারে আময়া আহমাদ শাওকী ও নজরুল ইসলাম-এর মৃল্যায়ন করতে যেয়ে তাঁলের প্রত্যেকের জন্মগত পরিবেশ, বাল্যকাল, শিক্ষাজীবন, কর্মজীবন তথা উভয় কবির জীবন চরিত ও সাহিত্যকর্মের বিভিন্ন দিক সম্পর্কে বিচার-বিশ্লেষণ করে সংক্তিও তুলনামূলক পর্যালোচনা উপস্থানের প্রয়াস পেয়েছি।

## আহমাদ শাওকী ও নজরুল ইসলাম-এর মধ্যে তুলনামূলক আলোচনা

আহমাদ শাওকী ও নজরুল ইসলাম উনবিংশ শতাব্দীতে বৃটিশ শাসিত ও নিয়ন্তিত দেশে আবির্ভূত হন। আহমাদ শাওকী বেক ১৮৬৮ সালে মিসরে এবং কাজী নজরুল ইসলাম ১৮৯৯ সালে পশ্চিম বাংলায় জন্মলাভ করেন। শৈশবেই উভয় কবির মধ্যে আহমাদ শাওকী মাতৃহীন এবং নজরুল ইসলাম পিতৃহীন হয়ে পড়েন। কিন্তু আহমাদ শাওকী য়াজন্মরবারে নানীয় তত্ত্বাবধানে অত্যন্ত সুখ্বাত্তক্যে লালিত-পালিত হন এবং বিত্তবান পরিবারে বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ হয়ে বিলাসবহুল জীবন যাপন করেন। কাজেই তাঁর প্রাথমিক জীবনের কবিতাও ছিল সেইরূপ। রাজন্মরবারী কবি হিসেবে তিনি রাজাবাদশাহ, আমীয়-উমরাহ্দের প্রশংসা করে স্তৃতিগাঁথা কবিতা লিখে প্রচুর সুনাম অর্জন কয়তেন এবং যথেষ্ট উপহার-উপটোকন ও লাভ কয়তেন।

পক্ষান্তরে নজকল ইসলাম এক দরিদ্র সাধারণ পরিবারে জন্মহণ করেন এবং নয় বংসর বয়সে পিতাকে হারিয়ে ফেলেন, তারপর দুঃখ-কটের সংসারে নানা ঘাত-প্রতিঘাতের মধ্যে লালিত-পালিত হন। অভিভাবকহীন হয়ে পড়ায় তাঁর জীবন চলতে থাকে বয়াহীন ঘোড়ায় মত। জীবিকার তাগিদে কৈশোরেই তিনি বিভিন্ন পর্যায়ে চাকুরী করতে বাধ্য হন। থামের মক্তবে মোয়াগিরি, মসজিদের ইমাম, মাজার শরীকের খাদেমসহ জীবনের প্রয়োজনে কাটির দোকানেও নজকল ইসলামকে কাজ নিতে হয়েছিল। কিন্তু এসব কাজ-কর্মের ফাঁকে ফাঁকে নির্জান-নিকুমে তিনি মনের মাধুরী মিশিয়ে কবিতা রচনা করতে থাকেন। তিনি কাব্যের ছয়ে ছয়ে ছয়ে ফুটিয়ে তুলতে লাগলেন দুঃস্থ মানবতার মনের পুঞ্জীভূত ব্যথাবেদনার করুণ চিত্র। তুলে ধরলেন তারুণ্যের জয়ন্যায়া ও দেশপ্রেমের শিক্ষা। দশম শ্রেণীতে লেখাপড়া কয়ার সময় বিশ্বযুদ্ধের লামামা বেজে উঠায় দেশ-মাতৃকার টানে নজকল ইসলাম পড়াতনা বাদ দিয়ে বাঙালী পল্টনের সৈন্যদলে নাম লেখালেন। সামরিক বাহিনীতে যোগ দিয়ে অয়দিনের মধ্যে তিনি হয়ে গেলেন হাবিলদার কবি।

আহমাদ শাওকী ও নজরুল ইসলাম উভয়েই ছিলেন জাতীয় জাগরণ ও দুঃস্থ মানবতার কবি।
তাঁরা দু'জনই ছিলেন স্বাধীনতাকামী। উভয় কবি তাঁদের অগ্নিঝরা লেখনীর মাধ্যমে তৎকালীন বৃটিশ
সরকারের বিরুদ্ধে বিদ্রোহ ও বিরোধিতার ঝাণ্ডা তুলে ধরে দেশবাসীকে সজাগ করার প্রয়াস
চালিয়েছেন। স্বাধীন চিন্তার ধারক-বাহক মুক্ত মনের মানুব হিসেবে জাতির দোব-ক্রণ্টির কঠোর
সমালোচনা করেন, মেয়েদের মধ্যে প্রচলিত অবরোধ প্রধার বিরুদ্ধে উভয়ই বজ্রকঠে আওয়াজ তোলেন।
বৃটিশ বিরোধী মনোভাবের কারণে আহমাদ শাওকীকে জন্মভূমি মিসর থেকে ফ্রান্সে নির্বাসিত হতে

হয়েছিল। দেশে প্রত্যাবর্তনের পর তিনি জনগণের মুখপাত্র হিসেবে জাতীয় চেতনা ও অনুভূতির বহিঃপ্রকাশ ঘটাতে লাগলেন। আপামর জনসাধারণের ধর্মীয়, রাজনৈতিক, সামাজিক ও সংস্কৃতির জন্য তিনি জোরালো ভাষায় তাঁর বক্তব্য তুলে ধরেন। অপরদিকে বৃটিশ সরকারের বিরুদ্ধে জ্বালাময়ী লেখনীয় দরুণ নজরুল ইসলামকেও রাজরোবে পড়ে কারাবরণ করতে হয়েছিল এবং তাঁর অনেক কবিতা ও প্রবন্ধের উপর নিবেধাজ্ঞা জারি করা হয়েছিল। কারাগারে বসেও নজরুল ইসলাম খাধীনতার ভাক দিয়েছেন। উভয় কবি দেশের খাধীনতার জন্য, দেশের জনগণের জন্য, আজাদী অর্জনের জন্য শোষণের বিরুদ্ধে রুবে দাঁড়ানোর জন্য দেশবাসীকে ব্যাপক উৎসাহ প্রদান করে কাব্য রচনা করেছেন। আহমাদ শাওকী ছিলেন মিসরবাসীয় জন্য কাভায়ী, আর কবি নজরুল ইসলাম ছিলেন বাংলার শোষিত বঞ্চিত মানুষকে ইংরেজদের কবল থেকে খাধীন করার অন্যতম প্রেরণা আর উৎসাহ প্রদানকারী কবি।

মিসরের অতীতের হারানো গৌরব ও শৌর্য-বীর্যের পুনরাবৃত্তি করে আহমাদ শাওকী জাতিকে দেশপ্রেমে উরুদ্ধ করার চেষ্টা করেন। কবি নজরুল ইসলামও এমনিভাবে মুসলমানদের অতীতের শান-শওকাতের চিত্র অংকন করে জাতির কর্মেন্দ্রীপনা ও ধর্মীর প্রেরণা শাণিত করে তোলার প্রয়াস চালান। আহমাদ শাওকী পরাধীন জাতির হীনমন্যভার সমালোচনা করে কবিতা রচনা করেন; পক্ষান্তরে জরাগ্রন্ত, পরাধীন ও ঈমানী শক্তিহীন জাতির প্রতি কটাক্ষ করে নজরুল ইসলামও অসংখ্য জাগরণী কবিতা লিখে মুসলমানদের পুনরুজ্জীবিত করতে চেষ্টা করেন।

আহমাদ শাওকীর রচনার বিষরবন্ত ছিল প্রেমমূলক, বর্ণনামূলক, রাজনৈতিক, সামাজিক, অর্থনৈতিক, সাংকৃতিক ও ধর্মীর; অন্যদিকে নজরুল ইসলামের কবিতার বিষরবন্ত ছিল সামাজিক পুনর্গঠন, দেশপ্রেম, ধর্মীয় কুসংকার, দীন-হীন, দুঃখী ও শীড়িতদের অবস্থা, হাম্দ, না'ত, গজল, গান প্রভৃতি।

আহমাদ শাওকী ও মজরুল ইসলাম উভয়ই ছিলেন সমাজ চেতনায় উদুদ্ধ মহৎপ্রাণ ব্যক্তিত্ব।
তাঁরা তাঁদের কবিতার মাধ্যমে সমাজের মানুবকে সজাগ সচেতন করার চেটা করেছেন। সমাজের ধনীগরীব, মালিক-শ্রমিক বৈষম্যের বিক্লদ্ধে তাঁদের লেখনী ক্ষুরধার ছিল। উভয়ই সাম্যের কবি। কবি
নজরুল ইসলাম বিদ্রোহী কবি হিসেবে বিখ্যাভ হলেও প্রেম ও রোমান্স তাঁর সাহিত্যকে ফাঁকি দিতে
পারেনি; বরং প্রেমবিষয়ে তিনি অনেক সাহিত্য রচনা করেন। তেমনিভাবে আহমাদ শাওকীর কবিতার
মধ্যেও প্রেম ও রোমান্স লক্ষ্য করা যায়। উভয় কবি ছিলেন নারী মুক্তির অ্যান্ত। নারীদের যরে আবদ্ধ
করে রাখার পক্ষপাতি তাঁরা ছিলেন না। বিদ্রোহী কবি নজরুল ইসলাম নারী জাগরণে উদুদ্ধ করে অনেক
কবিতা রচনা করেন।

হারানো ঐতিহ্যকে ফিরে পাবার ক্ষেত্রে বিশেষতঃ বাঙালী জাতি ও মুসলমানদের হারানো ঐতিহ্যকে পুনরুদ্ধারের জন্য নজরুল ইসলাম তাঁর সাহিত্য সাধনা করে যান। ঠিক নজরুল ইসলামের মত ততটা না হলেও আহমাদ শাওকী তাঁর কবিতার জাতীর জাগরণের জন্য মিসরবাসীদের শৌর্য-বীর্যের গান গেয়েছেন। তাদের হারানো ঐতিহ্য ফিরে পাবার জন্য জাগরণী মন্ত্র তনিয়েছেন। তাই আহমাদ শাওকী ও নজরুল ইসলাম উভরই জাতীয় জাগরণের কবি। লেখনীর মাধ্যমে তাঁরা যুমত জাতিকে স্বাধীনতার মত্রে উজ্জীবিত করেছেন। কবি স্ফ্রাট আহমাদ শাওকী মিসরের জাতীয় জাগরণের আর কবি নজরুল ইসলাম ভারতীয় উপমহাদেশের বিশেষতঃ বাংলাদেশের মুসলিম জাতীয় জাগরণের ক্ষেত্রে বৈপ্রবিক অবদান রেখে গেছেন।

ধর্মীয় ভাবধারা জাগরণে আহ্মাদ শাওকী ও নজকল ইসলাম ছিলেন সদা তৎপর। আহ্মাদ শাওকী তাঁর ইসলামী কবিতার বারা মুসলিম জাতিকে তাদের ধর্মীর্য় চেতনায় উবুদ্ধ হওয়ার জন্য আহ্মান জানান। ইসলামী সমাজব্যবন্থা ছিল তাঁর মিকট অত্যাধিক প্রিয়। সব মানুষকে তিনি সৎ ও আদর্শবান হতে উপদেশ নিয়েছেন। নজরুল ইসলামও তাঁর কবিতার মাধ্যমে মুসলমান জাতিকে অগ্রগতিতে পিছিয়ে থাকার কারণ এবং তাদেরকে সক্রিয়ভাবে আবার ধর্মীয় আবেগ-অনুভূতিতে কিয়ে আসার উদান্ত আহ্বান জানান। কবি নজরুল ইসলাম বাংলার মানুবের ধর্ম-কর্ম থেকে বিচ্যুত হতে দেখে ব্যথিত হয়েছেন। মুসলমানদের চরম দুর্দিনে ঈমানের বলে বলিয়ান হওয়ার জন্য উভয় কবিই সমানভাবে আহ্বান জানিয়েছেন। মুসলমানদের গৌরবময় ইতিহাস ও ঐতিহ্য অবলম্বনে উভয়েই কাব্যরচনা কয়েছেন। দুজনই মুসলমানদের বর্তমান করুণ অবস্থা ও দুর্দশার জন্য আকুল হয়ে অনুশোচনা কয়েছেন। সঠিকভাবে ধর্মীয় জাগরণের জন্য উভয় কবিই দু'হাতে কুয়ধার লেখনী সঞ্চালন কয়েছেন। কলে উভয়ের কবিতায় ইসলামী চিভাধারার ছাপ সুসপটয়নপে প্রতিভাত হয়েছে।

আহমাদ শাওকী ধর্মীয় গোঁড়ামী গহন্দ করতেন না। তবে ইসলামের প্রকৃত মর্মবাণী উপলব্ধি করার জন্য সকলের প্রতি জোড়ালো আহ্বান জানিয়েছেন। নজকল ইসলামও ধর্মীয় গোঁড়ামীর বিরুদ্ধে তীব্র প্রতিবাদ করেছেন। ধর্মীয় কুসংকার ও গোঁড়ামীর বিরুদ্ধে তীব্র প্রতিবাদ করেছেন। ধর্মীয় কুসংকার ও গোঁড়ামীর বিরুদ্ধে তীব্র প্রতিবাদ করেছেন। ধর্মীয় চেতনায় উরুদ্ধ হলেও নজকল ইসলাম মুসলমান হিন্দু ও জন্যান্য ধর্মাবলদ্বীদের সম্পর্কে অনেক কবিতা ইসলামী সঙ্গীত, শ্যামা সঙ্গীত, প্রবন্ধ প্রভৃতি রচনা করেছেন। তিনি চেয়েছেন হিন্দু-মুসলমানকে এক করতে অর্থাৎ মানুব যে মানুবই। সকলের আদি পিতা হয়রত আদম (আ.) এবং মাতা বিবি হাওয়া (আ.)। মানুব সৃষ্টির সেরা জীব। মানুবে মানুবে কোন ভেদাভেদ নেই। কেন আজ হাতাহাতি, লাঠালাঠি। এ সব কিছু নিরসনে নজকল ইসলাম কবিতা রচনা করেন। বজ্বকণ্ঠে আওয়াজ তুলেন এ লেখনীর মধ্যে। সকল ধর্মের ব্যাপারে লিখলেও তিনি ছিলেন ইসলামী চিন্তা-চেতনার কবি।

আহমাদ শাওকী ছিলেন ইসলাম ধর্মের প্রতি শ্রদ্ধাশীল ও দৃঢ় 'আকীদাসম্পন্ন একজন মুমিন মুসলমান। ইসলাম ধর্ম ও মুসলমানদের প্রতি ছিল তাঁর গভীর অনুরাগ ও ভালবাসা। ইসলাম ও মুসলমানদের সম্পর্কে মিথ্যা অভিযোগকারী শত্রুদের বিরুদ্ধে তিনি ছিলেন অত্যন্ত বলিষ্ঠ কঠ ও সোচোর। ধর্ম ছিল তাঁর মনের মধ্যে একটি অতি প্ররোজনীয় ব্যাপার, যাছাড়া তাঁর মনে কোন শান্তিছিলনা। তাই আহমাদ শাওকীর রচনায় বিভিন্ন ধর্মীয় উৎসাহ প্রেরণাশৃণ্য কাসীদার সংখ্যা অত্যন্ত নগণ্য; উপরক্ত তাঁর সাহিত্যের অর্ধাংশ জুড়ে ইসলামী ভাবধারা বিদ্যমান। তিনি মহান আল্লাহর প্রতিগাঁঝা, নবী-রাসূলগণের প্রশন্তিগাঁথা, ইসলামের বৈশিষ্ট্য ও মাহাত্মা এবং মুসলিম খিলাফতের বন্দনা করে কবিতা রচনা করেছেন। এতহাতীত তিনি আল্লাহ , নবী-রাসূল, আসমানী কিতাব, খলীফা ও পবিত্র স্থানসমূহের নাম পুনঃ পুনঃ উল্লেখ করে ইসলামী চিজা-চেতনার যথার্থ বিকাশ ঘটিয়েছেন। বলাবাছল্য যে, কবি সম্রাট আহমাদ শাওকী আমীর আল-শু'আরা' উপাধিতে ভূবিত হওয়ার চেয়ে নিজেকে 'শাইর আল-ইসলাম' বা 'ইসলামের কবি' উপাধিতে ভূবিত করাকে প্রাধান্য দিতেন ও অত্যাধিক আনন্দবোধ করতেন।

পক্ষান্তরে ধর্মের বিধি-বিধান পালনের ক্ষেত্রে নজরুল ইসলাম ছিলেন উদার নীতি অবলম্বনকারী। ইসলাম ধর্মের অনুসারী হলেও তিনি পরবর্তী জীবনে ইচ্ছামত ধর্ম পালন করতেন। বাংলা সহিত্যে 'মুসলিম রেঁনেসার অগ্রন্থত' ছিলেন কবি নজরুল ইসলাম। তথাপি একসমর কবি নজরুল ইসলামকে বিরুদ্ধবাদী গোঁড়া ইসলামপন্থী লোকেরা 'উগ্রবাদী', 'কাফের' প্রভৃতি বলে কতোরা দিরেছিল। কিন্তু নজরুল ইসলাম সর্বান্তকরণে তাদের উক্তির বিরোধিতা করে বলেন, 'বক্ষে আমার কা'বার ছবি, চক্ষে মুহাম্মদ রাস্ল।'

এ লেখনীর পর সকলের ভ্রান্ত ধারণা পাল্টে যায় এবং নজরুল ইসলামকে 'ইসলামী কবি', 'ইসলামের মহান সেবক' বলে দাবী করে। কবি নজরুল ইসলাম আল্লাহ ও রাস্লের শানে অসংখ্য হাম্দ, না'ত, গজল ও ইসলামী সঙ্গীত উপহার দিয়েছেন, যার মাধ্যমে তাঁর আল্লাহ ও নবীপ্রেমের উজ্জ্বল নিদর্শন পাওয়া যায়। দু' একটি বিতর্কিত কবিতা ব্যতীত অন্যস্ব লেখাওলাতে কবি কাজী নজরুল ইসলাম তাঁর একত্বাদের বিশ্বাসের উৎকৃষ্ট নজরানা পেশ করেছেন। নজরুল ইসলাম পবিত্র কুরআন মজীদের 'আমপারা' অংশের কাব্যানুবাদ করে কাব্য আমপারা' রচনা করেছেন। সেই সাথে মহানবী হবরত মুহাম্মদ (সা.) এর জীবন চরিত নিয়ে 'মরু-ভাক্ষর' কাব্য গ্রন্থ রচনা করে অতুলনীর ইসলামী চিন্তাধারার স্বাক্ষর রেখেছেন। এতহ্যতীত তিনি স্বদেশ ও স্বজাতির মধ্যে অনুপ্রেরণা ও উদ্দীপনা সৃষ্টির জন্য ইসলামী ঐতিহ্য ও মুসলিম জাগরণমূলক কবিতা রচনা করে অসামান্য পারদর্শিতা দেখিয়েছেন।

উল্লেখ্য যে, 'কাব্য আমপারা'-এর 'আরজ' অংশে কবি নজরুল ইসলাম নিজেকে 'খাদেমুল ইসলাম' অর্থাৎ 'ইসলামের সেবক'রূপে আখ্যায়িত করেছেন। নজরুল ইসলাম মানবতাবাদের শিক্ষা নিয়েছিলেন প্রধানতঃ ইসলামের চিরন্তন আদর্শ থেকে। নজরুল ইসলাম তাঁর বিভিন্ন রচনার মুসলমানদের মনে প্রেরণা সঞ্চার এবং তাদের জাগরণের জন্য ইসলামের মহিমা কীর্তণ করেছেন। কবি ওধু ইসলামের মহিমা প্রচার এবং ইসলামী কবিতা ও ভক্তিমূলক গান রচনা করেই কান্ত হননি বরং ইসলামের আদর্শে তাঁর নিজের গভীরতর বিশ্বাসের কথা বারবার তাঁর বিভিন্ন রচনায়, প্রক্ষো-নিবন্ধে, ভাবণ-অভিভাষণে অত্যন্ত দৃঢ়তার সাথে উল্লেখ করেছেন এবং নিজেকে 'মুসলিম' রূপে এবং ইসলাম ও আল্লাহর একত্বে বিশ্বাসী তথা তৌহিনবাদী বলেও ঘোষণা করেছেন।

নজরুল ইসলাম শুধু কবি-সুলভ আবেগ এবং অনুপ্রেরণায় উদুদ্ধ হয়েই ইসলামী কবিতা, গজল-গান রচনা করেননি, ইসলামের শ্রেষ্ঠত্ব এবং অন্তর্নিহিত সমানাধিকারের বাণীতেও মুগ্ধ হয়েছিলেন। বিশ্বজনীন মানবর্ধম ইসলাম এবং ইসলামের সত্যিকার প্রাণশক্তি গণতত্ত্ববাদ, সার্বজনীন প্রাতৃত্ব ও সমানাধিকারবাদে বিশ্বাসী ছিলেন বলেই নজরুল ইসলামের পক্ষে সব রকমের কুসংস্কারের উর্ধ্বে উঠে মানুবের কাব্য রচনা সম্ভবপর হয়েছিল।

অতএব, এ দু'দেশ বরেণ্য ভিন্ন ভাষা-ভাষী কবির মধ্যে কে শ্রেষ্ঠ তা নিরূপণ করা অত্যন্ত দুকর। প্রত্যেকেই স্বাস্থ কর্মক্ষেত্রে শ্রেষ্ঠ ত্বের আসনে অধিষ্ঠিত ছিলেন। সর্বোপরি আরবী কাব্য সাহিত্যে নতুন হন্দ, আধুনিক ভাষধারা ও নতুন বিষয়বস্তু অবতারণার জন্য সমালোচকগণ এক বাক্যে স্বীকার করেছেন যে, আধুনিক আরবী সাহিত্য অঙ্গনে আহমাদ শাওকী এক বিরুল বিন্ময়কর ও সর্বশ্রেষ্ঠ প্রতিভা, যিনি মুহুর্তেই আরবী ভাষাভাষী ও সুধী সমাজের বিন্মিত চকিত দৃষ্টি আকর্ষণে সক্ষম হয়েছেন। প্রষ্টা প্রদান অস্বাভাবিক প্রতিভার অধিকারী আহমাদ শাওকী নিজ প্রতিভা ও ক্ষমতার গুণে অতিস্ক্ষভাবে সব কিছু অনুভব করতেন। তাঁর অন্তর ও সকলের অন্তরের মাঝে ছিল বৈদ্যুতিক ভারের যোগস্ত্রিভা; যদ্বারা ভিনি ইসলাম ও মুসলমানদের বেদনার ব্যথিত ও সুখে আনন্দিত হতেন। যিনি তাঁর কাব্যে নব চেতনার উন্মেব ঘটিয়ে আরবী ভাষাকে সমৃদ্ধশালী করেছেন এবং একজন স্বভাব কবি হিসেবে জনগণের দুঃখন্দ্রশা তাঁর কাব্যে তুলে ধরেছেন। আহমাদ শাওকীর সক্রির সাহিত্য জীবনে সেই আলোকচ্ছটা বিচিত্র ধারার বিচ্ছুরিত হরেছে। আর এ জন্যই তিনি আরবী কাব্য জগতে অন্যতম শ্রেষ্ঠত্বের অধিকারী।

বাংলার স্বাধীনতা সংগ্রামের আর জাতীয় জীবনে চেতনায় উবুদ্ধ করার ক্ষেত্রে ফাজী নজকল ইসলামের অবদান শীর্ষে। এজন্য নজকল ইসলাম জনগণের মনে-প্রাণে স্থান করে নিতে সক্ষম হয়েছেন। এতহাতীত নজকল ইসলামের অসাধারণ পাতিত্যে, কবিতার প্রাঞ্জলতার ক্ষেত্রে এবং হাম্দ, নাত, গজল, গান প্রভৃতি রচনায় বাংলা সাহিত্যে অন্য কেউ তাঁর সমকক্ষতা অর্জন করতে পারেননি। রাজ-প্রাসাদের কবি আহমাদ শাওকী বিভিন্ন ক্ষেত্রে যেসব সুযোগ-সুবিধা ভোগ করেছেন তা জনগণের কবি নজকল ইসলামের নাগালের বাইরে ছিল। আহমাদ শাওকী ইউরোপে থেকে অধ্যয়ন এবং ফ্রান্স থেকে উচ্চতর ডিগ্রী লাভের সুযোগ পেরেছেন। যার কলে দেশ-বিদেশের শিক্ষা আর সাহিত্য চর্চার সুযোগ তিনি বেশী পেয়েছিলেন কিছ কাজী নজকল ইসলাম অত্যন্ত মেধাবী ছাত্র ও ফ্লাসের ফার্ষ্টবয় হওয়া সত্ত্বেও ভাগ্যের নির্মম প্রতিকুলতায় প্রাতিষ্ঠানিক শিক্ষাসনদ লাভ করতে পারেননি।

আহমাদ শাওকী এশিয়া, আফ্রিকা, ইউরোপে ব্যাপকভাবে সফর ফরেন, যার কারণে তিনি আরবী, ইংরেজী, তুর্কী, গ্রীক, ফরাসী প্রভৃতি ভাষা ও সাহিত্যে বুৎপত্তি অর্জন করেন। পক্ষান্তরে নজরুল ইসলাম দারিদ্রতার কারণে বিদেশ ভ্রমণের সুযোগ না পেলেও ছোটবেলা থেকেই ব্যক্তিগত চেষ্টার আরবী, উর্দু, কারসী ভাষা ও সাহিত্যে দক্ষতা লাভ করেন। আহমাদ শাওকী ছিলেন বুর্জোরা শ্রেণীর কবি ও উচ্চশ্রেণীর পতাকাবাহী। আর নজরুল ইসলাম ছিলেন গণতদ্বের কণ্ঠবর ও সকল শ্রেণীর মুখপাত্রবরূপ। এ সকল বিভিন্ন দিক বিবেচনা করে গভীরভাবে পর্যালোচনা করলে সন্দেহাতীতভাবে প্রতীরমান হয় যে, উভয় কবি নিজ নিজ ক্ষেত্রে শ্রেষ্ঠত্বের দাবীদার।

উপরোক্ত আলোচনার প্রেক্ষিতে পরিশেষে আমরা এই সিদ্ধান্তে উপনীত হতে পারি যে, আহমাদ শাওকী ও নজরুল ইসলাম উভরেই ছিলেন জাতীয় জাগরলের কবি। তাঁরা তাঁদের কবিত্ব শক্তিকে আজীবন জাতি, ধর্ম, বর্ণ নির্বিশেষে মানব কল্যালে উৎসর্গ করে গেছেন এবং সমাজ চেতনা ও জাতীয় উন্নয়নে তাঁদের মত কবি-সাহিত্যিকদের কাছে আমরা চির ঋণী। সামাজিক, সাংস্কৃতিক, ধর্মীয় ও জাতীয় চেতনায় জাতিকে উজ্জীবিত করার জন্য যুগে যুগে এমনি ধরনের বিরল, বিস্ময়কর কবি-প্রতিভার আবির্ভাব অত্যন্ত প্রয়োজন। সূতরাং এ কথা নির্দ্ধিধায় বলা যায় যে যতদিন সারা বিশ্বে আরবী ও বাংলা ভাষা-সাহিত্যের চর্চা চলতে থাকবে ততদিন তাঁরা সাহিত্যামোদীলের হলরের মণিকোঠায় সর্বোচ্চ মর্বাদা ও গৌরবের আসনে সমাসীন থাকবেন।

## গ্রন্থপঞ্জি

: আল-কুরআন আল-কারীম

বেক, আহ্মাদ শাওকী

: আল-শাওকিয়্যাত ১ম, ২য়, ৩য় ও ৪র্থ খণ্ড বৈক্লত: দার আল-কিতাব আল-আরমী, তা. বি.

: দুওয়াল আল-আরব ওয়া উযামা আল-ইসলাম বৈক্লভ: দার আল-আউদা, ১৯৮১

: মাস্রা' ফ্লিউবাত্রা বৈরুত: দার আল-আউদা, ১৯৮১

: মাজনূন লারলা বৈরুত: নার আল-আউনা, ১৯৮১

: কামবীয বৈক্লভ: নার আদ-আউদা, ১৯৮১ : আলী বেক আল-কাবীর

বৈরুতঃ দার আল-আউদা, ১৯৮১

: আনতারা বৈক্লত: দার আল-আউদা, ১৯৮১

: আল-সিতু হুদা বৈরুভ: দার আল-আউদা, ১৯৮১

: আমীরাত আল-আন্দালুস বৈক্লত: দার আল-আউদা, ১৯৮১

: আস্ওয়াক আল-যাহব বৈরুভ: দার আল-আউদা, ১৯৮১

আহমাদ কাব্দিশ : তারীখ আল-শি'র আল-আরবী আল-হাদীস বৈক্লভ: দার আল-জীল, ১৯৭০

: হায়াতু শাওকী

কার্য্যা, তা. বি. আহমাদ উবারদ : যিক্রা আল-শাইরাইন

আহ্মাল মাহকূব

मारमन्य , ১৩৫১ दि.

আব্বাস হাসান : আল-মুতানাব্বী ওয়া শাওকী কায়রো: দার আল-মা'আরিফ, ২য় সংস্করণ, ১৯৭৩

আল-আয্ব, মুহামাদ আহমাদ, ড. : আন আল-লুগা ওয়া আল-আদব ওয়া আল-নাক্দ বৈক্তঃ আল-মারকায আল-আরবী লি আল-সাকাফা ওয়া আল-উল্ম

আল-আক্সাদ, আক্সাস মাহমূদ : ও'আরাউ মিসর ওয়া বীআতুহ ফী আল-জারল আল-মাদী কার্নো: ১ম প্রকাশ, ১৯৩৭

: রিওয়াইয়াতু কামবীয ফী আল-মীযান

কায়রো, তা. বি.

আল-আশতার, সালিহ, ড. : আন্দালুসিয়্যাতু শাওকী

नारमन्य, ३म व्ययान, ३७०%

আবুল 'আয, আহমাদ আবদুল : ইত্না 'আশারা 'আমান ফী সোহবাতি আমীর আল-ও'আরা

ওয়াহ্হাব ক্লয়রো, ১৯৩২

আহমাদ আমীন, ড. ও অন্যান্য : আল-দীওয়ান লি হাফিজ ইব্রাহীম ১ম খঙ

(সম্পাদিত) বৈরুত: দার আল-আউদা দিল সাহাফা ওয়া আল-তাবা'আ ওয়া

व्याल-नानज, ১৯৩৭, काग्रदमा, १म मश्कर्मा, ১৯৫৫

আল-আব, লুইস মা'লৃফ : আল-মুনজিন ফী আল-লুগাহ

বৈরুতঃ দার আল-মাশ্রিক, ২১তম সংকরণ, ১৯৭৩

আল-আব, ফারদীনান তৃতাল : আল-মুনজিদ ফী আল-আ'লাম

বৈরুত: দার আল-মাশ্রিক, ১ম প্রকাশ, ১৯৫৬, ১০ম সংকরণ, ১৯৮০

: আল-মুনজিদ ফী আল-আদব ওয়া আল-'উল্ম

বৈরুত: মু'জাম লি আ'লাম আল-শার্ক ওয়া আল-গার্ব, ১৯৫৬

খান, আজহারউন্দীন : বাংলা সাহিত্যে নজরুল

কলকাতা: সুপ্রীম পাবলিশার্স, ১ম সংকরণ, এপ্রিল, ১৯৯৭

আনওয়ারুল ইসলাম : নজরুলের বাল্যজীবন

ব্দবিতা, কার্তিক-পৌষ, ১৩৫১

আয়ূব হোসেন, মুহাম্মদ : গ্রামীণ নাটক: লেটোগান

ঢাফা: লোক সংস্কৃতি গ্ৰেষণা, ৮ম বৰ্ষ, ৪র্থ সংখ্যা, মাঘ-ঢৈঅ, ১৪০২

আহমাদ, ডি. এফ. : নজরুলের গানে ইসলামী আকিদা

ঢাকা:নজরুল ইপটিটিউট পত্রিকা,১৬শ খন্ড, ফায়ুল,১৪০০/ফেব্রুয়ারী, ১৯৯৪

: নজরুণের রচনার মাহে রমজান

ঢাকা: দৈনিক সংগ্রাম, ১৭ পৌষ, ১৪০৬/ ৩১ ভিলেম্বর, ১৯৯৯

আল-আমান, আবদুল আজিজ : নজকুল গীতি অখণ্ড

(সম্পাদিত) কলকাতা: হয়ক প্রকাশনী, ৬ষ্ঠ সংকরণ, ১৪০৬/১৯৯৯

আল-আমান, আবদুল আজিজ : ধৃমকেতুর নজরুল

কলকাতা, ১৯৭৪

আতাউর রহমান : নজরুল কাব্য সমীকা

णयगः गुज्ञथात्रा, ১ম প্রবদশ, ১৯৬৭, ৪র্থ সংক্ষরণ, ১৯৮৭

আলী, কে. : ইসলামের ইতিহাস

ঢাকা: আলী পাবলিকেশন, ১ম প্রকাশ, ১৯৭৬, ১০ম সংকরণ, ১৯৮৭

: মধ্যপ্রাচ্যের ইতিহাস ১ম ও ২য় খণ্ড

णकाः वाणी भावनिरकणन, ১ম श्रकाम, ১৯৬৫, ৯ম সংকরণ, ১৯৮৭

ইউনূস, মুক্তফা মাহমূদ, ড. : মিন আদাবিনা আল-মু'আসির

মিসর: মাতবা'আ আল-ফাজ্র আল-জালীন, ১৯৮০

আল-ইস্কানদারী, আহ্মাদ : আল-ওয়াসীত ফী আল-আদব আল-আরবী ওয়া তারীখিহি ও মুক্তাবন ইনানী নিসর: মাত্বাআতু আল-মা'আরিফ, ১৩৪৭/১৯২৮ আল-ইস্কানদারী, আহমাদ : আল-মুফাসসাল ফী তারীর আল-আদব আল-আরবী ফী ও আহ্মাদ আমীন, অন্যান্য আল-উসুর আল-কাদীমা ওয়া আল-ওয়াসীতা ওয়া আল-হাদীসা হাসান হাল্লাক, ড. (সম্পাদিত) বৈক্তত: দার ইহইয়া আল-উলুম, ১ম প্রকাশ, ১৪১৪/১৯৯৪ रेग्नार्रेग्ना राक्नी : হাবা আল-শি'র কায়রো: আল-হারআতু আল-মিসরিয়্যা আল-'আম্যাহ লিল-কিতাব, ১৯৮৮ ইয়াহইয়া শামী, ড. (সম্পাদিত) : আল-শাওকিয়্যাত ১ম ও ২য় খণ্ড বৈক্লত: দার আল-ফিকর আল-আরবী, ১ম প্রকাশ, ১৯৯৬ : ইসলামী বিশ্বকোষ চাকা: ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ৩য় খণ্ড, আগষ্ট, ১৯৮৭; ৫ম খণ্ড, ১৯৮৮: ১৩শ খণ্ড, ১৩৯৯/১৯৯২ ঈলিয়্যা হাতী (সম্পাদিত) : আ'লাম আল-শি'র আল-আরবী আল-হাদীস বৈরুতঃ আল-মাক্তাব আল-ভিজান্তী পিল তাবা'আ ওয়া আল-দাশুর ওয়া पान-जावयी', ১ম সংকরन, ১৯৭০ : মুকান্দিমাতু আল-শাওকিয়্যাত ৪র্থ খণ্ড আল-উরইয়ান, সাঈদ কায়ত্রো, ১ম প্রকাশ ১৯৪৩: বৈক্রত: দার আল-কিতাব আল-আরবী, তা. বি. : মুকান্দিমাতু আল-শাওকিয়্যাত ৩য় খণ্ড আৰু আল-ওয়াকা, মাহমূদ কাররো, ১ম প্রকাশ, ১৯৩৬; বৈরুত: দার আল-কিতাব আল-আরবী, ডা. বি. আহমদ, ওয়াকিল, ড. (সম্পাদিত) : সাহিত্য পত্রিকা (মজকল জন্মশত বার্ষিক সংখ্যা) ঢা, বি.:বাংলা বিভাগ, ৪২বর্ষ, ১ম সংখ্যা, কার্ভিক, ১৪০৫/অক্টোবর,১৯৯৮ : সাহিত্য পত্রিকা ঢা. বি.:বাংলা বিভাগ, ৪২ বর্ষ, ২য় সংখ্যা, কান্তুন, ১৪০৫/ফেব্রুয়ারী, ১৯৯৯ : আ'লাম আল-নাসর ওয়া আল-শি'র ফী আল-আসর আল-হাদীস কৃকন, মুহামদ ইউস্ক মল্রাজ: দার হাফিজা লিল তাবা'আ ওয়া আল-নাশ্র, ১৪০০/১৯৮০ কোরারশী, গোলাম সামদানী : আরবী সাহিত্যের সংক্রিপ্ত ইতিহাস ঢাকা: বাংলা একাভেমী, জুন, ১৯৭৭ আবদুল কাদির : শভারুণ পারাচাত ঢাকা: গাকিডাৰ গাক্লিকেশাল, ১৩৬২ : নজরুল প্রতিভার স্বরূপ ঢাকা: ৰজন্মতা ইপটিটিউট, ১ম প্রকাশ, ১৩৯৪/১৯৮৮ আবদুল কাদির (সম্পাদিত) : নজরুল রচনাবলী ১ম খণ্ড ঢাকা: বাংলা একাডেমী, ১ম সংক্ষরণ, জ্যৈষ্ঠ, ১৩৭৪/মে, ১৯৬৬ : নজরুল রচমাবলী ২য় খণ্ড

: নজরুল রচনাবলী ৩য় খণ্ড

লকা: বাংলা একাডেমী, ১ম সংক্ষরণ, পৌষ, ১৩৭৪/ভিসেম্ম, ১৯৬৭

লকা: বাংলা এফাভেমী, ১ম সংস্করণ, ফান্লুন, ১৩৭৬/ফেব্রুয়ারী, ১৯৭০

: নজরুল রচনাবলী ৪র্থ খণ্ড

লকা: বাংলা একাডেমী, ১ম সংস্করণ, জৈচে, ১৩৮৪/মে, ১৯৭৭

: নজরুল রচনা সম্ভার

কলকাতা: ইউনিভার্সাল বুক ডিপো, ১৩৭২/১৯৬৫:

ঢাকা: পাইওনিয়ার পাবণিশার্ন, জ্যৈষ্ঠ, ১৩৭৬/১৯৬৯

: নজরুল কাব্যে ইসলামী ভাবধারা আবদুল কুন্দুস, মোহাম্মদ

কুমিল্লা: প্রথম প্রবাশ, ডিসেম্বর, ১৯৭০

: ধর্মীয় চেতনায় নজরুল আজাদ, কামরুনুহা

ঢাকা: নজরুল ইনটিটিউট, চৈত্র, ১৪০৭/এপ্রিল, ২০০১

চৌধুরী, কবীর : নজরুল দর্শন

ঢাকা: নজনুষ্প ইপটিটিউট, ১ম প্রকাশ, ফায়ুন, ১৩৯৮/ফেব্রুয়ারী, ১৯৯২

: মিন কিতাবি দিরাসাত ফী আল-আদব আল-আরবী আল-মুআ'সির আল-খাফাজী, আবদুল মুনঈম

কায়রো, তা. বি.

আৰু আল-খাশ্ব, ইবরাহীম, ড. : তারীখ আল-আদব আল-আরবী ফী আসর আল-হাদির

বনয়ন্ত্রো, তা. বি.

: শাইর আল- উমারা খলীল মুতরান

বলয়নো, তা. বি.

অাল-জুন্দী, ইন'আম : আল-রাঈদ ফী আল-আদব আল-আরবী ২য় খণ্ড

বৈরুত: দার আল-রাঈদ, ২য় সংক্ষরণ, ১৪০৬/১৯৮৬

আল-জুনুদী, আবদুল হামীদ সিন্দ: হাফিজ ইব্রাহীম শাইর আল-নীল

কায়রো, ১৯৬৮

জুপফিকার হারদার, সূফী : নজরুল জীবনের শেষ অধ্যায়

ঢাকা: বাংলা একাডেমী, ১৩৭১/১৯৬৪

: কবি নজরুলের সাংবাদিক জীবন জাহাঙ্গীর, মুহাম্দ

লকা: বাংলাদেশ বুক্স ইন্টারন্যাশনাল লিমিটেড, ভিসেম্বর, ১৯৮২

ত্বাহা হুসাইন, ড. : হাফিজ ওয়া শাওকী

বন্য়রো: মাত্বা'আত আল-ই'তিমাদ, ১৯৩৩

চৌধুরী, তিতাশ : এবং নিষিদ্ধ নজরুল ও অন্যান্য প্রসঙ্গ

কুমিল্লা: ভিনাস প্রকাশনী, ১ম সংকরণ, তন্ত্র, ১৩৯৭/আগষ্ট, ১৯৯০

দায়েরায়ে মা'আরিফ আল-ইসলামিয়য় ২য় খণ্ড

লাহোর: ১ম সংকরণ, ১৩৮৬/১৯৬৬

আল-দাসূকী, ওমর : ফী আল-আদৰ আল-হাদীস ২য় খণ্ড

কায়রো: দার আল-ফিক্র আল-আর্থী, ১৯৫০

: অজানা নজরুল পরবার আলম, শের

ঢাকা: মল্লিক ব্রাদার্স, ১ম প্রকাশ, ১৩৯৫/১৯৮৮

দিদার, লাল নোহাম্মদ

: নজরুল সঙ্গীতে মহানবী: বিচিত্র অনুভবে কাভারী হশিয়ার (নজরুল জন্মশত বার্ষিক স্মারক) ঢাকা: নজরুল জন্মশতবার্ষিকী জাতীয় কমিটি, ১১ জ্যৈষ্ঠ, ১৪০৬/২৫ মে, ১৯৯৯

নাসিফ, আলী নাজ্দী

: আল-দ্বীন ওয়া আল-আখলাক ফী শি'র শাওকী

কাররো: ১৯৬৪

নকিবুল্লাহ, মুঃ

: আরবী ছন্দ বিজ্ঞান রাজশাহী :বিশ্ববিদ্যালর গাঠ্যপুস্তক প্রকাশনা বোর্ভ, ১ম প্রকাশ, কারুন, ১৪০০/মার্চ, ১৯৯৪

নুক্রনীন আহমদ

: আস্-সাব্উল মু'আল্লাকাত লকা: কেন্দ্রীয় বাংলা উনুয়ন বোর্জ, প্রথম প্রকাশ, ১৯৭২

নাসিরউদ্দীন, মোহাম্মদ

: সওগাত যুগে নজরুল ইসলাম লকা: নজরুন ইসটিটিউট ১ম প্রকাশ, ১৩৯৫/১৯৮৮

নূর-উল ইসলাম, মুভফা

: নজরুণ ইসলাম : নানা প্রসঙ্গ

(সম্পাদিত)

ঢাকাঃ নজরুশ ইসটিটিউট, জ্যৈষ্ঠ, ১৩৯৮/জুন, ১৯৯১

: নজরুল ইসলাম চাফা: নওরোজ ফিভাফিডান, ১ম প্রকাশ, ১৯৬৯

করাটীঃ বাংলা বিভাগ, করাচী বিশ্ববিদ্যালয়, ১ম প্রকাশ, অক্টোবর, ১৯৬৯

নূরুল ইসলাম, মুহাম্মদ, শেখ

: নজরুল জীবনের অঞ্রুত কাহিনী ঢাকা : প্রথম প্রকাশ, ক্রেন্দ্রারী, ১৯৮৭

নূরুল ইসলাম, লেব

: জাতীর কবির মুসলিম পরিচর মুছে ফেলার চক্রান্ত ঢাকা: দৈনিক দিনকাল, ১২ ভদ্র, ১৪০৬/২৭ আগষ্ট, ১৯৯৯

নজরুল ইসলাম, কাজী

: অগ্নি-বীণা ঢাকা: নজরুল ইপটিটিউট, মাঘ, ১৪০১/কেব্রুয়ায়ী, ১৯৯৫

: দোলন-চাঁপা তাকা: নজকুল ইসচিটিউট, বৈশাখ, ১৪০২/এপ্রিল, ১৯৯৫

: বিষের বাঁশী চাকা: নজরুল ইপটিটিউট, মাখ, ১৪০১/ফেব্রুয়ারী, ১৯৯৫

: ভাঙার গান লকা: নজরুল ইসটিটিউট, আদ্বিন, ১৪০৩/অটোবর, ১৯৯৬

: ছায়ানট ঢাকা: নজরুল ইসটিটিউট, ফায়ুন, ১৪০৩/মার্চ, ১৯৯

: পূবের হাওয়া লবন: নজন্মল ইসচিটিউট, বনর্তিক, ১৪০৩/অস্টোবর, ১৯৯৬

: সাম্যবাদী ঢাকা: নজনন্দ ইসটিটিউট, আশ্বিন, ১৪০৩/ নেপ্টেম্ম, ১৯৯৬

: हिस्तामा

ঢাকা: নজরুল ইসটিটিউট, কার্ভিক, ১৪০৩/ অটোবর, ১৯৯৬

: সর্বহারা

চাকা: নজরন্দ ইপটিটিউট, মাঘ, ১৪০১/কেব্রন্যারী, ১৯৯৫

: ফণি-মনসা

ঢাকা: শব্দকাশ ইপটিটিউট, কার্তিক, ১৪০৩/অষ্ট্রোবয়, ১৯৯৬

: সিন্ধু হিজ্ঞোদ

ঢাবন: নজরুল ইপটিটিউট, ঢৈঅ, ১৪০৩/নার্চ, ১৯৯৭

: জিঞ্জীর

ঢাকা: নজরুলা ইনটিটিউট, জ্যৈষ্ঠ, ১৪০৪/মে, ১৯৯৭

: সক্তিতা

ঢাকা: মাওলা ব্রাদার্স, ৬৯ প্রকাশ, ১৯৯১

: চঞ্চাক

লকা: নঅরন্থ ইসটিটিউট, চৈত্র, ১৪০৩/এপ্রিল, ১৯৯৭

: সন্যা

ঢাকা: নজরুল ইপ্রটিটিউট, আশ্বিন, ১৪০৩/সেপ্টেম্বর, ১৯৯৬

: প্রলয়শিখা

ঢাবন: নজরুল ইন্সটিটিউট, আশ্বিদ, ১৪০৩/অক্টোবর, ১৯৯৬

: নির্বব

চাকা: নজরুল ইপটিটিউট, কান্তুন, ১৪০৩/ কেব্রুনার্নী, ১৯৯৭

: নতুন চাঁদ

ঢাবন: নজন্মল ইপটিটিউট, আদ্বিন, ১৪০৩/নেপ্টেম্বর, ১৯৯৬

: মক্ল-ভাকর

ঢাবন: নজরুল ইন্সটিটিউট, জ্যৈষ্ঠ, ১৪০৪/জুল, ১৯৯৭

: শেষ সওগাত

ঢাকা: দজনুন্দা ইসটিটিউট, বৈশাৰ, ১৪০৪/এপ্রিল, ১৯৯৭

: ঝড়

চাবন: নজরুল ইপটিটিউট, কায়ুন, ১৪০৩/বেক্ত্রন্মারী, ১৯৯৭

: কাব্য আমপারা

কলকাতা : করিম বক্স আলার্স, ১৯৩৩

: একটি চিঠি

ঢাকা: নজরুল একাভেমী গত্রিকা, বসন্ত, ১৩৭৬

নুরুল হুদা, মুহাম্মদ (সম্পাদিভ)

: নজরুণের কবিতা সম্প্র

ঢাকা: নজন্তল ইসটিটিউট, জ্যৈষ্ঠ, ১৪০৭/মে, ২০০০

নুরুল হুদা, মুহাম্মদ ও

: নজরুণের নির্বাচিত কিশোর সাহিত্য

রশিদুন নবী (সম্পাদিত)

ঢাকা: নজরুল ইলটিটিউট, আষাঢ়, ১৪০৪ / জুন, ১৯৯৭

গঙ্গোপাধ্যায়, পবিঅ

: চণমান জীবন

কলকাতা: ক্যালকাটা বুক ক্লাব লিমিটেড, দ্বিতীয় পর্ব, তা. বি.

চট্টোপাধ্যায়, প্রাণতোষ : সাংবাদিক নজরুল

কলকাতা, ১৯৮৭

আল-ফাবুরী, হান্না : তারীখ আল-আদব আল-আরবী

বৈরুভ: আল-মাতবা'আত আল-বৃলীসিয়া, তা. বি.

: আল-জামি' ফী তারীখ আল-আদব আল-আরবী

বৈরুত: দার আল-জীল, ১ম সংক্ষরণ, ১৯৮৬

ফীলীব হান্তী : তারীথ আল-আরব

বৈক্ষত: দার গান্দুর লিল তাবা'আ ওয়া আল-নাশ্র ওয়া আল-তাওয়ী', ১৯৭৪

কাহ্মী, মাহির হাসান : শাওকী: শি'রুহ আল-ইসলামী

प्राप्तरपाः ১৯৫৯

আবু ফাতেমা,ইসহাক, মোহামদ : মুসলিম রেনেসার নজরুলের অবদান

লকা: ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ, ১ম প্রকাশ, নতেম্বর, ১৯৭০

व्यान-वा'व्यानावाकी, मूनीत : व्यान-माउतिन

বৈক্লত: লায় আল-ইল্ম লিল নালায়্যীন, ১২শ সংকরণ, ১৯৭৮

বিশ্বনার্থ দে (সম্পাদিত) : কাজী নজরুল ইসলাম

মানদূর, মুহাম্মদ, ড. : মুহাদারাত আন মাস্রাহিয়্যাতু শাওকী

ফায়রো, প্রথম প্রকাশ, ১৯৫৪

: আল-শি'র আল-মিসরী বা'দা শাওকী

কায়নো: নাহদাতু মিসন্ন লিল তাবা'আ ওয়া আল-নাশ্র ওয়া আল-তাওয়ী'

আল-ফাজালাহ, তা. বি.

আল-মুহান্দিস, আলী মাহমূদ, তাহা : মাওত আল-শাইর "আল-মুক্তাতফ' ৩য় খঙ

কায়নোঃ ভিনেম্ম, ১৯৩২

মারুন 'আব্বুদ : শাওক ওয়া হানীন

বৈরুত: আল-মাজাল্লা আল-ফিতাব, অক্টোবর, ১৯৪৭

মাজ্মা আল-লুগাহ আল-আরাবিয়্যা: আল-মু'জাম আল-ওয়াসীত

মিসর: লার আল-মা'আরিফ, ১ম খণ্ড, ২য় সংস্করণ, ১৩৯২/১৯৭২:

২য় খণ্ড, ২য় সংকরণ, ১৩৯৩/১৯৭৩

খান, আবদুল মান্নান, আ. ন. ম. : উচ্চ মাধ্যমিক ইসলামিক স্টাভিজ

ও কুরবান আলী, মুহাম্মদ চাকা: আইভিয়াল লাইব্রেরী, ১মপ্রকাশ, সেপ্টেম্বর,১৯৮৮, ৫ম সংস্করণ, ১৯৯৪

: ডিগ্রী ইসলামিক ষ্টাডিজ

ঢাকা: আইভিয়াল লাইব্রেয়ী, ১ম প্রকাশ, ১৯৯৬, ২য় সংকরণ, ১৯৯৯

খান, আবদুল মুনিম, মুহাম্মদ : আরবী কবিতার ইসলামী ভাবধারা

ঢাকা:ইসলামিক ফাউভেশন পত্ৰিকা, ৩৮ বৰ্ষ,৩য় সংখ্যা,এপ্ৰিল-জুন,১৯৯৮

: আরবী কাব্যে রাসূপুত্রাহ (সা.) এর প্রশস্তিগাথা

ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়: বাংলা বিভাগ, সাহিত্য পত্রিকা, ৪২ বর্ষ, ২য় সংখ্যা, কায়ুন, ১৪০৫/ কেব্রুয়ারী, ১৯৯৮

: ইমরুউল কারস-এর জীবন ও তাঁর মু'আল্লাকায় প্রণয়গীতি ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় পত্রিকা, সংখ্যা: ৬৯,ফেব্রুয়ায়ী, ২০০১/ ফায়ুন, ১৪০৭

মুছলেহ উদ্দীন, আ. ত. ম. : আরবী সাহিত্যের ইতিহাস

ঢাকা: ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ, ১ম সংস্করণ, ১৯৮২

মেহেরুল্লাহ, জি. এম. : আরবী কবি-সাহিত্যিক ও সাহিত্য

লকা: আল-নাহ্দা প্রকাশনী, সেপ্টেম্বর, ১৯৯৩

মুমতাজী, মুহাম্মদ সিকান্দার : আহমাদ শাওকী ও তাঁর আধুনিক আরবী কাব্য

লকা: সোসাইটি ফর পাকিস্তান স্টাডিজ, মে, ১৯৭০

খান, মঈনুদ্দীন, মুহাম্মদ : যুগস্তুটা নজরুল

ঢাকা: বাংলা একাডেমী, ৩য় সংক্ষরণ, বৈশার্থ ১৩৮৫/১৯ ৭৮

মোদাবের, মোহাম্দ : নজকল ইসলাম

ঢাকা: বাংলাদেশ শিও একাডেমী, ১৩৮৮/১৯৮২

মুজফ্ফর আহমদ : কাজী নজরুল ইসলাম: স্তিকথা

ঢাকা: মুক্তধারা, ১ম প্রকাশ, অক্টোবর, ১৯৭৩

মুজীবুর রহমান, মুহাম্মদ, ড. : নজরুল অনূদিত 'কাব্যে আমপারা'

ঢাকা: নজরুল ইপটিটিউট পত্রিকা, ১০ম সংকলন, বসন্ত, ১৩৯৬

মনোরারা হোসেন : নজরুলের কাব্য আমপারা

ঢাকা: নজরুল ইপটিটিউট, মাঘ, ১৪০৭/কেব্রুয়ারী, ২০০১

মাহকুজউল্লাহ, মোহাম্মদ : নজরুলের ইসলামী গান ও মুসলিম সমাজ

লবন: দৈনিক ইত্তেফাক, ৭ শ্রাবণ, গুক্রবার, ১৩৯৪

আবুল মনসুর, আহমদ : সাহিত্য ও যুগ ধর্ম

সওগাত, আশ্বিন, ১৩৩৬/১৯২৬

চৌধুরী, আবদুল মুকীত (সম্পাদিত) : নজরুল ইসলাম: ইসলামী কবিতা

ঢাকা: ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ, ১ম প্রকাশ, মে, ১৯৮২

: নজরুল ইসলাম: ইসলামী গান

ঢাকাঃ ইসলামিক ভাউত্তেশন বাংলাদেশ, ১ম প্রকাশ, জ্যৈষ্ঠ, ১৩৮৭/মে, ১৯৮০

চৌধুরী, আবদুল মুকীত : বাংলাদেশে নজরুল: বিদায়ী সালাম

ঢাকা: নজরুল একাডেমী পত্রিকা, ৬ষ্ঠ বর্ষ ১ম সংখ্যা, গ্রীম্ম-বর্ষা, ১৩৮৪

: শেব সালাম

ঢাকা: নজন্ন একাতেমী পত্রিকা, ১৩৮৪

আবদুল মানুান, সৈয়দ : নজরুল ইসলাম: কবি ও কবিতা

ঢাকা: নজরন্দা একাডেমী, ১ম সংক্ষরণ, তল্র, ১৩৮৪/আগষ্ট, ১৯৭৭

আলী, মোবাশ্বের : নজরুল প্রতিভা

ঢাকা: মুক্তধারা, ৩য় সংকরণ, ফারুন, ১৩৯৫/ফেব্রুয়ারী, ১৯৮৯

निम्निकी, मार्युवा, ७.

: আধুনিক বাংলা কবিতায় সমাজ সচেতনতা লকা: বাংলা একাডেমী, ১ম একাশ, জৈচে, ১৪০১/মে, ১৯৯৪

মজুমদার, মোহিতলাণ

: বাংলা কবিতার ছন্দ

: একখানি পত্র

মোসলেম ভারত, ১ম বর্ষ, ৫ম সংখ্যা, ভল্র, ১৩২৭

আল-যাইয়্যাত, আহমাদ হাসান

: তারীখ আল-আদব আল-আরবী

বৈরুত: দার আল-ছাকাকা, ২৮ তম সংক্ষরণ, তা. বি.

यायनान, जुवजी

: তারীখু আদব আল-লুগাহ আল-আরাবিয়্যা ২য় খঙ

আল-যুবায়দী, মুহাম্মদ মুরতাদা, : তাজ আল-আরুদ ২য় খণ্ড

আল-সায়্যিদ

বৈক্লত: মাভাবি' দার সাদির, ১৯৬৬

ञाण-क्रमाकी, माक्रक

: আল-দীওয়ান

বৈক্লত: আল-মাক্তাব আল-আহলিয়া, তা. বি.

আল-রাফিয়ী, মুন্তাফা সাদিক

: শাওকী 'আল-মুক্তাতফ ৩য় খণ্ড

কাররে: নতেবর, ১৯৩২

আল-রিকাবী, জুলাত, ড.

: ফী আল-আদব আল-উন্দুলুসী

মিসর: দার আল-মা'আরিফ, ১৯৭৫

রফিকুল ইসলাম, ড.

: কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও কবিতা

লকা: মল্লিক ব্ৰাদাৰ্স, ১ম প্ৰকাশ, বৈশাৰ, ১৩৮৯/ এপ্ৰিল ১৯৮২

: কাজী নজরুল ইসলাম: জীবন ও সাহিত্য

কলকাতা: কে . পি. বাগজী এন্ড কোম্পানী, ১৯৯১

: নভাক্রণ জীবনী

ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়: বাংলা বিভাগ, ১ম প্রকান, ১৩৭৯/ ১৯৭২

: मजद्रम्य निर्मिणका

চাৰণ: বাংলা এবদভেমী, ১৯৬৯

: নজরুল এ্যালবাম

हिल्लाः १३७४

: নতারুল প্রসঙ্গে

ঢাকা: নজরুল ইপটিটিউট, ১ম সংস্করণ, তন্ত্র, ১৪০৫/ আগষ্ট, ১৯৯৮

: রবীন্দ্রনার্থ ও নজরুল

ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়: বাংলা বিভাগ, 'সাহিত্য পত্রিকা' ৪২ বর্ষ, ১ম সংখ্যা,

কার্ভিক, ১৪০৫/ অক্টোবর, ১৯৯৭

বিন হাফিজ, আবদুর রহমান

: বি. সি. এস. টেক্স্ট এন্ড গাইভ

(সম্পাদিত)

ঢাবদ: গুরুগুহ প্রবাশনী, ১৯৯৫

লুৎফর রহমান, এস, এম,

: অনুবাদ সাহিত্যে নজরুণ

লবন বিশ্ববিদ্যালয়: নজন্তল গবেষণা বেন্দ্র, ১৯৯২

শাওকী দায়ক, ড.

: আল-আদব আল-আরবী আল-মু'আসির ফী মিসর

কায়রো: দার আল-মা'আরিক, ১ম প্রকাশ, ১৯৫৭, ৫ম সংস্করণ, ১৯৬১
: তারীখ আল-আদব আল-আরবী ২য় খণ্ড
কায়রো: দার আল-মা'আরিক, ১২শ সংস্করণ, তা. বি.

: শাওকী শাইর আল-আসর আল-হাদীস কাররো: দার আল-মা'আরিফ, ১ম প্রকাশ, ১৯৫৩

: ফুসূল ফী আল-শি'র ওয়া নাক্দিহি কায়রো: দার আল-মা'আরিফ, ২য় সংকরণ, ১৯৭৭

: আল-ফারু ওয়া মাযাহিবুছ্ ফী আল-শি'র আল-আরবী বিসর: দার আল-মা'আরিফ, ১ম প্রকাশ, ১৯৪৩, ৮ম সংকরণ, ১৯৬০

শওকত, মুহাম্মদ হামিদ : আল-মাসরাহিয়্যাতু ফী শি'র শাওকী কার্ম্যো, ১৯৪৭

আহমদ, শাহাবুদ্দীন : ইসলাম ও নজকুল ইসলাম

ঢাকা: ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, আগউ, ১৯৮০

: নজরুল সাহিত্য-বিচার

ঢাফা: ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ১ম প্রকাশ, ফেব্রুয়ায়ী, ১৯৭৬
১ম সংকরণ, জ্যৈষ্ঠ, ১৪০৬/ মে, ১৯৯৯

আহমদ, শাহাবুদ্দীন (সম্পাদিত) : নজরুলের পত্রাবলী

লকা: নজরুল ইসটিটিউট, ১ম সংক্ষরণ, জ্যৈষ্ঠ, ১৪০২/মে ১৯৯৫

শামসুদ্দীন, আবুল কালাম : অতীত দিনের স্মৃতি ঢাকা: নওরোজ ফিভাফিডান, সেপ্টেম্বর, ১৯৬৮

> : কাব্য সাহিত্যে বাঙ্গালী মুসলমান সওগাত, পৌষ, ১৩৩৩

মুখোপাধ্যার, শৈলজানন্দ : আমার বন্ধু নজরুল ফলকাতা: হরত প্রকাশনী, জ্যৈষ্ঠ, ১৩৭৫

> : কেউ ভোলে না কেউ ভোলে কলকাতা: নিউ এজ গাবলিশার্স, ১৩৬৭/১৯৬০

শিশির কর : নিবিদ্ধ নজরুল ফলকাতা: আনন্দ পাবলিশার্স প্রাইভেট লিমিটেড, ডিসেম্বর, ১৯৮৩

> : সংক্রিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষ ১ম খণ্ড ঢাকা: ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, জুন, ১৯৮২

সূরতী, আবদুর রহমান তাহির : তারীখে আদবে আরবী লি আহমাদ হাসান যাইয়াত (অনুদিত) লাহোর: শায়থ গুলাম আলী এক্টারপ্রাইজ পাবলিশার্স, ১৯৬১ আল-সানদ্বী, হাসান : আল-ও'আরা আল-ছালাছা

নিসর: মাতবাআতু আল-মাকতাবা আল-তিজারিয়া, ১৩৪১/১৯২২

বিন হুসাইন, মুহাম্মদ সা'দ, ড. : আল-আদব আল-আয়বী ওয়া তারীখুহ 'আল-আসর আল-হাদীস'
রিয়াদ:মাতাবি' জামিয়া আল-ইমাম মুহাম্মদ বিন সাউদ আল-ইসলামিয়া,

১ম প্রকাশ, ১৪০৫ হি: ৫ম সংকরণ, ১৪১২ হি.

আবদুস সাভার : আধুনিক আরবী সাহিত্য

লকা: মুক্তধারা, ১ম সংকরণ, সেপ্টেবর, ১৯৭৪

: নজরুণ কাব্যে আরবী ফারসী শব্দ

ঢাবন: শজরক্ষ ইলটিটিউট, কায়ুন, ১৩৯৮/বেক্রয়ায়ী, ১৯৯২

: নজরুল ও অধ্যাত্মবাদ

লকা: নজরুল ইপটিটিউট, জ্যৈষ্ঠ, ১৪০৬/মে, ১৯৯৯

চৌধুরী, সিরাজুল ইসলাম : নজরুল ইসলামের সাহিত্য জীবন

আফজালুল বাসার (জ্লুদিত) চাকা: রুক্তধারা, ১ম প্রকাশ, ফেব্রুয়ারী, ১৯৮৮

আসগর, সৈকত : নজরুলের গল্যরচনা ভাবলোক ও শিল্পরূপ

ঢাবন: অস্ট্রিক পাবলিশার্স, আগষ্ট, ১৯৯০

জাহাঙ্গীর, সেলিম : লোকায়ত নজরুল

ঢাকা: নজরুল ইনস্টিটিউট, আঘাঢ়, ১৪০৪/জুন, ১৯৯৭

দাস, সজনীকাভ : আত্মস্তি ১ম খণ্ড

কশকাতা: ডি. এম. নাইব্রেন্নী, অপ্রহায়ণ, ১৩৬১

সেন, সুকুমার : বাংলা সাহিত্যের ইতিহাস

কলকাতাঃ বর্ধমান সাহিত্য সভা, ১৩৬৫

ওপ্ত,সুশীলকুমার, ড. : নজরুল চরিত মানস

কলকাতাঃ দেজ পার্বণিশিং, ১ম সংস্করণ, ভল্র, ১৩৬৭

ঠাকুর, সৌমেন্দ্রনাথ : যাত্রী

কলকাতা,১৩৫৭

আল-ভ্ফী, আহমাদ মুহাম্মদ : আল-ইসলাম ফী শি'র শাওকী

कारारताः ১७৯२/১৯৭२

আল-হুর, আবদুল মাজীদ, ড. : আহমাদ শাওকী আমীর আল-ভ আরা ওয়া নাগ্ম আল-লাহন

ওয়া আল-গিনা

বৈরুতঃ দার আল-কুতুব আল-ইলমিয়া, ১৪১৩/১৯৯২

হায়কাল, মুহান্দল হুসাইন, ড. : মুকান্দিমাতু আল-শাওকিয়্যাত ১ম খণ্ড

কায়য়ো: দার আল-কিতাব আল-আয়বী, তা. বি.

হামূদা, আবদুল ওয়াহ্হাব : নি মাত ওয়া হিরমান

নৈদ্ৰভঃ আল-মাজাল্লা আল-কিতাব, অটোবর, ১৯৪৭

আল-হাশিমী, আহ্মাদ : জাওয়াহির আল-আদব

মিসর: আল-মাকতাবা আল-তিজারিয়্যা আল-ফুব্রা, ১৯৬৪

হুদাইন শাওকী : আবী শাওকী

वगन्नदमा, ५५८९

চৌধুরী, হাসান আলী : ইসলামের ইতিহাস

লকা: আইভিয়াল লাইব্রেরী, ১ম প্রকাশ, ১৯৮৬, ২য় সংকরণ, ১৯৮৯

হারাৎ মামুদ : নজরুল

লকা: বাংলা একাডেমী, ১ম প্রকাশ, ১৩৯০/১৯৮৩

: প্রতিভার খেলা নজরুল

লবন: তেভনা, ১ম প্রকাশ, ১৩৯৪/১৯৮৮

হারুদ অর রশীদ, মো: : নজরুল সাহিত্যে ধর্ম

ঢাকা: বাংলা একাডেমী, ১ম একাশ, আন্থিদ, ১৪০৩/ অক্টোবর, ১৯৯৬

: নজরুতের কবিতা ও গানে আরবী ফার্সি শব্দের ব্যবহার

ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়: বাংলা বিভাগ, সাহিত্য শত্রিকা, ৪২ বর্ষ,১ম সংখ্যা,

কার্তিক, ১৪০৫/অক্টোবর, ১৯৯

আবুল হোসেন, মীর (সম্পাদিত) : নজরুল সাহিত্য

ঢাকা: রওনক গাবলিকেশান্স, ১ম প্রকাশ, জ্যৈষ্ঠ, ১৩৬৭/ মে ১৯৬০

Brugman, J. : An Introduction to the History of Modern Arabic

Literature in Egypt

Leiden: E. J. Brill, Journal of Studies in Arabic Literature,

Vol- X, 1984

Badawi, M. M. : A Critical Introduction to Modern Arabic Poetry

Cambridge: University Press, First Published, 1975.

: Modern Arabic literature

Cambridge: University Press, First Published, 1992.

Cachia, Pierre : An Overview of Modern Arabic literature

Edinburgh: University Press, 1990.

Haywood, John, A. : Modern Arabic Literature 1800-1970

London: Lund Humphries, First Edition, 1971

Hans Wehr : A Dictionary of Modern Written Arabic

New York: Spoken Language Services, Inc. 1976

Jayyusi, Salma, Khadra : Trends and Movements in Modern Arabic Poetry

Leiden : E. J. Brill, Journal of Studies in Arabic Literature,

Vol. vi. 1977

Khouri, Mounah, A. : Poetry and the Making of Modern Egypt 1882-1922

Leiden: E. J. Brill, 1971

Mahdi, Ismat : Modern Arabic Literature 1900-1967

Hyderabad: Dairatul Ma'arif Press, First Published, 1983

Nicholson, R. A. : A Literary History of the Arabs

Cambridge: University Press, First Published, 1930.