# মানবিক মূল্যবোধ প্রতিষ্ঠায় ইসলাম ঃ প্রেক্ষাপট বাংলাদেশ (১৯৭১-২০০১)



তত্ত্বাবধায়ক

ড. আ.ন.ম. রইছ উদ্দীন

অধ্যাপক

ইসলামিক স্টাডিজ বিভাগ

ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়

ঢাকা-১০০০

425616

#### গবেষক

মোঃ শামছুল আলম পিএইচ.ডি. গবেষক ইসলামিক স্টাডিজ বিভাগ ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়

রেজি: নং- ০৫/২০০৫-০৬



পি এইচ. ডি. ডিগ্রীর জন্য উপস্থাপিত অভিসন্দর্ভ- ২০০৭ ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়

#### অঙ্গীকারনামা

আমি এই মর্মে অঙ্গীকার করছি যে, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় হতে পি এইচ, ডি. ডিগ্রী অর্জনের নিমিত্তে উপস্থাপিত মানবিক মৃল্যবোধ প্রতিষ্ঠার ইসলাম ঃ প্রেকাপট বাংলাদেশ (১৯৭১-২০০১)" শীর্ষক গবেবণা অভিসন্দর্ভতি আমার পরম শ্রন্ধের শিক্ষক ও তত্ত্বাবদারক ড. আ. ন. ম. রইছ উদ্দিন, অধ্যাপক, ইসলামিক স্টাভিজ বিজাগ, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়- এর প্রত্যক্ষ তত্ত্বাবধানে ও নির্দেশনার রচনা করেছি। এটা আমার একক মৌলিক গবেবণাকর্ম। অন্য কোন বিশ্ববিদ্যালয় বা প্রতিষ্ঠানে কোন প্রকার ডিগ্রী/ডিপ্রোমা অর্জনের জন্য বা প্রকাশের জন্য অভিসন্দর্ভটির সম্পূর্ণ কিংবা এর অংশ বিশোষ উপস্থাপন করিনি।

ত্রি তথ্

 ত্রি তথ

 ত্রি তথি

 ত্রি তথ

 ত্রি তথি

 তেওি

 তেওি

425616

ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় প্রভাগার

#### প্রত্যরন পত্র

প্রত্যরদ করা যাইতেছে যে, মোঃ শামছুল আলম, পি এইচ, ডি. গবেষক, ইসলামিক স্টাভিজ বিভাগ, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়, পি এইচ, ডি. ডিগ্রী লাভের নিমিত্তে উপস্থাপিত "মানবিক মৃশ্যবোধ প্রতিষ্ঠায় ইসলাম ঃ প্রেক্ষাপট বাংলাদেশ (১৯৭১-২০০১)" শীর্ষক অভিসন্দর্ভাট আমার প্রত্যক্ষ তত্ত্বাবধানে ও নির্দেশনার রচনা করিরাছে। আমি ইহার পাজুলিপিগুলি আদ্যোপান্ত পাঠ করিরাছি। আমার জানা মতে, গবেষকের উপস্থাপিত অভিসন্দর্ভের সম্পূর্ণ কিংবা ইহার অংশ বিশেষ অন্য কোন বিশ্ববিদ্যালয় বা প্রতিষ্ঠানে কোন প্রকার ডিগ্রী/ভিপ্নোমা লাভের জন্য কিংবা প্রকাশের জন্য উপস্থাপন করা হয় নাই। সুতরাং গবেষককে পি এইচ, ডি. ডিগ্রী প্রদানের বিশিন্তে অভিসন্দর্ভাট পরীক্ষকগণের নিক্ট প্রেরণের জন্য জন্য কেনা নেওয়ার সুপারিশ করিতেছি।

ড. আ.ন.ম. রইছ উদ্দীন অধ্যাপক ইসলামিক স্টাডিজ বিভাগ ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় ঢাকা-১০০০

- 425616

ঢাকা বিশ্বিদ্যালয় গ্রন্থাপার

### কৃতজ্ঞতা স্বীকার

পরম করুণামর আল্লাহ্ রাজ্বল আলামীনের অশেষ মেহেরবাণীতে অবশেষে "মানবিক মূল্যবােধ প্রতিষ্ঠান্ন ইনলাম । বেজাপট বাংলাদেশ (১৯৭১-২০০১)" শীর্ষক পি এইচ. ডি. অভিসন্দর্ভটি উপস্থাপন করলাম। যথাসময়ে বিধি মূতাবিক অভিসন্দর্ভটি লক্ষ্য অর্জনের নিমিত্তে উপস্থাপন করতে পেরে আমি মহান আল্লাহ্ রাক্বল আলামীনের শানে তকরিয়া আদায় করছি এবং মানবভার মহান শিক্ষক নবী করীম (স.) এর পাক শানে দরন ও সালাম পেশ করছি। যথাযথ সন্মান ও শ্রন্ধার সাথে আন্তরিক কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করছি আমার পরম শ্রন্ধের শিক্ষক ও গবেষণা কর্মের তত্ত্বাবধারক আন্তর্জাতিক খ্যাতিসম্পন্ন বিশিষ্ট শিক্ষাবিদ ড. আ. ন. ম, রইছ উদ্দিন, অধ্যাপক, ইসলামিক স্টাডিজ বিভাগ, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়- এর প্রতি। কর্মব্যক্ততা ও শান্নীরিক অসুস্থতা সত্ত্বেও তিনি আমার গবেষণাকর্মের জন্য অসামান্য ত্যাগ ও শ্রম স্বীকার করেছেন। তাঁর নিরন্তর উৎসাহ, অনুপ্রেরণা ও সার্বক্ষণিক তত্ত্বাবধানের কলেই আমার গবেষণাকর্মিটি সম্পন্ন করা সন্তব হয়েছে এবং তাঁর মূল্যবান পরামর্শ ও দিকনির্দেশনার ফলে অভিসন্দর্ভটি মানসম্পন্ন হয়েছে। আমার এ গবেষণাকর্মের তথ্য-উপান্ত সংগ্রহ ও এর অধ্যায় উপাধ্যায় বিন্যক্তকরণ এবং এর অবরব ও ভাবসৌন্দর্য বৃদ্ধি সন্তব হয়েছে তাঁর নিরলস আন্তরিক সাহায্য সহযোগিতার। এজন্য আমি তাঁর প্রতি চিন্ন কৃতজ্ঞ ও ঋণী। সেই সাথে আমি তাঁর সুস্বান্থ ও দীর্যায়ু কামনা করি। আমার বিভাগের অন্যসব শিক্ষকের প্রতিও কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করছি। কারণ তারা বিভিন্ন সময়ে আমাকে আমার গবেষণায় পরামর্শ দিয়েছেন এবং উত্বন্ধ করেছেন।

এ সমরে গভীর শ্রন্ধা ও সম্মানের সাথে স্মরণ করিছ আমার পরম শ্রন্ধের বাবা মরহুম মাওলানা রশীদ আহমদ ও মা আশরাকুননেসাকে। তাঁরা আজ আমাদের মাঝে নেই। কিন্তু তাদের দু'আ আজও আমার জীবন চলার একমাত্র পাথের হরে আছে। সত্তানের সুখ-সম্বৃদ্ধি কামনার তাঁলের নিরত্তর প্ররাস আমার জীবনের চালিকা শক্তি হিসেবে কাজ করহে। তাঁলের অপরিসীম আত্যত্যাগের কারণেই আজ আমি জীবনের এতটুকু পথ এগিয়ে আসতে সক্ষম হয়েছি। আজ এমনই এক স্মরনীর মুহুর্তে মহান আল্লাহ্ রাকুল 'আলামীনের দরবারে আমার পিতা-মাতার পবিত্র আত্মার শাত্তি ও মুক্তি কামনা করিছি।

আমার বড় ভাই চাঁদপুর সরকারি কলেজের সহযোগী অধ্যাপক মোহাম্মদ ইসরাফীলের প্রতি শ্রদ্ধা জানাই। যিনি
আমার লেখা-পড়ার ছোট বেলা থেকে অদ্যাবধি সব ধরনের উৎসাহ, উদ্দীপনা এবং সাহায্য-সহযোগিতা দিরেছেন।
আমি গভীর চিত্তে কৃতজ্ঞতা জানাই আমার সহধর্মিনী জনাব মারুফা বেগমকে, তার অসীম ত্যাগ ও প্রেরণা আমাকে
যথেষ্ট সাহস যুগিয়েছে। তাছাড়া আমার দু কন্যাসহ পরিবারের সকল সদস্যের প্রতি কৃতজ্ঞতা জানাই। আমার
গবেষণা কর্মে বিভিন্নভাবে অনুপ্রেরণা ও সাহায্য-সহযোগিতা দানে তাদের জুঁড়ি নেই। আমি কৃতজ্ঞ চিত্তে মহান
আল্লাহর দরবারে তাঁদের জীবনে সুখ-শান্তি, উনুয়ন ও অগ্রগতি কামনা করহি।

আমার অভিসন্দর্ভটি রচনায় আমি বিশেষভাবে বিভিন্ন বিষয়ের ওপর শিখিত দেশী-বিদেশী লেখকের রচনার সাহায্য নিয়েছি। এজন্য কৃতজ্ঞতা জ্ঞাপনার্থে আমি যথাস্থানে পাদটীকা ও উদ্ধৃতিতে সেসব লেখকের নাম ও তাদের গ্রন্থ বা প্রবন্ধের মাম উল্লেখ করেছি। তবু এখানে আরেকবার ঐ সব লেখকের কাছে আমি কৃতজ্ঞতা জানাই।

আমার গবেষণার কাজে আমাকে অনেকেই নানা ভাবে সহযোগিতা ও উৎসাহিত করেছেন এবং অনেকের দারাই আমি অনুপ্রাণিত হয়েছি। এঁদের সক্রিয় সহযোগিতা, উৎসাহ ও আগ্রহ আমার গবেষণা কাজের গতি বৃদ্ধি করেছে বলে আমি সবাইকে আমার আন্তরিক ধন্যবাদ জানাই।

আমি কৃতজ্ঞতা জানাই ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের ইসলামিক স্টাভিজ বিভাগের ৩য় বর্ষের ছাত্র মোঃ রফিকুল ইসলামের প্রতি। সে আমার কম্পিউটারের কাজে বিভিন্ন সময় সাহায্য-সহযোগিতা করেছে।

# মানবিক মূল্যবোধ প্রতিষ্ঠায় ইসলাম ঃ প্রেক্ষাপট বাংলাদেশ (2997-5007)

|      | - | - |    | 1. |
|------|---|---|----|----|
| সংকে | O | P | Ch | -  |

প্রতিবর্ণায়ন

#### ভূমিকা

মানবিক মূল্যবোধের সংজ্ঞা ও পরিচিতি প্রথম অধ্যায়

দ্বিতীয় অধ্যায়

ইসলামে মানবিক মূল্যবোধের গুরুত্ব ও প্রয়োজনীয়তা

তৃতীয় অধ্যায় মানবিক মূল্যবোধ বিকাশে ইসলামের অবদান .

চতুর্থ অধ্যায় বাংলাদেশে মানবিক মূল্যবোধ পরিস্থিতি (১৯৭১-২০০১)

সার্বজনীন মানবিক মূল্যবোধসমূহ পঞ্চম অধ্যায়

বর্চ অধ্যার মানবিক মৃল্যবোধের অবক্ষয়ের কারণ

পারিবারিক জীবনে মানবিক মূল্যবোধের গুরুত্ব ও প্রয়োজনীয়তা সপ্তম অধ্যায়

সামাজিক জীবনে মানবিক মূল্যবোধের গুরুত্ব ও প্রয়োজনীয়তা অষ্ট্রম অধ্যার

রাজনৈতিক ও রাষ্ট্রীয় জীবনে মানবিক মূল্যবোধের গুরুত্ব ও প্রয়োজনীয়তা নবম অধ্যায়

অর্থনৈতিক জীবনে মানবিক মূল্যবোধের গুরুত্ব ও প্রয়োজনীয়তা দশম অধ্যায়

৪ ইসলামে মানবিক মূল্যবোধ উন্নয়নের উপায়সমূহ একাদশ অধ্যায়

উপসংহার

গ্ৰন্থপঞ্জি

#### শব্দ সংকেত

স, = সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লাম

صلى الله عليه و سلم = (ص)

'আ. = 'আলাইহিস সালাম

রা, = রাদিয়াল্লাহ আনহ

رضى الله عنه = (رض)

র/রহ, = রহমাতুল্লাহি আলাইহি

رحمه الله = (رح)

देश = देशताजी

বা/বাং = বাংলা

रि. = रिजरी

খ্ৰী. = খ্ৰীষ্টাপ

वि, ज. = विरमव जुडेवा

ড. = ভত্তর

তা.বি. = তারিখ বিহীন

খ, = খও

পু. = পৃষ্ঠা

जनु. = जनुवान

অনু. = অনুদিত

ইফারা = ইসলামিক কাউত্তেশন বাংলাদেশ

জ, = জন্ম

मृ. = मृङ्

P. = Page

Op. cit = Operac-citrae

Ed = Edition/Editor/Edited

JASB = Journal of Asiatic Society of Bangladesh.

Ibid = (Ibidem) in the same place; from the same source.

# আরবী বর্ণের বাংলা প্রতিবর্ণায়ন

| আরবী   | = | বাংলা |  |
|--------|---|-------|--|
| 1      |   |       |  |
| ب      | = |       |  |
| ت      |   | ত     |  |
| ك      |   | স     |  |
| 5      | = | জ     |  |
| 7      | = | इ     |  |
| ċ      | = | খ     |  |
| ۵      | = | দ     |  |
| ذ      | = | য     |  |
| ر      | = | র     |  |
| ز      | = | য     |  |
| w      | = | স     |  |
| ů.     | = | ×     |  |
| ص      | = | স     |  |
| ض      | = | দ/য   |  |
| ط      | = | ত     |  |
| ظ      | = | য     |  |
| ٤      | = |       |  |
| غ      | = | গ     |  |
| غ<br>ف | = | ফ     |  |
| ق      | = | কৃ/ক্ |  |
| 5      | = | ক     |  |
| J      | = | ল     |  |
| 4      | = | ম     |  |
| ن      | = | ন     |  |
| 9      | = | ও/ব   |  |
| ٥      | = | হ     |  |
| 6      | = | •     |  |
| ي      | = | য়    |  |

# ভূমিকা

বাংলাদেশ দক্ষিণ-পূর্ব এশিয়ার ছোট্ট অথচ অযুত সম্ভাবনার একটি দেশ। বাংলাদেশের প্রকৃতি যে কোন মানুষকে আকর্ষণ করে। বাংলাদেশ প্রাকৃতিক সৌন্দর্যের লীলাভূমি। এ দেশ প্রাকৃতিক সম্পদে ভরপুর । পৃথিবীর অনেক দেশে অনেক কিছু নেই, যা বাংলাদেশে আছে। যেমন- মানব সম্পদ, পানি, গ্যাস, উর্বর মাটি, পাহাড়-পর্বত, সবুজের সমারোহ, ঝর্ণা, সূর্বের আলো প্রভৃতি। পৃথিবীর সর্বদীর্ঘ সমুদ্র সৈকত বাংলাদেশে অবস্থিত। পৃথিবীর অনেক লেশেই উপরোক্ত সবগুলো নেই। এতকিছু বিদ্যমান থাকার পরও মানুষ হিসেবে এ লেশের লোকেরা অনেক পিছিয়ে। বাংলাদেশে বর্তমানে মানবিক মূল্যবোধে ধ্বস নেমেছে। বাংলাদেশে মানবিক মূল্যবোধের অবক্ষয় সবচেরে বড় এবং গুরুত্বপূর্ণ সমস্যা। মূল্যবোধের অবক্ষরই মানব সমাজের সবচেরে বড় সমস্যা। মূল্যবোধের অবক্ষয়ে মানব সমাজ আজ বিপন্ন। মহাবিপর্যয়কারী এই অবক্ষয় মানুষকে কুরে কুরে খাচ্ছে। দিনে দিনে এ সমস্যা প্রকট থেকে প্রকটতর হচ্ছে। আর মানব সমাজ এক মহাবিপর্যয়ের দিকে এগিয়ে যাচ্ছে। মামবতা আজ সর্বত্র ভূবুষ্ঠিত। মানব সমাজে আজ মানবিক মূল্যবোধের বড় অভাব। মানুষের মধ্য হতে মূল্যবোধগুলো হারিরে গেছে এবং যাচেছ। যেমন- দয়া, মায়া, প্রেম-প্রীতি, তালোবাসা, সাম্য-মৈত্রী, সততা, ধৈর্য, ক্ষমা, নিষ্ঠা, দুঢ়তা, অবিচলতা, সাহায্য-সহযোগিতা, সহনশীলতা, সহমর্মিতা, সময়ানুর্বর্তিতা, কৃতজ্ঞতা, সরলতা, দায়িত্বানুভূতি, আতিথেয়তা, অমৃতৃষ্টি, শিষ্টাচার, কল্যাণ, ঐক্য, শৃংখলা, ভ্রাতৃত্ব প্রভৃতি। প্রকৃতির নিয়ম হলো কোন জারগা খালি থাকে না। তাই পরিণামে মানবিক মূল্যবোধগুলোর জায়গায় স্থান করে নিয়েছে সকল প্রকার অমানবিক বৈশিষ্ট্য। যেমন- মিথ্যা, গর্ব-অহংকার, ঘূণা, কাম, ক্রোধ, হিংসা-বিদ্বেষ, লোভ-লালসা, পরশ্রীকাতরতা, কানাকানি-ফিসফিসানি, ঝগড়া-বিবাদ, অশ্লীলতা, পরিত্যাগ, তিরকার, অপবাদ, তোবামোদ, চাটুকারিতা, পরনিন্দা, চোগলখুরি, প্রতারণা, প্রদর্শনেচ্ছা, অভ্যাচার, নিষ্ঠুরতা, স্বজনপ্রীতি, ছিনতাই, অপহরণ, দুর্নীতি, সীমালংঘন, শক্রতা, হত্যা, সন্ত্রাস প্রভৃতি । সর্বোপরি এমন কোন মন্দ্র কাজ নেই যা বাংলাদেশের মানুষ করে না। কিছু ব্যতিক্রম ছাড়া এখন আর সন্তান পিতা-মাতাকে শ্রদ্ধা করে না, পিতা-মাতাও সন্তানদের প্রতি যথায়থ দায়িত্ব পালন করেদ না। ছোটরা বড়দের শ্রদ্ধা-ভক্তি করে না, আবার বড়রাও ছোটদের যথাযথ স্লেহ-আদর করেদ না। কেউ তার দায়িত্টি ঠিকমত পালন করছেন না। পূর্বদিনের মত এখন আর মানবিক মৃল্যবোধসম্পন্ন ব্যতিক্রমধর্মী ঘটনার কথা শোনা যায় না। হারিয়ে যাওয়া সম্পদ আর ফেরত পাওয়ার কথা খুব একটা শোনা যায় না। শত্রুফে বিপদে আশ্রয় দেওয়ার ঘটনা এখানে ঘটে না। মনুষ্যধর্মী কর্মকাভ মানুষ অবলীলার ছেভে দিয়েছে। এখন মানুষ আর অন্য প্রাণীর মধ্যে পার্থক্য কমে এসেছে।

সীমাহীদ হিংসা-বিষেত্ব, লোভ-লালসা, যুলম-অন্যায় ও প্রাচুর্য মূল্যবোধের অবক্ষয়ের মূল কারণ। হিংসা-ছেব ও লোভ-লালসার সীমাহীন আগ্রাসনে ভালবাসা, সহামুভূতি, ন্যায়বিচার, মমতুবোধ, সহযোগিতা ও ভাতৃত্বোধ পরাভূত। মানুষের প্রতি মানুষের পারস্পরিক সহামুভূতি ও মমতুবোধ, ধনীর প্রতি গয়ীবের ভাতৃত্বোধ এবং অন্যায়ের শিকার নিরীহ মানুষের প্রতি সমাজের সহামুভূতি ও সহযোগিতার সম্প্রসায়িত হাত এ অবক্ষয় থেকে মানুষকে রক্ষা করতে পারে। আর এটাই ইসলামের শিক্ষা। ইসলামের প্রদর্শিত মূল্যবোধ অত্যন্ত পরিচহন ও মানুষিক। ইসলামের নবী হয়রত মুহান্দ্র (স.)-এর সায়াটি জীবন এই শিক্ষায়ই বান্তব উলাহরণ।

পৃথিবীর সকল জাতি সমাজ বিশেষত বাংলাদেশের মানুষ আজ আল্লাহ্ তা আলার নির্দেশ হতে অনেক দূরে সরে গেছে। আজ কোন ব্যক্তি ধ্বংসাতাক কাজ করতে এতচুঁকু তর করে না। ধর্মীর চারিত্রিক বাঁধা উপেক্ষা করে মানুষ হারামকে হালাল করে নের। আল্লাহ্ তা আলা যে আছেন- তা সে গণ্য করে না, আর কিয়ামত দিবসকেও বিশ্বাস করে না। সে ছির করে নিরেছে তার হারাত দুনিরা পর্যন্ত সীমাবদ্ধ। তাই এমন অবস্থার কালাতিপাত করছে যে দুনিয়ার নিরাপত্তা, শান্তি অনুভূতি, আথিরাতের নি আমত লাভের আশার কোন স্থান নেই। সে ধরে নিয়েছে যে, হারাম ভোগ ও প্রবৃত্তিপূজার মধ্যেই তার শান্তি ও সৌভাগ্য নিহিত। তাই সে যত ইচ্ছে হারাম কুড়িরে নেয়। প্রবৃত্তির খোরাক জোগায়। সে দু হাতে ভোগ ও সুখ কুড়িয়ে নেয়। কিন্তু আক্ষেপ, সে ভোগের জন্য- যা কলবের উত্তাপকে নিভিয়ে দেয়।

এ কথা সর্বজন বিদিত যে, নৈতিক বা মানবিক মৃল্যবোধের অভাবে জাতির সবচেয়ে বড় ক্ষতি সাধিত হয়ে থাকে। যে কোন ব্যক্তি বা দেশের প্রেকাপটে মানবিক মূল্যবোধের গুরুত্ব সর্বাচ্ছা।

মানুষের মধ্যে দুইটি দিক পরস্পর বিরোধী হয়েও পরস্পর ওতপ্রোতভাবে জড়িত। মানুষের একটি দিক এই যে, তার একটি স্বাভাষিক-প্রাকৃতিক ও পাশবিক সতা রয়েছে। মানুষের মধ্যে আর একটি দিক রয়েছে খুবই উজ্জ্বল এবং গুরুত্পূর্ণ। তা হছে তার মানবিক দিক- তার মানুব হওয়ার দিক। অন্য কথায় বলা যায়, মানুবের একটি নৈতিক দিক রয়েছে, যা কোন দিক দিয়েই প্রাকৃতিক সন্তার অধীন ও অনুসায়ী নয়। এই নৈতিক দিক- নৈতিক সন্তাই মানুবের স্বাভাবিক ও প্রাকৃতিক দিকের উপর- এক হিসেবে প্রভুত্ব বিভার করে। স্বাভাবিক ও জান্তব সন্তাকেও তা অন্ত ও উপায় হিসাবে ব্যবহার করে থাকে। সেই সঙ্গে বহির্বিশ্বের কার্যকারণসমূহকেও নিজের অধীন করতে এবং নিজের উদ্দেশ্য সাধনের হাতিয়ার হিসেবে ব্যবহার করতে চেটা করে। আল্লাহ্ তা আলা মানুবের মধ্যে যে সব নৈতিক ও চারিত্রিক গুণপণা সৃষ্টি করে দিয়েছেন, তা-ই হচ্ছে তার কর্মচায়ী বা কার্যসম্পন্নকারী শক্তি। তার ওপর প্রাকৃতিক নিয়মের কোন প্রভুত্ই চলে না, চলে নৈতিক নিয়ম-বিধানের প্রভুত্ব। মানুবের উথান-পতন নৈতিক চরিত্রের ওপর নির্ভর্তনীল। উল্লেখিত সুটি দিক (স্বাভাবিক পাশবিক সন্তা এবং মানবিক দিক) মানুবের মধ্যে ওতপ্রোতভাবে বিজড়িত রয়েছে। সমষ্টিগতভাবে তার সাফল্য ও ব্যর্থতা এবং আর উথান ও পতন বৈষয়িক বা বন্ধনিষ্ঠ ও নৈতিক- এই উভয়বিধ শক্তির উপর একান্তভাবে নির্ভর করে। মানুব না বন্ধনিষ্ঠ শক্তি নিরপেক হতে পায়ে, আয় না নৈতিক শক্তির মুখাপেক্টাইন হয়ে কিছু সময় বাঁচতে পায়ে। তার উন্নতি লাভ হলে উভয় শক্তির ভিত্তিতেই হবে, আর পতন হলেও ঠিক তথনি হবে, যখন এই উভয়বিধ শক্তি হতেই সে বঞ্চিত হয়ে যাবে; অথবা তা অন্যান্যের তুলনায় অপেকাকৃত দুর্বল ও নিতেজ হয়ে পড়বে। কিছু একটু গভীর ও সুক্ল দৃষ্টিতে চিতা করলে নিঃসন্দেহে বুবতে পায়া যাবে যে, মানব জীবনের মূল সিদ্ধান্তকারী গুকুত্ব রয়েছে নৈতিক শক্তির- বৈষয়িক বা বন্ধনিষ্ঠ শক্তির নর।

এই যুগে science and technology পড়াতেই হবে। কিন্তু এর সাথে যদি তালো মানুষ না হওয়া বার, বড় মন তৈরি না করা যায় তাহলে ঐ technology পৃথিবীর জন্য ধ্বংস তেকে আনবে। অতএব, প্রযুক্তি বারা ব্যবহার করবে তাদের সুস্থ মনের মানুষ হতে হবে, বড় মনের মানুষ হতে হবে। এটাকে বলা হয় effective development of individual বাংলাদেশের শিক্ষা ব্যবহার ভালো মানুষ তৈরির জন্য আমরা কী করছি? আমাদের সন্তানরা সন্ত্রাস করে। তা বন্ধে তাদের মন-মানসিকতা পরিবর্তন করে সুস্থ মন তৈরিতে আমরা কী করি? আমাদের প্রত্যেকটা বিষয়েই মূল্যবোধ সৃষ্টি করতে হবে। সেটা গণিতই হোক আর পদার্থবিদ্যা হোক আর ইতিহাসই হোক। তা না হলে ভালো মানুষ সৃষ্টি হবে না, সৎ মানুষ তৈরি হবে না। তাই generalization of values যদি আমরা তৈরি না করতে পারি ভাহলে তথু তত্ত্ব, তথ্য ও প্রযুক্তি নিরে পার পাওয়া যাবে না। তাহলে প্রমাণিত হল যে, সর্বক্ষেত্রে মূল্যবোধ জাগ্রত করতে না পারলে আমাদের সমাজকে সুন্দর করা যাবে না। এ জন্য শিক্ষাক্ষেত্রে স্বচেয়ে বেশি জ্যের দেয়া প্রয়োজন।

সমকালিন মুসলিমদের এ করুন অবস্থার কারণানুসন্ধান করতে গিয়ে বিশেষজ্ঞরা মনে করেন, অর্থনৈতিক অব্যবস্থা, দারিল্রা, বেকারত্ব, রাজনৈতিক অস্থিরতা প্রভৃতি নানা কারণে সারা বিশ্বে আজ দেখা দিরেছে এক অব্যক্তিত হানাহানি ও হার্থের লড়াই। গোঁটা পৃথিবী যেন আজ এক সার্বক্ষণিক যুদ্ধাবস্থার নিপতিত। জাতি হিসেবে আমরাও এ উদ্বোজনক পরিস্থিতি থেকে মুক্ত নেই। বরং আমাদের অবস্থা আয়ো একটু বেশি জটিল। আমরা আছি অর্থনৈতিক ও নৈতিক, এ বৈত সংকটে। সামাজিক ও নৈতিক দিক থেকেও আমরা আজ বড় অসহার। অন্যান্য দেশের মতো আমরাও আজ গুনছি সনাতন মূল্যবোধের অবক্ষর ও মতুন মূল্যবোধের ক্রমবর্ধমান সংকটের কথা, প্রত্যক্ষ করছি দূর্নীতির ব্যাপক প্রানুর্ভাব ও তরুন সমাজের হতাশা ও লক্ষ্যহীনতার মর্মান্তিক দৃশ্য। নিঃসন্দেহে এ এক মারাত্মক সংকট। আর তা যে কোনো অর্থনৈতিক সংকটের চেয়ে বেশী ভ্রাবহ। কারণ কোন জাতির অর্থনীতি ভেঙ্কে পড়লে সদিচছা ও প্রচেষ্টার মাধ্যমে সহজেই তাকে পুনর্গীঠিত করা যার, কিন্তু মূল্যবোধের অবক্ষয়ের কারণে ভাসন্ত জাতিকে পুনর্গীঠিত করা যার না অত সহজে।

মানুষের সভ্যতা ও সংস্কৃতি বিকাশের ইতিহাস পর্যালোচনা থেকে এ শিক্ষা পাওয়া যায় যে, একটি জাতির সামগ্রিক বিকাশের জন্য অর্থনৈতিক ও মানবিক, এ উভর দিকের সমান পরিচর্যা আবশ্যক। অর্থনৈতিক অবহা অসচ্ছল ও অনিরাপদ হলে মানবিকতার সর্বাসিন বিকাশ ঘটে না, আষার মানবিক তৎপরতা ব্যতিরেকে ওধু আর্থিক ঘাছল্যেও কখনো কোন জাতির জন্য স্থায়ী কল্যাণ বয়ে আনতে পারে না। ইতিহাসের এক পরীক্ষিত সত্য এই যে, অর্থনীতি ও সুনীতি, উভয়ের যুগপৎ চর্চা ও অনুশীলনের মাধ্যমেই সম্ভব যথার্থ সামাজিক ও মানবিক অগ্রগতি, এক কথার স্থায়ী মানবকল্যাণ।

জাতি হিসেবে অগ্রগতি অর্জন করতে হলে, এবং বিশ্বের সামনে সগর্বে মাথা উঁচু করে দাঁজাতে হলে আমাদের অবশ্যই গ্রহণ করতে হবে সমন্বিত অর্থনৈতিক ও মানবিক কর্মসূচী। বৈষয়িক উন্নতির পাশাপাশি আমাদের উদ্যোগী হতে হবে মৃল্যবোধ লালন ও অনুশীলনে, অনু-বন্ত্ৰ-ভিটামিন অনুসন্ধানের পাশাপাশি আমাদের ব্রতী হতে হবে সত্য, সুন্দর ও কল্যাণের চর্চা ও অনুশীলনে। আর এর সম্পূর্ণ আয়োজন করে রেখেছে ইসলাম।

অনেক রক্তের বিনিমরে এবং অসংখ্য মা-বোনের ইজ্জতের বিনিমরে ১৯৭১ সালে এ দেশটি স্বাধীনতা লাভ করেছে। প্রত্যেকেই আশা করেছিল যে, বাংলাদেশ একদিন একটি সুখী-সমৃদ্ধ দেশ হিসেবে মাথা উঁচু করে দাড়াবে। কিন্তু অদ্যাবধি তা সম্ভব হয়নি। বরং এমনিভাবে চলতে থাকলে মানবিকতা ও মনুষ্যতের বাকীটুকুও শেষ হয়ে যাবে। এ জন্য সমাধান খুঁজে বের করতে হবে। আবার মনুষ্যত্ প্রতিষ্ঠা করতে হবে।

এ বিপর্বর থেকে মানব সমাজকে রক্ষার জন্য যুগে যুগে মনীবীরা নানা মত ও পথের সন্ধানে ব্যাপৃত রয়েছেন।
সমাজবিজ্ঞানীরা সমাজের অসস্তির মধ্যে এর সমাধান-সূত্র অনুসন্ধান করেছেন এবং করছেন। দার্শনিকরা দর্শনের
নানা মতাদর্শের ভেতর এর সমাধান-চিত্তা অনুসন্ধান করছেন। রাট্রবিজ্ঞানীরা রাট্র ও সরকারের বিভিন্ন পদ্ধতি
অনুসরণ ও বাত্তবারনের মধ্যে এর সমাধান রয়েছে বলে অভিমত প্রকাশ করছেন। অনুরূপ ধর্ম প্রবর্তকগণও নিজ
নিজ ধর্মমতের ভিতর এর সমাধান ব্রজছেন। কিন্তু সকলের সকল মত, পথ, চিন্তা, প্রচেষ্টা ব্যর্থ প্রমাণিত হয়েছে।

মানবধর্ম ইসলাম আজ থেকে চৌন্দ শত বছর আগে মূল্যবোধের অবক্ষরজনিত মানবতাবিধ্বংসী এ সমস্যার একটি চিরত্তন সমাধান দিরেছে। ইসলানে মানবিক মূল্যবোধ প্রতিষ্ঠার জন্য এমন সব ব্যবস্থা রয়েছে যা অন্যত্ত নেই। ইসলামের এ সমাধান-চিক্তা সকল যুগের সকল মানুষের জন্য অনুসরণীয়। বাংলাদেশের মানুষের পঁচাশি ভাগ মুসলিম। ইসলামের মত মানবতাবাদী জীবনাদর্শের অনুসারী এরা। এদেরকে ইসলামী শিক্ষার মাধ্যমেই সত্যিকারের মানুব বানানো সম্ভব। ইসলাম ও মানবতার নবী মুহাম্মন (স.) তাঁর পুরো জীবনে মানবিক মুণ্যবোধ প্রতিষ্ঠার জন্য কাজ করেছেন। ইসলামের প্রতিটি ক্ষেত্রে ও পদক্ষেপে মানুবের স্বার্থ দেখা হয়েছে। মানুবের ব্যক্তিগত, পারিবারিক, সামাজিক, রাজনৈতিক, রাষ্ট্রীর জীবনসহ সকল স্থানে ইসলাম মানবতার তিভিতে সিদ্ধাত নিয়েছে। ইসলামের কোন সিদ্ধান্ত, অনুশাসন, পদক্ষেপের মধ্যে কেউ কোন রকম অমানবিক কিছু খুঁজে পাবে না। ইসলামের শ্রেষ্ঠতু এখানেই। এ জন্যই ইসলাম পৃথিবীতে বেঁচে আছে এবং থাকবে। যতদিন পৃথিবীতে মানুষ থাকবে ততদিন ইসলাম থাকবে। কারণ ইসলা ম মানবতার ধর্ম, মনুবাতের ধর্ম। মানবতাই ইসলামের মূলকথা। ইসলামের যুদ্ধসমূহও সংঘটিত হয়েছে মানবতা ও মনুব্যুত্ প্রতিষ্ঠার জন্য। আবার মানুষের স্বার্থে মুসলিম সমাজ বিভিন্ন সময়ে যুদ্ধ পরিহার করেছে। ইসলামের যুদ্ধকৌশলই বলে দের যে, মানুবের জন্য সবকিছু। ইসলামে মানুবের স্বার্থ সবার আগে। ইসলামের আগমন বটেছে মানবতা প্রতিষ্ঠার জন্য। ইসলামের মবী-রাসুলগণ সকল কাজ করেছেন মানবিক মৃদ্যবোধ প্রতিষ্ঠার জন্য। আসমানী কিতাবসমূহের পাতায় পাতায় মানবতা ও মনুবাতের কথা প্রতিধ্বনিত হয়েছে। মানবিক কারণে ক্ষমার ঘটনা ইসলামে সবচেয়ে বেশি। মানবিক কারণে ইসলামের যে কোন সিদ্ধান্তকে সংক্ষিপ্ত ও হালকা করা বার। মূল্যবোধের সংজ্ঞা, পরিধি, ক্ষেত্র, চাইদার সাধে ইসলামের মত মানবতাবাদী জীবনাদর্শই খাপ খায়। ইসলামেই সকল কিছুকে যথায়থ মূল্য দেওয়া হয়েছে। যার যে মর্যাদা তা ইসলামেই যথাযথভাবে দেওয়া হয়েছে। ইসলাম হলো মূল্যবোধের জীবন বিধান।

এ গবেষণার উদ্দেশ্য হল, যেই মুসলিমের মনে কল্যাণ, দরা এবং মানবিক ও তামান্দুনিক অনুভূতি রয়েছে, সেই মুসলিমের মনে অন্য মুসলিমের সর্বোপরি মানুষের প্রতি ইসলামী ও মানবিক অনুভূতি জায়ত করা। মুসলিম ব্যক্তির বৈশিষ্ট্য হল, সে দরালু অন্তরের অধিকারী, অনুগ্রহকারী এবং সত্যের মশাল বহনকারী। সে না জানে বিশ্বাস্থাতকতা ও থিয়ানত করতে, আর না জানে কঠোরতা প্রদর্শন করতে। গোক্দা-মাকড়ের ক্ষেত্রেও তার এই গুণাবলী প্রয়োজ্য। অপরদিকে সে হবে দরার সাগর ও ভালবাসার পাত্র। কারো দুঃখ-কষ্ট দেখলে সে বিনিত্র রজনী কাটার, অন্যার দেখে সহ্য করতে পারে না এবং আল্লাহু তা'আলা ছাড়া কারো কাছে মাথা নত করে না।

ইসলামের বিভিন্ন দিকে মানবিক মূল্যবোধ সমহিমার প্রতিষ্ঠিত রয়েছে। মানুষের জীবনের প্রত্যেকটি দিক ও শাখার ইসলাম মানবিক মূল্যবোধ প্রতিষ্ঠা করেছে। ব্যক্তি থেকে শুরু করে রাষ্ট্র পর্যন্ত সকল পর্যায়ে মানবভার মর্যাদা প্রতিষ্ঠা করা হয়েছে। ইসলামের প্রতিটি বাণী মানবভার জয়গান করেছে। ইসলামের প্রতিটি বিধি-বিধান মানুষের সুবিধা-অসুবিধার কথা বিবেচনা করে গ্রহণ করা হয়েছে। মানবিক মূল্যবোধের ওপর ইসলাম কতটা জাের দিয়েছে তা বিস্তারিত আলােচনার মাধ্যমে প্রমাণিত হবে।

#### প্রথম অধ্যায়

# মানবিক মূল্যবোধের সংজ্ঞা ও পরিচিতি

মানবিক' (Human) ও 'মৃল্যবোধ' (Value) এ দু'টো শব্দের সমন্বরে মানবিক মূল্যবোধ প্রত্যরটি গঠিত। এ দু'টো শব্দকে বিশ্লেষণ করলে মানবিক মৃল্যবোধের একটি ধারণা পাওয়া যায়। মানবিক বলতে অনুভৃতিক্ষম একটি চেতদাকে বুঝায়। আর মৃল্যবোধ একটি মানসিক ধারণা এবং তা পরিবর্তনীয় গতিশীল। স্থান, কাল, পাত্র, শ্রেনীভেদে এ ধারণাটি ভিন্ন ভিন্নভাবে প্রতিভাত হয়ে থাকে। মানুবের তৃত্তি, সম্ভুষ্টি ও সুখানুভূতির সাথে এটি সম্পর্কিত। মানুবের মানসিক বা মনোজগতের যে তুপ্তি তা শুধুমাত্র বিশেষ দিক থেকে নয় বরং সার্বিক দিক থেকে বিচার্য। সার্বিক তৃপ্তি বলতে মানুবের নৈতিক, সামাজিক, দৈহিক ও আর্থিক ইত্যাদি সাম্মিক কার্যক্রম থেকে প্রাপ্ত ত্তিকে বুঝানো হয়ে থাকে। এজন্য 'মুল্যবোধ' প্রত্যয়টি সংখ্যাতাত্ত্বিকজাবে বিশ্লেষণ করা যায় না। তাই বলা যায়, মানবিক মূল্যবোধ হচ্ছে সমাজস্থ মানুষের আর্থ-সামাজিক, নৈতিক ও দৈহিক ইত্যাদি সাম্থিক দিকের তৃপ্তি এবং সম্ভট্টি বিধানের প্রচেটা বা কার্যক্রমের সমষ্টি। আর 'মানবিক মুল্যবোধ' মানুবের সাথে অবিচ্ছেদ্যভাবে সম্পর্কিত একটি ধারণা। মানুষের অবস্থান যেমন পৃথিবীর শুরু থেকেই, তেমনি মানবিক মূল্যবোধ' প্রত্যয়টিও মানুষের উদ্ভব ও বিকাশের সাথে সংশ্রিষ্ট। সুপ্রাচীনকাল থেকে মানুষ তার স্বভাব-বৈশিষ্ট্যের কারণেই মানবিক আচরণ করে আসছে। তবে মানুবের সমাজবদ্ধ হওয়ার পেহনে সামগ্রিকভাবে কল্যাণমূলক চিতাই মূলত: কাজ করেছে। এর বিপরীত চিত্তা নিয়ে মানুষ একে অপরের কাছাকাছি আসেনি। সমাজে বসবাস করতে গিয়ে একে অন্যের সাহায্য-সহযোগিতা, সহানুভূতি, সহমর্মিতা প্রভৃতি মানবিক গুণাবলী মানুষের মধ্যে বিকশিত হতে থাকে। মানুষের মধ্যে পারস্পরিক সাহায্য, সহানুভৃতি, সহমর্মিতা, প্রাতৃত্বোধ, মানবতাবোধ ইত্যাদি মানুষকে একে অন্যের কল্যাণে নিয়োজিত করে। ধর্মীয় আদর্শ ও অনুপ্রেরণা মানুষের মানবিক মূল্যবোধকে আরও সুসংহত ও সুসংগঠিত করে।

ইন্টারনেটে WHAT ARE HUMAN VALUES শিরোনামে বলা হয়েছে, A few key principles compose the foundation of human values upon societies have been established.

- > The innate dignity of human life
- Respect and consideration for the "other"
- The interconnection between humankind and the environment and thus the need to care for and preserve the earth
- > The importance of integrity and service
- An attitude of non-violence
- > The individual and collective quest for peace and happiness

The movement to identity and promote the values shared by societies around the world is relatively new. It is only in recent years as globalization extended its reach to even remote corners of the earth that the need to refocus and build upon what we as a human society have in common, has become apparent.

Economic and social globalization has yielded positive as well as negative effects. On the one hand, cultures around the world are threatened by the uniformity that globalization brings. They are dtruggling to maintain their identities, their distinctive qualities, traditions and character that provide a unique contribution to human history. Globalization has been seen to endanger cultural diversity and this would be a tragic loss for humankind.

On the other hand, increased contact 2

<sup>3 .</sup> http://www.iahv.org/humanvalues.htm

শ্ৰন্য বলা হয়েছে, Humanism (From Wikipedia, the free encyclopedia) is an active ethical and philosophical approach to life focusing on human solutions to human issues through

#### মানবিক শব্দের ব্যাখ্যা ও বিশ্লেষণ

বাংলা একাডেমী প্রকাশিত অভিধানে মানবিক শন্টির ইংরেজী অনুবাদ লেখা হয়েছে এভাবে, (adj) human.অর্থাৎ human শন্টি adjective. DEV'S CONCISE DICTIONARY তে বলা হয়েছে, human [হিউম্যান্]. মনুব্য-সম্বন্ধীয়; মানবীয়; belonging to mankind. মানবধর্মী; having the qualities of a man. 8

মানবতা শল্টিও মানবিক শব্দ হতে এসেছে। ইংরেজিতে 'humanity' (বাংলায় মানবতা) শব্দটির একটি ব্যাপক অর্থ রয়েছে। অবশ্য অভিধানে এই ব্যাপকতার সীমানার মধ্যেই চারটি বিভাজিত হক কাটা হয়েছে; বিখ্যাত Oxford English Dictionary, Collius, কিংবা Cambridge the saurus অনুসন্ধান করলে দেখা যায় য়ে, humanity-কে সংজ্ঞান্নিত করা হয়েছে (i) human beings (thought of) as a group বা সাধারণ মনুবাজাতি' হিসেবে কিংবা এর দ্বারা (ii) human nature 'বা the quality of being human' (যাকে বলা হয়) 'মনুবাগিতি গুণাবলী' কিংবা মনুবাপ্রকৃতি' বা মনুবাধর্ম' বোঝানো হয়। এই দুটো সংজ্ঞার খুব কাছাকাছি আরেকটি অর্থ humanity-র মাধ্যমে প্রকাশ করা যায়: (iii) the essence of being humane বা মানুব হিসেবে পরিচিত হওয়ার অপরিহার্য শর্ত কিংবা যোগ্যতা। এখানে বলে রাখা ভালো য়ে, 'human' ও humane'শব্দ দু'টির মধ্যে খুব সুক্ল কিছু পার্থক্য রয়েছে। Human শব্দটি কয়েকটি Characteristics দ্বারা মানুবকে প্রভু ও তাঁর অন্যান্য সৃষ্টি থেকে পৃথক করে। বুন্ধিবৃত্তি ও হলয়ানুভূতি এ-ক্ষেত্রে সবচেয়ে বড় ভূমিকায় অবতীর্ণ।

অপর দিকে Humane (হিউনেইন)-এর আয়তে অবশ্যস্থাবী রূপ হিসেবে অন্তর্গত হয় sympathy' বা 'সহানুভ্তি', kindness' বা লয়র্দ্রেতা, 'understanding', 'benevolence', 'open-heartedness', 'generosity', helpfulness' charitableness প্রভৃতি, যালের মধ্যে ঘটেছে উলারতা, সমবেদনা, করুণা, মহত্ত, সহবোগিতা, দানশীলতা, স্বার্থত্যাগ, সহমর্মিতা এসব মানবীয় গুণসমূহের অভৃতপূর্ব সমন্বয় । Humanity-র ধারাটি চতুর্থ পর্যায়ে গিয়ে অবশ্য একটি সম্পূর্ণ ভিন্ন ধারায় অবগাহন করেছে, যা এর scope বা ক্ষেত্রের প্রসারতা বৃদ্ধিতে অনাদিকাল থেকে অনবদ্যতা বজায় রেখেছে।

rational arguments without recourse to a god, gods, sacred texts or religious creeds. Humanism has become a kind of implied ethical doctrine ("-ism") whose sphere is expanded to include the whole human ethnicity, as opposed to traditional ethical systems which apply only to particular ethnic groups.

Many early doctrines calling themselves "humanist" were based on protagoras's famous claim that "man is the measure of all things." In context, this asserted that people are the ultimate determiners of value and morality- not objective or absolutist codices. In its time, protagoras' statement was a radical and objective view of the human condition, which has convincingly refuted absolutism for much of Western philosophical history since. Subsequent interpretations of this "principle" became split between relativism and universalism— the former views all ethics as derived from the individual (individualism), while the latter views ethics as meaningful only if they are applicable to all. While relativism gained prominence during the Industrial Era, global communication and transculturation have deprecated relativism in favor of a universalist view of humanism.

The evolution of the meaning of the word 'humanism' is fully explored in Walter, Nicolas: Humanism – What's in the Word (Rationalst Press Association, London, 1997, ISBN 0-301-97001-7)

<sup>\*</sup> Bangla Academy Bengali-English Dictionary, DHAKA: BANGLA ACADEMY, June, 1994. 9, 660

<sup>8 .</sup> Ashu Tosh Dev, DEV'S CONCISE DICTIONARY, Dev Sahitya kutir (p)Limited, 21 Jhamapooker Lane, Calcutta- 9, January, 1992. 9. 068

এ পর্যায়ে বিষয়টির নামকরণ করা হয়েছে (iv) the humanities',যা আলোচ্য শব্দটির plural বা বছবচন। এর মধ্যে 'the subjects of study concerned with human culture, especially literature language, history and philosophy বা সাহিত্য, ভাষা, মানবসংকৃতি, ইতিহাস, কলা, দর্শন অর্থাৎ মানুবের জীবনসম্পর্কিত পাঠ্য ও গবেষণায় বিষয়গুলোকে অন্তর্ভূক্ত করা হয়েছে। প্রাচীন সাহিত্য, বিশেষ কয়ে, গ্রীক ও ল্যাটিন প্রথম পর্যায়ের humanities এর প্রতিভূ বলে পরিচিত। উপয়োক্ত সংজ্ঞা থেকে মানবিক শব্দটির সীমা সম্মন্ধে ধারণা লাভ করা যায়।

মানবিক শলটির হবহু বা কাছাকাছি আরবী শলটি হলো هُوْرُوءَ 'মুরয়াত'। এর সমার্থক অন্য আরবী শলগুলো হলোঃ هُوُهُ 'ফুতুওয়াত' 'কুজুলাত'। ' অভিধান গ্রন্থ আল-মাওরিদ' এ মুরয়াত' শলটির ইংরেজী যে অনুবাদ করা হরেছে তা নিম্নরপঃ Chivalry (নৈতিক রীতিনীতি, সৌজন্য, আনুগত্য, দুর্বল ও অসহায়ের প্রতি সহানুভূতি, নারীসেবা), magnanimity (মহানুভবতা), generosity (সফ্রয়াত' শলটির ব্যবহার দেখা যায়। তিনি বলেছেন, 'মুমিনের বদান্যতা (উনারতা, মহানুভবতা, মহন্ত, দানশীলতা ও অনুগ্রহ) হলো তার তাকওয়া। তার দীন হলো তার বংশ গৌরব এবং তার মানবিকতা হলো তার চরিত্র।"

আল্লামা ইকবাল তাঁর জাবিদনামার এই তথ্যটি সুন্দর করে বর্ণনা করেছেন। তিনি বলেন,

"মানবতার অর্থ মানুবকে

সম্মান করা। তাই মানুবের সম্মান ও মর্যাদা সম্পর্কে তোমরা সজাগ হও। গরশণরের সঙ্গে সামাজিক মেলামেশার মাধ্যমে মানুষ বিঠে থাকে। সুতরাং হে মানুষ! তুমি বন্ধুত্ব ও প্রেম-প্রীতির পুণ্য পথে আরো একটু খাদিক আগুরান হও। মানুষকে যে তালবাসে, সে তার মানবপ্রীতির প্রাথমিক শিক্ষা মহান আল্লাহ্র কাছ থেকেই গ্রহণ করতে পারে। তখন সে বিশ্বাসী মুম্মিন ও অবিশ্বাসী পৌত্তলিকের মাঝে কোন রক্তম তেলাতেদের সীমারেখা টানতে পারে না। বরং সম্ভাবেই সবার সাথে বন্ধুভাবাপনু হয়ে যায়। অতএব হে মানব! তুমিও তোমার অন্তরের প্রশন্ত কোণে পৌত্তলিক ও ইসলামের জন্য ঠাই করে নাও। শত আক্ষেপ ও আফসোস সেই অন্তরের জন্য যেখানে অন্য বন্ধয়ের কোন হান নেই বরং গরম্পর থেকে বিচ্ছিন্ন।"

বিশিষ্ট শিক্ষাবীদ ও লেখক অধ্যাপক এ. এফ. মোঃ এদামুল হক তার রচিত 'মূল্যবোধ কি ও কেন' গ্রন্থের কল্যাণের রূপরেখা' নামক প্রবন্ধে উল্লেখ করেন যে, দার্শনিক ম্যাথুউ আরনভ (Mathew Arnold) বলেছেন যে, প্রকৃতপক্ষে জীবনের পরম কল্যাণ হলো মনুষ্যত্ত্বের বিকাশ বা আত্মেপলব্ধি (Self-Realisation) আত্মার সুঙ ও সীমাহীন সন্থাবনাকে বিকশিত করে মনুষ্যত্ত্বের পরিপূর্ণ বিকাশ সাধনের মাধ্যমেই জীবনের পরম কল্যাণ লাভ করা সন্থব। এ ব্যাপারে মানব জীবনে বৃদ্ধিবৃত্তি ও জৈববৃত্তি কোনটিরই ভূমিকা কম নয়। মানব জীবন থেকে বৃদ্ধিবৃত্তিকে ছেঁটে ফেললে মানব জীবন নেমে আসে পতর তরে; আর কামনা-বাসনার প্রবৃত্তিকে জীবন থেকে ছাঁটাই করলে মানব জীবন উদ্দীত হয় ফেরেশতার স্তরে। কিন্তু মানব জীবন থেকে বৃদ্ধিবৃত্তি কোনটিকেই সম্পূর্ণ ছেঁটে কেলা সন্থব নয়। কাজেই মানুষ যেমন তথু পণ্ড নয় তেমনি তথু ফেরেশতাও নয়। মানুষ মানুষই। ত

# মূল্যবোধের পরিচয়

#### মূল্যবোধ এবং মূল্যবোধ ব্যবস্থা

মহান আল্লাহ্র সকল সৃষ্টির সাথে মানুষের কিছু মৌলিক পার্থক্য রয়েছে। এসব পার্থক্যের মধ্যে অন্যতম একটি পার্থক্য হলো; মানুষ নৈতিকতা ও মূল্যবোধের ধারক ও বাহক। এটি মানুষের একটি অন্যতম বৈশিষ্ট্য। নৈতিকতা ও মূল্যবোধ মানব জীবনের অমূল্য সম্পদ। মানুষ নৈতিকতা ও মূল্যবোধসম্পন্ন একটি সৃষ্টি। নৈতিকতা ও মূল্যবোধ মানব জীবনের সাথে ওতপ্রোতভাবে জড়িত। মানুষের চিন্তা-চেতনা, অনুভূতির উপলদ্ধিতে নৈতিক মূল্যবোধ অবিচেছ্ন্যভাবে সম্পুত। মানব জীবন কোনক্রমেই নৈতিকতা ও মূল্যবোধবিষজিত নয়। তাই খাভাবিক

৬. এ. এফ. মো: এনামূল হক, মূল্যবোধ কি এবং কেন, ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ২০০৪, পৃ. ৪৮

<sup>° .</sup> ড. রহী আল-বা'লাবাক্কী, *আল-মাওরিন,* (আর্ম্বী-ইংরেজী অভিধান) বৈরতঃ দারুল 'ইলম লিল মালাইন, ২০০১, পৃ. ১০২৪

خاته ومُرُولُه خلقه .
 خاته ومُرُولُه خلقه .
 خاته ومُرُولُه خلقه .
 خاته المؤمن تقواه وديله خسبه ومُرُولُه خلقه .
 خاته المؤمن تقواه وديله خسبه ومُرُولُه خلقه .

<sup>\*.&</sup>quot;আল্লাহ্ তা আলার ওণে ভূষিত হও" এ. এফ. মোঃ এনামুল হক, মূল্যবোধ কি এবং কেন, ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউল্ডেশন বাংলাদেশ, ২০০৪, পৃ. ৬৬

এবং সঙ্গত কারণেই মানব জাতির সকলের প্রত্যাশা মানুষের সকলেরই জীবন যেন ন্যুনতম ও গ্রহণযোগ্য নৈতিক মানসম্পন্ন হয়। সমাজকে সুশৃংখল এবং জীবনকে সুখময় করতে নৈতিকতা-মূল্যবোধ প্রতিষ্ঠার বিকল্প নেই। ব্যক্তি নৈতিকতার ভাভার থেকে প্রাণরস সংগ্রহ করে এবং মূল্যবোধ দ্বারা উজ্জীবিত হয়ে কর্ম উদ্দীপনা লাভ করে। ব্যক্তিগত, সামাজিক ও রাষ্ট্রীয় জীবনে নৈতিকতা ও মূল্যবোধ অপরিহার্য।

বিতীয় আরেকটি পার্থক্য হলো শিক্ষা ও জ্ঞানের পার্থক্য। মানুবকে মহান আল্লাহ্ জ্ঞান দিয়ে বিশেষায়িত করেছেন। শক্তিতে, ক্ষিপ্রতায় ও গতিতে মানুবের চেয়ে পশু-পাখি অনেক এগিয়ে। তারপরও মানুবই জগতে আধিপত্য বিস্তার করছে। আর সে এ কাজটি পারছে তার জ্ঞানের কারণে। জ্ঞানের কারণে মানুবের মধ্যে নৈতিকতা ও মূল্যবোধের সৃষ্টি হয়। জ্ঞান কাউকে ওপরে তোলে আবার কাউকে নিচে নামিয়ে দেয়।

সহজ কথায় নৈতিকতা হলো হীতকর বা কল্যাণকর নীতিমালা। কেউ কেউ বলে থাকেন, 'সুশৃংখন, সুসংবদ্ধ, সুসামঞ্জস্যপূর্ণ ও হিতকর নীতিমালাকে নৈতিকতা বলে'। ' নৈতিকতা ব্যক্তির একটা উন্নত গুণ বা বৈশিষ্টা। কারো কারো বিবেচনার নৈতিকতা ব্যক্তির জীবনীশক্তি। অপরদিকে মূল্যবোধ হলো জাতির মৌল চেতনা বা বিশ্বাস। আরো একটু এগিয়ে বলা যার, মূল্যবোধ হলো জাতির দীর্ঘদিনের লাগিত বিশ্বাস ও চেতনা, ধারণা ও দৃষ্টিভঙ্গি- যা আবহমান কাল থেকে জাতীয় জীবনে প্রচলিত ও প্রতিকলিত হয়ে আসছে। মানব জীবনে মূল্যবোধের অসীম গুরুত্ব রয়েছে। মূল্যবোধ মানব গোষ্ঠির চিন্তা, চেতনা, বিশ্বাস ও অনুভৃতি, আবেগ ও উচ্ছ্যুসকে প্রভাবিত করে। সহজ কথায় মূল্যবোধ নৈতিক উজ্জীবনে সাহায্য করে।

নৈতিকতার একটি অন্যতম উদ্দেশ্য হলো মানুষের জীবন দর্শন বা জীবন বিধানকে প্রাকৃতিক নিয়ম-নীতি ও বিধানের সাথে সামঞ্জস্যপূর্ণ করে তোলা এবং মানুষের মধ্যে কল্যাণকর উত্তম গুণাবলী সৃষ্টি এবং সে গুলোর উজীবন ও বিকাশ সাধনে সাহায্য করা। অপরদিকে মূল্যবোধ মানব জীবনের মননশীলতা এবং বৃদ্ধিবৃত্তিক বিকাশ সাধনে সাহায্য করে। গুধু তাই না মূল্যবোধ মানুষের নিজস্ব নকস বা কৃপ্রবৃত্তি অবদমন করে। মানুষের মধ্যে মূল্যবোধ এক প্রকার উপলব্ধি তৈরী করে। এই সৃষ্টিভঙ্গিতে মূল্যবোধ হলো জীবনের কিছু মর্ম, কিছু উপলব্ধি, কিছু বোধ। মূল্যবোধ এক ধরনের মানদভ তৈরী করে, কৃপ্রবৃত্তির বিকাদে এক দুর্বার প্রতিরোধ গড়ে তোলে। মূল্যবোধ ব্যক্তির চিন্তা-চেতনা এবং কাজকে দাকণভাবে প্রভাবিত করে।

সহজ ভাষায়, মৃল্যবোধ এমন কিছু দৃষ্টিভঙ্গি, মনোভাব, বিশ্বাস, আদর্শ, ধারণা ইত্যাদি অথবা এগুলোর সমষ্টি যা মানুষকে কোন কাজ করতে নিয়োজিত বা উরুদ্ধ করে এবং অন্যের কোন কাজ মৃল্যায়নের মাপকাঠি হিসেবে বিবেচিত হয়। বিচারবৃদ্ধি সম্পন্ন জীব হিসেবে সুস্থ মানুবের প্রতিটি কাজের পেছনে মৃল্যবোধের উপস্থিতি সর্বক্ষেত্র এবং সর্বসময়ে লক্ষ্য করা যায়। ব্যক্তিগত, দলীয়, পারিবারিক, সামষ্টিক, সাংগঠনিক তথা বিশ্ব কার্যক্রম পরিচালনা ও বিবেচনায় মৃল্যবোধব্যবস্থা অপরিহার্য উপাদান হয়ে কাজ করে। সামাজিক জীবন পরিচালনার জন্যে মানুষের যেমন জ্ঞানের প্রয়োজন তেমনি দরকার মূল্যবোধের।

মূল্য' কথাটি মানুষের নিকট অতি পরিচিত হলেও কথাটির প্রকৃত অর্থ কি, এ সম্পর্কে মতানৈক্যের অবকাশ রয়েছে। বিভিন্ন চিভাবিদ মূল্যের বিভিন্ন ব্যাখ্যা প্রদাম করেছেন। মানুষ বিভিন্ন বিষয়ে মূল্য নিরূপণ করতে গিয়ে 'গুণ' ভাল', 'উৎকর্ষ', 'পূর্ণতা' প্রভৃতি শব্দ প্রয়োগ করে এবং শব্দগুলোকে মূল্যের সমার্থক বলে গ্রহণ করে। অবশ্য 'পূর্ণতা' শব্দটি সমূদ্য মূল্যের পরিণতি হিসেবে গ্রহণ করাই যুক্তিযুক্ত।

মূল্য (Value) শব্দটি দীর্ঘদিন ধরে তথু অর্থনীতির একটি ওরুত্বপূর্ণ বিষয় হিসেবেই প্রচলিত ছিল। কিন্তু বর্তমানে মূল্য শব্দটি দর্শনেরও একটি ওরুত্বপূর্ণ আলোচ্য বিষয় হিসেবে দ্বীকৃত। অর্থনীতিতে মূল্যের অর্থ হলো বিনিমর মূল্য, যা বাড়ে ও কমে। কিন্তু দর্শনের মূল্যগুলো ক্রয়-বিক্রয়ের অতীত। দর্শনের ক্ষেত্রে মূল্যবোধের ধারণাটি মানুষের মনে জড়ানো অবস্থায় থাকলেও সকল যুগে সমানভাবে তার উপলব্ধি ঘটেনি। প্রফেসর মানস্টারবার্গ (Munsterberg) বলেন, "Through the world of things shimmered first weakly, and then even more clearly the world of values." প্রকৃতপক্ষে মূল্যের ধারণাটি মানুষের দার্শনিক সচেতনতারই বিতার। জগত ও জীবনের ধারণা ও ব্যাখ্যার সঙ্গে সঙ্গতি রেখে উপযুক্ত পরিবেশে ও নির্দিষ্ট লক্ষ্যে মূল্যের ধারণাটি গড়ে উঠেছে। উমবিংশ শতানীতে মূল্য শব্দটি দর্শনের একটি গুরুত্বপূর্ণ আলোচ্য বিষয় হিসেবে দ্বীকৃতি লাভ করে এবং আধুনিক চিতাধারার সমগ্র পরিধিকে ব্যাপকভাবে প্রভাবিত করে। কোন কোন দার্শনিক মূল্যতত্ত্বের এই আবিষ্কারকে

<sup>\* .</sup> আবু হেনা মোন্তফা কামাল, "মূল্যবোধ : বহুমাত্রিক বিল্লেবণ" *লৈমিক ইতেফাক*, ঢাকা, ২২ জুন, ২০০৭, পূ. ৯

<sup>&</sup>lt;sup>১০</sup> এ. এফ. মোঃ এনামুল হক, মূলাবোধ কি এবং কেন, ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ২০০৪, পু. ১৯

উনবিংশ শতাব্দীতে দর্শনের সবচেয়ে বড় ভৃতিত্ব বলে দাবী করে থাকেন। তাঁদের এই দাবী মোটেই অবৌজিক নয়। প্রাত্যাহিক জীবনে মূল্য (Value) শলটি খুব বেশি ব্যবহৃত হচেছ। বর্তমানে মূল্যের ধারণা আধুনিক চিন্ত বিদদের দার্শনিক অবস্থানের মধ্যেও অনুপ্রবেশ করেছে এবং মূল্যবোধের সমস্যা মানবাহাহের একেবারে সম্মুখতাগে স্থান করে নিয়েছে। দর্শন জগতের বাইরে বৈজ্ঞানিক লেখকদের তথ্যভিত্তিক সাহিত্যকর্মেও মূল্য সচেতনতা ধীরে ধীরে ন্যায়সঙ্গত ও উপযুক্ত স্থান করে নিছে। অর্থাৎ কোন কিছুই মূল্যবোধের বাইরে নয়। অনেকেই আজকাল উপলব্ধি করতে তরু করেছেন যে, বন্ধর স্বরূপ নির্ণয় প্রকৃতপক্ষে বন্ধর মূল্য নির্ণয়েরই শামিল। বন্ধ বা ঘটনার অন্তিত্বশীলতা কিংবা বন্ধ বা ঘটনা আসলে যা, তার দ্বারাই বন্ধর যথার্থ স্বরূপ নির্ণারিত হয় না। যে কোন বন্ধর পূর্ণ তাৎপর্য উপলব্ধি করতে হলে বন্ধর সঙ্গে মূল্য বা আদর্শের যে সম্পর্ক তা আলোচনা করা অপরিহার্য। বন্ধত বা ঘটনা সম্বন্ধে মানুষের যাবতীর ধ্যান-ধারণা বা দার্শনিক ব্যাখ্যার পরিসমাপ্তি ঘটে বন্ধ বা ঘটনার মূল্যায়নে এসে। মূল্য ও মূল্যায়ন বন্ধর নিকট সম্বন্ধহীন নতুন কিছু নয়, আসলে বন্ধ বা ঘটনার প্রকৃত ব্যাখ্যা বলতে বন্ধ বা ঘটনার মূল্যায়নকেই বুঝায়। বন্ধ এবং তার মূল্যায়ন ওতপ্রোতভাবে জড়িত। বন্ধ হাড়া যেমন মূল্যবোরণ অসন্তব, মূল্যায়ন হাড়া বন্ধর ব্যাখ্যা তেমনি অসম্পূর্ণ। আজকের এই ক্রমবর্ধনান মূল্যসচেতনতা দর্শনে নতুন কোন ঘটনা নয়, বরং বন্ধর স্বরূপ নির্ণয়ের যথার্থ ও অপরিহার্য পরিণতি।

বিভিন্ন ভাষায় মূল্য বা value? লাতিন ভ্যালিও (valeo) শলটি মূলতঃ শক্তি ও শক্তির সাথে যুক্ত যাহ্য বুঝাতে পারে, ফলপ্রসৃ' ও 'উপযুক্ত' অর্থে শলটি ব্যবহৃত হচ্ছে। ফরাসী ভ্যালার' (valeur) শলটি 'উৎকর্য' বুঝার। ইতালীর শব্দ ভ্যালোর (valour) এর সন্মানসূচক অর্থ আছে, ভ্যালোটা (valuta) শলের মানে মূল্য। জার্মান শব্দ 'ওয়ার্ট' (wert) ইংরাজী ভ্যালু' শলের অনুরূপ। (Meinong) মর্যাদা বা মহত্ব অর্থে এই কথাটি ব্যবহার করেছেন। এই অর্থসমূহ হাজ়াও দর্শনের বিভিন্ন চিন্তাসম্প্রদায়ের হাতে এই শলটির অর্থের বহু ইতরবিশেষ ঘটেছে।

দুঃখের বিষয় মানব জীবনের সবচেয়ে গুরুত্বপূর্ণ ধারণা অর্থাৎ মূল্যবোধ সম্বন্ধে মানুষের চেতনা ও ধারণা পূর্বের মতই অপ্লেষ্ট রয়ে গেছে। বর্তমান সভ্যতার অভ্বত গোঁজামিলগুলার মধ্যে অন্যতম হচ্ছে এই যে, মানুষ ইপ্পাত উৎপাদন বা পারমাণবিক শক্তি সম্বন্ধে যতখানি আগ্রহী ও তৎপর, জীবনের মূল্য কিসে বৃদ্ধি পায় বা মানুষের আচরণের সঙ্গে সুখের কি সম্পর্ক এ সম্বন্ধে ততখানি আগ্রহী ও তৎপর নয়। বন্তুত মূল্যবোধের ধারণাকে জীবন থেকে দূরে সরিয়ে রেখে গুরুত্বীন বা বন্ধ প্ররোজনীয় বিষয় নিয়ে মানুষ বেশি মাথা ঘামাচেছ। জীবনে মূল্যের প্রয়োগ কতটুকু হলো, জীবন কতটুকু মূল্যের পরশ পেল সে সম্বন্ধে মানুষ মানুষ মোটেই সচেতন নয়। দার্শনিক সিনেকা (Seneca) বলেন, "It is the bounty of nature that we live, but of philosophy that we live well, which is, a great benefit than life itself." মূল্যবোধগুলোই হচ্ছে নৈতিক জীবনের মৌলিক উপাদান এবং জীবনে এগুলোর রপায়নই হচ্ছে মানব জীবনের ব্রত। মূল্যের পরশেই যে জীবন ধন্য, সার্থক ও উজ্জ্বল হয়-এ সত্যকে মানুষ ভূলে যেতে গুরু করেছে।

মূল্য নির্ধারণ, গুণাগুণ বিচারঃ কোন বস্তু বা ঘটনাকে আমরা দু'ভাবে বুঝে থাকি। প্রথমত, বস্তু যেভাবে পৃথিবীতে পরিদৃষ্ট হয় আমরা বস্তুকে ঠিক সেভাবে ব্যক্ত করি। দ্বিতীয়ত, আমরা বস্তুর গুণাগুণ বিচার করি। এই গুণাগুণ বিচার করতে গিয়ে আমরা সাধারণতঃ কোন বিষয়কে ভাল বা মন্দ সত্য বা মিথ্যা, সুন্দর বা কুৎসিত বলে অভিহিত করি। এভাবে বস্তুর গুণ বিচার করাকে মূল্য নির্ধারণ বা মূল্যবোধ বলা হয়। সত্য, সুন্দর ও কল্যাণ এই পরম আদর্শের পরিপ্রেক্ষিতে কোন বিষয় ভাল বা মন্দ, সুন্দর ও অসুন্দর, ন্যায় বা অন্যায় বিবেচিত হয়।

সামাজিক বিজ্ঞানের দৃষ্টিকোণ থেকে মূল্যবোধ হচ্ছে এনন কতগুলো দির্দিষ্ট ও প্রভাব বিতারকারী আচরণ যা সমাজের জন্যে কাঞ্চিত। অর্থনীতির ভাষার, প্রতিটি বিষয়, উপাদান বা বস্তুর নির্দিষ্ট মূল্য রয়েছে। বস্তুগত কিংবা অবস্তুগত যাই হোক না কেন, সবকিছুর ওপরই মূল্য আরোপ করা যেতে পারে। অন্যদিকে মনস্তান্ত্বিক দৃষ্টিভঙ্গিতে মূল্য প্রত্যয়টি মূল্যবোধ অর্থে ব্যবহৃত হয়। ব্যক্তির মনোভাব, চাহিদা ইত্যাদির মাধ্যমে এটি নির্ধারিত হয়। মৃতত্ত্বের পরিভাষার, মূল্যবোধ হচ্ছে, সংকৃতি, জীবনাচরণ, জীবনপ্রণালী, চারিত্রিক বৈশিষ্ট্য ইত্যাদির প্রতীক। অন্যদিকে সমাজ বিজ্ঞানের বিবেচনার, মূল্যবোধ হচ্ছে নীতিবোধ, আদর্শ, আকাঞা, মনোভাব, অধিকার

১১ . ডঃ রালিকুল আলম, দর্শনের ভূমিকা, বঙড়াঃ সাহিত্য কুটির, ১৯৭৩, পৃ. ৩৮৮

<sup>&</sup>lt;sup>১২</sup> . এ. এফ. মোঃ এদামুল হক, *মূল্যবোধ কি এবং কেন*, তাকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ২০০৪, পৃ. ২০

বাধ্যবাধকতা ইত্যাদির সন্মিলিত বহি:প্রকাশ। "বাত্তবিকার্থে, ব্যক্তি নিজের জন্যে, গোষ্ঠীর জন্যে বরং সর্বোপরি, সমাজের মঙ্গলের জন্যে যে সকল আচরণ ও নীতিমালা কাঙ্খিত বলে মনে করে তাই মূল্যবোধ। এ মূল্যবোধকে (গোষ্ঠী ও সমাজের একটি কুদ্র অংশ হিসেবে) প্রতিটি বিশ্বাস আচরণ ও কর্মকান্ত দিয়ে পরিমাপ করা হয়। অন্যভাবে বলতে গেলে, ব্যক্তি যা বিশ্বাস করে, যা চিন্তা করে এবং সে অনুসারে সে যে কর্মকান্ত পরিচালিত করে, যা সমাজের জন্যে অথবা গোষ্ঠীর জন্যে মঙ্গলজনক (হতেও পারে আবার নাও হতে পারে) তাই মূল্যবোধ, অর্থাৎ সমাজে মূল্যবোধের প্রকাশ ঘটেতে ব্যক্তির কর্মের মাধ্যমে, তার আচরণের মাধ্যমে, বিশেষ করে তার নীতিবোধের মাধ্যমে। উল্লেখ্য যে, ব্যক্তির প্রতিটি কার্যক্রম পরিচালিত হয় কতগুলো আকাঙ্খাকে বান্তবারনের জন্যে যা কখনো সফলতা আবার কখনো ব্যর্থতার পর্যবসিত হয়; যা কখনো আনন্দদারক আবার কখনো দুঃখজনকও বটে। আর এ সমন্ত কর্মকান্তের প্রতিটির পেছনেই থাকে ব্যক্তির পহল, ভাল-মন্দ যাচাই তথা প্রাধানেয়র বিষয়াদি।

মূল্যবোধের সংজ্ঞায় বিভিন্নতা লক্ষ্য করা যায়। Pincus and Minahan বলেছেন যে, <sup>১৪</sup> মানুষের জন্যে যা বাঞ্চিত ও ভাল এমন বিশ্বাস, প্রাধান্য অথবা ধারণাবলীই হচ্ছে মূল্যবোধ। মূল্যবোধের বিবৃতি বিজ্ঞানভিত্তিক অনুসন্ধানের শর্তসাপেক্ষে নয়, বরং এগুলোকে কেবল বিশ্বাসের ভিত্তিতে গ্রহণ করা হয়। Rokeach মূল্যবোধের অপেক্ষাকৃত সুন্দর সংজ্ঞার উল্লেখ করেছেন যে, <sup>১৫</sup> Values are "a type of belief, centrally located with in one's total belief system, about how one ought or ought not to behave, or about some end-state of, existence worth or not worth attaing (1968)—an enduring belief that a specific mode or end-state of existence is personally or socially preferable to an opposite or converse mode or end-state of existence (1973)." বন্ধত মূল্যবোধ এক ধরণের অন্তর্নিহিত এবং বাহ্যিক ধারণা বা অভিপ্রায়, আদর্শ অথবা অগ্রাধিকারযোগ্য বলে একটি নল বা লালন করে। এক্ষেত্রে আচরণের আদর্শ, মান, নিয়ম, ইত্যাদি এবং কর্মতৎপরতা নির্দেশনার নীতিসমূহ মূল্যবোধের অর্তগত। যুক্তিতেই, একটি কাজের উন্দেশ্য গত্তব্য এবং উপায়ের ভাল-মন্দ নির্ধারণ ও বিচারের দায়িত্ব মূল্যবোধের। আচরণের মান এবং নির্দেশনা মূল্ত আসে মূল্যবোধ হতেই। <sup>১৬</sup> এমনকি মানুষের আবেগীয় গতিময়তা মূল্যবোধের বিহুলাংশে নিয়ন্ত্রিত হয় বলে মনে করা যায়। অর্থাৎ কোন একটি অবস্থার সঠিক কাজটি করার সদর্থক অথবা নেতিবাচক আবেগীয় অনুভৃতি বা প্রস্তুতি তেরী হয় মূল্যবোধের মাধ্যমে। <sup>১৭</sup>

Bartlett মৃল্যবোধ প্রসংগে বলেছেন যে, <sup>১৮</sup> এটি এমন এক ধারণা যার মাধ্যমে মানুবের আফাঙ্খা এবং ভাল-মন্দ বিবেচনার বিষয়টি স্পষ্ট হয়ে ওঠে। মূল্যবোধ এক ধরনের গুণবাচক অভিমত যা বাত্তবিক বা মূর্তভাবে তুলে ধরা যার না। এগুলো আবেগ সংশ্রিষ্ট এবং নির্দিষ্ট লক্ষ্য ও গন্তব্য নির্দেশক।

মূল্যবোধের সাধারণ কিছু বৈশিষ্ট্য নির্দেশঃ <sup>১৯</sup> তার বিবেচনায় এ গুলো হচ্ছেঃ

 মূল্যবোধের ধারণাগত ভিত্তি আছে। এগুলো যথার্থ অনুভূতি, আবেগ, অভিব্যক্তি, চাহিদা ইত্যাদির মূলে গ্রথিত। মানুষের নিকট অতীতের অভিজ্ঞতা হতে উথিত বিমূর্ত অবস্থা হলো মূল্যবোধ।

১০ . আনোয়য় উল্লাহ চৌধুরী, "মৃল্যবোধ ও সামাজিক পরিবর্তন" পরিকল্পনা মন্ত্রণালয় আয়োজিত "বাংলাদেশের সামাজিক ও নৈতিক মৃল্যবোধের অবক্ষয় ঃ উৎস, কায়ণ ও প্রকৃতি" শীর্ষক জাতীয় গোলটেবিল বৈঠকে উপস্থাপিত নিবন্ধ, ১৯৯২, পৃ. ১

<sup>38 .</sup> Alen Pincus and Anne Minahan. Social Work Practice: Model and Method .1975

Nokeach Miltan, Beliefs, Attitudes, and Values: A Theory of Organization and Change. (San Francisco: Jossey-Boss, 1968) P. 124 The Nature of Human Values, New York: Free Press, P. 5

১৬. B. Dubois and K. K. Miley, Social Work: An Empowering profession. Boston: Allyn and Bacan, 1992, পু. ১০৯

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>. PJ, Day; Macy and CB, Jackson. Social Work: Exercises in Generalist Practise ( Englewood Cliffs. NJ: Prentice Hall.1984)

Bartlett, Harriet, The common Base of Social Work Practice. Washington: NASW, 1970

<sup>33 .</sup> Williams Robin M. Jr. American Society: A Sociological Interpretation. New York: Knopf, 1970, P. 440

- মৃল্যবোধ আবেগ-অনুভৃতি দারা সম্পৃক্ত। এগুলো আবেগীয় গতিয়য়তার সঠিক ও যথার্থ প্রতিনিধিত্ব
  করে।
- মূল্যবোধ নির্দিষ্ট কাজের মূর্ত ফোন উদ্দেশ্য বা গন্তব্য নয়; বরঞ্চ উদ্দেশ্য বা গন্তব্য পছক কয়ায় নীতিমালা।
- 8. মুল্যবোধ (সামাজিক মানুবের জন্যে) অত্যন্ত জরুরী এবং মামুলি বা হালকা কোন বিষয় নয়।

মূল্যবাধ হলো মানুষের প্রতিজনের চিত্তা-চেতনা এবং অতিব্যক্তির হৃদয়ন্বরূপ। বলা হয় যে, মূল্যবাধ হলো, সামাজিক জীবনে কোনটি কাল্পিত আর কোনটি অনাকাল্পিত সামাজিক সংগঠনের সদস্যদের সে সম্পর্কিত সর্বসন্মত মত। প্রতিটি মূল্যবোধকে দেখতে হবে ব্যক্তি বা গোলীর বাচনিক, ক্রিরাগত এবং অবস্থানগত প্রেক্ষাপটে। কেননা প্রতিটি ব্যক্তির বিশ্বাসের বহিঃপ্রকাশ ঘটে নির্দিষ্ট পরিস্থিতিতে তার আচরণ ও কর্মকান্তের মধ্য দিয়েই। সমাজের সদস্য হিসেবে মানুষ যা কিছু করে তাই হচ্ছে তার সংকৃতি। আর এ সংকৃতির সারাংশ হচ্ছে সামাজিক মূল্যবোধ। সংকৃতির সাথে মূল্যবোধের সম্পর্ক অত্যন্ত গভীর। সমাজকে সুন্দরভাবে পরিচালনা করা তথা এর সদস্য বা গোলীকে বাঞ্চিত আচরণের মাধ্যমে স্থিতিশীলতা বজায় রাখা, প্রগতির দিক দিয়ে যাবার ক্ষেত্রে বিস্তামন সকল মূল্যবোধই গ্রহণযোগ্য হবে তা নয়। মূল্যবোধ গ্রহণ এবং নতুন মূল্যবোধ সৃষ্টি হয় কতগুলো গুরুত্বপূর্ণ বিষয় ও পরিস্থিতিকে বিবেচনায় রেখে। এ ক্ষেত্রে সামাজিক-সাংকৃতিক কাঠামো, সমাজের বস্তুগত এবং অবস্তুগত পরবর্তন, অবকাঠামো-উপরিকাঠামো, অর্থনৈতিক কার্যবেলী, আনুষ্ঠানিক প্রতিষ্ঠান, উৎপাদন কৌশল, সামাজিক নিয়ন্ত্রণ, সামাজিক অনুষ্ঠান, চাহিদা, সমস্যা, সম্পদ ইত্যাদি বিষয় উল্লেখযোগ্য। 

\*\*\*

মৃল্যবোধের সাথে জ্ঞান, চাহিদা, অধিকার, মতাদর্শ ইত্যাদির প্রত্যয়গত এবং অবস্থানগত পার্থক্য রয়েছে। মৃল্যবোধের মধ্যদিয়ে মানবিক চাহিদার বহি:প্রকাশ ঘটে। অধিকার হলো সামাজিক সম্পদ ভোগের আইনানুগ আকাঙ্খা। গণঅধিকার, স্বাধীনতা ও সুবিচার মৃল্যবোধের সাথে সম্পুক্ত। অন্যদিকে মতাদর্শ বলতে বিশ্বাস-ব্যবস্থাকে বুঝানো হয় যা সামাজিক মূল্যবোধ নির্দেশ করে এবং সামাজিক পরিবর্তন সাধনের জন্যে উত্তুদ্ধ করে। মূল্যবোধের সাথে জ্ঞানের একটি প্রত্যক্ষ যোগসূত্র রয়েছে। যে কোন পদ্ধতি বা কৌশল প্রয়োগের ক্ষেত্রে জ্ঞান ও মূল্যবোধের বিষয়টি সবচেয়ে গুরুত্বপূর্ণ এবং অগ্রগণ্য। মানুবের জ্ঞানের সাথে স্বন্ধময় কোন বিশ্বাসকে পরিবর্তন করা বতটা সহজ মূল্যবোধনির্ভর বিশ্বাসকে পরিবর্তন করা তত সহজ নয়। বং

ইসলামের দৃষ্টিতে কোন কিছুর যথাযথ ব্যবহারই হলো মূল্যবোধ। মূল্যবোধবিরোধী লোকদের প্রসংগে আল্লাহ্ তা'আলা বলেন, "আমি তো বহু জিন্ন ও মানবকে জাহান্নামের জন্য সৃষ্টি করেছি; তাদের হৃদর আছে কিন্তু তন্দারা তারা উপলব্ধি করে না, তাদের চন্দু আছে তন্দারা দেখে না এবং তাদের কর্ণ আছে তন্দারা শ্রবণ করে না; এরা পণ্ডর ন্যার, বরং এরা অধিক বিজ্ঞান্ত। এরাই গাফিল। " যে ব্যক্তি তার অংগ-প্রত্যংগকে যথাযথ ব্যবহার করে না; সে মূল্যবোধে উজ্জীবিত নয়। এমনিভাবে তার নিয়ন্ত্রণাধীন অন্যান্য কিছুর ব্যবহারও ঠিকমত না করলে তার ভেতর মূল্যবোধের লেশমাত্রও আছে বলে মনে করা হবে না। আল্লাহ্ তা আলা প্রত্যেককৈ বিষেক, মুখ, জিবলা, হাত, পা, জ্ঞান, শক্তি, সহার-সম্পদ দিয়েছেন। এওলোর সঠিক ব্যবহারই মূল্যবোধের নিদর্শন।

নিজম্ব মূল্য থাকার কারণে সত্য (Truth), কল্যাণ (Goodness) ও সুন্দর (Beauty) এ তিনটি মূল্যকে মতঃমূল্য (Intrinsic Value) বলা হয়। <sup>২৪</sup> এ মূল্যগুলো স্বনির্জর এবং এগুলোকে আমরা কামনা করি তাদের নিজের জন্যইআন্য কোন উদ্দেশ্য সাধনের জন্য নয়। মানব মনের তিনটি বৃত্তি- চিত্তাবৃত্তি (Thinking), কৃতিবৃত্তি (Willing)
এবং অনুভূতিবৃত্তির (Feeling) আদর্শরূপে সত্য, কল্যাণ ও সুন্দরকে পাওয়া যায় বলে এই তিনটি মূল্যকে
মানসিক মূল্যও (Psychical Value) বলা হয়ে থাকে। চিত্তার আদর্শকে বলা হয় সত্য। যে চিত্তা সত্য, সে চিত্তা

আল-কুর'আন, ৭৪১ ৭৯ ي عون بها ، اولنك كالانعام بل هم اضل ، اولنك هم الغافلون

<sup>&</sup>lt;sup>২০</sup> , আনোয়ার উল্লাহ চৌধুরী, "মৃল্যুযোধ ও সামাজিক পরিষর্ত্তন" পরিকল্পনা মন্ত্রণালয় আয়োজিত *"বাংলাদেশের সামাজিক ও* নৈতিক মূল্যবোধের অবজয় ঃ উৎস, কারণ ও প্রকৃতি" শীর্ষক জাতীয় গোলটেবিল বৈঠকে উপস্থাপিত দিযক, ১৯৯২, পৃ. ২

<sup>33 .</sup> M. Siporin, . Introduction to social work practice. New York: Macmillan, 1975 P. 51

<sup>\*\*.</sup> Charles S(Z)astrow, The Practice of Social Work. California: Wadsworth Publishing Company, 1992, P. 50
قلاد ترأنا لجهام كثيرا من الجن والانس، لهم قلوب لا ينقيون بها، ولهم اعين لا ينصرون بها، ولهم اذان لا .

<sup>&</sup>lt;sup>২৪</sup> . এ. এফ. মোঃ এদামুল হক, *মূল্যবোধ কি এবং কেদ*, ঢাকাঃ ইসলামিক কাউভেশন বাংলাদেশ, ২০০৪, পৃ. ২০

মূল্যবান, আর যে চিন্তার মধ্যে সত্য নেই সে চিন্তা মূল্যহীন। সত্যের মূল্যটিকে জীবনে রূপারিত করতে হলে মানুবের মুখনিঃসৃত বচন অবশ্যই বন্তুনিষ্ঠ ও সত্য হতে হবে। জীবনের ঝুঁকি নিয়েও সত্য কথা বলতে হবে। কল্যাণই (Goodness) কর্মের আদর্শ। কর্মের মধ্যে যতটুকু পরিমাণ কল্যাণের প্রকাশ ঘটে কর্ম ততটুকুই মূল্যবান। কর্মের মূল্য কল্যাণ সাধনের মাত্রার উপর নির্ভরশীল। আমালের এমন সব কর্ম সম্পাদন করতে হবে বার দ্বারা জীব জগত উপকৃত হয়।

অনুভূতির আদর্শের নাম সুন্দর (Beauty)। সৌন্দর্যই অনুভূতির লক্ষ্য। যে অনুভূতি বতটুকু পরিমাণে সুন্দরকে প্রকাশিত করে সে অনুভূতির মূল্য ততটুকুই। বস্তুর বিভিন্ন অংশের মধ্যে সামশ্বস্য (Symmetry) এবং আকার ও উপাদানের ঐক্যই (Unity) হলো সৌন্দর্যের বস্তুগত ভিত্তি। আমাদের উচিত আমাদের কাজ-কর্মগুলোকে সৌন্দর্যের পরশ দিয়ে সম্পন্ন করে অনুভূতির এই আদর্শটিকে জীবনে রূপায়িত করা।

সত্য, কল্যাণ ও সুন্দর গভীর সম্পর্কে সম্পর্কিত। বৈশিষ্ট্যের দিক দিয়ে বিচার করলে মূল্য তিনটির সাথে একটি সাদৃশ্য লক্ষ্য করা যায়। তা হচ্ছে সঙ্গতিসাধন (Harmonization)। সত্য হচ্ছে বান্তব জগতের সাথে আমাদের ধারণা ও বচনের সঙ্গতি; কল্যাণ হচ্ছে বিচার-বৃদ্ধির সাথে ইন্দ্রিয় কামনা-বাসনার সঙ্গতি এবং সৌন্দর্য হচ্ছে আকারের সাথে উপাদানের সঙ্গতি বা ঐক্য। ব্যক্তিমানস যতই পরিপূর্ণ বিকাশের দিকে অগ্রসর হয় মূল্য তিনটির মধ্যকার গভীর ঐক্যের নীতিটি ততই প্রকট হয়ে দেখা দেয়।

সত্য, কল্যাণ ও সুন্দরের ধারণা ও উপলব্ধি উন্নত ও আলোকিত মানব জীবনের বৈশিষ্ট্য। মানব জীবনের শ্বাশত মূল্যগুলোর বাস্তবায়ন ও রূপায়ণের সাফল্য সূচিত করে মানব জাতির অগ্রগতি ও পূর্ণতা। পদ্যান্তরে মূল্যগুলোর বান্তবায়নের ব্যর্থতা সূচিত করে মানব জাতির অধোগতি ও অপূর্ণতা। মূল্যের ধারণাই মানুষকে জীব জগতে পৃথক সন্তার অধিকারী করেছে। মানব জীবন থেকে মূল্যবোধের ধারণা বিয়োজন করলে জীবের বৈশিষ্ট্য থাকে বটে কিন্তু মনুষ্য নামের উপযোগী কোন বৈশিষ্ট্য অবশিষ্ট থাকে না। মূল্যবোধ ও মনুষ্যত্ব একই সূত্রে গাঁথা, যার মূল্যবোধের ধারণা নেই তার মনুষ্যত্ব নেই। তথু দীর্ঘায়ুর মধ্যে মানব জীবনের সার্থকতা দেই, সার্থকতা আছে জীবনে মূল্যবোধের রূপায়নে। জৈবিক কুধা, তৃষ্ণা, কামনা প্রভৃতি চালিকাশক্তির কারণে মানুষকে প্রাণী হওয়ার জন্য কোন প্রচেষ্টা চালাতে হয় না। কিন্তু মানুষকে প্রকৃত মানুষ হওয়ার জন্য প্রচেষ্টা চালাতে হয় । আল্লাহ্ তা আলার আংশিক প্রকৃতি দিয়ে মানুষের প্রকৃতিকে সৃষ্টি করা হয়েছে বলে মূল্যবোধগুলোকে জীবনে রূপায়িত করার সহজাত ক্ষমতার অধিকারী হয়েছে মানুষ। তবে জীবনে মূল্যবোধগুলোর পরিপূর্ণ রূপায়ণ কোন মানুষের পক্ষেই সন্তব নয়, কেবল আংশিক রূপায়ণই সন্তব।

মানুষের জীবনে রূপায়িত মৃল্যগুলো আল্লাহ্ তা আলার পরিপূর্ণ মৃল্যগুলোর একটি অপরিণত প্রতিচ্ছবি। টেনিসন (Tennyson) বলেছেন, "তারা (মৃল্যগুলো) তোমারই বিচ্ছারিত আলো, আর হে প্রভূ! তুমি তাদের চেরেও বেশী।" বি কারণ আল্লাহ্ তা আলাই পরম মৃল্যগুলোর পরিপূর্ণ ও নিরপেক্ষ ধারক ও বাহক। এ জন্য প্রকৃতি, ব্যক্তি ও সামাজিক কাঠামোতে আংশিকভাবে সন্নিবিষ্ট কালহীন ও অবিনশ্বর মৃল্যগুলোর একটি মহাজাগতিক তাংপর্য রয়েছে। এই মৃল্যগুলো এক আল্লাহ্ তা আলা থেকে আসে বলে এগুলো পরস্পরের সাথে অলাসিভাবে সংযুক্ত থাকে।

#### মূল্যবোধের প্রকারভেদ

সামাজিক বিজ্ঞানের বিভিন্ন শাখা এবং প্রাকৃতিক বিজ্ঞানের বিভিন্ন ধারণা অনুসারে মূল্যবোধকে বেশ ক'টি ভাগে ভাগ করা হয়ে থাকে। M. Siporin বিভাগে পাঁচ ভাগে ভাগ করে ব্যাখ্যা করেছেন; যেমন:

- मृतमनीयर्भी मृत्यादाय,
- ২. চরিত্রধর্মী মূল্যবোধ,
- ৩. সামাজিক মূল্যবোধ,
- সাংকৃতিক নৃল্যবোধ,
- कीवन-धात्रण मृन्त्राद्याथ ।

<sup>&</sup>lt;sup>২৫</sup> . এ. এফ. মোঃ এনামূল হক, প্রাতক্ত, পৃ. ২৬

<sup>\*</sup> M. Siporin. Introduction to social Work Practice. New York: Macmillan, 1975, 9. 66-69

M. Siporin মূল্যবোধকে আবার তিনটি স্তরে বিভক্ত করেছেন। ১৭ এগুলো ২চ্ছে:

- বিমূর্ত মূল্যবোধ: বেমন, গণতন্ত্র, ন্যায়বিচায়, আঅপ্রত্যয়, স্বাধীনতা ইত্যাদি;
- মধ্যবর্তী মূল্যবোধ: যেমন, উত্তম কার্যাবলী সম্পাদনকারী ব্যক্তির গুণাবলী, ভাল পরিবার, বিকাশমান দল, সুসংহত জনসময়ি ইত্যাদি;
- করণ মৃল্যবোধ: যেমন, ভাল সংস্থা, প্রশাসন, পেশাধারী ব্যক্তি ইত্যাদি।

Reamer মূল্যবোধকে তিনটি শ্রেনীতে বিচার করার জন্যে বলেছেন। \*\*

- প্রান্তিক মূল্যবোধঃ কোন দলের দীর্ঘমেয়ানী লক্ষ্য অর্জনের ক্রেন্তে যেগুলো সাধারণ পথনির্দেশক হিসেবে গ্রহণ করা হয় এবং একটি ব্যাপক গ্রহণযোগ্যতা থাকে;
- নিকটবর্তী মূল্যবোধঃ যা সুনির্দিষ্ট এবং দলের স্বল্প দেয়াদী লক্ষ্য অর্জনের সহায়ক;
- করণ মৃল্যবোধঃ কাঞ্চাত লক্ষ্য অর্জনের ক্ষেত্রে গ্রহণযোগ্য উপকরণ বা পস্থা নির্দেশক।

মূল্যবোধের প্রাথমিক সূত্রপাত হয় ব্যক্তির মধ্যে। জীবনধারণ এবং দলীয় ও সামাজিক জীবন যাপনের প্রয়োজনে ব্যক্তিকে বিভিন্ন করণ আচরণ করতে হয়। এক্ষেত্রে তার সম্পদ, সামর্থ ও আগ্রহ এবং সামাজিক সুযোগ ও সম্ভাবনার বিবেচনায় সে যে নির্দিষ্ট নীতি বা ধারা অবলম্বন করে তাই তার মূল্যবোধের সূচনা।

এ জগতে বিচিত্র সব বস্তু ও আচরণের সমাবেশ। এ সমুদর বস্তু ও আচরণ সর্বদা আমাদের চেতনাকে সক্রির করছে এবং মূল্যায়নের জন্য চাপ দিচেছ। কাজেই বস্তুর গুণের প্রেক্ষিতে মূল্যকে ভাগ করা হয়েছে। দর্শন শাস্ত্রে মূল্যবোধকে নিম্নোক্ত করেক শ্রেণীতে ভাগ করা হয়েছে। <sup>১৯</sup> যথা,

- ১) পার্থিব মূল্যবোধ (Physical Values),
- ২) অর্থনৈতিক মূল্যবোধ (Economic Values),
- মনন্তান্ত্বিক মূল্যবোধ (Psychological Values), মনন্তান্ত্বিক মূল্যবোধকে আবার তিন শ্রেণীতে ভাগ করা হয়েছে। যথা, (ক) বুদ্ধিগত মূল্যবোধ বা সত্য (Intellectual Value or Truth), (খ) সৌন্দর্যবিষয়ক মূল্যবোধ বা সুন্দর (Aesthetic Value or Beauty) এবং (গ) নৈতিক মূল্যবোধ বা কল্যাণ (Ethical Value or Goodness)
- 8) বতঃমূল্যবোধ ও পরতঃমূল্যবোধ (Extrinsic and Intrinsic Values),
- e) আত্মগত মূল্যবোধ ও বন্তুগত মূল্যবোধ (Subjective and Objective Values),
- ৬) আপেক্ষিক মূল্যবোধ ও পরম মূল্যবোধ (Relative and Absolute Values)

মূল্যবোধের প্রকৃতি (Nature of Value)ঃ মূল্যবোধের প্রকৃতি সম্পর্কে বিভিন্ন দার্শনিক বিভিন্ন মত পোষণ করে থাকেন। এই সম্পর্কে চারটি মতবাদ প্রচলিত আছে। <sup>৩০</sup> যথা:

১. মনতত্ত্ব্যুলক বা আত্মনিষ্ট মতবাদ (Psychological or Subjective View of Values) এই মতবাদ অনুসারে বন্ধর গুণ যা মানুষের প্রয়োজন মেটায় বা আনন্দ লান করে তা-ই হলো মূল্যবোধ। মূল্যবোধের ধারণা ও অবধারণের উৎপত্তি ও বিকাশ নিহিত রয়েছে মানুষের কামনা, বাসনা, অনুভৃতি ও ইচহায়। এর মূল মানুষের আবেগ, প্রবৃত্তি ও প্রবণতায়। অন্যকথায়, মূল্যবোধ সম্পূর্ণরূপে ব্যক্তির উপর নির্তরশীল। সত্য, সুন্দর ও কল্যাণ মানুষের জীবনের সঙ্গে সম্পর্কযুক্ত না হলে সকল আদর্শ বা মূল্যবোধ অর্থহীন হয়ে পড়ে। মানুষ বিচায়বৃদ্ধিসম্পন্ন সভাঃ বিচায়বৃদ্ধি হাড়া বন্ধয় গুণাগুণ নির্ধারণ করা সন্তব নয়। যে বন্ধ বা গুণ আমাদের মনে সজ্যের আনয়ন কয়ে তা-ই মূল্যবোধ। কাজেই দেখা যাচেছ যে, মূল্য আত্মগত (Subjective)। ব্যক্তি-মনের উপর নির্তর না করলেও বন্ধয় অন্তিত্ব থাকতে পায়ে, ঘটনা ঘটতে পায়ে। কিন্তু বন্ধয় মূল্য ব্যক্তি মনের উপর

<sup>&</sup>lt;sup>২৭</sup> , প্রাথজ, পু. ৬৭

Frederic G. Reamer, Ethics and Values. In Encyclopedia of Social Work , Washington: NASW, 1995, P. 894

১৯ . ডঃ রশীদুল আলম, দর্শনের ভূমিকা, বঙড়াঃ সাহিত্য কৃটির, ১৯৭৩, পৃ. ৩৯৯

<sup>°° .</sup> ডঃ রশীদুল আলম, প্রাণ্ডক, পৃ. ৩৯১

নির্ভরশীল। দার্শনিক লোটজার মনে করেন যে, সন্তোষের অনুভূতি হলো মূল্য। <sup>৩১</sup> উল্লেখযোগ্য যে, বস্তুই মানুষের মনে আনন্দের অনুভূতি জাগিয়ে দেয়। সুতরাং মূল্য সম্পূর্ণভাবে আত্মগত।

দেশ-কাল-পাএভেদে মূল্যবোধ বিভিন্নভাবে অনুভূত হয়ঃ ব্যক্তি ভেদে মূল্যবোধ স্বতন্ত্র রূপ ধারণ করে। প্রত্যেক জিনিসের মূল্য সকলের কাছে সমান নয়। কোন বিষয় বিভিন্ন ব্যক্তির নিকট বিভিন্ন ভাবে অনুভূত হয়। আবার একই বিষয় একই ব্যক্তির নিকট বিভিন্ন সময়ে বিভিন্ন রূপে অনুভূত হতে পারে। তাই দেখা যায়, ব্যক্তিভেদে, জাতিভেদে, রাষ্ট্রভেদে, দেশ-কাল ভেদে মূল্যবোধ নিরূপণের মানদন্ত পরিবর্তিত হয়।

- ২. বস্তুনিষ্ঠ মতবাদ (The Realistic View of Values) ইন্স্যায়নের ক্ষেত্রে মনের প্রয়োজনীয়তা অনস্বীকার্ব।
  বন্তু বা ঘটনার নিজস্ব মূল্য থাকলেও সে মূল্য মনের আওতাভুক্ত না হলে অর্থহীন। মানুবের চেতনার বাইরে
  অবস্থিত বন্তু বা ঘটনার কি মূল্য আছে, তা অননুমের। চেতনার মানদন্ত ব্যতিরেকে বন্তুর মূল্যবোধের কোন
  অর্থ খুঁজে পাওয়া যায় না। এতব্যতীত, সর্বকালীন আদর্শবোধ মানুবের চিতার, ভাবনার ও কার্যে বিশেষ স্থান
  দখল করে আছে। মূল্যবোধের একটি সার্বজনীন বন্তুগত দিকও আছে।
- প্রয়োগিক মতবাদ (The Pragmatic View of Values)
  য় নৃল্যবোধ যে একটি গুরুগল্ভীর, অসাধারণ,
  অবান্তব অনুশীলন নয়, প্রয়োগিক মতবাদ সেটাই প্রমাণ কয়ে। বান্তব জীবনের বান্তবতাকে মেনে নেয়াই এ
  মতবাদের মূল কথা।

#### মূল্যবোধে পরিবর্তন আসে

ম্লাবোধ এবং বিশ্বাস হচেছ সংস্কৃতি-ভাভারের গুরুত্বপূর্ণ দু'টো উপাদান। এগুলো মানুবের চিন্তা ও কাজকে যথাযথ রূপ দের এবং পরিচালনা করে। আবার মানবীর কার্যাবলীর বৃহৎ পরিসরের চারটি ব্যবস্থার মূল্যবোধ সরাসরি প্রভাব বিন্তার করে লৈহিক ক্ষেত্রে, ব্যক্তিত্বে, সমাজে এবং সংস্কৃতিতে। বিভিন্ন পরিবেশ পরিস্থিতি এবং অবস্থার মূল্যবোধে পরিবর্তন আসতে পারে। জনসংখ্যা, প্রযুক্তি, অর্থনৈতিক উৎপাদন প্রক্রিরা, রাজনৈতিক প্রতিষ্ঠান, ধর্ম ইত্যাদিতে পরিবর্তন দেখা দিলে তা মূল্যবোধের পরিবর্তন ঘটাতে থাকে। এ দৃষ্টিতে মূল্যবোধকে নির্ভরশীল চলক হিসেবে কাজ করে মানবীর আচরণে পরিবর্তন আনতে পারে। তং

সামাজিক উপাদানের পরিবর্তনের ফলে মূল্যবোধ পরিবর্তিত হয় এবং নতুন মূল্যবোধের জন্ম হয়। কিন্তু একথাও সত্য যে, মূল্যবোধের পরিবর্তনের সাথে সাথে সামাজিক উপাদানের মধ্যেও পরিবর্তন সংঘটিত হয়।

#### মুল্যবোধের উপর সামাজিক কাঠামোর প্রভাব

সামাজিক কাঠামোকে বাদ দিয়ে সামাজিক মূল্যবোধের কথা চিন্তা করা যায় না। সামাজিক কাঠামো হলো সমাজের অনুষ্ঠান, প্রতিষ্ঠান, গোষ্ঠা, দল ইত্যাদির জটিল সমস্বর। মূল্যযোধের পরিবর্তন হয় সমাজ ও সামাজিক উপাদানের আভ্যন্তরীপ ও বাহ্যিক গতি-প্রকৃতির অবস্থা বিবেচনা করে। সমাজে মূল্যবোধ পরিবর্তিত হচ্ছে আবার নতুন নতুন মূল্যবোধ সৃষ্টিও হচ্ছে। এ পরিবর্তন ও পরিবর্ধনের মাঝে কাজ করছে বাইরের মূল্যবোধ এবং ভিতরের কাঠামোগত বাত্তবতা। বিভিন্ন মূল্যবোধের সহজাত প্রবৃত্তি হলো পরস্পরের ওপর প্রভাব বিস্তার করে নিজের প্রেষ্ঠত্ব প্রতিষ্ঠার চেন্টা করা। সে জন্যে সমাজের মূল্যবোধের মধ্যে কখনো দেখা দিচ্ছে হন্দ্ব বা লড়াই, আবার কখনো বা সহজ সংমিশ্রণ। তবে বিদ্যমান অবস্থা, বিপরীত অবস্থা এবং নতুন অবস্থা অমোষ নিয়মানুসারেই এক্ষেত্রে চলে পরিবর্তন।

সমাজের সকল শ্রেমীর মানুষ সমানভাবে চাপিয়ে দেয়া সাংস্কৃতিক উপাদানের সাথে নিজেদের খাপ খাইয়ে নিতে পারে না; দেখা দেয় বিশৃংখলা। বিশৃংখলা থেকেই জন্ম হয় সামাজিক নৈরাজ্যের। ফ্রয়েডের মতে মৃল্যযোধ

<sup>° ,</sup> ডঃ রশীদুল আলম, প্রাণ্ডক, পূ. ৩৯১

Robin M. Williams, Jr. "The Concept of Values. "In Sills (ed.) International Encyclopedia of the Social Sciences. New York: The Macmillan Company and The Free Press, 1968, P.286

<sup>° .</sup> Turner, 9.800

(সামাজিক রীতি-দীতি-বিশ্বাস) ব্যক্তির অসৎ আচরণকে বাঁধাগ্রন্থ করে।<sup>08</sup> ব্যক্তির জন্য সামাজিক মূল্যবোধ বাঁধা হিসেবে কাজ করে। ফ্ররেড এ বাঁধাকে বলেছেন টেবু। তিনি মনে করেন যে, সামাজিক অসন্তোষ দূর করার জন্য এবং সভ্যতার বিকাশের জন্য ব্যক্তির আচরণ নিয়ন্ত্রণ করা প্রয়োজন। প্রতিটি সমাজেই গতানুগতিক বা সনাতন মৃল্যবোধ যেমন আছে তেমনি আছে আধুনিক মৃল্যবোধ। এদের মাঝে কাঠামোগত এবং অবস্থানগত সমস্বর সাধন করতে না পারলে সামাজিক বিশৃংখলা ও অসংগতি অনিবার্য। যে মূল্যবোধ সমাজকে পশ্চাৎমুখী করে, উল্টোদিকে পরিচালিত করে তা সমাজের মধ্যে সৃষ্টি করে নৈরাজ্য ও ভারসাম্যহীনতা। তাকে প্রতিরোধ করতে হলে প্রয়োজন সামাজিক মানুবের মাকে যৌক্তিক মানসিকতা সৃষ্টি করা, দারিত্ব ও কর্তব্যবোধ জামত করা, ব্রান্ত ও অতিপ্রাকৃত বিশ্বাস থেকে প্রাকৃতিক ও বাতব শক্তির ওপর বিশ্বাস স্থাপনের দিকে দৃষ্টি আকৃষ্ট করা। সমাজ বিজ্ঞানী Emile Durkheim বলেছেন যে, <sup>৩৫</sup> সমাজ হচেছ ব্যক্তির সাথে ব্যক্তির, ব্যক্তির সাথে গোষ্ঠীর বা দলের এবং ব্যক্তির সাথে বিভিন্ন অনুষ্ঠান-প্রতিষ্ঠানের সম্পর্ক ও ক্রিয়া-প্রতিক্রিয়ার ফল। ব্যক্তি তাঁর প্রয়োজনে সমাজ সৃষ্টি করেছে। প্রণয়ন করেছে নিয়ম-নীতি, আইন-কানুন আর বিধি-বিধান। আবার পরিবর্তনও আনছে এগুলোতে। পরিবর্তন ঘটছে মৃদ্যবোধে নানা কারণে। কখনো বিভিন্ন সামাজিক গোষ্ঠীর আভ্যন্তরীণ গভীর সম্পর্কের ফলে আবার কখনো বা আসে গোষ্ঠীগত ছন্দ্রের কারণে। সমাজের এক অংশের মানুষ যা বিশ্বাস করে যেতাবে আচরণ করে আরেক অংশের মানুষ তা সাধারণত করে না। এ ক্ষেত্রে যার ওপর প্রভাব বেশী, চূড়ান্ত পরিণতিতে সেই জন্নী হয়। এ চিত্র একইভাবে প্রযোজ্য একটি দেশের বিভিন্ন অংশের ক্ষেত্রে, আবার প্রযোজ্য এক দেশের সাথে অন্য দেশের সম্পর্ক ও ছন্দের বেলায়। যেমন, গাল্চাত্যের সকল মূল্যবোধই বাংলাদেশের সমাজে গৃহীত হচ্ছে না কিংবা যেগুলো গৃহীত হচ্ছে তাও আবার সকল শ্রেনীর বা গোষ্ঠীর মাঝে সমভাবে সমাদৃত হচ্ছে না। এ ক্ষেত্রে ব্যক্তি বা গোষ্ঠীর ওপর আধুনিকতার প্রভাব এবং তাদের শ্রেনীগত অবস্থান, সামাজিকীকরণ প্রক্রিয়া এবং সর্বোপরি অর্থনৈতিক অবস্থা বিশেষভাবে বিবেচিত হয়। মৃল্যবোধ সৃষ্টি, পরিবর্তন, প্রয়োগ, সংস্কার ও সংযোজনের ক্ষেত্রে সামাজিক, সাংস্কৃতিক ও রাজনৈতিক প্রতিষ্ঠানসমূহের ভূমিকা যথেষ্ঠ গুরুত্বপূর্ণ। তবে মূল্যবোধ গড়ে ওঠে একটি দীর্ঘ সামাজিক প্রক্রিয়ার মধ্য দিয়ে।<sup>৩৬</sup>

অবশ্য গোটা সামাজিক ব্যবস্থার সাথে মৃল্যবোধের গভীর সম্পর্ক রয়েছে। মৃল্যবোধ মূলত সমাজের সৃষ্টি। আবার বলা হয় যে, মূল্যযোধ হলো একটি সাংকৃতিক উপাদান। সামাজিক সদস্য বা উপাদান হিসেবে ব্যক্তি, দল. পরিবার ও সংগঠনের আচরণ, বিশ্বাস, আদর্শ এবং বিচার-বিবেচনার মধ্য দিয়ে এর প্রকাশ ঘটে। আবার এ সমন্ত উপাদান বিচ্ছিন্নভাবে স্বতন্ত্র মূল্যবোধ গড়ে ভোলে এবং ধারণ করে। নির্দিষ্ট একটি সাংস্কৃতিক গোষ্ঠী যে মূল্যবোধ নিয়ে চলে তা অন্যান্য সাংস্কৃতিক গোচীর মূল্যবোধ হতে পৃথক ও বান্ধিক হয়ে থাকে। একটি সাংস্কৃতিক পরিমন্ডলে উপস্থিত বিভিন্ন ধরনের মূল্যবোধ নিয়ে গড়ে ওঠে মূল্যবোধ ব্যবস্থা। ব্যক্তিগত, দলীয়, পারিবারিক, সাংগঠনিক, সামাজিক, ধর্মীয়, রাজনৈতিক, অর্থনৈতিক ইত্যাদি সকল মূল্যবোধই এর অন্তর্গত। মূল্যবোধ ব্যবস্থার মধ্য দিয়েই বিভিন্ন মূল্যবোধের যথার্থতা যাচাই করা হয়; নির্ধারণ করা হয় কোনটি হওয়া উচিত বাচনিক এবং কর্মমুখী,শান্তি অথবা পুরস্কার, প্রশংসা অথবা তিরকার, অনুমোদন অথবা বাতিল, গ্রহণ অথবা বর্জন, উৎসাহ দান অথবা দমন। তাহাড়া বিভিন্ন সম্পদ, যেমন সময়, শক্তি, প্রাকৃতিক পরিবেশ ইত্যাদির বিভিন্ন ব্যবহার মূল্যবোধ ব্যবহার নানা পরিবর্তন নিয়ে আসতে পারে। হল্বময় অবস্থায় এবং পছন্দ নির্ধারণের ক্ষেত্রে মানুষের আচরণও মূল্যবোধের প্রকৃতি নির্দিষ্ট করায় ভূমিকা রাখে। একটি মূল্যবোধ ব্যবস্থায় ইতিবাচক ও নেতিবাচক উভয় ধরণের মূল্যবোধের উপস্থিতি শক্ষ্য করা যায়। এ ছাড়াও মূল্যবোধ ব্যবস্থায় অন্তর্ভুক্ত থাকে অন্তর্নিহিত এবং বাহ্যিক মূল্যবোধসমূহ যা সরাসরি কোন কাজ বা আচরণ মূল্যায়ন করে এবং যা ব্যক্তি ও দলকে তাদের নির্দিষ্ট বাচনিক এবং অবাচনিক বা দৈহিক আচরণে উত্তব্ধ করে। মৃল্যবোধে অভ:স্থ এবং আভ:সাংকৃতিক তারতম্য দেখা যায়। বয়স, লিঙ্গ, ব্যক্তিত্ব এবং সামাজিক ভূমিকা যথেষ্ট সক্রিয় থাকে। মূল্যবোধ ব্যবস্থার মধ্যকার বিভিন্ন উপাদানে একটি সাদৃশ্য বা সঙ্গতি সাধারণত লক্ষ্য করা যায়। তবে কিছু কিছু ক্ষেত্রে এর ব্যতিক্রমও ঘটে থাকে। যেমন, একটি মূল্যবোধ ব্যবস্থায় যখন যুগপৎ বিশ্বাস করা হয় যে, "সকল মানুষ জনুসূত্রে সমান" এবং "উৎপাদনশীল কাজে নিয়োজিত ব্যক্তিরাই গুরুত্বপূর্ণ," তখন এ ক্ষেত্রে কিছুটা অসঙ্গতি দেখা দেয়। একীভূত মূল্যবোধ ব্যবহা একটি মূল্যবোধ পরিবেশ গড়ে

উ , অধ্যাপক ড. এ এস এম অত্যিকুর রহমান, "সমাজকর্ম পেশার মৃল্যবোধ ঃ একটি পর্যালোচনা" ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় পত্রিকা, সংখ্যা ঃ ৮০ অট্টোবর ২০০৪ কার্তিক ১৪১১, পৃ. ৮৯

<sup>&</sup>lt;sup>લ</sup>েড. এ এস এম আতীকুর রহমান, *প্রাডক*, পৃ. ৮৯

<sup>°° .</sup> আনোয়ার উল্লাহ চৌধুরী, প্রাণ্ডক, পৃ. ৪-৫

তোলে। যেখানে বিভিন্ন বিশ্বাস এবং দৃষ্টিভঙ্গির সমাবেশ বটে এবং যা একদিকে মানুষের আচরণ পরিচালনা করে, অন্যদিকে সমস্যা মোকাবেলার দিকনির্দেশনা প্রদান করে। মূল্যবোধ প্রথমত এবং মূলত ব্যক্তির আচরণের মধ্য দিরে গড়ে উঠে। এরপর ব্যক্তি তা বিশ্তৃত করে সংশ্লিষ্ট দলে-পরিবারে-সমাজে-সংস্কৃতিতে। ইতিবাচক-নেতিবাচক, গঠনমূলক-ধ্বংসাত্মক, প্রনিধানযোগ্য-কম গুরুত্বপূর্ণ ইত্যাদি সকল মূল্যবোধই মূল্যবোধ-ব্যবস্থার স্থান করে নেয়।

মানব-সম্পর্কিত যে কোন পেশাই কম-বেশী মানবিক মূল্যবোধকে আশ্রয় করে হয়; একেবারে তাদের পক্ষে মূল্যবোধ নিরপেক্ষ হওয়া সম্ভব নয়।

বিভিন্ন লেখক মানবিক মূল্যবোধগুলো চিহ্নিত করার চেষ্টা করেছেন। তাঁদের উল্লিখিত মূল্যবোধগুলোর মধ্যে উল্লেখযোগ্য হচ্ছে ঃ

- ব্যক্তির গুরুত্ব ও মর্যাদার স্বীকৃতি দান;
- মানুষকে সম্মান করা;
- সাহায্যপ্রার্থীর পরিবর্ত-সামর্থের স্বীকৃতি দান;
- আতানির্ধারণের স্বাধীনতা দান;
- ব্যক্তিক গোপনীয়তা রক্ষা করা:
- দিজন্ব প্রতিভা ও সামর্থ অনুধাবনে সাহায্যপ্রার্থীকে সুযোগ দান করা:
- সামাজিক পরিবর্তন ও সুবিচার প্রতিষ্ঠায় প্রতিশ্রতিবদ্ধ থাকা;
- সাহায্যপ্রার্থীকে পর্যাপ্ত সম্পদ ও সেবা দানের সুযোগ করা;
- ১০. সাহায্যপ্রার্থীর ক্ষমতারন ও অধিকার প্রতিষ্ঠা করা;
- সকলকে সমান সুযোগ দেয়া;
- ১২. বৈৰ্ম্যহীনতা:
- ১৩. বৈচিত্র্যের প্রতি শ্রদ্ধাশীল থাকা;
- অন্যের মাঝে পেশাগত জ্ঞান ও দক্ষতা বিতরণের সদিচ্ছা পোষণ করা;

এ কথা দিবালোকের ন্যায় স্পষ্ট যে, ওপরের প্রত্যেকটি মূলবোধের ব্যাপারে ইসলাম গুরুত্বারোপ করেছে এবং প্রতিষ্ঠা করে দেখিয়ে দিয়েছে।

এ কথা সত্য যে, মূল্যবোধ সাধারণত বিমূর্ত অলিখিত এবং বাস্তব পরীক্ষা-নিরীক্ষার বহির্ভূত কিছু বিশ্বাস, আদর্শ, ধ্যান-ধারণা, নীতিমালা ইত্যালি। বিভিন্ন পর্যায়ে সেগুলো মানুষের আচার-আচরণ ও কার্যাবলীকে প্রভাবিত করে এবং অন্যের আচরণ ও কার্যাবলী মূল্যায়নের মানলভ হিসেবে কাজ করে। মানবিক মূল্যবোধ হলো মানব জীবনের কোনটি বাঞ্চিত এবং কোনটি অবাঞ্চিত সদস্যদের সে সম্পর্কিত যৌথ মত। এর মাধ্যমে সমাজের মানুষ নিজেদের আচার-আচরণের যথার্থতা এবং আবেগ ও ব্যবহারের বাত্তবতা মূল্যায়ন করে। এলিকে নৈতিকতাকে দু'ভাগে ভাগ করে দিয়েছেন: ত্ব

- ব্যষ্টিক নৈতিকতাঃ এ ধরনের নৈতিকতা ঐ সমত মান এবং মৃলনীতিকে নির্দেশ করে যা পেশাগত অনুশীলন পরিচালনা করে,
- সামষ্টিক দৈতিকতাঃ এগুলোকে সামাজিক দৈতিকতা বলেও উল্লেখ করা হয়। এ ধরনের নৈতিকতা সাংগঠনিক
  আয়োজন, মৃল্যবোধ তথা নৈতিক মৃলদীতির সাথে সংশ্লিষ্ট থেকে সামাজিক নীতির পরিচালনা ও নির্দেশনা দান
  করে।

পেশাগত মূল্যবোধের ছ'টি মৌলিক দিক চিহ্নিত করা হয়েছে অবিচ্ছেদ্য একটি গুচ্ছ হিসেবে। এগুলো হলো সেবা, সামাজিক ন্যায়বিচার, ব্যক্তির মর্যাদা ও মূল্য, মানবীয় সম্পর্কের গুরুত্ব, সততা এবং যোগ্যতা।

Onrad A.P. "Ethical Considerations in the Psychosocial Process." Social Case Work, 1988, 69, P.604

#### দ্বিতীয় অধ্যায়

# ইসলামে মানবিক মূল্যবোধের গুরুত্ব ও প্রয়োজনীয়তা

পৃথিবীর প্রধান ধর্মসমূহের ন্যায় ইসলামও কতিপয় মৈতিক মিয়নের ওপর প্রতিষ্ঠিত। মানুষের মধ্যে উচ্চতর মূল্যবোধ সৃষ্টি এবং মানুবের যাবতীয় সুপ্ত ক্ষমতার পুষ্টি ও বিকাশ সাধনই এসব নীতির লক্ষ্য। ইসলামের এমন কোন বিধান নেই যার মধ্যে মানবিকতার দিকটি নেই। বলা যার, আল্লাহ তা'আলা মানবিকতার উপর ভিত্তি করেই ইসলাম দিয়েছেন। এ জন্য দেখা যায়, সফরে সালাত সংক্ষিপ্ত করার বিধান দেয়া হয়েছে, পানি পাওয়া না গেলে বা অসুস্থ হলে তারাম্মুনের ব্যবস্থা রাখা হয়েছে, সমস্যা হলে সাওমের ব্যাপারেও ছাড় দেয়া হয়েছে। এমনিভাবে প্রতিটি ব্যাপারেই সহজ পদ্থা গ্রহণ করা হয়েছে। সুতরাং এ কথা নির্দ্ধিধায় বলা যায় যে, ইসলামের লক্ষ্যই হচ্ছে মানুবের ফল্যাণ সাধন। আর এ লক্ষ্য অর্জনের উপায় হিসেবে ইসলাম মানব জাতির সামনে উপস্থাপন করেছে কতিপয় ধারণা ও মূল্যবোধ। এ থেকে বোঝা যায় যে, মানুষের কল্যাণের জন্য ইসলাম, ইসলামের কল্যাণের জন্য মানুৰ নয়। তথা মানুৰের জন্য ধর্ম; ধর্মের জন্য মানুৰ নয়। পৃথিবীতে আগে মানুৰ এসেছে, তারপর ধর্ম। পৃথিবীতে ইসলাম দেয়া হয়েছে মানুবের কল্যাণের জন্য। পৃথিবীতে ইসলামের জন্য মানুবকে সৃষ্টি করা হয়নি। এ জন্য দেখা যায়, বিভিন্ন সময়ের মানুবের অবস্থা বিবেচনা করে নবীগণকে অবস্থার প্রেক্ষাপটে পরিবর্তিত কিতাব তথা বিধান দেয়া হয়েছে। যা পরিপূর্ণতা পেয়েছে মুহাম্মাদ (স.)-এর সময়। বিভিন্ন দেশের ও বিভিন্ন সময়ের জীবনাবস্থা অনুযায়ী দেশান্তরে ও কালান্তরে বিভিন্ন কিতাবের আচরণ ও অনুশীলন ভিন্নতর হয়েছে। ধর্মের সংজ্ঞার যে মূল্যবোধের কথা বলা হয়েছে তা ইসলামে পূর্ণমাত্রায় রয়েছে। ধর্মের সংজ্ঞায় বলা হয়েছে, "আদর্শ সন্তার প্রতি অনুরাগ, এক অতীন্দ্রির আত্মার সঙ্গে যোগাযোগই ধর্ম। আমাদের মধ্যস্থিত উচ্চতম সন্তার প্রতি আনুগত্যই ধর্ম। তা উচ্চতর মূল্যবোধের গভীর, প্রবৃত্তিমূলক অনুভূতির ওপর প্রতিষ্ঠিত।" ইসলাম তার বিকাশের প্রতিটি পর্যায়ে মানুষকে মূল্যবোধপুষ্ট মহৎ জীবন পরিচালনায় সাহায্য করে আসছে। এদিক থেকে ইসলামের মূল ভূমিকাকেই অভিহিত করা যায় মূল্যাবধারণের ভূমিকা বলে। মানবতার বিকাশে এবং এক নতুন সমাজব্যবস্থা কারেমে ইসলামের গুরুত্বপূর্ণ ভূমিকার কথা আধুনিক ইতিহাসে স্বীকৃত হয়েছে। দিকে দিকে ইসলামের মূলে যে শক্তি কার্যকর ছিল, তা বাধ্যতা নয় বরং সেই ধর্মের ব্যবহারিক বৈশিষ্ট্য, পাশবিক শক্তি নয় বরং ইসলামের শিক্ষার নৈতিক আবেদন। ইসলাম হিংসাতুক কার্যকলাপের বিরোধী এবং প্রকৃতপক্ষে কুর'আন মাজীদে এমন অনেক আরাত রয়েছে যেখানে ধর্মবিশ্বাসের কারণে কারো ওপর কোনোরকম হিংসাত্রক কার্য পরিচালনাকে নিবিদ্ধ ঘোষণা করা হয়েছে। এভাবেই ইসলাম প্রাথমিক যুগে স্বীকৃতি পেলো ধর্ম ও মানবীয় জ্ঞান বিকাশের এক গুরুত্বপূর্ণ প্রতীক श्रिकारव ।

ইসলামে মানবিক মূল্যবোধের স্থান সবার ওপর। এমন কি আনুষ্ঠানিক ইবাদতের চেয়ে মানবীর ব্যাপার ইসলামে অনেক বেশি গুরুত্বপূর্ণ। আল্লাহ্ তা আলা যুগে যুগে নবী-রাসূল হিসেবে সে সব লোককেই মনোনীত করতেন যে সব লোক মানবীর আচরণে উত্তীর্ণ হতো। 'সবার উপরে মানুব লতা' এটা মূলত ইসলামেরই বজব্য। তাই ইতিহাস পর্যালোচনা করলে দেখা যায় প্রত্যেক নবী-রাসূলই হিলেন ভাল মানুব। মানবীর দিকটির কারণেই আল্লাহ্ তা'আলা মানুবের মধ্য হতে নবী-রাসূল প্রেরণ করতেন। তিনি ইচ্ছে করলে ফেরেশতাদের মধ্য হতে নবী-রাসূল পাঠাতে পারতেন। মানুবের জন্য এক উন্নত ও পুর্ণাঙ্গ আদর্শের (Ideal) প্রয়োজন। যে আদর্শ হবে মানবীর, মানুবের অনুসরণযোগ্য। যা মানুবকে উন্নতমানের নৈতিক চরিত্র প্রহণের প্রেরণা দিতে পারে। সে আদর্শ নিহক অবান্তব কতগুলো মতবাদ হবে না, হবে না আকাশ কুসুম কল্পনা; কিংবা হবে না কতগুলো দার্শনিক মতবাদ, যা কেবল বইতে লেখা থাকে, বান্তব অনুসরণীয় হয় না কখনো। তা হতে হবে এমন, যার প্রতি ঈমান আনা যাবে, মন ও মগজ দিয়ে অনুধাবন করা যাবে এবং কার্যত অনুসরণ করা যাবে। যা পর্যবেহ্ণণ করা যাবে, অনুভবও করা যাবে। এ কারণেই আল্লাহ্ তা আলা দুনিয়ার মানুবের প্রতি রাসূল হিসেবে পাঠিয়েছেন মানুবক্তই। ফেরেশতাকে নবী যানানো হরনি। কেননা ফেরেশতা ও মানুব এক জাতীয় নয়। ফেরেশতাদের যা কাজ, তা মানুবের করণীয় নয়। মানুব তা আরেক মানুবকে অনুসরণ করতে পারে, অনুপ্রেরণা পেতে পারে মানুবের উন্নতমানের পবিত্র নিক্তৃয চরিত্র ও নৈতিকতা লেখে। এ কারণে আল্লাহ্ তা আলা যলেছেন, "বল, 'ফেরেশতাগণ যদি নিশ্চিত্ত হয়ে পৃথিবীতে

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> . ভঃ অমিনুল ইসলাম, *মুসলিম দর্শন ও সং*কৃতি, ঢাকাঃ নওরোজ কিতাবিস্তান, ১৯৮৪, পৃ. ৬

বিচরণ করত তবে আমি আকাশ হতে তাদের নিকট অবশ্যই ফেরেশতা রাসূল করে পাঠাতাম।"<sup>2</sup> কিন্তু যমিনের বুকে যেহেতু মানুব বসবাস করে, তাই মানুবের জন্যই রাসূল পাঠানো আবশ্যক। এজন্য ফেরেশতাকে রাসূল না বানিরে মানুবকেই রাসূল বানানো হরেছে। যেন মানুব রাস্লের কাছ থেকে দীন জানতে পারে ও দীন অনুসরণের বাস্তব দৃষ্টান্ত পেতে পারে রাস্লের উনুতমানের দীনি জিন্দেগী দেখে।

মানবিক দিকটি যে ইসলামে মুখ্য বিষয় এ প্রসংগে মানবভার মহান বন্ধু মুহাম্মাদ (স.) জিজ্ঞেস করলেনঃ ভোমরা কি জান কোন ব্যক্তি নিঃস্ব-গরীব? সাহাবাগণ বলেন, আমাদের মধ্যে গরীব হচ্ছে যার কোন অর্থ-সম্পদ নেই। তিনি বলেনঃ "আমার উন্মতের মধ্যে সবচেরে নিঃস্ব-গরীব ব্যক্তি হবে সে, যে কিয়ামতের দিন নামাব-রোঘা-যাকাত ইত্যাদি যাবতীয় ইবাদাতসহ আবির্ভত হবে। কিন্তু সে কাউকে গালি দিয়েছে, কাউকে মিথ্যা অপবাদ দিয়েছে, কারো মাল আতাসাৎ করেছে, কারো রক্ত প্রবাহিত করেছে এবং কাউকে মেরেছে (সে এসব গুদাহও সাথে করে নিরে আসবে।) এদেরকে তার নেক আমলগুলো দিয়ে দেয়া হবে। উল্লেখিত দাবিসমূহ পুরণ করার পূর্বেই বদি তার দেক আর্মণও শেষ হয়ে যার তবে দাবিদারদের গুনাহসমূহ তার যাভ়ে চাপানো হবে, অতঃপর তাকে দোযথে নিক্ষেপ করা হবে।"° তাহলে বুঝা গেল মানবিক মৃল্যবোধের ঘাটতির কারণে মৌলিক ইবানতসমূহও কোন কাজে আসবে না। কাউকে নালি দিয়ে ইবালত হবে না, কাউকে মিথ্যা অপবাদ দিয়ে ইবালত হবে না, কারো সম্পদ অন্যায়ভাবে আতাসাৎ করে ইবাদত হবে না, কাউকে অবথা হত্যা বা প্রহার করে ইবাদত সম্পর্ণ হবে না। ইসলামে মানবিক মূল্যবোধকে এতটাই উধ্বে স্থান দেয়া হয়েছে। আল-কুর'আনে বলা হয়েছে, "পূর্ব এবং পশ্চিম দিকে তোমাদের মুখ ফিরানোতে কোন পূণ্য নেই; কিন্তু পূণ্য আছে কেউ আল্লাহ, পরকাল, কেরেশতাগণ, সমত কিতাব এবং দ্বীগণে ঈমান আদলে এবং আল্লাহ-প্রেমে আত্মীয়-স্বজন, পিতৃহীন, অভাবগ্রস্ত, পর্যটক, সাহাব্যপ্রার্থিদেরকে এবং দাসমুক্তির জন্য অর্থ দান করলে, সালাত কারেম করলে ও যাকাত প্রদান করলে এবং প্রতিখৃতি দিয়ে তা পূর্ণ করলে, অর্থ-সংকটে, দুঃখ-ক্রেশে ও সংগ্রাম-সংকটে ধৈর্য ধারণ করলে। এরাই তারা বারা সত্যপরায়ণ এবং এরাই মুন্তাকী।"8 মোটকথা মানুষের কল্যাণে নিজেকে সপে দিতে হবে তাহলেই আল্লাহ তা'আলার প্রিয় বান্দা হওয়া যাবে। নচেৎ কোন দিকে মুখ ফিরালো সেটাই বিবেচ্য বিষয় হতে পারে না।

ইসলাম সমষ্টিগত ইবাদতকে (বিশেষত সালাত, হাজ্জ ইত্যাদি) ব্যক্তিগত ইবাদতের চেয়ে বেশী গুরুত্বপূর্ণ বলে মনে করে। কারণ ব্যক্তিগত ইবাদত মানুষকে যেখানে বৈরাগ্যবাদ (asceticism) ও বিমূর্ত ধ্যানের দিকে ঠেলে দিতে পারে সমষ্টিগত ইবাদত সেখানে মানুষের মধ্যে শৃঙ্খলাবোধ, মানবিক ও সামাজিক সম্পর্কের গুরুত্ব উপলব্ধিতে সাহায্য করে। এতাবে ইবাদত তধু পরলোক নিয়ে ব্যক্তিগত ধ্যান-অনুধ্যানে নিয়োজিত থাকাকেই বোঝায় না, বরং মানুষের মধ্যে ইহলৌকিক দায়িত্ববোধ সৃষ্টি করে। সমষ্টিগত প্রার্থনা মানুষের মধ্যে শৃঙ্খলাবোধ জাগ্রত ও সংরক্ষণ করে। সমষ্টিগতভাবে মুসলমানয়া যখন নিয়মিত প্রার্থনার মিলিত হয় তথন তাদের মধ্যে ঐফ্যবোধ ও সমতাবোধ সৃষ্টি হয়। এ একতাবোধ রক্তের সম্পর্কের ওপর প্রতিষ্ঠিত সংকীর্ণ একতাবোধে সীমিত থাকে না বরং সবশ্রেণীর ও অবস্থানের মানুষের ব্যাপক একতাবোধে পরিণত হয়। এখানে পরিবার ও বংশ, সম্পদ্ ও ক্ষমতার অহমিকা, গরীব ও দুর্বলদের প্রতি ঘৃণা এ সবই বিলীন হয়ে যায়, এবং ধনী দক্তির নির্বিশেষে সকলের পারম্পরিক আলিসনের ওপর প্রতিষ্ঠিত এক সমতাভিত্তিক আনুগত্য গড়ে ওঠে। এভাবেই প্রার্থনার মাধ্যমে সংকীর্ণ পারিবারিক বা গোত্রীয় ঐক্যের স্থলে গড়ে ওঠে মানবজাতির আতৃত্বের এক উচ্চতর চেতনা ও ঐফ্যবোধ।

ইসলাম তার বিশ্বাস ও কর্মের সরলতার জন্য বিখ্যাত। ইসলামের যাগযজ্ঞ বা আচার অনুষ্ঠানের সংখ্যা তাই লক্ষণীয়ভাবে কম। আর এসব স্কল্পসংখ্যক আচার অনুষ্ঠানের লক্ষ্য হলো চিন্তা ও কর্মের মধ্যে একত্ব বজার রাখার

عها عليها من السناء ملكا و كان في الارض ملانكة يمشون مطمئتين لنزالنا عليهم من السناء ملكا رسولا . ﴿

ليس البر ان تولوا وجوهكم قبل المشرق والمغرب ولكن البر من امن بالله واليوم الاخر والملانكة والكتاب والثينين. \* واتى المال على حيه ذوى الثربى واليتامى والمساكين وابن السبيل ، والساءلين وفى الرقاب ، واقام المستلاة واتى الزكاة والموفون بعهدهم اذا عهدوا ، والمسابرين فى الباساء والضراء وحين الباس ، اولنك الذين مسدقوا واولنك هم المنتقون والموفون بعهدهم اذا عهدوا ، والمسابرين فى الباساء والضراء وحين الباس ، اولنك الذين مستقوا واولنك هم المنتقون

উপায় হিসেবে কাজ করা, অভ্যন্তরিক ও বহিরাঙ্গিক, উভয় ক্ষেত্রে শৃঙ্খলা প্রতিষ্ঠা ও সুপৃঢ় করা। মনে রাখতে হবে যে, রীতিনিয়ম বা আচার অনুষ্ঠান সম্পর্কিত নিছক জ্ঞানই যথেষ্ট নয়। এর পরও যা করণীয় থেকে যায় তা হলো সে সব রীতি নিয়ম বা বিধি বিধানকে জীবনের বান্তব ও ক্রিয়াশীল দিকের সংগে যুক্ত করা। ইসলাম নিছক একটি শাস্ত্রই নয় বরং বর্তমানের প্রয়োজনানুযায়ী যাপনযোগ্য একটি জীবন ব্যবস্থাও বটে। তাই এক হাদীসে বলা হয়েছে, "একজন যথার্থ মুসলমানের পরীক্ষা নিহিত কোনো শাস্ত্র গ্রহণে নয় বরং তার আচরণে।" যে কোনো ব্যক্তিকে বিচার করা হয়ে থাকে তার ইহলৌকিক ও পারলৌকিক আচরণের ভিত্তিতে। ইসলাম ওধু বাহ্য আনুষ্ঠানিকতা কিংবা অনুশাসনের প্রতি যান্ত্রিক সামগুসাই নয়, বরং একটি হসয়ের ধর্ম, আত্মিক শিচিতির ধর্ম।

মু'মিনের পরিচয় ও বৈশিষ্ট্যের মধ্যেই মানবিক মূল্যবোধ লুকিয়ে আছে। আল-কুর'আন ও হাদীসের যে সব স্থানে মু'মিদের পরিচয় তুলে ধরা হয়েছে তার প্রত্যেকটি কথা একত্র করলে দেখা যাবে যে, একজন মু'মিন ব্যক্তি হলো মানবিক মূল্যবোধে উজ্জীবিত একজন মানুব। নিম্নে কয়েকটি আলোচনা করা হলঃ রাসূলুল্লার্ (স.) বলেছেন, "মুমিন তো সে ব্যক্তি যাকে তার ভালো কাজ আনন্দ দেয় আর তার মন্দ কাজ পীড়া দের।"<sup>৬</sup> অর্থাৎ ভালোকে ভালো হিসেবে জানা এবং মন্দকে মন্দ হিসেবে মূল্যায়ণ করার চেতনা যাদের আছে তারাই প্রকৃত মু'মিন ব্যক্তি। সমাজের প্রতিটি কল্যাণকর কাজে স্বত্তি বোধ করা এবং অকল্যাণকর কাজে অস্বত্তি বোধ করাই ঈমানের বড় লক্ষণ। এ মানসিকতা পোষণ করতে পারলে সমাজ হবে মানবিক মূল্যবোধে জাগ্রত একটি আদর্শিক সমাজ। অন্যত্র মু'মিনের পরিচয় তুলে ধরা হয়েছে নিল্লোক্ত ভাবে। রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "মু'মিন তো সে ব্যক্তি যার কবল থেকে মানুষের জীবন ও সম্পদ নিরাপত্তা লাভ করে।" অর্থাৎ যার থেকে মানুষ তার রক্ত ও সম্পদকে নিরাপদ করতে পারে সে-ই মু'মিন। অন্যভাবে বলা যায়, যার কাছে মানুষের এসব মূল্যবান জিনিসগুলোর নিরাপতার আশা করা যায়; সে-ই প্রকৃত মুমিন। মোটকথা হলো মুমিন ব্যক্তি সকলের জন্য সবচেরে বেশি নিরাপদ। তাঁর দ্বারা কখনো কারো কোন রূপ ক্ষতি সাধিত হতে পারে না। আরেকটি হাদীসে রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "মু'মিনরা সে ব্যক্তির ন্যায়; যার মাথায় ব্যাথা হলে সমগ্র শরীর তাতে কাতর হয়।"<sup>৮</sup> মানুবের সমাজে মানবিক মূল্যবোধ সৃষ্টি ও চর্চার জন্য এ একটি হাদীসের শিক্ষাই যথেষ্ট। কারণ মানুষ যখন অন্য মানুষকে তারই শরীরের একটি অংগের মত মনে করবে তখন অন্য মানুষকে নিজের মত করে না মনে করার কোন উপায় থাকবে না। এ হাদীসে বর্ণিত প্রত্যাশানুবায়ী যদি প্রতিটি মু'মিদ ব্যক্তি অন্যদের সাথে আচরণ করে তাহলে মানবতার ভিত্তিতে একটি সুন্দর সমাজ ও পরিবেশ প্রতিষ্ঠিত হবে। আর ইসলাম তা-ই কামনা করে। ত্যাগের মানসিকতা অনেক অমানবিকতা হতে মানুষকে রক্ষা করে। একজনের কট্ট-সহিষ্ণুতা অন্যের জন্য কল্যাণ বয়ে আনে। মু'মিনের জীবন হলো ত্যাপের প্রতিযোগিতার জীবন। আরাম বিসর্জন দেয়ার মধ্যেই মু'মিনের সফলতা। মানবতার জন্য কিছু করতে গেলে নিজেকে কট করতেই হবে, কিছু বিসর্জন দিতেই হবে। এটিই মানবিক মূল্যবোধ। রাসুলুল্লাহ (স.) বলেন, "দুদিয়া হলো মু'মিনের জন্য কারাগার স্বরূপ আর কাফিরের জন্য জান্নাত স্বরূপ।" নিজে কন্ত স্বীকার করার মানসিকতা সৃষ্টি হলেই বা জন্মালেই সমাজ ও রাষ্ট্রে অনেক অনিষ্টতা হাস পায়। রাস্লুল্লাহ (স.) মুসলিমের পরিচিতির মধ্যে বলেন, "এক মুসলিম আরেক মুসলিমের ভাই। সে তার উপর অন্যায় করতে পারে না এবং তাকে লজ্জায় ফেলতে পারে না।"<sup>>০</sup> আরেকটি হাদীস থেকে জানা যায় যে, মু'মিন ব্যক্তি হলো খুবই সামাজিক। সকলের সাথে মিলেমিশে থাকার মাধ্যমেই সে আনন্দ পায়। আর লোকদের দেয়া কটে সে সর্বদা ধৈর্য ধারণ করে। কখনো সে অধৈর্য হয়ে উঠে না। রাসূলুল্লাহ (স.) বলেন, "মু'মিন তো সে ব্যক্তি যে মানুষের সাথে মিশে যায়। আর মানুষ কর্তৃক সৃষ্ট কষ্টে সে ধৈর্য ধারণ করে।" এ হাদীসের ভাষ্যমতে একজন মু'মিন কখনো

ডঃ আমিনুল ইসলাম, মুসলিম দর্শদ ও সংকৃতি, ঢাকাঃ নওরোজ কিতাবিস্তান, ১৯৮৪, পৃ. ২৬

قالكم المؤمن قلاكم المؤمن قلاكم المؤمن قلام ইমাম আহমদ ইবন মুহাম্মন ইবন হাম্বল, আল-মুদ্দদাল, কাররেরঃ মাত্বা'আ
আন্নারকিল ইদলামিয়া, ১৩১৩ হি, ১৮৯৫ খ্রী. খত- ১, পৃ. ১৮, ২৬

শ. المؤمن من أمنه الناس على دمانهم واموالهم ইমাম আব্ 'আবদির রহমান আহমদ ইবন ত'আরব আন্-নাসায়ী, সুনানুরাসায়ী, লাহেরঃ মাকতাবা সালফিয়া, ১৯৮২, কিতাবুল ঈমান (الأيمان), বাব নং- ৮

<sup>े.</sup> سائر الهد د المؤمنون كرجل واحد ان اثنكي راسه تداعي له سائر الهد المؤمنون كرجل واحد ان اثنكي راسه تداعي له سائر الهد به अशह आन-व्याती, तिहामः मारून नानाम, ২০০০, किञावन विवत (البر), वाव नং- ৬٩

<sup>े.</sup> الزهد) समिन नह الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر ، इमाम मूननिम, नहींद, প্राच्छ, किञावूव यूरन (الزهد)

که -۱۹ (البر) होनीन ने البر) हेगाम मूनिम, नहींद, खांडक, किठावृत वितृत (البر), होनीन ने البر) البركالية والإيخذله . «٥

د الله على اذاهم . " विक الله الله على اذاهم على اذاهم . " الله على اذاهم على اذاهم على اذاهم . " الله على اذاهم على اذاهم . " الله على اله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله

অসামাজিক হতে পারে না। তার মধ্যে থাকতে পারে না হিংসা-বিদ্বেষ, লোভ-লালসা, তিরকার, ঘৃণা, যুলম, অপবাদ দেরা, পরনিন্দা, লোভ, অহংকার, কুচিতা ও কুধারণা, কারো ক্ষতি করার মানসিকতা। এসব হাদীস থেকে প্রমাণিত হয় যে, মু'মিনের নিকট সকল কিছুর উপর মানবিক মূল্যবোধের মূল্য। মু'মিন জীবন মানুষের জন্য নিবেদিত। দুঃখজনক হলেও সত্য যে, বাংলাদেশের প্রেক্ষাপটে কাগজের এসব কথার সাথে এ দেশের সংখ্যাগরিষ্ঠ মানুষের জীবনাচারের মিল খুঁজে পাওয়া যার না। এখানে মানুষ মানুষের যে কোন ধরণের ক্ষতি করতে পারে। অভাবণীয় ও অচিত্তনীয় ক্ষতি করে ফেলতে পারে। এ কথা নির্দ্ধিয় বলা যার যে, অমানবিকতা হলো সবচেরে বড় অপবিত্রতা ও নােংরামী। ইসলামে পবিত্রতা দিয়ে ভিতর-বাইর দু'দিকের পবিত্রতাকেই শামিল করে। বরং ভিতর জগতের পবিত্রতাই আসল পবিত্রতা। ভিতরের পবিত্রতা দ্বারাই মানবতা বেশি উপকৃত হয়। রাস্লুল্লাহ (স.) মু'মিনে সংজ্ঞা ও বৈশিষ্ট্য বর্ণনাকালে বলেন, "মু'মিন কখনো অপবিত্র হতে পারে না।" আরেক হাদীসে রাস্লুল্লাহ (স.) বলেন, "মু'মিন হলো মিশুক ব্যক্তি (অতি সাধারণ)।" "

ইসলামী আদর্শে ঈমানের পরিচিতি ও সংজ্ঞার মধ্যেই মানবিক মূল্যবোধের কথা লুক্কায়িত আছে। সাহাবী 'আমর ইবন 'আবাসা (রা.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন যে, আমি রাস্লুল্লাহ্ (স.) কে জিজ্ঞাসা করলাম। হে আল্লাহ্র রাস্ল! ঈমান কি? তিনি বললেন, "ধৈর্য ও সহনশীলতাই ঈমান।" এ এ হাদীসের প্রয়োগ ঘটালেই আমাদের ব্যক্তি ও সমাজ হতে প্রচুর অমানবিক আচরণ দূর করা সম্ভব। কারণ মানবিক ব্যাপার মানে ঈমানের ব্যাপার; এ ব্যাপারটি মানুষ উপলব্ধি করতে পারবে।

আল্লাহ্ তা আলার পছন্দের তালিকায়ও সর্বামে যাদের স্থান তারা হলো মাদবিক মূল্যবোধে উজ্জীবিত লোকজন। রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেম, "আল্লাহ্ সদাচারী, আল্লাহ্ভীরু ও গোপনীয়তা অবলম্বনকারীদেরকে (নীরব কর্মী / প্রদর্শনেচ্ছাহীণ) পছন্দ করেন।" মানবিক আচরণ হলো জগতের সবচেয়ে সুন্দর ব্যাপার। রাসূলুল্লাহ্ (স.) আরো বলেন, "নিশ্চিতভাবেই আল্লাহ্ সুন্দর; আর তিনি সুন্দরকে পছন্দ করেন।" অশোভনীয় কাজ পরিহার করাই কোন ব্যক্তির ইসলামের সৌন্দর্যের অংশ।" ইসলাম নিজে নিজে সুন্দর নয়। বরং এর অনুসারীদের মাধ্যমেই এর সৌন্দর্য ফুঁটে উঠে। অশোভনীয় ও দৃষ্টিকট্ কর্মকান্ত পরিত্যাগ করলে ব্যক্তির ইসলাম সুন্দর হয়ে উঠে। আর শোভন কাজে নিজেকে জড়াতে পারলেও ব্যক্তির ইসলাম পরিশিলিত হয়ে ওঠে।

ইসলামের নবী (স.) সর্বদা মু'মিনদের পারস্পরিক সম্পর্কের মধ্যে মানবিক দিকটি সর্বোচ্চ ছানে রয়েছে এমন একটি অবস্থা দেখতে চেয়েছেন। তিনি তাঁর এক হাদীদে বলেন, "তুমি মু'মিনদেরকে পারস্পরিক দয়া, সহানুভূতি এবং সম্প্রীতির মধ্যে দেখতে পাবে। মনে হবে (সকল মু'মিন) একটি শরীর। যখন নিদ্রাহীনতা এবং জ্বরের কারণে শরীরের একটি অংশ অসুস্থ হয়ে পড়ে; তখন সারা শরীরই আক্রান্ত হয়ে পড়ে।" স্প

ইসলাম সফল প্রকার কল্যাণের পক্ষে এবং সকল প্রকার অকল্যাণের বিরুদ্ধে। কুর'আন ও হাদীসে বিভিন্ন ভাবে কল্যাণের পক্ষ নিতে বলা হয়েছে এবং উৎসাহিত করা হয়েছে। যেমন বলা হয়েছেঃ "কল্যাণ গুধু কল্যাণ বৈ আর কিছু বায়ে আনে না।" পর্বাৎ কল্যাণ বা শুভ কাজ সর্বদা ভাল ফলাফলই বায়ে আনে। আল-কুর'আনেও বলা হয়েছে, "উন্তম কাজের জন্য উন্তম পুরস্কার ব্যতীত কী হতে পারে?" কল্যাণ করে মন্দ ফলাফল লাভের কোন আশংকা নেই। অন্য সকল কিছুতে কল্যাণ ও অকল্যাণ দু'টোই থাকতে পারে। "সদাচার জানাতের পথ

<sup>&</sup>lt;sup>১২</sup> . المؤمن لا يُعْجُس , ইমাম মুসলিম, *সহীহ*, প্রাগুজ, কিতাবুল হায়য (العيمن), হাদীস নং- ১১৫

كان كالفهُ . ইমাম আহমদ ইবন হাম্বল, *আল-মুসনাদ*, প্রাত্তক, বভ- ২, পৃ. ৪০০, বভ- ৫, পৃ. ৩৩৫

<sup>&</sup>lt;sup>১৪</sup> . ইমান আহমদ ইবন হাৰল, *আল-মুসনাদ*, প্ৰাণ্ডক, খভ- ৪, পৃ. ৩৮৫, খভ- ৫, পৃ. ৩১৯

كر و كان الله يُحبُ الابرار الاثقياء الاخفياء ، ইমাম আহমদ ইবন হাৰল, আল-মুসনাদ, প্ৰাতক্ত, ৰভ- ১, পৃ. ৩৯৯

১৯ و ان الله جميل يعب الجمال . ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাত্ত, কিতাবুল ঈমান (الايمان), হালীস নং- ১৪৭

<sup>&</sup>lt;sup>১৭</sup> من حسن اسلام المرء تركه مالا نِعْنَيْهِ. ইমাম মালিক ইবন আনাস, মু'আন্তা, কায়য়োঃ ১৩৭০হি. ১৯৫১ব্রী. কিতাবু হুসনিল খুলক (حسن الخلق), হালীস নং- ৩

ترى المؤمنين في تراحمهم وتواذهم وتعاطفهم كنثل الجمد اذا اشتكى عُضنُو تداعى له سائر الجمد بالسهر والحقى . الدري المؤمنين في تراحمهم وتواذهم وتعاطفهم كنثل الجمد الله المبتري اللهري المبتري المبتري والحقى المبتري المبتري المبتري والحقى المبتري المبترين المبتري ال

<sup>&</sup>quot; الزكاة), शनीन नং- ১২১ । ইনান মুসলিম, সহীহ, প্রাগুজ, কিতাবুয্ যাকাত (الزكاة), शनीन नং- ১২১

थान-कृत जान, ৫৫॥७० هل جزاء الإحسان الا الاحسان؟. 🌣

দেখায়।"

"মুনিনের বরস বৃদ্ধি পাওয়ার দ্বারা মূলত: কল্যাণই বৃদ্ধি পায়।"

অর্থাৎ মুনিনের বরস বৃদ্ধি পাওয়ার দ্বারা মূলত: কল্যাণই বৃদ্ধি পায়।"

অর্থাৎ মুনিনের কিন্তা মানে কল্যাণের চিন্তা মানে কল্যাণের চিন্তা, মুনিনের পথচলা মানে কল্যাণের পথচলা, মুনিনের এগিয়ে যাওয়া। এভাবে মুনিন যা করবে তাতেই কল্যাণ নিহিত থাকরে। কুর আন ও হাদীসের মানের প্রত্যাশিত মুনিনের অভাবই সকল সমস্যার মূল কারণ। "মুসলমানের দৃষ্টিতে যা সুন্দর, তা আল্লাহ্র দৃষ্টিতেও সুন্দর।"

অর্থাহ্র দৃষ্টিতেও সুন্দর।

"ব্রুওয়্যাতের পালে।

"মে ব্যক্তি কল্যাণের পথ দেখায়; সে সম্পাদনকারীর সমান প্রতিদান পাবে।"

"মুবুওয়্যাতের পাঁচশ ভাগের এক ভাগ হলো উত্তম পন্থা অবলন্ধন।

"মুবুওয়্যাতের পাঁচশ ভাগের এক ভাগ হলো উত্তম পন্থা অবলন্ধন।

"মানবিক মূল্যবাধে মানে কল্যাণের পথ দেখানা, ভাল কাজ করা, উপকার করা এবং উত্তম পন্থা অবলন্ধন। যে পন্থার মাধ্যমে স্বাই উপকৃত হয়। মানবিক মূল্যবাধেকে জাগ্রত করার জন্য উপরোক্ত বাণীসমূহের কোন বিকল্প হতে পারে না। বাণীসমূহের প্রত্যেকটি অল্প বাক্যে অথচ মূল্যবাধে ভরপুর। রাস্লুল্লাহ্ (স.) নিম্লোক্ত ভাষায় দু'আ করতেন, "হে আল্লাহ্! আমি তোমার কাছে তথু কল্যাণই প্রার্থনা করি আর অকল্যাণসমূহ পরিত্যাগের যোগ্যতা চাই।"

"মাধ্যম বিরাহণ্ড আমি তোমার কাছে তথু কল্যাণই প্রার্থনা করি আর অকল্যাণসমূহ পরিত্যাগের যোগ্যতা চাই।"

"ম্বিনের কালে ক্রান্ত বালাক।

অধান ক্রান্ত ক্রান্ত আমি তোমার কাছে তথু কল্যাণই প্রার্থনা করি আর অকল্যাণসমূহ পরিত্যাগের যোগ্যতা চাই।"

"মাধ্যম করাক।

"মুনিনের ক্রান্ত বিরাহিন করাক।

মুনিনের পথচালার কাছে তথু কল্যাণই প্রার্থনা করি আর অকল্যাণসমূহ পরিত্যাগের যোগ্যতা চাই।"

"ম্বানের ক্রান্ত বিরাহিন ক্রান্ত বিরাহিন করি আর অকল্যাণসমূহ পরিত্যাগের যোগ্যতা চাই।"

"মাধ্যম করাক।

"মুনিনের বিরাহিন কল্যানের কালে ক্রান্ত ক্রান

ইসলানে মানবীয় আচরণকারী ব্যক্তিদেরকে সেরা বলে আখ্যায়িত করা হরেছে। অর্থাৎ সেরা মানুবের সংজ্ঞা এবং পরিচিতির মধ্যেও মানবিক মূল্যবোধের কথাই কুঁটে উঠেছে। অনেক স্থানে নিম্নোক্ত ভাবে বলা হয়েছেঃ "যে ব্যক্তি সংগীর কাছে উত্তম সে আল্লাহ্র কাছেও উত্তম।" ইসলামে বন্ধু-বান্ধব ও প্রতিবেশির প্রতি আচরণের খুব গুরুত্ব। সংগী ও আশপাশের লোকদের সাথে আচরণের মাধ্যমেই একটি লোককে চেনা যায় এবং মূল্যায়ণ করা যায়। তাই তাদের সাথে বন্ধুসুলভ আচরণের মাধ্যমেই আল্লাহ্ তা আলার নৈকট্য লাভ করা সম্ভব। আবার বলা হয়েছে, তামাদের মধ্যে সর্বেতিম ব্যক্তি সে ব্যক্তি যায় থেকে তথু কল্যাণই প্রত্যাশা করা যায় এবং অকল্যাণ থেকে নিরাপত্তা লাভ করা যায়। আর তোমাদের মধ্যে সর্বনিকৃষ্ট ব্যক্তি সে বায় থেকে ভাল কিছু আশা করা যায় না এবং তার অনিইতা থেকে নিরাপদ থাকা যায় না।" আরেকটি হাদীসে বলা হয়েছে, "সর্বোত্তম ব্যক্তি সে যে মানুবের প্রতি বিচারে উত্তম।" বাস্লুলুলাহ্ (স.) বলেন, "তোমাদের মধ্যে সে ব্যক্তি উত্তম যে তার পরিবার-পরিজনের কাছে উত্তম। আমি কামার পরিবারের কাছে উত্তম।" বাস্লুলুলাহ্ (স.) আরেলটি হাদীসে বলা হয়েছে এভাবে, "তোমাদের মধ্যে সর্বোত্তম সে ব্যক্তি যে ব্যক্তি যে বালিক কথা তরু কথা মনে পড়ে।" তা

ইসলামে মানবিক মূল্যবোধের গুরুত্ব ও মর্যাদা এতটাই প্রথর যে, এখানে সকল প্রকার মানবিক আচরণকে ঈমানের সাথে সংশ্লিষ্ট করে দেয়া হয়েছে। কেউ অমানবিক আচরণে লিপ্ত হয়ে পড়লে নিশ্চিতভাবেই তার ঈমান বিপন্ন হযে পড়ে। অথচ ইসলামী আদর্শে ব্যক্তির সবচেয়ে প্রিয় জিনিস হলো তার ঈমান। অমানবিক আচরণের মাধ্যমে যে ঈমান বিপন্ন হয়ে পড়ে তার কিছু নধীর দিল্লে উল্লেখ করা হলোঃ রাস্লুল্লাহ (স.) বলেন, "কেউ মুমিন

थे البرر يهدي الي الجنة (البرر), रानीन ग१- ১০৩ البرر يهدي الي الجنة المرابع المالجنة البرر البرر الم

<sup>े</sup> الذكر), रानीन न१- ১৩ كا خيرًا ﴿ كَا يَرْبِد الْمَوْمِن عُمْرُهُ الْأَخْبِرُ ا ﴿ كَا يَرْبِد الْمَوْمِن عُمْرُهُ الْأَخْبِرُ ا

ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনাদ, প্রাণ্ডত, খন্ত- ১, পৃ. ৩৭৯ فما راى المسلمون مَسْنًا فهو عند الله حُسَن

ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনান, প্রাতক, খত- ৫, পৃ. ১৫৩, ১৫৮, ১৬৯ والبع السَيِّنَاة الْحَدَيَة تَسْخَهَا

ষ্ট্রান মুসলিন, সহীহ, প্রাণ্ডক্ত, কিতাবুল ইমারাত (الامارة), হাদীস নং- ১৩৩

३५ - ३१ मिन्न, स्वाल, खाएक, किठातून् मिन्न, स्वानिन न१- ३٩ وحسن السنت جزء من خسبة و عشرين جزء من النبوة . <sup>34</sup>

ك - كا الخيرات وترك المنكرات , अठिक, विजवून वैनिजनन, वामीन नश्- ১৫ اللهم الى الخيرات وترك المنكرات . وترك المنكرات

خبر الاصحاب عند الله خبر هم اصاحبه \* ইমাম দারিমী, সুদান, বৈরতঃ দার ইংইয়ায়িস সুনাতিন্ দাবাবিয়াহ/কানপুরঃ
১২৯৩ হি. কিতাবুদ্ নিয়ার (السير), বাব নং- ৩

ইমান আহমন ইবন হাৰল, আলনুসনান, প্রাণ্ডক, বভ- ২, পু. ৩৬৮-৩৭৮

<sup>े .</sup> ألساقات), रानीन न९- ১১৮-১২২ يَر الناس خير هم قضاء . के प्राप्त मूनान्य, मरीर, প्राचक, किनायून मूनावान (اللساقات), रानीन न९- ১১৮-১২২

<sup>ి .</sup> خير كم خير كم لاهله وانا خير كم لاهلى المله وانا خير كم لاهلى وانا خير كم لاهلى المله وانا كم المله وان

<sup>े</sup> البر), रानीन नং- ২৫ خیرکم الذی بیدا بالسلام کی ইমাম মুসলিম, नशीर, প্রাণ্ডক, কিতাবুল বিব্র

<sup>े</sup> الزهد), वाव न१- 8 خياركم الذين اذا رُوا ذكر الله 🌣 इमाम इंदन माजा, नुनान, প্राठक, क्लिव्यूव् पूरन (الزهد), वाव न१- 8

থাকাবস্থার হিনতাই করতে পারে না।" অর্থাৎ ছিনতাইরের মত জবদ্য ও অমানবিক কর্ম ঈমানদারের দ্বারা সম্পাদিত হতে পারে না। কেউ এহেন অপকর্মে লিও হলে সে আর ঈমান ধরে রাখতে পারে না। অথচ বাংলাদেশে তথাকথিত মুসলিম নামধারী ব্যক্তিদের দ্বারাই অহরহ ছিনতাইরের মত বটনা ঘটছে। আবার বলা হরেছে, "তোমাদের কেউ বখন প্রতারণা করে তখন সে মুমিন থাকে না।" "মদ সেবন কালে কেউ মুমিন থাকে না।" 'বিদা করাবস্থার কেউ মুমিন থাকতে পারে না।" 'কেউ চুরি কালে মুমিন থাকে না।" উপরোজ প্রত্যেকটি অমানবিক কর্ম আমাদের সমাজে প্রচলিত আছে। এবং মানবিক মূল্যবোধে উজ্জীবিত প্রতিটি ব্যক্তি এসব নিরে উদ্বেগ ও উৎকর্চার মধ্যে বসবাস করছেন।

ইসলাম মানুষের জন্য, মানবতার জন্য এবং মনুষ্যত্বের জন্য। আল্লাহ্ তা আলা পৃথিবীর সকল কিছু সৃষ্টি করেছেন মানুষের জন্য। আল-কুর আনে বলা হয়েছে, "তিনি পৃথিবীর সব কিছু তোমাদের জন্য সৃষ্টি করেছেন।" এখানেও মানবতারই জয়গান করা হয়েছে। ইসলামে মানুষই সব, মানুষের জন্যই সব। অন্য অনেক আয়াতে বলা হয়েছে যে, পৃথিবীর অন্যসব সৃষ্টিকেও সৃষ্টি করা হয়েছে মানুষের সেবার জন্য। এমন কি সকল কিছুকে মানুষের নিয়য়ণাধীন করে দেয়া হয়েছে। নিম্নোক্ত আয়াতগুলোতে সে কথাই বলা হয়েছে। যেমন- ১৪ঃ৩২, ৩৩, ১৬ঃ১২, ১৪, ২২ঃ৬৫, ৩১ঃ২০, ৪৩ঃ১৩, ৪৫ঃ১২, ১৩ আরেক ছানে বলা হয়েছে, "আর তিনি তোমাদের কল্যাণে নিয়োজিত করেছেন আকাশমভলী ও পৃথিবীর সমন্ত কিছু নিজ অনুমহে, চিন্তালীল সম্প্রদারের জন্য এতে তো রয়েছে নিসর্শন।" মানুষ সমগ্র সৃষ্টির মধ্যে মহান আল্লাহ্র সবচেয়ে প্রিয় সৃষ্টি। এ জন্য মানুষের প্রতি কোন অবিচার মহান আল্লাহ্ সহ্য করেন না। মহান আল্লাহ্র বহুভাবে মানুষকে শ্রেষ্ঠত্ব প্রদান করেছেন। পৃথিবীর প্রায় সকল কিছুকে মানব কল্যাণে নিয়োজিত করেছেন। এ প্রসংগে ইমাম ইবনুল কাইয়্যিম বলেছেন.

"জেনে রাখ, আরাহ্ তা আলা তাঁর সৃষ্টিলোকের মধ্য থেকে মানব জাতির সাথে এক বিশেষ সম্পর্ক স্থাপন করেছেন এভাবে যে, তিনি
ভাকে সম্মানিত করেছেন, তার প্রতি বিপুল অনুধাই দান করেছেন, তাকে মর্যাদাবাদ করেছেন এবং বানিরেছেন নিজের জন্য। আর
অন্যান্য সব কিছু সৃষ্টি করেছেন মানুবের জন্য। আর বিশেষভাবে তাকে তাঁর গরিচিতি, ভালবাসা, নৈকট্য ও মর্যাদা দিয়েছেন, যা অন্য
কাউকে দেয়া হয়নি। আর আকাশমন্তল, পৃথিবী এবং এ দুয়ের মাঝখানে যা কিছু আছে সবই তিনি তারই জন্য নিয়ন্তিত ও কর্মে
নিয়োজিত করে রেখেছেন- এমনকি ভার ফেরেশতাগণকে পর্যন্ত, বারা তাঁর অতীব নিকটবর্তী। তাদের নিপ্রা-জাগরণ বিদেশ যাত্রা ও
বাড়ীতে উপস্থিতি সর্বাবস্থায় ফেরেশতাগণকে তাদের হেফাজতের কাজে লাগিয়েছেন। মানুবের প্রতি ও মানুবের উপর তিনি তার কিতাব
নামিল করেছেন। মানুবেক রাসুল বানিয়েছেন, মানুবের প্রতি রাসুল পাঠিয়েছেন। মানুবকে সংখাধন করে কথা বলেছেন, মানুবের সাথে
কথা বলেছেন, মানুবের প্রতি কথা পাঠিয়েছেন। অতএব মানুবের এমন একটা উক্ত মর্যাদা রয়েছে যা সমগ্র সৃষ্টিকুলের মধ্যে কারোর
নেই।"

\*\*\*

মনুষ্যত্ব ও মানবতার মর্যাদার পর ঈমানের হান। ঈমান মানুষের এই ইজ্ঞাত ও সম্মান মুমিনের দিলে দৃঢ়মূল করে দের এ হিসেবে যে- সে মানুষ। কিন্তু 'মুমিন হওরার দিক দিয়ে এর তাৎপর্য আরো গভীর ও সুস্থা। ঈমানই মানুষকে আরও উর্ধের তোলে। যে পর্যন্ত আর কেউ পৌছতে পারে না। এমন কোন পক্ষীও নেই যা উড়ে গিয়ে সে পর্যন্ত পোরে। আলাহ্ তা আলা তাঁর কিতাবে তাঁর নিজের ও রাস্লের ইজ্ঞাত-সম্মানের সংগে সংগে মুমিনদের ইজ্ঞাত ও মর্যাদার কথাও বলেছেন- এক সাথে, এক্য করেঃ "শক্তি তো আল্লাহ্মই, আর তাঁর রাস্ল ও মুমিনদের।" মনবিক মুল্যবোধে উজ্ঞাবিত মানুষ্ই মুমিন হওরার যোগ্যতা অর্জন করতে পারে।

নবী-রাস্ল এবং আসমানী কিতাবসমূহ সব কিছু মানুবের জন্য। আসমানী কিতাবসমূহে এমন একটি বিধানও নেই যা মানুবের জন্য বেমানান। অর্থাৎ ইসলামের বিধি-বিধানের মধ্যেও মানবীয় দিকটি স্বার উধের্ব তুলে ধরা হয়েছে। এ জন্য দেখা যায়, ইসলামের প্রত্যেক নবী নবুওয়্যাত প্রান্তির পূর্বে মানবিক মূল্যবোধে শানিত একজন

তঃ . ولا ينتهب لَيْنَهُ...وهو مؤمن), হাদীস নং- ১০০, ১০৩ قياس الإيمان), হাদীস নং- ১০০, ১০৩

<sup>ి .</sup> الايمان), रानीन नং- ১০৩ ইसाम सुनानिম, नशैर, প্রান্তক্ত, কিতাবুল ঈমান (الايمان), रानीन नং- ১০৩

<sup>ి .</sup> ولا يشرب الخدر حين يشرب وهو مؤمن . कि राम मूननिम, नकीर, প্রাগত, কিতাবুল ঈমান, হাদীস নং- ১০০

<sup>ి</sup> و الايمان), शनीन नং-১०० لا يزنى العبد حين يزنى وهو مؤمن. ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রান্তক্ত, কিতাবুল ঈমান (الايمان), शनीन নং-১০০

<sup>ి .</sup> يسرق حين يسرق وهو مؤمن . ४ ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাগুক্ত, কিতাবুল ঈমান, হাদীস নং- ১০০

अण क्याम, २१२٨ هو الذي خلق لكم ما في الارض جميعا . ٥٥

তেওঁ ১ তাল কুর আল, ৪৫১১ তা في السنوات وما في الارض جنينا منه ، ان في ذالك لايات لقوم يتفكرون . ٥٠

<sup>&</sup>lt;sup>8)</sup> , মওলানা মুহামান আবদুর রহীম, *আল-কুরআদের আলোকে উনুত জীবদের আলপ*, ঢাকাঃ খায়রুল প্রকাশনী, অটোবর,

ত্ত আদ্ ড তাদ وشه العزاة ولرسوله وللمؤمنين . 👫

ব্যক্তি ছিলেন। আর তাদের এ মানবিক দিকটি নির্দিষ্ট কোন ব্যক্তি, লল, গোর বা গোষ্ঠীর জন্য ছিল না। তারা মানুবের মধ্যে কোন রকম বিভেদ করতেন না। রাসুলুরাই (স.) স্বয়ং বলেন, "আমাকে সকল শ্রেনীর মানুবের প্রতি পাঠানো হয়েছে।"

ইসলামের শ্রেন্ঠত্বের অন্যতম একটি কারণ এই যে, এটি অতি উদার, সার্বজনীন, বিশ্বজনীন, মানবতাবাদী, মানবিক, ও সাম্যভিত্তিক। এতে কোনরূপ সংকীর্ণতা, আমানুবিকতা, বর্বরতা, নৃসংশতা, আঞ্চলিকতার জায়গা নেই। কোন নবী তার আচরণ দিয়ে এমন কিছু প্রমাণ কয়েননি। আল-কৄর'আনে অসংখ্য স্থানে উল্লেখ করা হয়েছে যে, ইসলামে সব কিছু আয়েয়জন মানুবের জন্য, মানবতার জন্য, মনুব্যত্ত্বের জন্য। আল-কুর'আনও যে ওধুই মানুবের জন্য এ প্রসংগে বলা হয়েছে, "রমবান মাসেই কুর'আন নাবিল করা হয়েছে। যা মানুবের জন্য দিশারী।"

মানুবের জন্য দিশারী। তরং তাকে তাঁর মহান বন্ধু তাঁর কোন কথা বা কর্মকান্ড দিয়ে প্রমাণ কয়েননি যে, তিনি তধু মুসলমানদের নবী। বরং তাকে তাঁর মহান শ্রন্থী নিয়রূপ নির্দেশ দিয়েছেন, "বল হৈ মানুব! আমি তোমাদের সকলের জন্য আল্লাহ্র রাসুল।"

(মহেতু মুহাম্মদ (স.) মানুবের নবী তাই তিনি তাঁর সম্বোধনে কাউকে বাদ দেননি। আল-কুর'আনের ২৪১ ছানে আর্মাণ বিলেগে সকল মানুবের কথা বলা হয়েছে। আর একবচন ব্যবহার করা হয়েনি বরং বহুবচন ব্যবহার করা হয়েছে। অর্থাৎ সকল মানুবের কথা বলা হয়েছে। আর একবচন ব্যবহার করা হয়েনি। শুলটি ব্যবহৃত হয়েছে ৬৫ ছানে। মানবের আয়েকটি আরবী অনুবান হলে। (ইনস)। ইনস' শুলটি আল-কুর'আনে ১৮ বার উল্লেখ করা হয়েছে। সর্বোপরি মানুবের জন্যই কুর'আন। কুর'আনের সর্বত্র মানবতার জয়-জয়কার।

মুসলিম চরিত্রে থাকে আল্লাহ্জীতি, সত্য নিষ্ঠা, ন্যায়-নীতি ও ন্যায়পরায়ণতা। সবকিছুর মালিক একমাত্র আল্লাহ্ তা'আলা এ ধারণা নিয়েই সে পৃথিবীতে বাস করে। সে মনে করে তার নিজের ও অন্য মানুবের দখলে যা কিছু আছে সব কিছুরই মালিক আল্লাহ্ তা'আলা। এ সব কিছু মানুবের কাছে আল্লাহ্ তা'আলার পবিত্র আমানত। এ আমানত থেকে ব্যয় করার স্বাধীনতা তাকে দেয়া হয়েছে, তবে সে স্বাধীনতা প্রয়োগ করতে হবে মহান আল্লাহ্র ইচ্ছা অনুসারে। একদিন আল্লাহ্ তা আলা মানুষের কাছ থেকে ঐ সব আমানত ফেরত নিবেন এবং ওসবের প্রয়োগ ও ব্যবহার সম্বন্ধে তাঁর দরবারে জবাবদিহি করতে হবে। এ জবাবদিহির ভয়ে 'তাকওয়া' বা আল্লাহ্ডীতি নিয়ে যে ব্যক্তি দুনিয়ায় বেঁচে থাকে, তার চরিত্র নির্মল ও নিষ্কলুব না হয়ে পারে না। সে কুচিন্তা থেকে তার মনকে মুক্ত রাখবে, মন্তিষ্ককে খারাপ চিন্তা থেকে বাঁচিয়ে রাখবে। কান, চোখ অসং শ্রবণ ও কুদৃষ্টি থেকে সংযত রাখবে। সে কখনও অসত্য ও অশ্লীল কথা উচ্চারণ করবে না। হারাম খাল্যে উদর পূর্তির চেয়ে উপবাস থাকাকেই প্রাধান্য দিবে। তার হাত যুলমের প্রতি ওঠনে না, অন্যায়ের পথে তার পা চলবে না। তার মাথা কাটা গেলেও সে অন্যায়-অসত্যের সামনে মাথা নত করবে না। যুলম ও অসত্যের পথে তার কোন প্রয়োজন মেটাবে না। তার ভেতরে ঘটবে সভতা, মহত্ব ও মানবতার সমাবেশ। সত্য ও দ্যায়কে সে দুনিয়ার সর্বাপেকা বেশি প্রিয় মনে করবে এবং তা রক্ষার জন্য সে সর্বোচ্চ ত্যাগ স্বীকারেও কুষ্ঠাবোধ করবে না। যুলম, অন্যায় ও অসত্যকে সে সবচেয়ে বেশি ঘৃণা করবে। ইসলামের গুণে গুণান্বিত হওয়া- তথা আল্লাহ্ তা আলার রঙে রঞ্জিত হওয়া সম্বন্ধে কুর আনে আছে, "আমরা গ্রহণ করলাম আল্লাহ্র রং, রঙে আল্লাহ্ অপেকা কে অধিকতর সুন্দর? এবং আমরা তাঁরই ইবাদতকারী।<sup>\*\*88</sup>

ইসলামের 'ইবানত-বন্দেগী দেয়া হয়েছে মানবিকতার দৃষ্টিকোপ থেকে। অর্থাৎ যা মানুষের জন্য সহণীয় তা-ই দেয়া হয়েছে। যে বরুসে যে বিধান কার্যকর করা যায় সে বরুসেই সে বিধানটি দেয়া হয়েছে। উদাহরণ স্কর্প বলা যায়, কোন শিশুর ওপর ইবানত চাপিয়ে দেয়া হয়নি। ইসলাম মানুষকে উদার করে তোলে। ইসলামে বিশ্বাসী মানুষ কথনও সংকীর্ণ দৃষ্টিভঙ্গিসম্পন্ন হতে পারে না। সে মনে করে সমগ্র সৃষ্টিই তার। সমগ্র সৃষ্টিকেই একজন মুসলিম তার নিজের মত গুরুত্বপূর্ণ মনে করে। সমগ্র সৃষ্টিকে আল্লাহ্ তা আলার পরিজন মনে করে তাদের প্রতি সহানুভূতি ও অনুগ্রহ করে। তার প্রেম-প্রীতি ও সহানুভূতি কোন গভির মধ্যে সীমাবদ্ধ থাকে না।

ইসলাম মানুষের মধ্যে উচু ভারের আত্মসমানবাধে জাগ্রত করে। একজন মুসলিম যেহেতু আল্লাহ্ তা আলা হাড়া কাউকে মনিব ও মালিক মানে না, সেহেতু সে এক আল্লাহ্ তা আলা হাড়া কারও কাছে মাথা নত করে না। এ বাধে

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> . ইমার বুধারী, *সহীহ*, ফিতাবুত্ তায়াসুম (النَهِمْ), বাব নং- ১

আল-কুর আন, ২৪১৮৫ شهر رستسان الذي انزل فيه القران هدى للناس. 88

ৰণ কুর আন, ৭৪১৫৮ قل يابها الناس اني رسول الله البكم جميعًا . <sup>80</sup>

هه يون نحن له عابدون . هه الله ، ومن احسن من الله عسبغة و نحن له عابدون . هه الله عابدون . ه

তাকে আত্মনির্ভরশীল ও নির্জীক করে তোলে। এ সব বিরাট উচ্চ ভাবধারা যখন একজন ব্যক্তির হৃদর-মনে স্থান লাভ করে, তখন সে বাত্তবিকই অত্যন্ত শক্তিশালী, মানসিক চেতনাসম্পন্ন ও মহাসন্মানিত ব্যক্তি হয়ে যায়। তার আত্মাও তখন হয় অতিশয় বিরাট। তার হৃদর মনে জাগে বড় বড় আশা-আকাল্পা ও ইচ্ছা-বাসনা। তখন সে এমন উচ্চ ব্যক্তিত্বসম্পন্ন হয়ে যায় যে, অপর কোন সৃষ্টির সন্মুখে মাথা নত করতে সে কিছুতেই প্রন্ত হয় না। যতবড় দাপট ও প্রতাপশালীই কেউ হোক না কেন, সে তাকে একবিন্দু পরওয়া করতে প্রন্তুত হয় না। কোন ধন-মাল বা সন্মান-মর্যাদা ও সুযোগ-সুবিধাই সে অন্যায় পথে ও অবৈধ উপায়ে অর্জন করতে রাজি হতে পারে না। কেননা সব সময় তার মনে এ কথাটি জাগক্ষক হয়ে থাকেঃ

"সে বিশ্বের সেরা, সে কেবল আল্লাহরই বান্দা।"

এরই বাত্তবরূপ দেখতে পাওয়া যায়, হযরত বিলাল ইবন রিবাহর জীবনে। তিনি যখন এরপ ঈমান অর্জন করেছিলেন, তখন তিনি ক্রীতদাস হয়েও বড় বড় অহংকারী কুরাইশ সরদারদের সমূখে মাথা উঁচু করে দাঁড়াতে পেরেছিলেন। কেননা তিনি তো এ ঈমানের বদৌলতেই আল্লাহ্র নিকট অতি উচ্চ মর্যাদার অধিকারী হয়ে গিয়েছিলেন। তিনি উমাইয়া ইবন খালফ, আবু জেহেল ইবন হিশাম প্রমূখ কুরাইশ সরদার ও মহা নগরীর কর্তা শ্রেণীর লোকদের প্রতি তাকাতেন এমনভাবে, যেমন দৃষ্টিমান ব্যক্তি তাকাতেন অন্ধ লোকদের প্রতি, যেমন আলোক-মভিত ব্যক্তি তাকার অন্ধকারে নিমজ্জিত ব্যক্তিদের প্রতি।

ইসলাম মানুষকে যেমন আত্য-মর্যাদা সম্পন্ন করে, তেমনি তাকে বিনয়ী করে তোলে। ইসলামে বিশ্বাসী ব্যক্তি কখনও অহংকারী হতে পারে না। কারণ সে সবকিছুকেই আল্লাহ তা আলার দান বলে বিশ্বাস করে, এমন কি তার দিজের জীবন, মৃত্যুর মালিকও আল্লাহ তা আলা। কোন সৃষ্টিকেই সে তুচ্ছ মনে করে না। ইসলামে বিশ্বাসী ব্যক্তি পৃত-পবিত্র জীবন যাপন করে। কারণ সে বিশ্বাস করে যে, আত্মার পরিগ্রন্ধি ও সংকর্ম হাড়া মুক্তির কোন সহজ পথ নেই। একজন মুসলিম সর্বাবস্থায়ই আশাবাদী। সে কোন অবস্থায়ই হতাশ ও নিরাশ হয় না। আল্লাহ তা আলার উপর নির্ভরতা সে কোন অবস্থায়ই হারায় না। মুসলিম ব্যক্তি সাধ্যমত প্রচেষ্টা চালিয়ে যায়, সকল হলে শোকর করে এবং বিফল হলে সবর করে। একজন মুসলিম সর্বাবস্থায় আল্লাহ তা আলার প্রতি শোকরগুযার থাকে। আল্লাহ তা আলার সকল বিধানই সে সম্ভষ্ট চিত্তে মেনে নেয়।

ইসলামে মানুষকে যা যা করতে বলা হয়েছে; তার সবগুলো কথা একত্রিত করলে দেখা যাবে যে, একজন মুসলিম মানবিক মূল্যবোধে উজ্জীবিত না হয়ে পারে না। কি করা উচিং আর কি করা উচিং নর এ ব্যাপারগুলোর দিকে দৃষ্টি দিলে দেখা যাবে যে, ইসলামের মূলনীতি হলো সকল কল্যাণের পক্ষে থাকা এবং সহযোগী হওয়া। আর সকল অকল্যাণের বিপক্ষে অবস্থান নেয়া। আল-কুর'আনে মূলনীতি ঘোষণা করে বলা হয়েছে, "সংকর্ম ও তাকওয়ায় তোমরা পরস্বার সাহায্য করবে এবং পাপ ও সীমালংঘনে একে অন্যের সাহায্য করবে না।"89

কল্যাণকর কাজ যত তুচ্ছ বা কুন্রই হোক না কেন তাকে তুচ্ছজ্ঞান করা যায় না। আবু বকর (রা.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন যে, রাস্লুলুরাহ (স.) বলেছেন, "সৎ কর্ম যত কুন্রই হোক না কেন তুমি কখনও তাকে তুচ্ছজ্ঞান করো না। যদিও তা তোমার কোন ভাইয়ের সাথে প্রফুল্ল বদনে (হাসিমুখে) সাক্ষাৎ করাও হয়।"

অবদানকে ছোট করে দেখা যাবে না এবং তাকে তা বুকতেও দেরা যাবে না। এ জন্যই ইসলামে শোকর-গোজার হতে বলা হয়েছে। কল্যাণকর কাজ যার দ্বারাই সম্পাদিত হোক এবং তা যত কুন্রই হোক না কেন; তাকে অনুপ্রাণিত করতে হবে। ছোট ছোট মানবীর ব্যাপারগুলোকে ইসলাম খুব গুরুত্ব প্রদান করেছে। এদের অধিকাংশগুলোকে সাদাকাহ হিসেবে ঘোষণা করা হয়েছে। যাতে করে মানুব এ কাজগুলোর প্রতি উত্তন্ধ হয়ে ওঠে। ধনবান ব্যক্তি ব্যতীত সাদাকাহর মত পূণ্যের অধিকারী হওয়া সম্ভব ছিল না। কিন্তু গরীব লোকদের জন্য মানবিক মূল্যবোধের বিকাশ সাধনই সাদাকাহ। রাস্লুল্লাহ (স.) বলেন, "পথহারা এলাকায় কোন ব্যক্তিকে সঠিক পথ দেখানো তোমার জন্য সাদাকাহ স্বরূপ।"

সংখ্যজনক হলেও সত্য যে, আজকাল মানুবের মানবিকতা এতটাই নীচে নেমে গেছে যে, পথহারা লোককে পথ দেখিয়ে দেরার মত নূনতম সৌজন্যটুকুও মানুব প্রদর্শন করছে না।

ه؟ আল্-কুর'আল, ৫১২ البرّ والنّقوي ولا تعاونوا على الاثم والعدوان . <sup>69</sup>

<sup>ి . (</sup>البر)), ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল বিরুল (البر)), হাদীস নং- ১৪৪

فَ . وَارْسُادِكَ الرَجِلَ فَى ارضَ الصَّلَالَ لَكَ عَدْمَةً ﴿ ইমাম আবু 'ঈসা মুহাম্মদ ইবন 'ঈসা তিরমিয়ী, সুনান, রিয়াদঃ नाङ्गস্ সালাম, ২০০০, ফিতাযুল বির্র (البَرُ), বাব নং- ৩৬

আরা উর্বেগজনক ববর হলো এই যে, পথহারা ব্যক্তিটিকে ভুল পথ দেখিয়ে নির্জন স্থানে নিয়ে তার সর্বন্থ লুটে নিয়ে যাওয়া হয়। পত্র-পত্রিকায় প্রারই এমন খবর ছাপা হয়ে থাকে। য়াসুলুল্লায় (স.) আরেকটি সাদাকায়্র কথা উল্লেখ করে বলেন, "মন্দ কাজে তোমার বাঁধাদান সাদাকায়্ররূপ। মন্দ কাজের প্রতিরোধ সাদাকায়্।"

অতিবাদ-প্রতিরোধের মত চেতনা মানুর হারিয়ে ফেলেছে। যার ফলে অন্যায়কায়ীয়া নতুন উন্সমে অন্যায় করে যাছে। আসলে অন্যায় সংঘটিত হওয়ায় পেছদে অন্যায় যালের উপর করা হয় তাদের দায়-দায়িত্ব কোন অংশে কম নয়। কারণ তাদের নির্লিপ্ত মনোজবের জন্যই অন্যায়কায়ীয়া তাদের অন্যায়ের মাত্রা বাঙ্গিয়ে দেয়। বাংলাদেশের প্রেজাপটে এ কথা একেবারেই বাত্তর। আরেকটি হাদীনে বলা হয়েছে, "কোন মুসলিম যদি কাউকে তার মন্দ কাজ হতে ফেরায়; তাহলে এটি তার জন্য সাদাকায়্ররূপ।"

সামুবকে কল্যাণের পথে নিয়ে আসায় চেয়ে বড় মানবিক কাজ আর কোন কিছু হতে পায়ে না। এতে একাধারে এখন থেকে দু জনের য়ায়ায় মানবিক কর্মকাজ সংঘটিত হতে থাকবে। অন্য একটি হাদীনে বলা হয়েছে, "নরম (পবিত্র) কথা সাদাকায়্।"

হাদীনের বজরাপ্তলোর দিকে তাকালে মনে হয় যেন, রাস্লুল্লায়্ (স.) বাংলাদেশের মানবিক সমস্যা ও বিপর্যয়কে লক্ষ্য করেই কথাগুলো বলেছেন। আমাদের দেশে প্রচলিত এমন কোন অমানবিক দিক নেই যেটি নিয়ে রাস্লুল্লায়্ (স.) কথা বলেননি। বিশেষত মানুবের মধ্য হতে পবিত্র, সুন্দর ও নরম কথা কিছু ব্যতিক্রম ছাড়া প্রায় উঠেই গেছে। সাদাকায়্ সংক্রান্ত এছেন অসংখ্য হাদীস রয়েছে। এর প্রত্যেকটির মধ্যেই কোন না কোন মানবিক মূল্যবোধের কথা বলা হয়েছে।

ইসলামের প্রতিটি বিশ্বাসে, কাজে, কথায় মানবিক দিকটি লুকিয়ে আছে। ইসলাম মুসলমানদের পারস্পরিক সম্পর্কক প্রাতৃত্বের বন্ধনে বেঁধে দিয়েছে। যা অন্যের প্রতি সর্বোচ্চ মানবিক হতে উবুদ্ধ করে এবং মানবীর চেতনায় পানি সিঞ্চন করে। যেমন বলা হয়েছেঃ "মুমিনগন পরস্পর তাই তাই; সুতরাং তোমরা ভাতৃগণের মধ্যে শান্তি স্থাপন কর।" বালিসে বলা হয়েছে, "এক মুসলমান অপর মুসলমানের তাই। সে না তার উপর যুলম করতে পারে এবং না তাকে শক্রর হাতে সোপর্দ করতে গারে। যে ব্যক্তি তার মুসলিম ভাইয়ের প্রয়োজন প্রপে সচেই হয়, আল্লাহ্ তার প্রয়োজন পূরণ করে সেন। যে ব্যক্তি কোন মুসলমানের কোন কই বা অসুবিধা দূর করে দের, এর বিনিময়ে আল্লাহ্ কিয়ামতের দিন তার কই ও বিপদ থেকে অংশবিশেষ দূর করে দিবেন। যে ব্যক্তি কোন মুসলমানের দোব গোপন রাখে, আল্লাহ্ কিয়ামতের দিন তার দোব গোপন রাখবেন। "বাল তার সম্পর্ক হলো পৃথিবীর সবচেয়ে মজবুত ও অট্ট সম্পর্ক। যে সম্পর্কিক ভুল বুঝাবুঝির সম্ভাবনা খুবই কম থাকে। রাস্লুরাহ্ (স.) আরো বলেছেন, "মুমিন মুমিনের ভাই।" তোমরা ল্লাতৃত্বের বন্ধনে আল্লাহ্র বান্দায় রূপান্তরিত হয়ে যাও।" বান্দারা প্রত্যেকে ভাই ভাই।" বান্দার প্রত্যেক বান্দার প্রত্যেক ভাই ভাই।" বান্দার প্রত্যেক বান্দার প্রত্যেক ভাই ভাই।" বান্দার প্রত্যেক বান্দার বান্দার প্রত্যেক বান্দার বান্দার বান্দার বান্দার প্রত্যেক বান্দার বান্দ

ইসলামে কল্যাণের ধারণার মধ্যেই মানবিক মূল্যবোধ লুক্কারিত আছে। আল-কুর'আনের কয়েকটি উক্তি উল্লেখ করলেই তা পরিস্কার হয়ে যাবে। যেমনঃ "পূর্ব এবং পশ্চিম দিকে তোমাদের মুখ কিরানোতে কোন পূণ্য নেই; কিন্তু পূণ্য আছে কেউ আল্লাহ, পরকাল, ফেরেশতাগণ, সমন্ত কিতাব এবং নবীগণে ঈমান আনয়ন করলে এবং আল্লাহ্-প্রেমে আল্লীয়-স্কলন, পিতৃহীদ, অভাবগ্রস্ত, পর্যটক, সাহায্যপ্রার্থিগণকে এবং দাসমুক্তির জন্য অর্থ দান করলে, সালাত কায়েম করলে ও যাকাত প্রদান করলে এবং প্রতিশ্রুতি দিয়ে তা পূর্ণ করলে, অর্থ-সংকটে, দুপ্থ-ফ্রেশে ও

ونهيك (ونهيه) عن المنكر مدقة، ونهى عن منكر مدقة، وه، ونهى عن منكر مدقة، وه، ونهى عن منكر مدقة. ٥٥ المسافرين), হাদীস নং- ৮৪

وه بالزكاة), হাদীস নং- ৫৫ کل مسلم يمسك عن الشر فاته له سخة . <sup>৫٥</sup>

<sup>ి .</sup> قا النينة (الطبية), হাদীস নং- ৫৬ (الزكاة), হাদীস নং- ৫৬ تقالينة (الطبية) منفة الكلمة اللينة (الطبية) منفة

ত ১৯৯১ কুর আদ, ৪৯৯১ انما المؤمنون الحوة فا<u>صاحوا بين الحوي</u>كم . 🐡

المسلم اخو المسلم ، لا يظلمه و لا يسلمه ، ومن كان في حاجة أخيه كان الله في حاجته ، ومن فرّج عن سلم كربة فرّج . \*\*
المسلم اخو المسلم ، لا يظلمه و لا يسلمه ، ومن سنر سلمًا سنره الله يوم القيامة ক্ষাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল
বিষয়ে (البرّ), হালীন নং- ৩২

<sup>ং</sup> المؤمن اخو المؤمن । ইমাম আবৃ দাউদ সুলায়মান ইবন আল্-আশ আস আস্-সাজিসভানী, সুনান আয় লাউদ, কানপুরঃ আল-মাত্রা আল-মজীনী, ১৩৭৫ হি. কিতাবুল আদাব (الاداب), বাব নং- ৪৯

<sup>°° ,</sup> البر), रानीम नং- ২৩, ২৪, ২৮, ৩২ ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাগত্ত, কিতাবুল বির্ন্ন (البر), रानीम नং- ২৩, ২৪, ২৮, ৩২

<sup>ి .</sup> الوتر), বাব নং- ২৫ (الوتر), বাব নং- ২৫ الوتر), বাব নং- ২৫

সংগ্রাম-সংকটে ধৈর্য ধারণ করলে। এরাই তারা যারা সত্যপরায়ণ এবং এরাই মুতাকী।" "বল, আমার সালাত, আমার ইবাদত, আমার জীবন ও আমার মরণ জগতসমূহের প্রতিপালক আল্লাহ্রই উদ্দেশ্য।" "সংকর্ম ও তাকওয়ার তোমরা পরস্পর সাহায্য করবে এবং পাপ ও সীমালংঘনে একে অন্যের সাহায্য করবে না।" "যে বিষয়ে তোমার জ্ঞান নেই তার অনুসরণ করো না; কর্ণ, চকু, হৃদয়-এদের প্রত্যেকটি সম্পর্কে কৈফিয়ত তলব করা হবে।" "সংকর্মে তোমরা প্রতিযোগিতা কর।" "ব

মুহাম্মাদ (স.)-এর প্রতিটি খুতবা ছিল মানবতার ইতিহাসে এক একটি মাইল ফলক। তাঁর বজ্তার বিরাট অংশ জুড়ে থাকতো মানবিক মূল্যবোধের কথা। এ প্রসংগে বিদার হজ্ঞে প্রদন্ত তাঁর বিদারী ভাষণের কথা উল্লেখ করা যার। আরাকাত প্রান্তরের সেই ভাষণে একাধারে তিনি নারীর অধিকার, দাস-দাসীর অধিকার, অধীনহুদের অধিকার, সাম্যসহ অধিকাংশ মূল্যবোধের প্রসংগ উত্থাপন করেছেন। সাহাবী জারীর ইবন আবদুল্লাহু (রা.) বলেন, রাস্পুল্লাহু (স.) বিদার হজ্ঞে আমাকে বলেছিলেন: "লোকদের নীরব করে দাও। তারপর তিনি বললেন, দেখো আমার পরে তোমরা আবার কুফরীতে কিরে যেও না- এভাবে যে, তোমরা পরস্পরের ঘাড় মটকাতে ওরু করে দিবে।" তারপর তানি করে অধকান বাসিন্দা হিসেবে বলা যার, মানুষ এখন তার চেরেও খারাপ সমর অতিবাহিত করছে। তিনি তাঁর ভাষণে আরো বলেন, "তোমাদের জীবন, সম্পদ এবং সম্মান তোমাদের রবের সাথে সাক্ষাতের পূর্ব পর্যন্ত তোমাদের নিকট পরিত্র।" সকল ধরণের সুদ রহিত করা হলো। সর্বপ্রথম আমি আববাস ইবন আবদিল মুন্তালিবের সুদ রহিত করলাম। তার পুরোটুকুই রহিত করা হল।" তালিবের রক্তপণ রহিত করলাম। সর্বপ্রথম আমি রাবী আ ইবন হারিস ইবন আবদিল মুন্তালিবের রক্তপণ রহিত করলাম।

তিনি তাঁর ভাষণে আরো বলেন, "জেনে রেখো! অনারবের ওপর আরবের কিংবা 'আরবের উপর অনারবের, কাল মানুষের উপর লাল মানুষের কিংবা লাল মানুষের ওপর কাল মানুষের কোন প্রেষ্ঠত্ব নেই। যার মধ্যে আল্লাহ্ভীতি আছে, সে-ই প্রেষ্ঠ।" তিনি তাঁর উপরোক্ত বাণীর মাধ্যমে বর্তমান দুনিয়ার সবচেরে দিকৃষ্ট মানবতাবিরোধী কাজটির প্রতি নিন্দা জ্ঞাপন করেছেন। আর তা বর্ণবাদ তথা বর্ণবৈষম্য। সাম্য প্রতিষ্ঠার ক্ষেত্রে রাসূলুল্লাহ্ (স.) এর উপরোক্ত বাণী দুনিয়াবাসীর কাছে অরণীয় হয়ে থাকবে। তিনি আরো বলেন, "প্রত্যেক মুসলমান অপর মুসলমানের ভাই। সুতরাং সমন্ত মুসলমান পরত্বের ভাই ভাই। " তামাদের সাহায্যকারীগণ- তোমাদেরই দাস। অতএব তোমরা যা খাও তাদেরকৈ তা-ই খেতে দাও, তোমরা যেরূপ কাপড় পরিধান কর তাদেরকে তক্রপ কাপড়ই পরিধান করতে দাও। " নিক্র তামাদের যেন্ন নারীদের সম্পর্কে তোমরা আল্লাহ্র ভয় রেখা। নিক্র তোমাদের যেন্ন নারীদের উপর

ليس البر أن تولوا وجو هكم قبل المنشرق والمنفرب ولكن البر من أمن بالله واليوم الاخر والملائكة والكتاب والنبين واتى في الممان على حبه ذوى القربي واليتامي والمسلكين وابن السبيل والساءلين وفي الرقاب واقام المسلاة واتى الزكاة والموفون بعهدهم اذا عهدوا والمسابرين في الباساء والمسراء وحين الباس اولئك الذين صدقوا واولئك هم المتقون والموفون بعهدهم اذا عهدوا والمسابرين في الباساء والمسراء وحين الباس اولئك الذين صدقوا واولئك هم المتقون على المسلم على المسلم على المسلم المسلم المسلم على المسلم المس

১৬১৬২ কুর আন, ৬৫১৬২ ن صلاتي و نسكي و معياي ومماتي لله رب العالمين . «٥

ত আল-কুর আল, ৫৯২ আল-কুর আল, ৫৯২ আল-কুর আল, ৫৯২ البر والتقوى ولا تعاونوا على الاثم والعدوان. المام والعدوان على الاثم والعدوان على الاثم والعدوان علم ، ان السمع والبصر والفؤاد كل اولنك كان عنه مسؤولا.

نا আল-কুর আল, ১৭৯৩ ولا نقف ما ليس لك به علم ، ان السمع واليصر والغزاد كل اولنك كان عنه مسؤولا ، نه আল-কুর আল, ৫৪৪৮।

<sup>ें</sup> الناس لم قال: لا ترجعوا بعدى كفارًا يعنوب بعد كم رقاب بعض قل كان يعنوب بعد كم رقاب بعض قل كان يعنوب بعد كم رقاب بعض الناس لم قال: لا ترجعوا بعدى كفارًا يعنوب بعد كم رقاب بعض الناس لم قال: لا ترجعوا بعدى كفارًا يعنوب بعد كم رقاب بعض الناس الم قال عنوب بعد كم رقاب بعض الناس الم قال الم قال الناس الم قال الم قال الم قال الناس الم قال ال

ا ١٥٠٤ كل ربا موضوع واول ربا اضعه ربا العباس بن عبد المطلب فائه موضوع كله. ٥٥

ا ١٥٥٠ وانّ كلّ دم في الجاهلية موضوع واوّل دم اضعه دم ربيعة ابن الحارث بن عبد المطلب. فق

<sup>69 .</sup> الله المود على المور على عجمي و لا العجمي على عربي و لا احمر على اسود و لا اسود على احمر الا بالتقى . 69 مربي ولا المود و لا اسود على احمر الا بالتقى . 94 مربي و لا المود على المود على المود على المود و لا المود و لا المود على المود و لا المود و لا المود على المود و لا المود على المود و لا المود و لا المود و لا المود على المود و لا المود على المود و لا المود على المود و لا المود و لا المود على المود و لا المود و لا المود على المود و لا المود و لا المود على المود و لا المود على المود و لا المود على المود و لا المود و لا المود و لا المود على المود و لا المو

ত . المام وان الساسين اخوة و হাকিম আবু 'আব্দিল্লাহ্ নিশাপুরী, আল-মুসতাদ্রাক, ১ম খন্ত, পূ. ৯৩

১৫৫ , প্ৰাণ্ডক, পূ. ১৫৫ ارقاءكم ارقاءكم اطعمو هم مما تاكلون واكسو هم مما تلبسون . 🌣

হক (অধিকার) আছে, তদ্রুপ নারীদেরও তোমাদের উপর অধিকার আছে।"<sup>%</sup> অতএব একথা নির্দ্ধিায় বলা বার যে, মানবিক মূল্যবোধ প্রতিষ্ঠার মহানবী (স.)-এর বিদার হজ্জের ভাষণই যথেষ্ট।

পৃথিবী ধ্বংস তথা কিরামতও সংঘটিত হবে তখনই যখন মানুষের মধ্য হতে মূল্যবোধগুলো হারিয়ে যাবে। কুর'আন ও হালীসে এক একটি মূল্যবোধের ধ্বংস বা অবক্ষরকে কিরামতের আলামত হিসেবে দেখালো হয়েছে। রাস্লুলুরাহ (স.) বলেন, "মরণ কর! যখন খালি পায়ের উলংগ লোকেরা মানুষের নেতা হবে।" " "যখন দাসী তার মানিবকে প্রসব করবে।" " "যখন উটের রাখালরা সুউচ্চ ইমারত তৈরী করবে।" এ সকল হাদীস যে কতটা বাত ব তা বাংলাদেশের মানুব সবচেয়ে ভাল বুবতে পায়ে। ২০০৭ সালের জানুয়ারী মাসের এগার তারিখ থেকে দুর্নীতি দমন কমিশন দুর্নীতিবিরোধী যে অভিযান চালাচেছ তাতে দেখা গেছে যে, সরকারি অকিসের সামান্য কর্মচারী দুর্নীতির মাধ্যমে কোটি কোটি টাকার মালিক হয়েছে। যারা এক সময় রাখালের চেয়েও দরিত্র ছিল। "আল্লাহু তোমাদের উপর তাঁর সৃষ্টির সর্বনিকৃষ্ট লোকদের শাসন চাপিয়ে দিবেন।" এ হাদীসের ব্যাখ্যার কোন প্রয়োজন নেই। দুর্নীতি বিরোধী অভিযানই প্রমাণ করে যে, এ দেশবাসীর ওপর খুব কমই উৎকৃষ্ট শাসক ছিল। যার ফলপ্রভতিতে শাসকদের অধিকাংশকেই চরম অপমান ও বদনাম নিয়ে ক্ষমতা ত্যাগ করতে হয়েছে।

## মানবিক মূল্যবোধের উপকারিতা

যে কোন সমাজ বা রাষ্ট্রে পূর্ণমাত্রায় মানবিক মূল্যবোধ প্রতিষ্ঠিত হলে সেখানকার সকল মানুষ বেশ কিছু উপকার লাভ করে থাকে : যেমনঃ

- ১. দারিদ্র বিমোচন হয়। কারণ তখন অপচয়, ভিক্নাবৃত্তি, অলসতা, ধ্বংস, বিপর্যন্ন, ফিতনা-ফাসাদ হাস পায়।
- ২. সকলের মনে এক ধরণের প্রশান্তি বিরাজ করে। কারণ পৃণ্যের একার্থ মানবিক ম্ল্যবোধ। পৃণ্যের বৈশিষ্ট্য এই যে, সে পৃণ্যবানের মনে প্রশান্তি ও তৃপ্তি এনে দেয়। রাস্লুল্লাহ (স.) বলেছেন, "আনুগত্য ও পৃণ্য হচেছ সে কাজ যাতে আত্মা তৃপ্ত হয় এবং নকস শান্ত হয়। পক্ষান্তরে পাপ হলো সে কাজ যে কাজে নকস অশান্ত হয় এবং আত্মা থাকে অতৃপ্ত, যদিও মুফতীগণ তোমাকে ফতোয়া দিয়ে থাকে।" মনের প্রশান্তি ধনী লোকদের কাছে মহা আকর্ষণীয় ব্যাপার। তাদের সকল অশান্তির কারণ মানসিক প্রশান্তির অনুপস্থিতি। হটকট ভাব ও অন্থিরতা অনেক ধনীর সুখ কেড়ে নিয়েছে। মানবিক মূল্যবোধে উজ্জীবিত হলে তা ফিরে আসতে পারে।
- ত, আইন-কানুন ও বিভিন্ন ব্যবস্থার প্রতি সবাই শ্রদ্ধাশীল হয়ে ওঠে।
- ৪, বাজে চিতা ও কাজ বন্ধ থাকার ফলে সময়ের অপচয় বন্ধ হয়ে যায়।
- ৫. পারস্পরিক শ্রন্ধাবোধ বৃদ্ধি পায়। হৃদ্যতা ও সম্প্রীতির সৃষ্টি হয়।
- ৬, আইন-শৃংখলা রক্ষাকারী বাহিনীর কাজটা সহজ হয়ে যায়।
- ৭. সমষ্টিগত পাপাচার কমে যায়।
- ৮. বিপদ-মুসিবত কমে যায়। এ কথা ভুলে গেলে চলবে না যে, এক একটি পাপ মানে এক একটি অমানবিকতা। এমন কোন অমানবিক আচরণ নেই যেটি পাপের আওতায় পড়ে না। আয় ব্যক্তি, পরিবায় ও সমাজে পাপাচারের কায়ণেই বিপদাপদ এসে থাকে। আয়ায় তা আলা বলেন, মানুষের কৃতকর্মেয় দরুন ভুলে ও সমুদ্রে বিপর্যয় ছভিয়ে পড়ে; যার কলে মানুষ্দেরকে তালেয় কোন কোন কর্মের শান্তি তিনি আখাদন করান,

<sup>&</sup>lt;sup>৩০</sup> . এই বিন্দুল ক্রিলাম, আস্সীরাতুদ্ দ্ববিয়া, বৈল্লতঃ উলুমুল কুর'আন কাউডেশন, ১৯৮৯ ২য় খন্ত, পৃ. ৬০৪

ك . হাদীস নং- ৫ (الايمان), হাদীস নং- ৫ واذا كان الحفاة العراة ر عوس الناس . अ इंगाम মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল ঈমান

ك -शनीम नर الايمان), रानीम नर الايمان), रानीम नर अधक, किठादून है साम पूनिम, नरीर, आधक, किठादून है सान (الايمان)

<sup>40 .</sup> الايمان), হালীস নং- ١ يانييان في البنيان و ইমাম মুসলিম, সহীত, প্রাণ্ডত, কিতাবুল ঈমান (الايمان), হালীস নং- ١

ইমাম আহমদ ইবন হামল, जाल-মুসলাদ, প্রাহত, মত- ৫, পৃ. ২৭৪, ২৭৫ الله عليكم شرار خلقه .

গৈ . البر ما كنت اليه النفس وأطمان اليه القلب ، والاثم مالم تسكن اليه النفس ولم يطمئن اليه القلب وان افتاك المفتون . গি ইমাম আহমদ ইবন হাবন, আল-মুসনাদ, প্রাগুক, খড- ৪, পু. ১৯৪, ২২৮

যাতে তারা ফিরে আনে।<sup>"৭৬</sup> হাদীদেও এ কথা প্রতিধ্বনিত হয়েছে। রাস্লুল্লাহু (স.) বলেন, "নিশ্চিতভাবেই পাপের কারণে আল্লাহ্র ত্রেনধ আপতিত হয়।"<sup>৭৭</sup>

- ১০.রাষ্ট্রীর আয় বেড়ে যায়ঃ কারণ তখন কেউ সম্পদ নষ্ট করে না। সুযোগ থাকলেও বিভিন্ন প্রকার কর প্রদানে সে কাঁকি দেয় না। রাষ্ট্রের সম্পদকে সবাই নিজের সম্পদ মনে করে। সর্বোপরি দেশ ও জাতি সমৃদ্ধ হয়।

তাছাড়া ইসলামের দৃষ্টিতে নৈতিকতা বা মূল্যবোধ জীবনের জন্য অপরিহার্য একটি বিষয়। ইসলামী জীবন ব্যবস্থার নৈতিক দীতিমালার ওপর ভিত্তি করে আইন-কানুন বিকশিত হয়। মূল্যবোধ মানুষের মনন, আচরণ ও পারস্পরিক সম্পর্ককে বহুলাংশে প্রভাবিত করে। সামাজিক আইন-কানুন অমান্য করা বা ফাঁকি দেরার সুযোগ থাকলেও মূল্যবোধ মানুষকে এ কাজে বাঁধার সৃষ্টি করে। মূল্যবোধ ব্যক্তিত্বের বিকাশে সাহায্য করে, পারিবারিক ও সামাজিক বন্ধনকে সুন্চ করে, মূল্যবোধহীণ, অল্পীল ও আপত্তিকর কার্যাদি হতে বিরত রাখে। মূল্যবোধ সুনাসিত ও কল্যাণকর সমাজ বিনির্মাণে সাহায্য করে। মূল্যবোধ মানুষের জৈবিক ও সামাজিক চাহিদা ও প্রয়োজন এবং আত্মিক চাহিদা ও বিকাশের মধ্যে সামঞ্জস্যপূর্ণ ভারসাম্য সৃষ্টি করে যা দুনিরা ও আবিরাতের জন্য কল্যাণকর হয়। মানবিক মূল্যবোধের উজ্জীবনের ফলে মানুষের স্বভাবগত স্বচ্ছতা, মানসিক ভারসাম্যতা, চারিত্রিক উৎকর্ষতা ও মানবীর উৎকর্ষতা অর্জিত হয়। ইসলামের দৃষ্টিতে মূল্যবোধবিবর্জিত মানুষ পতর সমতুল্য। অপর দিকে মূল্যবোধে উৎকর্ষতা অর্জনকারী মানুষ আল্লাহ্র নিকট অত্যন্ত মর্যাদাবান। আনৈতিক ও নিষিদ্ধ কার্যাবলী হতে বারা নিজেনের হিফাযত করতে সক্ষম ইসলামে তারা শ্রেষ্ঠ মানব হিসেষে বিবেচিত হয়। নৈতিকতা ও মূল্যবোধ সম্পন্ন মানুষ আত্মপ্রত্যী, সংযমী ও দৃত্তেতা হয়।

ইসলামী মূল্যবোধকে আরবীতে বলা হয় القيمة আল-কীমাহ' অর্থাৎ 'মানদভ'। ইসলামী দৃষ্টিভঙ্গির আলোকে মূল্যবোধ হলো নৈতিকতা সংশ্লিষ্ট মানদভ বা তুলাদভ। সেটা এমন এক মানদভ বা ভাল-উত্তম বা কল্যাণমূলক কাজের পরিমাপক। ইসলামী মূল্যবোধ বারা কাভিথত বা অনাকাভিয়তের মধ্যে পার্থক্য নির্ণয় করা যায়। এগুলো এমন কিছ উপলব্ধি যা ব্যক্তি ও সমাজের লক্ষ্য ও কর্মপদ্ধতি নির্ধারণে প্রভাব রাখে।

ইসলামী মূল্যবোধ মহান স্ক্রার সাথে মানুষের সম্পর্ক উনুয়নের ইতিবাচক ভূমিকা পালন করে। একই সাথে মানুষে মানুষে সম্পর্ক উনুয়নে প্রচন্তভাবে সহায়তা করে। ওধু এগুলোই নয়, ইসলামী মূল্যবোধ মানবের কুপ্রবৃতিসমূহ বা নকস অবদমনে অনুপ্রেরণা যোগায়। ইসলামী মূল্যবোধের আয়ে একটি গুরুত্বপূর্ণ লক্ষ্য হলো মানুষের মনদর্শীলতা ও বুদ্ধিবৃত্তির বিকাশে সাহায়্য করা। মানুষের ভাল আচরণ মূলতঃ নৈতিক মূল্যবোধ থেকে উৎসায়িত। মূল্যবোধের পর্যাপ্ত প্রভাব লক্ষ্য করা যায় মানুষের নৈতিক আচরণে। মানবিক মূল্যবোধ মানুষের মধ্যে সায়িত্বোধ সৃষ্টি করে-যা মানুষের অনুভূতি ও কর্মের মাধ্যমে প্রতিকলিত হয়। মানবিক মূল্যবোধ জীবন যাপনের ক্ষেত্রে একটি নৈতিক মান সৃষ্টিতে সাহায়্য করে। কল্ফ্রনিতে জীবন সুখময় হয়ে গড়ে ওঠে। দৈনন্দিন জীবনে চাহিদা পূরণে অগ্রাধিকার প্রসানের ক্ষেত্রে মানবিক মূল্যবোধ ইতিবাচক ভূমিকা পালন করে। ওধু তাই নয়, বাত্তব জীবনে কোনটা গ্রহণীয় এবং কোনটা বর্জনীয় মানবিক মূল্যবোধ তা নির্ধারণে সাহায়্য করে।

১৯ ৩০৪৪ আল বিষ্ণু الفساد في البر والبحر بما كسبت ايدي الناس ليذيقهم بعض الذي عمار الملهم يرجعون والم

أالبر), शानीन नং- (البر), शानीन नং- من احب ان بيد ط رزقه و ينداه في اثره فليد ل رحمه ، ক্রিছারুল বির্র (البر), शानीन नং- ১০, ২১

শৈ । لا البر ، و لا برد القدر الا الدعاء و ان الرجل ابعدر م الرزق بغطينة بعدلها . « তাব্বারা, ইসলামের দৃষ্টিতে অপরাধ, (অনুবাদঃ মাওলানা মুহাম্মদ রিজাউল করীম ইসলামাবাদী) ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ১৯৮৬, পৃ. ৪০

#### Dhaka University Institutional Repository

মানবিক মূল্যবোধ মানব মনে যে অনুভূতি জাগ্রত করে তা মানুষকে প্রেরণা লাভে ও আত্মপ্রত্যরী হতে সাহায্য করে। এর কলে মানুব একদিকে নিজের নফসের বিরুদ্ধে বিজয়ী হতে পারে। আত্মশাসনে কামিয়াব হতে পারে। ওধু তাই নয়, মানব জীবনে মানুষ যে সব বাধা বিপত্তির সন্মুখীন হয়, তা সহজে মোকাবেলা করতে পারে। ইসলামী মূল্যবোধ ব্যক্তির মধ্যে লুক্কারিত সম্ভাবনার বিকাশ সাধনে সাহায্য করে। কলে ব্যক্তি স্বীয় সভাকে বিকশিত করার সুযোগ লাভ করে। মানবিক মূল্যবোধ মানব জীবনের আরো একটি ক্ষেত্রে গুরুত্বপূর্ণ অবদান রাখতে সক্ষম। মানব মনের সীমাহীন অভিপ্রার বা ইচ্ছে শক্তিকে সুনিরত্রণ করতে মানবিক মূল্যবোধের ভূমিকা রয়েছে। এর দ্বারা মানব মনের বলগাহীন মনস্কামনার ওপর নিরত্ত্বণ প্রতিষ্ঠিত হয়। কলক্ষতিতে পাশবিকতা বা অমানবিকতার মত ব্যক্তি চরিত্রের মন্দ দিকগুলো দূরীভূত হয় এবং জীবনে দুর্নীতির প্রভাব বহুলাংশে হাস পায়। সামাজিক ক্ষেত্রেও মানবিক মূল্যবোধের অবদান চমংকার। সামাজিক দায়-দারিত্ব পালন, সামাজিক শৃংখলা রক্ষা, সমাজকে ঐক্যবন্ধ করা, সামাজিক বন্ধন সূন্ত করতে মানবিক মূল্যবোধের বিকল্প নেই। মানবিক মূল্যবোধ সমাজে মানুষের অভিত্ব ও অবস্থানকে নিরাপদ ও সুদৃত করে। এবং সমাজে সাংস্কৃতিক কর্মকান্ত বেগবান হয়। ফলে সামাজিক কার্যক্রম বৃদ্ধি পায়। এ ধরণের তৎপরতা সামাজিক বন্ধনকে আরো শক্তিশালী করে। কলে সামাজিক সংহতি ও ঐক্য বৃদ্ধি পায়।

# তৃতীয় অধ্যায়

# মানবিক মূল্যবোধ বিকাশে ইসলামের অবদান

ইসলামে সকল কিছুর আয়োজন মানুবের জন্য। ইসলামের সকল সিল্ধান্ত মানুবের কল্যাণের জন্য। অর্থাৎ মানবিক দিকটিই ইসলামে সবচেয়ে বেলী গুরুত্বপূর্ণ। কোন কারণে, কোন মূর্ভতে, কোন মানুবের যাতে মানবিক দিকটি ক্ষতিগ্রন্থ না হয়, ইসলাম সেদিকে সর্বোচ্চ সতর্ক দৃষ্টি রেখেছে। অর্থাৎ ইসলামে সবার ওপরে মানুষ সত্য। ইসলাম, কুর'আন, নবী-রাসূল সব মানুবের জন্য। এ প্রসঙ্গে আল-কুর'আনে বলা হয়েছে, "তোমরাই শ্রেষ্ঠ উন্মত, মানবজাতির জন্য তোমাদের আবির্ভাব হয়েছে; তোমরা সৎকার্যের নির্দেশ দান কর, অসংকার্যে নিবেধ কর এবং আল্লাহে বিশ্বাস কর।" মানুবকে সৃষ্টি করা হয়েছে মূলতঃ মানুবের জন্যই।

মানবিক মূল্যবোধ কথাটি মূলত: এমন এক ভাবধারা ভিত্তিক যা জাতি, ধর্ম, বর্ণ, গোত্র নির্বিশেষে সকলের মধ্যকার পার্থক্য ব্যতিরেকে সমাজে সকল মানুষের সমতা নির্দেশ করে। তাছাড়া সকল মানুষের মধ্যে মানবিক সুযোগ-সুবিধা প্রাপ্তির বিষয়টিতেও এর অর্থবোধ লক্ষ্য করা যায়। এ বিশ্বচরাচরে বিচিত্র সমাজে বিচিত্র চরিত্রের মানুষ বাস করে। একই সমাজে বেমন মানবতার কল্যাণে নিবেদিতপ্রাণ মানুষের অভাব নেই, অপরদিকে তেমনি মানবতা লাঞ্চিত করে, থর্ব করে মানবাধিকার ও ন্যায্য প্রাপ্যতা- এমন হিংসায় উন্মন্ত নিষ্ঠুর প্রকৃতির মানুবেরও অভাব নেই। এ প্রকৃতির লোক হতে পারে ব্যক্তি মানুর হতে শাসকগোষ্ঠী কিংবা আগ্রাসনবাদীরা। সমাজে প্রতিনিয়ত অপরাধ ঘটছে মানবতার বিরুদ্ধে, আইনের বিরুদ্ধে নয়, ন্যায়বিচারের বিরুদ্ধে। আবার শাসকগোষ্ঠীর মাধ্যমেও খর্ব হচ্ছে মানবতা ও মানবাধিকার। যেমন- ফিলিস্তিন, চেচনিয়া, মায়ানমার, কাশ্মির, ইরাকে খর্ব হচ্ছে মানুবের সবচেয়ে সাধারণ অধিকার স্বাধীনতা। আবার আগ্রাসনবাদ লাঞ্চিত করছে মানবতা, যার উজ্জ্বল দুষ্টান্ত ইরাক, আফগানিতান ও লেবানন। অথচ শান্তিমর পৃথিবী স্থাপনে স্থিতিশীল মানব সমাজ প্রতিষ্ঠার ন্যারবিচারের বিকল্প নেই। ন্যারবিচার মানুবের চিরতন প্রত্যাশা। মানুব নিজের অধিকার নিয়ে সমাজে বাঁচতে চার, চার প্রাপ্য স্বাধীনতা। মানুষের এই যে অধিকার, স্বাধীনতা, এগুলো কোন জাগতিক উৎস হতে উদ্ভত নয়, বরং ঐশীভাবে প্রাপ্ত। মানুবের সৃষ্টি হয়েছে এই অধিকারগুলো নিয়ে। সুতরাং এগুলো কেন্ডে নেয়ার অধিকার অন্য কারো হাতে থাকতে পারে না। এ অধিকারগুলো সংরক্ষণই হল সামাজিক ন্যায়বিচার। <sup>২</sup> আর এ ন্যায়বিচার ইসলামের মাধ্যমেই পুরোপুরি বাস্তবায়িত হতে পারে। অধিকারগুলোর সংরক্ষণের জন্যই প্রণীত হয়েছে জাগতিক আইনসমূহ; এগুলো সংরক্ষণের জন্য প্রতিষ্ঠিত হয়েছে বিচার বিভাগ, যার মূল দর্শন হল দুষ্টের দমন শিষ্টের পালন। সমাজের প্রত্যেক মানুবই নিজ নিজ অধিকার নিয়ে শান্তিতে বসবাস করতে চায়। ন্যারবিচারের অনুপস্থিতি সমাজকে অরাজকতা ও বিশৃঙ্খলার মধ্যে ঠেলে দেয়। সমাজ হয়ে ওঠে অশান্ত। এই অশান্ত অবস্থায় মানব জীবনের সৃষ্ঠ বিকাশ সন্তব নয়। ব্যক্তি জীবনের পূর্ণ বিকাশ ও সামাজিক অগ্রগতির স্বাভাবিক ধারা বজার রাখতে ন্যারবিচার প্রতিষ্ঠা জরুরী।° জীবন ও জগতের স্বরূপ উপলব্ধির মাধ্যমে মানব জীবনের পরমার্থ সর্বশ্রেষ্ঠ কল্যাণ, মানব জীবনের লক্ষ্য, কর্তব্য, পরিণতি প্রভৃতি সম্পর্কিত জ্ঞানের অনুরাগই দর্শন। মানবিক মূল্যবোধের বিকাশধারাকে ইসলাম সব সময়ই অনুপ্রাণিত এবং ব্যাপকভাবে প্রভাবিত করে আসত্তে। মানবিক মৃল্যবোধ ও ধর্মীর দর্শনের মধ্যে রয়েছে বহুমাত্রিক এবং যুগপৎ সম্পর্ক। সমাজতত্ত্ববিদদের মতে, "Religion has existed in all times and places. It is organised set of values, beliefs and norms designed to lesson or explain the problems of human life, human societies always face problems, people always attempt to solve them. Beliefs always play a part in these attempts. To this degree religion will always be with us."8

মানবিক ম্ল্যবোধের সার্বজনীন ও সুসংগঠিত যে রূপ ইসলামে বিদ্যমান রয়েছে, তার পেছনে ইসলামের অন্তর্গৃষ্টি, অনুপ্রেরণা, অনুশাসন ও মানবীয় দর্শন এবং মানবকল্যাণের সার্বজনীন নীতি প্রধান ভূমিকা পালন করে। ইসলামের ব্যক্তিগত, পারিবারিক, সামাজিক, রাজনৈতিক ও অর্থনৈতিক ক্ষেত্রে গৃহীত বাত্তবমুখী ব্যবস্থাসমূহ মানবিক মূল্যবোধের ভীত মজবুত ও এর বিকাশে সুদ্রপ্রসারী প্রভাব বিস্তার করে আসছে। তাই মানবিক মূল্যবোধের

০১১১০ সাল-কুর আন, ৩৪১১০ كنتم خير امّة اخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله . <sup>د</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>২</sup>. ড. মোঃ নুরুল ইসলাম, *মানবাধিকার ও সমাজকর্ম*, তাকাঃ নিউ এজ পাবলিকেশস, ২০০৫, পৃ. ১২

<sup>°.</sup> গাজী শামছুর রহমান, *মানবাধিকার ভাষা*, ঢাকাঃ বাংলা একাভেমী, ১৯৯৪, পৃ. ৬

<sup>8.</sup> G.R. Leslie, R.F. Larson and B.L.Gorman, Introductory sociology, 1994, P.460.

প্রতিটি তর ও পর্যায়ে ইসলামের প্রভাব ও প্রাণশক্তি প্রতিফলিত হয়েছে। মানবিক মূল্যবাধের চিরন্তন বাণী নিয়েই ইসলামের আবির্ভাব ঘটেছে। ইসলাম একটি সামগ্রিক জীবন দর্শন। মানব জীবনের প্রতিটি দিকই এতে প্রতিফলিত হয়েছে। মানব মর্যাদা, মানবতাবোধের বিকাশ, মানবিক চেতনা সৃষ্টি এবং পারস্পরিক বিপদ-আপদে সাহায়্য দানের প্রেরণা ইসলামই মানুবের মধ্যে জাগ্রত করেছে। মানবিক আচরণকে ইসলাম ব্যক্তির ইচ্ছার ওপর ছেড়ে দেয় নি বরং বাধ্যতামূলক করেছে এবং সকল কাজের মধ্যে মানব সেবাকে উত্তম কাজ বলে ঘোষণা করা হয়েছে। ইসলামী অনুশাসনের তাকীদেই যুগ যুগ ধরে মানুষ অন্য মানুবের সাহায়্যে এগিয়ে এসেছে এবং মানব জীবনে সুখ-শান্তি, সাম্য, সহমর্মিতা, ন্যায়বিচার ও নিরাপন্তার নিশ্চয়তা বিধান কয়েছে। ইসলাম এতাবে মানব ও মানব জীবনের কর্মধারা পরিচালনার জন্য কতিপয় দর্শন ও মূল্যবোধ গ্রহণ কয়েছে, যা মানুবের মধ্য হ'তে অন্যায়, অবিচার ও শোষণের অবসান ঘটায় এবং ন্যায়বিচার ও নিয়াপত্তা প্রতিষ্ঠা কয়ে। বন্তুত ইসলামের জীবন দর্শন মানবিক মূল্যবোধ ও নৈতিক ভিডি গঠনে সর্বাধিক ভূমিকা পালন করে।

আরবী ভাষার শব্দ ইসলাম' এর মূল নানা। 'সলম' ধাতু থেকে উদ্ধৃত। যার অর্থ শান্তি, সন্ধি, নিরাপত্তা, আনুগত্য, মান্য, গ্রহণ ইত্যাদি। "মহান স্রন্থ আল্লাহ্ তা আলা কর্তৃক প্রদন্ত জীবন বিধান গ্রহণ, মান্য ও আনুগত্য প্রকাশের মাধ্যমে শান্তি, দন্ধি ও নিরাপত্তা অর্জনের নাম ইসলাম। আল্লাহ্ তা আলা প্রদন্ত একমাত্র জীবনাদর্শ ইসলামেই মানব জীবনের ব্যক্তিগত, পারিবারিক, দলীয়, সমষ্টিগত, সামাজিক, অর্থনৈতিক, রাজনৈতিক, আন্তর্জাতিক প্রভৃতি সকল দিকের প্রতি গুরুত্বারোপ ও নির্দেশনা প্রদান করা হয়েছে। এটি এমন এক চিরন্তন ও মৌল বিধান যা সৃষ্টির আদিকাল থেকে বিদ্যানা। "আধুনিক অর্থে ইসলাম প্রকৃতপক্ষে একটি বান্তবভিত্তিক মানবিক বিপ্লব (a realistic revolution)। মুহাম্মদ খালিদের ভাষার, "Islam is infact ideology (based on Divine Revelation) away of life, universal in its approach and eternal in its application. Being universal in its character it evolve a way of life which was basically 'democratic' and established a social order based on equality, fraternity and justice." ইসলামের এসব আদর্শ, মূল্যবোধ ও মৌলনীতি সমাজে মানবিক মূল্যবোধ সৃষ্টিতে ব্যাপকভাবে প্রভাষ বিতার করেছে।

সতিয়কার অর্থে আল্লাহ্ তা আলার নিকট সম্পূর্ণরূপে আত্মসমর্পন হল ইসলাম। ইসলামের মূল উদ্দেশ্য হল আল্লাহ্ তা আলার পরিকল্পনা অনুযায়ী মানব চরিত্রের পরিবর্তন ঘটানো, মানুষের জন্য সব কিছুতে সহজ পদ্থা অবলম্বন করা। প্রকৃতির সব কিছুর মত মানুষের মধ্যেও নানাবিধ সুপ্ত মনোবৃত্তির অন্তিত্ব রয়েছে। ইসলামের ছোঁয়ায় এসব সুপ্ত প্রতিভা বিকশিত হয়। মানুষকে তাই কতগুলো নির্দিষ্ট নিয়ম-কানুন মেনে চলতে হয় এবং এরপ নিয়ম-কানুন প্রদান করাই হল ইসলামের কাজ। ইসলাম মানুষকে পূর্ণাঙ্গ জীবন ব্যবস্থা দান করেছে এবং তার দারা সে সুপ্ত মানবিক বৃত্তির বিকাশ ঘটাতে পারে।

বিশ্ব মানবতার কল্যাণ ও বিশ্বলৌন্দর্য বিধানের মৌল শিক্ষা ইসলামে রয়েছে। এক সত্য, সুন্দর ও কল্যাণমর স্রষ্টার একক কর্তৃত্ব ও অসীম ক্ষমতাকে আত্ম-উপলব্ধির মাধ্যমে বিশ্বাস করা এবং স্রষ্টার সৃষ্টি হিসেবে মানবীয় জীবনকে সত্য, সুন্দর ও কল্যাণময় করে তুলতে সচেষ্ট হওয়ার শিক্ষা দেয় ইসলাম। ইসলামের এ শিক্ষা জীবনদর্শনের দিকনির্দেশনা দিয়ে মানুষকে মানবপ্রেমে উন্ধুদ্ধ করেছে। সম অধিকারের ভিত্তিতে সমবেতভাবে জীবনকে সুন্দর ও
মঙ্গলময় করে তুলতে সহায়তা করেছে, সমস্যাগ্রস্ত ও অসহায় মানুষের মঙ্গল কামনায় নিয়োজিত হতে অনুপ্রাণিত
করেছে। কলে ইসলামের শিক্ষা ও দর্শন মানবকল্যাণের এক সমৃদ্ধ ভিত্তি গড়ে তুলেছে।

ইসলাম এমন এক আধুনিক, বৈজ্ঞানিক, সর্বময় ও সমাজ উপযোগী, মানবকল্যাণমুখী, মানব আচরণ নিয়ন্ত্রণ ও পরিচালনাকারী ধর্ম যা অত্যন্ত ব্যাপক ও সুদ্রপ্রসারী জীবন বিধান ভিত্তিক। ইসলাম সৃষ্টিকর্তা কেন্দ্রিক ধর্ম হলেও ওধু সৃষ্টিকর্তার প্রার্থনার মধ্যে সীমাবদ্ধ নয়, বরং কুর'আন ও হাদীস ভিত্তিক উপায়ে সৃষ্টিকর্তা অর্থাৎ আল্লাহ্ তা'আলার নির্দেশিত অন্যান্য সামাজিক, অর্থনৈতিক, রাজনৈতিক ও নৈতিক বিধি-বিধান অনুসরণও বাধ্যতামূলক।

<sup>° .</sup> আল-কুর'আন, ৮৯৬১; ২ঃ২০৮; ৪ঃ৯০-৯১; ১০ঃ২৫

<sup>° .</sup> আল-কুর আন, ৩০**ঃ**৩০

Mohammad Khalid, Welfare State-A case study of Pakistan, Karachi: Royal book company, 1968, P. 53.

<sup>ু</sup> আল-কুর আন, ২ঃ১১২

<sup>ু,</sup> আল-কুর আন, ৫১৩

ইসলামী রীতি-নীতি, আচার-আচরণ এবং মূল্যবোধের পরিপূর্ণ অনুসরণ যে কোন সমাজকে কল্যাণময়, সুশৃঙ্খল, শান্তিময় ও উনুয়নমুখী করতে পারে। সুতরাং একটি পূর্ণ জীবন বিধান হিসেবে (as a complete code of life) ইসলাম মানবিক মূল্যবোধের দর্শনকে অতিমাত্রায় প্রভাবিত করেছে।

ইসলামের সৃষ্টিতে মানুবে মানুবে কোন ভেদাভেদ নেই। সকল মানুবই স্রষ্টার সৃষ্টি বলে সকলেই সমমর্যাদার অধিকারী। ইসলাম সৃষ্টির উৎস, মৌলিক বংশধারা ও চূড়ান্ত নিয়তির দৃষ্টিতে মানব জাতির ঐক্য ও সংহতিতে বিশ্বাস করে। সমগ্র মানব জাতির উৎস একটিই। সেই অভিন্ন উৎস থেকেই মানুব বিভিন্ন জাতি, উপজাতি, গোত্র ও দেশে বিভক্ত হয়েছে। এই বিভক্তির মূল উদ্দেশ্য হল পারস্পরিক পরিচিতি লাভ ও সহযোগিতার নীতি অবলঘন করা। এখানে ধনী-দরিত্র, উঁচু-নীচু, সাদা-কালোর মধ্যে কোন প্রকার শ্রেন্ঠত্ব নেই। আদম সন্তান ও মানুব হিসেবে সবাই সমান। নারী-পুরুষ, সাদা-কালো নির্বিশেষে সকল মানুব পৃথিবীতে আল্লাহ তা আলার প্রতিনিধি। মহাদ আল্লাহ বলেন, "মরণ কর, যখন তোমার প্রতিপালক ফেরেশতাদের বললেন, 'আমি পৃথিবীতে প্রতিনিধি সৃষ্টি করতে চাই'।" ইসলাম মানবিক মূল্যবোধ প্রতিষ্ঠার জন্য এমন চরিত্রেরই বিকাশ ঘটাতে চায় এবং এই চরিত্রের মাধ্যমেই পৃথিবীতে আল্লাহ তা আলার প্রতিনিধিত্বের দায়িত্ব যথার্থরূপে বহন করা সন্তব। এসব দায়িত্ব পালন করতে গিয়ে জাতি, ধর্ম, বর্ণ, ভাবা ও শ্রেণীগত পার্থক্য করা চলবে না। তাই মুসলিমদের কাছে মানবন্ত্রীতি ও মানবকল্যাণের ধারণা অনেক প্রশন্ত, ব্যাপক ও স্পষ্ট। ইসলামের শ্রেন্ঠত্বের দার্শনিক ভিত্তির অন্যতম উপাদান হল মানবতাবাদ তথা মানবকল্যাণ। মানবকল্যাণের এই দর্শনের ওপর ভিত্তি করেই ইসলাম ক্রমান্থরে মানুবের মনে হায়ী আসন গড়েছে। সুতরাং মানবতাবাদের উৎস হিসেবে ইসলামের অবদানকৈ কেউ অস্বীকার করতে পারে না। ইসলাম এমন একটি জীবন দর্শন, যা সকল প্রকার অমানবিক আচরণ থেকে মানুবকে মুক্তি দেয়ার বাণী প্রচার করেহে এবং স্ক্রীর রাজ্যে সেরা সৃষ্টি হিসেবে ঘোষিত হরেছে।

ইসলামই বিশ্বে একমাত্র জীবন ব্যবস্থা, যা সমগ্র মানব জাতির মুক্তি ও কল্যাণের বাণী নিয়ে আবির্ভূত হয়েছে। ইসলামের দৃষ্টিতে মানব জীবন এক অবিভাজ্য সন্তা। ব্যক্তি, পরিবার ও সমাজ জীবনের সুখ, শান্তি ও কল্যাণের প্রতি এতে সমান গুরুত্ব প্রদান করা হয়েছে। এরই ফলশ্রতিতে ক্রধার্তকে খাদ্য দান, অসহায়কে সাহায্য দান, নিরাশ্রয়কে আশ্রা দান, বিপদগ্রন্তকে পরিত্রাণ দান এবং অক্ষমকে সহানুভৃতি ও সমানুভৃতি প্রদর্শনকৈ ইসলামে অতিমাত্রায় উৎসাহ প্রদান করা হয়েছে। মানবকল্যাণের প্রতি তাকীদ দিয়ে আল-কুর'আনে বলা হয়েছে, "তোমরাই শ্রেষ্ঠতম উন্মত, মানব জাতির (কল্যাণের) জন্য তোমাদের উদ্ভব ঘটানো হয়েছে; তোমরা সৎ কাজের নির্দেশ দান কর, অসং কাজে নিষেধ কর।"" "এবং তাদের (ধনীদের) ধন-সম্পদে রয়েছে অভাবগ্রস্ত ও বঞ্চিতের হক।"" তুমি অনুগ্রহ কর যেমন আল্লাহ তোমার প্রতি অনুগ্রহ করেছেন।"<sup>>o</sup> "আহার্যের প্রতি আসক্তি থাকা সন্তেও তারা অভাবগ্রস্ত, ইয়াতীম ও বন্দীকে আহার্য দান করে এবং বলে, কেবল আল্লাহর সম্ভৃষ্টি লাভের উন্দেশ্যে আমরা তোমাদেরকে আহার্য দান করি, আমরা তোমাদের নিকট হতে প্রতিদান চাই না, কৃতজ্ঞতাও নয়।"<sup>>8</sup> মহানবী (স.) বলেছেন, "মানুষের জন্য তাই ভালবাস্বে যা নিজের জন্য ভালবাস তবেই মুসলিম হবে।" '
বৈ ব্যক্তি মানুষের প্রতি দয়া করে না, আল্লাহ তার প্রতি দয়া করেন না।"> "পৃথিবীবাসীর প্রতি দয়া কর, তবে আসমানে যিনি আছেন (আল্লাহ) তোমাদের উপর দয়া করবেন।"<sup>১৭</sup> উপরোক্ত বাণীসমূহ হতে এটাই প্রমাণিত হয় যে, ইসলামে সবার উপর মানুষ ও মানবতার স্থান। এভাবে মানুষের মর্যাদা ও শ্রেষ্ঠত্ব নির্ধারণের মাপকাঠি হিসেবে মানবিক মুল্যবোধের প্রতি ইসলাম সর্বোচ্চ গুরুতু প্রসান করেছে। ইসলামের দৃষ্টিতে মানবকল্যাণের ও মানবধর্মের মূল কথা হল মানুষের সেবায় আত্মনিয়োগ করা। ইসলামে মানবীয় আচরণকে সর্বোৎকৃষ্ট কর্ম হিসেবে বিবেচনা করা হয়েছে।

ত ১৯৩০ কুর আন, ২৪৩০ واذ قال ربك للملائكة اني جاعل في الارض غليفة ، ٥٠

٥٤٥٥ , जान-कृत जान كنتم خير أمة اخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنيون عن المنكر . "

لاده ماه কুলু কুলু وفي اموالهم حق للسائل والمحروم . الم

वाण-कृत वान, २৮१९९ وأحدن كما احدن الله اليك . ٥٠

ত্বিবাৰ, ৭৬৪৮-৯ الطعلم على حبه مسكينا و يثيما واسيرا ، انما نطعمكم لوجه الله لا نريد سنكم جزاء و لا شكورا . قد

১৫ . মুসলিম ইবন্ আল হাজ্ঞাজ আল-কুশায়রী, সহীহ, দিল্লীঃ আল মাকতাবা রশীদিয়া, ১৩৭৬হি, কিতাবুল ঈমান (الأيمان), হালীন নং- ৭১

<sup>ু</sup> ইমাম মুসলিন, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল ফারায়িল (الله: الله: الله

১১ . আৰু ঈসা মুহামদ ইবন ঈসা, সুদাদ, রিয়াদঃ দারুস্ সালাম, ২০০০, কিতাবুল বিরুর (البر), বাব নং- ১৬

ইসলামের বিশ্বল্রত্ব ও বিশ্বমানবের একব্ সমগ্র বিশ্বে জাতি, ধর্ম নির্বিশেষে সমন্ত বিশ্বমানবের অধিকার খীকার করে। প্রত্যেক ব্যক্তি ও জাতিকে আপন আপন প্রয়োজন মেটানোর প্রণালী এমনভাবে স্থির করতে হবে, যাতে অপর কোন ব্যক্তি বা জাতির প্রয়োজন মেটানোর অধিকার ও সুযোগ অন্যায়ভাবে ব্যাহত না হয়। স্মানবিক মূল্যবোধ প্রতিষ্ঠার পথে বর্তমানে মানুষে মানুষে বৈষম্য একটি বড় বাঁধা। ইসলামে মানুষে মানুষে বৈষম্যের কোন জারগা নেই। এমনকি আল্লাহ্ তা আলা প্রদন্ত সকল সম্পদে সকল মানুষের সমানাধিকারের কথা ঘোষণা করা হয়েছে। ঘোষিত হয়েছে, প্রাকৃতিক সম্পদে সকল মানুষের সমান সুবিধার কথা। এ দৃষ্টিকোণ থেকেই মানবতার উন্নতি ও মানবকল্যাণ সাধনে শ্রেণী বৈষম্যকে ইসলাম অধীকার করে এবং ব্যক্তিশ্বাধীনতা ও ব্যক্তির আত্মবিফানের অধিকারকে নৃত্তাবে সমর্থন জানায়। এ প্রসঙ্গে শান্তিতে নোবেল বিজয়ী তিকাতের নির্বাসিত বৌদ্ধ ধর্মীয় নেতা দালাইলামা অকপটে উচ্চারণ করেছেন, "Islam is indeed an all inclusive faith and is universal. Islam is as natural as you and I are --- to get along with others, respect others, not create a mess for other people or mess our own people. Islam is live and let live. Islam is easy to live and is simply peace." "

ইসলামে মানবিক মূল্যবোধের স্থান এতটাই উধ্বে যে, ইসলাম নিজের সম্পত্তি ওধু নিজের ভোগ, সুখ বা নিজ পরিবারের আরাম-আরেশের জন্য ব্যরের অধিকার কোন মুসলমানকে দেরনি বরং তার প্রতিবেশীদের হক রয়েছে তাতে। বিভবানদের সম্পদে সর্বহারা অসহায় মানুবের অধিকার রয়েছে। আল-কুর'আনে বলা হয়েছে, "সে তো সে-ই যে ইরাতীমকে রুড়ভাবে তাভিয়ে দের এবং সে অভাব্যত্তকে খাল্যদানে উৎসাহ দের না। সুতরাং দুর্ভোগ সেই সালাত আদারকারীর, যারা তাদের সালাত সম্বন্ধে উদাসীন।" মানবতার উন্নতি ও কল্যাণের লক্ষ্যে মানব সেবামূলক কাজের প্রতি ওরুত্বরোপ করে আল-কুর'আনে আরও বলা হয়েছে, "পূর্ব এবং পশ্চিম দিকে তোমাদের মুখ কিরানোতে কোন প্রা নেই; কিন্তু প্রা আছে কেউ আল্লাহ্, পরকাল, ফেরেশতাগণ, সমন্ত কিতাব এবং নবীগণে সমান আনতে এবং আল্লাহ্-প্রেমে আল্লীয়-স্বন্ধন, পিতৃহীন, অভাব্যন্ত, পর্যটক সাহায্যপ্রার্থিগণকে এবং দাসমুক্তির জন্য অর্থ দান করলে।" "

\*\*\*

ইসলাম সর্বাক্ষেত্র দরাা-মারা, ভালবাসা, রেহ-শ্রন্ধা, কল্যাণ কামনা, সহমর্মিতা, পরোপকার, জনসেবা, দানশীলতাসহ সকল প্রকার মানবকল্যাণমুখী ইতিবাচক কর্মকান্তের প্রতি উদ্বন্ধ ও অনুপ্রাণিত করে। ইসলাম মানুষকে মানবপ্রীতির এত উচু স্তরে উন্নীত করে, যেখান থেকে সং ও পূণ্য কর্মের প্রেরণা ও উন্দীপনা সকল মানুষের কাছে পৌছে যায়। কলে এই উৎসাহ ও উন্দীপনা মানুষের আবেগপ্রবণ মনকে প্রচন্ডভাবে আলাভিত করে। এ ধরণের চেতনায় উজ্জীবিত মুসলিম ব্যক্তি-খাতত্ত্বের বৈশিষ্ট্য তথা নিজের লাভের চিন্তা না করে মূল্যবোধে বলীয়ান হয় এবং মানবতার সেবায় নিজেকে বিলিয়ে দেয়। এভাবে ইসলাম মানুষের দৃষ্টিভঙ্গিকে কল্যাণমুখী করে তোলে। আরবের যে লোকওলো একলা অন্য মানুষের সমাজে বিভীবিকার সৃষ্টি করেছিল এবং আরামের যুম হায়াম করে দিরেছিল তারাই ইসলামের ছোঁয়ায় নিরাপত্তা বিধায়ক হিসেবে আর্বিভ্ত হল। এরপ মানুষের বিশ্বাস, ধ্যানধারণা ও দৃষ্টিভঙ্গি থেকে যে মানবতাবোধ উৎসারিত হয়, সেই মানবতাবোধের তাকীসেই মানব সমাজে গড়ে উঠে সাম্য ও আভৃত্বের সম্পর্ক। আর এ সম্পর্কের অন্তর্নিহিত ভাবাসর্বের মধ্য দিয়ে মানব সমাজে যে শান্তি ও কল্যাণ প্রতিষ্ঠিত হয় মূলতঃ সেটাই ইসলাম।

তাহাজা ইসলামী জীবনব্যবস্থা সব ধরনের পারস্পরিক সম্পর্ক বিনষ্টকারী স্বভাব ও কর্মকান্তসমূহকে চরমভাবে ঘৃণা করে। এভাবেই আইয়্যামে জাহিলিয়াতে অন্ধকারাচ্ছন্ন আরব সমাজে আলোর মশাল নিয়ে ইসলামের আগমন ঘটে এবং মানুষের মূল্যবোধে ব্যাপক পরিবর্তনের মাধ্যমে সুখী জীবন পদ্ধতি প্রতিষ্ঠিত করতে সহায়তা করে।

ইসলাম নৈতিক উনুয়ন ও চরিত্র গঠনের প্রতি সর্বাধিক গুরুত্ব প্রদান করে যা সত্যিকারের মানবিক মূল্যবোধের মূলভিত্তি এবং ইসলামেই সর্বপ্রথম এ মূল্যবোধ ফুলে-ফলে বিকশিত হয়। মহানবী (স.) মানবভাবোধের ভিত্তিতে

<sup>&</sup>lt;sup>১৬</sup> . আবুল হাশিম, "ফারুকী খিলাফত", ইসলামের দৃষ্টিতে রট্রে, ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ, ১৯৮০, পৃ. ১০২

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>. Kim Vo. Dalai Lama for Harmony of Religions. The New Nation, 28th April, 2006, P. 6

<sup>-</sup> जान فذالك الذي يدع الينيم ، ولا يعض على المام السكين ، فويل المصلين ، الذين هم عن صلاتهم ساهون . अ अवान عن المائيم ساهون . अवान ১०१३२-०

ليس البر أن تولوا وجو هكم قبل المشرق والمغرب ولكن البر من امن بالله واليوم الاخر والملانكة والكتاب والنبين واتى . \*\* প্রাক্তি আৰু ক্রাল, ২৪১৭৭ المال على حبه ذوى القربي واليتامي والمساكين وابن السبيل والساءلين وفي الرقاب

মদীনাতে সর্বপ্রথম রাষ্ট্র ও সমাজ প্রতিষ্ঠা করেন। ইসলামী অনুশাসন এবং বিধি-বিধান অনুসরণ করেই খুলাফা-ই-রাশিদুনের যুগে মানুষের মধ্যে মানবিক মূল্যবোধ সর্বোচ্চ পর্যায়ে পৌঁছে। তথন সর্বত্র ছিল মানবতার জয় জয়কার।

ইসলামী আদর্শ ভিত্তিক সমাজ ব্যবস্থা মানবিক মূল্যবোধের সকল দিক গভীরতরভাবে ও ব্যাপকতরভাবে সমুনুত রাখতে বন্ধপরিকর। অতীতে মুসলিমদের মধ্যে এরপ দায়িত্বোধ ও কর্মতৎপরতার প্রশংসনীর দৃষ্টান্ত রয়েছে। তাঁরা মানুবের মধ্যে মানবিকতার আদর্শ গঠনে কঠোর পরিশ্রম করেছেন এবং নিজেরাও আদর্শের ধারক-বাহক হিসেবে এর ব্যাপক চর্চা করেছেন। সপ্তম শতাব্দীতে ভারতীয় উপমহাদেশে মুসলিম বণিক, ইসলাম প্রচারক, পীর-আওলিয়া ও দরবেশগণের আগমনে সর্বত্র এক যুগান্তকায়ী বৈপ্লবিক পরিবর্তন সাধিত হয়। ইসলামের সুমহান শিক্ষা, অন্যান্য আদর্শ, বিশ্ব আতৃত্ব, সাম্যের উলার বাণী, মানবতাবোধ, অনাভৃত্বর জীবন-যাপন প্রভৃতি সর্বসাধারণের নৃষ্টি আকর্ষণ করে এবং দলে দলে লোক ইসলাম গ্রহণ করে। কলে এতনঞ্চলের মানুবের মধ্যে ইসলামের মানবিক ঐতিহ্যের প্রতিক্রপন ঘটে।

মূল্যবাধ বলতে মানুষের এমন এক বিশ্বাসবোধ ও মানদভকে বুঝায়, যায় মাধ্যমে কোন ঘটনা বা অবস্থার ভাল-মন্দ বিচার করা হয়। ব্যক্তি ও সমাজের রীতি-নীতি, আনর্শ ও অনুমোদিত ব্যবহারের মাধ্যমে মূল্যবোধ গড়ে ওঠে। আর মানবিক মূল্যবোধ মানবিক ক্রিয়া-প্রতিক্রিয়া সৃষ্টি, মানবিক লক্ষ্য অর্জন, মানবিক সংহতি সৃষ্টি, মানবিক প্রয়োজন পূরণ এবং মানবিক শৃঙ্খলার অন্যতম উপায়। মানবিক মূল্যবোধের মাধ্যমেই কোন সমাজের মানবিক প্রতিক্রিয়া পরিচালিত ও নিয়ন্তিত হয়ে থাকে। মানবিক মূল্যবোধ সামাজিক রীতিনীতির উচ্চতর মানদন্ত হিসেবে মানুবের জাল-মন্দ, প্রত্যাশিত, অপ্রত্যাশিত ও ন্যায়-অন্যায়ের নির্ধারক শক্তি হিসেবে কাজ করে। সুতরাং যে সমন্ত মানবিক আলর্শ, বিশ্বাস, সাধারণ মানদন্ত, ভাল-মন্দ নির্ধারণ ও প্রত্যাশিত কল্যাণ প্রবণতা সমাজের সংহতি বৃদ্ধি করে, সামাজিক সম্পর্কের সৃষ্টি করে, ভাল কাজে উৎসাহিত করে এবং খায়াপ কাজে বাঁধা দেয় সেই সমন্ত অমূর্ত সামাজিক উপাদানের সমষ্টিকে মানবিক মূল্যবোধ বলে। মিন্টন বলেছেন, "Values are type of beliefs centrally located within total belief system about how one ought or ought not behave of about some end state of existence worth or not worth attainding. Values are at the heart of each person's action toward those ends."

সত্যিকার অর্থে ইসলাম একটি আদর্শ জীবন বিধান; যা বাত্তবে সার্বজনীন এবং প্রয়োগে সনাতন। ইসলাম সার্বজনীন বৈশিষ্ট্যের অধিকারী হয়ে গণতান্ত্রিক জীবন পদ্ধতির ওপর গুরুত্ব প্রদানের মাধ্যমে সমতা, প্রাতৃত্ব, ন্যায়বিচার ও স্বাধীনতার উপর ভিত্তি করে এক অনন্য সাধারণ সমাজ ব্যবস্থা সৃষ্টি করে। ইত ইসলাম মানব ও মানব জীবনের কর্মধারা পরিচালনার জন্য কতিপয় দর্শন ও মৃল্যবোধ গ্রহণ করেছে যা মানব সমাজ হ'তে সকল অবিচার ও শোষণের অবসান ঘটায় এবং সামাজিক ন্যায়বিচারের ধারা প্রবাহিত করে। ইসলামের অনুশাসন ও নীতিমালার সঙ্গে মানবকল্যাণের নীতিমালা এবং মূল্যবোধের সন্পর্ক অত্যন্ত ঘনিষ্ট। বস্তুত: মানব কল্যাণের জন্য ইসলামে যে সকল মূল্যবোধ য়য়েছে তা আধুনিক কালে মানবিক মূল্যবোধের বিকাশে সর্বজনীন অবদান রেখেছে।

মানবিক মর্যালার প্রতি বীকৃতি ও মূল্য প্রদান ইসলামের একটি বিশেষ দিক। ইসলাম প্রত্যেক ব্যক্তির অন্তর্নিহিত মূল্য ও মর্যাদার বিশ্বাস করে। ব্যক্তির প্রকৃত মূল্য ও মর্যালার যথার্থ বীকৃতির মাধ্যমে সমাজে সত্যিকারের ন্যারবিচার প্রতিষ্ঠিত হয়। এতে মানুষের সুপ্ত প্রতিজ্ঞার বিকাশ ঘটে, আত্মবিশ্বাস গড়ে ওঠে ও সুন্দর সমাজ প্রতিষ্ঠিত হয়। মানুষের মূল্য ও মর্যাদার বীকৃতি ইসলামের অন্যতম প্রধান মূল্যবোধ। আল্লাহ তা আলা বলেছেন, "আমি তো আদম-সন্তানকে মর্যাদা দান করেছি; স্থলে ও সমুদ্রে তাদের চলাচলের বাহন দিয়েছি; তাদেরকে উত্তম রিঘক দান করেছি এবং আমি বাদেরকে সৃষ্টি করেছি তাদের অনেকের ওপর তাদেরকে শ্রেষ্ঠত্ব দিয়েছি।" ও প্রভাবে ইসলাম জাতি, ধর্ম, বর্ণ, শ্রেণী নির্বিশেষে মানবতার শ্রেষ্ঠত্ব ও পূর্ণ মর্যাদার বীকৃতি দিয়েছে। এ প্রসঙ্গে বলা হয়েছে, "Human being was given superiority over the angels and every human being however low his position and status may be in his society is very much respectable before

As quoted, Rezaul Karim, Op.cit, P. 139

<sup>&</sup>lt;sup>২০</sup> , মোঃ আবদুল হালিম মিরা, *সমাজকল্যাণ পরিক্রমা*, ঢাকাঃ হাসান বুক হাউস, ১৯৯৫, পৃ. ১৩৬

<sup>-</sup>আল ولقد كرمنا بنى ادم وحملناهم في البّر و البّحر ورزقناهم من الطبيات وفضلناهم على كثير ممن خلتنا تغمن يلا . \*\* আল, ১৭৪৭০

Allah, his creator, at whose biddings even the angels had to salute him. Such achoknowledgement is the source of all position, reprussion and exploitation."

মানব সভ্যতার ইতিহাসে ইসলামই সর্বপ্রথম মানুবকে তার আত্নোপলন্ধি ও অবাধ অধিকারের মর্বাদা দান করেছে। জন্মে তার অবাধ অধিকার, কর্মে তার অবাধ অধিকার, জ্ঞান অর্জনে তার অবাধ অধিকার, দাম্পত্য জীবনে মানুবের অধিকার ইসলাম দিরেছে। ইউলাম জন্য সমান সুযোগ প্রদানে ইসলামী মূল্যবোধের বিকল্প নেই। ইসলাম সাম্যে বিশ্বাসী বলেই সকলের জন্য সমান অধিকার প্রদান করে থাকে। এতে মানুবে মানুবে ভেদাভেল স্বীকার করে না। ইসলাম সমাজে বসবাসরত সকল মানুবের জান-মালের নিরাপত্তা, ধর্মীয় স্বাধীনতা, জীবনের বিভিন্ন ক্রেরে আত্মবিকাশের সুযোগ-সুবিধা, শান্তি-শৃঙ্খলা স্থাপন এবং সর্বোপরি সুষ্ঠ পরিবেশের মাঝে মানুবের প্রকৃত কল্যাণের সুব্যবস্থা করেছে। ইসলামের অনুশাসন মানুবে মানুবে ভেদাভেদ দূর করে প্রাপ্ত সুবোগ-সুবিধার ওপর সকলের অধিকার নিশ্চিত করেছে, বাতে প্রতিটি মানুব নিজ নিজ যোগ্যতা ও ক্ষমতা অনুযায়ী অধিকার ভোগ করতে পারে। সামাজিক ন্যায়বিচার প্রতিষ্ঠিত। কিন্তু এ সাম্য যোগ্যতার নয়, ব্যক্তি বিশেষের বিশেষ বিশেষ যোগ্যতার বিকাশের দ্বারা সমাজ জীবনে নিজেকে প্রতিষ্ঠিত করার অধিকার ও স্যোগেরও সাম্য। বিশ্বর বিশেষ বিশেষ যোগ্যতার বিকাশের দ্বারা সমাজ জীবনে নিজেকে প্রতিষ্ঠিত করার অধিকার ও স্যোগেরও সাম্য। বিশ্বর বিশেষ বিশেষ প্রতিষ্ঠিত করার অধিকার ও স্যোগেরও সাম্য। বিশ্বর সাম্য ।

সামাজিক দায়িত্ পালন ইসলামের অন্যতম একটি মূল্যবোধ। তাই ইসলাম মানুবকে সামাজিক দায়িত্বোধ সম্পর্কে সচেতন করে সমস্যা-সমাধান ও উনুরনে প্রয়াসী। ইসলাম সামাজিক দায়িত্বের প্রতি যথেষ্ট গুলুত্ প্রদান করে। ইসলামের অন্যতম মূল্যবোধ হল পারস্পরিক গভীর বন্ধন ও সাহাব্য-সহযোগিতা। ইসলামের মতে, সকল মানুব একই গোলীর অন্তর্ভুক্ত এবং সকল মানুব সমান। মুসলমানগণ পরস্পর ভাই স্বরূপ। ইসলামে সুষ্ঠ সমাজ গঠনের তাকীদ দিয়ে পরস্পর সৌহার্দ্য, আতৃত্ব, সহামুভ্তি ও সহযোগিতা ইত্যাদিকে প্রয়োজনীয় কর্ম হিসেবে চিহ্নিত করা হয়েছে। এ প্রসঙ্গে মন্টেশুমারি বলেন, "The basis of this integration of communal life and the sence of brotherhood is the deeply rooted belief of muslims that their community or ummah is a charishmatic one, in virtue of its being divinely founded and having a divinely law or in more modern terms, in virtue is being a bearer of values." একে অন্যের সুখ-দু:খে শরীক হওয়া, পারস্পরিক কুশলাদি জানা ও মঙ্গল কামনা করা ইত্যাদি ব্যাপারে ইসলামে জোরালো তাকীদ রয়েছে।

ইসলামের মৌল মানবিক মূল্যবোধসমূহের অন্যতম হল সাম্য ও গণতন্ত্র। ইসলামের অন্য সব মূল্যবোধ এ ভিত্তির ওপর প্রতিষ্ঠিত। এই সাম্য ও গণতন্ত্রের মূল উৎস হল মানবপ্রেম। একমাত্র ইসলামই মানুষকে সকল প্রকার হিংসা-বিদ্বেষ, ভেদাভেদ ও সব রকম সংকীর্ণতা থেকে মুক্ত করে তাকে ভালবাসা, উদারতা, সহযোগিতা, সাম্য ও গণতন্ত্রের শিক্ষা দিয়েছে। ইসলামী সমাজ ব্যবস্থার কোন প্রকার বংশীর, শ্রেণীগত বা জাতিগত আভিজাত্যের স্থান নেই। ইসলামের বিচারে মানুষের মর্যাদা উত্তরাধিকারসূত্রে প্রাপ্ত নয় বরং তা তার চারিত্রিক গুণাবলী ও মানবের উপকারার্থে অবদানের ওপর নির্ভরণীল। ইসলামের দৃষ্টিতে একজন সৎ ও কর্তব্যপরায়ন চর্মকার, অসাধু ও কর্তব্যবিমুখ রাষ্ট্রপ্রধান অপেক্ষা শ্রেষ্ঠতর। ত

ইতিহাসের দিকে তাকালে দেখা যার, যারা ইসলামের এরপ গণতন্ত গঠন করেছিলেন; এমনই ছিল তাদের চরিত্র। হযরত মুহাম্মদ (স.), আবৃবকর (রা.), উমার (রা.), উসমান (রা.), আলী (রা.) প্রমুখ জগত বরেণ্য মহাপুরুব সকলেই দীন-হীন কুলি ও মজদুরের সঙ্গে কাজ করেছেন। বিশাল রাজ্যের অধিপতি হয়েও সহজ-সরল, অনাড়ম্বর জীবন-যাপন করেছেন। জীতদাস বিলাল (রা.)-এর অধীনে খুলাফা-ই- রাশিদুনের বরেণ্য জননেতাগণ মানুষের

Mahbubur Rahman Bhuiyan, The Appeal of Islam, Chittagong: Islamic Cultural Centre, 1980, P. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>২৬</sup> , অধ্যক্ষ ইবরাহীম খাঁ, ইসলামের মর্মকথা, ঢাকাঃ পূর্বপাল প্রকাশনী, ১৯৬৪, পু. ৬৬

<sup>&</sup>lt;sup>২৭</sup> . আবুল হাশিম, সমাজ পুনর্গঠনে প্রয়োজনীয় ইসলামী মূল্যবোধ' *ইসলামের দৃষ্টিতে সমাজ*, ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, পু. ৪৮

<sup>&</sup>lt;sup>২৮</sup> , আল-কুর'আন, ৪৯ঃ১০-১৩

W. Montegomery Watt. What is Islam? Longmans, Green and Co. London and Harlow, 1968, P. 234.

<sup>&</sup>lt;sup>৩০</sup> , শাহেদ আলী (সম্পাদিত), ইসলামী সংস্কৃতির রূপরেখা, সিলেট- ১৯৬৭, পু. ১৪-১৫

সেবা করেছেন। সেখানে কোন রাজপ্রাসাদ ছিল না, রাজ্য বৈভব ও ঐশ্বর্য অথবা বিলাসের কোন সামগ্রী ছিল না।
বিপুল ধন-সম্পদের মাঝেও তাদের গৃহে অনু থাকত না। বিশাল ভ্-খন্ডের অধিপতি হওয়া সত্ত্বেও উমার (রা.)এর পরিধানে ছিল অসংখ্য তালিবিশিষ্ট কাপড়, সামান্য খেজুর ও পানি ছিল তাঁর খাদ্য। এই প্রতাপশালী শাসক
জেরুসালেম প্রবেশ করেছিলেন উদ্ভের রশি ধরে আর উট্র চালক পৃষ্ঠে বসেছিল, মনিব ও লাসের মধ্যে কোন পার্থক্য
ছিল না। আতৃত্বের এই মনোরম দৃশ্য, সাম্য ও গণতন্ত্রের এমন অনবদ্য চিত্র ইতিহাস আর কোন দিন দেখেনি।

সামাজিক ন্যায়বিচার ইসলামের একটি গুরুত্পূর্ণ মূল্যবোধ। এটি সাম্য ও নিরাপভার নিরামক। এর মাধ্যমেই মানব সমাজে ন্যারবোধ পালিত হয় এবং আইনের শাসন প্রতিষ্ঠিত হয়। সামাজিক ন্যারবিচার প্রতিষ্ঠার মাধ্যমে ইসলাম সমাজে সবল, নুর্বল, ধনী-গরীব এবং শাসক-শাসিতের মধ্যে উত্তম সম্প্রক বজায় রাখে। ফলে সামাজিক সংহতি ও কল্যাণ বৃদ্ধি পায়। যেমন- আল্লাহ্ তা আলা বলেছেন, "হে মুমিনগণ! তোমরা ন্যারবিচারে দৃঢ় প্রতিষ্ঠিত থাকবে আল্লাহ্র সাক্ষীস্বরূপ; যদিও এটা তোমাদের নিজেদের অথবা পিতা-মাতা এবং আল্লীয়-স্কলের বিরুদ্ধে হয়; সে বিশুবান হোক অথবা বিত্তহীন হোক আল্লাহ উত্তরেরই যনিষ্ঠতর।"

সম্পদের সন্থাবহার ইসলামের অন্যতম মূল্যবোধ। ইসলামী অর্থনীতিতে সম্পদ অর্জন, বন্টন ও সন্থাবহারে অধিক গুরুত্ব দেয়া হয়েছে। যাকাত, বায়তুল মাল, করবে হাসানা প্রভৃতি এর উজ্জ্বল দৃষ্টান্ত। আল্লাহ্ তা'আলা বলেন, "আমি তোমাদেরকে যে রিবক দিয়েছি তোমরা তা হতে ব্যর করবে তোমাদের কারো মৃত্যু আসার পূর্বে।" আত্মীর-সজনকে দিবে তার প্রাপ্য এবং অভাক্ষান্ত ও মুসাফিরকেও এবং কিছুতেই অপব্যয় করো না। যারা অপব্যয় করে তারা শরতানের ভাই। " ইসলামী অর্থনীতি সাম্য ও ন্যায়বিচার কারেম করে। সম্পত্তির মালিক আল্লাহ্ তা আলা আর মানুব এর রক্ষক। মুসলমানকে তার বিষয় সম্পদ্ধ ভোগ করার অধিকার দেয়া হয়েছে, কিন্তু তার প্রতি আসক্ত হতে নিষেধ করা হয়েছে। "

ইসলামের অদ্যতন প্রধান বৈশিষ্ট্য হল জ্ঞানার্জন ও শিক্ষার প্রতি তার অপরিসীন অনুরাপ। আল-কুর'আনের প্রথম অবতীর্ণ বাণীই হল । এ 'পড়' অর্থাৎ জ্ঞান অর্জন কর। " মানব জাতির চির অজ্ঞতা, অন্ধকার, আনৈতিকতা, যুলম-অত্যাচার, অসত্য, অকল্যাণ দূর করতে বিদ্যের শ্রেষ্ঠতম প্রন্থ আল-কুর'আন নাযিল করা হয়েছে, যা জ্ঞান বিজ্ঞানের সর্বোত্তম উৎস। মানুব এ পৃথিবীতে আল্লাহ্ তা'আলার প্রতিনিধি। আর আল্লাহ্ তা'আলা বিশ্বাসীনের বন্ধু। আল্লাহ্ তা'আলা মানুবকে জ্ঞানের পথে পরিচালিত করেন। মানুবকে আল্লাহ্র প্রতিনিধিত্বের দারিত্ব পালনের যোগ্যতা অর্জন করতে হলে আল্লাহ্ তা আলার যে সমন্ত ওণ আত্মন্থ করা প্রয়োজন তার প্রথমটি হল সেই বৈশিষ্ট্য, যা জীবনের জন্য সক্রির। আল-কুর'আনে বলা হয়েছে, "নিকরই আকাশমন্তন ও পৃথিবীর সৃষ্টিতে, রাত্রি ও দিবসের পরিবর্তনে, যা মানুবের হিত সাধন করে তা সহ সমুল্রে বিচরণশীল নৌযানসমূহে, আল্লাহ্ আকাশ হতে যে বারিবর্ষণ দ্বারা ধরিত্রীকে তার মৃত্যুর পর পুনর্জীবিত করেন তাতে এবং তার মধ্যে যাবতীয় জীবজন্তুর বিস্তারণে, বায়ুর দিক পরিবর্তনে, আকাশ ও পৃথিবীর মধ্যে নিয়ন্ত্রিত মেঘমালাতে জ্ঞানবান জাতির জন্য নিদর্শন রয়েছে।" কর্মান বর্ণিত এসব বন্তুর প্রকৃতি সম্পর্কে তার (মানুষের) গ্রেষণা করা প্রয়োজন। আর প্রয়োজন তার যথার্থ ব্যবহার। এ পথেই অর্জিত হয় শক্তি এবং শক্তিকে নাগালে আনার একমাত্র উপায় হল জ্ঞান। এ জন্য ইসলামে জ্ঞানার্জনকে করা করে। "তেও জ্বনার্জনের জন্য অপরিহার্য করা হয়েছে। রাসুলুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "প্রত্যেক মুস্পিমের ওপর জ্ঞান অর্জন করা করে। "তেও জন্মর্জনের জন্য বিশ্বের যে কোন স্থানে (সুনুর চীন দেশে) এবং অবিশ্বাসীদের কাছে

يايها الذين امنوا كونوا قوامين بالقسط شهداء لله ولو على انفسكم او الوالدين والاقربين ، ان يكن غنيا او فقيرا فالله اولى بهما আল-কুর'আন, ৪৪১৩৫

তঃ১০ وانفقوا من ما رزقناكم من قبل ان ياتي احدكم الموت. 🕫

<sup>-</sup>এ৭৯২৬ وات ذالقربَى حَقَه والمسكين وابنَ السبيل ولاتبذر تبذيرا ، ان المبذرين كانوا اخوان الشياطينَ. ٥٥ ع

<sup>&</sup>lt;sup>৩৪</sup> . আবুল হাশিম, প্রাহক্ত, পৃ. ৪৮

<sup>&</sup>lt;sup>৩৫</sup> , আল-কর'আন, ৯৬৪১

ان في خلق السموات والارض واختلاف الليل والنهار والفلك التي تجري في البحر بما ينفع الناس وما انزل الله من . \*\*
السماء من ماء فاحيا به الارض بعد موتها وبث فيها من كل دابة وتصريف الرياح والسعاب السفر بين السماء
السماء من ماء فاحيا به الارض بعد موتها وبث فيها من كل دابة وتصريف الرياح والدحل السفر بين السماء السماء من ماء فاحيا به الارض بعد موتها وبثق وبعقلون

ত্র على كل سلم العلم فريت قاعلى كل سلم আৰু 'আবদিল্লাহু মুহাম্মদ ইবন য়্যাযীদ ইবন মাজা আল্-কাযবীনী, আস্সুনান লিবন মাজা, দেওবন্দঃ আল-মাকতাবাত্র রহীমিয়া, ১৩৮৫ হি:, মুকান্দামাহ (المقتمة), বাব নং- ১৭

যাওয়ারও কথা বলা হয়েছে। মহানবী (স.) বলেছেন, "জ্ঞান অবেষণ কর, কেননা যে আল্লাহ্র পথে জ্ঞানার্জন করে সে পূণ্যের কাজ করে; যে জ্ঞানের কথা বলে সে আল্লাহ্র প্রশংসা করে; যে জ্ঞান অবেষণ করে, সে আল্লাহ্র আরাধনা করে, যে জ্ঞান দান করে, সে দান-খয়রাত করে; আর যে উপযুক্ত পাত্রে তা দান করে সে আল্লাহ্র প্রতি ভক্তি ও ভালবাসা প্রকাশ করে। জ্ঞান এমন বস্তু যা জ্ঞানীকে নিষিদ্ধ ও নিষিদ্ধ নয় এমন বস্তুর মধ্যে পার্থক্য নিরূপণে সহায়তা করে; জ্ঞান বেহেতের পথ আলােকিত করে; নি:সঙ্গ অবস্থায় জ্ঞান আমাদের বন্ধু, নির্জনে তা আমাদের সমাজ; পরিত্যক্ত অবস্থায় এ আমাদের সাঝী; এ আমাদেরকে শান্তির পথে পরিচালিত করে; এ বিপদে আমাদের মধ্যে সাহস সঞ্চার করে। বন্ধুমহলে এ আমাদের অলংকার এবং শক্রুদের বিরূদ্ধে আমাদের বর্ম। জ্ঞানের সাহায্যে আল্লাহ্র বান্দা পরিত্রতার শীর্ষে ও মহৎ মর্যাদায় উন্নীত হয়। ইহলগতে নৃ-পতিলের সঙ্গ লাভ করে এবং পরকালে পূর্ণান্ধ সুখপ্রাপ্ত হয়।" এজাবে ইসলামের সুমহান শিক্ষায় শিক্ষিত হয়ে মানুব অসীম প্রস্তায় আনুগত্যের মাধ্যমে সত্য, ওভ ও সুন্দরের চর্চা করবে এবং মূল্যবাধে প্রতিষ্ঠা করবে।

ইসলাম জ্ঞান অর্জন ও প্রয়োগকে মানবিক সমস্যা থেকে মুক্তি পাওয়ার অবলম্বন হিসেবে গ্রহণ করেছে। এছাড়াও মানবাধিকার, সম্পদের সুষম বন্টন, চাহিলাপূরণ, ব্যক্তিয়াধীনতা, শ্রমের মর্যালা, আআনির্ভয়নীলতা, পারস্পরিক সহনশীলতা ও শ্রদ্ধাবোধ, ব্যক্তি স্বাতন্ত্রীকরণ, সামাজিক পরিবর্তনের প্রতিশ্রুতি, বিচার নিরপেক্ষতা, বৈষম্যহীনতা, মানব বৈচিত্রে সম্মান প্রদর্শন প্রভৃতি মূল্যবোধ ইসলামে বিরাট গুরুত্ব বহন করে। ইসলাম সার্বজনীন প্রাতৃত্ব ও মানবকল্যাণে ওধুমাত্র তাত্ত্বিক নয়, কার্যক্ষেত্রে তা প্রয়োগের সুনির্দিষ্ট বিধি-বিধানও রয়েছে।

আল্লাহ্ তা আলার আদেশ পালনের মাধ্যমেই মানবিক মৃল্যবোধ সর্বোতভাবে প্রতিষ্ঠিত হতে পারে। অন্য কোন দর্শন বা জীবনাদর্শে এটি সন্তব নর। এ প্রসংগে মরজোতে নিযুক্ত জার্মান রাষ্ট্রপূত মুরাদ উইলফ্রেভ হকম্যান নির্মিয়ে অকপটে বীকার করে বলেন, "কোন ব্যক্তি বা এমনকি, সাধারণ মানুষ কর্তৃক আদৌ যদি নৈতিক মৃল্যবোধের উপর জীবনকে প্রতিষ্ঠিত করার কোন সন্তাবনা থেকে থাকে, তবে তা কেবল এবং কেবল মাত্রই আল্লাহ্র নৈতিক আদেশসমূহের কাছে মানুবের আত্যসমর্পণের মাঝে রয়েছে।" অন্যদিকে ইসলামী চিন্তাবীদ ও দার্শনিক এ. এফ মো: এনামুল হক বলেন, "সত্য, কল্যাণ ও সুন্দর এই তিনটি মৃল্যের উপর ইসলাম ধর্মে সবচেয়ে বেশী গুক্রত্ব আরোপ করা হয়েছে। তিনি আরো বলেছেন, ইসলামী জীবন ব্যবস্থায় ইহলৌকিক ক্রিয়াকলাপ ও মানবিক বিকাশ পারলৌকিক কল্যাণের লক্ষ্যেই পরিচালিত হয়। উপ অর্থাৎ মানবিক মৃল্যবোধ প্রতিষ্ঠায় ইসলামের কোন বিকল্প নেই।

ইসলাম শান্তি ও সম্প্রীতির ধর্ম। ইসলাম নিজেদের মত জন্যদেরকেও ভালবাসতে উবুদ্ধ করে। ইসলাম মানুষকে নিজের, স্বজনের, স্বলেশের তথা বিশ্ববাসীর কল্যাণের জন্য সক্রিয় ভূমিকা পালনে ও ত্যাপ স্বীকারের প্রেরণা যোগায়। আর তাতেই বিশ্ববাসীর জীবন ধারায় নেমে আসে প্রশান্তি এবং বিদূরিত হবে অশান্তি, হিংসা, বিশ্বের এবং হানাহানি। ইসলামের শিক্ষা হল, মানুবে মানুবে কোন ভেলাভেদ নেই। সালা-কালো সকল মানুষই আল্লাহ্ব তা আলার বান্দা। সমগ্র মানবজাতি একই পরিবারভূক। রাস্বুল্লাহ্ (স.) বলেন, সকল সৃষ্টি আল্লাহ্র পরিবারের ন্যায়। স্বত্ব মানব জাতি একটি সেহের মত। কেননা আমরা সকলেই আদম ও হাওয়া (আ.)-এর সন্তান। আল-কুর আনে বলা হয়েছে, "হে মানুব! আমি তোমাদেরকে সৃষ্টি করেছি এক পুরুষ ও এক নারী হতে, পরে তোমাদেরকে বিভক্ত করেছি বিভিন্ন জাতি ও গোতো, যাতে তোমরা একে অপরের সাথে পরিচিত হতে পার।

Sayed Amir Ali, op.cit. 360-61.

১৯ . মুয়াদ উইলফ্রেভ হফয়াাদ, (অনুবাদঃ মো:এনামুল হক) ইসলাম২০০০, ঢাকাঃ বাংলাদেশ কো-অপারেটিভ বুক সোসাইটি লিঃ, ২০০২, পু. ২১

<sup>৪০ , এ,এফ,মো:এনানুল হক, প্রবদ্ধঃ "ইসলাম ও দক্ষতত্ত্ব" গ্রন্থঃ মূলাবোধ কি এবং কেন, ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন
বাংলাদেশ, ২০০৪, পৃ. ৯৯</sup> 

<sup>8&</sup>lt;sup>3</sup> , প্রাতক, পৃ, ১১

শায়খ অলী উদ্দীন মুহাম্মদ ইবন 'আবদুল্লাহ্ আল-খতীব আত্তিবরিথি, মিশকাত আল মাসাবীহ, দিল্লীঃ কুতুবখানা রশিদিয়া, ১৯৫৬, কিতাবুল আদাব (الأداب), পৃ. ৪২৫

#### **Dhaka University Institutional Repository**

তোমাদের মধ্যে আল্লাহ্র নিকট সেই ব্যক্তিই অধিক মর্যাদাসম্পন্ন যে তোমাদের মধ্যে অধিক মুব্রাকী। নিশ্চয়ই আল্লাহ্ সকল কিছু জানেন, সমন্ত খবর রাখেন।<sup>980</sup>

মানুষের দৈনন্দিন জীবন যাপনে প্রাণী ও প্রাকৃতিক সম্পদ আবশ্যক। তাই পৃথিবীতে শান্তি ও সমৃদ্ধির লক্ষ্যেইসলাম শুধু মানুষের প্রতিই সদয় ব্যবহারের নির্দেশ দেয়নি, উপরন্ধ প্রাণীর পরিচর্যা, প্রাকৃতিক সম্পদ ও উদ্ভিদের যথার্থ ব্যবহার সম্পর্কেও ইসলাম গুরুত্ব আরোপ করেছে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "রহমপ্রদর্শনকারীদের প্রতি রাহমান (আল্লাহ্) রহম (দয়া) করে থাকেন। অতএব তোময়া পৃথিবী বাসীদের প্রতি রহম কর তাহলে আসমান বাসী (আল্লাহ্) তোমাদের উপর রহম করবেন।" মাটকথা সমস্ত সৃষ্টি জড়, অজড়, প্রাণী ও প্রকৃতি সকলেই ইসলামের উলারতায় উল্লাসিত। ইসলাম শুধু বিশ্বাসভিত্তিক ধর্ম নয়। বরং তা বিশ্বাস ও কর্মের এক সুষম সমন্বরের বাত্তব অভিব্যক্তি। সে জন্যই বৈরাগ্য ইসলামে নিবিদ্ধ। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "আমাকে বৈরাগ্যবাদের অনুমতি দেয়া হয়নি।" এ বাণী প্রতিটী মানুবকে দিজের জন্য, আল্লীয়-বজনের জন্য, পরের জন্য, দেশের জন্য, জাতির জন্য তথা বিশ্বের জন্য কর্মে উব্লুদ্ধ করে। কর্মই মূলত মানুবের মানবীয় পরিচয় বিকাশের এবং মনুবত্ব প্রকাশের সুযোগ এনে দের। কাজ না করলে কেমন প্রকৃতির মানুব তা বুঝা যায় না।

উপরোক্ত আলোচনা হতে স্পষ্ট হলো, মানবিক মূল্যবোধের বিকাশে ইসলাম সকল আয়োজন করে রেখেছে। অতএব কেউ ভাল মুসলিম হলে সে ভাল মানুষ হতে বাধ্য।

وها الناس انا خلقناكم من ذكر وانثى وجعلناكم شعوبا وقبائل لتعارفوا ان اكرمكم عند الله اتقاكم ان الله عليم خبير و কর' আন, ৪৯৪১

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> . الرحم الرحمن على الراحمين ، ارحموا من في الارض يرحمكم من في السماء . কিতাবুল বির্র (البر), বাব নং- ১৬

<sup>&</sup>lt;sup>৪৫</sup> . ইমাম দারিমী, সুদাদ, কিতাবুদ্ নিবদ্ (النكاح), ঘাব দং- ৩, বৈরতঃ দারু ইংইয়ায়িস্ সুনাতিন্ নাবাবিয়্যাহ/কানপুরঃ ১২৯৩ হিজরী

# চতুর্থ অধ্যার

# বাংলাদেশে মানবিক মূল্যবাধ পরিস্থিতি (১৯৭১-২০০১)

বাংলাদেশের মানুষ ১৯৭১ সালে দেশ স্বাধীন করার পর থেকে দালান-কোঠা, ব্যবসা-বানিজ্য, শিল্প-কার্যানা, শিল্পা-দীল্লা, গড় আয়ু ও মাথাপিছু আরসহ বিভিন্ন বৈষয়িক ব্যাপারে ব্যাপক উনুতি করলেও আসল জায়গায় ঠিকই পিছিয়ে আছে বা পূর্ব অপেক্ষা আয়ো অনেক পিছিয়ে পড়েছে। কিছু ব্যতিক্রম ব্যতীত অধিকাংশ মানুষের মধ্য হতে মূল্যবোধগুলো হারিয়ে গেছে। অবস্থা এতটাই নাজুক যে, মানুষ মন্দ কাজগুলোকে মন্দ হিসেবেই নিচ্ছেনা। অর্থাৎ পূর্ব যুগে একটি অন্যায়কে মানুষ যেভাবে গ্রহণ করত বর্তমানে তেমনটি হচ্ছেনা। অর্থাৎ মানুষের মধ্য হতে অন্যায়ের প্রতি যে ঘৃণাবোধ তাও পরিলক্ষিত হচ্ছেনা। এ প্রসংগে রাস্লুরাহ (স.) এর বক্তব্য প্রনিধানযোগ্য। এ থেকেই প্রমাণিত হবে যে, মানবিক মূল্যবোধের দিক দিয়ে বাংলাদেশের মানুষ নিমু পর্যায়ে রয়েছে। তিনি বলেন, "তোমাদের মধ্যে কোন ব্যক্তি কোন অন্যায় দেখলে সে যেন হাত দিয়ে তা প্রতিরোধ করে। যদি তা না পায়ে তাহলে সে যেন মুখের বারা তার প্রতিবাদ করে। যদি এতেও সক্ষম না হয় তাহলে সে যেন অন্তর দিয়ে ঘৃণা করে। তবে এটি দুর্বলতম সমানের পরিচায়ক।"

বাংলাদেশের মানবিক মূল্যবোধের এ নিম্নগতি অনেক পূর্ব থেকেই গুরু হয়েছে। সে হতাশার কথা পাওয়া যায় কবি ফররুখ আহমদের কবিতায়<sup>২</sup> ঃ-

> রাত পোহাবার কত দেরী পাঞ্চেরী ? দীঘল রাতের শ্রান্ত সফর শেষে কোন্ দরিয়ায় কালো দিগন্তে আমভা পড়েছি এসে ?

এ কথা নির্দ্ধিয় বলা যায় যে, বাংলাদেশে মানবিক মূল্যবোধের যে অবস্থা তাতে বিবেকবান যে কেউ আঁতকে উঠবে। এটি কোন স্বন্তিকর পরিস্থিতি নয়। এটি মু'মিন লোকদের কাছে চরম উন্বেগজনক ও অস্বন্তিকর ব্যাপার। স্বচেয়ে উর্বেগজনক ব্যাপার হলো এই যে, মানুষ যা করন্তে তার ব্যাপারে অনুশোচনা ও অন্যায়বোধও জাগ্রত হচ্ছে না। যারা অমানবিক ও নিষ্ঠুর আচরণের সাথে জড়িত তারা এতটুকুও বুকতে পারতে না যে, এটি বুবই বারাপ কাজ। এর পরিণতি পার্থিব ও পরকালিন জীবন দু'টোতেই খারাপ। রাস্লুল্লাহ্ (স.) যে সব অশনি সংকেতের কথা বলেন্তেন তা-ই ঘটে চলছে বলে অনুমিত হচ্ছে। বিশেষত ১৯৭১ সালে বাংলাদেশ স্বাধীনতা লাভ করার পর মানুষের মূল্যবোধগুলো ধীরে ধীরে নিম্মুখী হরেছে এবং হচ্ছে। দেশের শীর্ষস্থানীয় দার্শনিক ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের প্রবীণ অধ্যাপক আমিনুল ইসলাম বাংলা একাডেমীর এক আলোচনা সভার এ উন্বেগের কথা প্রকাশ করেছেন। আলোচনার শিরোনাম ছিল, দৈতিক মূল্যবোধ ও আমাদের ভবিষাৎ'। তিনি তার আলোচনার দেখিরেছেন যে, আমাদের প্রিয় এ জন্মভূমির মূল সমস্যা হলো মানবিক মূল্যবোধ বা নৈতিক মূল্যবোধের সংকট। তিনি বলেন,

ক্ষমতার লড়াই সমাজের অনৈতিকতার বীজ বপন করে। শিক্ষা ব্যবহার বিভিন্নতা আমাদের নৈতিকতা থেকে দ্রে সরিয়ে রাখছে। পরিবার ও প্রাথমিক বিদ্যালয় থেকে দুর্নীতি বিদ্যোধী ও নীতিসম্পন্ন শিক্ষা ব্যবহা চালু করতে হবে। সত্য, ভালো ও সুক্ষর এই তিনটির ওপর নৈতিকতা লাড়িয়ে থাকে। যে কোন পরিস্থিতিতে সত্যের পক্ষে কথা বলতে হবে। ভয়ে সত্য কথা বলা থেকে বিরত্ত থাকা বাবে না। নিজে ভালো কাজ করা এবং অন্যকে উদ্বুদ্ধ করতে হবে। স্বাধীনতার ৩৬ বছরেও আমাদের কাঞ্চিত প্রাপ্তি নেই। আমাদের বর্তমান পরিস্থিতি থেকে আত্রসমালোচনা হাড়া উত্তরণ সন্তব নয়। বাংলাদেশে এখন ঐক্যাভিত্তর পথ খুঁজে বের কয়তে হবে। বিভিন্ন সময়ে যেসব আদর্শিক লড়াই হয়েছে সেই আদলে এখন নৈতিকতার পক্ষে আদর্শভিত্তিক সমাজ গঠনে কাজ কয়তে হবে। প্রত্যেকে নিজেকে পরিশোধন করে ঐক্যোর নিকে গেলে ভবিষ্যতে আমরা বেটার বাংলাদেশে পাবো। ব্যবসার ক্ষেমে সিভিত্তেত ভাঙ্গতে হবে। সুবম বন্টানের মাধ্যমে মানুবের মৌলিক অধিকার নিশ্চিত করতে হবে। আমাদের সময় শিক্ষকরা ছিলেন শিক্ষক। আর এখন শিক্ষকরা টিচার নন, তারা হুচার (নিল), 'হোরাইচার' (সালা) অথবা 'ইলোচার' (হলুদ) হিসেবে পরিচিত। ছাত্র, শিক্ষক, চাকরিজীবী, ব্যবসায়ী, রাজনীতিক সবাই কর্তব্যে নিঠাবান হলে দেশের বর্তমান পরিস্থিতি আমাদের জন্য ইতিবাচক হবে।'

الإيمان منكم منكر ا فليغيزه بيده ومن لم يستطع فياسانه ومن لم يستطع فيقابه فذالك اصعف الايمان بيتام بيتام بيتام عنكم منكر ا فليغيزه بيده ومن لم يستطع فياسانه ومن لم يستطع فيقابه فذالك اصعف الايمان عن يتام بيتام بيتام بيتام ومن الم يستطع فيقابه فذالك المستحدد ا

<sup>&</sup>lt;sup>২</sup> . ডঃ আমিনুল ইসলাম, মুসলিম দর্শন ও সংকৃতি, ঢাকাঃ নওরোজ কিতাবিস্তান, ১৯৮৪, পু. ৩১১

<sup>° .</sup> অধ্যাপক আমিনুল ইসলাম, "ক্ষমতার লড়াই সমাজে অনৈতিকতার বীজ বপন করে" *দৈনিক সংগ্রাম*, ২৭ এপ্রিল' ২০০৭, পৃ.

একই সভায় বাংলা একাডেমীর প্রাক্তন পরিচালক অধ্যাপক রফিকুল ইসলামও একই প্রতিধ্বনি করেছেন। তিনি তার যক্তরের বলেন, নৈতিক সংকটে বাংলাদেশ। আমাদের মূল সমস্যা সরাই দায়িতে অবহেলা করছে। নিজের দারিত্ব নিজে নির্চার সাথে পালন করলেই এই সংকট থেকে উত্তরণ সম্ভব।' সর্বোপরি তালের বক্তব্য হতে এটাই বেরিয়ে এসেছে যে, বাংলাদেশের প্রধান সমস্যা হলো মানবিকতার সমস্যা, মূল্যবোধের সমস্যা, নৈতিকতার সমস্যা। আর এ থেকে বেরিয়ে আসতেই হবে। রাসূলুল্লাহ (স.) আশংকা করে বলেছেন, "তোমাদের মাঝে এমন সময় কখনো আসবে না যেদিন পূর্বের দিনের চেয়ে বেশি মন্দ হবে না।"8 আমরা দেখি যে, আমাদের প্রবীণ ব্যক্তিরা দুঃখে-ক্ষোতে প্রায়ই বলে থাকেন, "এ কেমন কাল এলো? ছোটরা বভূদের মানে না।" অন্যান্য প্রসংগেও তারা তালের কথার মাধ্যমে এ কথা ব্যক্ত করেন যে, তালের পূর্বের সময়টা বর্তমান সময়ের চেয়ে অনেক ভাল ছিল। অর্থাৎ সময় যত গড়াবে মানুষের মাঝে ততই খারাপ সময় আসতে থাকবে। আসলে সময় নিজে কখনো ভাল বা মন্দ হর না। বরং মানুষের কাজের ওপর ভাল ও খারাপ সময় নির্ভর করে। বাংলাদেশে এমন কোন ব্যক্তিকে খুঁজে পাওয়া যাবে না, যে বলতে পারবে যে, 'যায় দিন খারাপ আসে দিন ভাল।' বরং স্বতঃসিদ্ধ কথাটি বাংলাদেশের প্রেক্তাপটেও খাপ খায়। পত্রিকার সংবাদগুলোর দিকে দযর দিলেই এর প্রমাণ মিলবে। দিন যত যাচ্ছে নৃশংসতা ও অমানবিকতা বৃদ্ধি পাচেছ পাল্লা দিয়ে। অমানবিকতা কি পরিমাণ হবে তার কিছু উদাহরণ রাসূলুল্লার্ (স.) দিয়েছেন। জারীর ইবন আবসুল্লার্ (রা.) বলেন, রাসূল (সা.) বিদায় হজ্জে আমাকে বলেছিলেন: লোকদের দীরব করে দাও। তারপর তিনি বললেন, "দেখো, আমার পরে তোমরা আবার কুফরীতে ফিরে যেও না-এভাবে যে, তোমরা পরস্পর পরস্পরের ঘাড় মটকাতে ওরু করে দিবে।"<sup>2</sup> আজকাল এমন খবরও পড়তে হয় যে, সামান্য স্বার্থের জন্য পুত্র বাবাকে হত্যা করেছে, ভাই ভাইকে হত্যা করেছে। একজন আরেক জনের সাথে দীর্ঘ দিন ধরে কথা বলা এবং সাক্ষাত বন্ধ করে দিয়েছে। সামান্য মুক্তি পণের জন্য নিস্সাপ শিওকে গুম করে হত্যা করা হয়েছে। খুন করে লাশকে টুকরো টুকরো করে কেলা হয়েছে।

হালীদের ভাষ্যমতে দিনের পর দিন যত গড়াবে মানুষের মানবিক ও নৈতিক মান এবং মূল্যবোধগুলো নিচে নেমে যাবে। 'ইমরান ইবন হুসাইন (রা.) থেকে বর্ণিত। নবী (স.) বলেছেন, "আমার যুগের লোকেরাই (সাহাবীরা) তোমাদের মধ্যে সবচেয়ে উন্তম। অতঃপর যারা এর পরবর্তী যুগে আসবে (তাবিঈন) এরপর যারা তাদের পরবর্তী যুগে আসবে (তাবি ঈনঃ পর্যারক্রমে তারাই উন্তম লোক)। তাদের পরে এমন এক জাতির উদ্ভব হবে, যারা সাক্ষ্য দেবে কিন্তু তাদের কাছ থেকে সাক্ষ্য চাওয়া হবে না, তারা বিয়ানত করবে, আমানতদারী করবে না; অংগীকার করবে, কিন্তু পূর্ণ করবে না; আর তাদের শরীরে মেদ পরিলক্ষিত হবে।" এ কথা বলার অপেক্ষা রাঝে না যে, বাংলাদেশের বর্তমান অবস্থাকে উপরোক্ত হাদীদের আলোকে বিচার করলে দেখা যাবে যে, যেন রাস্লের ভবিষ্যত বাণীই বাস্তবায়িত হচেছ। হাদীদের ভাষ্যমতে মানুষের মানবিকতা ধীরে ধীরে লোপ পাবে এবং অমানবিকতা সমান তালে বৃদ্ধি পাবে।

রাস্লের আরো কিছু ভবিষ্যত বাণী নিমে আলোচিত হলোঃ "এমন একটি যুগ নিকটবর্তী হচ্ছে যখন জ্ঞান লোপ পাবে এবং ফিংনা বেড়ে যাবে।" "শেষ যুগে এমন হবে যে, এমন জাতিসমূহ থাকবে যাদের মধ্যে প্রকাশ্যে আতৃত্ব থাকবে আর গোপনে থাকবে শত্রুতা।" "শেষ যুগে এমন লোকজন আর্বিভূত হবে যারা দুনিয়ার বিনিময়ে দ্বীন (ইসলাম) বিসর্জন দিবে।" "পৃথিবীতে তোমাদের উত্তরাধীকারী হবে তোমাদের মধ্যকার মন্দ লোকগুলো।" " এ

لا باتى عليكم زمان الا الذي بعده شر منه قرمن الا الذي بعده شر منه الا عليكم زمان الا الذي بعده شر منه وهم المناقعة المناقعة

ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাগুক্ত, কিতাবুল ঈমান, হালীস নং- ১১৮-১২০

<sup>ै</sup> ইমাম আবৃ আবদুলাহ মুহামাদ ইবন ইসমাঈল আল-বুখারী, সহীহ আল-বুখারী, রিয়াদঃ দারুস্ সালাম, ২০০০, কিতাবু ফাযায়িলিস্ সাহাবা (فند الله المدعانة), বাব নং- ১, কিতাবুর রিকাক (الرفاق), বাব নং- ৭

<sup>े .</sup> وينقص العلم وتظهر الفتن أو ইसाम सूत्रालिस, त्रहीर, প्राधक, किलावूल वेलस (العلم), रानीत नर- ١١

<sup>े</sup> السريرة विशेष अहम हेवन सूराचन हैवन शंका, जान-सूरानान, ইয়াম আহ্মদ ইবন মুহাचन हैवन शंका, जान-सूरानान, काग्नरहाइ माত्वा आ आन्गातिकन हेरानािमग्रा, ১৩১৩हि, ১৮৯৫ খ্রী, খত- ৫, পৃ. ২৩৫

<sup>े.</sup> يفتلون الدنيا بالدين يفتلون الدنيا بالدين يغرج في اخر الزمان رجال يفتلون الدنيا بالدين . ﴿ قَا المُوالِينَ الدنيا بالدين الدنيا بالدين الدنيا بالدين الدنيا بالدين الدنيا بالدين . ﴿ وَالَّهُ عَالَمُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّالَّا اللَّاللَّا اللَّالِي اللَّالِي اللَّالِي اللَّالِي اللَّالِي اللَّهُ ا

<sup>&</sup>lt;sup>১°</sup> . (الفنن), বাৰ নং- ৯ (الفنن), বাৰ নং- ৯ ইমাম তিরমিয়ী, কুলাল, প্রাগুক্ত, কিতাবুল ফিতান (الفنن), বাৰ নং- ৯

যমীনে বাসিন্দাদের মধ্যে নিকৃষ্ট লোকগুলো রয়ে যাবে।"<sup>>></sup> "মন্দ লোকগুলো ভালো লোকগুলোর উপর আধিপত্য বিস্তার করবে।"<sup>>></sup> "অচিরেই তোমরা ক্ষমতালোভী হবে। কিয়ামত দিবসে এটি তোমাদের লজার কারণ হবে।"<sup>>></sup>

উপরোক্ত হাদীসগুলো হতে এ কথা প্রমাণিত হলো যে, রাসূলের আশংকার কোন একটিও বাংলাদেশে সংঘটিত হওয়া বাদ থাকেনি। রাসূলুল্লাহ্ (স.)-এর আশংকা এ দেশে পত্র-পল্লবে, কুলে-ফলে, শাখা-প্রশাখায় এবং ক্মহিমায় বিভার লাভ করেছে ও প্রকাশিত হয়েছে। এখানে অমানবিকতার জয়-জয়কার অবস্থা। মানবিক মূল্যবোধগুলো এখানে ভূলুঠিত।

পত্রিকা সর্বোপরি সংবাদ মাধ্যম হলো সমাজের দর্পণ ও ব্যারোমিটার। পত্রিকার সংবাদের মাধ্যমে বিভিন্ন সময়কালের মানবিক এবং মূল্যবোধসহ সকল কিছুকে তুলনামূলক ওবন ও তারতম্য করা যায়। ইদানিং কালের কিছু অমানবিক ও হৃদরবিদারক ঘটনা বিবেকবান প্রতিটি মানুবকে স্তস্তিত ও মর্মাহত করেছে। ২০০৭ সালের ২১ এপ্রিলের সকল জাতীয় দৈনিকের প্রথম পৃষ্ঠায় খবর বেরিয়েছে যে, বাবা তার দু'শিশু কন্যাকে হত্যা করে নিজেও আত্মহত্যার চেষ্টা করেছেন। বড় মেরেটি রাজধানীর ভিকাক্যনুসা নুন কুলের তৃতীয় শ্রেণীর ছাত্রী। এ ঘটনা প্রমাণ করে মানুষের মানবিকতা ও মূল্যবোধ কত নিচে নেমে গেছে।

# বাংলাদেশে মাদকাসজি পরিস্থিতি ঃ একটি তুলনামূলক চিত্র

বাংলাদেশে ১৯৭১ সাল থেকে ওরু করে বিভিন্নক্ষেত্রে মূল্যবোধের অবক্ষর ঘটেছে। এখানে সার্বিক চিত্র তুলে ধরার জন্য মাদকাসন্তির একটি অবস্থা উপস্থাপন করা হলো। মাদকাসন্তির অবস্থা থেকে অন্য সকল দিকের একটি ধারণা লাভ করা সন্তব হবে। সব অমানবিকতা, অন্যায়-অত্যাচার, অনিরমের পিছনে মাদকাসন্তির অনেক ভূমিকা রয়েছে। মাদকপ্রব্যু সেবনকারীর পুরো জীবনে বিরাট পরিবর্তন আসে। এ দেশের বর্তমান অবস্থার জন্য নেতৃস্থানীয় লোকজন বেশী দারী। আবার তাদের অধিকাংশই মদ্যপারী। সমস্যার মূলে গেলে দেখা যাবে যে, সকল প্রকার মন্দ কাজের পিছনে ইন্ধন দিচেই এই মাদকাসক্ত মেধাগুলো। যার প্রতিক্রিয়া যা হওয়ার তা-ই হয়েছে। এ জন্য উদাহরণস্বরূপ বাংলাদেশের মাদকাসক্তি পরিস্থিতি নিয়ে আলোচনা করা হলো। আলোচনার মাধ্যমে বাংলাদেশে মাদকের ছোবল সম্পর্কে কিছুটা ধারনা পাওয়া যাবে। মাদকাসক্তির ভয়াবহতা ও পরিধি এত ব্যাপক যে তা সাধারণ মানুবের অনেকেই জানে না।

মাদকাসক্তি আজ সারা বিশ্বের মানুষকে চিন্তাগ্রস্ত করে ভুলেছে। বিশ্বব্যাপী উদ্বিগ্নতা সন্ত্রেও মাদকদ্রব্যের ব্যবহার ক্রমান্বরে বৃদ্ধি পাচেছ এবং সংযোজিত হচেছ নতুন নতুন মাদক। পৃথিবীর প্রায় সব দেশেই মাদকাসক্তি জীবনকে ক্মবেশী পর্যুদন্ত করে তুলেছে। ১৯৮০'র দশকের প্রথমার্ধে বাংলাদেশে এ সমস্যা স্পষ্টভাবে অনুভূত হয়। গাঁজা, আফিম, তাড়ি, ভাং, চুয়ানি প্রভৃতিতে আসক্ত মানুবের সংখ্যা ইতোপূর্বে নিতান্ত নগণ্য ছিল না। আশির দশকে যুব সম্প্রদায় কর্তৃক সৃষ্ট সমস্যা এরূপ কখনই পরিগ্রহ করেনি। প্রথম দিকে মনে করা হ'ত আসক্তি ধনী লোকের আদুরে সন্তানের এক নতুন খেয়াল। কিন্তু পরবর্তীকালে সে ভুল ভেঙ্গে গেল, যখন দেখা গেল অসংখ্য দরিদ্র শ্রমিক দেশাগ্রস্ত হয়ে ধুকে ধুকে মরছে। 

\*\*

ভূ-রাজনৈতিক দিক থেকে বাংলাদেশ দক্ষিণ-পূর্ব এশিয়ার 'গোভেন ট্রায়াংগল', দক্ষিণ-পশ্চিম এশিয়ার 'গোভেন ক্রিকেন্ট' এবং দক্ষিণ মধ্য এশিয়ার 'গোভেন ওয়েজ' অঞ্চলের প্রায় মাঝামাঝি স্থানে অবস্থিত। হেরোইন উৎপাদনকারী এ অঞ্চলগুলার প্রায় সবকটি দেশের সাথে বাংলাদেশের রয়েছে সরাসরি বিমান ও নৌ-যোগাযোগ। মাদকদ্রব্য উৎপাদনকারী দেশ ভারতের সাথে এদেশের রয়েছে ৪০২৫ কিলোমিটার এবং মায়ানমারের সাথে ২৮৩ কিলোমিটার অভিনু সীমান্ত। ভারত, মায়ানমার ও অপরাপর দেশের সাথে বাংলাদেশের বছমুখী যোগাযোগ সম্প্রতি দেশটিকে আন্তর্জাতিক মাদক পাচারের ক্রসরোডে পরিণত করেছে। বাংলাদেশের ওপর দিয়ে বিগত প্রায় চার

كالرض شرار اهلها . 3 राम बारम रेवन रायन, वाण-मूननान, প্राधक, यख- २, पृ. ৮৪, ১৯৯, २०৯

<sup>े</sup> देशाय जित्रियी, जूनान, প্রাতক, किञावून किञान (الفَنَن), बाव न१- 98

<sup>&</sup>lt;sup>১٥</sup> . قاتكون ندامة يوم القيامة ، ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনাদ, প্রাতক্ত, খত- ২, পৃ. 88৮, ৪৭৬

১৪ . বারাকা, মাদকাসক্ত দিরাময় প্রতিষ্ঠান 'বারাকা'-এর দশম প্রতিষ্ঠা বার্ষিকী উপলক্ষে প্রকাশিত প্রতিবেদন, ঢাকা, বারাকা, ১৯৯৮, পৃ. ১

দশক ধরে পাশ্চাত্য বিশ্বে মাদকল্রব্য চোরাচালান হয়ে আসছে। <sup>১৫</sup> পত্রিকায় প্রকাশিত এক প্রতিবেদন অনুযায়ী বাংলাদেশ এখন আন্তর্জাতিক মাফিয়াচক্রের মাদক ব্যবসার ট্রানজিট পয়েন্ট। বাংলাদেশের মধ্য দিয়ে প্রতিবছর ৫০১ হাজার কোটি টাকার মাদকের চোরাচালান হচ্ছে। আর এর ফলেই বাংলাদেশের মানুবও ব্যাপক হারে নেশাগ্রন্ত হচছে। রর্তমানে এদেশে প্রায় ২০ লাখ লোক মাদকের নীল নেশায় আবদ্ধ। নেশার কারণেই প্রতিবছর দেশে প্রায় ৬ কোটি টাকার অপব্যর হচ্ছে। এছাড়াও বিগত তিন বছরে বাংলাদেশে বিবাক্ত মিথানল পান করে ৬ শতাধিক লোক মৃত্যুবরণ করেছে। বিভিন্ন চিহ্নিত পরেন্ট দিয়ে অবাধে দেশের মধ্যে চুকছে হেরোইন, প্যাথেদ্রিন, ফেনসিভিল, মিথানল ইত্যাদি ধরনের মাদকল্রব্য এবং নিয়মিতভাবে এসব পৌছে যাচেছ মাদকাসক্তদের কছে। রাজধানী ঢাকাসহ সারাদেশের প্রতিটি এলাকাতে রয়েছে মাদকল্রব্যের অবাধ বাজার। ঢাকার কয়েকটি জায়গাতে মাদকল্রব্যের ব্যবসা চলছে। টিটিপাড়া বন্তি উচ্ছেদ করার পর এখন আগারগাঁও বি এন পি বন্তি মাদক বাণিজ্যের প্রধান ঘাঁটি। আর এসব ঘাঁটির পাহারাদার হিসেবে রয়েছে অন্তর্ধারী ক্যাভার। মাদক ব্যবসার কর্তৃত্ব নিয়ে এসব এলাকায় প্রায়শ সংঘর্ব হয়, জীবনহানির ঘটনাও ঘটে। সবচেয়ে বড় ব্যাপার হল মাদক ব্যবসার লভ্যাংশের অধিকাংশই আইন-শৃংখলা রক্ষাকারী বাহিনী, মন্তান এবং সমাজের তথাকথিত প্রভাবশালীদের পফেটে চলে যায়। অতএব সঙ্গত কারণেই এসব মাদক ব্যবসা পুরোপুরি বন্ধ করা প্রায় অসন্তব হয়ে পড়ছে। ১৬

বাংলাদেশে প্রতিবছর প্রায় ৪ লক্ষ ৪০ হাজার গ্যালনের বেশী মদ ব্যবহৃত হচ্ছে এবং চোরাই পথে আগত বিপুল পরিমাণ মদসহ ব্যাপক আকারে মদের ব্যবসা জমে ওঠেছে দেশের শহর এলাকার হোটেল ও বারগুলোতে। সরকারিভাবে এর কোন পরিসংখ্যান আছে কী? থাকার কথা নয়। এক তথ্যানুযায়ী দেশে রেজিট্রিকৃত গাঁজা আসক্তদের সংখ্যাই ৯৪৪৩। এ সংখ্যা ক্রমান্বরে বৃদ্ধি পাচেছ। <sup>১৭</sup> মাদকত্রব্য নিয়ন্ত্রণ অধিদপ্তরের পরিসংখ্যানে দেখা যায়, জানুয়ারি ১৯৯০-ভিসেম্বর ২০০০ পর্যন্ত মাদক পাচারের দায়ে দেশে ৩৪৬৬৮ টি মামলা রুজু করা হরেছে এবং সাজা পেরেছে ৩২৪৩৮ জন। অপরাধীদের মধ্যে ২৩০০ জন হেরোইন, ১০৫৮৬ জন গাঁজা, ১১৫৬০ জন চোলাইমদ, ১৯১৭ জন বিদেশী মদ, ৪৬৯৭ জন ফেনসিভিল এবং ১৩৬৪ জন রেক্টিফাইড স্পিরিট অবৈধভাবে পাচারের জন্য সাজা প্রাপ্ত হয়।<sup>১৮</sup> দেশের সীমান্তবর্তী জেলাগুলোর মধ্যে দিয়ে মাদকদ্রব্য চোরাচালান হয়ে থাকে। বেশির ভাগ ক্ষেত্রে রাজশাহী, দিনাজপুর, পঞ্চগড়, কুমিল্লা, যশোর, কুষ্টিয়া, সাতক্ষীরা, চুন্নাভাঙ্গা প্রভৃতি জেলা ট্রানজিট পয়েন্ট হিসেবে ব্যবহৃত হচ্ছে। রাজশাহীর গোদাগাড়ী সীমান্ত ভারতীয় গাঁজা ও হেরোইন পাচারের ট্রানজিট রুট হিসেবে ব্যবহৃত হয়ে আসছে। প্রতিদিন বিপুল পরিমাণ হেরোইন, ফেনসিডিল সিরাপ ও গাঁজা ভারতের লালগোলা থেকে রাজশাহী আসে এবং এখান থেকে সারাদেশে হুড়িয়ে পড়ে। এসব পাচারের সাথে সংযুক্ত স্থানীয় বেফার ও বিপথগামী ছাত্র যুবক। বিভিন্ন ঔষধ ও পান-বিভিন্ন দোকান এবং হোটেলগুলোতে এসব মালকল্রব্য বিক্রি হচেছ। কিনছে ছাত্র, রিকশাচালক ও বেকার যুবকরা। ভারতীয় মালকল্রব্য চোরাচালানের অপর বৃহত্তম ট্রানজিট পরেন্ট সিরাজগঞ্চ। প্রাপ্ত তথ্যানুযায়ী, সেখানকার কুল ও কলেজগামী ছাত্র, রিকশাচালক, শ্রমিক ও দিনমজুর শ্রেণীর যুবকদের ও ভারতীর মাদকপ্রব্যের ব্যাপক প্রচলন রয়েছে। এক শ্রেণীর উঠতি বয়সের যুবক ও চোরাচালানীদের সাথে জভিত ব্যক্তিরা ভারত থেকে মদ ও গাঁজা ইত্যাদি নিয়ে এসে প্রকাশ্যে ক্রয়-বিক্রয় করছে। অসাধু ব্যবসায়ীর। সুকৌশলে এণ্ডলো বিভিন্ন সাথে মিশিয়ে বিভিন্ন হাট-বাজারে বিক্রি করছে। এসব বিভি গ্রাম-গঞ্জের নিরীহ জনসাধারণ পান করে নেশাগ্রস্ত হরে পড়ছে। দেশের এসব মফস্বল শহরের তুলনায় রাজধানী ঢাকায় ভারতীয় নেশাকর উপাদাদের বিভার ঘটেছে আরো বেশি। গাঁজা, হেরোইন, প্যাথদ্রিন, ফেনসিঙিল ইত্যাদি সবকিছুই রয়েছে এই তালিকায়। ঢাকা শহরে বর্তমানে ছোট-বড় ২ শত কেন্দ্রে ফেনসিভিল বিক্রি হচ্ছে। অভিনব কৌশলে এসব মাদকপ্রবা রাজধানীতে পাচার হয়ে আসছে।<sup>১৯</sup> এ সকল তথ্য থেকে প্রতীয়মান হয় যে, বাংলাদেশের মাদকাসভি সমস্যার সাম্প্রতিক গতি-প্রকৃতি ও পরিধি ক্রমশ সম্প্রসারিত হচ্ছে যার ভ্যাবহতার উদ্বিপ্ন সমাজ সচেতন ব্যক্তি ও দেশের নীতি নির্ধারক মহল।

<sup>&</sup>lt;sup>১৫</sup> . সফিকুল ইসলাম, মানকমুক্ত সমাজ চাই সুখী-সুন্দন্ন বাংলাদেশে', *মাসিক আপনার স্বাস্থ্য,* বর্ষ ১৫, সংখ্যা ১০, জুন, ২০০১, প ১

<sup>&</sup>lt;sup>১৬</sup> . বশিরা মান্নান, 'বাংলাদেশে মাদকাসক্তদের দৈনন্দিন জীবন ঃ একটি পর্যালোচনা', *দি জার্নাল অব সোশ্যাল ভেতেলপমেন্ট*, বর্ষ ১১, সংখ্যা ১, ভিনেম্বর, ১৯৯৬, পৃ. ২১৫-২১৭

১৭ . মাদবস্ত্রবা নিয়ন্ত্রণ অধিদপ্তর, স্মরণিকা, জুন, ২০০০, পৃ. ৬১

<sup>&</sup>lt;sup>১৮</sup> , আবদুল হাকিম সরকার ও ফারুক হোসাইন, 'বাংলাদেশে মাদকাসজি সমস্যা : সাম্প্রতিক গতিপ্রফৃতি', *ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়* প্রতিকা, সংখ্যা ৬, অটোবর, ১৯৯৯, পু. ২১৫-২১৭

Apon, Outline of APON Programme, Dhaka: APON, 1998, ra. 5-7

## জনমত জরিপ

বাংলাদেশে ১৯৭১ সাল থেকে ২০০১ সাল পর্যন্ত মানবিক মূল্যবোধ পরিস্থিতি জানার জন্য একটি জনমত জরিপ পরিচালনা করা হয়। ১০০ জন লোকের কাছে বেশ কিছু প্রশ্ন করা হয়। যাদের অধিকাংশের বয়স ৩৫ থেকে ৫০ বছরের মধ্যে। যারা বাংলাদেশকে স্বাধীনতার পর থেকে দেখে আসছেন। এদের মধ্যে আছেন- শিক্ষক, শিক্ষার্থী, মসজিদের ইমাম, চাকুরীজীবি, প্রকৌশলী, সাংবাদিক, গৃহিনী ও ব্যবসায়ী। এরা যে মতামত দিয়েছেন তাতে বাস্তব চিত্র কুঁটে ওঠেছে।

উত্তরদাতাদের কাছে প্রথমেই জানতে চাওয়া হয়েছিল যে, উপরোক্ত শিরোনামে গবেষণা হওয়া দরকার কি না? ৯৩% উত্তরদাতা 'হাঁ' উত্তর দিয়েছেন। ৭% উত্তরদাতা কোন উত্তর দেননি। তবে কেউ 'না' উত্তর দেননি।

দ্বিতীয় প্রশ্ন ছিল, বাংলাদেশের মানুষের মানবিক মূল্যবোধ পরিস্থিতি সন্তোষজনক কি? সর্বোচ্চ ৪৮% মোটামুটি বলেছেন। ৪০% 'না' উত্তর দিয়েছেন। ৫% কোন উত্তর সেননি। ৪% নিমুমুখী বলেছেন। ৩% সন্তোষজনক বলেছেন।

তৃতীয় প্রশ্ন ছিল, বাংলাদেশে ১৯৭১ সাল থেকে ২০০১ সাল পর্যন্ত মানুবের মানবিক মূল্যবোধ বেড়েছে না কি কমেছে? ৬০% উত্তরদাতা 'কমেছে' বলে মত দিয়েছেন। ১৭% উত্তরদাতা 'বেড়েছে' বলে মত দিয়েছেন। ১৫% 'স্থিতিশীল' আছে বলে মত দিয়েছেন। ৮% বলেছেন যে, তা ক্রমহাসমান। অর্থাৎ এখনো কমছে।

চতুর্থ প্রশ্ন ছিল, এ দেশে মানুষের মূল্যবোধের চর্চা ক্রমান্বয়ে বাড়ছে নাকি কমছে? এর উত্তরে ৫৩% বলেছেন যে, কমছে। ৩২% বলেছেন যে, বাড়ছে। ৬% বলেছেন যে, ধীর গতিতে বাড়ছে। ৬% বলেছেন যে, পূর্বের তুলনার বেড়েছে তবে তা সভোষজনক নয়। ৩% বলেছেন যে, স্থিতিশীল আছে।

পঞ্চম প্রশ্ন ছিল, বাংলাদেশের মানুষের মানবিক মূল্যবোধের এমন পরিস্থিতির কারণ কি? এ প্রশের উত্তর যেহেতৃ নির্দিষ্ট ছিল না তাই বিভিন্ন ধরনের মতামত পাওয়া যায়। যেমন- ২০% লোক এর জন্য অশিক্ষাকে দায়ী করেছেন। ২০% উত্তরদাতা ধর্মীয় অনুশানের অনুপস্থিতিকে দায়ী করেছেন। ১৯% উত্তরদাতা এ জন্য দায়িদ্রাকে দায়ী করেছেন। ১৩% লোক এর জন্য নৈতিক শিক্ষার অভাবকে দায়ী করেছেন। ১৩% লোক রাজনৈতিক অস্থিতিশীলতাকে দায়ী করেছেন। ৮% লোক এ জন্য সামাজিক অস্থিরতা ও বৈষম্যকে দায়ী করেছেন। ৭% উত্তরদাতা নৈতিক অবক্ষয়ের কথা বলেছেন।

ষষ্ঠ প্রশ্ন ছিল, এ জন্য আপনি কাকে দায়ী করবেন? এর উত্তরে ৩০% বলেছেন, বিগত সরকারগুলো দায়ী। ১৩% উত্তরদাতা রাজনৈতিক দলগুলোকে দায়ী করেছেন। ১৩% উত্তরদাতা মা-বাবাকে দায়ী করেছেন। ২৫% উত্তরদাতা এর জন্য সমাজব্যবস্থা, পারিপার্শ্বিক অবস্থাসহ সংশ্লিষ্ট সকলকে দায়ী করেছেন। অর্থাৎ সামগ্রিকভাবে কমবেশী সবাই দায়ী। ৮% উত্তরদাতা এ জন্য শিক্ষাব্যবস্থাকে দায়ী করেছেন। ৩% উত্তরদাতা এ জন্য পরিবার ও সমাজকে দায়ী করেছেন। ৮% উত্তরদাতা কোন উত্তর দেননি।

সপ্তম প্রশ্ন ছিল, বাংলাদেশে মানুষের মানবিক মূল্যবোধগুলোর মধ্যে কোন মূল্যবোধটি সবচেয়ে ভাল পর্যায়ে রয়েছে? ৪৮% উত্তরদাতা 'দয়া'র কথা উল্লেখ করেছেন। ১৮% উত্তরদাতা 'বৈনর' এর কথা উল্লেখ করেছেন। ৫% 'নৈতিকতা'র কথা বলেছেন। ৩% উত্তরদাতা দয়া, নৈতিকতা ও ধৈর্যের কথা বলেছেন। ৩% লাক কোন উত্তর দেননি।

অষ্ট্রম প্রশু ছিল, বাংলাদেশে মানুষের মানবিক মূল্যবোধগুলোর মধ্যে কোন মূল্যবোধটি সকচেয়ে খারাপ পর্যায়ে রয়েছে? ৫৯% উত্তরদাতা 'দুর্নীতি'র কথা বলেছেন। ১৬% উত্তরদাতা 'মিথ্যা'র কথা বলেছেন। ৯% উত্তরদাতা 'প্রতারণা'র কথা বলেছেন। ৯% 'সন্ত্রাস' এর কথা বলেছেন। ৫% উত্তরদাতা বলেছেন যে, সবগুলো মূল্যবোধই খারাপ পর্যায়ে রয়েছে। ২% উত্তরদাতা নীতি-নৈতিকতা'র অভাবের কথা বলেছেন।

নহম প্রশ্ন ছিল, এ সমস্যা কোন শ্রেণীর মধ্যে বেশী? ৭০% উত্তরদাতা মানবিক মৃল্যবোধের অবক্ষরজনিত এ সমস্যা উচু শ্রেণীর মধ্যে বেশী বলে মনে করেন। ১২% উত্তরদাতা মনে করেন, সব শ্রেণীর মধ্যেই কম-বেশী এ সমস্যা রয়েছে। ৮% উত্তরদাতা মনে করেন, নীচু শ্রেণীর মধ্যে এ সমস্যা বেশী। ৫% উত্তরদাতা মনে করেন, উচু ও মধ্যম শ্রেণীর মধ্যে এ সমস্যা বেশী। ৩% উত্তরদাতা উচু ও নীচু শ্রেণীর মধ্যে এ সমস্যা বেশী বলে মনে করেন। বাকী ২% মনে করেন মধ্যম শ্রেণীর মধ্যে এ সমস্যা বেশী।

#### **Dhaka University Institutional Repository**

দশম প্রশ্ন ছিল, বাংলাদেশের সবচেরে বড় সমস্যা কোনটি? এর উত্তরে ৫৭% উত্তরদাতা মানবিক মূল্যবোধের অভাবকে সবচেরে বড় সমস্যা বলে উল্লেখ করেছেন। ৩৩% অসুস্থ রাজনীতিকে সবচেরে বড় সমস্যা বলে উল্লেখ করেছেন। ১০% লোক অর্থনীতিকে সবচেরে বড় সমস্যা হিসেবে উল্লেখ করেছেন।

একাদশ প্রশ্ন ছিল, বাংলাদেশে কিভাবে মানবিক মূল্যবোধ পরিস্থিতির উনুয়ন সাধন করা যায়? ৮০% উত্তরদাতা ধর্মশিক্ষার মাধ্যমে পরিস্থিতির উনুয়ন সাধন করা যায় বলে মত দিয়েছেন। ১১% লোক নৈতিক শিক্ষার কথা বলেছেন। ৩% লোক আইনের কথা বলেছেন। ৩% লোক মানসিক পরিবর্তনের কথা বলেছেন। ৩% মৌলিক চাহিদা পূরণের কথা বলেছেন।

দ্বাদশ প্রশ্ন ছিল, মানবিক মূল্যবোধ সৃষ্টির জন্য ইসলামের শিক্ষা যথেষ্ট কি? ৮০% উত্তরদাতা এ জন্য ইসলামের শিক্ষাকে যথেষ্ট মনে করেন। ৬% লোক এ জন্য ইসলামের শিক্ষাকেই একমাত্র সমাধান মনে করেন। ৬% উত্তরদাতা আধুনিক ও ইসলামী শিক্ষার মন্বয়ের কথা বলেছেন। ৩% উত্তরদাতা শিক্ষার সাথে চর্চার কথাও বলেছেন। বাকী ৫% কোন উত্তর দেননি।

অয়োদশ প্রশু ছিল, ঈমানের সাথে মানবিক মূল্যবোধের কোন সম্পর্ক আছে কি? এর উভরে ৯৫% ঈমানের সাথে মানবিক মূল্যবোধের পুরোপুরি ও ওতপ্রোত সম্পর্ক আছে বলে মত দিয়েছেন। অবশিষ্ট ৫% কোন উত্তর দেননি। চতুর্দশ এবং সর্বশেষ প্রশ্ন ছিল, বাংলাদেশের মানুবের মধ্যে মানবিক মূল্যবোধ সৃষ্টির জন্য কি কি করা উচিৎ? এর উত্তর যেহেত নির্ধারিত ছিল না বিধায় অনেক রক্তম মতামত পাওয়া গেছে। ১৮% উত্তরদাতা মানবিক মুল্যবোধসম্পন শিক্ষার প্রচলনের কথা বলেছেন। কেউ কেউ ইসলামী শিক্ষার ওপর জ্যোর দিয়েছেন। কেউ কেউ ইসলামী শাসন প্রতিষ্ঠার কথা বলেছেন। কিছু সংখ্যক উত্তরদাতা কোন নির্দিষ্ট ধর্মের উল্লেখ না করে ধর্মীয় নিয়ম-দীতি পালনের কথা বলেছেন। অনেকে সঠিক নেতৃত্ব প্রতিষ্ঠার মাধ্যমে সমাজ ব্যবস্থার পরিবর্তনের কথা বলেছেন। মানুষের মতামতের প্রেক্ষিতে জরিপের ফলাফলকে সংক্ষেপ করে বলা যায় যে, মানবিক মূল্যবোধের মত যুগপোযুগি বিষয়ের গবেষণা দরকার। বাংলাদেশের মানুবের মানবিক মূল্যবোধ পরিস্থিতি আশাব্যঞ্জক নয়। দেশ স্বাধীন হওয়ার পর থেকে তা ক্রমান্বরে কমছে। মানবিক মুল্যবোধের এহেন অবস্থার জন্য করেকটি বিষয় দায়ী। যেমন- অশিক্ষা, দারিত্রা, ধর্মীয় তথা নৈতিক শিক্ষার অপর্যাপ্ততা, সামাজিক ও রাজনৈতিক অন্থিতিশীলতা এবং বৈষম্য। এ অবস্থার জন্য কম-বেশী সবাই দায়ী। বিশেষত বাবা-মা, শিক্ষক, সামাজিক, রাজনৈতিক, রাষ্ট্রীর নেত্বর্গ, শিক্ষাব্যবস্থা এবং পারিপার্শ্বিক অবস্থা দায়ী। মানবিক মৃল্যবোধের এত অবক্ষয়ের মধ্যেও দয়া, ধৈর্য ও নৈতিকতার অবস্থা মোটামুটি রয়েছে। অন্যান্য অন্যায়ের মধ্যে দুর্নীতি, মিথ্যা, প্রতারণা ও সন্ত্রাস সমাজে স্বচেরে বেশি। মানবিক মূল্যবোধের এ অবস্থার জন্য ওপর মহলের লোকজন প্রধানত দায়ী। তবে সব শ্রেণীর লোকের মধ্যেই এ ব্যাধি রয়েছে। সর্বোপরি মানবিক মূল্যবোধ সমস্যাই দেশের প্রধান সমস্যা। ধর্মীয় শিক্ষার মাধ্যমেই এ অবস্থার পরিবর্তন সম্ভব। অর্থাৎ এ জন্য ইসলামের শিক্ষাই যথেষ্ট। ঈমানের সাথে মানবিক মৃল্যবোধের নিবিভ ও ওতপ্রোত সম্পর্ক রয়েছে। পরিস্থিতির উনুতির জন্য সর্বস্তরে নৈতিক শিক্ষার প্রচলন সময়ের অপরিহার্য দাবী।

## পঞ্চম অধ্যায়

# সার্বজনীন মানবিক মূল্যবোধসমূহ

মানবিক মূল্যবোধ হিসেবে পরিচিত প্রতিটি শব্দের ব্যাপারে কুর'আন ও হালীসে গুরুত্বারোপ করা হয়েছে। এমন কোন মানবিক ব্যবহার ও আচরণ নেই যেটির আলোচনা কুর'আন ও হালীসে নেই। বরং মানুষ উপকৃত হয় এবং মানুষের কথা আছে এমন প্রতিটি কথা ইসলামে উল্লেখ করা হয়েছে জোর দিয়ে। ইসলাম জগতে টিকে আছে এবং থাকবে এ সব মহান মানবিক মূল্যবোধের কারণেই। শুধু আনুষ্ঠানিক উপাসনা বেশী দিন টিকে না এবং টিকতে পারে না। যে কোন ধর্মের আসল শক্তি আনুষ্ঠানিকতায় নয়। বরং মানবীয় চরিত্রের মধ্যেই যে কোন ধর্মের আসল শক্তি। এ শক্তি যে ধর্ম বা জীবনাদর্শে নেই তা আঞ্চলিক ধর্ম হতে পারে। বিশ্বজনীনতা সে ধর্ম অর্জন করতে পারে না। ইসলাম মানবিক জীবনাদর্শ হিসেবে জগতে বিশ্বজনীনতার স্বীকৃতি পেয়েছে এবং এ দীন এ জন্যই টিকে থাকবে। নিয়ে ইসলামের মহান মানবীয় মূল্যবোধসমূহ উলেখ করা হলো। এর প্রত্যেকটি ব্যবহারিক জীবনে ঈমানের প্রতিক্রিয়া বৈ আর কিছু নয়। এর প্রত্যেকটি ঈমানের সাথে ওতপ্রোতভাবে জড়িয়ে আছে। বা বলা যায়, এগুলো হলো ঈমানের প্রতিক্রিয়া। ইসলামের প্রতিটি মূল্যবোধকে পূণ্য হিসেবে আখ্যায়িত করা হয়েছে। পূণ্যের মধ্যে পূর্ণমাত্রায় মানসিক তৃপ্তি ও প্রশান্তি রয়েছে। রাসূলুয়ায়্ (স.) বলেছেন, "আনুগত্য ও পূণ্য হচেছ সে কাজ বাতে আত্যা তৃপ্ত হয় এবং নফস শান্ত হয়। পক্ষান্তরে পাপ হলো সে কাজ যে কাজেল নফস আশান্ত হয় এবং আত্যা থাকে অতৃপ্ত, বলিও মুকতীগণ তোমাকে কতোয়া দিয়ে থাকে।" মৌলিক মানবীয় গুণাবলী নিয়ুরপঃ

#### नया

দ্যার ইংরেজী অনুবাদ হলো compassion; pity(for); sympathy; kindliness; kindness; mercy; tender-heartedness: commiseration: leniency. আরবীতে বলা হয় 'ইক্ছা'। মানবিক প্রাণী হিসেবে মানুবের মধ্যে সর্বপ্রথম যে গুণটি থাকা একান্ত জরুরী তা রহম বা দরা। অন্যান্য প্রাণী হতে মানুবকে যে সব কারণে শ্রেষ্ঠ বলা যায় তনাধ্যে সেরা হল সরার গুণ। আজকাল মানুবের মধ্য হতে এ মহৎ গুণটি হারাতে বসেছে। অথচ এ গুণটি নুসলমানদের বিশাল সম্পদ। খুব ক্রুত সময়ে ইসলাম সারা পৃথিবীতে ছড়িয়ে পড়েছিল মুসলমানদের যে সব মহৎ বৈশিষ্টের কারণে তার অন্যতম ছিল দয়া। আলাহ তা'আলা তাঁর রাসুলকে এ গুণ দিয়েই প্রেরণ করেছেন। মহান আলাহ বলেন, "আমি তো তোমাকে বিশ্বজগতের প্রতি কেবল রহমতরূপেই প্রেরণ করেছি।" রাস্ত্রলাহ (স.) স্বরং বলেন, "আমাকে অভিসল্গাতকারী হিসেবে পাঠানো হয়নি। বরং রহমত হিসেবে পাঠানো হরেছে।"<sup>8</sup> মুহাম্মদ (স.) অতি অল্প সময়ের মধ্যে মানব সমাজে স্থান করে নিয়েছিলেন তাঁর এ দয়ার গুণের কারণে। আরবের অন্যান্য লোকের মত তাঁর চরিত্র ও আচরণ হলে মানুষের মনে তিনি জায়গা করে নিতে পারতেন না। এ প্রেক্ষিতে পবিত্র কুর'আনে বলা হয়েছে, "আল্লাহুর দয়ায় ভূমি তালের প্রতি কোমল-হালয় হয়েছিলে; যদি তুমি রূত ও কঠোরচিত্ত হতে তবে তারা তোমার আশপাশ হতে সরে পড়ত। সুতরাং তুমি তালেরকে ক্ষমা কর এবং তাদের জন্য ক্ষমা প্রার্থনা কর এবং ফাজে-ফর্মে তাদের সাথে পরামর্শ কর, অতঃপর তুমি কোন সংকল্প করলে আল্লাহর উপর নির্ভর করবে; যারা নির্ভর করে আল্লাহ তাদেরকে ভালবাদেন।"

তাঁর এ দয়া তথু মুসলিম বা ওধু আরব বা ওধু মানুষের জন্য নির্দিষ্ট ছিল না। বরং তাঁর এ দয়া বিশ্বজগতের সকল কিছুর জন্য উন্যক্ত ছিল। আল্লাহ্ তা আলা আরো বলেছেন, "অবশ্যই তোমাদের মধ্য হতেই তোমাদের নিকট এক রাসুল এসেছে। তোমালেরকে যা বিপন্ন করে তা তার জন্য কইনারক। সে তোমালের মংগলকামী, মু'মিনলের প্রতি সে নরার্ল ও

শৈত্র কার্টিট টিলিল বিদ্যাল করা বিদ্যাল বিদ্যাল বিদ্যাল করা বিদ্যাল বি

<sup>\* .</sup> Bengali-English Dictionary, Dhaka: Bangla Academy, June, ১৯৯৪, পু. ২৯০

আল-কুর'আন, ২১،১০৭ وما ار اناك الا رحمة للعالمين. °

<sup>ి.</sup> عَمْثُ لِعَانًا وَالْمَا يُعِثُ لَكُ وَالْمَا يُعِثُ وَالْمَا يُعِثُ لِمَانًا وَالْمَا يُعِثُ لِمَانًا وَالْمَا يُعِثُ رَحْمَةً . अ ইंगाम মুসলিম ইবন আল-হাজ্ঞাজ আল-কুশায়রী, সহীহ মুসলিম, নিল্লীঃ আল মাকতাবা রশীদিয়া, ১৩৭৬হি, ফিতাবুল বিরুর (البر), হানীস নং- ৮৭

قيما رحمة من الله لنت لهم ولو كنت فظا غليظ القلب لانفضوا من حولك فاعف عنهم واستغفر لهم وشاور هم في الامر . ٥ ক্রান কুর আন, ৩৪১৫৯ ক্রান ভাগে غلى الله يحب المتوكلين الله يحب المتوكلين

পরম দয়ালু।" রাস্লুল্লাহ্ (স.)-এর সংগীদের মধ্যে সম্পর্ক ছিল দয়ার ভিত্তিতে। তারা দয়ার প্রতিযোগিতা করতেন। তাদের এ গুণের প্রসংগ উলেখ করে পবিত্র কুর'আনে বলা হয়েছে, "মৃহাম্মদ আল্লাহ্র রাস্ল; তার সহচরগণ কাফিরদের প্রতি কঠোর এবং নিজেদের মধ্যে পরস্পরের প্রতি সহানুভতিশীল।"

আশপাশের মানুষ ও অন্যান্য প্রাণীর সাথে দয়ার সম্পর্ক না থাকলে কোন ব্যক্তি আল্লাহর দয়া প্রত্যাশা করতে পারে না। আল্লাহর দয়া প্রত্যেকের নিজের দয়ার উপর নির্ভর করে। ব্যক্তি অন্যাদের সাথে যেমন আচরণ প্রদর্শন করবে আল্লাহ্ও তেমনি আচরণ তার সাথে করবেন। এ ধরণের প্রচুর হাদীস রয়েছে। যেমনঃ রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, ১. "তোমরা পৃথিবীবাসীর প্রতি দয়া কর, তাহলে আল্লাহ্ তোমাদের প্রতি দয়া করবেন।" ২. "যে মানুষের প্রতি দয়া করে না; আল্লাহ্ও তার প্রতি দয়া করেন না।" ৩. "য়াহমান য়হন প্রদর্শনকারীদের উপর রহম করে থাকেন।"

দরার মত মহৎ গুণ যার মধ্যে নেই ইসলামের দৃষ্টিতে সে চরম হতভাগা। নির্ভূর ব্যক্তিরাই শুধু এ গুণ হতে বঞ্জিত হয়। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "নির্ভূর (হতভাগা, অপরাধী) ব্যক্তি ছাড়া অন্য কারো (অন্তর) থেকে দরা-মায়া ছিনিয়ে নেরা হয় না।" আল্লাহ্র রাস্ল (স.) বলেন, "যাকে কোমলতা থেকে বঞ্জিত করা হয়েছে; বঞ্জুত তাকে কল্যাণ থেকেই বঞ্জিত করা হয়েছে।" ভিন্ন শব্দ দিয়ে আরেকটি হাদীসে বলা হয়েছে, "যাকে কোমলতা থেকে বঞ্জিত করা হয়েছে; তাকে সকল কল্যাণ হতে বঞ্জিত করা হয়েছে।" ব

বিপরীত পক্ষে আবার এমনও বলা হয়েছে যে, আল্লাহ্ কারো কল্যাণ চাইলেই ওধু তার মধ্যে দয়ার মত গুণের সৃষ্টি করে থাকেন। রাস্লুলাহ্ (স.) বলেন, "যাকে কোমলতা হতে কিছু অংশ দেয়া হয়েছে; তাকে সর্বোপরি কল্যাণ থেকেই কিছু দেয়া হয়েছে।" অন্যত্র নিম্নোক্তভাবে বলা হয়েছে, "আল্লাহ্ যখন কোন জাতির কল্যাণ কামনা করেন; তখন তাদের মধ্যে কোমলতার বৈশিষ্ট্য চুকিয়ে দেন।" অয়িশ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন যে, রাস্লুলাহ্ (স.) আয়ো বলেছেন, "কোন কিছুতে কোমলতা যোগ হলে তা সৌন্দর্যমন্তিত হয়। আবার কোন কিছু হতে কোমলতা উঠে গেলে তা দ্বিত ও ফ্রটিযুক্ত হয়।" ১৬

আল্লাহ্র মহান সিকাতসমূহের অন্যতম হলো দরা ও কোমলতা। তিনি তার বান্দার মধ্যেও এ ওণের সমাবেশ বটুক তা প্রত্যাশা করেন। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "নিন্চিতভাবেই মহিমান্বিত ও মহান আল্লাহ্ দরালু। তিনি দরালু ব্যক্তিকে পছন্দ করেন।"<sup>১৭</sup> আবার বলা হয়েছে, "আল্লাহ স্বয়ং কোমল। তিনি দরা ও কোমলতা পছন্দ করেন।"<sup>১৮</sup> আরেকটি হাদীসে বলা হয়েছে, "আল্লাহ্ সকল ব্যাপারে কোমলতা পছন্দ করেন।"<sup>১৯</sup>

জাল-কুর'আন, ৪৮৪২৯ محمد رسول الله والذين معه الله على الكفار رحماء بينهيم. أ

ें (البر), शनीन न१- ٩७), साम मुननिम, नशीर, किंजावून विवृत (البر), शनीन न१- ٩७

१८. ১०৪ हिमा बाह्मन हैवन हाइण, जाल-मुमनाम, প्रावक, वर- ७, पृ. १८, ১०৪ أذا اراد الله... خيرًا ادخل عليهم الرفق . ت

अ। क्षाण-कुन्न वान, ৯१১३৮ من انف كم عزيز عليه ما عند حريص عليكم بالمؤمنين رءوف رحيم. \*

<sup>ু</sup> আৰু দাউদ সুলায়মান ইবন আল্-আশ'আস আস্-সাজিস্তানী, সুনান আৰু দাউদ, ফানপুরঃ আল্-মাত্বা আল্-মজীদী, ১৩৭৫ হি. কিতাবুল আলাৰ (الأداب), বাব নং- ৫৫

শ من لا يرحم الناس لا يرحد الله আবৃ ঈসা মুহান্দল ইবন ঈসা, সুদানু তিরমিদী, রিয়ালঃ লারণস্ সালাম, ২০০০, কিতাবুল বিরয় (البر), বাব নং- ১৬

<sup>े</sup> الراحدن يرحدهم البرت ইমাম তিরমিয়ী, সুদাদ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল বির্র (البر), বাব নং- ১৬।

ك يَكْ عَلَى الرحمة الأمن شَقِي . " ইমাম তিরমিয়া, সুনান, প্রাতক্ত, কিতাবুল বির্র (البر), বাব নং- ১৬

<sup>े (</sup>البر), रामीत नर- 98-9% من يُحْرَم الرفق يُحْرِم الخير ال

ن كا على عظه من الخير عظه من الخير عظه من الخير عظه من الرفق فقد ا عظم من الخير عظه من الخير الخير الخير عظه من الخير الخير

البر), ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল বির্র (البر), হাদীস নং- ৭৮

<sup>&</sup>lt;sup>১৭</sup> . وقيق يحب الرفق قيم الله تبارك وتعالى رفيق يحب الرفق بالله تبارك وتعالى رفيق يحب الرفق قيم الله تبارك وتعالى رفيق يحب الرفق على الله تبارك وتعالى رفيق يحب الرفق الله تبارك وتعالى رفيق يحب الله تبارك وتعالى الله الله تبارك وتعالى الله تبارك و

<sup>े (</sup>البر), প্রাণ্ডক, হালীস নং- ٩٩ ), अंश्रक, हालीप ان الله رفيق يحب الرفق . 🗝

० - २० (السكلم) होनीय नर السكرم), इसीय मूमनिय, প্রাত্তক, किलावुम् नालाय (السكلم), होनीय नर المركله . "د

মানুবের মধ্যে সর্বকালের স্বচেরে দরাবান ও কোমল ব্যক্তি ছিলেন মুহাম্মদ (স.)। দরা ও মুহাম্মদ (স.) একটি আরেকটির সাথে অঙ্গাঙ্গীতাবে জড়িরে আছে। একটি আরেকটি থেকে আলাদা নয়। মুহাম্মাদ (স.) যে সব কারণে সর্বকালের সেরা রাসূল ও মানুষ তার অন্যতম প্রধান কারণ এটিই যে, তিনি ছিলেন দয়ার সাগর। রাসূলুল্লাহ্ (স.) নিজেই বলছেন, "আমি মুহাম্মদ, আমি রাহমতের নবী।"<sup>২০</sup> তাঁর এ গুণের ব্যাপারে তাঁর জনৈক সংগী বলেন, "রাসূলুল্লাহ্ (স.) ছিলেন অতিশয় রহমদিল ও ক্লেহশীল।"<sup>২১</sup> তিনি তাঁর এ মহান বৈশিষ্ট্য দ্বারা খুব ক্রুত সময়ের মধ্যে মানুবের হলরে স্থান করে নিয়েছিলেন। দয়া ও কোমলতা কিতাবে প্রকাশ করতে হবে তা তিনি মুসলিম জাতিকে শিখিয়ে দিয়ে গেছেন। জনৈক সাহাবী (রা.) বলেন, "আমি রাস্লুল্লাহ্ (স.) এর চেয়ে অধিক কোমল কোন শিক্ষক কখনো দেখিনি।"<sup>২২</sup> অর্থাৎ কোমল আচরণের জন্য তিনি সমগ্র বিশ্ববাসীর জন্য শিক্ষক।

মুহাম্মদ (স.) দরালু ও নরম প্রকৃতির লোকদের জন্য আল্লাহ্র দরবারে দু'আ করতেন। যেমন তিনি বলতেন, "হে আল্লাহ্! যে আমার উন্মতের প্রতি দরা প্রদর্শন করে; তার প্রতি আপনি দরা প্রদর্শন করেন।"<sup>২০</sup> আল্লিমা (রা.) থেকে বর্ণিত আছে। তিনি বলেন যে, রাস্লুল্লাহ্ (স.) আমার এ ঘরে বসেই নিম্নোক্ত দু'আ করেছিলেনঃ হে আল্লাহ্! যাকে আমার উন্মতের কোন কাজের তত্ত্বাবধারক নিরোগ করা হয়, অতপর সে তাদের প্রতি কঠোর নীতি অবলম্বন করে তবে তুমিও তার প্রতি কঠোর ব্যবস্থা অবলম্বন কর। পক্ষান্তরে কাউকে আমার উন্মতের কোন কাজের তত্ত্বাবধারক বানাবার পর সে যদি তাদের প্রতি নরম ও কোমল আচরণ করে তাহলে তুমিও তার প্রতি কোমল আচরণ কর।"<sup>২৪</sup>

মানুষের ব্যক্তি, সমাজ ও রাষ্ট্রে যাতে দয়া ও কোমলতা বিদ্যমাদ থাকে এ জন্য মুহাম্মল (স.) বিভিন্ন সময় বিভিন্ন শব্দ ও বাক্য দিয়ে মানুষকে এ মহৎ গুণের প্রতি আগ্রহাধিত করে তুলেছেন। তিনি একবার বলেছেন, "কোন ব্যক্তির প্রজার পরিচয় হল তার জীবনাচারে কোমলতা বিদ্যমান থাকা। " অর্থাৎ যার মধ্যে দয়া ও কোমলতার মত গুণ নেই; সে মূলত বুদ্ধিমান মানুষ নয়। সমাজ ও রাষ্ট্রের অবস্থা এখন এমন পর্যায়ে এসে দাঁড়িয়েছে যে, দয়া ও কোমলতাকে বুদ্ধিমন্তার প্রতীক মনে করা হয় না। বরং বদমেজাজ ও নিষ্ঠুরতাকে এখন বুদ্ধিমন্তার লক্ষণ বলে গণ্য করা হয়। আসলে এসব ভাল ও মানবীয় গুন আল্লাহর নি'আমত হাড়া আর কিছুই নয়। এসব মহৎ গুণ তিনি তাঁর প্রিয় বাদ্যাদেরকেই দিয়ে থাকেন।

মুমিনদের মধ্যকার পারস্পরিক সম্পর্ক যেন মানবতার ভিত্তিতে হয়; মুহান্দল (স.) আন্তরিকতার সাথে তা কামনা করতেন। তিনি জনৈক সাহাবীকে উদ্দেশ্য করে বলেন, "তুমি মুমিনদেরকে দেখতে পাবে পারস্পরিক দয়ার, সহানুভূতির এবং সম্প্রীতির মধ্যে যেন এফটি শরীর। ফারণ রাত-জাগা এবং জ্বরের ফারণে এর ফোন অংশ অসুস্থ হয়ে পড়লে সমস্ত শরীরই তাতে আক্রান্ত হয়ে পড়ে।" স্বোপরি দয়া ব্যতীত মানবতা ও মূল্যবোধ কোনটিই টিকে থাকতে পারে না।

#### ভালবাসা

মানবিক মূল্যবোধে বিকশিত একটি সমাজের মধ্যে সর্বপ্রথম যে গুণটি থাকতে হবে তা হচ্ছে তার অন্তর্ভূত প্রত্যেক ব্যক্তিকে পরশপরের জন্য ত্যাগ দ্বীকার করতে হবে। পরশপর পরশপরকে ভালোবাসার সিক্ত করতে হবে। প্রাসাদের প্রত্যেকটি ইট মজবুতভাবে একটির সাথে আরেকটি মিশে থাকলে প্রাসাদটি মজবুত হয়। সিমেন্ট ইটগুলোকে পরশপরের সাথে মিশিয়ে রাখে। তেমনিভাবে কোনো সমাজের বা দেশের সদস্যদের দিল পরশপরের সাথে একস্ত্রে প্রথিত থাকলে তবেই তা ইশপাত প্রাচীরে পরিণত হয়। আর এ দিলগুলোকে একস্ত্রে প্রথিত করতে পারে আত্রিক ভালোবাসা, পাশ্পারিক কল্যাণাকাজ্ঞা, সহানুভূতি ও পরশপরের প্রতি ত্যাগ স্বীকার। ঘৃণাকারী দিল

<sup>&</sup>lt;sup>২০</sup> , الفعندائل), হালীস নং- ১২৬ (الفعندائل), হালীস নং- ১২৬

रामा मूत्रलिम, नरींह, शावक, किञातून नायत (النذر), शनीत न१- ৮ وكان رسول الله رحيما رفيقا . 😘

<sup>&</sup>lt;sup>২২</sup> , ইমান আৰু লাউল, *নুদান*, প্ৰাণ্ডক, কিতাবুস্ সালাত (الصلاة), বাব নং- ১৬৭

<sup>&</sup>lt;sup>২০</sup> . ইমাম আহমদ ইবন হামল, *আল-মুসনাল*, প্রাগুক্ত, খভ- ৪, পৃ. ৬২, ৯৩, ২৫৭, ২৫৮, ২৬০

يقول في بيتي هذا: اللهم من ولى من امر امتى شينا فشق عليهم فاشقق عليه ، ومن ولى من امر امتى شينا فرفق بهم . <sup>85</sup> جاد جاء ইমাম মুসলিম, নহীহ, প্ৰাত্ত, কিতাবুল ইমারত (الامارة), হাদীস নং- ১৯

ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসলাদ, প্রাণ্ডভ, খভ- ৫, পৃ. ১৯৪ من بغه الرجل رفقه في مَعَرِّبُهِ . \*\*

<sup>🍄 ,</sup> ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল বিরুর (البر), হাদীস নং- ৬৬

কখনো পরস্পর মিলেমিশে থাকতে পারে না। মুদাফিকী ধরণের মেলামেশা কখনো সত্যিকার ঐক্য সৃষ্টি করতে পারে না।

মানুষকে ভালবাসা হলো সর্বোত্তম ইবাদত। আমাদের সমাজ হতে মানবিক মূল্যবোধগুলোর মধ্যে যেগুলো হারিরে গেছে তার মধ্যে অন্যতম হলো ভালবাসা। প্রেম-প্রীতি-ভালবাসা মানুষের মধ্য হতে অনেকটাই হারাতে বসেছে। আজকাল চতুর্দিকের অবস্থা দেখলে মনে হয়, যেন সব আছে কিন্তু মানুষের মনে সম্প্রীতি-ভালবাসা নেই। চারিদিকে আজকাল যত ধরণের অন্যায়-অবিচার হচ্ছে তা প্রেম-ভালোবাসার অভাবের কারণেই হচ্ছে। অধচ ইসলামে বলা হয়েছে যে, মানুষকে ভালবাসা হলো ঈমানের পূর্বপর্ত। রাস্লুরাহ্ (স.) আরো বলেছেন, "তোমরা পরস্পরকে ভালো না বাসা পর্যন্ত ঈমান আনতে পারো না।" ইবলামের শিক্ষা হলো- (কবির ভাষায়)

"আপনারে লয়ে বিদ্রুত রহিতে
আসে নাই কেহ অবনী পরে,
সকলের তরে সকলে আমরা
প্রত্যেকে আমরা পরের তরে।"<sup>২৮</sup>

জতএব, মানুষকে বড় ও উদার মন নিয়ে ভালোবাসতে হবে। এ ব্যাপারে কোনরূপ বিভেদ করা যাবে না। ইসলামের শ্রেষ্ঠতু এসব স্থানেই।

ঈমানের প্রকৃত মর্যাদা লাভ করতে হলে ও এর বিশেষ বরকত হাসিল করতে হলে মানুষকে অবশ্যই স্বার্থপরতা পরিহার করতে হবে এবং তার মনে অন্যান্য মানুষের জন্য অপরিসীম কল্যাণ কামনা বর্তমান থাকা একান্তই অপরিহার্য। অপরের কল্যাণ কামনা বর্তমান থাকা একান্তই অপরিহার্য। অপরের কল্যাণ কামনা বুঝানোর জন্য হাদীসে বলা হয়েছে, অপরের জন্য তা-ই পছন্দ করা যা নিজের জন্য পছন্দ করা হয়। বন্ধত স্বার্থপরতা যাচাই করার জন্য এটি একটি নির্ভুল মানদন্ত। প্রত্যেক মানুষই নিজের কল্যাণ চায়। সব রক্ষের ভাল জিনিস এক্ষাত্র তারই করায়ত্র হোক এটি প্রত্যেকেই কামনা করে। আর এমনটি কামনা করা একান্তই স্বাভাবিক; কিন্তু এটি মানুষ পেতে চায় পরকে বঞ্জিত করে। এমনভাবে পেতে চায়, যেন সব ভাল জিনিস এক্ষাত্র সে-ই পায় আর অন্য কেউ যেন তা না পায়। পক্ষান্তরে যত প্রকার অনিউকারিতা ও ক্ষতিকর জিনিস আছে- মানুষ চায় যে, তার একটিও যেন তাকে স্পর্শ না করে।

ইসলাম এরপ মনোভাবকে হিংসা, পরশ্রীকাতরতা ইত্যাদি বলে অভিহিত করেছে এবং প্রত্যেক ঈমানদার ব্যক্তিকে তা হতে দূরে থাকার দির্দেশ দিয়েছে। মহানবী (স.) কে খুব কাছ থেকে পর্যবেক্ষণ করেছেন আনাস (রা.)। তিনি বর্ণনা করে বলেন যে, রাস্লুরাছ (স.) বলেছেন, তোমাদের কেউ ততক্ষণ পর্যন্ত ঈমানলার হতে পারবে না যতক্ষণ না তাঁর ভাইরের জন্য তাই ভালবাসবে যা নিজের জন্য ভালবাসে।" শুল প্রমানতার বা নিজের জন্য পহন্দ কর না- নিজের জন্য যা ক্তিকর মনে কর, অপরের জন্য তাকেই ক্তিকর মনে করতে হবে। এটিই হচেছ ঈমানের লক্ষণ। যার মধ্যে এরপ অবস্থা আছে সে প্রকৃত ঈমানদার আর যার মধ্যে তা নেই সে ঈমানের হাজার দায়ি করলেও মনে করতে হবে যে, প্রকৃত ঈমানলার সে এখনো হতে পারেনি। আরেকটি হাদীসে বর্ণিত হরেছে, "কোন ব্যক্তি নিজের জন্য যা পছন্দ করে তার অন্য ভাইর জন্য তা পছন্দ করা ঈমানের অংশ।" ত

মুসলিমের সংজ্ঞার রাস্লুল্লার্ (স.) প্রেম-ভালোবাসাকে জুড়ে দিয়েছেন। অর্থাৎ যার হৃদয়ে অন্যের জন্য ভালোবাসা নেই; সে কথনোই মুসলিম নয়। তিনি বলেছেন, "তুমি মানুবের জন্য তা-ই ভালোবাস, যা নিজের জন্য ভালোবাস; তাহলেই মুসলিম হতে পারবে।" ইসলামে সকল ভালোবাসার লক্ষ্য হবে মহান আল্লাহকে রাজি-খুশী করা। নচেৎ

<sup>े (</sup>الايمان), हामीम नर- ها इयाय मूमिनम, महीह, প্রাগুক্ত, किতादून ঈगान (الايمان), हामीम नर- ه

<sup>&</sup>lt;sup>২৬</sup> . ৬. কাজী দীন মুহম্মদ, ইসলাম মানবতার ধর্ম, ঈদ-ই-মিলাদুনুবী (সা) মরণিকা, ১৪২৩ হিজয়ী, প্রধান সম্পাদকঃ সৈয়দ আশরাফ আলী, তাকাঃ *ইসলামিক ফাউল্ডেশন বাংলাদেশ*, ২০০২, পৃ. ৩১

ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাতক্ত, কিতাবুল ঈমান, হাদীন নং- ٩১ لا يؤمن احدكم حتى يعب لاخيه ما يحب لنفسه. "

\*\*

ত ় من الأيمان ان يعبَ لاخبه ما يعبَ لنفه . ইমাম আবৃ 'আবদুরাহ মুহাম্বাদ ইবন ইনমাঈল আল-বুধারী, সহীহ আল-বুধারী, নিয়াদঃ দাকেস্ সালাম, ২০০০, কিতাবুল ঈমান (الأيمان), বাব নং- ৭

<sup>ి .</sup> الزهد) , चाव न१- २ हिमाम তিরমিখী, সুনাদ, প্রাণ্ডভ, কিতাবুযু यूरन (الزهد), चाव न१- २

ভালোবাসার ফলাফল যথাযথ হবেনা। এ ধরণের ভালোবাসাই ঈমানের অংগ। বিশ্বনবী (স.) বলেছেন, "আল্লাহ্র জন্য (ফাউকে) ভালোবাসা এবং আল্লাহর জন্য (ফাউকে) ঘূণা ফরা ঈমানের অংশ।"<sup>৩২</sup>

মুসলিমদের সকল লেন-দেন ও সম্পক্ত প্রতিষ্ঠিত হবে ভালোবাসার ভিত্তিতে। তাহলেই ঈমান পূর্ণতা পেতে পারে। নচেৎ খডিত ঈমান দিয়ে অগ্রসর হওয়া যাবে না। রাস্লুক্তাহ (স.) বলেহেন, "যে ব্যক্তি কেবল আল্লাহ্রই জন্য ভালোবাসল, আল্লাহ্রই জন্য কারো শক্রতা করলো এবং আল্লাহ্রই জন্য কাউকেও কিছু দিল ও আল্লাহ্রই জন্য কাউকেও কিছু দেরা বন্ধ করল বা দিতে নিষেধ করল, সে তার ঈমানকে পূর্ণ করে নিল।" যে ব্যক্তি নিজের সমন্ত গতিবিধি, কার্যকলাপ, ভাবধারা-চিন্তাধারাকে এমনভাবে আল্লাহ্র মর্জির অধীন ও অনুগত করে দিতে পারে যে, আল্লাহ্র সন্তোব লাভের জন্য কারো সাথে সম্পর্ক স্থাপন করে, আবার আল্লাহ্রই সন্তোব লাভের জন্য সেসম্পর্ক ছিনু করে, কাউকেও কিছু দের আল্লাহ্র সন্তোব লাভের জন্য। আবার দেয়া বন্ধ করে আল্লাহ্র সন্তাহির জন্য সে-ই প্রকৃত মু'মিন।

আল্লাহ্র ভালোবাসা লাভের পূর্বপর্ত হলো মানুবের পারস্পরিক ভালবাসার সম্পর্ক। মানুষ পরস্পর ভালবাসার পরিবেশে থাকলে আল্লাহ্ খুব খুশি হন। তখন তিনি মানুষকে ভালবাসার ব্যাপারটিকে নিজের জন্য আবশ্যকীয় করে নেন। হাদীসে আছে আল্লাহ্ তা আলা বলেছেন, "আমাকে লক্ষ্য করে যারা পরস্পর ভালোবাসে, আমার জন্য পরস্পর একত্রিত হয় এবং আমারই জন্য পরস্পর ব্যর করে তাদেরকে ভালোবাসা আমার জন্য ওয়াজিব হয়ে যায়।" ইসলামে সম্প্রীতি-ভালোবাসার এতই গুরুত্ব যে, এটিকে নবুওয়্যাতের সাথে তুলনা দেয়া হয়েছে। অর্থাৎ কাউকে নবুওয়্যাতের মত গুরু ও পবিত্র দায়িত্ব তখনই দেয়া হয় যখন তিনি মানুষকে ভালবাসতে পারেন। রাস্লুলাহ (স.) বলেন, "উত্তম পত্বা অবলম্ব এবং পারস্পরিক সম্প্রীতি (ভালোবাসা) হলো নবুওয়্যাতের অংশ বিশেষ।" ত

ইসলামে পারস্পরিক ভালোবাসার গুরুত্ব এত বেশি যে, আল্লাহ্ বিচার দিবসে এ ব্যক্তিদেরকে ভাকবেদ এবং বলবেদ, "আমার মহিমার পরস্পর ভালোবাসার লোকেরা কোথায়? আজ আমি তাদের আমার সুশীতল ল্লাতলে স্থান দেব, যে দিন আমার হারা হাড়া আর কোন হারা থাকবে না।" উল্লেখ্য এদেরকে ভাকা হবে তাদের বিশেষ মর্যানার জন্য এবং আরো বড় মর্যালা প্রদানের জন্য। জান্নাতের মত সুথের জারগায়ও তারাই হ্থান পাবে বারা নিজেদেরকে ভালোবাসার জড়িয়ে রাখবে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "যার হাতে আমার প্রাণ তার শপথ! তোমরা সমানদার না হওয়া পর্যন্ত বেহেশতে প্রবেশ করতে পারবে না। আর তোমরা পরস্পর ভালোবাসা স্থাপন না করা পর্যন্ত ঈমানদার হতে পারবে না। আমি কি তোমাদের এমন একটি কাজের কথা বলে দিব না যা করলে তোমরা পরস্পরকে ভালোবাসতে পারবে? তোমরা তোমাদের মধ্যে সালামের প্রসার বঁটাও।" " ব

প্রেম-ভালোবাসায় নিবিষ্ট ব্যক্তিদের পারলৌকিক সন্মান অনেক। এমনকি তাদের আকর্ষণীয় মর্যাদা দেখে আছির।
কিরাম ও তহাদা কিরাম তাদের প্রতি ঈর্ষা প্রদর্শন করবেন। হাদীনে কুদসীতে বর্ণিত আছে। আল্লাহ্ তা আলা
বলেন, "আমার সম্ভাষ্টির উদ্দেশ্যে যারা পরস্পারকে ভালোবাসে, তাদের জন্য (পরকালে) থাকবে নূরের মিছর (মঞ্চ)
এবং নবীগণ ও শহীদগণ তাদের প্রতি ঈর্ষা করবেন।" আরেকটি হাদীস হতে জানা যায় যে, যারা পারস্পরিক
প্রেম-প্রীতি-ভালবাসায় নিজেদের বেঁধে নিয়েছে তাদেরকে কিরামত দিবসে বিশেষভাবে সন্মানিত করা হবে। প্রথর

<sup>े</sup> अाठक, किठावून हेमान (الايمان), वाव न१- ) हेमाम वृशाती, अशैर, প्राठक, किठावून हेमान (الايمان), वाव न१- ك

<sup>°° .</sup> الايمان মওলানা মুহাম্মান আবদুর রহীন, হালীস শরীফ, প্রথম বভ, চাকাঃ বায়রদ প্রকাশনী, ১৯৬৪, পৃ. ৫৬

<sup>ें</sup> والمتزاورين في والمتزاورين في والمتجالسين في والمتباذلين في والمتزاورين في والمتزاورين في والمتزاورين في . أن वित्र (الشعر), हानीन न१- كان

वै: अश्वीत नर क्रिडायूर्ग मिन्न, शानीत नर क्रिडायूर्ग मिन्न, शानीत नर क्रिडायूर्ग मिन्न, शानीत नर क्रिडायूर्ग मिन्न, शानीत नर النبوة .

البر) ইমান মুসলিন, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল বিয়য় (البر) ইমান মুসলিন, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল বিয়য় (البر)), হাদীস নং- ৩৭

والذى نفسى بيده لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا ، ولا تؤمنوا حتى تحابّوا ، اولا ادلكم على شئ اذا فعلتموه تحاببتم؟ افشوا . ٥٥ عام بينكو بينكو ، ইমাম মুসলিম, সহীহ প্রাত্ত, কিতাবুল ঈমান (الايمان), হাদীস নং- ৯৩, ৯৪

<sup>ి ।</sup> ইনাম মুহিউদীন ইয়াহইয়া আল-নববী (র.), য়িয়ালুস সালেহীন, প্রথম খন্ত, (সম্পাদনায়ঃ আবনুল মান্নান তালিব, অনুবাদঃ মাওলানা সাইয়েদ মুহাম্মাদ আলী ও অন্যান্য), ঢাকাঃ বাংলাদেশ ইসলামিফ সেন্টার, জুন' ১৯৮৫, হাদীস নং-৩৮২, পৃ. ২৭৩

রোদ্র-তাপ এবং ছায়াহীন লোমহর্ষক কিয়ামতের ময়লানে যে সাত শ্রেণীর মানুষ আশ্রয় পাবে প্রেমিককূল তালের অন্যতম। রাসূলুরাহ (স.) বলেহেন, "সাত শ্রেণীর লোককে আল্লাহ সে দিন ছায়া দিবেন যে দিন তাঁর ছায়া ব্যতীত আর কোন ছায়া থাকবে না। (তারা হলো) ...এমন দু ব্যক্তি যারা আল্লাহর উদ্দেশ্যে পরস্পর পরস্পরকে ভালবাসে, আল্লাহরই উদ্দেশ্যে একত্রিত হয় এবং আল্লাহরই উদ্দেশ্যে বিচিহ্ন হয়।..." আজকাল প্রেম, প্রীতি-ভালবাসা নেই বললে ভুল বলা হবে। তা পুরোদমে আছে তবে তার অধিকাংশই অবৈধ। যে সব ইসলাম দিবিদ্ধ করে দিয়েছে। প্রচলিত সে সব প্রেম আল্লাহর সম্ভৃষ্টির জন্য করা হয় না। সে সব প্রেম চলে কোন যুবক বা যুবতীকে পাওয়ার আশায়। তার সস্পদ ও সৌন্দর্যের আকর্ষণে এ সব চলে। এসব প্রেমে অগ্লীলতা থাকে। আল্লাহর উদ্দেশ্যে যে প্রেম হয় তাতে অগ্লীলতার ছান নেই। সে প্রেম ময়া পবিত্র। ইসলামে নিয়্যাতের ওরুত্ব সর্বার্মে। কোন কিছু কি জন্য করা হছে তা-ই বিবেচ্য বিষয়। এ জন্য দেখা যায় সহীহ বুখারীর প্রথম হালীসটিতে নিয়্যাতের কথা উল্লেখ করা হয়েছে। তা তা বর্ষবালী বিফলে যাবে।

### কল্যাণ করা

আজকাল মানুষের চিন্তা-চেতনায় কল্যাণের স্থান নেই বললেই চলে। অথচ ইসলামের অপর নাম কল্যাণ। কল্যাণের পথে চলা, কল্যাণের চিন্তা করা, কল্যাণের প্রতিযোগিতা করা, মানুষকে কল্যাণের পথ দেখানো ইত্যাদি ইসলামের মৌল শিক্ষার অংশ। মু'মিনের পুরো জীবনই কল্যাণকে কেন্দ্র করে পরিচালিত হবে। এর বিপরীত কিছু তার ভাষনার কখনো আসবে না। ইসলামের সকল নির্দেশনা কল্যাণকেন্দ্রিক। কল্যাণের অর্থ ভাল করা, তভ কাজ করা, মঙ্গল করা ইত্যাদি। একটি হাদীনে কল্যাণের ব্যাখ্যার বলা হরেছে, "কল্যাণ হলো সক্তরিত্র। আর অকল্যাণ হলো তা, যা তোমার হলরে উদ্বেশের (অছিরতা) সৃষ্টি করে আর তা মানুষ জেনে ফেলুক এটা তুমি অপছন্দ কর।"8> এ হাদীসে থেকে প্রমাণিত হয় যে, সকল শান্তি ও প্রশান্তি কল্যাণের ভেতর। আর সকল প্রকার অশান্তি উদ্বেগ ও অস্থিরতা অকল্যাণের ভেতর। মূল্যবোধগুলোর মধ্যে কল্যাণের স্থান সবার উপর। দার্শনিকদের বক্তব্যও এর কাছাকাছি। বিখ্যাত দার্শনিক প্লেটো (Plato), বসাস্করেট (Bosanquet), সর্লে (Ssrley) মনে করেন কল্যাণই (Goodness) সর্বোৎকৃষ্ট মূল্য এবং সততা ও সৌন্দর্য নৈতিক মূল্যের নিয়ন্ত্রণাধীন। আবার ক্রুসে (Croce) ও মানস্টারবার্গ (Munsterberg) সৌন্দর্যকেই মৌলিক ও অন্ধপান্তরযোগ্য মূল্য (The fundamental and Irriducible form of Valuation)82 বলে মনে করেন। বাংলা সাহিত্যে একমাত্র নোবেল বিজয়ী কবি রবীন্দ্রনাথ ঠাকুরও সৌন্দর্য ও কল্যাণকে অভিনু করে দেখেছেন। তিনি বলেন, "সৌন্দর্য মৃতিই মঙ্গলের পূর্ণ মৃতি এবং মঙ্গল মূর্তিই সৌন্দর্যের পূর্ণ স্বরূপ।"80 আষাড়ের সজল-স্লিগ্ধ-শ্যামল মেযের উদাহরণ দিয়ে তিনি তাঁর উক্তির যথার্থতা প্রমাণের চেষ্টা করেছেন। তিনি বলেছেন যে, আবাঢ়ের জলভারাবনত মেঘ তথু সুন্দর নয়, কল্যাণকরও। মনকে উতলা করা আবাঢ়ের সঘন, সজল কালো মেঘ আমাদের নয়নে "সজল স্থিধ্ধ মেঘের দীল অঞ্জন" লাগিয়ে দেয়- এটা হলো আষাড়ের মেঘের সৌন্দর্যের দিক। আর "ধরণীর তাপশান্তি, শব্যক্ষেত্রের দৈন্যনিবৃত্তি, নদী সরোবরের কৃশতা-মোচনের উদার আশ্বাস তাহার স্লিঞ্ধ নীলিমার মধ্যে যে মাখানো; মঙ্গলময় পরিপূর্ণতার গম্ভীর মাধুর্ষে সে তব্ধ হইয়া থাকে।"58 এ গুলিই আবাঢ়ের মেঘের কল্যাণকর দিক।

পারস্পরিক সহযোগিতা তথনই করা যাবে যখন কোন কাজে কল্যাণ বিদ্যমান থাকবে। মহান আল্লাহ্ বলেন, "সংকর্ম ও তাকওল্লায় তোমরা পরস্পর সাহায্য করবে এবং পাপ ও সীমালংঘনে একে অন্যের সাহায্য করবে না।"<sup>80</sup> প্রামর্শও তথনই ওভ কল বয়ে আন্থে যদি তা হয় কল্যাণের জন্য। মহান আল্লাহ্ বলেন, "তোমরা

<sup>े . . . .</sup> في ظلهم الله في ظله يوم لا ظل الا ظله .. رجلان تحابًا في الله المجتمعا عليه وتفرقا عليه .... في المجارة عليه الله يعادي الله عليه وتفرقا عليه ... في المجارة الزكاة (الزكاة वाठक, किठावूय याकाठ (الزكاة ), राजिन न१- %

<sup>े . ...</sup> विखावून खग्नारी, समीम न१- اثما الاعمال بالنيات اثما لكل امر ، ما نوى... و الله الله الله المر ، ما نوى...

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> . الناس يطلع عليه الناس يطلع عليه الناس قي نفك وكرهت ان يطلع عليه الناس قيال عليه الناس قيد الناس قيد الناس قيد الناس الناس قيد ا

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> . এ. এফ. মোঃ এনামূল হক, *মূল্যবোধ কি এবং কেন*, ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ২০০৪, পৃ. ২২

<sup>&</sup>lt;sup>so</sup> . এ. এফ. মোঃ এনামুল হক, প্রাণ্ডক, পৃ. ২২

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> . এ. এফ. মোঃ এদামূল হক, প্রাণ্ডক, পৃ. ২২

<sup>🕬</sup> কুর আন, ৫৪২ وتعاونوا على البرّ والنّقوى ولا تعاونوا على الاثم والعدوان .

কল্যাদকর কাজ ও তাকওয়া অবলম্বনের পরামর্শ কর।"<sup>85</sup> কল্যাণ এমনই একটি মানবিক মূল্যবোধ যে, তা পরিণামে শুধু কল্যাণই বয়ে আনে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "কল্যাণ শুধু কল্যাণই বয়ে নিয়ে আসে।"<sup>89</sup> কল্যাণের পথ বারা দেখায় তারা ঐ সব লোকের মত প্রতিদান পাবে যারা তা কার্যকর করবে। হয়রত মুহাম্মাদ (স.) বলেন, "যে কল্যাণের পথ দেখায় সে তা কার্যকরকারীর ন্যায় প্রতিদান পাবে।"<sup>86</sup> কল্যাণ নিজেই একটি উত্তম জিনিস। তারপর যদি কল্যাণের শুকু কারো দ্বারা হয়, তাহলে সে সেরাদের সেরা সাব্যস্ত হয়। মহানবী (স.) বলেন, "সুসংবাদ সে বান্দার জন্য আল্লাহ্ যাকে কল্যাণের জন্য এবং অকল্যাণের বিরুদ্ধে নিয়োজিত করেছেন। আবার ধ্বংস সে বান্দার জন্য আল্লাহ্ যাকে অকল্যাণের জন্য এবং কল্যাণের বিরুদ্ধে নিয়োজিত করেছেন।"<sup>58</sup> আল্লাহ্র পছন্দের তালিকার কল্যাণকামী লোকেরা প্রথমদিকে রয়েছে। বিশ্বনবী (স.) বলেছেন, "আল্লাহ্ কল্যাণকারী, মুত্তাকী ও গোপদীয়তা অবলম্বনকারীলেরকে পছন্দ করেন। "<sup>60</sup> যে সব কাজ আল্লাহ্ খুব পছন্দ করেন এবং প্রতিদান ক্রত্তম সময়ের মধ্যে দিয়ে থাকেন তার শীর্ষে কল্যাণের অবস্থান। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "কল্যাণ ও আত্মীয়তার সম্পর্ক বজার রাখার প্রতিদান স্কৃত্তম সময়ের দেয়। হয়। হয়। "<sup>62</sup> আর কল্যাণের পরকালিন পরিণাম খুবই স্পষ্ট। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "কল্যাণ জান্নাতের পথ দেখায়।"<sup>62</sup>

এ কথা অত্যন্ত স্পষ্ট যে, কল্যাণের সাথে ঈমান ও মু'মিনের বিরাট যোগসূত্র রয়েছে। কল্যাণ ছাড়া যেমনি মু'মিন ব্যক্তিকে চিন্তা করা যায় না। তেমনি ঈমান ছাড়া কল্যাণের কথা ভাবা যায় না। এ প্রেক্ষাপটে মহানবী (স.) বলেন, "মু'মিনের বয়স বৃদ্ধির দ্বারা বস্তুত কল্যাণই বৃদ্ধি পায়।" ইত মু'মিনের বেঁচে থাকা, মরে যাওয়া, ভার কথা, কাজ, চিন্তা-চেতনাসহ সব কিছু যেহেতু কল্যাণ নির্ভর; ভাই ভার বেঁচে থাকার মাধ্যমে কল্যাণই বেঁচে থাকে।

আল-কুর'আন ও হাদীসে কল্যাণের একটি আরবী প্রতিশব হলো معروف 'মা'রক'। কল্যাণ ও ভাল তা যত ছোট আর তুচ্ছই হোক না কেন; তাকে সাধুবাদ দিতে হবে, উরুদ্ধ করতে হবে, তার সহযোগী হতে হবে। রাস্লুরাহ্ (স.) বলেছেন, "কোন কল্যাণকে (ভাল কাজকে) অবজ্ঞা করো না; যদিও তা তোমার ভাইরের সাথে হাসিমুখে সাক্ষাত করা হয়।" ইমানের দাবি হলো কল্যাণ করা, কল্যাণের চিন্তা করা, কল্যাণের উপদেশ দেরা, কল্যাণের সহযোগী হওয়া, কল্যাণ নির্ভর জীবন গড়া ও পরিচালনা করা। এর বাইরে থাকার কোন সুযোগ মু'মিনের নেই।

### সরণতা

সরলতা এর কাছাকাছি শব্দগুলো হলো অমায়িকতা, সাদাসিধা বা সহজ করা। আজকাল অধিকাংশ লোক সবিকুকে জটিলতাবে গ্রহণ করে এবং জটিল সিদ্ধান্ত গ্রহণ করে। কোন কিছুকে সহজভাবে নেয় না। বিশেষত কিছু লোক ইসলামের মত সহজ-সরল জীবনাদর্শকে জটিল করে কেলেছে। আসলে এটি সম্পূর্ণ মানসিকতার ব্যাপার। একই কথা ও ঘটনার মধ্যে জটিলতা ও সরলতা দুটিই খোঁজা যায়। বাংলাদেশে এমন কোন ইসা নেই যেটি নিয়ে আজ অবধি জটিলতার সৃষ্টি হয়নি। এমন একটি ঘটনাও কেউ উল্লেখ করতে পারবে না যাতে জটিলতার সৃষ্টি হয়নি এবং জাতি বিভক্ত হয়ে পড়েনি। অথচ সহজ চিত্তা কয়া, সব কিছুকে সহজভাবে গ্রহণ কয়া, সরল-সহজ জীবন যাপন, দীনকে সহজ ভাবে গ্রহণ ও প্রকাশ কয়া ইসলামেয় মৌল শিক্ষার অংশ। মহানবী (স.) বলেন, "দীন (ইসলাম) হলো সহজ-সরল।" বিশ্বনবী (স.) তাঁয় পুরো জীবনে কোন ধরনের জটিলতার আশ্রয় নেননি। বরং

অাল-কুর আল, ৫৮৪৯ وتناجوا بالبرز والتقوى 🕬

<sup>ి</sup> ان الخبر لا ياتي الا يغير . इमाम वाश्मन हेवन शक्त, वाल-मूजनान, প্राधक, थड- ७, पृ.५ الني الا يغير

<sup>్ ।</sup> الامارة), रानीन न१ من دل على خير فله مثل اجر فاعله , क्याम मूर्तानम, সহীर, প্রাগুক্ত, किञावून रेमाग्राठ (الامارة), रानीन न१ كان اجر فاعله

قطوبى لعبد جعله الله مفتاحا للخس مغلاقا للشر ، وويل لعبد جعله الله مفتاحا للشر مغلاقا الغير مغلاقا الغير علاقا الغير علاقا الغير عبد جعله الله مفتاحا الله مفتاحا الله مفتاحا الله مغلاقا الله ويستحقى المتحقى ال

<sup>°° .</sup> والفتن), वाव नर- كالخفياء الاخفياء الاخفياء الاخفياء الاخفياء الاخفياء الاخفياء الاخفياء °°

<sup>े</sup> يا البر وسلة الرحم ، काबा, नूनान, প্রাওক, किञावूव् पूरन (الزهد), दाद नर- ২٥ الزهد), वाद नर- عالم الرحم ، التراكي البر وسلة الرحم ، التراكي المراكية الرحم ، التراكية الرحم ، التراكية الرحم ، التراكية الرحم ، التراكية التراكية

<sup>ें</sup> البر' بهدى الى الجنة. ﴿ श्राम मूजनिम, जरीर, প্রাহজ, किञावून विवृत (البر'), शनीन नং- ১०٥

<sup>°</sup>د - शामें संदेद (الذكر), शामें में स्थाप मुननिम, महीर, প্राचक, किठावूर विकत (الذكر), शामें नर عضر الأخير ا

৩৪ ينا ، ولو ان تلقى اخاك بوجه اليق . ٥٥ إلبر) ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল বিয়য় (البر) بوجه اليق . ٥٩ والبر)

<sup>ং</sup> والأيمان), বাব নং- ২৯ (الأيمان), বাব নং- ২৯ الذين يُسُرُ. ইমাম বুখারী, সহীহ, প্রাগুক, কিতাবুল ঈমান

সবাই জটিলতায় নিপতিত হলে তাঁর কাছে আসতো এবং সরল একটি সমাধান নিয়ে ফিরে যেত। অন্যদিকে জটিলতা সৃষ্টি করা, জটলা পাকানো, জটিল ভাবে চিন্তা করা, জটিল ব্যক্তি হিসেবে আবির্ভূত হওয়া ও বিবেচিত হওয়া ইসলামে অকল্পনীয় ব্যাপার।

ইসলামের বৈশিষ্ট্যের ও শ্রেষ্ঠত্বের একটি কারণ এর সরলতা গুণ। পূর্ববর্তী শরী আতেরর সাথে ইসলামী শরী আতের মৌলিক পার্থক্যের মধ্যে এটি একটি। মুহাম্মদ (স.) একটি দুষ্টান্ত দিয়ে বলেন, "আমার জন্য গুনীমত হালাল করা হয়েছে। যা ইতোপূর্বে কারো জন্য হালাল করা হয়নি।"<sup>৫৬</sup> তখনকার যুগে গদীমতগুলোকে খোলা মাঠে ফেলে রাখা হতো আর আগুন এসে তা গ্রাস করে ফেলত। মহানবী (স.) এ প্রসংগে বলেছেন, "আকাশ থেকে আগুন এসে তা খেয়ে ফেলত।"<sup>৫৭</sup> মহান আল্লাহ্ এ উন্মাতকে বলেছেন, "যুদ্ধে যা তোমরা লাভ করেছ তা বৈধ ও উত্তম বলে ভোগ কর।"<sup>৫৮</sup> মানবতার কল্যাণে বিভিন্ন সময় শরী আতকে সংক্ষেপ, সংযোজন, বিয়োজন, পরিপ্বর্তন, পরিবর্ধন ও পরিমার্জন করা হয়েছে। যে দীনে স্ব কিছু মানুষের কল্যাণের জন্য সেখানে এমন্টি হতেই পারে। বরং এটি অতি স্বাভাবিক। অদৃশ্য শক্তি এসে গনীমতের সম্পদ গ্রাস করলে মানুষের তাতে কোন কল্যাণ নেই। বরং কোন দীনের ভেতর এ ধরনের কোন মানবতা-বিরোধী ও অযৌক্তিক কিছু থাকলে সে দীনের এহণযোগ্যতা নিয়ে প্রশু জাগে। ইসলামে এমন একটি অর্থনৈতিক বিধানও নেই যার ফল মানুষ পুরোপুরি ভোগ করতে পারে না। 'আকীকা, কুরবানী, যাকাত, সাদাকাতুল ফিতর, 'উশর, খারাজসহ কোন কিছুই যাগজজ্ঞের জন্য নয়। এর প্রত্যেকটি মানুষ ভোগ করে থাকে। সমাজে যারা মানবেতর জীবন যাপন করে তালের হক সবচেয়ে বেশি। পূর্ববর্তী জাতিসমূহের সাথে তুলনা করলে আরো দেখা যাবে যে, ইসলামের এ শরী আতকে সহজতর ও সংক্রিপ্ত করে দেয়া হয়েছে। পূর্ববর্তীদের কিছু বিধান উল্লেখ করলেই তা আরো স্পষ্ট হয়ে যাবে। উদাহরণস্বরূপ বলা যায়, তাদের সময়ে তাওবাহ করতে চাইলে আত্মাহতি দেয়ার প্রয়োজন হতো। মহাগ্রন্থ আল-কুর আনে বনী ইসরাঈল প্রসংগে বলা হয়েছে, "আর যখন মুসা আপন সম্প্রদায়য়ের লোককে বলল, 'হে আমার সম্প্রদায়! গো-বৎসকে উপাস্যরূপে গ্রহণ করে তোমরা নিজেদের প্রতি যোর অত্যাচার করেছো, সুতরাং তোমাদের স্রষ্টার পানে ফিরে যাও এবং তোমরা নিজদেরকে হত্যা কর।" অথচ মুহাম্মদ (স.)-এর শরী আতে অপরাধের প্রায়ন্তিত করতে চাইলে তাওবাহর সুযোগ রয়েছে। ইসলামে এমন কোন অপরাধ নেই যার থেকে বের হওয়ার কোন পথ নেই। এ জন্য যথার্থই বলা হয়, 'সব সমস্যায় সমাধান দিতে পারে আল-কুর'আন'। পূর্ব যুগে কাপডে বা চামভায় পেশাব লাগলে কেটে ফেলে সেরা ছাড়া কোন গতান্তর থাকত না। আর এ উন্মতের জন্য পানি দিয়ে ধুয়ে ফেললেই পবিত্রতা অর্জন করা যায়। 60

এ দীন হলো সহজ, সরল, ঠেঠা স্বাভাবিক, বৌজিক ও সার্বজনীন। এতে কঠোরতা, বক্রতা, জটিলতা, ভেজাল, জঞ্জাল, সমস্যা, সংকট, অবৌজিকতা, বিপন্ন ও হররাদির কোন স্থান নেই। অন্য কথার বলা যার, সকল ধরণের জটিলতা দূর করার জন্যই ইসলাম, কুর'আন ও মুহাম্মদ (স.)-এর অজুখোন। ইসলাম নিয়ে যত বেশি পড়াওনা, অধ্যয়ন ও গবেষণা করা হবে ততই এর সরলতা প্রতিজ্ঞাত হয়ে ওঠিবে। ইসলামের পুরো ব্যাপারেটিই সহজ-সরল চিন্তা ও আদর্শের উপর প্রতিষ্ঠিত। ইসলামের সহজ-সরল স্বভাবের ব্যাপারে রাস্লুরায় (স.)-এর খুংবা হতে জানা যায়। আবদুলায়্ ইবন আক্রাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, রাস্লুরায় (স.) একসা বভূতা করলেন এবং তাতে বললেন, "আল্লায়্ প্রত্যেককে তার অধিকার প্রদান করেছেন। জেনে রেখো! আল্লায়্ বেশ কিছু ফরয করেছেন। বেশ কিছু নিয়ম-পদ্ধতি দিয়েছেন। বেশ কিছু সীমা নির্ধারণ করে দিয়েছেন। বেশ কিছু হালাল করেছেন। বেশ কিছু হারাম করেছেন। আল্লায়্ দীনকে চালু করেছেন, তারপর তাকে উনার, সহজ ও প্রশস্ত করেছেন। তিনি দীনকে কঠিন ও সংকীর্ণ করেনিন। মনে রেখো! যায় আমানতদারি নেই, যে ওয়াদা পালন করে না, তার দীনদারি নেই।" মহান আল্লায়্ করেরা উপর তার সাধ্যাতিত কাজ চাপিয়ে দেন না। কুর'আন মাজীদে

৫٠. والمسلجد), शतीन नং- والمسلجد), शतीन मुनिया, সহীহ, প্রাতক্ত, ফিতাবুল মান্রাজিন (المسلجد), शतीन নং- والمسلجد)

<sup>ి .</sup> كانت تنزل نار من السياء فتاكلها , কুনান, প্রাণ্ডভ, কিতাবুত্ তাকসীর, হানীস নং- ৩০৮৫

لاده الله আল-কুর আল, ৮৪৬ غنت حلالا طبيا . الله

<sup>828</sup> جاتا واذ قال موسى لقومه يا قوم الكم ظلمتم انفكم بالخاذكم العجل فتوبوا الى بار نكم فاقتلوا انفك. «٥

জ . ড. খলীল ইবরাহীম মোল্লা খাতিয়, *আঘীমু ফালরীহি (স.) ওয়া রাফ'আতু মাফালাতিহি ইণনা রাকিহি 'আয্যা ওয়া জাল্লা,* দারুল কিবলা লিস্ সাকাফাতিল ইসলামিয়া, জেন্দা, ১৪০৪ হি. পু. ১১৪

ان الله قد اعطى كل ذي حق حقه ، الا ان الله قد فرض فرانض ، وسنّ سُننا ، وحدّ حدودًا ، واحلّ حلالا ، وحرم حرامًا ، وشرع الدين فجعله سهلا سعمًا واسعًا ، ولم يجعله ضيقًا ، الا انه لا ايمان لهن لا امانة له ، ولا دين لمن لا عهد له

বলা হয়েছে, "আল্লাহ্ যাকে যে সামর্থ্য দিয়েছেন তদপেকা গুরুতর বোঝা তিনি তার উপর চাপান না। আল্লাহ্ কটের পর দিবেন যতি।"<sup>৬২</sup>

ইসলামের সকল বিষয় সহজ-সরল। এখানে কঠোরতার কোন স্থান নেই। যত বেশি ইসলামের গজীরে প্রবেশ করা যাবে তত বেশি এর সরলতা-চরিত্র পরিদৃষ্ট হবে। মহান জাল্লাহ্ বলেছেন, "তিনি দীনের ব্যাপারে তোমাদের ওপর কোন কঠোরতা আরোপ করেননি।" এ যুগেও জনেক অমুসলিম ইসলাম কবুল করছেন ইসলামের সহজ-সরল চরিত্রে মুধ্ব হরে। ইউরোপ-আমেরিকা-অস্ত্রেলিয়ায় প্রতিবছর জনেক লোক ঈমান আনছে এসব কারণেই। সৃষ্টিকর্তা মহান আল্লাহ্ মানুষের জন্য সকল কিছু সহজ-সরল করে দিয়েছেন। সমস্যার সৃষ্টি করেছে তার সৃষ্টিজীব। আল-কুর আনের এক স্থানে বলা হয়েছে, "আল্লাহ্ তোমাদেরকে কষ্ট দিতে চান না।" এ

কুর আদ নাবিল প্রসংগে আল্লাহ্ বলেন, "আমি অবতীর্ণ করি কুর আন, যা মু মিনদের জন্য আরোগ্য ও রহমত।" মহান আল্লাহ্ হযরত মুহাম্মদ (স.) কে লক্ষ্য করে বলেন, "তুমি কর্ট পাবে এ জন্য আমি তোমার প্রতি কুর আন অবতীর্ণ করিনি।" কুর আন নাবিলেও সহজ পছা অবলম্বন করা হয়েছে। এটিও এ জন্যই করা হয়েছে যে, যাতে মানুষ তা সহজে আয়ত্ব ও হালয়সম করতে পারে। তখনকার কাফির সম্প্রদায় ইসলামের এ সরলতাকে পছন্দ করতে পারেনি। তাই তারা দীর্ঘ তেইশ বছরে কুর আন নাবিল না করে একবারে কেন নাবিল করা হলো না এ জন্য রাসূলের কাছে কৈফিয়ত তলব করেছিল। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "কাফিরগণ বলে, সমগ্র কুর আন তার নিক্ট একবার অবতীর্ণ হলো না কেন? এভাবেই আমি অবতীর্ণ করেছি তোমার হালয়কে তা দ্বারা মযবুত করার জন্য এবং তা ক্রমে ক্রমে স্পষ্ট আবৃত্তি করেছি।" মহান আল্লাহ্ আরো বলেন, "কুর আন আমি সহজ করে দিয়েছি উপদেশ গ্রহণের জন্য; অতএব উপদেশ গ্রহণকারী কেউ আছে কি?" কুর আনের কতটুকু পড়তে হবে, কোথা থেকে পড়তে হবে, কখন পড়তে হবে এব্যাপারে কোন কঠোরতা আরোপ করা হয়নি। বরং এটি পাঠকের সুবিধার ওপর ছেড়ে দেয়া হয়েছে। মহান আল্লাহ্ বলেন, "কুর আনের যতটুকু আবৃত্তি করা তোমাদের জন্য সহজ, ততটুকু আবৃত্তি কর। হয়েছে। মহান আল্লাহ্ বলেন, "কুর আনের যতটুকু আবৃত্তি করা তোমাদের জন্য সহজ, ততটুকু আবৃত্তি কর। শ্রমানসহ সকল আসমানী গ্রন্থ স্ব জাতির মাতৃভাষায় নাখিল করা হয়েছে। এটিও ইসলামের সহজবোধের একটি প্রমাণ।

ইসলামের বিধানসমূহ সহজ করে দেরা হয়েছে। এমন কি কটের সময় কিছু ছাড় দেরা হয়েছে। য়েমন- অসুস্থতা ও সফরে রোষা স্থগিত রাখার বিধান, সফরে নামায কসর (সংক্ষিপ্ত) করার বিধান ইত্যাদি। রামাযানের সিয়ামের ব্যাপারে বলা হয়েছে, "তোমাদের মধ্যে যারা এ মাস (রামাযান) পাবে তারা যেন এ মাসে সিয়াম পালন করে। এবং কেউ পীড়িত থাকলে কিংবা সফরে থাকলে অন্য সময় এ সংখ্যা পূরণ করবে। আল্লাহ্ তোমাদের জন্য যা সহজ তা চান এবং যা তোমাদের জন্য কষ্টকর তা চান না।" "সালাতে মুসল্লীদের সুবিধা-অসুবিধা বিবেচনা করে তা সংক্ষিপ্ত করতে বলা হয়েছে। রাস্লুলাহ্ (স.) বলেন, "তোমাদের কেউ যখন নামাযে লোকদের ইমামতি করে, সে যেন নামায সংক্ষেপ করে। কেননা তাদের মধ্যে দুর্বল, কর্মু ও বৃদ্ধ লোক থাকতে পারে। যখন তোমাদের কেউ একাকী নামায় পড়ে, তখন সে ইচেছমত নামায় দীর্ঘারিত করতে পারে।" "মানক সময় শিবদের নিয়ে অভিভাবকরা মসজিদে এসে থাকেন। শিবদের কথা বিবেচনা করেও সালাত সংক্ষিপ্ত কর। যায় আর এ সহজ

ইমাম হাফেয় আৰু মুহাম্মাদ যাকীউদ্দীন আৰদুল আধীম বিন আৰদুল কাওয়ী আল মুনবিল্লী, *আততালগীৰ ওয়াত তাল্লীৰ*, ১ম খড, অনু: আকরাম ফারুক, ঢাকাঃ হাসাদ প্রকাশনী, ২০০০, হাদীস নং- ৪২, পূ. ৪৫-৪৬

ত ১৫৯٩ به ক্রা الا يكلف الله نفئًا الأما اتاها ، سيجعل الله بعد عسر يسرًا في الله عبر يسرًا الله عبر

जान-कूद जान, २२३٩৮ وما جعل عليكم في الدين من حرج

अल-कृत वान, ৫३७ ما يريد الله ليجعل عليكم من حرج

ज्ञान, ১٩87 وننزل من القران ما هو شفاء ورحمة للمؤمنين مع

२०३३ जान ما انزلنا عليك القران الشقى ٥٠٠

২৫৯৩২ কুর আন, ২৫৯৩২ نزل عليه القران جملة واحدة ، كذالك انتثبت به فؤادك ورئلناه ترتيلا 🎙 🖰

অল-কুর'আন, ৫৪%১৭, ২২, ৩২, ৪০ ولقد يسترنا القران للذكر فهل من مذكر . 🎂

তঃ২০ আল-কুর আল, ৭৩ঃ২০ فاقر ءوا ما تيسترمن القران 😘

فمن شهد خكم الشهر فليصمه ومن كان مريضًا أو على سفر فعدّه من أيّام آخر يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر. " আল-কুর আন, ২৪১৮৫

সুযোগ ইসলামেই বিদ্যমান রয়েছে। মহানবী (স.) তাঁর জীবনে এর বাক্ষর রেখেছেন। রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেন, "আমি নামায়কে দীর্ঘায়িত করার ইচ্ছে নিয়ে নামায় পড়তে দাঁড়াই। আমি শিশুর কান্না তনতে পাই এবং তা তার মাকে বিচলিত করতে পারে এ আশংকায় আমি আমার নামায় সংক্ষিপ্ত করি।" ইসলামের সরলতার সীমানা এত বিভূত যে, পৃথিবীর যে কোন মাটিতে সিজদা করলে তা বৈধ বলে গৃহিত হয়। রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেন, "পৃথিবীকে আমার জন্য পবিত্র ও মসজিদ করে দেয়া হয়েছে। " ইসলামে কাজই বড় কথা। কোথায় সম্পাদন করা হলো সেটি বিবেচ্য বিষয় নয়। ইসলামের চরিত্রের একটি অংশ এই যে, এতে কায়ো ওপর এমন কিছু চাপিয়ে দেয়া হয় না যা তার সাধ্যের অতীত। আল-কুর আনে বলা হয়েছে, "আল্লাহ্ কায়ো ওপর এমন কোদ কষ্টদায়ক দায়িত্ অর্পণ করেন না যা তার সাধ্যাতীত। " বি

বাংলাদেশের বেশীরভাগ মানুষ প্রত্যেকটি বিষয়কে জটিল থেকে জটিলতর পর্যায়ে নিয়ে গেছে। যা থেকে এখন আর সহজে বের হওয়া যাচছে না। উদাহরণস্থারপ বলা যায়, বিয়ে-সাদী ইসলামে খুবই এফটি সহজ ব্যাপার ছিল। কিছু বাংলাদেশে যৌতুকসহ বেশ কিছু মানবতাবিরোধী অপ্রয়োজনীয় ব্যাপারকে বিয়েতে অনুপ্রবেশ ঘটিয়ে এটিকে জটিল করে ফেলা হয়েছে। অথচ এর সহজ চরিয়ের বর্ণনা দিয়ে মহানবী (স.) সহজ করে বলেছেন, তুলনামূলক সহজ বিয়েই সর্বোত্তম বিয়ে।" বিয়েকে এ দেশের মানুব এতটাই জটিল করে ফেলেছে যে, অনেক কণ্যাদায়গ্রন্থ বাবা বিয়ের কথা মনে করে আঁতকে ওঠেন। অথচ ইসলামের সোনালী যুগে কণ্যায় পিতা হওয়া এক বিয়াট অহংকার ও গর্বের ব্যাপার ছিল। বাংলদেশের অফিস-আদালতে প্রবেশ করলে আর সহজে বের হওয়া যায় না। জোগান্তির যেন আর শেষ নেই। অবসরপ্রাপ্ত কর্মকর্তা-কর্মচারীগণ তাদের অবসরভাতাসহ বিভিন্ন পাওনা পেতে বছরের পর বছর হয়য়ানিয় শিকার হন। সহজে কোন কিছুই যেন লাভ করা যাচেছ না। বিভিন্ন অফিসের নাম শ্রবণেই অনেকে তয় পেয়ে যান। পূর্বে ব্যাপারগুলো এত জটিল ছিল না। মানুব এই জটিলতার সৃষ্টি করেছে। অবশ্য যায়া ঘৄয় দিতে পায়ে তাদের জন্য কাজগুলো সহজ হয়ে যায়।

ইসলামের প্রাথমিক যুগে ইসলামের ও মুহান্দাদ (স.)-এর সহজ-সরল চরিত্র দেখে মুগ্ধ হয়ে অনেকে ইসলাম গ্রহণ করেছিল। কিন্তু গুটি কয়েক মুসলিমের জন্য এখন অমুসলিমদের কাছে ইসলামের পরিচয় একটি জটিল বিষয় হিসেবে লাড়িয়েছে। একটি হাদীস থেকে মুহান্দদ (স.)-এর সহজবোধ্যতার পরিচয় পাওয়া য়য়। আরু হয়য়য়া (য়.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "এক গ্রামবাসী মসজিদে পেসাঘ কয়ে দিল। তখন লোকেয়া তাকে শায়েতা কয়য়য় জয়ৢৢৢৢ ওঠে দাঁড়াল। মহানবী (স.) বললেন, তাকে ছেড়ে দাও আয় তায় পেসাবের ওপর এক বালতি পানি হিটিয়ে দাও। কেননা তোমাদেরকে সহজ কয়য় জয়ৢৢ পাঠানো হয়েছে; জটিলতা সৃষ্টিয় জয়ৢৢ তোমাদেরকে পাঠানো হয়েন।" রাস্কুলুয়ায় (স.)-এর শিক্ষার একটি বৈশিষ্ট্য এই ছিল য়ে, তিনি সহজ কয়ে শিখাতেন। তিনি বলেন, "তোময়া মানুয়কে শিখাও এবং সহজ কয়। (বর্ণনাকায়ী বলেন) তিনি এ কথা তিনবার বললেন। য়খন তুমি রাগান্ধিত হও, চুপ হয়ে য়াও। (বর্ণনাকায়ী বলেন) তিনি এ কথা দুবার বললেন।" র্ণণ অর্থাৎ লোকদের জয়ৢ তা সহজসাধ্য কয়ে দাও। ইসলামী আদর্শকে এমন ভয়ানক ও দুঃসাধ্য বিধানয়পে লোকদের নিকট পেশ কয়া ঠিক না, য়া ভনলে লোকেয়া মনে কয়তে বাধ্য হয় য়ে, তা কোন বাত্তর ও কার্যকরী কর্মের উপযোগী বিধান নয়; তাকে কাজে পরিণত কয়া, জীবনকে তদমুবায়ী গঠন কয়া খুবই কঠিন ব্যাপার। কেননা, কোন জীবন বিধান য়দি কঠিন ও দুঃসাধ্য মনে হয়, তবে তাকে গ্রহণ কয়ায় জন্য লোকদের মনে কোন আগ্রহ ও উৎসাহ জাগ্রত হয় না; বয়ং লোকদের মন তা হতে বিপয়ীতমুখী হয়ে দাঁড়ায়। আয় বাত্তবিকই য়ে আদর্শকে লোকেয়া একবার কঠিন ও দুঃসাধ্য

१७ . الارض مساجد و طيوراً . १١ كالرض مساجد و طيوراً . १١ كالرض مساجد و طيوراً . ١٩ كالرض مساجد و طيوراً

<sup>98</sup> ـ لا يكلف الله نفسا الا وحيا . 98 لا يكلف الله نفسا الا وحيا

والنكاح ايسره . ইমাম আৰু লাউন, সুদাদ, প্ৰাণ্ডক, কিতাবুন্ দিকাহ (النكاح ايسره ، বাব নং- ৩১

واريقوا على عن ابى هريرة (رض) قال: بال اعرابى فى السبخ فقام الناس اليه ليقعوا فيه ، فقال النبى (ص) دعوه . قال عن ابى هريرة (رض) قال: بال اعرابى فى السبخ بوله سجلا من ماء او ذنوبا من ماء ، فائما بعثتم سيسترين ولم تبعثوا معترين ولم تبعثوا معترين

<sup>&</sup>quot; এতিয়া মুহাম্মাদ আবদুর রহীন, *হাদীস শরীফ*, খন্ত- ১, প্রাণ্ডক, খন্ত- ১ প্রাণ্ডক, ২০৮ স্থাণ্ডক, বিভ

বলে মনে করবে, তা কোনদিনই বাত্তবায়িত হতে পারে না। তাই তাকে সহজবোধ্য ও সুসাধ্য করে পেশ করতে হবে। 'আয়িশা (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "রাস্লুল্লাহ (স.) কে যখনই দু'টি বিষয়ের যে কোন একটি প্রহণ করার জন্য এখতিয়ার দেয়া হত, তখন তিনি সর্বদাই অপেক্ষাকৃত সহজটিকে গ্রহণ করতেন যদি না তা গুনাহ বা খারাপ হত। আর যদি তা পাপের ব্যাপার হত, তাহলে তা থেকে তিনিই সকলের চেয়ে বেশী দূরে অবস্থানকারী হতেন। রাস্ল (স.) ব্যক্তিগত কোন ব্যাপারে কখনো প্রতিশোধ গ্রহণ করেনিন। তবে আল্লাহর বিধান লংঘিত হলে, তিনি শুধু মহান আল্লাহরই জন্য প্রতিশোধ গ্রহণ করতেন।"

কথা-বার্তারও রাস্লুরাহ (স.) ছিলেন অতি সরল। তিনি অতি সহজে কথা বলতেন। তাঁর কথা বুকাতে কোন শ্রেণীর লোকের কোন ধরনের অসুবিধা হতো না। তিনি সহজ শব্দে ও সহজ বাক্যে বজব্য উপস্থাপন করতেন। সহজ পদ্মা অবলম্বনের জন্য মহানবী (স.) হাজারো বাণীর মাধ্যমে মানুষকে উদাত্ত আহ্বান জানিরেছেন। তিনি বলেন, "তোমরা সহজ কর, জটিল করো না, সুসংবাদ দাও, ঘৃণার সৃষ্টি করো না।"<sup>93</sup>

সহজ-সরল জীবনের ওপর পরকালীন জীবনের পরিণতি নির্ভর করে। রাস্পুল্লাত্থ (স.) বলেন, "আমি কি তোমাদের জানাব না কোন লোক দোযথের আগুনের জন্য হারাম অথবা কার জন্য দোযথের আগুন হারাম? দোযথের আগুন প্রত্যেক ব্যক্তির জন্য হারাম যে লোকদের নিকটে বা তাদের সাথে মিলে মিশে থাকে। যে কোমলমতি, যে নরম মেজাজ ও সহজ-সরল স্বভাবের।" <sup>৮৮০</sup>

ইসলামের শ্রেষ্ঠতু এবং বৈশিষ্ট্যের অন্যতম একটি কারণ হল এই যে, তা সহজ-সরল। এ জীবনাদর্শে জটিলতার কোন স্থান নেই। বাংলাদেশের প্রেকাপটে মনে হয় ইসলাম একটি জটিল ব্যাপার। আসলে কিছু লোক ইসলামের সঠিক শিক্ষার অভাবে এ বিদ্রান্তি ছড়াচ্ছে। এটিও মূল্যবোধের অবক্ষয়ের কারণেই হচ্ছে। ইসলামের মত সহজ আর কিছু জগতে নেই। ইসলামে কেউ জটিলতায় পড়ক অথবা জটিলতার সৃষ্টি করুক তেমন কোন সুযোগ নেই। এর সমর্থনে অনেক কথা উল্লেখ করা যায়। রাস্পুলাহ (স.) বলেন, "দ্বীন (ইসলাম) হলো সহজ-সরল।" bb আরেকটি হাদীসে রাস্পুরাহ (স.) বলেন, "দিন্ডিত ভাবে বলা যায় যে, তোমাদের দীনের সবচেয়ে ভাল দিক এটিই যে, তা সহজতর।"<sup>৮২</sup> ক্লেশ ও জটিলতা দূর করার জন্যই ইসলামের আগমন। কুর আন ও এর বাহক এসেছেন সকল কিছু সহজ করে দেয়ার জন্য। কুর'আন মাজীদে আরো বলা হয়েছে, "আল্লাহ্ তোমাদের জন্য যা সহজ তা চান এবং যা তোমাদের জন্য ক্লেশকর তা চান না।"" সৃষ্টিকর্তা যেখানে সৃষ্টির ওপর কট্টদারক কিছু চাপিয়ে দিতে চান না; সেখানে এক সৃষ্টির ওপর আরেক সৃষ্টি কর্তৃক কিছু চাপিয়ে দেয়াটা চরম বাড়াবাড়ি ব্যতীত আর কিছুই নয়। 'আয়িশা (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন যে, রাস্লুক্লাছ (স.) বলেছেন, "থাম, সব কাজ তোমাদের সামর্থ্য অনুযায়ী তোমাদের উপর ওয়াজিব।" স্ব আবদুলাহ ইবন মাস উদ বর্ণিত একটি হাদীস হতে জানা যায়, রাসূলুল্লাহ (স.) একবার বলেছেন, "অযথা কঠোরতা অবলম্বনকারীরা ধ্বংস হয়ে গেছে। তিনি এ কথা তিন বার বললেন।"<sup>১৫</sup> আবৃ হ্রায়রা (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন যে, রাসূলুল্লাহ (স.) বলেহেন, "দীন সহজ। কোন ব্যক্তি এ দীনকে কঠিন বাদালে তা তাকে পরাভূত করবে। কাজেই তোমরা ভারসাম্যপূর্ণ পদ্মা অবলম্বন কর, সামর্থ্য অনুযায়ী আমল কর এবং সুখবর গ্রহণ কর, আর সকাল, সন্ধ্যায় ও শেষ রাতের কিছু অংশে (ইবাদত করে) আল্লাহর সাহায্য চাও।" ভারদুল্লাহ ইবন আক্ষাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন যে, রাসূলুল্লাহ (স.)

عن عائشة (رض) قالت: ما خير رسول الله (ص) بين امرين قط الا اخذ ايسر هما مالم يكن اثما ، فان كان اثما كان ابعد . \*\* ইনান মুসলিন, সহীহ, তুনা انتقم رسول الله(ص) لنف في شئ قط الا تنتيك حرمة الله فينتقم لله تعالى প্রাতক্ত, কিতাবুল ফাযায়িল (المفضائل), হাদীস নং- ৭৭

১ - এ১ ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল জিহাদ (الجهيلا), হাদীস নং- 9১

তিরমিথী, সুনান, الفركم بمن يحرم على النار او بمن تحرم عليه النار؟ تحرم على كل قريب هيّن لين سَهِل . °° প্রাতক, কিতাবুল কিয়ামত (القيامة), বাব নং- ৪৫

ك . ইমান বুখারী, সহীহ, প্রাওক্ত, কিতাবুল ঈমান (الأيمان), বাব নং- ২৯

<sup>🔧 .</sup> مير دينكم ايسره ইसाम आङ्मन देवन शक्न, आन्-मूननान, প্রাগুক, খড- ৫, পৃ. ৩২

ত يريد الله بكم الوسر و لا يريد بكم العسر و المريد بكم العسر و العسر و العسر و المريد بكم العسر و المريد بكم العسر و المريد بكم العسر و العسر و العسر و المريد بكم العسر و العسر و

<sup>ें</sup> तिग्रामून नानिशीन, चंड- ১, প্রাণ্ডङ, रानीन नार- ১৪০, পू. ১২৩ مَا يَطْبِقُونَ

विग्रामून मानिशैन, यछ- ১, প্রাতক্ত, रामीन न१- ১৪৪, পৃ. ১২৪ ماك المنتطون قالها ثلاثا

ত্ৰ নিৰ্মাণ কৰিছ, প্ৰান্তক, কিতাবুল মুলাফিকীন (المنافقين), হানীস নং- ৭১
১৮ প্ৰান্তক, প্ৰান্তক, কিতাবুল মুলাফিকীন (المنافقين), হানীস নং- ৭১

বলেছেন, "তোমরা লোকদেরকে শিক্ষা দাও। আর সব কিছুকে সহজ করে দাও। বর্ণনাকারী বলেন, মহানবী (স.) এ কথা তিনবার বললেন। তুমি যখন রাগান্বিত হবে; তখন চুপ হয়ে যাও। এ কথা মহানবী (স.) দু'বার বললেন। "৮৭ আবৃ হয়ায়য়া (রা.) থেকে বর্ণিত আরেকটি হাদীসে য়াস্লুয়াহ্ (স.) বলেন, "তোময়া মধ্যম পদ্ম অবলম্বন কর ও সামর্থ্য অনুযায়ী আমল কর এবং সকালে চল, রাতে চল এবং শেষ রাতের কিছু অংশে, ভারসাম্যপূর্ণ পদ্মা অবলম্বন কর, মধ্যম পদ্মা অবলম্বন কর, লক্ষ্যে পৌছতে পারবে। "৮৮

ইসলামকে আল্লাহ্ তা আলা খুব সহজ করে মানুবের জন্য দিয়েছেন। অথচ মানুবেরই একটি অংশ এটিকে জটিল করার জন্য অপপ্রয়াস চালাচেছ। রাসূলুরাহ্ (স.) বলেন, 'ইসলাম হলো সহজে নিয়ন্ত্রণযোগ্য। (আজ্ঞানুবর্তী / খটকামুক্ত একটি জীবনাদর্শ।) এতে আজ্ঞানুবর্তী লোকেরাই ছান করে নিতে পারে।" অর্থাৎ নিয়মানুবর্তিতারই আরেক নাম হলো ইসলাম। নিয়মতান্ত্রিক মানসিকতার লোকরাই এই আদর্শে আশ্রয় নিতে পারে। শান্তিকামী মানুবের সর্বশেষ আশ্রয়ন্ত্রণ হলো ইসলাম। জটলা পাকানো যালের কাজ তালের জন্য ইসলাম নয়। তারা এখানে ছারী হতে পারে না।

মানুবের মূল্যবোধে এতটাই ধ্বস নেমে এসেছে যে, মানুব এখন প্রতিটি কাজ ও অনুষ্ঠানের আসল মেজাজ হারিয়ে কেলেছে। উদাহরণস্বরূপ বলা যায়, বিয়ে-সাদীতে এখন খরচ, বয়য় ও অপচয়ের প্রতিযোগিতা চলছে। অথচ ইসলাম বলেছে অনাভৃদর ও সাদাসিধে অনুষ্ঠান করতে। রাস্লুরাহ্ (স.) বলেছেন, "সর্বোত্তম বিয়ে হলো সেটি যা সহজ-সরল ভাবে করা হয়।" ইসলামবিরোধী এ সব রেওয়াজের কারণে দেখা যায় যে, অধিকাংশ বিয়ে টিকেনা, বিয়ে ভেংগে যায়, যৌতুক নিয়ে ঝামেলা হয়, যায় ফলে সতিয়কারের সুখ আসে না।

উপরোক্ত বাণীসমূহ দিয়ে প্রমাণিত হলো যে, ইসলাম হলো সর্বোক্তম সহজ-সরল জীবনব্যবস্থার নাম। অতএব এর অনুসারীদের অতি মানবিক হওয়া ব্যতীত কোন গত্যন্তর নেই। নিজের ও অন্যের জন্য সকল কিছুকে সহজ করে দিতে হবে।

### ধৈৰ্য

ধৈর্যকৈ সাফল্যের চাবিকাঠি বলা হয়। ধৈর্যের বহু অর্থ হয় এবং মানবিক মূল্যবোধে পরিপুষ্ট ব্যক্তিকে এর প্রত্যেকটি অর্থের প্রেক্ষিতেই ধৈর্যশীল হতে হয়। ধৈর্যের একটি অর্থ হচ্ছে তাড়াহড়ো না করা, নিজের প্রচেষ্টার ত্রিত ফল লাভের জন্যে অন্থির না হওয়া এবং বিলম্ব দেখে হিন্মত হারিয়ে না বসা। ধৈর্যশীল ব্যক্তি সারাজীবন একটি উদ্দেশ্য সম্পাদনের জন্যে অনবরত পরিশ্রম করতে থাকে এবং একের পর এক ব্যর্থতার সন্মুখীন হয়েও পরিশ্রম থেকে বিরত হয় না। মানুষের সংশোধন ও জীবন পরিগঠনের কাজ অন্তহীন ধৈর্যের মুখাপেক্ষী। বিপুল ধৈর্য ছাড়া কোন ব্যক্তি এ কাজ সম্পাদনে সক্রম হয় না। এটা নিছক ছেলের হাতের মোরা নয়।

ধৈর্যের দ্বিতীয় অর্থ হচেছে তিক্ত স্বভাব, দুর্বল মত ও সংকল্পহীনতার রোগে আক্রান্ত না হওয়া। ধৈর্যশীল ব্যক্তি একবার ভেবে চিন্তে যে পথ অবলম্বন করে তার ওপর অবিচল থাকে এবং একাগ্র ইচেছ ও সংকল্পের পূর্ণ শক্তি নিয়ে অগ্রসর হতে থাকে।

ধৈর্যের আর একটি অর্থ হচ্ছে বাধাঁ-বিপত্তির বীরোচিত মোকাবেলা করা এবং শান্ত চিত্তে লক্ষ্য অর্জনের পথে ঘাবতীয় দুঃখ-ফ্ট বরদাশত করা। ধৈর্যশীল ব্যক্তি যে কোন ঝড়-ঝাপটার পর্বত প্রমাণ তরদাঘাতে হিন্মতহারা হয়ে পড়ে না।

দুঃখ-বেদনায় ভারাত্রনত ও ত্রোধান্বিত না হওয়া এবং সহিষ্ণু হওয়াও ধৈর্যের একটি অর্থ।

ধৈর্যের এক অর্থ হচ্ছে, সকল প্রকার ভর-জীতি ও লোভ-লালসার মোকাবেলায় সঠিক পথে অবিচল থাকা, শয়তানের উৎসাহ প্রদান ও নফসের খাহেশের বিপক্ষে নিজের কর্তব্য সম্পাদন করা। হারাম থেকে দূরে থাকা ও

<sup>&</sup>lt;sup>৬৭</sup> , মওলানা আবসুর রহীম, *হাদীস শরীফ*- খন্ড- ১, পূ. ১৫৬

<sup>ి .</sup> القصد القصد

भे . الا ذلو لا ير كب الا ذلو لا يركب الا يركب الالا يركب الا يركب الالا يركب الا يركب الالا يركب الا يركب الال

১০ . ইমাম আবু লাভদ, সুনাদ, প্রাগুক্ত, কিতাবুন নিকাহ (النكاح), বাব নং- ৩১

আল্লাহ্র নির্দেশিত সীমার মধ্যে অবস্থান করা, পাপের পথে যাবতীয় আরাম-আরেশ, লাভ প্রত্যাখ্যান করা এবং নেকী ও সততার পথে সকল প্রকার ক্ষতি ও বঞ্চনাকে সাদরে বরণ করা। দুনিয়াপুজারীদের আরাম-আয়েশ সচক্ষে প্রত্যক্ষ করেও তার প্রতি লোভ না করা এবং এজন্যে সামান্য আক্ষেপও না করা। দুনিয়ার স্বার্থ উদ্ধারের পথ প্রশন্ত দেখে এবং সাফল্যের সুযোগ-সুবিধা নিজের হাতের মুঠোর মধ্যে পেয়েও পূর্ণ মানসিক নিশ্চিত্ততার সাথে একমাত্র নিজের লক্ষ্য অর্জনের পথে লব্ধ দানের ওপর সম্ভেষ্ট থাকার নাম ধৈর্য।

ধৈর্যের সমার্থক ও কাছাকাছি অর্থের শব্দগুলো হলো সহা, সহিষ্ণুতা, সহনশীলতা, নমনীয়তা, ধীরন্থিরতা, আতাসংযম, তিতিকা ইত্যাদি। মানুবের মধ্য হতে বর্তমান সময়ে যেসব মৃল্যবোধ হারিয়ে যাচ্ছে তার মধ্যে অন্যতম হল সবর বা ধৈর্য। যার কলে সমাজ জীবনের বিভিন্ন ক্ষেত্রে ঘটে চলছে অনাকাংখিত ও অমানবিক ঘটনা। ধৈর্যের অভাবে যে সব মন্দ অভ্যাস ও ঘটনা সৃষ্টি হয় তাহলো- হতাশা, তাড়াহড়ো, টেনশন, অন্যকে কট দেয়া, দূর্ঘটনা, মারামারি, ঝগড়া, হত্যা, জিঘাংসা, তালাক ইত্যাদি। সবর শলটির শান্দিক অর্থ হচ্ছে, সহিষ্ণুতা, ধৈর্য, সহনশীলতা, সংযম, অধ্যবসায়, সহাশক্তি, কট সহ্য করার ক্ষমতা ইত্যাদি। এর ইংরেজী প্রতিশব্ধলো নিম্নরূপ Patience, per severance, endurance, self-restraint, resignation, submission, সবর এর গুরুত্ অনুভব করে বাংলা প্রবাদে বলা হয়, 'সবুরে মেওয়া কলে' (prov) patience has its reward; patience pays / succeeds. >> সবর বা ধৈর্য এক দুর্লভ গুণের দাম। এটি এমনি এক গুণ যা মুসলমানের চারিত্রিক সৌন্দর্যকে বহুলাংশে বিকশিত করে। কুর'আন ও হাদীসে এ অসাধারণ গুণটির অত্যধিক গুরুতারোপ করা হয়েছে। প্রথম মহামানব, প্রথম নবী আদম (আ.) থেকে ওরু করে সর্বশেষ নবী মানবতার মহান বন্ধ মুহাম্মদ (স.) সহ সকল নবী, সাহাবী ও আল্লাহর প্রিয়জনরা ধৈর্যের পাথরে নিজেদেরকে বাঁধাই করেছিলেন। আল্লাহ তাঁর প্রিয় নবীকে ধৈর্বের উপদেশ দিতে গিয়ে বলেন, "অতএব তুমি ধৈর্য ধারণ কর যেমন ধৈর্য ধারণ করেছিল দৃত্পতিজ্ঞ রাসূলগণ।"<sup>৯২</sup> ধৈর্যের অসম্য শক্তিতে বলীয়ান আল্লাহ্র এ প্রিয়জনরা অভহীন বিপদের সময়ও পাহাড়ের ন্যায় অবিচল দাঁড়িয়ে থাকতে সমর্থ হয়েছেন। শত নির্যাতন, অসহনীয় কঠিন মুহূর্তগুলোতে ইস্পাত-কঠিন ও সুদ্ মজবুত ধৈর্যের বন্ধনে নিজেদের বেঁধে রাখতে সক্ষম হয়েছিলেন। ফলে তাঁদের প্রত্যেকেই দুনিয়ার জীবনে যেমন সাফল্য পেয়েছেন, আখিরাতে মহাপুরকার তো রয়েছেই। সবর ধারণ না করলে যে সমূহ ক্তির সম্ভাবনা রয়েছে সে প্রসংগে মহান আল্লাহ্ বলেন, "মহাকালের শপথ, মানুব অবশ্যই ক্তিগ্রস্ত, কিন্তু তারা নয়, যারা ঈমান আনে ও সংকর্ম করে এবং পরস্পরকে সত্যের উপদেশ দের ও ধৈর্যের উপদেশ দের।"<sup>>o</sup> ধৈর্যের গুরুত্বের কারণেই ইসলাম ধৈর্যশীল মানুষ বানানোর জন্য এবং অনুশীলনের জন্য একটি মাস সৃষ্টি করেছে। তাহলো ফুর'আন নাযিলের মাস রামাযান।

মুনিনের জীবনে সমস্যা, সংকট, বিপদাপদ, কয়-ক্ষতি অবশ্যস্তাবী। বিপদাপদ না থাকলে ধৈর্বের প্রসংগ আসতো না। কারো ধৈর্য আছে কিনা, সে কতচুকু ধৈর্যশীল ইত্যাদি বিপদ-মুসিবতেই প্রমাণিত হয়। বিশেষত মুন্মিন জীবনে বিপদাপদ অবশ্যস্তাবী। হাদীসে বলা হয়েছে, "মুন্মিন পুরুষ হোক বা মহিলা বিপদাপদ (পরীক্ষা) তার সাথে লেগেই থাকে।" ব্যাস্থান আর বিপদ বা পরীক্ষা একটি আরেকটির সাথে জড়িয়ে আছে। পরীক্ষা সমানের দাবী। রাস্থান (স.) বলেছেন, "মুন্মিন পরীক্ষার নিপতিত হরেই।" আরেকটি হাদীসে বিশ্বনবী (স.) বলেছেন, "এমন কোন মুসলিম নেই বার ওপর বিপদ আপতিত হয় না।" অর্থাৎ মুসলমানের জীবন পরীক্ষার জীবন। এ পরীক্ষার উত্তীর্ণ হতে হলে ধৈর্য ধারণের কোন বিকল্প হতে পারে না। মুন্মিন ব্যক্তি বিপদের মাধ্যমে নিজকে ঝালিয়ে নেয়। তিনি ঈমানের ময়দানে আরো শানিত হন। ধীরে ধীরে তার ঈমান পোক্ত ও মজবুত হয়ে ওঠে। রাস্থান্নাহ (স.) বলেছেন, "কোন মুন্মিনের জীবনে কোন সংকট আপতিত হলে বা তদুর্ধ্ব কিছু আপতিত হলে এর

Bangla Academy Bengali-English Dictionary, Dhaka: Bangla Academy, June, 1994, p.985.

৯৫ এ এন কুর আল ৪৬৯৩৫ তার এর কর আল ৪৬৯৩৫

ه আল-কুর আন, الأنسان لفي شر، الا الذين امنوا وعملوا العمالحات وتواصوا بالحقّ وتواصوا بالعمير . الاعمام عمال الدين امنوا وعملوا العمالحات وتواصوا بالعمال الدين امنوا وعملوا العمالحات وتواصوا بالعمال المالية المالي

১৪ নার্নির প্রার্থিক বিদ্যাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসলাল, প্রান্তক, বভ- ২, পৃ. ২৮৭, ৩০২

<sup>🗝 .</sup> ولا يزال المؤمن يع يبه البلاء ، इमाम मूत्रनिम, अशैर, किञावून मूनांकिकीन (المنافقين), रानीन ना ना करी

১٥ . من السلمين أعساب ببلاء . ইমাম আহমণ ইবন হাৰল, আল-মুসনান, প্রাণ্ডভ, খন্ত- ২, পু. ১৫৯

মাধ্যমে আল্লাহ্ তার মর্যাদার তার উদ্লীত করে দেন।" রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "এমনিভাবে মুমিন পরীক্ষার (বিপদের) মাধ্যমেই যোগ্যতা অর্জন করে থাকে।" আর এ পথে ধৈর্যের কোন বিকল্প নেই। এ কথা ঠিক যে, বিপদ-মুসিবতে পড়েই মানুব ধীরে ধীরে সহিন্ধু হয়ে ওঠে। হোচট খেলেই তথু ধৈর্যের মাত্রা সম্বন্ধে জানা যার। প্রিজ্ঞার না পড়লে বুঝা যার না সে ব্যক্তি কত্টুকু পারদলী। এ জন্য রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "হোচট খাওয়া ব্যক্তি ক্টেত কেউ সহিন্ধু হতে পারে না।" "

মৌলিক মানবীর গুণগুলোর মধ্যে যে গুলোর ওপর কুর আন ও হাদীনে বেশী জোর প্রদান করা হয়েছে; তার মধ্যে ধৈর্য প্রথম দিকের একটি। আল-কুর আনের অসংখ্য আয়াত থেকে উল্লেখযোগ্য করেকটি উলেখ করা হলোঃ তোমরা ধৈর্য ও সালাতের মাধ্যমে সাহায্য প্রার্থনা কর এবং এটি বিনীতগণ ব্যতীত আর সকলের নিকট নিচিতভাবে কঠিন।"<sup>>>></sup> এ আয়াতে লক্ষণীয় ব্যাপার হলো এই যে, এখানে সালাতের মত প্রথম মৌলিক ইবাদাতের পূর্বেই থৈর্যের কথা উল্লেখ করা হয়েছে বিশেষ গুরুত্বের কারণেই। আরেকটি স্থানে ইসলামের অনেক মৌলিক দায়িত্বে আগে ধৈর্যের কথা উলেখ করা হয়েছে। মহান আল্লাহ বলেন, "যারা তাদের প্রতিপালকের সন্তুষ্টি লাভের জন্য ধৈর্য ধারণ করে, সালাত কায়েম করে, আমি তালেরকে যে জীবনোপকরণ দিয়েছি তা হতে গোপনে ও প্রকাশ্যে ব্যয় করে এবং যারা ভাল হারা মন্দ দুরীভূত করে, তাদের জন্য ৩ভ পরিণাম--- ছায়ী জানাত, তাতে তারা প্রবেশ করবে এবং তাদের পিতা-মাতা, পতি-পত্নী ও সন্তান-সন্ততিদের মধ্যে যারা সংকর্ম করেছে তারাও, এবং ফেরেশতাগণ তাদের নিকট উপস্থিত হবে প্রত্যেক দার দিয়ে এবং বলবে, তোমরা ধৈর্য ধারণ করেছো বলে তোমাদের প্রতি শান্তি: কত ভাল এ পরিণাম!'<sup>১০১</sup> ধৈর্যের পরীক্ষা মু'মিন জীবনের প্রত্যাশিত একটি ব্যাপার। সমানের সাথে ধৈর্য ওতপ্রোত ভাবে জড়িয়ে আছে। আল্লাহ তা আলা বলেন, "আমি তোমাদেরকে কিছু ভয়, কুধা এবং ধন-সম্পদ, জীবন ও ফল-ফসলের ক্ষরকৃতি দ্বারা অবশ্যই পরীক্ষা করব। তুমি শুভ সংবাদ দাও ধৈর্যশীলদেরকে- যারা তাদের উপর বিপদ আগতিত হলে বলে, আমরা তো আল্লাহরই এবং নিশ্চিতভাবে তাঁর দিকে প্রত্যাবর্তনকারী'। এরাই তারা যাদের প্রতি তাদের প্রতিপালকের নিকট হতে বিশেষ অনুগ্রহ ও রহমত বর্ষিত হয়, আর এরাই সংপথে পরিচালিত।"<sup>১০২</sup> ভর, ক্ষধা, বিপদ-মুসিবত, বিপর্যর, দুর্যোগ ক্ষর-ক্ষতি ও পরীক্ষা মু'মিন জীবনে আসবে; এটি আল্লাহর প্রতিশ্রুতি। এমনটি কারো জীবনে না আসলে তার ঈমানিত নিরে প্রপ্ন থেকেই যায়।

থৈৰ্যের বহুমাত্রিক গুরুত্ব ও প্রয়োজনীয়তার কারণে কুর আনে ধৈর্যের প্রতিযোগিতা করতে নির্দেশ দেরা হরেছে। এর পরই যুদ্ধের জন্য প্রন্তুত থাকতে বলা হয়েছে। অর্থাৎ এটি যুদ্ধের চেরে কম গুরুত্বপূর্ণ ব্যাপার নয়। যুদ্ধ হয় সামান্য কয়েক দিন কিন্তু দৈর্যের পরীক্ষা চলে সারা জীবন। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "হে সমাননারগণ! তোমরা ধৈর্য ধারণ কর, ধৈর্যে প্রতিযোগিতা কর এবং সদা যুদ্ধের জন্য প্রন্তুত থাক, আল্লাহ্কে ভর কর যাতে তোমরা সকলকাম হতে পার।" সকলকাম হতে পার।"

সত্যিই পৃথিবীর প্রতিটি কাজের সাফল্যের সাথে সবরের একটি গভীর যোগসূত্র রয়েছে। কারণ কন্টকাকীর্ণ এ পৃথিবী মানুষের জন্য কখনো ফুলের বিছানা ছিল না। পৃথিবীর প্রতিটি কাজই কইসাধ্য এবং উপার্জন সাপেক্ষ। এ কইকে সহজতর করার জন্য ধৈর্যের কোন বিকল্প আজও আবিক্ষৃত হয়নি বা আর হবেও না। সকল মানুবই এ বিষয়ে একমত হবে যে, বিনা শ্রমে লব্ধ কোন জিনিস, যা কোনরূপ পরীক্ষার সন্মুখীন হতে হর্মনি, তা রক্ষা করা বা তা ধরে রাখার যোগ্যতাও লোকদের থাকে না। তাছাড়া এটি অনেক ক্ষেত্রে সংশিষ্ট ব্যক্তির কাছে নূলাহীন হয়ে

১ - ১১ (التوحيد) ইমাম বুখারী, সহীহ, প্রাগুক্ত, কিতাবুক্ তাওহীদ (التوحيد), বাব নং- ৩১

ك و عثرة . " ইমাম আহমদ ইবন হাৰল, আল-মুসনান, প্রাত্ত, খত- ৩, পৃ. ৮

তেও , ১৫৩ কুর আন-কুর আন, ২৪৪৫, ১৫৩ واشتعين الماليدة الا على الخاشعين . ٥٥٠

والذين حيزوا ابتغاء وجه ربّهم واقاموا الصّلاة وانفقوا ممّا رزقناهم سرّا وعلانية ، ويدر ءون بالحديثة السّيّنة اولنك . ددد لهم عقبى الذار، جنّت عدن يُدخلونها ومن سلح من ابانهم وازواجهم وذريّتهم والملانكة يدخلون عليهم من كلّ باب ، لام عقبى الذار، جنّت عدن يُدخلونها ومن سلح من ابانهم وازواجهم والمرتبع والملائكة بدخلون عليهم من كلّ باب ،

ولنبلوئكم بشيء من الخوف والجوع ونقص من الاموال والانفس والثمرات وبشراله البرين ، الذين اذا اصابتهم . ٥٠٠ ولنبلوئكم بشيء من الموال الله وائا اليه راجعون ، اولنك عليهم سلوات من ربّهم و رحمة

তঃ২০০ ياتها الذين امنوا السبزوا وصابروا ورابطوا ، واتقواالله لعلكم تظمون . ٥٥٠

থাকে। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "ধৈর্যশীলদেরকে অপরিমিত পুরস্কার দেয়া হবে।" তুমি ধৈর্য ধারণ কর, কারণ নিশ্চরই আল্লাহ্ সৎকর্মপরায়ণদের শ্রমফল নষ্ট করেন না।" বিধিয়ালদের সাথে মহান আল্লাহ্ আছেন। আর ধৈর্যহীন ব্যক্তিদের সাথে মহান আল্লাহ্ থাকেন না। শরতান মানুষকে অধৈর্যের কুপরামর্শ দিয়ে সফলতার পথ থেকে বিচ্যুত করে। ধৈর্য ধারণ আল্লাহ্র প্রতি অগাধ বিশ্বাস ও আল্লাহ্র ওপর অধিক নির্ভরশীলতার প্রতিফলন ঘটার। মহান আল্লাহ্র প্রতি যাদের বিশ্বাস নভাবভো তারা তাঁর ওপর নির্ভরও করতে পারে না যার ফলশ্রুতিতে ধৈর্যের বিচ্যুতি ঘটে। সাহাবারে কিরামের ওপর কোন বিপদ আপতিত হলে, তাঁদের সমান বহুগুনে বৃদ্ধি পেত। বর্তমানে মানুবের অবস্থা ঠিক তার বিপরীত। ধৈর্য এক সময় ব্যক্তির জন্য আলোকবর্তিকা হিসেবে আর্বিভূত হয়। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "ধৈর্য আলোকর্ম।" তিও

ধৈর্যের সাথে ঈমানের বিরাট ও নিবিড় সম্পক্ষ। কারণ ধৈর্যশীল লোক যা যা করে তার সাথে ঈমানদার লোকের কাজ মিলে যায়। আবার ধৈর্যশীল লোক যা যা বর্জন করে তা মু'মিনের জীবনে কখনো দেখা যায় না। বিশিষ্ট সাহারী 'আমর ইবন 'আবাসা (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমি জিজ্ঞাসা করলাম, হে আল্লাহ্র রাসূল! ঈমান কি? তিনি বললেন, "ধৈর্য ও সহনশীলতা।"

ইসলামের ক্রুত সম্প্রসারণের পিছনে যে জিনিসগুলো কাজ করেছিল তার মধ্যে ধৈর্য একটি। ইসলামের প্রাথমিক যুগে মুহাম্মদ (স.) এবং তাঁর অনুসারীরা সবর এখতিয়ার না করলে ইতিহাস অন্য রকম হতে পারতো। সকল কিছু প্রতিকূলে চলে যেতে পারত। জান্নাতের পথ মানেই ধৈর্যের পথ। ধৈর্য ধারণ ব্যতিরেকে কেউ জান্নাতে যেতে পারবে না। অধৈর্য ব্যক্তির জন্য জান্নাত নয়। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "মানুষ তাঁর সহনশীলতার গুনে জান্নাতে প্রবেশ করবে।"

>>০

ইসলানের বৈশিষ্ট্য ও শ্রেষ্ঠত্ব হলো এর সহনশীল গুণ। ইসলানের নবী মুহাম্মদ (স.)-কেও এ মহান গুণ দিরেই পাঠানো হয়েছে। রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেন, "আল্লাহ্র কাছে সর্বোত্তম পদ্থা হলো সাদাসিধা (বক্রতা মুক্ত) ও সহনশীলতা।"

ক রাসূলুল্লাহ্ (স.) তাঁর আগমন প্রসংগে বলেন, "আমি প্রেরিত হয়েছি স্বাভাবিকতা ও সহনশীলতার গুণ নিয়ে।"

অর্থাৎ বক্রতা, অন্যভাবিকতা, অচেনা, বেথাপ্পা ও বেমানান কোন কিছু নিয়ে আমি আসিনি। আরেকটি হাদীসে বলা হয়েছে, "রাসূলুল্লাহ্ (স.) এবং তাঁর সংগীগণ কটে ধৈর্য ধারণ করতেন।"

আরবের লোকেরা রাসূলুল্লাহ্ (স.) কে অনেক ধরনের কথা বলত। তিনি তাদের সকল কথা ধৈর্বের মাধ্যমে

০১৯৩ , আল-কুর আল, ৩৯১১০ الما يُوقى الصابرون اجر هم بغير حساب <sup>80</sup>د

১১৫১১৫ কর আন কুর আন لا يضيع اجر المع نين ١٥٥

<sup>ে</sup> ১০৮ الطهارة) ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডজ, কিতাবুত তাহারাত (الطهارة), হাদীস নং- ১

<sup>&</sup>lt;sup>২০৭</sup> ইমাম আহমদ ইবন হামল, *আল-মুসনাদ*, প্রাণ্ডক, বভ- ১, পৃ. ১৭৩

ইমাম আহমদ ইবন হামল, जाल-मूलनान, প্রাণ্ডক, খভ- ৩, পৃ. ৪৭ وما رزق العبد رزقا اوسع له من الصين

<sup>े</sup> البيوع) हेमाम मानिक, मू आखा, প্রাত্তক, কিতাবুল বুয়ু (البيوع), रानीन नং- ১০০

ك - २०, रानीन नर عملتين يعبّيها الله العلم والاناة - इसाम मूननिम, नरीर, প্राठक, किञावून नेमान (الايمان), रानीन नर २०, २७

كن النصر مع الصير كن ইমাম আহমদ ইবন হামল, जाल-मूजनान, वावक, वंड- ১, পৃ. ৩০৭

كاك عا الايمان؟ قال: العبر والماحة كتاب हमाम खारमन देवन रायन, खान-मुननान, প্राण्क, चठ- ৫, পृ. ७১%

১১٥ خته بعامته ইমাম আহমদ ইবন হাৰল, আল-নুসদান, প্রাণ্ডন্ড, বভ- ২, পৃ. ২১০

كاك كا ইমাম আহমদ ইবন হাৰল, আল-মুসনান, প্রাণ্ডজ, খড- ১, পৃ. ২৩৬

১১৫ مرية بالت بونينية معة ইমাম আহমদ ইবন হাছন, আল-মুসনাদ, প্রাণ্ডক, খত- ৫, পৃ. ২৬৬, খত- ৬, পৃ. ১১৬,

كان رسول الله (ص) واستعابه يعد يزون على الاذي دده हेमान वृथाती, नहींह, প্রাণ্ড , किতাবুল আদাব, बाव न१- ১১٥

মোকাবেলা করতেন। আল্লাহ্ তা আলা তাঁকে বলেন, "এরা যা বলে তাতে তুমি ধৈর্য ধারণ কর।"<sup>১১৭</sup> আল্লাহ্ তা'আলা আবার বলেন, "অতএব তুমি ধৈর্য ধারণ কর।"<sup>>>></sup> রাস্ত্রনাহ (স.)-এর সফলতার অন্যতম একটি কারণ ছিল তাঁর ধৈর্য গুণ। তিনি তাঁর জীবনে একবারও ধৈর্যচাত হুননি। আল্লাহ তা আলা অন্যত্র বলেন, "সতরাং তুমি ধৈর্য ধারণ কর পরম ধৈর্য।">>> রাস্পুলাহ (স.)-এর শিক্ষার অন্যতম বৈশিষ্ট্যই ছিল সহনশীলতা। একজন সাহাবী (রা.) রাস্ত্র্রাহ (স.)-এর শিক্ষার ব্যাপারে বলেন, তিনি আমাদেরকে ঐক্যবদ্ধ থাকতে, ধৈর্য ধারণ করতে এবং শান্তি বজায় রাখতে নির্দেশ দিতেন।"<sup>১২০</sup> রাসূলুক্লাহ্ (স.) ছিলেন ধৈর্যের মূর্ত প্রতীক। ধৈর্যের প্রসংগ আসলে মহান্দ্রদ (স.)-এর কথা সবার আগে আসবে। বিশিষ্ট সাহাবী আবদুর রহমান ইবন আব্যা (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "রাসুলুল্লার (স.) ছিলেন মানুষের মধ্যে সর্বাধিক সহিষ্ণু, সর্বাধিক ধৈর্যশীল ও সর্বাধিক জ্রোধ সম্বরণকারী।"<sup>১২১</sup> ইসলামের ও ইসলামের নবীর শ্রেষ্ঠতের অন্যতম কারণ এটিই যে, ধৈর্যের গুণের ওপর এ সহ দাঁভিয়ে আছে। রাস্পুল্লাহ (স.) ও সাহাবীগণ ধৈর্যের প্রতিযোগিতায় অবতীর্ণ হতেন। ধৈর্যের পরীক্ষায় একজন অন্যজনকে পিছনে কেলে এগিয়ে যেতেন। একটি ঘটনা হতে এর কিছু ইংগিত পাওয়া যায়। আনাস ইবনে মালিক (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, একদা রাস্তুল্লাহ (স.) সাহাবাদের সঙ্গে মসজিদে উপবিষ্ট ছিলেন। তখন জনৈক বেদুঈন সেখানে আসলো এবং মসজিদের ভিতরে পেশাব করতে ওরু করলো। সাহাবাগণ তাকে বারণ করে বলতে লাগলেন, থাম। থাম। একথা লোনে নবী (স.) বললেন, (লোকটিকে পেশাব করতে) বাঁধা দিও না। তারপর তিনি লোকটিকে ভাকলেন এবং বললেন, দেখো এ মসজিদগুলো পেশাব পায়খানা কিংবা এ জাতীয় কোন আবর্জনার জারগা নয়। এগুলো হলো পবিত্র কুর'আনের তিলাওয়াত, আল্লাহর বিকর ও সালাত পড়ার স্থান। অতপর তিনি এক বালতি পানি আনতে নির্দেশ দেন এবং পানিটি সেই জারগায় প্রবাহিত করে দেন।"<sup>১২২</sup> রাস্লুল্লাহ (স.) অপরাধীকে হাতের নাগালে পেয়েও এভাবে ক্ষমা করে দিয়ে ধৈর্যের চরম পরীক্ষা দিরেছিলেন।

অন্যান্য নবীগণের ইতিহাসও ধৈর্যের পরীক্ষায় উত্তীর্ণের ইতিহাস। আসলে যে কোন ওভ কাজের জন্য ধৈর্য-সহিষ্কৃতা অতি জরুরী। নবীগণ তালের ধৈর্যের পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হতে পেরেছিলেন বলেই তারা এত সন্মানিত ও আলোচিত। এমন একজন নবীও ছিলেন না যিনি ধৈর্যের পরীক্ষায় পাশ করতে পারেননি। উদাহরণস্বরূপ হাদীসে মৃসা (আ.) প্রসংগে বর্ণিত হয়েছে, "আল্লাহ্ মৃসা (আ.)-এর উপর দয়া করেছেন। তাঁকে কট্ট দেয়া হয়েছিল ...অত:পর তিনি তাতে ধৈর্য ধারণ করেছিলেন।"<sup>১২৩</sup>

মুঁমিন জীবনে ধৈর্য ধরতে বলা হরেছে। এতেই প্রমাণিত হয় যে, মুঁমিন জীবন এক পরীক্ষার জীবন। আল্লাহ্র বিধান হলো, যে যত বড় মুঁমিন তার পরীক্ষাটাও হয় তত বড়। রাসূলুল্লাহ্ (স.) এ প্রসংগে বলেছেন, যত বড় পরীক্ষা তত বড় প্রতিদান (পুরস্কার)।" এ জন্য দেখা যায় যে, নবীদের পরীক্ষা তুলনান্দক বেশী হয়েছে। রাসূলুল্লাহ্ (স.) কে প্রশ্ন করা হয়েছিল। "কোন লোকের পরীক্ষা বেশী হয়ে থাকে? তিনি বলেন, নবীগণের (আ.)।" পরীক্ষার ভয়ে পরীক্ষার ময়লানে না যাওয়ার কোন সুযোগ ইসলামে নেই। এত কিছুর পরও মানব সমাজেই অবস্থান করতে হবে। কারণ মানুব মানুবের জন্য। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "যে মানুবের সাথে মিশে যায় সে মুমিন। আর মানুবের কট দেয়াকে ধৈর্যের সাথে গ্রহণ করে।" অর্থাৎ সমাজবদ্ধ থাকলে কটে সহিন্ধু হতে

٥٥٤٥٥ , ٩٥٥٥٥ , ١٩٥٥ , जाम- जून जान فاصبر على ما يقولون . ٢٠٠٠

जान-कृत जान, 80% ৫৫, 99 فاصبر . ४८६

<sup>ें</sup> जाल-कृत वान, १०३৫ فاصير صير ا جنيلا . ﴿﴿﴿

<sup>े</sup> كنة والعبير والكنة والعبير والكنة والعبير والكنة والعبير والكنة والعبير والكنة والعبير والكنة عنوا كناء الكنة المراكبة عنوا الكنة المراكبة والعبير والكنة المراكبة المراكبة

১২১ হাফিজ আবু শায়ৰ আল-ইসফাহানী (র.), আথলাকুনুনবী (স.), ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ১৯৯৪, হালীস নং- ১৬৯, পূ. ১১৮

عن انس بن مالك قال: كان رسول الله (ص) قاعدًا في المسجد ومعه احسمابه اذ جاء اعرابي قبال في المسجد فقال . \*\* المسحد ب رسول الله (ص) لا يترموه ثمّ دعاه فقال: ان هذا المساجد لا تصلح لشئ من القذر الله والصداب رسول الله (ص) بدلو من ماء فشه عليه والموتلاة ثمّ دعا رسول الله (ص) بدلو من ماء فشه عليه عام الموتلاء الما هي لقراءة القران وذكر الله والصدادة ثمّ دعا رسول الله (ص) بدلو من ماء فشه عليه عام الموتلاء الما هي لقراءة القران وذكر الله والصدادة برسول الله (ص) بدلو من ماء فشه عليه عام الموتلاء الما الما عام الموتلاء الما الموتلاء الما الموتلاء الموتلاء الموتلاء الما الموتلاء الما الموتلاء الموتلاء الموتلاء الما الموتلاء الموتلاء الموتلاء الموتلاء الما الموتلاء الموت

انَ عِطْمُ الْجَزَاء مع عِظْمِ الْبِلاء . इसाय हैवन याखा, यूनान, शावक, किञावून किञान (الفنن), वाव नং- ২०

<sup>े</sup> वाव नং- ২৩ (الفتن), वाव नং- الفتن), वाव नং- الفتن), वाव नং- بالنبياء الانبياء الانبياء الانبياء الانبياء الانبياء

<sup>&</sup>lt;sup>১২৬</sup> . আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনাদ, প্রাতক্ত, খত- ২, পৃ.৪৩,

হবে। কটে কি ভূমিকা রাখতে হবে সে প্রসংগে বলা হয়েছে, "যখন তোমালের কারো জীবনে বিপদ আসে তখন সে বেন বলে, আমরা আল্লাহ্রই। আর আমাদেরকে তার কাছে কিরে যেতে হবে।" বিপদাপদে উপরোক্ত দু'আ পড়া সুন্লাত। রাস্লুল্লাহ্ (স.) আরো বলেন, "সকল কাজ হবে আত্মসমালোচনার সাথে। আর সকল প্রকার বিপদে ধৈর্য ধারণ করতে হবে।" মু'মিন জীবনের বৈশিষ্ট্য বর্ণনা করতে গিয়ে রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "মু'মিনের জীবনে দুঃখ, দুর্দশা, দারিদ্রা আসলে সে সবর করে।" বিশ

মানবীয় গুণগুলোর মধ্যে ধৈর্য খুবই গুরুত্বপূর্ণ। ধৈর্যের মত গুণে গুণান্বিত হতে পারলে এমনি এমনি আরো অনেকগুলো সদগুণ এসে জড়ো হয়। নিম্নোক হাদীস হতে জানা যার, ধৈর্য গুণের সাথে ধার্মিকতা ও বুদ্ধিমন্তার একটি বিরাট যোগসূত্র রয়েছে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "তোমরা রেকানী" ধর্মিনীল ও সুক্ষদলী হও।" ধর্মের মত এত কল্যাণকর ও ব্যাপকতাসম্পন্ন মানবীয় বৈশিষ্ট্য আর দ্বিতীয়টি হতে পারে না। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "যে ব্যক্তি ধৈর্য ধারণ করতে চার, আল্লাহ্ তাকে ধৈর্য দান করেন। ধৈর্যের চেয়ে উত্তম ও প্রশস্ত আর কোন কিছু কাউকে দেওয়া হরনি।" 

\*\*Page 15 বিরাট থেকি বাল করতে চার, আল্লাহ্ তাকে ধর্য দান করেন। ধৈর্যের চেয়ে উত্তম ও প্রশস্ত আর কোন কিছু কাউকে দেওয়া হরনি।"

\*\*\*Page 15 বিরাট থেকি বাল করতে চার, আল্লাহ্ তাকে ধর্য দান করেন। ধ্রের চেয়ে উত্তম ও প্রশস্ত আর কোন

ইসলামে যে কোন দায়িত্ব পালনের জন্য পূর্বশর্ত হলো ধৈর্য। ইসলামের ইতিহাসে এমন একটি ন্যারও পাওয়া যাবে না, যেখানে ধৈর্যের গুণে উত্তর্গ হওয়ার পূর্বেই কাউকে গুরু নায়িত্ব দেওয়া হয়েছে। প্রত্যেক ন্যাকে ধৈর্যের পরীক্ষা নেয়ার পরই কেবল নবুওয়াতের মত কঠিন দায়িত্ব দেওয়া হয়েছিল। ছাগল পালনের মাধ্যমে ধৈর্যের সৃষ্টি হয়ে থাকে। যারা ছাগল লালন-পালন করেছে তারা ব্যাপারটি ভাল বুকতে পারবে। ছাগলের বৈশিষ্ট্য হলো এই যে, তাকে যে দিকে হাকানো হয়, সে তার বিপরীত দিকে যায়। আবার সামনে থেকে টান দিলে সে গিছনেই পড়ে থাকতে চায়। যাই হোক ছাগলের সাথে সমঝোতা করে এবং চরম ধৈর্যের পরীক্ষা দিয়েই ছাগল পালন করতে হয়। এ জন্য দেখা যায় যে, সকল নবী (আ.) ই এক সময় ছাগল পালন করতেন। য়াস্লুরাহ্ (স.) বলেন, "ছাগল চড়ানো ব্যতীত আল্লাহ্ কাউকে নবী হিসেবে প্রেরণ করেননি।" বাংলাদেশের মানুবের মধ্য হতে ধৈর্য গুণ হারিয়ে যাওয়ার একটি কারণ এ-ও হতে পায়ে যে, এখানে ছাগল লালন-পালনের হার অনেক কমে গেছে। পূর্বে এ দেশের য়ামে প্রার বাভিতেই ছাগল পালন করা হতো।

শক্র ও বিরোধীদের মোকাবেলার সবচেরে বড় হাতিয়ার হলো ধৈর্য, অবিচলতা, দৃঢ়তা ইত্যাদি। এতে তাদের মনোবল ভেংগে পড়ে এবং তারা হতাশ হরে পড়ে। মহান আল্লাহু মুঁমিনদের বলেন, "তোমরা যদি ধৈর্যশীল হও এবং মুন্তাকী হও তবে তাদের বড়যন্ত্র তোমাদের কিছুই কতি করতে পারবে না।" ধর্ম ধারণ করলে আল্লাহু গারিবী সাহায্য করে থাকেন। যুগে যুগে তিনি এভাবে ধৈর্যশীলদের সাহায্য করেছেন। যার প্রচুর নধীর রয়েছে। যেমন বলা হয়েছে, "হাঁ, নিক্র, যদি তোমরা ধর্য ধারণ কর এবং সাবধান হয়ে চল তবে তারা দ্রুতগতিতে তোমাদের উপর আক্রমণ করলে আল্লাহু পাঁচ সহস্র দাগ দেয়া ফিরিশতা দ্বারা তোমাদের সাহায্য করবেন।" দ্বুতা, অবিচলতা এবং ধর্ম হলো বিশাল ব্যক্তিত্বের প্রকাশ। কাপুরুবদের কাজ ধর্ম ধারণ নয়। আল্লাহু তা আলা বলেন, "যদি তোমরা ধর্ম ধারণ কর এবং তাকওয়া অবলম্বন কর তবে নিক্রই তা হবে দৃঢ় সংকল্পের কাজ।" ১০০

<sup>&</sup>lt;sup>১২۹</sup> . الدعوة) ইমাম তিরমিঘী, সুনান, প্রান্তত, কিতাবুন্ দা'ওয়াত (الدعوة), বাব নং-৮৩

भिक्त । الأمر بالأعثباب والصبير عند نزول المصبية . ইমাম আবু 'আবদির রহমান আহমদ ইবন ও আরব আন্-নাসায়ী, সুনানুনাসায়ী, লাহোরঃ মাকতাবা সালফিরা, ১৯৮২, কিতাবুল জানায়িয, বাব নং- ২২

शिक्ष , अशिक क्रिवाय पूरम (الزهد) हिमाम मूननिम, मरीह, প্রাত্ত, কিতাবুয় यूरम (الزهد) , रानीन न१- ७८

১০০ , আলাহওরালা/বোলাভক/ধার্মিক/স্বকাদী' অর্থ ইলাহের সাধক। রব ইইতে রব্বাদী করা ইইয়ছে যাহার বিশেষ অর্থ আল্লাহ্র জ্ঞানে যে জ্ঞানী এবং কর্মে উহার বাস্তবায়নে যে বিশ্বাদী, সে-ই রক্ষাদী। আল্লাহ্র গুণবাচক নাম 'রব্' গুণে গুণান্বিত হওয়ার দিকেও ইংগিত পাওয়া যায়। আল-কুর আনুল করীম, ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউডেশন বাংলাদেশ, ফেব্রুয়ারী' ১৯৬৮, পৃ. ৯০

مر -१० वाव न१ (العلم) स्था हु अधक, विवावन हैन کونوا ربانیین علماء فقهاء . ٥٥ -١٥٤

<sup>&</sup>lt;sup>১৫২</sup> . ومن يئت بَر يُت بَره الله وما اعطى احد عطاء خيراً واوسع من العدير والعديد العديد الع

<sup>े</sup> वाव नर- २ (الأجارة) वाव नर- عن الغنم . इंगाम वृशाती, अहीर, शांख्क, किळावून हें काता (الأجارة), वाव नर-

তঃ১২০ وان تصبروا وتثقوا لا يضركم كيدهم شيئ . ١٥٥

১٥٥ ,আল-কুর আল, ৩১১২৫ ياتوكم من فور هم هذا يمددكم ربّكم بخمسة الأف من الملائكة مسوّمين . ٥٠٠

৩১/১৮ তুর আন্ত্র ভার وإن تصبروا وتثقوا فان ذالك من غزم الامور . ٥٥٠

ধৈর্য ও সহনশীলতা ইসলামের মহান সম্পদ ও অহংকার। মার্কিন যুক্তরাষ্ট্রের প্রেসিডেন্ট জর্জ ভব্লিউ বুশও বিশ্বের বৃহত্তম মুসলিম দেশ ইন্দোনেশিয়া সফরে গিয়ে বলেছেন, "আমরা জানি যে, স্বাধীনতা, সহনশীলতা ও উনুয়নের সংগে ইসলামের কোন বিরোধ নেই।" তব্ল লক্ষণীয় যে, বুশের মত অসহনশীল ও যুদ্ধবাজ একজন ইয়াহুদী নেতাও ইসলামের এ অজেয় গুণের কথা অকপটে স্বীকার করে নিয়েছেন।

ধৈর্ঘবিরোধী সকল কর্মকাভকে ইসলাম সুকৌশলে নিষিদ্ধ করে দিয়েছে। সহিষ্ণুতাবিরোধী সকল ছিদ্রপথ ইসলাম বন্ধ করে দিয়েছে। যেমন- রাগ, শরতানের আনুগতা, তাড়াহড়ো, তুড়িত লাভের চিন্তা ইত্যাদি। ক্রোধের ব্যাপারে বলা হয়েছে, 'কুন্তিতে যে ভাল লড়তে পারে সে বীর নয়। বরং ক্রোধের সময় যে নিজকে সংবরণ করতে পারে সে-ই আসল বীর।" ক্রিডের ঝাল অনেক সময় মানুব হাত দিয়ে মিটিয়ে নেয়। তাই হাতকে নিয়ন্তুণ করার জন্য রাসূলুলাহ (স.) আদেশ করেছেন। তিনি বলেছেন, "তোমরা তোমাদের হাতগুলোকে ঠেকাও।" শয়তানের কয়েকটি বিশেষ বৈশিষ্ট্য রয়েছে। এর মধ্যে একটি হলো তড়িঘড়ি করা। অতএব তাড়াহড়ো করার দ্বারা প্রকারাভ রে শয়তানের কর্মসূচীই বান্তবায়ন করা হয়। অপর দিকে ধীরভিরতা ও ঠাভা মাথায় কাজ করার ব্যাপারটি আল্লাহ্ প্রদন্ত। রাসূলুলাহ (স.) বলেন, "ধীরভিরতা আল্লাহ্র পক্ষ থেকে। আর তড়িঘড়ি (অভিরতা) হলো শয়তানের পক্ষ থেকে।" স৯০

# প্রতিশ্রুতি

মানবিক মূল্যবোধগুলোর মধ্যে প্রতিশ্রুতি অন্যতম। মূল্যবোধের অবক্ষয়ের ধাক্কা ও চেউ এ মূল্যবোধটিতেও এসে লেগেছে। প্রতিশ্রুতির অন্যান্য প্রতিশব্দ হলো ওয়াদা, অঙ্গীকার ইত্যাদি। অভিধানে অঙ্গীকার শব্দের ব্যাখ্যায় বলা হয়েছে, a promise or undertaking; a pledge. consent; acceptance; approval. ১৪১ আল-কুর'আনের অসংখ্য স্থানে অঙ্গীকারের গুরুত তলে ধরা হয়েছে। যেমন বলা হয়েছে, "পূর্ব এবং পশ্চিম দিকে তোমাদের মধ ফিরানোতে কোন পুণ্য নেই; কিন্তু পুণ্য আছে কেউ আল্লাহ, পরকাল, ফেরেশতাগণ, সকল কিতাব এবং নবীগণে ঈমান আনলে এবং আল্লাহ-প্রেমে আল্লীয়-স্বজন, পিতৃহীন, অভাবগ্রস্ত, পর্যটক, সাহায্যপ্রার্থিগণকে এবং দাসমক্তির জন্য অর্থ দান করলে, সালাত কায়িম করলে ও যাকাত প্রদান করলে এবং প্রতিশ্রুতি দিয়ে তা পর্ণ করলে, অর্থ-সংকটে, দুঃখ-ক্রেশে ও সংগ্রাম-সংকটে ধৈর্য ধারন করলে। এরাই তারা যারা সত্যপরায়ণ এবং এরাই মদ্যকী।">
\*\* ইসলামে আনুষ্ঠানিক ইবাদত পালনের চেয়ে অঙ্গীকার পালনসহ এ ধরণের মানবধর্মী কাজের গুরুত অনেক বেশী। আল-কুর আনের আরেক ভাষ্য মতে যারা ওয়াদা পালন করে তারাই মুন্তাকী। আর মহান আল্লাহ এমন লোকদেরকেই পছন্দ করেন। মহাগ্রন্থ আল-কুর'আনে বলা হয়েছে, "হাঁ, কেউ তার অংগীকার পূর্ণ করলে এবং তাকওয়া অবলম্বন করে চললে আল্লাহ্ অবশ্যই মুন্তাকীদেরকে ভালবাদেন।"<sup>280</sup> অন্য আয়াতে মহান আল্লাহ বলেন, "হে মু'মিনগণ! তোমরা অংগীকার পূর্ণ করবে।" >১৪৪ কাফির-মুশরিকদের সাথে সম্পাদিত চক্তিও সমান গুরুত্বের সাথে পালন করতে হয়। আল্লাহ তা আলা বলেন, "তবে মুশরিকদের মধ্যে যাদের সাথে তোমরা চভিতে আবদ্ধ ও পরে যারা তোমাদের চুক্তি রক্ষায় কোন ঞটি করেনি এবং তোমাদের বিরুদ্ধে কাউকেও সাহায্য করেনি, তাদের সাথে নির্দিষ্ট মেয়াদ পর্যন্ত চুক্তি পূর্ণ করবে: নিক্য আল্লাহ মুব্রাকীদেরকে পছন্দ করেন।" ১৪৫

<sup>&</sup>lt;sup>২০৭</sup> . দৈশিক ইতেফাক, ২৩ অক্টোবর' ২০০৩, পু. ২০

رالبر) हेमाम मूनिन, नरीर, প্রাণ্ডক, किতাবুল विवृद्ध (البر), शनीन नर- ١٥٥

كُمُوا الديكم . ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসদাল , প্রাগুক্ত, বভ্ত- ৫, পু. ৩২৩

১৪٥ . البر), বাব নং- ৬৫ البرز) ইমাম তিরমিয়া, সুলাল, প্রাণ্ডক, কিতাবুল বিরুর (البرز), বাব নং- ৬৫

১৪১ . Bangla Academy Bengali-English Dictionary, Dhaka: Bangla Academy, ২০০৩, পু. ৮

ليس البرّ ان تولوا وجوهكم قبل المشرق والمغرب ولكن البرّ من امن بالله واليوم الاخر والملائكة والكتاب والنبين . ألا المن البرّ ان تولوا وجوهكم قبل المشرق والمعالمين وابن السّبيل والمتالين وفي الرّقاب واقام الصّلاة واتى الزّكاة واتى الزّكاة واتى المثقون والموفون بعهدهم اذا عاهدوا والتسّابرين في الباساء والضّرّاء وحين الباس اولنك الذين صدقوا واولنك هم المثقون والموفون بعهدهم اذا عاهدوا والسّسة المربين في الباساء والضّرّاء وحين الباس اولنك الذين صدقوا واولنك هم المثقون بعهدهم اذا عاهدوا والسّسة بعربين الباساء والمسترّاء وحين الباس المنتون بعهدهم اذا عاهدوا والسّسة بعربين في الباساء والمسترّاء وحين الباس المنتون بعهدهم اذا عاهدوا والسّسة بالمتقون بعهدهم اذا عاهدوا والسّسة بالمنتون بعبد المنتون بعبد المنتون بعبد المنتون بالمنتون بعبد المنتون بالمنتون بالمنتون بعبد المنتون بالمنتون بعبد المنتون بعبد المنتون بالمنتون بعبد المنتون بعبد المنتون بعبد المنتون بعبد المنتون بالمنتون بعبد المنتون بالمنتون بعبد المنتون بعبد المنتون بالمنتون بعبد المنتون بعبد المنتون بالمنتون ب

৬৪٩% , আল-কুর আল بلى مَن اوفي بعهده واتقى فإنّ الله يُحبُ المثقينَ . ٥٥٠

এ৪৫ يا اينها الذين امنوا اوفو بالعقود . এ৪৫ يا الله الذين المنوا اوفو بالعقود . عدد المعقود المعقود

الا الذين عاهدتم من المشركين ثم لم ينقصوكم شينا ولم يظاهروا عليكم احداً فاتموا اليهم عهدهم الى مدّتهم ، ان . <sup>98</sup>د المشقين المشقين

আসলে পারস্পরিক অঙ্গীকার সার্বিকভাবে মহান আল্লাহ্র সাথে চুক্তির পর্যায়ে পড়ে যায়। কুর'আনে যোবণা করা হয়েছে, "তোমরা আল্লাহ্র অংগীকার পূর্ণ কর যখন পরস্পর অংগীকার কর এবং তোমরা আল্লাহ্কে তোমাদের যামিন করে শপথ দৃঢ় করার পর তা ভংগ করো না। তোমরা যা কর নিচয় আল্লাহ্ তা জানেন।"
সকল বিধি-বিধান একার্থে মহান আল্লাহ্র সাথে সম্পাদিত অংগীকার ও চুক্তির ন্যায়। এ জন্য বিচার দিবসে প্রত্যেককে জবাবিদিহি করতে হবে। মহান আল্লাহ্ বলেন, "ইয়াতীম বয়োপ্রাপ্ত না হওয়া পর্যন্ত সদৃপায়ে ছাড়া তার সম্পত্তির নিকটবর্তী হয়ো না এবং প্রতিশ্রুতি পালন কর; নিচয় প্রতিশ্রুতি সম্পত্তি কৈকিয়ত তলব করা হবে।"

১৪ ব

সফল মু'মিনের গুণাবলির অন্যতম হলো ওয়াদা পালন। আল্লাহ্ তা'আলা বলেন, "অবশ্যই সফলকাম হয়েছে মু'মিনগণ, যারা বিনয়্ত্র-দ্রে নিজেদের সালাতে, যারা অসার ক্রিয়াকলাপ হতে বিরত থাকে, যারা যাকাতদানে সক্রিয়, যারা নিজেদের যৌন অংগকে সংযত রাখে, নিজেদের পত্নী অথবা অধিকারভুক্ত দাসিগণ ব্যতীত, এতে তারা নিন্দানীয় হবে না, এবং কেউ এদেরকে ছাড়া অন্যকে কামনা কয়লে তারা হবে সীমালংখনকারী, এবং যারা নিজেদের আমানত ও প্রতিশ্রুতি রক্ষা করে। "১৪৮ প্রতিশ্রুতি রক্ষার উপর মানুবের দীনদারি নির্ভর করে। ইসলাম বা দীনদারি উত্তরাধিকার সূত্রে প্রাপ্তির মত কোন বিষয় নয়। বরং এটি সকল প্রকার মানবিক মূল্যবোধের ওপর দাভিয়ে আছে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "যে ব্যক্তি প্রতিশ্রুতি রক্ষা করে না তার দীন নেই।"১৪৯

ইসলামে প্রতিশ্রুতি রক্ষা না করার পরিশাম ভয়াবহ। এটি হলো সর্বনিকৃষ্ট শ্রেণীর মানুবের ছভাব। মুনাফিকদের পরিণামের ব্যাপারে মহান আল্লাহ্ বলেন, "মুনাফিকগণ তো জাহান্নামের নিম্নতম তরে থাকবে এবং তাদের জন্য তুমি কখনও কোন সহায় পাবে না।" বল অর্ধাং মুনাফিকের চারটি ছভাবের অন্যতম হলো ওয়াদা করে তা রক্ষা না করা। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "যার মধ্যে চারটি ছভাব থাকবে, সে হবে একনিঠ মুনাফিক। (তাহলো) যখন কথা বলে মিধ্যা বলে। যখন ওয়াদা করে তা ভংগ করে। যখন তার কাছে আমানত রাখা হয় তখন সে তার খিয়ানত করে। যখন ঝগভা করে তখন মক্ষ ভাষায় করে।" বল বল

# ইহসান

সকল মূল্যবোধের গোড়ার কথা হলো ইহুসান। আরবী ক্রিন্টাইহুসান শল্টির অর্থ অত্যন্ত ব্যাপক। এর অর্থ একাধারে সততা, সদয়তা, নিষ্ঠা, সদাচরণ, সদয় ব্যবহার, সন্থাবহার, উভ্নরপে কাজ সম্পাদন করা, উভ্ন করা, কল্যাণ করা, সুন্দর ব্যবস্থা করা, অনুগ্রহ করা ইত্যালি। ইহুসানের মধ্যে সকল মানবিক মূল্যবোধ লুকিয়ে আছে। ইহুসান এমন একটি প্রত্যের যে, এর বিনিময় অন্য কিছু দিয়ে হয় না। তা তথু ইহুসানের মাধ্যমেই পরিপূর্ণ হয়। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "উভ্য কাজের প্রতিদান উভ্য কাজ ছাড়া কী হতে পারে?" অর্থাৎ অন্য কিছু দিয়ে ইহুসানের সমকক্ষ কিছু লাভ় করানো সন্তব নয়।

ইহুসান এমন একটি ব্যাপার যা সকল কাজে, সকল ক্ষেত্রে, সকল সময় করতে হয়। রাসূলুক্সাহ (স.) বলেছেন, "প্রতিটি জিনিসের ওপর ইহুসান করাকে আল্লাহ্ ফর্য করে নিরেছেন। অতএব তোমরা যখন হত্যাও কর; তখন ইহুসানের সাথে কর। আর তোমরা যখন যবেহ কর; তখন তা ইহুসানের সাথে কর।" ' কৈ কোন মু'মিন কখনো ইহুসানের বাইরে থাকতে পারে না। অথচ সুন্দর-সবুজ-শ্যামল বাংলাদেশে অনেক কিছু আছে কিন্তু মানুবের মধ্যে

واوفوا بعهد الله اذا عاهدتم ولا تنقضوا الايمان بعد توكيدها وقد جعلتم الله عليكم كفيلا ، ان الله يعلم ما تفعلون . আল-কুর'আন, ১৬৪৯১

<sup>39808</sup> আল-কুর আন, ১৭৪৩৪ ولا تقربوا مال النيتيم الا بالتي هي احسن حتى يبلغ اشده ، واوفوا بالعهد ، إن العهد كان سنولا . <sup>88</sup> قد افلح المؤمنون ، الذين هم في صلاتهم خاشعون ، والذين هم عن اللغو معرضون ، والذين هم للزكاة فاعلون ، . <sup>88</sup> والذين هم لفروجهم حافظون ، الا على ازواجهم او ما سلكت ايمانهم فانهم غير ملومين ، فمن ابتغي وراء ذالك فاولنك هم حافظون ، والذين هم لاماناتهم و عهدهم راعون

১৪৯ . ما غيد لا دين لمن لا غيد له ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনাল, প্রাণ্ডভ, খভ- ৩, পৃ. ১৩৫

১৫٠ এল-কুর আদ. ৪:১৪৫ إن المنافقين في الدرك الاسفل من النار، ولن تجد لهم نصيراً. ٥٥٠

১৫১ . ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাঞ্জ, কিতাবুল ঈমান (الايمان), হাদীস নং- ১০৬-১০৮

<sup>&</sup>lt;sup>٥٥٥</sup> . قال الفتلة ، واذا ذبحتم فاحسنوا الذبح . <sup>٥٥٥</sup> فاذا قتاتم فاحسنوا الفتلة ، واذا ذبحتم فاحسنوا الذبح . <sup>٥٥٥</sup> (العسيد) কিতাবুস্ সাঈদ (العسيد), হাদীস নং- ৫৭

ইংসানের বড় অভাব। অনেক কাজ সম্পাদিত হয় কিন্তু তার মধ্যে সুন্দরের বড় অভাব। জন্তু-জানোয়ার শিকার ও হত্যার মধ্যেও ইংসানের ব্যাপারটি থাকবে মৃখ্য। অর্থাৎ নৃশংসতা ও নিষ্ঠুরতা ইসলামে কাম্য ও গ্রহণযোগ্য নয়।

ইংসান করার জন্য আল্লাহ্ তা আলা কুর'আনের বছ স্থানে মানুষকে নির্দেশ করেছেন। অর্থাৎ ব্যাপারটি কোন ঐচ্ছিক বিষয় নয়। এটি আবশ্যকীয় একটি বিষয়। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "তোমরা সংকাজ কর, আল্লাহ্ সংকর্মপরায়ণ লোককে ভালবাসেন।" আল-কুর'আনের এক স্থানে বলা হয়েছে, আল্লাহ্ ন্যায়পরায়ণতা, সদাচরণ ও আত্লীয়-সজনকে দানের নির্দেশ দেন এবং তিনি নিরেধ করেন অগ্লীলতা, অসংকার্য ও সীমালংবন।" মহান আল্লাহ্ আবার বলেছেন, "তুমি অনুগ্রহ কর বেমন আল্লাহ্ তোমার প্রতি অনুগ্রহ করেছেন।" মহান

ইংসানের উপকারিতা বহুবিধ। বিশেষত আল্লাহ্ তা আলার রহমত ও কর্মনা ইহসানকারীদের জন্যই। আল্লাহ্ তা আলা বলেছেন, "নিশ্চয়ই আল্লাহর অনুগ্রহ সংকর্মপরায়ণদের নিকটবর্তী।" স্বর্গ রাস্পুলাহ্ (স.) বলেছেন, "ইহসানকারীদের জন্য আল্লাহ্র দয়া সন্নিকটে (খুব নিকটে)।" ইহসানকারীদের মহান আল্লাহ্ পুরস্কৃত করে থাকেন। আল্লাহ্ অনেক বার বলেছেন, "এভাষেই আমি সংকর্মপরায়ণদেরকৈ পুরস্কৃত করে থাকি।" স্বর্গ

'ইহসান' শব্দটির একটি বাংলা অর্থ পরোপকার। পরোপকারের অন্য অর্থ হলো সদয় ব্যবহার, সন্মবহার ইত্যাদি। একটি সুখী,সমৃদ্ধ ও মানবীয় সমাজ প্রতিষ্ঠার জন্য পরোপকারের কোন বিকল্প নেই। ইসলামের সোনালী যুগে মানুব দিজের জন্য কি করতে পারল তা দিয়ে ভাবতো না। বরং অন্য মানুব ও মানবতার জন্য কি করতে পারল তা-ই তাদের বিবেচা বিষয় ছিল। তারা সর্বদা পরোপকারে নিজেদের জীবন উৎসর্গ করেছে। এ জনটে আজো মানুষসে সব মানুষগুলোকে স্মরণ করছে। অন্যের উপকার করার মধ্যে একটি মানসিক প্রশান্তি রয়েছে। ইসলামে সে ব্যক্তিকে সর্বোন্তম বলে ঘোষণা দেয়া হয়েছে যে মানুষের উপকার সাধন করে থাকে। রাসুলুল্লাহ (স.) বলেন, "যে ব্যক্তি মানুষের বেশি উপকার করে সে সর্বোত্তম ব্যক্তি।" ১৮০ আল-কুর'আন, আল-হাদীস ও সাহাবীদের জীবনে এ ব্যাপারটি খুব গুরুত্ব পেয়েছে। আল-কুর'আনের অসংখ্য ভালে 'ইহসান' করতে বলা হয়েছে। যেমন-২৪৮৩. ৪ঃ৩৬, ৫ঃ৯৩, ৬ঃ১৫১, ১৭ঃ২৩, ৪৬ঃ১৫। বিশেষতঃ বলা হয়েছে,- "আত্মারু ন্যারপরারণতা, সলাচরণ ও আত্মীয়-স্বজনকে দাদের নির্দেশ দেন এবং তিনি নিষেধ করেন অগ্লীলতা, অসংকার্য ও সীমালংঘন ; তিনি তোমাদেরকে উপদেশ দেন যাতে তোমরা শিক্ষা গ্রহণ কর।" >>> "তোমরা আল্লাহর পথে ব্যর কর এবং নিজেদের হাতে নিজেদেরকে ধ্বংসের মধ্যে নিক্ষেপ করে। না। তোমরা সংকাজ কর, আল্লাহু সংকর্মপরারণ লোককে ভালবাসেন।" স্পনিয়ায় নাতি স্থাপনেয় পর তোমরা তাতে বিপর্যয় ঘটাবে না, তাঁকে ভয় ও আশার সাথে ভাকবে। নিতরই আল্লাহর অনুগ্রহ সংকর্মপরায়ণদের নিকটবর্তী।" <sup>১৬০</sup> "তুমি অনুগ্রহ কর যেমন আল্লাহ তোমার প্রতি অনুগ্রহ করেছেন এবং পৃথিবীতে বিপর্যয় সৃষ্টি করতে চেয়ো না। আল্লাহ বিপর্যয় সৃষ্টিকারীকে ভালবাদেন না ৷">৬৪

একটি হাদীস হতে সর্বোত্তম মানুষের যে পরিচব পাওয়া যায় তাতে দেখা যায় যে, সদাচরণকারী ব্যক্তিই শ্রেষ্ঠ। রাসূলুরাহ (স.) বলেন, "লোকদের মধ্যে উৎকৃষ্টতম জিন্দেগীর অধিকারী সে লোক যে আল্লাহর পথে যোজার লাগাম ধারণ করে তার পিঠে চড়ে অভিযানরত। যেখানেই শক্রর পদধ্বনি বা জীতিপ্রদ আওয়ায সে তনতে পায়,

عدد عام عنورا ، إنّ الله يُحدِثُ المحسنينَ . ١٥٥ المحسنينَ . ١٥٥

০৫৯৩০ , আজ-কুর আল إنّ الله يامر بالعدل والاحسان وايتائ ذي القربي وينهي عن الفعشاء والمنكر والبغي . ٥٥٠

जान-कृत जान, १३८७ إنّ ر عمت الله قريب من المحمنين . ١٥٩

<sup>&</sup>lt;sup>১৫৮</sup> . رحمة الله فريب من المصنين ইমাম দান্তিমী, সুদামুদ্ দারিমী, কানপুরঃ ১২৯৩/বেলতঃ দাক্র ইংইরান্তিদ্ দাবাবিয়া, কিতাবুল মুকান্দামা, বাব নং- ৫৬

১৫১ ,১২১ ,১১০ , ৩৭৯৮০ , ত্রাল্ল টা ইনিটি নির্বা আল কর আল ৩৭৯৮০ ,১১০ ,১২১ ,১৩১

ماد আসু সায়িচদ সায়িক, ফিকহস্ সুনাহ, খন্ত- ৩, বৈক্ষতঃ দারুল ফিকর, ১৯৮৩, পৃ. ১০ خبر الناس انفعهر للناس

دهد الله يأمر بالعدل والاحسان وايتاء ذى القربي وينهى عن الفتشاء والمنكر والبغى يعظكم لطكم تذكرون . دهد আল, ১৬%>٥

১৫১৯ , আল-কুর আল, ২৫১৯৫ أنه ولا تلقوا بايديكم الى التهاكة ، واحسنوا ان الله يحب المحسنين . ٥٠٤

अल-कृत जान, १६२७ ولا تفسدوا في الارض بعد اصلاحها وادعوه خوفاً و طمعاً انّ رحمت الله قريب من المصنين . <sup>٥٥٥</sup>

সাল-কুর'আন, ২৮৪৭৭ واحسن كما احسن الله اليك و لا تبغ الفساد في الارض ان الله لا يحب المفسدين . الماد

সে দিকেই সে বিদ্যুৎ গতিতে চলে যায় এবং প্রত্যেক সন্তাব্য রণক্ষেত্রে সে শাহাদাত বা মৃত্যুর অনুসন্ধানে থাকে অথবা ঐ লোকের জিন্দেগী (উৎকৃষ্ট), যে গুটি কয়েক ছাগল নিয়ে এ পাহাড় শ্রেনীর কোন এক পাহাড়ের চূড়ার অথবা এ উপত্যকাগুলোর কোন এক উপত্যকার অবস্থান করে, নামায কারেম করে, যাকাত আদায় করে এবং আমৃত্যু তার প্রতিপালকের ইবাদতে নিমগ্ন থাকে। আর লোকের সাথে সদাচরণ ছাড়া অন্য কিছুকেই প্রশ্রয় দেয় না। ">১০৫

## সাহায্য করা

এর অভিধানিক অর্থ সহযোগিতা, সহায়তা ইত্যাদি। মানবিক মৃল্যুবোধের মধ্যে জন্যতম একটি দিক হলো মানুবকে সাহায়্য-সহযোগিতা করা। ইসলামের মূল শিক্ষার সাথে অপরকে সহযোগিতা করার ব্যাপারটি জড়িরে আছে। ইসলাম এমন একটি জীবন ব্যবস্থা যে, এর বিধানদাতা কোন ব্যক্তির সাথে তক্রপ আচরণই করেন; যেমন আচরণ সে ব্যক্তি জন্য ব্যক্তির বা সৃষ্টিকূলের সাথে করে বাকে। অতএব কেউ কারো সাহায়েয় এগিয়ে এলে আল্লাহুও তার সাহায়েয় এগিয়ে আদেন। সাহায্য-সহযোগিতার মধ্যে অন্যতম কাজগুলো হলো- বিপদাপদে পাশে দাঁজানো, মনোবল প্রদান, সাহস যোগানে, অসুস্থ হলে পরিচর্যা করা, হাসপাতালে নিয়ে যাওয়া, ভাক্তার ভেকে আনা, যে চলতে অসুবিধা বোধ করে; তাকে চলতে সহায়তা করা, অর্থের অভাবে যে কন্যাকে বিয়ে দিতে পারে না; তাকে সাহায্য করা, দান করা ইত্যাদি। অতি ক্ষুদ্র একটি সহযোগিতাও ইসলামে খুবই গুরুত্বপূর্ণ। কোন সামান্য কাজকেও ইসলাম হালকা বা তুক্ত করে দেখেনি। যেমনঃ রাসুলুল্লাহু (স.) বলেছেন, "তোমার জাইরের বালতির শার্থে তোমার বালতির পানি খালি করে দেয়া তোমার জন্য সাদাকাহ স্বরূপ।" মানবতার মহান বন্ধু রাসুলুল্লাহু (স.) বলেছেন, "কোন বান্দা যখন তার ভাইরের কাছে তা পাঠিরে দেয়।" মানবতার মহান বন্ধু রাসুলুল্লাহু (স.) বলেছেন, "কোন বান্দা যখন তার ভাইরের সাহায্যে ব্যন্ত থাকে আল্লাহুও তখন সে বান্দার সাহায্যে ব্যন্ত থাকে। " তিন্দা সামান্য বানুবের সহায়তার জন্য মানুবের জ্মিকা ও উদ্যোগ যে মানের হবে; আল্লাহুও উদ্যোগী মানুবকে ততটুকুই সাহায্য-সহযোগিতাই করবেন।

সাহায্য-সহযোগিতার কাজটি না করলে ক্ষতিগ্রস্ত হতে হবে। মহান আল্লাহ্ বলেন, 'মহাকালের শপথ, মানুষ অবশ্যই ক্ষতিগ্রস্ত, কিন্তু তারা নয়, যারা ঈমান আনে ও সংকর্ম করে এবং পরম্পরকে সত্যের উপদেশ দেয় ও ধৈর্যের উপদেশ দেয়।" সমাহায্য-সহযোগিতার সীমা ও আওতা আল্লাহ্ মানুষকে শিখিয়ে দিয়েছেন। অনেক কাজে বাঁধার সৃষ্টি করাও কাউকে সাহায্য করার সামিল। যেমন- মন্দ, অশ্লীল, পাপ কাজে বাঁধা প্রদান করা। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "সংকর্ম ও তাকওয়ায় তোময়া পরম্পর সাহায্য করবে এবং পাপ ও সীমালংখনে একে অন্যের সাহায্য করবে না।" সমূহ অসুস্থ ব্যক্তিকে রক্ত দেয়া বড় ধরণের সহায়তা। কায়ো এক ব্যাগ রক্তের বিদিময়ে হয়তো একটি প্রাণ বেঁচে যেতে পারে। অর্থের বিদিময়ে রক্ত বিক্রি করা ঠিক নয়। এটি চরম অমানবিক একটি ব্যাপার। হাদীসে বলা হয়েছে, "মহানবী (স.) রক্তের মূল্য নিতে শিবেধ করেছেন।" সম্ব

আসলে সাহায্য-সহযোগিতার ব্যাপারটি একটি ব্যাপক বিষয়। কখনো কখনো অত্যাচারীকে সাহায্য করাও পূণ্যের কাজ। তবে প্রেক্ষাপট ও সাহায্যের ধরণ বুকতে হবে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "তুমি তোমার ভাইকে সাহায্য কর সে বালিম হোক বা মাযলুম।" বালিমকে তার যুলম হতে নিবৃত্ত করে তার সাহায্য করতে হয়। কখনো বিপদপ্রস্ত, অনোন্যপায়, আটকা পড়া, প্রবাসীদের জন্য কিছু করাও এর আওতাভ্তত। হাদীনে আছে, রাস্লুল্লাহ্ (স.)-কে প্রশ্ন করা হয়েছিল, আল্লাহর কাছে কোন কাজটি প্রিয়ং তিনি বললেন: "পর্যটককে মুক্তি দান।" বাংশিক

১৯৫ . ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাগুক্ত, কিতাবুল ইমারাত (الاصارة), হালীস নং- ১২৫

৬৩ - , বাব নং (البر), वाव नং প্রান্ত ক্রিয়ায়, সুনান, প্রান্তক, কিতাবুল বির্র (البر), বাব নং البر)

८ - इसाम हैवन माजा, जूनान, প্राठक, किठावून जानासिय, वाव नर من كان عنده خَيْزٌ بُرُ فَلَيْنِعْتُ الى اخيه .

०٩ - १३ व كان العبد ما كان العبد في عون العبد ما كان العبد في عون العبد ما كان العبد في عون اخيه .

আল, কুর আল, والعصر ان الانسان لغى خسر الا الذين امنوا وعملوا الصالحات وتواصوا بالحق وتواصوا بالصبر. «٥٥ ٥-د١٥٥

থু কুর'আন, ৫৯২ تعاونوا على البرّ والتقوى ، ولا تعاونوا على الاثم والعدوان . <sup>٥٩٥</sup>

<sup>े</sup> देश वाव नर- ৮৬ أللباس), वाव नर- ها كا كَيْمَا الدم عَنْ ثَمَنَ الدم عَنْ ثَمَنَ الدم الدم النبي (ص) نهى عَنْ ثَمَنَ الدم

<sup>े</sup> अरे , المنظلم), वाव न१- 8 المنظلم), वाव न१- 8 المنظلم), वाव न१- 8 المنظلم), वाव न१- 8

<sup>24 -</sup> अ वाद नर القران) साद नर कुड़ किंगकु कुड़ जान (القران), वाद नर المرتحل . والقران) المرتحل المرتحل

বর্তমান সময়ে পর্যটক আটক করা এবং মুক্তিপণ দাবী করার ব্যাপারটি খুব বড় একটি সমস্যা। এমন বিপদগ্রন্ত লোকদের উদ্ধার করা ও মুক্ত করে নিরাপদ স্থানে পৌছে দেরার ব্যাপারটিও ইসলামের আলোচনার বাদ থাকেনি। এতেই ইসলামের মানবিকতার দিকটি আরো পরিকার হয়ে যায়। মানুব সকরে এলে সবচেরে বেশী অসহায় বোধ করে। এর ওপর আবার যদি পণবন্দি হয়ে যায়; তাহলে তার মানসিক অবস্থা কেমন হয় তা অনুমাণ করা যায়। এমন ব্যক্তিকে উদ্ধার করার চেয়ে মহন্ত আর কি হতে পারে? সাহায়্য-সহযোগিতার একটি দিক হলো মানুবের অভাব মিটিয়ে দেয়া এবং প্রয়োজন পূর্ণ করে দেয়া। আল্লাহ্র পক্ষ থেকে কারো প্রয়োজন মেটানো নির্ভর করে তার দারা মানুষের প্রয়োজন মেটানোর ওপর। মহানবী (সা.) বলেছেন, "যে তার ভাইরের প্রয়োজন মেটায়; আল্লাহ্ তার প্রয়োজন মিটিয়ে দেন।" "ব

পরকালে আল্লাহ্ তা আলার সাহায্য-সহযোগিতা সে ব্যক্তিরাই পাবে; যারা মানুবের সাহায্য-সহযোগিতায় নিজেকে বিলিয়ে নিয়েছে। রাস্পুল্লাহ্ (সা.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি তার ভাইরের প্রয়োজন পূরণে সচেষ্ট হয়, আল্লাহ্ তার প্রয়োজন পূরণ করে দেন। যে ব্যক্তি কোন মুসলমানের কোন অসুবিধা দূর করে দের, এর বিনিময়ে আল্লাহ্ কিয়ামতের দিন তার কষ্ট ও অসুবিধা দূর করে দিবেন।"১%

ইসলামে সমাজ হলো সহযোগিতার লীলাক্ষেত্র। মুসলমানদের সমাজের অপরিহার্য সংগী হলো সহযোগিতা। এখানে সকলে মিলে-মিশে বসবাস করে। এক জনের সুখে অন্যরা সুখী হয়। আবার কেউ বিপদে নিপতিত হলে সবাই ব্যথিত হয়। বাংলাদেশে পারস্পরিক সহযোগিতার বড় অভাব। কেউ সহযোগিতা নিতেও চায় না। বেশির ভাগ ক্ষেত্রে সহযোগিতা চেরেও পাওয়া যায় না। অনেক সময় সহযোগিতার নামে এসে বিরাট ক্ষতি করে যায়।

ইসলামের সহযোগিতার ক্ষেত্র সর্বত্র। তবে বিশেষ করে মায়লুমের জন্য সহযোগিতার হাত বাভ়িরে দেয়া একান্ত কর্তব্য। রাসুলুল্লাহ (স.) বলেন, "তোমরা সালামের উত্তর দাও এবং অত্যাচারিত লোকদেরকে সাহায্য কর।"<sup>১৭৬</sup>

সহযোগিতার পরিবেশে যারা থাকে তাদেরকে আল্লাহ্ তা আলাও খুব পছন্দ করেন। বিশেষত যাদের সহযোগিতা খুবই প্রয়োজন তাদেরকে সাহায্য-সহযোগিতা করলে তো কোন কথাই নেই। দুঃখী, অসহায়, অত্যাচারিত, নিপাড়িত মানুষকে সহায়তা দানের পুরকার সীমাহীন। মহানদী (স.) বলেন, "দুঃখীজনের সহায়তা করাকে আল্লাহ্ পছন্দ করেন।" সাহায্যপ্রার্থীকে সহযোগিতা প্রদান কোন উচ্ছিক ব্যাপার নয়। এটি একটি অত্যাবশ্যকীয় কর্ম। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "তোমরা অবশ্যই দুঃখীজনের সহযোগিতা করবে।" স্ব

#### क्रमा

বাংলাদেশে মানুষের যে সব মূল্যবোধে বিপর্যর নেমে এসেছে তার অন্যতম একটি হলো ক্ষমা গুণের বন্ধতা। কেউ কাউকে ক্ষমা করতে নারাজ। বরং অপছন্দের লোকটিকে আটকে কেলার জন্য ওৎ পেতে অপেক্ষা করতে থাকে। একজন আরেক জনের খারাপ আচরণটি বহুদিন, বহু বহুর মনে রাখে। কিব্রু তাল আচরণ ও উপকারের কথা সহজে এবং অতি ক্রুত তুলে যার। এটি ইসলামের শিক্ষার সাথে সাংঘর্ষিক। ক্ষমা এক মহৎ গুণ। ক্ষমার মাধ্যমে একটি লোকের উদারতাই প্রকাশ পায়। সমঝোতা, নিন্পত্তি ও আপোষ রক্ষায় কল্যাণ নিহিত থাকে। ইসলামের অনুসারীরা যখনই যেখানে সমঝোতা ও সন্ধি করেছে; সেখানেই তারা সফল হয়েছে এবং বিজয়ী হয়েছে। হলারবিয়ার সন্ধি এ ক্ষেত্রে একটি মাইল ফলক। ক্ষমা ইসলামের মূল শিক্ষার সাথে মিশে আছে। ইসলামের ইতিহাস ক্ষমার ইতিহাস। ইসলামে প্রতিশোধ পরায়ণতার কোন স্থান নেই। যে সব মহৎ গুণের কথা তনে এক সময় সুনিয়ার মানুষ ইসলামে দীক্ষিত হয়েছিল ক্ষমা তার মধ্যে একটি। আসলে প্রতিশোধের মাধ্যমে, বন্দি করে, ধমক দিয়ে এবং শান্তি দিয়ে মানুষের মন জয় করা যায় ন। বরং ক্ষমা গুণের মাধ্যমে মানুষের হদয়ে স্থান করে নেয়া যায়। কুর আন ও হাদীসে একটি বাক্যও এমন পাওয়া বাবে না; বাতে প্রতিশোধ নিতে বলা হয়েছে। এমন একজন নবীর কথাও কেউ বলতে পায়বে না; যিনি মানুষকে অবারিত ক্ষমা করেনিন। বিশেষত সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ

शिन न१- ৫৮ (البر) हानीन न१- ۵৮ من كان في حاجة اخيه كان الله في حاجته . 398

<sup>&</sup>lt;sup>১٩٥</sup> . في حاجة اخيه كان الله في حاجته ، ومن فرّج عن مسلم كربة فرّج الله عنه بها كربة من كرب يوم القيامة . <sup>٥٩٥</sup> ومن كان في حاجة الميامة ، ومن عنه بها كربة من كرب يوم القيامة ، ومن كان في حاجة القيامة ، ومن عنه بها كربة من كرب يوم القيامة ، ومن عنه بها كربة من كرب يوم القيامة ، ومن عنه بها كربة من كرب يوم القيامة ، ومن عنه بها كربة من كرب يوم القيامة ، ومن عنه بها كربة من كرب يوم القيامة ، ومن عنه بها كربة من كرب يوم القيامة ، ومن عنه بها كربة من كرب يوم القيامة ، ومن عنه بها كربة من كرب يوم القيامة ، ومن عنه بها كربة عنه بها كربة عنه بها كربة من كرب يوم القيامة ، ومن عنه بها كربة عنه كربة عنه كربة عنه بها كربة عنه بها كربة عنه كربة عنه

<sup>&</sup>lt;sup>১৭৬</sup> , তাল নুমনান, প্রাত্তক, বন্ত-৪, পৃ. ২৯১ ইমাম আহমদ ইবন হাকল, আল-মুসনান, প্রাত্তক, বন্ত-৪, পৃ. ২৯১

১٩٩ . ان الله يعنب اغاثة اللهفان ইমাম আহমদ ইবন হাছল, আল-মুসনাদ, প্রাহত, বত- ৫, পৃ. ১৬৯

১٩৮ وتغيثوا الدايوف ، ইমাম আৰু দাউদ, সুদাদ, প্রাগুজ, কিতাবুল আদাব (الاداب), বাব নং-১২

নবী মুহাম্মাদ (সা.) তো ক্ষমার জন্যই সমধিক পরিচিত। তিনি তার স্থায়ী শত্রুপেরও বাগে পেয়ে ক্ষমার দৃষ্টান্ত স্থাপন করেছিলেন। ক্ষমাপ্রাপ্ত অসংখ্য লোক পরবর্তিতে ইসলামের সুশীতল ছায়ায় আশ্রয় নিরেছিল এবং এরা নিরেরাও ক্ষমার প্রতিযোগিতার অবতীর্ণ হয়ে উত্তীর্ণ হয়েছিল। আল্লাহ্র অন্যতম একটি গুণবাচক নাম হলো ঠাই ক্ষমাশীল। এ শব্দটি কুর আনে ৯১ বার উলেখ করা হয়েছে। কুর আন ও হাদীস থেকে ইসলামের ক্ষমা আদর্শের পক্ষে হাজারো কথা উলেখ করা যাবে। ক্ষমা করা ছোট ও নীচু মানসিকতা সম্পন্ন লোকের বারা সন্তব নয়। এটি বড় মনের মানুবের বারা সন্তব। এটি বিরাট ও দৃঢ় সংকল্পের ব্যাপার। আল্লাহ্ বলেন, "অবশ্য যে থৈর্য ধারণ করে এবং ক্ষমা করে দেয়, তা তো হবে দৃঢ় সংকল্পেরই কাজ।" মানুবকে মাক করে দিতে আল্লাহ তাআলা নির্দেশ করেছেন। তিনি বলেন, "তুমি ক্ষমাপরায়ণতা অবলম্বন কর, সংকার্যের নির্দেশ দাও এবং অজ্ঞানেরকে কন। " তিন বলেন, "তুমি ক্ষমাপরায়ণতা অবলম্বন কর, সংকার্যের নির্দেশ দাও এবং অজ্ঞানেরকে কন। " বাসুলুল্লাহ্ (স.) তার অনুসারীদের উন্দেশ্যে বলেন, "তোমরা দয়। প্রদর্শন কর, তাহলে তোমাদেরকে ক্ষমা করে দিবেন।" তামাদের প্রতিও দয়া প্রদর্শন করা হবে। তোমরা ক্ষমা কর, তাহলে আল্লাহ্ তোমাদেরকে ক্ষমা করে দিবেন।" তাম

কমার পরকালিন প্রতিদান ও পুরকার খুবই আকর্ষণীয়। মহান আল্লাহ্ বলেন, "মন্দের প্রতিফল অনুরূপ মন্দ এবং যে কমা করে দের ও আপোষ-নিম্পত্তি করে তার পুরকার আল্লাহ্র নিকট আছে। আল্লাহ্ যালিমদেরকে পছন্দ করেন না।" আল্লাহ্ আরো বলেন, "তোমরা সংকর্ম প্রকাশ্যে করলে অথবা তা গোপনে করলে কিংবা দোষ কমা করলে তবে আল্লাহ্ও দোষ মোচনকারী, শক্তিমান।" মহান আল্লাহ্ আবার বলেন, "তোমরা যদি ওদেরকে মার্জনা কর, ওদের দোষ-ক্রটি উপেক্ষা কর এবং ওদেরকে ক্রমা কর, তবে জেনে রেখো, আল্লাহ্ ক্রমাশীল, পরম দরালু।" ক্রমার ব্যাপারে বিশ্বনবী (সা.) হলেন মহান আদর্শ। ক্রমার তিনি সকল রেকর্ড ভঙ্গ করেছেন। হালীদে বলা হয়েছে, "রাসূলুলাহ্ (স.) নিজের জন্য কখনো কোন প্রতিশোধ নেননি।" "১৮৫

### কল্যাণ কামনা

কল্যাপ কামনা অর্থ ভালো চাওয়া। মুসলিম সমাজের অন্যতম একটি প্রধান বৈশিষ্ট্য এই যে, সেখানে সবাই সবাইর কল্যাপ কামনা করবে। রাসূলুলাই (স.) এর যুগটি যে জন্য সর্বকালের সেরা যুগ তার অন্যতম কারণ এই ছিল যে, তার প্রতিটি বাসিন্দা অন্য সকল বাসিন্দার জন্য কল্যাণের চেষ্টা করত, প্রত্যেকে প্রত্যেককে সনুপদেশ দিত এবং বিপদাপদ থেকে উদ্ধার করত। আসলে ইসলামের মৌলিক শিক্ষার অন্যতম হলো অপরের কল্যাণ কামনা করা এবং হকের উপদেশ দেয়া। এটি ইসলামের নূল ভিত্তির সাথে তুলনীয়। এর অর্থ হলোঃ তাদেরকে সঠিক পরামর্শ প্রদান, ভুলগুলোকে ধরিয়ে দেয়া এবং সার্বিক পর্যায়ে ইসলামী মূল্যবোধগুলো প্রতিষ্ঠায় আহ্বান জানান। কুর আনের সংক্ষিপ্ত সূরা আল-'আসরেও এ কথার প্রতিধ্বনি করা হয়েছে। মহান আল্লাই বলেন, "মহাকালের শপথ, মানুষ অবশ্যই ক্ষতিগ্রস্থ, কিন্তু তারা নয়, যারা ঈমান আনে ও সংকর্ম করে এবং পরস্পরকে সত্যের উপদেশ দেয় ও ধ্রের্মের উপদেশ দেয়।" স্বামন বিলিক কালটি না করলে ক্ষতি ও ধ্বংস অনিবার্য। আরু কলাইয়া তামীম ইবন আউস আল্ দারিমী (রা.) বর্ণনা করে বলেন, রাস্নুলুল্লাই (স.) যলেছেন, 'দীন হলো কল্যাণ কামনা।'' এ একটি কাল মানুবের মধ্যে মানবিক মূল্যবোধ পূর্ণমাত্রায় সৃষ্টি করতে সক্ষম। হাদীসটি অধিকাংশ হাদীস গ্রন্থের ক্ষমান অধ্যায়ে স্থান পেয়েছে। অর্থাৎ অন্যের জন্য কল্যাণ কামনা করার কালটি ঈমানের সাথে অঙ্গান্থীভাবে জড়িত। অতএব ভালভাবে বুকে-শুনে ক্ষমান আনলে একটি লোক কোনভাবেই আর জমানবিক হতে পারে না। পারস্পরিক কল্যাণ কামনার এ মহৎ কালটি সালাত ও যাকাতের মত ইসলামের ভত্তের সাথে তুলনীয়।

ত ८३३८ मान कुन जान ولمن سيز وغفر أنّ ذالك لمن عزم الامور فالم

<sup>ে</sup> এর কুর আন, ৭ঃ১৯৯ خذ العفو وامر بالعرف واعرض عن الجاهلين . 🗝 د

४४ ما يغفر وا يغفر الله المحمود المرام المحمود المرحمود المرحمود

অল-কুর আন, ৪২ঃ৪০ وجزاء سيئة سيئة شلها ، فمن عفا واصلح فاجره على الله ، الله لا يحب الظالمين . فط

রি১৪৯ ক্রি আল-কুর আল ان تبدوا خيرًا او تخفره او تعفوا عن سوء فان الله كان عفوا قديرا . ٥٠٠٠

<sup>8838</sup> আল-কুর আন, ৩৪%১৪ وان تعفوا وتصفحوا وتغفروا فان الله غفور رحيم . المحاد

ক্রাআন, والمعصر، انّ الانسان لفي غسر، الا الذين امنوا وعملوا العسالحات وتواصوا بُالحقّ وتواصوا بُالع بور الله على الله على الله على ١٥٠٤٥ الله على ١٥٠٤٥ الله ١٥٠٤٥

খেক , الايمان), रानीन नং- ৯৫ (الايمان), रानीन नः करि, প্राध्क, किठावून जैमान الدين النصيحة ، 🗝 🗝

জারীর ইবন আবদুলাহ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেদ, "আমি আল্লাহ্র রাস্লের কাছে সালাত কারেমের, যাকাত আদারের এবং সমস্ত মুসলমানের কল্যাণ কামনা ও সঠিক উপদেশ দেয়ার শপথ গ্রহণ করেছি।"<sup>১৮৮</sup>

কল্যাণ কামনাকে মাঝে-মাঝে বাশুবে রূপ দিতে হবে। যেমন রান্তা-ঘাঁট হতে মানুষকে কট্ট দেয় এমন বস্তু অপসারণের ঘটনা দিয়ে একটি উদাহরণ দেয়া হয়েছে। এবং এ কাজটিকে ঈমানের অপরিহার্য অংশ এবং সাদাকাহ বলে যোবণা করা হয়েছে। মহানবী (স.) একটি হাদীসে বলেছেন যে, ঈমানের সত্তরটির ওপর শাখা-প্রশাখা রয়েছে। তাতে তিনি বিশেষ করে তুলনামূলক বেশী গুরুত্বপূর্ণ তিনটি শাখার উল্লেখ করেছেন। যার অন্যতম একটি হলো পথিমধ্য হতে মানুষকে কষ্ট দের এমন সব বন্তু অপসারণ। তিনি বলেছেন, "ঈমানের সন্তরটিরও বেশি শাখা-প্রশাখা রয়েছে। তনুধ্যে সর্বাপেক্ষা উত্তম শাখা হচ্ছে 'আল্লাই ছাড়া ফোন ইলাই নেই' এ কথা বলা। আর তনুধ্যে সর্বাপেকা নিমুত্ম ও দূরবর্তী শাখা হচ্ছে পথিমধ্য হতে কষ্ট্রনায়ক জিনিসসমূহ দূর করা। কজা ঈমানেরই একটি শাখা।"<sup>১৮৯</sup> আলোচ্য হালীসের তিনটি শাখার মধ্যে মানবতার বিজয় ঘোষিত হয়েছে। মানবিক মুল্যবোধ সংক্রান্ত শাখাগুলোই হাদীসে প্রাধান্য পেয়েছে। উল্লেখ্য উপরোল্লিখিত হাদীসটি সিহাহ সিত্তার সকল গ্রন্থে স্থান পেয়েছে। হাদীস দ্বারা প্রমাণিত হলো যে, কেবল আল্লাহ্কে এক বলে স্বীকার করার নাম ঈমান নয়, বরং পথিমধ্য হতে কষ্টদারক জিনিস দূর করাও ঈমানের অংশ। রাসূলুরাত্ব (স.) বলেভেন, "রাভা হতে তোমার (পভর) হাড় তুলে ফেলাও তোমার জন্য সাদাকাহ স্বরূপ।"<sup>১৯০</sup> অনেক সময় দেখা যায় যে, রাজা-ঘাটে এমন সব জিনিস পড়ে থাকে যা মানুষকে কট্ট দিতে পারে। এমন সব বন্তু সেখান থেকে অপসারণ করা বিরাট ধরণের কল্যাণ কামনা। কল্যাণকামী লোকেরা এসব মৃহর্তে চুপ বা নির্বিকার থাকতে পারে না। আরেকটি হাদীসে বিশ্ব জাহানের নবী (স.) বলেছেন, "তুমি অপসারণ কর। অর্থাৎ রাভা হতে তোমার কষ্টদায়ক বন্তু অপসারণ করা সাদাকাহ। তুমি রাভা হতে কষ্টদায়ক বন্তু সরিয়ে ফেল। এটি তোমার জন্য সাদাকাহ।" রাস্লুল্লাহ (স.) বলেছেন, "মানুষকে কিসে কট দেয় তা তুমি খেয়াল করবে এবং সরিয়ে কেলবে।" ১৯২ বিশ্বনবী (স.) আরো বলেছেন, "তুমি মুসলমানদের পথ হতে কটনায়ক বস্তু অপসারণ কর।"<sup>১৯০</sup> অনেক সময় মানুষকে কট দেয় এমন বহু কিছু রাস্তায় পড়ে থাকে। যেমন-কলার ছোবড়া, সিগারেটের পরিত্যক্ত জ্বলত অংশ, মৃত বা জীবিত বিষাক্ত প্রাণী, পায়খানা, মল-মৃত্র, কাঁটা বা কাঁটাবুজ গাছের ভাল, পশুর হাড় ইত্যাদি। এগুলো সরিয়ে ফেলা ঈমানের দাবী। ইসলাম শুধু চলাচলের রান্তার কথা বলেই দায়িত্ব শেষ করেনি বরং মুসলমানদের যে কোন রকমের কষ্ট দূর করার প্রতিও দৃষ্টি আকর্ষণ করেছে। দরার নবী মুহাম্মদ (স.) একজন সাহাবীকে লক্ষ্য করে বলেছিলেন, "তুমি তোমার কষ্ট দেয়া থেকে মানুষকে রক্ষা কর ৷"১৯৪

ইসলাম এমন একটি বৈজ্ঞানিক ও যৌজিক জীবন ব্যবস্থা যে, এখানে অধিকারগুলোকে একের সাথে অন্যটিকে সংযুক্ত করে দেয়া হয়েছে। অর্থাৎ এখানে বলে দেয়া হয়েছে যে, ইসলামে প্রত্যক্তর ওপর প্রত্যেকের কিছু অধিকার ও দায়-দায়িত্ব রয়েছে। কেউ দায়ত্ব ও অধিকারের বাইরে নয়। বান্দার যেমনি আল্লাহর ওপর অধিকার রয়েছে; তেমনি আল্লাহরও বান্দার ওপর অধিকার রয়েছে। শিক্ষকের যেমনি শিক্ষার্থীর ওপর অধিকার রয়েছে; তেমনি শিক্ষার্থীরও শিক্ষকের ওপর অধিকার রয়েছে। রাভার যেমনি মানুষের ওপর অধিকার য়য়েছে; মানুষের তেমনি রাজ র ওপর অধিকার রয়েছে। নিম্নোক্ত হালীসে মানুষের ওপর রাজ্যর অধিকার বর্ণিত হয়েছে। যা একজনের অধিকার তা আরেক জনের কর্তব্য। রাস্লুল্লাহ (স.) বলেছেন, "রাভার অধিকার হলো তা থেকে কন্ট্রদায়ক বন্ধ তুলে নেয়।" তর্থাৎ রাভা হতে মানুষ কন্ট্রদায়ক বন্ধ না সরালে পরকালে জবারনিহি করতে হবে।

১৯৯ . ইমাম মুসলিম, *সহীহ*, প্রাগুক্ত, কিতাবুল ঈমান (الأيمان), হালীন নং- ৯৭, ৯৮

الايمان بضع وسبعون شعبة ، فافضلها قول: لا اله الا الله ، وادناها اماطة الاذي عن الطريق ، العياء شعبة من الايمان . فعد كالمان بضع وسبعون شعبة ، فافضلها قول: لا اله الا الله ، وادناها اماطة الاذي عن الطريق ، العيام عبد المامان عبد العيام بالمامان عبد العيام بالمامان عبد العبد العبد

ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনাদ, প্রাওক, বভ- ৪, পৃ. ৪২ انظر ما يؤذي الناس فاعزله .

८०८ - शाहित वर्ष (البر), रानीन नर البر), रानीन नर بالبر), रानीन नर اعزل الاذي عن طريق السلمين.

كف اذاك عن الناس . इसाम बारमन रेवन रामन, जान-मूननान, প্রাণ্ডক, খভ- ৫, পৃ. ১৫০

अर्थ . كاللباس), शमीन न१- كالعام हेमाम मुननिम, नहीर, প্राठक, किठावुन निवान (اللباس), शमीन न१- كالأدى

# দায়িত্বানুভূতি

এর অন্য সমার্থক শব্দ হলো দায়িত্জ্ঞান, দায়িত্বোধ, কর্তব্যপরায়ণতা, কর্তব্যভার সম্পাঁকে অনুভূতি, কর্মশীলতা, কর্মের দায়বদ্ধতা ইত্যাদি। মানুবের জীবন কতগুলো কাজের সমষ্টি। মহান আল্লাহ্র শ্রেষ্ঠ সৃষ্টি মানুব, তাঁরই প্রতিনিধিত্বের সুমহান দায়িত্বোধের অনুশীলন হলো কর্তব্যপরায়ণতা। একজন মানুবের সার্বিক জীবনবোধের অবিচ্ছেদ্য অংশ কর্তব্যপরায়ণতা। কর্তব্যপরায়ণতার মূল অংগীকার হলো জীবনের সর্ববিস্থায় ধর্মীয় রীতি-নীতির যথাযথ অনুশীলনের মাধ্যমে ব্যক্তিগত, পারিবারিক, সামাজিক, অর্থনৈতিক, রাষ্ট্রীয় ইত্যাদি পরিমন্তলে পরিবেশ ও বাস্তবতার সাথে সমন্বর করে ভূমিকা পালনের আগ্রহ, অঙ্গীকার, অনুভূতি ও চেতনা।

ইসলামে মানুষের কর্মকুশলতাকে দু'টি আঙ্গিকে ব্যাখ্যা করা হয়। যথা: (ক) হাক্সন্নাহ (আল্লাহর প্রতি কর্তবা বা ধর্মীর কর্তব্য), (খ) হাক্কল ইবাদ (সৃষ্টির প্রতি বা সামাজিক ও মানবিক কর্তব্য)। এ কথা প্রনিধাণযোগ্য যে, আল্র-াহর প্রতি কর্তব্যে অবহেলা করা হলে আল্লাহ ব্যক্তিকে ক্ষমা করে দিতে পারেন। কিন্তু সৃষ্টির প্রতি বিশেষত মানুষের প্রতি মানবিক কর্তব্যে ফাঁকি দেয়া হলে ক্ষতিগ্রস্ত ব্যক্তি ক্ষমা না করলে অপরাধী ক্ষমা পাবে না। ইসলামে মানবিক মৃল্যবোধের জায়গা এতটাই ওপরে। বাংলাদেশের প্রেক্ষাপটে এ কথা নির্দ্ধিধায় বলা যায় যে, এখানে দারিত্হীনতার প্রদর্শনী চলছে, কাজে ফাঁকি দেয়ার প্রতিযোগিতা ও মহোৎসব চলছে এবং সর্বোপরি কর্তব্যপরায়ণতা চোখে পড়ছে না। অনেক সময় দু'একজনের কর্তব্যে অবহেলার কারণে অনেকের ব্যাপক ক্ষতি সাধিত হয়ে থাকে। বাংলাদেশের দুর্দশার জন্য সব লোক দায়ী নয়। এর জন্য প্রধানত নেতৃত্বামীয় লোকেরা দায়ী। দায়িতে অবহেলার কারণে যে সব ক্লতি হয় তার কিছু উদাহরণ- একজন চিকিৎসকের সামান্য অবহেলায় রোগীর মৃত্যু, সৈনিকের অবহেলায় যুদ্ধে বিপর্যয়, শাসকের অবহেলায় দেশে অশান্তি, চালকের অবহেলায় সভক দুর্ঘটনা ইত্যাদি। বিখ্যাত দার্শনিক হুপার (Hooper) যথার্থই বলেন- "আমি ঘুমালাম এবং স্বপ্নে জীবনকে পেলাম সুন্দররূপে। আমি জাগলাম এবং দেখলাম জীবন আসলে দায়িত্ব ও কর্তব্যপূর্ণ।"<sup>১৯৬</sup> একজনের কর্তব্যে অবহেলা ও কর্তব্যে অমনোযোগিতা নানা বিপদ, ব্যর্থতা ও বিপর্যয় ভেকে আনে। মহান আল্লাহ বলেছেন, "মানুবের কৃতকর্মের দরুন স্থলে ও সমুদ্রে বিপর্যয় ছভিয়ে পড়ে; যার ফলে ওদেরকে ওদের কোন কোন কর্মের শান্তি তিনি আন্বাদন করান, যাতে ওরা কিরে আসে।"<sup>১৯৭</sup> এ দেশে কিছু ব্যতিক্রম ছাড়া কেউ তার কাজটি ঠিক মত করছে না। অথচ সব ক্ষেত্রে সায়িত্শীলতার পরিচয় সেয়া এবং নিজের কর্তব্যটি ঠিক মত পালন করা মৌলিক মানবীয় গুণের অন্যতম। কেউ দায়িত্বের বাইরে নয়। যতই অধন্তন লোক হোক না কেন সবারই অল্প-বিত্তর দায়িত্ব থাকে। এ পরিপ্রেক্ষিতে আবদুলাহ ইবন 'উমার (রা.) বর্ণিত হাদীসটি প্রনিধানযোগ্য। তিনি বলেন যে, আমি রাস্কুলাহ (স.)-কে বলতে ওনেছি, তোমরা প্রত্যেকেই দায়িত্বান। আর প্রত্যেকেই তার দায়িতের ব্যাপারে জিজ্ঞাসিত হবে। দেতা একজন দায়িত্বান ব্যক্তি। সে তার দায়িত্বে ব্যাপারে জিজ্ঞাসিত হবে। পুরুষ তার সংসারের দায়িতুশীল। সে তার দায়িতের ব্যাপারে জিজ্ঞাসিত হবে। নারী তার স্বামীর সংসারের দায়িতুশীল। সে তার দায়িত্বের ব্যাপারে জিজ্ঞাসিত হবে। খাদেম তার মনিবের সম্পদের দায়িত্বীল। সে তার দায়িত্বে ব্যাপারে জিজ্ঞানিত হবে। বস্তুত প্রত্যেকেই দায়িতুশীল আর প্রত্যেকেই তার দায়িত্বের ব্যাপারে জিজ্ঞানিত হবে।"<sup>১৯৮</sup> এ দীর্ঘ হাদীসে কর্তব্যপরায়ণতার ক্ষেত্র স্পষ্ট করে বলা হল শাসক, স্বামী, স্ত্রী, দাস প্রত্যেকেরই দায়-দায়িত্ব রয়েছে এবং জবাবদিহিতা রয়েছে। আরেকটি ছোট হাদীনে রাসুলুল্লাহ (স.) বলেন, "আল্লাহ প্রতিটি দায়িতুশীলকে তার ওপর অর্পিত দায়িত্বের ব্যাপারে প্রশ্ন করবেন।" ১৯৯ একজন মুসলমানের দায়িত্ অত্যন্ত ব্যাপক। তাকে মুসলিম ও মানুব হিসেবে দায়িত পালন করতে হয়। তাকে একাধারে নিয়োক্ত দায়িত পালন করতে হয়ঃ আত্মীয়-স্বজন, পাতা-প্রতিবেশী, শিক্ষক-শিক্ষার্থী, বয়োজ্যেষ্ঠ-বরোকনিষ্ঠ, গরীব, দুঃখী, অসহায়, মাবলুম, অসুস্থ, দেশ, সমাজ, পরিবার ইত্যাদি।

<sup>Slept and dreamed that life was beauty. I woke, and found that life was duty. মো: জালী এরশাদ হোসেন আজাদ, "ফর্তব্যপন্নারণতা" দৈদিক ইন্তেকাক, ১২ জানুরারী, ২০০৭, ঢাকা, পু. ২৩</sup> 

১৯৫ - কর আন কর আন والبحر بما كسبت ايدى الناس لينيقهم بعض الذى عملوا لعلهم يرجعون . الله الا كاكم راع وكلكم سنول عن رعيته ، والرجل راع على . الا كلكم راع وكلكم سنول عن رعيته ، والرجل راع على . الا كلكم راع وكلكم سنول عن رعيته ، والمراة راعية على بيت زوجها وسنولة عن رعيتها ، والخادم راع في مال سيده الهل بيته وسنول عن رعيته ، فكلكم راع وكلكم سنول عن رعيته , الامارة) (الامارة) ক্রাজি কংকি প্রাত্ত, ক্তিভাবুল ইমারাত (الامارة) হালিস নং ২০

<sup>ें ।</sup> हेभाम मुन्निम, नहीर, প্राधक, किठावून हैमासाठ (الامارة), शनीन न१- 88 ان الله سائل كل راع عما استرعاه

জীবনের বাতবতার বলা যার কর্তব্যপরায়ণতা একটি আমানত এবং মনুষ্যত্বের প্রতীক। তবে যে যত বড় তার দারিত্ব তত বড়। তাকে পরকালে প্রশের সন্মুখীনও হতে হবে তুলনামূলক বেশি করে। আমাদের দেশের প্রেক্ষাপটে দেখা যায় যে, কোন দারিত্বশীলতার পরিচয় না দিয়েও নেতা বনে যায়। অথচ ইসলামের ব্যাপারটি সম্পূর্ণ আলাদা। সেখানে দারিত্বশীলতার প্রমাণ দেখেই নেতা বানানো হয়। অর্থাৎ আগে কর্তব্যপরায়ণতার দৃষ্টাত্ত স্থাপন করতে পারলেই কেবল তাকে দারিত্ব অর্পণ করা হয়। য়াসূলুল্লাহ্ (স.) তাই বলেন, "নেতা তো সে ব্যক্তিই হতে পায়ে যে মানুবের প্রতি দারিত্বশীল।" ইতি ইসলামে দারিত্ব পাওয়ার ক্ষেত্রেও দায়িত্বশীলতার পরিচয় দিতে হয়। অর্থাৎ দায়িত্ব বা পদের প্রতি লালায়িত হওয়া যাবে না। বরং যে ব্যক্তি দায়িত্বের ব্যাপায়ে সামান্যতম আগ্রহ প্রকাশ করবে সে উক্ত দায়িত্বের অনুপযুক্ত ব্যক্তি বলে বিবেচিত হবে। য়াসূলুল্লাহ্ (সা.) বলেছেন, "আমার ঝাছে তোমাদের মধ্যকার স্বচেয়ে খিয়ানতকারী ব্যক্তি সে; যে ক্ষমতা চেয়ে নেয়।" ইতি রাসূলুলাহ্ (স.) আয়ো বলেছেন, "তোমরা পদের প্রাথী হয়ো না। কেননা বদি চাওয়ার মাধ্যমে তোমাকে তা দেয়া হয় তাহলে তোমার ওপরই সকল দায়-দায়িত্ব বর্তাবে। আর যদি চাওয়া ব্যতিরেকে তোমাকে তা দেয়া হয় তাহলে তোমাকে এ ব্যাপারে (গায়িবী) সাহায্য দেয়া হবে।" হিলাহে বিয়ালিকার সাহায্য দেয়া হবে।" হবে। আরু বাবের হবে।" হবে।" হবে।" হবে।" হবে।" হবে।" হবে।" হবে। আরু বাবের হবে। আরু বাবের হবে। আরু হবে। আরু

দারিত্বশীলদের দায়িত্ব ব্যাপক। ইসলামে দায়িত্বীনতার পরিণতি ভরাবহ। কেউ দায়িত্ব থাকবে আর অধীনস্থরা সুবোগ বঞ্চিত হবে এ ধরণের অবস্থা ইসলাম অনুমোদন করে না। আবৃ মারইয়াম আল-আবদী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি মু'আবিয়াকে বলেন, আমি রাস্লুল্লাহ্ (স.) কে বলতে শুনেছিঃ "যাকে আল্লাহ্ মুসলমানদের কোন কাজের শাসক ও তত্ত্বাবধায়ক নিযুক্ত করেন আর সে তাদের প্রয়োজন, চাহিদা ও দারিদ্র দৃয়ীকরণে এতটুকুন ভ্রুক্তেপ না করে, আল্লাহ্ও কিয়ামতের দিন তার প্রয়োজন, চাহিদা ও দারিদ্র মোচনের প্রতি ভ্রুক্তেপ করেনে না। এ কথা শুনে মু'আবিয়া (রা.) জনগণের প্রয়োজনের প্রতি লক্ষ্য রাখার ও তা পরিপূরণ করার জন্য একজনকে নিয়োগ করেন।"<sup>২০৪</sup> রাস্লুল্লাহ্ (স.) আরো বলেহেন, "আল্লাহ্ যখন কাউকে তাঁর দায়িত্বের ব্যাপারে জিজ্ঞাসাবাদ করকে এবং তাকে যদি এর বিপরীত পান, তাহলে তাকে উপুড় করে দোযথের আগুনে নিক্ষেপ করবেন।"<sup>২০৫</sup> রাস্লুল্লাহ্ (স.) আবার বলেন, "সবচেয়ে নিকৃষ্ট শাসক হলো সে; যে (প্রজাদের উপর) সমন-পীড়ন চালার।"<sup>২০৬</sup> দায়িত্বশীলতার বড় নবীর স্থাপন করেহেন সাহাবীগণ। বিশেষত এ প্রেজাপটে ইসলামের বলীফানের কথা সবকালে ও যুগে অরণ করতেই হবে। ইসলামের প্রথম বলীফা আবৃ বকর (রা.) খলীফা নির্বাচিত হয়ে যে ভাষণ প্রদান করেছিলেন তা ছিল পরবর্তীদের জন্য মহান এক আদর্শ।

#### সততা

বাংলাদেশে কারো হারিয়ে যাওয়া কোন দ্রব্য ফিরিয়ে দিলে তা পত্রিকার অবাক করা খবর হয়। কিন্তু মুসলমানদের জীবন যাত্রা এমন হওয়া উচিং ছিল যে, দ্রব্যটি ফিরিয়ে না দিলে পত্রিকার খবরে তা প্রকাশিত হওয়ার কথা ছিল। সর্বোপরি চতুর্দিকে সততা কোন পর্যায়ে রয়েছে তার একটি চিত্র এখানে ফুঁটে ওঠল। কল্যাণ ও পূণ্যের উপর টিকে

২০০ . ইমাম মুসলিম, *সহীহ*, প্রাণ্ডক, কিতাবুল ইমারাত (الأمار 5), হাদীস নং- ২০

<sup>&</sup>lt;sup>২০১</sup> . ইমাম আহমদ ইবন হাৰল, *আল-মুসনান*, প্ৰাতক্ত, বভ- ৪, পু. ৩৯৩-৪১১

<sup>&</sup>lt;sup>২০২</sup> . ইমাম মুসলিম, *সহীহ*, প্রাগুক্ত, কিতাবুল ইমারাত (الامارة), হাদীস নং- ১৩

<sup>&</sup>lt;sup>২০০</sup> , ইমাম মুসলিম, *সহীহ*, প্রাণ্ডক্ত, কিতাবুল ইমারাত (الأمارة), হাদীস নং- ১৯

<sup>&</sup>lt;sup>২০০</sup> . এই কাড কুলিন নং- কিন্তু কালিকীন, বন্ধ এই কুলিন নং- কুলিন নং- ১৮৩, পু.- ২৭৯

<sup>ें</sup> हेगाम मूनिम, नहीर, थाधक, किवावून हैनावर (الامارة), शनीन न१- २० أَنْ مُعَالَمُهُ أَنْ شُرَ الرّعاء المُعَالَمُة وَ ١٩٥٠ عَلَمُ الرّعاء المُعَالَمُة وَ ١٩٥٩ عَلَمُ الرّعاء المُعَالَمُة وَالْعُمَالَةُ وَالْعُمِينَ وَالْمُعَالِمُ وَالْعُمَالَةُ وَالْعُمَالَةُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْعُمَالِةُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَلَيْكُونُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلَّمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلَّمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلَّمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلَّمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلَّمُ وَالْمُعِلَّمُ وَالْمُعِلَّمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلَّمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلَّالِمُ وَالْمُعِلَّمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ لِمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلَّالِمُ وَالْمُعِلَّلُومُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ ولِمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمُ ولِمِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُولِمُ ل

থাকা বিরাট সৌভাগ্যের ব্যাপার। অনেকগুলো ব্যাপার মানুষকে কল্যাণ ও পূণ্যের উপর টিকিয়ে রাখতে সহায়তা করে। এদের অন্যতম হলো সততা, সত্যবাদিতা, বিশ্বন্ততা। টাকা দিয়ে, শক্তি দিয়ে এবং প্রভাব প্রতিপত্তি দিয়ে হিদায়াত ও কল্যাণের ওপর টিকে থাকা যায় না। য়াসূলুল্লায়্ (স.) বলেন, "সত্য / সততা মানুষকে সনাচারের দিকে দিয়ে যায়।"<sup>২০৭</sup> সত্যের স্বভাবই হলো এই য়ে, তা পূণ্যের পথে পরিচালিত কয়ে। আর সত্য ও পূণ্য উভয়েরই শেষ ঠিকানা হলো জায়াত। রাস্লুল্লায়্ (স.) বলেন, "সত্যকে আকড়ে ধরা তোমাদের কর্তব্য। নিক্র তা কল্যাণের সাথে থাকে। আর দু'টোরই পরিণাম হলো জায়াত।"<sup>২০৮</sup>

সত্য হলো পৃথিবীর সবচেয়ে সুন্দর ব্যাপার। অন্যভাবে বলা যার, সত্যের চেয়ে বেশী সুন্দর আর কিছু হতে পারে না। কবি-সাহিত্যিকদের ভাষায়ও ব্যাপারটি কুঁটে উঠেছে। ইংরেজী ভাষার অন্যতম কবি কীট্স্ (Keats) এর কাছে সত্য ও সুন্দর অভিন্ন। তিনি বলেন, "Truth is beauty and beauty is truth." অর্থাৎ তিনি সত্য ও সুন্দরকে আলালা করে দেখেননি। ইসলামের আর্বিভাবই হয়েছে সত্য প্রতিষ্ঠার জন্য আর মিথ্যার অপসারণের জন্য। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "বল, সত্য এসেছে এবং মিথ্যা বিলুপ্ত হয়েছে;' মিথ্যা তো বিলুপ্ত হয়রই।" ইসলামের নবী মুহান্মান্দ (স.)-এর সকল কর্মপ্রচেষ্টার মূল উদ্দেশ্য ছিল সত্য প্রতিষ্ঠা করা। তাকে তাঁর শক্র-মিত্র সবাই মিলেই উপাধি দিয়েছিল আল-আমীন' অর্থাৎ বিশ্বন্ত বা বিশ্বাসী।

ইসলামের সোনালী যুগে মহানবী (স.) এবং তাঁর সংগীগণ সত্যের প্রতিযোগিতার অবতীর্ণ হয়েছিলেন। হাদীস থেকে জানা যার, এমনও ঘটনা ঘটেছে যে, তখনকার মুসলিমগণ নিচিত মৃত্যুদন্ত হবে এমন অপরাধের কথাও অকপটে নিজে থেকে বীকার করতেন। তাদেরকে জিঞাসা করার প্রয়োজন হতো না। নিজে থেকেই বিবেকের তাড়নার সত্য বলে দিতেন। তাদের কাছে সত্য বলার গুরুত্ব এত অধিক ছিল। ইসলামে সত্যবাদী লোকদের খুব মর্যাদা। বিশেষতঃ ব্যবসার মত পিচিছল পেশায় যারা সত্তা ধারণ করতে পারে; তাদেরকে নবীদের সংগী বলে উলেখ করা হয়েছে। রাস্লুল্লাহু (স.) বলেন, "বিশ্বন্ত ও সত্যবাদী ব্যবসায়ীরা নবীদের সাথে থাকবে।" ২১৪

ইসলামে সত্যের গুরুত্ব সর্বাপ্রে। পুরো ইসলামী জীবনাদর্শ সত্যের উপর টিকে আছে। ইসলামে মিধ্যাকে লেশমাত্র প্রশ্রম দেয়ার সুযোগ নেই। কোন অজুহাতে মিধ্যা বলার কোন রকম কাঁক-কোঁকর ইসলামে নেই। কুর আন ও হাদীসে সত্যের পক্ষ নেয়ার জন্য এবং মিধ্যা বর্জন করার জন্য যত আহবান জানানো হয়েছে তা আর কোনটির জন্য করা হয়নি। নিজে গুটিকয়েক উল্লেখ করা হলোঃ আল-কুর'আনের দ্বিতীয় সূরা বাকারায় নামাব ও যাকাতের পূর্বেই সত্যের ব্যাপারে বলা হয়েছে, "তোমরা সত্যকে মিধ্যার সাথে মিশ্রিত করো না এবং জেনে গুনে সত্য গোপন

शिन न१- ১৬ (الكلام) होनीन न१ (الكلام) हेभाम मानिक, मू जाठा, शांठक, किठावून कानाम (الكلام), रानीन न१ الكلام

ইমাম আহমদ ইবদ হাম্বল, আল-মুসনাদ, প্রাণ্ডক, খন্ত- ১, পৃ. ৩, ৫ عليكم بالعدق فائه مع البرّ و هما في الجنة . \*٥٠

<sup>&</sup>lt;sup>২০৯</sup> . এ. এফ. মোঃ এনামুল হক, *মূল্যবোধ কি এবং কেন*, ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ২০০৪, পৃ. ২২

لا বাদ, ১৭% ما الله وقل جاء الحق وز هق الباطل ، ان الباطل كان ز هوقا . وده

دع ما يربيك الى مالا يربيك ، فإن الصدق اطمانينة ، وإن الكنب ريبة . وان الكنب ريبة .

<sup>🐫</sup> تا - ইমাম বুখারী, সহীহ, প্রাতক্ত, বাবু কাইফা কানা বাদয়ুল ওহী, হালীস নং- ৬

اعب العديث الى اصنفه كان , याव न१- ٩ (وكالة) राम द्वाती, अहीह, शाहक, किञावून उन्नाकाणा (وكالة)

<sup>े</sup> अधक, किठादूर ठिलावाठ (التَجارة), वाव न१- التَجارة), वाव न१- النبيين مع النبيين. المعارة) अधक النبيين

করো না। তোমরা সালাত কারেম কর ও যাকাত দাও এবং যারা রুকু' করে তাদের সাথে রুকু' কর।"<sup>২১৫</sup> একজন সাহাবীকে নির্দেশ দিয়ে রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "অবশ্য তুমি আত্মীয়তার সর্ম্পেক বজায় রাখবে এবং সত্য কথা বলবে।"<sup>২১৬</sup>

সত্যের অতি গুরুত্বের কারণে রাস্লুল্লাহ্ (সা.) এটিকে দু'আর অংশ বানিরে নিরেছিলেন। তিনি প্রায়ই মহান আল্লাহ্র কাছে নিলোক্ত ভাষার দু'আ করতেন, "আমি তোমার কাছে একটি প্রশান্ত মন এবং একটি সত্যভাষী জিবা চাই।" বিশিল্প পুরোটাই উপকার বরে আনে। এর কোন খারাপ দিক নেই। এর অনেক উপকার। এর সেরা একটি উপকার এই যে, সত্যবাদিরা বাস্তবধর্মী ও জীবনধর্মী স্বপু দেখে থাকে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "সবচেয়ে বেশি সত্য স্বপু দেখে সে ব্যক্তি যে ব্যক্তি কথা-বার্তার সং। তোমাদের মধ্যে সত্য স্বপু সে বেশি দেখে যে ব্যক্তি কথা-বার্তার সং। তামাদের মধ্যে সত্য স্বপু সে বেশি দেখে যে ব্যক্তি কথা-বার্তার কথা-বার্তার সং। মধ্যার আশ্রয় নেয়ার কারণে অধিকাংশ লোকের অধিকাংশ স্বপু অবাত্তব ও মিথ্যা হয়ে থাকে। আবার সত্যের ধারকদের স্বপুও সত্যই হয়ে থাকে।

সত্যের পক্ষ দেয়া, যে কোন মৃল্যে সত্য প্রকাশ ও প্রতিষ্ঠা করার আকাংখা ও মানসিকতা মানুবের মধ্য হতে হারিয়ে যাছে। মানুবের চরিত্র থেকে অন্যায়ের প্রতিবাদ করা ও ন্যায়ের পক্ষ দেয়ায় মৃল্যবাধে ও চেতনাও দিনে দিনে হারিয়ে যাছে। মানুব এখন সব কিছু হজম করছে। সর্বক্রেত্রে জীবন বাঁচানো ফর্ম বলে চালিমে দেয়া হয়। আমাদের চরিত্রের মত পূর্ববর্তীদের চরিত্র হলে জগতে সত্য-মিথ্যার কোন কল্পও হতো না, কায়বালার মত বিয়োগান্ত ঘটনাও ঘটত না। অথচ ইসলামের নবী (স.) বলেন, "যালিম শাসকের সামনে হকু কথা বলাই বড় জিহাদ।"

\*\*\*\*

সমাজে অন্যায়ের প্রতিবাদকারীয় সংখ্যা ক্যে গেলে যা হবার বাংলাদেশে তা-ই হয়েছে। অন্যায়কারীয়া অতিমাত্রায় অন্যায় বাজ্য়ে দিয়েছে এবং প্রশ্রম পেয়েছে।

সত্য এবং মিথ্যা দু'টি এক জিনিস নয়। দু'টির পথ চলা, চরিত্র, প্রভাব, ফলাফল সম্পূর্ণ আলালা। নিম্নোক্ত হাসীসে তা-ই বলা হয়েছে। রাসুলুরাহ (স.) বলেন, "তোমরা সত্যকে আকড়ে ধর। সততা পুণ্য ও কল্যাণের পথ দেখায়।

ولا تلبسوا الحق بالباطل وتكتموا الحق وانتم تعلمون ، واقيموا الصلاة واتوا الزكاة واركعوا مع الراكعين . কুর'আন, ২ঃ৪২, ৪৩

शक्ति , (الايمان), शिनाम नर- २०२ (الايمان), शिक्राम मुनिम, नशैर, आधक, किठावृण नैमान (الايمان), शिनाम नर- २०२

৯৫১১৯ ক্রাজ-কুর আদ্দুর الذين امنوا اتقوا الله وكونوا مع الصادقين . ٢٥٩

قال الله هذا يوم ينفع الصادقين صدقهم ، لهم جنات تجرى من تعتبها الانهار خالدين فيها ابدا ، رضى الله عنه، ورضوا و طاق المناهم عنه ، ذالك الفوز النظيم অল-কুর আন, ৫৫১১৯

ان العسلمين والمسلمات والمؤمنين والمؤمنات والقانتين والقانتات والصادقين والصادقات والصابرين والصابرات . ««\* والخاشعين والخاشعات والمتصدقين والمتصدقات والصائمين والسائمات والحافظين فروجهم والحافظات والذاكرين عصوبه على على على المائية على المائية على المائية على المائية المائية

د - ), वार नर واستاك قابا سليما ولسانا صادقا . इसाम जिन्नियी, नुनान, প্রাগুক, কিতাবু বানন্তিন গুরী (بدؤ الوحي), वार नर- ك

<sup>&</sup>lt;sup>২৬১</sup> , الرويا) ইমাম মুসলিম, সহীৰ, প্ৰাণ্ডক, কিতাবুর রু'ইয়া (الرويا), বাব নং- ৬

ইমাম নাসায়ী, সুনাদ, প্রাহক্ত, কিতাবুল বাই আত, বাব নং- ৩৭ اشدَ (الخدل) الجهاد...كلمة حقّ عند الطان جاتر .

আর পৃণ্য ও কল্যাণ জান্নাতের দিকে নিয়ে যায়। মানুষ সত্যের অনুসরণ করতে করতে অবশেষে আল্লাহ্র নিকট সিন্দীক (পরম সত্যবাদী) হিসেবে অভিহিত হয়। আর মিথ্যা পাপাচারের দিকে নিয়ে যায় এবং পাপাচার দোষখের আগুনের দিকে নিয়ে যায়। মানুষ মিথ্যার অনুসরণ করতে করতে শেষ পর্যন্ত আল্লাহ্র নিকট চরম মিথ্যাবাদী হিসেবে অভিহিত হয়।"<sup>২২০</sup>

মিথ্যার বহুমূখী ক্ষতির কারণে বিভিন্নভাবে ইসলাম তা বর্জনের ভাক দিয়েছে। কুর'আনের কোন কোন স্থানে এটিকে ধারাবাহিকভাবে মূর্তিপূজার পরপরই উল্লেখ করা হয়েছে। আসলে মিথ্যার ক্ষতি ও ধ্বংসের পরিধি ও মাত্রা কোন অংশেই মূর্তিপূজার চেয়ে কম নয়। আল্লাহ্ বলেন, স্তরাং তোমরা বর্জন কর মূর্তিপূজার অপবিত্রতা এবং দূরে থাক মিথ্যা কথন হতে। "২২৪ মিথ্যার পক্ষে যত বিনিরোগই করা হোক না কেন বা যত শক্তিশালী গোষ্ঠীই তাতে পৃষ্ঠপোষকতা দিক না কেন তা কখনো টিকেনি ভবিষ্যতেও টিকবে না। পৃথিবীতে টিকে থাকার জন্য এসেছে সত্য। মহান আল্লাহ্ বলেন, "এবং বল, 'সত্য এসেছে এবং মিথ্যা বিলুপ্ত হয়েছে; মিথ্যা তো বিলুপ্ত হবারই। "২২৫ মিথ্যা হলো কাফিরসহ ইসলামের বিভিন্ন ধরণের প্রতিপক্ষের অন্যতম বৈশিষ্ট্য। আল্লাহ্ কাফির প্রসংগে বলেন, "এ রূপে তারা অবশ্যই যুলম ও মিথ্যায় উপনীত হয়েছে। "২২৬ মিথ্যা যে কারণেই বলা হোক না কেন তা কখনো বৈধতা পেতে পারে না। অনেকে মানুষকে হাসানোর জন্য অবলীলায় মিথ্যা বলে যায়। ইসলামে তাদেরকে অভিসম্পাত করা হয়েছে। রাস্পুলাহ (স.) বলেন, "সে ব্যক্তির জন্য ধ্বংস যে হাসানোর জন্য মিথ্যা বলে। "২২৭

মিথ্যাবাদীদের পরিণাম কখনোই ওভ হয় না। এ জন্যই কুর'আনের অসংখ্য স্থানে বলা হয়েছে, "সুতরাং তোমরা পৃথিবী ভ্রমণ কর এবং দেখ মিথ্যাশুরীদের কি পরিণাম।"

১ মিথ্যা সবচেয়ে নিকৃষ্ট জাতির ঘৃণিত বৈশিষ্ট্য। অর্থাৎ এটি মুনাফিকের লক্ষণ। পরকালে মুনাফিকের পরিনাম হবে সবচেয়ে ভয়াবহ। রাস্লুলাছ্ (স.) বলেন, "মুনাফিকের চিহ্ন তিনটি। মিথ্যা কথা বলে, প্রতিশ্রুতি ভংগ করে এবং আমানতের খিয়ানত করে।"

১ মিথ্যার পরিণাম ভয়াবহ। বিশেষত পয়কালিন জীবন অন্ধকারাচহন্ন। মহানবী (স.) এ প্রসংগে অনেক কথা বলেছেন। যেমনঃ "তোমরা মিথ্যা থেকে বেঁচে থাক। কেননা তা পাপাচারের সাথে অবত্থান করে। মিথ্যা পাপাচারের দিকে নিয়ে বায়। আর দুটিই (মিথ্যা ও পাপ) জাহানামে যাবে।"

১ "তোমরা মিথ্যা ও পাপা জাহানামে যাবে।"

১ "জেনে রেখাে! মিথ্যা ও পাপাচারের ঠিকানা আগুন (জাহানাম)।"

১ "১০"

১ বিশেষত হামান বিশ্বা ও পাপা জাহানামে যাবে।

১ বিশ্বা বিশ্বা ও পাপাচারের ঠিকানা আগুন (জাহানাম)।"

১ "১ "তামান বিশ্বা ও পাপাভারের ঠিকানা আগুন (জাহানাম)।"

১ "১ "তামান বিশ্বা বিশ্বা ও পাপাভারের ঠিকানা আগুন (জাহানাম)।"

১ "১ "তামান বিশ্বা বিশ্বা ও পাপাভারের ঠিকানা আগুন (জাহানাম)।"

১ "১ "তামান বিশ্বা করা করি বিশ্বা ও পাপাভারের ঠিকানা আগুন (জাহানাম)।"

১ "১ "মান্ম বিশ্বা বিশ্বা ও পাপাভারের বিশ্বা আগুন বিশ্বা ও পাপাভারের ঠিকানা আগুন (জাহানাম)।"

১ "১ "তামান বিশ্ব বিশ

বর্তমাদ সময়টা এমন বাচেছ যে, দিনের পর দিন ভাল, সৎ, নীতিনিষ্ঠ লোকের সংখ্যা হাস পাচেছ। যা অত্যন্ত উবেগজনক সংবাদ। ইসলামে সততার মূল্য সবার ওপর। ইসলাম সকল ব্যাপারে সততাকে বেছে নিতে বলেছে। এমন কি বিয়েতে বর-কনে পছন্দেও সততাকে প্রাধান্য দিতে বলা হয়েছে। রাস্পুল্লাহ (স.) বলেছেন, "তোমরা সৎ পুরুষ ও নারীদের বিয়ে কর।" ২০২ সৎ ও ভাল মানুষ পরিবার, সমাজ ও রাষ্ট্রের বড় সল্পদ। রাস্পুল্লাহ (স.) এ প্রসংগে বলেন, "সৎ নারী জগতের সবচেয়ে উত্তম সম্পদ।" ২০০ মহানবী (স.) আরো বলেছেন, "সৎ নারীর চেরে উত্তম কোন সম্পদ আর নেই।" ২০০ অসৎ ব্যক্তিদের হাতে দুনিয়ার সকল সম্পদ এনে দিলেও আসল সুখ ও শান্তি

عليكم بالصدق ، فان التدق يهدى الى البرّ ، وان البرّ بهدى الى الجنة وانّ الرجل ليصدق حتى يكتب عند الله . فلا مديقا ، وانّ الكذب يهدى الى الفار وان الفجور يهدى الى الفار وانّ الرجل ليكذب حتى يكتب عند الله كذّابا عديقا ، وانّ الكذب يهدى الى عديمة عديمة عديمة الله عدّابا عديمة عديمة

ত্ত্তি বাদ, ২২৪৩০ فاجتنبوا الرجس من الاوثان واجتنبوا قول الزور ، المعدد

১৭৪৮ ) ان الباطل كان رُ هوفًا وقل جاء الحقّ وزهق الباطل ، انّ الباطل كان رُ هوفًا

অল-কুর আল, ২৫%৪ فقد جاءو ظلمًا و زورًا ، ২৫%

<sup>ें</sup> वाद न१- ٥٥), वाद न१ (الزهد) स्थाध के, विश्वाव पुरन (الزهد), वाद न१ مالية علا المناف المنا

طاعه المراجع المراجع

دده و اذا و عد اخلف و اذا انتمن خان . ইমান মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাযুল ঈমান ألمذائق ثلاث اذا حدث كذب و اذا و عد اخلف و اذا انتمن خان . ইমান মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাযুল ঈমান (الايمان), হালীস নং- ১০৮।

<sup>&</sup>lt;sup>২০০</sup> . النار ইমাম আহমদ ইবন হাৰত, আল-মুসনান, প্ৰাওক, والكذب فائه مع الفجور ، فائه يهدى الى الفجور وهما في النار . <sup>২০০</sup> . সু. ৩, ৫, ۹, ৮

<sup>ें</sup> الا ان الكذب والفجور في النار . ३٥١ हिमाय वाश्यम हैदन शक्त, जान-मूजनान, था७७, वठ- كر جمالة النار .

रेवर . النكاح), वाव नर- ١ النكاح), वाव नर- النكاح), वाव नर- النكاح), वाव नर- ١

रामीन न१- ७८ ألرضاع) हेगाय मुननिय, नहीर, প্রাতভ, কিতাবুর ज़िना (الرضاع), रामीन न१- ७८ خير مناع الدنيا المراة العالمة .

পাওয়া যাবে না। বর্তমানে বাংলাদেশের সবচেয়ে বড় সমস্যা হলো সং লোকের অভাব। দুর্নীতিতে বার বার আমাদের শীর্বস্থান ধরে রাখাই প্রমাণ করে যে, জনগণের সততার মান সর্বনিম্ন পর্যায়ে রয়েছে। বস্তুত: প্রতিযোগিতা করা উচিং সং কাজে। মহানবী (স.) বলেছেন, "তোমরা সং কাজের মাধ্যমে পরস্পর পরস্পরকে পিছনে ফেলে এগিয়ে যাও।"২০০

### नामा-रेमजी

আমাদের সমাজে ভেদাভেদ, বৈষম্য জেঁকে বসেছে। বিভিন্নভাবে লোকজনের মধ্যে বিভক্তি করা হচ্ছে। মানুবকে মানুব ছাড়া আর সকল তাবে দেখা হচ্ছে। অঞ্চল ভিডিতে, রঙের ভিডিতে, বংশের ভিভিতে, মর্যাদার ভিডিতে, পেশার ভিত্তিতে, অবস্থানের ভিত্তিতে এবং গোত্রের ভিত্তিতে মানুষকে মৃল্যায়ণ করা হয়। বাংলাদেশ ছাভা কোথাও বিশেষ শ্রেণীর লোকের জন্য অন্য সকলের চলাচলের রান্তা বন্ধ করে দেয়া হয় না। এসব ইসলামের শিক্ষার সাথে মারাত্কভাবে সাংঘর্ষিক। ইসলামের শিক্ষা হলো এই যে, বংশ-বর্ণ-ভাষা এবং দেশ-কাল নির্বিশেষে সকল মানুষ সমান। মানবিক মুল্যবোধ সম্পন্ন একটি সমাজে কোন ব্যক্তি, গোষ্ঠী, নল, বংশ বা জাতি কোন বিশেব অধিকার লাভ করতে পারে না। অন্যের মুকাবিলার কারো মর্যাদা খাটো হতে পারে না। ইসলামের সাম্যের ভিত্তি বর্ণনা করতে গিয়ে আল্লাহ তা আলা বলেন, "হে মানুষ! আমি তোমালেরকে সৃষ্টি করেছি এক পুরুষ ও এক নারী হতে, পরে তোমাদেরকে বিভক্ত করেছি বিভিন্ন জাতি ও গোতে, বাতে তোমরা একে অপরের সাথে পরিচিত হতে পার। তোমাদের মধ্যে আল্লাহ তা আলার নিকট সে-ই ব্যক্তিই অধিক মর্যাদাসম্পন্ন যে তোমাদের মধ্যে অধিক মুন্তাকী।"<sup>২০৬</sup> 'হে মানুষ!' বলে সম্বোধন করে ইসলাম তার সাম্য প্রতিষ্ঠা করেছে। এখানে হে মু'মিনগণ! বা হে আরবের লোকেরা! বা হে সাদা চামভার লোকেরা! বা এ ধরণের কিছু বলা হলে ইসলামের সাম্য-ব্যবস্থা নিয়ে প্রশ্নের উদ্রেক হতে পারত। মহানবী (স.)-এর নিম্নোক্ত উক্তি এ মূলনীতিকে আরো স্পষ্ট করেছে, "আল্লাহ তা আলা তোমাদের চেহারা এবং ধন-সম্পদের দিকে তাকান না বরং তিনি তোমাদের অন্তর ও কার্যাবলীর দিকে তাকান।"<sup>২৩৭</sup> রাসুলুল্লাহ্ (স.) আরো বলেছেন, "মুসলমান ভাই ভাই। কারো ওপর কারো কোন শ্রেষ্ঠতু নেই কিন্তু তাকওয়ার ভিত্তিতে।"<sup>২০৮</sup> রাস্পুল্লাহ্ (স.) তাঁর 'আরাফাতের ময়দানের ভাষণেও একই প্রতিধ্বনি করেছেন, "হে মানব জাতি! শোন, তোমাদের রব এক। অনারবের ওপর আরবের এবং আরবের ওপর অনারবের কোন মর্যাদা নেই। লালের ওপর কালোর এবং কালোর ওপর লালেরও কোন শ্রেষ্ঠতু নেই। হাঁ, অবশ্য তাকওয়ার বিচারে।"২০৯ সাম্যের ব্যাপারে এমন বলিষ্ঠ উচ্চারণ পৃথিবীর আর কোন ব্যক্তি করতে পারেননি। রাসুলুল্লাহ (স.) তাঁর জীবন দিরে এ কথার প্রমাণ রেখেছেন। রাসুলুল্লাহ (স.) আবার বলেছেন, "যে সাক্ষ্য দের যে, আল্লাহু ব্যতীত কোন ইলাহ নেই, আমাদের কিবলার দিকে মুখ করে, আমাদের মত সালাত আদার করে এবং আমাদের যবাই করা জন্তু খায়; সে মুসলিম। মুসলিমের যে অধিকার, তারও সে অধিকার, মুসলিমের যে কর্তব্য, তারও সে কর্তব্য।"<sup>২৪০</sup> আল্লাহর রাসুল (স.) আরো বলেছেন, "সকল মু'মিনের রক্তের মর্বাদা সমান, অন্যের মুকাবিলায় তারা সবাই এক। তাদের একজন সামান্যতম ব্যক্তিও তাদের পক্ষ থেকে দায়িত নিতে পারে।"<sup>২৪১</sup>

ইসলামে বর্ণবাদের কোন স্থান নেই। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "আমি লাল ও কালো (সকলের) কাছে প্রেরিড হয়েন্টি।"<sup>২৪২</sup> অন্যান্য মতাদর্শে এসব পাওয়া যার। মুসলমানদের সালাতের জামা'আত হলো সাম্যের উজ্জ্বল

২০০ , الاقامة) ইকামত (الاقامة) ইকামত হেলন মাজা, কুলান, প্রাওক, কিতাবুল ইকামত (الاقامة), বাব নং- ৭৮

<sup>্</sup>জাল-কুর আল, والنَّها النَّاس انَّا خَلَقَناكُم مِن ذَكَر وانتُى وجعلناكم شعوبًا وقبائل لتعارفوا ، انّ اكرمكم عند الله اتقاكم . \*\*\* ১৯৯১ ৩

<sup>&</sup>lt;sup>২৩৭</sup> . قاوبكم واعمالكم ولكن ينظر الى صوركم واموالكم ولكن ينظر الى قاوبكم واعمالكم واعمالكم واعمالكم واعمالكم واعمالكم واعمالكم واعمالكم واعمالكم واعمالكم واجتابه بالبرز), হাদীস নং- ৩৩/ইনান আহমদ ইবন হাছল, আল-মুসনাদ, প্রাণ্ডভ, খভ- ২, পৃ. ২৮৫, ৫৩৯

२১٩ ( على احد الا بالتقوى. 🐃 المسلمون اخوة ، لا فضل لاحد على احد الا بالتقوى. 🐃

يا ايّها الناس! الا انّ ربّكم واحد ، لا فضل لعربي على عجبي ، ولا عجبي على عربي ، ولا لاسود على احمر ، ولا . «٥٥ د قوما الله الناس الا الله الله على الله على عجبي ، ولا عجبي على عربي ، ولا لاسود على اسود الا بالنّقوي

من شهد ان لا اله الا الله واستقبل قبلتنا وصلى صلاتنا واكل ذبيحتنا فهو المسلم ، له ما للمسلم وعليه ما على المسلم . <sup>88</sup> قبلت المسلم على المسلم على المسلم على المسلم قبلة عبد المسلم على المسلم قبلة عبد المسلم على المسلم

ده ده من سواهم ، وي عى بذمتهم ادناهم . المؤمنون تتكافا دمانهم وهم يد على من سواهم ، وي عى بذمتهم ادناهم . والديات (الديات), বাব নং- كا

<sup>े</sup> हिमाम मूनिनम, नहीर, প্रावक, किरायुन मानाजिन (الساجد), रानीन नह- و الاسود. علا كالمر والاسود. علا المحمر والاسود.

প্রমাণ। এখানে যে কোন শ্রেণীর যে কোন ব্যক্তি যে কোন স্থানে অবস্থান নিয়ে সালাত আদায় করতে পারে। এমনিভাবে হজ্জ, কুরবানীসহ সকল বিধানে সাম্যের দৃষ্টান্ত বিদ্যমান। ইসলামের প্রথম মুয়াজ্জিন কালো রঙের লোক ছিলেন। ইসলামের প্রথম শহীদ কালো রঙের মানুষ ছিলেন। সাম্যের দবী মুহাম্মদ (স.) একজন সাহাবীকে উদ্দেশ্য করে বলেছিলেন, "তোমার লাল এবং কালো হওয়াতে কোন কল্যাণ নেই।"<sup>১,৪০</sup>

অনেকে বংশ-গরিমা ও অহমিকা করে থাকে। বংশ-অহমিকা যে অসার ও ভিতিহীন সে কথা আলী (রা.) বলেছেন এভাবে, "আকার-আকৃতির দিক দিয়ে সকল মানুষ সমান। তাদের পিতা আদম এবং মা হাওয়া। মায়েরা ধারণের পাত্রম্বরূপ, আর পিতারা বংশের জন্য। সুতরাং মানুষের গর্ব ও অহংকারের যদি কিছু থেকে থাকে তাহলো কাদা ও পানি।" <sup>২৪৪</sup>

কুর আন ও হাদীসের বর্ণনারীতির মধ্যেও ইসলামের সাম্য ব্যবস্থার প্রাধান্য লক্ষ্য করা যায়। এখানে সম্বোধন করা হয়েছে সংকীর্ণতার উপ্রের্ক উঠে। কুর'আনের ওক্ষর দিকেই বলা হয়েছে, "রামাদান মাস, এতে মানুবের দিশারী কুর'আন নাযিল করা হয়েছে।" 

এথানে লক্ষ্যণীয় বিষয় এই যে, কুর'আনকে কোন নির্দিষ্ট শ্রেণী বা গোত্রের জন্য নাযিল করা হয়নি। বরং সর্ব শ্রেণীর মানুবের জন্য পাঠানো হয়েছে। মূলত আল্লাহ্ ও তাঁর রাস্লের কথায় সাম্য প্রতিষ্ঠিত হয়েছে। এর ব্যতিক্রম ঘটনা ঘটিয়েছে আল্লাহর শ্রেষ্ঠ সৃষ্টি মানুব। এমনিভাবে কুর'আন থেকে অসংখ্য নির্যার পেশ করা যাবে। যাতে দেখা যাবে যে, সাম্যবিরোধী কোন কথা এতে পান্তা পারনি। ইসলামের আগমন ঘটেছে সকল প্রকার ভেদাভেদ, সংকীর্ণতা ও বিভক্তি দূর করে সার্বজনীনতা প্রতিষ্ঠার জন্য।

মহানবী ও বিশ্বনবী (স.)-এর বিভিন্ন বাণীতেও ইসলামের সাম্যের জরগান রয়েছে। তিনি বলেছেন, "আমি সকল শ্রেণীর মানুবের কাছে প্রেরিত হয়েছি।"

ত্বির মানুবের কাছে প্রেরিত হয়েছি।"

ত্বির রাসূলুল্লাহ্ (স.)-এর আগমনের ব্যাপারে আল্লাহ্ তা আলা বলেছেন, "আমি তো তোমাকে বিশ্বজগতের প্রতি কেবল রহমতরূপেই প্রেরণ করেছি।

"১৪৭ ইসলামের সাম্যানিতি এত বেশী শক্তিশালী ও প্রসারিত যে, এ বাণীর মাধ্যমে কোন অমুসলিম, পত-পাথি, অনারবকেও বাদ দেয়া হয়ি। তিনি ছিলেন সকলের নবী। হয়রত মুহাম্মাদ (স.) ব্যতীত সকল নবী-রাসূল (আ.)-কে নির্দিষ্ট জাতি বা অঞ্চলের জন্য পাঠানো হয়েছিল। আর য়াসূলুলাহ্ (স.)-কে পাঠানো হয়েছে সমগ্র বিশ্ব, মানবতা ও সৃষ্টিকূলের জন্য। এতে ইসলামের সার্বজনীনতা আরো বেশী করে প্রকাশিত হয়। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "আমি তো তোমাকে সমগ্র মানবজাতির প্রতি সুসংবাদদাতা ও সতর্ককারীরূপে প্রেরণ করেছি; কিন্তু অধিকাংশ মানুব জানে না।"

ত্বির স্বির বাণী করে প্রকাশীরূপে প্রেরণ করেছি; কিন্তু অধিকাংশ মানুব জানে না।"

ত্বির স্বির বাণী করে প্রকারীরূপে প্রেরণ করেছি; কিন্তু অধিকাংশ মানুব জানে না।"

ত্বির স্বির বাণী করে প্রকাশীরূপ প্রেরণ করেছি; কিন্তু অধিকাংশ মানুব জানে না।"

#### আমানত

বাংলাদেশে এখন আমানতের খিয়ানত করার মহোৎসব চলছে। মনে হয় যেন, খিয়ানতের প্রতিযোগিতা চলছে। ছাট থেকে বড় সর্বত্র একই চিত্র। তবে বড়দের মধ্যে যেন এর মাত্রাটা একটু বেশিই। আমানত রক্ষা করা ইসলামের মৌলিক শিক্ষার অংশ। ইনি আমানত শব্দটি আরবী। এর আভিধানিক অর্থ- অবিকল ও নিরাপদে ফিরিয়ে দেয়া, বিশ্বাস রক্ষা করা ইত্যাদি। ইংরেজীতে এর প্রতিশব্দুলো হলো- Deposit, credit, trust property. অন্যদিকে ইনিই 'থিয়ানত' শব্দটির অর্থ হলো- প্রতারণা, বিশ্বাসঘাতকতা, বিশ্বাস ভংগ করা। থিয়ানতের কথা অভিধানে নিমুরূপ লেখা হয়েছে, treacherous arrogation of money or other property placed under one's custody; misappropriation, embwzzlement of cash; breach of trust. ইসলামে আমানত রক্ষার গুরুতু খুব বেশি। কোন অবস্থারই থিয়ানত করা যায় না। রাসুলুল্লাহ (স.) মকা ত্যাগের

हेशाय जाश्यन हैयन शक्त, जान-यूजनान, क्षांकरू, यङ- ৫, पृ. ১৫% فاتك ليس بخير من احمر و لا اسود . <sup>88</sup>

الناس من جهة التمثال اكفاء \* ابوهم ادم والام حواء . 384

وانما امهات الناس اوعية \* منودعات وللاصاب اباء

मी उग्नान-है-जानी (ता.), जकाह त्यायन शायनिनार्ग, २०००, ১/२৯ فان یکن لهم من اسلهم شرف\* یفاخر و ن به فالطین و الماء

আল-কুর আন, ২৯১৮৫। شهر رحصان الذي انزل فيه القر ان هدى للناس. <sup>২৪৫</sup>

<sup>े</sup> वाप न१- ١ (النَّيْمم) हेमाम तूथाती, जहीर, প্রাগক, কিতাবুত্ তারাম্ম (النَّيْمم), वाप न१- ١

وما اركاك الا رحمة للعالمين وها اركاك الا رحمة للعالمين وعاد

ত্ত ত্ত্তীৰ ক্রান্ ত্ত্তী । দুর্ঘান ত্ত্তী । পুরান ত্ত্তী । পুরান ত্ত্তী । ত্ত্তী বাল কুর আন

<sup>.</sup> Bangla Academy Bengali-English Dictionary, Dhaka: Bangla Academy, Dhaka, ১৯৯৪, p. ১৫৭

সময়ও জনগদের আমানত ফিরিয়ে দেয়ার কথা ভূলে যানদি। এ জন্য দায়িত্ব দিয়েছিলেন আলী (রা.)-কে। যিনি জীবনের ঝুঁকি নিয়ে মানুবের আমানত নিয়ে রাস্লুল্লাছ (স.)-এর গৃহে অবস্থান করেছেন। এ কথা মনে করা ঠিক নয় য়ে, বৈবয়িক সম্পদই ওধু আমানত। বরং গোপন কথা আমানত, অন্যের ইজ্জত রক্ষা করা আমানত, লায়দায়িত্ব আমানত, রাষ্ট্রের সব কিছু কর্তৃপক্ষের কাছে আমানত, সুবিচার করা আমানত, সম্পাদিত চুক্তি রক্ষা করা ও
বাত্তবায়ন করা আমানত, সভানকে মানুষ হিসেবে তৈরী করা আমানত, জান একটি আমানত, তা রক্ষা করা ও
প্রচার করা হলো যথাযথ আমানত রক্ষা, শিক্ষকের কাছে শিক্ষার্যারা আমানত। তাদেয়কে উপযুক্ত শিক্ষা প্রদান না
করলে শিক্ষক থিয়ানত করল। আমানত একটি ব্যাপক শব্দ। আমানত রক্ষার জন্য আল্লাছ নির্দেশ দিয়ে বলেন,
"নিশ্চয়ই আল্লাছ তোমাদেরকে নির্দেশ দিছেন আমানত তার হকদায়কে প্রত্যর্পণ করতে। তোময়া যখন মানুবের
মধ্যে বিচারকার্য পরিচালনা করকে তখন ন্যায়পরায়ণতার সাথে বিচার করবে।"২০০ উপয়োক্ত আয়াত য়য়া বুঝা
গেল, সুবিচার করা বিচারকলের কাছে বিরাট আমানত। অতএব মানুব সুবিচার না পেলে বিচারের সাথে সংশিষ্ট
সবাইকে পরকালে ধরা হবে। আল্লাহ্ আরো বলেন, "সে বেন আমানত ফিরিয়ে দেয়।"২০০ রাস্বুল্লাহ্ (সা.) বলেন,
"যখন তোমাদের কাছে আমানত রাখা হয়, তখন তোময়া তা যথাযথভাবে আলায় কর।"২০০ রাসুলুল্লাহ্ (স.)
আবার বলেন, "তোমাদেরকে সালাত ও আমানত আলায়ের নির্দেশ করেছেন।"২০০ রাসুলুল্লাহ্ (স.) অন্যত্র বলেছেন, "আল্লাহ্ তোমাদেরকে সালাত ও আমানত আলায়ের নির্দেশ করেছেন।"২০০
রবলছেন, "তোমার কাছে যে আমানত রেখেছে; তাকেই তুমি আমানত ফিরিয়ে দাও।"২০০

আমানত রক্ষার পাশাপাশি খিয়ানতের ব্যাপারে কুর'আন ও হাদীনে অসংখ্য বার নিষেধ করা হয়েছে এবং সাবধান করা হয়েছে। রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "তাদেরকে খিয়ানত না করতে এবং আগামীকালের জন্য গুদামজাত না করতে নির্দেশ দেয়া হয়েছে।"<sup>২৫৯</sup> খিয়ানত হলো মুসলিম বিশ্বাসের ওপর চয়ম আঘাত। কোন মুসলিম তার অন্য মুসলিম ভাইয়ের সাথে বিশ্বাস ভঙ্গ করতে পারে না। হয়রত মুহান্মন (স.) বলেছেন, "এক মুসলমান আরেক মুসলমানের ভাই। সে তার সাথে বিশ্বাস ভঙ্গ কয়তে পারে না এবং মিথ্যা বলতে পারে না।"<sup>২৬০</sup> খিয়ানত একটি করীরা গুনাহ। খিয়ানতের ব্যাপারে মহান আল্লাহ্ হৃশিয়ারি উচ্চারণ করেছেন। আল্লাহ্ তাজালা বলেছেন, "হে

জাল, ৪৯৫৮ আল, টা ألله يامركم أن تؤدُّو االاماتات إلى أهلها ، وأذا عكمتم بين الناس أن تعكموا بالعدل والم

वान-कृत जान, २१२৮० فليؤذ الذي اؤتمن امانته د٥٠

<sup>&</sup>lt;sup>२०२</sup> . قائوًا قائوًا इसाम जास्मन देवन हाचन, जान-बूजनान, প্राधक, चड- २, पृ. २५०

३९० ﴿ وَأَوْ النَّا النَّبِيُّمُ عَامَ है सान आरमन है वन राचल, *जाल-मूत्रनान*, প্राधक, वठ- ৫, পृ. ७२७

<sup>ং</sup> الشهلاة) নাব নং- ২৮ (الشهلاة) ইমাম বুখারী, সহীহ, প্রাত্ত, কিতাবুশ শাহালাত (الشهلاة), বাব নং- ২৮

वाव न१- ७৮ (البيوع) इंगाम ठिउमियी, जूनान, প্राठक, किठावून वृष् (البيوع), वाव न१- ७৮

ه , ১,৩۵১ কুর আল কুর আল قد افلح المؤمنون...والذين هم لاماناتهم و عهدهم راعون . فعه

<sup>&</sup>lt;sup>২৫٩</sup> . ال دين لمن لا عهد له عهد له المائة له ، لا دين لمن لا عهد له عهد له عهد له المائة له ، لا دين لمن لا عهد له

ব্দান্ত্র বাদ, ৭০৯৩২ والذين هم لاماناتهم وعهدهم راعون عهد

<sup>🌣 -</sup> ইমাম তিরমিখী, সুদাদ, প্রাণ্ডক, কিতারু তাফসীরি স্রা, বাব নং- ৫

البر), বাব নং- ১৮ كنيه يكنيه ولا يكنيه والبر), বাব নং- ১৮ كنيه ولا يكنيه

মু'মিনগণ! জেনে তনে আল্লাহ্ ও তাঁর রাস্লের সাথে বিয়ানত করো না এবং তোমাদের পরস্পরের আমানত সম্পঁকেও বিশ্বাস ভংগ করো না।"<sup>২৬১</sup>

বিয়ানতকারী যেমনি আল্লাহর কাছে নিন্দিত, তেমনি যে ব্যক্তিদের সাথে বিয়ানত করা হয় তাদের কাছেও নিন্দিত, এমন কি যারা এ বিয়ানতের কথা তনতে পায় তাদের কাছেও সে নিন্দিত ও ঘৃণিত। কখনো কখনো সে নিজের কাছেও ঘৃণিত। মহান আল্লাহ বলেছেন, "যারা নিজেনের সাথে বিয়ানত করে তাদের পক্ষে বাদ-বিসম্বাদ করো না, নিশ্বয়ই আল্লাহ বিয়ানতকারী পাপীকে পছন্দ করেন না।" ২৬২ এ কথা ভুলে গেলে চলবে না যে, দুর্নীতি এক ধরণের বিয়ানত। কারণ অন্যের কিছু আত্মসাতই দুর্নীতি। মহান আল্লাহ আল্লো বলেছেন, "আল্লাহ বিয়ানতকারীদের পছন্দ করেন না।" ২৬৫ আল্লাহ তা আলা বলেন, "আল্লাহ কোন বিশ্বাস্থাতক, অকৃতজ্ঞকে পছন্দ করেন না।" ২৬৫ বিয়ানতকারীদের বড়যন্ত্র কখনো সফল হয় না। তালেরকে আল্লাহ সরল পথও প্রদর্শন করেন না। মহাগ্রন্থ আল্লাহ ক্র'আনে বলা হয়েছে, "নিশ্বয়ই আল্লাহ বিশ্বাস্থাতকদের ষড়যন্ত্র সকল করেন না।" ২৬৫ বিয়ানত এমন একটি অন্যায় যে, বিয়ানতকারী আর গ্রহণযোগ্য ব্যক্তি থাকে না। সে সকলের কাছে অবিশ্বস্ত ব্যক্তিতে রূপান্তরিত হয়। সে জন্য তাকে সাক্ষ্যের মত জায়গায়ও নেয়া হয় না। অর্থাৎ বিয়ানতকারীর সাক্ষ্য গ্রহণযোগ্য নয়। রাস্লুলুরাহ্ (স.) এ প্রসংগে বলেছেন, "পুরুষ্ব-মহিলা কোন বিয়ানতকারীর সাক্ষ্য বৈধ হবে না।" ২৬৬

ইসলামের মানবিক দিকটি এত বেশি প্রসারিত ও উদার যে, এখানে থিয়ানতকারীর সাথেও থিয়ানত করতে নিষেধ করা হয়েছে। মহানবী (স.) বলেছেন, "যে তোমার কাছে আমানত রেখেছে তুমি তার আমানত কিরিয়ে দাও। কেউ তোমার সাথে বিশ্বাস ভঙ্গ করলে তুমি তা করো না।"<sup>২৬৭</sup> বিশ্বাস ভঙ্গকারীর সাথে প্রতিশোধ হিসেবে বিশ্বাস ভঙ্গ করা হলে সমাজ থেকে অমানবিকতা হ্রাস পাবে না। বরং অন্যায়টি সমাজ ও ব্যক্তির মধ্যে রয়ে যাবে। ইসলামের উদ্দেশ্য এমনটি নয়। ইসলাম চায় অন্যায়ের অপসারপ ও অবসান। অন্যায়কারীর ধ্বংস ইসলাম চায় না। আমানতের থিয়ানত করা কিয়ামতের পূর্বলকণ। রাস্ব্রাছ (স.) বলেছেন, "যখন আমানত ধ্বংস করা হবে তখন তোমরা কিয়ামতের অপেকা কর।"<sup>২৬৮</sup> আমানতের থিয়ানত গুরু হলে আর দুনিয়া টিকে থাকতে পারে না। থিয়ানত হলো একটি চুড়ান্ত অন্যায়। থিয়ানত আর কিয়ামতের মাঝখানে আর কিছু হতে পারে না। থিয়ানতের সাথে নিফাকির গভীর সম্পর্ক। কেউ আমানতের থিয়ানত করলে বুকতে হবে তার মধ্যে মুনাফিকের বৈশিষ্ট্য বিদ্যমান। রাস্ব্রায় (স.) বলেছেন, "মুনাফিকের নিদর্শন তিনটি। কথা বললে মিথ্যা বলে, ওয়াদা করলে ভংগ করে এবং আমানত রাখা হলে তার থিয়ানত করে।"<sup>২৬৯</sup> থিয়ানতের ছোবল মায়াত্মক। এ জন্য বিশ্বনবী (স.) এ ক্তিকর অভ্যাসটি হতে আল্লাহ্র কাছে আশ্রয় চাইতেন। তিনি বলতেন, "আমি তোমার কাছে থিয়ানত হতে আশ্রয় চাই। ।

ভাই।"<sup>২৭০</sup>

আল. ৮৯২৭ ياتها الذين امنوا لا تخونوا الله والرسول وتخونوا اماناتكم والنم تطمون. ده

আগ-কুর আল, ৪৫১০৭ ولا تجادل عن الذين يختلفون انفيهم ، ان الله لا يحب من كان خوالا النيما . ١٥٥

আল-কুর'আন, ৮ঃ৫৮ انَ الله لا يعبَ الخاننين . <sup>২৬٥</sup>

আল-কুর আল, ২২৯৩৮ ان الله لا يحبّ كلّ خوان كفور . 🕬

<sup>।</sup> अल-कृत जान, ১२१৫२ ان الله لا يهدى كيد الخانتين

<sup>े</sup> अपाम जित्रमिषी, मुनान, किजावून भाशानाठ (الشهادة خانن و لا خاننة بالمجادة عانن و لا خاننة بالمجادة عانن و لا خاننة بالمجادة عانن و لا خاننة بالمجادة عاندة بالمجادة عاندة بالمجادة عاندة بالمجادة عاندة بالمجادة عاندة بالمجادة عاندة بالمجادة بالمج

<sup>-</sup>अर्थ - और नात (البيوع) हे प्राप्त जिलाया, कुलान, किलायुल वृष्

ইমাম আহমদ ইবন হাৰল, আল-মুসনাদ, প্রাতক্ত, খত- ২, পৃ. ৩৬১ شاعلة الساعة ا

<sup>&</sup>lt;sup>২৬৯</sup> . الأيمان خان ، واذا وعد اخلف ، واذا وعد اخلف ، واذا انتمن خان . ইমাম মুদলিন, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাকুল ঈবাদ (الايمان), হাদীস নং- ১০৭

বাব নং- ১৯, ২০ । ইমাম নাসায়ী, সুনান, কিতাবুল ইসতি আয়া (الاستعادة). বাব নং- ১৯, ২০

قال رسول الله (ص) ان الله عز وجل يقول: انا ثالث الشركين مالم يخن احدهما صاحبه فاذا خانه خرجت من بينهما . <sup>493</sup> نام - বাব নং - ২৬ খন আৰু লাউল, সুনাদ, প্ৰাতন্ত, কিতাজুল বুষ্', বাব নং

### লঙ্জা

লজ্জা অর্থ শালিনতাবোধ। লজ্জার ইংরেজী অর্থ হলো (Shyness) মানবিক মূল্যবোধের ক্ষেত্রে লজ্জার ভূমিকা অপরিসীম। কারণ নির্লজ্জ ব্যক্তি যে কোন অমানবিক কান্ত ঘটিয়ে দিতে পারে। নির্লজ্জ লোক খুবই বিপ্জলক। সেযে কোন সময় যে কোন অঘটন ঘটাতে পারে। মানুষের চেতনার লজ্জার ভয় থাকলে এত ধরনের অমানবিক ও অসামাজিক কর্মকান্ত ঘটতে গায়তো না। চারদিকে যত ধরনের অসামঞ্জস্যতা, অমানবিকতা ও বেহায়াপনা এর কারণ লজ্জার অভাব হাড়া আর কিছু নয়। একজন শালীন লোকের জন্য লজ্জার কোন বিকল্প হতে পারে না। লজ্জার হান অন্য কিছু দিয়ে পূরণ হবার নয়। লজ্জা মানুষের এমন একটি বৈশিষ্ট্য যে তার পুরোটাই কল্যাণে ভরা। অর্থাৎ লজ্জার কোন বায়াপ দিক নেই। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "লজ্জার পুরোটাই কল্যাণকর।" বিজ্ঞার ফলাফল ও পরিণাম সর্বদাই ভাল হয়ে থাকে। এমন কথা কেউ কোন দিন তনেনি যে, লজ্জার কারণে লোকটি অপকর্মটি করেছে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "লজ্জা কল্যাণ বৈ আর কিছু বয়ে আনে না।" বিজ্ঞান বনা যায় যে, লজ্জা ওধু কল্যাণই বয়ে আনে।

পোশাক-পরিচ্ছদে শালীনতার ব্যাপারটি লজ্জার সাথে সম্পুক্ত। যাদের মধ্যে দ্যুনতম লজ্জা আছে তারা কখনো অশালীন পোশাক পরিধান করতে পারে না। সর্বোপরি পর্দার গুরুত্ব ইসলামে অপরিসীম। মহান আল্লাহ্ বলেন, ্রু মিনদেরকে বল, তারা বেন তালের দৃষ্টিকে সংযত করে এবং তালের লজ্জাস্থানের হিফাবত করে; এটিই তালের জন্য উত্তম। তারা যা করে নিকর আল্লাহু সে বিষয়ে সম্যুক অবহিত।"<sup>২৭৪</sup> সাম্প্রতিক সময়ে বিভিন্ন রকম দুর্যটনা ও অনাকাংখিত ঘটনা পর্দার প্রয়োজনীয়তাকে আরো জোরালো করেছে। উদাহরণ স্বরূপ কয়েকটির কথা উলেখ না করলেই নয়। যেমন- নির্লজ্ঞার প্রসার, পুরুষ কর্তৃক উত্যক্ত করা, ব্লাকমেইল করা, এসিড নিক্লেপ ইত্যাদি। বাংলাদেশে অশালীনতা প্রতিনিয়ত বৃদ্ধি পাচেছ। ক্রমান্বয়ে ছেলে-মেয়েদের পোশাক ছোট ও সংক্ষিপ্ত হচেছ। বর্তমান সময়ে তারা এমন পোশাক পরিধান করছেে যে, এতে করে ভালের শরীরের বৃহলাংশ উন্তুভ থাকছে। বিশেষতঃ শহর এলাকায় এটা ভয়াবহ রূপ নিয়েছে। বাংলাদেশে পূর্বে এছেন অবস্থা ছিল না। এ জন্য দেখা যায় বর্তমান সময়ের পোশাক-পরিচহদ দেখে বেশি অবাক হচ্ছে ও লজ্জা পাচেছ প্রবীণ মানুষজন। কারণ তারা এ সব দেখে অভ্যন্থ নয়। পর্দা করা নারী-পুরুষ সবার জনাই অপরিহার্য। তবে নারীকে এ ক্ষেত্রে অর্থণী ভূমিকা পালন করতে হয়। তাকে অনেক ত্যাগ ও কষ্ট সংবরণ করতে হয়। পর্দা মুসলিম নারীর সৌন্দর্য। নারীর মান-সম্মান ইজ্জত-আবরুর রক্ষাক্বত পর্দা। মহান আল্লাহ বলেন, "আর মু'মিন নারীদেরকে বল, তারা বেন তাদের দৃষ্টিকে সংযত করে ও তালের লজ্জাস্থানের হিফাযত করে; তারা যেন যা সাধারণত প্রকাশ থাকে তা ব্যতীত তালের আভরণ (অর্থাৎ অলংকার বা আকর্ষণীয় পোশাক) প্রদর্শন না করে, তাদের গ্রীবা ও বক্ষদেশ যেন মাথার কাপড (ওড়না বা চাদর জাতীয় পরিচহদ) দ্বারা আবৃত করে, তারা যেন তাদের স্বামী, পিতা, শ্বতর, পুত্র, স্বামীর পুত্র, ভাতা, ভাতুস্পুত্র, ভগ্নিপুত্র, আপন দারীগণ, (একই সংগে প্রায়ই উঠা-বসা করে এমন নারী, অবশ্য তাদেরকে সক্তরিত্রবান হতে হবে। ভিনুমতে মুসলিম নারী) তাদের মালিকানাধীন দাসী, পুরুষদের মধ্যে যৌন কামনা-রহিত পুরুষ এবং দারীদের গোপন অংগ সম্বন্ধে অজ্ঞ বালক ব্যতীত কারো দিকট তাদের আতরণ প্রকাশ না করে, তারা যেন তাদের গোপন আভরণ প্রকাশের উদ্দেশ্যে সজোরে পদক্ষেপ না করে। হে মু'মিনগণ! তোমরা সকলে আল্লাহর দিকে প্রত্যাবর্তন কর, যাতে তোমরা সফলকাম হতে পার।"<sup>২৭৫</sup> এ কথা মনে রাখতে হবে যে, ইসলামের পর্দার বিধান সবার জন্য। পুরুষকেও তার প্রয়োজন অনুসারে পর্দা করতে হবে। সে ইতেছ করলেই যে কোন সময় যে কোন স্থানে যে কোন লোকের সামনে অনাবৃত থাকতে পারবে না। আবার নারীকেও অন্য নারীর সামনে পরিমাণ

ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাগুক্ত, কিতাবুল ঈমান, হাদীস নং- ৬১ الحياء خير كله .

<sup>ং</sup> الحياء لا ياتي الا بخير ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাগুক্ত, কিতাবুল ঈমান, হালীস নং- ৬০

আল-কুর আদ, قل للمؤمنين يغضُوا من ابصار هم ويحفظوا فروجهم ، ذالك ازكى لهم ، انَ الله خبيرٌ بما يصنعون . <sup>816</sup> ২৪৯৩০

قل المؤمنات يغضضن من ابصارهن ويحفظن فروجهن والابيدين زينتهن الا ما ظهر منها وليضربن بخسرهن على . \*\* جيوبهن ولا ببدين زينتهن الا البعولتهن او اباءهن او اباء بعولتهن او ابناءهن او ابناء بعولتهن او الخوانهن او بنى الخوانهن او بنى الخواتهن او نساءهن او ما ملكت ايماتهن او التابعين غير اولى الاربة من الرجال اوالطفل الذين الم يظهروا على عورات النساء ، ولا يضربن بارجلهن ليعلم ما ينفين من زينتهن ، وتوبوا الى الله جميعاً أيه المؤمنون يظهروا على عورات النساء ، ولا يضربن بارجلهن ليعلم ما ينفين من زينتهن ، وتوبوا الى الله جميعاً ايه المؤمنون

মত পর্দা করতে হবে। সে সর্বদা সর্বত্র সকল নারীর সামনে এক অবস্থার থাকতে পারবে না। আল্লাহ্ তা আলা আরো বলেন তারা যেন তাদের চাদরের কিয়দাংশ নিজেদের উপর টেনে দেয়।"<sup>২৭৬</sup>

লজা ইসলামের মূল শিক্ষার অংশ। প্রত্যকটি জীবনাদর্শের নির্দিষ্ট কিছু বৈশিষ্ট্য ও চরিত্র রয়েছে। লজা হলো ইসলামের চরিত্র। রাস্লুরাহ (স.) বলেছেন, "অবশ্যই প্রত্যকটি দীনের চরিত্র রয়েছে। ইসলামের চরিত্র হলো লজা।" বলা ব্যতিরেকে বেমনি ইসলামকে কল্পনা করা যায় না; তেমনি ইসলাম ব্যতিরেকে লজা কখনো পরিপূর্ণতা লাভ করতে পারে না। লজা মহান আল্লাহ্র একটি গুণ। তাই তিনি চান মানুব তাঁর এ গুণে গুণান্বিত হোক। রাস্লুল্লাহ (স.) বলেছেন, "আল্লাহ্ লাজুক ও গোপনকারী। তিনি লজাশীলতা ও গোপনীয়তাকে পছন্দ করেন।" আল্লাহ্ তা আলা বান্দার যে সব বৈশিষ্ট্য খুব পছন্দ করেন তার অন্যতম হলো লজা। রাস্লুল্লাহ (স.) একজন সাহাবীকে লক্ষ্য করে বলেন, "তোমার মধ্যে এমন দুটি অভ্যাস রয়েছে; যা আল্লাহ্ ভালোবাসেন। (তাহলো) ধৈর্য ও লজা।" বি

লজা ছিল হ্যরত মুহাম্মদ (স.)-এর একটি বিশেষ গুণ। সাহাযীগণ (রা.) বলেন, "রাস্লুল্লাহু (স.) লজাশীল ছিলেন।" হাল হালি আরো বলা হয়েছে, "মহানবী (স.) খুবই লাজুক ছিলেন।" হাল রাস্লুল্লাহু (স.)-এর লজা গুণের ব্যাপারে সাহাবীগণ (রা.) বলেন, "নবী (স.) পবিত্র পর্দানশীল কুমারী মেয়েদের চেয়েও বেশি লাজুক ছিলেন। কোন বিষর তাঁর দৃষ্টিতে অপহন্দমীয় হলে, তাঁর মুখাবয়ব দেখেই আমরা আঁচ করে ফেলতাম।" হাল খালজা তথু মুহাম্মদ (স.)-এর গুণই নয়। এটি সকল রাস্লের গুণ ছিল। রাস্লুল্লাহু (স.) এ প্রসংগে বলেহেন, "রাস্লগণের সুনাত চারটি। লজা, সুগন্ধি ব্যবহার, মিসওয়াক করা ও বিবাহ।" হাল বিশেষ করে মুসা (আ.)-এর কথা প্রসংগে রাস্লুল্লাহু (স.) বলেহেন, "মুসা (আ.) লজাশীল লোক ছিলেন।" হাল লজার সাথে ঈমানের বিরাট সম্পর্ক। কারো লজা বৃদ্ধি পাওয়া মানে ঈমান বৃদ্ধি পাওয়া। আবার ঈমান বৃদ্ধি পাওয়ার বারা প্রকারান্তরে কারো লজাই শক্তিশালী হয়ে থাকে। রাস্লুল্লাহু (স.) বলেহেন, "লজা ও সংকোচবোধ (দ্বিধাবোধ, পরিমিত কথা বলা, রাখ ঢাক রেখে কথা বলা) সমানের অংশ। আর অস্লীলতা ও বাচালতা (অতিকথন ও অপ্রয়োজনীয় কথা বলা) নিফাকের লক্ষণ। "হাল আরকটি হালীসে বিশ্বনবী (স.) বলেহেন, "লজা ঈমানের অংগ। আর ঈমানের পরিণতি জানুত। "হাল একটি প্রসিদ্ধ হালীসে বর্ণিত আছে, রাস্লুল্লাহু (স.) বলেহেন, "লজা ঈমানের অংগ। আর ঈমানের পরিণতি জানুত।" হালীসে বর্ণিত আছে, রাস্লুল্লাহু (স.) বলেহেন, "লজা ঈমানের অংগ। "হাল তা।" হালি পাত আরে হালীসে বর্ণিত আছে, রাস্লুল্লাহু (স.) বলেহেন, "লজা ঈমানের অংগ। "হাল তা।" বাল তা। "হাল আরু হালীসে বর্ণিত আছে, রাস্লুল্লাহু (স.) বলেহেন, "লজা ঈমানের অংগ। "হাল তা।" হালিছেন হালীসে বর্ণিত আছে, রাস্লুল্লাহু (স.) বলেহেন, "লজা ঈমানের অংগ।" হাল হালীসের বর্ণিত আছে, রাস্লুল্লাহু (স.) বলেহেন, "লজা ঈমানের অংগ। "হাল হালীসের অংগ। "হালীসের অংগ। "হাল হালীসের অংগ। "হাল হালীসের অংগ। "হালীসের অংগ। "হালী

লজ্জার পার্থিব উপকারিতা অনেক। বিশেষত যারা পোশাকের মাধ্যমে লজ্জা সংরক্ষণ করেন; তাদের ব্যাপারে চিকিৎসা বিজ্ঞানীগন গবেষণা করে দেখেছেন যে, তারা তুলনামূলক খোলামেলা মহিলাদের চেয়ে মানসিক ও শারীরিক দিক থেকে অনেক বেশি সুখী। যারা লজ্জাকে লালন করেন তারা প্রশান্তির মধ্যে বসবাস করেন। আর যারা লজ্জাকে এড়িয়ে চলেন তাদের মধ্যে একটা অপরাধবাধ সর্বদা কাজ করে থাকে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "অবশ্যই লজ্জাতে প্রশান্তি রয়েছে।" বংলাদেশে তালাকের শিকার, যৌতুকের শিকার, এসিডের শিকার, উত্যক্তের শিকার, ধর্ষণের শিকার হচেছ তুলনামূলক নির্লজ্জ ও খোলামেলা মেয়েরা। লজ্জা সংরক্ষণকারীদের হার

আল-কুর আল, ৩৩৪৫৯ ويدنين عليهن من جلابييهن .

ইমাম মালিক, মু'আজ, প্রাগুজ, কিতাবু হুসনিল খুলক, হালীস নং- ৯ أنْ لَكُلُّ دِينَ خُلِقًا ، وخُلِقَ الأسلام العِياء . \*\*\*

८ - देश العنام) स्वाय ना किला क्रामा (العنام) हे प्राप्त आवू माउन, कुनान, किलावून हासाय (العنام), वाव ना

ইমান আহমদ ইবদ হাৰল, আল-মুসনাদ, প্ৰাতক, বত্ত- ৪, পৃ. ২০৬ أن فيك غَصَالَتِين يُحبِّهما الله: الحلم والحياء .

১৯৫ - ১৯ তেওঁ الشرص)...عييا . ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনাদ, প্রাতক্ত, খন্ত- ৬, পৃ. ৩১৪

<sup>ে</sup>৩০ ইমাম বুখারী, সহীহ, কিতাবু তাফসীরি সূরা, বাদ নং- ৩৩ شدید النبی (ص) شدید النباء .

ৰাওক, কিতাবুল ফাযায়িল, হাদীস নং- ৬৭

১৮৩ . والنكاح ، والنعطر والسواك ، والنكاح ، والنعطر والسواك ، والنكاح ،

रेमाम मूजनिम, जरीर, প্রাগুজ, किতাবুল ফার্যায়িল, रानीज नং- ১৫৬ ان موسى كان رجلاً عييًّا . 🕬

ক্ষা আহমদ ইবন হাৰল, আল-মুসনাদ, প্রাতক্ত, বিভ- ৫, পু. ২৬%

ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাগুক্ত, কিতাবুল ঈমান, হাদীস নং- ৫৭-৫৯ الحيلة . 🗝 الحياء من الايمان في الجنة

ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাভক্ত, কিতাবুল ঈমান, হালীন নং- ৫৭, ৫৮ الحياء شعبة من الايمان .

ইমাম বুখারী, সহীহ, প্রাগুজ, কিতাবুল আদাব, বাব নং- ৭৭ وَإِنْ مِن الْعَوَاءَ كُونَهُ ،

এখানে তুলনামূলক অনেক কম। এ ঘটনাগুলো ঘটাচেছে একদল বেহায়া লোক যারা সময় অতিবাহিত করে অগ্নীল সিনেমা, পর্ণোছবি দেখে এবং অগ্নীল বই পড়ে। বিশেষত সাইবার ক্যাফে বসে তারা ইন্টারনেটে অগ্নীল ছবি দেখে সময় নট করে থাকে।

লজ্জার ব্যাপারে নির্লজ্জ ব্যক্তিরা ভুলের মধ্যে ভুবে আছে। তারা মনে করে নিরেছে যে, নির্লজ্জতা মানে সৌন্দর্য বেড়ে যাওয়। তালের সৌন্দর্য প্রদর্শন নির্লজ্জতার প্রদর্শনেরই নামান্তর। সুন্দরী প্রতিযোগিতার কথা এখানে উল্লেখ না করলেই নয়। যাতে সাঁতারের পোশাকে মঞ্চে হাটাহাটি করতে হয়। যে যত খোলামেলা হতে পারে সে তত বড় সেরা সুন্দরী বিবেচিত হয়। এ ব্যাপারে ইসলামের দৃষ্টিভঙ্গি সম্পূর্ণ ভিন্ন। ইসলামে বলা হয়েছে যে, লজ্জার য়ারা সৌন্দর্য বৃদ্ধি পায়। রাস্পুলাহ (স.) বলেছেন, "কোন কিছুতে কখনো লজ্জা প্রবেশ করলে; তা সৌন্দর্যমন্তিত হয়।"
ইমান ব্যক্তি লজ্জার মত সম্পদ হারালে সে সবই হারালো। তার দ্বারা তখন সবই করা সন্তব। তখন সে সমানও হারাতে দ্বিধা করে না। রাস্পুলাহ (স.) বলেন, "প্রনিন্দাকারী, অভিসম্পাতকারী, অণ্লীল ব্যবহারকারী এবং নির্লজ্জ কখনো মুমিন নয়।"

ইসলামের বজব্য অতি স্পেট। তাহলো নির্লজ্জতা ও ইমান একই ব্যক্তির মধ্যে স্থান করে নিতে পারে না। কোন ব্যক্তির মধ্যে হয় লজ্জাহীনতা থাকবে না হয় ঈমান থাকবে।

নির্লজ্ঞ ব্যক্তি পরিশেষে মহান আল্লাহর রোষানলে পতিত হয়। সে এ-কুল ও-কুল দু'কুল হারায়। আশপাশের মানুষও তাকে পছল করে না। রাসূলুল্লাহ (স.) বলেন, "নিশ্চিতভাবেই অপ্লীল ব্যক্তিও নির্লজ্ঞ ব্যক্তিকে আল্লাহ ঘূণা করেন।" মাসূলুল্লাহ (স.) আরো বলেন, "নির্লজ্ঞতা বিচিহ্নতা থেকে উৎসারিত। আর বিচিহ্নতাবোধের পরিণাম জাহান্নাম।" মার অর্থাৎ লজ্জা-শরমের অভাব দেখা দিলে লোকজন সে ব্যক্তি হতে বিচিহ্ন হতে শুরু করে। যারা একদা তাকে নির্লজ্ঞ হতে উবুদ্ধ করেছে; তারাও এক সময় সটকে পড়ে। পরিশেষে সে নিঃসদ ও বন্ধুহীন হরে পড়ে। নির্লজ্ঞতা ধ্বংসের একটি হাতিয়ার হাড়া আর কিছু নয়। লক্ষ্য করলে দেখা যাবে যে, যারা এক সময় নির্লজ্ঞ পোশাক পড়েছে, নির্লজ্ঞ আচরণ করেছে, নির্লজ্ঞতার প্রচারণা চালিয়েছে; তারা ধ্বংস হয়ে গেছে। রাস্লুল্লাহ (স.)-ও বলেছেন, "আল্লাহ্ কোন ব্যক্তিকে ধ্বংস করতে চাইলে; তার থেকে লজ্ঞা ছিনিয়ে নেন।" মানুল্লাহা

লজ্জার সাথে লজ্জাস্থানওলোর বিরাট সম্পঁক। লজ্জাস্থানওলোর যথাযথ ব্যবহারের উপর পার্থিব ও পরকালিন পরিণাম নির্ভর করে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "আল্লাহ্ যাকে তার দু'চোয়ালের মধ্যবর্তী জারগার (জিহ্বা / মুখ) কৃতি হতে এবং দু'পারের মধ্যবর্তী স্থানের (লজ্জাস্থান) মন্দ হতে রক্ষা করবেন সে জাল্লাতে প্রবেশ করবে।" ২৯৪ এ হাদীসের প্রথম অংশের শিক্ষার মাধ্যমে অনেকগুলো অমানবিক আচরণ থেকে পরিত্রাণ লাভ করা সন্তব। যেমন-অতিকথন, অনুর্থক কথা বলা, মিথ্যা বলা, মিথ্যা সাক্ষ্য দেয়া, গালি দেয়া, অভিসম্পাত দেয়া, বাচালতা, অশ্লীল ও নির্লজ্জ কথা বলা ইত্যাদি। আর দ্বিতীর অংশ দ্বারাও কিছু অমানবিকতা হতে মানুষ নিশ্কৃতি পেতে পারে। যেমন-বিনা, যত্রতা মল্যুত্র ত্যাগ, নির্লজ্জতা, অগ্লীলতা ইত্যাদি।

লজ্জার সাথে মুখ ও জিহবার ওতপ্রোত সম্পর্ক। অধিকাংশ নির্লজ্জতা মুখের দ্বারাই সংঘটিত হয়। অনেককে আবার মানুষ এ জন্যও ভয় করে বা শ্রন্ধা করে যে, তার কথানুযায়ী কাজ না করলে সে জিহবা দিয়ে পরিবেশ দৃষিত করে ফেলতে পারে। যাদের কথার ভয়ে মানুষ দূরে থাকে তারা মারাত্মক বারাপ লোক। রাস্লুল্লাছ্ (স.) বলেন, "মানুষের মধ্যে সর্বনিকৃষ্ট লোক তারা, যাদেরকে মানুষ তাদের মুখের ভয়ে শ্রন্ধা করে।" ২৯৫

# অল্পতুষ্টি

२० - अब ने कुल, वाव ने कुल, माजा, जुनान, किठावूय् वूरन, वाव ने الا زانه . ﴿﴿ اللهِ عَلَمُ اللَّهُ اللهِ عَلَمُ

২৯১ . قان الله لَيْبَغِض الفاحش البَذِي . ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-নুসনান, প্রাতক্ত, বভ-২, পৃ. ১৬২, ১৯৯

হমান ইবন মাজা, সুনান, প্রাণ্ডন্ত, কিতাবুর্ বুহন, বাব নং- ১৭ ইমান ইবন মাজা, সুনান, প্রাণ্ডন্ত, কিতাবুর্ বুহন, বাব নং- ১৭

২৯٥ . منه الحياء عبدًا نزع منه الحياء و ইমাম ইবন মাজা, সুদাদ, প্রাগুক্ত, কিতাবুল ফিতান, বাব নং- ২৭

<sup>(</sup>الكلام) ইমাম মালিক, মু'আন্তা, প্রাণ্ডক, কিতাবুল কালাম (الكلام), হালীস নং- كا الهنة دخل الهنة وشر ما بين المثيّة وشر ما بين رجليه دخل الهنة . الكلام)

<sup>🏎 .</sup> हमाम बावू माउन, न्नान, প্রাণ্ডক, কিতাবুল আদাব, বাব নং- ৫ ان من شرار الناس الذين يكرمون اثقاء السنتهم

অল্পতুষ্টি অর্থ সংযমী, মিতাচারি, প্রশান্ত আত্মা, হাহাকারহীন আত্মা ইত্যাদি। আকাঙ্খার সংগে সামর্থের অনোপ্যোজনই মানসিক অপান্তির কারণ। অনেক সময় মানুব এমন সব উচ্চাকাঙ্খা পোষণ করে যে গুলো পূরণ হবার নয়। সাধ্যের অতিরিক্ত আশা-আকাঙ্খা পোষণ এবং সেগুলো পূরণের ব্যর্থতাই মানুবের মনে দুঃখ-বেদনা ও হতাশা সৃষ্টি করে। মহান আল্লাহ্ তাঁর নিয়ম-কানুনের ধারাবাহিকতার মধ্য দিয়ে যা কিছু মানুবকে দিয়েছেন এবং যা কিছু প্রচেষ্টার মাধ্যমে মানুষ অর্জন করেছে তা নিয়েই মানুবের সম্ভষ্ট থাকা উচিত। ইসলাম মানুষকে সর্বদা হাসি-খুশী থাকতে বলেছে। অর্থাৎ প্রত্যেকটি অবস্থাকে খাতাবিকভাবে গ্রহণ করতে হবে। মহানবী (স.) বলেছেন, তামরা নিম্পত্তি করে দাও, পরন্পর পরন্পরের কাছে আস এবং সম্ভষ্ট থাক। " ২৯৬

মদে রাখতে হবে, সভোবই সুথের চাবিকাঠি। সম্পদ, প্রতিপত্তি, স্বাস্থ্য, সফলতা, খ্যাতি, বন্ধ-বান্ধব ইত্যাদি মানুষের সুখী হওয়ার জন্য অনেক সময় অবদান রাখতে পারে বটে কিন্তু এগুলো মানুষকে সুখী করতে পারে না। সুখী নিজে নিজেই হতে হয়। মানুষ ইচেছ করলেই মহান, ক্ষমতাশালী, ধনী ও বৃদ্ধিমান হতে পারে না। কিন্তু মানুষ ইচ্ছে করলে সবাই সুখী ও ভাল হতে পারে। ব্যক্তি-মনের শান্তি কেউ বাইরে থেকে নষ্ট করতে পারে না, বদি সে নিজে তা নষ্ট না করে। মনের সুস্থতা বজার রাখতে চাইলে সব সময় মানসিক চাপের কারণ এড়িয়ে চলা উচিত, আর চাপ যদি এসেই পড়ে তাহলে সর্বোন্তম চেষ্টার পর কর্মের ফলাফলটা আল্লাহর হাতে ছেভে পেরা উচিত। ধনী হতে পারিনি বলে, প্রভাবশালী হতে পারিনি বলে, উচ্চ ডিগ্রী লাভ করতে পারিনি বলে, সুস্বাস্থ্যের অধিকারী হতে পারিনি বলে- এক কথায় যা কিছু হতে পারিনি তার জন্য আমাদের কারো মনে দুঃখ বা ক্লোভ থাকা উচিৎ নয়। সমাজের স্ব স্ব অবস্থানে থেকেই যার যতটুকু সামর্থ্য আছে তার পূর্ণ সন্থ্যবহার করে তার কর্তব্যকে সততা ও ভালবাসার সাথে পুরোপুরি পালন করে যেতে পারলেই যথেষ্ট হবে। বন্তুত সম্পদের প্রাচুর্য কিংবা বাজী বা গাজীর জন্য আনব্দে উল্লসিত হওয়ার কিছু নেই, দারিদ্রের জন্য শোকে মর্মাহত হওয়ারও কিছু নেই। সম্পদের প্রাচর্যের জন্য আনন্দে উচ্ছল হয়ে ধরাকে সরা জ্ঞান করা যেমন অর্থহীন, দুঃখ-কষ্টের কষাঘাতে জর্জরিত ও হতাশাগ্রস্ত হয়ে জীবনাবসান ঘটানো তেমনি অপরাধ। বস্তুত আর্থিক সচ্ছলতা বা দীনতা জাগতিক যাত্রা পথের দু'টো অবস্থা মাত্র। জীবনের সফলতা বা সার্থকতা সম্পদের প্রাচুর্য বা বিশুহীনতার মধ্যে নেই- আছে সং ও সংঘত জীবন যাপনের মধ্যে এবং পরোপকারবৃত্তির বাস্তবায়নের মধ্যে। যে মানব জীবন আমরা লাভ করেছি তা অমূল্য সম্পদ। এই জীবনরূপ সম্পদকে সঠিক পথে ব্যয় করা অবশ্য কর্তব্য। বস্তুত মানব জীবন হলো আল্লাহর নিকট থেকে প্রাপ্ত কর্য (ধার) স্বরূপ, সংকর্ম সম্পাদনের মাধ্যমে তা পরিশোধ করতে হয়। এ কথা প্রতিধ্বনিত হয়েছে নিয়োক আয়াতে, "নিক্যুই আলাহ মু'মিনদের নিক্ট হতে তাদের জীবন ও সম্পদ ত্রার করে নিয়েছেন, তাদের জন্য এর বিনিমরে জান্নাত রয়েছে।"<sup>২৯৭</sup> পৃথিবীর সকল প্রাপ্তিকে মহান আল্লাহ্ প্রদন্ত মনে করলে আর নিজের মনে করার কিছু থাকে না। তখন হারানোর বেদনা ও না পাওয়ার হতাশা গ্রাস করতে পারে না।

বস্তুত ধন-ঐশ্বর্যের প্রাচুর্য শান্তি-সুখ ও সৌভাগ্যের নিয়মক নয়। তা লাভ করার জন্য প্রথম বা প্রধান উপায় নয়
তা। বরং অনেক সময় এই ধন-ঐশ্বর্যেরও প্রাচুর্য মানুষের জন্য চরম দুঃখ ও অশান্তির প্রধান কারণ হয়ে দেখা
দেয়। এজন্যই আল্লাহ তা আলা বলেহেনঃ "সুতরাং ওদেয় সম্পদ ও সভান-সভতি তোমাকে যেন বিমুগ্ধ না করে,
আল্লাহ তো এর য়ায়াই ওদেরকে পার্থিব জীবনে শান্তি দিতে চান।"

দুঃখ-কই ও দুর্জেগে তিল তিল করে ভুগছে, তা কি তালের বৈষয়িক শান্তি নয়? এ শান্তি যে নিতাভই মানসিক
এবং এ শান্তি ছায়ী, নিরবচ্ছিদ্ধ। এ থেকে তালের নিস্তার নেই। আসলে সুখ ও সৌভাগ্য এবং দুঃখ-কই নিতাভই
মানসিক ব্যাপার। রাস্লুল্লাহ (স.) এই সুখ-শান্তি ও দুঃখ-কটের মূল উৎসের সন্ধান দিয়ে বলেহেনঃ

"যে লোক পরকালের জন্য চিন্তাশীল হয়, আল্লাহ্ তা'আলা তার দিলের মধ্যেই স্বছলতার সম্পদ থানিয়ে দেন, তার যাবজীর প্রয়োজন সংগ্রহ করে দেন এবং তার বৈষয়িক সুখ-সুবিধাও তাকে পুরোপুরি দিয়ে দেন। পদান্তরে যার সমত চিন্তা-ভাষনা কেবল এ দুনিয়াকে কেন্দ্র করেই, আল্লাহ্ তার দান্তিন্ত তার দুচোখের সামনেই রেখে দেন, তার প্রয়োজনাবলী হিন্ন ভিন্ন করে দেন। আর দুনিয়ায় সে তত্তুকুই লাভ করে, যতটুকু তার জন্য প্রেই নির্দিষ্ট করে দেয়া হয়েছে, তার বেশী একটুও নয়। "১৯৯

देशाय युननिय, नदीर, প्राचक, किलावन युनाफिकीन, शनीन न१- ९९ فينزوا و ايشروا و ايشروا و المثروا و

১১১১ জাল-কুর আল, ৯৫১১১ أن الله اشترى من المؤمنين انفسهم واموالهم بان لهم الجنة . وده

ক্রান, ১৯৫৫ ক্রান فلا تعجبك اموالهم ولا اولادهم ، اتما يريد الله ليعذبهم بها في المحياة الدنيا . وده

من كانت الاخرة همُّه جعل الله غناه في قلبه وجمع له شمله وائتُه الدنيا و هي راغمة ، ومن كانت الدنيا همُّه جعل الله . \*\*\*
अवनाम स्थानान जावनून तरीन, जान-कृतजातन अधिक के सवनाम स्थानान जावनून तरीन, जान-কृतजातन আলোকে উন্নত জীবনের আদর্শ, ঢাকাঃ বাররুন প্রকাশনী, অটোবর, ১৯৮০, পৃ. ১০৯

না পাওয়ার বেদনা একটি খারাপ বৈশিষ্ট্য। এমন স্বভাবের লোকজন কিছুতেই স্বভিবোধ করে না। মনে হয় বেন সে উদ্দিষ্ট বস্তুটি পেলে সম্ভষ্ট হবে। বাস্তবে দেখা যার, এরা জীবনে কখনোই পরিতৃপ্ত হয় না। উদ্দিষ্ট বস্তুটি পেলেও প্রশান্তি কিরে আসে না। এদের প্রসংগেই আলাহ্ তা আলা বলেছেন, "প্রাচুর্যের প্রতিযোগিতা তোমাদেরকে মোহাচ্ছনু রাখে। যতক্ষণ না তোমরা কবরে উপনীত হও।" সামান্য প্রত্যাশা থাকলে জীবনে সুখী হওয়া যার। বেশি কিছু পেলে তখন তা তার জন্য মহা আনন্দ বরে আনবে। রাস্লুরাহ্ (স.) তাঁর উন্মতকে অল্প নিয়ে সম্ভষ্ট থাকতে বলেছেন। তিনি বলেছেন, "অল্পে তৃষ্ট থাকো। তাহলে মানুষের মধ্যে সেরা কৃতজ্ঞ হতে পারবে।" স্ব

মুনিন জীবনের আলাদা কিছু বৈশিষ্ট্য রয়েছে। যেমন সে সর্বাবস্থায় জল থাকে। এ জন্য তাকে কেউ 'কেমন আছেন' জানতে চাইলে সে বলে, العبد المساح المساح المساح المساح আল-হামদু লিল্লাহ'। তার এ অভিব্যক্তির হারা তার যা আছে তা নিরেই সুখে থাকার ইংগিত পাওয়া যায়। রাস্লুল্লাহ (স.) বলেছেন, "মুনিন সর্বাবস্থায় ভাল থাকে।" ত০ আসলে মানুষ যদি তার চেয়ে কম আছে বা কম সুখী এমন ব্যক্তিদের দিকে তাকার; তাহলেই সুখী হতে পারে। আর যদি ওপরের দিকে ও অট্টালিকার দিকে তাকিয়ে বড় বড় নিশ্বাস কেলে তাহলে কখনো সুখী হতে পারেবে না। হাহাকার মানসিকতায় কোন শান্তি নেই। তা মর্ম-জ্বালাই বৃদ্ধি করে মাত্র। একটি স্থির ও গোছানো আত্মাই কেবল সুখ আন্বাদন করতে পারে। এ জন্য প্রত্যেকের একটি তুই হৃদয়ের অধিকারী হওয়া উচিত। রাস্লুল্লাহ (স.) বলেন, তোমাদের প্রত্যেকেই যেন কৃতজ্ঞ আত্মা ও স্মরণকারী জিহ্বা গ্রহণ করে।" ত০ অর্থাৎ তারা যেন আত্মাকে কৃতজ্ঞতাবোধ সম্পন্ন আর জিহ্বাকে আত্মাহর স্মরণে ব্যন্ত হিসেবে গ্রহণ করে।

ইসলামে ধনী-গরীবের সংজ্ঞায় কিছু ব্যতিক্রম রয়েছে। ইসলাম যেহেতু বাহ্যিক ব্যাপারের চেয়ে আভ্যন্তরীণ ব্যাপারগুলাকে বিবেচ্য বিষয় মনে করে; তাই এখানে অন্তরের প্রশন্ততাকে বিবেচ্য বিষয় মনে করা হয়। মনের দিক থেকে যে ধনী; প্রকৃত ধনী সে ব্যক্তি। আর মনের দিক থেকে যে গরীব আসল গরীব সে ব্যক্তি। রাস্লুল্লায়্র্ (স.) বলেছেন, "অন্তরের ক্ষত্রভাতা প্রকৃত কচ্ছলতা। আর অন্তরের দারিদ্রতা প্রকৃত দারিদ্রতা।" আর আরেক হাদীসে বিশ্বনবী (স.) বলেছেন, "ধন-সম্পদ বেশী থাকলেই ধনী হওয়া যায় না, বরং প্রকৃত ধনী হলো আত্মার ধনে ধনী।" কেন কেননা মানুরের মন যদি সম্পদশালী হয়, তাহলেই লোভ ও লালসা থেকে সে বাঁচতে পারে। তখন ফলয় মনই হয় মহান ও বিরাট। পক্ষান্তরে বার অন্তর দরিদ্র, সে লোভ-লালসার কারণে পরম অশান্তিতে দিন যাপন করতে বাধ্য হয়। এ লোভ-লালসা তাকে নীচতা ও হীনতা গ্রহণ করতেও প্রন্তুত করে। ধন-ঐশ্বর্যের প্রাচুর্যও তাকে একবিন্দু শান্তি দিতে পারে না। বন্তুতঃ হলয় মনের ঐশ্বর্য বার থাকে সে হয় অল্পে তুউ। সে কখনও অকারণ অভাববোধের যন্ত্রণায় ক্লিউ হয় না। বরং সে সদা সন্তর্ভ থাকে আল্লাহ্র নিকট থেকে পাওয়া পরিমাণ নিয়ে। তার বেশী পাওয়ার লোভে সে হীনতা ও দীচতার কাজে প্রবৃত্ত হয় না। ইমাম ইবনুল কাইয়্যেম লিখেছেন, তেও

"প্রয়োজনীয় দ্রব্যাদির ইতন্তত-বিক্লিপ্ত হওয়া, অন্তরের উদ্বেগ-আকুল হওয়া ও দারিদ্রা চোখের সন্মুখে চিরস্থায়ীভাবে প্রকট হয়ে থাকা এমন এক মর্মান্তিক অবস্থা যে, দুনিয়া-প্রেমিকরা যদি নিতান্তই পাগল হয়ে না যেত, তাহলে তারা এ আযাবের কারণে আর্তিচিংকার করে কেটে পড়ত। তা সন্ত্বেও দেখা যায়, অনেক মানুষকে ক্লিষ্ট করে, তা যেমন হয় অন্তরের, তেমনি দৈহিক। মনীষীদের এ কথাটি তালের জন্য যথার্থঃ 'যে লোক দুনিয়া পাগল, সে তার হলয় অন্তরে নানারূপ দুঃখ-পীড়া ভোগ করতে বাধ্য।' দুনিয়া-প্রেমিকরা তিনটি বিপদ থেকে কখনও মুক্তি পায় নাঃ চিরসঙ্গী দুশ্চিন্তা, চিরস্থায়ী শ্রম ও ক্লেশ এবং অশেষ অনুতাপ ও হতাশা। তার কারণ, দুনিয়া-প্রেমিক যত সম্প্রনাই লাভ করকে না কেন, সে চায় তার বহু গুণ বেশী। অল্প পেয়ে কখনও সন্তুষ্ট হতে পারে না। যেমন হাদীদে বলা হয়েছেঃ "মানব-সন্তান যদি স্বর্ণ ভরা দুটি বিশাল ক্ষেত্ত লাভ করে, তাহলে তার সঙ্গে তৃতীয় ক্ষেত্টিও সে

১-১৯১১, কাল-কুর আল, ১০২৯১ التكاثر، حتى زرتم المقابر.

ত الناس . الناس . ত ইমাম ইবন মাজা, সুনান, প্রাণ্ডক, কিতাবুব্ যুহন, বাব নং- ২৪

তে - الْجِنْانز), वाव नং- ১৩ (الْجِنْانز), वाव नং- الْجِنْانز), वाव नং- ১৩ كل حال . الْعَرْمَن بِخْيْرِ على كلّ حال

<sup>్</sup>లు المناكر ا ولسانا ذاكر ا కెబా আহমদ हेवन शक्ल, वान-यूजनान, প্রাতক্ত, वंత- ৫, পৃ. ২৭৮, ২৮২

ত০৪ , والفقر فقر التلب ، والفقر فقر التلب ، তুলিন্দু খারদ বিদ মুখান্দাদ আর্-রুন্দানী, আল-ইসরাক ওয়াত্ তাববীর, ইসলামিক রিসার্চ ম্যাগাজিন, সংখ্যা-৬০, রিয়াদঃ ইসলামিক রিসার্চ গ্রান্ড ইকতা, জুন-সেন্টেম্বর-২০০০, পৃ. ৩৭০

১২০ - ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডভ, কিতাবুয্ যাক্ষাত, হাদীস নং- ১২০ ليس الغنى عن كثرة العُرَضُ ولكنَ الغنى غنى النفس

<sup>&</sup>lt;sup>৩০৬</sup> . আল-কুরআনের আলোকে উদ্লুত জীবনের আদর্শ, প্রাণ্ডক্ত, পু. ১১০

পেতে চাবে।"<sup>৩০৭</sup> হ্যরত ঈসা (আ.) বলেছেনঃ "দুনিরা পাগল লোক মদ্যপায়ীর মত। মদ্যপায়ী যতই পান করে, আরও অধিক পান করার জন্য সে পাগল হয়ে ওঠে।"<sup>৩০৮</sup>

ইসলামের দৃষ্টিতে যা আছে তা নিরে সুখী হওয়ার মধ্যে সকলতা বিদ্যমান রয়েছে। মহানবী (স.) বলেছেন, "সে ব্যক্তি সফলকাম হয়েছে যে ইসলাম গ্রহণ করেছে এবং তাকে প্রয়োজন মাফিক রিয়ক দেয়া হয়েছে আর আল্লাহ্ তাকে যা কিছুই প্রদান করেছেন, তাতে সম্ভুষ্ট থাকার যোগ্যতাও দান করেছেন।" মাটামুটি চলে যায় এমন সম্পদই মুমিন জীবনের জন্য যথেষ্ট। বরং সেটি উত্তম রিয়ক। রাস্লুলাহ্ (স.) বলেছেন, "যা দিয়ে হয়ে যায় এমন রিয়কই সর্বোত্তম।" ১০০

অল্পত্তীর গুরুত্ব অনস্বীকার্য। রাস্বুল্লাহ্ (স.) প্রায়ই দিম্নোক্ত ভাষার দু'আ করতেন, "হে আল্লাহ্! আমি তোমার কাছে অতৃপ্ত আত্মা থেকে নিস্কৃতি চাই।" রাস্বুল্লাহ্ (স.) অনিষ্টতার ভরাবহতা বিবেচনা করেই বিভিন্ন স্বভাব থেকে মহান আল্লাহ্র কাছে পানাহ চাইতেন। অতৃপ্ত আত্মা তেমন একটি স্বভাব। অতৃপ্ত আত্মা মানুষকে সর্বনাশের শেষ সীমানার নিয়ে যায়। যেহেতু কোনভাবেই তার পেট ভরে না সেহেতু কোন কিছু পাওয়ার জন্য সে সব কিছু হারায়।

### তাওয়াকুল

অল্পতৃষ্টির সাথে তাওয়াকুলের ওতপ্রোত সর্ম্পর্ক। তাওয়াকুল অর্থ ভরসা, নির্ভরতা, আল্লাহর প্রতি পুরোপুরি তাওয়াকুল থাকলে একটি লোক স্বভাবতই অল্পতে সম্ভুষ্ট হতে পারে। তাওয়ান্ধুলের চরম অভাব বর্তমানে চারিদিকে পরিদৃষ্ট হচ্ছে। তাওয়াক্লুলের অভাবে দেখা দের বেশ কিছু মন্দ বৈশিষ্ট্য। যেমন, আল্লাহ্র স্থানে অন্য শক্তিকে স্থান দেয়ার প্রবণতা, আল্লাহ্কে অপারগ মনে করা, পরনির্ভরতা বৃদ্ধি পাওয়া, ছটফট ভাব, অস্বস্তি, অকৃতজ্ঞতা, হায়-হতাশ ভাব, চিন্তা-চেত্নায় শুধু সঞ্জায়ের ভাবনা, দান না করা, কুপণতা ইত্যাদি। অনেক সময় দেখা যায় কিছু লোক অস্থায়ী ও ঠুনকো কোন কিছুর ওপর পুরোপুরি ভরসা করে ফেলে। এক সময় সে ব্যক্তি বা বন্তুটি নিজেই নিঃশেষ হয়ে গেলে সে অপরিনানদর্শী ব্যক্তি নিতান্ত হতাশ হয়ে পড়ে এমন কি কখনো হলবজ্রের ক্রিয়া বন্ধ হয়ে মারা পর্যন্ত যায়। এ জন্যই চুড়ান্ত নির্ভরতা আল্লাহর ওপরই ছেড়ে দেয়া উচিত। আর এ তাওয়াক্কুল পুরোপুরি আল্লাহ্র ওপর করতে হবে। তাওয়াঞ্চুল এমন সন্তার ওপর করা উচিত যিনি তার যোগ্য। মানুষ অপাত্রে তাদের তাওয়াকুল করে মূলত ঈমানকেই বিসর্জন দিচেছ। আল্লাহ তা'আলা স্বয়ং বলেন, "তুমি নির্ভর কর তাঁর ওপর যিনি চিরঞ্জীব, যিনি মরবেন না।"<sup>৩১২</sup> এতে কোন সন্দেহের অবকাশ নেই যে, এমন সত্তা তথু একজনই আছেন। আর তিনি হলেন মহাশক্তিমান আল্লাহ। মহান আল্লাহ আরো বলেছেন, "তুমি নির্ভর কর পরাক্রমশালী, পরম দ্য়ালু আল্লাহর ওপর।"<sup>৩১০</sup> অযোগ্য ও অবিশ্বস্ত কারো ওপর নির্ভর করে মানুষ আসলে নিজকেই ছোট করছে। মানুষ সৃষ্টির সেরা জীব। সে তাঁর নির্ভরতা তার সমান বা তার চেয়ে দুর্বল ফারো ফাছে হন্তান্তর করতে পারে না। আল্লাহ নির্দিষ্ট করে বলেছেন, "তুমি কাফির ও মুনাফিকদের কথা তন না, ওদের নির্যাতন উপেক্ষা কর এবং নির্ভর কর আল্লাহর ওপর: কর্মবিখারকরূপে আল্লাহই যথেষ্ট।" \*\*\*

আল-কুর'আনের অসংখ্য স্থানে তাওয়াঞ্চুলের গুরুত্ব ফুঁটে উঠেছে। যেমন- "তুমি কোন সংকল্প করলে আল্লাহ্র ওপর নির্ভর করবে; যারা নির্ভর করে আল্লাহ্ তাদেরকে ভালবাসেন।"<sup>৩১৫</sup> "আল্লাহ্র প্রতি ভরসা কর; ফর্মবিধারক হিসেবে আল্লাহ্ই যথেষ্ট।"<sup>৩১৬</sup> তাওয়াঞ্চুল যত বেশী হয়; আল্লাহ্র মদদের সন্তাবনা তত বেশি থাকে। ইসলামের ইতিহাস তা-ই বলে। তাওয়াঞ্চুলের সর্বোত্তম নিদর্শন হলো হিজরতের রাতে সাওর পর্বতের গুহার রাস্লুকুল্লহ্ (স.)

<sup>ి</sup> الذات ادم واديان من ذهب لايتغي لهدا تالثا కాగు सूत्रनिम, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুহ্ चाकाত, হাদীস নং- ১১৭

<sup>&</sup>lt;sup>৩০৮</sup> আল-কুরত্রানের আলোকে উনুত জীবনের আদর্শ, প্রাণ্ডক, পৃ. ১১০

<sup>ं</sup> देभाभ भूमिनभ, महीर, প्रावक, किरावूय याकार, रामीम न१- ১২৫ قد افلح من اسلم ورزّق كفافا ، وقلعه الله مما اتاه

<sup>°</sup>۵۰ خبر الرزق ما يكفى تا ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনাদ, প্রাতজ, বজ-১, পৃ. ১৭২, ১৮০, ১৮৭

<sup>॰</sup>٥٠ اللهم اني اعوذ بك من نفس لا تثبع . ९٥ हिमाम मूत्राणिम, त्रशेर, প্রাণ্ডন্ড, किতাবুষ্ विकत्न, रामीत न१- ٩٥

আল-কুর আল, ২৫৯৫৮ وتوكل على الحيّ الذي لا يموت ده

१८१३४ , नाम क्व नाम وتوكل على العزيز الرحيم ٥٥٥

তঃ৪৮ ত্রাল-কুর আন. ৩৩ঃ৪৮ لكافرين والمنافقين ودع اذاهم وتوكل على الله وكفي بالله وكيلا 🗝 🗝

জাল-কুর আন, ৩৪১৫৯ غزمت فتوكل على الله ، ان الله يعب المتوكلين ٥٥٥

ত্তি وكفي بالله وكول على الله ، وكفي بالله وكيلا الله وكيلا الله وكيلا

যা বলেছিলেন তার মধ্যে। তিনি তাঁর সংগী আবৃ বকর (রা.) কে বলেছিলেন, "বিষণ্ণ হয়ো না, আল্লাহ্ তো আমাদের সংগে আছেন। অতঃপর আল্লাহ্ তাঁর ওপর তাঁর প্রশান্তি বর্ষণ করেন এবং তাকে শক্তিশালী করেন এমন এক সৈন্যবাহিনী বারা যা তোমরা দেখনি।"<sup>৩১৭</sup> আল্লাহ্ তা'আলা অন্যত্র বলেছেন, "আল্লাহর প্রতি নির্ভির কর।"<sup>৩১৮</sup>

ঈমানের সাথে তাওরাজুলের গভীর ও নিবিড় সম্পর্ক। মু'মিন ব্যক্তি সর্বদা আল্লাহ্র ওপর ভরসা করে থাকে। আল্লাহ্ তা'আলা বলেন, "তোমরা মু'মিন হলে আল্লাহ্র ওপরই নির্ভর কর।" আরেকটি আরাতে তাওরাজুলকে মু'মিনের বৈশিষ্ট্য হিসেবে উল্লেখ করে বলা হরেছে, "মু'মিন তো তারাই বাঙ্গের হৃদয় কম্পিত হয় যখন আল্লাহ্কে অরণ করা হয় এবং যখন তাঁর আয়াত তালের নিকট পাঠ করা হয়, তখন তা তালের ঈমান বৃদ্ধি করে এবং তারা তালের প্রতিপালকের ওপরই নির্ভর করে। যারা সালাত কায়েম করে এবং আমি যা দিয়েছি তা হতে বয়য় করে; তারাই প্রকৃত মু'মিন। তালের প্রতিপালকের নিকট তালেরই জন্য রয়েছে মর্যাদা, ক্রমা এবং সম্মানজনক জীবিকা। " আর নির্ভরতা মু'মিনের জন্য কোন ঐচিহক বিষয় নয়। এটি আবশ্যকীয় এবং ঈমান সংশিষ্ট বিয়য়। মুসা (আ.)-ও তাঁর জাতিকে একই আহ্বান জানিয়েছিলেন, "মুসা বলেছিল, 'হে আমার সম্প্রদায়! যদি তোমরা আল্লাহ্তে ঈমান এনে থাক, যদি তোমরা আল্লাহ্রে জন্য বেতা হরেছে, "তুমি আল্লাহ্র ইবাদত কর এবং তাঁর ওপর নির্ভর কর। " তংগ

পার্থিব জীবনে আপাত দৃষ্টিতে মনে হয়, কোন বিশেষ ব্যক্তি, দল, প্রতিষ্ঠান, সরকার কাউকে পরিত্রাণ দিবে, চাকুরি দিবে, প্রমোশন দিবে, তাল ফলাফল দিবে। বাত্তবে এ সব মহা ফাঁকি ছাড়া আর কিছু নয়। কারণ যাকে উদ্ধারকারী ও পরিত্রাণদাতা মনে করা হয়; সে ব্যক্তিই এক সময় দিজে অন্যের কাছে সাহায্য প্রার্থনা করে থাকে। মানুষ্কে মানবিক মৃল্যবোধ এতটাই নিচে নেমে গেছে যে, অনেকে মাটির তৈরী মানুষকে আল্লাহর পর্যায়ে নিয়ে গেছে। নির্ভরতা যার ওপরই করা হোক সকলের বুঝা উচিৎ যে, সকলের রিযক নির্ধারিত। যারা আল্লাহর ওপর নির্ভরতাকে কেন্দ্রিভূত করে আল্লাহ তাদেরকে অচিন্তনীয় জীবনোপকরণ দিয়ে থাকেন। মহান আল্লাহ কলেন, "আল্লাহ কোন ব্যক্তিকে তার ধারণাতীত উৎস হতে রিয়ক দান করবেন। যে ব্যক্তি আল্লাহর ওপর নির্ভর করে তার জন্য আল্লাহই যথেষ্ট। আল্লাহ তাঁর ইচ্ছে পূরণ করবেনই; আল্লাহ সমস্ত কিছুর জন্য নির্দিষ্ট মাত্রা স্থির করেছেন।"<sup>৩২০</sup> হাদীসেও এ প্রসংগটি বাদ পড়েনি। রাসুলুল্লাহ (স.) বলেছেন, "যদি তোমরা আল্লাহর ওপর যথার্থ নির্ভর করতে তাহলে অবশ্যই তোমাদেরকে রিয়ক দেরা হতো, যেমনি ভাবে পাখিদের রিয়ক দেরা হয়। তারা খুব ভোরে খালি পেটে বেরিরে যার আবার সন্ধ্যার ভরা পেটে ফিরে আসে।" <sup>০২৪</sup> লক্ষ্যণীয় ব্যাপার এই যে, এহেন একটি পরিস্থিতি নিয়ে পত-পাখিদের মাঝে কোন অন্থিরতা দেখা যায় না। অথচ তার বাসায় ভবিষ্যতের জন্য কিছুই জনা নেই। তাই মানবিক মুলাবোধ বিশেষত তাওয়াকুল শেখার জন্য মানুষকে পণ্ড-পাখিদের দুষ্টান্ত অনুসরণ করতে হবে। মানুষকে এ কথা বুরতে হবে যে, যার ওপরই নির্ভর করা হোক না কেন, পৃথিবীতে সম্পদ সমানই। রিয়ক নির্ধারিত। বিধার ঈমান নষ্ট করার কোন মানে হয় না। আল্লাহর প্রতি তাওয়াল্লল না করা একার্থে আমানতের খিয়ানত। যারা বেশি বেশি সঞ্চয় করে তারা মূলত আল্লাহর প্রতি নির্ভর করতে পারে না। অর্থাৎ এর ঘারা সে তার চিন্তার জগতে আলু-াহকে ছোট করে ফেলছে। রাসূলুল্লাহ (স.) বলেছেন, "লোকদেরকে এ নির্দেশ দেয়া হয়েছে যে, তারা খিয়ানত করবে না এবং আগামীকালের জন্য সঞ্চয় করবে না।" \*\*\*

১৪৪০ ক্রা আন-কুর আন, ৯১৪০ لا تحزن ان الله معنا ، فانزل الله كينته عليه وايَّده بجنود لم تروها . الله

তাল কুর'আন, ৮৯৬১, ২৭ঃ৭৯, ৩০১০ আন কুর'আন, ৮৯৬১, ২৭ঃ৭৯, ৩০১০

৩১২৩ ক্রাজ-কুর আল, ৫৪২৩ الله فتوكلوا ان كنت مؤمنين . ﴿ ٥٥

اتما المؤمنون الذين اذا ذكر الله و جلت قلوبهم و اذا نليت اياته زادتهم ايمانا و على ربّهم يتوكلون ، الذين يقيمون الصّلاة . °°° بالمؤمنون حقّا لهم در جات عند ربّهم ومغفرة ورزق كريم عدد ربّهم ومغفرة ورزق كريم

জাল-কুর'আন, ১০৪৮৪ و قال موسى: يا قوم ان كنتم املتم بالله فعليه توكلوا ان كنتم مسلمين . د٥٠

০২২ ماهم ماهم ماهم وتوكل عليه . ١٩٥٥ فاعبده وتوكل عليه .

ত্ত ويرزقه من عيث لا يحتسب ، ومن يتوكل على الله فهو حسبه ، ان الله بالغ امره ، قد جعل الله لكلّ شيء قدرًا . তি আল্ কুর আল, ৬৫৪৩

<sup>ें</sup> हमाम हैवन माजा, जुनान, প্राचक, किनावूप पूरन, वाव नर् و الكم توكلتم على الله حق توكله لرزقكم كما يرزق الطيز .

<sup>&</sup>lt;sup>৩২০</sup> وا بنخروا لغني العامة হুমাম তিরমিখী, সুনান, প্রাণ্ডক, কিতাবু তাফসীরি সূরা, বাব নং- ৫, ২১

### শোকর

শৈকের' একটি আরবী শব্দ। এর আভিধানিক অর্থ- কৃতজ্ঞতা, শুকরিয়া, ধন্যবাদ জ্ঞাপন, সাধুবাদ জানানো ইত্যাদি। এর ইংরেজী প্রতিশব্দগুলো নিমুরূপঃ Thanks, gratitude, gratefulness. কায়ো প্রতি ন্যুন্তম কৃতজ্ঞতা জ্ঞাপন অতি সাধারণ ভ্রত্রতা ও একটি অতি মানবীয় ব্যাপার। যে ব্যাপারগুলোর মাধ্যমে মানুব পশু হতে আলাদা, তার মধ্যে একটি হলো কৃতজ্ঞতাবোধ। মুসলমানদের জীবনে কৃতজ্ঞতা দু'ধরণের। তাদেরকে যেমনি তাদের সৃষ্টিকর্তার প্রতি কৃতজ্ঞ হতে হয়।

কৃতজ্ঞতার বিভিন্ন ধরন রয়েছে। যেমন- ৩ধু হালাল কথা শ্রবণ করা হলো কানের কৃতজ্ঞতা, ৩ধু বৈধ বস্তুর দিকে দেখা হলো চোখের কৃতজ্ঞতা, সত্য উপলব্ধি করা হলো হদরের কৃতজ্ঞতা, সত্য বলা হলো জিহ্বা ও মুখের কৃতজ্ঞতা, হালাল বস্তু চিবিয়ে খাওয়া হলো দাঁতের কৃতজ্ঞতা, হালালের দিকে এগিয়ে যাওয়া হলো পায়ের কৃতজ্ঞতা, সালাত আদার করা হলো শরীরের কৃতজ্ঞতা ইত্যাদি। আল্লাহ্ তা'আলা বলেন, "আল্লাহ্ তোমাদেরকে নির্গত করেছেন তোমাদের মাতৃগর্ভ হতে এমন অবস্থায় যে, তোমরা কিছুই জানতে না। তিনি তোমাদেরকে দিয়েছেন শ্রবণশক্তি, দৃট্টিশক্তি এবং হৃদয়, যাতে তোমরা কৃতজ্ঞতা প্রকাশ কর।"<sup>৩২৬</sup> রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "তোমাদের প্রত্যেকেই যেন কৃতজ্ঞ আত্মা এবং (আলাহর) সারণকারী জিহবা গ্রহণ করে।"<sup>৩২৭</sup> অর্থাৎ মু'মিনের হৃদয়ে সর্বদা একটি কৃতজ্ঞতার আবহ ও চেতনা বিরাজ করবে। কৃতজ্ঞতায় সে ঝুঁকে পড়বে। উপকারীকে উপফারের প্রতিদান দেয়া এবং তার উপকারের কথা ভুলে না যাওয়া হলো বিরাট ধরনের কৃতজ্ঞতা। তবে আল্লাহ প্রদন্ত দি আমতের স্মরণ হলো সবচেয়ে বড় শোকর। আল্লাহ্র প্রতি কৃতত্ত হওয়ার পর কৃতত্ত হতে হয় পিতা-মাতার প্রতি। কারণ আমাদের জন্য তাঁদের কষ্ট স্বীকারের কোন তুলনা হতে পারে না। মহান আল্লাহ্ বলেন, "আমি তো মানুষকে তার পিতা-মাতার প্রতি সদাচরণের নির্দেশ দিয়েছি। জনদী সন্তানকে কষ্টের পর কষ্ট বরণ করে গর্ভে ধারণ করে এবং তার দুধ ছাড়ান হয় দু' বছরে। সুতরাং আমার প্রতি ও তোমার পিতা-মাতার প্রতি কৃতজ্ঞ হও।"<sup>০২৮</sup> আল্লাহ্র প্রতি কৃতজ্ঞ হওয়ার চেয়ে মানুষের প্রতি কৃতজ্ঞ হওয়ার গুরুত্ব কোন অংশে কম নয়। বরং মানুষের প্রতি কৃতজ্ঞতা জ্ঞাপনের ওপর আল্লাহ্র প্রতি কৃতজ্ঞতা জ্ঞাপন অনেকটা নির্ভরশীল। রাসুলুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, যে ব্যক্তি মানুষকে ধন্যবাদ জ্ঞাপন করে না; সে আল্লাহ্কেও ধন্যবাদ জ্ঞাপন করতে পারে না। আর যে মানুষকে কৃতজ্ঞতা প্রদর্শন করতে পারে না; সে আল্লাহ্কেও কৃতজ্ঞতা প্রদর্শন করতে পারে না।" <sup>১২৯</sup> আরেকটি হাদীসের ভাষা নিমুক্লপ, 'যে ব্যক্তি মানুষের প্রতি বেশী কৃতজ্ঞ; মানুষের মধ্যে সে আল্লাহর প্রতি সবচেয়ে বেশী কৃতজ্ঞ।"<sup>৩৩০</sup> আসলে একটি কৃতজ্ঞ মন দরকার। তাহলেই সৃষ্টিকর্তা ও সৃষ্টিজীব সবাইকে কৃতজ্ঞতা জ্ঞাপন করা

মু'মিন যে অবস্থায়ই থাকুক না কেন তাকে কৃতজ্ঞ চিত্তে থাকতে হবে। কারণ তার বেঁচে থাকা, শ্বাস-নিশ্বাস নেয়া, খেতে পারা, দেখতে পারা এসব আল্লাহ্র বিরাট কৃতজ্ঞতা বৈ আর কিছুই নয়। তাই আল্লাহ্র প্রতি মু'মিন ব্যক্তিকে সর্বদা শোকরণ্ডজার থাকতে হবে। মু'মিনের সে অবস্থার কথা বর্ণনা করে বিশ্বন্ধী (স.) বলেন, "মুমিন সর্বাবস্থায় ভাল অবস্থায় থাকে।" তাই অর্থাৎ সে তকরিয়ার মধ্যেই থাকে। আল্লাহ্কে তয় করার মাধ্যমে আল্লাহ্র প্রতি কৃতজ্ঞতা জ্ঞাপন করতে হয়। আল্লাহ্ বলেন, "তোমরা আল্লাহ্কে তয় কর, যাতে তোমরা কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করতে পার।" তাই

কুর'আন ও হাসীসের বিরাট অংশ জুড়ে শোকরের ওপর গুরুত্বারোপ করা হয়েছে। আল্লাহ্ তা'আলা মানুবকে বার বার এ জন্য ক্ষমা করে দেন যেন মানুব কৃতজ্ঞ হয়। শোকর করাকে আল্লাহ্ আমাদের জন্য করেয করে দিয়েছেন। আর অকৃতজ্ঞ বা কৃতত্ম হতে নিবেধ করেছেন। আল্লাহ্ বলেন, "তোমরা আমার প্রতি কৃতজ্ঞ হও এবং কৃতত্ম হয়ো

ত্তি । والله اخرجكم من بطون المهاتكم لا تعلمون شيئًا ، وجعل لكم السمع والابتسار والافندة ، لعلكم تشكرون . المعام আল-কুর আল,

ق अधक, वंड- ৫, पृ. २१৮ हेगाय वाश्यम हेदन शक्न, वान-सूतनान, श्रावक, वंड- ७, पृ. २१৮ لينفذ احدكم قلبًا شاكرًا و لسانا ذاكرًا .

১১১১ জাল-কুর আল-কুর আল وو-ئينا الانسان بوالديه ، حملته الله و هذا على و هن وفعاله في عامين ان اشكر لي ولوالديك . \*\*\*

<sup>&</sup>lt;sup>৩২৯</sup> . الناس لم يشكر الناس من لم يشكر الناس ، من لم يشكر الناس لم يشكر الناس لم يشكر الناس لم يشكر الله عن التابع الله عنه التابع ا

ত্ত ياشكر هم للناس أنه ...اشكر هم للناس ... اشكر هم للناس ... اشكر هم للناس ... اشكر هم للناس ... اشكر هم للناس

৩১১২৩ ,কুর আন, ৩৪১২৩ فاثقوا الله لعلكم تشكرون . ٥٥٥

না।"

এ কথা ঠিক যে দ্রার কৃতজ্ঞতা জ্ঞাপনের অভ্যাস গড়ে ওঠলে মানুষ পরবর্তীতে অন্য মানুষের প্রতিও কৃতজ্ঞ হয়ে ওঠে। মহান আল্লাহ্ আবার বলেছেন, আল্লাহ্র নিকট কৃতজ্ঞতা প্রকাশ কর যদি তোমরা ৩ধু তাঁরই ইবাদত কর।"

বরং কৃতজ্ঞ মন বারা তার প্রমাণ রাখতে হবে। শোকরের জ্বলত সাক্ষী হলেন নবীকৃল শিরোমনি মুহামদ (স.)।

তিনি সবচেয়ে কম ভোগ করে সবচেয়ে বেশী কৃতজ্ঞ ছিলেন; তার এ গুণ আর কারো মধ্যে পাওয়া যাবে না। এত কিছুর পরও তিনি আল্লাহ্র কাছে নিম্লোক্ত ভাষার দু'আ করতেন, "হে আল্লাহ্! তুমি আমাদেরকে তোমার দি আমতের শোকরগুজার বানাও।"

তেমার

শোকরের বহুমুখী উপকারিতা রয়েছে। উদাহরণস্থরপ বলা যায়- কৃতজ্ঞদের আল্লাহ্ তা'আলা পুরকৃত করবেন। তিনি বলেন, আল্লাহ্ শীঘ্রই কৃতজ্ঞদেরকে পুরকৃত করবেন। তেওঁ যা আছে তার চেয়ে আরো অধিক প্রাপ্তির পূর্বপর্ত হলো কৃতজ্ঞতা জ্ঞাপন। আর যদি কেউ আল্লাহ্ প্রদন্ত অসংখ্য নি আমতের প্রতি কৃতজ্ঞতা প্রদর্শন না করে তাহলে তার জন্য কঠোর শাস্তি অবধারিত। আল্লাহ্ বলেন, "তোমরা কৃতজ্ঞ হলে তোমাদেরকে অবশ্যই অধিক দিব আর অকৃতজ্ঞ হলে অবশ্যই আমার শান্তি হবে কঠোর। তেওঁ ইসলামে কৃতজ্ঞ ব্যক্তিদের অনেক মর্যাদা। রাস্কুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "থৈর্যশীল রোঘাদারের ন্যায় কৃতজ্ঞ ভক্ষকের প্রতিদান। তেওঁ মানুবকে তার নিজের স্বার্থেই শোকর করা উচিত। শোকর করলে নিজেরই লাভ। এতে উদারতা প্রকাশ পায়। আল্লাহ্ বলেন, "য়ে কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করে, সে তো কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করে নিজেরই কল্যাণের জন্য এবং যে অকৃতজ্ঞ, সে জেনে রাখুক যে, আমার প্রতিপালক অভাবমুক্ত, মহানুভব। তেওঁ মহান আল্লাহ্র প্রতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করা হলে আল্লাহ্ খুব উপকৃত হন ব্যাপারটি এমন নয়। কারণ আল্লাহ্ অভাবমুক্ত, অমুখাপেক্ষী। আল্লাহ্ চান কৃতজ্ঞতার মাধ্যমে বান্দার মধ্যে ভাল অভ্যাস গড়ে উরুক। এ প্রসংগে মহান আল্লাহ্ বলেন, "তোমরা অকৃতজ্ঞ হলে আল্লাহ্ তোমাদের মুখাপেক্ষী নন, তিনি তার বান্দানের অকৃতজ্ঞতা পহন্দ করেন। যদি তোমরা কৃতজ্ঞ হও, তিনি তোমাদের জন্য এটাই পহন্দ করেন। তেওঁ

শোকর বা কৃতজ্ঞতা অভ্যাসের ব্যাপার। যে ব্যক্তি কৃতজ্ঞতা জ্ঞাপন করে সে বড় মনের অধিকারী হয়ে ওঠে। ছোট-বড় সবাইকে সে কৃতজ্ঞতা জ্ঞাপন করে থাকে। কম-বেশি সব ব্যাপারেই কৃতজ্ঞ হয়ে থাকে। আর যে কৃতজ্ঞ নয় সে কোন কিছুতেই সম্ভষ্ট হতে পারে না। রাস্লুক্মাহ (স.) এমন চরিত্রের লোকদের ব্যাপারে বলেন, যে ব্যক্তি অল্প সংখ্যকের প্রতি কৃতজ্ঞ হতে পারে না; সে বেশী সংখ্যকের প্রতিও কৃতজ্ঞ হতে পারে না।"<sup>৩8</sup>

# জিহ্বা ও মুখের ব্যবহারে মূল্যবোধ

মুখ ও জিহবা ব্যবহারে কিছু মূল্যবোধ রয়েছে। মুখ হলো ব্যক্তিত্ব প্রতিষ্ঠার একটি সুন্দর মাধ্যম। আবার জিহ্বার ঘারাই ব্যক্তিত্ব ধূলোয় লুটিয়ে পড়তে পারে। আল্লাহ্ জিহ্বা দিয়েছেন বলেই সর্বহ্ণণ তা নাড়াচাড়া করতে হবে তা ঠিক নয়। বরং যথাযথ ও পরিমিত ব্যবহারের মাধ্যমে মূল্যবোধ প্রতিষ্ঠা করতে হবে। মুখের দ্বারা সীমাহীন ভাল কাজ সম্পন্ন হওয়া সন্ভব। যেমন- প্রয়োজনীর কথা বলা, সত্য বলা, চুপ থাকা, ন্যায়ের কথা বলা, হাসিমুখে থাকা, আশার কথা তনানো, ম্মুভাবে কথা বল, একাধিক লোকের মধ্যে সমঝোতা করে দেয়া এবং ভুল বুঝাবুরির অপনোদন করা ইত্যাদি। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "তোময়া মানুবদেরকে সুসংবাদ তনাও, এমন আশাবাদী কথা তনাও যা তাদেরকে আনন্দ দেয়।" বহু এমন অনেক ব্যক্তি আছেন যে, তারা নেতিবাচক কথা বলেই অভাস্থ। যা ঠিক নয়। যায়া অন্ধকার ছাড়া আর কিছু দেখেন না। অথচ য়াস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "তোময়া সহজ কর, কঠিন

৩০০ واشكروا لى ولا تكفرون 👓 🚓 واشكروا لى ولا تكفرون

অল-কুর আন, ২৪১৭২ واشكروا لله ان كنتم ايّاه تعبدون

रियाय जायु निष्क, जूनान, প্রাণ্ডক, किতাবুস্ সালাত, বাব नং- ১৭৮ واجعلنا شاكرين لنعمنك

ত১১৪৫ আন কুর আন, ৩৪১৪৫ سيجزى الله الشاكرين.

১৪৪٩ , আল কুর আল لنن شكرتم لازيدنكم ولنن كفرتم ان عذابي لشديد ٥٥٥

<sup>े</sup> ইমাম বুখারী, সহীए, প্রাত্তক, কিতাবুল আত'য়িমা, वाव नং- ৫৬ أن الطاعم الشاكر من الاجر ما التائم التابر.

তাল-কুর আদ, ২৭৪৪০ ومن شكر فائما يشكر أنف ، ومن كفر فان ربي غني كريم 🐃

০৯৫٩ , তাল কুর আদ ان تكفروا فان الله غنى خكم ، ولا يرضى لعباده الكفر ، وان تشكروا يرضه لكم 🗝 🗝

ইমাম আহমদ ইবন হামল, जाल-मूनमान, প্রাত্তভ, খভ- ৪, পৃ. ২৭৮ من لم يشكر القليل لم يشكر الكثير (88

రికి بينُرَهم وَ ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাগ্তন্ত, কিতারুদ্ पूरन, হালীস नং- ఆ

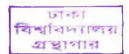
করো না, শুভ সংবাদ দাও, বৈরিতার সৃষ্টি করো না (নিরাসক্ত করো না / হতাশ ও ঘৃণার সৃষ্টি করো না)।"<sup>০৪০</sup> ইসলামে দেতিবাচক চিন্তা, কথা ও কাজ নিষিদ্ধ। ইসলাম হলো ইতিবাচক কর্মকান্ডের আশ্রয়স্থল। শান্তির প্রবক্তা বিশ্বনবী (স.) আরো বলেছেন, "তোমরা নিম্পত্তি করে দাও (মিটিয়ে দাও), পরস্পরের নিকটবর্তী হও এবং হাসিখুশী থাক (খুশী হও, সন্তুষ্ট থাক, তুষ্ট থাক, আনন্দিত থাক, ফুরফুরে মেজাজে থাক)।"<sup>০৪৪</sup>

মুখের প্রধান দায়িত্ব হওয়া উচিৎ ভাল কথা বলা এবং সংগত কথা বলা। কুর'আন ও হাদীসের অসংখ্য স্থানে উত্তম ও ভাল কথা বলার জন্য উদ্বন্ধ করা হয়েছে। আল্লাহ্ তা'আলা বলেন, "তোমরা মানুবের সাথে সনালাপ কর।" " উল্লেখ্য এ আয়াতটিতে সালাত ও যাকাতের পূর্বে সদালাপের প্রসংগটি অগ্রগণ্য করা হয়েছে। এতে ইসলামের মহত্ত্বই প্রকাশিত হয়েছে। আল্লাহ্ আরো বলেছেন, "তোমরা তাদের সাথে সদালাপ করবে। " " উল্লেখ্য প্রাসংগিক ও সংগত কথা বলা উচিত। আল্লাহ্ তা'আলা এ প্রসংগে বলেন, "তায়া যেন সংগত কথা বলে। " অভিনিক্তাপূর্ণ ও দরদমাখা কথা বলা উচিত। লোক দেখানো, সময় অতিবাহিত করা এবং দায়সায়া গোছের কথা বেন বলা না হয়। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "তুমি তাদেরকে সনুপদেশ দাও এবং তাদেরকে তাদের মর্ম স্পর্শ করে এমন কথা বল। " " অভিনিক্ত কথার না হয়। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "তুমি তাদেরকে সনুপদেশ দাও এবং তাদেরকৈ তাদের মর্ম স্পর্শ করে এমন কথা বল। " " অতএব তুমি তাদের মাথে না না ভালর কথা বল। " " অতএব তুমি তাদের সাথে না ভালের কথা বল। " " এমন কি ইসলামের শাল্লদের সাথেও না ভালের কথা বলার জন্য ইসলামে নির্দেশ দেয়া হয়েছে। ফির'আউন প্রসংগে আল্লাহ্ তা আলা মৃসা (আ.) -ও তাঁর ভাইকে বলেছেন, "তোমরা উভয়ে ফির'আওনের নিকট যাও, সে তো সীমালংঘন করেছে। " " এক কথা লক্ষণীয় যে, না ভালে ও নরম সুরে কথা বলা সর্বক্ষেত্রে শোভনীয় নয়। বিশেষ করে নালীদের জন্য পরপুরুবের সাথে না ভালের কথা না বলার নির্দেশ দেয়া হয়েছে। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "তোমরা পর-পুরুবের সাথে কোমল কঠে এমনভাবে কথা বলা না, যাতে অভরে যার ব্যাধি আছে, সে প্রকুদ্ধ হয় এবং তোমরা ন্যারসংগত কথা বলবে। " " অ

আজকাল মানুষের নৈতিকতা ও মূল্যবোধের মান এতটাই নিচে নেমে গেছে যে, হাসিমুখে সে মানুষের সাথে কথা পর্যন্ত বলে না। অনেকে চেহারা কল্পনা করে ভয়ে এমন চরিত্রের লোকের সাথে দেখাও করে না। অথচ হাসিমুখে থাকা ইসলামী ঐতিহ্যের অংশ। রাসূলুরাহ (স.) সর্বদা হাসিমুখে থাকতেন। এ জন্য অধিকাংশ আরব একনা তাঁর ব্যক্তিত্বের কাছে পরাজিত হয়ে ইসলামে দীক্ষিত হয়েছিল। রাস্লের এ বৈশিষ্ট্যের ব্যাপারে জনৈক সাহাবী (রা.) বলেন, "তিনি (রাসূল (স.) মুচকি (মৃদু) হাসিমাখা মুখ ব্যতীত কখনো আমার দিকে তাকাননি।" বি.) এর চেয়ে বেশী মুখে সর্বদা হাসি লেগেই থাকত। আরেক জন বর্ণনা করে বলেন, "আনি কাউকে রাস্লুরাহ (স.)-এর চেয়ে বেশী মুচকি হাসতে দেখিনি।" বারক জন সাহাবী (রা.) বলেন, "রাস্লুরাহ (স.) সবচেয়ে বেশী হাস্যোজ্বল (প্রকুত্র) থাকতেন। " হাসিমুখের দ্বারা মানুষের হলয়ে জায়গা করে নেয়া যায়। রাস্লুরাহ (সা.) হাসিমুখে থাকার জন্য আমানেরকে অনুপ্রাণিত করেছেন। তিনি বলেছেন, "তোমার ভাইরের (মুসলিম) উদ্দেশ্যে তোমার শ্বিত হাসি তোমার জন্য সাদাকা। " হাস্লুলুরাহ (স.) বলেছেন, "তোমার হাইরের (মুসলিম) উদ্দেশ্যে বোকতিত হবে); তথন হাসিমুখে মিশবে। " তাক

.. 425616

তিও يا يوجوه المباركة والمباركة والمباركة الما كالكوا بولهم المباركة والمباركة المباركة والمباركة والمباركة والمباركة والمباركة والمباركة والمباركة والمباركة والمباركة المباركة والمباركة المباركة والمباركة المباركة ال



ত - ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাতক্ত, কিতাবুল জিহাদ, হালীস নং- ৫ يستروا ولا تُعَدَّرُوا وَيَشْرُوا ولا تُنظروا

<sup>&</sup>lt;sup>088</sup> مَسْدُوا وقاربوا وابشروا ইমাম মুসলিম, সহীই, প্রাগুক্ত, কিতাবুক মুনাফিকীন, হালীস নং- ৭৭

তর্ত্ত لنناس عدنا ত্রি وقولوا للناس عدنا

ত্তি وقولوا لهم قولا معروفا والمعروفا والمعروفا

৩৪৭ وليقولوا قولا ديدا 🕬 ماه واليقولوا قولا ديدا

তাল কুর আন, ৪৯৬৩ و عظيم و قل لهم في انف يم قولا بليغا الله

ত্ত আল-কুর আন, ১৭৪২৮ আল-কুর আন, ১৭৪২৮

৩৪৪৩ ,কুর আন, ২০ঃ৪৩ فقولا له قولا لينا لعله يتذكر او يَخشى 👓

১০৯৩২ কাল-কুর আন, ৩৩৯৩২ أغض عن بالقول فيطمع الذي في قلبه مرض وقلن قولا معروفا

<sup>ాం</sup>కి ولا راني الا نبت في وجهه కాని? , প্রাগুক্ত, কিতাবু ফার্যায়িলিস্ সাহাবা, হাদীস নং- ১৩৫

<sup>े</sup> हैं साम खाश्मन हेरन शायन, जान-मुननान, शायक, वेख- 8, 9. ১৯० أرايت احدًا اكثر تَبِّنًا من رسول الله (ص). ٥٥٥

<sup>&</sup>lt;sup>৩০৪</sup> ইমাম আহমদ ইবন হাৰল, *আল-মুসনাদ*, প্ৰাতক, বভ- ১, পূ. ৩৬৭

মুখের ব্যবহারের ব্যাপারে কতিপয় মূল্যবোধ রয়েছে। মুখের সাথে ঈমানের সংযোগ রয়েছে। একই ভাবে মুখের সাথে নিকাকেরও সম্পর্ক রয়েছে। রাসূলুরাহ (স.) বলেছেন, "লজা ও পরিমিত কথা বলা ঈমানের বহিঃপ্রকাশ। আর অগ্লীলতা ও অপ্রয়োজনীয় কথা বলা নিকাকের বহিঃপ্রকাশ।" বাজর সমানের পৃত্তা, নিকাকের লক্ষণ এবং অগ্লীলতার সীমা কত্যুক্। আসলে মুখ হলো মানব চরিত্রের মুখপাত্র। ব্যক্তির মনে লালিত ব্যাপারগুলাই তার মুখ দিয়ে বেরিয়ে যায়। কারো ঈমান বা নিকাকের বহিঃপ্রকাশ না থাকলে জগতে লোকজনকে চেনা যেত না। আর মুখই কোন লোককে চিনতে সবচেয়ে বেশী সহায়তা করে থাকে। ইসলানের বক্তব্য অত্যক্ত স্পষ্ট। আর ভাহলো মুখ দিয়ে দুটি কাজ করতে হবে। হয় ভাল কথা বলতে হবে নচেছ চুপ থাকতে হবে। ব্যাপারটি ঈমান-সংশ্লিষ্ট। ঈমান গ্রহন এবং বর্জন দু'টোর ব্যাপারেই মুখের ভূমিকা মুখ্য। বিশ্বনবী (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি আরাহ ও পরকালে বিশ্বাস করে; সে যেন অবশ্যই ভাল কথা বলে অথবা চুপ থাকে। "বাজ অথবা করা, বালা, বালা, অথবা কথা বলা, গরিলিকে এখন মুখ দিয়ে এ দু'টি কাজ ব্যতীত আয় সব কাজই করা হচেছে। যেনন: মিথ্যা বলা, অথবা কথা বলা, পরনিন্দা করা, মন্দ কথা বলা, গালি দেয়া, ঝগড়া করা, তিরকার করা, অপবান দেয়া, লানত করা, অগ্লীল কথা, তোষামোদ, চাটুকারিতা, মিথ্যা শপথ ও মিথ্যা সাক্ষ্য লান ইত্যাদি। অথচ পূর্ব যুগের পন্তিতদের প্রধান বৈশিষ্ট্য ছিল মৌনতা। মৌনতা হলো বুদ্ধমন্তার পরিচায়ন। রাস্লুরায়্র (স.) আরো বলেছেন, "যে ব্যক্তি শপথ করবে সে যেন আরাহ্র নামে শপথ করে অথবা চুপ থাকে। " ক্রান্ত্র শপথ করবে সে যেন আরাহ্র নামে শপথ করে অথবা চুপ থাকে। " বাক্তি শপথ করবে সে যেন আরাহ্র নামে শপথ করে অথবা চুপ থাকে। " বাক্তি শপথ করবে সে যেন আরাহ্র নামে শপথ করে অথবা চুপ থাকে। " বাক্তি

এমনিভাবে মুখ ও জিহবার মাধ্যমে অনেক অন্যায় করা সম্ভব। যেমন- মিথ্যা বলা, অপ্রয়োজনীয় কথা বলা, মন্দ কথার প্রচারণা, অশ্লীল কথা ও সংগীত করা, নিন্দা করা, গীবত করা, হতাশার কথা বলা, মুখ গোমরা করে থাকা, কর্কষ কথা বলা, চিৎকার দিয়ে কথা বলা যার মাধ্যমে শব্দস্বণ সৃষ্টি হতে পারে, অনর্থক প্রশ্ন করা ইত্যাদি। আল-কুর আনে বলা হয়েছে, "মন্দ কথার প্রচারণা আল্লাহ্ পছন্দ করেন না; তবে যার ওপর যুলম করা হয়েছে।" বিশ্লের আরাত ও হাদীস দ্বারা প্রমাণিত হবে যে, এসব মন্দ অভ্যাসগুলো মানুবের মধ্যে জেঁকে বসেছে।

ইসলামে আলোচ্য ব্যাপারটির গুরুত্ব খুব বেশী। জনৈক সাহাবী (রা.) বলেছেন, "মহানবী (স.) বেশী কথা বলা (অসার কথা / অনর্থক কথা / অনর্থক বিতর্ক) এবং বেশি প্রশ্ন করা হতে বারণ করতেন।" মুখের অসচেতনতার দরুন অনেককে চরম লজা ও অপ্রীতিকর অবস্থার নিপতিত হতে হর। মুখ একটি যন্ত্রবিশেব এর মাধ্যমে যেমনি কল্যাণকর কাজ সম্পাদিত হতে পারে; তেমনি এর মাধ্যমে খারাপ ও মন্দ কর্মও সম্পাদিত হতে পারে। তাই এর ব্যবহারে অত্যন্ত সতর্ক হতে হবে। অতিকথন ও বেশি বেশি প্রশ্ন করা আল্লাহ তা আলার বিরক্তি উৎপাদন করে থাকে। মহানবী (স.) বলেছেন, "মহান আল্লাহ তোমাদের তিনটি জিনিস পছন্দ করেন এবং তিনটি জিনিস অপজন্দ করেন। তোমাদের যে তিনটি জিনিস পছন্দ করেন তাহলো: তোমরা তাঁর ইবানত করবে, তাঁর সাথে কিছুর শরীক করবে না, তোমরা ঐক্যবদ্ধভাবে তাঁর রজ্জুকে আকড়ে ধরবে এবং পরম্পর বিচ্ছিন্ন হবে না। তোমাদের যে তিনটি জিনিস অপজন্দ করেন তাহলো: অতিকথন, অতিরঞ্জিত প্রশ্ন করা এবং সম্পদ ধ্বংস করা।" তেম

অতিরঞ্জিত কথা বলার দারা দিল মরে যায়, অন্তর শক্ত হয়ে যায় এবং মানুব পাষাণ ফলয়ের হয়ে যায়। মহান
আল্লাই জিহ্বা দিয়েছেন তাঁর বিকরের জন্য। যে ব্যক্তি অযথা কথা বলে সে আল্লাহর বিরাগভাজন হয়ে যায়।
মহানবী (স.) বলেছেন, "আল্লাহর স্মরণ ব্যতীত বেশি কথা বলো না। তাহলে তোমাদের অন্তরসমূহ শক্ত হয়ে
যাবে। নিভয় পাবাণ ফদয় আল্লাহ থেকে বহু দূয়ে (অবহান কয়ে)।" অমাদের চতুর্দিকে এতসব ফদয়বিলারক
ঘটনার প্রাপুর্তাবের অন্যতম কারণ এটি। মানুব আল্লাহর স্মরণে সামান্য সময়ই বয়য় কয়ে। অথথা কথা বলে

হাদীস নং- ৮

<sup>&</sup>lt;sup>৩৩٩</sup> . قامة ইনান আহমদ ইবন হাৰল, আল-মুসদাল, প্ৰাতক্ত, النفاق . ইনান আহমদ ইবন হাৰল, আল-মুসদাল, প্ৰাতক,

<sup>ें</sup> تا او ليد مُن کان يؤمن بالله واليوم الاخر فليقل خيراً او ليد مُن بالله واليوم الاخر فليقل خيراً او ليد مُن بالله واليوم الاخر فليقل خيراً او ليد مُن . وها १८/विग्रानुन नागिशिन, थङ-১, প্রান্তক, शकीन नং- ৩১৪, প. ২৩৪-২৩৫

रियाम मुनलिम, न्रिश्, প্রাত্ত , কিতাবুল ঈমান, হাদীস নং- ২ من كان حالفا فليحلف بالله او ليعسنت .

<sup>।</sup> আল-কুর আন, ৪৪১৪৮ لا يحب الله الجهر بالسوء من القول الا من ظلم . 👓

०٥٠ - हेमाम मुत्रलिम, नहीर, প্রাণ্ডক, किञावूल जाकविता, हानीन न१- ٥٥ ألموال . المنوال المنوال وكثرة المنوال .

ان الله تعالى يرضى لكم ثلاثا ويكره لكم ثلاثا ، فيرضى لكم: ان تعبده ولا تشركوا به ثينا وان تعتصرا بعبل الله . ٥٥٥ ١٩٥٤ - ইমাম মুসলিম, সহীহ, হাদীস লং ١٩٥٥ ويكره لكم: قبل وقال ، وكثرة السؤال ، واضاعة المال المال الله عنه المال الله مناهم بعيد من الله . ٥٥٥

অধিকাংশ লোক সময় নষ্ট করছে। আল্লাহর স্মরণে সময় ব্যয় করলে মানুষের হৃদয় নরম হয়। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "জেনে রেখো! আল্লাহর স্মরণেই চিন্ত প্রশান্ত হয়।" আর এর ব্যতিক্রম করলে হৃদয় পাথরের চেয়েও বেশি শক্ত হয়ে যায়। বর্তমান সময়ে মানুষ মহান আল্লাহর স্মরণ ছাড়া সকল কাজে মহা ব্যক্ত হয়ে পড়েছে। জিহরাই অনেকের জন্য পরকালে সমস্যা হয়ে দাড়াবে। রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "কিয়ামত দিবসে আমার কাছে সবচেয়ে বেশি ঘৃণার পাত্র এবং আমার থেকে সবচেয়ে বেশী বিচ্ছিল্ল (অতি দূরের ব্যক্তি) হবে বাচাল ব্যক্তি।" অমনি ধরণের আরেকটি হাদীসে বলা হয়েছে, "তোমাদের মধ্যকার বাচাল, বিষোদগারকারী এবং দান্তিক ব্যক্তিরা হবে (কিয়ামত দিবসে) আমার চেয়ে সবচেয়ে দূরের লোক।" তেওঁ

বুদ্ধিমন্তার কিছু কিছু লক্ষণ রয়েছে। যুগে যুগে এ লক্ষণগুলো দেখে মানুষকে বুদ্ধিমান মনে করা হত। চুপ থাকা, নিরবতা, নিতকতা ও মৌনতা বুদ্ধিমন্তার সবচেরে বড় লক্ষণ। মহানবী (স.) এমন চরিত্রের ব্যক্তি ছিলেন। জনৈক সাহাবী বলেন, "তিনি দীর্ঘ মৌনতা অবলম্বনকারী এবং অল্প হাসির লোক ছিলেন।" ১৯৭ মুখ মানুষকে যেমনি বহু ওপরে তুলতে পারে; তেমনি তাকে অনেক নীচে নামিয়ে দিতে পারে। নিরবতা অধিকাংশ ক্ষেত্রে পরিত্রাণ বয়ে আনে। মৌনতা কাউকে কখনো বিপদে কেলে দেরনি। বরং মুখের অযাচিত ব্যবহারের জন্য মানুষ বিভিন্ন সমরে সংকটে পড়েছে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) মৌনতার সুফল বর্ণনা করতে গিয়ে বলেছেন, "যে মৌনতা অবলম্বন করে সে মুজি (নিংকৃতি) পার।" ১৯৮

অনেকে আওয়াজ করার সময় মূল্যবোধের তোয়াক্কা করেন না। তাদের মনে রাখা উচিত যে, মানুষ জন্তজানোয়ারের মত আওয়াজ করতে পারে না। মানুষ হিসেবে আওয়াজে একটি সীমিত আকার থাকা উচিত। লুকমান
(আ.) তাঁর পুত্রকে নিম্নোক্ত উপদেশ দিয়েছেন। এতে তিনি আওয়াজের ব্যাপারে সন্তানকে সতর্ক করে দিয়েছেন।
তিনি বলেন, "তুমি পদক্ষেপ করো সংযতভাবে এবং তোমার কর্ত্তমর নীচু করিও; নিশ্চয় স্বরের মধ্যে গর্দতের স্বরই
সর্বাপেকা অপ্রীতিকর।"
তাল বলার কথা মহান আল্লাহ্ মানুষকে শিথিয়েছেন। তিনি বলেছেন,

"হে মু মিনগণ! তোমরা নবীর কঠাখরের ওপর নিজেদের কঠাখর উচু করো না এবং নিজেদের মধ্যে যেতাবে উচ্চায়রে কথা বল তাঁর সাথে সেরপ উচ্চায়রে কথা বলো না; কারণ এতে তোমাদের কর্ম নিজল হরে যাবে তোমাদের অজ্ঞাতসারে। যারা আল্লাহ্র রাস্থাের সম্মুখে নিজেদের কঠাখর নীচু করে, আল্লাহ্ তানের অভ্যাবক তাকওয়ার জন্য পদ্মিকা করে নিয়েছেন। তানের জন্য রয়েছে কমা ও মহাপুরস্কার। যারা যারের বাইর হতে তোমাকে উচ্চায়ারে জাকে, তানের অধিকাংশই নির্বোধ, তুমি বের হয়ে তানের নিকট আসা পর্যন্ত যদি তারা থৈর্য ধারণ করত, তাই তানের জন্য উত্তম হত। আল্লাহ্ ক্ষমানীল, পরম দয়ালু।" তব্ব

এই আরাতের আলোকে বলা যার যে, মা-বাবা, শিক্ষক, মুরব্বীসহ সকল প্রকার বয়োজ্যেষ্ঠের সাথে উচু আওয়াজে কথা বলা যাবে না। অনেকে মৃত ব্যক্তির জন্য খুব উচু আওয়াজে আর্তনাদ করে থাকে। যা ইসলাম এবং মূল্যবোধের দৃষ্টিতে শোভনীয় নয়। মহানবী (স.)-এর সামনে এমন কাজ কয়তে নিষেধ করা হয়েছে। য়াসূলুল্লাহ্ (স.) স্বয়ং বলেছেন, "তোমরা আল্লাহ্র য়াসূলের সামনে জীবিত এবং মৃতের জন্য চেঁচামেচি করো না।" ত্বি

### দান করা

আল-কুর'আন, ১৩৪২৮ الا بذكر الله تطمنن القلوب. <sup>860</sup>

তি . ইমাম আহমদ ইবন হাৰল, আল-মুসনাদ, প্রাণ্ডক, বন্ত - ৪, পূ. ১৯৩ কিত, আল-মুসনাদ, প্রাণ্ডক, বন্ত - ৪, পূ. ১৯৩১ ১৯৪

৩৩ . ইমাম আহমদ ইবন হাৰণ, আল-মুদনাদ, প্রাণ্ডভ, খন্ত- ২, পৃ. ৩৬

ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনাদ, প্রাহত, বভ- ৫, পৃ. ৮৬, ৮৮ أو المنات قليل المناه والما المناه والما المناه والما

ইমাম তিরমিয়ী, সুনান, প্রাণ্ডন্ড, কিতাবুল কিয়ামত, বাব নং- ৫০

১১১১ তাল-কুর আন. ৩১،১১ واقصد في مشيك واغضض من صوتك ، ان انكر الاصوات لصوت الصوت المعنور . ««»

ত - তেওঁ নাম্যিয়, बाव नং । । ইমান ইবন মাজা, *নুনান*, প্রাণ্ডক, কিতাবুল জানায়িয, बाव নং । ৪০ حَيَا و لا ميْتَا

লানের সমার্থক শব্দ হলো বলান্যতা, দানশীলতা, উদারতা ইত্যাদি। অন্যকে লান করা ইসলামের যাভাবিক বৈশিষ্ট্য। পূর্ব যুগের মানুষ অকাতরে, অকূপণ ও উদার হতে দান করত। কাউকে 'না' বলা তাদের চরিত্রে ছিল না। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "তুমি প্রার্থীকে ভর্ৎসনা করো না।" কিন্তু আজকাল মানুষ এ সব মূল্যবোধ ভুলতে বসেছে। এখন সবাই পাওয়ার জন্য উদপ্রীব। অথচ সামর্থবান ব্যক্তিদের সম্পদে অভাবী লোকদের অধিকার রয়েছে। এ প্রসংগে আল-কুর'আনে বলা হয়েছে, "এবং তালের ধন-সম্পদে রয়েছে অভাব্রপ্রস্ত ও বঞ্চিতের হক।" অভাবী, অসহায়, সহায় সম্বাহীন লোকদের দান করার মাধ্যমে মানবতার বড় ধরনের উপকার সাধিত হয়। সামর্থবানরা অসামর্থবানদের সহায়তা করবে এটিই মানবিক মূল্যবোধ। এর ব্যত্যর ঘটলে তা স্রষ্টা ও সৃষ্টি কারো কাছেই গ্রহণযোগ্য হতে পারে না। সম্পদ থাকার পরও সমাজের কেউ অভূত্ত থাকার চেয়ে বড় অমানবিক ব্যাপার আর কিছু হতে পারে না। কারো সামান্য দান অন্য কারো জন্য বেঁচে থাকার কারণ হয়ে দাঁড়ায়। দান ও দানশীলের সমর্থনে ইসলামে প্রচুর কথা বলা হয়েছে। দানশীল ব্যক্তিকে ইসলাম আল্লাহ্র কাছের লোক বলে যোবণা করেছে। মহানবী (স,) বলেছেন, "উদার (বদান্য) ব্যক্তি আল্লাহ্র কাছের লোক।" কার প্রতি আহবান জানিয়ে আল্লাহ্ তা আলা যোবণা করেন, "হে মু'মিনগণ! আমি যা তোমাদেরকে দিয়েছি তা হতে তোমরা ব্যর কর সেনিন আসার পূর্বে, যেদিন ক্রে-বিক্রয়, বঙ্গুত্ব ও সুপারিশ থাকবে না।" কন না করার দ্বারা ব্যক্তি প্রকারাত্রে নিজের ওপর নিজে বুলম করে। যা সে পরকালে টের পাবে।

ইসলাম এমনই এক কল্যাণকামী ও উদার জীবনাদর্শ যে, এখানে অতিরিক্ত সব কিছু দান করে দিতে বলা হয়েছে। আবৃ উমামা (রা.) থেকে বর্ণিত। রাসূলুল্লাহ (স.) বলেছেন, "হে আদম সন্তান! তুমি যদি তোমার অতিরিক্তটুকু বরচ কর, তাহলে তা তোমার জন্য অতি উত্তম। আর যদি তা আটকে রাখ তাহলে তা তোমার জন্য অকল্যাণকর হবে। তবে তোমার প্রয়োজন অনুযায়ী সম্পদ তোমার কাছে রেখে দিলেও তিরকৃত (নিন্দিত) হবে না। আর দান ওক্ত কর তোমার পরিবার-পরিজন দিয়ে।" <sup>৩৭৬</sup>

কুরবানীসহ বেশ কিছু বিধান দেরা হয়েছে ত্যাগের দৃষ্টান্ত স্থাপনের জন্য। অথচ আজ আর কোন বিধান তার মূল মেজাজের ওপর নেই। অনেকে কুরবানীর পথর গোশত কড়ায়-গভায় আদায় করে নেয়। তারপর কত দিন রেখে রেখে খেতে পেরেছে তা বর্ণনা করে পুলকিত হয় ও গর্ব অনুভব করে। যা একই সাথে অমানবিক ও অনৈসলামিক। কুরবানীর মত বিধানগুলো আল্লাহ্ দিয়েছেন গরীব-দুঃখীর উপকারের জন্য। কুরবানীর সুন্নাত নিয়ম হলো পগুর গোশতের এক তৃতীয়াংশ গরীবকে দেয়া, এক তৃতীয়াংশ আত্মীয়কে দেয়া এবং বাকী এক তৃতীয়াংশ নিজেরা খাওয়া। কিছু অনেকেই এভাবে না দিয়ে ফ্রিজে জমিয়ে রাখে। এমনও হয় যে, পরবর্তী কুরবানী পর্যন্ত গোশত থেকে যায়। অথচ রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "তোমাদের কেউ যেন তার কুরবানীর পওর গোশত তিন দিনের অধিক না খায়।" হাদীসের ভাষ্যানুষী বন্টন করলে ও বিলিয়ে দিলে কুরবানীর পওর গোশত তিন দিনের বেশি থাকার কথা নয়। সাহাবীগণ বর্ণনা করে বলেন, "মহানবী (স.) তিন দিনের পর আমানেরকে কুরবানীর পওর গোশত খেতে নিষেধ করেছেন। "ত্বি এর মাধ্যমে মহান আল্লাহ্ ধনীদের গোশত নিয়ে নিতে চান না বরং দান ও ত্যাগের মাধ্যমে কে কত্যুকু মুন্তাকী হতে পারল মহান আল্লাহ্ তাই দেখতে চান। আল-কুর আনে বলা হয়েছে, "আল্লাহ্র নিকট পৌছায় না ওলের গোশত এবং রজ, বরং পৌছায় তোমাদের তাকওয়া।"

ইসলামে শিক্ষা ও শিক্ষিতের অনন্য ফবীলত রয়েছে। তারপরও শিক্ষিত ব্যক্তি যদি কৃপণ হয় তাহলে সে মূর্ধ ব্যক্তির চেয়েও অধম হিসেবে পরিগণিত হবে। শিক্ষা মানুষকে আরো অধিক মাত্রায় উলার ও লানবীর বানায়। শিক্ষা মূলত মানুষের জন্য, মানবতার জন্য এবং মনুষ্যতের জন্য। যে শিক্ষা মানবতার কল্যাণে আসে না তার চেয়ে অশিক্ষা ও কুশিক্ষা উত্তম যদি তা মানব কল্যাণে আসে। বিধায় শিক্ষিত হওয়ার পরও কেউ উলার হস্তে দান না

০১১০ কর আন. ৯০১১০ واما السائل فلا تنهر 🗝

لاده ما আদ-কুর আদ, ৫১৪১৯ وفي اموالهم حق للسائل والمحروم. ٥٩٥

ত্র الله عن الله ﴿ ইমাম তিরমিয়ী, সুনাদ, প্রাণ্ড কিতাবুল বিরুর, বাব নং- ৪০

अवन-कृत जान, २३२৫8 يا ايها الذين امنوا انفقوا مما رزقناكم من قبل ان ياتي يوم لا بيع فيه و لا خلة و لا شفاعة . ٥١٥

عن ابى امامة (رض) قال: قال رسول الله (ص): يا ابن ادم! انك ان تبذل الفضل خير لك ، وأن تصلكه شر لك ، ولا . ٥٩٥ ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্ৰান্তক, কিতাবুৰ্ ৰাকাত, হাদীস নং- ৯৭

हमाम मूननिम, नशिर, প্राधक, किठावून आमारी, रानीन न१- २५ لا ياكل احدكم من لعم اط عينه فوق ثلاث ايام. ٥٩٩

৩٩৮ . كنا بعد ثلاث بهانا ان ناكل من لحوم نسكنا بعد ثلاث بهانا ان ناكل من لحوم نسكنا بعد ثلاث علاث . ৩٩٠

০৭৯ , আল-কুর'আন, ২২،৩৩৭ لن ينال الله لحومها و لا دماؤها ولكن يناله التقوى منكم . د٥٩

করলে তার চেয়ে দুঃখজনক আর কিছু হতে পারে না। এমন শিক্ষিত ব্যক্তির ব্যাপারে রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "কৃপণ ব্যক্তির চেয়ে মূর্য দানবীর আল্লাহর কাছে অনেক বেশি প্রিয়।"<sup>৩৮০</sup> পাশাপাশি দানশীলতার মাধ্যমে মূর্য ব্যক্তি ওপর ন্তরে উন্নীত হয়। তখন তার জ্ঞানহীনতা কোন বিবেচ্য বিষয় হয় না।

রাসূলুল্লাহ্ (স.) ছিলেন দানের মূর্তপ্রতিক। তাঁর জীবনে এমনও হয়েছে যে, তিনি উপবাস যাপন করেছেন কিন্তু কোন অসহায়কে বালি হাতে কিরিয়ে দিতেন না। তিনি কখনো কোন প্রার্থীকৈ ফিরিয়ে দেননি। বিশেষ করে রমযান মাসে তাঁর এ দানের মাত্রা বেড়ে যেত। তিনি সাহাবীগণকেও অধিক দানের জন্য উরুদ্ধ করতেন। সাহাবীগণ বলেন, "রাসূলুল্লাহ্ (স.) আমাদেরকে দান করতে নির্দেশ দিয়েছেন।" মহানবী (স.) একটি হাদীসে সালাত এবং সাদাকাকে একসাথে উল্লেখ করেছেন। রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেন, "য়ে মুহাঝদের উন্মত! তোমরা সালাত আদার কর এবং দান কর।" অন্যদিকে মহানবী (স.) মারীদেরকে দানের জন্য বিশেষভাবে উৎসাহিত করেছেন। তিনি বলেছেন, "য়ে নারী সমাজ! তোমরা দান কর।" তাত্র

ইসলামে দানের সীমা ও উদারতা ব্যাপক। যার নেই তাকে যেমনিভাবে দান করতে হবে; তেমনিভাবে যে বঞ্জিত করেছে, তাকেও দিতে হবে। মহানবী (স.) বলেছেন, যে তোমাকে বঞ্জিত করেছে, তাকে দান কর।"<sup>৩৮৪</sup> ইসলামের এ বক্তব্যের ওপর আর কোন মানবিকতা, উদারতা ও মূল্যবােধ হতে পারে না। দানশীলের জন্য ফেরেশতাগণও দু'আ করে থাকেন। মহানবী (স.) বলেছেন, বালা প্রতিদিন সকালে উপনীত হতেই দু'জন ফেরেশতা অবতীর্ণ হন। তালের একজন বলেনঃ হে আল্লাহ্! খরচকারীকে তার বিনিময় দান কর এবং অপরজন বলেন, হে আল্লাহ্! কুপণের ধন ধবংস কর।"<sup>৩৮৫</sup>

সাধারণত মানুষ কম দামেরটি বা দুর্বল ষন্তুটি দিতে চায়। কিন্তু সত্যিকারের কল্যাণ লাভের জন্য সর্বোত্তমটি দান করতে হয়। মূলত এসব দৃষ্টিভঙ্গির মাধ্যমে মানুবের দানের উদ্দেশ্য ও লক্ষ্য সম্বন্ধে জানা যায়। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "তোমরা যা ভালবাস তা হতে বার না করা পর্যন্ত তোমরা কখনও পৃণ্য লাভ করতে পারবে না।" ৬৬৬ এটি অত্যন্ত স্বাভাবিক কথা যে, যে মানের জিনিস দান করা হবে পুরকারও সে মানেরই পাওয়া যাবে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "প্রাচুর্য হতে যা দান করা হয় সেটিই সর্বোত্তম দান।" ৬৬৭ আরেক হাদীসে রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "প্রাচুর্য হতে যা ত্যাগ করা হয় তা সর্বোত্তম দান।" উচ্চ ইসলামে দান একটি বিনিয়োগ। এর প্রকালিন বিনিয়র অতুলনীয়। আল্লাহ্ তা আলা বলেছেন, "কেউ কোন সংকার্য করলে সে তার দশ গুণ পাবে।" ১৬৮৯

দান-খয়রাতে আত্মীয়স্বজনকে বেশি অগ্রাধিকার দিতে হর। এমন কি আত্মীয় দরিশ্র থাকলে অনাত্মীয় দরিশ্রকে দান করা ঠিক হবে না। আত্মীয়-স্বজনের মধ্যে মা-বাবার স্থান সবার ওপর। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "যে ধন-সম্পদ তোমরা ব্যয় করবে তা পিতা-মাতা, আত্মীয়-স্বজন, ইয়াতীম, মিসকীন এবং মুসাফিরদের জন্য।" তাল আত্মীয়কে দান করলে একসাথে দুটি কাজ হয়। একটি দান এবং বিতীরটি আত্মীয়তার সম্পর্ক অকুনু রাখা। রাস্পুল্লাহ্ (স.) এ প্রসংগে বলেছেন, "তার (দানশীল) জন্য বিশুণ পুরক্ষার; সাদাকার পুরক্ষার এবং আত্মীয়তার সম্পর্ক বজায় রাখার পুরক্ষার।" তাল পরিবার-পরিজনের জন্য খরচ করাও ব্যক্তির জন্য সাদাকা। মহানবী (স.) বলেছেন, "কোন ব্যক্তির তার পরিবারের জন্য ব্যয় সাদাকা স্বরূপ।" তাল মাধ্যমে বস্তুত দিজেরই কল্যাণ

<sup>ి .</sup> בוע ווֹ ווֹ אוֹ الله من عابد بخيل কুমাম তিরমিয়ী, সুদাদ, প্রাণ্ডক, ফিতাবুল বিরুর, বাব নং- ৪০

ত ১৬ । ان نتصدق و ইমাম তিরমিয়ী, সুনান, প্রাণ্ডজ, কিতাবুল মানাকিব, বাব নং- ১৬

हमाम आरम हेरन रायन, जान-मूननान, थाएक, चंड- ७, १. ১७८ ماوا وتعد نقوا يا امة معدد.

তিও . يا معشر الناء تم نقن قام ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল ঈমান, হাদীস নং- ১৩২

कि । عط من حر مك देशाय आइमन देवन शायन, जान-गुननाम, প্राचक, वंड- 8, 9. ১৪৮

ما من يوم يصبح العباد فيه الا ملكان ينز لأن فيقول احدهما: اللهم اصط منفقا خلفا ، ويقول الاخر: اللهم اصط مدمكا تلفا . विशानन नानिशन, প্রাথক, খত- ১, হাদীস নং- ২৯৫, প. ২২৪

১৯৯২ কর আন, ৩৪৯২ لن تنالوا البرّ حتى تنفقوا مما تحبّون . فاحد

अर خير /افضال الصدقة (ما كان) عن ظهر غنى ، ইমাম মুসলিম, नहीर, প্রাণ্ডক, কিতাবুব্ गाकाত, হাদীস নং- ৯৫

<sup>ें</sup> अप न१- २ (النفقات), वाव न१- النفقات), वाव न१- عنى . 🐃 يَّم الله عني الم دقة ما ترك عني . 🐃

০১১৬০ আদ-কুর'আদ, ৬৯১৬০ من جاء بالحسنة فله عشر امثالها . ««»

অল-কুর আল, ২৪২১৫ ما انفقتم من خير فللوالدين والاقربين واليتامي والمساكين وابن السبيل. 🗠

ده و اجر القرابة . ইমাম আহমদ ইবন হামল, আগ-নুসনাদ, প্রাতক্ত, খন্ত- ৩, পৃ. ৫০২

<sup>े</sup> वाव न१- ১২ (المنفلزى), बाव न१- ١٤ يَقْعَة الرجل على اهله مستقة . فقة الرجل على اهله مستقة . فقة

সাধিত হয়। দানের মাধ্যমে অনেক উপকার লাভ করা বার। একটি উপকার এই যে, দানের মাধ্যমে অন্তরের কার্পণ্য দূর হয়। আর অন্তরের কৃপণতা দূর করার মধ্যেই সন্তিয়কারের সফলতা নিহিত। মহান আল্লাহ্ বলেন, "তোমরা আল্লাহ্কে যথাসাধ্য ভয় কর, এবং শোন, আনুগত্য কর ও ব্যয় কর তোমাদের নিজেদেরই কল্যাণের জন্য: যারা অন্তরের কার্পণ্য থেকে মুক্ত, তারাই সফল।" তাত

দান বিভিন্নভাবে হতে পারে। যাকাতও একটি দান। অনেক মুসলিম তাদের সম্পদের বাকাত দেন না। তাদের যাকাত দানের মাধ্যমে অনেক অসহায় মানুষ খেয়ে-পড়ে বাঁচতে পারে। যারা তাদের সম্পদের যাকাত দের না তাদের জন্য ইসলাম অভিসম্পাত করেছে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি সঞ্চয় করে অথচ তার যাকাত দের না; তার জন্য ধ্বংস। "<sup>০১৪</sup>

ইসলামের অন্যতম একটি শিক্ষা এই যে, মানুব অন্য মানুব বা সৃষ্টির প্রতি যেরূপ আচরণ করবে, মহান আল্লাহুও তার প্রতি অনুরূপ আচরণই করবেন। খরচ এবং দানের ব্যাপারে হাদীসে কুন্সীতে বলা হয়েছে, হে আদম সন্তান! খরচ কর, তাহলে তোমার জন্যও খরচ করা হবে।"<sup>৩৯৫</sup>

পরকালে মানুষের বেশী উপকারে আসবে যে সব ব্যাপার সাদাকা বা দান তার অন্যতম। দানশীল ব্যক্তি অচিভ নীর পুরকার প্রাপ্ত হবে। এমন কি পরকালে তার পক্ষে দান একটি প্রমাণ হিসেবে সাব্যক্ত হবে। রাস্লুলাহ (স.) বলেছেন, "সাদাকা হলো দলীল।" কিমামত দিবস হবে বিভীবিকামর। কটের দরুন সবাই দিকবিদিক জ্ঞানশূন্য হয়ে যাবে। বিশেষত গরমের তাভবতার সবাই ব্যাকুল হয়ে যাবে। সেদিনও দান বিপদের বহু হিসেবে আবির্ভূত হবে। রাস্লুলাহ (স.) বলেছেন, "কিরামত দিবসে সাদাকা হবে মু'মিনের হারা।" কি দানের বহুমুখী উপকারের মধ্যে একটি এই যে, তা পাপ মোচন করে। মহানবী (স.) সে প্রসংগে বলেন, "সাদাকা পাপ নির্বাপিত (মুছে সের) করে, যেমনিজবে পানি আগুন নির্বাপিত করে। " দানশীল ব্যক্তিকে তার দান জাহান্নামের আগুন থেকে রক্ষা করবে। জাহান্নামের আগুন মানুষ গ্রহণ করবে নাকি বর্জন করবে তা তার উপরই নির্ভর করছে। সে দানের মাধ্যমে জাহান্নামের আগুনকে বহু দূরে নিক্ষেপ করতে পারে। আবার জাহান্নামের আগুনকে কাছেও টেনে আনতে পারে। রাস্লুলাহ (স.) বলেছেন, "তোমাদের মধ্যে যে ব্যক্তি আগুন থেকে বাঁচতে চার; সে যেন দান করে।"

## শিষ্টাচার

ব্যাপকার্থে শিষ্টাচার অর্থ বিনয়, নত্রতা, ভদ্রতা (Politeness) ও সৌজন্যতা। বিনয় ও নত্রতা মানুয়কে মহৎ করে। বিনয় ও নত্রতা ইসলামের মৌলিক শিক্ষার সাথে ওতপ্রোতভাবে মিশে আছে। বিনয় ও নত্রতা মৌলিক মানবীয় ওণের অন্যতম। এর অন্য সমার্থক শব্দ হলো অমায়িকতা, মধুয়তা, প্রীতিপূর্ণতা ইত্যাদি। মহান আল্লাহ্ তাঁর রাসূলকে নির্দেশ দিয়ে বলেন, "তুমি মানুয়ের সাথে নত্রভাবে কথা বলবে।" তি এবানে লক্ষণীয় বিষয় হলো এই যে, আল্লাহ্ পৃথিবীয় সবচেয়ে নত্র ও বিনয়ী লোকটিকে নত্র কথা বলতে নির্দেশ করে বিনয় ও নত্রতার অনিবার্বতাকেই আরো স্পষ্ট করেছেন। আসলে মানুয়ের মন জয় কয়ায় জন্য বিনয় ও নত্রতার কোন বিকয় হতে পারে না। মহান আল্লাহ্ তাঁর নবীকে বলেন, "তুমি তার অনুসয়ণ করো না -যে কথায় কথায় শপথ করে, যে লাঞ্চিত, পশ্চাতে নিন্দাকায়ী, যে একের কথা অপরেয় নিকট লাগিয়ে বেড়ায়, যে কল্যাণের কার্যে বাধা দান করে, যে সীমালংঘনকায়ী, পাপিষ্ঠ, য়ঢ় স্বভাব এবং তদুপরি কুখ্যাত।" আলোচ্য আয়াতে অমানবিক অনেকগুলো

তিও . المفلتون الله ما استطنتم واسمترا واطيعوا وانفقوا خيرًا لانفكم ، ومن يوق شح نضه فاولنك هم المفلتون . তিও ৩৪،৪৬

० - हमाम हैवन माजा, नुनान, প্রাতক্ত, কিতাবুয্ याकाত, वाव नर من كنز ها فلم يؤد زكاتها فويل له . 🛰

<sup>े</sup> अर्थ . فقات), वाव न१- ١ أنفق يا ابن أدم أنفق عليك عليك . वाव न१- ١ أنفق يا ابن أدم أنفق عليك .

ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাতক্ত, কিতাবুত্ তাহারাত, হালীস নং- ১ الصدقة برهان .

ত১৭ . قيامة <u>م</u> دقته القيامة <u>م</u> دقته الكا المؤمن من يوم القيامة <u>م</u> دقته الكات المؤمن من يوم القيامة <u>م</u> دقته الكات المؤمن من يوم القيامة <u>م</u> دقته الكات المؤمن من يوم القيامة <u>م</u>

रभाम वृशाती, नहीर, প্রাগত, किতावृय् याकाত, वाव नং- ২০ والعدقة تطفئ الفطينة كما يطفئ الماء النار. و٥٠٠

ق है साम आहमन हेवन हायल, आन-मुननान, आवक, वस- ८, वृ. २०७ من استطاع سنكم ان يَتَقَى النار فليتصفق. ««»

<sup>&</sup>lt;sup>800</sup> . আল-কুর'আন, ১৭ঃ২৮ وقل ليم قولا سيسورا

৩٠-٥٥ अल-कुन्न जान, ७৮३১०-١٥ ولا تطخ كل حلاف مهين ، هماز مشاء بلميم ، مناع للغير معتد اللهم ، عنل بعد ذالك زنيم .

কর্মকান্ত হতে সাবধান করা হয়েছে। যার অন্যতম হলো রুড় স্বভাব। যে বৈশিষ্ট্যটি বিনয় ও ন্য্রতার সম্পূর্ণ বিপরীত।

সামাজিক জীবনে কিছু শিষ্টাচার রয়েছে। যা মানুব হিসেবে মেনে চলতে হয়। এ সবের মাধ্যমে মানুষের ব্যক্তিত্ব প্রকাশ পায়। এ সব দিয়েই বুঝা যায় তার ক্লচিবোধ। যেমন-

কারো যরে প্রবেশের পূর্বে অনুমতি নেরাঃ অনেকেই না জানিয়ে, কোন ধরণের আওয়াজ বা অনুমতি ছাড়াই অন্যের ঘরে চুকে পড়ে। যা একটি শিষ্টাচার বহির্ভূত অমানবিক ও অসামাজিক কাজ। ইসলাম এ ব্যাপারগুলাকে ধুব গুরুত্বারোপ করেছে। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, 'হে মুমিনগণ! তোমরা নিজেদের ঘর ব্যতীত অন্য কারো ঘরে ঘরের লোকদের অনুমতি না নিয়ে এবং তাদেরকে সালাম না দিয়ে প্রবেশ করে না।।"800 এমন কি সন্তাম-সন্ততিও বয়োঃপ্রাপ্ত হলে পিতা-মাতার অনুমতি নিয়ে তাদের ঘরে প্রবেশ করতে হয়। আল্লাহ্ তা আলা বলেছেন, 'তোমাদের সন্তাম-সন্ততি বয়োঃপ্রাপ্ত হলে তারাও যেন অনুমতি নিয়ে নেয় যেমনিজারে অনুমতি প্রার্থনা করে থাকে তাদের বয়োজ্যেষ্টগণ।"800 রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, তিন বার অনুমতি নিতে হবে। এভাবে যদি তোমাকে অনুমতি দেয়া হয় (তাহলে ভিতরে চলে যাও) অন্যথায় কিয়ে যাও।"808 আরেক হাদীসে রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, 'অনুমতি তিন বার নিতে হয়। যাল তোমাকে অনুমতি দেয়া হয় (তাহলে ভিতরে চলে যাও) অন্যথায় কিয়ে যাও।"808

### হাই দেয়ার সময় শিষ্টাচার রক্ষা করাঃ

হাই বা হাঁচি আসলো আর ছেড়ে দিল এমনটি পশুদের জন্য মানার, মানুষের জন্য মানার না। বরং হাই দেয়ারও কিছু অনুতা ও সৌজন্যবোধ রয়েছে। বিশেষত হাই দেয়ার সময় মুখকে যথা সন্তব ছোট রাখা, তেকে রাখা এবং আওয়াজ নিচু রাখা জরুয়ী। মহানবী (স.) বলেছেন, "তোমাদের কেউ যখন হাই দের তখন সে যেন তার হাত দিয়ে প্রতিরোধ করে।"<sup>806</sup> আরেকটি হাদীসে মানবতার মহান শিক্ষক মুহাম্মদ (স.) বলেছেন, "তোমাদের কেউ হাই দিলে সে যতদূর সন্তব তা ঠেকাবে।"<sup>809</sup>

প্রকাশ্যে নাক ঝাড়া এবং থুথু ফেলাঃ ব্যাপারগুলো অতি সাধারণ মনে হলেও এ গুলো মানুষের জন্য বেমানান ও মানবতাবিরোধী। জন্ত-জানোয়ারের সাথে মানুষের মৌলিক পার্থক্য এখানেই। রাস্পুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "লোকেরা যেন (প্রকাশ্যে) নাক না ঝাড়ে এবং থুথু না ফেলে।" বিশেষ করে মসজিদে থুথু ফেলা খুবই খারাপ কাজ। মহানবী (স.) এ প্রসংগে বলেন, "মসজিদে থুথু নিক্ষেপ একটি অপরাধ। আর এর মাসুল হল প্রোথিত (পুঁতে) করে ফেলা।" ৪০৯

## নিষ্ঠা

এর অর্থ হলো হৃদ্যতা, একাগ্রতা, আন্তরিকতা, বিজ্ঞচিত্ততা, ঐকান্তিকতা, একনিষ্ঠতা, নিহ্নপুৰতা ইত্যাদি। আলকাল মানব সমাজের মধ্য হতে মানবিক মূল্যবোধ এতটাই হারিয়ে গেছে যে, তারা কোন কাল করে লোক দেখানোর জন্য বা দায়সারাগোছের। অনেকেরই কাজের সাথে মনের কোন সংযোগ নেই। মানুবের জন্য যা করা হবে তাতে নিষ্ঠা না থাকলে প্রতিদানের আশা করা যায় না। ভেতরের সাথে বাইরের মিল না থাকার ব্যাপারটি একটি নিকাকী আচরণ। অথচ ইসলামের শিক্ষা হলো প্রতিটি কাজের পেছনে সং নিয়ত, নিষ্ঠা ও আন্তরিকতা থাকতে হবে। আল-কুর আনে বলা হয়েছে, "তায়া তো আদিই হয়েছিল আয়াহর আনুগত্যে বিজ্ঞচিও হয়ে একনিষ্ঠতাবে তাঁর ইবালত করতে এবং সালাত কায়িম করতে ও যাকাত নিতে, এটিই সঠিক দীন।" ">১০ আয়াহ

প্র৪৪২৭ নাল ফুল দুর্ন দিনুত الذين امنوا لا تدخلوا بيوتا غير بيوتكم حتى تستانسوا و تسلموا على اهلها . <sup>608</sup>

৯৪৯৫ , আল-কুর আল, ২৪৯৫ واذا بلغ الاطفال منكم الحلم فليستاذنوا كما استاذن الذين من قبلهم . 800

<sup>े</sup> हमान मानिक, मूं जाल, প্রাণ্ডক, किठावृत देति यान, दानीत न१- २, ७ كا فارجع . हमान मानिक, मूं जाल, প্রাণ্ডক, किठावृत देति यान, दानीत न१- २, ७

ত -, ইমাম মালিক, মু জান্তা, প্রাণ্ঠক, কিতাবুল ইসতি যান, হাদীস নং- ২, ৩ الاستئذان ثلاث ، فان أنن لك فادخل

हैं अप सूजनिम, जरीर, প্রাত্তক, কিতারুয় यूरन, रानीज न१- ৫৬-৫৯ فاذا تناؤب احدكم فلوُم الله بيد .

د - ইसाम বুখারী, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবু বাদয়িল খালক, বাব নং- ১১ فَاتِرُ دُه ما استطاع . <sup>601</sup>

ه و لا يَثَنَ مُعَلَّرُنَ و لا بِيزَ قُون . \* हेशाम बाइमन हेवन हाचन, बान-सूननान, बाधक, चंठ- २, पृ. २৫०, चंठ- ७, पृ. ১১৬

हैं प्राप्त मूननिय, नहीर, প্রাতক্ত, কিতাবুল মাসাজিদ, रानीन न१- ৫৫-৫৭ البُزَاقُ في السبعد خطينة و كفارتها دفتها . \*\*\*

<sup>ে</sup> আল্-কুর আল্ ১৮৯৫ وما امروا الا ليعبدوا الله مخلصين له الدين ، عنفاء ويقيموا السلاة ويؤتوا الزكاة وذالك دين القيمة . ১৮৯৫

নিষ্ঠা, আন্তরিকতা ও একাগ্রতা বর্তমান দা থাকলে কোন কিছু আল্লাহ্র কাছে গ্রহণযোগ্য হবে না। রাস্লুলাহ্ (সা.) বলেছেন, "কোন 'আমলই গ্রহণযোগ্য হবে না, যদি না তাতে নিষ্ঠা থাকে এবং তার দ্বারা আল্লাহ্র সন্তুষ্টি চাওয়া না হয়।"

হয়।"

১য় ।"

১য় ।

১য়

ইসলামে নিয়্যাতের খুব গুরুত্ব। কারণ ইসলামে কাজের মধ্যে মনের সংযোগ অত্যন্ত জরুরী। স্বদর-নিংজানো অনুভৃতি ব্যতিরেকে কোন কাজ আল্লাহ্র কাছে গ্রহণযোগ্য হয় না। মনোসংযোগ ছাজ় ইসলামে কোন কিছুর গুরুত্ব দেই। রাস্লুলাহ্ (স.) এ প্রসংগে বলেছেন, "সকল কাজ নিয়্যাতের সাথে সম্পর্কযুক্ত।"
। রাস্লুলাহ্ (স.) এ প্রসংগে বলেছেন, "সকল কাজ নিয়্যাতের সাথে সম্পর্কযুক্ত।"
। রাস্লুলাহ্ (স.) এ প্রসংগে বলেছেন, "সকল কাজ নিয়্যাতের সাথে সম্পর্কযুক্ত।

নিয়্যাত তথা নিষ্ঠাকে কেন্দ্র করে বর্ণিত। নিষ্ঠার অনন্য গুরুত্বের কারণে অনেক হালীস সংকলকের মত ইমাম বুখারীও এ হালীসটি দিয়ে তাঁর প্রস্থা শুরু করেছেন। যে কাজের মধ্যে একাগ্রতা থাকবে না তা গ্রহণযোগ্য হবে না। নিষ্ঠার ও একাগ্রতার বিপরীত বৈশিষ্ট্যগুলো মানুষের মধ্যে অনুপ্রবেশ করেছে। আর এর বিপরীত বৈশিষ্ট্যগুলো হলো- কপটতা, মেকি, প্রদর্শনেচছা, লোক দেখানো, শিথিলতা, উদাসীনতা, দায়সারা ধরণের ইত্যাদি। কোন কাজে উদাসীনতা বিদ্যামান থাকলে তা কখনো ভভকর হয় না। তাদের জন্য পুরস্কারের পরিবর্তে রয়েছে তিরন্কার। আল্লাহ্ বলেন, "সুতরাং দুর্জোগ সেই সালাত আদায়কারীদের জন্য, যারা তাদের সালাতে উদাসীন। যারা লোক দেখানোর জন্য তা করে। "

সংক্রাণ বারা লোক দেখানোর জন্য তা করে। "

সংক্রাণ করে। "

সংক্রাণ করে। তা করে। "

সংক্রাণ করে। তা করে। "

স্বর্ণ করে। বারা করে। তা করে। "

স্বর্ণ করে। বারা লোক দেখানোর জন্য তা করে। "

সংক্রাণ করে। "

সংক্রাণ করে। বারাণ করে। "

সংক্রাণ করে। বারাণ করে। সংক্রাণ করে। বারাণার করে।

## দৃঢ়তা ও অবিচলতা

দৃঢ়তা ও অবিচলতা মানবিক মূল্যবোধের প্রাণ। আজকাল অনেকেই সিদ্ধান্তের ওপর অটুট থাকতে পারেন না। এমনও হয় যে, ব্যক্তি নিজেও জানে না যে, সে কি করতে যাচছে। সে এক সময় এক সিদ্ধান্ত গ্রহণ করে আবার একটু পরেই তা থেকে সরে আসে। সামান্য লোভ একটি লোকের সকল সিদ্ধান্তকে ওলটপালট করে দের। একেক ব্যক্তির কাছে একেক কথা বলে বেড়ায়। এরা হয়ে যায়, 'যখন যেমন তখন তেমন' চরিত্রের লোক। এটি একার্থে মুনাফিকের ঘৃণ্য বৈশিষ্ট্য। আমাদের সমাজে কিছু ভাসমান লোক দেখা যায়। এরা কোন নির্দিষ্ট আনর্শ ও মত ধারন করতে পারে না। যেখানে যে কথা বললে মানুব খুশি হবে; সেখানে সে কথা বলে বেড়ায়। যে কোন ব্যক্তি, পরিবার, সমাজ ও রাষ্ট্রের জন্য স্থিতিশীলতা খুবই জরুরী। নচেৎ অভিত্বই বিপন্ন হয়ে পড়ে। বিশেষত মু'মিন-চরিত্রে স্থিতিশীলতা থাকতেই হবে। নচেৎ ঈমানের ব্যাপারে সন্দেহের সৃষ্টি হবে। বিশ্বাসীর জীবনাচার এরূপ হয় না। বিশ্বাসী যাতে একবার বিশ্বাস স্থাপন করেছে, তাতে সে দৃঢ় অবিচল হয়ে থাকে চিরজীবন। কোনরূপ অমূলক

আল-কুর'আন, ৭৪২৯ واقيموا وجو هكم عند كل سمجد وادعوه سفلصمين له الذين . ناه

<sup>824 ,</sup> فاعبد الله مخلصاً له الدين जान-কুর'আন, ৩৯%২

ষ্টে الذِذَان), बाब নং- ১৫৫ الذِذَان), बाब নং- ১৫৫ الجَدُّ عَلَى . కমাম বুখারী, সহীহ, প্রাগুজ, কিতাবুল আযান

ইমাম নাসায়ী, সুনান, প্রাগুক, किতावूल किशन, বাব नং- २৪ لا يقبل من الحمل الا ما كان له خالصًا وابتعني به وجهه . "د"

<sup>830 .</sup> ইমাম আহমদ ইবদ হাৰল, আল-মুগদাদ, প্রাণ্ডক, বভ- ৪, পৃ. ১২৬ أن الله لا يقبل من العمل الا ما كان له خالف ا

১৯১% , আল-কুর আল قل ان صلائي ونكي ومحياي ومماتي لله رب العالمين ، وده

<sup>े &</sup>quot; انما الاعمال بالنبة/بالنبات , काम वृथाती, मरीर, প्राधक, किजावू वानशूल उग्नारी, रानीम न१- ১ الما الاعمال بالنبة/بالنبات

৬-১৮ ৩ আল-কুর আল, ১০৭১৪ فويل المصلين ، الذين هم عن صلاتهم ساهون ، الذين هم يُر اعون . الذين

ধারণা, শোবাহ্-সন্দেহ তাতে একবিন্দু ছান পেতে পারে না। অবস্থা যাই হোক না কেন, তার বিশ্বাস সত্য। তা সত্য যেমন আজ, তেমনি তা সত্য কালও- অতীতেও তা সত্য ছিল। তা অনাগত ভবিষ্যতের অনন্ত কাল ধরেও অকাট্য প্রমাণের ভিত্তিতে সত্য থাকবে। সত্য বতঃকুর্ত, চির সমুজ্বন। যুক্তি জালের কাঁটাছেড়ায় তা যেমন কুর্ হয় না কখনো, তেমনি সন্দেহ-সংশয়ের আবর্তে তা ভুবেও যেতে পারে না। এরপ ঈমানের বলে বলিয়ান হয়েই একজন লোক ঘোষণা করতে পারেঃ "ওরা যদি আমার ডান হাতে সূর্য তুলে দেয় এবং বাম হাতে দেয় চন্দ্র, তবু আমি যে বিধান ও মিশন নিয়ে এসেছি তা ত্যাগ করব না।" " তার কেউ নয় এটি ছিল আস্থার প্রতীক বিশ্বনরী (স.)-এর কথা। দৃঢ়তার মূর্ত প্রতীক ছিলেন আছিয়া কিয়াম। বিশেষত শেষ নবী মুহাম্মদ (স.) ছিলেন আস্থার প্রতীক, স্থিতিশীলতার মহান শিক্ষক। তাঁর ওপর যে কোন লোক বিশ্বাস করতে পারত, আস্থা পোষণ করতে পারত। এমন কি এ ব্যাপারে তাঁর শক্রদের মধ্যেও কোন সংশয় ছিল না। আসলে দৃঢ়তা, অবিচলতা, স্থিতিশীলতা এসবই ঈমান থেকে সৃষ্ট। গতীর ও দৃঢ় ঈমান একজন ব্যক্তিকে জাল মানুষে রূপান্তরিত করে। তার মধ্যে সৃষ্টি হয় আস্থা, বিশ্বাস, অবিচলতা, দৃঢ়তা, আপোসহীনতা, সাহসিকতা, সরলতা, ধৈর্য, দায়িত্বানুভূতি, নিঠা প্রভৃতি মৌলিক মানবীয় গুণ। ঈমান ও বিশ্বাস পারে এ কাজগুলো করতে। কারণ ঈমান ও বিশ্বাস অচলায়তন পর্বতের নায়ে। তা চিয় অবিচল, সনা সমুনুত। ঈমান ইম্পাতের মত কঠিন, দুর্জয়। কোনকিছুই তাকে টলাতে বা দুর্বল করতে পারে না।।

## সহমর্মিতা

এর অন্য সমার্থক শব্দ হলো সমবেদনা, সম্প্রীতি, অপরের দুঃখে ব্যথিত হওয়া ইত্যানি। ইসলামের শ্রেষ্ঠত্বের অন্যতম একটি নিক হলো এর অনুসারীদের মধ্যকার অনন্য সম্প্রীতির সম্প্রক। এ গুণের কারণে ইসলামের প্রাথমিক যুগে তারা ছোট দল নিরেও অনেক বড় বাহিনীর বিরুদ্ধে বিজয়ী হয়েছিল। পরিশেষে তারা সম্প্রীতি দিয়ে বিশ্ব জয় করেছিল। ইসলামের সম্প্রীতি-গুণ সম্প্রকি স্বয়ং রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "সর্বোপরি ইসলামের হৃদ্যতা হলো সর্বোভ্যন। "<sup>৪২০</sup> মানুবের মধ্যে কাহাকাছি আসার কারণে বা অন্য বিভিন্ন কারনে সম্প্রীতি ও হৃদ্যতার সৃষ্টি হয়। তবে ইসলামের কারণে বা ইসলামের ভিত্তিতে যে সম্প্রীতির সৃষ্টি হয়; সেটি তুলনামূলক অন্য যে কোন কারণের চেয়ে বহ গুণে শক্তিশালী ও দৃঢ়তর। ইসলামের ইতিহানে এর অসংখ্য নবীর রয়েছে। মানবিক মূল্যবোধের ক্রেরে সম্প্রীতির স্থান খুব ওপরে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "উত্তম পত্থা অবলন্থন এবং পারস্পরিক সম্প্রীতি-ভালবাসা হলো নবুওয়্যাতের অংশ বিশেষ।"<sup>৪২১</sup> রাস্লুল্লাহ্ (স.)-ও মুমিননের মধ্যে একটি সহমর্মিতা ও সম্প্রীতির মধ্যে দেখতে পাবে। যেন একটি শরীর। যার কোন একটি অংগ নিল্রাহীনতা এবং জ্রের কারণে অসুত্ব বোধ করলে পুরো শরীর তাতে সাড়া দেয়।"

বাধ করলে পুরো শরীর তাতে সাড়া দেয়।"

সংগ্র

# দুর্বলের পানে দাড়ানো

আজকাল সবলের পাশে দাড়ানোর প্রতিযোগিতা চলছে। দুর্বলদের পাশে অধিকাংশ মানুষ দাড়াচেছ না। অথচ দুর্বলের পাশে দাড়ানো মানবিক মূল্যবোধের মূল কথা। দুর্বল, অবহেলিত, নিঃস্থ ও অসহায়দের পাশে দাড়ানো গুধু ইসলামের কথা নয়। এটি যে কোন দৃষ্টিতে কর্তব্যের অন্তর্ভূক্ত। মানুষ হিসেবে এ দায়িত্ব এমনিতেই এসে যায়। রাস্পুলাহ্ (স.) রাস্ল হওয়ার পূর্বেই এ কাজ করেছেন। এ জন্য মন্ধার যুবকদেরকে সংগঠিত করে হিলকুল ফুখুল' গঠন করেছিলেন। এ সংগঠনের প্রধানতম কর্মসূচী ছিল দুর্বলের পাশে দাড়ানো। মহান আল্লাহ্ মানুষের ওপর দুর্বল শ্রেণীর কারণেই সব ধরনের দরা প্রদর্শন করে থাকেন। দুর্বলদের সাহায্যে এগিয়ে আসলে আল্লাহ্ সহায়তাকারীদের ওপর সহায়তার মাত্রা বাড়িয়ে দেন। রাস্পুলাহ্ (স.) এ প্রসংগে বলেন, "তোমরা আমার সম্ভৃষ্টি নিঃস্ব-দুর্বলদের মধ্যে অছেষণ কর। কেননা তোমরা তাদের উসীলার সাহায্য ও রিয়ক প্রাপ্ত হও।" তারো

<sup>े</sup> जालनक पारनारक हैं के وضعوا الشّمس في يميني والقمر في شمالي على ان ادع هذا الذي جنتُ به ما تركته . «دة قبرة जीवरमत्र व्यानर्ग, প্ৰাণ্ডক, পৃ. ২৯

हिंग वृथाती, अशैर, शावक, किवावन कादाग्रिय, वाव नः- ৯ ولكن خلة (وروى اخوة) الاسلام الفضال. 840

<sup>843.</sup> इमाम मानिक, मूं जाला, প্রাতক, किञावुम् नि न्न, शनीन न१- ১٩ السعت الحسن والتؤذة ...جزء من النبوة

<sup>&</sup>lt;sup>৪২২</sup> . ইমান মুসলিম, *সহীহ*, প্রাঞ্জ, কিতাবুল বির্র, হালীস নং- ৬৬

<sup>840 .</sup> প্রাত্ত, হাদীস নং- ২৭২, পৃ. ২১৩ المنابعة البغوني في المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة الكار ون بطبعة الكام . 840 المنابعة الكام الكام

#### **Dhaka University Institutional Repository**

ছোট করে রাস্লুল্লাহ (স.) বলেছেন, তোমরা কেবল তোমানের দুর্বলনের উসীলারই সাহায্য ও রিয়ক প্রাপ্ত হও।"<sup>8২8</sup> দুর্বলনের সাহায্য করা সাদাকা স্বরূপ। রাস্লুল্লাহ (স.) বলেছেন, "দুর্বলকে তোমার ক্ষমতানুযায়ী সহায়তা প্রসান সাদাকা স্বরূপ।"<sup>8২৫</sup>

দুর্বলের পাশে লাজানো মানে তারা নির্বাতিত হলে তাদের পক্ষে জনমত গঠন, তারা আর্থিকজাবে দুর্বল হলে তাদের জন্য আর্থিক সহায়তার হাত সম্প্রসারণ করা, তাদের ওপর অন্যায় যুদ্ধ চাপিয়ে দেয়া হলে তার প্রতিবাদ করা ইত্যাদি। মহানবী (স.) এদের জন্য খায়াপ সংবাদ তনিরেছেন। তিনি বলেছেন, "হে আল্লাহ্! দুই দুর্বল অর্থাৎ ইয়াতীম ও নায়ীদের প্রাপ্য ও অধিকার যে ব্যক্তি নষ্ট করে আমি তার জন্য অন্যায় ও গুদাহ নির্দিষ্ট করে দিলাম।" সংবাদ তার বিশীর অধিকারই সমাজে বেশী হনন করা হয়। এ জন্য হাদীসে নির্দিষ্টভাবে এ দুই শ্রেণীর কথা বলা হয়েছে।

क्षियानूम् मानिशीन, चल- ১, প্রান্তক, शानीम न१- २१১, পृ. २১२ क्षिक , शानीम न१- २१১, পृ. २১२

<sup>&</sup>lt;sup>६२०</sup> , बेंक - <u>कोर्स केंक</u> मंज विका , विकास काराम हैवन शायल, जान-यूमनान, প্রাত্তক, বত- ৫, পৃ. ১৫৪

# ষষ্ঠ অধ্যায়

# মানবিক মূল্যবোধের অবক্ষয়ের কারণ

অনেকগুলো পাপ মিলে সর্বত্র মানবিক মূল্যবোধগুলোকে ধ্বংস করে চলেছে। অর্থাৎ মূল্যবোধের অবক্ষয়ের জন্য পাপাচারগুলোই দারী। পাপের সংগায় হাদীসে বলা হয়েছে, "অন্যায় (পাপ) তো সেটিই যেটি মনের মধ্যে জ্বালার (অছিরতার) সৃষ্টি করে। আর বুকের মধ্যে মর্মবেদনা উৎপাদন করে।" এ হাদীস থেকে বুঝা যাচেছ যে, অন্যায়-অপকর্মে শান্তি নেই। অন্যায়কারী সর্বদা অন্থিরতার মধ্যে থাকে। বিপরীত পক্ষে ন্যায়-কল্যাণ ইত্যাদির মাধ্যমে প্রশান্তি নেমে আসে। আসলে একটি ভাল ও কল্যাণকর কাজের উপকারিতা সবাই পেয়ে থাকে। আবার একটি অন্যায় স্বাইর জন্য অশান্তি উৎপাদন করে। অন্যায়টি যে করে এবং যায়া অন্যায়ের শিকার হয় কেউ সুখী হতে পারে না। এ জন্য ইসলামের শিক্ষানুযায়ী সকল প্রকার পাপাচার থেকে প্রত্যেকটি মুসলিমকে দুরে থাকা উচিত। মনুষ্যত্ব, মানবতা, মানবিকতা এবং পারস্পরিক সর্ম্পর নষ্ট হয় এমন সকল কর্মকান্ড ইসলামে নিন্দিত ও ঘৃণিত। মানবতার মহান বন্ধু তাঁর কথা ও জীবন দ্বারা তার প্রমাণ রেখে গেছেন। মানবতা বিধ্বংসী একটি ব্যাপারও ইসলামে বৈধ নেই। রাসূলুল্লার (স.) বলেন, "তোমরা ঘূলিত কর্মকান্ড বর্জন কর।" পাপীদেরকে আল্লাহ তা'আলা অভিসম্পাত করেছেন। বিশেষত মিথ্যার মত পাপের জন্য পরকালে দূর্জোগের সীমা থাকবে না। মহান আল্লাহ বলেছেন, "দুর্ভোগ প্রত্যেক ঘোর মিথ্যাবাদী পাপীর।" প্রতিটি পাপ মানবতাবিরোধী এ জন্য যে, এর প্রত্যেকটির স্বারা কেউ না কেউ কষ্টের শিকার হচ্ছে। অথচ রাসূলুল্লাহ (স.) বলেছেন, "তোমরা আল্লাহর সৃষ্টিকে কট্ট দিও না।"8 তাহাড়া প্রতিটি পাপ কারো না কারো সম্মান, সম্পদ বা জীবনের জন্য হানিকর। এ প্রসংগে মহানবী (স.) বলেছেন, "এক মুসলিমের জীবন, সম্পদ এবং সম্মান জন্য মুসলিমের কাছে পবিত্র।" মানবিক মূল্যবোধের মূলে কুঠারাঘাতকারী করেকটি নিন্দনীয় বৈশিষ্ট্য নিমন্ত্রপঃ

## মিথ্যা

মিথ্যার মত এত অমানবিক ও মূল্যবোধবিরোধী কর্ম আর বিতীয়টি নেই। কারণ মিথ্যার বারা অবান্তব অনেক কিছু প্রতিষ্ঠিত হয়ে যেতে পারে। আবার চরম সত্যও চাপা পড়ে যেতে পারে। মিথ্যার বারা সাধু শরতান আর শরতান সাধু প্রমাণিত হয়ে যেতে পারে। মিথ্যা এমন একটি জ্বণ্য অপরাধ যে, মিথ্যার ফলে ব্যক্তির ঈমান প্রশ্নের মুখোমুখি হয়। মুখনি ব্যক্তির সাথে মিথ্যার সংযোগ হতে পারে না। রাস্লুল্লাহ (স.) কে প্রশ্ন করা হয়েছিল, "মুখনি ব্যক্তি কি মিথ্যাবাদী হতে পারে? তিনি বললেন, না।" অথচ এমনিভাবে অন্য প্রসংগে তাকে নিয়োক্ত প্রশ্ন করা হলে তিনি অন্য রকম উত্তর লেন। "মুখনি ব্যক্তি কি কৃপণ হতে পারে? তিনি বললেন, হাাঁ।" আরেক বার তাঁকে প্রশ্ন করা হয়েছিল, "মুখনি ব্যক্তি কি কাপুরুষ হতে পারে? তিনি বললেন, হাাঁ।" উপয়োক্ত তিনটি বাল্য হতে প্রমাণিত হয় যে, একজন মুখনি কৃপণ হতে পারে, কাপুরুষ হতে পারে কিছু কোনভাবেই সে মিথ্যাবাদী হতে পারে না। রাস্লুল্লাহ (স.) এর উপয়োক্ত মন্তব্য হতে মিথ্যার ভয়াবহতা ও জ্বন্যতা সম্পন্নে আঁচ করা যায়। মিথ্যার কলে সমান চ্যালেঞ্জের মুখে পড়ে যায়। আল্লাহ তা আলা বলেছেন, "যায়া আল্লাহর নিদর্শনে বিশ্বাস করে না তায়া তো কেবল মিথ্যা উল্ভাবন করে এবং তারাই মিথ্যাবাদী।" মিথ্যা আর ঈমান পরস্পরবিরোধী বৈশিষ্ট্য। দু'টি

১ . النفس و تردد في العدر . ইমান আহ্মদ ইবন নুহাম্মল ইবন হাবল, আল্-নুসনাদ, কায়রোঃ মাত্বা'আ আশ্শারকিল ইসলামিয়া, ১৩১৩হি, ১৮৯৫খ্রী, বভ- ৪, পৃ. ২২৮

أيك ومحفرات الاعمال । ইমাম আৰু 'আবদুলাই মুহামাদ ইবন ইসমাদল আল-বুখারী, সহীহ আল-বুখারী, রিয়াদঃ দারুস্
সালাম, ২০০০, কিতাবুর রিকাক, বাব নং- ৩২

আল-কুর'আন, ৪৫ঃ৭ ويل لكل اقاك اثيم . °

८ - अरे निक्त किजवून विवृत , रानीन नर بالما قيام है साम मूनिनम, नशीर, क्षाचक, किजवून विवृत, रानीन नर على المسلم حرام دمه وماله وعرضه . ع

শু يكون المؤمن كذابًا؟ فقال: ইমাম মালিক ইবন আনাস, মুয়ালা, কায়রোঃ ১৩৭০হি. ১৯৫১খ্রী. কিতাবুল কালাম, হাদীস নং- ১৯

শ. ایکون المؤمن بخیلا؟ فقال: نعم ইমাম মালিক, মু'আল, প্রাণ্ডক, কিতাবুল কালাম, হালীদ নং- ১৯

শ بيكون المؤمن جبانا؟ فقال: نعم ইমাম মালিক, মু আভা, প্রাণ্ডক, কিতাবুল কালাম, হাদীস নং- ১৯

১৬৪১০৫ কাল কুর আল, ১৬৪১০৫ الكذب الذين لا يؤمنون بايات الله ، واولنك هم الكاذبون . «

এক হৃদরে স্থান পেতে পারে না। মিধ্যার মত এমন অমানবিক কাজের মাধ্যমে ঈমান টিকে থাকতে পারে না। তাহলে ঈমান ব্যাপারটিই প্রশ্নের মধ্যে পড়ে যাবে।

কথনো কোন কারণে মিথ্যাবাদীদের অনুসরণ করা যাবে না। তাহলে তাদের মিথ্যা প্রবাহ আরো বেড়ে যাবে। আরাহ তা আলা সুনির্দিষ্টভাবে বলেন, "সুতরাং ভূমি মিথ্যাচারীদের অনুসরণ করে। না।" মিথ্যা যত আড়ালে এবং গোপনেই বলা হোক না কেন আল্লাহ তা আলা একলা তা কাঁস করে দিবেন। অতএব মিথ্যার আশ্রয় নিয়ে পার পাওয়ার কোন সুযোগ নেই। আল্লাহ তা আলা বলেন, "আমি তো এদের পূর্ববর্তীদেরকেও পরীক্ষা করেছিলাম; আল্লাহ অবশাই প্রকাশ করে দিবেন কারা মিথ্যাবাদী।" "

মিথ্যা এতটাই ভরাবহ যে, কুর'আনে কাফির ও মিথ্যাবাদীকে এক শ্রেনীতে ফেলা হরেছে। আর এদের কারো জন্যই হিদারাতের মত সৌভাগ্য নেই। কুর'আনে বলা হরেছে, "যে মিথ্যাবাদী ও কাফির, আল্লাহ্ তাকে সংপথে পরিচালিত করেন না।" অন্যত্র সীমালংখনকারী ও মিথ্যাবাদীকে এক স্থানে উল্লেখ করে বলা হয়েছে, "নি-চর আল্লাহ্ সীমালংখনকারী ও মিথ্যাবাদীকে সংপথে পরিচালিত করেন না।" কুর'আনের বহুস্থানে আল্লাহ্ তা'আলা মিথ্যাবাদীদের অভিসম্পাত করেছেন। যেমন বলা হয়েছে, "দুর্ভোগ প্রত্যেক ঘোর মিথ্যাবাদী পাপীর জন্য।" ব্রুজিগ সে দিন সত্য অধীকারকারীদের জন্য, বারা জীড়াছেলে অসার কার্যকলাপে লিপ্ত থাকে। " কুরা আলম্রবালাতের ১০ স্থানে নিল্লোক্ত ভাবে বলা হয়েছে, "সে দিন দুর্ভোগ মিথ্যাবাদীদের জন্য।" ব

মিথ্যা হলো একটি বিনালী স্বভাষ। তা ভাল মানুষের সব সং গুণগুলোকে আস করে কেলে। ইবালাতের মত সম্পদও মিথ্যার কারণে ব্যর্থতায় পর্যবসিত হয়ে পড়ে। মিথ্যা স্বভাবের কারণে সাওমের মত ক্ষীলতপূর্ণ ও ব্যতিক্রমধর্মী ইবালাতও গ্রহণযোগ্য হয় না। রাসূলুরাহ (স.) বলেন, "য়ে ব্যক্তি মিথ্যা বলা এবং মিথ্যা সংশ্লিষ্ট কর্ম ত্যাগ করতে পারেনি, তার খাবার ও পানীয় দ্রব্য বর্জনে আরাহ্র কোন প্রয়োজন নেই।" মিথ্যা মুসলিম ব্যক্তির বিশ্বাসের ওপর মারাত্মক আঘাত। মুসলিম ব্যক্তির অভিত্বের কোথাও মিথ্যার জারগা নেই। রাস্লুরাহ (স.) বলেহেন, "এক মুসলিম আরেক মুসলিমের ভাই। সে তার সাথে বিয়ানত করতে পারে না এবং মিথ্যা বলতে পারে না।" মিথ্যা তার চরিত্রের সাথে পুরোপুরি সাংঘর্ষিক।

## গর্ব-অহংকার

সমন্ত সদগুণের মূলোৎপাটনকারী প্রধানতম ও সবচেরে মারাত্মক অসৎ গুণ হচ্ছে গর্ব অহংকার, আত্মাতিমান ও নিজের শ্রেষ্ঠত্বের প্রকাশ। এটি একটি শরতাদী প্রেরণা এবং শরতাদী কাজেরই উপযোগী হতে পারে। মানবিক মূল্যবোধের মূলে কুঠারাঘাতকারী বৈশিষ্ট্যগুলোর মধ্যে অন্যতম একটি হল গর্ব-অহংকার। অহংকার অর্থ অহমিকা, গর্ব, গরিমা, আত্মপ্রতি, আত্মপ্রসাদ, দান্তিকতা, আত্মন্তরিতা। ইংরেজী ভাষার অহংকারের প্রতিশবগুলো নিল্লপঃ self-conceit, pride, vanity, vainglory ইত্যাদি। আরবীতে অহংকারের বেশ কিছু প্রতিশব্দ রয়েছে। যেমনঃ সুক্রিন ক্রেন্থান করে প্রতিশ্ব রুক্রিন ইত্যাদি। অহংকারের পার্শ্বপ্রতিক্রিয়া বহুমূখী। অহংকার সমাজের অনেকের ক্ষতি সাধন করে থাকে। মানুবের অহংকার করার কিছু দেই; বরং বিনয় ভাবই মানুবকে অনেক উধের্ব তুলে। আর অহংকার মানুবের পতনকে তুরান্বিত করে। অহংকার এমন একটি ব্যাপার যে, তা গুরু আল্লাহু তা'আলার জন্যই মানায়। আবু হুরায়রা (রা.) হতে বর্ণিত হয়েছে, রাসূল (স.) বলেছেন, আল্লাহু তা আলা যোবণা

نام المكتبين . ٥٠ مام مام المكتبين . ٥٠ مام المكتبين . ٥٠

ত্ত কুর আন, ২৯৩৩ و لقد فتنا الذين من قبلهم فليعلمن الله الذين صدقوا وليعلمن الكاذبين. ود

১৯ من هو كاذب كقار . <sup>دو</sup> الله لا يهدى من هو كاذب كقار . دو

ان الله لا يهدى من هو مسرف كذاب . ٥٠ مارف كذاب . ٥٠

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> . ويل لكل افاك اثيم আল-কুর আল, ৪৫:٩

ه আল-কুর'আন, ৫২،১১, ১২ فويل يومنذ للمكتبين ، الذين هم في خوض يلتبون . °د

فد আল-কুর'আন, ৭৭ঃ১৫, ১৯, ২৪, ২৮, ৩৪, ৩৭, ৪০, ৪৫, ৪৭, ৪৯ এবং ৮৩ঃ১০

<sup>&</sup>lt;sup>১৭</sup> من لم يدع قول الزور والعمل به فليس لله حاجة في ان يدع طعامه وشرابه . 
অাব্ আবলিল্লাহ্ মুহামদ ইবন য়াাযীদ ইবন
মাজা আল্-কাযবীনী, আস্সুনান লিবন মাজা, দেওবন্দঃ আল্-মাকতাবাতুন্ন রহীমিয়া, ১৩৮৫ হি:, কিতাবুস্ সিয়াম, বাব নং১১

<sup>&</sup>lt;sup>১৮</sup> . المنام لا يخونه و لا يكنيه و المنام لا يخونه و لا يكنيه و المنام المنام المنام المنام المنام المنام المنام و المنام الم

<sup>&</sup>lt;sup>১৯</sup> . বেংগলী-ইংলিশ ডিকশনারী, ঢাফাঃ বাংলা একাডেমী, জুন, ১৯৯৪, পৃ. ৪২

করেছেনঃ "বড় হওয়ার গাঁরব আমার চাদর (তথুই আমার) এবং বিরাটত্ব আমার পরিধেয়। এ দু'টির একটিও আমার নিকট হতে যে লোক কেড়ে নিতে চাইবে, আমি তাকে জাহান্নামে নিক্ষেপ করব।"<sup>২০</sup>

অহংকার ও গৌরব এমন একটি ব্যাপার যা শৃধু আল্লাহ্ তা আলার সাথেই মানার। মানুবের সাথে এটি বেমানান। অহংকার করার মত এমন কিছু মানুষের মধ্যে নেই। বংশ অহমিকা যে অসার ও ভিডিহীন সে কথা আলী (রা.) বলেহেন এভাবে,

"আকার-আকৃতির দিক দিয়ে সকল মানুব সমান। তাদের পিতা আদম এবং মা হাওয়া। মারেরা ধারণের পাত্রস্বরূপ, আর পিতারা বংশের জন্য। সুতরাং মানুবের গর্ব ও অহংকারের যদি কিছু থেকে থাকে তাহলো কাদা ও পানি।"<sup>২১</sup>

শ্রেষ্ঠত্ব ও বিরাটত্বের গৌরব কেবলমাত্র আল্লাহ্ তা আলার সাথেই বিশেষভাবে জড়িত, তিনি ছাড়া এর কোন একটিরও অপর কেউ অধিকারী নয়। তিনি ব্যতীত আর সব নিছক বান্দা, অক্ষম, দুর্বল, অসহায় ও অনুগামী ছাড়া আর কিছুই নয়। সকলই তাঁর মুখাপেন্দী, তাঁর প্রভৃত্ব, আধিপত্য ও কর্তৃত্বের অধীন। তাঁর দাসানুদাস হওয়াই সকলের গৌরব, এটিই সকলের ভূষণ। এখন কোন বান্দা বদি এত সব অক্ষমতা, সীমাবদ্ধতা ও অসহায়তা অনুভব না করে অহংকার ও শ্রেষ্ঠ হওয়ার গৌরব করতে তরু করে তবে সে গুধু অজ্ঞতা ও নির্বৃদ্ধিতার মধ্যেই লিপ্ত হয়। এরূপ ব্যক্তি দুনিয়ায় চরম অশান্তি ও বিপর্যরই সৃষ্টি করে থাকে। আর পরকালে এর পরিগাম কঠিন শান্তি ভোগ করা ছাড়া আর কিছুই হয় না। আল-কুর'আনে এ প্রসংগে সাবধান বাণী উচ্চারিত হয়েছে। এ কথা মরণীয় যে, অতি মর্যাদা সম্পন্ন একজন বিশেষ ব্যক্তিই তার অহংকারের দরুন ঘৃণিত ইবলীসে রূপান্তরিত হয়েছিল। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "যখন আমি ফেরেশতাদের বললাম, আদমকে নিজনা কর', তখন ইবলীস ব্যতীত সকলেই সিজদা করল; সে অমান্য করল ও অহংকার করল। সুতরাং সে কাফিরদের অন্তর্ভুক্ত হলো।" ব জন্যই বাংলা প্রবাদে বলা হয়, "অহংকার পতনের মূল।" আল্লাহ্ তা আলার কাছে সর্বনিকৃষ্ট লোক হলো অহংকারী। রাস্পুল্লাহ্ (স.) বলেন, "নিকৃষ্ট বান্দা সে যে মিজকে বড় মনে করে এবং সীমাতিক্রম করে।" "

অহংকার যেমনি মানবতাবিরোধী তেমনি এটি আল্লাহ্ তা আলার অন্তিত্ব, শক্তিমন্তা, ব্যক্তিত্ব ও নিজস্বতার উপর চরম আঘাত। এ জন্য আল্লাহ্ তা আলা অহংকারীদের পহন্দ করেন না। কুর আনে বলা হয়েছে, "নিশ্চয় আল্লাহ্ লান্তিক, অহংকারীকে পহন্দ করেন না।<sup>২৪</sup> আরো সংক্ষেপে বলা হয়েছে, "তিনি তো অহংকারীকে পহন্দ করেন না।"<sup>২৬</sup> আরো বলা হয়েছে, "দম্ভ করো না, নিশ্চয় আল্লাহ্ দান্তিকদেরকে পহন্দ করেন না।"<sup>২৬</sup>

অহংকারের পার্থিব পরিণামও সুখকর নয়। অন্যতম একটি পরিণাম এই যে, অহংকারীদের চেতনা ও বোধশক্তি লোপ পায়। মোহর করা জিনিসের মত তার হৃদয়ের অবস্থা হয়। কুর'আনে বলা হয়েছে, "এভাবে আল্লাহ্ প্রত্যেক উদ্ধৃত ও স্বৈরাচারী ব্যক্তির হৃদয়কে মোহর করে দেন।"<sup>২৭</sup>

অহংকারের পরিকালিন পরিণাম হলো অনত জাহান্নাম। কিয়ামত দিবসে আল্লাহ্ তা'আলা অহংকারীদের বলবেন, "তোমরা দ্বারগুলো দিয়ে জাহান্নামে প্রবেশ কর, সেথায় তোমরা স্থায়ী হবে। দেখ, অহংকারীদের আবাসস্থল কত নিকৃষ্ট!" কুর'আনে আরো উল্লেখ আছে, "আদেশ করা হবে, তোমরা উভয়ে নিক্ষেপ কর জাহান্নামে প্রত্যেক

১০ . النار يا ইমাম ইবন মাজাহ, কুলান, প্রাণ্ডক, বিভারর বৃহদ, বাব নং - ১৬

<sup>&</sup>quot;الناس من جهة النشال اكفاء - ابوهم ادم والام حواء . قد وانما امهات اوعية - مستودعات وللاحساب اباء فان يكن لهم من اصلهم شرف - يُفاخرون به فالطين والماء

আলী (রা.), দিওয়ান, ঢাফাঃ র্যামন পাবলিশার্স, ২০০০, খন্ড- ১, পৃ. ২৯

<sup>,</sup> বাল-কুর জান, ২৯৩৪, الملائكة اسجدوا لادم فسجدوا الا ابليس ، ابي واستكبر ، وكان من الكافرين 🐾

<sup>ें</sup> والقيامة), वाव न१- ১٩ (القيامة), वाव न१- ١٩ كانته بنس العبد عبد تُجبُرُ واعتدى . المناه عبد تُجبُرُ واعتدى

थे . الله अल-कूत जान, 800%, ৫٩ % २७ ان الله لا يعب من كان مغتالاً فخوراً ا

১৫ الم تكبرين اله لا يحب الم تكبرين ده

থ আল-কুর আন, ২৮৪৭ لا تقرح ان الله لا يحب الفارحين ٥١٠

ত্র প্রান, ৪০৯৩৫ كذالك يطبع الله على كل قاب متكبّر جبّار . ٢٩

৬,808 , ٩٦, ١٥٥٥ , ১৬،٤٦٨ , আদ্ কুল আদ فادخلوا ابواب جهيم خالدين فيها ، فلبنس مثوى المنكثرين . 🜣

ভদ্ধত কাফিরকে।"

আল্লাহ্ তা'আলা বলেন, "এটি আখিরাতের সেই আবাস যা আমি নির্ধারিত করি তাদের জন্য যারা এ পৃথিবীতে উক্কত হতে ও বিপর্যর সৃষ্টি করতে চার না।"

আল্লাহ্ তা'আলা বলেন, "এটি আখিরাতের সেই আবাস যা আমি নির্ধারিত করি তাদের জন্য যারা এ পৃথিবীতে উক্কত হতে ও বিপর্যর সৃষ্টি করতে চার না।"

আরাহ্ তা'আলা বলেন, "আমি কি তোমাদেরকে জাহান্নামবাসীদের সংবাদ দেব না? (তারা হলো) প্রতিটি দান্তিক (উক্কত), কুখ্যাত (অসামাজিক) এবং অহংকারী ব্যক্তি।"

এ হালীসের শিক্ষার মাধ্যমে আমরা অনেক অন্যার হতে বিরত থাকতে পারি। অভিধানে প্রথম শক্ষটির বিশ্রাক) এর্থ লেখা হয়েছে- দান্তিক, অহংকারী, উক্কত, বেপরোরা ইত্যাদি। দ্বিতীর শক্ষটির (خواط) এর্থ লেখা হয়েছে- হান, নীচ, জারজ, অসামাজিক, বদমেজাজী, কুখ্যাত ইত্যাদি। আর শেষ শক্ষটির (خواط) এর্থ লেখা হয়েছে- অহংকারী। আলোচ্য হালীসের শিক্ষার মাধ্যমে অনেক ধরণের অমানবিক কর্মকান্ত হতে বিরত থাকা সম্ভব। সরিবা পরিমাণ অহংকারও মহান আল্লাহ্ সহ্য করেন না। এমন ব্যক্তিদের জন্য জান্নাত হারাম করে দেয়া হয়েছে। এদের আবাস হবে লেলিহান অগ্নি। রাস্লুলুরাহ্ (স.) বলেছেন, "সরিবার শষ্য দানা পরিমাণ অহংকার কারো অভ্রে থাকলে সে জান্নাতে প্রবেশ করতে পারবে না।"

আল্রের থাকলে সে জান্নাতে প্রবেশ করতে পারবে না।"

আল্রের মনে অণু পরিমাণ অহমিকা বিদ্যমান থাকবে আল্লাহ্ তার মুখে দাগ দিয়ে আগুনে নিক্ষেপ করনে। "তে অহংকারের ভ্রাবহতার প্রেক্ষাপটে বিশ্বনবী (স.) এ দুবণীয় কর্মটি হতে অহ্যাহ্ তা আলার কাছে পানাহ চাইতেন। তিনি দুআর বলতেন, "হে প্রভূ! আমি তোমার কাছে অলসতা ও অহংকারের অকল্যাণ হতে আশ্রয় চাই।

আল্রয় চাই।

অল্লাহ্ চাই।

অল্লাহ্ব বিশ্বনবী (স.) এ কুবণীয় কর্মটি হতে আহ্বাহ্ব তা আলার কাছে আশ্রয় চাই।

অনেকে অহংকারবশতঃ ইবাদত করে না। তারা মনে করে, আমরা কিসের অভাবে ইবাদত করবো? অর্থাৎ নিজেকে স্বয়ংসম্পূর্ণ ভাবার কারণে তাদের মধ্যে এ পরিবর্তন সাধিত হয়। তারা মনে করে পরমুখাপেক্ষারাই ইবাদত করে থাকে। কুর'আনে বলা হয়েছে, "তোমাদের প্রতিপালক বলেন, 'তোমরা আমাকে ভাক, আমি তোমাদের ভাকে সাড়া দিব। যারা অহংকারবশে আমার ইবাদতে বিমুখ, তারা অবশ্যই জাহানুমে প্রবেশ করেবে লাঞ্চিত হয়ে।" বনকে চলা-ফেরায় অহংকার ভাব প্রদর্শন করে থাকে। অনেকে আবার আওয়াজ সৃষ্টির মধ্যে বেপরোরা হয়ে যায়। ইসলামের দৃষ্টিতে এ সব অত্যন্ত ঘৃণিত কাজ। আল-কুর'আনে বলা হয়েছে, "তুমি পদক্ষেপ করিও সংবতভাবে এবং তোমার কণ্ঠত্বর শীচু করিও, নিশ্চয় তারের মধ্যে গর্ধতের বরই সর্বাপেক্ষা অপ্রীতিকর।" আরেক আয়াতে আল্লাহ তা আলা বলেন, "ভূপুঠে দল্পভারে বিচরণ করেবা না; তুমি তো কখনই পদভারে ভূপুঠ বিদীর্ণ করতে পারবে না এবং উচ্চতায় তুমি কখনই পর্বত প্রমাণ হতে পারবে না।" বন্ধ অন্যাহিত আলাহা তা আলা তার প্রিয় বান্দাদের বৈশিষ্ট্য বর্ণনাকালে বলেন, "রাহমান' এর বান্দা তারাই, যারা পৃথিবীতে দন্দভারে চলাকেরা করে।" ক্রমান (আ.) তাঁর ছেলেকে উপদেশ দিয়েছেন নিম্নোক্তভাবে, "পৃথিবীতে উদ্ধতভাবে বিচরণ করিও না; নিশ্চয় আল্লাহ্ তা আলা কোন উদ্ধত, অহংকারীকে পছন্দ করেন না। তুমি পদক্ষেপ করিও সংযতভাবে এবং তোমার কণ্ঠত্বর নীচু করিও; নিশ্চয় স্বরের মধ্যে গর্দভের ত্বরই সর্বাপেক্ষা অপ্রীতিকর। তা মানুব বিভিন্ন কিছু নিয়ে অহংকার ও গরিমা করে। পোশাক-পরিচ্ছদের মাধ্যমে অনেকে গরিমা প্রদর্শন করে থাকে। হাদীসে এ প্রসংগে বলা

আল-कृत जान, ৫०%২৪ القيا في جيد كل كفار طيد 🐃

ত আন্ ২৮৪৮৩ শাল শাল শাল প্র আন ২৮৪৮৩ শাল প্র আন ২৮৪৮৩ শাল কর আন ২৮৪৮৩

<sup>ి .</sup> الا اخبركم باهل النار؟ كل جواظ زنيم عنكبُر । ইমাম মুসলিম ইবন আল হাজ্ঞাজ আল্-কুশাররী, সহীহ মুসলিম, নিরীঃ আল মাকতাবা রশীদিয়া. ১৩৭৬হি. কিতাবুল জারাত, হাদীস নং- ৪৭

<sup>&</sup>lt;sup>৩২</sup> . মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল ঈমান, হাদীস বং- ১৪৭-১৪৯

ত ় النار و কুঞুক এত এত এটা কাৰ্ট্য কা ইন্দ আৰু কুলনাৰ, আনুকুকিন আৰু কুলনাৰ, আত্ত হৈ মাম আহমদ ইবন হাম্বল, আল-মুকনাৰ, প্রাতক্ত, যন্ত- ২, পৃ. ২১৫

<sup>্</sup>ত باعوذ بك من الكيل ومن سوء الكبر ، আবৃ 'আবদির রহমান আহমদ ইব্ন ত'আয়ব আননাসায়ী, সুনানুদ্রাসায়ী, ১৯৫১, লাহোরঃ মাকতাবা সালফিয়া, ১৯৮২, কিতাবুল ইসতী আযা, বাব নং- ৩৮

৬৯০ ,কাল-কুর আন, ১০৯৬ دعوني استجب لكم ، ان الذين يستكبرون عن عبادتي سيدخلون جينم داخرين . 👓

১৯১ তাল-কুর আন, ৩১৯১ واقسد في مشيك واغضض من صوتك ، ان انكر الاصوات لصرت العمير . ٥٥

১৯১٥ , ১৭৯٥٩ , আল ولا تمش في الارض مرحًا ، الله لن تخرق الارض ولن تبلغ البنبال طولا . ٥٥

তথঃ৬৩ কুর আন, ২৫،৬৩ وعباد الرحمان الذين يمشون على الارض هونا 🕫

ولا تمش في الارض مرحا ، ان الله لا يعنب كلّ مغتال فخور ، واقعد في مشيك واغضعن من صوتك ، ان اتكر . \*\* ها مرحا على الارض مرحا ، ان الله لا يعنب كلّ مغتال فخور ، واقعد في مشيك واغضعن من صوتك ، ان اتكر . \*\*

হয়েছে, "যে ব্যক্তি অহংকার বশত: নিজের পোশাক টানে, আল্লাহ্ সে ব্যক্তির দিকে তাকান না।"<sup>80</sup> অনেকে পূর্বপুরুষকে নিয়ে গৌরব-অহংকার করে থাকে। এটি একটি জাহিলী চিন্তাধারা। রাস্লুক্লাহ্ (স.) বলেছেন, "আল্লাহ্ তোমাদের মাঝ থেকে জাহিলীয়াতের কলুষতা এবং পূর্বপুরুষদের নাম নিয়ে গৌরব করাকে চিরতরে মুছে দিয়েছেন।"<sup>83</sup>

আমাদের মধ্যে মূল্যবোধের অবক্ষর এমন পর্যায়ে এসে দাঁড়িয়েছে যে, এ সমাজেরই অনেকে খেতে পায় না অথচ অনেকে বিলাস জীবন যাপন করছে। আর এমনটি করছে লোক দেখানো ও অহংকারের জন্য। অনেকে অপ্রচলিত বস্তু যাবহার করে অহংকার প্রদর্শনের জন্য। যেমন কেউ কেউ লেটেস্ট মডেলের গাড়ি কেনার জন্য অপেক্ষা করে থাকে। কেউ কেউ কেউ কেউ কেউ সেনান-রপার পাত্রে পানাহার করে থাকে। এদের পরিণাম পরকালে ভয়াবহ হবে। রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি রৌপ্যের পাত্রে পান করে সে মূলত তার পেটে জাহান্নামের আগুনই প্রবেশ করায়।"<sup>82</sup> এটি একার্থে জৌলুস ও অপবয়ন-অপচয় হাড়া আর কিছুই নয়। যে কোন নৃষ্টিকোণ থেকে এসব হায়াম।

মানুষ বিভিন্ন কিছুর গরিমা করে থাকে। অনেকে আবার ভবিষ্যতে গরিমা করবে এজন্যও কোন কিছু অর্জন করতে চার। বিশেষতঃ অনেকে জ্ঞানের গরিমা করার জন্য শিক্ষা অর্জন করে থাকে। এটি একটি গর্হিত মানসিকতা। রাস্নুত্রাহ্ (স.) বলেন, "পভিতদের সাথে জ্ঞানের গরিমা প্রদর্শনের উদ্দেশ্যে বিদ্যার্জন করো না।" ত অহংকার এক সময় এত ব্যাপকতা লাভ করবে যে, মানুষ মসজিদে অবস্থান কালেও অহংকার করবে। আর এমন যখন হবে তখন বুকতে হবে যে, কিয়ামত আসন্ন। রাস্নুত্রাহ্ (স.) বলেন, "কিয়ামতের আলামত সমূহের অন্যতম একটি এই যে, মানুষ মসজিদে আত্যগরিমা করবে।" ত

অহংকার হাস করার জন্য ইসলাম অনেক ব্যবস্থা করে রেখেছে। আরো সোজা করে বলা যায়, ইসলামের প্রতিটি বিধানই অহংকার দমিত করতে ভূমিকা পালন করে থাকে। তাওহীদে বিশ্বাসের মাধ্যমে এ কার্যক্রম শুরু হয়। বিশেষ করে রাস্লুল্লাহ্ (স.) মাঝে মাঝে খালি পায়ে মাটিতে হাটতেন। অন্যদেরকেও তিনি অনুরূপ করতে বলতেন যাতে অহমিকা হাস পায়। হাদীসে আছে, "মহানবী (স.) কখনো কখনো আমাদেরকে খালি পায়ে হাটতে নির্দেশ দিতেন।"

এ কর্মসূচী দ্বারা নিরহংকার হওয়ার চর্চা হয়ে থাকে। দ্বিতীয়ত মূলে কিরে যেতে হবে অর্থাৎ আমরা কোখেকে এসেন্টিং কেন এসেন্টিং আবার কোখায় যাবং এসব ভাবলে অহংকার অবদমিত হবে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) মানব সৃষ্টির আদি ইতিহাসের দিকে ইংগিত করে বলেন, "মানুব হলো আদমের সভান। আর আদমকে মাটি হতে সৃষ্টি করা হয়েছে।"

অ ব্যাপারটি মাঝে মাঝে চিন্তা করলেও অহংকার কিছুটা হলেও অবদমিত হয়। আল্লাহ্ তা আলা মৃত ব্যক্তির জন্য নিম্নোক্ত দুআ শিখিয়ে মূলত আমাদেরকে মূলের দিকে ইশারা করেছেন। তিনি বলেছেন, "আমি মৃত্তিকা হতে তোমাদেরকে সৃষ্টি করেছি, তাতেই তোমাদেরকে ফিরিয়ে দিব এবং তা হতে পুনর্বার তোমাদেরকে বের করব।"

অ ব্যাপারকৈ বের করব।"

অ ব্যাপারকৈ বের করব।"

স্বে

## হিংসা-বিদ্বেব

হিংসা-বিদ্বেষ অন্যতম একটি অমানবিক অভ্যাস ও মানসিকতা। প্রতিবোগিতার মানসিকতা ইসলামে খুবই ভালো চেতনা। মু'মিন জীবন প্রতিবোগিতার জীবন। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "প্রতিবোগীরা প্রতিবোগিতা করুক।" কিন্তু কারো ক্ষতি কামনা করা, কারো ভালো দেখে অসুস্থ হয়ে যাওয়া আর যাই হোক কোন মানুবের কাজ হতে পারে না। আজকাল অসংখ্য নাশকতামূলক ঘটনা হিংসা-বিদ্বেষের বশবতী হয়ে ঘটানো হয়। সাম্প্রতিক সময়ে সংঘটিত

<sup>ें</sup> مَنْ جِرْ ثوبه خَيْلاهُ . 🗝 ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডত, কিতাবুল লিবাস, হালীস নং- ৪২

<sup>83 .</sup> وغدر ها بالاباء . ইমাম আহমদ ইবন হাৰল, আল-মুসনাদ, প্ৰাণ্ডক, খত- ২, পৃ. ৫২৪

<sup>े</sup> کا جوز جون بیانه نار جونم. کا हेभाभ भाविक हैवन जानान, सूंजाछा, প্রাণ্ডক, किञाब निकाठिन् الذي بشرب في اناء الفضة أنما بجر جر في بینانه نار جونم. القاهات القضاء القضاء

हैं . इंसाम हेवन माजा, जूनान, প্রাতক্ত, কিতাবুল मूकामामा, वाव नः- ২৩ لا تُعلَمُوا العِلْمُ لِنُبَاهُوا به الطُمَاءَ . 🗝

<sup>88 ,</sup> এ৯ নিতাবুল মাসাজিদ, বাব নং- ২ কৈ নিতাবুল মাসাজিদ, বাব নং- ২

हैं کان النبی (ص) یامرنا ان أَحْتُفِی احیالًا ، हैयाम जारमन हैवन दामन, जान-मूनमान, প্राङक, वर्ख- ७, १. २२

हिं। والمناقب ), बाव न१- 98 الناس بنو ادم وادم خلق من تراب . क राम जित्रभियी, नुमाम, প্রাগুজ, किञावून मानांकिव

ত্ত ২০৯৫ منها غلقناكم وفيها نعيدكم ومنها نخر جكم تارة اخرى . 8٩

(১১ ফেব্রুয়ারী' ২০০৭) n tv ও R tv তথা বি, এস, ই, সি ভবনের ভয়াবহ অগ্নিকাভের ঘটনা মাশকতা ছিল বলে তদন্তকারী সংস্থাওলো বলেছে।

ইসলামে পরিত্যাজ্য ও বর্জণীয় কর্মকান্ডের মধ্যে হিংসা প্রথম কাতারের একটি। আল-কুর'আন ও আল-হাদীসের অসংখ্য ছানে হিংসা পরিত্যাগের নির্দেশ দেরা হয়েছে। রাস্লুল্লার্ (স.) বলেছেন, "তোমরা হিংসা বর্জন কর।" আরেক ছানে মহানবী (স.) বলেছেন, "তোমরা পরস্পর হিংসা করো না।" বির্দিশ (স.) আবার বলেছেন, তোমরা অবশ্যই পারস্পরিক শক্রতা, বিষেষ (ঘৃণা) ও হিংসা পরিহার করবে। বির্দিশ ইসলামের চরিত্রের সাথে হিংসার মত বৈশিষ্ট্যের কোন সম্পর্ক থাকতে পারে না। এটি একটি ইসলাম বিরোধী জাহিলী আচরণ। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "ইসলামে শক্রতা ও হিংসার কোন ছান নেই।" বাবের বলা হয়েছে, "(ইসলামে) অনিউতা (ধ্বংস) ও হিংসার কোন ছান নেই।" বা

এটি ঈমান পরিপন্থী ও ঈমান বিধ্বংসী কাজ। কোন মুমিনের পক্ষে হিংসা করা শোভা পায় না। হিংসা ও ঈমান বিপরীতধমী অভ্যাস। একই ব্যক্তির মধ্যে দু'টো আশ্রম পেতে পারে না। রাস্লুল্লাহ্ (স.) এ প্রসংগে সরাসরি বলেন, "কোন বান্দার হলরে ঈমান ও হিংসা একপ্রিত হতে পারে না।" ই অর্থাৎ একই ব্যক্তির মধ্যে পরক্ষর বরোধী এ দু'টো অভ্যাস প্রবেশ করতে পারে না। কোন হলরে হিংসা থাকলে সেখানে ঈমান থাকতে পারে না। আবার ঈমান থাকলে হিংসা থাকতে পারে না। আন্যের সুখে, সমৃদ্ধিতে যে কাতর হরে পড়ে এবং অনিষ্ঠতা কামনা করে সে অন্য যাই হোক মু'মিন হতে পারে না। এ কথা অরণীয় যে, একজন মু'মিনের কাছে তার ঈমান তার জীবনের চেয়েও বেশি মূল্যবান। ঈমানের আর্থে সে যে কোন কিছু ছাড় দিতে পারে। এ জন্য ইসলামে মানবীয় ব্যাপারগুলাকে ঈমানের সাথে জুড়ে দেয়া হয়েছে। ইসলামের প্রাথমিক জীবনের দিকে তাকালে দেখা যাবে যে, মুসলমানরা তালের ঈমানের আর্থে সব কিছু ছাড়তে প্রন্ত ছিল। কুর'আন ও হাদীসের অসংখ্য স্থানে অসংখ্য বার পারস্পরিক হিংসা-বিদ্বেষ থেকে বিরত থাকতে বলা হয়েছে। ইসলামের চরিত্র এই যে, এর অনুসারীদের মধ্যে হিংসা থাকতে পারে না। মহানবী (স.) বলেছেন, "তাদের (মুসলমানদের) মধ্যে বিদ্বেষ ও হিংসা থাকতে পারে না। তাদের করে বার অবরাধ যার দারা গরিকাদিন পুঞ্জিত্ত পুঁজি বতম হয়ে যায়। হিংসা তিলে তিলে সংগৃহীত ভালে। কেনে একটি অপরাধ যার দারা গরিকাদিন পুঞ্জিত্ত পুঁজি বতম হয়ে যায়। হিংসা তিলে তিলে সংগৃহীত ভালে। করে করেলে; যেমনিভাবে আগুন কাঠকে খেয়ে ফেলে। ইব্রুড আগুন কাঠ বা অন্য যে কোন বন্ধনে বন্ধকে বেমনি গ্রাস করবেই; তেমনি হিংসা মানুষের ভাল ও নেক আমলগুলোকে ধ্বংস করবেই।

### ঘূণ

বাংলাদেশের মানুষের মধ্যে যে সব অমানবিক বৈশিষ্ট্য পরিগ্রহ করেছে ঘৃণা তালের অন্যতম। এ ঘৃণ্য কাজটি মানুষ অবলীলায় করে যাচেছ। ঘৃণা তধু একটি অন্যায় নয়। ঘৃণা যার মধ্যে জায়গা করে দেয় বুকতে হবে তার মধ্যে অহংকারও আছে। অএএব এ ঘৃণ্য কাজটি অবশ্যই পরিত্যাগ করতে হবে। মাটি দ্বারা সৃষ্ট, যার মৃত্যু অবধারিত, যার পেট ভরা মল-মূত্র এমন ঘ্যক্তির পক্ষে অন্যকে ঘৃণা করা বেমানান। বিশ্বনবী (স.) বলেছেন, তোময়া অবশ্যই পারস্পরিক দুশমনি, ঘৃণা (বিছেষ) ও হিংসা দূর করবে। " রাস্লুরাহ্ (স.) আবার বলেছেন, "(মুসলমানদের পারস্পরিক সম্পরিক স্থাও ঘৃণা ও হিংসা থাকতে পারে না। " ধৃণাকে নিষিদ্ধ করে অতি সংক্ষেপে রাস্লুরাহ্ (স.)

৪৯ انِاكم والحَسَدَ আৰু দাউদ সুলায়মান ইবন আল-আল আস আস্-সাজিল্তানী, সুদান আৰু দাউদ, কানপুরঃ আল-মাত্বা'আ আল-মজীদী, ১৩৭৫ হি:, কিতাবুল আদাব, বাব নং- 88

<sup>°° .</sup> كا تحاسدوا قولا تحاسدوا ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাতক্ত, কিতাবুল বিরুর, হাদীস নং- ২৪

<sup>ి</sup> کا جَمَاء والنباغض والتحاسد ) हमाम मूत्रिन, त्रशेर, প्राचक, किठावून ঈमान, रानीत न१- २८० ولتذهبن الشَّضَاء والنباغض والتحاسد

৫২ مند لا حدد ٢ ইমাম ইবন মাজা, সুনান, প্রাক্ত, কিতাবুয্ যুহদ, বাব নং- ২৪

৫০ ፲ نو الا مامة و لا كنان الا عامة و الا عامة و الا عامة و لا عند الله و الا عند و الا عند و الا عند و الا عند الله و الا عند الله و الله و

<sup>88 .</sup> عبد الايمان والحمد لا يجتمعان في قلب عبد الايمان والحمد لا يعتمعان في قلب عبد الايمان والحمد الاعمان والحمد

<sup>ে</sup> كَمَا هُمَانَ بِينْهِم و لا تَحَاسُد ে ইমাম বুখারী, সহীহ, প্রাগ্ড, কিতাবু বাদয়িল খালক, বাব নং- ৮

<sup>&</sup>lt;sup>৩১</sup> العالم ا

<sup>&</sup>lt;sup>৫९</sup> - हमान मुननिम, नहीर, প্রাতক, किতাবুল ঈমান, रानीन नং- ২৪৩ ইমান মুননিম, সহীহ, প্রাতক, কিতাবুল ঈমান, रानीन नং- ২৪৩

<sup>ে</sup> كا تحاسد ٢٠ ইমাম বুখারী, সহীহ, প্রাগ্তক, কিতাবু বাদয়িল থালক, বাব নং- ৮

## गांनि प्तयां

মানুষকে গালি দেয়া ইসলামে জঘন্য অপরাধ। ইতোপূর্বে আমরা জেনেছি যে, গালি দেয়ার ফলে ইবাদাতসমূহ ফলদায়ক হবে না। আবৃ হুরায়রা (রাঃ) থেকে বর্ণিত। য়াসূলুয়াহ্ (স.) জিজ্ঞেস করলেনঃ তোমরা কি জান কোন ব্যক্তি নিঃস্ব-গরীব? সাহাবাগণ বললেন, আমাদের মধ্যে গরীব হচ্ছে যার কোন অর্থ-সম্পদ নেই। তিনি বললেনঃ "আমার উন্মতের মধ্যে সবচেয়ে নিঃস্ব-গরীব ব্যক্তি হবে সে, যে কিয়ামতের দিন নামায-রোঘা-যাকাত ইত্যাদি যাবতীয় ইবাদতসহ আর্বিভূত হবে। কিছু সে কাউকে গালি দিয়েছে, কাউকে মিথ্যা অপবাদ দিয়েছে, কারো মাল আত্মসাত করেছে, কারো য়ক্ত প্রবাহিত করেছে এবং কাউকে মেরেছে (সে এসব গুনাহকেও সাথে করে নিয়ে আসবে।) এদেরকে তার নেক আমলগুলো দিয়ে দেয়া হবে। উল্লেখিত দাবিসমূহ পূরণ করার পূর্বেই যদি তার নেক আমলও শেষ হয়ে যায় তবে দাবিদারদের গুনাহসমূহ তার ঘাড়ে চাপানো হবে। অতঃপর তাকে সোযথে নিক্ষেপ করা হবে।" "ত মুসলিম ব্যক্তি কথনো কাউকে গালি দিতে পারে না। এটি ইসলামী আদর্শের পরিপন্থী। গালি দেয়া একটি ফাসিকী কাজ। রাসূলুয়াহ্ (স.) বলেছেন, "মুসলিমের গালি প্রদান ফিসক।" "ত

গালি দেয়া রাস্লুল্লাহ্ (সা.)-এর চরিত্রের খেলাপ একটি কাজ। তিনি তাঁর পুরো জীবনে কখনো কাউকে গালি দেননি। হাদীসে বর্ণিত আছে, "রাস্লুল্লাহ্ (স.) গালি প্রদানকারী ও অভিসম্পাতকারী ছিলেন না।" আনাস (রা.) একটি হাদীস বর্ণনা করেছেন। যিনি রাস্লুল্লাহ্ (স.)-এর গৃহে প্রায় দশ বছর অবস্থান করেছিলেন। তিনি বলেন, ভিনি কখনো আমাকে ধমক দেননি, প্রহার করেননি এবং গালি দেননি (বকা দেননি)।" আনাস (রা.) আরেকবার বলেছেন, "রাস্লুল্লাহ্ (স.) কাউকে গালাগাল করতেন না এবং কাউকে অশালীন কথাও বলতেন না। তিনি যখন আমাদের কাউকে ভৎসঁনা করতে চাইতেন, তখন বলতেনঃ তার কি হয়েছে? তার হাত ধূলি মলিন হোক।" কবীরা গুনাহ্সমূহের মধ্যে একটি হলো গালি দেয়া। বিশেষত পিতা-মাতাকে গালি দেয়া অনেকগুলো কবীরা গুনাহ্র সমান অপরাধ। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "কোন ব্যক্তি কর্তৃক তার পিতা-মাতাকে গালি দেয়ার ব্যাপারটি কবীরা গুনাহর অর্জগত।" উ

# ঝগড়া-বিবাদ

ধৈর্যের অভাবে যে সব খারাপ বৈশিষ্ট্য মানব মনে অনুপ্রবেশ করে তার মধ্যে ঝগড়া-বিবাদ অন্যতম। আমাদের সমাজের চতুর্দিকে তথু ঝগড়া-বিবাদ। তুচ্ছ ব্যাপার নিয়ে মানুষ ঝগড়া-বিবাদে লিপ্ত রয়েছে। এমন সব ব্যাপার

<sup>ి</sup> يَافِيْ لا كَالْ كَا اللهُ अ ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, ফিতাবুল বিরুর, হাদীস নং- ২৩

ق المنافة ، فانها هي الحالقة ، فانها هي الحالق

كالإ كان عن الحالقة. \* हे साम वाश्मन हेदन शंचन, *वान-मूत्रनान*, প্राठक, चंड- ১, পृ. ১৬৫, ১৬৭

<sup>&</sup>lt;sup>৬০</sup> ইমাম মুসলিম, *সহীহ*, প্রাণ্ডক, কিতাবুল বিরুর, হাদীস নং- ৬০

৬৪ . كالمسلم فسوق . ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাতক্ত, কিতাবুল সমান, হাদীস নং- ১১৬

<sup>🗠</sup> العَالا ولا لعَالا والله عَلَيْم (سول الله (ص) سَبَابًا ولا لعَالا 🕬 हेमाम वूबाती, अशिर, প্রান্তক, কিতাবুল আদাব, বাব नং- ৩৮, ৪৪

<sup>ి</sup> ما كهرني و لا ضربني و لا شنيني . అక్షాగ్ మాగ్లాగ్లు, నాబ్ల్ క్లోగ్లు క్లాగ్లు కాగ్లా గాంలు

<sup>े</sup> م یکن رسول الله(ص) سبُّابًا و لا فحّالله ، کان یقول لاحدنا فی المعتبة: ماله تربت یمینه الله عام शिक वाव भाग्य वान इसकाशमी (त.), वायनाकून्नवी स., इसनामिक काউध्धमन वाश्नारमम, जन्म, वर्षावत ১৯৯৪, शमीस न१- ৫১, ९. ২১

चें الكبائر شتم الرجل والديه... 💝 हेगाम मूननिम, नशैर, প্রাণ্ডক, কিতাবুল ঈমান, शनीन नং- ১৪৫

নিরে বিবাদে জড়িরে পড়ছে: যা না করলেও চলে। এর মধ্যে গঠনমূলক বিবাদের সংখ্যা নেই বললেই চলে। দুঃখজনক হলেও সত্য এ বিবাদের মাআ ইসলামপন্থিদের মধ্যেও সমান হারে দেখা যায়। ইসলামে নিবিদ্ধ কাজ গুলার মধ্যে এটি একটি। কারণ ঝগড়া-বিবাদের মাধ্যমে পারস্পরিক সম্পর্কে কাটল ধরে এবং অবনতির সৃষ্টি হয়। ঝগড়ার ফলে সম্পর্কে অবনতি ঘটে, হাতাহাতি, মারামারি এমন কি খুনের মত ঘটনা সংঘটিত হয়, কথা বলাও দেখা দেয়া বন্ধ হরে যায়। এত সব অমানবিকতার জন্যই ইসলাম এ ঝগড়াকে হারাম করে দিয়েছে। তবে কেউ অবৌজিকভাবে ঝগড়া করতে এলে কিভাবে তার মোকাবেলা করতে হবে তা মহান আল্লাহ্ মুসলিম উন্মাহকে শিথিয়ে দিয়েছেন। তিনি বলেছেন, "তুমি কৌশলে ও সুন্দর উপদেশের মাধ্যমে মানুষকে তোমার প্রভ্রে পথে ভাক। আর তাদের সাথে তর্ক কর উত্তম পছায়। "১৯ ইসলামের তর্ক বা বিতর্ক তথন হবে যখন একান্ত বাধ্য হয়ে পড়বে। তবে এ তর্কের মধ্যেও চরিত্র ও আদর্শ উপস্থাপন করতে হবে। আর এ তর্ক জড়িয়ে পড়ার জন্য হবে না। বরং বেরিয়ে আসার জন্য তর্ক সম্পাদিত হবে। আজকাল যে সব বিবাদ ও বিতর্ক প্রচলিত আছে এগুলোর অধিকাংশই নিক্ষল বিতর্ক। এতে তুকে পড়া যায়। আর বেরিয়ে আসা যায় না। বিশেষত দীনের ব্যাপারে বিবাদ-বিসম্বাদ হতে মহানবী (স.) আমাদেরকে সাবধান করে দিয়েছেন। রাস্লুলুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "দীনের ব্যাপারে তোমরা কলহ ও ঝগড়া-বিবাদ করে। না।" "০

ঝগড়া-বিবাদের অনেক অনিষ্ট দিক রয়েছে। বিশেষত জাতিসমূহের পতনের কারণগুলোর তালিকার পারস্পরিক বিবাদের স্থান সর্বার ওপরে। পূর্ববর্তী জাতিসমূহের পতণের কারণ বুঁজলে তা বেরিয়ে আসে। বিবাদের পরিণাম সর্বনাশ ছাড়া আর কিছু নয়। বিশ্বনবী (স.) বলেছেন, "হিদায়াতের পর বিতর্কই শুধু কোন জাতির সর্বনাশ ছোক আনে।" একটি দীর্ঘ হাদীস হতে ঝগড়া-বিবাদের অনেকগুলো অপকারিতার কথা জানা যায়। ওয়াসিলা ইবনুল আশকা', আবৃ উমামা, আবৃদ্ সারদা, আনাস ইবন মালিক (রা.) প্রমূখ সাহাবীগণ বর্ণনা করেছেন। আমরা করেজকা ইসলামের কোন একটি বিবর নিয়ে তর্ক করছিলাম। এমতাবস্থার রসূল (স.) বেরিয়ে এলেন। তিনি এত রাগান্বিত হলেন যে, তিনি আর কখনো এত রাগান্বিত হনি। অত:পর আমরা পরস্পরকে তিরক্ষার করলাম। রস্পুরাহ (স) বললেনঃ থামো, ওহে মুহাম্মাদের উম্মাত! তোমাদের পূর্ববর্তীগণ এই কারণেই ধ্বংস হরেছে। তর্কবিতর্ক পরিত্যাগ কর। কেননা তাতে খুব কমই উপকার হয়। ঝগড়াঝাটি করো না, কেননা ঝগড়া করা মুন্মিনের বভাব নয়। তর্কবিতর্ক ও কথা কাটাকাটি ত্যাগ কর, কেননা যে তা করে, তার বিপুল ক্ষতি সাধিত হয়। ক্রমাগত তর্ক করতে থাকা খুবই গুনাহর কাজ। তর্ককারীর জন্য আমি কিয়ামাতের দিন সুপারিশ করবো না। যে ব্যক্তি নায়ের পক্ষে থেকেও তর্ক পরিত্যাগ করে, আমি তার জন্য বেহেশতের তিন জারগায় তিনটি বাভির নিক্রতা দিছে। একটি বেহেশতের বাগানে, আর একটি বেহেশতের বাগানে, আর একটি বেহেশতের বাগানে, আর একটি বেহেশতের বাগানে, আর একটি বেহেশতের ওপরে। তোমরা ঝগড়াঝাটি করো না, কেননা আমার প্রভু আমাকে মূর্তি পূজার পর সর্বপ্রথম যে কাজ থেকে নিবেধ করেছেন, তা হচেছ ঝগড়াঝাটি ও তর্ক-বিতর্ক। ব

ঝগড়াটে ব্যক্তি আল্লাহর অপহন্দের তালিকার রয়েছে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "প্রচন্ত ঝগড়াটে ব্যক্তি আল্লাহ্র কাহে সবচেরে ঘৃণিত।" এমন কি মহান আল্লাহ্ ঝগড়াটে ব্যক্তি হাড়া সকলকে ক্ষমা করে দেরার কথা বলেছেন। হাদীসে বর্ণিত আছে, "আল্লাহ্ মুশরিক ও ঝগড়াটে ব্যক্তি ব্যক্তিত সকল সৃষ্টিকে ক্ষমা করে দিকেন।" উপরোক্ত হাদীসের ভাষ্যমতে ঝগড়া ও শিরক সমান ধরণের অপরাধ। অতএব এ মহাপাপ থেকে দূরে থাকা দরকার। আরেকটি হাদীসে মহানবী (স.) বলেছেন, "ঝগড়াকারীদের হাড়া সকলকে আল্লাহ্ মাফ করে দিকেন।" ব

ঝগড়া-বিবাদ মুনাফিকের অন্যতম বভাব। বিশেষত ঝগড়ায় অশ্লীল বাক্য বিনিময়ে মুনাফিকের কোন জুড়ি নেই। মহানবী (স.) হালীলে মুনাফিকের যে চারটি বৈশিষ্ট্যের উল্লেখ করেছেন; ঝগড়ায় মন্দ বলা তার মধ্যে একটি।

১৬৪১২৫ আদ. কুর আদি, ১৬৪১২৫ الى سبيل ربك بالحكمة والموعظة المسئة وجادلهم بالتي هي احسن . \*\*

<sup>ి</sup> الله والخصومة والجدال في الدين. ইমাম দারিমী, সুনানুন্ দারিমী, কানপুরঃ ১২৯৩/বেরতঃ দারু ইংইয়ায়িস্ সুনাতিন্ নাবাবিয়া, কিতাবুল মুকান্দামা, বাব নং- ২৯

٩- १- वाव नर अला, जूनान, किठावून मूकामामा, वाव नर ما ضل قوم بعد هدى...। الا اوتوا الممثل . 30

<sup>&</sup>lt;sup>৭২</sup> . হাফেয ইমাম আৰু মুহান্দৰ যাকিউদ্দিন আবদুল আযীয় বিন আব্দুল কাওয়ী আল-মুন্যেয়ী, *আত্-তারণীৰ ওয়াত্ তারহীৰ* (১ম খন্ড) ঢাকাঃ হাসনা প্রকাশনী, ২০০০, পু. ৯৮

<sup>े</sup> ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাওক, কিতাবুল ইলন, হাদীস নং- ৫ ابغض الرجال الى الله الأله الفعم ، ٥٥

قيغفر لجديع خلقه الا لمشرك او مشاحن . 8 أيغفر لجديع خلقه الا لمشرك او مشاحن . 8 أيغفر لجديع خلقه الا لمشرك او مشاحن . 8 أيغفر لجديع خلقه الا لمشرك او مشاحن . 98 أيغفر لجديع خلقه الا لمشرك او مشاحن . 98 أيغفر لجديع خلقه الا لمشرك او مشاحن .

٩٥ . الا المنظ المنظ المنظ الله ... الا المنظ المنظ الله ... الا المنظ المنظ

তিনি বলেছেন, "মুনাফিকের বৈশিষ্ট্য চারটি। কথা বলার সময় মিথ্যা বলে। প্রতিশ্রুতি ভংগ করে। আমানতের বিয়ানত করে এবং ঝগড়ার সময় মন্দ বলে।" ও কথা অত্যন্ত স্পষ্ট যে, ঝগড়ায় মন্দ কথা ও অল্লীলতার হুড়াহুছি পরিলক্ষিত হয়। ঝগড়ায় মানবতার ক্ষতি হাড়া কোন রকম কল্যাণ নেই।

ঝগড়া থেকে বাঁচার জন্য ঝগড়াকারী ব্যক্তিদের থেকে দূরে অবস্থান করতে হবে। মহানবী (স.) বলেছেন, "তোমরা কলহকারীদের সাথে বসো না।"<sup>99</sup> যে সব বদ অভ্যাস মানুষকে প্রভাবিত করে তার মধ্যে ঝগড়া-বিবাদ একটি।

কোন ব্যাপারে মতবিরোধ হলে তার ইসলামী সমাধান রয়েছে। ঝগড়াই সব সমস্যার সমাধান নয়। মতবিরোধ সৃষ্টি হলে কি করতে হবে তা মহান আল্লাহ্ বলে দিয়েছেন। তিনি বলেছেন, "কোন বিষয়ে তোমাদের মধ্যে মতভেদ ঘটলে তা উপস্থাপন কর আল্লাহ্ ও রাস্লের নিকট। এটিই উত্তম এবং পরিণামে প্রকৃষ্টতর।" অতএব কোন বিষয়ে মতভেদ সৃষ্টি হলে কুর আন ও হালীসের কয়সালা মেনে নিতে হবে; রায় যার পক্ষেই যাক না কেন। জিততেই হবে এমন মানসিকতা থাকলে বিবাদ কোন দিন মিটবে না।

# সম্পর্ক ছিন্ন করা

ইসলামে কিছু প্রসংগ অর্বাচীন ও বেমানান। যেমন বর্জন করা, কথা না বলা, এজিরে চলা, সম্পর্ক ছিন্ন করা, দূরে ঠেলে দেওয়া, পরিত্যাগ করা, অকল্যাণ কামনা করা ইত্যাদি। দুঃখজনক হলেও সত্য যে, এ সব অসামাজিক শব্দ মুসলিম সমাজে এসে স্থান করে নিয়েছে। ইসলামের অভিধানে কাউকে দুরে ঠেলে দেয়া, পরিত্যাগ করা এ প্রত্যরগুলো অসমীচীন ও বেমানান। বিশেষতঃ কাউকে পরিত্যাগ করার কোনরূপ অনুমোদন ইসলামে নেই। রাস্লুল্লাহু (স.) বলেন, "কোন বিশ্বাসীকে পরিত্যাগ করা আরেক বিশ্বাসীর জন্য বৈধ হতে পারে না।" তাছাড়া এ পরিত্যাগ তিন দিনের ওপর যাতে না গড়ার সে ব্যাপারেও মুসলিমদেরকে সাবধান করে দেয়া হয়েছে। মহানবী (স.) বলেন, "তিন দিনের বেশি কোন ভাইকে পরিত্যাগ করা কোন মুসলিমের জন্য হালাল নয়।" কি কোনজাবে পরস্পরের মধ্যে বিচেহল হয়ে গেলে কিভাবে সমঝোতা করতে হবে তা-ও ইসলাম বলে দিয়েছে। রাস্লুল্লাহু (স.) বলেন, "কোন ব্যক্তির জন্য এটা বৈধ নয় যে, সে তার ভাইকে তিন দিনের অধিক পরিত্যাগ করেবে। এমতাবছার সাকাতে তারা দুজন পরস্বারকে এড়িরে চলে। উভরের মধ্যে উত্তম সে ব্যক্তি যে সালাম দিয়ে (কথা) তরু করে। " ইসলামে যে সব অন্যায় ও অপরাধের কোন কমা নেই, তার মধ্যে বর্জন একটি। রাস্লুল্লাহু (স.) বলেন, "পরস্পর বর্জনকারীদের ছাড়া আল্লাহু সকল মুসলিম অথবা মুমিনকে কমা করে দেন। " ক্রিজান ও হাদীসের অসংখ্য স্থানে পারস্পরিক সম্পর্ক নই করতে নিষেধ করা হয়েছে। রাস্লুল্লাহু (স.) এক স্থানে বলেন, "তোমরা পরস্পর সম্পর্ক ছিন্ন করো না, পরস্পর হিংসা ঘূণা করো না এবং পরস্পর পিছনে লেগো না। " ত

#### লোভ-লালসা

ইসলামে মোহ, লোভ-লালসা, ঐশ্বর্য, বেশী পাওয়ার নেশা এবং প্রাচুর্যের প্রতিযোগিতার কোন জায়পা নেই।
ইসলাম হলো অন্ন নিয়ে সন্তুষ্ট থাকার আদর্শ, জাকজমকহীন জীবন যাপনের নাম, স্বাভাবিক জীবন ধারনের নাম
এবং পার্থিব জীবনকে সাময়িক ঠিকানা হিসেবে গ্রহণের নাম। যে বৈশিষ্ট্যগুলো মানুষকে ধীরে ধীরে অমানবিক করে
গড়ে তোলে তার অন্যতম হলো লোভ-লালসা বা সীমাহীন পেতে চাওয়া। এটি মানুষের ধ্বংসের একটি সেরা
হাতিয়ার। লোভ-লালসা এমন একটি বাজে অভ্যাস যে তা মানুষকে কোন একটি জায়গায় গিয়ে পরিতৃপ্ত করতে
পারে না। বরং মৃত্যু পর্যন্ত তার মধ্যে ইটকট ভাব ও হাহাকার থেকেই যায়। এদের প্রসংগেই আল্লাহ তা আলা

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> عجر الخلف و اذا انتمن خان و اذا خاصم فجر ) ইমাম মুসলিম, *সহীহ*, প্রাণ্ডক, কিতাবুল স্কমান, হালীস নং- ১০৬

<sup>&</sup>lt;sup>٩٩</sup> . كانجالس اصحاب الخصومات Y ইমাম দারিমী, *বুদাদ*, প্রাণ্ডভ, কিতাবুল মুকাঞ্চামাহ, বাব নং- ২৩

ক্রা আন. ৪৯৫৯ خير واحسن تاويلا . \*\* ক্রা আন. ৪৯৫৯

<sup>ু</sup> ইমাম আবৃ লাউল, কুনান, প্রাণ্ডক, কিতাবুল আদাব, বাব নং- ৪৭ يحل لمؤمن أن يهجز مؤملًا . \*\*

<sup>े</sup> प्राप्त मुनिनिन, नशीर, शावक, किरायन वित्त, रामीन न१- २०, २० لا يحلُ لسلم الله يهجر اخاه فوق ثلاثة ايّام.

و الله الذي يبدء بالسلام ، والتقيان فيعرض هذا ويعرض هذا خير هما الذي يبدء بالسلام ، والتقيان فيعرض هذا ويعرض هذا خير هما الذي يبدء بالسلام ، विज्ञ, विভागुण विज्ञ, হাদীস নং- ২৩

४३. كا عنون الا المتهاجرين. ٤٦ - ইমাম আহমদ ইবন হামল, *আল-মুসনাদ*, প্রাহত্ত, বভ- ২, পৃ. ৩২৯

১٥ . ১২ - খেন নাৰ দুলিন সুসলিম, সহীহ, প্ৰাহক্ত, কিতাবুল বির্র, হালীস নং- ২৪ . ৩১

বলেদ, "প্রাচুর্বের প্রতিযোগিতা তোমাদেরকে মোহাচ্ছন্ন রাখে যতক্ষণ না তোমরা কবরে উপদীত হও। এটি সংগত নয়, তোমরা শ্রীক্রই এটি জানতে পারবে; আবার বলি, এটি সংগত নয়, তোমরা শ্রীক্রই তা জানতে পারবে। সাবধান! তোমাদের নিশ্চিত জ্ঞান থাকলে অবশ্যই তোমরা মোহাচ্ছন্ন হতে না।" \*\* লোভ-লালসা এমন একটি নেশা যা ব্যক্তিকে কথনোই সম্ভুষ্ট করতে পারে না। ধ্বংস এবং মৃত্যুর পূর্ব পর্যন্ত তাকে তার আকাংখা থেকে থামানো যায় না। কোন জায়গায় গিয়ে সে সুখী বা খুশী হবে তা সে নিজেও বলতে পারে না। এদের এহেন নেশা ও জন্মাদনা সম্পর্কে রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেহেন, "যদি আদম সন্তানের সম্পর্দের দৃটি উপত্যকা থাকে তাহলে সে অবশ্যই তৃতীর আরেকটি পেতে চাবে।" \*\* আরেক হাদীসে রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেহেন, "যদি আদম সন্তানের মর্ণের দুটি উপত্যকা থাকে, তাহলে সে অবশ্যই তৃতীয় আরেকটি মর্ণের উপত্যকা কামনা করবে।" \*\* সর্বোপরি পার্থিব কিছু পেতে চাওয়া জাহিলী চিন্তা-চেতনার পরিচায়ক। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "ইসলামে কিছু পেতে চাওয়া হল জাহিলী (রীতি) চিন্তাধার।" \*\* লোভী ব্যক্তিদের কুধা সীমাহীন। তালের এ কুধা কবরের মাটি হাড়া ভরা যাবে না। অর্থাৎ মৃত্যুর পূর্ব পর্যন্ত তাদের এ হাহাকার থেকেই যায়। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেহেন, "মাটি ব্যক্তীত আদম সন্তানের কন্যন্তান (মুখ, চোখ) পূর্ণ হবে না।" \*\* বিনা-ব্যক্তিচার হারাম ও ঘৃণিত ফাজগুলোর অন্যতম। লোভ-লালসা এমন একটি জন্ত্যাস যে ইসলাম এ বন অভ্যাসকে মনের ব্যক্তিচার বলে উল্লেখ করেহে। মহানবী (স.) বলেহেন, "অত রও ব্যক্তিচার করে...আর অন্তরের ব্যক্তিচার হলো (বেশী) পেতে চাওয়া।" \*\*

মানুব বদি তার লোভ ও লালসার নিকট নতি স্বীকার করে, তাহলে তা তার নিজের আত্মার ও মন-মানসিকতার পক্ষে বুবই মারাত্মক হরে পড়ে। তাই মানুষের স্বভাবগত লোভ-লালসাকে উচ্চতর কোন মূল্যমানের দিকে পরিচালিত ও নিরন্ত্রিত করা একান্তই জরুরী। যে দিকটিতে কোন শাশ্বত ভাবধারা বিদ্যমান, যেখানে চিরস্থারী রিঘক নিহিত এবং যা তার দীন ও ধর্মের সাথে গভীরভাবে সম্পর্কিত এমন দিককেই মানুষের সম্মুখে সমন্ত চেটা ও সাধনার লক্ষ্যস্থল রূপে দাঁড় করে দেয়া একান্তই আবশ্যক। আত্মাহ্ তা আলা তাঁর রাস্লের দৃষ্টিকোণকে এভাবেই নিরন্ত্রিত করতে চেয়েছেন- এবং সেই সঙ্গে সমন্ত মানুষের দৃষ্টিকোণকেও- এই বলেঃ তুমি তোমার চক্ষুষর কখনও প্রসারিত করো না তার প্রতি, যা আমি তাদের বিভিন্ন শ্রেণীকে পার্থিব জীবনের সৌন্দর্যস্বরূপ উপত্তোগের উপকরণ হিসেবে দিয়েছি, তন্থারা তাদেরকে পরীক্ষা করার জন্য। তোমার প্রতিপালক প্রদন্ত জীবনোপকরণ উৎকৃষ্ট ও অধিক স্থায়ী। "১০

ফাসিক-ফাজির লোকেরা অবৈধ উপায়ে যে সম্পদ-সম্পত্তি করায়ত্ত করে নিজেদের জীবনে যে বাহ্যিক চাকচিক্যের দ্রব্যসন্তার সংগ্রহ করে নেয় তা যেন মুমিনরা ঈর্ষা ও হিংসার চোখে না দেখে। এ ধরনের ধন-সম্পদ ঈমানদার লোকদের ঈর্ষার বস্তু হতে পারে না। ঈমানদার লোকরা যে হালাল ও পাক রিয়ক লাভ করে তা যত কম পরিমাণেরই হোক, তাই উত্তম ও উৎকৃষ্ট। আল্লাহ্ তা আলা বলেছেন,

'নারী, সভান, রাশিকৃত স্বর্ণরৌপ্য আর দাগদেরা অন্ধরাজি, গবাদি পশু এবং ক্ষেত-খানারের প্রতি আসজি মানুবের নিকট সুশোভিত করা হয়েছে। এসব ইহজীবনের ভোগ্য বস্তু। আর আল্লাহ্, তাঁরই নিকট রয়েছে উত্তন আশ্রয়স্থল। বল, 'আমি কি তোমাদেরকে এ সব বস্তু হতে উৎকৃষ্টতর কোন কিছুর সংবাদ দিব? যারা ভাকওয়া অবলম্বন করে চলে তাদের জন্য জানুতিসমূহ রয়েছে বার পাদদেশে নদী প্রবাহিত। আর সেখানে তারা স্থায়ী হবে, তাদের জন্য পবিত্র সঙ্গিগণ এবং আল্লাহ্র নিকট হতে সন্তুষ্টি রয়েছে। আল্লাহ্ বান্দাদের সম্পর্কে সম্যক দুষ্টা।" ক্ষ

<sup>🕬 .</sup> हेमाम मूत्रतिम, त्रहीर, क्षाधक, किञावूव वाकाठ, रानीन न१- ১১७ لابن أدم واديان من مال لابتغى واديا ثالثا

৮৯ لين الله واديان من ذهب الابتغي واديا ثالثًا . ইমাম তিরমিথী, সুনান, প্রাণ্ডক, কিতাবুর্ মুহল, বাব নং- ২৭

<sup>&</sup>lt;sup>৮৭</sup> ইমাম বুথারী, সহীহ, প্রাওক্ত, কিতাবুদ দিয়াত, বাব নং- ৯।

४४ - کا التراب ابن ادم الا التراب الا التراب الترا

শুনান আহমদ ইবন হাম্বল, আল-মুসনান, প্রাণ্ডক, খভ- ২, পৃ. ৩২৯

ক্রালন, ولا تمثّنَ عينيك الى ما متعنا به ازواجًا مَنهم زهرة الحياة الدنيا ، انفتنهم فيه ، ورزق ربّك خبر وابقى . ° دهد، ২০۴۵

زين للناس عب الشهرات من النساء والبنين والقناطير المقنطرة من الذهب والفضة والخيل السرمة والانعام والحرث، فلا ذلك متاع الحياة الدنيا، والله عنده حسن العاب، قل اؤنتنكم بغير من ذالكم للذين اتقوا عند ربّهم جنات تجرى من تعتها الله متاع الحياة الدنيا، والله عند عند من الله والله بصير بالعباد عند ورضوان من الله والله بصير بالعباد

আল্লাহ্ তা'আলা সবাইকে সবকিছু সমপরিমাণ দেন না। কারো কোন একটি বিষয়ে শ্রেষ্ঠত্ব থাকলে অবশিষ্টরা তার প্রতি লোভ-লালসা প্রদর্শন করা উচিৎ নয়। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "যদ্বারা আল্লাহ্ তোমাদের কাকেও কারো ওপর শ্রেষ্ঠত্ব দান করেছেন তোমরা তার লালসা করো না।"<sup>১২</sup>

বস্তুত ঈমানের দাবী হল লোভ ও লালসা সীমাবদ্ধ করা, মানুষের নকস ও প্রবৃত্তিকে নিয়ন্ত্রিত করা, যেন তা কোন সমর মানুষের ওপর বিজয়ী হতে না পারে ও মানুষের জীবনকে ঝঞা-বিকুদ্ধ বানাতে না পারে, যেন মানুষের অল্লেডুইতা নিঃশেষ হয়ে না যায়। বেশি বেশি পাওয়ার জন্য মানুষ যেন দিশেহারা হয়ে না পড়ে। লোভের আগুন যেন মানুষের মনে এত তীব্র হয়ে জ্বলে না ওঠে যা কোন দিনই নিভে না, যা মানুষের মনুষ্যত্কে পর্যন্ত জ্বালিয়ে পুড়িয়ে ছারখার করে দিতে পারে। হালাল রিষক পেয়ে পরিতৃত্ত না হয়ে মানুষ যেন হায়ামের জন্য লালায়িত না হয়। কেননা এ ধরনের মানুষ জীবনে কখনো শান্তি পেতে পারে না। এদের জীবন চিরকাল অগ্লিকুভে জ্বলতে থাকে। আরো চাই, আরো দাও- এই হয় তখন তাদের একমাত্র কণ্ঠধানি।

যুগে যুগে মানুষ যে কয়টি জিনিসের কারণে পদচ্যুত, পদস্থলিত, বিপ্রান্ত ও সমস্যায় পড়েছে; তার মধ্যে সম্পদ প্রধানতম। সম্পদ হলো মানুষের জন্য পার্থিব জীবনে বিরাট পরীক্ষা। যারা এর সুচারু ব্যবহার করতে পারে; তারা জীবনে সকল হয়। আর যারা মোহে পড়ে যায়; তাদের করুন পরিনতি বরণ করে নিতে হয়। সম্পদের পরীক্ষা তথা ফিতনার ব্যাপারে রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "প্রত্যেক উন্মতের জন্য ফিতনা রয়েছে, আমার উন্মতের ফিতনা হলো সম্পদ।" তালত এক বিনাশী স্বভাব। লোভের কারণে অন্যান্য অনেক কিছুর সাথে মানুষের জ্ঞানের বিলুপ্তি ঘটে। হাদীসে বর্ণিত আছে, রাস্লুল্লাহ্ (স.) কে প্রশ্ন করা হয়েছিল যে, "মানুষের মন থেকে কোন স্বভাবটি শিক্ষাকে (জ্ঞানকে) বিলুপ্ত করে দের? য়াসুলুল্লাহ্ (স.) বললেন, 'লোভ-লালসা'।" ১৪

তাই মানব-মন ও দৃষ্টিকে এ সব ক্ষণস্থায়ী ও ভংগুর দ্রব্যাদি থেকে ফিরিয়ে মহান ও চিরন্তন মূল্যমানের দিকে নিবন্ধ করতে হবে। দুনিয়া থেকে ঘুরিয়ে দিয়ে পরকালের দিকে ফেরাতে হবে। চিরঞ্জীব আল্লাহ্র দিকে আকৃষ্ট করতে হবে। মুমিনকে বুকতে ও বোঝাতে হবে যে, অর্থ-সম্পদ ও ঐশ্বর্য-বৈভব-ই কোন লোভনীয় জিনিস নয়। মানুবের মনে তৃপ্তি ও চরিতার্থ বোধই হল মানুবের আসল সম্পদ।

#### অপবাদ দেয়া

অপবাদ বা Backbiting শলটির সাথে আরো কিছু শব্দ মিশে আছে। এতেই অপবাদের ক্ষতির ব্যাপকতা অনুধাবন করা যায়। আর তাহলো- মিথ্যা, হের প্রতিপন্ন করা, বাজে চিন্তার সময় নষ্ট করা, অন্যের ভাবমূর্তি কুন্ন করা, কবীরা গুলাহতে লিপ্ত হওয়া, সৎকর্ম বিনষ্ট হওয়া ইত্যাদি। হাদীসের বর্ণনা হতে অপবাদের ভয়াবহতা ও বিভীষিকা সর্ল্পকে জানা যায়। "রাস্লুরাহ্ (স.) জিজ্ঞেস করলেনঃ তোমরা কি জান কোন ব্যক্তি নিঃস্ব-গরীব? সাহাবাগন বলেন, আমাদের মধ্যে গরীব হচেছ যার কোন অর্থ-সম্পদ নেই। তিনি বলেন, আমার উন্মতের মধ্যে সবচেরে নিঃস্ব-গরীব ব্যক্তি হবে, যে কিয়ামতের দিন নামাব-রেয়া-যাকাত ইত্যাদি যাবতীর ইবাদতসহ আর্বিভূত হবে। কিম্তু সে কাউকে গালি দিয়েছে, কাউকে মিথ্যা অপবাদ দিয়েছে, কারো মাল আত্মসাত করেছে, কারো রক্ত প্রবাহিত করেছে এবং কাউকে মেরেছে (সে এসব গুনাহও সাথে করে নিয়ে আসবে)। এদেরকে তার নেক আমলগুলো দিয়ে দেয়া হবে। উল্লেখিত দাবিসমূহ পূরণ করার পূর্বেই যদি তার নেক আমলগু শেষ হয়ে যায় তবে দাবিদারদের গুনাহসমূহ তার ঘাড়ে চাপানো হবে, অতঃপর তাকে দোযথে নিক্ষেপ করা হবে। "<sup>১০</sup> রাস্লুরাহ্ (স.) নারীদের অপবাদ দেয়ার ব্যাপারে বেশি সাবধান করে দিয়েছেন। কারণ অপবাদে নারীর বতটা ক্ষতি হয় পুরুবের ততটা হয় না। রাস্লুরাহ্ (স.) বলেন, "তোমরা সুদ খেয়ো না এবং সতী নারীকে মিথ্যা অপবাদ দিও না।" অপবাদের ভয়াবহতা সুদূর প্রসারী। অপবাদের হারা একটি মেয়ের বিয়ে ভেংগে যেতে পারে এমনকি বিবাহ বিচেছনও ঘটে যেতে পারে, বাবা-মা-ও তাকে হয় থেকে বের করে দিতে পারে। পরবর্তীতে মেয়েটি অন্যায় পথে পা বাভাতে পারে এমনকি আত্মহত্যায় মত পথ বেছে নিতে পারে। বাংলাদেশের প্রেক্ষাপটে এটি শতভাগ বাস্তব ও

अल-कूद्र जान, 880 ولا تتعنوا ما فضال الله به بعضكم على بعض . الله

ه دقة ، وفتنة امتى المال . के المال الما المنه المال الكل المة فتنة ، وفتنة امتى المال . هم المال . هم المال الم

<sup>ें</sup> हमाम मातिभी, जूनान, প্राठक, किञावून मूकाकामा, वाव नर- 8४ فما ينفي العلم من صدور الرجال قال: الطمع . 3%

শ . ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাওক, কিতাবুল বির্র, হাদীস নং- ৬০

الربا و لا تقذفوا معمدية ولا تاكلوا الربا و لا تقذفوا معمدية ولا تاكلوا الربا و لا تقذفوا معمدية والمعمدية والمعمد

সত্য। অপবাদের মত গুরুতর অপরাধের সাথে নিজেকে জড়ালে কেউ মু'মিন থাকতে পারে না। রাস্লুলাহ্ (স.) বলেছেন, "অপবাদ প্রদানকারী, অভিশাপ প্রদানকারী এবং অগ্লীল ব্যক্তি মু'মিন হতে পারে না।" "

# অনুমাননির্ভর চিন্তা, কথা ও সিদ্ধান্ত

মানুষ অনেক সময় যাচাই-বাছাই না করে কোন ব্যক্তির ব্যাপারে কান কথা তনে সিদ্ধান্ত নিয়ে নেয়। দেখা যায় পুরো ব্যাপারটাই অমূলক ও মিথ্যা। অথচ যে ক্ষতিপ্রপ্ত হওয়ার সে ঠিকই ক্ষতিপ্রপ্ত হয়ে পড়ে। যার ক্ষতিপূরণ করা আর সম্ভব নয়। এ ধরণের আচরণ যেননি অমানবিক তেমনি ইসলামবিরোধী। উদাহরণস্বরূপ রাস্লুল্লাহ্ (স.)-এর সহধর্মিনী আয়িশা (রা.)-এর ওপর আরোপিত অপবাদের কথা শ্বরণ করা যায়। যা হোক তাঁর ব্যাপারটি আয়াহ্ তা আলা জানিয়ে দিয়েছিলেন। কিন্তু যাদের ব্যাপারে কোদ দিনই সত্যটি মানুব জানতে পারে না। তারা তো ক্ষতিপ্রস্ত হয়ে গেল। এ প্রসংগে আয়াহ্ তা আলা বলেছেন, "হে মু'মিনগণ! যদি কোন পাপাচারী তোমাদের নিকট কোন বার্তা নিয়ে আসে, পাছে অজ্ঞতাবশত তোমরা কোন সম্প্রদায়কে ক্ষতিপ্রস্ত করে বস, এবং পরে তোমাদের কৃতকর্মের জন্য তোমাদেরকে অনুতপ্ত হতে হয়।" কি কায়ো ব্যাপারে অনুমান করে অন্যদের কাছে বলে বেড়ামো, তার বিক্লদ্বে অনুমানের ওপর ভিত্তি করে ব্যবস্থা গ্রহণ করার চেয়ে বড় অন্যায় এবং মানবতাবিরোধী আর কিছু হতে পারে না। এমনও হতে পারে এত কিছু ঘটে যাওয়ার পরও অভিযুক্ত ব্যক্তি হয় তো তখনো কিছুই জানতে পারেনি। এ ক্ষতি আয়াহ্ তা আলা বিচার দিবসে অনিষ্টকারীদের কাছ থেকে পুরোপুরি আদায় করে নিবেন। অনেক হাদীসে এ অমানবিক কর্মটির প্রতি ঘৃণা সৃষ্টি কয়া হয়েছে। য়াস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "তোমরা মুসলমানদেরকে বিপদে কেলে দিও না। মুসলমানদের ব্যাপারগুলোকে অনুমান করে গ্রহণ করো না।" হাদীসে কোন মুসলমানদের বিপদে কেলে দিও না। মুসলমানদের ব্যাপারগুলোকে অনুমান করে গ্রহণ করো না।" হাদীসে কোন মুসলমানকে বিপদে কিলেপ করতে নিবেধ করা হয়েছে। কারো ব্যাপারে অনুমান করে ব্যবস্থা নেয়ার চেয়ে বড় মহাবিপদে কেলে দেয়া আর বিতীয়টি হতে পারে না।

অনুমান ও আন্দাজ করা কোন যুক্তিতেই গ্রহণযোগ্য নয়। এটি বড় গুনাহগুলোর অন্যতম। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "হে মু'মিনগণ! তোমরা অধিকাংশ অনুমান হতে দ্রে থাক; কারণ অনুমান কোন কোন কোনে পোপ।" মধ্যা হলো সবচেয়ে বড় পাপ এবং পাপের জননী। আর সন্দেহ ও অনুমান হলো সবচেয়ে বড় মিথ্যা। রাস্লুল্লাহ্ (স.) অনুমান হতে বারণ করে বলেন, "তোমরা অনুমান বর্জন কর। কেননা অনুমান সবচেয়ে বড় মিথ্যা।" তা অনুমানর একটি ধরণ হলো সন্দেহ পোষণ। অনেকে বেহুলা সন্দেহ করে ফেরে। তালের চরিত্রই সন্দেহপ্রবণ। এসব মু'মিন জীবনের খেলাপ। অনেক সময় অত্যাচারী শাসকরা জনগণকে সন্দেহ করে। এর বেশির ভাগই কুচিন্তা ও কুধারণা। তারা মনে করে, না জানি কোন ষড়যন্ত্র হচেছ। কিন্তু নিজেলেরকে ওধরায় না। মহানবী (স.) এ প্রসংগে বলেছেন, "শাসক যখন জনগণের মধ্যে সন্দেহ খুঁজে বেড়ায় তখন মূলত সে তালের মাঝে নৈরাজ্য ছড়িয়ে দেয়।" তা

মানব মনের আরেকটি ব্যাধি হলো সন্দেহ-সংশয়। এটি বিশ্বাসের সৃত্তার অভাব। এ অভ্যাস মু'মিন আদর্শের বিপরীত। আল্লাহ সুবহানান্থ ওয়া তা আলা বলেন, ''নিঃসন্দেহে মু'মিন হচ্ছে কেবল সেসব লোক, যারা আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের প্রতি ঈমান এনেছে। অতঃপর তারা কোনরূপ সন্দেহের প্রশ্রয় লেরনি।'''' ইসলামের অন্যতম একটি মূলদীতি এই যে, সন্দেহজনক ব্যাপারগুলোকে বর্জন করে সন্দেহমুক্ত ব্যাপারের দিকে যেতে হয়। মহানবী (স.) বলেছেন, ''যা সন্দেহের সৃষ্টি করে তা ছেড়ে যা সন্দেহ সৃষ্টি করে না সে দিকে যাও।'''

م ১. ২ - ১ প এতক, আন-মুসনাদ, প্রাণ্ডক, খন্ত ليس المؤمن بالطعان و لا اللعان و لا البذي . 🌯

আল-কুর আল, يا أَيُّها الذين امنوا ان جاءكم فاسق بنباء فتبرّنوا ان تصيبوا قومًا بجهالة فت بحوا على ما فعلتم نادمين . الله ৪৯%

<sup>ें</sup> کا تعتبوا الناس لا تاخذوا حزرات السلمين . 📽 کا تعتبوا الناس لا تاخذوا حزرات السلمين . 📽

يا ايها الذين امنوا اجتنبوا كثيرا من الظن ، ان بعض الظن الم . ٥٠٠

১٥٥ أياكم والظن فان الظن اكذب الحديث . ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল বিরর, হাদীস নং- ২৮

हमाम আरमन हेवन रायल, जान-मूजनान, প্राण्क, चंड- ७, पृ. 8 انَ الأمير اذا ابتغى الربية في الناس افدهم. ٥٠٠ الأمير

১৫% ক্রাল, ৪৯% ক্রাল الما المؤمنون الذين امنوا بالله ورسوله ثمّ لم يرتابوا . ٥٠٠٠

অপরদিকে খারাপ লোকদের বৈশিষ্ট্য বর্ণনা করে মহান আল্লাহ বলেছেন, "এ বিষয়ে তাদের কোন জ্ঞান নেই, তারা তো কেবল অনুমানেরই অনুসরণ করে; কিন্তু সত্যের মুকাবিলায় অনুমানের কোনই মূল্য নেই।"<sup>>></sup>°

কারো ব্যাপারে সন্দেহ পোষণ করার অধিকার অন্য কারো নেই। এটি অনধিকার চর্চা, আঁবেধ হস্তক্ষেপ ছাড়া আর কিছু নেই। ইসলামে অন্যের ব্যাপারে নাক গলানোর কোন সুযোগ কারো নেই। অধিক সন্দেহ পোষণকারীদের জন্য পরকালে ভরাবহ শান্তির ব্যবস্থা রয়েছে। কিরামত দিবসে সন্দেহ পোষণকারীদের জাহান্নামে নিক্ষেপ করার জন্য কেরেশতাদের নির্দেশ দেরা হবে। কুর'আনে বলা হয়েছে, আলেশ করা হবে, তোমরা উভরে নিক্ষেপ কর জাহান্নামে প্রত্যেক উদ্ধৃত কাফিরকে, কল্যাণকর কাজে প্রবল বাধাদানকারী, সীমালংঘনকারী ও সন্দেহ পোষণকারীকে।" সক্ত বন্দেহকে একটি হাদীসে কুকরির পর সবচেয়ে জটিল পাপ বলে উল্লেখ করা হয়েছে। রাস্পুল্লাহ (স.) বলেছেন, "কুকরির পর সন্দেহের চেয়ে ভরাবহ আর কিছু নেই।" স্বর্ণ

# তোবামোদ ও চাটুকারিতা

তোষামোদ ও চাটুকারিতা একটি জম্মা ইসলাম ও মানবতাবিরোধী কাজ। এ বৈশিষ্ট্যের অধিকারী ব্যক্তির ব্যক্তিত্ বলে কিছু নেই। সে সকলের মতের সাথে সায় দেয়। এদেরকে বলা হয় 'Yes Man' ধরনের এবং জ্বী ছজুর ধরনের লোক। নিজের স্বকীয়তা বলতে কিছু থাকে না। কোন আশরাফুল মাখলুকাত এ কাজ করতে পারে না। আমরা জানি ইসলামের প্রাথমিক যুগে মুনাফিকরা এই চরিত্রের অধিকারী ছিল। তারা যখন বাদের সাথে মিলিত হতো; তখন তাদেরকে বলত, 'আমরা তোমাদের সাথে আহি'। এরা রাসূলুল্লাহ্ (স.)-এর পিছনে নামায পড়ত, আবার ওহদ যুদ্ধে রাসুলুল্লাহ্ (স.)-এর সাথে রওয়ানা দিয়েও ২৫০ জন ফিরে এসেছিল। সূরা বাকারায় এ চরিত্রের লোকদের সম্বন্ধে আলোকপাত করা হয়েছে। মহান আল্লাহু বলেন, "যখন তারা মু'মিনগণের সংস্পর্শে আসে তখন বলে, 'আমরা ঈমান এনেছি', আর যখন তারা নিভৃতে তাদের শরতানদের সাথে মিলিত হয় তখন বলে, আমরা তো তোমাদের সাথেই আছি; আমরা তধু তাদের সাথে ঠাটা-তামাশা করে থাকি।"<sup>১০৮</sup> রাস্লুক্রাত্ (স.) এমন চরিত্রের হলে ইসলামের ইতিহাস অন্যভাবে লেখা হতো। তাহলে হিজরত হতো না, কোন যুদ্ধ হতো না, তিনি ব্যক্তিত্বহীন লোক হিসেবে পরিচিত হতেন। (না আউযু বিল্লাহ) তোষামোদ হতে বেঁচে থাকার জন্য মহানবী (স.) সরাসরি বলেছেন, "তোমরা জী হুজুর ধরনের হয়ো না।"<sup>১০৯</sup> অর্থাৎ মু'মিনের নিজস্ব একটি চিন্তা, চেতনা ও আদর্শ থাকবে। সে সকলের মতের সাথে একাত্ব হয়ে যেতে পারে না। সারা জীবন প্রতিকূল পরিস্থিতির মুখোমুখি হবে এ চিন্তা করেই কারো মু'মিন হওয়া উচিত। তোষামোদের একটি ব্যাখ্যা হলো চোথ বন্ধ করে মেনে নেয়া ও জ্বী হজুর করা। এ কাজটিও ব্যক্তি হিসেবে এবং মানুব হিসেবে কারো জন্য মানায় না। এমন কাজ করা যায় ওধু মহান আল্লাহ্র ব্যাপারে। কোন সৃষ্টির ব্যাপারে এমন মানসিকতা শিরকের সামিল।

## গীবত ও চোগলখুরি

আরেকটি চরম মানবতাবিরোধী ও জঘন্য মানব বৈশিষ্ট্য হলো গীবত। আরবী ব্র্রুট 'গীবত' শব্দটির অর্থ পিছনে কথা বলা, আড়ালে কথা বলা, ব্যক্তির অনুপস্থিতিতে তার ব্যাপারে কথা বলা, পরনিন্দা ও কুৎসা রটনা ইত্যাদি। গীবতের সংজ্ঞার স্বরং রাসূলুরাহ (স.) বলেছেন, "গীবত হচেছ এই যে, তুমি এমনভাবে তোমার ভাইরের ব্যাপারে কথা বললে যা তার কাছে অপহন্দনীয়। প্রশ্ন করা হলো, আমি যা বলছি তা যদি আমার ভাইরের মধ্যে সত্যিই থেকে থাকে সেক্ষেত্রে আপনার মত কি? তিনি বললেনঃ তুমি যা বলছো তা যদি তার মধ্যে থাকে তাহলেই তো তুমি তার গীবত করলে। আর তা যদি না থাকে তাহলে তো অপবাদ আরোপ করলে।" ইমাম মালিক (র.) তার মু'আভা এছে হ্যরত মুল্রালির ইবন আবসুরাহ থেকে এ বিষয়ে আর একটি হালীস উদ্ধৃত করেছেন, যার ভাষা নিমুন্ত্রপঃ "এক ব্যক্তি রাসূলুরাহ (স.) কে জিজ্ঞেস করলো, গীবত কাকে বলে? তিনি বললেনঃ কারো সম্পর্কে

আল-কুর আন, ৫৩ঃ২৮ وما لهم به من علم ، ان يتبعون الا الظن ، وان الظن لا يغني من الحق شينا . ٥٠٠

जान-कूत जान, ৫०३२८, २৫ القيا في جينم كل كفار عنيد مناع الخير عتد مريب . ٥٥٤

کفر کا اللہ من ریبة بعد کفر ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনাদ, প্রাত্তক, বত- ১, পৃ. ৮

৪১ ১৯ কুল ক্রাভার واذا لقوا الذين امنوا قالوا امنا ، واذا خلوا الى شياطينيهم قالوا انا معكم انما نحن ستيز ،ون العدد الم

ك كيونوا المُعَدُ ( الْمُعَدُ ইমাম তিরমিঘী, সুদাদ, প্রাণ্ডক, ফিতাবুল বিরুর, বাব নং- ৬২

نكرك اخاك بما يكره ، قبل افرايت ان كان في اخى ما اقول؟ قال: ان كان فيه ما تقول فقد اغتبته وان لم يكن فيه فقد فكرك اخاك بما يكره ، قبل افرايت ان كان فيه فقد كال عبد الما يكره به كال بعثه الما كال عبد الما كال بعثه الما كال بعثم الما كال بعثه الما كال بعثه الما كال بعثم الما كال بعثم الما كال بعثم كال بعثم كالما كال بعثم كال بعثم كالما كالما

তোমার এমন কথা বলা যা তার পছন্দ নয়। সে বললোঃ হে আল্লাহ্র রাসূল! যদি আমার কথা সত্য হয়? তিনি জবাব দিলেনঃ তোমার কথা মিথ্যা হলে তো সেটা অপবাদ।">>> একজনের পিছনে তার বিরুদ্ধে কথা বলার অধিকার ইসলাম কাউকে দেয়নি। বিশেষতঃ বাতবতাবিরোধী কথার তো কোন জায়গাই ইসলামী জীবনাদর্শে নেই। আড়ালে, আবভালে, পিছনে কথা বলা ইসলামী ঐতিহ্য-বিরোধী। আল্লাহ্ তা'আলা গীবতের ভ্যাবহতা বর্ণনা করে বলেন, তোমরা একে অপরের পশ্চাতে নিন্দা করো না। তোমাদের মধ্যে কি কেউ তার মৃত ভাইয়ের গোশত খেতে চাবে? বন্তুত তোমরা তো এটিকে ঘৃণ্যই মনে কর।"<sup>>>></sup> আল্লাহ্ তা আলা গীবত হতে মানবতাকে রক্ষার জন্য সবতেয়ে মারাত্মক উদাহরণটি এখানে দিয়েছেন। যাতে মানুষ যে কোন মূল্যে এ অন্যায় ও অমানবিকতা হতে দূরে অবস্থান করতে পারে। গীবত করা একার্থে নিজের আপন মৃত ভাইয়ের গোস্ত খাওয়ার মত। মানবতাবিরোধী ও ভয়াবহ কয়েকটি অন্যায়ের মধ্যে গীবত অন্যতম। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "তুমি তার অনুসরণ করো না, যে কথায় কথায় শপথ করে, যে লাঞ্চিত, পশ্চাতে নিন্দাকারী, যে একের কথা অপরের নিকট লাগিয়ে বেড়ার।">>> হাদীলেও সর্বনিকৃষ্ট লোকদের প্রসংগে রাসূত্রাত্ (স.) বলেন, "আমি কি তোমাদের সর্বনিকৃষ্ট লোকদের খবর দিব না? যারা পরনিন্দা করে বেড়ায়।"<sup>>>></sup> বাংলাদেশের মানুষ খুব যতুসহকারে অবলীলায় এই নিকৃষ্ট কাজটি করে যাচেছ। মানুষের সভাব এমন হয়ে গেছে যে, দু' বা ততোধিক লোক অবসর সময় পেলেই এ কাজটি করতে থাকে। রাস্পুরাহ (স.) আরো বলেন, "আল্লাহর বান্দাদের মধ্যে নিকৃষ্টতম তারা, যারা পরোক্ষ নিন্দা করে বেজার, বন্ধুদের মধ্যে বিচেছদ সৃষ্টি করে এবং নিরপরাধ লোকদের দোব খুঁজে কিরে।"<sup>১১৫</sup> পরনিন্দাকারী ব্যক্তিদেরকে আল্লাহ্ তা আলা লা নত করেছেন। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "দুর্জোগ প্রত্যেকের, যে পন্চাতে ও সম্মুখে লোকের নিন্দা করে।"<sup>১১৬</sup> গীবতের ভয়াবহতার কারণে হাদীদে এটিকে ব্যভিচারের চেয়েও গুরুতর বলে উল্লেখ করা হরেছে। রাসূলুল্লাহ্ (স.) যোষণা করেছেন, "গীবত যিনার চেয়েও মারাতাক।"<sup>>>৭</sup> আরেক হাদীসে রাসূলুল্লাহ্ (স.) ঘোষণা করেছেন, "ইসলামে গীবত ত্রিশবার যিনার চেরেও মারাত্রক।" ">>>

ইসলামে সুদের ভয়াবহতা সম্পর্কে অনেক কথা বলা হয়েছে। গীবত সুদের পাপের চেয়েও গুরুতর। রাস্লুরাহ্ (স.) বলেছেন, "অন্যায়ভাবে কোন মুসলমানের মান-ইজ্ঞত নিয়ে ছিনিমিনি খেলা সুদের পাপের চেয়েও মায়াআক।"''' পরনিন্দা মানবিক মূল্যবোধ-বিয়েধী একটি জঘন্য অপরাধ। এটি ঈমানের সাথে পুরোপুরি সাংবর্ষিক। গীবতের মত গুরুতর অপরাধ করে ঈমানের দাবী কয়া শোভা পায় না। রাস্লুরাহ্ (স.) বলেন, "পরনিন্দুক, অভিসম্পাতকারী, অগ্রীল আচরণকারী এবং নির্লজ্ঞ ব্যক্তি মু'মিন নয়।"''
মানুষের বড় সমস্যা হলো এই যে, সে অন্যের কাজের দিকে বতটা সমালোচনার দৃষ্টিতে তাকায় নিজের কাজের দিকে সেভাবে তাকায় না। যায় ফলে মানবিক মূল্যবোধে তারা উন্নতি সাধন করতে পারে না। ইসলামের দ্বিতীয় খলীফা উমার ইবনুল খাভাব (রা.) বলেছেন, "মু'মিন ব্যক্তির পথভ্রম্ভ হওয়ার জন্য তিনটি জিনিসই যথেষ্ট। নিজে যে অপকর্মে লিপ্ত আছে অপরকে সেই অপকর্মে লিপ্ত দেখলে তার সমালোচনা করে। অদ্যের লোব দেখে বেড়ায়, অথচ নিজের মধ্যকার

انٌ رجلا سال رسول الله (ص) ما الغيبة؟ فقال: ان تذكر من المرء ما يكره ان يسمع ، فقال يا رسول الله! وان كان . ددد ইমাম মালিক, মু আলক, প্রান্তক, কিতাবুল কালাম, হাদীস নং- ১০ ইমাম মালিক, মু আলক, প্রান্তক, কিতাবুল কালাম, হাদীস নং- ১০

১১৯১ জাল-কুর আল, ৪৯৪১২ ولا يغتب بعضكم بعضًا ، ايحب احدكم ان ياكل الحم الحيه ميثًا فكر هتمره .

১১٥ , আল-কুর'আন, ৬৮৫১০ ১১ حلاف مهين ، هماز مثناء بنسيم . ٥٠١

الا اخبركم بشراركم المثلوون بالنميسة . वसाम जारमन हेरान शावन, जान-मूननान, প্রাতক, খন্ত- ৬, পৃ. ৪৫৯ المثلوون بالنميسة . الا

<sup>&</sup>lt;sup>300</sup> . العنت قدر الله تعالى النشاؤون بالنميمة المفرقون بين الاحبة الباغون للبراء العنت ماهم ইবন হাৰল, আলনুসনাক, প্ৰাতক, খত- ৪, পৃ. ২২৭, খত- ৬, পৃ. ৪৫৯

১১৪ , আল-কুর'আন, ১০৪৫১ ويل لكل همزؤ لمزؤ .

<sup>&</sup>lt;sup>১১٩</sup> . الفيية اللذ من الزنا আল্লামা আপুল হাই লাখনোভী, গীৰত বা পর্মিন্সা, (ভাষাতরঃ মুহাম্মদ মুসা) ঢাকাঃ আল হেরা প্রকাশনী, মে, ১৯৯৪, পু. ৩২

थातामा आदूल हाहे नावरनाडी, প्राक्क, पृ. ७० لفيية اشد من ثلاثين زنة في الاسلام. \*\*\*

دد قر الربا الا تطالة في عرض السلم بغير حق . ودد ইसाम आरम देन रोपन, जान-यूमनाम, প্রাতক, খভ- ১, পৃ. ১৯০/ইমাম আবু দাউদ, সুনান, প্রাতক, কিতাবুন আদাব, বাব নং- ৩৫

<sup>&</sup>lt;sup>১২০</sup> . ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনাদ, প্রাতক্ত, খত- ১, পৃ. ৪০৫, ৪১৬

লোৰ সম্পর্কে অন্ধ। নিজের প্রতিবেশী বা সহচরকে অবথা কর্ট দেওয়া, হয়য়াদি ফরা।"<sup>>২></sup> ইবদ 'আব্বাসের একটি বজব্য থেকে জানা যায় যে, মৃত প্রাণী খাওয়া যেমদি ধরনের হায়াম গীবত করাও তেমনি ধরনের হায়াম। তিনি বলেছেন, "আল্লাহ্ মু'মিন ব্যক্তির যে কোন প্রকারের গীবত করা হায়াম ঘোষণা করেছেন, যেয়প তিনি মৃত প্রাণী খাওয়া হায়াম করেছেন।"<sup>>২></sup>

অনেকে গীবত তনে গীবতকারীকে তার কাজে সমর্থন দিয়ে থাকে। যা গীবতের মত সমান অপরাধ। এজন্য সকলের উচিত হবে যে, কোথাও কারো গীবত করা হলে তা না তনা এবং পাতা না দেয়া। তাহলে গীবতকারীরা এক সময় নিরুৎসাহিত হয়ে পড়বে ও তা হেড়ে দিবে। রাস্পুল্লাহ্ (স.) ঘোষণা করেছেন, "গীবত শ্বণকারী গীবতকারীর পাপে অংশীদার।" <sup>১২৩</sup>

গীবত ব্যক্তি ও সমাজের জন্য এমন এক মারাত্মক ব্যাধি, যা কেবল বিরাগ-বিভাজন আর ধ্বংসই টেনে আনে। এ ব্যাধি ছড়িয়ে পড়ালে যে কোনো ব্যক্তি, পরিবার ও সমাজ তার প্রাণ-চাঞ্চল্য হারিয়ে কেলতে বাধ্য। সেখানে গড়ার কাজের পরিবর্তে ভাংগনের কাজই ছড়িয়ে পড়ে সর্ব্র । তাই ব্যক্তিগত, পারিবারিক ও সামাজিকভাবে মুমিনদের মুক্ত থাকা চাই এই ঘূণিত ব্যাধি থেকে । গীবতের পরিণতি ভরংকর । তা মানুবের মধ্যে পরশ্রীকাতরতা ও শক্রতার সৃষ্টি করে, সং কাজসমূহ ধ্বংস করে, সমাজে অশান্তি ডেকে আনে এবং আবিরাতকে বরবাদ করে দের । মানুব নিজ নিজ দোর না দেবলেও অপরের দোর ধরতে পারদর্শী ও পারসম । সকালবেলা ঘুম থেকে উঠেই তারা অপরের দোরকা বা দেবলৈও অপরের দোর ধরতে পারদর্শী ও পারসম । সকালবেলা ঘুম থেকে উঠেই তারা অপরের দোরকার কর্মদিবসের সূচনা করে । মানবচরিত্রের এই মারাত্মক ব্যাধির সংশোধন হওয়া প্রয়োজন । মানুব যেন অপরের দোষ ধরার পূর্বে নিজেদের চেহারা একবার আয়নায় দেখে নেয় । গীবতের কারণে ব্যক্তি তার সব কিছু হারায় । বিশেষত তার পরকালিন শান্তি অনিন্ঠিত হরে যায় । জীবনে তিলে তিলে যে প্ণ্য ব্যক্তি করে তা গীবতের মাধ্যমে ক্রততম সময়ে ধবংস হয়ে যায় । রাস্লুল্লায় (স.) এ প্রসংগে ঘোষণা করেন, "বান্দার নেক 'আমল গীবতের য়ায়া যত ক্রত নট হয়ে যায় আগ্রনও তত ক্রত শুকনা বস্তু ধ্বংস করতে পারে না।" ১২৪

## প্রদর্শনেচ্ছা

লোক-দেখানো মানসিকতা, প্রদর্শনেচছা, কৃত্রিমতা, বাহ্যাভূমরী ইত্যাদি মুনাকিকী ও অমানবিক আচরণ। প্রদর্শনেচ্ছার ইংরেজী প্রতিশব্দ হলো Ostentation প্রদর্শনেচ্ছার আরবী অর্থ হলো 'رياء' এগুলো ইসলান, মানবতা, মনুষ্যত ও সমাজবিরোধী কাজ। অনেকেরই অনেক কাজের উদ্দেশ্য আল্লাহর সম্রুষ্টি ও মানব কল্যাণের পরিবর্তে লোক দেখানোই উদ্দেশ্য হয়ে দাভিয়েছে। আজকাল যেন এ হারটা খব বেভে গেছে। আগের দিনের মানুব কিছু করে দেখাতো; আর এ যুগে কিছু না করেই দেখাতে চায়। অনেকে কাজ না করে পারিশ্রমিক দিয়ে নিতে চার, পড়া-খনা ও পরীক্ষার মত কাজ সম্পন্ন না করে সনদ পেতে চায়, কাজ না করে বিল দাখিল করে অর্থ হাতিরে নিতে চায়, অনেকে সামনে এমন ভাব করে যেন তার মত আর কেউ ভালবাসতে জানে নাঃ বাস্তবে দেখা যায় যে, সবচেয়ে বড় ক্ষতিটা ঐ ব্যক্তিই করছে। অথচ মহান আল্লাহ পছন্দ করেন এর বিপরীত চরিত্রের লোকদেরকে। যারা ৩ধু মহান আল্লাহর উদ্দেশ্যে সব কিছু করবে। সকল কিছু অতি গোপনে করবে মানুষকে জানতেই দিবে না। রাসুলুল্লাহ (স.) বলেছেন, "আল্লাহজীক ধনী এবং গোপনীয়তা অবলম্বনকারীদের আল্লাহ পছন্দ করেন।"<sup>>২০</sup> প্রদর্শনেচছার মত মানসিক ব্যাধি হতে প্রধানত ধনী ব্যক্তিদের বিরত থাকতে হবে। কারণ এ ব্যাধিটি সাধারণত ধনী ব্যক্তিদের মধ্যেই বেশী পরিলক্ষিত হয়। আসলে গ্রীবদের দেখানোর তেমন কিছ থাকে না। ছিতীয়ত এ ব্যাধিটি মুনাফিকদের সাধারণ বৈশিষ্ট্য। কারণ তারা এমন ব্যাপার দেখাতে পছন্দ করে যাতে তাদের বিশ্বাস নেই। আবার যে সব ব্যাপারে তাঙ্গের বিশ্বাস আছে তাতে গোপনীয়তা অবলম্বন করে থাকে। তৃতীয়ত এটি অহংকারীদের একটি বৈশিষ্ট্য। তারা লোক দেখানোর জন্য অনেক কিছু করে থাকে। অহংকার ইসলামের সৃষ্টিতে জ্বন্য একটি মানসিকতা ও অপরাধ। এটি ইবলীসি চেতনা।

كفي من الغيّ بالمؤمن ثلاث يعيب على الناس بما ياتي به ويبسر من عبوب الناس بما لا يبسر من نف ويودّى . ددم আল্লামা আনুল হাই লাখনোডী, দীবত বা গন্ধনিনা, প্রাণ্ডত, পৃ. ১৭, ১৮

<sup>24.</sup> إلى المؤمن بشيء كما حرم الميتة , अवडामा खाकून शरें नाथलार्जी, गीवड वा भवनिका, প्राध्क, पृ. 24

السئمع شريك المفتابين . वाद्यामा वापून शरे नावरनाठी, शावक, पृ. २४

वाद्यामा वादून रारे नायरनाठी, প्राठक, পृ. ७৯ ما النار في اليبس باسرع من الغيبة في حسنات الحبد. 346

كلا - १२ - हिकापूर् पूरन, रानीन नर , नशीर, आठक, किठापूर् पूरन, रानीन नर ان الله يصب (العبد) النقى الغنى والخفي .

রিয়া বা প্রদর্শনেচহার একটি ধরন হলো আত্মপ্রশংসা। আজকাল মানুব ভাল কাজ ছেড়ে দিয়েছে। যার কারণে অদ্যরা প্রশংসা করে না। ব্যক্তি এখন নিজেই নিজের প্রশংসা বা বাহাদুরি বর্ণনা করছে। এ অভ্যাস এখন মহামারি আকার ধারণ করেছে। মহান আল্লাহ্ এ কাজ করতে নিষেধ করেছেন। তিনি বলেছেন, "অতএব ভোমরা আত্মপ্রশংসা করো না।" ইসলামে নিজে নিজের প্রশংসা করার কোন সুযোগ বা বৈধতা নেই। ইসলামে প্রশংসা করবে অন্য মানুব; তাও আড়ালে করবে। সামনে প্রশংসা করা যাবে না।

লোক দেখানো মানসিকতা সম্পন্ন লোকদের জন্য রয়েছে আল্লাহর পক্ষ থেকে অভিসম্পাত ও ধ্বংস। বিশেষত যার। ইবাদত-বন্দেগীতে এ মানসিকতা পোষণ করে তাদের রেহাই নেই। কুর'আন মাজীদে বলা হয়েছে, "সুতরাং দুর্জোগ সেই সালাত আদায়কারীদের জন্য, বারা তাদের সালাত সম্বন্ধে উদাসীন এবং যারা লোক দেখানোর জন্য তা করে।"<sup>১২৭</sup> আরেক আয়াতে বলা হয়েছে যে, লোক দেখানো সালাত আসার মুনাফিকলের বৈশিষ্ট্য। কুর'আনে বলা হয়েছে, "মুনাফিকরা আল্লাহকে প্রভারিত করতে চার। বস্তুত তিনিই তাদেরকে প্রভারিত করে থাকেন এবং যখন তারা সালাতে দাঁড়ার তখন শৈথিল্যের সাথে দাঁড়ার কেবল লোক দেখানোর জন্য।"<sup>১২৮</sup> ইবাসতে রিয়া বা লোক দেখানো ভাবকে হোট শিরক নামে অভিহিত করা হয়। অর্থাৎ মানুব তার ইবাদতে আল্লাহ ব্যতীত অন্যের সম্ভটি কামনা করবে। যেমন সে লোকদেরকে তার ইবাদত এবং পরহিষগারি সম্বন্ধে অবহিত করতে ইচ্ছে করে যাতে এর দ্বারা তাদের থেকে কোন পার্থিব উদ্দেশ্য সাধিত হয়। যেমন, কিছু ধন-সম্পদ বা প্রভাব-প্রতিপত্তি বা কিছু প্রশংসা বা কিছু ভোট। বাংলাদেশে অনেক নেতা সময় বুকে ধার্মিকতা অবলম্বন করেন। বিশেষত নির্বাচনের সময়কে মোক্তম সময় হিসেবে গ্রহণ করেন। নির্বাচনের পর তিনি আর ঐ ভূমিকার থাকেন না। হাতে তাসবীহ নেয়া. মাথায় নিকাব দেয়া, মসজিলে বেশি বেশি উপস্থিত হওয়া এবং মাজার যিয়ারত করার হিড়িক পড়ে যায়। এসব তিনি করেন আপাতত মানুবের খুশির জন্য। মহান আল্লাহর সম্ভৃষ্টি তার চিন্তা-চেতনায় থাকে না। অতএব, যে ব্যক্তি এরপ করে তার ইবাদত বাতিল বলে গণ্য হবে এবং সে মহান আল্লাহুর কাছে ঘূণিত এবং তাঁর রহমত থেকে বঞ্চিত হবে। তার 'আমল গ্রহণযোগ্য হবে না। কেননা আল্লাহ্ তা আলা খালিস ইবাদত ছাড়া অন্য কিছু গ্রহণ করেন না। রিয়া প্রদর্শনকারীদের সকল গোপন উদ্দেশ্য মহান আল্লাহ কিয়ামত দিবদে জনসন্মুখে কাঁস করে দিবেন। রাসুলুল্লাহ (স.) বলেভেন, "যে ব্যক্তি লোকের শোনার জন্য ইবাদত করেছে আল্লাহ তা লোকদেরকে র্তনিয়ে দিবেন। আর যে ব্যক্তি লোককে দেখানোর জন্য কোন কাজ করেছে তা তিনি লোকদের দেখিয়ে দিবেদ।"<sup>>২২</sup> অর্থাৎ যে ব্যক্তি আল্লাহর জন্য খালিস ইবাদত না করে লোক দেখানোর জন্য এবং তাদেরকে শোনানোর জন্য ইবাদত করে তাকে তাই দেওয়া হবে। তা মহান আল্লাহ প্রকাশ করে দিবেন, তাকে লজ্জিত করবেন যা সে মনে গোপন রেখেছিল তা প্রকাশ করে দিবেন। আর লোককে দেখানোর নিয়্যাতে ইবাদত করেছে আজ আল্লাহ তা আলা লোকদের সমুখে তা প্রকাশ করে বলবেন, এ ব্যক্তি আল্লাহর জন্য ইবাদত না করে লোককে দেখানোর জন্য ইবালত করেছে তখন সে আল্লাহর 'আয়াবের উপযুক্ত হবে।

পরকালে আল্লাহর শান্তির ছায়ায় যার। স্থান পাবে তাদের মধ্যে অন্যতম একটি দল হলো তারা যার। দান করার সময় গোপনীয়তা অবলম্বন করেছে। অর্থাৎ দানে কৃত্রিমতা থাকলে কিয়ামতের ভয়াবহ দিনে কোন স্থায় পাওয়া যাবে না। য়াসূলুয়ায় (স.) যে সাত শ্রেণীর লোকের জন্য কিয়ামত দিবসে ছায়ার প্রতিশ্রুতি দিয়েছেন তাদের অন্যতম হলো "সে সব লোক যারা দানের সময় এমন গোপনীয়তা অবলম্বন করেন যে, ভান হাত দান করলে বাম হাত তা টের পায় না।" তা হাদীসে যেমনি শান্তির হায়ায় কথা বলা হয়েছে তেমনি অশান্তির আগুনের কথাও বলা হয়েছে। একটি হাদীসে আছে যে, "বিচার দিবসে তিন ধরণের বিশিষ্ট্য য়াক্তিকে জাহায়ামে নিক্ষেপ করা হবে। তারা হলো এমন (ক) এমন আলিম যিনি পার্থিব লাভের জন্য ইলম অর্জন করেছেন। (খ) এমন মুজাহিদ যিনি এ উদ্দেশ্যে জিহাল কয়েছেন যে, তাকে লোকেরা বীর' বলবে। এবং (গ) এমন লাতা যিনি এ উদ্দেশ্যে দান কয়েছেন যে, লোকেরা তাকে দানবীয় ভাকবে ও জানবে।" তান এবং (গ) এমন লাতা যিনি এ উদ্দেশ্যে দান কয়েছেন যে, লোকেরা তাকে দানবীয় ভাকবে ও জানবে।" তান এবং (গ) এমন লাতা যিনি এ উদ্দেশ্যে লাভ

১২৬ ু আন-কুর'আন, ৫৩১৩২ نزكوا انفكم

الله عن صلاتهم ساهون ، الذين هم عن صلاتهم ساهون ، الذين هم يراعون . الذين هم يراعون . المد

১৪১৪২ কর আন, কর আন ان المنافقين يخادعون الله و هو خادعهم ، واذا قاموا الى الصلاة قاموا كاللي يُراءون الناس . ﴿﴿﴿

वेर के . من ير اني ير اني الله به . ومن ير اني الله به . ومن ير اني الله به . ومن ير اني الله به .

১০১ . ...وبقاتل رياءً... ইমাম মুঙ্গলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুদ্ দাকাত, হাদীস নং- ২৫

দেখানোর জন্যই কাজগুলো করেছে। অনেকের কাজে নিঠার অভাব পরিলক্ষিত হয়। তারা মারহাবা বা জিন্দাবাদ পাওয়ার জন্য মানুবের সামনে কাজ করে বা দান করে থাকে। সাধারণত দানে প্রদর্শনেচছা বেলি হয়ে থাকে। আর দানের ব্যাপারে লোক দেখানো মানসিকতা আল্লাহর সবচেয়ে বড় অপছন্দের কাজ। এটি মহান আল্লাহ্ ও পরকালে অবিশ্বাসের মত অপরাধ। এটি শরতানি কাজ। কুর'আনে বলা হয়েছে, "যারা মানুবকে দেখানোর জন্য তাদের ধন-সম্পদ বয়য় করে এবং আল্লাহ্ ও আধিরাতে বিশ্বাস করে না আল্লাহ্ তাদেরকে তালবাসেন না। আর শয়তান কারো সংগী হলে সে সংগী কত নিকৃষ্ট।" সক্ষ

প্রদর্শনেচ্ছাকারীদের জন্য সবচেয়ে খারাপ খবর হলো এই যে, এটি শিরকের ন্যায় অপরাধ। আমরা জানি যে, শিরক হলো প্রধানতম কবীরা গুনাহ। রাস্লুরাছ (স.) বলেছেন, "প্রদর্শনেচ্ছা শিরক।" তা রাস্লুরাছ (স.) বলেছেন, "আমি আমার উন্মতের শিরক ও লুক্কারিত কামনায় তয় করি। লোক তাঁকে প্রশ্ন করলো, ইয়া রাস্লাল্লাছ! আপনার পরে কি আপনার উন্মতগণ শিরক আরম্ভ করবে? তিনি বললেন, হাঁ, কিছু তারা চন্দ্র, সূর্য, মূর্তি বা প্রস্তর ইত্যাদির পূজা না করলেও তারা লোক দেখানোর জন্য আমল করবে। আর লুক্কারিত কামনা হলো তাদের কেউ হরত সকালে রোযাদার থাকবে। অতঃপর প্রবৃত্তির তাড়নায় সে রোযা তঙ্গ করবে। " তাজ রিয়ার মত কাজটি শিরক এ জন্য যে, মানুষ কোন কিছু করে আল্লাহর খুশির জন্য। আর এ ব্যক্তিরা কার খুশির জন্য কাজ করে তা তারা নিজেরাও জানে না।

আরেকটি আয়াতের বর্ণনামতে প্রদর্শনকারী ও প্রদর্শনকামীদের ঈমান অন্তিত্বের ও প্রশ্নের সম্মুখীন। মহান আল্লাহ্ বলেন, "হে মুমিনগণ! দাদের কথা বলে বেভিরে এবং কট দিয়ে তোমরা তোমাদের দাদকে ঐ ব্যক্তির ন্যার নিকল করো না যে নিজের ধন লোক দেখানোর জন্য ব্যর করে থাকে এবং আল্লাহ্ ও অথিরাতে ঈমান রাখে না। তার উপমা একটি মসৃণ পাথর যার উপর কিছু মাটি থাকে, অতঃপর তার ওপর প্রবল বৃষ্টিপাত তাকে পরিকার করে রেখে দেয়। যা তারা উপার্জন করেছে তার কিছুই তারা তাদের কাজে লাগাতে পারবে না। আল্লাহ্ কাফির সম্প্রদায়কে সংপথে পরিচালিত করেন না। "১০৫ প্রদর্শনেচহার দ্বারা মানুষের ঈমান প্রশ্নের মুখোমুখী হয়। ইবরাহীম ইবন আদহাম বলেছেন, "বে ব্যক্তি বিখ্যাত হতে চেরেছে (প্রসিদ্ধি কামনা করেছে) সে মহান আল্লাহ্র ওপর ঈমান আনেনি। "১০৬

সর্বোপরি রিয়া মানুবের সকল অর্জনকে বিলুপ্ত করে সেয় এবং মহান আল্লাহ্র অসম্ভৃষ্টি ও 'আথাবের কারণ হয়। কেননা আল্লাহ্ তা আলা কোন 'আমলই গ্রহণ করেন না একমাত্র তার সম্ভৃষ্টির জন্য যা করা হয়েছে তা ব্যতীত। রিয়া এমন একটি কাজ যা মানুবের আমলকে মহান আল্লাহ্র সম্ভৃষ্টি লাভ ও আথিরাতে প্রতিদান প্রাপ্তির আশাকে ধুলিন্মাৎ করে দেয়। যথন কোন লোক তার 'আমল হারা মহান আল্লাহ্র সম্ভৃষ্টি এবং আথিরাতে এর প্রতিদানের প্রত্যাশা করে তখন তার কার্যাবলী অত্যন্ত সঠিকভাবে আদায় হয়। অতএব, তার কোন কাজই মন্দ হতে পায়ে না। আল্লাহ্ তা আলা এমন একদল মু'মিনের প্রশংসা করেছেন যারা মহান আল্লাহ্র সম্ভৃষ্টি লাভের উপবৃক্ত হয়েছে, কেননা তারা গরীব লোকদেরকে মহান আল্লাহ্র সম্ভৃষ্টির মাননে দান করেছে। এ ছাড়া অন্য কোন প্রতিদান বা শোকর তালের উদ্দেশ্য ছিল না। তারা দরিল্রদের উদ্দেশ্যে বলতঃ "কেবল আল্লাহ্র সম্ভৃষ্টি লাভের উদ্দেশ্যে আমরা তোমাদেরকে আহার্য লান করি, আমরা তোমাদের নিকট হতে প্রতিদান চাই না, কৃতজ্ঞতাও না।" স্বর্ণ পূর্ব যুগের মু'মিনগণ ব্যাপারটি ভালোভাবে উপলব্ধি করতে সক্ষম হয়েছেন। তাদের বজব্য হতে তা প্রকাশিত হয়েছে। আলী

1

ত্ত الذين ينفقون اموالهم رناء الناس و لا يؤمنون بالله و لا بالبوم الاخر، ومن يكن الشيطان له قرينا فساء قرينا . الاهم কুমাপান, ৪৯৩৮

ماننور), वाव न१- ৯ हे النذور), वाव न१- ها ইমাম তিরমিয়ী, সুনাদ, প্রাগত, কিতাবুন্ নুযুর (النذور), वाव न१- ه

اتخوف على امتى الشرك والشهوة الخفية ، قبل له: يا رسول الله! اتشرك امتك من بعدك؟ قال: نعم اما انهم لا يعبدون . <sup>604</sup> شعسًا ولا قمرًا ولا حجرًا ولا وثنًا ولكن يراءون باعمالهم والشهوة الخفية ان يصبح احدهم صاتمًا فتعرض له شهوة من উমাম আহমদ ইবন হাৰত, আজ-মুবনান, প্ৰতিভ, বত- ৪, পৃ. ১২৪, ১২৬ شهوته قيارك صومه

يا ايها الذين امنوا لا تبطلوا صفاتكم بالمن والاذى كالذى ينفق ماله رناء الناس ولا يؤمن بالله واليوم الاخر ، فسئله . الما الدين المنوان عليه تراب فاصابه وابل فتركه صلفا ، لا يقدرون على شيء مما كسبوا ، والله لا يهدى القوم الكافرين على المام على ال

ক্ষাৰ্থ আফীফ আবদুল ফাব্ৰাহ্ তাব্ৰাৱা, ইসলামের দৃষ্টিতে অপরাধ, (অনুবাদঃ মাওলানা মুহাম্মদ রিজাউল করীম ইসলামাবাদী) ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ১৯৮৬, পৃ. ৮৬

র্জাল, ৭৬৫৯ । أما نطعمكم لوجه الله لا نريد منكم جزاء ولا شكورا . ٥٩٠

(রা.) বলেছেন, 'বান্দাকে তার নিয়াতের জন্য এমন পুরস্কার দেয়া হয় যা তার কর্মের জন্য দেয়া হয় না। কেননা নিয়াত এমন ব্যাপার যাতে রিয়া থাকে না। "<sup>১০৮</sup> সাওমের অত্যধিক ফ্যীলতের প্রধান কারণের এটি একটি। সাওমের সার্থকতা অনেকটাই নিয়াতের ওপর নির্ভরশীল। এ ইবাদতটিতে প্রদর্শনেচছার সম্ভাবনা নেই বললেই চলে।

## অভিশাপ দেয়া

অভিশাপ শব্দের ইংরেজী হলো Cursing ইসলামে কাউকে অভিশাপ বা লা'নত করা নিবিদ্ধ। কাউকে অভিশাপ দেরার বারা মূলত হত্যার মত জবন্য কাজ করা হয়। মহানবী (স.) বলেন, "মু'মিন ব্যক্তির অভিনাপ তাকে হত্যারই নামান্তর।" অভিশাপের দ্বারা কোন পক্ষই উপকৃত হয় না। বরং এর দ্বারা পাপের পাল্লাই জারী হয় মাত্র। রাস্লুলাই (স.) বলেন, "যে ব্যক্তি এমন কাউকে লা'নত করল যে লানতের উপযুক্ত নয়, সে লা'নত তার ওপরই বর্তায়।" ১৪০ লা'নত করা আমাদের রাস্লের আদর্শবিরোধী একটি কাজ। রাস্লুলাই (স.) কখনো কাউকে অভিশাপ দেননি। তিনি দ্বয়ং বলেন, "আমাকে অভিসল্লাতকারী হিসেবে পাঠানো হয়েনি; বরং আমাকে হিসেবে পাঠানো হয়েছে।" ১৪১

অভিশাপ হলো অনেক ভাল আচরণের সম্পূর্ণ একটি বিপরীত বৈশিষ্ট্য। বিশেষতঃ সত্যবাদীর জন্য এটি খুবই বেমানান। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "কোন সত্যবাদীর জন্য অভিসম্পাতকারী হওয়া সমীচীন নয়।"<sup>১৪২</sup> এটি ঈমানবিরোধী একটি কর্মও বটে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "পরনিন্দাকারী, অভিসম্পাতকারী, অগ্লীল আচরণকারী এবং নির্লজ্ঞ ব্যক্তি মু'মিন নয়।"<sup>১৪৩</sup> রাস্লুল্লাহ্ (স.)-এর আদর্শবিরোধী একটি জঘন্য কাজ হলো অভিসম্পাত করা। তিনি তাঁর জীবনে কখনো এ কাজ করেননি। হাদীসে বর্ণিত আছে, রাস্লুল্লাহ্ (স.) কখনো গালি প্রদানকারী এবং অভিসম্পাতকারী ছিলেন না।"
১৪৪

## ক্ষতি করা

মানুবের ব্যক্তি, পরিবার, সমাজ ও রাষ্ট্রসহ বিভিন্ন ক্ষেত্রে কে কার ক্ষতি করবে তার প্রতিযোগিতা চলছে। অথচ ইসলামের শিক্ষা অনুযায়ী ব্যাপারটি এর বিপরীত হওয়ার কথা ছিল। মহানবী (স.) এর শিক্ষা হলো, মানবতার কল্যাণে নিজেকে নিয়োজিত কর। যদি সেটা না পার তাহলে কম পক্ষে কারো ক্ষতি করো না। তিনি বলেছেন, "(নিজে) ক্ষতিগ্রন্থ হওয়া এবং (অন্যকে) ক্ষতিগ্রন্থ করা উচিত নয় (অবৈধ)।" স্বর্ণ মুসলমানগণ যাঁকে (মুহাম্মদ স.) অনুসরণ করে চলার কথা তাঁর জীবনে মানুবের ক্ষতি করার একটি নয়ীরও খুঁজে পাওয়া যাবে না। আল-কুর'আনে মানুব সৃষ্টির উদ্দেশ্যের ব্যাপারে বলা হয়েছে, "আেমরা উত্তম জাতি। তোমাদেরকে মানবতার কল্যাণের জন্য সৃষ্টি করা হয়েছে।" র্মান্থকে পৃথিবীতে পাঠানো হয়েছে মানবতার কল্যাণের জন্য। ইসলামে অন্যের ক্ষতি করার তো চিত্তাই করা যায় না। রাস্লুল্লাহ (স.) বলেছেন, "(ইসলামে) অনিষ্টতা (ধ্বংস সৃষ্টি) ও হিংসার কোন হান নেই।" স্বর্ণ ইসলামে এক মুসলমান যেহেতু আরেক মুসলমানের ভাই, তাই সে তার ভাইয়ের ক্ষতি করতে পারে না। রাস্লুল্লাহ (স.) বলেছেন, "এক মুসলমান অপর মুসলমানের ভাই। সে তার ওপর যুলম করতে পারে না এবং তাকে শক্রের হতে সোপর্ন করতে পারে না।" স্বর্ণ তাকে শক্রের হতে সোপর্য করতে পারে না।" বান্ত্রির তাকে শক্রের হতে সোপর্য করতে পারে না।" স্বর্ণ হতাকে শক্রের হতে সোপর্য করতে পারে না।" স্বর্ণ বাকে শক্রের হতে সোপর্য করতে পারে না।" স্বর্ণ বাকে শক্রের হতে সোপর্য করতে পারে না।" স্বর্ণ স্বর্ণ করের হতে সোপর্য করতে পারে না।" স্বর্ণ স্বর্ণ সক্রের হতে সোপ্র করতে সারের না।" স্বর্ণ সক্রের স্বর্ণ করতে সারের স্বর্ণ করতে সারের স্বর্ণ স

৬৬ . ১৩% ماله بالأن الله لا رياء فيها على نيته مالا يعطى على عمله ، لان الله لا رياء فيها . دد

১০১ ولعن المؤمن كشاه , ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাওক্ত, কিতাবুল ঈমান, হালীস নং- ১৭৬

अधक, किञावून विवृत, वाव न१- 8৮ من لعن شيئا ليس له باهل رُجَعَت اللعنة عليه. 350 من لعن شيئا ليس له باهل رُجَعَت اللعنة عليه.

১৫٠ - ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডন্ত, কিতাবুল বিরুর, হাদীস নং- ৮৭

শং - لا يُنْبَغِيُ لصدَيق ان يكون لغانا ، ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল বিরুর, হাদীস নং- ৮৪

<sup>&</sup>lt;sup>১৪০</sup> . ত্রাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসদাদ, প্রাত্ত, খত- ১, পৃ. ৪০৫, ৪১৬

১৯৯ ميکن رسول الله (ص) سبّابًا و لا لغاثا ইমান বুখারী, সহীহ, প্রাতক্ত, কিতাবুল আলাব, বাব নং- ৩৮, ৪৪

১৪৫ . الافتنائة प्रेमाम मालिक, मुं आठा, প্রাহতক, কিতাবুল আক্যিয়। (الافتنائة). হাদীস নং- ৩১

তঃ১১০ ইয়া আদ-কুর আন, ৩ঃ১১০ كنتم خير امّة اخرجت للناس .

১৪৭ 🚣 ১৯ ১৫ ইমাম আহমদ ইবন হাৰল, আল-মুদনান, প্রাণ্ডক, খড- ২, পৃ. ২২২

كة - السلم اخو السلم ، لا يظلمه و لا يُسلم و كا يُعلم و كا يُعلم و لا يُسلم على الله على ال

ইসলাম মানবিক মূল্যবোধে শানিত এমন এক জীবনাদর্শ যে, এখানে ক্লতি শব্দটির উপস্থিতি বেমানান। ইসলামে কেউ ক্লতি করক বা কেউ ক্রতিগ্রপ্ত হোক এটা কাম্য নয়। কায়ো ক্লতি করে আপাতত পার পাওয়া হরত সম্ভব হতে পারে কিছ এক সময় এ ব্যক্তিকে ক্লতির শিকার হতে হবে। এটা প্রকৃতির অমােম সত্য। মহানবী (স.) বলেছেন, "যে কেউ কারো ক্লতি করবে, তাহলে এর দারা আল্লাহ্ তার ক্লতি সাধন করবেন।" তাহজ়া কেউ কারো ক্লতি করবে সোলামে অভিশপ্ত হিসেবে সাব্যস্ত হবে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি কোন মুমিনের ক্ষতি সাধন করল অথবা ধােকা দিল সে অভিশপ্ত।" বলছেন, "যার ক্ষতির ভয়ে অন্যয়া ভীত থাকে বা পালিয়ে বেজায় তারা মানুষের মধ্যে সবচেয়ে অধম। য়াস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "যার ক্ষতির ভয়ে মানুষ তাকে বর্জন করে সে সর্বনিকৃষ্ট মানুষ।" করা যায় না।

### নিফাক

মানুষের অন্যতম একটি মানবিক দুর্বলতা হলো 'নিফাক' বা কপটতা। এর আরো করেকটি অর্থ উল্লেখ করলে এর সীমা আরো স্পষ্ট হয়ে উঠবে। এই এর আরো অর্থ হলো- ভডামি, অসাধুতা, বিশ্বাস ঘাতকতা, প্রবঞ্চনা, প্রতারণা, হঠকারিতা (Rashness-nesty), খিয়ানত, দু'মুখো ভূমিকা, ভিতরে এক বাইরে আরেক, নির্দিষ্ট অবস্থান না নেয়া এবং ধোঁয়াটে আচরণ। অন্তর ও বাইরের বৈপরীত্ব অথবা কথা ও কাজের অমিলকে নিফাক বলে। এমন চরিত্রের লোকের অবস্থান ইসলামে জবন্য। রাস্পুল্লাহ (স.) বলেন, "দু'মুখো লোক হলো সর্বনিকৃষ্ট।" পরকালে সর্বনিকৃষ্ট হানে তাদের আবাস হবে। আল্লাহ্ তা'আলা বলেছেন, "মুনাফিকরা তো অগ্নির নিম্ভর ভরে অবস্থান করবে।" ২০০

প্রত্যেককে দেখে বুঝা যায়। একমাত্র মুনাফিকদের দেখে বুঝা যায় না। কারণ তাদের মনে এক আর বাইরে আরেক। এ জন্য তাদের শান্তিটা সর্বোচ্চ মাত্রার। মুনাফিকদের স্বভাব-বৈশিষ্ট্যের বর্ণনা দিয়ে মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "নিশ্চরই মুনাফিকগণ আল্লাহ্র সাথে ধোঁকাবাজি করে; বন্ধুতঃ তিনি তাদেরকে এর শান্তি দেন আর যখন তারা সালাতে দাঁজার, কেবল লোক দেখানোর জন্য এবং আল্লাহ্কে তারা অল্পই স্মরণ করে; দোটানার দোদুল্যমান, না এদের দিকে, না ওদের দিকে।" তানের দু'মুখো চরিত্রের ব্যাপারে রাস্লুল্লাহ (স.) বলেছেন, "তোমরা মানুবের মধ্যে দু'মুখো লোককে নিকৃষ্ট লোক হিসেবে পাবে। তারা এক সম্প্রসায়ের কাছে উপস্থিত হয় এক রূপ ও এক মুখ নিয়ে এবং অন্য সম্প্রদায়ের কাছে উপস্থিত হয় অন্যরূপ ও অন্য মুখ নিয়ে।" ব্যাকিকরা বর্ণচোরা ও বছরুপী।

নিফাক এমন এক সামাজিক ব্যাধি যে, তার হারা লোকের মধ্যে যাবতীয় ব্যাপারে বিশ্বস্ততা লোপ পায়। ফলে পারস্পরিক সাহায্য-সহযোগিতার ভাব তিরোহিত হয়। আর যখন পরস্পরের মধ্যকার বিশ্বস্ততা লোপ পায় তখন পারস্পরিক সাহায্য-সহযোগিতার দ্বার রুদ্ধ হয়ে পড়ে। তখনই তাদের জীবনে অবনতি দেখা দের আর এ অবনতি তাদের উনুতি ও বিকাশের পথ বন্ধ করে দেয়। তখনই সমাজ জীবনে নেমে আসে হতাশা ও দুর্ভোগ। নিফাকের মধ্যে লোক দেখানো মনোভাব বা রিয়া, ধোঁকা, আত্মন্তরিতা, মিথ্যা, দাগাবাজি ইত্যাদি দানা প্রকার মন্দ বভাব মিশ্রিত থাকার তা নিতান্ত নিক্দনীয়।

মুনাফিকরা বহু অমানবিক কর্মকান্ডের সাথে জড়িত। তাদের পরিচয়ের মধ্যে তা ফুঁটে ওঠেছে। রাস্লুল্লাছ্ (স.) বলেছেন, "চারটি বৈশিষ্ট্য যার মধ্যে পাওয়া যায় সে খাঁটি মুনাফিক, আর যায় মধ্যে এই চারটির কোন একটি পাওয়া যায় তার মধ্যে নিফাকের একটি বৈশিষ্ট্য পাওয়া গেল, যতদিন সে তা পরিত্যাপ না করে। চারটি বৈশিষ্ট্য

كة - ইसाम देवन भाका, जूनान, প্রাতক্ত, কিতাবুল আহকাম, বাব নং- ১৭ من ضار اضر الله به .

<sup>े</sup> अरे . ما مكر به . के वादन दिइत, बाव नर- २٩ علمون من ضار مؤمنا او مكر به . المحمد المحروب من ضار مؤمنا او مكر به

रें। ইমাম মালিক, मूं जाल, প্রাণ্ডক, কিতাবু হুসনিল খুলক, হাদীস নং- 8 انَ من شَرَ الناس من القاه الناس لشرّه. الأمرة و المارة الناس الشرّة و المارة الناس الشرّة و المارة الناس الشرّة و المارة و

रेश ، انَ شَرَ الناس ذو الوجهين , केमाम मूजनिम, नशिर, প্রাতক, किতापून विज्ञा, शनीन न१- ৯৮, ৯৯

ত্র আন, ৪৯১৪৫ ان المنافقين في الدرك الاسفل من النار . ٥٥٠

ان المنافقين يخادعون الله و هو خادعهم ، واذا قامواالي التسلاة قاموا كسالي ، يراءون الناس ولا يذكرون الله الا قليلا ، . 806 المنافقين يخادعون الله و هو خادعهم ، واذا قامواالي التسلاة قاموا كسالي ، يراءون الناس ولا يذكرون الله هولاء ولا الي هولاء ولا الي هولاء

<sup>&</sup>lt;sup>১৫٥</sup> . بوجه وياتي هؤلاء بوجه وياتي وي

হলাঃ (ক) তার কাছে আমানত রাখা হলে সে তার খিরানত করে (খ) কথা বললে মিথ্যা বলে (গ) অঙ্গীকার করলে তা রক্ষা করে না (ঘ) ঝগড়া-বিবানে লিপ্ত হলে অসত্য ও অমুলক কথা বলে।" ১৫৬ মিথ্যা, খিরানত, ওরাদার খিলাফ ও নাংরা কথা তাদের দৈনন্দিন জীবনের স্বাভাবিক কর্ম। এসব মূল্যবোধকে তারা সামান্যই গুরুত্ব দেয় ও সমীহ করে। তারা অবলীলার এসব অমানবিক কাজে নিজেদেরকে জড়ার।

### বুল্ম

আরবী 'علله' যুলম শলটির অর্থ জন্যায়, অত্যাচার, অনাচার, নির্যাতন, নিস্পেষণ, দখল, আত্মসাত, বাড়াবাড়ি, সীমালংখন, সীমাতিক্রম, বলপ্রয়োগ করা, চাপ দেয়া, বাধ্য করা, কোন বস্তুকে তার নির্দিষ্ট স্থানে না রাখা ইত্যাদি। 'বুলম' শদের বিপরীত শব্দ এএ আদল'। আদল অর্থ ন্যায়বিচার, যথাযথ, সঠিক, বাত্তবসন্মত, একটি জিনিসকে দাবীদারদের মধ্যে সমানভাবে ভাগ করা ইত্যাদি। বাংলাদেশে যুলমের ছড়াছড়ি এবং উৎসব চলছে। অনেক স্থানেই 'জোর যার মুলুক তার' নীতি চলছে। আইন-কানুন, নিয়মের কোন তোয়াক্কা করা হচ্ছে না। যৌতুক দাবী করে স্ত্রী পক্ষের ওপর মানসিক নির্যাতন করা হচ্ছে, বড়কে বঞ্চিত করে ছোটকে প্রমোশন দেয়া হচ্ছে, ভয় দেখিয়ে জোরপূর্বক চাঁদা তোলা হচেছ, নির্দিষ্ট সময়ের পূর্বেই সকল টিকিট কালোবাজারিদের হাতে চলে যাচেছ, ক্ষমতার অপব্যবহার করা হচ্ছে, রাষ্ট্রীয় সম্পদ আতাসাৎ করা হচ্ছে। এমনি ধরনের অসংখ্য উদাহরণ দেয়া যাবে। ভুক্তভোগীরা যুলমের মাত্রা ও পরিধি টের পাচ্ছে। বিভিন্ন কাজে সরকারি অফিসে গেলে এবং কোন উৎসবে আমের বাড়ি গেলেও পথের যুলম সম্পর্কে কিছু আন্দাজ করা যায়। যেন আইন অমান্যের এক প্রতিযোগিতা চলছে। যা মানবতা ও মনুব্যত্ত্বে জন্য বিৱাট আঘাত। ইসলামে জোৱ-জবরদন্তির কোন স্থান নেই। তা যে কোন ক্ষেত্রেই হোক না কেন। যুলম বা অন্যায়-অত্যাচার অমানবীয় কর্মগুলোর মধ্যে অন্যতম নিন্দনীয় একটি কর্ম। মানুষের ওপর অত্যাচার করা কোন সভ্য ব্যক্তি বা সমাজ মেনে নিতে পারে না। রাসুপুল্লাহ্ (স.) মু'মিনের পরিচয় দিরে বলেন, "মুসলিম মুসলিমের ভাই। সে তার ওপর যুলম করতে পারে না। সে তাকে লজ্জার ফেলতে পারে না।"<sup>১৫৭</sup> ইসলাম মানুষকে যুলমসহ সকল প্রকার নিবর্তনমূলক আচরণ হতে দূরে রাখার জন্য পারস্পরিক ভাতৃত্বের বন্ধনে বেঁধে দিয়েছে। এক হাদীদে মহানবী (স.) বলেছেন, "মুসলিম অন্য মুসলিমের ভাই। সে তার ওপর যুলম করতে পারে না। সে তাকে (শত্রুর) কাছে সোপর্দ করতে পারে না। যে ব্যক্তি তার ভাইরের প্ররোজন পুরণে এগিয়ে আসে; আল্লাহ তার প্রয়োজন পুরণ করে দেন।"<sup>>25</sup>

যুলম থেকে পুরোপুরি দূরে অবস্থানের জন্য ইসলাম উদাও আহবান জানিয়েছে। হাদীসে বর্ণিত আছে যে, মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "হে আমার বান্দা! তোমরা নিজেনের মধ্যে যুলম করো না।" বিষ্কার মহান আল্লাহ্ নিজের ওপর হারাম করে নিয়েছেন। আল্লাহ্ তা আলা তা তাঁর বান্দার জন্যও হারাম করে নিয়েছেন। আবৃ বার জুনদুব জুদালা (রা.) থেকে বর্ণিত। মহানবী (স.) মহান আল্লাহ্ থেকে বর্ণনা করেছেন যে, তিনি বলেন, "হে আমার বান্দারা! আমি নিজের ওপর যুলমকে হারাম করে রেখেছি এবং তোমাদের জন্যও তা হারাম করেছি। কাজেই তোমরা পরক্ষর বুলম করো না।" বিল্লাহ্ (স.) আরো বলেছেন, "সাবধান! তোমরা যুলম করো না। তোমরা বুলম করো না।" বিল্লাহ্ব (স.) বলেছেন, "তোমরা পরক্ষর নিম্পেষণ করো না।" বিল্লাহ্ব (স.) বলেছেন, "তামরা পরক্ষর নিম্পেষণ করো না।" বিল্লাহ্ব (স.) বলেছেন (স.) বল্লাহ্ব (স.) বল্লাহ্ব (স.) বলেছেন (স.) বল্লাহ্ব (স.

اربع من كن فيه كان منافقًا خالعــًا ، ومن كانت فيه غهــ له منهن كانت فيه غهــ له من النفاق حتى يدعها: اذا انتمن خان والمع من كن فيه كان منافقًا خالعــًا ، واذا خالعــ فجر كنب ، واذا وعد اخلف ، واذا خالعــ فجر আহমদ ইবদ হামল, আল-মুসনাদ, প্রাণ্ডভ, খড- ২, প. ১৮৯, ১৯৮

১৫٩ . السلم اخو المالم لا يظالمه ولا يخذله . ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাওক্ত, কিতাবুল বির্র, হালীস নং- ৩২

वे عبادي . قلا تظالموا يا عبادي . इंगाम गूनिम, नरीर, প্রাত্ত, किতावून विवृत्त, शनीन नर- ৫৫

عن ابى ذر جندب جُنادة عن النبى (ص): قيما يروى عن الله انه قال: يا عبادى! الى حرّمت الطالم على نفسى وجعاته وهذ عن ابى ذر جندب جُنادة عن النبى (ص): قيما يروى عن الله انه قال: يا عبادى! الله عباله على نفسى وجعاته وهذه الما

১৬১ . الا تظلموا ، الا لا تظلموا

১৯২ \_ غطوا كا يَضاغطوا و ইমাম বুখারী, সহীহ, প্রাতক্ত, কিতাবুল মাগাযী, বাব নং- ২৯

(স.) বলেছেন, "যুলম ও আত্রীয়তার সম্পর্ক ছিন্ন করার মাধ্যমে মন্দের দ্রুতত্তম পরিণাম নিপতিত হরে থাকে।"<sup>১৬৩</sup>

যুলমের বিভিন্ন ধরন রয়েছে। এর একটি ধরন হলো জবরদখল বা আত্মসাৎ। যারা এ কাজটি করে তাদের কাছে ব্যাপারটি খুবই সহজ ও স্বাভাবিক। এটিকে ইদানিংকালে বলা হয় 'ভূমিদস্যুতা'। বিশেষত সরকারি জমি হলে ভূমিদস্যুরা আর লোভ সামলাতে পারে না। আরেকটি বিষয় লক্ষণীয় যে, ভূমিদস্যুরা অভাবের তাড়নার এ কাজটি করে না। বরং লোভের বশবর্তী হয়েই তারা এ কাজটি করে। ২০০৭ সালের ১১জানুয়ারীর পর থেকে যৌথ বাহিনীর অভিযানের পর গণমাধ্যমের বদৌলতে জনগণ ভূমিদস্যতার কিছু নযীর দেখতে পেয়েছে। কোন শ্রেণীর লোক এ কাজের সাথে জড়িত তাও মানুষ জানতে পেরেছে। রাসূলুক্সাত্ (স.) বহু পূর্বেই এ অন্যায় ও অপকর্ম সম্পর্কে সতর্ক বাণী উচ্চারণ করে গেছেন। তিনি বলেছেন, "কোন ব্যক্তি যদি অন্যায়ভাবে কারো এক বিঘত জমিও দখল করে নেয় কিয়ামত দিবসে সাত তার জমি তার গলায় কুলিয়ে দেয়া হবে।"<sup>১৬৪</sup> ভূমিদস্যুরা বাংলাদেশের কোন খাল, নদী, পতিত স্থান নিরাপদ রাখেনি। প্রত্যেকটি তারা অল্প-বিতর দখল করে নিয়েছে। যার कल प्रचा निरत्रष्ट পরিবেশের ভারসাম্যহীনতা। বৃষ্টি বা অন্য কোন পানি গড়ানোর জায়গা না থাকায় রাস্তা-ঘাট, শহর বন্দর জলমগু হচ্ছে। বাজি-ঘর প্লাবিত হচ্ছে। দেখা দিচ্ছে বন্যা। এ সবের দায়ভার ভূমিদস্যুদের নিতে হবে। শেষ পর্যন্ত এরা পাহাড় কেটে পরিবেশের সর্বনাশ করেছে। যার ফলে প্রতিনিয়ত পাহাড় ধ্বসে মানুষ তাদের জীবন দিচেই। ফলপ্রতিতে অতিমাত্রায় ভূমিকস্পের সৃষ্টি হচ্ছে। মহানবী (স.) আরেক হাদীসে বলেছেন, "যে ব্যক্তি অন্যায়ভাবে কোন জমি দখল করল, তার গলায় সে জমি ঝুলিয়ে দেয়া হবে।" ১৯৫ কেউ স্বেচ্ছায় কিছু দিয়ে দিলে সেটা আর বুলম হয় না। কিন্তু মালিকের অনুমোদন ছাড়া কিছু নিয়ে নিলে তা যুলমের আওতায় পড়ে যায়। রাসুলুল্লাহ (স.) বলেছেন, "খবরদার! তোমরা কারো ওপর যুলম করো না। কারো সম্পদ জোর করে নিয়ে নেয়া বৈধ নয়। তবে কোন ব্যক্তি যদি স্বেচ্ছায় তার সম্পদ দিয়ে দেয় তাহলে ভিন্ন কথা।"<sup>১৬৬</sup>

অমানবিক কর্মের মধ্যে যুলম বা অন্যার-অত্যাচার অন্যতম। কোন সমাজে কারো যুলম করা বা কেউ যুলমের শিকার হওয়া দু'টিই খুব খারাপ। কারণ যুলমের পরিণতিতে যে বিপদাপদ আসে তাতে সবাই কবলিত ও নিপতিত হয়ে পড়ে। বিশেষত মায়লুমের আর্তনাদে সাড়া পড়ে যায়। কেউ অত্যাচারিত হোক এবং যন্ত্রণায় আর্তিংকার করুক মহান আল্লাহ্ তা চান না। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেহেন, "তোমরা অত্যাচারিতের আর্তনাদ (আহাজারি) হতে বেঁচে থাক। নিশ্চিতভাবেই নির্যাতিতের আর্তিংকার গৃহিত হয়। "'<sup>১৬৭</sup> বেশকিছু অপরাধ রয়েছে যার মাধ্যমে মানবতা লাঞ্চিত হয়; এমন অপরাধে আল্লাহ্ তা'আলা প্রত্যক্ষভাবে সাড়া দিয়ে থাকেন। যুলম এমনি ধরনের একটি অপরাধ। মহানবী (স.) বলেছেন, "নিশ্চিতভাবেই অত্যাচারিতের আহ্বাদে সাড়া দেয়া হয়।"<sup>১৬৮</sup> রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "তোমরা আল্লাহ্র কাছে দারিত্রা, অভাব, অপমান, যুলম করা এবং মাবলুম হওয়া থেকে আণ্রয় চাও।"
১৯৯ মহানবী (স.) আরেক স্থানে বলেন, "তিন ধরনের লোকের ভাক প্রত্যাখ্যাত হয় না। বরং তাদের ভাকে সাড়া দেয়া হয়। (তাদের অন্যতম) মাবলুমের ভাক।"
১৭০

যুলম হতে দূরে থাকার জন্য অনেকভাবে নির্দেশ দেয়া হয়েছে। রাস্লুরার (স.) বলেছেন, "তোমরা যুলম বর্জন কর।"<sup>১৭১</sup> সমাজে যুলমের অবস্থান ইসলাম কামনা করে না। সমাজে কেট যুলম করুক বা কেট মাযলুম হোক ইসলাম এর কোনটাই চায় না। যুলম থেকে বাঁচার জন্য রাস্লুরাহ্ (স.) মানুধকে দু'আ করতে বলেছেন। তিনি

200

<sup>ें</sup> विज्ञ के प्राप्त क

<sup>&</sup>lt;sup>১৬৪</sup> . من اخذ شبراً من الارض ظلماً فأنه يُطوَّفه يوم القيامة من سبع ارضين ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল মুসাকাত, যাদীস নং- ১৩৭

ইমাম মুসলিম, नहीर, প্রাত্ত, কিতাবুল মুসাকাত, হাদীস নং- ১৪২ من خلام من الارض ثينًا قيد شبر من الارض. ٥٠٠

<sup>&</sup>lt;sup>১৬৬</sup> . يحل مال امرئ الا يعليب نفس منه . الا لا يُطلبوا ، الا لا يحل مال امرئ الا يعليب نفس منه . ودون الا يعليب نفس منه . ودون الا يعليب نفس منه . ودون الا يعليب نفس منه .

১৬٩ . أيا المطلوم فان دعوة المطلوم أجابة . ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাতক্ত, কিতাবুল ঈমান, হাদীস নং- ২৯

ইমাম মালিক, মু'আন্তা, প্রাগুক্ত, কিতাবু দাও'আতিল মাযলুম, হাদীস নং- ১ قان دعوة المظلوم مستجابة

৫৪০ . ইমাম আহমদ ইবন হাম্ব, আল-মুসনাদ, প্রাতক্ত, খড- ২, পৃ. ৫৪০ تعوَّدُوا بالله من الفقر والقلّة والذلة وان تُظلم وتُظلم . ﴿ ﴿ وَعُلْمُ مِ

<sup>े</sup> हेमाम वारमन हेवन रामन, आन-मूमनान, প্রাতক, यख- २, पृ. ثلاثة لا تُردُ دعونهم ، تردُ دعاؤهم...ودعوة المظلوم

كا القوا الطالم , ১٩٠٠ ইমান মুদলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল বির্ম, হাদীদ নং- ৫৬

বলেছেন, "তোমরা যুলম করা এবং যুলমের শিকার হওয়া থেকে আল্লাহর কাছে আশ্রর প্রার্থনা কর।" <sup>১৭২</sup> যুলমের ভরাবহতা বিবেচনা করে স্বরং রাস্লুল্লাহ (স.) আল্লাহর কাছে নিম্নোক্ত ভাষার দু'আ করতেন, "হে আল্লাহ! আমি তোমার কাছে মায়লুমের আর্তনাদ থেকে পরিত্রাণ চাই।" <sup>১৭০</sup> অর্থাৎ যুলম' অবস্থা থেকে ইসলামী সমাজ সর্বদা মুক্ত থাকত।

আল্লাহ্ তা আলার অপছন্দের কাজের মধ্যে বুলম অন্যতম। মহাগ্রন্থ আল-কুর'আনে বলা হয়েছে, "তিনি যালিমদেরকে পহন্দ করেন না।" \(^{1}) \sqrt{8} যালিম ব্যক্তিলেরকে আল্লাহ্ তা আলা কোন প্রকার সাহায্য করেন না। কোন কোন আলাতে বলা হয়েছে যে, যালিমদের জন্য অভিসম্পাত রয়েছে।" \(^{1}) \sqrt{9} রাস্লুলুল্লাহ্ (স.) - ও বলেছেন, "সারধান! যালিমদের ওপর আল্লাহ্র লা নত।" \(^{1}) \sqrt{9} মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "থালিমদের জন্য কোন সাহায্যকারী নেই।" \(^{1}) \sqrt{9} যালিম লোকেরা কখনো সংপথের সন্ধান পায় না। আল-কুর'আনে বলা হয়েছে, "আল্লাহ্ যালিম সম্প্রদায়কে সংপথে পরিচালিত করেন না।" \(^{1}) \sqrt{9} যালিমরা মনে করে তাদের সাথে কেউ পায়বে না। কিন্তু বাতবতা হলো এই যে, পৃথিবীতে কোন যালিমের শেষ রক্ষা হয়নি। তাদের পতন অনিবার্থ। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "যালিমদেরকে আমি অবশ্যই বিনাশ করব।" \(^{1}) \sqrt{9} "আমি ধ্বংস করেছি কত জনপদ, যার অধিবাসীরা ছিল যালিম এবং তাদের পরে সৃষ্টি করেছি অপর জাতি।" \(^{1}) \sqrt{10} "আমি ধ্বংস করেছি কত জনপদ, যার অধিবাসীরা ছিল যালিম। এসব জনপদ তাদের যরের হাদসহ ধ্বংসন্ত্রপে পরিণত হয়েছিল এবং কত কৃপ পরিত্যক্ত হয়েছিল ও কত সুনৃচ্ প্রানাদও।" \(^{1}) \sqrt{10} বাল মহান আল্লাহ্ আল-কুর'আনে সবচেয়ে শক্ত কথাটি বলেছেন নিম্নোক্ত আয়াতে। তিনি বলেছেন, "এরপই তোমার প্রতিপালকের শান্তি! তিনি শান্তি দান করেন জনপদসমূহকে যখন তারা যুলম করে থাকে। নিচরাই তার শান্তি মর্মন্তর, কঠিন।" \(^{1}) \sqrt{10} বাল্লাহ্ যেন বালিমের ব্যাপারে তিনি কঠোরতর হয়ে যান। যালিমদের কোন হাড় নেই।

যালিমদের জন্য পরকালেও রয়েছে ভয়বহ পরিণতি। মহান আয়াহ বলেছেন, "জাহারাম তাদের আবাস; কত নিকৃষ্ট আবাসভল বালিমদের।" "বালিমদের জন্য মর্মন্ত্রন শান্তি রয়েছে। " "বলছেন, "বুলম কিয়ামত দিবসে অন্ধকার হবে। " "বলছেন, "বুলম কিয়ামত দিবসে অন্ধকার হবে। " বলছেন, "বুলম কিয়ামত দিবসে অন্ধকার হবে। " বলছেন, "বলমের মাধ্যমে সামান্য জিনিস গ্রহণ করা হলেও তার পরিণতি ভয়াবহ হবে। যুলমের জন্য কোন প্রকার হাড় দেয়া হবে না। আরু উমামা ইয়াছ ইবন সা'লাবাহ হারিসী (রা.) থেকে বর্ণিত। রাস্লুয়াহ (স.) বলেছেন, "বে ব্যক্তি (মিথ্যা) শপথের মাধ্যমে কোন মুসলমানের হক আত্যসাৎ কয়ল, আয়াহ তার জন্য দোঘবের আগুন অনিবার্য করে দিবেন এবং বেহেশত হারাম করে দিবেন। এক ব্যক্তি বলল, হে আয়াহর রাস্ল। যদি সেটা তুছে জিনিস হয়় তিনি বললেনঃ তা পিলু গাছের একটা শাখাই হোক না কেন। " " বল । " " বলছেন । এক ব্যক্তি বলল, হে আয়াহর রাস্ল। যদি সেটা তুছে জিনিস হয়় তিনি বললেনঃ তা পিলু গাছের একটা শাখাই হোক না কেন। " " বল । " " বলছেন । অন

ه -१२ من ان تظلم او تظلم ( ইমাম ইবন মাজা, সুনান, প্রাওক, কিতাবুদ্ দু'আ, वाव नং و تظلم او تظلم الله عام

<sup>े</sup> अर्थ ... دعوة العظليم ... تعوذ بك من ... دعوة العظليم ... كا تعرذ بك من ... دعوة العظليم ... ١٩٥ العظليم ..

المعتدين ال

आन-कृत जान, 9888 ألله على الظالمين الطالمين الم

<sup>&</sup>lt;sup>১٩٥</sup> . الظالمين على الظالمين ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনান, প্রাণ্ডক, খড- ২, পৃ. 98

১٩٩ , ১৯১٩٥, ৩৯১৯২, ৫৯৭১ وما الغالمين من انصار . ٢٩١

১৭৮ , ৩৩৮৩, ৩৯৫১ ভাল-কুর আল, ৩১৮৩, ৫৯৫১

১৭৯ نهاكن الظالمين अण-कृत আন, ১৪৫১৩

১১۵ ১ আল-কুর আন, ২১৫১১ কি قصمنا من قرية كانت ظالمة وانشانا بعدها قوما اخرين والم

১৯৪৫ সাল-কুর আদ. ২২৪৪৫ مثلين من قرية اهلكناها وهي ظالمة فهي خاوية على عروشها وبنر معطلة وقصر مشيد . ١٠٠٠

১০১১১১ কর আল-কুর আল وكذالك اخذ ربك اذا اخذ القرى و هي ظالمة ، وان اخذه اليم شديد عود

১৯৫১ কাল-কুর আল. ماواهم النار ، وبنس مئوى الظالمين 🗝 د

১৯৫ الفالم ظانات يوم القيامة ইমাম বুধারী, সহীহ, প্রাগক্ত, কিতাবুল মাবালিম, বাব নং- ৮

১৮৬ ইমাম মুসলিম, কহীহ, প্রাতক্ত, কিতাবুল বির্র, হালীস নং- ৫৬

#### २णा

বাংলাদেশে মানুষের জীবন বিপন্ন করা তথা হত্যা এখন অতি স্বাভাবিক ব্যাপার হয়ে দাড়িরেছে। এমন কি কিছু লোক আছে শুধু এ কাজই করে। পত্রিকার প্রায়ই পেশাদার খুনিদের কথা লিখা হয়। হত্যা এখন আর কোন সাধারণ ঘটনা নয়। বরং হত্যা করে লাশকে কত টুকরা করা যায় তার প্রতিযোগিতা চলছে। যেটি দেশ স্বাধীন হওয়ার পর এত বেশি মাত্রায় শোনা বায়নি। গত ২৩ জুন তারিখে দৈনিক ইত্তেফাকের প্রথম পৃষ্ঠার সংবাদটি ছিল নিম্নরপঃ তরুনীর ৮ টুকরা বত্তাবন্দী লাশ উদ্ধার'। ১৮৮ উল্লেখ্য চট্টগ্রামের হাটহাজারিতে এ বতা পাওয়া যায়। মানুষের মানবিক মূল্যবোধের অবস্থা কি পর্যায়ে পৌছলে একটি সমাজে এমন সব ঘটনা ঘটতে পারে তা সহজেই আঁচ করা যায়। এটি বাংলাদেশের একটি খন্ডচিত্র। এখানে জীবনের প্রতিটি বিভাগেই মূল্যবোধের এ ধ্বস নেমেছে। যা প্রতিটি বিবেকবান লোককে ভাবিয়ে তুলছে।

হত্যা হলো একটি চূড়ান্ত অন্যায়। এটি শীর্ষস্থানীয় কবীরাহ গুনাহ। মানুবের জীবন দেন আল্লাই তা আলা। অতএব মানুবের জীবন নেয়ার মালিকও আল্লাই তা আলা। অতএব এ কাজে হতক্ষেপ করা জখন্য ঔদ্ধত্য হাড়া আর কিছু নয়। কারো রক্ত প্রবাহিত করা চরম অমানবিক কাজ। মানুবের জীবন আল্লাহর কাছে সবচেয়ে বেশি প্রিয় ও পবিত্র। ইসলামের দৃষ্টিতে এর চেরে পবিত্র আর কিছু হতে পারে না। যে কোন মূল্যে মহান আল্লাই মানুবকে বাঁচাতে চান। এ জন্য পূর্বের অনেক নবী তাদের আহ্বানে সাড়া না দেয়া উন্মতের ধ্বংস কামনা করলে দয়ায়য় আল্লাই তালের কামনায় সায় দেননি। রাস্লুল্লাই (স.) তাঁর বিদায় হজ্জের সমাপনী বক্তব্যেও প্রসংগটি উত্থাপন করেছেন। তিনি বলেছেন, "অবশ্য তোমাদের জীবন, সম্পদ ও সম্মান তোমাদের জন্য পবিত্র (হারাম)।" ১৮৯ রাস্লুল্লাই (স.) আরো বলেছেন, "তোমাদের জীবন, তোমাদের সম্পদ ও তোমাদের সম্মান তোমাদের জন্য হারাম করে দেওয়া হয়েছে।" ১৯০

এ জঘন্য অপরাধের দরুন মানুবের ইবাদতসমূহ ব্যর্থতায় পর্যবসিত হয়। নিম্নোক্ত হাদীস হতে তার প্রমাণ মেলে। রাসূলুল্লাহ্ (স.) জিজ্ঞেস করলেনঃ তোমরা কি জান কোন ব্যক্তি নিঃস্ব-গরীব? সাহাবাগণ বলেন, আমানের মধ্যে গরীব হচ্ছে যার কোন অর্থ-সম্পদ নেই। তিনি বলেনঃ আমার উন্মাতের মধ্যে সবচেয়ে নিঃস্ব-গরীব ব্যক্তি হবে, যে কিয়ামতের দিন নামায-রোযা-যাকাত ইত্যাদি যাবতীয় ইবাদতসহ আর্বিভূত হবে। কিছু সে কাউকে গালি দিয়েছে, কাউকে মিথ্যা অপবাদ দিয়েছে, কারো মাল আত্মসাৎ করেছে, কারো রক্ত প্রবাহিত করেছে এবং কাউকে মেরেছে (সে এসব গুনাহও সাথে করে নিয়ে আসবে)। এদেরকে তার নেক আমলগুলো দিয়ে দেয়া হবে। উল্লেখিত দাবিসমূহ পূরণ করার পূর্বেই যদি তার নেক আমলও শেষ হয়ে যায় তবে দাবিদারদের গুনাহসমূহ তার ঘাড়ে চাপানো হবে, অতঃপর তাকে দোযথে নিক্ষেপ করা হবে।"

স্বাহার করা বা হত্যার মুখে ঠেলে দেয়ার অপরাধ এতই তয়াবহ, ঘৃণিত ও জবন্য যে, বিচার দিবসে সর্বপ্রথম হত্যাসমূহের বিচার করা হবে। আল্লাহ্ তা আলা হত্যাকারীদের শান্তি নিতে আর এক মূহুর্তও বিলম্ব করতে চাইবেন না। মহানবী (স.) সে প্রসংগে বলেছেন, "সর্বপ্রথম মানুবের মাঝে তাদের রক্তসমূহের (জীবনসমূহ) কয়সালা করা হবে।"

সংক্রিথম মানুবের মাঝে তাদের রক্তসমূহের (জীবনসমূহ) কয়সালা করা হবে।"

সংক্রিয়ার বা নামে তাদের রক্তসমূহের (জীবনসমূহ) কয়সালা করা হবে।"

সংক্রিয়ার মারে তাদের রক্তসমূহের (জীবনসমূহ) কয়সালা করা হবে।"

সংক্রিয়ার বা নামে তাদের রক্তসমূহের (জীবনসমূহ) কয়সালা করা হবে।"

সংক্রিয়ার বা নামে তাদের রক্তসমূহের (জীবনসমূহ) কয়সালা করা হবে।"

স্বাহার বা নামে তাদের রক্তসমূহের (জীবনসমূহ) কয়সালা করা হবে।"

সংক্রিয়ার বা নামে বা করা হবে।

সংক্রিয়ার বা নামের বা নামের তাদের রক্তসমূহের (জীবনসমূহ) কয়সালা করা হবে।

সংক্রিয়ার বা নামের বা নামের

পরোক্ষভাবেও মানুষ মানুষকে হত্যা করে থাকে। হাজারো হত্যার ভিড়ে এ সব পরোক্ষ হত্যাগুলোকে এখন আর হত্যাই মনে করা হচ্ছে না। যেমন- প্রাকৃতিক পরিবেশ নষ্ট করার কথা উল্লেখ করা যায়। উদাহরণ স্বরূপ পাহাড় কাটা, বন নষ্ট করা, পলিথিনের ব্যবহার ইত্যাদির কথা বলা যায়। ২০০৭ দালের জুন মাসের ১১তারিখে চট্টগ্রামে পাহাড় ধ্বসে যে ১২৬ জন মারা গেল; এর জন্য স্বাই বলেছে, এটি মানবসৃষ্ট দূর্যোগ। কারণ অবিবেচকের মত পাহাড় কেটে মানুষ পরিবেশের ভারসাম্য নষ্ট করে ফেলেছে। ১৯০ মূলত দূর্যোগে যে সব মৃত্যু হয় এ সব মৃত্যুর দার

আন-নববী (র), *রিয়াদুস্ সালিহীন*, বভ- ১, (সম্পাদনায়ঃ আববুল মারান তালিব ও মুহাম্মন মূসা) (অনুবালঃ মাওলানা সাইয়েদ মুহাম্মান আলী, মাওলানা মুহাম্মান মূসা ও মাওলানা শামছুল আলম খান) ঢাকাঃ বাংলাদেশ ইসলামিক সেন্টার, ১৯৮৫, হাদীস নং- ২১৪, পৃ. ১৮০

১৯৯ . দৈনিক ইত্তেফাক, ২৩ জুন, ২০০৭, পৃ. ১

ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাতক, কিতাবুল হাজ, रानीन नং- ১৪৭ فان دماءكم واموالكم واعرات كم يطيكم حرام . "الأ

১৯٥ - ইমাম বুখারী, সহীহ, প্রাতক্ত, কিতাবুল হনূল, বাব নং- ৯

<sup>&</sup>lt;sup>১৯১</sup> , ইমাম মুসলিম, *সহীহ*, প্রাণ্ডক, কিতাবুল বির্ন, হাদীস নং- ৬০

كه - इसाम भूत्रनिम, तरीर, প্রাওক, विভाবून कातामाठ (القسامة), रानीत नर- २৮ أول ما يُقضى بين الناس في الدماء

১৯০ . লৈনিক সংগ্রাম, ১২ ভুন, ২০০৭, পৃ. ১

সংশ্লিষ্ট মানুষ অস্বীকার করতে পারে না। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "মানুবের কৃতকর্মের দক্ষন ছলে ও সমুদ্র বিপর্যয় হড়িয়ে পড়ে; যার ফলে তাদেরকে তাদের কোন কোন কর্মের শান্তি তিনি আন্বাদন করান, যাতে তারা ফিরে আসে।"<sup>১৯৪</sup> খাদ্যে জীবন নাশক কেমিক্যাল মিশানো, গর্ভবতী মায়ের গর্ভপাত ঘটানো ইত্যাদির মাধ্যমেও মানুষকে হত্যা করা হয়। অনেকে গর্ভের সন্তানকে হত্যা করে মূলত অভাবের আশংকার। সে প্রসংগে আল্লাহ তা'আলা বলেন, "দারিদ্রোর ভরে তোমরা তোমাদের সন্তানদেরকে হত্যা করবে না, আমিই তোমাদেরকে ও তাদেরকে রিঘক দিয়ে থাকি।">>> এমনি আরেক আয়াতে মহান আল্লাহ বলেন, "তোমাদের সন্তানদেরকে দারিদ্য-ভরে হত্যা করে। না। তাদেরকেও আমিই রিয়ক দিই এবং তোমাদেরকেও। নিতরই ওদেরকে হত্যা করা মহাপাপ।" ১৯৬ আমরা জানি, জাহিলী যুগে বাবা-মা তালের কন্যা সন্তানকে লারিদ্রোর ভয়ে হত্যা করত। জাহিলী আচরনের এক নব সংক্ষরণ হলো জন্মনিয়ন্ত্রণ। এটি হত্যাকান্ডেরই নতুন ও আধুনিক নাম। বিশেষত গর্ভে সন্তান অতিত্ব লাভ করার পর নষ্ট করে ফেলা কোন বিবেচনায়ই মেনে নেয়া যায় না। এ হত্যাকান্ত এতই ভয়াবহ যে, এ ঘটনা ও হত্যার কারণ পরকালে আল্লাহ নিহত ও প্রোথিত ব্যক্তির কাছ থেকেও ওদবেন। আল-কুর'আনে বলা হয়েছে, "যখন জীবন্ত সমাধিস্থ কন্যাকে জিজ্ঞাসা করা হবে, কী অপরাধে তাকে হত্যা করা হয়েছিল?" ১৯৭ আজকাল খাদ্যে জীবনঘাতি কেমিক্যাল মেশানো সাধারণ ব্যাপার হয়ে দাড়িয়েছে। খাদ্যে জীবনঘাতি কেমিক্যাল মিশ্রিত খাদ্যের মাধ্যমে ব্যক্তি হয়তো দ্রুত মরে যায় না; কিন্তু পরিনামে এ খাদ্য তাকে মৃত্যুর দিকে নিয়ে যায়। মাছে যে করমালিন মেশানো হয় তা অত্যন্ত ভয়াবহ। গবেষণার দেখা গেছে করমালিন মিশ্রিত মান্ত খেয়ে মারা গেলে লাশ সহজে পঁচে না। ফরমালিনের ভয়াবহতা এতটাই মারাত্মক।

### সাক্ষ্যদানে মূল্যবোধ

মিথ্যা শপথঃ এমনিতেই বেশি বেশি শপথ করা একটি দূষণীয় কাজ। হাদীসে বর্ণিত আছে, "চার শ্রেণীর লোককে আল্লাহ্ ঘৃণা করেন। (এদের একটি ধরণ হলো) অধিক শপথকারী ব্যবসায়ী।" স্ক মিথ্যা হলো পাপের মূল। তারপর মিথ্যা শপথ করা হলো আরো অমার্জনীয় অপরাধ। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "কবীরা গুনাহগুলোর একটি হলো মিথ্যা শপথ।" সক

মিথ্যা সাক্ষ্যদানঃ মানব জীবনে অন্যার, অপকর্ম ও জয়ন্য কর্মগুলার মধ্যে মিথ্যা সাক্ষ্য অন্যতম। আল্লাহ্ তা আলার প্রিয় বান্দা হওয়ার পথে এটি বিয়াট বাঁধা। রাহমান এর বান্দানের গুণাবলী বর্ণনা করতে গিয়ে আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "এবং বারা মিথ্যা সাক্ষ্য দের না এবং অসার ক্রিয়াকলাপের সন্মুখীন হলে স্বীয় মর্যাদার সাথে তা পরিহার করে চলে।"২০০ আরেক স্থানে মিথ্যা সাক্ষ্য বর্জনকারীলের অনেক পুরস্কারের বর্ণনা করে বলা হয়েছে, "যারা মিথ্যা সাক্ষ্য দেয় না ...তালেরকে প্রতিদান দেয়া হবে জান্নাতের সুউচ্চ কক্ষ যেহেতু তারা ছিল ধৈর্যশীল, তালেরকে সেখানে অভ্যর্থনা দেয়াহবে অভিবাদন ও সালাম সহকারে।"২০১

### সত্য সাক্ষ্য চেপে যাওয়া

অনেকে বিভিন্ন কারণে বা কারণ ছাড়াই সাক্ষ্য দেয়া থেকে বিরত থাকে। এতে করে যেমনিভাবে অপরাধী তার সমুচিত শান্তি পায় না। তেমনি মায়লুম ব্যক্তিও সুবিচার বঞ্জিত হয়। এটি মানবতার দৃষ্টিতে, ইসলামের দৃষ্টিতে এবং আইনের দৃষ্টিতেও ঘৃণ্য অপরাধ। একজনের একটি বন্তুনিষ্ঠ সাক্ষ্য একটি জীবনকে বাঁচাতে পারে। কুর আনের ভাষায় একটি জীবন বাঁচানোর মাধ্যমে পুরো মানবতাকে বাঁচানো যায়। আল্লাহ্ তা আলা বলেছেন, "তোমরা

১৯৯১ সাল-কুর আন, ৩০১৪১ لفساد في البر والبحر بما كسبت ابدي الناس ليذيقهم بعض الذي عملوا العلهم يرجعون

১৯৫ জাল-কুর আল, ৬৪১৫১ ولا تقتلوا اولادكم من املاق ، نحن نرز قكم واياهم عدد

১৭৯৩১ আল-কুর আন, ১৭৯৩১ فشية املاق ، نحن نرزقهم واياكم ، ان قتلهم كان غطا كبيرا ، ودد

আল-কুর'আন, ৮১%৮, ৯ واذا المو هدة منات ، باي ذنب قات؟ المدد

كالعام البياع الحلاف عدد كالما كالعام الما البياع الحلاف عدد الما البياع الحلاف عدد الما البياع الحلاف عدد الما البياع الحلاف

ددد التحريم), वाव न१- ७ (التحريم), वाव न१- الكبائر ...واليمين الشوس ددد

র্থাণ, ২৫ঃ৭২ আন والذين لا يشهدون الزور ، واذا مرّوا باللغو مرّوا كراماً °٠٠

والذين لا يشهدون الزور...اولنك يجزون الغرفة بما صيروا ويلقون فيها تحيّة وسلاماً ، خالدين فيها صنت ستقرا ( الله আল.কুর আল, ২৫ঃ৭২এ৬ ومقاما

সত্যকে মিধ্যার সাথে মিশ্রিত করো না এবং জেনে তনে সত্য গোপন করো না।"<sup>২০২</sup> "তোমরা সাক্ষ্য গোপন করো না, যে কেউ তা গোপন করে অবশ্যই তার অন্তর পাপী।"<sup>২০৩</sup>

# নিষ্ঠ্রতা

বাংলাদেশে মানুষের নিষ্ঠুরতার মাত্রাও খুব বেড়ে গেছে। আজকাল আর তথু হত্যা করা হয় না। এখন হত্যা করে আবার টুকরো টুকরো করা হয়। লাখি দিয়ে গর্ভের সন্তানসহ মহিলাদের হত্যা করা হয়। এ কথাগুলো জাহিলী যুগেও তনা যায়িন। নিষ্ঠুরতা মানে মানবিক মূল্যবোধের মূলে কুঠারাঘাত করা। যেখানে মানবতা, মনুষত্ব চরমভাবে পরাজিত ও অবহেলিত। নিষ্ঠুরতার আরো কিছু প্রতিশব্দ হলো নৃশংসতা, অমানবিকতা, নির্দরতা, জঘন্যতা, পাশবিকতা, হলয় বিদারক ইত্যাদি। এর ইংরেজী প্রতিশব্দগুলো নিম্নরপঃ cruelty, ruthlessness, mercilessness, heartlessness, hard-heartedness, severity, harshness, brutality, coarseness ইত্যাদি। ব্যক্তিদের অবস্থান সম্পর্কে রাস্লুলাহ (স.) বলেন, নিত্র নিষ্ঠুর হলয় আল্লাহ থেকে খুব দুরে (অবস্থান করে)।" বানকে হালীসে বর্ণিত হয়েছে, "মানুষের ভেতর নির্দর হলয়ের লোক আল্লাহ থেকে বহু দুরে অবস্থান করে।" বানক বান বানক বাল্লাহ থেকে বহু দুরে অবস্থান করে।" বিন্তুর স্বিত্তা স্থান করে।" বিন্তুর স্বিত্তা স্বিত্তা স্থান করে। " বিন্তুর স্বিত্তা স্থান করে।" বিন্তুর হালীসে বর্ণিত হয়েছে, "মানুষের ভেতর নির্দর হালয়ের লোক আল্লাহ থেকে বহু দুরে অবস্থান করে। " বিন্তুর স্বিত্তা স্থান করে। " বিন্তুর স্বিত্তা স্থান করে। " বিন্তুর স্বিত্তা স্থান করে। " বিন্তুর স্বেত্তা স্থান করে। " বিন্তুর স্বান্ত্র স্থান করে। " বিন্তুর স্বান্ত স্থান করে। " বিন্তুর স্বান্ত্র স্থান করে। " বিন্তুর স্থান করে। " বিন্তুর স্বান্ত্র স্থান করে। " বিন্তুর স্বান্ত্র স্থান করে। " বিন্তুর স্বান্ত্র স্থান করে। " বিন্তুর স্থান করে। বিন্তুর স্থান করে। স্থান করে। স্থান করে। স্থান করে। বালিক স্থান করে। স্থা

মানুষের বিপদে সাহায্য-সহযোগিতা না করে ও সহানুভূতি না জানিয়ে উল্লাসিত হওয়া এক ধরনের নিষ্ঠুরতা। আরো বাড়িয়ে বললে অত্যুক্তি হরে না যে, এটি নিষ্ঠুরতার চূড়ান্ত পর্যায়। দুঃখজনক হলেও সত্য যে, আমাদের মধ্যে এমন মানসিকতার লোকও পাওয়া যায়। ইসলামের দৃষ্টিতে এটি মারাত্মক নিষ্ঠুরতা ও আমানবিকতা। মানবতার মহান শিক্ষক রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "তুমি তোমার ভাইয়ের বিপদে উল্লাস প্রকাশ করে। না।" ই০৭ ইসলাম এতই মানবিক জীবনাদর্শ যে, শক্রুর বিপদেও উল্লাস করতে এতে নিবেধ করা হয়েছে। মহানবী (স.) বলেছেন, "তোমরা শক্রুর বিপদেও উল্লাসত হওয়া থেকে আল্লাহর কাছে আশ্রয় চাও। " ইসলামের মানবিকতার সীমা এত বিভৃত যে, এখানে কাউকে স্থায়ী শক্রু মনে করারও সুযোগ নেই। এ সব স্থানেই ইসলামের কাছে অন্যুসব জীবনাদর্শ ও মতাদর্শ পরাজিত হয়েছে। হলয়ের এত বিশালতা আর কোথাও খুঁজে পাওয়া যাবে না।

#### সন্ত্রাস

সন্ত্রাস শব্দের কাছাকাছি শব্দুলো নিমুরূপঃ অশান্তি, নৈরাজ্য, অরাজকতা, বিপর্যয়, হানাহানি, অস্থিতিশীলতা, দূর্বিপাক, প্রচন্ড জীতি ইত্যাদি। এর আরবী প্রশিক্তলো হলোঃ এ এ। কিন্তা ইত্যাদি। আর ইংরেজীতে ব্যবহৃত হয় নিম্নোক্ত শব্দুলোঃ Terror, great fear/alarm, extreme fear, terrorism

ولا تُلبسوا الحقّ بالباطل وتكتموا الحق وانتم تعلمون . ٥٥٠

ত্ত বুল কুর আন, ২১২৮৩ ولا تكتبوا الشهدة ومن يكتبها فاته الم قلبه وه

<sup>&</sup>lt;sup>২০৪</sup> Bangla Academy Bengali-English Dictionary, প্রাত্তভ, পু. ৩৭৯

<sup>&</sup>lt;sup>২০৫</sup> فَانَ الثَّلَبُ الفَّاسِي بِعِيدٍ مِن الله ইমাম মালিফ, মু*'আৱা,* প্রাণ্ডক, কিতাবুল কালাম, হালীস নং- ৮

रेंगा जित्रियी, जूनान, প্রান্তক, किতावूव् यूरन, वाव न१- ७२ وَإِنَّ ابعد النَّاسِ مِن الله النَّابِ القَاسِي

২০৭ <u>এটে র ২০। টুটের র ইমাম তিরমিয়ী, সুনান, প্রা</u>ওক্ত, কিতাবুল কিয়ামত, বাব নং- ৫৪

२०४ . . وثن الله من وثن الله الاعداء ﴿ وَهُ الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَى ﴿ عَلَا عَدَاءَ الاعداء ﴿ وَا بَاللَّهُ مَنْ اللَّهُ الاعداء ﴿ وَا بِاللَّهُ مَنْ اللَّهُ الاعداء ﴿ وَا

والذين ينقضون عهد الله من بعد ميثاقه ويقطعون ما امر الله به أن يوصل ويفدون في الأرض ، أولنك لهم اللهنة الدار আল-কুর'আন, ১৩৪২৫

শান্তিপূর্ণ একটি অবস্থাকে বিশ্লিত করতে মহান আল্লাহ্ মানুবকে নিবেধ করেছেন। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, 'দুনিরার শান্তি স্থাপনের পর তোমরা তাতে বিপর্যয় সৃষ্টি করো না।" 'গৈ শান্তিপূর্ণ পরিবেশ মহান আল্লাহ্র সবচেয়ে বড় নি আমত। একটি সুখী, সমৃদ্ধ ও শান্তিপূর্ণ পরিবেশের জন্য মানুবকে অনেক ত্যাগ স্বীকার করতে হয়। নবী-রাস্বাপণকে মহান আল্লাহ্ পৃথিবীতে শান্তি প্রতিষ্ঠার জন্য পাঠিয়েছেন। অতএব বিরাজমান শান্তি ও স্বস্তিকে যে কোন মূল্যে বজার রাখতে স্বাইকে চেষ্টা করতে হবে।

আল্লাহ্ তা আলার অপছন্দনীর কর্মসমূহের মধ্যে সক্রাস একটি। কারন সন্ত্রাস মানুবের শান্তিপূর্ণ জীবনকে বিপর্যন্ত করে তোলে। প্রত্যেকেই একটি আতংক ও উদ্বেগের মধ্যে সমর কাটায়। আল্লাহ্ তা'আলা বলেন, "তুমি অনুগ্রহ কর যেমন আল্লাহ্ তোমার প্রতি অনুগ্রহ করেছেন এবং পৃথিবীতে বিপর্যর সৃষ্টি করতে চেয়ো না। আল্লাহ্ তা'আলা বিপর্যর সৃষ্টিকারীকে ভালবাসেন না।"

\*\*\* সন্ত্রাস এবং সন্ত্রাসী দু'টোই আল্লাহ্র অপছন্দের তালিকার রয়েছে। কুর'আন মাজীদে বলা হয়েছে, "আল্লাহ্ অশান্তি পছন্দ করেন না।"

\*\*\*\*

যারা অশান্তি, বিশৃংখলা, অরাজকতা ও উর্বেশের মধ্যে বসবাস করে তারাই মূলত বুকতে পারে যে, সন্ত্রাস কতটা ভরাবহ। এ জন্য মহান আল্লাহ্ এ কর্মটিকে হত্যার চেয়েও ভয়াবহ বলে আখ্যয়িত করেছেন। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "কিতনা হত্যা অপেকা গুরুতর।" ২০০ হঠাৎ মরে গেলে অল্প সময়ের যন্ত্রণার মাধ্যমে সব শেষ হয়ে যায়। কিন্তু যখন কোন অরাজকতা এসে হাজির হয় এমন উর্বেশের মধ্যে থাকার ভয়াবহতা ভূক্তভোগী মাত্রই অনুধাবন করতে পারে। বাংলাদেশে শায়খ 'আবদুর রহমান ও সিন্ধিকুল ইসলাম বাংলা ভাইয়ের নেতৃত্বে দেশের ৬০টি জেলায় এক সাথে এবং বিচারালয়ে বোমা নিক্ষেপের পর মানুবের মনের অবভা কি হয়েছিল তা সকলের জানা। আরেক আয়াতে মহান সৃষ্টিকর্তা আল্লাহ্ বলেছেন, "ফিতনা হত্যা অপেকা গুরুতর অন্যায়।" ২০০ হরতালে, হরতাল বা অবয়েধের পূর্ব রাতে যে সব যাত্রীবাহী বাসে আগুন ধরিয়ে দেয়া হয় সে বাসের যাত্রী ব্যক্তিত জন্য কেউ এর নৃশংসতা আলাজও করতে পারে না। সে বাসে শিও ও নারী থাকলে তো কোন কথাই নেই। সন্ত্রাস এমন একটি বিভীবিকার নাম যে, সন্ত্রাস করলিত অঞ্চলের প্রত্যেকই মৃত্যুর আশংকায় দিনাতিপাত করে থাকে। মৃত্যুতে নির্দিষ্ট ব্যক্তি কতিপ্রস্ত হয় আর সন্ত্রাসে সকলে। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "অন্যায়ভাবে কেউ কাউকে হত্যা করলে অথবা পৃথিবীতে বিপর্যয় সৃষ্টি করলে সে মূলত সকল মানুষকে হত্যা করল। "২০০

সন্ত্রাস, বিশৃংখলা ও অরাজকতার মত অপরাধের বিরুদ্ধে অব্যাহত প্রতিরোধ গড়ে তোলার জন্য আল্লাহ্ তা আলা নির্দেশ দিয়েছেন। এমন কি এ বিষয়েল্ডা সমূলে উৎপাটিত না হওয়া পর্যন্ত মুসলমানদেরকে যরে ফিরতে নিষেধ করা হয়েছে। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "আর তোমরা তাদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করতে থাকবে যাবত ফিতনা দূরীভূত না হয়।"

হয়।"

এ বাক্যে যেভাবে আহবান জানানো হয়েছে তেমন আর কোন ব্যাপারে আহবান জানানো হয়নি। এ আয়াতে ভেত লাইন দিয়ে দেয়া হয়েছে। এ জন্য দেখা য়ায় রাস্লুল্লাহ্ (স.)-এর সময়ে এমন সমস্যা দেখা দিলে তিনি সমাধানের জন্য এ ব্যাপারগুলোকে সবচেয়ে বেশী অগ্লাধিকার প্রদান করতেন।

ত্রা অল-কুর আন, ৭৪৫৬, ৮৫ ولا تضدوا في الارض بعد اصلاحها . ٥٤٥

বাদ, ২৮: ৭৭ و احسن كما احسن الله الليك و لا تبغ الفساد في الارض ، ان الله لا يحب المنف دين في الارض

عدد عام عام عام والله لا يعب الفيد . عدد

لاه ১٥٥ ما আল-কুর আল, ২১১১১ والفتنة اشد من القتل . ٥٠٠

الفتل من الفتل من الفتل الفتل

पान-कृत जान, ৫३०२ من قتل نفسًا بغير نفس او فساد في الارض فكاثما قتل الناس جميعا . 300

৯১১ و ১৯১১, ৮৫৩ و فاتلو هم حتى لا تكون فتنة . 😘

اثما جزاء الذين يحاربون الله ورسوله ويسعون في الارض فساذا ان يَقتَلوا او يصلبوا او تقطع ايديهم وارجلهم من . <sup>854</sup> অল-কুম্মানের ৫৯৩৩ خلاف خلاف خلاف الله عنايم غالب عنايم خلاف دالك لهم خزى في الدنيا ولهم في الاخرة عذاب عنايم

কাজ। আল্লাহ্ তা'আলা বলেছেন, "এটি আখিরাতের সে আবাস যা আমি নির্ধারিত করি তাদের জন্য যারা এ পৃথিবীতে উদ্ধৃত হতে ও বিপর্যয় সৃষ্টি করতে চার না। ওভ পরিণাম মুন্তাকীদের জন্য।"<sup>২১৮</sup>

#### প্রতারণা

নিফাকের একটি রূপ ও শাখা হলো প্রভারণা। নিফাক অর্থ কপটতা, শঠতা, হঠকারিতা, প্রবঞ্চনা, ধোঁকাষাজি, ভভামি, দ্বিমুখী ভূমিকা, ভিতর ও বাইরের মধ্যে গরমিল ইত্যাদি। ইসলামের দৃষ্টিতে এটি একটি জঘনা ও ঈমানবিনাশী অভ্যাস। মওলানা আবদুর রহীম মুনাফিকের পরিচর দিতে গিয়ে বলেন, "বার ভিতরকার অবস্তা বাহ্যিক প্রকাশের সাথে সালৃশাপূর্ণ নর।"<sup>২১৯</sup> মুনাফিফদের প্রসংগে আল-কুর'আনে একটি পূর্ণ সূরা রয়েছে।<sup>২২০</sup> মহানবী (স.) মুনাফিকদের বৈশিষ্ট্য বর্ণনা করেছেন। আবৃ হুরায়রা (রা.) হতে বর্ণিত। রাসূলুল্লাহ (স.) বলেছেন, মুনাফিকের লক্ষণ তিনটি। যখন কথা বলে মিথ্যা বলে। যখন অংগীকার করে তা ভংগ করে। যখন তার কাছে আমানত রাখা হয় সে তার খিয়ানত করে।"<sup>২২১</sup> অন্য আরেকটি হাদীসে মুনাফিকের চারটি বৈশিষ্ট্য উল্লেখ করা হয়েছে। আবদুলাহ ইবন উমার (রা.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন যে, রাসুলুলাহ (স.) বলেছেন, 'কারো মধ্যে চারটি বৈশিষ্ট্য থাকলে সে মুনাফিক বিবেচিত হবে। যদি তার মধ্যে এর একটি বৈশিষ্ট্য পাওয়া যায় তাহলে তা পরিভ্যাগ না করা পর্যন্ত দিফাকের বৈশিষ্ট্য বলে বিবেচিত হবে। তাহলো যখন কথা বলে মিথ্যা বলে। যখন ওয়াদা করে তার বিপরীত কাজ করে। যখন তার কাছে আমানত রাখা হয়; তখন সে খিয়ানত করে। যখন ঝগড়া করে মন্দ ভাষায় কথা বলে।"<sup>২২২</sup> এ দেশে বর্তমানে প্রতারণা জেঁকে বসেছে। অধিকাংশ লোক প্রতারণার সাথে জড়িত। হয় কেউ প্রতারণা করছে অথবা প্রতাত্তিত হচ্ছে। প্রতিদিনই পত্রিকা বা টিভি চ্যানেল খাদ্যে রং দেয়া ও ভেজাল মেশানো, জাল ঠাকা তৈরী করা, ভুয়া র্যাব সাজা, ভুয়া সন্দ তৈরী করা ইত্যাদি খবরগুলো সম্প্রচার করছে। ওজনে কম দেয়া তো এখন রেওয়াজে পরিণত হয়েছে। অধিকাংশ লোক গ্রহণ কালে বেশি নিতে চায় আবার অন্যকে দেয়ার সময় কম দিতে চায়। অথচ কুর আন ও হাদীসে পরিমাপে ন্যায়বোধের ব্যাপারে জোর প্রদান করা হয়েছে। আল্লাহ তা আলা বলেন, "পরিমাণ ও ওজন ন্যায্যভাবে পুরোপুরি দিবে।"<sup>২২০</sup> আল্লাহ্ তা আলা আরো বলেন, "সুতরাং তোমরা মাপ ও ওজন ঠিকভাবে দিবে, লোকদেরকে তাদের প্রাপ্য বস্তু কম দিবে না এবং দুনিয়ায় শান্তি স্থাপনের পর বিপর্যয় ঘটাবে না।"<sup>২২৪</sup> আল্লাহু তা আলা আরো বলেন, "মাপে পূর্ণ মাত্রায় দিবে; যারা মাপে ঘটিতি করে তোমরা তাদের অর্তভুক্ত হয়ো না। এবং ওজন করবে সঠিক দাঁড়িপাল্লায়। লোকদেরকে তাদের প্রাপ্য বন্ত কম দিবে না এবং পৃথিবীতে বিপর্যায় ঘটাবে না।"<sup>২২৫</sup> উপরোক্ত বাণী বারা প্রমাণিত হলো যে, মাপে কম দেয়া এক ধরণের বিপর্যর ও সন্ত্রাস। আরো বলা হয়েছে, "মাপে ও ওজনে কম করো না।"<sup>২২৬</sup> আল্লাহ্ তা'আলা আবার বলেন, তোমরা ন্যায়সঙ্গতভাবে মাপবে ও ওজন করবে, লোকদেরকে তাদের প্রাপ্য বন্ত কম দিবে না।"<sup>২২৭</sup> আরেক স্থানে আল্লাহ তা আলা বলেন, "মেপে লেরার সময় পূর্ণ মাপে দিবে এবং ওজন করবে সঠিক দাঁড়িপাল্লায়, এটিই উত্তম এবং পরিণামে উৎকৃষ্ট।"<sup>২২৮</sup> কুর'আন মাজীদে আরো বলা হয়েছে, "তিনি মানদন্ত স্থাপন করেছেন, যাতে তোমরা মানদত্তে সীমালংখন না কর। ওজনের ন্যাধ্য মান প্রতিষ্ঠিত কর এবং ওজনে কম দিও না।"<sup>২২৯</sup> পাশাপাশি মহান আল্লাহ তাদের জন্য ধ্বংসের কথা বলেছেন যারা মাপে কম দেয়। তিনি বলেন, "দুর্ভোগ তাদের

তাল, ২৮৪৮৩ আন الدار الاخرة نجعلها للذين لا يريدون علوًا في الارض و لا فساذا ، والعاقبة المتقين عدة

<sup>&</sup>lt;sup>২১৯</sup> মওলানা আবলুর রহীম, *হাদীস শরীফ-* ১ম খড, ঢাকাঃ খায়রুন প্রকাশনী, ২০০৪, পৃ.৭০

২২০ আল-কুর আন, সূরা মুনাফিকুন, সূরা নং- ৬৩

২২১ ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাগুজ, কিতাবুল ঈমান, হালীস নং- ১০৭

<sup>&</sup>lt;sup>২২২</sup> ইমাম তিরমিয়ী, *সুনান*, প্রাণ্ডক, ফিতাবুল ঈমান, বাব নং- ২০

১৯৫২ আল-কুর আল, ৬৯১৫২ الكيل والميزان بالقط

ক্রাজন, ৭৯৮৫ الكيل والميزان ولا تَبِغُ وا النّاس اشياءهم ولا تَضدوا في الارض بعد اصلاحها علام

اوقوا الكيل ولا تكونوا من المغرين ، وزنوا بالقسطاس المستقيم ، ولا تبضوا الثاس اشياءهم ولا تعثوا في الارض المفدين مفدين ما معاديدة عام مهدين الماري الماريدة عام مهدين الماريدة عام عام مهدين الماريدة عام

अवन-यून जान, كا تنقصوا المكيال والميزان فده

১১৯৮৫ ماهم منه اوفوا الدكيال والميزان بالقبط ولاتبضوا الناس اشياءهم 🗝 👭

১৭৯٥٥ مام صور واوفوا الكيل اذا كلتم وزنوا بالقطاس السنقيم، ذالك خير واعسن تاويلا عدد

১৯৭-৯ ত্রাল কুর আল, ৫৫৯৭ কুর المينزان ، الأ تطغوا في المينزان ، واقتيشوا الوزن بالقسط ولا تُشهروا المينزان في المينزان في المينزان والقيشوا الوزن بالقسط ولا تُشهروا المينزان في المهنزان والقيشور المينزان والمينزان والمينز

জন্য যারা মাপে কম দেয়। যারা লোকের নিকট হতে মেপে নেওয়ার সময় পূর্ণমাত্রায় গ্রহণ করে এবং যখন তাদের জন্য মেপে অথবা ওজন করে দেয় তখন কম দেয়।"<sup>২০০</sup>

মানুবের ঈমানকে যে সব কর্মকাভ ধ্বংস করে থাকে প্রতারনা তার অন্যতম। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "তোমাদের কেউ প্রতারণা করা অবস্থার মুমিন থাকতে পারে না।" ও প্রতারণা পরিণামে ব্যক্তির জন্য চরম অপমান বয়ে আনে। কিন্তু মানুবের স্বভাব এমনই যে ব্যক্তি প্রতারণার সময় এসব দিয়ে ভাবে না। এ প্রসংগে মহানবী (স.) বলেন, "প্রতারণা প্রতারকের জন্য লাঞ্চনা।" ও যে সব কারণে মানুবের রিয়ক হাস পায় তার মধ্যে অন্যতম হলো ওজনে কম দেয়া। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "কোন জাতি যদি পরিমাপ ও ওজনে কম দেয় তাহলে তাদের রিয়ক হাস করা হয়।" ২০০

প্রতারণা, প্রবঞ্চনা ও ধোঁকাবাজির একটি ধরন হলো মানুষকে বিদ্রান্ত করা। বিশেষত আজকাল উদ্দেশ্যমূলক ও পরিকল্পিত উপারে সংবাদ ছাপানো হয় কোন ব্যক্তি বা প্রতিষ্ঠানকে ছোঁট করা এবং মানুবের মাঝে বিদ্রান্তি সৃষ্টির জন্য। অপচ কাজটি প্রতারণার শামিল। এ ধরনের অমানবিক কাজ থেকে রাসূলুক্সাহ (স.) আক্সাহর কাছে আশ্রয় চেরেছেন। তিনি দু'আয় বলতেন, "হে আক্সাহ! আমি তোমার কাছে বিদ্রান্ত করা এবং হওয়া বা পদখলন হওয়া বা পদখলন করা বা অত্যাচার করা বা অত্যাচারিত হওয়া থেকে আশ্রয় চাই।" বতা অতএব এ হাদীসের মাধ্যমে কাউকে ভূল পথে চালানো, বিপদগামী করা, হোঁচট খাওয়ানো, বিদ্রান্ত করা, খালন ঘটানোসহ সকল প্রকার প্রতারণা অবৈধ প্রমাণিত হলো। হাদীসে উল্লেখিত তিনটি কাজের কোন একটিও যাতে কেউ না করে বা তার সাথে না করা হোক ইসলাম সেটাই কামনা করে।

প্রতারণা বিভিন্নভাবে, বিভিন্নরূপে হতে পারে। আজকাল জমি-জমা নিয়ে মানুষ একে অপরের সাথে প্রতারণার আশ্রয় নিয়ে থাকে। অন্যের জমি বিক্রি করে দেওয়া, জাল দলিল দেখিয়ে জমি বিক্রি করা, এক জমিকে একই ব্যক্তি একাধিকবার বিক্রি করা খাভাবিক ব্যাপার হয়ে দাঁড়িয়েছে। এর মধ্যে একটি প্রতারণা হলো জমির আইল বা নিশানা মুছে অন্যের জমিতে অনুপ্রবেশ করা। যা ইসলামে জঘন্য ও গর্হিত কর্ম হিসেবে বিবেচ্য। রাসূলুরাহ (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি জমির নিশানা পরিবর্তন করে, আল্লাহ তাকে অভিসম্পাত করেন।" বর্ণ বাংলাদেশে অসংখ্য মারামারি, মামলা, খুন-খারাবি জমির সীমানা নিয়ে সংঘটিত হয়ে থাকে। আরেক হালীসে বিশ্বনবী (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি জমির নিশানা ওলোটপালট করে দের আল্লাহ তাকে অভিসম্পাত করেছেন।" বর্ণ প্রতারণা বেহেতু ওক্রতর অপরাধগুলোর অন্যতম তাই এর পরিণাম ভয়াবহ। মহানবী (স.) এমন চরিত্রের লোকদের অভিশপ্ত বলেছেন। তিনি বলেছেন, "যে ব্যক্তি কোন মুমিনের ক্রতি করল বা তাকে প্রতারিত করল সে অভিশপ্ত।" বে

৩-১৯ জাল-কুন্ন আৰু, ৮৩% ويل للسلففين الذين اذا اكتالوا على الناس يستوفون واذا كالوهم او وزنوهم ينصرون. 🕬

<sup>ें</sup> و هو مؤمن . हेगाम मूननिम, नहीर, প্রাণ্ডक, किठावून ঈमान, रानीन न१- ১०৩ لا يغل احدكم حتى يغل و هو مؤمن

वेंदर . ماحبه अध्य خزى على صاحبه क्ष्माम आहमन हैवन शहन, जान-मूननान, आधक, वंड- ८, ९. ७००

<sup>ें</sup> ইমাম মালিক, मूं जाला, প্রাণক, किতাবুল জিহাদ, रानीन नाः ولا نقص قومُ المكيالُ والميزانُ الا قطع عنهم الرزق ا عنه

<sup>&</sup>lt;sup>২০৪</sup> . ভার্মিন বুলাল, প্রাণ্ডক, কিতাবুদ্ দা'ওআত, বাব নং-২৮

वें و الارض عَبْر نُخُوم الارض . इसाम आश्यम हेदन हायल, जाल-मूननान, शायक, चंठ- ১, १० كان الله من غَبْر نُخُوم الارض

राभी ना عَثِر مثار الارض . \*\* इमाम मुनलिम, नशीर, প্রাভক্ত, किञातून जानाशी (اضاحی), राभीन ना 80, 80

ইমাম তিরমিঘী, সুনান, প্রাহত্ত, কিতাবুল বিরুর, বাব নং- ২৭ ماعون من ضار مؤمنا او مكر به .

১৬১ ত তুল কুর আন, ৩৯১৬১ ومن يغلل يأت بما غل يوم القيامة ، ثم توفي كل نفس ما كسبت .

অথবা তার চেয়ে বেশী আমালের থেকে গোপন করল। সে বিয়ানতকারী হিসেবে পরিগণিত হবে। সে কিয়ামতের দিন তা নিয়ে হাযির হবে।"<sup>২০৯</sup>

## <u>ৰজনপ্ৰীতি</u>

মানবিক মূল্যবোধের অবক্ষয়ের আরেকটি জারগা হলো বজনপ্রীতি। বজনপ্রীতি মানে সবাইকে সমান সুযোগ না দেরা, আদল প্রতিষ্ঠা না করা, যুলম করা, যোগ্য ব্যক্তিকে ঠকানো, এলাকাপ্রীতি, বর্ণপ্রীতি, দলপ্রীতি, বিভাগপ্রীতি, ধর্মপ্রীতি, পরিবারপ্রীতি, কুল্র ও দীচু মানসিকতা, বচ্ছতার অভাব, ইসলামের সাম্য দীতিতে বিশ্বাস না করা ইত্যাদি। বজনপ্রীতিরই একটি অংশ হলো রাজতক্ত্র। ইসলামের ইতিহাসে দেখা যার, যেখানেই উত্তরসূরী হিসেবে পরিবারের কাউকে রেখে যাওয়ার চেষ্টা করা হয়েছে; সেখানেই বামেলা হয়েছে, রক্তপাত হয়েছে, সংঘর্ষ ও যুদ্ধ-বিশ্বহ হয়েছে। যার প্রেক্ষাপটে অনেক বিয়োগান্ত ঘটনার জন্ম হয়েছে এবং ইতিহাসের চাকা ঘুরে গেছে। উপরোক্তগুলো সব সমান অপরাধ। আসলে একটি অন্যায় যে, আরো কত অন্যায় করতে বাধ্য ও প্রলুদ্ধ করে তার কোন ইয়ন্তা নেই। বাংলাদেশে এটি এখন একটি বিয়াট সমস্যা। বাংলাদেশের রাট্র ক্ষমতার যারাই ছিল প্রত্যেকের ব্যাপারেই এ অভিযোগটি উত্থাপিত হয়েছিল। ক্ষমতা থেকে চলে যাওয়ার পর এটি আরাে বেশি প্রমাণিত হয়েছে। তথু যে দেশ পরিচালনায়ই এ দুই ক্ষতের সৃষ্টি হয়েছে তা নয় বরং এর খারাপ প্রভাব সর্বত্র হড়িয়ে পড়েছে। ইসলামের ইতিহাস বজনপ্রীতি না করার ইতিহাস। আত্মীর-বজনকে বিশেষ সুবিধা দেয়ার কোন সুযোগ ইসলামে নেই। বরং আমরা ইসলামের ইতিহাসে এর বিপরীতটি দেখি। যেমনঃ

মহানবী (স.) দ্বার্থহীন তাবে ঘোষণা করেছিলেন, "আল্লাহ্র রাস্লের কন্যা ফাতিমাও যদি চুরি করে তাহলে মুহাম্মদ তার হাত কেটে দিত।" <sup>২৪০</sup> মুহাম্মাদ (স.) বলেছিলেন, "বদী ইসরাঈলের পতনের অন্যতম একটি কারণ এই ছিল যে, তাদের সন্ধান্ত কেউ চুরি করলে ছেড়ে দেয়া হতো আর নীচু বংশের কেউ চুরি করলে তার হাত কাটা হতো।" <sup>২৪১</sup> অন্যদিকে আমরা জানি যে, এক যুদ্ধে বেশ কিছু দাসী মুসলমানদের করারত হয়েছিল। সেখান থেকে ফাতিমা (রা.) একটি চেয়ে রাস্লুল্লাহ্ (স.)-এর কাছে প্রত্যাখ্যাত হন। ঘরের কাজ করে তার হাতে কোন্ধা পড়ার দাগও পিতাকে তিনি দেখালেন।

ইসলামের দ্বিতীয় খলীফা এ ব্যাপারে দৃষ্টান্ত স্থাপন করেছেন। অনেক ক্ষেত্রে তিনি তাঁর স্বজনদেরকে অন্যদের চেয়ে কম সুবিধা দিরেছেন। স্বজনপ্রীতির বিরুদ্ধে তার অবস্থানের কারণে শুধু তাঁর জীবন থেকে কয়েকটি দৃষ্টান্ত পেশ করা হলঃ

প্রথমতঃ তিনি ঘলীকা হওয়ার পূর্বেই ঘন্দকের যুদ্ধে তাঁর আপন মামা আ'সী ইবন হিশামকে নিজ হাতে হত্যা করেন। এ হত্যার মাধ্যমে তিনিই সর্বপ্রথম প্রমাণ করেন, সত্যের পথে আত্মীয় ও প্রিয়জনের প্রভাব প্রাধান্য লাভ করতে পারে না।<sup>১৪২</sup>

**দিতীয়তঃ** তাঁর পুত্র আবৃ শামাত্ অপরাধ করার পর তিনি তাকে ক্ষমা করে দেননি। বরং তিনি নিজ হাতে শাস্তি কার্যকর করেছেন। যেটি তিনি নিজ হাতে না করলেও পারতেন। আসলে তিনি দীনকে সবচেরে বেশি ওক্নত্ব প্রদান করতেন বলে স্বজনপ্রীতিসহ অন্য কিছু তার কাছে পাত্তা পেত না। 'উমার (রা.)-এর ব্যাপারে বলা হয়, "আল্লাহ্র দীনের ব্যাপারে 'উমার (রা.) বল্লকঠোর ছিলেন।"<sup>২৪০</sup>

ভূতীয়তঃ নাকি' থেকে বর্ণিত ঘটনা। "তিনি বলেন, উমর ইবনে খাতাব (রা.) প্রথম দিকে হিজরতকারীদের জন্য (বাংসরিক) চার হাজার দিরহাম ভাতা নির্ধারণ করে দিরেছিলেন। কিন্তু তার নিজ পুত্রের জন্য নির্ধারণ করলেন তিন হাজার পাঁচ শত। তাকে বলা হল, আপনার পুত্রও তো মুহাজিরদেরই অর্ত্তগত। তাহলে তার জন্য কম ভাতা

عن عدى بن غُنيرة قال: معت رسول الله(ص) يقول: من استعماناه منكم على عمل فكتمنا مُشْهِطا فما فوقه كان غلولا . \*\*\* دعل عدى بن غُنيرة قال: معت رسول الله(ص) يقول: من استعماناه منكم على عمل فكتمنا مُشْهِطا فما فوقه كان غلولا .

रहें। الله عند يدها و ان فاطمة بنت رسول الله (ص) نزلت بالذي نزلت به ، سرقت لقطع معند يدها हिंगाम वूराती, नहीं शाकल, किठावून इन्न, वाव न१- الله عند بدها و الله الله عند بدها الله عند بدها الله عند الله عند

<sup>े</sup> हमाम नानाग्नी, जूनान, প্রাণ্ডক, किতावून् नाग्निक, वाव न१- الشريف ينو اسرائيل حين كانوا اذا اصاب الشريف . 383

<sup>&</sup>lt;sup>২৪২</sup>় ড.আপুল মা'বুদ, *আসহাবে রাস্লের জীবন কথা*, খড- ১, লকাঃ বাংলাদেশ ইসলামিক সেকার, ১৯৮৯, পৃ.৩৪

১১১ - الله عمر ইয়াম ইবন মালা, সুনান, প্রাণ্ডভ, মুকান্দামা, বাব নং- ১১

নির্ধারণ করলেন কেন? তিনি বললেনঃ তার সাথে তো তার পিতাও হিজরত করেছে। অর্থাৎ তিনি বলতে চাচ্ছেন তার অবস্থাতো তাদের মত নয় যারা একাকী হিজরত করেছে।"<sup>২৪৪</sup>

পঞ্চমতঃ নিজ পুত্র বা স্বজন বলে বেশি সুবিধা নিয়ে নিবে তখনকার যুগে তা চিন্তাও করা যেত না। কেউ তখন এসব নিবে চিন্তা করার সময়ও পেত না। 'হবরত উমর (রা.)-এর খিলাফতকালে খলীফা জুম আর খুতবা দিতে মিম্বরে দাঁড়ানোর সাথে সাথে এক মুসল্লী জানতে চাইলেন খলীফার জামা অত লম্বা হলো কীজাবে? কারন বারতুল মাল থেকে সকলকে যে কাপড় বরান্দ দেরা হয়েছে তা দিরে অত লম্বা জামা বাদানো যায় না। প্রশ্নকর্তা যখন জানলেন, খলীফার ছেলের ভাগে যে কাপড় পাওয়া গেছে সেটা খলীফাকে দেরার ফলেই তাঁর পক্ষে লম্বা জামা বাদানো সন্তব হয়েছে তখন প্রশ্নকর্তা সন্তই হয়ে বললেন, হাঁ এখন খুতবা শুরু করুন। আমরা খনবা। খলীফা বললেন, যদি সভোষজনক জবাব না পেতে তাহলে কী করতে? তখন প্রশ্নকর্তা বললেন: তখন আমার এই তলায়ার এর সমাধান দিতো। একথা শুনে খুশী হয়ে খলীফা বললেন: ইয়া আল্লাই তা আলা। যতদিন পর্যন্ত এরূপ সাচেটা সমানলার বান্দা জীবিত থাকবে ততদিন ইসলাম ও মুসলমানের কেউ ক্ষতি করতে পারবে না।" ২৪৬ বাংলাদেশের প্রেক্ষাপটে এমন ঘটনার কোন ন্যীর নেই। এখানে রাষ্ট্রের প্রধান ব্যক্তির সামনে এমন জবাব দিলে তার রেহাই নেই।

ষষ্ঠতঃ নিমের ঘটনা প্রমাণ করে যে, বিচারের ক্ষেত্রে ইসলামে কোন ধর্মের অনুসারী তা বিবেচ্য বিষর নর। মিসরের অনুসলিন অধিবাসীদের ১ ব্যক্তি মদীনার এসে উমার (রা.) এর কাছে মিসরের গর্ভণর আমর ইবনুল 'আস এর বিরুদ্ধে অভিযোগ করে এবং উমার তার সভোষজনক প্রতিকার করেন। ফরিয়াদী অভিযোগ করল যে, আপনার গর্ভণরের হেলে আমার হেলেকে অন্যায় ভাবে লাঠিপেটা করেছে। উমার (রা.) এ অভিযোগ শোনামার গর্ভণর ও তার ছেলেকে মদীনায় ভেকে পাঠালেন এবং ফরিয়াদীর ছেলেকে দিয়ে প্রকাশ্যে প্রতিশোধ গ্রহণ করালেন। এবং ঐতিহাসিক সতর্কবাণী উক্তারণ করলেন যে, "তুমি কবে থেকে মানুবকে গোলাম বানাতে তরু করলে? অথচ তারা তাদের মায়ের পেট থেকে স্বাধীনভাবে জন্ম গ্রহণ করেছিল।" সংগ ওপরের ঘটনাবলী স্বজনপ্রীতির ব্যাপারে লেশ মার্র সন্দেহকেও মুছে দেবে। এ কথা অরণীয় যে, তখনকার প্রতিটি মুসলিমই এ ধরনের মানসিকতা লালন করতেন। কারণ এক পক্ষ স্বজনপ্রীতির উর্ধের্য থাকলেই হয় না। স্বজনপ্রীতিসহ সকল অন্যায়ের পেছনেই দুটি পক্ষ থাকে। একা একা পাপ করা যায় না। কারন স্বজনপ্রীতিতে এক পক্ষ অবৈধ সুবিধা দেয়, অন্য পক্ষ অবৈধ সুবিধা নেয়। সবার সন্মিলিত প্রচেটাতেই স্বজনপ্রীতিহীন সমাজ প্রতিষ্ঠিত হয়ে থাকে।

# দুর্নীতি

فرض المهاجرين الاولين اربعة الاف وفرض لابنه ثلاثة الاف وخمس مائة ، فقيل له: هو من المهاجرين فلم نقمه؟ . <sup>888</sup> فرض المهاجرين المهاجرين فلم نقمه المهاجرين ا

<sup>&</sup>lt;sup>২৪৫</sup> . আসহাবে রাসুলের জীবন কথা, খন্ত- ১ পৃ. ৪৩, ৪৪

<sup>&</sup>lt;sup>২৪৬</sup> . অধ্যাপক মভিউর রহমান, ইসলামে মৌলিক মানবাধিকার, *ইসলামিক ফাউভেশন পত্রিকা*, ঢাকা, ৪২ বর্ধ, ৪র্থ সংখ্যা, এপ্রিল-জুন ২০০৩, পৃ. ৩৬

১৯৭ . ড: নোন্তফা আস-সিবায়ী, মানবতার কল্যাণে ইসলামী সত্যতার অবিস্মরণীয় অবনাদ, ঢাকাঃ হাসনা প্রকাশনী, ২০০০, পৃ.
৩২

দুর্নীতি একটি মারাত্মক বৈশ্বিক সমস্যা। বাংলাদেশের প্রেক্ষাপটে এটি প্রথম এবং প্রধান সমস্যা। ট্রান্সপারেদি ইন্টারন্যাশনালের হিসেবে বাংলাদেশ পর পর পাঁচ বার (২০০০- ২০০৫) দুর্নীতিতে বিশ্বে প্রথম হয়েছে। যা একটি মুসলিম দেশের জন্য খুবই দুঃখজনক ও পীড়াদায়ক। ইসলামের সাথে দুর্নীতির কোন সম্পর্ক হতে পারে না। যা ইসলাম এবং মুসলিমের জীবনে খাপ খায় না। ইসলাম তো পৃথিবীতে এসেছে সকল প্রকার দুর্নীতির মূলোচেছদ করার জন্য। এবং সকল প্রকার সুনীতি প্রতিষ্ঠার জন্য। মানুষের মানবিক মূলাবোধের তর এতো নীচে নেমে গেছে যে, বাংলাদেশের মানুষ এ কলংক বহন করে চলেছে। 'দুর্নীতি' শব্দটি নেতিবাচক। এটি ইতিবাচক শব্দ নীতি' পেকে এসেছে। দুর্নীতি শন্দের আভিধানিক অর্থঃ নীতিবিক্লদ্ধ আচরণ, কু-নীতি, অসদাচরণ, নীতিহীনতা ইত্যাদি। এর ইংরেজী প্রতিশব্দ হচেছ Corruption, আর আরবী প্রতিশব্দ আল-কাসান' বা আল-ইফসান'। ২৪৮ সাধারণভাবে যা নীতিসিদ্ধ নয়, তা-ই দুর্নীতি। আর নীতিসিদ্ধ বলতে বোঝানো হয়্ম- যা পরিষার, সমাজ, রাষ্ট্র ও ধর্ম দ্বারা শ্বীকৃত।

Social Work Dictionary- তে দ্নীতির সংজ্ঞা প্রদান করতে গিয়ে বলা হয়েছে- "Corruption is in political and public service administration, the abuse of office for personal gain, usually through bribery, extortion, influence pedding and special treatment given to some citizens and not to others." "রাজনৈতিক ও সরকারী প্রশাসনে দ্নীতি বলতে সাধারণত যুব, বলপ্রয়োগ বা ভীতি প্রদর্শন, প্রভাব বা ব্যক্তি বিশেষকে বিশেষ সুবিধা প্রদানের মাধ্যমে অফিস-আদালতকে ব্যক্তিগত লাভের জন্য অপব্যবহার করাকে বুঝায়।" ভারতীয় সমাজবিজ্ঞানী রামনাথ শর্মা বলেন, "In corruption a person willfuly neglected his specified duty in order to have an undue advantage." অবৈধ সুযোগ-সুবিধা লাভের জন্য কোন ব্যক্তির নির্দিষ্ট দায়িত্ব পালনে ইচ্ছাকৃত অবহেলা-ই দুনীতি।" ভালপারেলি ইন্টারন্যাশনালের মতে, "Corruption is the abuse of public office for private gain." ব্যক্তিগত লাভের জন্য গণপ্রশাসনের অপব্যবহারই দুনীতি।"

দূর্নীতির মূলোৎপাটনের জন্য ইসলাম পূর্বেই প্রোগ্রাম দিয়ে রেখেছে। যেমনঃ

- চুরির আধুনিক সংকরন ছাড়া এটি আর কিছুই নয়। চুরি ইসলামে হারাম এবং এটি অন্যতম কবীরা গুনাহ।
- ২, আল্লাহ্-জীতি বা তাকওয়া অর্জন।
- ठायकीয়ाञ्न् नकन कर्मनृष्ठी ।
- 8. হালাল গ্রহণ ও হারাম বর্জন। দুর্মীতির মাধ্যমে উপার্জিত সম্পদ পুরোটুকুই হারাম।
- অয়ে তুটি। অতি লোভের কারণে দুর্নীতি সংঘটিত হয়ে থাকে।
- ৬, উপযুক্ত পারিশ্রমিক প্রদান।
- ৭. যোগ্য, অভিজ্ঞ ও সৎ কর্মচারী নিয়োগ।
- ৮. বিচার বিভাগের স্বাধীনতা ও দুর্নীতিবাজদের উপযুক্ত শান্তি প্রদান।
- ৯. স্বচহতা ও জবাবলিহিতা জোরদার করা।
- সম্পদ সম্পর্কে দৃষ্টিভঙ্গির পরিবর্তন। অর্থের প্রতি মোহ কমানো। পরকালকেই স্থায়ী ঠিকানা মনে করা।
- পরকালিন চেতনায় উজ্জীবিতকরণ ও নৈতিক মূল্যবোধ সৃষ্টি।
- ১২. দুর্নীতির অপর নাম সুদ ও ঘুষ। এগুলো ইদলামে নিবিদ্ধ।

<sup>&</sup>lt;sup>২৪৮</sup> . ড. রহী আল-বাশাবালী, *আল-মাতরিদ*, (আরবী-ইংরেজী অতিধান) বৈরতঃ দারুল 'ইলম লিল মালাইন, ২০০১, পৃ. ২২০

২৪৯ মোঃ আতিকুর রহমান, বাংলাদেশের প্রধান প্রধান সামাজিক সমস্যা ও সরকারী নীতি, ঢাকাঃ আল কুর আন পাবলিকেশন, ২০০০, পৃ. ৩৩৫

Ramnath Sharma, Indian Social Problems, Media Promoters and Publishers Pvt. Ltd. 1982, P. 101

### অশ্ৰীলতা

বর্তমানে অন্নীলতা ও বেহায়াপনায় দেশ সয়লাব হয়ে গেছে। এখন ভাল জিনিসগুলাকেও অন্নীলভাবে উপস্থাপন করা হয়। অন্নীলতার প্রতিশব্দগুলো উল্লেখ করলে শব্দটির সীমানা ও ভয়াবহতা আয়ো স্পষ্ট হয়ে উঠবে। য়েমন-বেহায়াপনা, নোংরামি, নির্লজ্জতা, লজ্জাহীনতা (Shamelessness), গোপনীয় স্থান প্রদর্শন করা ইত্যাদি। অন্নীলতা বিভিন্ন ভাবে হতে পারে। য়েমন- কথার মাধ্যমে, অঙ্গভঙ্গির মাধ্যমে, পোশাক-পরিচহদের মাধ্যমে, কৌতুকের মাধ্যমে, ঘটনার মাধ্যমে ইত্যাদি বিভিন্ন ভাবে। অন্নীল ব্যক্তি হতে পারে, খবর হতে পারে, পত্রিকা হতে পারে, ছায়াছবি হতে পারে, নাটক হতে পারে।

ইসলামের ইবাদতসমূহ একার্থে অগ্রীলতার মত ব্যাপারগুলোকে দুর করার জন্যই দেয়া হয়েছে। মহান আল্লাহ্ সালাতের ভূমিকার ব্যাপারে বলেন, "সালাত অবশ্য বিরত রাখে অগ্নীল ও মন্দ কার্য হতে।" বিরত এমনিভাবে ইসলামের প্রতিটি বিধান অগ্নীলতাকে অবদমিত করতে অল্প-বিত্তর ভূমিকা পালন করে। সাওম তো অগ্নীলতাসহ সকল প্রকার মন্দ হতে প্রতিরোধের জন্য ঢালস্বরূপ।

অন্নীলতা ও বেহায়াপনা রাস্লুল্লাহ্ (স.)-এর আদর্শের ওপর এক বড় ধরনের ধাক্কা। তিনি তাঁর পুরো জীবনে কখনো অন্নীল কথা বলেননি ও আচরণ করেননি। তাঁর শক্ররাও এমন কথা বলতে পারেনি। আবদুল্লাহ্ ইবন উমার (রা.) থেকে বর্ণিত আছে যে, "নবী (স.) না স্বরং অন্নীল ভাষী ছিলেন, না কৃত্রিমভাবে অন্নীল ভাষা প্ররোগ করতেন। বরং তিনি বলতেন, তোমাদের মধ্যে সর্বোত্তম সে ব্যক্তি যার চরিত্র সর্বোত্তম।" <sup>২৫২</sup> আনাস (রা.)-ও বলেন, "রাস্ল (স.) কাউকে গালাগালও করতেন না এবং কাউকে অশালীন কথাও বলতেন না। তিনি যখন আমাদের কাউকে ভংগনা করতে চাইতেন, তখন বলতেনঃ তার কি হয়েছে? তার হাত ধূলি মলিন হোক।" <sup>২৫৬</sup>

শয়তান মানবতার সবচেরে বড় দুশমন। অশ্লীলতা করার মাধ্যমে প্রকারান্তরে শয়তানের দাসত্ব করা হয়। কারণ সে যে সব জিনিসের প্রতি মানুষকে উত্বন্ধ করে থাকে তার মধ্যে গুরুত্বপূর্ণ একটি হলো অশ্লীলতা। কারণ অশ্লীলতার মাধ্যমে যত ক্রত সমাজ কলুবিত হয়, তা আর কোনটির মাধ্যমে হয় না। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "তোমরা শয়তানের পলায় অনুসরণ করো না, নিকয় সে তোমাদের প্রকাশ্য শক্র। সে তো কেবল তোমাদেরকে মদ্দ ও অশ্লীল কার্যের এবং আল্লাহ্ সম্বন্ধে তোমরা জান না এমন সব বিষয় বলার নির্দেশ দেয়।" বিভ শয়তানের আল্লাহ্ তা আলা ঘোষণা করেন, "হে মুমিনগণ! তোমরা শয়তানের পলায় অনুসরণ করো না। কেউ শয়তানের পদায় অনুসরণ করলে শয়তান তো অশ্লীলতা ও মন্দ কার্যের নির্দেশ দেয়।" বিপরীত পক্ষে আল্লাহ্ তা আলা নামুবকে কল্যাণের দির্দেশ দেন। কুর আনে বলা হয়েছে, "আল্লাহ্ তা আলা ন্যায়পরায়ণতা, সদাচরণ ও আত্লীয়ন্ধজনক দানের নির্দেশ দেন এবং তিনি নিরেধ করেন অশ্লীলতা, অসংকার্য ও সীমালংঘন হতে।" বিংশ

অন্নীলতার পরিণাম অতি তরাবহ। হাদীদের ভাষায় অন্নীল ব্যক্তি সর্বনিকৃষ্ট। রাসূলুরাহ (স.) বলেন, "মানুবের মধ্যে সে ব্যক্তি সর্বনিকৃষ্ট যার অন্নীল আচরণের ভয়ে মানুষ তাকে ত্যাগ করে।" বংশ সমাজে এমন কিছু ব্যক্তি থাকে বাদের মুখ থেকে অসংখ্য অন্নীল কথা বেরিয়ে যায় যা নিয়ে অনেকে আশংকিত ও আতংকিত থাকে। তারা বিশ্রি ভাষা ব্যবহার করে থাকে। আমাদের আশেপাশেও এমন লোকের সংখ্যা প্রচুর। এদের ভয়ে অনেকে তাদের সন্ত ানদের নিয়ে চলা-কেরা করে না। অন্নীলতা এতই জঘন্য যে তা মানুষের ঈমানের মত মহা মূল্যবান সম্পদকে

অল-কুর'আন, ২৯৪৫ ان الصلاة تنهى عن الفحشاء والعنكر . د٥٥

২৫০ , আথলাকুন নবী স., প্রাগুক্ত, হাদীস নং- ২১, পু. ২১

تطمون ولا تتبعوا غطوات الشيطان ، الله لكم عدو مبين ، الما يامركم بالسوء والفعشاء وان تقولوا على الله مالا . الله على عبر مبين ، الما يامركم بالسوء والفعشاء وان تقولوا على الله مالا . الله عبر مبين مالا . الله عبر عبر عبر الله عبر الله عبر عبر الله عبر ا

ومن يتبع خطوات الشيطان المنافر المشيطان ، ومن يتبع خطوات الشيطان قائه يامر بالفحشاء والعنكر . المنافر অল- কুর আল, ২৪৯২১

আল-কুর আল, ২৯২৬৮ الشيطان يعدك الفقر ويامركم بالفطاء فالمعاد

০৫৯৩০ । আল-কুর আল, ১৬৯৯০ ان الله يامر بالعدل والاحسان وايتائ ذي القربي وينهي عن الفعثاء والدنكر والبغي والم

रेंक . के विकार विवृत्र, रानीन न१- १७ أنَ مِن شُرَ النّاس مِن تركه النّاس انفاء فَعَنْه . १٥٠ . مَا تركه النّاس انفاء فَعَنْه .

ধবংস করে দেয়। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "পরনিন্দুক, অভিসম্পাতকারী, অশ্লীল আচরণকারী এবং নির্লজ্ঞ ব্যক্তি কখনো মু'মিন হতে পারে না।" অশ্লীল ব্যক্তি আল্লাহ্ তা আলার ঘৃণার পার হরে যায়। মহানবী (স.) বলেন, "নিশ্চিতভাবেই আল্লাহ্ অশ্লীল আচরণকারী ও নির্লজ্ঞ ব্যক্তিকে ঘৃণা করেন।" অবেক হাদীসে বর্ণিত আছে। মহানবী (স.) বলেহেন, "অবশ্যই আল্লাহ্ অশ্লীল ও অশ্লীলতা প্রদর্শনকারীকে পছন্দ করেন না।" আর অশ্লীল ব্যক্তিকে ঘৃণা করেন।" আর অশ্লীল ব্যক্তিকে ঘৃণা করেন।" আর অশ্লীলতা হলো মুনাফিকের একটি লক্ষণ। বিশ্বনবী (স.) বলেন, "লজ্ঞা এবং সংকোচ (দ্বিধাবোধ) সমানের অংগ। আর অশ্লীলতা (নির্লজ্ঞতা) এবং বেশী কথা বলা নিফাকের অংগ।" আর স্পুল্লাহ্ (স.) আরো বলেহেন, নিশ্চিতভাবেই অশ্লীলতা, বিচ্ছিন্নতা ও কৃপণতা নিফাক থেকে উৎসারিত।" অগ্লীলতার পৃষ্ঠপোষকদের শেষ পরিণাম হলো জ্বল্ভ অগ্লি। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, নির্লজ্ঞতা বিচ্ছিন্নতাবোধের পরিণাম জাহান্নাম।" অর্থাৎ অশ্লীলতার ধারকরা তাদের অশ্লীলতার মাধ্যমে একদা একাকী, বিচ্ছিন্ন ও একহারে হয়ে পড়ে। মানুষ ধীরে ধীরে সরে পড়তে থাকে।

মহান আল্লাহ্ ক্ষমার ব্যাপারে খুবই উদার। কারণ তাঁর গুণবাচক নামের মধ্যে ররেছে- عنال (গাফ্কার) ক্ষমাশীল, বিত কিছু পরও তিনি অগ্লীল আচরণকারীদের ক্ষমা করেন না। এর অন্যতম একটি কারণ এই যে, অগ্লীলতার প্রদর্শনী যারা করে বেড়ার তারা অনেককে বিভ্রান্ত, পাপিষ্ঠ ও অগ্লীল করতে সহায়তা করে। অগ্লীলতার বিষবাম্প বহুদিন ধরে বহুলোকের মধ্যে সংক্রমিত হয়। একজনের অগ্লীল কথা. পোষাক, আচরণ ও অঙ্গভঙ্গির খারাপ প্রতিক্রিয়া বহু দিন অব্যাহত থাকে। এর বারা অনেকে বিভ্রান্ত হয়। ব্যাপারটি তখন আর মহান আল্লাহ্র এখতিয়ারে থাকে না। অতএব অগ্লীলতার মন্দ প্রভাব যাদের মধ্যে পড়েছে তারা ক্ষমা না করলে আল্লাহ্ তাকে ক্ষমা করবেন না। অগ্লীলতা বড় গুনাহর মধ্যে একটি। কোন ব্যক্তি, কাজ বা বন্ধতে অগ্লীলতা অনুপ্রবেশ করলে তা বিষাক্ত ও দূষিত হয়ে পড়ে। মহানবী (স.) বলেন, "কোন কিছুতে অগ্লীলতা বিদ্যমান থাকলে তা কলুবিত হয়।"

অশ্লীলতার বিভিন্ন ধরন রয়েছে। একটি আয়াতে প্রকাশ্য ও গোপনীয় এ দু'ধরনের অশ্লীলতার কথা উল্লেখ করা হয়েছে। মূল কথা ইসলামে সকল প্রকার অশ্লীলতা নিষিদ্ধ। এমনকি কুর'আনের একস্থানে মানুষ-হত্যার পূর্বে এর ভয়াবহতার কারণে এ কর্মটিকে উল্লেখ করা হয়েছে। আয়াহ্ তা আলা বলেন, "প্রকাশ্যে হোক কিংবা গোপনে হোক, অশ্লীল কাজের নিকটেও যেও না। আর আয়াহ্ যার হত্যা নিষিদ্ধ কয়েছেন যথার্থ কারণ ছাড়া তোমরা তাকে হত্যা করো না।" বিশ্ব করা একটি আয়াতে শিরকসহ অনেক কবীরা গুলাহর পূর্বে অশ্লীলতার কথা উল্লেখ করা হয়েছে, বল, নিশ্চয় আমার প্রতিপালক হারাম কয়েছেন প্রকাশ্য ও গোপন অশ্লীলতা আর পাপ এবং অসংগত বিয়োধিতা এবং কোন কিছুকে আয়াহ্র শরীক করা- যায় কোন সনদ তিনি প্রেরণ কয়েননি, এবং আয়াহ্ সম্বদ্ধে এমন কিছু বলা যা তোমরা জান না।" বিশ্ব করা একটি ধরন হলো অসংঘত দৃষ্টিপাত ও চাহনি। ইসলাম অশ্লীলতার সকল ছিল্রপথ বন্ধ করে দিয়েছে। এ ব্যাপারটিও বাদ থাকেনি। আয়াহ্ তা আলা বলেন, "মুমিনদেয়কে বল, তারা যেন তাদের দৃষ্টিকে সংঘত করে এবং তাদের লজাস্থানের হিফাযত কয়ে; এটাই তাদের জন্য উত্তম। তারা যা কয়ে নিশ্চয় জায়াহ্ সে বিষয়ে সম্যুক অবহিত। আয় মুমিন নারীদেয়কে বল, তারা যেন তাদের সৃষ্টিকে

<sup>&</sup>lt;sup>২৫৯</sup> . قادش و لا باللغان والفاحش و لا البذى . <sup>২৫৯</sup> ليس المؤمن بالتلغان والفاحش و لا البذى . <sup>২৫৯</sup> . 80৫, 8১৬/ইমাম তিরমিয়ী, সুনান, প্রাণ্ডক, কিতাবুল বির্দ্ধ, বাব নং- ৪৮

২৬১ فاحش مقعض كل فاحش عقمين ইমাম আহমদ ইবন হাম্বল, আল-মুসনাদ, প্রাগুক্ত, খন্ত- ৫, পৃ. ২০২

২৬২ من الفاحش ويبغض الفاحش . ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনান, প্রান্তক্ত, খন্ত- ২, পৃ. ১৬২

<sup>&</sup>lt;sup>২৬৩</sup> আইমাম আহমদ ইবন হাৰল, আল-নুসনাল, প্রাণ্ডক, যত- ৫, পৃ. ২৬৯

४७४ ان البذاء والجفاء والشُّح من النفاق अभय नातियी, जूनान, প্রাণ্ডल, किতावून মুকाদামা, বাব न१- 80

ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনান, প্রাতক্ত, খত- ২, পৃ. ৫০১ أيار المناء في النار المناء في النار المناء في النار المناء عن المنار المناء في النار المناء في المناء في النار المناء في المناء في المناء في المناء في المناء في النار المناء في النار المناء في النار المناء في النار المناء في المناء في المناء في النار المناء في المناء

ইমাম তিরমিয়ী, সুলান, প্রাগুজ, কিতাবুণ বিরুর, বাব নং- ৪৭ شانه أنه الأشانه أنه الأشانة الأشانة الأشانة الم

১৫১৫ , আল কুরু আল ولا تقربوا الفواحش ما ظهر منها وما بطن ولا تقتلوا النفس التي حرم الله الا بالحق 🗝 🕬

قل انما حرّم ربّى الغواحث ما غلير منها وما بطن والاثم واليفي بغير الحقّ وان تشركوا بالله ما لم ينزل به المالنا الله على الله مالا تطنون ত্রাল, ৭৯৩০ ভূকে আন, ৭৯৩০

সংযত করে ও তাদের লজাস্থানের হিকাযত করে; তারা যেন যা সাধারণত প্রকাশ থাকে তা ব্যতীত তাদের আতরণ প্রদর্শন না করে, তাদের গ্রীবা ও বক্ষদেশ যেন মাথার কাপড় বারা আবৃত করে, তারা যেন তাদের স্বামী, পিতা, শ্বতর, পুত্র, স্বামীর পুত্র, ভাতা, ভাতুম্পুত্র, ভগ্নিপুত্র, আপন নারীগণ, তাদের মালিকানাধীন দাসী, পুরুষদের মধ্যে যৌন কামনা-রহিত পুরুষ এবং নারীদের গোপন অংগ সম্বন্ধে অজ্ঞ বালক ব্যতীত কারো নিকট তাদের আভরণ প্রকাশ না করে, তারা যেন তাদের গোপন আবরণ প্রকাশের উদ্দেশ্যে সজ্জোরে পদক্ষেপ না করে।" ১৬৯ অর্থাৎ যা বৈধ নয় এমন জিনিসের দিকে তাকানো যাবে না। আবার কেউ যাতে তাকার এমন সুযোগও করে দেয়া যাবে না।

প্রদর্শনী করে বেড়ানো এক ধরনের অগ্নীলতা। এ প্রসংগেও সাবধান বাণী উচ্চারিত হয়েছে। আল্লাহু তা আলা বলেন, "আর তোমরা স্বগৃহে অবস্থান করে এবং প্রাচীন জাহিলী যুগের মত নিজেদেরকে প্রদর্শন করে বেড়ারে না।" ২৭০ প্রাক-ইসলামী যুগকে জাহিলী যুগ বলার অন্যতম একটি কারণ ছিল এই যে, তখন অগ্নীলতার ব্যাপক প্রসার ঘটানো হয়েছিল। হাদীসেও রাস্পুল্লাহু (স.) বলেছেন, "পূর্ব দিনের জাহিলী সৌন্দর্য প্রদর্শনের মত সৌন্দর্য প্রদর্শন করো না।" ২৭০ অনেকে উপ্র সাজ করে বাইরে ঘুরে বেড়ার। তাদের উদ্দেশ্য এই থাকে যে, মানুব আমাকে দেখুক। এসব জাহিলী চিন্তাধারা। যা কোন বিবেকবান, ক্রচিশীল, শালীন, সংস্কৃতবান, সভ্য ও মার্জিত ব্যক্তির বারা সম্ভব নয়।

পোশাক-পরিচ্ছদ মানবিক মূল্যবোধের অপরিহার্য অংশ। মানুষকে জন্তু-জানোয়ার থেকে যে ব্যাপারগুলো আলাদা করেছে তার মধ্যে পোশাক একটি। অশ্রীলতা প্রদর্শনের একটি মাধ্যম হলো পোশাক-পরিচহন। ইসলাম পোশাক-পরিচ্ছদের ব্যাপারে মূল্যবোধ নির্বারন করে দিয়েছে। ইসলামের বিধানানুযায়ী পোশাক পরিধান করলে জীবন সুন্দর ও শালীন হয়ে ওঠে। পোশাকের ব্যাপারে মহান আল্লাহ্ বলেছেন, হে বনী আদম! তোমাদের লজান্তান ঢাকার ও বেশ-ভূষার জন্য আমি তোমাদেরকে পরিচহন দিরেছি, এটিই সর্বোৎকৃষ্ট। এটি আল্লাহর নিদর্শনসমূহের অন্যতম, যাতে তারা উপদেশ গ্রহণ করে।"<sup>২৭২</sup> আলোচ্য আয়াতে কয়েকটি মৌলিক কথা বলা হয়েছে। আর তাহলো লজ্জা ঢাকার জন্যই মূলত পোশাকের ব্যবস্থা করা হয়েছে। অতএব যে পোশাকে লজ্জা পুরোপুরি ঢাকে না, তা পোশাক হিসেবে বিবেচিত হতে পারে না। দ্বিতীয়ত, পোশাক-পরিচ্ছদ তথা শালীমতা হলো তাকওয়ার অংশ। ততীয়ত, শালীনতাই সর্বোৎকট্ট। ইসলামে নারী-পুরুষের স্বাতন্ত্র পোশাক রয়েছে। যেটা নারীর জন্য শালীন, সেটাই পুরুষের জন্য অশালীন। আবার এর বিপরীতও হতে পারে। কিছু পোশাক রয়েছে যা তথু নারীর জন্যই নির্বারিত। এমন পোশাক পুরুষের জন্য হারাম। রাসূলুল্লাহু (স.) এমন লোকদের অভিশাপ দিয়েছেন। হাদীসে বর্ণিত আছে, "রাস্পুল্লাহ (স.) এমন পুরুষকে লা'নত করেছেন, যে নারীর পোশাক পড়ে।"<sup>২৭০</sup> ইসানিং কালে নোংরামি, বেহায়াপনা ও অগ্লীলতা এতটা বিভৃতি লাভ করেছে যে, পোশাক দেখে আর দারী ও পুরুষের মধ্যে পার্থক্য করা যায় না। কোন কোন ক্ষেত্রে নারীর বেশ পুরুষ ধরেছে। আবার পুরুষের বেশ নারী ধরেছে। যেমন দীর্ঘ চুল রাখা নারীর সৌন্দর্যের অংশ। আজকাল একাজটি পুরুষ করছে। পুরুষের আকার ধারনকারী নারীদের জন্যও ইসলাম সাবধান বাণী তনিয়েছে। হাদীসে আছে, "রাসুলুরাহ (স.) ঐসব নারীদের অভিসম্পাত করেছেন, যারা পুরুষদের আকার ধারন করে।"<sup>২৭৪</sup> পোশাক সমাজে অগ্নীলতা প্রসারে বিরাট ভূমিকা পালন করে থাকে। এজন্য ইসলামে ব্যাপারটির এত গুরুত্। এমন ধরনের অন্য হাদীনে রাসুপুল্লাহ (স.) বলেছেন, "নারী ধরনের

قل للمؤمنين يغضوا من ابسارهم ويحفظوا فروجهم ، ذالك ازكى لهم ، انَ الله خبيرٌ بما يصفعون ، وقل للمؤمنات . \*\*\* يغضضن من ابسلرهن ويحفظن فروجهن ولا يبدين زينتهن الا ما ظهر منها وليضربن يخمرهن على جيوبهن ولا يبدين زينتهن الا لبحرلتهن او ابانهن او اباء بعولتهن او ابنانهن او ابناء بعولتهن او اخوانهن او بنى اخوانهن او بنى اخواتهن او نسانهن او ما ملكت ايمانهن او التابعين غير اولى الاربة من الرّجال اوالطفل الذين لم يظهروا على در الله الله الله على المائهن من زينتهن عورات الشماء ولا يضربن بارجلهن اليعلم ما يخفين من زينتهن

৩০৪৩৩ ক্রাল-কুর আল, ৩০৪৩৩ ولا تبرجن تيرج الجاهلية الاولى <sup>৬۹۵</sup>

ق و لا تبريجي تبريج الجاهلية الأولى ( ইसाम वारमन देवन दायल, वाल-सूमनान, প্रावक, वंड- २, ९. ১৯৬ أولى ( الماهلية الأولى ( عنه الماهلية الأولى ( عنه الماهلية الأولى ( عنه الماهلية الأولى )

३٩٥ . हेमाम वावृ माउँम, न्नाम, প्राधक, किवावृत् निवान, वाव नर- २৮ ألرجل يلبس لبسة المراة . عام المراة الم

हमाम बावृ नांखन, त्रुमाम, श्राधक, किठावृत् निराम, याय न१- २९ لعن المتشبّيات من النساء بالرجال . 🗝 ا

পুরুষ এবং পুরুষ ধরনের নারীর জন্য অভিসম্পাত। "<sup>২৭৫</sup> আরেকটি হাদীসে বর্ণিত আছে, "যেসব নারী পুরুষের বেশ ধরে রাস্লুলাহ (স.) তাদের লাশত করেছেন। "<sup>২৭৬</sup> অগ্লীলতার প্রসার, প্রচার, ইন্ধন, উৎসাহ, পৃষ্ঠপোষকতাসহ সকল ধরণের সংশ্লিষ্ঠতা গুরুতর অপরাধের শামিল। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "যারা মুমিনদের মধ্যে অগ্লীলতার প্রসার কামনা করে তাদের জন্য রয়েছে দুনিরা ও আধিরাতের মর্মন্তদ শাস্তি। "<sup>২৭৭</sup>

বেশীরভাগ ক্ষেত্রে দেখা যায় যে, যে সব লোক বিশেষতঃ নায়ীদের মধ্যে যারা অগ্লীলতার প্রদর্শনী করে বেজ়ায়; তালেরকেই বেশি উত্যক্ত করা হয়। তারাই বেশি ধর্বিতা হয় এবং তাদের ওপরই এসিভ নিক্ষেপের ঘটনা বেশি ঘটে থাকে। আল্লায়্ তা আলা এ প্রসংগে বলেন, "হে নয়ী! তুমি তোমায় স্ত্রীগণকে, কন্যাগণকে ও মুমিনদের নায়ীগণকে বল, তায়া যেন তাদের চাদয়ের কিয়লংশ নিজেদের ওপর টেনে দেয়। এতে তাদেরকে চেনা সহজ্বর হয়ে, কলে তালেরকে উত্যক্ত করা হয়ে না। আল্লায়্ ক্ষমাশীল, পরম দয়ালু।" বা অন্যাদিকে গোপন অংগসমূহ হিকাযত করার প্রতি ইসলাম জ্বোর প্রদান করেছে। পরকালে যাদের জন্য মহা ক্ষমা ও প্রতিদান অপেকা করছে, তাদের মধ্যে শালীন ব্যক্তিরাও রয়েছে। কুর'আনে বলা হয়েছে, "অবন্য আত্রসমর্পণকারী পুরুষ ও আত্রসমর্পণকারী নায়ী, মুমিন পুরুষ ও মুমিন নায়ী, অনুগত পুরুষ ও অনুগত নায়ী, সত্যবাদী পুরুষ ও সত্যবাদী নায়ী, ধ্র্যেশীল পুরুষ ও বৈশীল নায়ী, বিনীত পুরুষ ও বিনীত নায়ী, দানশীল পুরুষ ও দানলীল নায়ী, সাওম পালনকারী পুরুষ ও সাওম পালনকারী নায়ী, বৌন অংগ হিকাযতকারী পুরুষ ও বৌন অংগ হিকাযতকারী নায়ী, আল্লায়্ক অধিক অরণকারী পুরুষ ও অধিক অরণকারী নায়ী, এদের জন্য আল্লায়্ তা আলা রেবেছেন ক্ষমা ও মহাপ্রতিদান।" বা পরকালীন সুযোগ-সুবিধা তাদের জন্যই যারা অগ্লীলতা হতে বেঁচে থাকে। কুর'আনে বলা হয়েছে, "আল্লায়্র নিকট যা আছে তা উত্তম ও স্থায়ী তাদের জন্য, বায়া ঈমান আনে ও তাদের প্রতিপালকের ওপর নির্জর করে, যায়া ওক্ততর অপরাধ ও অগ্লীল কার্য হতে বেঁচে থাকে এবং ফোখাবিট হলে ক্ষমা করে দেয়।" বা বা

### ব্যভিচার

ব্যভিচারের আরবী শব্দ 🔾 যিনা। বিবাহ বহির্ভূত সম্পর্ককে যিনা' বলা হয়। যে সব কাজ মানুবের ঈমানকে ধ্বংস করে দের তার অন্যতম হলো যিনা-ব্যভিচার। রাসূলুল্লাহ (স.) বলেন, "যিনাকারী যিনা করাবস্থায় মুমিন থাকতে পারে না।" । যিনা হলো জঘন্য অপরাধগুলোর মধ্যে অন্যতম। মানুষ ততক্রণ পর্যন্ত ভাল ও সুস্থ থাকে যতক্রণ তারা যিনা থেকে দূরে অবস্থান করে। বিশেষত কোন জাতির মধ্যে জারজ সন্তানের সংখ্যা বেড়ে গেলে সেখানকার মানুষ আর ভাল থাকতে পারে না। মহানবী (স.) বলেহেন, "আমার উন্মত ততক্রণ পর্যন্ত ভাল থাকবে যতক্রণ তাদের মধ্যে ব্যভিচারী সন্তান বেড়ে না যাবে।" । কান সমাজে অবৈধ ও জারজ সন্তানের সংখ্যা বৃদ্ধি পেলে সেখানে বিভিন্ন রক্তম অকল্যাণ দেখা দের।

<sup>% -</sup> ইমান ইবন মাজা, সুনান, প্রাগত, কিতাবুল ফিতান, বাব নং এছ ويل للرجال من النساء وويل النساء من الرجال. المحال على المحال المحا

ইমাম আবু দাউদ, সুনান, প্রাণ্ডক, কিতাবুল লিবাস, বাব নং- ২৮ ألرجلة من النساء . <sup>২۹۵</sup>

৫،১৪٪ মূল-কুর আন, ২৪،১১ ان الذين يحبون ان تشيغ الفاحشة في الذين امنوا لهم عذاب اليم في الدنيا والاخرة . <sup>٢٠١</sup>

يا ايّها النّبيّ قل لازواجك وبناتك ونساء المؤمنين يدنين عليهنّ من جلابيبهنّ ذالك ادنى ان يعرفن قلا يؤذين وكان الله الله الله الله على ال

ان المسلمين والمسلمات والمؤمنين والمؤمنات والقانتين والقانتات والصادقين والصادقات والصابرين والصابرات فلاه والخاشعين والمسلمات والحافظين فروجهم والحافظات والذاكرين والخاشعين والخاشعين والمحافظين فروجهم والحافظات والذاكرين ها هام عنفرة واجرا عظهما আন-কুর আন, ৩০১০৫

४ د يزنى العبد حين يزنى وهو مؤمن . ۲۹۵ كا يزنى العبد حين يزنى وهو مؤمن . ۲۹۵ كا يزنى العبد حين يزنى وهو مؤمن . ۲۹۵

১٠٤ - ২৮ - এত কুলাদ, প্রাত্ত , বভ - ২, পু ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনাদ, প্রাত্ত , বভ - ২, পু ، ২২২

ত - १५ हिंगाम मानिक, मू 'आखा, কিতাবুল জিহাদ, रानीन नং ولا فشا الزنا في قوم قط الا كثر فيهم الموت. وحلا

বিদা-ব্যভিচারের যেমনি মন্দ ও কলুব দিক রয়েছে তেমনি বিদা-ব্যভিচার হতে দূরে থাকার মধ্যে অনেক কল্যাণ ও উপকারিতা রয়েছে। একটি হালীসের বর্ণনা মতে কিরামতের ভরাবহ দিনে মহান আল্লাহ্র ছারার সে ব্যভিরা জারগা পাবে যারা এ ধরনের দুকর্ম হতে বিরত থাকে। মহানবী (স.) বলেছেন, "সাত শ্রেণীর লোককে আল্লাহ্ কিরামত দিবসে ছারা দিবেন যে দিম তাঁর ছারা ব্যতীত আর কোন ছারা থাকবে না। ...এমন পুরুষ যাকে কোন পদস্থ ও সুন্দরী নারী আহবান করলে সে বলেঃ আমি আল্লাহকে ভর পাই।..." ইচ্চ বিভিন্নভাবে ব্যভিচার হতে পারে। হাতের, মুখের, চোখের, কানের ও মনের ব্যভিচার হতে পারে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "জিহ্বাহর বিনা হলো কথা বলা আর অন্তরের যিনা হলো পেতে চাওয়া।" ইচ্ব কলুবতা, নোংরামি ও অন্নীলতা থেকে দুরে থাকার মাধ্যমেই মানুষ সত্যিকারের মানুষ হতে পারে এবং সর্বত্র মানবিক মূল্যবোধ প্রতিষ্ঠিত হতে পারে।

# ধূমপান ও মাদকাসজি

বর্তমান বিশ্বে বিশেষত বাংলাদেশে যে ক'টি মারাত্মক সমস্যা বিরাজমান, ধৃমপান ও মাদকাসজি তার অন্যতম।
ধুমপান ও মাদকের ক্রমবর্ধমান উপস্থিতি ও অনির্জিত ব্যবহার সমাজে হুমকি হয়ে দেখা দিয়েছে। আজ
বাংলাদেশের মত উনুয়নশীল দেশে এ নেশা সমাজের বিশেষ করে যুব সমাজের বিরাট অংশকে বিপথগামী করছে;
মানবিক ফুল্যবোধ ধ্বংস হচেছ, বাড়ছে নানবিধ অপরাধ ও সামাজিক অন্থিরতা।

মানুষ 'আশরাফুল মাবলুকাত' সৃষ্টির সেরা জীব। পরম করুনামর আল্লাহ্ মানুষ সৃষ্টি করে তার সুন্দর জীবন যাপনের যাবতীর উপার বা পন্থা বাতলে দিয়েছেন। মানুবের জন্য যা পবিত্র, উত্তম, উপাদের ও স্বাস্থ্য সন্মত তিনি তা হালাল করে দিয়েছেন। আর যা অপবিত্র, ক্ষতিকর, অনুপাদের এবং স্বাস্থ্যহানিকর তা তিনি হারাম করে দিয়েছেন। আরো স্পষ্ট করে বলা যায়, মানুষের জন্য অপকারের চেয়ে বেশি উপকারী কোন একটি জিনিসও আল্লাহ্ তা আলা হারাম করে দেননি। আবার উপকারের চেয়ে অপকারিতার মাত্রা বেশি এমন একটি জিনিসও আল্লাহ্ তা আলা যানুবের জন্য হালাল করেননি।

মানুবের জন্য যা কল্যাণকর, তা করণীয় এবং যা অকল্যাণকর তা বর্জনীয়। মহান আল্লাহুর সুস্পষ্ট বিধি বিধান থাকা সত্ত্বেও কতিপয় মানুষ বর্জনীয় জিনিসের ফাঁদে পড়ে সর্বনাশ ভেকে আনে। মানুষ কোন কোন মারাত্যক বদঅভ্যাসের দাসে পরিণত হয়। ধূমপান ও মাদকাসক্তি এই ধরণের জঘন্য ও মারাত্যক বদঅভ্যাস।

### ধূমপানের কুফল

অতীতের হ্লা, বিভ়ি, চুরুট ইত্যাদির আধুনিক সংকরণ হলো সিগারেট। ইসলামের বৃষ্টিতে ধুমপান জঘন্য অপরাধ। ধূমপান অপব্যয় ও অপচয় হাভ়া আর কিছুই নয়। ইসলামে অপব্যয় ও অপচয় বর্জনীয়। কুর আন মাজীদে মহান আল্লাহ্ অপব্যয়ীকে শয়তানের ভাই বলে আখ্যা দিয়েছেন- যারা অপব্যয় করে তারা শয়তানের ভাই।"২৮৬

ধ্মপানের অপব্যর শৃধু অনর্থকই নয়, মারাতাক ক্ষতিকরও। সুতরাং ধ্মপান জনিত অপব্যর অবশাই বর্জনীয়। সিগারেট, বিভি, চুরুট, হল্লা ইত্যাদির পোভ়া তামাকের উগ্র গন্ধ যে কত বিরক্তিকর, তা অধ্মপায়ী মাত্রই অনুভব করতে পারেন। দুর্গন্ধ নিয়ে আল্লাহ্ পাকের ইবাদত করা বাঞ্চনীয় নয়। সুতরাং ধ্মপান আল্লাহ্ তা আলার ইবাদত করুল হওয়ার অভ্রায়। ধ্মপায়ীয় মুখের দুর্গন্ধে অন্য মুসল্লীদের কট্ট হয়, যা অত্যন্ত গর্হিত কাজ।

ধূমপায়ীরা ধূমপান জনিত অপব্যয় পুরিয়ে নেয়ার জন্য অনেক সময় অসদুপায়ে উপার্জন করতে বাধ্য হয় এবং এভাবে ধূমপান মানুষকে পাপ কর্মে লিগু করে। ধূমপানের আসক্তি নিজের, পরিবারের ও সমাজের জন্য মারাআক পরিণতি ভেকে আনে।

একখন্ত পরিচহন কাগজে মোড়া সিগারেট আকর্ষণীয় মনে হলেও আসলে তা উগ্র নিকোটিনের বিবে ভারাক্রান্ত। নিকোটিন অত্যন্ত ক্ষতিকর। যদি এক প্যাকেট সিগারেটের সমপরিমাণ নিকোটিন কোন সুস্থ মানুষের দেহে

১٠٥ . واللسان زينته النطق والقلب التعني . ١٥٥ हिमाम वाश्मन देवन दावन, वान-मूननान, প্রাতক্ত, খত- ২, পৃ

ত্র ১৭৪২ বুর আল-কুর আল, ১৭৪২৭ الشياطين . 🕬

ইনজেকশনের মাধ্যমে প্রবেশ করালো যায় তাহলে তার মৃত্যু অবধারিত ও অনিবার্য। তাহাড়া ধূমপানে যক্ষা, ব্রংকাইটিস, দন্তক্ষয়, কুধামন্দা, গ্যান্ট্রিক, আলসার, ফুসফুসের ক্যাসার, হলরোগ, বিষবাত প্রভৃতি মারাতাক রোগ হয়। চিকিৎসকরা কোন ঔষধ দেরার পূর্বেই বলে নের যে, ধূমপান করা যাবে না। কারণ ধূমপানের ফলে ঔষধ ঠিকমত কাজ করে না।

সিগারেট শুধু নিজে জুলে না, জন্যকেও জ্বালায়। ধূমপান শুধু ধূমপায়ীর জন্যই বিপজ্জনক নয়, তার আশেপাশের অধূমপায়ীদের জন্যও বিপজ্জনক। পুড়ে যাওয়া তামাকের বিরক্তিকর ধোঁয়া বায়ু দৃষিত করে, পানি দৃষিত করে এবং গোটা পরিবেশকে দৃষিত করে তোলে। যে ঘরে স্বামী ধূমপান করেন, সে ঘরে স্ত্রী ধূমপান না করলেও তার মধ্যে ফুসফুস ক্যাঙ্গারের প্রবণতা স্বাভাবিকের চেয়ে জনেক গুণ বেশি। ধূমপায়ীর ঘরে অধূমপায়ী মায়ী, শিশু ও বৃদ্ধ থাকলে তারাও সমানভাবে নিঃশ্বাসের সাথে ধূম-বিষ পান করে। আজকাল সচেতন লোকদের একটি জনপ্রিয় শ্রোগান হলা 'ধূমপানে বিষপানে । ধূমপানকে বিষপানের সমতুলা বললেই যথার্থ বলা হয় না। বরং ধূমপান বিষপানের চেয়েও মায়ত্মক। কারণ বিষপানে শুধু বিষপানকায়ীয়ই ক্ষতি হয়। আয় ধূমপানের ফলে, তার পরিবেশের, এমনকি ভবিষ্যত বংশধরেরও মায়াত্মক ক্ষতি হয়ে থাকে। অধিকাংশ আগুন লাগার জন্য দায়ী সিগারেটের পরিত্যক্ত জ্বলত অংশ। আমাদের দেশে প্রতি বছর হাজার হাজার কোটি টাকার সম্পদ অগ্নিকান্তে ক্ষতিগ্রন্ত হয়। পরবর্তীতে তদন্ত প্রতিবেদনে দেখা যায় যে, সিগারেটের আগুন থেকে আগুনের সূত্রপাত।

সমাজে অমানবিক অনেক ঘটনার জন্ম দের ধূমপান ও মাদকাসজি। সমাজের অমানবিকতার এত হুড়াইড়ির জন্য অনেকটা দারী ধূমপান ও মাদকাসজি। আরো এগিয়ে বলা যায়, গাইত কাজ সংঘটিত হওয়ার পেছনে সবচেয়ে বেশি ইন্ধন যোগায় ধূমপান ও মাদকাসজি। মানুবের বহু মাত্রায় আমানবিক আচরণের পেছনে অবশাই দায়ী তার খাদ্য ও পানীয়। সে তার পেটে কি প্রবেশ করায় তার ওপর তার আচরণের একটি সম্পর্ক অবশাই থাকবে। রাস্পুল্লায় (স.) বলেছেন, "তুমি মাদক সেবন করো না। নিচিতভাবেই তা সকল মন্দের চাবিকাটি।" বালায় তা আলা বলেছেন, "শয়তান তো মন ও জুয়া য়ায়া তোমাদের মধ্যে শত্রুতা ও বিয়েষ ঘটাতে চায় এবং তোমাদেরকে আল্লায়র স্মরণে ও সালাতে বাঁধা দিতে চায়। তবে কি তোময়া নিবৃত্ত হবে না?" বাদকাসজি ও ধূমপান ওধু এই দু'টির মধ্যে সীমাবদ্ধ থাকে না। এ দু'টি অপরাধ ও বাজে অভ্যাসের সাথে আরো কিছু অপরাধ ওতপ্রোভভাবে জড়িত। যেমন নির্লজ্জতা, সময়ের অপচয়, নেশা করা, মানুষের সাথে দুর্ব্যবহার, মায়ামায়ি, কাজে ফাঁকি, পরিবেশের কতি, কারণ ধূমপানের ধুয়া ওধু ধূমপায়ীয় পেটেই ঢুকছে না; তা বাতাসেও ইড়িয়ে পড়ছে। মদ ও ধূমপানের অর্থ সংগ্রহের জন্য চুয়ি, ছিনতাই, ভাকাতি, সর্বোপরি দুর্নীতি সমানভাবে চলছে। ইদানিংকালে পত্রিকা ও টিভি চ্যানেলের মাধ্যমে দেখা গেছে যে, যৌথ বাহিনীয় হাতে ধৃত বড় বড় দুর্নীতিবাজদের অধিকাংশের বাসায় মদের স্তুপ রয়েছে। অর্থাৎ মাসকাসজির সাথে দুর্নীতির একটি নিবিড় সম্পর্ক ও যোগসাজশ রয়েছে। মিভিয়ায় মাধ্যমে এ ব্যাপারগুলো স্পষ্ট হয়ে গেছে। তাছাড়া কিশোর-কিশোরীদের অস্বাভাবিক মৃত্যুর পেছনে অধিকাংশ সময় মাদকাসজি একটি বিরাট ভূমিকা পালন কয়ে থাকে।

এদের মানবিক দিকটি আরো ভরাবহ। যেহেতু মাদকাসক্ত ব্যক্তি নেশাগ্রস্থ হয় এবং দিকবিদিক জ্ঞান ওন্য হয়ে যায়। বিধায় সে কি করছে বা কেমন ব্যবহার করছে তা সে নিজেও জানে না। এরা মানুষের সাথে খারাপ ব্যবহার করে এমনকি ওক্তজনের সাথে পর্যন্ত এমনটি করে থাকে। আজকাল মাদবিক মূল্যবোধের এ হেন পরিস্থিতির জন্য অন্যতম দায়ী হল মাদকাসক্তি ও ধূমপান। নেশাখোর ব্যক্তিরা হিতাহিত জ্ঞান হারিয়ে অনেক অঘটন ঘটিয়ে থাকে। অনেক সময় নেশার সামগ্রী সংগ্রহের জন্যও অমানবিক অনেক ঘটনার জন্ম দিয়ে থাকে। এমনকি মায়ের সথের ও স্মৃতির গহনাটি বিক্রি করে দিতেও সে দ্বিধা করে না। গবেষণায় প্রমাণিত হয়েছে যে, অপরাধীদের একটা বিরাট অংশ ধূমপায়ী ও মাদকসেবী। আবার গবেষণায় এটাও বেরিয়ে এসেছে যে, ধূমপায়ীয়া এক সময় মাদকাসক্ত হয়ে পড়ে। যা হোক ইসলাম যেহেতু সকল প্রকার ক্তিকর কর্ম ও চিত্তামুক্ত জীবনাদর্শ। তাই এতে ধূমপান ও মাদকাসক্তির মত স্বাস্থ্য হানিকর নেশার কোন প্রকার সুযোগ নেই। এর ভয়াবহতা লক্ষ্য করে রাস্লুল্লাহ (স.) বলেছেন, "মদের সাথে সম্প্রক রাখে এমন দশ ব্যক্তির উপর আল্লাহ্ লা নত করেছেন। তারা হলঃ (১) পানকারী

<sup>ু</sup> ইমাম ইবন মাজা, সুনাদ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল ফিতান (الفنن), বাঘ নং- ২৩

اتما يريد الشيطان ان يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الخدر والميشر ويستكم عن ذكر الله وعن السلاة ، فيل انتم . \*\*\* دهام , ক্রেম্ব আল, ৫৪৯

(২) যে পান করার (পরিবেশনকারী) (৩) যে ঘ্যক্তি নির্যাস বের করে (৪) প্রস্তুতকারক (৫) আমদানিকারক (৬) যার জন্য আমদানি করা হয় (৭) বিক্রেভা (৮) ক্রেভা (৯) সরবরাহকারী (১০) তার লভ্যাংশ ভোগকারী।"২৮৯

### মাদক্রব্য ও মাদকাস্ভির ধারণা

সাধারণ কথায় বলা যায়, যে দ্রব্য গ্রহণে মানুষের স্বাভাবিক শারীরিক ও মানসিক অবস্থার ওপর উল্লেখযোগ্য প্রভাব পড়ে, তার আচরণে পরিবর্তন ঘটে এবং মানুষকে ঐ দ্রব্যের ওপর নির্ভরশীল করে তোলে তাই হ'ল মাদকদ্রব্য। ২৯০ এনসাইক্রোপিডিয়া ব্রিটানিকার মতে, যে দ্রব্য সেবনে মানুষের শারীরিক ও মানসিক অবসমুতা দেখা দেয় এবং ব্যথা উপশম হয় তাই মাদকদ্রব্য। ২৯১

বিশ্বস্থাস্থ্য সংস্থার মতে, মাদকাসক্তি হচ্ছে এক ধরনের অবিরাম প্রক্রিয়া বা পর্যায়ক্রমিক নেশপ্রস্ত অবস্থা বাতে বাধ্যতামূলকভাবে ঐ মাদক সেবন করা দরকার হয় ও ক্রমাগত মাদকের মাত্রা বৃদ্ধির প্রয়োজন হয়, নিজের প্রয়োজনের তাড়নায় বৈধ বা অবৈধ যে কোন উপায়ে মাদক সংগ্রহ করতে হয়। শারীরিক, মানসিক বা উভরভাবে এই মাদকের ওপর নির্ভরতা বৃদ্ধি পায় এবং ক্রমবর্ধমান হারে পারিবারিক ও সামাজিক সম্পর্কের অবনতি হতে থাকে। মার্কি কভাবে বলা বায়, মাদকাসক্তি এক ধরনের অসুস্থতা বায় ফলে ব্যক্তি ড্রাগের ওপর সম্পূর্ণরূপে নির্ভরশীল হয়ে পড়ে। একবার ড্রাগ ব্যবহারের ভালো লাগার আমেজের মধ্য দিয়ে জন্ম নেয় পুনরায় ব্যবহারের ইচ্ছা। এভাবে পুনঃ পুনঃ ব্যবহারের কলে ড্রাগের প্রতি সহনশীলতা ক্রমাগত বাড়তে থাকে; আর ব্যবহারকারীকে মাত্রা বাড়াতে হয়। এভাবে অবস্থা এমন এক পর্যায়ে পৌছে যে, ড্রাগ ব্যবহার না করলে শরীরে প্রত্যাখ্যানজনিত বিরূপ প্রতিক্রিয়া দেখা দেয়। বলা বাহুল্য, এই প্রতিক্রিয়ার ভয় তাকে আবার টেনে নিয়ে বায় ঐ দিকে। কলে আসক্ত ব্যক্তি একমাত্র ড্রাগ ব্যবহারের চিন্তায় আচহার হয়ে পড়ে। জীবনের বাকী সব চাহিদা দায়িত্ব কর্তব্য ইত্যাদির বাধ হারিয়ে কেলে। ড্রাগ ব্যবহারের প্রাথমিক অবস্থায় সে দুশ্ভিত্রপ্রস্ত থাকলেও পরবর্তী সময়ে তার জীবনের একমাত্র উদ্দেশ্য হয়ে দাঁড়ায় আরও ড্রাগ ব্যবহার। পরিণতি হিসেবে নেমে আসে ভয়াবহ শারীরিক ও মানসিক বিপর্যয় এবং কোন কোন ক্রেরে হাতছানি দেয় মৃত্য। মানকান্রব্য ও এর আসক্তির সংজ্ঞার মাধ্যমেই এতটুকু বুঝা যায় যে, ব্যাপারটি মন্দ ও অমানবিক। এমন একটি জিনিস ইসলামে হায়ম না হয়ে পায়ে না। বাতবে হয়েছেও তাই। কারণ ইসলামে অমানবিকতার কোন জায়গা নেই।

# মাদকাসক্তির কুফল

মাদকাসন্তি একটি ভাষন্যতম বদঅভ্যাস এবং অমার্জনীয় অপরাধ। এটি অসংখ্য পাপকার্য, অপরাধ ও অসামাজিক কর্মের মূল। সাধারণত নেশা জাতীয় পানীয় বস্তুকে মদ বলে। রাসূলুল্লাহ (স.) বলেছেন, "মদ বা মাদকপ্রব্য তাই, যা জ্ঞান-বৃদ্ধি বিলুপ্ত করে।" যে কোন প্রকার মাদকপ্রব্য যা নেশা সৃষ্টি করে, সুস্থ মস্তিকে বিকৃতি ঘটার এবং জ্ঞান ও স্মৃতি লোপ করে দেয় তা হারাম বা নিষিদ্ধ। চাই তা প্রাকৃতিক হোক, যেমন- মদ, তাভ়ি, আফিম, গাঁজা, চরস, হাশিশ, মারিজুয়ানা ইত্যাদি, অথবা রাসায়নিক হোক, যেমন- হেরোইন, মরকিন, কোকেন, প্যাথেজ্রিন ইত্যাদি। পরিমাণে অল্প হোক কিংবা বেশি হোক নেশা ও চিত্তমকারী হলেই তা হারাম। বিশ্বনবী (স.) বলেছেন, "যার বেশি অংশ নেশাগ্রস্ত করে তার অল্প অংশও হারাম।" রাস্বুল্লাহ (স.) বলেছেন, "নেশা জাতীর যে কোন দ্রব্যই মাদক, আর যাবতীর মাদক প্রব্য হারাম।" শুনিক অন্য শক্ষমাণা দিয়ে রাসূলুল্লাহ (স.) আবার বলেছেন,

১৯৯ , ইমাম আবু দাউদ, সুনান, প্রাগুক্ত, কিতাবুল আক্ষিয়াহ (১৮ - ১৫)), বাব নং- ৪

<sup>&</sup>lt;sup>২৯৩</sup> . মোঃ রবিউল ইসলাম ও কললে খোদা, *"বাংলাদেশে মাদকাসজি সমস্যা"* ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় পত্রিকা, যুক্ত সংখ্যা : ৮৩-৮৪ অক্টোবন্ন ২০০৫ ও ফ্বেন্সুরারী ২০০৬ কার্তিক-ফারুন ১৪১২ পূ. ৯৯

১৯১ . এম ইমদাদুল হক, মাদকাসক্তি: জাতীয় ও বিশ্ব পরিপ্রেক্ষিত, ঢাকাঃ ছায়া প্রকাশনী, ১৯৯৩, পৃ. ২৪

<sup>&</sup>lt;sup>২৯২</sup> . আঘনুল হাকিম সরকার ও মোঃ ফারুক হোসাইন, *"বাংলাদেশে মাদকাসজি সমস্যা : সাম্প্র*তিক *গতিপ্রকৃতি"* ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় পত্রিকা, সংখ্যা ৬, অটোবর, ১৯৯৯, পৃ. ২০৫-২০৬

<sup>🐃 .</sup> الغير ما خامر العقل . हेमाम मूत्रालिम, त्रशेर, প্রাত্তক, কিতাবুত্ তাফসীর, হাদীন নং- ৩২

<sup>े</sup> अर्थ (الاشربة) हेगाम आवृ माछम, मुनाम, প্রাতক্ত, किতাবুল আশরিবাহ ما اسكر كثيره فقليله حرام . العمر الم

২৯৫ مر حرام . ১৯٠ كل خمر وكل خمر وكل خمر حرام . ১৯٠ ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল আশরিবাহ, হালীস নং- ৬৭-৬৯

"প্রতিটি নেশার বস্তুই মাদক। আর প্রতিটি নেশা সৃষ্টিকারী বস্তুই হারাম।"<sup>২৯৬</sup> আরেকটি হাদীসে পাওয়া যায় রাসূলুক্লাহ (স.) বলেছেন, "মস্তিষ্ক বিকৃত করে এমন প্রতিটি পানীয় হারাম।"<sup>২৯৭</sup>

খাঁটি ঈমানের অধিকারী সাহাবা কিরাম মদ্যপান বর্জনের আদেশ পাওয়া মাত্র নিজ নিজ ঘরে ব্যবহারের জ্ন্য রক্ষিত সব মদ তৎক্ষনাৎ ফেলে দিলেন। তাঁরা মদের পাত্র ও উপকরণাদিও ধ্বংস করে ফেলেন। এমনকি এ ঘোষণার সময় যার হাতে মদের পেয়ালা ছিল এবং তা ঠোঁট স্পর্শ করেছিল ঐ অবস্থায়ই তা দুরে নিক্ষেপ করলেন। রাস্লুল্লাহ (স.) নির্দেশ করলেন, "তোমরা মদ প্রবাহিত করে দাও (ঢেলে দাও) আর পাত্রগুলো চুর্ণ-বিচর্ণ করে ফেল। "

পরিত্যাজ্য কলে পরিগণিত হলো। সাহাবা কিরামের মহান আল্লাহ ও রাস্লের আদেশ নিষেধ নির্দ্ধিধায় পালনের এ অনুপম আদর্শ মুসলিম সমাজে অনুসরণ করা হলেই মাদক প্রব্যের খপ্পর থেকে রেহাই পাওয়া সম্ভব হবে। মহানবী (স.) আরো বলেছেন, "তোমরা মদ পান করো না।"

আল্লাহর রাস্ল (স.) একবার বলেছেন, "যে সব জিনিস নেশা সৃষ্টি করে তোমরা তা বর্জন কর।"

আল্লাহর রাস্ল (স.) একবার বলেছেন, "তোমরা উন্মাদনা সৃষ্টিকারী প্রতিটি বন্ত হতে বিরত থাক। প্রতিটি নেশা সৃষ্টিকারী ব্যাপার হতে বেঁচে থাক। প্রতিটি মন্তিক বিকৃতিকারী বন্ত বর্জন কর আর নেশা সৃষ্টিকারী বন্ত পান করো না।"

করো না।"

করো না।"

করো না।"

করো না।

করো না।

করো না।

করা না।

দৈহিক ক্ষতিঃ মাদক প্রব্য ব্যবহারে সাময়িক উত্তেজনা সৃষ্টি হলেও এর ক্ষতির পরিমাণ খুবই ব্যাপক। আল্লাহ্ তা আলা বলেছেন, "লোকে তোমাকে মদ ও জুরা সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করে। বল, উভয়ের মধ্যে আছে মহাপাপ এবং মানুবের জন্য উপকারও; কিন্তু এগুলাের পাপ উপকার অপেকা অধিক।" ত০০ এটি মানুবের দেহে মারাত্রক ক্ষতিকর প্রভাব ফলে। এতে হজম শক্তি বিনষ্ট হয়, খাবারে অকচি সৃষ্টি হয়, শরীরে ক্রমাণত অপুষ্টি বাসা বাঁধতে থাকে, লিভার ও কিভনী নষ্ট হয়ে যায়, পেট বড় হয়ে যায় এবং শরীর ওকিয়ে যায়, এতে ফুসকুস ও মন্তিক্রের অপ্রশীর ক্ষতি হয়ে থাকে, ফ্লম্মন্দন ও মাজীর গতি বৃদ্ধি পায়, চোখ রক্তবর্ণ হয় এবং মুখ ও গলা ওকিয়ে আসে, অঙ্গ-প্রত্যন্থ অকেজা হয়ে আসে। পরিণামে মদ্যপায়ী পদ্ধ হয়ে যায়।

মানসিক ক্ষতিঃ মাদক দ্রব্য ব্যবহারে বিবেক-বুদ্ধি লোপ পায়। নেশাগ্রন্ত অবস্থায় তার হিতাহিত জ্ঞান থাকে না। এতে মানুষের বোধশক্তি দুর্বল হয়ে যায়। অনেক সময় পরিণামে মানুষ পাগলও হয়ে যায়।

নৈতিক ও সামাজিক সমস্যাঃ মাদকাশন্তি সবচেয়ে বড় যে সর্বনাশটি করে তাহলো নৈতিক ও মানবিক অবক্ষয়।
মাদকাশন্তি মানুবকে মানবতা ও নৈতিকতা বিরোধী কার্যকলাপে উবুদ্ধ করে, যাবতীয় ঘৃণ্য কাজের দিকে ধাবিত
করে। এটি মানুবকে অস্থির ও উচ্ছুভ্পল করে তোলে। চুরি, ভাকাতি, রাহাজানি, ব্যভিচার, নরহত্যা ও যানবাহনের
দুর্ঘটনার ন্যায় জঘন্য অপরাধের অধিকাংশই মাদকাশন্তির পরিণাম ফল। যানবাহন দুর্ঘটনা অনেক ক্ষেত্রে
মাদকাশন্ত চালকদের কারণেই সংঘটিত হয়ে থাকে। আসলে মাদকাশন্তি বা এ ধরণের পাপের সাথে কোন ধরনের
ভাল কাজের সংযোগ স্থাপিত হয় না। এমন কখনো লোনা যায়নি যে, লোকটি মাদকাশন্ত হলেও ভাল নামাধী'।
অর্থাৎ এ ব্যক্তিদের চিন্তা ও কর্মশহ সকল কিছুর মধ্যে নোংরামি লুকিয়ে আছে।

আর্থিক ক্ষতিঃ মাদকাসজি মারাত্মক রকমের অপচয়ের কারণ। একজন মাদকাসজের জন্য দৈনিক প্রচুর টাকার প্রয়োজন। তা মেটাতে গিয়ে সে নিজের, পরিবারের, সমাজের ও রাষ্ট্রের জন্য অপরিসীম দুর্ভোগের কারণ হয়।

रे वे مراب اسكر فيو حرام کا इंशाय मुननिय, नशैर, किठावून आगतिवाइ, रानीन न१- ७१-७৯

८७ -१३ हमाम वृशाती, नशीर, প्राठक, विचायून मायानिम (النظالم), बाव न१- ود

د. • কান বুখারী, সুনান, প্রাত্তক, কিতাবু ফাযায়িলিল কুর আন (فضائل القران), বাব নং- ৬ تشربوا النصر

<sup>&</sup>lt;sup>९००</sup> . ইমাম মুসলিম, *সহীহ*, প্রাগুক্ত, কিতাবুল আদাহী (الاضاحي), হাদীস নং- ৩৭

ত ইমাম আবু লাউল, সুলাল, প্রাণ্ডজ, কিতাবুল আশরিবাহ, বাব নং- ৭ اجتنبوا ما اسكر ده

তিই يا تشربوا كل سكر، واتقوا كل مسكر، واعقوا كل مسكر، واجتنبوا كل سكر ، ولا تشربوا كل سكر والاسكر والعلم المحاق المحاق

এই২১৯ আল্-কুর'আন, ২৪২১৯ يسئلونك عن المفسر والميسر ، قل فيهما اثم كبير و منافع للناس ، واثمهما اكبر من نفعهما . •••

মাদকাসক্ত ব্যক্তি তার ব্যায় সংকুলানের জন্য নানা রকম দুর্নীতি, অমানবিক, অসামাজিক ও অপরাধমূলক কার্যকলাপে লিপ্ত হতে বাধ্য হয়। এতে নৈতিক ও মানবিক মূল্যবাধে অবক্ষয় ঘটে দারুনভাবে।

আঁতকে ওঠার মত ও উদ্বেগজনক খবর হলো এই যে, মাদকাসক্তির প্রধান শিকারে পরিণত হয়েছে দেশের তক্তন সমাজ। যারা যে কোন দেশের প্রধান সম্পদ ও ভবিষ্যত। এর মাধ্যমে একাধারে দৈহিক, মানসিক, নৈতিক, মানবিক, আর্থিক ও জাতীয় ক্ষতি সাধিত হচ্ছে।

ঈমানবিনানী কাজগুলোর মধ্যে মাদকল্রব্য সেবন অন্যতম। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "কেউ মুমিন থাকাবস্থায় মাদকল্রব্য সেবন করতে পারে না।" <sup>৩০৪</sup> মদ্যপায়ী যত ইবাদতই করুক তার ইবাদত আল্লাহর কাছে প্রহণযোগ্য হয় না। মহানবী (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি মাদক সেবন করে, আল্লাহ্ চল্লিশ দিন পর্যন্ত তার ফজরের নামায করুল করেন না।" <sup>৩০৫</sup> ওধু চল্লিশ দিনের ফজর নামাযই নয়; এমন ব্যক্তিদের প্রো নামাযই নয় হয়ে যায় মাদকতার মাধ্যমে। এমনি ধরনের আরেকটি হাদীসে বলা হয়েছে, "যে ব্যক্তি নেশাকারী বস্তু পান করে, তার সালাত ধ্বংস হয়ে গেল আর যে ব্যক্তি মদ্য পান করল তার সালাত প্রহণযোগ্য হবে না।" <sup>৩০৬</sup>

মদ হলো শয়তানের আনুগত্যমূলক একটি কাজ। মানুষের যে সব কাজে শয়তান মুগ্ধ হয়; মাদকদ্রব্য সেবন তার মধ্যে একটি। মদ হলো মানুষের সফলতার পথে পাহাড়সম বিরাট বাঁধা। আল্লাহ্ তা আলা বলেছেন, "হে মুমিনগণ! মদ, জুয়া, মূর্তিপূজার বেদী, ও ভাগ্য নির্ণায়ক শয় ঘৃণ্য বস্তু, শয়তানের কাজ। সুতরাং তোময়া তা বর্জন কর- যাতে তোময়া সফলকাম হতে পার।"তাম মাদকতার ভয়াবহতার কারণেই হাদীসে মদ্যপানকে কুফরী বলা হয়েছে। মহানবী (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি মদ পান করল, সে কাফির হয়ে গেল।"তাম আরেকটি হাদীসে মদ্যপানকে এর জঘন্যতার কারণে মূর্তি পূজার সাথে তুলনা দেয়া হয়েছে। জাহিলী যুগের মানুষের প্রধান দুটো কাজ ছিল মূর্তিপূজা ও মদ্যপান। তখন তারা পূজালয় আর মদিয়ালয়েই যাতায়াত করত। য়াসুলুয়াহ্ (স.) বলেছেন, "মাদকাসক্ত ব্যক্তি মৃতিপূজকের ন্যায়।"তাম

হাদীস থেকে জানা যায়, সালানের মত ফ্রালতপূর্ণ ও মানবিক মূল্যবোধ সৃষ্টিকারী ব্যাপারটি মদ্যপায়ীর সাথে ব্যবহার করা যাবে না। অর্থাৎ শুধু মাদকাসক্তদেরকেই সালাম দেয়া যাবে না। রাস্কুল্লাহ (স.) বলেছেন, "তোমরা মদ পানকারীকে সালাম করো না।" মদের সাথে সংশ্লিষ্ট ব্যক্তি যে ইসলামের দুষ্টিতে কত জ্বন্য তা উপরোক্ত হাদীস হতে অনুধাবন করা যায়।

মাদকাসজির পরকালিন ক্ষতির পরিমাণ সবচেরে বেশি। মহানবী (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি নেশাগ্রস্ত (মাদকাসক্ত) হিসেবে মারা গেল; তার মুখ গরম পানি দ্বারা সিক্ত করা হবে।" ২০০৭ সালের মে মাসের মধ্যজাগে পত্রিকার প্রকাশিত খবর থেকে জানা যায়, একদল উঠতি বয়সের তরুদ-তরুদী সদরঘাট নৌ বন্দর হতে প্রমোদ প্রমনের উদ্দেশ্যে একটি লঞ্চ নিয়ে বেরিয়ে যায়। তারা সেখানে মাদক প্রব্য সেবন করে অশালীন কাজে জড়িয়ে পড়ে। পরবর্তীতে লঞ্চের আনসাররা তাতে বাঁধা দিলে উভয়ের মধ্যে তুমুল মারামারি লেগে যায়। যার পরিপ্রেক্ষিতে কয়েকজন মারা যায়। এ মৃত্যুকে বিবেকবান মানুব কিজাবে বিচার করবে? আরেকটি হাদীসে রাস্পুরাহ (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি মদ পান করল, এমতাবস্থায় মারা গেলে সে জাহান্নামে প্রবেশ করবে।" হাদীসের ভাষ্যানুযায়ী মদ্যপান করে মারা যাওয়া ব্যক্তিরা সবচেয়ে বড় হতভাগা। তারা এ-কূল ও-কূল দুকুল হারায়।

०० . كا تابع عين يشربها وهو مؤمن . हेमाम मूत्रनिम, त्रहीर, প্राठक, फिठायून निमान, रानीत ना وهو مؤمن

د -؟ ইমাম তিরমিয়ী, সুনান, প্রাণ্ডজ, কিতাবুল আশরিবাহ, বাব নং- ১ أربعين صباحًا. উত্ত من شرب الخصر لم يقبل الله له صلاة اربعين صباحًا. উত্ত من شرب الخصر لم تُقبل له صلاة . ومن شرب الخصر لم تُقبل له صلاة . ومن شرب الخصر لم تُقبل له صلاة . ومن شرب الخصر الم تقبل له صلاة . ومن شرب الم تقبل له صلاة . ومن شرب الخصر الم تقبل له صلاة . ومن شرب الم تقبل له تقبل له تقبل له صلاة . ومن شرب الم تقبل له تق

আল- يا اتبها الذين امنوا اتما الخمر والمميسر والانصاب والازلام رجس من عمل الشيطان ، فاجتنبوه لعاكم تفلعون . الله عمل الشيطان ، فاجتنبوه لعاكم تفلعون . الله আল- ৫৯৯০

<sup>ें</sup> साम नात्राग्नी, नूनान, প্राचक, किठातून आगतिवार्, वाव न१- ८० مَن شُرِب الْخَبَرُ فَقَد كَفَرِ . 🗠

ত ইমাম ইবন মাজা, সুনান, প্রাগুক্ত, কিতাবুল আশরিবাহ, বাব নং- ৩

थे و المنسور على شرية الخسر ، १४ تسلموا على شرية الخسر ، ١٥٥ كا تسلموا على شرية الخسر ، ١٥٥

دده المنا الخسر نضح في وجهه بالحسيم. الإلامات من مات مدمنا الخسر نضح في وجهه بالحسيم. دده

र्वाय रेवन माजा, जूनान, প্রাগ্তক, কিতাবুল আশরিবাহ, याव न१- 8 من شرب الخسر...أن مات دخل النار . دوه

মাদকাসভ ব্যক্তিরা জান্নাতে প্রবেশের সৌভাগ্য অর্জন করতে পারবে না। রাস্লুল্লাহ্ (স.) ঘোষণা করেছেন, "মাদকাসভ ব্যক্তি জান্নাতে প্রবেশ করতে পারবে না।"<sup>৩১০</sup>

ইসলাম অতি সচেতনতার জন্য মানবিকতা বিনাশী প্রতিটি কর্ম ও প্রাক-কর্মকে হারাম করে দিরেছে। যেমন মদের ব্যবসাও ইসলামে হারাম। জীবিকা নির্বাহের জন্য হালাল যে কোন পেশা গ্রহণ করা যায়। কিন্তু ইসলামে হারাম বন্তুর ব্যবসাও হারাম। মহানবী (স.) বলেছেন, "মদের ব্যবসাকে হারাম করে দেয়া হরেছে।" ও ওধু মদের ব্যবসা নয়, মদের ব্যবসাকে হারীসে মৃত বন্তু, গুকর ও প্রতিমা ব্যবসার সাথে সংযুক্ত করে দিয়ে বলা হয়েছে, "মানকন্ত্রব্য, মৃত বন্তু, গুকর ও প্রতিমার ব্যবসাকে হারাম করে দেয়া হয়েছে।" ও

### সীমালংঘন

বাংলাদেশে বর্তমানে মানবিক ম্ল্যবোধ প্রতিপালনে কোনই তোয়াক্কা করা হচ্ছে না। অমানবিকতায় সীমালংঘন করা হচ্ছে। সীমালংঘন কয়েকভাবে হচেছ। যেমন-

- ক) একজন অনেকগুলো অদ্যায় করছে।
- প্রতিটি অন্যায়ে সীমালংঘন করছে।
- (গ) এমন কোন পাপ নেই যা সংঘটিত হচ্ছে না। দু'একটি খবর মাঝে মাঝে বিবেকবান মানুষকে হতভদ্ধ করে দেয়। যেমন- হত্যা করে লাশ কয়েক'শ টুকরো করা, ঘুবের কোটি ফোটি টাকা বালিশের তুলার মধ্যে, তোষকে, চালের সাথে ড্রামে রাখা ইত্যাদি। <sup>৩১৬</sup> বর্তমানে বাংলাদেশে এমন কিছু ঘটছে; যা জাহিলী যুগেও ঘটেনি। দুধের শিও জাহিলী যুগে ধর্বিত হয়নি। কিন্তু বাংলাদেশে এসব অহরহ হচ্ছে।

আল-কুর আন ও আল-হাদীসে সীমালংঘনের কয়েকটি আরবী শব্দ লেখা হয়েছে। যেমন-' بَعْنَی ' (বাগয়ুন) 'اعْنَدَاء' (হাতিদা) 'اعْنَدَاء' (তাবালুর) ইত্যাদি। বাংলায় এ শব্দগুলার নিয়োক্ত অনুবাদ লেখা হয়েছে- যুলম, অন্যায়, অত্যাচার, অবাধ্যতা, বাড়াবাড়ি, অতিরঞ্জন, বেশী করা, বিছেব, ঔক্তা, জিদ, বিরোধীতা, বিপর্যয়, ব্যাভিচায় ইত্যাদি। ইসলামে বাড়াবাড়ি নিষিদ্ধ। এমন কি বৈধ কাজেও সীমালংঘন নিষেধ। যেমন- সব সময় নামায পড়া, সায়া বছর রোবা রাখা ইত্যাদি। সাহাবীগণ (রা.) বলেছেন, "রাস্লুরায় (স.) আমাদেরকে তাবালুর' হতে নিষেধ করেছেন। সাহাবীগন জিজ্ঞাসা করলেন, তাবালুর' কিং তিনি বললেন, অতিরঞ্জিত কয়া।" তাবালা কুর'আনের অনেক স্থানে বলেছেন, তাবালার সীমালংঘন করো না। নিকয়ই আল্লায়্ সীমালংঘনকারীদের ভালবাসেন না।" আরেক স্থানে বলা হয়েছে, "তোমাদেরকে মসজিদুল হায়ামে প্রবেশে বাধা দেয়ায় কায়ণে কোম সম্প্রদায়ের প্রতি বিছেষ তোমাদেরকে যেন কখনই সীমালংঘন প্রোটিত না করে।"

বড় করেকটি নিষিদ্ধ কার্যের তালিকার বাড়াবাড়ি প্রথম দিকে অবস্থান করছে। আল্লাহ্ তা আলা বলেছেন, 'বল, নিশ্চয়ই আমার প্রতিপালক হারাম করেছেন প্রকাশ্য ও গোপন অগ্লীলতা আর পাপ এবং অসংগত বাড়াবাড়ি এবং কোন কিছুকে আল্লাহ্র শরীক করা- যার কোন সনদ তিনি প্রেরণ করেননি, এবং আল্লাহ্ সম্বন্ধে এমন কিছু বলা যা তোমরা জান না।" আলোচ্য আয়াতে শিরকের পূর্বে বাড়াবাড়িকে উল্লেখ করে এর ভয়াবহতাই তুলে ধরা হয়েছে। শিরক ওধু আল্লাহ্ তা আলা সংক্রান্ত ব্যাপার। কিন্তু বাড়াবাড়ির দ্বারা অনেককে খেপিয়ে তোলা হয়। সৃষ্টিকর্তা ও সৃষ্টজীব সবাই সীমালংঘনকারীর ওপর অসন্তুষ্ট হয়ে পড়ে। কুর আনের আরেক স্থানে বলা হয়েছে,

<sup>ి</sup> ليدخل الهنة مُدْمِن خَمْر ( ইমাম ইবন মাজাহ, সুনান, প্রাণ্ডক, কিতাবুল আশরিবাহ, चाव নং- ৩

ون قام हें साम मूत्रनिम, नहीर, क्षाधक, विजयून मूत्राकाठ (العساقات), रानीन नং- ७১ حُرُنت التجارة في الخمر

<sup>े</sup> ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল মুসাকাত, হাদীস নং- ٩১ حرم بيع الخنو والسيئة والخنزير والا نام الم

<sup>&</sup>lt;sup>৩১৬</sup> বররঃ "নেড় কোটি টাকাসহ প্রধান বন সংরক্ষক গ্রেফভার" নৈনিক সংখ্যাম, ৩০ মে' ২০০৭, পৃ. ১

<sup>&</sup>lt;sup>৩১৭</sup> ১৯৫১: الكثرة (ص)... عن التبقر...ما التبقر؟ فقال: الكثرة ইমাম আহমদ ইবন হাৰল, আল-মুসনাদ, প্রাণ্ডভ, খড- ১, পু. ৪৩৯

অল-কুর'আন, ২ঃ১৯০, ৫৯৮৭ ولا تعندوا ، ان الله لا يعنبُ المعندين عنده

ত্তি আল কুর আল ولا يجر منكم شنان قوم ان منوكم عن المسجد الحرام ان تعتنوا دده

قل اتما حرّم ربّى الفواحش ما ظهر منها وما يطن والاثم والبغى بغير الحق وان تشركوا بالله ما لم ينزل به الطاقا و الله الما مرّم ربّى الفولوا على الله مالا تعلمون আল-কুর আন, ৭৯৩০

"আল্লাহ্ ন্যারপরায়ণতা, সদাচরণ ও আত্মীয়-স্বজনকে দানের নির্দেশ দেন এবং তিনি নিষেধ করেন অশ্লীলতা, অসংকার্য ও সীমালংঘন; তিনি তোমানেরকে উপদেশ দেন যাতে তোমরা শিক্ষা গ্রহণ কর।"<sup>০২১</sup>

যেসব অন্যায়ের প্রায়ণ্ডিন্ত তাৎক্ষণিক করতে হয় বাড়াবাড়ি তার মধ্যে একটি। মহানবী (স.) বলেছেন, "সীমালংঘন ও আত্মীয়তার সম্পর্ক ছিন্নের শান্তি দ্রুততম সময়ের মধ্যে হয়।"
ত্বাহওলার মধ্যে শীর্ষস্থানীয়। মহানবী (স.) বলেছেন, "সীমালংঘনের চেয়ে সেয়া (বাঁটি) পাপ আর নেই।"
হিদায়াতের মত সৌভাগ্য সীমালংঘনকারীদের জন্য নয়। আর সীমালংঘন মিধ্যার মত জবন্য কবীরা গুনাহ।
কুর'আনে বলা হয়েছে, নিশ্চয় আল্লাহ্ সীমালংঘনকারী ও মিধ্যাবাদীকে সৎপথে পরিচালিত করেন
না।"
ত্বিজীমালংঘনকারীরা সর্বদা বিভ্রান্তির মধ্যে থাকে। তারা কি করছে তা নিজেয়া বুকতে পারে না। কুর'আনে
বলা হয়েছে, "এভাবে আল্লাহ বিভ্রান্ত করেন সীমালংঘনকারী ও সংশয়্রাদীদের।"
তব্

কিছু লোক এমন রয়েছে যারা অত্যাচারের মধ্যে নৃশংসতা প্রদর্শন করে, আক্ষালন করে এবং নিষ্ঠুরতা দেখায়। এদর জন্য রয়েছে আল্লাহ্ তা আলার পক্ষ থেকে ঘৃণা। আল্লাহ্র রাসূল (স.) বলেছেন, "যারা যুলমের মধ্যে আক্ষালন দেখায় আল্লাহ্ তাদেরকে ঘৃণা করেন।" নিকৃষ্ট লোকদের মধ্যে সীমালংঘনকারীদের স্থান শীর্বে। রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি উদ্ধন্ত প্রদর্শন করে এবং সীমালংঘন করে সে নিকৃষ্টতর লোক।" নিষ্ঠীমালংঘনকারীদের পরিণাম ভয়াবহ। তারা পরকালে জাহান্নামে যাবে। মহান আল্লাহ্ বলেন, "সীমালংঘনকারীরাই জাহান্নামের অধিবাসী।"

### কানাকানি-ফিসফিসানি

আরেকটি মানবীয় ব্যথি হলো পরস্পর কানাকানি ও ফিসফিস করা। বিশেষত তিন জনের দলে এক জনকে রেখে অবশিষ্ট দু'জনের মধ্যে চুপিচুপি আলাপ খুবই জযন্য কর্ম। রাস্লুরাহু (স.)-এর দৃষ্টি হতে এ জিনিসটিও বাদ রয়ে যায়নি। তিনি এ প্রসংগে বলেন, "তোমরা যখন তিন জন থাক তখন তৃতীয় জনকে রেখে যেন অপর দু'জন গোপনে আলাপ না করে যতক্ষণ না তোমরা অন্য মানুবের সাথে মিশে যাও। কেননা এটি তাকে উদ্বেগের মধ্যে কেলে দেয়।" অবশি আরো সংক্ষেপ করে আরেকটি হাদীসে বলা হয়েছে, "রাস্লুরাহু (স.) তৃতীয় ব্যক্তিকে রেখে দু'জনের ফিসফিস করা হতে বায়ণ করেছেন।" কানাকানি-ফিসফিসানির মাধ্যমে মানুবের পারস্পরিক সম্পর্কে অবনতি ঘটে।

### তিরকার

মানুধকে ছোট মনে করা, হের প্রতিপন্ন করা, তিরক্ষার করা, ঠায়া-বিক্রণ করা, অবজ্ঞা করা, উপহাস করা, তুচছজ্ঞান করা এবং খেলাচছলে নেরা এখন অতি সাধারণ ব্যাপার হয়ে দাড়িয়েছে। অথচ ব্যাপারটি ইসলামে অতি তুচছ ব্যাপার নয়। এ ব্যাপারে ইসলামের বজব্য অত্যন্ত স্পষ্ট। হাদীসে কোন রাখ-ঢাক না রেখে সোজা বলা হয়েছে, একটি লোকের খারাপ হওয়ার জন্য এ মন্দ অভ্যাসটিই যথেষ্ট। রাসুলুরাহ (স.) বলেন, কোন লোকের মন্দ সাব্যন্ত হওয়ার জন্য এভটুকুই যথেষ্ট যে, সে তার মুসলিম ভাইকে তিরকার করে।" তার আলাহ তা আলা

<sup>-</sup> আন । তা الله يامر بالعدل والاحسان وايتائ ذي القربي وينهي عن الفحشاء والمنكر والبغي ، يعظكم لطكم تذكرون . نام আন

०० - २० (الزهد) स्वाभ मुत्रनिम, नरीर, প্রাতক, কিতাবুय यूरन (الزهد), रामीत اسْرَعُ الشَّرُ عُقُوبَةَ البَعْي وقطيْعَةُ الرَحِم

০২০ . من بغي من بغي عامن دنب احري من بغي من بغي عامن دنب احري من بغي من بغي من بغي من بغي من بغي من بغي من بغي

<sup>া</sup> আল-কুর আন, ৪০ঃ২৮ ان الله لا يهدى من هو مسرف كذاب

ত্তি আল-কুর'আন, ৪০৯৩৪ کذالک یعنال الله من هو مسرف مرتاب ত্তি আল-কুর'আন, ৪০৯৩৪ کذالک یعنال الله من هو مسرف مرتاب ত্তি আনু কাউন, সুনান, প্রাতত্ত, কিতাবুল জিহাদ, বাব নং- ১০৪

<sup>&</sup>lt;sup>७२९</sup> بنس العبد عبد عنا وطفى <sup>९२</sup> بنس العبد عبد عنا وطفى <sup>९२</sup> بنس العبد عبد عنا وطفى

তঃ৪৩ আল-কুর আন, ৪০ঃ৪৩ ان المسرفين هم استداب النار

<sup>ింం</sup> يُتناف دون الثالث (య) ان يُتناجى اثنان دون الثالث క్షాగ్గా మాత్రం, మాత్రం, কিতাবুল কালাম, হালীস নং- ১৩

<sup>ి</sup>రి بعد المرء من المثر ان يعقر اخاه السلم కిমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাতক, কিতাবুল বিরুর, হাদীস নং- ৩২

বলেছেন, "হে মু মিনগণ! কোন পুরুষ যেন অপর কোন পুরুষকে উপহাস না করে; কেননা যাকে উপহাস করা হয় সে উপহাসকারী অপেক্ষা উত্তম হতে পারে এবং কোন নারী অপর কোন নারীকেও যেন উপহাস না করে; কেননা যাকে উপহাস করা হয় সে উপহাসকারিণী অপেক্ষা উত্তম হতে পারে।"

#### -াঞ্জা

শক্রতা অর্থ বৈরিতা, দুশমনি ইত্যাদি। মুসলমানদের পারস্পরিক জীবনে বন্ধুভাবের পরিবর্তে জারগা করে নিয়েছে শক্রতা। যা ধুবই দুঃখজনক। ভাল কাজ করতে না পারলেও অনেক মানুষ অন্যের শক্রতা করে সময় অতিবাহিত করে। শরতান এ ব্যাপারে মানুষকে তার হাতের পুতুল বানিয়ে নিয়েছে। মুসলমানদের পারস্পরিক জীবনে শক্রতার মত মন্দ অভ্যাস চুকিয়ে দেরাটা শরতানের কৃতিত্বের অংশ। ইসলামের আগমন বেসব কারণে হয়েছে তন্মধ্যে একটি হলো মানুবের মধ্যকার শক্রতাব কমিয়ে একটি বন্ধুত্পূর্ণ পরিবেশ সৃষ্টি করা। ইসলামে শক্রতা করতে বিশেষভাবে নিবেধ করা হয়েছে। মহানবী (স.) বলেছেন, "তোমরা অবশ্যই পারস্পরিক শক্রতা, ঘৃণা ও হিংসা বর্জন করবে।" তব্ব আবার বলেছেন, "ইসলামে) শক্রতা ও হিংসার কোন জারগা নেই।" তব্ব

#### ব্যঙ্গাতাক নামে ডাকা

মানুষের পারস্পরিক সম্পাঁকে ব্যাঘাত ও অবনতি ঘটার যে খারাপ অভ্যাসগুলো কাউকে ব্যঙ্গাত্মক নামে ভাকা তার অন্যতম। মহান আল্লাহ্ এ দুকর্ম হতে বিরত থাকতে মানুষকে নিষেধ করেছেন। তিনি বলেছেন, তোমরা একে অপরকে মন্দ নামে ভেকো না। ঈমানের পর মন্দ নাম অতি মন্দ।"<sup>৩৩৫</sup>

### ছিনতাই-অপহরণ

ছিনতাইরের ভরাবহতার দক্রন ইসলামে এ কর্মটিকে ঈমানবিনাশী বলে আখ্যায়িত করা হরেছে। মুহাম্মাদ (স.) বলেন, "কেউ মু'মিন থাকাবস্থায় হিনতাই করতে পারে না।"<sup>০০৬</sup>

وا الله الذين امنوا لا يسفر قوم من قوم عسى ان يكونوا خيرًا سنهم ولا نساء من نساء عسى ان يكن خيرًا منهن . কর আন. ৪৯৫১১

<sup>े</sup> शाय मुननिम, नशिर, शायक, विजायून हिमान, शनीन नर- २८० ولتذهبن الشَّطناء والنباغض والتحاسد .

১০০৪ . ١٠٠٠ كال و لا على و ١٥٥٥ كال و ١٤ كال و ١٠٠٠ كال و ١٠٠٠ كال و ١٠٠١ كا

১৫৯ ৯৯ কুল কুল و لا تقابزوا بالالقاب بنس الاسم الفسوق بعد الايمان .

<sup>ిం</sup>ది ولا يِنتَهِب لَهُبَهُ...وهو مؤمن, కెముম মুসলিম, সহীহ, প্রাগুক্ত, কিতাবুল ঈমান, হানীস নং- ১০০, ১০৩

#### সপ্তম অধ্যায়

# পারিবারিক জীবনে মানবিক মূল্যবোধের গুরুত্ব ও প্রয়োজনীয়তা

ষামী-স্ত্রী, সন্তান-সন্ততি, পিতামাতা, ভাইবোন প্রভৃতি একানুভূক ব্যক্তিদের সমন্বয়ে গড়ে ওঠা সংক্ষিপ্ত মানব পরিমন্তলকে পরিবার বলে। সমাজ জীবনের প্রথম ভিডি ও বুনিরাদ হলো পরিবার। মানব জীবনের যাত্রা থেকেই এই পরিবার সূত্রের গুভ সূচনা। আদি পিতা আদম (আ.) ও আদি মাতা হাওয়া (আ.)-এর মাধ্যমেই এর প্রথম বিকাশ। পবিত্র আল-কুর আনে ঘোবণা করা হয়েছে, "হে আদম! তুমি ও তোমার স্ত্রী জান্নাতে বসবাস কর এবং যথা ইচেছ আহার কর; কিন্তু এই গাছের কাছেও যেও না। তাহলে তোমরা যালিমদের অন্তর্ভূক হয়ে পড়বে।"

এতে স্পষ্ট প্রতিভাত হয় যে, মানব জীবনের যাত্রা শুরু হয়েছিল পারিবারিক সূত্রের পথ ধরেই। যে পরিবারের প্রথম বিদ্যাস ছিল স্বামী-জ্রীর মাধ্যমে। তারপর তা ধীরে ধীরে ধিন্তৃতি লাভ করেছে। এক আদম (আ.)-এর পরিবার থেকে উৎসারিত হয়েছে অগণিত বন্ আদমের বিন্যন্ত সংসার। তাই প্রত্যায়ের সাথেই বলা যায়, পরিবারই সমাজ জীবনের ভিত্তি প্রভর। পারিবারিক পবিত্রতা ও সুস্থতার উপরই নির্ভর করে সমাজ, রাষ্ট্র ও বিশ্বময় মানব জাতির পবিত্রতা ও সুস্থতা। মানবিক মূল্যবোধ বিকাশে পরিবারের ভূমিকা অপরিসীম।

### মানব বংশের সম্প্রসারণ আল্লাহ্ তা আলার অনুগ্রহ

পৃথিবীর সকল মানুষের সৃষ্টি এক আদম (আ.) থেকে। আল-কুর আনে ঘোষণা করা হয়েছে, "হে মানব! তোমরা তোমাদের প্রতিপালককে ভয় কর যিনি তোমাদেরকে এক ব্যক্তি থেকে সৃষ্টি করেছেন ও যিনি তা থেকে তার ব্রীকে করেছেন, যিনি তাদের দু'জন থেকে বহু নর-নারী হুড়িয়েছেন; এবং আল্লাহ্কে ভয় কর যাঁর নামে তোমরা একে অপরের কাছে প্রার্থনা কর এবং সতর্ক থাক জ্ঞাতি বন্ধন সম্পর্কে; নিশ্চয় আল্লাহ্ তোমাদের প্রতি তীক্ষ্ণ দৃষ্টি রাখেন।"

এই আয়াতটিতে মানব বংশের সম্প্রসারণ প্রক্রিয়া সম্পর্কে আলোকপাত করা হয়েছে। আয়াতটিতে তিনটি বিষয়ে মপট নির্দেশনা রয়েছে--১.পৃথিবীর সমন্ত মানুবের সৃষ্টি এক আদম (আ.) থেকে। ২.হাওয়া (আ.)-কেও আদম (আ.) থেকেই সৃষ্টি করা হয়েছে (তাঁর বাম পাঁজরের হাড় থেকে)। ৩.তারপর এই আদম ও হাওয়া থেকেই পৃথিবীর সকল নর-নারীর সৃষ্টি। আদাত্র বলা হয়েছে, "হে মানুষ! আমি তোমানেরকে সৃষ্টি করেছি এক পুরুষ এবং এক নারী থেকে। তারপর তোমানেরকে বিভক্ত করেছি বিভিন্ন জাতি ও গোত্রে যাতে তোময়া পরস্পরে পরিচিত হতে পার। তোমানের মধ্যে আল্লাহ্র কাছে সে-ই অধিক মর্যাদাসম্পন্ন যে তোমানের মধ্যে অধিক মুভাকী। নিতর আল্লাহ সকল কিছু জানেন, সমন্ত খবর রাখেন।"

8

সূতরাং এ কথা সন্দেহাতীতভাবেই বলা যায় যে, আজকের বিশ্বময় সম্প্রসারিত অগণন মানব প্রজন্ম, অভিনব আবিকার, রহস্যময় শত শিল্পে সজ্জিত, বলিষ্ঠ সমাজ বন্ধনে প্রতিষ্ঠিত এই সৃষ্টিসৌন্দর্য দয়ময় প্রভূর এক অপার অনুগ্রহ। তিনি দয়া পরবল হয়ে আদম (আ.) থেকে সৃষ্টি করেছেন এই বিশাল মানব সংসার। এ তাঁর অসীম কুদরতের বিন্দ্রবিকাশ। তারপর এক পিতা ও এক মাতার রেছেম সূত্রে গেঁথে দিয়ে সকল মানুষকে করেছেন পরস্পরে অনুগ্রহণীল। পৃথিবীর সকল মানুষকে আল্লাহ তা আলা নারী-পুরুষ করে সৃষ্টি করেছেন। অতঃপর বেঁধে দিয়েছেন দয়া ও মায়ার বাঁধনে। বলা হয়েছে,

ৰাল-কুর আন, ৭৪১৯ وياادم اسكن انت وزوجك الجنة فكلا من حيث ثنتنا ولا تقربا هذه الشجرة فتكونا من الظالمين. ﴿

يا ايّها الناس اتقوا ربّكم الذي خلقكم من نفس واحدةٍ وخلق منها زوجها وبثّ منهما رجالاً كثيرًا ونساء واتقوا الله الذي . \* অল-কুর আন, ৪% غليكم رقيبا تساءلون به والارحام انّ الله كان عليكم رقيبا

<sup>°</sup> মাওলানা ইন্য়াস কান্ধলবী (র.), মা'আরিফুল কুরআন, ২য় খন্ত, প. ৩-৪

يا ايّها الناس انّا خَلَفَناكم من ذكر وانتَّى و جعلناكم شعرباً وقبائل لتعارفوا ، انّ اكرمكم عند الله اتقاكم انّ الله عليمٌ خبيرً . \* আল-কুরাআন, ৪৯৯১৩

"আর মহান আল্লাহ্র নিদর্শনাবলীর মধ্যে রয়েছে যে, তিনি তোমাদের জন্যেই তোমাদের থেকেই তোমাদের সঙ্গিনীদেরকে সৃষ্টি করেছেন যাতে তোমরা তাদের নিকট শান্তি পাও এবং তিনি সৃষ্টি করেছেন তোমাদের মধ্যে পরস্পরে জালবাসা ও দয়া।"

### বিয়ের প্রয়োজনীয়তা ও মাহাত্ম্য

সন্দেহাতীতভাবে সত্য যে, বিয়ে একজন সুস্থ মানুষের প্রাকৃতিক প্ররোজন। ইসলাম মানুবের প্রাকৃতিক প্ররোজনকে সর্বদা গুরুত্বের সাথে মূল্যায়ণ করে। কারণ ইসলাম হল প্রাকৃত ও স্বভাবজাত জীবনাদর্শ। মানুষের স্বভাবগত পরিচ্ছনুতা, মানসিক ভারসাম্য ও চারিত্রিক পবিত্রতার অন্যতম উপায় বিয়ে। এ কারণেই অনিন্দ্য সুখের বাসর জানুত্রতি ব্যাব আদম (আ.) অতৃত্তিতে ভুগছিলেন তখনই আল্লাহ্ তা আলা মা হাওয়া (আ.)-কে সৃষ্টি করলেন তাঁর জীবন সঙ্গিনীরূপে। নর ও নারীরে যুগল বন্ধনে গুরু হলো মানব জীবন। রক্তমাংসে সৃষ্ট এই মানুষের মধ্যে যে প্রভূত যৌনক্ষুধা জমে ওঠে বয়সের পরতে পরতে তা একান্তই বাতব। সুতরাং ক্ষুধা বিনি দিয়েছেন সে ক্ষুধা নিবারণের পথও দেখাবেন তিনিই। আর তা হল বিয়ে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "হে যুবক সম্প্রদায় ! তোমাদের মধ্যে যারা বিয়ে করতে সক্ষম তারা যেন বিয়ে করে নেয়। কারণ, বিয়ে দৃষ্টি আনত রাখতে ও গুঙাঙ্গের হিফাযতে অধিক কার্যকর। আর যে ব্যক্তি বিয়ে করতে অক্ষম সে যেন সাওম পালন করে। কেননা, সাওম তার যৌনক্ষুধাকে অবদমিত (প্রতিবন্ধক স্বরূপ) করে।" "

মানুব যে বাবার গ্রহণ করে তা থেকে উৎপাদিত শক্তির নির্যাস হলো বৌনক্ষমতা। বিরের মাধ্যমে যা যথার্থ প্রবাহিত হতে পারে। যদি কোন ব্যক্তি বিয়ে করার এবং জীর ভরণ-পোষণ করার ক্ষমতা না রাখে রাসূলুল্লার (স.) তাকে রোবা রেখে শক্তি নিয়ন্ত্রিত করার আদেশ দিয়েছেন। কুর'আন কারীমে অনুরূপ আদেশ করে যোবণা করা হয়েছে, "তোমাদের মধ্যে যে সব পুরুষের স্ত্রী নেই এবং যে সব মেয়ের স্থামী নেই তালের এবং তোমাদের দাস-দাসীদের মধ্যে যারা সৎ তালেরকে বিয়ে দিয়ে দাও।" যারা বিয়ে করার সামর্থ্য রাখে না তালেরকে দিরেছেন ধর্য ধারণের বিকল্প উপদেশ। আল্লাহ্ তাজালা বলেন, "যাদের বিয়ের সামর্থ্য নেই আল্লাহ্ তালেরকে নিজ অনুপ্রহে অভাবমুক্ত না করা পর্যন্ত তারা যেন সংযম অবলম্বন করে।"

সারকথা, খানাপিনা যেভাবে মানব জীবনের অপরিহার্য প্রয়োজন, আহার নিবাসের প্রয়োজনীয়তা যেভাবে বুক্তিতর্কের উধ্বে, একজন বৌবনদীপ্ত মানুষের সুস্থ জীবন-যাপনের ক্ষেত্রে বিয়ের প্রয়োজনীয়তাও তেমনই। আর এ কারণেই কুর'আন মাজীদ ও হাদীদে নির্দেশসূচক শব্দে উৎকীর্ণ করা হয়েছে বিয়ের আহবাদকে।

ইসলামের দৃষ্টিতে বিরে-শালীর মাহাত্যাও অসামান্য। আবৃ আইউব আনসারী (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন যে রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেভেন, "নবী-রাসূলগণের সুনাত চারটিঃ লজ্জাবোধ, সুগন্ধি ব্যবহার, মিসওয়াক করা এবং বিরে করা।" অপর দিকে বলা হয়েছে, "আমাদের সুনাতের মধ্যে অন্যতম হল বিরে।" ১০

বিয়ে-ব্যবস্থা ও পারিবারিক কাঠামো একটি মানবীয় ব্যাপার। এ জন্য ইনলামে বিয়ে ও পরিবার কাঠামোবিরোধী কর্মকান্তকে নিবিদ্ধ করা হয়েছে। ইসলামী মতাদর্শে সংসারবিম্খ হওয়ার কোন সুযোগ নেই। বিচ্ছিন্ন বৈরাগ্য জীবন ইসলামে বীকৃত নয়। স্বয়ং আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "আর সন্মাসবাদ এটাতো ওরা নিজেরাই আল্লাহ্র সম্ভটি লাভের জন্য প্রবর্তন করেছিল। আমি ওলের বিধান দিইনি।" বাস্বুল্লাহ্ (স.) এ প্রসংগে বেশ করেকটি কথা বলেহেন, "আমাদের উপর বৈরাগ্যবাদে লিখে (অপরিহার্য করে) দেয়া হরনি।" আমাকে বৈরাগ্যবাদের অনুমতি

আল-কুর'আন, ৩০৪২১ ومن اياته ان خلق لكم من انف كم از واجًا لله كنوا اليها وجعل بينكم موذة ورحمة . ٩

৬ . ইমাম আবু আবদিল্লায় মুহাম্মদ ইবন য়য়য়ীদ ইবন মাজা আল-কাষবীনী, আস্সুনান লিবন মাজা, দেওবলঃ আল-মাকতাবাতুর য়য়ীয়য়য়, ১৩৮৫ হি, কিতাবুদ্ নিকায়, বাব নং- ১

নাল وانكتواالايامى منكم والعمالحين من عبادكم وامائكم ، ان يكونوا فقراء يغنهم الله من فضله ، والله واسع عليم . \* কুর'আন, ২৪৯৩২

আল-কুর আন, ২৪৯৩৩ وليتعفف الذين لا يجدون نكاحًا حتى يغنيهم الله من فعناله . ﴿

ইমাম আহমদ ইবন মুহাম্মদ ইবন হাম্বল, আল-মুসনাদ, কায়রোঃ মাত্রা'আ আশ্নারকিল ইসলামিয়া, ১৩১৩ হি. ১৮৯৫ খ্রী, খত্ত- ৫, পৃ. ৪২১

<sup>&</sup>lt;sup>১০</sup> , ইমাম আহমদ ইবন হামল, *আল-মুসনাদ*, প্রাত্ত, খড- ৫, পৃ. ৫৫, ৫৬

অল-কুর আন, ৫৭৯২৭ ورهبانيّة ابتدعوها ما كتبناها طيهم . ﴿

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> . ইমাম আহমদ ইবন হামল, *আল-মুসনাদ*, প্রাতক্ত, বন্ত- ৬, পৃ. ২২৬

দেয়া হয়নি।"<sup>>°</sup> জিহাদ করা তোমার উপর আবশ্যকীয় ব্যাপার। কারণ ওটাই ইসলামের বৈরাগ্যবাদ।"<sup>>8</sup> যারা সোজা পথে উৎরে যেতে চায় এবং সামাজিক ও পারিবারিক দায়িত্ এড়িয়ে চলতে চায় তারাই কেবল বৈরাগ্যবাদ ধারণ করে। এ প্রসংগে ইসলামী চিন্তাবীদ মুহামাদ কুতুব বলেহেন, "এ উদ্দেশ্যেই ইসলাম যেমন সন্যাসব্রত পহন্দ করে না, তেমনি এ জীবনে যা কিছু ভাল তার কিছুটা গ্রহণ করতে অনুসারীদের বিরত রাখে না।"<sup>>°</sup>

অন্য একটি বর্ণনার আছে, সাহাবী আনাস (রা.) বর্ণনা করেন, রাস্পুল্লাহ (স.)-এর কয়েকজন সাহাবী একবার রাস্পুল্লাহ (স.)-এর জীবন সঙ্গিনীগণের খেদমতে এসে তাঁর ইবাদত সম্পর্কে জানতে চাইল। তা শোনে তাঁরা বেন একটু কম কম মনে করল, সাথে সাথেই তাঁরা বলে উঠলো, তিনি কোথায় আর আমরা কোথায়? তাঁর তো আগ-পর সকল ক্রটি ক্ষমা করে দেয়া হয়েছে। অতঃপর তাদের একজন বললেন, আমি কোন নারীকে বিয়ে করবো না। অন্যজন বললেন, আমি কখনো গোশত খাবো না। আরেকজন বললেন, আমি আর শয্যা গ্রহণ করে ঘুমাবো না। ঘটনাটি তনে রাস্পুল্লাহ (স.) বললেন, লোকদের কি হলো! তারা এই এই বলে। অথচ আমি নামায আদার করি, ঘুমাই, রোযা রাখি আবার ইফ্তারও করি এবং নারীদেরকে বিয়েও করি। সুতরাং যে আমার আদর্শ থেকে মুখ ফিরিয়ে নিল সে আমার দলভুক্ত নয়।

#### সারকথা হল ঃ

- বিয়ের মাধ্যমে একজন মু'মিন বান্দা আল্লাহ্ তা'আলার সমীপে পবিত্র হয়ে ওঠার পথ পায়।
- ২. বিয়ে করা সকল রাসূলের সুন্নাত।
- বিয়ে কয়া মহাদবী (স.)-এর আদর্শ।

এক কথায়, বিয়ের পবিত্র ছোঁরার পরিচছনু জীবন লাভ করে বিবাহিত মর্দে মু'মিন। নবীজীর আদর্শের রৌশনীতে আলোকিত হয়ে ওঠে তার কর্মমর জীবন। এ প্রসংগে নিন্মোত হাদীস উল্লেখ করা যায়। সাহাবী আনাস (রা.) বলেন, রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "কোন বান্দা যখন বিয়ে করল তখন তো সে দীনের অর্ধেকটা পূর্ণ করে ফেলল। অতঃপর সে যেন অবশিষ্ট অর্ধেকের ব্যাপারে আল্লাহ্কে ভয় করে।" ১৭

মানবিক প্রাকৃতিক চাহিদার কারণেই মানুষ বিয়ে বন্ধনে আবদ্ধ হয়। অথচ শরী আত এটাকে পুরো দীনের অর্ধেক বলে আখ্যায়িত করেছে। কারণ শারীরিক, মানসিক, চারিত্রিক ও মানবীয় উৎকর্ষ ও পবিত্রতা নির্ভর করে এর ওপর। বান্তব জীবনেও দেখা যায় যে, বিবাহিত ও সংসারী ব্যক্তি এবং অবিবাহিত ও বৈরাগ্য ব্যক্তির মধ্যে মানবিক মূল্যবোধের দৃষ্টিকোণ থেকে বিরাট পার্থক্য। একজন বিয়ের মাধ্যমে দায়িত্ব সচেতন হয়, ছোটদের আদর করতে শিখে, সংঘমী জীবন যাপনে অভ্যন্ত হয়ে ওঠে এবং তুলনামূলক সামাজিক হয়ে ওঠে। এমনি আরো অনেক মানবীর ওপে ওণান্বিত হয়ে ওঠে। অর্থাৎ পারিবারিক জীবনের কল্যাণকর দিকগুলো ধীরে ধীরে এদের মধ্যে পরিগ্রহ করে। অন্যদিকে বিবাহযোগ্য অবিবাহিত ও বৈরাগ্য ব্যক্তিরা হয়ে থাকে অসহিষ্ণু, অস্থির, বদমেজাজী, নিয়ন্ত্রণহীন, দায়িত্রীন ও অসামাজিক। এ জন্যই ইসলামে বিয়ের এত গুরুত্ব। অন্য অর্থে বলা যায় মানবতা প্রতিষ্ঠার জন্যই ইসলামে বিয়ের এত বেশী গুরুত্ব।

# কনে বা পাত্রী নির্বাচনে মূল্যবোধ

আজকাল কোথাও শান্তি নেই। সর্বত্র হাহাকার, অশান্তি আর সন্দেহ বিরাজ করছে। এর অন্যতম কারণ হলো এই যে, মানুষ বিয়ের পাত্রী নির্বাচন করে বা বিয়ে করে অসৎ উদ্দেশ্য দিরে। অথবা বিয়েতে এমন সব বিষয়কে বেশি গুরুত্ব দের যা পরিশেষে জীবনকে বিষমর করে তোলে। কনে নির্বাচনে ইসলামের কিছু সুনির্দিষ্ট মূল্যবোধ রয়েছে। আজকাল পাত্রী পছন্দ করা হয় উচ্চ বংশ, সৌন্দর্য, ডিগ্রী, চাকুরী ও সামাজিক অবস্থান বিবেচনা করে। কোন জায়গার বিয়ে করলে বেশি যৌতুক পাওয়া যাবে বা আর্থিকভাবে বেশি লাভবান হবে সেটিকেই মূল্যারণ করা হয়।

<sup>&</sup>lt;sup>১০</sup> , ইমাম দারিমী, *বুশান*, বৈল্লভঃ দাল ইহয়ায়িস সুনাতিন নাবাবিয়্যাহ/কানপুরঃ ১২৯৩ হি., কিতাবুন্ নিকাহ, বাব নং- ৩

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> , ইমাম আহমদ ইবন হাৰল, *আল-মুসনান*, প্ৰাণ্ডক, খড- ৩, পৃ. ৮২, ২৬৬

<sup>&</sup>lt;sup>১৫</sup> . মুহাম্মাদ কুতুব, *ত্রান্তির বেড়াজালে ইসলাম*, সম্পাদক: ডঃ সৈয়দ সাজ্ঞাদ হোসায়েন, ঢাকাঃ আধুনিক প্রকাশনী, ১৯৭৮, পু.১৭

<sup>&</sup>lt;sup>১৬</sup> . ইমাম ইবন মাজা, *সুদান*, প্রাণ্ডজ, কিতাবুন নিকাহ, বাব নং- ১

<sup>&</sup>lt;sup>১৭</sup> . শায়ৰ অলী উদ্দীন মুহাম্মৰ ইবন 'আবদুৱাহ আল-ৰতীব আত্তিবয়িহি, *মিশকাত আল-মাসাৰীহ*, দিয়ীঃ কুতুমবানা রশীদিয়া, ১৯৫৬ খ্রী. প্রাহক, খত- ২, পৃ. ২৬৮

তাই এত অশান্তি। ইসলামে বিয়ের যে পবিত্র উদ্দেশ্য তা অনেকের বিয়েতেই বর্তমান থাকে না। বিয়েতে দীনসারিকে একেবারেই বিবেচনা করা হয় না। অথচ মহানবী (স.) দীনসারিকে বেশী গুরুত্ব দিতে বলেছেন। একজন দীনদার ও সতী স্ত্রী যে কতটা কল্যাণকর তা সাময়িক চিন্তায় বুঝা না গেলেও ভবিষ্যতের জন্য তায় বিকল্প দেই। তায় বভাব-চরিত্রের ওপর ভিন্তি করেই সংসায়ে সুখ-সাচহন্দ আসে, সন্তান-সন্ততি সৎ ও শিক্ষিত হয়ে থাকে। সংসায় সুখের নীড়ে রূপান্তরিত হয়়। সংসায়ের সুখ টাকায় মাপা বায় না। সতী স্ত্রীর গুরুত্ব ও উপকারিতার কথা উল্লেখ কয়ে রাস্লুত্রাহ্ (স.) বলেছেন, "আল্লাহ্ভীতির পর মুমন ব্যক্তি সবচেয়ে বেশী উপকৃত হয়় সৎ স্ত্রীর মাধ্যমে।" যার স্ত্রী অসৎ, অসচেরিত্র, বহুগামী সে বুঝতে পায়ে, অশান্তি কাকে বলে আয় ভাহান্নম কি জিনিস?

### বিয়ের প্রতাব প্রদানে মূল্যবোধ

ইসলামের মূল্যবোধের সীমানা এত প্রসারিত যে, সে বিরের প্রস্তাবের ব্যাপারেও দীতিমালা শোষণা করেছে। বিরেতে পাত্রী কোন পণ্য নয়। তার অধিকার নিয়ে ছিনিমিনি খেলার অধিকার কারো নেই। কোন মেরের বিয়ে নিয়ে কোন ছেলে পক্ষ আলাপ-আলোচনা করাবস্থায় অন্যদের তাতে ঢুকে পড়া শোভনীয় নয়। হাঁ যদি তারা সরে পড়ে তাহলেই অগ্রসর হওয়া যাবে। মহানবী (স.) মূলনীতি শোষণা করে বলেন, "তোমাদের কেউ যেন তার ভাইয়ের প্রস্তাবের ওপর প্রস্তাব না করে, যতক্ষণ না সে বিয়ে করে অথবা ছেড়ে যায়।" ১৯

# যৌন সম্পর্কের ব্যাপারে ইসলামী দৃষ্টিভংগি

জীবন ও যৌনতার অকাট্য বাতবতাকে ইসলাম অকপটে স্বীকার করে। তবে পাশবিক বিশৃংখলাকে প্রশ্রয় দের না। বিশ্ব মানবতাকে অন্ধকার থেকে আলোর পথে তুলে আনার মহান লক্ষ্যেই হয়েছিল আমাদের প্রিয় নবী (স.)-এর আবির্জার। কথা-বার্তা, আচার-আচরণ, লেনদেন, চিত্তা-চেতনা, স্বভাব-চরিত্র সকল ক্ষেত্রেই তিনি অন্ধকার দূর করে আলোর পথ দেখিরেছিলেন। যে যৌনক্ষমতার মূল উদ্দেশ্য হলো মানব বংশের বৃদ্ধি ও সংরক্ষণ সে ক্ষমতা বেন যথার্থ স্থানে প্রবাহিত হয় অধিকন্ত সে তাড়নার বেন মানুব উন্মাদনার শিকার না হয়; সে জন্যই বিয়ে প্রথার প্রতি এতটা জাের দিয়েছে ইসলাম। তথু তাই নয়, যে সব কারণে যৌনখালনের সৃষ্টি হয় সে সবেরও প্রতিবিধান করেছে অত্যন্ত কঠােরভাবে। এক কথায় ইসলাম যৌন চাহিলা প্রণের বৈধ আয়ােজনকে করেছে একান্ত সহজ। যুবক সম্প্রদায়কে সামর্থ্য থাকলে বিয়ে করার আহবান জানিয়ে রাস্লুলাহ (স.) বলেছেন, 'এতে করে দৃষ্টি আনত থাকবে আর গুগুঙ্গ থাকবে পবিত্র।' যে যৌন ক্ষমতার যথার্থ প্রবাহের ওপর নির্তর্জনীল মানব অন্তিত্ব ও তার পবিত্রতা সে যৌনতার ব্যাপারে স্থলনের সকল পথ বন্ধ করে দিয়েছে ইসলাম। লােভাতুর দৃষ্টি ও অবাধ মেলামেশা যেহেতু যৌনাপরাধের মূল উৎস তাই এগুলাে ইসলাম পরিস্কারভাবে নিষেধ করে দিয়েছে।

সারকথা, ইসলাম মানুবের যৌনক্ষমতা ও তার কামনাকে স্বীকার করে। তবে যৌন সম্পর্কের ব্যাপারে পোষণ করে স্বচ্ছ, পবিত্র ও সুশৃংখল ধারণা। ইসলাম বিশ্বাস করে, মানুষ সকল সৃষ্টির সেরা। তাই তার যৌন ক্ষুধা নিবারণপদ্ধতি ও যৌনসম্পর্ক সকল কিছুই হবে অন্য সকল প্রাণী থেকে আলাদা। যে পথে যৌন কামনাও পূরণ হবে আবার সভাতা ভুল্ঠিত হবে না। মানবিক মূল্যবোধের অবক্ষয়ও ঘটবে না।

# বিবাহ অনুষ্ঠানে মানবিক মূল্যবোধ

মূল্যবোধের অধাণতি যখন গুরু হয় তখন তা সর্বত্র ছড়িয়ে পড়ে। বিয়ে-সালীর অনুষ্ঠানে এখন আর মানবিক ব্যাপারটি নেই। বিশেষত বিয়ের অনুষ্ঠানে এখন গুধু এমন লোকদেরকেই ভাকা হয় যালের কাছ থেকে ভাল উপহার-উপটৌকন পাওয়া যায়। গরীব-দুঃখীলের আর ভাকা হয় না। এমন কি গরীব আত্মীয়-স্বজনকেও ভাকা হয় না। মহান্বী (স.) সেলিকে দৃষ্টি নিজেপ করে বলেছেন, "এমন ওলীমা (বিবাহতোজ) হচ্ছে নিকৃষ্ট, তাতে যায়া আসে তাদেরকে বাধা দেয়া হয় এবং যায়া আসতে রাজী নয় তাদেরকে দাও আত দেয়া হয়। যে ব্যক্তি দাও আত (ক্রুল করা) পরিত্যাগ করল, সে আল্লাহ্ ও তাঁর রাস্লের নাফরমানী করল।" ইন্টি কোন অনুষ্ঠানে গরীবদেরকে

শুলিক ক্রিতারুল্ নিকাহ, বাব নং- ৫
 শুলিক মাজা, কুলাল, প্রাণ্ডক, ক্রিতারুল্ নিকাহ, বাব নং- ৫

<sup>&</sup>lt;sup>১৯</sup> . فيه حتى نِنكح او يترك ؛ ४ ইমাম আৰু 'আবদুল্লাছ মুহাম্মল ইবন ইসমাঈল আল-বুখারী, সহীহ আল-বুখারী, নিয়াদঃ দালেনু সালাম, ২০০০, কিতাবুন্ নিকাহ, বাব নং- ৪৫

<sup>&</sup>lt;sup>২০</sup> , العلمام طمام الوليمة يمنعها من ياتيها ويدعى اليها من ياباها ومن لم يجب الدعوة فقد عصبى الله ورسوله بالإقطاع العالم العام الع

উপেক্ষা করা হয় তা যেমনি মানবিক দৃষ্টিকোণ থেকে গ্রহণযোগ্য নয় তেমনি ইসলামেও তা গ্রহণযোগ্য নয়। এমন ধরনের বিবাহ-অনুষ্ঠানকে রাস্লুল্লাহ্ (স.) সর্বনিকৃষ্ট অনুষ্ঠান বলেছেন। তিনি বলেছেন, সর্বাপেক্ষা নিকৃষ্ট ওলীমা হচ্ছে সেটি যাতে ধনীদের দাও আত করা হয় এবং গরীবদের পরিত্যাগ করা হয়।"

# ন্থামী-জ্রীর সম্পর্কে মানবিক মূল্যবোধ

আজকাল প্রায়শই পত্রিকার পাতায় দেখা যায় যে, স্বামী-সংসায় রেখে অন্য পুরুষের সাথে স্ত্রী উধাও। আবার এমন থবরও দেখা যায় যে, স্বামী তার প্রথম স্ত্রীকে না জানিয়ে বিয়ে করে কেলেছে, যৌতুকের দায়িতে স্ত্রীকে প্রহার করেছে বা তালাক দিয়েছে। পরকীয়ায় সংখ্যাও পূর্বের তুলনায় অনেক বেড়ে গেছে। ইসলামের যথাযথ শিক্ষা ও আদর্শের অভাবে এসব সংঘটিত হচেছ। একটি সুন্দর ও সুখী পরিবায়ের জন্য স্বামী-স্ত্রী উভয়েয়ই লায়িত্ব ও কর্তব্য রয়েছে। প্রত্যেকে তার দায়িত্ব যথাযথ পালন করলে সংসায়ে নেমে আসে জায়াতি পরিবেশ। আল-কুর'আনে বলা হয়েছে, "নায়ীদের তেমনি ন্যায় সংগত অধিকার আছে যেমন আছে তাদের ওপর পুরুষদের।"

হয়েছে, "তারা তোমাদের পরিচহন এবং তোময়া তাদের পরিচ্ছন।"

ইসলামের দৃষ্টিতে স্বামী-স্ত্রী পরস্পরের পরিপুরক। কেউ অন্যজনকে বাদ নিয়ে পূর্ণতা লাভ করতে পায়ে না।

স্বামী-জ্রীর সম্পর্ক কোন অস্থায়ী ও ঠুনকো সম্পর্ক নয়। এটি স্থায়ী ও মধুর সম্পর্ক। অতএব কখনো এমন পরিস্থিতির দিকে যাওয়া যাবে না যাতে সম্পর্কের অবনতি ঘটে। যার পরিপ্রেক্ষিতে এক সময় তালাকের মত মর্মান্তিক ঘটনার জন্ম হয়। হালাল কাজের মধ্যে সর্বনিকৃষ্ট কাজ হলো তালাক। রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "মহান আল্লাহ্র কাছে সবচেয়ে (নিকৃষ্ট) ঘৃণিত হালাক কাজ হলো তালাক।" <sup>২৪</sup>

### স্বামীর কর্তব্য - ল্রীর অধিকার

স্বামী-জ্রীর একে অন্যের সহযোগী। উভরের সমঝোতা, সহযোগিতা এবং যৌথ প্রচেষ্ঠার একটি সুন্দর সংসার গড়ে ওঠে। স্বামী-স্ত্রীর পরস্পরের প্রতি কর্তব্য পালনে পরিবার একটি সুথের দীড়ে পরিণত হয়। আবার কর্তব্য অবহেলার কারণে পারিবারিক জীবন দুর্বিষহ হয়ে ওঠতে পারে। পারিবারিক সুখ-শান্তি, কল্যাণ এবং পারলৌকিক মুক্তির জন্য স্বামীর যে সব ফর্তব্য পালন করা আবশ্যক, তা নিমুরপঃ

দ্রী সামীর পরিচারিকা নন, জীবন সঙ্গিনী ও অর্ধাঙ্গিনী। পারস্পরিক সন্মান, মর্যাদা ও ভালবাসার ভিত্তিতেই দাম্পত্য জীবন গড়া। স্বামীর কর্তব্য দ্রীকে যথাযোগ্য মর্যাদা দেওয়া, পরিপ্রক, পরিপোষক ও অর্ধাঙ্গিনী হিসেবে গ্রহণ করা। জীর সাথে সৌজন্যমূলক ও মধুর ব্যবহার করা সামীর কর্তব্য। এতেই কল্যাণ নিহিত। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "তোমরা স্ত্রীদের সঙ্গে সদ্বাবহারের সাথে জীবন যাপন কর।" স্থ্রীর অনু বজ্ঞের ব্যবহা করা স্বামীর দারিত্ব। মহানবী (স.) বলেন, "তোমরা যখন খাবে তাদেরও খাওয়াবে, আর তোমরা যখন পোশাক পরবে তাদেরও পরাবে।" জীর বাসস্থানের ব্যবহা করা স্বামীর দারিত্ব। আল্লাহ তায়ালা বলেন, "তোমরা তোমাদের সামর্থ্য অনুসারে যে স্থানে বাস কর, তাদেরও সে স্থানে বাস করতে দাও, আর তাদের সঙ্কটে ফেলার জন্য উত্যক্ত করবে না।" স্ব

মোহরাদার বিনিময়ে আল্লাহ তা আলার বিধান মত স্ত্রীকে গ্রহণ করা হয়। সূতরাং চুক্তিমত পুরোপুরি মোহরানা স্ত্রীর প্রাপ্য। এ প্রাপ্য প্রসন্নচিত্তে আলায় করতে হয়। মহান আল্লাহ বলেন, "তোমাদের স্ত্রীদের তাদের মোহর প্রসন্ন মনে

<sup>(</sup>অনুবানঃ মাওলানা সাইয়েদ মুহাম্মাদ আলী, মাওলানা মুহাম্মাদ মূসা ও মাওলানা শাসস্থল আলম খান) ঢাকাঃ বাংলাদেশ ইসলামিক দেকান, ১৯৮৫, হানীস নং- ২৬৬, পৃ. ২১০, ২১১

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> . ইমাম মুসলিম ইবন আল হাজ্জাজ আল-কুশায়রী, সহীহ, بنس المتلحام علمام الوليمة يدعى اليها الاغنياء ويترك الفقراء নিল্লীঃ আল-মাকতাবা রণীনিয়া, ১৩৭৬ হি. কিতাবুন্ নিকাহ, হানীস নং- ১০৭-১১০

জাল-কুর'আন, ২৪২২৮ ولهن مثل الذي عليهن بالمعروف. 😘

শল-কুর আন, ২৪১৮৭ هن لباس لكم وانتم لباس لهن . °°

<sup>े</sup> अध्याम देवन माला, जूनान, প্रावक, किञावूच जानाक, वाव न१- ك الله تعالى الطلاق. الله تعالى الطلاق.

র ১৯৮৯ - আপ-ভূর আন, ৪৯১৯ و عاشرو هن بالمعروف ، <sup>१६</sup>

ইমাম আহমদ ইবন হাছল, আল-মুসনাদ, প্রাণ্ডক, খন্ত- ৪, পৃ. ৪৪৬, ৪৪৭ تطعمها اذا طعمت وتكنوها اذا اكتبيت

গ্রন্থর প্রাদি, ৬৫% নি اكثر هن من حيث سكنتم من وجدكم و لات<u>ضار و هن اتضيّقوا عليهن</u> . <sup>الا</sup>

দিয়ে দাও।"<sup>২৮</sup> আজকাল বেশি মোহর ধার্যের প্রতিযোগিতা করা হয়। কিন্তু অনেকেই জানে না যে, স্ত্রীর সাথে মেলা-মেশার পূর্বে এটি আদায় করে দেওয়া ফরয়। নচেৎ পরীবর্তী সকল কিছু অবৈধ বলে বিবেচিত হবে।

দ্রীর প্রতি ভাল ব্যবহার করতে হবে, নির্তুর আচরণ করা যাবে না। রাসূলুরাহ্ (স.) বলেছেন, "তুনি দ্রীর মুখমগুলে আঘাত করবে না, গালমন্দ করবে না এবং ঘর থেকে বের করে দেবে না।" সাম্প্রতিক সময়ে স্বামী-দ্রীর মধ্যে অসন্তোবের ঘটনা পত্রিকার প্রতিদিনের খবরের অংশ। অধিকাংশ ক্ষেত্রে প্রত্যেকেই বিরের প্রথম জীবনের আচরণ থেকে সরে আসেন এবং অন্যমূর্তি ধারণ করেন। তখন সংসার ভালোবাসার নীড়ের পরিবর্তে কুরুক্ষেত্রে রূপ নের। মানুবের মন মেজাজ সব সময় ঠিক থাকে না। আবার অনেক সময় মানুব ভুল করতেও পারে। দ্রীও একজন মানুব হিসেবে মানবীয় পোষগুণ থেকে সেও মুক্ত নয়। এমতাবস্থায় কোন চরম ব্যবহা না নিয়ে তাকে সদুপদেশ দিতে হবে। আরাহ তা আলা বলেন, "যাদের অবাধ্যতার ভয় কর, তাদের সদুপদেশ দাও।" বিরে বানেকেই সংসারকে তথা স্বামী-দ্রীর সম্পর্ককে ঠুনকো সম্পর্ক মনে করে। তাদের বিচ্ছেন ঘটাতে কোন সময় লাগে না। এমন চেতনার লোকদের বিরের মত পবিত্র কাজে জড়ানো উচিত নয়।

ত্রীর নিজস্ব সম্পদে হস্তক্ষেপ না করা স্বামীর অন্যতম কর্তব্য। ইসলামে ন্যায়সঙ্গত হ্যক্তি মালিকানা স্বীকৃত। নারীদেরও আয় উপার্জন ও সম্পদের মালিক হওয়ার অধিকার আছে। যেমন অধিকার আছে পুরুষের। ইসলাম যেমন নারীকে ব্যক্তি স্বাধীনতা দিয়েছে, তেমনি অর্থনৈতিক স্বাধীনতাও দিয়েছে। আল্লাহ তা আলা বলেন, "পুরুষ্পণ যা উপার্জন করে তা তাদের প্রাপ্য, আর নারীগণ যা উপার্জন করে তা তাদের প্রাপ্য।" " "

পরিবারের সুখ শান্তি রক্ষা এবং দ্রীর কাছে বিশ্বস্ত হওয়ার জন্য স্থামীর চরিত্রবান হওয়া একান্ত কর্তব্য। দুশ্চরিত্র স্থামীর প্রতি দ্রীর শ্রদ্ধা-ভালবাসা ও বিশ্বাস থাকে না। রাস্লুল্লাহ্ (স.) যোষণা করেন, "তোমাদের কাছে তারাই উত্তম যারা তাদের দ্রীদের কাছে উত্তম।"<sup>৩২</sup> অনেক পুরুষ নিজে সং না থাকলেও তিনি কামনা করেন যে, তার স্ত্রী সততার দুষ্টান্ত স্থাপন করুক। এসব মানসিকতা ঠিক নয়।

স্বামী-জ্রীর মধ্যে নিবিড় সম্পর্ক। একের কাছে অন্যের কিছুই গোপন থাকে না। কিন্তু স্বামী-জ্রীর পরস্পরের গোপন ব্যাপার অন্যের কাছে প্রকাশ করা যাবে না। রাস্নুলুল্লাহ্ (স.) বলেন, "কিরামতের দিন আল্লাহর কাছে সেই ব্যক্তিই সর্বনিকৃষ্ট যে ব্যক্তি তার স্ত্রীর নিকট গমন করে এবং সেও (স্ত্রী) তার (স্বামীর) নিকট গমন করে। তারপর সে (স্বামী) তার (জ্রীর) গোপন বিষয়াদি (অন্যের কাছে) প্রকাশ করে।

কারও একাধিক স্ত্রী থাকলে তাদের মধ্যে কোন রকম পক্ষপাতিত্ব না করে ইনসাফ করা প্রয়োজন। আল্লাহ তা'আলা বলেন, 'তোমরা যদি ভয় কর যে, ইনসাফ প্রতিষ্ঠা করতে পারবে না, তা হলে একটি মাত্র বিয়ে করবে।"<sup>68</sup>

লোবে গুণে মানুষ। স্ত্রীও মানুষ। তার কোন দোষ-ফ্রন্টি পরিলক্ষিত হলে, তা ক্ষমা করে দিতে হবে। রাস্নুল্রাহ্ (স.) বলেহেন, "তার কোন আচরণে অসম্ভূষ্ট হলে, অন্য গুণের কথা শ্মরণ করে সম্ভূষ্ট হবে।<sup>৩৫</sup>

ষামী-স্ত্রী উভয়ের কর্তব্য পালনের মাধ্যমেই একটি স্বপ্লের নীভ গড়ে ওঠতে পারে। স্ত্রীর কাছে ভাল ব্যক্তিই ইসলামের দৃষ্টিতে ভাল। রাস্ণুল্লাহ (স.) বলেন, "যে ব্যক্তি তার স্ত্রীর কাছে ভাল সে আসলেই ভাল। আমিও আমার স্ত্রীর কাছে ভাল।" তাছাভ়া স্বামীকে শান্তি ও সুখের স্বার্থে আরা কিছু কাজ করতে হয়। যেমন- হাসি-

জাল-কুর আন, ৪ঃ৪ واتوا النساء صدقاتهن نحلة . 🎌

<sup>\*</sup> قيم و لا تفيح و لا تفيح و لا تفيح و الا تفيد الوجه و لا تفيح و لا تفيح و الا تفيد الا في البيت . \* قيم البيت . \* قيم البيت الذي البيت . \* قيم البيت . قيم البيت . \* قيم البيت . قيم البيت . \* قيم البيت . قيم البيت . \* قيم ال

জাল-কুর আন, ৪৯৩৪ والتي تخافون نشوز هن فعظر هن . 🌣

ত কুর আল, ৪৯৩২ للرجال نصيب سنا اكتبوا وللناء نصيب مما اكتبين. ٥٠

<sup>े .</sup> خيار كم لنسانهم قيار كم النسانهم قيار كم النسانهم تعليم خيار كم النسانهم عبار كم النسانهم كم النسانهم عبار كم النسانهم كم النسانهم كم النسانه كم النسان كم النسان كم النسانه كم النسان ك

<sup>80 ,</sup> আল-কুর আন, ৪৯৩ غفتم الا تعدلوا فواحدة

<sup>🌣 .</sup> کره منها خلقا رضی منها اخر . 🗢 हैमाम पारमन हैयन राचण, पान-सूननान, প্রাতক্ত, খড- ২, পৃ. ৩২৯

<sup>ీ .</sup> ইমান ইবৰ মাজা, *সুনাৰ*, প্ৰাণ্ডজ, কিতাবুৰ্ নিকাড় (النكاح), বাব নং- ৫০

খুশি থাকা, উপহার-উপটোঁকন দেওয়া, বেশি দিন প্রবাসে না থাকা, কঠোরতা প্রদর্শন না করা, জীর আত্মীয়-স্কলনের সাথে ভাল ব্যবহার করা ইত্যাদি।

### ত্রীর কর্তব্য - স্বামীর অধিকার

পারিবারিক জীবনের শান্তি শৃঙ্খলা রক্ষার জন্য স্বামীকে যেমন কতকগুলো দায়িত্ব ও কর্তব্য পালন করতে হয়। তেমনি স্ত্রীকেও কতগুলো কর্তব্য পালন করতে হয়। ত্রীর কতকগুলো বিশেষ কর্তব্য নিমুদ্ধপঃ

পরিবারটি স্বামী-জ্রীর একটি যৌথ প্রতিষ্ঠান। এ প্রতিষ্ঠানের কল্যাণে উভরেরই অবদান মূল্যবান। তবে পরিবারের শান্তি শৃঙ্খলা রক্ষার খাতিরে একজনের নেতৃত্ব মেনে চলা প্রয়োজন। নারীদের তুলনায় দৈহিক ও পকৃতিগতভাবে পুরুষ অধিক শক্ত-সমর্থ। সূতরাং পুরুষকেই যুক্তিসম্বতভাবে কর্তৃত্ব দেওয়া হয়েছে। আল্লাহ তা আলা বলেন, "পুরুষরা নারীদের ওপর কর্তৃত্বে অধিকারী।" ত্ব

আল্লাহ তায়ালা নারীদের ওপর পুরুবের মর্যাদা দিয়েছেন, তাই স্ত্রীর উচিত স্বামীকে সম্মান দেওয়া। আল্লাহ পাক বলেন, "নারীদের ওপর পুরুবদের মর্যাদা রয়েছে।" মহানবী (স.) এ সম্বন্ধে বলেছেন, "আল্লাহ ছাড়া কাউকে সিজদাহ করার নির্দেশ দিলে, স্ত্রীকে স্বামীর উদ্দেশ্যে সিজদাহ করার নির্দেশ দিতাম।" "

স্বামীকে সম্ভুষ্ট করা দ্রীর অন্যতম কর্তব্য। স্বামীকে সম্ভুষ্ট রাখার প্রয়োজনে নকল ইবানত সংক্ষিপ্ত করা যায়। স্বামীকে অসম্ভুষ্ট রেখে নকল ইবানত করলে তা আল্লাহর দরবারে কবুল হয় না। স্বামীকে সম্ভুষ্ট করা অন্যতম ইবানত। স্বামীর অধিকার সম্বন্ধে মহানবী (স.) বলেন, "যার হাতে মুহাম্মদ (স.)-এর জীবন, সেই আল্লাহ্র শপথ করে বলছি, যে স্বামীর হক আদায় করে না সে তার প্রতিপালকের হক আদায় করে না।"<sup>80</sup>

দ্রীকে স্বামী, সভাদ স্বার জন্য কাজ করতে হয়। স্বামীর সেবা করতে হয়, স্তান্দের পরিচর্যা করতে হয়। সংসারের যাবতীয় কাজ-কর্মের দায়িত্ই থাকে স্ত্রীর ওপর। নবী দুলালী হবরত ফাতিমা (রা.) নিজ হাতে সংসারের যাবতীয় কাজ করতেন। জাঁতার গম পিষতে পিষতে তাঁর হাতে কোসকা পড়ে যেত। স্ত্রীর তত্ত্বাবধানের দায়িত্ব স্বন্ধে রাস্পুরাহ (স.) বলেন, "স্ত্রী স্বামীর পরিজনবর্গ ও স্তান্দের তত্ত্বাবধানকারিণী। তাকে এই দায়িত্ব সম্বন্ধে জ্বাবদিহি করতে হবে।"

\*\*\*

নিজের সতীত্ রক্ষা করা স্ত্রীর পবিত্র দায়িত। সতী সাধবী ও উত্তম চরিত্রের রমণীদের পরিচয় দিয়ে আল্লাহ তা আলা বালেন, "সংকর্মনীল রমণীরা (খামীদের) অনুগত হয়, (খামীদের অনুপস্থিতিতে) আল্লাহ যা হিকাযত করার নির্দেশ দিয়েছেন, তা হিফাযত করে।"<sup>82</sup> এ সম্বন্ধে রাসূলুল্লাহ (স.)-ও বলেন, "যদি সে (স্বামী) তার (স্ত্রীর) থেকে অনুপস্থিত থাকে, তবে সে আন্তরিকতার সাথে তার আন্তাকে হিফাযত করবে।"<sup>80</sup> যে কোন অবস্থায় স্বামীর তাকে সাড়া দেওয়া স্ত্রীর কর্তব্য। হালীসে আছে, "যখন স্বামী নিজ স্ত্রীকে নিজ প্রয়োজনে আহবান করে, তখন তার তাকে সাড়া দেওয়া স্ত্রীর কর্তব্য। যদিও সে তন্দুরে পাকানোর কাজে ব্যন্ত থাকে।"<sup>88</sup> সবসময় স্বামীর অনুগত ও বাধ্য থাকা স্ত্রীর কর্তব্য। বিশেষ করে নিজের ব্যাপারে স্বামীর নিক্ষন্ধাচারন করবে না। স্ত্রী স্বামীর বাধ্য ও অনুগত না থাকলে সংসারের শান্তি-শৃভ্যলা বিনষ্ট হয়।

আল-কুর'আন, ৪৯৩৪ الرجال قوامون على النساء . ٥٠

वान-कृत जान, २३२२४ للرجال عليين درجة . ٥٠

১৯ ১ টিল ট্রান্ত বিল প্রাথক, আন্দুর্গ বিল ৬, পৃ. ৭৬

<sup>ి</sup> والذي نفس سحمد بيده لا تؤدى المرأة حق ربها حتى تؤدى حق زوجها. ﴿ وَالذِي نفس سحمد بيده لا تؤدى المرأة حق ربها حتى تؤدى حق زوجها. ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

শুনান আবু কিনা মুহাম্মল ইবন 'ঈনা তিরমিথী, সুনান, রিয়ালঃ দারু স্বালাম, ২০০০, কিতাবুল আহকান, বাব নং- ৬

<sup>🗝</sup> ينها نصحته في نفسيا 🄞 हैभाम हेवन माला, जूनान, প্রাহত, কিতাবুন নিকাহ, বাব नং- ৫, ৪৫

हें الرجل دعا زوجته لحاجته فلتاته وان كانت على النثور . इसाम जाश्यन हैवन शक्त, जाण-मूननान, প্রাতক্ত, बङ- 8, पृ. دی/हिंसाम जित्तिभिरी, नुनान, প্রাতক, কিতাবুর तिना', वाव न१- ٥٥

পর্দা গ্রহণ করা এবং শালীনতা রক্ষা করে চলা সদ্রান্ত বংশের মহিলাদের নিদর্শন। বিশেষ করে বাইরে যেতে হলে আবক ইজ্জত রক্ষা করে চলা উচিত। এ ব্যাপারে আল্লাহ তা'আলা বলেন— "হে নবী! আপনি আপনার স্ত্রী ও সন্ত ানদের এবং মু'মিনদের স্ত্রীদের বলে দিন তারা বেন (বাইরে চলা কালে) শরীরে অতিরিক্ত কাপড় টেনে দের।"80 মহিলাদের অশালীন পোশাক পরে বাইরে ঘোরা-ফেরা করা উচিত নয়। এতে পুরুষের পশুবৃত্তিকে জাগ্রত করে এবং নানা ধরদের অঘটন ঘটে। এ থেকে রক্ষা পাওয়ার জন্য আল্লাহ তা আলা বলেন, "তোমরা নিজ গৃহে অবস্থান করবে এবং আগের অজ্ঞতার যুগের (রমণীদের) ন্যায় সাজ-গোজ করে বাইরে যেও না।"85

অনেক সমর নারীদের মিষ্টি কথা-বার্তার চরিত্রহীন পুরুবেরা প্রলুক্ত হয় এবং আকৃষ্ট হয়। তারা কুমতলব হাসিলের বাহানা খুঁজে। বিশেষ করে স্বামীর অনুপস্থিতির সুযোগে এমনটি বেশি হয়ে থাকে। এ ব্যাপারে আল্লাহ তা'আলা সাবধান করে দিরে বলেন, "তোমরা যদি ধর্মপরারণা হও তবে (পরপুরুবের সাথে) মোলায়েম স্বরে কথা বলবে না, কারণ এতে যার মধ্যে ব্যাধি আছে সে প্রলুক্ত হতে পারে। বরং স্বাভাবিক সৌজন্যের সাথে কথা বলবে।"<sup>89</sup>

ষামী-প্রীর মধ্যে অত্যন্ত নির্বিড় সম্পর্ক। দু জনের মধ্যে কোন কিছু গোপন থাকে না। কিছু প্রীর গোপন বিষয় বেমন স্বামীর জন্য অন্য কারও কাহে প্রকাশ করা কোন মতেই বৈধ নয়, ঠিক তেমনি স্ত্রীও স্বামীর কোন গোপন কথা বা গোপন বিষয় অন্যের কাহে প্রকাশ করবে না। একে অপরের গোপনীয়তা রক্ষা করা পরিত্র আমানত। স্বামীকে সম্ভূষ্ট রাখা প্রীর অন্যতম কর্তব্য। স্বামী সম্ভূষ্ট থাকলে, আল্লাহ তা আলা সম্ভূষ্ট থাকেন। আর আল্লাহ তা আলা সম্ভূষ্ট থাকলে জানাত লাভ করা যায়। রাস্পুল্লাহ (স.) বলেছেন, "যে স্ত্রীলোক এ অবস্থায় মারা যায় যে, তার স্বামী তার প্রতি সম্ভূষ্ট, সে জানাত লাভ করবে।" গে

মুসলিম পরিবারে স্বামী-স্ত্রী একে অন্যের সুখ-দুঃখের অকৃত্রিম সঙ্গী। দুঃখ-কষ্ট ভাগাভাগি করে নিলে বহন করা সহজ হয়। কোন রকম দৈব দুর্বিপাকে স্বামীর দৈহিক বা আর্থিক সামর্থ্যের হানি ষটলে, স্ত্রী ধৈর্য ধারণ করবে। পূর্বের অবদান ও ভালবাসার কথা স্মরণ করে কৃতজ্ঞ থাকবে। অক্ষম স্বামীকে মোহরের ঋণভার থেকে মুক্তি দেওয়া স্ত্রীর নৈতিক ও মানবিক কর্তব্য। এ প্রসঙ্গে আল্লাহ্ আ আলা বলেন, "স্ত্রীগণ সাদন্দে স্বেচহার মোহরের কিছু অংশ দান করে দিলে, তোমরা তা সম্ভুষ্ট চিত্তে খেতে পার।" 

85

স্বামী হল পরিবারের কর্তা বা নেতা। নেতার অনুমতি ছাড়া কোন কাজ করলে পরিবারে বিশৃঙ্খলা দেখা দেয়। স্বামীর পূর্ব অনুমতি ছাড়া ত্ত্রী স্বামীর অর্থ যথেচ্ছতাবে ব্যর করবে দা। হাঁা, যদি বিশেষ প্ররোজন হয়, তবে স্বামীরও এ ব্যাপারে কোন আপত্তি করা উচিত নয়। যথেচছ ব্যর নিষেধ করে মহানবী (স.) বলেন, "স্ত্রী স্বামীর বিনা অনুমতিতে তার গৃহ থেকে কিছু ব্যয় করবে না।" বি

পারিবারিক জীবনে স্বামী-জ্রীর মধ্যে মতের অমিল হতে পারে; রাগ-বিরাগ হতে পারে। কিন্তু কোন অবস্থাতেই স্বামী যেমন স্ত্রীকে ঘর থেকে বের করে দিতে পারবে না, স্ত্রীও তেমনি স্বামীর ঘর থেকে বের হয়ে যেতে পারবে না। কারণ ঘর থেকে বের হয়ে গেলে, স্বামী-জ্রীর নিজস্ব ব্যাপারে তৃতীয় পক্ষও জড়িত হয়ে পড়ে। এতে নানা রকম জটিলতা দেখা দিতে পারে। কলে স্বামী-জ্রীর সম্পর্ক আরও খারাপ হতে পারে। এ ধরনের স্ত্রী লোকের ওপর মহান আল্লাহর রহমত থাকে না।

উপরোক্ত কর্তব্য ছাড়াও সংসারে একটি মানবিক পরিবেশ প্রতিষ্ঠার জন্য স্ত্রীকে আরো কিছু কাজ করতে হয়। বেমন- স্বামীর আত্রীয়দের সাথে সন্থাবহার, স্বামীর উপহারে সম্ভুষ্ট হওয়া, মৃত স্বামীর কর্ব পরিশোধ করা, ইন্ধৃত পালন, অসম্পূর্ণ কাজ সম্পূর্ণ করা, দু আ করা, ইয়াতীমদের লালন-পালন ইত্যাদি।

# ইসলামী মূল্যবোধে পিতা-মাতার কর্তব্য

তঃ৫৯ يا ايّها النبيّ قل لازواجك وبناتك ونساء المؤمنين يدنين عليهنّ من جلابيهنّ . أهُ আন-কুর আন

৩৩৫৩৩ ক্রাল-কুর আল, ৩৩৫৩৩ في بيونكن و لا تبرّ جن تبرّ ج الجاهلية الاولى 🔲

১০৯৩২ তুলি নাল ان اتقيتن فلا تخضين بالقول فيطمع الذي في قلبه مرض وقلن قو لا معروفا 🐧

<sup>8°</sup> ইমাম ইবন মাজা, সুনান, প্রাত্ত, কিতাবুন নিকাহ, বাব নং- 8 أيما أمر أدَّ ماتت وزوجها عنها راض دخات الجنة (علم عنها راض دخات الجنة)

<sup>88 ,</sup> আল-কুর আল, 888 فان طبن لكم عن شئ منه نف فكلوه هنينا مرينا

४८ - अध्य वाकाण, वाव नश्य प्रदेश प्रें साम ितिमियी, जुनाम, श्राधक, किणावृष् वाकाण, वाव नश्य अध्य بيت زوجها الا باذن زوجها وقط الله عند وقط الله باذن وقط الله بالله بالله

সজানের যেমনি পিতা-মাতার প্রতি কিছু কর্তব্য রয়েছে তেমনি পিতা-মাতারও সন্তানের প্রতি কিছু দায়িত্ব রয়েছে। প্রত্যেকে যার যার জারগা থেকে এ দারিত্ব পালন করলেই সমাজের ভারসাম্য স্থিতিশীল থাকে। নচেৎ সব ওলট-পালট হয়ে যায়। তখন অন্যান্য জারগায়ও এর ধাক্কা লাগে। সন্তানের সাথে আচরণেও সম্মান বজায রাখতে হবে। তারা হোট বলে তালেরকে অসম্মানজনক কোন কথা বা আচরণ করা যাবে না।

সন্তানের প্রতি পিতা-মাতার কর্তব্যের অন্যতম হলো তাদের সুন্দর নাম রাখা। আজকাল যে সব নাম রাখা হয় তাতে অনেক সময় বুঝা যায় না যে, এটি মানুষের নাম না কি অন্য কোন প্রজাতির নাম। অথচ ইসলাম সুন্দর নাম রাখার জন্য আহ্বান জানিরেছে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "আল্লাহর কাছে আবসুল্লাহ্ ও আবসুর রহমান নামকে আমি বেশী পছন্দ করবো।" বিশ্বনবী (স.) একবার বলেছেন, "তোমাদেরকে (কিয়ামত দিবসে) তোমাদের নাম ধরে এবং তোমাদের পিতাদের নাম ধরে ভাকা হবে। অতএব তোমরা তোমাদের নাম সুন্দর করে রাখ।" বং

সমাজে মানবিক মৃল্যবোধসম্পন্ন মানুষ হঠাৎ করে আসে না। প্রতিটি শিশুকে তার শৈশব কাল থেকে মৃল্যবোধসমূহ শেখাতে হয়। আর এ কাজ প্রধানত মা-বাবাকেই করতে হয়। তাহলেই পরিণত বয়সে মানবিক মূলবোধে উজ্জীবিত মানুষ পাওয়া যাবে। সন্তানকে শিষ্টাচার শেখানো মা-যাবার প্রধানতম দারিত্ব। আজকাল সন্তানরা বিপথগামী হওয়ার আরেকটি কারণ হলো এই যে, তাদের মনমানসিকতা বুঝার চেষ্টা করা হয় না। এজন্য তাদের সাথে অন্তরঙ্গ সম্পর্ক করতে হবে। পিতা-মাতার সাথে সন্তানের সম্পর্ক হবে বন্ধৃত্বপূর্ণ। রাস্কুল্লাহ্ (স.) যলেছেন, তামরা তোমাদের সন্তানদের সম্মান কর এবং তাদের শিষ্টাচারকে সুন্দর কর। " বিভাব পুরোটা জুড়ে থাকে বাংলালেশের মা-বাবারা সন্তানকে কোন কিছু শেখান বানিজ্যিক দৃষ্টিভঙ্গি নিয়ে। তাদের চিন্তার পুরোটা জুড়ে থাকে বৈষয়িক লাভ-ক্ষতি। যার কারণে যে মানের মানুষ তৈরী হওয়ার কথা সে মানের লোকই তৈরী হচ্ছে। মানুষের বৈষয়িক উনুতি অবশ্যই পূর্বের চেয়ে অনেক বেশি হয়েছে। জীবনবাত্রার মান বেড়েছে। কিছু কোথাও সামান্য ব্যতিক্রম ছাড়া মানবিক মূল্যবোধে বলিষ্ঠ মানুষ বুঁজে পাওয়া যাচেছ না।

মানুষ সাধারণত পরিণত বয়সে তা-ই করে যা সে ছোঁট বেলায় পরিবারে শিখে। এ জন্য পরিবারে বড়দের গুরুত্বপূর্ণ ভূমিকা পালন করতে হয়। বিশেষ করে ৰাচ্চাদের আদব-আখলাক গঠনে উদ্যোগী হতে হয়। বস্তুত পিতা-মাতা সন্তাদের জন্য যা-ই করুক না কেন সুন্দর চরিত্র, শিষ্টাচার ও আদবের ওপর আর কোনটির ছান হতে পারে না। সন্তানকে শিষ্টাচার শেখানো হলো পিতা-মাতার সবচেরে বড় বিনিয়োগ। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "কোন বাবা-মা তার সন্তানকে মার্জিত শিষ্টাচারের চেয়ে উত্তম কিছু দিতে পারে না।" আন একটি হাদীসে সন্তানকে আদব-কারণা শেখানোকে নির্দিষ্ট পরিমাণ অর্থ বা সন্পাদ দান করার সমান সন্মান বলে উল্লেখ করা হয়েছে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "মানুষ যেন তার সন্তানকে শিষ্টাচার শেখায়া কেননা তা এক সা'আ পরিমাণ সাদাকা করার চেয়ে উত্তম।" বংগ রাস্লুল্লাহ্ (স.) যে যুগে এ কথা বলেছেন তখন এক সা'আ অনেক লোভনীয় ও আকর্ষণীয় সন্পদ ছিল। তাছাড়া তখন মানুষের আর্থিক অন্টন জীবনের সংগী ছিল। অতএব তখনকার যুগে এ কথার গুরুত্ব অনেক বেশি ছিল। এ যুগেও হাদীসের গুরুত্ব সামান্যতম হাস পায়নি। বরং শিষ্টাচার শেখানোর প্রয়োজনীয়তা যে কোন সময়ের চেয়ে এখন আরো অনেক বেশি। হাদীস থেকে আরো বুঝা যায় যে, সন্তানকে সন্তাতা-ভদ্রতা শিখানো পিতা-মাতার প্রধান দায়িত্ব। আরেকটি হাদীস থেকে জানা যায় যে, আল্লাহ্জীতির পর সর্বপ্রথম কর্তব্য হলো সংসারের লোকদের আদব শিক্ষা দেয়। মহানবী (স.) সে প্রসংগে বলেছেন, "তোমরা নিজকে এবং পরিবার-পরিজনকে আল্লাহ্জীতির সামনে দাড় করাও এবং তাদের আদব শিক্ষা দাও।" বি

কন্যা সন্তানদের শিষ্টাচার শেখানোকে ইসলাম আয়ো যেশী মর্যাদাসম্পন্ন বলে যোষণা করেছে। এমনকি এমন বাবা-মাদের জন্য জান্নাতের অনিবার্যতার কথা বলা হয়েছে। রাস্লুলুরাহ্ (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি তিনটি কন্যাকে

२ - श्रीष्ठ, किठावून जानाव, शंनीम नर- و अधक, विरु अधक, विरु आमाव, शंनीम नर المحمان. (3)

<sup>&</sup>lt;sup>৫২</sup> کدعون با خاتکم و اسماء اباتکم فت تنوا استاتکم و اسماء اباتکم فت تنوا استاتکم د اسماء اباتکم فت تنوا استاتکم

ইমাম ইবন মাজা, বুলান, প্রাণ্ডক, কিতাবুল আলাব, বাব নং- ৩

<sup>°° .</sup> ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনাদ, প্রাতক, গভ-৫, পৃ. ৯৬ لان يؤدّب الرجل ولده خير من ان يُتصدق بصاع

७७ - अध्या, प्राव जरमीवि मुबा, वाव नर والمارك الله والكور الله والمارك بنقوى الله والكورهم والمارك بنقوى الله والكورهم

লালন-পালন করল তারপর তাদেরকে শিষ্টাচার শেখালো এবং বিয়ে দিল ও তাদের প্রতি ভাল ব্যবহার করল তার জন্য জান্নাত।"<sup>৫৭</sup>

### পিতা-মাতার প্রতি সন্তানের কর্তব্য

আল্লাহর ইবাদতের পর যাদের প্রতি মানুবের বেশী কর্তব্য পালন করতে হয়; তারা হলেন মাতা-পিতা। কর আন ও হাদীদে অসংখ্য বর্ণনা রয়েছে যেখানে বলা হয়েছে, পৃথিবীতে আল্লাহর ইবাদতের পর মানুবের সর্বপ্রথম কাজ হলো মাতা-পিতার সাথে সদাচরণ। যেমন- কুর আনে বলা হয়েছে, "তোমরা আল্লাহ্ ব্যতীত অন্য ফারো ইবাদত করবে না, মাতা-পিতা, আত্মীয়-স্বজন, পিতহীন ও দরিদ্রদের প্রতি সদর ব্যবহার করবে এবং মান্যের সাথে সদালাপ করবে, সালাত কায়েম করবে ও যাকাত দিবে।"<sup>29</sup> আরেক স্থানে বলা হয়েছে, "তোমরা আলাহব ইবাদত করবে ও কোন কিছুকে তাঁর শরীক করবে না; এবং পিতা-মাতা, আত্মীয়-স্বজন, ইয়াতীম, অভাক্সস্ত, নিকট-প্রতিবেশী, দূর-পতিক্ষ্মী, সংগী-সাথী, মুসাফির ও তোমাদের অধিকারভুক্ত দাস-দাসীদের প্রতি সন্ধাবহার করবে।"<sup>৫৯</sup> আল-কুর'আনে আরো বলা হয়েছে, "তোমার প্রতিপালক আদেশ দিয়েছেন তিনি ব্যতীত অন্য কারো ইবাদত না করতে ও পিতা-মাতার প্রতি সন্থাবহার করতে। তাদের একজন অথবা উভয়েই তোমার জীবদ্দশায় বার্ধক্যে উপদীত হলে তাদেরকে উক' বলো না এবং তাদেরকে ধমক দিও না; তাদের সাথে সম্মানসূচক কথা বল। মমতাবশে তাদের প্রতি ন্মতার পক্ষপুট অবনমিত করবে এবং বলবে, 'হে আমার প্রতিপালক। তাদের প্রতি নয়া কর যেভাবে শৈশবে তারা আমাকে প্রতিপালন করেছিলেন।"<sup>50</sup> মা-বাবার আনুগত্য ততক্রণ পর্যন্ত করে যেতে হবে যতক্ষণ না তারা শিরক এর নির্দেশ দেয়। কোন অবস্থায়ই শিরক করা যাবে না কিন্তু ভাল ব্যবহার অব্যাহত রাখতে হবে। মহান সৃষ্টিকর্তা আল্লাহ বলেছেন, "আমি মানুষকে নির্দেশ দিয়েছি তার পিতা-মাতার প্রতি সন্ধাবহার করতে। তবে তারা যদি তোমার ওপর বল প্রয়োগ করে আমার সাথে এমন কিছ শরীক করতে যার সম্পর্কে তোমার কোন জ্ঞান নেই, তুমি তাদের আনুগত্য করো না।" আরেক আয়াতে মহান আল্লাহ বলেছেন, "তোমার পিতা-মাতা যদি তোমাকে পীভাপীতি করে আমার সমকক্ষ দাঁত করাতে যে বিষয়ে তোমার কোন জ্ঞান নেই, তমি তাদের কথা শোন না, তবে পৃথিবীতে তাদের সাথে বসবাস করবে সদভাবে।"<sup>53</sup>

আরাহ্র পহন্দের কাজগুলার মধ্যে পিতা-মাতার প্রতি সন্তানের সদাচরণ অন্যতম। আবৃ আবদির রাহমান আবদুল্লাহ্ ইবন মাস উদ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেছেন: আমি মহানবী (স.)-কে জিজ্ঞাসা করলাম: কোন কাজটি আল্লাহর কাছে সবচেয়ে বেশী প্রিয়? তিনি বললেন: যথা সময়ে সালাত আলায়। আমি বললাম: তারপর কোনটি? তিনি বললেন: পিতা-মাতার সাথে ভাল ব্যবহার। আমি বললাম: তারপর কোনটি? তিনি বললেন: পিতা-মাতার সাথে ভাল ব্যবহার। আমি বললাম: তারপর কোনটি? তিনি বললেন: আল্লাহ্র পথে জিহাদ।" আমরা জানি মহানবী (স.) এমন কোন সাহাবীকে জিহাদে বেতে দিতেন না; যার মা অসুস্থ। বরং তিনি বলতেন: বাড়ি ফিরে যাও, মায়ের সেবা কর, সেটাই তোমার জিহাদ। হাদীসে বর্ণিত আছে আবদুল্লাহ্ ইবন 'আমর ইবন আল আস হতে বর্ণিত। তিনি বলেন: এক ব্যক্তি নবী (স.)-এর সামনে এসে বলল, আমি আপনার কাছে জিহাদ ও হিজরত করার বাই আত করতে চাই এবং আল্লাহ্র কাছে প্রতিদানের আশা রাখি। তিনি বললেন: তোমার পিতা-মাতার মধ্যে কেউ কি জীবিত আছে? সে বলল, হাঁ, বরং উভরই (জীবিত আছে)। তিনি বললেন: এরপরও তুমি আল্লাহ্র কাছে প্রতিদান আশা কর? সে বলল, হাঁ, তিনি বলেন: পিতা-মাতার কাছে

<sup>% .</sup> তু - তু নাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনাদ, প্রাগুক্ত, বত - তু, পূ. ৬৭ من عال ئلاث بنات فاذبين وزوّجين واحسن البيهن . "

لا تعبدون الا الله وبالوالدين احسانا وذى القربي واليتامي والمساكين وقولوا للناس حسنا واقيموا العسلاة واتوا الزكاة . \*\* আল-সুস্থ আল, ২৪৮৩

واعبدوا الله ولا تشركوا به شينا وبالوالدين احسانا وبذى القربي واليتامي والمساكين والجار الجنب والعساعب بالجنب . ٥٠ ১ গুল-কুর আন, ৪৯৩ وابن السبيل وما ملكت ايمانكم

وقت ى ربّك الا تعبدوا الا ايّاه وبالوالدين احسانًا ، امّا يبلغنَ عندك الكبر احدهما او كلاهما فلا تقل لهما افّ ولا تنهر هما . \*\*
আল-কুর'আন,
১৭৪২৩. ২৪

জাল-কুর আল, ২৯%৮ করা الانسان بوالديه حسنا ، وان جاهدك لتشرك بي ما ليس لك به علم فلا تطعيما . الله

১১৯১৫ কাল-কুর আল, ৩১৯১৫ على ان تشرك بي ما ليس لك به علم فلا تطعهما ومساعبهما في الدنيا معروفا . 🜣

ফিরে যাও এবং তাদের সাথে সন্তাবে বসবাস কর।"<sup>58</sup> ইসলাম কতটা মানবিক জীবনাদর্শ তা এ ঘটনা থেকে আবার উপলব্ধি করা যায়। ইসলামের অভ্যুখান মূলত মানবতার জন্য। আর সে মানুষটি গর্ভধারিনী মা হলে তো কথাই নেই।

মা-বাবার সাথে সৌজন্যমূলক আচরণ অন্য কোন ইবাদতের চেয়ে কম গুরুত্বপূর্ণ নর। নিচের হাদীর্স তার প্রমাণ। মহানধী (স.) বলেছেন, "মা-বাবার প্রতি সদাচরণকারী সাওম পালনকারী ও নামাযীর মত।" সংহভাগ ব্যর করতে হবে মাতা-পিতার জন্যে। ব্যর গুরু করতে হবে মাতা-পিতাকে দিয়ে। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "লোকে কি ব্যয় করবে সে সম্বন্ধে তোমাকে প্রশ্ন করে। বল, 'য়ে ধন-সম্পদ তোমরা ব্যয় করবে তা পিতা-মাতা, আত্লীয়স্বজন, ইয়াতীম, মিসকীন এবং মুসাফিরদের জন্য।" ১৬

ইসলামে সন্তানের কাছে মাতা-পিতার গুরুত্ব এত অধিক যে, মাতা-পিতার সন্তুষ্টির ওপর আল্লাহর সন্তুষ্টি নির্ভর করে। বিশ্বনবী (স.) বলেছেন, "পিতার সন্তুষ্টির ওপর আল্লাহর সন্তুষ্টি নির্ভর করে। আর পিতার অসন্তুষ্টির ওপর আল্লাহর অসন্তুষ্টি নির্ভর করে।" <sup>৬৭</sup> অর্থাৎ সন্তানের ওপর তার মা-বাবা খুশি থাকলে ঐ সন্তানের ওপর আল্লাহও খুশী থাকেন। আর সন্তানের ওপর মা-বাবা অসন্তুষ্ট থাকলে আল্লাহও সে সন্তানের ওপর অসন্তুষ্ট থাকেন। অতএব মা-বাবাকে কট দিয়ে ইহকাল-পরকাল কিছুই পাওয়া যাবে না।

মা-বাবা হলো সন্তানের জন্য এক পরীক্ষাস্থরূপ। তাদের সাথে ব্যবহারের ওপর নির্ভর করে সন্তান জান্নাত পাবে না কি জাহান্নাম? মহানবী (স.) একদা বললেন, "ঐ ব্যক্তির নাক ধুলি-মলিন হোক, ঐ ব্যক্তির নাক ধুলি-মলিন হোক, ঐ ব্যক্তির নাক ধুলি-মলিন হোক, ঐ ব্যক্তির নাক ধুলি-মলিন হোক, যে তার পিতা-মাতা উভয়কে অথবা একজনকে বৃদ্ধ অবস্থায় পেয়েও (তাদের সেবা করে) বেহেশতে যেতে পারল না।" আরবী ভাষায় নাক ধুলি-মলিন হওয়া চরম অপমানজনক কথা। কেউ পিতা-মাতার মত দি আমত পেয়েও তাদের সেবার মাধ্যমে জান্নাত দিশ্চিত করতে না পারা তার জন্য চরম হতাশা আর বদ-নসীব ছাডা আর কিস্তই নয়।

আবার এককভাবে মায়ের প্রতি কর্তব্য অনেক বেশি। হাদীলে আছে এক ব্যক্তি রাস্লুল্লাহ্ (স.) কে প্রশ্ন করেছিল।
"কাকে আমি বেশি সৌজন্যতা দেখাবো? তিনি (রাস্লুল্লাহ্ সা.) বললেন, তোমার মা। আমি বললাম, তারপর কে?
তিনি বললেন, তোমার মা। আমি বললাম, তারপর কে? তিনি বললেন, তোমার মা। আমি বললাম, তারপর কে?
তিনি বললেন, তোমার বাবা।" স্ক সতিট্ই সন্তানের জন্য মা যে পরিমাণ কষ্ট সহ্য করেন তার কোন তুলনা হতে
পারে না। মহান আল্লাহ্ বলেন, "আমি তো মানুষকে তার পিতা-মাতার প্রতি সদাচরণের নির্দেশ দিরেছি। জননী
সন্তানকে কষ্টের পর কষ্ট বরণ করে গর্ভে ধারণ করে এবং তার দুধ ছাড়ান হয় দুই বৎসরে। সুতরাং আমার প্রতি ও
তোমার পিতা-মাতার প্রতি কতজ্ঞ হও।" সক্ষ

আল্লাহ্ তা আলা যে ঘৃণ্য কাজগুলোকে হারাম করেছেন তার মধ্যে প্রথম সারির একটি হলো মারের অবাধ্যতা। অন্য কথায় কবীরাহ্ গুনাহর মধ্যে পিতা-মাতার অবাধ্যতা অন্যতম। মহানবী (স.) বলেছেন, "আল্লাহ্ মারেদের অবাধ্যতা অবৈধ করে দিয়েছেন।" <sup>95</sup> যতক্রণ পর্যন্ত কোন পিতা-মাতা আল্লাহর সাথে শিরক করতে না বলবে ততক্ষণ তাদের বাধ্য থাকা ফরয়। যদি শিরক করতে বলে তাহলে তা করা যাবে না। তবে ভাল ব্যবহার অব্যাহত রাখতে হবে। মা-বাবাকে কখনো গালি দেরা যাবে না। ইসলামী আদর্শে কাজটি মারাত্মক ও জ্বন্য। বিশেষত

عن عبد الله بن عمرو بن العاص قال: اقبل رجل الى نبى الله(ص) فقال: أبليمك على الهجرة والمجهلا ليتغى الاجر من . 86 الله تعالى على الهجرة والمجهلا ليتغى الاجر من الله تعالى؟ قال: نعم ، قال: الله تعالى قال: فهل لك من والديك احد حى؟ قال: نعم ، قال: الله تعالى قال: فهل الله تعالى قال: قال: فعم ، قال: الله تعالى والديك فاحسن صحبتهما الله قال: ইমাম মুসলিম, সহীদ, প্ৰাণ্ডক, কিতাবুল বিষ্কা, হালিস নং- الله والديك فاحسن صحبتهما

<sup>🗝 . ।</sup> তি নুদান, প্রাণ্ড কুল স্থান হামন আহমদ ইবন হামল, আল-মুদনাদ, প্রাণ্ড কু, খভ- ৬, পৃ. ৩৫১

<sup>ু</sup> আল-কুর আন, আইছতে قل ما انفقت من خير فللوالدين والاقربين واليتامي والمساكين وابن السهيل . ৩৬ ২،২১৫

৩ - १० विस्ता, वाव नर في <u>خط</u> الوالد ، <sup>٥٥</sup> يا الوالد و مخط الرب في رضا الوالد و مخط الرب في خط الوالد ، <sup>٥٥</sup>

ابوك . قال: امك ، قال: أمك ، قال: أبوك . قال:

থান, ৩১،১১৪ وود ينا الانسان بوالديه ، حمائه امّه و هذا على و هن وفع الله في عامين ان اشكر لي ولواديك . °°

এমন স্তান্দের মহান আল্লাহ্ লানিত করেছেন। মহানবী (স.) বলেছেন, "যে মা-বাবাকে গালি দেয় আল্লাহ্ তাকে লানত করেছেন।"<sup>৭২</sup>

ইসলামে পিতা-মাতার প্রতি কর্তব্য পালনের গুরুত্ব এত বেশী যে, তাদের বন্ধু-বান্ধবের সাথেও ভাল ব্যবহার ও সম্পর্ক ধরে রাখার গুরুত্ব অন্য অনেক কাজের চেয়ে বেশি। মহানবী (স.) বলেছেন, <sup>1</sup>-সবচেয়ে বেশি কল্যাণকর কাজ হলো পিতার বন্ধুদের সাথে সন্তানের সম্পর্ক রক্ষা করা।" পতা-মাতার বন্ধু-বান্ধবগণ পিতা-মাতার মতই শ্রনার পাত্র। তাদের সাথে সম্পর্ক বজার রাখতে হবে, ভাল ব্যবহার করতে হবে, খোঁজ-খবর নিতে হবে। তাহলে প্রকারান্তরে পিতা-মাতার সাথেই ভাল আচরণ করা হবে।

### উত্তরাধিকার বন্টনে মূল্যবোধ

ওসিয়ত করার মধ্যে বৈধ-আঁবেধের ব্যাপার রয়েছে। ইচ্ছে করলেই কোন ব্যক্তি তার সম্পত্তি নির্দিষ্ট কোন ব্যক্তিকে পুরোটুকু দিয়ে দিতে পায়ে না। এতে করে সারা জীবন কোন ব্যক্তি যে সব ভাল কাজ করেছিল তা সব বরবাদ হয়ে যাবে। রাস্লুরাহ (স.) বলেছেন, "কোন পুরুষ বা নারী জীবনের ঘাট বছর পর্যন্ত আল্লাহ্র আনুগত্যে অতিবাহিত করেও যদি মৃত্যুকালে ওসিয়তের মাধ্যমে উভরাধিকারীদের ক্ষতি সাধন করে যায়। তাহলে তাসের জন্য জাহান্নামের আগুন ওয়াজিব হয়ে যায়।" অতঃপর আবৃ হয়ায়য়া (রা.) পাঠ করলেন, "এটি যা ওসিয়াত কয়া হয় তা দেয়ার এবং ঋণ পরিশোধের পর, যদি কায়ো জন্য ক্ষতিকর না হয়। এটি আল্লাহ্র নির্দেশ, আল্লাহ্ সর্বজ্ঞ, সহনশীল। এ সব আল্লাহ্র নির্ধারিত সীমা। কেউ আল্লাহ্ ও তাঁর রাস্লের আনুগত্য করলে আল্লাহ্ তাকে জানাতে দাখিল করবেন, যার পাদদেশে নদী প্রবাহিত; সেখানে তারা স্থায়ী হবে এবং এটি মহাসাফল্য।" বি

# বিধবাদের প্রতি সহানুভূতি প্রদর্শন

তালাকপ্রাপ্তা এবং পরিত্যক্তা নারীরা বড় অসহায় হয়ে পড়ে। অনেক সময় তারা পিতা বা ভাই-বোনের সংসারে ফিরে আসতে বাধ্য হয়। তখন তাদের প্রতি মানবিক আচরণ করা একান্ত জরুরী। তালেরকে আপন করে নিতে হবে, সংগ দিতে হবে এবং আশ্বন্ত করতে হবে। যারা বিধবাদের জন্য কিছু করে রাস্লুল্লাহু (স.) তালের ভ্রুসী প্রশংসা করেছেন। তিনি বলেছেন, "বিধবা ও মিসকীনের জন্য প্রচেষ্টাকারীর মর্যাদা মুজাহিদের ন্যায়।" বিধবাদের মতামত নিয়ে তালের আবার বিয়ে দেয়ার ব্যবস্থা করা যেতে পারে। তবে জ্যোর করে তার ওপর কিছু চাপিয়ে দেয়ার সুযোগ ইসলামে নেই।

<sup>&</sup>lt;sup>९३</sup> . من بيَّ والدين कारमन ইবন राचन, जान-*মুসনা*দ, প্রাগুক্ত, খন্ত- ১, পৃ. ১০৮, ২১৭, ৩০৯, ৩১৭

<sup>°</sup>د - ১১ - ১৫ - ১৫ - ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাগুক্ত, কিতাবুল বিরুর, হাদীন নং - ১১-১৩ । ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাগুক্ত, কিতাবুল বিরুর, হাদীন নং - ১১-১৩ । ان الرجل ليعمل والمراة بطاعة الله ستين سنة ثمّ يحصر هما الموت فيضاراً في الوصية فتجب ليما النار ، ثمّ قرا ابو . قاله هر برة (من بعد وصيّة يوصي بها او دين غير مُضارً وصيّة من الله ، والله عليم حليم ، تلك حدود الله ، ومن يطع الله عليه حليم عليه حليم ، تلك حدود الله ، ومن يطع الله عليه حليم حليم ، تلك حدود الله ، ومن يطع الله عليه حليم .

আন্ত্রা ورسوله بدخله جنّات تجرى من تعتها الانهار خالدين فيها ، وذالك الفوز العظيم আল্লানা জনীল আহসান নদভী, রাহে আমল, বত- ১, (অনুবানঃ এ, বি, এম, আবদুল খালেক মলুমদার) ঢাকাঃ মুন্নাদ পাবলিকেশস, ২০০২, পৃ. ১১০ এবং আল-কুর আন. ৪ঃ১২

श्रीन न१- 8১ (الزهد) साम मूननिय, नहीर, প্রাগক, किতावूष् यूरन (الزهد) सानीन न१- 8)

### অষ্ট্রম অধ্যায়

# সামাজিক জীবনে মানবিক মূল্যবোধের গুরুত্ব ও প্রয়োজনীয়তা

সমাজ হচ্ছে ইবাদতের ক্ষেত্র। মানুষের মধ্যে তাওহীদ, রিসালাত ও আখিরাত ভিত্তিক 'আকীদার পর সামাজিক আচরণের প্রশ্ন এসে যায়। তাই, কুর আন ও হাদীদের এক বিরাট অংশে ইসলামের সামাজিক ইবাদতের ওপর ওরুত্ব আরোপ করা হয়েছে। যে সকল উপাদান নিয়ে সমাজ গঠিত, সে সকল উপাদাদের পারস্পরিক সম্পর্কের বিষয়টি অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ। তাছাড়াও সমাজকে ইসলামের আলোকে গড়ে তোলার জন্য রয়েছে বহুবিধ সামাজিক আচরণ। সামাজিক আচরণ দুবাকরে। ইতিবাচক ও নেতিবাচক। নেতিবাচক আচরণ দূর করে ইতিবাচক আচরণের ভিত্তিতে গড়ে তুলতে হবে সুস্থ মানবিক সমাজ।

কুর আন ও হালীসের দিকে তাকালে দেখা যাবে যে, 'আকীলা-বিশ্বাসের পর সরাসরি বহু আয়াত ও হালীসে এবং ইসলামী আইনের ইতিহাসে, সামাজিক বিবয়ের ওক্তবু ও মর্যাদা স্বীকৃত। আল্লাই তা আলা দিয়োভ আয়াতে বলেন, "তুমি কি দেখেছো তাকে, যে দীনকে অস্বীকার করে? সে তো সে-ই, যে ইয়াতীমকে য়ঢ়ভাবে তাড়িয়ে দেয় এবং সে অভাব্যত্তকে খাল্যলানে উৎসাহ দেয় না। সুতরাং দুর্ভোগ সেই সালাত আলায়ভারীদের, যারা তাদের সালাত সম্বন্ধে উদাসীন, যারা লোক দেখানোর জন্য তা করে, এবং গৃহস্থালীর প্রয়োজনীয় হোট-খাট সাহায্যদানে বিরত থাকে।" এ স্বয়র প্রথম আয়াতগুলোতে বলা হয়েছে, যে ব্যক্তি অনাথ-ইয়াতীমকে তিরকার ও ভংর্সনা করে এবং অভাবের তাভ্নায় আগত সাহায্যপ্রার্থীকৈ উপেক্ষা করে সেই ব্যক্তি কাফির এবং আল্লাহ তা আলার হিসাব-নিকাশ, পুরকার ও সাক্ষাতকে মিথ্যা প্রতিপন্নকারী। যদি সে আল্লাহ তা আলার ওপর ঈমান রাখত এবং তার পুরকার ও কিতাবকে বিশ্বাস করত তাহলে তার মন দয়ার সাগরে পরিণত হত এবং আল্লাহ তা আলার শান্তি ও ক্রোধ থেকে বাঁচার জন্য আগহী হত। ফলে সে অনাথ ইয়াতীমের সম্মান করত এবং আল্লাহ তা আলা প্রদন্ত নিআমত থেকে অভাবী লোককে দান করত। সূয়র পরবর্তী আয়াতগুলোতে লোক দেখানোর উদ্দেশ্যে ভালকাজ করলে চিরস্থায়ী ধরংসের ভবিষ্যবানী করা হয়েছে।

তাদের নামায ছিল লোক প্রদর্শনের জন্য। তারা অন্যদেরকে বুঝাতে চায় যে, তারা দীনের প্রধান নিদর্শন নামায আদার করে। কেউ না দেখলে নামাযের ব্যাপারে উদাসীন হরে পড়ে। এরপর আল্লাহ্ রাজ্বল আলামীন তাদের আত্মিক মন্দ ও আভ্যন্তরীণ অন্ধকার প্রকাশ করে বলেছেন, তুমি তাদের সামাজিক জীবনে নামাযের কোন প্রভাব দেখতে পাবে না বরং তাদের মধ্যে মন্দ আত্মার নিদর্শনই দেখতে পাবে। কেননা, তারা অভাবী লোকদের সাহায্য-সহযোগিতা থেকে বিরও থাকে এবং ইসলামী আদর্শের দাবী অনুযায়ী তারা নিজেদের ভাইদের প্রতি সাহায্য-সহযোগিতা ও সমবেদনার দায়িত্ব-কর্তব্য পালন করে না। বিভদ্ধ দীনি 'আকীদা-বিদ্বাস এবং বৈধ সামাজিক দায়ত্ব-কর্তব্যের চাইতে অধিকতর শক্তিশালী সম্পর্ক আর কি হতে পারে? পৃথিবীতে মানুবের তৈরি কোন মতবাদে সামাজিক দয়া, মানবিক সহযোগিতা এবং পরোপকারকে মানুবের মূল্যায়ন ও প্রতিদানের ভিত্তি হিসেবে দাঁড় করানো হয়েছে?

তা একমাত্র ইসলাম। ইসলাম ছাড়া আর কোন জীবনাদর্শ মানুবের প্রতি সন্মান ও ইনসাফ প্রদর্শন করেনি এবং মানুবের সমাজে রহমতের বারিধারা বর্ষণ করেনি। আল্লাহ্ তা আলা হাশরের দিন বাম হাতে 'আমলনামা লাভকারীদের দুর্ভাগ্য সম্পর্কে বলেন, "ফেরেশতাদেরকে বলা হবে, 'ধর তাকে, তার গলদেশে বেড়ি পরিরে দাও। অতঃপর তাকে নিক্ষেপ কর জাহান্নামে। পুনরার তাকে শৃহ্ণালিত কর সত্তর হস্ত দীর্ঘ এক শৃত্যালে', সে মহান আল্লাহ্র প্রতি বিশ্বাসী ছিল না, এবং অভাব্যত্তকে অনুদানে উৎসাহিত করত না।" যাকে বিরাট ও ভারী শিকলে বেঁধে দোয়খে নেরা হয়েছে, তার ওপর লজা ও অপমানের সকল উপায়-উপকরণ প্রয়োগ করা হয়েছে। তার অপমানের ২টি কারণ বর্ণনা করা হয়েছে।

সে আল্লাহ্ তা আলার ওপর ঈমান-বিশ্বাস রাখেনি।

ار ويت الذي يُكتَب بالدّين ، فذالك الذي يدغ اليتيم ، والايحتن على طعام المسكين ، فويلٌ للمصلين ، الذين هم عن . ف ٩-٩٤١-٩٣٩ صلاتهم ساهون ، الذين هم يراءون ، ويبنعون الماعون

خذوه فغلوه ، ثمّ المهجيم صلوه ، ثمّ في اللهِ فرعها سبتون فراغا فاسلكوه ، الله كان لايؤمن بالله العظيم ، ولا يحضل . \* অল-কুর'আন, ৬৯৩০০-৩৪ على طعام السكين

#### মিসকীন ও অভাবী লোকের খাবারের ব্যাপারে উৎসাহিত করেনি।

আল্লাহ্ তা আলার ওপর ঈমান না আনা সবচাইতে বড় গুনাহ। যদি এর সাথে অন্য গুনাহ এসে যোগ হয়, তাহলে এর অবস্থাও কুফরী এবং ঈমান না আনার পর্যায়ে পড়ে। এখানে কুফরীর সাথে যে গুনাহটি যোগ হয়েছে সেটি হৈছে অভাবী-মিসকীনের খাবারের ব্যাপারে উৎসাহ না দেয়া। আল্লাহ্ তা আলার শপথ, এটি বিরাট গুনাহ। কেননা, একদিকে উন্মাহর ধনী অংশ পেটপুরে খাছে এবং রক্তমারি সুস্বাদু জিনিসের মজা লুঠছে, অপরদিকে মাত্র করেক কদম দূরেই অভাবী-মিসকীনের পেট অভাবের জ্বালায় জ্বছে, তদারককারীর অভাবে ইয়াতীম-অনাথ রাস্ত ায় রাজ্যর যুরহে, ককির হেঁড়া কাপড় দিয়ে নিজের সতর ঢাকার কসরত করছে। বিধবা নায়ী স্বামী হারিয়ে চোখের পানিতে বুক ভাসাছে, দুন্চিত্তা ও পেরেশানীর সাগরে হারুতুরু খাছে এবং নিজ মানবতার হিফাযতের জন্য আড় চোখে কোন সুহল ব্যক্তির অপেক্ষায় আছে। আর ঠিক তখনই কোন নেকড়ে তাকে ধ্বংস করার জন্য হিংস্র থাবা বিত্তার করছে।

আলোচ্য আয়াতে আমলের বিনিময়ে কি প্রতিদানের কথা বলা হয়নি? যারা প্রাচুর্বের কারণে ভূড়িভোজ ও অপচর করে নিজেদের পাশবিক প্রবৃত্তির চাহিদা পূরণ করল, তাদেরই পাশাপাশি আয়েক দল লোক ভ্যা-নাঙ্গা ও দুঃখানুসীবতের মধ্যে ভূবে রইল, তায়া কি তাদের ভাই নয়? তায়া কি আয়াহ্ তা আলার পক্ষ থেকে এই ন্যায্য বিচার ও শান্তি পাওয়ার যোগ্য নয়? তায়া মানুবের সাথে দুর্ব্যবহার করেছে। তাই আয়াহ্ তা আলাও তাদের সাথে দুর্ব্যবহার করেকে। আয়াহ্ তা আলা তাদের ওপর বিন্দুমাত্রও যুলম করেনিন, তায়াই নিজেদের ওপর যুলম করেছে। যে যে রকম চাষ করেবে সে সে রকম কসল পাবে।

উপরোজ আয়াতের বাচনভঙ্গী ও বর্ণনাশৈলী দেখে সামাজিক দায়িত্ব সম্পর্কে কুর'আনের সৌন্দর্য উপলব্ধি করা যায়। কুর'আন সামাজিক দায়িত্ব-কর্তব্যকে ঈমানের মর্যাদার স্তরে উন্নীত করেছে। অনুরূপভাবে ঈমান না আনাকে মানব সমাজের দুর্ভাগ্য হিসেবে চিত্রিত করেছে। এই বিষয়টি সচেতন মু'মিনের নিন্দায় গোমরাহ ও মিথ্যাবাদীদের সকল দায়ী নস্যাত করে দিয়েছে, যারা দীনকে দ্রে সরিয়ে দিয়েছে, সমাজে নিজেদেরকে দয়া ও করুণার দৃত এবং সংকারবাদী বলে দাবী করছে, তাদের ব্যর্থতার কারণ বৃক্তে সাহায্য করেছে। মূলতঃ তাদের সকল শ্লোগান কড়ে পড়েছে এবং তারা নিজ জাতির দুর্ভাগ্যের জন্য শয়তানের প্রতিনিধি হিসেবে বিবেচিত। বাতর অবস্থাই এর উত্তম সাক্ষী। গজীরভাবে যতিয়ে দেখলে দেখা যাবে ব্যাংকসমূহে শোষক, সুবিধাজোগী ও ব্যবসায়ীয়া জাতির দুঃখ করেয় ওপর নিজেদের পুঁজির লতুপ গড়ে তুলেছে। এই সব কিছুই সামাজিক দুর্ভাগ্য। কেননা, ঈমান তাদের কাছ থেকে দুরে সরে গেছে এবং তাদেরকে সংকারের রাস্তা থেকে ঠেলে দিয়েছে। আয়াহ্ তা'আলা বলেন, "সে তো বন্ধুর গিরিপথে প্রবেশ করেনি। তুমি কী জান- বন্ধুর গিরিপথ কী? এটি হচ্ছেঃ দাসমুক্তি অথবা দুর্ভিক্রের দিনে আহার্যদান ইয়াতীম আত্মীয়কে, অথবা দায়িক্র-নিল্পেষিত নিঃস্বকে, ত্বুপরি সে অন্তর্ভুক্ত হয় মু'মিনদের এবং তাদের, যায়া পরস্পরকে উপদেশ দেয়, ধৈর্য ধারণের ও দয়া-দাফিণ্যের; এরাই সৌভাগ্যশালী।" তাদের, যায়া পরস্পরকে উপদেশ দেয়, ধৈর্য ধারণের ও দয়া-দাফিণ্যের; এরাই সৌভাগ্যশালী।"

ইসলামে সামাজিক জীবনে মানবিক মূল্যবোধের গুরুত্ব অপরিসীম। যে সমাজে মানবিক মূল্যবোধের অভাব পরিলাকিত হয় তা কখনো আদর্শ ও সুবমর সমাজ হতে পারে না। সমাজ জীবনে মানুবকে কিছু নিয়ম-কানুন মেনে চলতে হয়। তাহলেই সুখি-সমৃদ্ধ সমাজ প্রতিষ্ঠিত হয়। সমাজ জীবনে মানুবের মধ্যে ধৈর্য-সহিঞ্তা, পরোপকার, সাহায্য-সহযোগিতা, ঐক্য-সংঘবদ্ধতা, কর্ত্ব্যবোধ, ন্যায়বোধ, নিরমানুবর্তিতা, সমরানুবর্তিতা, শৃংখলাবোধ বুবই জরুরী। ইসলামের নবী (স.) মানবিক মূল্যবোধে উজ্জীবিত সমাজের স্বপু দেখতেন এবং মুসলমানদের মধ্যে পারস্পরিক মানবীর সম্পর্ক কামনা করতেন। এ প্রসংগে তিনি বলেন, "তুমি মুশিনদেরকে পারস্পরিক দয়া প্রদর্শন, সহানুভূতি প্রদর্শন এবং সম্প্রীতি প্রদর্শন করতে দেখতে পাবে একটি শরীরের ন্যায়। যখন নিস্তাহানি এবং জ্বের কারণে এর কোন একটি অংগ অসুস্থ হয়ে পড়ে পুরো শরীর তাতে সাজা দেয়।" সুখী সমাজের জন্য স্বার আগে স্বাইকে মিলে-মিশে থাকতে হয়। ইসলাম এ ব্যাপারটিকে খুব বেশি গুরুত্ব প্রদান করেছে। মুশ্মিনের পরিচরের মধ্যেই মানুবের সামাজিক লারবদ্ধতার কথা প্রকাশিত হয়। রাসূল্ব্রাহ্ (স.) বলেন, "মুশ্মিন সে ব্যক্তি যে

فلا لقتصم العقبة ، وما ادراك ما العقبة ؟ فك رقبة ، او اطعام في يوم ذي مسخبة ، يتوما ذا مقربة ، او مسكينا ذا متربة ، . " ولا لقتصم الدين امنوا وتواصوا بالعسر وتواصوا بالمرحمة ، اولنك اصحاب المهمنة

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>. ইমাম মুসলিম ইবন আল হাজ্ঞাজ আল-কুশায়রী, *সহীহ*, নিল্লীঃ আল-মাকতাবা রশীদিয়া, ১৩৭৬ হি. কিতাবুল বির্র, হাদীস নং- ৬৬

মাদুবের সাথে মিশে এবং তাদের দেয়া কটে ধৈর্য ধারণ করে।" সমাজ, সামাজিকতা, সমাজবদ্ধতা, সামাজিকীকরণ শব্দগুলার সাথে মুমিনের ওতপ্রোত সম্পর্ক। সে কখনো একঘরে হয়ে থাকে না আবার কাউকে একঘরে করে রাখেও না। তার বৈশিষ্ট্য হলো এই যে, সে মানুবের মাঝে মিশে যার। রাসূলুল্লাই (স.) বলেন, "মুমিন ব্যক্তি খুব মিশুক।" মুমিন ব্যক্তি জন্য মুমিনকে কল্যাণের পথে ভাকবে, সংশোধন করে দিবে, গুধরিয়ে দিবে এবং ভুল ধরিরে দিবে। আবার যার দোব-ক্রটি ধরিরে দেয়া হবে তাকেও এ ব্যাপারগুলোকে ভালভাবে গ্রহন করতে হবে। রাসূলুল্লাই (স.) এমন ধরণের মুমিনই প্রত্যাশা করেছেন। তিনি বলেন, "এক মুমিন আরেক মুমিনের আরনা।" আরনা যেনন সামনের মানুবটির দোব-ক্রটি ধরিরে দেয়; ঠিক মুমিনের ভূমিকা জন্য মুমিনের জন্য তা-ই হবে। মানবিক কাজে দুর্বলতার প্রকাশ বাভাবিক ব্যাপার। কিন্তু যেখানে দুর্বলতার প্রতি নজর রাখার কেউ থাকে না অর্থাৎ তা খুঁজে বের করা দোব রূপে বিবেচিত হয় না, সেখানে গাফলতি বা অক্ষমতা পূর্ণ নীরবতার কারণে সব রকমের দুর্বলতা, নিরুছেগ ও নিন্তিত্তার আশ্রয়স্থলে পরিণত হতে থাকে এবং ধীরে ধীরে তা দ্বিগুণ চ্পূর্পণ বৃদ্ধি পেতে থাকে। সমাজের সুস্থ-সবল অবয়ব ও রোগমুক্ত দেহের জন্যে সমালোচনার অভাবের চেয়ে ক্ষতিকর আর কিছু দেই। আর সমালোচনামূলক চিন্তাকে দাবিয়ে দেয়ার চেয়ে সমাজের বড় অকল্যাণাকাঙ্গা আর কিছুই হতে পারে না। এ সমালোচনার মাধ্যমেই দোব-ক্রটি যথা সমরে প্রকাশিত হয় এবং তার সংশোধনের প্রচেষ্টা চালানো যায়। কিন্তু সমালোচনার অপরিহার্য শর্ত হচেহ এই যে, তা দোব দেখাবার উদ্দেশ্যে হতে পারবে না বরং পূর্ণ আন্তরিকতা সহকারে সংশোধনের উদ্দেশ্যে হতে হবে।

সামাজিক দায়িত্-কর্তব্য পালন ও নিয়ম-নীতি রক্ষা করা প্রত্যেক মুসলমানের ইসলামী আকীলা-বিশ্বাসের দাবী।
কোন বৃদ্ধিমান ও ভাল চরিত্রের অধিকারী মুসলমান অন্য কোন দীনি ভাইরের প্রতি হিংসা-বিবেষ পোষণ করতে
পারে না, যদিও সে অপরাধী কিংবা পাপী হোক না কেন। এ কথাই আল্লাহ্ তা আলা নিম্নের আয়াতে বলেছেন,
"মুমিনগণ পরত্পর ভাই ভাই; সূতরাং তোমরা ভ্রাতৃগণের মধ্যে শান্তি স্থাপন কর আর আল্লাহ্কে ভর কর যাতে
তোমরা অনুগ্রহ পাপ্ত হও।"

মানবিক মৃল্যবোধে উজ্জীবিত একটি সমাজের মধ্যে যে গুণটি থাকতে হবে তা হচ্ছে তার অন্তর্ভুক্ত প্রত্যেক ব্যক্তিকে পরস্পরের জন্যে ত্যাগ স্বীকার করতে হবে। প্রাসাদের প্রত্যেকটি ইট মজবুতভাবে একটির সাথে আরেকটি মিশে থাকলে তবে প্রাসাদিটি মজবুত হর। সিমেন্ট এ ইটগুলোকে পরস্পরের সাথে মিশিয়ে রাখে। তেমনিভাবে কোন সমাজের সদস্যদের দিল পরস্পরের সাথে একস্ত্রে প্রথিত থাকলে তবেই তা ইস্পাত প্রাচীরে পরিণত হয়। আর এ দিলগুলোকে একস্ত্রে প্রথিত করতে পারে আন্তরিক ভালোবাসা, পারস্পরিক কল্যাণাকাঞ্চা, সহানুভূতি ও পরস্পরের জন্যে ত্যাগ স্বীকার। ঘৃণাকারী দিল কখনো পরস্পর মিলেমিশে থাকতে পারে না। মোনাকেকী ধরনের মেলামেশা কখনো ঐক্য সৃষ্টি করতে পারে না। স্বার্থবাদী ঐক্য মোনাকেকীর পথ প্রশস্ত করে। আর নিহুক একটি ওচ্চ নিরস ব্যবসায়িক সম্পর্ক কোনো সৌহার্দ ও সহযোগিতার ভিত্তিতে পরিণত হতে পারে না। কোনো পার্থিব স্বার্থ এ ধরনের সম্পর্কহীন লোকদেরকে একত্রিত করলেও তারা নিহুক বিক্ষিপ্ত হবার জন্যেই একত্রিত হয় এবং কোন মহৎ কাজ সম্পাদন করার পরিবর্তে নিজেনের মধ্যে হালাহাদি করেই শেষ হয়ে যার। যখন একদল নিঃস্বার্থ চিন্তার অধিকারী ও জীবনোদেশ্যের প্রতি প্রগাঢ় অনুরাগী লোক একত্রিত হয় অতঃপর চিন্তা এ নিঃসার্থতা ও উদ্দেশ্যের প্রতি এ অনুরাগ তাদের নিজেনের মধ্যে আন্তরিকতা ও ভালোবাসার সৃষ্টি করে কেবলমাত্র তথনই একটি মজবুত ও শক্তিশালী সমাজের সৃষ্টি হতে পারে। এ ধরনের সমাজ আসলে ইস্পাত প্রাচীরের ন্যায় অটুট হয়। শ্বতান এর মধ্যে ফাটল ধরাবার কোন পথই পার না। আর বাইর থেকে বিরোধিতার তুকান এনে এর বিরুদ্ধে দাঁড় করালেও একে স্থান্যত্র করতে পারে না। আর এ পরিকট্নিত সমাজ ইসলামেই আশা করা যার।

ইসলানের সামাজিক দিকটি নামায, রোযা, যাকাত, হজ্জ, কুর'আন পাঠ, যিকর এবং তাহাজ্জুদের নামাযের মতই অন্যতম 'ইবাদত। বরং এর কোন কোনটা স্বাভাবিক 'ইবাদতের চেয়েও বেশি সাওয়াবের যোগ্য। সালাম দেওয়া

<sup>ে,</sup> المؤمن الذي يخالط الناس ويصنبر على اذاهم ইমাম আহমদ ইবন মুহাম্মন ইবন হাম্বল, আল-মুসনান, কাররোঃ মাত্বা'আ আশ্শারকিল ইসলামিয়া, ১৩১৩ হি. ১৮৯৫ ব্রী. বন্ত- ২, পৃ. ৪৩

ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনাদ, প্রাগুজ, বভ- ৫, পৃ. ৩৩৫, বভ- ২, পৃ. ৪০০

<sup>ু</sup> المؤمن مراة المؤمن أو المؤمن قيا ইমাম আৰু 'ঈসা মুহাম্মদ ইবন 'ঈসা তিরমিয়ী, সুনান, রিয়াদঃ লাজুস্ সালাম, ২০০০, কিতাবুল বিরুর البر), বাব নং- ১৮

০১১ নান ক্রি নান ক্রি নান المؤمنون الحوة فاصلحوا بين الحويكم واتقوا الله لطكم ترحمون .

ইবাদত, রোগীর সেবা ইবাদত, মুসলিম ভাইরের সাথে সাক্ষাতের জন্য যাওয়া ইবাদত, মুসলিম ভাইরের সাথে হাঁসিমুখ প্রদর্শন সাদাকা, ভাল কথা সাদাকা, ভাইরের সাথে হাত মেলানো সাদাকা, ইয়াতীমের মাথায় হাত বুলানো ইবাদত, আত্মীয়তার অধিকার রক্ষা করা ইবাদত, মাতা-পিতার প্রতি সদ্ব্যবহার ইবাদত, অভাবী লোককে সাহায্য করা ইবাদত, কিংবা কারো পক্ষে যা বহন করা কষ্টকর তার অংশ বিশেষ বহন করাও এর অভর্ভুক্ত। সারকথা হল, শরী আতের সমর্থিত যে কোন কাজ যা মানুষ ও প্রাণীর জন্য উপকারী, আল্লাহ্ তা আলার সন্তুষ্টির উদ্দেশ্যে তা করার নামই ইবাদত।

# নৈতিক ও সামাজিক গুণাবলী

একটি আদর্শ ও মানবীয় সমাজের সদস্যদের মধ্যে কিছু অপরিহার্য গুণ ও বৈশিষ্ট্য থাকা জরুরি। নচেৎ কখনো তা আদর্শ সমাজ হতে পারে না। কখনো সেখানে মানবিক মূল্যবোধ প্রাষ্ঠিত হতে পারে না। নিম্নে এমন কতগুলো বৈশিষ্ট্য তুলে ধরা হলো; যার প্রত্যেকটির ব্যাপারে ইসলাম গুরুত্বারোপ করেছে। যেমনঃ

### বাতৃত্

ইসলাম মানুষের অভিনু দ্রাতৃত্বের ওপর খুব গুরুত্ব আরোপ করেছে। বিশ্বজনীন দ্রাতৃত্ব প্রতিষ্ঠা ইসলামের লক্ষ্য, এবং এ উদ্দেশ্যেই তা বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিভঙ্গি সমর্থন করে। মানুষের প্রগতির ধারণায় নিঃসন্দেহে এটি একটি বড় রকমের অগ্রগতি এবং আধুনিক মানুষের আশা আকাঙ্খার সংগে তা পুরোপুরি সংগতিপূর্ণ। ওরু থেকেই ইসলাম এ লক্ষ্যে কার্যকর ব্যবহা গ্রহণ করেছে এবং সমকালীন অবহার উপযোগী প্রতিষ্ঠানাদি প্রতিষ্ঠা করেছে। রাস্বুল্লাহ (স.)-এর যুগে মানবিক মৃল্যবোধ ফুলে-কলে বিকশিত ছিল। এর একটি বড় কারণ এই ছিল যে, তিনি মানুষগুলোকে পারস্পরিক প্রাকৃত্বের সম্পর্কে বেঁধে ও গেথে দিয়েছিলেন্। তখন মুসলমানরা একজন অন্যজন থেকে নিজেকে আলাদা মনে করতেন না। 'সবাই মিলে যেন এক ভাই' এমন একটি অবস্থা ছিল। রাসূলুল্লাহ (স.) সেদিকে ইংগিত করে বলছেন, "এক মু'মিন আরেক মু'মিনের জন্য প্রাসাদের ন্যায়। যার একটি অংশ অন্য অংশকে শক্তিশালী করে।"<sup>১০</sup> "এক মু'মিনের জন্য আরেক মু'মিন ইমারত সাদৃশ্য।"<sup>১১</sup> আবার উদাহরণ দিয়ে বলা হয়েছে, "মু'মিনের উদাহরণ একটি শরীরের দ্যায়। যখন এর এক অংশ অসুস্থ হয় তখন পুরো শরীর তাতে জর্জরিত হয়।"<sup>১২</sup> আরেক হাদীসে বর্ণিত আছে, "মু'মিনগণ একজন ব্যক্তির ন্যায়।"<sup>১৩</sup> ইসলামে ভ্রাতৃত্বে মর্যাদা অত্যন্ত বেশী। ইসলামে ভাষার ভিত্তিতে, রংয়ের ভিত্তিতে, অঞ্চল ভিত্তিতে মানুষকে মূল্যায়ন করা হয় না। ইসলামে দেখা হয় মানুষকে মানুষ হিসেবে এবং ভাই হিসেবে। মহান আল্লাহ বলেছেন, "মু'মিনগণ পরল্পর ভাই ভাই।"<sup>>8</sup> রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "মুসলমান মুসলমানের ভাই।"<sup>১৫</sup> "মু'মিন মু'মিনের ভাই।"<sup>১৬</sup> "তোমরা আল্লাহ্র বান্দারা ভাই ভাই হয়ে যাও।"<sup>১৭</sup> এ হাদীদে লক্ষণীয় ব্যাপার হলো যে, দকল মানুষকে এক কাতারে নিয়ে আসা হয়েছে। অর্থাৎ আল্লাহ্ তা আলার সৃষ্ট প্রত্যেক ব্যক্তিই আতৃত্বের বন্ধনে আবন্ধ। তথু মুসলমানগণ নন বরং সকল বান্দার মধ্যে ভাইয়ের সম্পর্ক। ভ্রাতৃত্বের শিক্ষা ও চেতনায় উজ্জীবিত হতে পারলে মানব সমাজে পারস্পরিক অমানবিকতা থাকতে পারে না। থাকতে পারে না হিংসা-বিছেষ, ঘৃণা, পরশ্রীকাতরতা, অহংকার, কাম-ত্রোধ, ঝগড়া-বিবাদ, মারামারি-হানাহানি, দুর্নীতি, সুদ, ঘুষ। "নিক্রাই বান্দারা প্রত্যেকে ভাই ভাই।" স্পারেকটি হাদীসে রাস্পুল্লাহ

<sup>\* .</sup> হাসান আইউব, ইসলামের সামাজিক আচরণ, ঢাকাঃ বিশ্ব প্রকাশনী, ২০০৪, পৃ. ৩২

<sup>&</sup>lt;sup>১০</sup> . المؤمن للمؤمن كالبنيان بشد بعط م بعط المؤمن المؤمن المؤمن كالبنيان بشد بعط م بعط المؤمن المؤمن كالبنيان بشد بعط المؤمن المؤمن كالبنيان بشد بعط المؤمن المؤمن كالبنيان بشد بعط المؤمن كالبنيان بشد بعط المؤمن كالبنيان بشد المؤمن كالبنيان بشد المؤمن كالبنيان بشد بعط المؤمن كالبنيان بشد المؤمن كالبنيان المؤمن كالبنيان بشد المؤمن كالبنيان بشد المؤمن كالبنيان المؤمن كالبنيان المؤمن كالبنيان بشد المؤمن كالبنيان المؤمن كالبنيان المؤمن كالبنيان بشد المؤمن كالبنيان كالبنيا

ك - ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাগুক্ত, কিতাবুল বিরুর (البر), হাদীস নং- ৬৫

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>. مثل المؤمن كمثل الجدد اذا اشتكى مصنوا تداعى له سانر جدده ইমাম মুসলিন, সহীহ, কিতাবুল বিরুর, হাদীস নং-৬৬/ইমান আহমদ ইবন হাম্বল, আল-মুসনাদ, বভ- ৪, পৃ. ২৬৮, ২৭০, ২৭১, ২৭৪, ২৭৬

रें المؤمنون كرجل واحد . 🗝 हेभाभ भूत्रनिभ, जहीर, आधक, किठावून विद्रव, शंनीत्र न१- ७٩, ७৮

مرة ها , जान-कृत जान انما المؤمنون الحوة . 38

<sup>&</sup>lt;sup>১৫</sup> , اخو السلم خو السلم ইমাম মুসলিম, *সহীহ*, প্রাগুক্ত, কিতাবুল বিরুর, হালীস নং- ৩২

<sup>ু</sup> المؤمن اخو المؤمن । ইয়াম আৰু লাউদ সুলায়মান ইবন আল-আশ আস আস-সাজিসতানী, সুনান আৰু লাউদ, কানপুরঃ আল-মাত্রা আ আল-মজীদী, ১৩৭৫ হি, কিতাবুল আদাৰ (الادب), বাব নং- ৪৯

ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাগুজ, किতাবুল विहुत, शानीम न१- २७, २৪, २৮, ७২ وكونوا عباد الله اخوانا. 34

ত্রাব নং- ২৫ (الوتر), বাব নং- ২৫ الوتر), বাব নং- ২৫ باتخ الخوة . ﴿﴿

(স.) বলেছেন, "তোমরা ভ্রাতৃত্বের বন্ধনে আল্লাহর বান্দার রূপান্তরিত হরে যাও।"<sup>১৯</sup> পারস্পরিক ভ্রাতৃত্বের বন্ধন মানবিক মুল্যবোধ প্রতিষ্ঠার অনন্য সাধারণ ভূমিকা পালন করে। যা অন্য কোনটি দিয়ে সম্ভব নর।

### ঐক্য ও সংঘবদ্ধতা

মানবিক মূল্যবোধের একটি ভদ্ভ হলো সংঘবদ্ধতা। ইসলানের প্রতিটি বিধানে সংঘবদ্ধতার ইংগিত পাওয়া যায়। সংঘবদ্ধতার বিপরীত কোন কিছুর জারগা ইসলামী আদর্শে নেই। মুমিনদের পারম্পরিক সম্পর্ক কেমন হবে তা বেশ কিছু হাদীসে বর্ণিত হয়েছে। তা থেকেই সংঘবদ্ধতার পরিধি জানা যায়। রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেন, "এক মুমিন আরেক মুমিনের জন্য ইমারত স্বরূপ, যায় একাংশ অন্য অংশকে সুসৃঢ় করে।" মুসলিমদের পারস্পরিক সম্পর্ক কেমন হবে সে ব্যাপারে ধারণা প্রদানের জন্য রাসূলুল্লাহ্ (স.) বেশ কয়েকটি হাদীস বলেছেন। যেগুলোতে ঐক্য বুঝানোর জন্য দুমিয়ার সকল মুসলিমকে হয় একটি শরীর বা একটি ইমারতের সাথে তুলনা দেয়া হয়েছে। যেমন রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "সকল মুসলিম এক ব্যক্তির ন্যায়। তার শরীরের কোন অংগে ব্যথা অনুভূত হলে পুরো শরীর তাতে আক্রান্ত হয়ে পড়ে।" আরেকটি হাদীসে বলা হয়েছে, "শরীরের কোন একটি অংশ পীড়িত হয়ে পড়লে পুরো শরীর ভারাক্রান্ত হয়ে পড়ে।" ম

ইসলামে নিজের বলে কিছু নেই। সব কিছু সবাইর। সবাই মিলেই ভাল-মন্দ সকল কিছুর ভাগিদার। এখানে আলাদা হরে যাওয়ার কোন সুযোগ নেই। কোন একটি অজুহাতে কোন কুলু দৃষ্টিভঙ্গিতে দলবন্ধ না থাকার কোন সুযোগ ইসলামে নেই। রাসূলুল্লাহ (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি কোন সংকীর্ণ জাতীয়তাবাদের দিকে আহবান করে সে আমাদের কেউ নয়।" <sup>২০</sup>

মুসলিমদের জোরালো ঐক্যের জন্যই ইসলাম ভ্রাতৃত্বের সম্পর্কে তাদেরকে বেঁধে দিয়েছে। বেটি অত্যন্ত মজবুত সম্পর্ক। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "মুসলিমগণ পরস্পর ভাই ভাই। তাকওয়ার ভিত্তি ব্যতীত একের ওপর অন্যের কোন শ্রেষ্ঠতু নেই।"<sup>২৪</sup> এক হৃদয়কে আরেক হৃদরের সাথে বেঁধে দেয়ার জন্য ইসলামের আগমন ঘটেছে। আরো আগমন ঘটেছে এক দলকে আরেক দলের সাথে ফ্রদয়ের বন্ধন করে দিতে। ইসলাম এসেছে ঐক্য ও সংঘবদ্ধতা শিক্ষা দেয়ার জন্য। এজন্যই হাদীনে একে অন্যের কাহকাছি আসতে বলা হয়েছে। এতেই ইসলানের সামাজিকতার গুরুত্ উপলব্ধি করা যায়। রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "তোমরা নিম্পত্তি করে দাও, পরস্পর পরস্পারের নিকটবর্তী হও এবং প্রফুল্ল থাক।"<sup>২৫</sup> আর আনৈক্য, বিচ্ছিদ্রতা, বিভক্তি, বিভেদ হতে রক্ষা করার জন্য ইসলামের আগমন। অনৈক্য হলো দুর্বলতা ও পরাজয়ের পেছনের কারণ। মহান রিসালত এসেছে আল্লাহ্ তা আলার দাসতু, তার বাণীকে সমুনুত রাখা, হক ও ন্যার প্রতিষ্ঠা, কল্যাণ করা এবং মানুবের নিরাপত্তা বিধানের জন্য এবং জিহাদ করার জন্য। আর এর প্রত্যেকটি ঐক্য ও সমঝোতার মাধ্যমে সফল হতে পারে। ওপরের কাজগুলো করতে গিয়ে যে ঐক্য হবে তা রক্তের ঐক্য, রঙের ঐক্য, ভাষার ঐক্য, মাতৃভূমির ঐক্য হতে অনেক বেশি শক্তিশালী। সবচেয়ে শক্তিশালী ঐক্য প্রতিষ্ঠিত হয় ঈমানের মাধ্যমে। আল্লাহু তা'আলা বলেন, "মুমিনগণ পরস্পর ভাই ভাই।"<sup>২৬</sup> অর্থাৎ কিসের ভিত্তিতে, কোন আদর্শ, চেতনা ও মূল্যবোধের ভিত্তিতে ঐক্য হয়েছে, সেটিই বিবেচ্য বিষয়। ইসলামের ভিত্তিতে যে ঐক্য প্রতিষ্ঠিত হবে তা পার্থিব যে কোন ঐক্যের চেয়ে শতগুণ বেশি শক্তিশালী হবে। যার অচেল প্রমাণ ইসলামের ইতিহাসে রয়েছে। আল্লাহ্ তা'আলা আরো বলেন, "মু'মিন নর ও মু'মিন নারী একে অপরের বন্ধু, এরা সংকার্যের নির্দেশ দেয় এবং অসংকার্যে নিষেধ করে, সালাত কায়েম করে,

ك د . و كونوا عبيد الله اخوانا . " हेमाम जारमन हैवन रायन, *जान-मूननान*, প্রাণ্ডন, খন্ত- ২, পৃ. ৩১২

<sup>্</sup>বাৰুর (البر), হাদীন নং- ৬৫ عطنا. ক্রিন্তু (البر), হাদীন নং- ৬৫ البديان يشذ بعضه بعطنا. ﴿ كَالْمُوْمِن كَالْبِنْيَانَ يِشْذَ بعضه بعطنا

৬٩ - ১٠ الشتكي احد... ١٤ المسلمون كرجل واحد ان اشتكي الماحد المسلمون كرجل واحد ان اشتكي الماحد... ١٤

<sup>े</sup> اذا الشنكي منه شيء تداعي له سائر العبد . के العبد به العبد على العبد العبد . العبد العبد على العبد العبد

<sup>&</sup>lt;sup>২৩</sup> . فين دعا الى عديية আহমদ আগ-ফুরদী, *তাফদীরু*ল কুর আদিল কারীম, আরবী বিভাগ, মদীনাঃ ইসলামী বিশ্ববিদ্যালয়, ১৪০৯ হিজরী, পু. ২৮

আहमन जान-कृतनी, প্রাতক্ত, পৃ. ২৮ السلمون اخوة ، لا فعنال لاحد على احد الا بالتقوى . 35

<sup>👫 .</sup> विचायुन मुनाविकीन, शामि नै१- १९ के के देश के के देश हो। विचायुन सुनाविकीन, शामि नै१- १९

<sup>े</sup> المؤمنون اخوة علم المؤمنون اخوة . ﴿ اللهُ المؤمنون اخوة اللهُ ا

যাকাত দেয় এবং আল্লাহ্ ও তাঁর রাস্লের আনুগত্য করে; এলেরকেই আল্লাহ্ কৃপা করবেন।"<sup>29</sup> ঈনাদের সভাব ও প্রকৃতি হলো এই যে, তা ঐক্য, একতা এবং একত্বাদ সৃষ্টি করে। তা কখনো বিভেদ, বিচেছদ, অনৈক্যসহ সকল ধরনের ঐক্যবিরোধী চেতনা ও কর্ম হতে বিরত রাখে। মুমিন ব্যক্তি তার অন্য ভাইয়ের শক্তি ও বল। হাদীসে বলা হয়েছে, "মুমিন মুমিনের জন্য প্রাচীরের ন্যায়। যার একটি অংশ অন্য অংশকে শক্তিশালী করে।"<sup>29</sup>

সংঘবদ্ধ থাকার জন্য মহান আল্লাহ্ উদাও আহবান জানিয়েছেন। তিনি বলেছেন, "তোমরা সকলে আল্লাহর রজ্ঞু নৃচ্ভাবে ধর এবং পরস্পর বিচ্ছিন্ন হয়ো না।" আয়াতের ভাষ্যানুযায়ী মুসলিম সম্প্রদায়ের ঐক্যবদ্ধ থাকা ফর্য। মহান আল্লাহর পছন্দের তালিকার জামা'আতবদ্ধ লোকদের ভাল অবস্থান রয়েছে। কুর'আন হাকীমে বলা হয়েছে, "যারা আল্লাহর পথে সংগ্রাম করে সারিবদ্ধভাবে সুনৃচ্ প্রাচীরের মত, আল্লাহ্ তাদেরকে ভালবাসেন।" মহানবী (স.) সারা জীবন তাঁর কাজের মাধ্যমে প্রমাণ করে গেছেন যে, যে কোন মূল্যে ঐক্যবদ্ধ থাকতে হবে। কারণ ঐক্যমুসলিম জাতির শক্তির উৎসওলাের মধ্যে অন্যতম। তিনি বলেছেন, "বহুদলে বিভক্ত হওয়া থেকে বিরত থাক। ঐক্যবদ্ধ থাকা তোমাদের জন্য কর্তব্য।" আরেক স্থানে আল্লাহ্ তা'আলা বলেছেন, "এ পথই আমার পথ সরল পথ। সুতরাং তোমরা এর অনুসরণ কর। বিভিন্ন পথ অনুসরণ করাে না তাহলে তা তােমাদেরকে তাঁর পথ হতে বিচ্ছিন্ন করে দিবে। এভাবে আল্লাহ্ তােমাদেরকে নির্দেশ দেন যেন তােমরা তাকওয়া অর্জন করতে পার।" অয়ায়াতের শেষাংশ প্রমাণ করে যে, ঐক্যবদ্ধ থাকা তাকওয়ার দাবী। অনৈক্যের মাধ্যম খাঁটি মুত্রাকী হওয়া সম্ভব নয়।

ইসলাম ঐক্য ও সংঘবদ্ধতাকে খুব গুরুত্ব প্রদান করেছে। ঐক্যের ব্যাপারে কুর'আন ও হালীসে প্রচুর কথা বলা হয়েছে। ঐক্য মানুবের সহজাত একটি মানবিক বৈশিষ্ট্য। জন্তু-জানোয়ার বিচহন থাকে বলেই অন্যান্য বড় পওরা তাদেরকে শিকার করে জীবন বিপন্ন করে তোলে। ঐক্যের গুরুত্ব প্রদান করে রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "ঐক্য রহমত আর বিচ্ছিন্নতা শান্তি।" বহালিস যে কতটা বাতব তা গৃহযুদ্ধে লিও জাতিওলোই বুকতে পারে। ঐক্যের মধ্যে অন্য রক্ম ইতিবাচক দিক রয়েছে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "জামা আতের সাথে আল্লাহর রহমত রয়েছে।" মহানবী (স.) বলেছেন, "জামা আতে বরকত (প্রাচুর্য) রয়েছে।" ইসলামের যুদ্ধগুলোতে যে সব কারণে মুসলমানগণ অল্প সংখ্যক যোদ্ধা নিয়ে বিশাল বাহিনীর বিরুদ্ধে বিজয় লাভ করেছিল তার মধ্যে একটি হলো এই যে, তারা ঐক্যবদ্ধ ছিল। একটি যুদ্ধেও মুসলমানদের সংখ্যা শত্রুদের চেয়ে বেশি ছিল না। কিন্তু ২/১টি যুদ্ধ ব্যুতীত সকল বুদ্ধে মুসলিম বাহিনী বিজয় লাভ করেছিল। আর বর্তমান অবস্থা সম্পূর্ণ বিপরীত। মুসলমানর তাদের অনৈক্যের কারণে সর্বত্র পরাজিত হচেছ ও মার খাচেছ। চোখের পানি ফেলা ছাড়া মুসলমানদের এখন আর যেন করার কিছু নেই।

মুসলিম জাতিকে ঐক্যবদ্ধ করার জন্য রাস্লুকাছ (স.) অনেক পুরকারের যোষণা দিয়েছেন। একস্থানে একত্রিত হওয়াকে সাদাকা হিসেবে আখ্যায়িত করেছেন। তিনি বলেছেন, "আদম সন্তানের (গুড উদ্দেশ্যে) দলবদ্ধ হওয়া সাদাকা স্বরূপ।"<sup>৩৬</sup> ঐক্যবদ্ধ ও সংযবদ্ধ থাকা বিশ্বনবী (স.)-এর সুন্নাত। তিনি তাঁর জীবন দিয়ে এ সত্য প্রমাণ

والمؤمنون والمؤمنات بعضهم اولياء بعنس ، يامرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويقيمون الصلاة ويؤثون الزكاة . <sup>33</sup> دامؤمنون والمؤمنات بعضهم اولياء بعنس ، يامرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويقيمون الدورسوله . اولنك سيرحمهم الله

<sup>&</sup>lt;sup>২৮</sup> المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضاً.. <sup>۱۵</sup> আস্ সায়িদ সাবিক, ক্ষিক্ত্স্ সুন্নাত্, খত-৩, বৈদ্ধতঃ লাকল ফিকন্ন, ১৯৮৩, প্

ত১১০৩ । আল-কুর'আল, ৩৪১০৩ وا عتصموا بحيل الله جديما و لا تفرقوا . «خ

<sup>88</sup> الله কুর আদ, بنيان مرصوص الذين يقاتلون في سبيله صفا كانهم بنيان مرصوص وه

<sup>°</sup> ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনাদ, প্রাগ্তভ, খত- ৫, পৃ. ২০০, ২৪০ فاباكم والشعاب و عليكم بالجماعة.

<sup>ু</sup> আদি করা আৰু وان هذا صراطى مستقيما فاتبعوه ، ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ، ذلكم وصناكم به لعلكم تتقون . المعادية আদি কুর আদি

०٩৫, حدة والغرقة عذاب . 🕫 - हे साम जारमन हैवन हापन, जाग-मूगनान, थाधक, वंड- 8, पृ, २१৮, ७٩৫

<sup>ে .</sup> الله مع الجناعة , ইনাম আবৃ 'আবলির রহমান আহনদ ইবন ত'আয়ব আন্-নাসায়ী, সুনানুনাসায়ী, লাহোরঃ মাকতাবা সালফিয়া, ১৯৮২, ফিতাবুত তাহরীন (التُحريم), বাব নং- ৬

<sup>ें</sup> بالبركة مع الجماعة. ইয়াম আবৃ আবদিল্লাহ্ মুহাম্মস ইবন র্য়াঘীল ইবন মাজা আল-ফাবদীনী, *আস্সুনান লিবন মাজা*, দেওবন্দঃ আল-মাকতাবাতুর রহীমিয়া, ১০৮৫ হি. কিতাবুল আত'য়িমাহ্ (الأطلعبة), বাব নং- ১৭

<sup>े (</sup>التَّطَوُّع), बाव नर- ১২ التَّطوُّع), बाव नर्ष کل سُلامی من ابن ادم صدقة. الله على سُلامی من ابن ادم صدقة.

করে গেছেন। তিনি তাঁর উন্মতের উদ্দেশ্যে বলেছেন, "তোমরা সুন্নাত ও জামা'আতকে আকড়ে ধর।" রাস্লুল্লাহ্ (স.) জারো বলেছেন, "যে ব্যক্তি চায় যে সে জান্নাতের উঁচু স্থানে বসবাস করবে; সে যেন জামা'আতকে আকড়ে ধরে।" ইসলামে কোন অবস্থায় জামা'আত থেকে বেরিয়ে যাওয়ার কোন সুযোগ দেই। মহানবী (স.) আরেকবার বলেছেন, "আল্লাহ্ তোমাদের তিনটি ব্যাপার পছন্দ করেন আর তিনটি ব্যাপার অপছন্দ করেন। তোমাদের যে তিনটি ব্যাপার পছন্দ করেন তাহলো; তোমরা তারই ইবাদত করেন, তার সাথে কোন কিছুর শরীক করবেনা, তোমরা আল্লাহর রজ্জুকে ঐক্যবদ্ধভাবে ধারণ করবে এবং পরম্পর বিচ্ছিন্ন হবে না। তোমাদের জন্য যে তিনটি ব্যাপার অপছন্দ করেন তাহলো; অতিকথন, বেশী প্রশ্ন করা এবং এবং সম্পদ নন্ত করা।" বুরের অধিক ব্যক্তির মধ্যে তাদের অনুমতি ছাড়া বিরোধ সৃষ্টি করা বৈধ নয়। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "দু'ব্যক্তির মধ্যে তাদের অনুমতি ছাড়া বিরোধ সৃষ্টি করা বৈধ নয়। লাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "দু'ব্যক্তির মধ্যে তাদের অনুমতি ছাড়া বিরোধ ব্যক্তির জন্য বৈধ নয়। "

\*\*\*\*

ইসলামের প্রতিটি বিশ্বাস ও কর্ম মানুষকে ঐক্যের দিকে আহ্বান জানার। ইসলামের গোপন ইবাদত ছাড়া অধিকাংশ ইবাদত ঐক্যবদ্ধভাবেই করতে হয়। যেমন- সালাত, সাওম, হাজ্ঞ ইত্যাদি। কিছু ইবাদত এমন আছে যা জামা'আতে পালন না করলে তদ্ধই হবে না। ঐক্যে ফাটল ধরার এবং পারস্পরিক সম্পর্কে অবনতি বটার এমন সব কর্মকান্ত ইসলামে নিবিদ্ধ করা হয়েছে। যেমন- লোভ-লালসা, পিছনে কথা বলা, হিংসা-বিছেব, অহংকার, ক্ষমতার লোভ, কৌলিন্য প্রথা ইত্যাদি। এর প্রত্যেকটি ইসলামে মারাত্মক ঘৃণিত কাজ। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, যে মানব জাতি! আল্লাহ তোমাদের থেকে জাহিলী যুগের গর্ব-অহংকার ও পূর্বপুরুষদের নিয়ে ভাব নেরার চেতনা দ্রীভৃত করেছেন। "

ক্রীভৃত করেছেন। তামিলা প্রথা তথা পূর্বপুরুষের নামে অহমিকা প্রদর্শনের ফলে মানুষের মধ্যে আরো বেশি বিজ্ঞির সৃষ্টি হয়। জাহিলী যুগের মানুষের মধ্যে এ ঘৃণ্য মানসিকতা প্রচুর পরিমাণ প্রথাহমান ছিল। মানুষ এ পরিচয়েই পরিচিত ছিল। বর্তমানে মানব সমাজেও এ ব্যথি অনুপ্রবেশ করেছে। মানুষ পরিচিত হতে চার তার চেয়ে বড় কারো সাথে সম্পর্কের কথা প্রচারের মাধ্যমে। এটি হলো জাহিলী রীতির আধুনিক সংক্ষরণ।

ইসলামে যেমনিভাবে ঐক্যবদ্ধ ও সংখবদ্ধ থাকতে অনুপ্রাণিত করা হয়েছে; তেমনিভাবে বিধান, বিভেল, অনৈক্য, মতবিরোধ, ঝগড়া, বিতর্ক, বদ্ধ ইত্যালি কাজ হতে বিরত থাকতে বলা হয়েছে। বাংলাদেশের প্রেক্ষাপটে এ কথা নির্দ্ধিধায় বলা যায় য়ে, এখানে বিভেল, অনৈক্য, মতবিরোধ নর্বোচ্চ পর্যায়ে রয়েছে। কোন একটি ব্যাপারেও এ জাতি ঐক্যবদ্ধ হতে পায়ছে না। বরং অনৈক্য ও বিভেদের ব্যাপারে পূরো জাতি এক্মত হয়েছে। এখানে ব্যক্তির সাথে ব্যক্তির মিল নেই। দলের সাথে দলের তো দেখা-সাক্ষাতই নেই। বাংলাদেশ ছাড়া পৃথিবীর কোথাও প্রধান দু'দলের প্রধান দু'নেতা বা নেত্রীর মধ্যে এত লীর্ঘ সময় ধরে কথা না বলা বা দেখা না দেয়ার নবীর নেই। এক মহল্লার সাথে আয়েক মহল্লার ঝামেলা লেগেই আছে। এমন কি যারা ইসলাম পালন করে বলে মানুষ জানে তাদের মধ্যেও প্রবল মতবিরোধ পরিলন্ধিত হয়। বাংলাদেশে ইসলামী দলের অধিক সংখ্যাই এর বড় প্রমাণ।

বাহোক ইসলামে অনৈক্যের ব্যাপারে খুব সতর্ক করে দেয়া হয়েছে। কারণ অনৈক্য হলো বিনাশী একটি রোগ বা অভ্যাস। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "শয়তান মানুষের জন্য ব্যাত্রস্বরূপ। বাঘ ছাগলের পেছনে লাগে অতঃপর যে ছাগল পালের পেছনে অথবা এ-লিক ও-লিক বিচ্ছিত্র হয়ে থাকে সেটির উপরই ব্যাত্র পতিত হয়। তাই তোমাদের উচিত দলের সংগে থাকা-পৃথক না থাকা।"<sup>83</sup> বিচ্ছিত্রতার পরিণাম জানার জন্য বিচ্ছিত্র পশু-পাথিদের লিকে তাকালেই উপলব্ধি করা যায়। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "ঐক্যবন্ধ থাকা তোমাদের একান্ত কর্তব্য। কেননা

 কালফুল উদ্দাল, হালীল নং- ১০৩৩/Islamic Research Magazine, প্রাতক, পু. ২১৮

<sup>ి .</sup> فالزموا السفة والجماعة , আবুল লাইস সমন্নকনী, তানবীহল गाफिनीन, পৃ. ২৮৮/Islamic Research Magazine, KSA, Sep-Dec' 2002, p. 217

ان الله تعالى يرضى لكم ثلاثا و يكره لكم ثلاثا: فيرضى لكم ان تعبدوه ، و لا تشركوا به ثينا ، وان تُعتَم موا بعيل الله ً في الله تعالى يرضى لكم ثلاثا: فيرضى لكم ان تعبدوه ، و لا تشركوا به ثينا ، و كثرة السوال ، واضاعة المال واضاعة المال و ويكره لكم: قبل وقال ، وكثرة السوال ، واضاعة المال و الله تعبد عام الله على الله الله تعبد الله بالنبيا و الله تعبد عام الله على الله بالنبيا و الله على الله بالنبيا و الله تعبد عام الله على الله بالنبيا و الله تعبد عام الله تعبد عام الله على الله بالنبيا الله بالنبيا و الله على الله بالنبيا و الله على الله بالنبيا و الله على الله بالله بالنبيا و الله على الله بالله بالله على الله بالنبيا و الله على الله بالله بال

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> . يا إيها الناس ان الله اذهب عنكم عُبَيَّة ( الفغر الكبر) الجاهلية ، وتُعطَّنها باباتها ، وتُعطَّنها باباتها ، <sup>84</sup> . মুফতী মোঃ শফী, তাফসীরে মা'আরিফুল কুর'আন, মদীনাঃ খাদেমুল হারামাইন বাদশাহ ভাহদ কুর'আন মুদ্রণ প্রকল্প, ১৪১৩ হি: পৃ. ১২১২

বিচ্ছিন্নটিকে নেকড়ে গ্রাস করে ফেলে।"<sup>80</sup> বর্তমান বিশের মুসলিমদের দিকে তাকালে বুঝা যায় হাদীসটি কতটা বাত্তব। মুসলিম জাতির অনৈক্যের কারণে ইসলামবিরোধী শক্তি তাদেরকে নিঃলেব করে দিচ্ছে।

বিচ্ছিনুতাবাদ একার্থে শয়তানের আনুগত্য ছাড়া আর কিছু নয়। আরেক হাদীসে বিশ্বনবী (স.) বলেছেন, "শয়তান তো সে ব্যক্তির সংগী হয় যে জামা'আত হতে পৃথক হয়ে (বিপরীত দিকে) ধাবিত হয়।"<sup>88</sup> শয়তান মুসলিমদের মধ্যে যে করেকটি জিনিস পছন্দ করে অনৈক্যের অবস্থান তার শীর্ষে। মুসলিমদের মধ্যে পারস্পরিক বিভেদ দেখলে সে পুলক অনুভব করে। একটি জাতির মধ্যে অন্য যত ভাল বৈশিষ্ট্যই বিদ্যমান থাকুক না কেন সেখানে পারাস্পরিক বিরোধ থাকলে সে জাতিকে কেউ বাঁচাতে পারে না। উদাহরণস্বরূপ গৃহযুদ্ধে লিপ্ত করেকটি দেশের কথা উল্লেখ করা বার। বেমন- ইরাক, কাশ্মির, এ্যাংগোলা, সোমালিয়া, সুদান, কংগো, আফগানিতান, আইভরিকোষ্ট প্রভৃতি দেশ। আল্লাহর রাসূল (স.) ইতিহাসের একজন প্রত্যক্ষদর্শী হিসেবে বলেছেন, "তোমাদের পূর্ববর্তীরা তাদের মতানৈক্যের (ফিতাব নিয়ে) কারণে ধ্বংস হয়ে গেছে। তাদের প্রশ্নের অনৈক্যের কারণেও এটা হরেছে।"8° এ কথাও ঠিক যে, স্বাই প্রশ্ন করলে সমস্যার স্মাধান হয় না। বরং অধিকাংশ লোককেই স্মাধান প্রদানকারীর ভূকিার নামতে হয়; তাহলে বিভেদ হাস পায়। পূর্ববর্তী জাতিগুলোর এটি আরেকটি সমস্যা ছিল। বেশি বেশি প্রশ্ন করলে অনৈক্যের সৃষ্টি হয়; তখন কেউই আর সে জায়গা থেকে বেরিয়ে আসতে পারে না। আরেকটি হাসীসে বলা হয়েছে, 'নিভিতভাবেই তোমাদের পূর্ববর্তীরা তাদের অতিরঞ্জিত প্রশ্নের কারণে ধ্বংস হয়ে গেছে তাদের প্রশ্ন ও অনৈক্যের কারণে।"<sup>85</sup> এ প্রসঙ্গে নিম্নে আরো কয়েকটি হাদীস উল্লেখ করা হলো- "কিতাব নিরে মতবিরোধের কারণে তোমাদের পূর্ববর্তী জাতিগুলো ধ্বংস হয়ে গেছে।"<sup>89</sup> "তোমাদের পূর্ববর্তীরা যাতেই বিভেদ করেছে; তাতেই ধ্বংস হয়ে গেছে।"<sup>৪৮</sup> "নিভারই বিচ্ছিন্নতা ও অনৈক্য তোমাদের পূর্ববর্তীদের ধ্বংস করে দিয়েছে।"<sup>৪৯</sup> "যখনই তোমাদের পূর্ববর্তীরা পারস্পরিক বিরোধে জড়িয়ে পড়েছে; তখনই তারা ধ্বংসপ্রাপ্ত হয়েছে।"<sup>৫০</sup> পূর্ববর্তী জাতিসমূহের পতনের কারণ বিশ্লেষণ করলে দেখা যাবে যে, তালের পতনের অন্যতম প্রধান কারণ ছিল তালের মধ্যকার অনৈক্য ও বিভেদ। এ বৈশিষ্ট্য কোন জাতির মধ্যে অনুপ্রবেশ করলে তালের আর উদ্ধার করা যার না। মুসলিম বাহিনী তাদের জীবনে খুব কম যুদ্ধে পরাজিত হয়েছে। যে সামান্য করেকটি যুদ্ধে পরাজিত হয়েছে তার কারণ থোঁজ করলে দেখা যাবে যে, তাদের মতানৈক্য তাদের পতনকে তুরান্বিত করেছে। প্রসিদ্ধ লেখক اندو موروا আব্দুদুর) বিতীয় বিশ্বযুদ্ধে তাঁর بيبار । করাসীদের পতদের কারণ । اندو موروا নামক গ্রন্থে বলেছেনঃ "ফরাসী জাতির পতনের অন্যতম কারণ হচ্ছে ওদের অনৈক্য, বিভক্তি ও বিচ্ছিন্নতা, এ ছিল ফরাসী জনগণের মধ্যে পাপের বিস্তার ও প্রসারের অনিবার্য পরিণতি।"<sup>৫১</sup> অনৈক্য আর বিভেদ সৃষ্টি হয় বেশ কিছু পাপের ফলহলতিতে যার অন্যতম হলো পাপের প্রসার ও বিভার।

বিচিহনুতা, অনৈকা, বিরোধ ও বিভেদ মুসলিমদের আভ্যন্তরীণ শক্তিগুলোকে দুর্বল করে দেয় এবং মনোবল ভেংগে যায়। পরিশেষে মেনে আসে বিপর্যর আর হতাশা। আল্লাহ্ তা আলা বলেছেন, "তোমরা আল্লাহ্ ও তাঁর রাসূলের আনুগত্য করবে এবং নিজেদের মধ্যে বিবাদ করবে না, করলে তোমরা সাহস হারাবে এবং তোমাদের শক্তি বিলুপ্ত হবে। তোমরা ধৈর্য ধারণ কর; নিজয় আল্লাহ্ ধৈর্যশীলদের সাথে আছেন।" মহানবী (স.) বলেছেন, "তোমরা বিভেদ করো না। তাহলে তোমাদের অন্তরে ফাটল ধরবে।" ব

हमाम नाजाशी, जुनान, প্রাওক, কিতাবুল ইমামত, বাব नং- ৪৮ فطيكم بالجماعة فانما ياكل الذنب القاصية

७ - १० वाद नर, التحريم) मानाग्नी, नुनान, প্রাতক, विভাবৃত্ তাহরীম (التحريم), वाद नर, فان الشيطان مع من فارق الجماعة بركض

و -१० न्हेंन हैं। الاختلاف بسؤالهم अहीर, किञावून 'हेलम, रामिन नर باختلافهم (في الكتاب) الاختلاف بسؤالهم و الله على المتالف الله على الله

हैं قائما هلك من كان قباكم بكثرة سؤالهم بسؤالهم باختلافهم والمناه الله من كان قباكم بكثرة سؤالهم بسؤالهم باختلافهم

<sup>8)</sup> الاختلاف عن كان قبلك الله الاختلاف عن كان قبلك الفرقة ، الاختلاف الفلك من كان قبلك الفرقة ، الاختلاف الاخت

<sup>े (</sup>القدر) हमाम जित्रिभियी, जूनान, श्राधक, किञावूण कानव (القدر), वाव नर- د

<sup>&</sup>lt;sup>৩১</sup> আকীত 'আবদুল ফান্তাহ তারবারা, *ইসলামের কৃষ্টিতে অপরাধ*, (অলুবাদঃ মাওগানা মুহাম্মদ রিজাউল করীম ইসলামাবাদী) ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউডেশন বাংলাদেশ, জুন, ১৯৮৬, পু. ৩৬

১ ১১৪ কাল কুলু واطيعوا الله ورسوله و لا تنازعوا فتقشلوا وتذهب ريحكم واصبروا ان الله مع الصابرين. 🜣

<sup>ে ﴿</sup> كَ عَنَافُوا فَتَعَنَافُ فَلُوبِكُم ، ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুস্ সালাত (العالم), হাদীস নং- ১২২

ঐক্যের বাইরে যারা অবস্থান করে মহানবী (স.) তাদের জন্য দুঃসংবাদ তনিয়েছেন। তিনি বলেছেন, "কোন মুসলিমের জীবন নেয়া যাবে না যতক্রণ সে সাক্ষ্য দেয় যে, আল্লাহ ছাড়া কোন ইলাহ নেই এবং মুহাম্মদ (স.) আল্লাহর রাসূল।' তবে হাঁ তিন শ্রেণীর লোকের ব্যাপার ভিন্ন। তারা হলো- বিবাহিত ব্যভিচারী, কারো জীবন হরণকারী এবং দল থেকে আলাদা হয়ে যে দীন ত্যাগ করেছে।"<sup>৫৪</sup> রাস্লুল্লাহ্ (স.) বিদায় হজের ভাষণেও ব্যাপারটি গুরুত্বের সাথে স্মরণ করেছেন। তিনি বলেছেন, "সাবধান! আমার পর তোমরা কুফরীতে ফিরে যেও না। তখন তোমাদের কেউ কেউ কারো কারো যাড় মটকাবে (পরস্পর হত্যায় লিপ্ত হবে)।"<sup>৫৫</sup> জামা আত থেকে বেরিয়ে যাওয়া বড় ধরনের অপরাধ। এ ধরনের বিচ্ছিন্ন ব্যক্তির মৃত্যুকে ইসলামে জাহিলী মৃত্যু বলে আখ্যায়িত করা হয়েছে। এমন কি ঐক্য হতে সামান্য পরিমাণ বিচ্চাতিও জঘন্য অপরাধ। মহানবী (স.) ঘোষণা করেছেন, "যে ব্যক্তি জানা আত হতে এক বিঘত পরিমাণও দূরে চলে যায়; তার পর মৃত্যু হলে তার মৃত্যু হবে জাহিলী মৃত্যু।"<sup>৫৬</sup> মানুষকে ঐক্যবদ্ধ করার জন্যই ইসলামের আর্বিভাব ঘটেছে। কারণ জাহিলী যুগের বড় একটি সমস্যা ছিল এই যে, তারা শতধা ও বহুধা বিভক্ত হয়ে পড়েছিল। ইসলাম চায় মানুষ একাকার হয়ে বসবাস করুক। ঐক্য বিমুখতা ইসলামী আদর্শের পরিপন্থী কাজ। দলছুট ব্যক্তিদের মুসলিম থাকার ব্যাপারটিই প্রশ্নের সম্মুখীন হয়ে পড়ে। রাসূনুলার (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি জামা'আত থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ে যায়; সে মূলত তার গলা থেকে ইসলামের বন্ধন খুলে ফেলল।"<sup>29</sup> ইসলামের বড় মাপের চিন্তাবিদগণও মুসলমানদের ঐক্যের ব্যাপারে বিশেষ গুরুতারোপ करतिष्ट्रन । এ প্রসংগে اويس القرنى উপদেশ দিরেছেন حيان هرم بن का छिन তাতে বলেছেন, "একো काँठन ধরানো থেকে দূরে থাক। তাহলে তোমার দিলে ফাটল ধরবে, যা তুমি বুঝতেও পারবে না, পরিশেষে কিয়ামত দিবসে প্রথম ব্যক্তি হিসেবে জাহানামে প্রবেশ করবে।"<sup>৫৮</sup> কলহ, আঁনক্য, বিভেদ এবং বিরোধের যেমনি পার্থিব জীবনে খারাপ পরিণাম রয়েছে; তেমনি পরকালিন জীবনও সুখকর নয়। বিচ্ছিন্ন ব্যক্তিরা পরকালে কঠিন শান্তির সন্মুখীন হবে। মহান আল্লাহু সাবধান করে বলেন, "তোমরা তাদের মত হরো না যারা তাদের নিকট স্পষ্ট নির্দেশ আসার পর বিচ্ছিন্ন হয়েছে ও নিজেদের মধ্যে মতান্তর সৃষ্টি করেছে। তাদের জন্য মহাশাস্তি রয়েছে।"<sup>৫৯</sup> ছোট বাক্যে রাস্বুরাহ (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি বিচ্ছিন্ন হলো, তাকে বিচ্ছিন্নভাবেই জাহান্নামে নিক্ষেপ করা হবে।" bo

মানবীয় প্রাণী হিসেবে, মুসলিম হিসেবে, নিজেদের অতিত্বের সার্থে মানুষকে ঐক্যবন্ধ হওয়া উচিত। নচেৎ পৃথিবীতেও পরাজিত হতে হবে। লাঞ্চনা, অপমান ও বিপর্যয় মানুষের পিছু ছাড়বে না। পরকালেও কুল-কিনারা খুঁজে পাওয়া যাবে না। ঐক্যে মানসিক শান্তি রয়েছে। অনৈক্যে কোন ধরনের শান্তি নেই।

#### সংশোধন করা

বাংলাদেশে সাম্প্রতিককালে সংক্ষারের দাবি ওঠেছে। কিছু কিছু সংকার করা হয়েছে। আরও সংক্ষারের জন্য চেষ্টা চলছে। সংক্ষারের কর্মসূচী ইসলামের স্থায়ী কর্মসূচী। সংকার অর্থ সংশোধন করা, মেরামত করা, সময়োপযোগী করে তোলা, সমঝোতা করে দেওয়া, সিন্ধি করা, মিল করে দেওয়া ইত্যাদি। বাংলাদেশে সর্বত্র দেখা যার যে, ওধু কলহ, ঝগড়া, বিবাদ, মারামারি, কাটাকাটি, সংঘাত, সংঘর্ষ, যুদ্ধ, জিঘাংসা। যারা এর সাথে জড়িত নয়; তারাও সংশোধন ও সন্ধি স্থাপনে তৎপর নয়। এটি ইসলামের শিক্ষা নয়, বিশ্বনবী (স.)-এর শিক্ষা নয়। এসব জাহিলী চিন্তা-চেতনার বহিঃপ্রকাশ। সমাজের সদস্য হিসেবে এবং মুসলিম হিসেবে একজন ব্যক্তির দায়িত্বের পরিধি জনেক ব্যাপক। সে ওধু নিজেকে নিয়ে ভাবলে হবে না। একজন মুসলিম হবে একাধারে একজন ভাল মানুব, ভাল বন্ধু, কল্যাণকামী, সংশোধনকামী, পরিজন্ধকারী, সন্ধি স্থাপনকারী এবং শান্তিকামী। সে ব্যক্তি, পরিবার, সমাজ ও রাষ্ট্রের কল্যাণে ও সংশোধনে নিজেকে নিয়োজিত করবে। ইসলাম অধিকতর গুরুত্বর কারণে দু' বা দু'য়ের অধিক ব্যক্তি

لا يحل دم امرئ سلم يشهد ان لا اله الا الله واني رسول الله الا باحدى ثلاث ، الثيب الزاني ، والنفس بالنفس ، والتارك . 30 لا يحل دم امرئ سلم يشهد ان لا الله الا الله الا الله المفارق للجماعة আহমদ আল-কুনদী, প্ৰাতক্ত, পৃ. ৬৯

थे . ا आश्यम जान-कृतमी, क्षाचक, पृ. २९ الا ترجعوا بعدى كفار ا يضرب بعضكم وقاب بعض الا الا ترجعوا بعدى المناوب بعض

हें . من فارق الجداعة شبر ا فمات ميتة جاهلية . हमाम मूत्रनिम, नहीर, প্राठक, किंवावून हमाताठ, हानीत न१- ৫৩

१٩ عنقه الاسلام من عنقه الم كالسلام من عنقه الم كالسلام من عنقه الم المسلام من عنقه المسلام ا

<sup>ి .</sup> اياك أن تفارق الجماعة فتفارق دينك وانت لا تشعر فتدخل النار يوم القيامة في اول من يدخل وانت لا تشعر فتدخل النار يوم القيامة في اول من يدخل . इरिन আসাকির, খন্ত- ৫, পু. ৮৫/আবুল লাইস আস-সামারকানী, তানবীহুল গাফিলীন, পু. ২৮৯

তঃ১০৫ ولا تكونوا كالذين تفرقوا واختلفوا من بعد ما جاءهم البينات أولنك لهم عذاب عظيم . ﴿٥

<sup>্</sup> বাব নং- ٩ (الفتن), বাব নং- ٩ (الفتن), বাব নং- ٩ ومن شد شد حى النار

বা গোষ্ঠির মধ্যে শান্তি, সন্ধি ও সমঝোতা প্রতিষ্ঠার জন্য মিথ্যার মত অপরাধের আশ্রয় নেয়ার সুযোগ প্রদান করেছে। তবে মনে রাখতে হবে যে, শান্তি স্থাপনের জন্য যতটুকু মিথ্যা বলা দরকার ততটুকুই বলতে হবে; এর বেশি নর। এ মিথ্যা বলার সুযোগ এ জন্য দেয়া হয়েছে যে, এতে মিথ্যার অপকারিতার চেরে সমঝোতার সফল অনেক বেশি সাধিত হয়। এখানে মিথ্যার জন্য মিথ্যা বলা হয় না। বা যিনি বলছেন তিনি তার নিজের স্বার্থের জন্য বলছেন না। ইসলামে মানবিক মূল্যবোধের জন্য সকল ধরনের বিসর্জনকে মেনে নেয়া হয়েছে। যে পদ্ধতিতে মানুষ বেশী উপকত হয়; ইসলাম সেটিকেই প্রাধান্য দিয়েছে এবং গ্রহণ করেছে। অনেক সময় দেখা যায় যে, একটি ছোট মিখ্যার মাধ্যমে একটি সংসার ও পরিবারকে ধ্বংস হতে বাঁচিয়ে সেরা যায়। রাসূলুল্লাহু (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি মানুবের মধ্যে সংশোধন করে দের; সে মিথ্যাবাদী নয়।" ১১ অন্য ধরনের আরেকটি বাক্যের মাধ্যেমে বলা হয়েছে, সে ব্যক্তি মিথ্যাবালী/অতি মিথ্যাবালী নয় যে মানুষের মধ্যে সমঝোতা করে দের।"<sup>64</sup> দুঃখজনক হলেও নত্য যে, হাদীসের সাথে বর্তমান সময়ের মুসলিমদের চরিত্রের মিল খুঁজে পাওয়া যায় না। এরা মানুবের মাঝে সমঝোতার চেষ্টাতো করেই না; বরং তারা ব্যন্ত বিভক্তি, অনৈক্য, বিশৃংখলা এবং অশান্তি সৃষ্টিতে। রাসূলুল্লাহ্ (স.) ছিলেন সার্বক্ষণিক সংশোধনকারী, পরিতদ্ধকারী, সন্ধি স্থাপনকারী সর্বোপরি শান্তির প্রবক্তা। তিনি কলহ, সংঘাত, সংঘর্ষ ও যুদ্ধে বিশ্বাস করতেন না। সর্বদা সন্ধিতে বিশ্বাস করতেন। এ জন্য দেখা যায়, সারা জীবন তিনি সমঝোতা ও সন্ধি করেছেন। যেমন হালীসে আছে, "রাসূলুল্লাহ (স.) নাজরানবাসীদের সাথে সন্ধি করেছিলেন।"<sup>৬৬</sup> "মহানবী (স.) মঞ্জাবাসীদের সাথে সন্ধি করেছিলেন।"68 ভুদাইবিয়ার দিনে নবী (স.) মুশরিকদের সাথে সন্ধি করেছিলেন।"60 "রাসুলুল্লাহ (স.) বাহরাইন বাসীদের সাথে সন্ধি করেছিলেন।"<sup>৬৬</sup> আসলে একার্থে ইসলাম মানে শান্তি, সমঝোতা, নিম্পত্তি, সংশোধন, সভোষ ও নীতিনিষ্ঠ। বিশ্বনবী (স.) বলেছেন, "এটি হলো সমঝোতা সৃষ্টিকারী দীন।" 69 অভিধানে 'حالح' (সালিহ) শব্দের আনকণ্ডলো অর্থ লেখা হয়েছে। যেমন- সভোষজনক, যথার্থ, নীতিনিষ্ঠ, সুনীতিমনক, ভাল, সৎ, সত্য ও আইনানুগ। এ অর্থগুলো দ্বারা ইসলামের মানবিক মূল্যবোধের পরিধি সন্বন্ধে ধারণা লাভ করা বার ৷

মানুবের মধ্যে শান্তি প্রতিষ্ঠা করা, ভুল বুঝাবুঝির অপনোদন করা, সমঝোতা করে দেয়া, সংশোধন করে দেয়ার চেয়ে ভাল কাজ আর হতে পারে না। আল্লাহ্ তা'আলা বলেন, আপোস-নিম্পত্তিই শ্রেয়। "উ ইসলামের ইতিহাস পর্যালোচনা করলে দেখা যাবে, রাস্লুল্লাহ্ (স.) প্রানান্তকর চেয়া করতেন যাতে সংঘর্ষ বাদ দিয়ে শান্তি স্থাপন করা যায়। এ জন্য দেখা যায়, তিনি বা তাঁর অনুসারীগণ কখনো প্রথম হামলা করেননি। বরং আত্রান্ত হয়ে প্রতিরোধ করেছেন মায়। আসলে সুনুরপ্রসারী চিত্তা ও কল্যাপ যাদের সামনে থাকে তাদের চরিত্র এমনই হয়। আল্লাহ্ তা আলা আরো বলেছেন, "আল্লাহ্কে ভয় কর আর নিজেদের মধ্যে সন্তাব স্থাপন কর।" আল্লাহ্ সুবহানাহ ওয়া তা আলা বলেছেন, "মুন্মিনদের দু'দল ছদ্ধে লিও হলে তোমরা তাদের মধ্যে মীমাংসা করে দিবে; আর তাদের একদল অপর দলের বিরুদ্ধে বাড়াবাড়ি করলে যায়া বাড়াবাড়ি করে তাদের বিরুদ্ধে তোমরা যুদ্ধ করবে যতক্ষণ না তারা আল্লাহ্র নির্দেশের দিকে ফিরে আসে তাদের মধ্যে ন্যায়ের সাথে কয়সালা করবে এবং সুবিচার করবে। নিচের আল্লাহ্ সুবিচারকারীদেরকে তালবাসেন।" " বিত্তর আল্লাহ্ সুবিচারকারীদেরকে তালবাসেন।" " বি

ইসলাম মুমিনদেরকে পারস্পরিক প্রাভৃত্ত্বে বন্ধনে গেঁথে দিয়েছে। অতএব ভাইসের মধ্যে ভুল বুঝাবুন্ধির উদ্রেক হওয়া উচিত দয়। যদি মুসলিম সম্প্রদায়ের মধ্যে কখনো কোন প্রকার অবাঞ্চিত অবস্থার সৃষ্টি হয়েই যায়; তাহলে

<sup>ें</sup> بين الناس الكاذب من اصلح بين الناس . इंगाम बावृ माउँम, नुमाम, প্রাহত, কিতাবুল আদাব (الادب), वाय न१- ৫०

<sup>🌣</sup> يين الناس , الكذاب الذي يعالم بين الناس 🕏 ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল বির্র, হালীন নং- ১০১

<sup>🌣</sup> وه وه والأمارة) वाद नर وهول الله (ص) أهل نجر ان 🌣 अगम, প্রাত্তক, কিতাবুল ইমায়াত (الأمارة), वाद नर

<sup>8 .</sup> أهل مكة عمالح النبي (ص) الحل مكة . ইयाम आरमन हेवन रावन, आन-मूननान, शावक, वड- 8, वृ. २৯১

<sup>ి</sup> المشركين يوم العديبية. అం పాగు মুসলিম, সহীহ, প্রাগুক্ত, কিতাবুল জিহাদ, হাদীস নং- స్వ-సం

৬ - ؛ ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, किতাবুস্ সুলহ, হাদীস নং وكان رسول الله (ص) هو صالح اهل البحرين .

<sup>ి .</sup> دين صالح ইমাম বুখারী, সহীহ, প্রাগুক্ত, কিতাবু তাফসীরি সূরা (کتاب نفيز سورة), বাব নং- ২২

वान-कूत्र'वान, ८३১२৮ والصلح خير". 🌣

তাল-কুর আল, ৮৪১ فاتقوا الله والعالموا ذات بينكا . °°

وان طانفتان من المؤمنين اقتتلوا فاسلحوا بينهما ، فان بغت احداهما على الاخرى فقاتلوا التي تبغى حتى تفيء الى امر . "\* প্ৰাৰ-কুৱা আৰু, ৪৯% আৰু-কুৱা আৰু কুৱা আৰু المناه المناه المناه المناه العدل واقتطوا ، ان الله يحدب المقتطين

মিটমাট ও সমকোতা করে দেয়া অন্যদের মহান দায়িতু। আল্লাহ্ তা আলা কলেছেন, "মুমিনগণ পরস্পর ভাই ভাই; সুতরাং তোমরা স্রাতৃগণের মধ্যে শান্তি স্থাপন কর।"<sup>৭১</sup>

### শৃংখলা

মানবিক মূল্যবোধে পরিপূর্ণ একটি সমাজের গুরুত্বপূর্ণ আরো একটি বৈশিষ্ট্য হলো শৃংখলা, নিরমানুবর্তিতা, পারস্পরিক সহযোগিতা ও একটি টিমের ন্যায় কাজ করা। ইসলামে এমন একটি সমাজের সকল উপাদান বিদ্যমান রয়েছে। কারণ ইসলামের অপর নাম শৃংখলা। ইসলামে কোন রকম বিশৃংখলার কোন সুযোগ নেই। একটি সমাজ তার সব রক্ষমের গুণাবলী সত্ত্বেও কেবলমাত্র শৃংখলার অভাবে ব্যর্থ হরে যায়। ধ্বংসাত্মক ও মূল্যবোধবিরোধী কাজ নিহক হৈ-হাঙ্গামার মাধ্যমেও সম্পাদিত হতে পারে। কিন্তু কোন গঠনমূলক কাজ সংঘৰদ্ধ ও শৃংখলাপূর্ণ প্রচেষ্টা ছাড়া সম্পাদিত হতে পারে না। সমাজের মধ্যে যে ব্যক্তিকে কোনো পর্যায়ে কর্তৃত্বশীল করা হয়; তার নির্দেশাবলী মেনে চলতে হবে। সমাজের প্রত্যেক ব্যক্তিকে কর্তবানিষ্ঠ হতে হবে এবং তার ওপর যে কাজের দায়িত দেয়া হয়েছে যথাসময়ে নিষ্ঠার সাথে তা সম্পাদন করার চেষ্টা করতে হবে। সমাজের ব্যক্তিদের ওপর যখন যে কাজের দায়িত্ব অর্পিত হবে তাদের পরস্পারের মধ্যে পূর্ণ সহযোগিতা থাকতে হবে। যখন যে ব্যবস্থা চালু থাকে তাতেই পূর্ণ সমর্থন দিতে হবে এবং নিয়ম-কানুন মেনে চলতে হবে। তাহলে সমাজ হবে সুখময়, স্থিতিশীল ও বসবাসযোগ্য। শৃংখলা পূর্ণমাত্রায় থাকলে বেশিরভাগ ক্ষেত্রে সফলতা লাভ করা যায়। তখন সংখ্যা কোন ব্যাপার হয় না। রাস্লুরাহ্ (স.)-এর শিক্ষাণ্ডলোর মধ্যে শৃংখলা অন্যতম। তিনি বহুধা বিভক্ত, উচ্ছৃংখল ও বিশৃংখল একটি জাতিকে সর্বকালের সেরা সুশৃংখল জাতিতে রূপান্তরিত করেছিলেন। মহান আল্লাহ্র সৃষ্টির মধ্যেও অপূর্ব শৃংখলা পরিলক্ষিত হর। কেউ কারো বাঁধার সৃষ্টি করছে না, সবাই নিয়ম মেনে চলছে, কেউ কাউকে অতিক্রম করার চেটা করছে না। প্রকৃতিতে বিরাজ করছে সুন্দর শৃংখলা। ব্যতিক্রম গুধু মানুষ। সে কোন নিয়ম-কানুনের তোরাক্কা করছে ना ।

#### প্রামর্শ

মানবীয় সমাজের আরেকটি প্রয়োজনীয় গুণ হচ্ছে, এ সমাজের সদস্যদেরকে পারস্পরিক প্রামর্শের ভিত্তিতে কাজ করতে হয় এবং প্রামর্শের নীতি-নিয়ম পুরোপুরি মেনে চলতে হয় । যে সমাজের প্রত্যেক ব্যক্তি নিজের ইচ্ছেমত চলে এহেন ক্ষেত্রাচারী সমাজ আসলে কোনো সমাজ হয় না বরং নিছক একটি জনমন্ডলী। এহেন জনমন্ডলী কোনো কাজ সম্পন্ন করতে সক্ষম হয় না । ইসলামে এমনতর সমাজের চিন্তাও করা যায় না । অনুরূপভাবে যে সমাজের এক ব্যক্তি বা কতিপয় প্রভাবশালী ব্যক্তির একটি গ্রুপ সর্বময় ক্ষমতার অধিকারী হয়ে বসে এবং বাদ বাকি সবাই তার ইংগিতে পরিচালিত হয় এহেন সমাজও বেশি দিন টিকে থাকতে পারে না । একমাত্র পরামর্শের মাধ্যমে যথার্থ কাজ হতে পারে । কারণ এভাবে বহুলোক বিতর্ক আলোচনার মাধ্যমে প্রতিটি বিষয়ের ভালো-মন্দ দিকগুলো পর্যালোচনা করে একটি ভাল সিদ্ধাতে পৌঁছতে পারে । তাহাড়া এর মাধ্যমে আরো দু'টি উপকারও সাধিত হতে পারে ।

এক. যে কাজের পেছনে প্রত্যক্ষ বা পরোক্ষভাবে সমগ্র সমাজের পরামর্শ কার্যকরী থাকে, সমগ্র সমাজ মানসিক নিচিত্ততার সাথে তা সম্পাদন করার চেষ্টা করে সে ক্ষেত্রে এ কথা কেউ চিত্তাও করে না যে, ওপর থেকে তার ওপর কোনো বন্তু চাপিয়ে দেয়া হয়েছে।

দুই, এভাবে সমগ্র সমাজ সমস্যা ও ঘটনাবলী অনুধাবন করার শিক্ষা লাভ করে। প্রত্যেক ব্যক্তি ও সমাজ তার কাজের প্রতি আগ্রহ পোষণ করে এবং তার পক্ষ থেকে গৃহীত সিদ্ধান্তসমূহকে নিজের সিদ্ধান্ত মনে করে। কিন্তু এ জন্যে শর্ত হচ্ছে পরামর্শের নীতি-নিয়ম পালন করে চলতে হবে। আর পরামর্শের নিয়মনীতি হচ্ছেঃ প্রত্যেক ব্যক্তি সমানদারির সাথে নিজের মত পেশ করবে এবং মনের মধ্যে কোন কথা লুকিরে রাখবে না। আলোচনায় কোন প্রকার জিন, হঠকারিতা ও বিষেকের আশ্রয় নেবে না। এবং সংখ্যাধিক্যের মাধ্যমে একটি সিদ্ধান্ত গৃহীত হয়ে যাওয়ার পর ভিন্ন মতের অধিকারীরা নিজেদের মত পরিবর্তন না করলেও সমাজের সিদ্ধান্তকে কার্যকরী করার জন্যে সানন্দে অগ্রসর হবে। এ তিনটি বিষয়ের প্রতি লক্ষ্য না রাখনে পরামর্শের সমন্ত ভাল দিকই নট হয়ে যায়। বরং এ

আল-কুর আন, ৪৯%১০ انما المؤمنون اخوة فات الحوا بين اخويكم . <sup>49</sup>

ভাল বৈশিষ্ট্যই পরিশেষে সমাজের মধ্যে ভাঙ্গন সৃষ্টি করে। এ জন্যই ইসলামে পারস্পরিক পরামর্শের এত বেশি ওরুত্।

#### স্নেহ-শ্ৰনা

স্নেহ ও শ্রন্ধা একটি অন্যাটির সাথে অঙ্গাঙ্গিভাবে জড়িত। যে সমাজে বড়রা হোটাদের ক্লেহ-মমতা করে না আর হোটারা বড়দের শ্রন্ধা প্রদর্শন করে না সেটা কখনো আদর্শ সমাজ হতে পারে না। ইসলামে এমন অমানবীয় সমাজের কোন স্থান নেই। বরং ইসলামের নবী মুহাম্মদ (স.) বলেছেন, "যে আমাদের ছোটাদের প্রতি ক্লেহ আর বড়দের প্রতি শ্রন্ধা প্রদর্শন করে না, সে আমাদের কেউ না।" " রাস্পুলুরাহ (স.) আরো বলেছেন, "যদি কোন যুবক কোন বৃদ্ধকে তাঁর বার্থক্যকালে সম্মান করে তাহলে আরাহ অবশ্যই তার জন্য এমন ব্যবস্থা করবেন যে, কেউ তার (উজ যুবকের) বার্থক্যকালে সম্মান করেব।" " রাস্পুলুরাহ (স.) বলেন, "বৃদ্ধ মুসলিমকে সম্মান করা, কুর'আনের বাহক যদি তাতে অতিরঞ্জিত কিছু না করে, তাকে সম্মান করা এবং ন্যারপরায়ণ শাসককে সম্মান করা আরাহকে সম্মান করার অর্ভভূক্ত।" হাসীসটির দিকে খেরাল করলে দেখা বার যে, বৃদ্ধদের সম্মান করা মহান আরাহকে সম্মান করার ন্যার গুরুত্বপূর্ণ। ইসলামে আরাহ্র ইবাদতের পরই মানুবকে সম্মান করার ব্যাপারটি গুরুত্বপূর্ণ। রাস্পুলুরাহ (স.) বলেছেন, তোমরা তোমাদের রবের ইবাদতে কর আর তোমাদের ভাইদেরকে সম্মান কর। " ব

#### গোপনীয়তা রক্ষা করা

ইসলামের মূল্যবোধ ব্যবস্থার আরেকটি তন্ত হলো একে অন্যের গোপনীয়তা রক্ষা করা। ইসলামের দৃষ্টিতে এক জনের ইজ্জত-সন্মান আরেক জনের কাছে আমানত। নিজের সন্মানের গুরুত্ব যতটুকু অন্যের সন্মানও এর চেয়ে কোন অংশে কম নর। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "তোমরা মানুষের গোপনীয়তার পিছনে লেগো না, যে কেউ কারো গোপনীয়তা কাঁস করে আল্লাহ্ তার গোপনীয়তা কাঁস করে দিবেন।" এমনি ধরনের আরেকটি হাদীসে রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "তোমরা মুসলিমদের গোপন বিষয় খোঁজ না। যে ব্যক্তি তার মুসলিম ভাইরের গোপনীয়তা খুঁজে বেড়ার; তাহলে আল্লাহ্ও তার গোপনীয়তা খুঁজে বের করবেন।" বাস্লুল্লাহ্ (স.) আরো বলেছেন, "যে ব্যক্তি কোন মুসলিমের লোষ গোপন রাখে, আল্লাহ্ কিয়ামতের দিন তার দোষ গোপন রাখবেন।" দিজে নিজের গোপনীয়তা রক্ষা করাও সমানভাবে গুরুত্বপূর্ণ। এর ব্যত্যর ঘটলে লজ্জা-শরম কমে যার। তখন ব্যক্তি যা ইচেছ তা-ই করতে পারে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "তুমি তোমার লজ্জাস্থানের হিফাযত কর; তবে তোমার স্ত্রী ও অধীনত্ব ব্যতীত।" আরেকটি হাদীসে রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "তোমরা মুসলমানদের গোপন বিষয় খুঁজে বেড়াবে না।" গণ্ড

এ কথা ঠিক যে, দিজের গোপদীয়তা ও লজা সবার আগে নিজেকে রক্ষা করতে হবে। গোপনীয়তা রক্ষা করা আল্লাহর গুণসমূহের অদ্যতম। মহানবী (স.) বলেছেন, "নিভয় সন্মানিত ও মহামহিম আল্লাহ্ লাজুক এবং (দোষ) গোপনকারী। তিনি লজ্জাকে এবং গোপনীয়তাকে পছল করেন।"

\*\*\*

### অন্যকে প্রাধান্য ও অগ্রাধিকার প্রদান

<sup>े ।</sup> ইমাম তিরমিয়ী, সুদাদ, প্রাতক্ত, কিতাবুল বিরুর, বাব নং- ১৫ منا من لم يرحم منايرنا ولم يوقر كبيرنا

९९ - ७. चड- ७, १८ - ७ - वड- १ व

<sup>&</sup>lt;sup>૧૧</sup>. ইমাম আৰু দাউদ, *দুদাদ*, প্ৰাণ্ডক, ফিতাবুল আদাৰ, বাৰ নং- ৩৫, ৩৭

<sup>ి .</sup> बाबक, किठादून विद्रुत, शानीम नार- లన కాగाम मूत्राणिम, नहीर, প্রাত্তক, किठादून विद्रुत, शानीम नार- లన

<sup>े .</sup> अध्य و جلك او ما ملكت يمينك . " है प्राप्त वाव माउँम, मुनान, প্राधक, किञावून शमाप्त, वाव ना - ؟

<sup>े .</sup> كالبوا عوراتهم ४ हैमाम आहमम हैदन हास्ल, जाग-मूननाम, প্রাত্ত, খত- ৫, পৃ. ২৭৯

د - १४ متير يحب الحياء والستر . وقا हिमाम बावू माउन, नूमान, প্राठक, किञावून शन्माम, वाद नर والستر . والستر .

এর অন্য অর্থ হলো আত্মত্যাগ, উৎসর্গীসম্পন্ন হওয়া, মানুষের জন্য নিজেকে বিলিয়ে দেয়া এবং জন্যের জন্য বেঁচে থাকা ইত্যাদি। বর্তমানে মানুষের মূল্যবোধের এতটাই অবক্ষয় ঘটেছে যে, তারা একেবারেই আতাকেন্দ্রিক হয়ে পড়েছে, নিজেরটা ছাড়া আর কিছুই বুবে না। অথচ ইসলামে আতাকেন্দ্রিকতার কোন স্থান নেই। বরং ইসলামের নবী নিজের ঘরে খাল্যের সংস্থান করতে না পারলেও মানুবের মুখে খাল্য দেরার জন্য পেরেশান থাকতেন। মানুষকে আল্লাহ অন্যের কল্যাণ করার জন্যই মূলত সৃষ্টি করেছেন। মানুষ সৃষ্টির কারণ বলতে গিয়ে মহান আল্লাহ বলেন, "তোমালেরকে মানব কল্যাণের জন্যই সৃষ্টি করা হয়েছে।" <sup>১২</sup> আর মানুষের শ্রেষ্ঠতের কারণ এটিই। উক্ত আয়াতেই বলা হয়েছে, "তোমরা শ্রেষ্ঠ জাতি।" স্বী ইয়ারমূকের যুদ্ধে মুসলমাদরা পিপাসার্ত অন্য ভাইকে অগ্রাধিকার দিতে গিয়ে পানির পিপাসায় প্রত্যেকেই শহীন হয়ে গিয়েছিলেন। এটিই হলো ইসলামের শিক্ষা। যে শিক্ষা মানবতা অবলীলার ভুলে গেছে। মদীনার আনসারদের (সাহায্যকারী ও আশ্রয়দাতা) পরিচয় দিতে গিয়ে মহান আল্লাহ বলেন, আর তারা (আনসার) অন্যদেরকে (মুহাজিরদেরকে) নিজেদের ওপর অগ্রাধিকার দেয় নিজেরা অভাবগ্রস্ত হলেও।" স্ব আলোচ্য আয়াতে ইসার' শন্দের ব্যাখ্যায় আল্লামা মুফতী শফী (রহঃ) বলেন, "এর অর্থ অপরের বাসনা ও প্রয়োজনকে নিজের বাসনা ও প্রয়োজনের অগ্নে রাখা। আয়াতের অর্থ এই যে, আনসারগণ নিজেনের ওপর মুহাজিরগণকে অগ্রাধিকার দিতেন। নিজেদের প্রয়োজন মেটানোর আগে তাঁদের প্রয়োজন মেটাতেন: যদিও নিজেরাও অতাব্যান্ত ও দারিদ্র্য-পীড়িত ছিলেন।"<sup>১৫</sup> কুর আনের এক স্থানে আল্লাহ্ সংকর্মশীলদের বৈশিষ্ট্য বর্ণনাকালে বলেন, "আহার্যের প্রতি আসক্তি সন্তেও তারা (সৎকর্মশীলরা) অভাবগ্রস্ত, ইয়াতীম ও বন্দীকে আহার্য দান করে এবং বলে, কেবল আল্লাহর সম্ভৃষ্টি লাভের উদ্দেশ্যে আমরা তোমাদেরকে আহার্য দান করি, আমরা তোমাদের মিকট হতে প্রতিদান চাই না, কৃতজ্ঞতাও না।"<sup>৮৬</sup>

রাস্লুক্সাহ (স.)-এর সাথে সাহাবীদের সম্পাদিত অংগীকারের মধ্যে একটি ছিল অন্যদেরকে অগ্রাধিকার প্রদান। আবুল ওয়ালীদ উবাদা ইবনুস সাবিত (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "আমরা রাস্লুক্সাহ (স.)-এর কাছে মনোযোগ সহকারে শ্রবণ করার, সুখে-দুঃখে, বিপদে-আপদে, স্বাভাবিক-অস্বাভাবিক সর্বাবস্থায় আনুগত্য করার এবং নিজেনের ওপর অন্যদেরকে অগ্রাধিকার প্রদানের শপথ গ্রহণ করেছি।" "

# সময়ানুবর্তিতা

সময়ের সঠিক ব্যবহার না করাও একটি অন্যায়। কথা দিয়ে কথা না রাখাও এই শ্রেণীর দোষের মধ্যে পড়ে যায়। সময়ানুবর্তিতার গুরুত্ব ইসলামে সর্বোচ্চ পর্যায়ে আছে। বাংলাদেশে যে সব কারণে দুর্নীতিগ্রন্থ দেশের তালিফায় ওপরের দিকে আছে; তার মধ্যে একটি কারণ হলো নির্দিষ্ট সময়ের কাজ নির্দিষ্ট সময়ে সম্পাদন না করা। এ জন্য অনেক বিদেশী সাহায্যের কাজ সময় মত সম্পাদন না করার কারণে অর্থ ফেরত যায়।

সময়ানুবর্তিতা অর্থ সময়ের কাজ সময়ে করা, যথা সময়ে কাজ সম্পাদন ইত্যাদি। অনেকেই তার নিজ কাজটি যথাসময়ে করেন না। সময়-জানের মাধ্যমে মানবিক মৃল্যবোধ সম্পর্কে অনেকের অবস্থান বুঝা যায়। অনেকেই সময়ের প্রতিশ্রুতি দিয়ে তা বাত্তবায়ন করেন না। ব্যাপারটিকে যত সহজভাবে গ্রহণ করা হয় আসলে ব্যাপারটি অত সহজ নয়। উদাহরণস্বরূপ বলা যায়, জাতীয় বিশ্ববিদ্যালয়ের ২০০৪ সালের মাসটার্স পরীক্ষায় ফল ২০০৭ সালেও প্রকাশ করা সম্ভব হয়নি। যা বড় ধরনের মানবিক বিপর্বয়। হাজার হাজার শিক্ষাধীর ভবিষ্যত এর ওপর নির্ভর করছে। এর দায়-দায়ত্ব দায়ত্বশীলদেরকে বিচার দিবসে নিতে হবে। সামান্য কিছু লোকের সময়ের ওরুত্ব না দেয়ার ফলে বিরাট জনগোষ্ঠীর ক্রতিমন্ত হওয়া কোনভাবেই মেনে নেয়া যায় না। তথু জাতীয় বিশ্ববিদ্যালয় নয় বাংলাদেশের সর্বক্ষেত্রে সবাই নির্দিষ্ট সময়ের চেয়ে অনেক পিছিয়ে আছে। ঘটনার গতীরে গিয়ে দেখতে হবে এ সময় নই করার পেছনে কারা দায়ী? তাদেরকে এর দায় নিতে হবে। ওপরে সামান্য চিত্র তুলে ধরা হলো, বাত্তবতা

अल-कृत जान, ७३५० أخر بعث للناس الم

४० वाल-कृत जान, ७१३३०

৫৯% ক্রা কুলু ويؤثرون على انفسهم ولو كان خصاصة . 🕫

<sup>&</sup>lt;sup>৯৫</sup>. মুফতী মুহাম্মদ শাফী' (রহঃ), *তফসীর মা'আরেফুল কোরআন*, প্রাণ্ডভ, পৃ. ১৩৫৩

ত্ত্ব ক্রাজান, এই ক্রাডান বিজ্ঞান বিজ্ঞান বিজ্ঞান করে। انما نطعمكم لوجه الله لا نريد منكم جزاء و لا شكور ا الله الله الله ويطعمون الطعام على حبه مسكينا و يتيما واسيرا ، انما نطعمكم لوجه الله لا نريد منكم جزاء ولا شكور ا

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup>. السمع الله (ص) على السمع والطاعة في العسر والمنشط والمكره وعلى الره علينا . <sup>94</sup> अड- ১, প্রান্তর, হাদীস নং- ১৮৬, প. ১৫৭

আরো ভরাবহ ও তিক্ত। নির্দিষ্ট সময়ে বানবাহন না ছাড়াই বেন রেওয়াজ হরে গেছে। সঠিক সময়ে অধিকাংশ সভা অনুষ্ঠিত হয় না। বাংলাদেশের জাতীয় সংসদে অধিবেশনগুলোর অবস্থা একেবারেই হতাশাব্যঞ্জক। সেখানে প্রায় দিনই ২/ত ঘন্টা পরও কোরাম গঠনের জন্য ৬০ জন সনস্য পাওয়া যায় না। এ হলো মুসলিম অধ্যুষিত একটি দেশের সময়ানুবর্তিতার চিত্র।

সময়াদুবর্তিতার অন্যান্য অর্থ হলো সময়নিষ্ঠা, নির্দিষ্ট সময়ে নির্দিষ্ট কাজ সম্পাদন, সময়জ্ঞান, কোন সময় কোন কাজ উপযুক্ত তা বুঝতে পারা ইত্যাদি। সকল কিছুর একটি নির্দিষ্ট সময় থাকে। অন্য সময় কাজটি করলে যথাযথ হয় না। সালাতের ব্যাপারেই বলা হয়েছে, "নির্ধারিত সময়ে সালাত কায়েম করা মুমিনদের জন্য অবশ্য কর্তব্য।" স্কর্তব্য। সময় আনার পর সর্বপ্রথম যে ফরয়টি কারো ওপরে বর্তায় তাহলো সালাত। সালাত এমন ইবাদত য় ধনী-গরীব, দেশী-বিদেশী সকলের ওপর ফরয়। সালাত য়থা সময়য় আদায় কয়য় হলেই কেবল তা ময়য় আল্লায়র কাছে প্রহণযোগ্য হয়। নিয়ৣাজ হালীস হতে তা আরো স্পষ্ট হয়ে য়য়ব। সাহাবী আবদুরায় ইবন য়াস উদ (রা.)-থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন: আমি ময়নবী (স.)-কে জিজ্ঞাসা করলাম: আল্লায়র কাছে কোন কাজটি সবচেয়ে বেশী প্রিয়্র তিনি বললেন: য়থাসময়ে (নির্দিষ্ট সময়ে) সালাত আদায়। আমি বললাম: তারপর কোনটিঃ তিনি বললেন: পিতা-মাতার সাথে ভাল ব্যবহার। আমি বললাম: তারপর কোনটিঃ তিনি বললেন: আল্লায়র পথে জিয়াল। মামবলত মানুবকে সময়য়নুবর্তিতা, শৃংখলা, আনুগতা, নেতৃত্ব ইত্যাদি শিখিয়ে থাকে। য়া ইবাদতের বাইয়ের জীবনে অনুশীলন ও বাস্তবায়ন করতে হয়।

করব রোবা রামাবান মাস হাড়া হর না। আল্লাহ্ তা আলা এ প্রসংগে বলেন, "সুতরাং তোমাদের মধ্যে যারা এ মাস পাবে তারা যেন এ মাসে সিয়াম পালন করে।" তেমনিভাবে জিলহাজ্ঞ মাস হাড়া হজ্ঞ সম্পাদিত হয় না। অতএব অন্যান্য কাজগুলোও নির্দিষ্ট সময় ছাড়া হতে পারে না। যে কোন কাজই দেরিতে করলে যথাযথ ও হক সহকারে সম্পনু হয় না।

আল্লাহ্ তা আলা কুর আনে খুব বেশি বিষয় নিয়ে শপথ করেননি। সামান্য যে ক'টি বিষয়ের শপথ করেছেন তার একটি হলো সময়। সময়ের অনন্য গুরুত্বের কারণেই মহান দ্রষ্টা এ কাজ করেছেন। তিনি বলেছেন, "সমরের শপথ, মানুষ অবশ্যই ক্ষতিগ্রস্ত, কিন্তু তারা নয়, যারা ঈমান আনে ও সংকর্ম করে এবং পরস্পরকে সত্যের উপদেশ দেয় ও ধৈর্যের উপদেশ দেয়।"<sup>১১</sup>

প্রত্যকটি কাজেরই আলাদা ধরন ররেছে। কোনভাবে বা বেনতেনভাবে শেষ করা একটি ধরন। আবার হক আদার করে যথাসময়ে আদার করা একটি ধরন। দুটির মর্যাদা, গুরুত্ব, গ্রহণযোগ্যতা ও মূল্য সমান নর। যথাসময়ে কাজ সম্পাদনের মধ্যে বিভিন্ন ভাল দিকের মধ্যে একটি হলো মানসিক প্রশান্তি। রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "প্রথম সমরের সালাত হলো আল্লাহ্র সন্তোষ। আর শেষ সময়ের সালাত হলো আল্লাহ্র জমা।" বুব খুশী হওয়া আর মাফ করে দেয়ার মধ্যে আকাশ-পাতাল পার্থক্য রয়েছে। একজন প্রথম সুযোগে উত্তীর্ণ হলো আর একজন বহুবার পরীক্ষা দিয়ে পাশ করার মধ্যে বিরাট পার্থক্য রয়েছে। প্রতিযোগিতার যে প্রথম হয় আর যে সর্বশেষ হয় উভরেই সমল লাভ করে থাকে। তবে দু'জনের মধ্যে বোজন বোজন কারাক। সালাত তথা মহান আল্লাহ্র অধিকারে সময়ানুবর্তী হলে বাভাবিকভাবেই মানবাধিকারেও তা ভূমিকা পালন করে।

সময়ের কাজ সময় মত না করা রাস্লুক্মত্ব (স.)-এর আদর্শবিরোধী কাজ। তিনি কোনদিন কোন কাজ অসময়ে করেননি। একজন প্রত্যক্ষদর্শী সাহাবী বলেন, "আমি রাস্লুক্মত্ব (স.)-কে নির্দিষ্ট সময় ছাড়া সালাত আদায় করতে

<sup>।</sup> अहन कुत जान, 8:३०० । العسلاة كانت على المؤمنين كتابا موقوتا . \*\*

عن عبد الله بن مسعود (رض) قال: سالت النبيّ (ص): ايّ العمل احبّ الى الله؟ قال: الصلاة على وقتها ، قلت: ثمّ ايّ؟ قال: الجهاد في سبيل الله قال: برّ الوالدين ،قلت: ثمّ ايّ؟ قال: الجهاد في سبيل الله قال: برّ الوالدين ،قلت: ثمّ ايّ؟ قال: الجهاد في سبيل الله هم المحتاج عادية المحتاج عادية المحتاج عادية المحتاج عادية المحتاج المح

৯٥ من شيد منكم الشير فليصمه . ١٥ من شيد منكم الشير فليصمه .

<sup>,</sup> আল-কুর'আল, والعصر ، ان الانسان لغي خسر ، الا الذين امنوا و عملوا الصالحات وتواصوا بالحق ، وتواصوا بالصبر ، د

ইমাম তিরমিয়ী, সুনান, প্রাণ্ডক, কিতাবুল মাওয়াকীত, বাব নিং- ১৩

দেখিনি।"<sup>></sup> তধু রাস্লুল্লাহ্ (স.) নন। তার সংগী-সাধীরাও একই চেতনার ধারক ছিলেন। তারাও তাদের স্ব স্ব দায়িত্ব যথাসময়ে পালন করতেন। বিলাল (রা.) কোন দিন নির্দিষ্ট সময়ের আগে বা পরে আযান দিতেন না। হাদীসে বর্ণিত আছে, বিলাল (রা.) সময়ের চেয়ে দেরি করে আযান দিতেন না।"<sup>></sup>

কিয়ামতের পূর্বে মানব সমাজে যেসব মন্দ রেওরাজ-রসম চালু হবে তার একটি হলো অসমরে কাজ করা। বিশেষত সময় চলে গেলে সালাত আদায়। শাসকবর্গের পক্ষ হতে এমন অবস্থার সৃষ্টি করা হবে। রাস্পুলার (স.) ভবিষ্যদ্বাণী করে বলেছেন, "তোমাদের সামনে এমন শাসকবর্গ আসবে যারা নির্দিষ্ট সময়ে সালাত আদায় করবে না।" হাদীসের ভাষ্যানুষায়ী ব্যাপারটি শুভকর ও সুখকর নয়।

### মিলেমিশে বাস করা

একজন মুঁমিন হবে অতি সামাজিক। সে মানুবের সাথে বেশি করে মিশবে। মানুবের মাঝে হারিয়ে যাবে। মানুবের সাথে মিশেই প্রশান্তি লাভ করবে। একা কোন কিছু ভোগ করে মজা পাবে না। তার ব্যবসা হবে মানুবকে নিয়েই। সে হবে সবার। সবাই হবে তার। তার অনুপস্থিতি সবাই অনুভব করবে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "মুঁমিন তো সে ব্যক্তি যে মানুবের সাথে মিশে যায় আর তাদের দেয়া কটে ধৈর্য ধারণ করে।" স্প সে কখনো হবে না অসামাজিক, বিচ্ছুনুতাবাদী, একাকী ও একখরে। তার মধ্যে থাকবে না হিংসা-বিদ্বেব, অহংকার, তিরন্ধার, কুচিতা ও ঘূণার মত মানুব হতে দূরে ঠেলে দেয়ার মত মন্দ অভ্যাস। মুঁমিনের বৈশিষ্ট্যের ব্যাপারে মহানবী (স.) বলেন, "মুঁমিন ব্যক্তি হলো মিশুক। "স্প সম্পর্কের অবনতি ঘটে এমন সব কাজ হতে দূরে থাকতে হবে। ইসলাম এমন প্রতিটি ছিন্রপথ বন্ধ করে দিয়েছে। মহানবী (স.) বলেন, "তোমরা পারম্পরিক সম্পর্ক ছিনু করো না, পরম্পর ঘূণা-বিদ্বেব করো না এবং পরস্পর পিছনে লেগো না।" স্প

#### আদল

মানবিক মূল্যবোধের মধ্যে অন্যতম গুরুত্বপূর্ণ একটি বিষয় এ বা ন্যায়বিচার, সাম্য ও ইনসাফ। মানবিক মূল্যবোধের অভাবের ফলফ্রন্ডিতে এখন সর্বত্র অবিচার আর যুলম চলছে। কিন্তু ইসলামে ব্যাপারটি খুবই গুরুত্বপূর্ণ ও অপরিহার্য। একথা বললে অত্যুক্তি হবে না যে, যেসব মূলনীতির ওপর ইসলামী মূল্যবোধের ভিত্তি হাপিত হয়েছিল, তার মধ্যে প্রধান একটি হলো এ আদল। প্রাক-ইসলামী যুগে 'আদলের অভাবে মানুষ পতবং হয়ে পড়েছিল।

বাংলাদেশের সমাজের রক্ত্রে রক্ত্রে অবিচার অনুপ্রবেশ করেছে। কিছু ব্যতিক্রম হাড়া সর্বত্র একই চিত্র। কোথাও সুবিচার প্রতিষ্ঠিত নেই। যে যেভাবে পারছে লুটে-পুটে নিচেছ। অন্য দিকে অনেকেই অবিচার ও অত্যাচারের শিকার হয়ে আর্তিচিংকার করছে। ন্যায়-বিচারের অভাব পরিলক্ষিত হচ্ছে সর্বত্র। ব্যক্তি জীবনে, পরিবারে, সমাজ ও রাষ্ট্রের কোথাও ইনসাফ প্রতিষ্ঠিত নেই।

আরবী এ০ আদল' শব্দটির অর্থ সমান করা, ন্যায় বিচার, সুবিচার, ইনসাফ, কোন কিছুকে দাবীদারদের মধ্যে সমানভাবে ভাগ করে দেয়া। যাতে কেউ কম বেশী না পায়। আদল মানে মানুষকে সমানভাবে দেখা, সবাইকে সমান সুযোগ দেওয়া। যে যেখানে যতটুকু পাবে তাকে ততটুকু দেওয়াই আদল। ইসলামের আদল ওধু কাঠগভায়ই সীমিত নয়। বরং জীবনের সর্বত্র আদল প্রতিষ্ঠা করতে হয়। জীবন-যাত্রয়ও আদল প্রতিষ্ঠা করতে হয়। সব কিছু বাদ দিয়ে ওধু নামাঘ পড়লে যেমনি আদল হবে না। আবার নামাঘ বাদ দিয়ে অন্যসব কিছু করলেও জীবনে ইনসাফ প্রতিষ্ঠিত হবে না। ইহলৌকিক ও পারলৌকিক জীবনের মধ্যে আদল ও সমন্বয় সাধন করতে হবে। কুর'আন-সুনাহর দেওয়া আইন সকলের জন্য সমান। সামান্যতম ব্যক্তি থেকে ওরু করে রাষ্ট্রপ্রধান পর্যন্ত সকলের ওপর তা সমভাবে প্রয়োগ করা উচিং। আল-কুর আনে মহান আল্লাহ্ তার নবীকে নিয়োড ঘোষণা

ه ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল হাজ্জ, रानीम नং- ২৯২ ما رايتُ رسول الله (ص) مدلى صلاة الا لميقاتها . ٥٠

ه ইমাম আবু দাউদ, সুনান, প্রাণ্ডক, কিতাবুস্ সালাত, বাব নং- ১০ اذا انت عليكم امراء يصلون الصلاة لغير ميقاتها . هم

<sup>&</sup>lt;sup>৯৬</sup> , ইমাম আহমদ ইবন হামল, *আল-মুসনাদ*, প্রাওজ, বভ- ২, পৃ. ৪৩

শে يَالَمُوْمَنُ مَالِمُهُ ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুদ্দাদ, প্রাগ্ডক, খভ- ২, পৃ. ৪০০, খভ- ৫, পৃ. ৩৩৫

৯٠ . ولا تدابروا . ﴿ تَدَابِرُوا . ﴿ كَا نَفَاطُعُوا وَلا تَبَاغُتُ وَا وَلا تَدَابِرُوا . ﴿ كَابِرُوا . ﴿ وَا

দেওয়ার নির্দেশ দিয়েছেন, "আমি আদিষ্ট হয়েছি তোমাদের মধ্যে ন্যায়বিচার করতে।" অর্থাৎ পদ্ধপাতমুক্ত সুবিচার-নীতি অবলঘন করার জন্য আমি আদিষ্ট ও নিয়াজিত। পদ্ধপাতিত্বের নীতি অবলঘন করে কারো পক্ষে বা বিপক্ষে যাওয়া আমার কাজ নয়। সকল মানুবের সাথে আমার সমান সম্পর্ক- আর তা হচ্ছে আদল ও সুবিচারের সম্পর্ক। সত্য যার পক্ষে, আমি তার সাথী; সত্য যার বিরুদ্ধে, আমি তার বিয়োধী। আমার দীনে কারও জন্য কোন পার্থক্যমূলক ব্যবহারের অবকাশ নেই। আপন-পর, ছোট-বড়, শরীফ-কমীনের জন্য পৃথক পৃথক অধিকার সংরক্ষিত নেই। যা সত্য তা সকলের জন্যই সত্য; যা গুনাহ, তা সকলের জন্যই গুনাহ; যা হারাম তা সবার জন্যই হারাম, যা হালাল তা সবার জন্যই হালাল; যা ফর্য, তা সকলের জন্যই ফর্য। ইসলামের এ মানবিক মূল্যবোধের এ সর্বব্যাপী প্রভাব থেকে আমার নিজের সত্ত্বাও মুক্ত নয়, নয় ব্যতিক্রম। মহানবী (স.) নিজে এ মূলনীতি বর্ণনা করেছেন এভাবে, তোমাদের পূর্বে যেসব উন্মত অতিকান্ত হয়েছে, তারা এজন্য ধ্বংস হয়েছে যে, নিমু পর্যায়ের অপরাধীদেরকে আইন অনুযায়ী শান্তি দান করতো, আর উচ্চ পর্যায়ের অপরাধীদেরকে ছেড়ে দিতো। সে সন্তার শপথ! যাঁর হাতে মুহান্মদের প্রাণ নিহিত, (মুহান্মদের আপন কন্যা) ফাতিমাও যদি চুরি করতো, তবে আমি অবশ্যই তার হাত কেটে ফেলতাম।" "১০০

আল্লাহর নির্দেশমালার মধ্যে আদলের স্থান সবার ওপরে। আল-কুর'আনে বলা হয়েছে, "আল্লাহ্ ন্যায়পরারণতা, সদাচরণ ও আত্মীয়-স্বজনকে দানের নির্দেশ দেন এবং তিনি নিষেধ করেন অগ্নীলতা, অসংকার্য ও সীমালংঘদ।" সর্বএ ন্যায়বিচার প্রতিষ্ঠা করা ঐচ্ছিক ধরনের কর্মসূচি নয়। এটি অপরিহার্য একটি বিধান।

বিভিন্ন কারণে মানুষ সুবিচার প্রতিষ্ঠা করতে পারে না। তার মধ্যে একটি হলো স্বজনপ্রীতি। এমতাবস্থায় অনেকেই নিরপেক্ষ থাকতে পারে না। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "হে মু'মিনগণ! আল্লাহর উদ্দেশ্যে দ্যার সাক্ষ্যদানে তোমরা অবিচল থাকবে; কোন সম্প্রদারের প্রতি বিশ্বেব তোমাদেরকে যেন কখনও সুবিচার বর্জনে প্ররোচিত না করে, সুবিচার কর, এটি তাকওয়ার নিকটতর এবং আল্লাহকে ভর কর।" ১০২

কুর আনের বহুস্থানে আদল' প্রতিষ্ঠা করতে বলা হয়েছে। আর ন্যায় প্রতিষ্ঠাকারীগণ আল্লাহর পহন্দের লোক। কুর আনে বলা হয়েছে, "তোমরা সুবিচার করবে। নিশ্চয় আল্লাহু সুবিচারকারীদেরকে ভালবাদেন।"<sup>১০০</sup> মানবিক মূল্যবোধের অন্যতম মূলনীতি হচেহ, সকল মানুষের প্রতি সুবিচার। অর্থাৎ ইসলামে আইন সকলের জন্য সমান। রাষ্ট্রের সাধারণ ব্যক্তি থেকে আরম্ভ করে রাষ্ট্রপ্রধান পর্যন্ত সকলের ওপর তা সমভাবে প্রয়োগ করা অপরিহার্য। এতে কারো প্রতি কোন পক্ষপাতমূলক আচরণের বিন্দুমাত্র অবকাশ নেই। অর্থাৎ পক্ষপাতমুক্ত সুবিচারনীতি অবলম্বন করার জন্য আল্লাহ্ তা আলা নির্দেশ দিয়েছেন। পক্ষপাতিত্বের নীতি অবলম্বন করে কারো পক্ষে বা বিপক্ষে যাওয়া উচিত নয়। সকল মানুবের সাথে সমান সম্পর্ক রাখতে হবে। অর্থাৎ আদল ও সুবিচারের সম্পর্ক। আল্লাহ তা আলার আইনের এ সর্বব্যাপী নির্দেশ সকলের জন্য প্রযোজ্য। এ প্রসংগে 'আয়িশা (রা.) থেকে বর্ণিত, তিনি বলেন, মাথযুমী সম্প্রদায়ের জনৈক মহিলা চুরির অপরাধে অপরাধী হওয়ায় তা কুরায়শ বংশের লোকদেরকেে খুব দুশ্চিন্তায় ফেলে দেয়। সাহাবীগণ বললেন, এ বিষয়ে রাসূলুল্লাহ (স.)-এর সাথে কে কথা বলতে পারবে? রাসুলুল্লাহ (স.)-এর প্রিয় পাত্র উসামা (রা.) ছাড়া কেউ এ সাহস পাবে না। তখন উসামা ইব্ন যায়দ (রা.) রাস্লুল্লাহ (স.)-এর সাথে এ বিষয়ে কথা বললে তিনি বললেনঃ তুমি কি আল্লাহ্ম দন্ডবিধির ব্যাপারে সুপারিশ করছো ? তারপর তিনি দাঁড়িয়ে যুত্বা প্রদান করলেন এবং বললেনঃ "হে মানব মন্তলী! নিক্য়ই তোমাদের পূর্ববর্তী লোকেরা পথন্রষ্ট হয়েছিল। কেননা যখন তাদের কোন সম্ভান্ত লোক চুরি করতো তখন তারা তাকে রেহাই দিয়ে দিতো। আর যখন কোন দুর্বল লোক চুরি করতো তখন তারা তার ওপর শরী আতের শান্তি প্রয়োগ করতো। আল্লাহ্ম কসম! মুহাম্মদ (স.) এর কন্যা ফাতিমাও যদি চুরি করতো তবে অবশ্যই মুহাম্মদ (স.) তার হাত কেটে দিতেন।"<sup>208</sup> বনী

জাল-কুর'আন, ৪২ঃ১৫ و امرت لاعدل بينكم. ﴿

انما هلك من كان قبلكم انهم كانوا يقيمون الحد على الوضيع ويتركون الشريف ، والذي نفس محمد بيده لو ان فاطمة و ده انما هلك من كان قبلكم انهم كانوا يقيمون الحد على الوضيع ويتركون الشريف ، والذي نفس محمد (ص)] فعلت ذالك لقطعت يدها

০৫% তে আল-কুর আল, ১৬% তি والاحسان وايتائ ذي القربي وينهي عن الفحث ا، والمنكر والبغي. دود

৫৯১ কাল-কুর আদ্ واقبطوا ، ان الله يعنب المقبطين . ٥٥٥

<sup>ু</sup> হাদীস নং- ৮, ৯ (الحدود), হাদীস নং- ৮, ৯

ঈসরাইলের ধ্বংসের কারণ বর্ণনা করতে গিয়ে রাস্পুরাহ (স.) বলেছেন, "বনী ঈসরাইলের ধ্বংসের কারণ এই ছিল যে, যখন তালের উঁচু শ্রেনীর লাকেরা অপরাধ করত তখন ছাড় পেয়ে যেত আর নীচু শ্রেনীর লাকেরা যখন অপরাধ করত তখন নান্তি কার্যকর করা হতো।" বর্তমানে বাংলাদেশের সমাজ ব্যবস্থার দিকে তাকালে দেখা যাবে যে, এখানেও অনেক ক্ষেত্রে ওপর মহলের লোকেরা অপরাধ করেও পার পেয়ে যাচেছ আবার যাদের প্রভাব-প্রতিপত্তি নেই তালের ওপরই আইন কার্যকর করা হচেছ। ন্যার্থিচারের ব্যাপারে আল্লাহ্ তা আলা আরো বলেন, "তোমরা যখন মানুষের মধ্যে বিচারকার্য পরিচালনা করবে তখন ন্যার্থবার্যপ্তার সাথে বিচার করবে।" স্ব

ন্যারপরারণ খলীফা আল্লাহ্ তা আলার খুবই প্রিয়। পক্ষান্তরে যালিম রাষ্ট্রপ্রধান আল্লাহ্ তা আলার নিকট খুবই ঘৃণিত। এ প্রসংগে রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেনঃ "ন্যারপরারণ খলীফা কিয়ামতের দিন আল্লাহ্র সর্বাধিক প্রিয় এবং সর্বাধিক নৈকট্যপ্রাপ্ত হবেন। আর যালিম রাষ্ট্রপ্রধান কিয়ামতের দিন আল্লাহ্র নিকট সর্বাধিক ঘৃণিত ও সর্বাধিক শান্তিপ্রাপ্ত হবে। অধিকন্ত সে আল্লাহ্র দরবার থেকেও বহুল্রে অবস্থান করবে।" ১০৭ আরেক হাদীস হতে জানা যার, কিয়ামতের ভয়াবহ ও লামহর্ষক দিবসেও সে সব লোক মহান আল্লাহ্র ছায়া পাবে যারা ন্যায়পরারণ শাসক। যে দিন মহান আল্লাহর ছায়া ব্যতীত কোন ছায়া থাকবে না। মহানবী (স.) নিয়্লোভ হাদীসে সৌজগারান সাত শ্রেণীর লোকের কথা উল্লেখ করেছেন যাদের প্রথম শ্রেণী হলো ন্যায়বিচারক শাসক। তিনি বলেছেন, "সাত ব্যক্তিকে আল্লাহ্ সে দিন ছায়া দিবেন যে দিন তাঁর ছায়া ব্যতীত আর কোন ছায়া থাকবে না। (তারা হলো) ন্যায়পরারণ শাসক।..." ১০ অন্য একটি হালীস থেকে জানা যায় যে, ন্যায়পরারণ লোকদের আল্লাহ্ তা আলা তাঁর পাশে ছান দিবেন। মহানবী (স.) বলেছেন, "ন্যায়পরারণ ব্যক্তিরা আল্লাহ্র জান পার্থে দূরের তৈরী একটি মিন্বরের ওপর অবস্থান করবে। তারা যখন দায়িত্বে ছিল তাদের শাসনে এবং পরিবারে ইনসাফ কায়েম করেছিল।" ১০৯

মানুব বাতে বিচার-ফয়সালায় মূল্যবোধ প্রতিষ্ঠা করে এ জন্য আল্লাহ তা আলা এবং তাঁর রাসূল (স.) অনেক লোভনীয় ও আকর্ষণীয় কথা-বার্তা বলেছেন। এক হালীদে শ্রেষ্ঠ বিচারককে সেরা মানুব বলে আখ্যায়িত করা হয়েছে। রাসূলুল্লাহ (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি বিচারে ভাল, সে-ই সর্বোভম ব্যক্তি।" আরেকটি হাদীস থেকে জানা যায়, দু' পক্রের মধ্যে সুবিচার করে সেয়ার মাধ্যমে সাদাকার সমান পৃণ্য লাভ করা যায়। রাসূলুল্লাহ (স.) বলেছেন, "তুমি সুবিচার কর। দু' পক্রের মধ্যে সুবিচার করে দেয়া সাদাক। (সক্রপ)।" " " " " স্বিচার কর। দু' পক্রের মধ্যে সুবিচার করে দেয়া সাদাক। (সক্রপ)। " " " স্বিচার কর। দু' পক্রের মধ্যে সুবিচার করে দেয়া সাদাক। (সক্রপ)। " " স্বিচার করে। দু' পক্রের মধ্যে সুবিচার করে দেয়া সাদাক। (সক্রপ)। " স্বিচার করে। দু' পক্রের মধ্যে সুবিচার করে সেয়া সাদাক। (সক্রপ)। " স্বিচার করে। দু' পক্রের মধ্যে সুবিচার করে। স্বাচার স্ব

বাংলাদেশে মানবিক মূল্যবোধের অবনতি ও অবক্ষরের আরেকটি দিক হল ইনসাকের অভাব। এ অবস্থা সর্বএ বিরাজ করছে। কোথাও ন্যায় বিচারের চর্চা করা হচেছ না। ব্যক্তি থেকে ওক্ষ করে রক্ত্রে এমন কি আন্তর্জাতিক পর্যায় পর্যন্ত কিছু ব্যতিক্রম ব্যতীত কোথাও ন্যায় বিচার প্রতিষ্ঠিত নেই। অথচ ইসলামে এ ব্যাপারে খুব গুরুত্ব প্রদান করা হয়েছে। য়াসূলুল্লাহ(স.) এদিকে সর্তক করে বলেছেন, পূর্ববর্তী জাতিসমূহের বিপর্যরের অন্যতম কারণ এটা ছিল যে, তারা ইনসাফ করতো না। আন্মার ইবন ইয়াসার (রা.) হতে বর্ণিত হয়েছে। তিনি বলেছেন, রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি তিনটি কাজ এক সংগে সম্পন্ন করল, সে যেন ইমানকে সুসংবদ্ধ করে নিল। (তা হচেছ) নিজের নফসের সাথে ইনসাফ করা, সকলকে সালাম করা এবং দরিল অবস্থায় অর্থ ব্যয় করা।"

নিজের সাথে ইনসাফ করা অর্থ সম্পূর্ণ নিরপেক্ষ সুবিচারনীতি ও ন্যায়পরায়ণতা অবলম্বন করা এবং এ ব্যাপারে এতদুর চরমবাদী হওয়া যে, মানুষ নিজে নিজেকেও ক্ষমা করবে না।

ইনসাফ ও সুবিচারপরায়ণতার ফলে সংকর্মশীল সকল লোকের পক্ষে সুষ্ঠু জীবন যাপন অত্যন্ত সহজ হয় এবং ফিসক-ফুজুরী-নাফরমানী ও আল্লাহ্র আইন লংঘন, আল্লাহ্র নিষিদ্ধ ও ঘৃণিত ফাজ ইত্যাদি পরিহার করার পথে কোন বাঁধা প্রতিবন্ধকতা থাকে না, বন্তুত মানুষ যতক্ষণ পর্যন্ত নিজের সাথে সুবিচার ও ন্যারপরায়ণতা অবলম্বন না

<sup>ু</sup> ইমাম নাসাঈ, সুনান, প্রাগুজ, কিতাবুস্ সারিক (السارق), বাব নং- ৬

আল-কুর আন, ৪৯৫৮ وَاذَا حَكَمتَم بِينِ النَّاسِ ان تَحكمُوا بِالعدلِ ٥٥٠

<sup>&</sup>lt;sup>১০৭</sup> . ইমাম আহমদ ইবন হাখল, *আল-মুসনাদ*, প্রাওক, খভ- ৩, পৃ. ২২

<sup>&</sup>lt;sup>১৩</sup> .... ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডভ, কিতাবুক্ বাকাত, হাদীস নং- ৯১

ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডভ, কিতাবুক্ বাকাত, হাদীস নং- ৯১

ইমাম মুসলিম,
সহীহ, প্রাণ্ডভ, কিতাবুল ইমারত, হাদীস নং- ১৮

<sup>&</sup>lt;sup>১১০</sup> . ইমাম মুসলিম, *সহীহ*, প্রাণ্ডক, কিতাবুল মুসাকাত, হাদীস নং- ১১৮-১২২

ك ك عدل ، ان يعدل بين الاثنين عدفة . अगम मूत्रनिम, नशीर, প্রाতক, किञादूप् गाकाठ, रानीत न१- ৫৬

<sup>&</sup>lt;sup>১১২</sup> , ইমাম বুখারী, সহীহ, প্রাগুক্ত, কিতাবুল ঈমান, বাব নং- ২০

করে, ততক্রণ অপর লোকের প্রতি কোন সুবিচার করা তার পক্ষে সন্তব হয় না। নিজের যাচাই-পরীক্ষা নেয়া তার পক্ষে সন্তব হয়না। এমতাবস্থায় সে অপরের সঠিক ও নির্ভুল যাচাই কি করে করতে পারে? সুতরাং সর্বপ্রথম নিজেকে দেখা, যাচাই-পরীক্ষা করা ও নিজের প্রতি সুবিচার ও ইনসাফ কায়েম করা প্রত্যেকেরই কর্তব্য। এটি করলে অতঃপর অপরের অন্যায়ের যাচাই ও পরীক্ষা করা তার পক্ষে সহজ হতে পারে। ১১০ উপরোক্ত হাদীসের ব্যাখ্যায় আলামা বদরক্ষীন আইনী লিখেছেনঃ "হয়রত আন্মার বর্ণিত এই হাদীসে সমন্ত কল্যাণ একত্রে উল্লেখ করা হইয়াছে। কেননা তুমি যখন তোমার নিজের প্রতি ইনসাফ করিকে, তখন তুমি তোমার প্রস্তায় এবং তোমার ও অন্যান্য মানুষের প্রতি পারস্পরিক চুড়ান্ড কল্যাণই লাভ করিতে পারিবে। সমন্ত মানুষকে যখন তুমি সালাম দিবে, তখন তোমার চরিত্রও উনুত হইবে, মানুষের মন জয় করিতে পারিবে।"১১৪

ন্যারবিচারের অভাবে অবিচার প্রতিষ্ঠিত হয়। পূর্ববর্তী জাতিসমূহের বিশেষত বনী-ইসরাঈলের পতনের অন্যতম একটি কারপ ছিল এটি। তারা সন্তাত ব্যক্তিদের জন্য এক ধরনের বিচার করত। আবার অসহার ও নিমু শ্রেণীর লোকদের জন্য আরেক রকম বিচার করত। এ প্রসংগে রাস্লুরাহ (স.) বলেছেন, "বনী ইসরাঈলের ধ্বংসের কারপ এই ছিল যে, তাদের সন্তাত লোকের চুরি করলে মাফ পেয়ে যেত...।"

তি যে, তাদের সন্তাত লোকের চুরি করলে মাফ পেয়ে যেত...।"

কালে সেখানে বিভিন্ন ধরনের অরাজকতা দেখা দেয়। বাংলাদেশ তার প্রকৃষ্ট উদাহরণ। ন্যায়-বিচারের অভাবে অপরাধ ও অপরাধীর সংখ্যা বেড়ে যায়। অপরাধীরা তাদের অন্যায়-অপরাধের মাত্রা বাড়িয়ে দেয়। নিরীহ মানুষের রক্ত বরতে থাকে। মহানবী (স.) সেদিকে ইংগিত করে বলেছেন, "যদি কোন জাতির মধ্যে সুবিচার প্রতিষ্ঠিত না থাকে তথন তাদের মধ্যে রক্তপাত ছড়িয়ে গড়ে।"

সর্বাসরি যে কোন বিবেচনায় সর্বত্র আদল প্রতিষ্ঠা করা দরকায়। তাহলে অনেকাংশে মানবিক মূল্যবোধ প্রতিষ্ঠিত হবে এবং স্বাই তার অধিকায় পাবে।

### ন্যায়ের প্রতিষ্ঠা ও অন্যায়ের প্রতিবাদ

বাংলাদেশের ভিতরকার চিত্র বিবেকবাদ যে কোন ব্যক্তিকে শুধু হতাশ করছে। এ সমাজের লোকজন নিজেকে নিয়ে মহাব্যন্ত। সমাজের সর্বত্র যখন অন্যায় ও অপরাধের সরলাব; তখন স্বাই নিরবতা পালন করছে। অথচ প্রয়োজন ছিল ঐক্যবদ্ধভাবে স্বাই ন্যায়ের পক্ষে এবং অন্যায়ের বিরুদ্ধে রুখে লাড়ানো। ঈমানের সাথে এমন নিরব-চর্নিত্র খাপ খায় না। যার মধ্যে ন্যুনতম মনুষ্যুত্ব ও মানবিকতা আছে সে তার সামনে সংঘটিত অন্যায় ও অপরাধের প্রতিবাদ না করে পায়ে না। সামাজিক জীব হিসেবে এতটুকু কর্তব্য তার ওপর এসে বর্তায়। ইসলামে অন্যায়ের প্রতিবাদ এতটাই ওরুত্বপূর্ণ যে, তার সাথে ঈমানের সম্পর্ক মিশে আছে। রাস্লল্লায় (স.) বলেছেন, তামানের মধ্যে যদি কেউ অন্যায় দেখতে পায় সে যেন হাতের মাধ্যমে তা পরিবতন করে। যদি তাতে সক্ষম না হয় তাহলে সে যেন মুখের স্বায়া তার প্রতিবাদ করে। যদি এতেও সক্ষম না হয় সে যেন অন্তরের স্বায়া তার পরিবর্তনের চেষ্টা করে। জেনে রেখা, এটি দুর্বলতর ঈমানের পরিচায়ক।"

সংকার্যের নির্দেশ দেয় এবং অসংকার্যে নিরেধ করে, সালাত কায়িম করে, যাকাত দেয় এবং আল্লায় ও তাঁর সংকার্যের নির্দেশ দেয় এবং অলংকার্যে নিরেধ করে, সালাত কায়িম করে, যাকাত দেয় এবং আল্লায় ও তাঁর

<sup>&</sup>lt;sup>১১০</sup> . মওলানা মুহাম্মাদ আবদুর রহীম, *হাদীস শরীফ*- প্রথম খন্ত, জকাঃ খায়ক্রন প্রকাশনী, ১৯৬৪, পৃ. ৬২

<sup>&</sup>lt;sup>১১৪</sup> . মওলানা মুহাম্মাদ আবনুর রহীম, *হানীন শরীক*- প্রথম খন্ত, প্রাহক্ত, পু. ৬৩

<sup>।</sup> আল্-কুর আন, ১৬১৯০ ان الله يامر بالعدل و الاحسان وايتائ ذي القربي . ٥٠٠٠

৬ - সারিক, বাব নং (السارق) সানারী, সুনান, কিতাবুন (السارق) সারিক, বাব নং انما هلك بنو اسرائيل حين كانوا اذا اصاب الشريف....

১১٩ . ولا عكم قوم بغير الحق فشا فيهم الام المحتال ال

রাস্লের আনুগত্য করে।"

১১৯ এ কথা বলার অপেক্ষা রাখে না যে, অন্যায়ের প্রতিবাদ ও প্রতিরোধের সাথে সাথে মানুষকে ন্যায়ের পক্ষ নিতে হবে। দু'টোই সমান পর্যায়ের দায়িত্ব। কুর'আন ও হাদীসে ন্যায় প্রতিষ্ঠা এবং অন্যায়ের প্রতিরোধের ব্যাপায়ে মানুষকে বিশেষত মুসলিম সমাজকে আহবান জানানো হয়েছে। দুঃবজনক হলেও সত্য যে, বাংলাদেশের মানুষ অন্যায়ে অন্যায় থেকে কিভাবে রুখবে; যেখানে নিজেকেই অন্যায় থেকে রুখতে পায়ে না?

মানব জাতির সৃষ্টির এবং আবির্ভাবের মূল উদ্দেশ্য এটিই ছিল। এখানেই মানুষের শ্রেষ্ঠত্ব। আল্লাহ্ তা'আলা বলেছেন, "তোমরাই শ্রেষ্ঠ জাতি, মানবজাতির জন্য তোমাদের আর্বিভাব হরেছে; তোমরা সংকাজের নির্দেশ দান কর, অসংকার্যে নিষেধ কর এবং আল্লাহতে বিশ্বাস কর।"<sup>১২০</sup> আলোচ্য আরাতে বেশ কিছু ব্যাপার লক্ষ্যণীয়। বেমন-

- (ক) মানুষের শ্রেষ্ঠত্বের কারণ তার সংকাজে আদেশ আর অসংকাজে নিবেধ করা। এ কাজ না করলে তার শ্রেষ্ঠত্বের আর কিছু নেই। হাদীসের ভাষ্যমতেও এ কাজের লোকজন মানুষের মধ্যে সেরা। রাস্নুত্রাহ্ (স.) বলেছেন, "মানুষের মধ্যে সর্বোত্তম ব্যক্তি সে, যে মানুষকে ন্যায়ের নির্দেশ করে।" সংস্কৃত্বি
- (খ) মানুষকে এ জন্যই সৃষ্টি করা হয়েছে।
- (গ) সৎ কাজে আদেশ করার সাথে সাথে অসৎ কাজে বাঁধার সৃষ্টি করতে হবে। কিন্তু দ্বিতীয় ফাজটি ঝুঁকিপূর্ণ বলে অনেকেই ছেড়ে দিচ্ছেন।
- (ঘ) আল্লাহর ওপর ঈমান আনার পূর্বেই এ কর্মসূচীর উল্লেখ করা হয়েছে এ কাজের গুরুতের কারণে।

সং কাজের আদেশ আর অসং কাজে নিষেধ করা কোন ঐচ্ছিক বিধান নয়। বরং ইসলানে এটি একটি ফরব ফাজ। সকল নবী-রাসূল পৃথিবীতে প্রধানত এ কাজটিই করেছেন। মানব জীবনের সফলতা এর মধ্যেই নিহিত। আল্লাই তা'আলা নির্দেশসূচক বাক্যে বলেন, "তোমাদের মধ্যে এমন একদল হোক যারা কল্যাণের দিকে আহ্বান করবে এবং সংকার্যের নির্দেশ দিবে ও অসং কার্যে নিষেধ করবে; এরাই সফলকাম।" ২২২ আল্লাই তা'আলা তাঁর রাসূলকে বলেন, "তুমি ক্ষমাপরারণতা অবলম্বন কর, সংকার্যের নির্দেশ দাও এবং অজ্ঞদেরকে এড়িয়ে চল। " ২২০ ইসলানে সং কাজের আদেশের এত বেশি গুরুত্ব যে, এটিকে সাদাকার সাথে তুলনা দেরা হয়েছে। রাসূলুল্লাই (স.) বলেছেন, "সং কাজে আদেশ তোমার জন্য সাদাকা। (কোন ব্যক্তিকে পথ দেখিয়ে দেওয়াও তোমার জন্য সাদাকা)।" ১২৪ আরো কম কথায় বলা হয়েছে, "সং কাজের নির্দেশ সাদাকা।" ১২৫

সং কাজের আদেশ এবং অসং কাজে নিষেধ এমন একটি কাজ যা থেকে কোন মুসলিমের দূরে থাকা সম্ভব নয়। এটি মুসলমানদের জীবনে এমন কাজ যা না করলেই নয়। মহানবী (স.) বলেছেন, "প্রত্যেক মুসলিমের ওপর লান-খয়রাত করা ওয়াজিব। এক সাহাবী বলেন, তবে যদি সে (সালাকা লানের) কোন কিছু না পায়? তিনি বলেনঃ তাহলে সে নিজ হাতে কাজ করে নিজেকে লাভবান করবে এবং সাদাকা লিবে। সাহাবী বলেন, সে যদি তা না পারে? তিনি বলেনঃ তাহলে সে দুছু ও অভাব্যস্থাদের সাহায্য কয়বে। সাহাবী বলেন, সে বদি তাও না পারে? তিনি বলেনঃ তাহলে সে সং কাজের হুকুম কয়বে। সাহাবী বলেন, যদি সে এটাও না কয়তে পারে? তিনি বলেনঃ তাহলে সে (অন্তত) নিজেকে মন্দ কাজ থেকে বিরত রাখবে। কেন্দনা এটা তার জন্য সাদাকা।" "১২৬

والمؤمنون والمؤمنات بعضهم اولياء بعض ، يامرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة . «دد অল-কুর আন, ৯৪৭১ الله سير حميد الله

٥٤٥٥ , আল-কুর আল كنتم خير امة اخرجت للناس تامرون بالمعروف وتنهون عن المنكر و تؤمنون بالله . ٥٠٠

ইমাম আহমন ইবন হাৰল, আল-মুসনান, প্রাণ্ডজ, বত্ত- ৬, পৃ. ৪৩২ خير الناس... امر هم بالمعروف. ددد

নাল-কুর আদ, ولتكن منكم أمة يدعون الى الخير و يامرون بالمعروف وينهون عن المنكر ، واولنك هم المفاحون . المعروف وينهون عن المنكر ، واولنك هم المفاحون . المعروف وينهون عن المنكر ، واولنك هم المفاحون . المعروف وينهون عن المنكر ، واولنك هم المفاحون .

১৯১ আন-কুর'আন, ৭৯১৯৯ خذ العفو وامر بالمعروف واعرض عن الجاهلين . ٥٩٥

১২৪ \_ (المدك الرجل الله مدقة) ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল মুসাফিরীন, হাদীস নং- ৮৪

ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাগুজ, কিতাবুয়্ যাকাত, হালীস নং- ৫৩, ৫৪

على كل سلم صدقة ، قال: ارايت ان لم يجد؟ قال: يعمل بيديه فينفع نف ويتصدق ، قال: ارايت ان لم يستطع؟ قال: . فلا يُعين ذاالحاجة العلميرف ، قال: ارايت ان لم يستطع؟ قال: يامر بالمعروف او الخير ، قال: ارايت ان لم يفعل؟ قال: يهك يُعين ذاالحاجة العلميرف ، قال: ارايت ان لم يستطع؟ قال: يامر بالمعروف او الخير ، قال: ارايت ان لم يفعل؟ قال: يهك

সাহাবীগণ যে সৰ ব্যাপারে রাস্লুরাহ (স.)-এর সাথে বাই আত করেছিলেন; তার মধ্যে একটি ছিল সর্বাবস্থার হকের কথা বলা। আবৃল ওয়ালীদ উবাদা ইবনুস সাবিত (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমরা রাস্লুরাহ (স.)-এর কাছে মনোযোগ সহকারে শ্রবণ করার, সুখে-দুঃখে, বিপদে-আপদে, স্বাভাবিক-অন্বাভাবিক সর্বাবস্থার আনুগত্য করার এবং নিজেনের ওপর অন্যদেরকে অগ্রাধিকার প্রসানের শপথ গ্রহণ করেছি। আমরা আরো শপথ গ্রহণ করেছিঃ আমরা যোগ্য ও উপযুক্ত শাসকের সাথে ক্ষমতার হন্ধে লিগু হব না। হাঁ, যদি তোমরা তাকে স্পষ্টভাবে ইসলামবিরোধী কাজে লিগু দেখ, সে সম্পর্কে তোমাদের কাছে আল্লাহর দেয়া কোন দলীল-প্রমাণ রয়েছে (তবে তোমরা তার বিরুদ্ধে দ্বর্মে লিগু হতে পার)। আমরা আরো শপথ গ্রহণ করেছিঃ আমরা যোগানেই থাকি, সর্বাবস্থার হকের (সত্য-ন্যারের) কথা বলব এবং আল্লাহর (বিধানমত জীবন যাপনের) ব্যাপারে কোন নিন্দুকের নিন্দা ও তিরজারের পরোয়া করব না।"

> বা স্থান

আল্লাহ্ তা'আলা ক্ষমতার মত নি'আমতও এমন ব্যক্তিদেরই দেন যারা এ মহতী কাজে নিজেদের ব্যক্ত রাখে। কারণ পূর্ব থেকেই বুঝা যার, পূর্বের কর্মই বলে দের কারা ক্ষমতার গেলে কি করবে। আল্লাহ্ তা'আলা এদের প্রসংগে বলেন, "আমি এদেরকে পৃথিবীতে প্রতিষ্ঠা দান করলে এরা সালাত কায়েম করবে, যাকাত দিবে এবং সংকার্বের নির্দেশ দিবে ও অসংকার্বে নিষেধ করবে।" হয়বত লুকমান (আ.) তাঁর সন্তানকে যে উপদেশ দিরেছেন তার মধ্যে এটি একটি। তিনি বলেন, "হে বৎস! সালাত কায়েম করিও, সং কর্মের নির্দেশ দিও আর অসং কর্মে করিও এবং আপদে-বিপদে ধৈর্য ধারণ করিও। এটাই তো দৃঢ়সংক্রের কাজ।" সম্প্র

মানবিক মূল্যবোধের প্রধান ও মূল কথা হলো এই যে, প্রতিটি মানুব সকল ধরনের মানবিক কাজের সাথে থাকবে ও যথাসম্ভব সকল প্রকার সহযোগিতা দিবে। আর প্রতিটি অমানবিক কাজের বিপক্ষে অবস্থান নিবে ও প্রতিরোধ গড়ে তুলবে। ইসলামের মূল কথাও এটিই। আল্লাহ্ তা'আলা নির্দেশের সুরে বলেছেন, "সংকর্ম ও তাকওয়ায় তোমরা পরস্পর সাহায্য করবে এবং পাপ ও সীমালংঘনে একে অন্যের সাহায্য করবে না। আল্লাহকে ভয় করবে। নিশ্বর আল্লাহ্ শান্তিলানে কঠোর।" তামরাতের বক্তব্য হতে আরো স্পষ্ট হলো যে, এটি তাকওয়ার কাজ। এ কাজ না করলে মুভাকী হওয়া যাবে না। আর এ কাজ না করলে মহান আল্লাহ্ কঠোর শান্তি দিবেন।

সং কাজ করা এবং সে কাজের আদেশ করার ব্যাপারটি আল্লাহর পক্ষ হতে একটি পরীকা। এ পরীক্ষায় উর্জীর্ণ হতে না পারলে বিপদাপদ প্রাস করে। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "আমি যখন কোন জনপদ ধ্বংস করতে চাই তখন তার সমৃদ্ধশালী ব্যক্তিদেরকে সংকর্ম করতে আদেশ করি, কিন্তু তারা সেখানে অসংকর্ম করে; অতঃপর তার প্রতি দভাজ্ঞা ন্যায়সঙ্গত হয়ে যায় এবং আমি তা সম্পূর্ণরূপে বিধ্বস্ত করি।" হাদীসের ভাষ্যানুযায়ী বাংলাদেশে কিছুদিন পর পর যে সব প্রাকৃতিক দূর্যোগ হানা দেয় তার জন্য মানুষের নিরবতা নায়ী। খাল্য-অখাল্য স্বাকিছু হজ্ম করা আদর্শ পাকস্থলির লক্ষণ নয়। অতএব মানবিক মৃল্যবোধের সাবি হলো এই যে, সকল কিছু দেখে দর্শকের ভূমিকা পালন করা শোভনীয় নয়।

### অধিকারসমূহ আদায় করে দেয়া

বেশ কিছু অধিকারের ওপর ইসলামের মূল্যবোধগুলো দাভ়িয়ে আছে। একজন ব্যক্তিকে সমাজের সদস্য হিসেবে তাকে অনেকের অধিকার ফিরিয়ে দিতে হয়। অধিকার আদায় করে দেয়া কোন ঐচ্ছিক বিষয় নয়; ইসলাম এর প্রত্যেকটিকে ফরম করে দিয়েছে। রাসূলুরায় (স.) বলেছেন, "তুমি প্রত্যেকের হক তাকে দিয়ে দাও।" সমাজের একজন মানবিক সদস্য ও মুসলিম সদস্য হিসেবে অনেকের অধিকারের প্রতি নবর দিতে হয়। বেমন-আল্রীয়-স্বজন, পাড়া-প্রতিবেশী, শিক্ষক, অসহায়-দরিদ্র, শিশু, নারী, বিধবা, ইয়াতীম, বঞ্চিত, অধীনস্থ, অমুসলিম,

عن ابى الوليد عبادة بن المسلمت قال: بايعنا رسول الله (ص) على السمع والطاعة فى العسر والبنشط والمكره . \*\* وعلى الره علينا ، وعلى ان لا تنازع الامراهله الا ان تروا كفرا بواحا عندكم من الله فيه برهان ، وعلى ان نقول بالحق ، وعلى الله يتازع الامراهله الا ان تروا كفرا بواحا عندكم من الله فيه برهان ، وعلى ان نقول بالحق ، وعلى الله ومة لانم الله لومة لانم الله ومة لانم الله ومة لانم الله ومة لانم

এং৪১ আল-কুর'আন, ২২৪৪ الذين ان سكناهم في الارض اقاموا الصلاة واتوا الزكاة وامروا بالمعروف ونهوا عن المنكر . خدد আল-কুর'আন, يا بنتي اقم الصلاة وامر بالمعروف وانه عن المنكر واصبر على ما اصابك ، ان ذالك من عزم الامور . دد

يوروبي আল. কুর আন, ৫৪২ يالير والتقوى ولا تعاونوا على الاثم والعدوان واتقوا الله ان الله شديد العقاب. ٥٥٠

৬১ ؛ ১٩ مام و اذا اردنا ان نهاك قرية امرنا مترفيها فضقوا فيها فحق عليها القول فدمرناها تدميرا. دود

हेमाम तूचाती, नहींह, शाक्क, किछावून नालम, वाव न१- ৫১ دی حق حقه علی الله الله علی الله علی علی دی حق

মুসাফির, পণ্ড-পাথি প্রভৃতি। নিম্নোভ আয়াত হতে কিছু ইংগিত পাওয়া যায়। মহাদ আয়াহ্ বলেন, "তোময়া আয়াহর ইবাদত করবে ও কোন কিছুকে তাঁর শরীক করবে না; এবং পিতা-মাতা, আত্মীর-স্বজন, ইয়াতীম, অভাবয়ত্ত, নিকট-প্রতিবেশী, দূর-প্রতিবেশী, সংগী-সাথী, মুসাফির ও তোমাদের অধিকারভুক্ত দাস-দাসীদের প্রতি সদ্বাবহার করবে। নিশ্ব আয়ায়্ দান্তিক, অহংকায়ীকে পছন্দ করেন না।" সমাজের প্রতিটি সদস্যের এদের প্রতি দায়-দায়িত্ব রয়েছে। অন্যের অধিকারে হস্তক্ষেপ না করা অধিকার আদায়ের একটি প্রকার বা শাখা। য়াস্লুয়াহ্ (স.) বলেছেন, "তোময়া তোমাদের চোখগুলোকে সংযত কর আয় তোমাদের হাতগুলোকে নিয়ন্ত্রণ কর।" স্ব

#### আতিথেয়তা

সামাজিক দায়িত্বের মধ্যে আতিথেরতা অন্যতম। এর অর্থ অতিথিপরারণতা (Hospitality), অতিথি আপ্যারন করা, মেহমানদারি করা, অতিথির সাথে যথাযথ ব্যবহার করা, অতিথিকে ঠিকমত গ্রহণ করা ও বিদায় দেয়া ইত্যাদি। জাহিলী যুগে সর্বক্ষেত্রে আমানিশা নেমে এলেও মানুবের মধ্যে যে ২/১টি ব্যাপারে মৃল্যবোধ জাগক্ষক ছিল; তার মধ্যে একটি হলো আতিথেরতা। কিন্তু দুঃখজনক হলেও সত্য যে, বর্তমানে সভ্যতার এ যুগে মানুষ জাহিলী যুগের সে মৃল্যবোধটিকেও পরিচর্যা করতে পারছে না। মহানবী (স.) নবী হওয়ার পূর্ব হতেই মূল্যবোধগুলোকে লালন ও পরিচর্যা করতেন। তিনি তাঁর পুরোজীবনে একবারও কোনরূপ আমানবিক ও মূল্যবোধবিরোধী কাজ করেননি। মেহমানদারীর ব্যাপারেও তিনি অগ্রণী ভূমিকা পালন করেছেন। হিয়া গুহার অহী প্রাপ্তির পর তিনি তাঁত-সন্তন্ত হয়ে চলে যান তাঁর প্রিরতমা স্ত্রীর কাছে। তিনি স্ত্রীকে জীবনের আশংকার কথা ওনান। এতে খাদীজা (রা.) যে ভাষার তাঁকে আশ্বন্ত করেছিলেন এবং অভর দিয়েছিলেন তা নিমুক্রপ। খাদীজা (রা.) বলেন, "তুমি আত্মীয়তার সম্পর্ক বজায় রাখ, মানুবের ভার বহন কর, নিঃশ্বদের জন্য কাজ কর এবং মেহমানের মেহমানদারি কর। (অতএব তোমার কোন কতি হতে পারে না।)" ইস্ব ইসলামে ব্যাপারটির অনেক গুরুত্ব। একস্থানে মহানবী (স.) আল্লাহ-জীতির পরই এ কাজটির কথা উল্লেখ করেছেন। তিনি বলেছেন, "মানুবেরা যেন আল্লাহকে ভয় করে এবং মেহমানকে সম্মান করে।" ইসলামি অতিথিপরারণতা কোন হালকা ব্যাপার। রাস্কুরাছ (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি আল্লাহতে বিশ্বাস করে সে যেন অবশ্যই তার মেহমানকে সম্মান করে।" করে নিয়স করে সে যেন অবশ্যই তার মেহমানকে সম্মান করে।" ব্যাপার নিয়স্বারী তার মেহমানকে সম্মান করে।" ব্যাপার নিয়স্বারী তার মেহমানকে সম্মান করে।" ব্যাপার নিয়ারণতা বেনা অবিছক প্রসংগ নয়। এটি অপরিহার্য ও ঈমানসংগ্রিষ্ট ব্যাপার। রাস্কুরাছ (স.) বলছেন, "যে ব্যক্তি আল্লাহতে বিশ্বাস করে সে যেন অবশ্যই তার মেহমানকে সম্মান করে।" ব্যাপার নিয়স করে সেন অবশ্যই তার মেহমানকে সম্মান করে।" করে বার বার স্বার্য বার মেহমানকে সম্মান করে। ব্যাপার বার স্বার্য বার মেহমানকে সম্মান করে। বার স্বার্য বার সম্বার্য বার মেহমানকে সম্মান করে। বার স্বার্য বার সম্বার্য বার মেহমানকে সম্মান করে। বার স্বার্য বার সম্বার্য বার সম্বার্য বার সম্বার্য বার সম্বার্য বার সম্বার্য বার সম্বার্য বার স্বার্য বার সম্বার্য বার সম্বার্য বার সম্বার্য বার সম্বার্য বার স্বার্য বার সম্বাত্র বার ব

অতিথির প্রতি দায়িত্ব পালন তার প্রতি কোন দয়া করার কাজ নয়। বরং অতিথির আতিথেয়তা পাওয়ার অধিকায় রয়েছে। মহানবী (স.) বলেছেন, "তোমার প্রতি তোমায় মেহমানের অধিকায় রয়েছে।" তেওঁ অতএব আর্থিক সঙ্গতি অনুযায়ী মেহমানকে গ্রহণ করতে হবে, থাকতে দিতে হবে, থেতে দিতে হবে, পরিচর্যা করতে হবে, সেবা-৩ঞ্চয়া করতে হবে, সংগ দিতে হবে পরিশেষে ভালভাবে হাসিমুখে বিদায় জানাতে হবে। মানুষ হিসেবে অবশ্যই এতটুকু দায়িত্ব পালন করতে হবে।

# আত্মীয়-স্বজনের সাথে সম্পর্ক রক্ষায় মানবিক মূল্যবোধ

আত্মীর-স্বজনের অধিকার মানে তাদের হক পূরণ করা, সম্পর্ক অট্ট রাখা, খোঁজ-খবর দেয়া, সাহায্য-সহযোগিতা করা। এদেশে মূল্যবোধের অবক্ষরের ধাক্কা এসে আত্মীরতার সম্পর্কেও লেগেছে। আজকাল মানুষ কোন আত্মীরের সাথে ততটুকু সম্পর্কই বজায় রাখে যতটুকুতে তার লাভ আছে। বা সেসব আত্মীয়ের সাথেই সম্পর্ক রাখে যাদের থেকে কিছু পাওয়া যায়। যাদেরকে দেওয়ার আশংকা আছে তাদের সাথে সম্পর্ক রাখতে চায় না।

واعبدوا الله ولا تشركوا به شيئا وبالوالدين احسانا وبذى القربي واليتامي والمساكين والجار ذي القربي والجار الجنب . ٥٥٠ গুলা-কুর আন, ৪৯৩৬ গুলা কুর আন, ৪৯৩৮

<sup>े</sup> हेगाम जारमन हेदन शक्ल, जान-मूजनान, शावक, वंट- ६, १, ७२७ و غُذَا المار كم و كُفُوا المديكي

ن النبيف و محد المعدوم و تقرى النبيف و محد الكان و تك ب المعدوم و تقرى النبيف و محد المعدوم و تقرى النبيف و محد ما المواجعة المحدود المحدود على المحدود المحدود المحدود المحدود المحدود المحدود المحدود المحدود المحدود المحدود

হ্মাম আহমদ ইবল হামল, আল-নুসলাল, প্রাওক, খত- ৫, পৃ. ২৪ فلينق الله وليكرم ضيفه بالمحادة والمكرم ضيفه المحادثة ال

रेंगाम मूजलिम, जरीय, প্রাহুক, কিতাবুল ঈমান, रामीज न१- १८, १৫, १९ من كان يؤمن بالله ...فليكرم عنيفه ، ٥٩٠ قداء ١٥٩

১০০ টি প্রাণ বিষ্ণাল তির্মিয়ী, সুনান, প্রাণ্ডক, কিতাবুৰ বুহল, বাব নং- ৬৪

আতাকেন্দ্রিক মানসিকতার কলে মানুষ আজকাল বড় একষরে হয়ে পড়েছে। সে তার আত্মীয়-স্কলন, পাড়া-প্রতিবেশী, অসুস্থ ও অসহায়দের সাথে সম্পর্ক রাখছে না। এটি মানবিক মূল্যবোধের ওপর বিরাট ধরনের হুমকি। সবাইকে নিয়ে মিলেমিশে থাকার জন্যই ইসলাম মানুষকে বার বার বলেছে ও অনুপ্রাণিত করেছে।

যে সব কাজের মাধ্যমে মানুষের ঈমান বৃদ্ধি পায় ও শক্তিশালী হয় তার অন্যতম হলো আত্মীয়তার সম্পর্ক বজার রাখা। অন্যভাবে বলা যার, ঈমানের কিছু অপরিহার্ব দাবী রয়েছে। এমনি ধরনের একটি দাবী হলো আত্মীয়তার বন্ধন ধরে রাখা। মানবতার মহান বন্ধু মুহাম্মাদ (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি আল্লাহ্ ও পরকালে বিশ্বাস করে সে যেন অবশ্যই তার আত্মীয়-স্বজনের সাথে সম্পর্ক রক্ষা করে চলে।" " পারলৌকিক জীবনের সকলতা ও ব্যর্থতা অনেকটা আত্মীয়তার সম্পর্কের ওপর নির্ভর করে। এ প্রসংগে অনেকগুলো হাদীস বর্ণিত হয়েছে। রাস্বুল্লাহ (স.) বলেন, "সম্পর্ক বিচিহনুকারী জান্নাতে প্রবেশ করতে পারবে না।" " এ

আত্মীর-স্বজনের সাথে সম্প্রীতির সম্পর্ক বজায় রাখা ইসলানের অন্যতম মৌলিক শিক্ষা। সম্পর্ক বজায় রাখার জন্য ইসলামে বেশ গুরুত্বারাপ করা হয়েছে। এমনকি আত্মীয়তার সম্পর্ক বজায় রাখার ব্যাপারটিকে ফ্রুত্তম সময়ের মধ্যে কলাকল লাভের অন্যতম মাধ্যম বলে ঘোষণা করা হয়েছে। মুহাম্মদ (স.) বলেছেন, "কল্যাণকর কাজ ও আত্মীয়তার সম্পর্ক বজায় রাখার কলে অতি ফ্রুত্তম সময়ে প্রতিদান পাওয়া যায়।" বিপরীতধর্মী আরেকটি হালীসে বলা হয়েছে, "বাড়াবাড়ি ও আত্মীয়তার সম্পর্ক ছিয়ের শান্তি স্বয়্তম সময়ের ব্যবধানে দেয়া হয়।" বাত্তবে দেখা যায় যে, এ ধরনের লোকদের শান্তি মৃত্যুর পূর্বেই হয়ে থাকে। চয়ম অপমানের সাথে এদেয়কে জীবন যাপন করতে হয়। পরিশোষে অপমানের মৃত্যু হয় এদেয়। আত্মীয়তার সম্পর্ক বজায় রাখার জন্য রাস্লুল্লাহ (স.) নির্দেশ প্রদান করেছেন। তিনি বলেন, "তুমি অবশ্যই আত্মীয়তার সম্পর্ক বজায় রাখার কথা বলা হয়েছে। রাস্লুল্লাহ (স.) বলেছেন, "তুমি আল্লাহর আনুগত্যের পরই আত্মীয়তার সম্পর্ক বজায় রাখার কথা বলা হয়েছে। রাস্লুল্লাহ (স.) বলেছেন, "তুমি আল্লাহর আনুগত্যের এবং আত্মীয়তার সম্পর্ক বজায় রাখার নির্দেশ দাও।" করে বলা হয়েছে, "তুমি তোমার আত্মীয়নের সাথে সম্পর্ক বজায় রাখ।" মহানবী (স.) আরো বলেছেন, "তুমি মানুষকে খেতে দাও এবং আত্মীয়তার সম্পর্ক বজায় রাখ।" মহানবী (স.) আরো বলেছেন, "তুমি মানুষকে খেতে দাও এবং আত্মীয়তার সম্পর্ক অট্ট য়াখ।" বাত্ম বাত্

ইসলামের সৌন্দর্যের ও শ্রেষ্ঠত্বের আরেকটি দিক হলে। এর অনুসারীদের আত্মীয়তার সম্পর্ক বজায় রাখা। এক সময়ের ইসলামের শক্র আবৃ সুফিয়ানও ইসলামের এই বিশেষ গুণটির কথা অকপটে দ্বীকার করেছিলেন। আবৃ সুফিয়ান থেকে বর্ণিত। রোম সমাট হিরাক্লিয়াস আবৃ সুফিয়ানকে জিজ্ঞেস করল, তিনি (নবী স.) তোমাদের কি হুকুম করেন? আবৃ সুফিয়ান বলেন, তিনি আমাদের নামাব, সত্যবাদিতা, পবিত্র জীবন যাপন এবং আত্মীয়তার সম্পর্ক অটুট রাখার নির্দেশ দেন। "১৪৭ উল্লেখ্য আবৃ সুফিয়ান যখন রাস্বুয়ায়্ (স.) সম্পর্কে উপরোক্ত মন্তব্য করেছিল তথনো সে ঈমান আনেনি। একজন ইসলামবিরোধী হয়েও সে ইসলামের ও মুহাম্মদ (স.)-এর ব্যাপারে এমন উক্তি করেছিল।

ইসলামে মূর্তি ভাংগা এবং আত্মীয়তার সম্পর্ক বজার রাখা সম পর্যায়ের বিধান। অর্থাৎ মূর্তিকে না ভাংগা মানে শিরক জিইরে রাখা। আত্মীয়তার সম্পর্ক নষ্ট করা হলে শিরকের দ্যার অপরাধের মত হরে যাবে। তাহাড়া মহানধী (স.)-কে মহান আল্লাহ্ যে ক'টি কাজ করতে পাঠিরেছেন তার মধ্যে ওপরের দু'টি অদ্যতম। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "আমাকে আত্মীয়তার সম্পর্ক অটুট রাখতে এবং মূর্তি ভাংতে পাঠানো হয়েছে।" ১৪৮

२०८ . २०८ . साधक, समीन ना و अधक, प्राये के विद्यापूत नानिशीन, चल . ( الخر فليصل رحمه عليه الما الما واليوم الاخر فليصل رحمه

كاد - که قاطع (يعني قاطع رحم) देभाम मूजनिम, जरीर, প্রাওক, किञावून विवृत, रानीज नং- ১৮, ১৯

<sup>ें</sup> शाम हैवन माजा, जूनान, প্রাতক্ত, किতावूय् यूहन, वाव नः- २० كالمرح الخير ثوابا البر وسلة الرحم المراجع المراجع الخير ثوابا البر وسلة الرحم

১৫২ - ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাব্র বুহদ, হাদীস নং- ২৩

১৪٥ - الرحم وتعادق الحديث ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাগুজ, কিতাবুল ঈমান, হাদীস নং- ২৫২

४८ - كامر بطاعة الله وبصلة الرحم देभाभ मुन्नलिम, नशिर, প্राधक, किलावून मुनाकिकीन, रानीन न१- ७৯

১৪৫ ونصال ذا رحمك ইমাম মুসলিন, সহীহ, প্রাওজ, কিতাবুল সমান, হালীস নং- ১৪

كالرحام . كالارحام وصبل الارحام . इसाम आश्मन देवन शहन, जान-मूत्रनान, প্रावक, वड- २, १. २৯৫

<sup>े</sup> अर प्राविकान, ১ম चल, প্রাহত , रानीय न१- ७२९, পू. २८३ يامرنا بالسلاة والصدق والعفاف والصلة . 38٩

४८४ - हिना पूर्वाक क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त प्राक्तिन, शनीन न१- २৯৪ الرحام وكسر الاوثان . ४८٠ الارحام وكسر الاوثان

আত্মীর-স্বজনের প্রতি দায়িত্ব-কর্তব্য অত্যন্ত ব্যাপক বিষয়। তাদেরকে তাদের প্রাপ্য ঠিক মত না দিলে প্রকালে কাঠগড়ায় সমস্যার পড়তে হবে। আজকাল আত্মীর-স্বজনকে তাদের প্রাপ্য না দেরার ফারণে বেশীরভাগ সম্পর্কচেছদ হচ্ছে। বিশেষত সম্পদ বন্টনের সময় এবং বন্টন পরবর্তী সময়ের অবস্থা সুস্বকর নয়। আত্মাহ সুবহানাছ ওয়া তা আলা বলেছেন, "আত্মীয়-স্বজনকে দিবে তার প্রাপ্য এবং অভাবর্যস্ত ও মুসাফিরকেও।" ১৪৯ আত্মীয়-স্বজনকে বেশি দান করতে বলা হয়েছে। গরীব আত্মীয়-স্বজন হলে তো কোন কথাই নেই। সে পাওয়ার সবচেয়ে বড় উপযুক্ত ব্যক্তি। অভাষী আত্মীয়-স্বজন থাকলে তাকে বাদ দিয়ে অন্য অনাত্মীয় অভাষীকে দান করা ঠিক নয়। আত্মীয়কে দান করলে একাধারে দুল্টি কাজ হয়। তাহলো সাদাকা এবং আত্মীয়তার সম্পর্ক রক্ষা করা। মহানবী (স.) এ প্রসংগটিও বাদ রাখেননি। তিনি বলেছেন, "আত্মীয়কে দান করলে দু'টি কাজ হয়। তাহলো (১) সাদাকা এবং (২) (আত্মীয়তার) সম্পর্ক রক্ষা।"১৫০

ইসলামে মানবিক মূল্যবােধ এতটা জােরালাে যে, কেউ সম্পর্ক ছিন্ন করলেও তার সাথে সম্পর্ক বজার রাখার নির্দেশ দেয়া হয়েছে। এতে আরাে বেশি মহত্ত্ব প্রকাশিত হয়েছে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "যে তােমার সাথে সম্পর্ক ছিন্ন করে, তুমি তার সাথে সম্পর্ক বজার রাখ। আর যে তােমাকে বঞ্চিত করে তাকে তুমি দান কর।" একেরকেই ইসলাম সতি্যকারের সম্পর্ক রক্ষাকারী বলেছে। মহানবা (স.) এ প্রসংগে বলেন, "সতি্যকারের সম্পর্ক রক্ষাকারী সে ব্যক্তি; যার সাথে সম্পর্ক ছিন্ন করার পরও সে তা বজার রাখে।" কর সম্পর্ক যারা বহাল রাখতে চার না এবং আত্রীয়-স্কল থেকে দূরে থাকতে চার; তাদের সাথেও সম্পর্ক বজার রাখার মধ্যে মহান আল্লাহ্র বিশেষ রহমত প্রাপ্তির সম্ভাবনা থাকে। হাদীসে বর্ণিত আছে, "আব্ হরায়রা (রা.) থেকে বর্ণিত। এক ব্যক্তি বলল, হে আল্লাহর রাস্ল (স.)! আমার এরপ আত্রীয় রয়েছে, আমি তাদের সাথে সুসম্পর্ক বজার রাখার চেষ্টা করি, কিছ তারা আমার সাথে সম্পর্কচেছদ করে। আমি তাদের সাথে সহাবহার করি, কিছ তারা আমার সাথে দুর্যবহার করে। আমি তাদের ব্যাপারে ধর্য ও বুদ্ধিমন্তার সাথে কাজ করি, কিছ তারা সর্বদাই মূর্যতার পরিচয় দেয়। তিনি (নবী (স.)) বলেন, তুমি যেমন বলেছ সত্যিই যদি তেমনটি হয়ে থাকে, তবে তুমি যেন তাদেরকে গরম ছাই খাওয়াছহ। তুমি যতকণ তোমার উল্লেখিত কর্মনীতির উপর কায়েম থাকবে, আল্লাহর সাহায্য সর্বদা তোমার সাথে থাকবে।" করে।

সম্পর্ক রক্ষার ব্যাপারটি এমন যে, যে ব্যক্তি মানুষের সাথে যতটুকু সম্পর্ক রাখবে তার ওপর নির্ভর করে মহান আল্লাহ্ তার সাথে কতটুকু সম্পর্ক রাখবেন। মহানবী (স.) আল্লাহ তা আলা থেকে বর্ণনা করে বলেন, "যে আল্লীয়তার সম্পর্ক বজার রাখে আমিও তার সাথে সম্পর্ক বজার রাখি। আর যে সম্পর্ক ছিন্ন করে আমিও তার সাথে সম্পর্ক ছিন্ন করি।" <sup>268</sup> অতএব মানুষের সাথে কারো সম্পর্ক উনুত হওয়া মানে আল্লাহর সাথে সম্পর্ক উনুত হওয়া মানে আল্লাহর সাথে সম্পর্ক ভারত হওয়া। আর মানুষের সাথে সম্পর্ক আরাপ হওয়া। মানুষ ও মানবতাকে উপেক্ষা করে ইসলামে কথনোই আল্লাহ তা আলাকে পাওয়া যায় না।

আত্মীয়তার সম্পর্ক বজায় রাখার বহুমুখী উপকারিতা। এর বিশেষ দু'টি উপকার হলো এই'য়ে, এর দ্বারা রিবক বৃদ্ধি পায় এবং আয়ু বৃদ্ধি পায়। বিশ্বনবী (স.) বালছেন, "য়ে ব্যক্তি চায় য়ে, তার রিবক প্রসারিত হাকে এবং তার আয়ু বৃদ্ধি করা হোক: সে য়েন অবশাই আত্মীয়তার সম্পর্ক বজায় রাখে।" বিশ্বন আত্মীয়তার সম্পর্ক বজায় রাখার কাজটি জালাত লাভের পূর্বপর্ত। হাদীসে বর্ণিত আছে এক ব্যক্তি বলল, হে আল্লাহর রাসূল (স.)! আমাকে এমন একটি কাজ সম্পর্কে অবহিত করুন, য়া আমাকে বেহেশতে প্রবেশ করাবে এবং দোরখ থেকে দূরে রাখবে। নবী

ত০১৩৮ يا ১٩٤٧ مام يوم المام المام وات ذا القربي حقه والسكين وابن السبيل فعد

الرحم النتان عدقة وصلة . १٥٠ हिमाम ठितमियी, मुनान, প্রাণ্ডক, किञावूष् वाकाञ, वाव नং- ২৬

كان من قطفك و اعظمن حرمك . ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনাদ, প্রাতক, খন্ত- 8, পৃ. ১৪৮

১৫ - ১৫ আনাব, আন দৈতে এটা ইমাম বুখারী, সহীহ, প্রাগুক্ত, কিতাবুল আদাব, বাব নং ১৫

عن ابى هريرة (رض) ان رجلا قال: يا رسول الله! ان لى قرابة اسلهم ويقطعون واحسن اليهم ويسينون الى واحلم . الله عنهم ويجهلون على ، فقال: لنن كنت كما قلت فكاتما تُسقيم المل ولا يزال معك من الله ظهير عليهم ما دمت على ذالك অهم ويجهلون على ، فقال: لنن كنت كما قلت فكاتما تُسقيم المل ولا يزال معك من الله ظهير عليهم ما دمت على ذالك অهم ويجهلون على ، فقال: لا حدة على ذالك عنهم ويجهلون على عنه التحديد على المنافق المنافق المنافق عنه المنافق المن

०४ - २० वानाव, वाव नर بالكاني अधेर, अधेर, वावक, किञावून वानाव, वाव नर الرحم...من وسلها وسالله ومن قطعها قطعه قطعه وعامله

२० - من سره ان يبسط له رزقه أو ينساء له في الثرة فليعسل رحمه . इसाम मूनलिम, नशिर, किठावून विवृद्ध, रानीन न१- २०

(স.) বলেন, "আল্লাহর ইবাদত কর, তাঁর সাথে কোন কিছু শরীক করো না, দামাথ কায়েম কর, যাকাত আদায় কর এবং আত্মীয়তার সম্পর্ক অটুট রাখ।"<sup>১৫৬</sup>

ইসলামে যেমনি সম্পর্ক বজার রাখতে বলা হয়েছে তেমনি বিপরীত পক্ষে আত্মীয়তার সম্পর্ক কুণুকারীর বিক্লছে ধিক্কার জানানো হয়েছে। কুর'আন হাকীমে বলা হয়েছে, "যারা আল্লাহ্র সাথে দৃঢ় অঙ্গীকারে আবদ্ধ হবার পর তা ভঙ্গ করে, যে সম্পর্ক অকুণু রাখতে আল্লাহ্ আদেশ করেছেন, তা ছিল্ল করে এবং পৃথিবীতে অশান্তি সৃষ্টি করে বেড়ায় তাদের জন্য আছে লা'নত এবং তাদের জন্য আছে মন্দ আবাস।"<sup>১৫৭</sup>

#### প্রতিবেশীর প্রতি মানবিক আচরণ

মূল্যবাধের বিপর্বর সর্বত্র পড়েছে। পাড়া-প্রতিবেশীর প্রতি যে দায়িত্বটুকু মানুষ এতদিন পালন করে আসছিল তাতেও ভাটা পড়েছে। মানুবের মনুষ্যত্ব ও মানবিকতা এমন পর্বারে এসে দাঁড়িয়েছে যে, পার্শ্ববর্তী বাড়িতেই হয়ত কেউ বিপদে পড়ে চিংকার করছে; অথচ অনেকে তাতে সাড়া দিচ্ছে না। দিন যত গড়াচেছ মানুবের স্বার্থপরতা ও আত্মকেন্দ্রিকতা হেন ততই বেড়ে চলেছে। একটি লোকের পক্ষে তার সকল আত্মীয়-স্বজন নিয়ে বসবাস করা সম্ভব নয়। অতএব বিপদ-আপদে প্রতিবেশীকেই সবার আগে কাছে পাওয়া যায়। তাকে যেমনি প্রতিবেশীর প্রতি সাহায্যের হাত বাড়াতে হয়। তেমনি প্রতিবেশীকেও তার প্রতি সাহায্যের হাত বাড়াতে হয়। পাড়া-প্রতিবেশীর সাথে ভাল সম্পর্কের মাধ্যমে যে মানসিক প্রশান্তি লাভ করা যায়; তা অল্প কথায় বুঝানো সম্ভব নয়।

মন্দ ও বাজে প্রতিবেশীর পাল্লার পড়লে বুঝা যায় যে, ভাল প্রতিবেশী কতটা গুরুত্বপূর্ণ। কল্যাণকামী ও ভাল প্রতিবেশী পাওয়া বিরাট ভাগ্যের ব্যাপার। মানসিক, শারীরিক, আর্থিকসহ সকল প্রকার ভাল থাকা প্রতিবেশীর আচরণের ওপর অনেকটা নির্ভর করে। মহানবী (স.) বলেছেন, "সং প্রতিবেশী পাওয়া কোন ব্যক্তির সৌভাগ্যের অংশ।" সংগ্

ইসলামে পাড়া-প্রতিবেশীর সাথে সম্পর্ককে খুব গুরুত্ প্রদান করা হরেছে। কুর আন ও হাদীসে বিরাট স্থান জুড়ে প্রতিবেশীর কথা বলা হয়েছে। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "তোমরা আল্লাহ্র ইবাদত করবে ও কোন কিছুকে তাঁর শরীক করবে না; এবং পিতা-মাতা, আত্মীয়-স্বজন, ইয়াতীম, অভাক্পপ্ত, নিকট-প্রতিবেশী, সংগী-সাথী, মুসাফির ও তোমাদের অধিকারভুক্ত দাস-দাসীদের প্রতি সন্থাবহার করবে। নিক্রই আল্লাহ্ দান্তিক, অহংকারীকে পছল করেন না।" আলোচ্য আয়াত দ্বারা প্রমাণিত হয় যে, উপরোক্ত দায়িত্সমূহ পালন না করলে কোন ব্যক্তির অহংকার প্রকাশিত হয়। যা আল্লাহর অপহন্দের তালিকায় শীর্ষে রয়েছে।

একটি লোক কেনন প্রকৃতির তা তার প্রতিবেশীই ভাল মূল্যায়ন করতে পারে। এমন কি ইসলামের দৃষ্টিতে ভাল সংগী এবং প্রতিবেশী আল্লাহ্ তা আলার কাছেও ভাল এবং উত্তম। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি তার সংগীর কাছে ভাল: সে আল্লাহ্র কাছেও ভাল।" রাস্লুল্লাহ্ (স.) আরো বলেন, "তুমি ইয়াতীমকে সন্মান কর এবং তোনার প্রতিবেশীর প্রতি ভাল আচরণ কর।" আরেক হাদীসে মহানবী (স.) বলেছেন, "আল্লাহর কাছে সে ব্যক্তি উত্তম প্রতিবেশী যে তার প্রতিবেশীর কাছে উত্তম।" বলেন ব্যক্তিকে তার প্রতিবেশী ভাল বলনেই

<sup>ें</sup> प्रिशानून नानिशीन, चंड- ১, প্রাণ্ডজ, हानीन नং- الله و لا تشرك به شينا وتقيم الصلاة وتؤتى الزكاة وتتسل الرحم نادي ويورس المسلاة وتؤتى الزكاة وتتسل الرحم. الله و لا تشرك به شينا وتقيم الصلاة وتؤتى الزكاة وتتسل الرحم.

وَالذَينَ يَنقَصْونَ عَيْدَ الله من بعد ميثلقه ويقطعون ما امر الله به ان يوصل ويضدون في الارض ، اوانك لهم اللعنة ولهم والذين ينقضون عيد الله من بعد ميثلقه ويقطعون ما المر الله به الدار আল-তুন্ন আৰু, ১৩৪২৫

ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুননাদ, প্রতিক, খত- ৩, পৃ. ৪০৭ أصالح. ١٥٠٠

واعبدوا الله ولا تشركوا به شيئا وبالوالدين احسانا وبذى القربي واليتامي والسلكين والجار ذى القربي والجار الجنب مدهد عاده عام عام عاده المساحب بالجنب وابن السبيل وما ملكت ايمانكم ، أن الله لا يحب من كان مختالا فخوراً

خبر الأصعاب عند الله خبر هم لصاحبه . ত্নান লায়িমী, সুলাল, বৈলতঃ লাক ইহইয়ায়স সুলাতিদ নাবাবিয়ৢায়ৢ/কানপুরঃ ১২৯৩ হি, কিতাবুস্ সিয়াল, বাব নং- ৩

<sup>&</sup>lt;sup>১৬১</sup> . ইমাম আহমদ ইবন হাদল, *আল-মুদনান*, প্রাতক্ত, খড-৩, পৃ. ২৫

ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনাদ, প্রাওক, বত- ২, পু. ১৬৮ خير هم لجاره . دود

ইসলামের দৃষ্টিতে সে ভাল। মহানবী (স.) বলেছেন, "যখন তোমার প্রতিবেশী বলবে যে, তুমি ভাল করেছো; তাহলেই কেবল তুমি ভাল করেছো (বলে বিবেচিত হবে।)"১৮০

ইসলানে ঈমানের কিছু প্রতিক্রিয়া ররেছে। যেগুলোর মাধ্যমে মানুবের ঈমানের পরিধি ও পরিমাণ সম্পর্কে ধারণা লাভ করা যায়। প্রতিবেশীর প্রতি মানবীয় ব্যবহার তেমনি একটি প্রতিক্রিয়া। এটি ঈমানের লকণ ও দাবী। বিশ্বনবী (স.) বলেছেন, "তুমি তোমার পাড়া-প্রতিবেশীর প্রতি ভাল ব্যবহার কর, তাহলেই মুমিন হতে পারবে।" আরু একটি হাদীনে উল্লেখ করা হয়েছেঃ "যে ব্যক্তি আল্লাহ্ ও পরকালের প্রতি বিশ্বাস রাখে সে বেদ তার প্রতিবেশীকে কন্ট না দেয়।" আরু প্রতিবেশীকে সকল প্রকার বিপদাপদ ও ক্ষতি থেকে রক্ষা করা অন্য প্রতিবেশীকে কন্ট না দেয়।" আরু প্রতিবেশীর ক্ষতিশ্রন্ত হওয়া অবলোকন করলে নিশ্চিতভাবেই ব্যক্তির ঈমান বিপন্ন হয়ে পড়বে। মহানবী (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি আল্লাহ্কে বিশ্বাস করে সে বেদ তার প্রতিবেশীকে রক্ষা করে। " আরু প্রতিবেশীর সাথে কোন রকম অনিষ্টকর আচরণ করা বৈধ নয়। বিশেষত তালেরকে তিরক্ষার করতে রাস্লুল্লাহ্ (স.) বারণ করেছেন। তিনি বলেছেন, "হে মুসলিম নারীরা! তোমাদের কোন প্রতিবেশী বেদ অপর প্রতিবেশীকে নিয়ে তিরকার না করে। " করেণ তিরকারে মাধ্যই বেশী পরিলক্ষিত হয়।
বিশেষতাবে সাবধান করা হয়েছে। কারণ তিরক্ষারের মত ব্যাপারটি নারীলের মধ্যেই বেশী পরিলক্ষিত হয়।

ইসলামে প্রতিবেশীর গুরুত্ব এতটাই গুরুত্বপূর্ণ যে, জিবরাইল (আ.) প্রারই রাস্লুল্লার্ (স.) কে ব্যাপারটি দ্মরণ করিয়ে দিতেন। রাস্লুল্লার্ (স.) বলেন, "প্রতিবেশী সম্বন্ধে জিবরাইল আমাকে বারংবার অসিয়ত করতে লাগলেন, এমনকি প্রতিবেশীকে উত্তরাধিকারী করা হবে বলে আমার ধারণা হলো।" প্রতিবেশীকে দান না করলে তা বৈধ হবে না এবং পূর্ণতা পাবে না। আবার নিকট প্রতিবেশী গরীব থাকলে দূর প্রবিশীকে দান করা সমীচীন নয়। আল্লাহ্র রাসূল (স.) বলেছেন, "দারিদ্র প্রতিবেশীকে দান না করলে ধনী ব্যক্তির দান বৈধ হবে না।" সক্ষ

আমাদের মৃল্যুবোধের অবক্ষরের আরেকটি বিশেষ দিক এই যে, মানুব বড় আত্মকেন্দ্রিক হয়ে গেছে। সকলে মিলে-মিশেই যে মানুব, তা লোকজন অবলীলার ভুলে গেছে। বিশেষত: প্রতিবেশীর প্রতি দারিত্বের কথা এবং তাদের অধিকারের কথা ভুলে গেছে। এটি একটি বড় ধরনের অমানবিক আচরণ। ইসলামে প্রতিবেশীর প্রতি দারিত্ব পালনের প্রতি সবিশেষ জাের প্রদান করা হয়েছে। ইসলামে এ ব্যাপারটিকে ঈমানসংশিষ্ট করে দেওয়া হয়েছে। সাহাবী আবৃ তরাইহ আল খুযা'ঈ (রা.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন, মহানবী (স.) বলেছেন, "আল্লাহ্র শপথ সে ব্যক্তি ঈমানদার হবে না। আলাহর শপথ সে ব্যক্তি কে হে আল্লাহ্র রাসূল (স.)? মহানবী (স.) বললেন, "যার অনিষ্ট হতে তার প্রতিবেশী নিরাপদ নয়।" ১৭০ অতএব প্রতিবেশীকে কট দিয়ে এবং তার ক্ষতি সাধন করে আর বাই হাক কোন ব্যক্তি মুখিন দাবী করতে পারবে না।

মুসলমানকে যে সমাজবদ্ধ হয়ে বসবাস ও যাবতীয় কাজকর্ম করতে হয়, সে সম্পর্কে কারো বিমত নেই। সমাজবদ্ধ হয়ে জীবন যাপন করার ফলে অবশ্য কেউ কারো প্রতিবেশী হবে। এ প্রতিবেশীর প্রতি ভাল ব্যবহার করার ব্যাপারে মুসলমানদের অসীম কর্তব্য ও বিরাট দায়িত্ব রয়েছে। মুসলমানকে এমনভাবে বসবাস ও জীবন যাপন করতে হবে যে, কোন একটি লোকও যেন অন্য লোকের দ্বারা কোন একটি দিক দিয়েও ক্ষতিগ্রস্ত না হয়। তথু তাই নয়, সামান্য ভীত ও শংকিত যেন না হয়। বন্তুত এটি ঈমানের অনিবার্য শর্ত বিশেব। এ শর্ত পূরণ না করলে তার স্কান না থাকারই শামিল। রাস্লুরাহ্ (স.) আবার বলেছেন, "তুমি তোমার প্রতিবেশীর সাথে ভাল আচরণ কর

که احسنت فقد احسنت و ইমাম আহমদ ইবন হাম্বল, আল-মুসদাদ, প্রাতক্ত, খন্ত- ১, পৃ. ৪০২

كان مؤمنًا . ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসদাদ, প্রাণ্ডজ, খভ- ২, পৃ. ৩১০

१८- १८ हेगाम मुनलिम, महीर, প্রাতক, किতাবুল नेमान, रानीन न१- १८ من كان يؤمن بالله واليوم الاخر فلا يؤذ جاره.

ইমাম আহমদ ইবন হাঘল, আল-মুসদাদ, প্রাণ্ডক, খত- ২, পু. ১৭৪ من كان يؤمن باش. فَايْحَقْطُ جَارِه .

كاه كا تعفرن جارة لجارتها و كالا تعام المسلمات! لا تعفرن جارة لجارتها . ١٩٤٩ يا نساء المسلمات! لا تعفرن جارة لجارتها .

ब्रिग्रामूत्र मानिदीन, यह- ३, প्रावक, दानीन न१- ७०७, पृ. २२४ ما زال جبريل يوصيني بالجار عتى ظننت أنه سيورثه,

<sup>ें</sup> हें साम जारमन हेवन शंपन, जान-मूननान, প্রাতক, খড- ७, পৃ. ८० كني الا ان يكون له جار فقير . 🚧 الصدقة لفني الا ان يكون له جار فقير

كان الذي لا يامن جاره بوانقه ، الله يؤمن والله لا يؤمن والله لا يؤمن ، قيل: من يا رسول الله؟ قال: الذي لا يامن جاره بوانقه ، الله على ا

তাহলেই মুন্নিন হতে পারবে।" মন রাখতে হবে, এখানে ফেবল স্থায়ী প্রতিবেশী সম্পর্কে এ কথা বলা হয় নি, অস্থায়ী প্রতিবেশী সম্পর্কেও এ কথা প্রযোজ্য। অতি অন্ধ সময়ের জন্যও দু'জন লোক একত্রিত হলে বা পাশাপাশি বসলে তারা পরস্পরের প্রতিবেশী এবং পরস্পরের প্রতি ভাল ব্যবহার করা, পরস্পরের অধিকার রক্ষা করা একান্ত ই কর্তব্য। বিশিষ্ট সাহাবী আবদুল্লাহ ইবন আকাস (রা.) হতে বর্ণিত। রাস্লুলাহ (স.) বলেহেন, "সে ব্যক্তি মুনিন নয় যে তৃপ্তিসহ খায় আর তার প্রতিবেশী তার পাশেই স্কুধার্ত।" পর্ব প্রতিবেশীর অভাব-অন্টন ও দুঃখন্কটের কোন খবরদারী না করে এবং সে সম্পর্কে বিন্দুমাত্র চিন্তা ও বিবেক জাগ্রত না করে কেবল নিজের পেট ভরে খেয়ে পরিতৃত্ত হলে বুকতে হবে যে, প্রকৃত ঈমানদার হওয়া তার পক্ষে সন্তব হরনি। এরূপ অমানুবিক নির্মাতা, কঠোরতা ও স্বার্থপরতা ঈমানের সম্পূর্ণ বিপরীত। এ জন্য ইসলামী সমাজের প্রত্যেকটি লোক তার প্রতিবেশী ও অন্যান্য লোকদের সম্পর্কের সব সময় ওয়াকিবহাল থাকবে ও কারো অভাব-অন্টন দেখা দিলে, কেউ না খেয়ে থাকতে বাধ্য হলে-তা দূর করতে প্রত্যেকই সাহায্য করবে। বস্তুত ইসলামী সমাজের লোকদের অভাব-অন্টন প্রার্থমিক পর্বায়ে এ রূপ ব্যক্তিগত সাহায্য-সহযোগিতার ন্বরাই দূরীভূত হবে। এরপরও অভাব থাকলে তা দূর করা গোটা সমাজ ও রাট্রের দায়িত্। ইসলামী সমাজে এটিই হলো সামাজিক নিরাপত্তা। ইসলামী সমাজ বস্তুত মানবীয় সমাজ।

ইসলামে মানবিক মৃল্যবোধের সীমা এত বিস্তৃত যে, এখানে পার্শ্ববর্তী লোকদের গুরুত্ব খুবই বেশি। ইসলাম একাকীত্বের জীবনাদর্শ নয়। একাকীত্ব দূর করার জন্যই ইসলামের অভ্যুখান। এখানে একাকীত্বে কেউ সফলতা লাভ করতে পারে না। একা বসবাস করে কেউ শান্তি পেতে পারে না। সবাইকে নিয়েই মুসলিম ব্যক্তি পরিপূর্ণতা অর্জন করে থাকে। প্রতিবেশীকে অশান্তিতে রেখে কেউ লান্তি পেতে পারে না। মহানবী (স.) বলেছেন, "কোন ব্যক্তি তার প্রতিবেশীকে বাদ দিয়ে পরিভূপ্ত হতে পারে না।" " মু মিন ব্যক্তি প্রতিবেশীর সুখে সুখী হন আবার প্রতিবেশীর দুঃখে কাতর হয়ে পড়েন। এসব কারণেই ইসলামের শ্রেষ্ঠত্ব। প্রতিবেশীকে দেখতে হবে প্রতিবেশী হিসেবেই। সে কোন ধর্মের, কোন রংয়ের, কোন গোত্রের তা বিবেচ্য বিষয় হতে পারে না। মহানবী (স.)-এর নিয়োক্ত হালীস হতে দায়িত্বের পরিধি সম্বন্ধে আঁচ করা যায়। তিনি বলেছেন, "হে আবু যার। যখন তুমি তরকারি পাকাও তাতে একট্য বেশী পানি দিয়ে ঝোল বাড়াও এবং তোমার প্রতিবেশীকে পৌছাও।" " ১৭৪

ইসলামের মানবিকতার সীমা এতটাই দিগন্ত জোড়া যে, এতে ইবাদতই বিবেচ্য বিষয় নয়। তবে হাঁ ইবাদতের সাথে প্রতিবেশীর প্রতি দায়িত্বের মত কর্মকান্ডের সংযোগ ঘটনে তা পরিপূর্ণতা লাভ করে। তথু দামায়, রোষা, দান-ব্যরাতের মাধ্যমে শেষ রক্ষা হবে না। নিয়োক্ত হাদীস তার উৎকৃষ্ট প্রমাণ। "আবৃ হ্রায়রা (রা.) থেকে বর্ণিত। এক ব্যক্তি বলল, হে রাসূল (স.)! অমৃক প্রী লোকটি অধিক দামায়, অধিক রোষা এবং অধিক দামায়রাতের জন্য বিখ্যাত (আলোচিত) কিন্তু সে তার প্রতিবেশীকে মুখের মাধ্যম কর্ট্ট দেয় (গালি, ঝগড়া, মন্দ, অশ্লীল ও কর্কষ ইত্যাদি কথার বারা)। রাস্লুলাহ (স.) বললেন, সে জাহান্নামে যাবে। সে ব্যক্তি আবার বলল, হে আলাহ্র রাসূল (স.)! অমৃক প্রী লোকটি বয় নামায়, বয় রোষা এবং বয় দান-খয়রাতের জন্য পরিচিত। কিন্তু সে তার মুখের বারা তার প্রতিবেশীকে কর্ট্ট দেয় না। রাস্লুলাহ (স.) বললেন, সে জান্নাতবাসিদী হবে।"১৭০ মানবিকতা উপস্থাপন করার এবং প্রকাশের উত্তম ক্ষেত্র ও মাধ্যম হলো প্রতিবেশী। প্রতিবেশীর প্রতি যথায়থ ও দায়িত্বীল ভ্রিকা পালমের মাধ্যমে মানুষের মনুষত্ ও মানবিকতা পরিপূর্ণতা লাভ করে থাকে।

## অসুস্থ ব্যক্তির খোঁজ-খবর নেয়া ও পরিচর্যা করা

<sup>&</sup>lt;sup>১৭১</sup> , ইমাম তিরমিধী, পুনাদ, প্রাহক, কিতাবুব্ যুহদ, বাব নং- ২

<sup>&</sup>lt;sup>১৭২</sup> . আল্লামা জলীল আহসান নদজী, *রাহে আমল*, খড- ১, (অনুবানঃ এ, বি, এম, আবনুল খালেক মজুমদার) ঢাকাঃ মুরান গাবলিকেশন, ২০০২, পু. ১৫৪

كان مارجل دون جاره . १९٥٥ हमाम आश्मन देवन शपन, जान-मुननान, প্রাণ্ড क, খড-১, পু. ৫৫

<sup>े</sup> विद्यापूर्य मानिशीन, चड- ३, প्राचक, रानीन न१- ७०८, पृ. २७० يا ابا نر ! اذا طبخت مرقة فاكثر ماءها وتعاهد جيرانك . الله عنه الله حيرانك . الله عنه الله حيرانك . الله عنه الله حيرانك . الله عنه الله عن

عن ابى هريرة (رض) قال رجل: يا رسول الله (ص)! ان فلانة تذكر من كثرة صلاتها وسيلمها وصدقتها غير ائه . \*\*\* تؤذى جيرانها بلسانها ، قال: هى فى النار ، قال: يا رسول الله (ص)! فان فلانة تذكر قلة سيلمها وسنقتها وصلاتها واثها تؤذى جيرانها ، قال: هى فى الجلة بالمثقلة بالإثوار من الاقط ولا تؤذى بلسانها جيرانها ، قال: هى فى الجلة بالمثقلة على الجلة بالمثلة على المجلة بالمثل على المثلة بالمثلة بالمثلة

পূর্বের দিনে মানুষ অসুস্থ লোকদের খোঁজ-খবর নেয়ার ব্যাপারটিকে মূল্যবোধের অংশ বাদিয়ে নিয়েছিল। কিন্তু ধীরে ধীরে মানুষের মধ্য হতে এ মূল্যবোধটি হারিয়ে গেছে বা হারাতে বসেছে। আজকাল কিছু ব্যতিক্রম ছাড়া অসুস্থ ব্যক্তির প্রতি সহানুভূতির হাত বাভিয়ে দেওয়ার প্রচলন উঠেই গেছে বলা যায়। ইসলামে মানবীয় কুল্রাতি কুল্র ব্যাপায়টিরও গুরুত্ব প্রদান করা হয়েছে। যিনি অসুস্থ হয়ে পড়েন তিনি প্রকারান্তরে বড় অসহায় হয়ে পড়েন। অসুস্থ ব্যক্তির পাশে দাড়ামো, তার পরিচর্যা করা, সাহস জোগানো এবং খোঁজ-খবর নেয়া ইসলামী সভ্যতার অংশ। এ প্রসংগে মহানবী (স.) নযীর স্থাপন করে গেছেন। পরম শক্রের অসুস্থতার কথা ভনলেও তিনি তার বাড়ি চলে বেতেন। তাছাড়া তিনি মুসলিম উম্মাহকে এ কাজের জন্য অসংখ্য বাণীর মাধ্যমে অনুপ্রাণিত করেছেন। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "যে রোগী দেখতে যায় মে মূলতঃ জান্নাতের শিগুনের মাঝে চলতে থাকে।" বিদ্যাল রাম্বালুল্লাহ্ (স.) বলেন, "যে ব্যক্তি রোগীর সেবা-তশ্রুষা করল সে ফিরে না আসা পর্যন্ত জান্নাতের শিগুনের সাথে অবস্থান করল।" বাণীর বাণীর তশ্রুষার ধরনও উল্লেখ করা হয়েছে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "রোগীর তশ্রুষার ধরনও উল্লেখ করা হয়েছে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "রোগীর তশ্রুষা পূর্ণতা পায় তখনই যখন তোমানের কেউ তার হাত রোগীর কপালে রাখে।" বাণী

## অধীনস্থদের প্রতি মানবীয় আচরণ

আজকাল যারা বেশী অমানবিকতা, নিষ্ঠুরতা ও পারবিকতার শিকার তালের অন্যতম অধীনস্থ লোকজন। বিশেষত বাসা-বাভির কাজের লোকের সাথে যে সব লোমহর্ষক ব্যবহার করা হয় তা জাহিলী যুগের বর্বরতাকেও হার মানার। পত্র-পত্রিকা ও ইলেকট্রনিক্স মিভিয়ার মাধ্যমে যা প্রায়ই শোনা ও দেখা যার। এর মাধ্যমে বাংলাদেশে মানবতা কতথানি ভুলুঠিত তা আন্দাজ করা যায়। অথচ ইসলাম অধীনস্থদের অধিকারের ব্যাপারে সোচ্চার উচ্চারণ করেছে। রাসূলুল্লাহ্ (স.)-এর বিদার হচ্জের ভাষণেও প্রসংগটি বাদ পড়েনি।

অধীনস্থদের প্রতি বিভিন্নভাবে নির্যাতন চালানো হয়। যেমন ঠিক মত খেতে না দেওয়া, ভাল মত শয়ন করতে না দেওয়া, যথাযথ পারিশ্রমিক না দেওয়া, প্রহার করা ইত্যাদি। ইসলাম অধীনস্থদের খাদ্য দানের ব্যাপারে মানুষকে উৎসাহিত করেছে। এমন কি অধীনস্থ বা কাজের লোক বা খাদেমের পিছনে যে খরচ করা হয় ইসলাম সেটিকে সাদাকা হিসেবে ঘোষণা করেছে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) যলেছেন, "তোমার খাদেমকে তুমি যা খাওয়াও সেটি ভোমার জন্য সাদাকা।"<sup>258</sup>

অধীনস্থদের ওপর যে সব নির্যাতন পরিচালনা করা হয় তার মধ্যে একটি হলো প্রহার করা তথা শারীরিক নির্যাতন করা। হালীসে এ ব্যাপারে রাস্পুরাহ (স.)-এর প্রসংগে বলা হয়েছে, "রাস্পুরাহ (স.) কখনো কোন খালেমকে মারেননি।" আজকাল অধীনস্থদের প্রতি নির্যাতনের মতুন মাত্রা সৃষ্টি হয়েছে। অনেক বাসায় ঠিক মত খেতে দেওয়া হয় না, প্রয়োজনীয় পোশাক দেওয়া হয় না, ঠিক মত যুমাতে দেওয়া হয় না। এমনও খবর খবরের কালজে দেখা যায় যে, লোহার খুন্তি গরম করে কাজের লোকদের হ্যাকা দেওয়া হয়। অথচ তালের কাছ থেকে কাজ পুরোপুরি আলায় কয়ে নেয়া হয়। এসব মানবতার ওপর বড় ধরনের আঘাত। এসব ঘটনা মানব জাতির জন্য অবমাননাকর। ইসলামের মত মানবতাবাদী জীবনাদর্শ এসব মেনে নিতে পায়ে না।

## ইয়াতীমদের প্রতি মানবিক আচরণ

ইয়াতীমদের প্রতি আচরণেও মানবিক মৃল্যবোধের অবক্ষর পরিলক্ষিত হচেই। আসলে একটি সমাজে যখন অবক্ষর ও পচন আরম্ভ হয় তখন সর্বএই এর চেউ লাগে। পিতৃহীনদের প্রতি আজকাল প্রায়ই অবিচার করার অভিযোগ উত্থাপিত হয়। অবক্ষরের মাত্রা এতটাই নিচে নেমেছে যে, অনেকে শিবদের অভিভাবক-শূন্যতাকে মোক্ষম সুযোগ হিসেবে নেয়। বিশেষ করে তাদেরকে তালের উত্তরাধিকার দেরার ব্যাপারে সংশ্লিষ্টরা চরম গাফিলতি প্রদর্শন করে। কিন্তু ইসলামের শিক্ষা হলো এই যে, ইয়াতীমরা উপযুক্ত হলে তালের সম্পদ তালেরকে দিয়ে দিতে হবে। মহান আল্লাহ বলেন, "ইয়াতীমদেরকে তালের ধন-সম্পদ সমর্পণ করবে এবং ভালোর সাথে মন্দ বনল করো না।

من عاد مريضا مشي في خراف الجنة . <sup>346</sup> قام عاد مريضا مشي في خراف الجنة . 346 من عاد مريضا مشي في خراف الجنة .

ك 80-8২ من عاد مريضا لم يُزلُ في خرفة الجنة حتى يرجع . वें समाम सूत्रणिम, अशैर, প্রাণ্ড , কিতাবুল বির্র, शानीत नং- 80-8

১٩١٠ ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনাদ, প্রাণ্ডক, বত- ৫, পৃ. ২৬০ تمام عيادة المريض ان يضع احدكم يده على جبيته. ١٩٠٠

ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুদনান, প্রাহক্ত, খত- ৪, পৃ. ১৩১, ১৩২ وما اطعنت خادمك فهو لك مدقة.

الله (ص) ...خادمًا قط. १९٥ ما ضرب رسول الله (ص) ...خادمًا قط. ۱۹۵ ما ضرب رسول الله (ص) ...خادمًا قط.

তোমাদের সম্পদের সাথে তাদের সম্পদ মিশিয়ে গ্রাস করো না; নিক্য়ই এটি মহাপাপ।"<sup>১৮১</sup> ইয়াতীমের অধিকার প্রতিষ্ঠার ব্যাপারেও ইসলাম পিছপা হয়নি। বরং বলেছে, "তুমি ইয়াতীমের প্রতি সম্মানজনক আচরণ কর এবং তোমার প্রতিবেশীর সাথে উত্তম আচরণ কর।"<sup>১৮২</sup>

ইয়াতীমদেরকে বিভিন্নভাবে ঠকানো হয়। বিশেষত তারা যখন অবুক ও হোট থাকে তখন খারাপ ও মতলধ্বাজ লোকেরা এ কান্ড ঘটায়। তাদেরকে সম্পদ ও খাদ্য দানে অবহেলা করে থাকে। মহানবী (স.) বলেছেন, "তুমি মানুষকে ইয়াতীমের সম্পদ ও খাদ্য থেকে দূরে রাখ।" ইয়াতীমের সম্পদ ও খাদ্য লোভী ও কুচক্রিদের কাছে সবচেয়ে আকর্ষণীয়। সুযোগ পেলেই তারা তা লুপে নেয়।

ইসলানের দৃষ্টিতে ইরাতীন হলো সৌভাগ্যের প্রতীক। কোন ঘরে ইরাতীন থাকার মাধ্যমে ব্যক্তি উচ্চতর ফ্রীলত অর্জন করতে পারে। ইরাতীন হলো কল্যাণের প্রতীক। তার মাধ্যমে কোন ব্যক্তি উচ্চমার্গে পৌহতে পারে। আবার কোন বরে ইরাতীন থাকাবস্থার তার সাথে খারাপ আচরণের মাধ্যমে ঘরের লোকেরা তালের ভাগ্যকে বিভূদিতও করতে পারে। মহানবী (স.) বলেছেন, "সর্বোত্তম ঘর সেটি, যে ঘরে ইরাতীন রয়েছে এবং তার প্রতি ভাল আচরণ করা হয়। আবার সর্বনিকৃষ্ট ঘর সেটি, যে ঘরে ইরাতীন আছে এবং তার সাথে মন্দ ব্যবহার করা হয়।" ১৮৪ অত্রএব কোন ব্যক্তি তার ঘরকে সেরা ঘরও বানাতে পারে আবার মন্দ ঘরও বানাতে পারে। সে এখতেয়ার তার রয়েছে।

মৃত্যুর পর ইয়াতীমদের লালন-পালনকারীদের সাথে ভাল আচরণ করা হবে। এমন কি তারা রাসূলুল্লাহ্ (স.)-এর সাথে একত্রে জানাতে বসবাস করবে। রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "আমি ও ইয়াতীমদের লালন-পালনকারী বেহেশতে এভাবে থাকব।" (এই বলে) তিনি নিজের তর্জনী ও মধ্যমা আঙুল দিয়ে ইশারা করলেন এবং দু'টোর মাঝখানে কাঁক করলেন। ১৮৫ মৃত্যুর পরবর্তী জীবনে ইয়াতীমের সম্পদ প্রাস করীদের জন্য করণ পরিণতি রয়েছে। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "যারা ইয়াতীমদের সম্পদ অন্যায়ভাবে প্রাস করে তারা তো তালের উদরে অগ্নি ভক্ষণ করে; তারা অচিরেই জ্লভ আগুনে জ্লবে। "১৮৬ ইয়াতীমদেরকে ধনক দেয়া যাবে না। কারণ তারা বড় অসহায়। খুব অল্প বয়সে তারা তালের বাবা-মা অথবা যে কোন একজনকে হারিয়েছে। নহান আল্লাহ্ বলেন, "অতএব তুমি ইয়াতীমকে ধনক দিও না।"১৮৭

## নারীর প্রতি আচরণে মানবিক মূল্যবোধ

বাংলাদেশে যে সব ক্ষেত্রে মানবিক মূল্যবাধে ধ্বস নেমেছে, তার মধ্যে অন্যতম ক্ষেত্র হলো নারী সমাজ। তারা মানুষ হিসেবে এবং নারী হিসেবে বঞ্জিত। বাংলাদেশে মানবিক মূল্যবোধের এ বিপর্যয়কর অবস্থার শিকার সকলে। নারীরা আবার আরো এগিয়ে নারী হিসেবে নির্যাতিত হচ্ছে।

অথচ ইসলামই নারীকে সর্বপ্রথম মানুব হিসেবে ঘোষণা দিয়েছে। প্রাক-ইসলামী যুগে নারীদেরকে মানুষই মনে করা হতো না। অন্যান্য পণ্যের মত নারীকেও হাট-বাজারে বিক্রি করা হতো। ইসলাম নারীর মর্যাদার ব্যাপারে যত কথা বলেছে, তা আর কোন প্রসংগে বলেনি। অন্যান্য মতাদর্শও নারীকে মানুষ হিসেবে মূল্যায়ন করতে ব্যর্থ হয়েছে। আজকাল যারা বাংলাদেশে নারীর ক্ষমতায়নের ব্যাপারে উপদেশ দিচ্ছে তাদের অন্যতম হলো মার্কিন যুক্তরাষ্ট্র। তারাও আজ অবধি কোন নারীকে তাদের দেশের সর্বোচ্চ পদে তথা প্রেসিডেন্ট পদে আসীন করেনি।

ইসলামে মানবিক মূল্যবোধের ক্ষেত্রে যাদের ব্যাপারে বেশি জোর দেয়া হয়েছে নারীরা তাদের অন্যতম। পুরুবের চেয়ে মানবিক ব্যাপারগুলোতে নারীর অধিকার কোন অংশে কম নয়। বরং অনেক ক্ষেত্রে নারীকে বেশি সম্মান

ত্ত্ব আল. دود البيتامي اموالهم ، ولا تتبدّلوا الخبيث بالطيب ، ولا تاكلوا اموالهم الى اموالكم ، انه كان حوبا كبيرا . دود ৪৪২

<sup>&</sup>lt;sup>১৮২</sup> . ইমাম আহমদ ইবন হাৰল, *আল-মুসদাদ*, প্ৰাহক, খভ- ৩, পৃ. ২৫

<sup>24 -</sup> अव नर وصايا) हेभाम नामाब्री, नुनान, প্রাতক, विजयून उग्नामाब्रा (وصايا), वाव नर النتي وطعلمه والعالم والعالم والعالم المنتيد والعالم والعالم المنتيد والعالم والعالم المنتيد والعالم المنتيد والعالم المنتيد والعالم والعالم المنتيد والعالم والعالم المنتيد والعالم والع

اليه ، وشرّ بيتٍ ... بيت فيه يتيم يُحدَن اليه ، وشرّ بيتٍ ... بيت فيه يتيم يصاء اليه ، وشرّ بيتٍ ... بيت فيه يتيم يساء اليه . ইমাম ইবন মাজা, সুনান, প্রাণ্ডক, কিতাবুল আলাব, বাব নং- ৬

ত১৯১ ,আল-কুর আল الذين ياكلون اموال اليتامي ظلما انما ياكلون في بطونهم نارا وسيعلون سعيرًا . الماد

১৯٩ , ما البنيم فلا تقير عاما البنيم فلا تقير الما البنيم فلا تقير

দেরা হরেছে। ইসলাম নারীকে দেখেছে মানুষ হিসেবে। তাই তাদের অধিকারে এখানে কোন সমস্যার সৃষ্টি হরনি। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, নারীদের তেমনি ন্যারসংগত অধিকার আছে যেমন আছে তাদের ওপর পুরুষের।" মহান আল্লাহ্ বলেছেন, নারীদের তেমনি ন্যারসংগত অধিকার আছে যেমন আছে তাদের ওপর পুরুষের।" মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "তারা তোমাদের পরিচহন এবং তোমরা তাদের পরিচহন।" মহান আল্লাহ্ তা আলা উদাও আহবান জানিয়েছেন। তিনি বলেছেন, "তোমরা তাদের সাথে সংভাবে জীবন যাপন কর।" মানুলুল্লাহ্ (স.) নারীদের অপবাদ দিয়ে তাদের জীবনকে ধ্বংস করতে মানুষকে নিবৃত্ত করেছেন। তিনি বলেছেন, "তোমরা সুদ খেয়ো না এবং সতী নারীকে অপবাদ দিও না।" ১৯১

ইসলাম নারীর প্রতি আচরণকে খুব গুরুত্ব প্রদান করেছে। আল-কুর আন ও আল-হাদীদের বিভিন্ন বর্ণনা হতে তার জোরালো প্রমাণ মেলে। অথচ বাংলাদেশে নারীদেরকে ইসলাম প্রদন্ত সে মূল্য ও মর্যাদা আজ অবধি দেয়া যায়নি। এখানে নারীদেরকে তাদের অধিকার প্রতিষ্ঠার জন্য রীতিমত লড়াই করতে হচ্ছে। প্রতিদিয়ত পত্রিকার পাতায় দেখা যায় যে, কাজের মেযের সাথে দুর্ব্যবহার করা হচ্ছে, যৌতুকের কারণে নারীদের উপর অত্যাচার করা হচ্ছে এমনকি পরিশেষে তালাক পর্যন্ত দেয়া হচ্ছে, সর্বোপরি তারা সর্বত্র বঞ্চিত ও নির্যাতিত হচ্ছে। বিদেশে চাকুরির প্রলোভন দেখিরে অনেক সহজ-সরল নারীকে বিক্রি করে দিছে। অনেক নারীকে দেখা যায় পুরুষের জন্য উপার্জন করে যাছে। কিন্তু ইসলাম এ দায়িত্ব দিরেছে পুরুষের ওপর। ইসলাম সব চেয়ে বেশি গুরুত্বারোপ করেছে দারীর মর্যাদার ক্রেক্রই। যে জাতির জনসংখ্যার অধিকাংশ নারী রাস্লুল্লাহ্ (স.) সে জাতিকে সৌভাগ্যবান জাতি বলে আখ্যারিত করেছেন। তিনি বলেছেন, "এ জাতির শ্রেষ্ঠত্বের কারণ হলো এই যে, তাদের অধিকাংশই নারী।" ইসলাম নারীকে এত বেশি গুরুত্ব ও মর্যাদা দিয়েছে যে, তার মতামতের ওপর নির্ভর করে কোন স্বামীর ভাল বা খারাপ হওয়া। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "তোমাদের মধ্যে সে ব্যক্তি উত্তম যে তার জ্রীর কাছে উত্তম। আমিও আমার জ্রীর কাছে উত্তম।" মারীদের সাথে অসলাচরণ করতে ইসলামে কঠোর সতর্ক করে দেয়া হরেছে। নারীদের ব্যাপারে মহান আল্লাহ্কে তর করে। হরেছে বলা হয়েছে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "তোমরা তর কর। নারীদের ব্যাপারে তোমরা আল্লাহকে তর কর।" ই৯৪

### শিশুদের প্রতি মানবিক আচরণ

বাংলাদেশে মূল সমস্যা হল এই যে, মানুষের মধ্য হতে মানবিক গুণটি হারিয়ে গেছে। এমনকি ছোট শিশুদের সাথেও নরম ও দেহপূর্ণ ব্যবহার করা হচ্ছে না। কিছু ব্যতিক্রম ব্যতীত আসল চিত্রটি এমনই। এ দেশের প্রচারমাধ্যমের দিকে একটু নজর দিলেই এর প্রমাণ মিলবে। পত্রিকার পাতা খুললেই দেখা যায় শিশু নির্বাতনের দায়ে গৃহকর্তী আটক, শিশু ধর্ষিতা, শিশুদেরকে ঝুঁকিপূর্ণ কাজে ব্যবহার করা হচ্ছে, সকল কাজে শিশুশুম বেড়ে গেছে ইত্যাদি। হোট্ট শিশুরা পর্যন্ত আজ এসিড নিক্ষেপ ও ধর্ষণের শিকার হচ্ছে। অসং ও অর্থলিন্দু ব্যক্তিরা শিশু পাচার করছে। জীবিকার ভয়ে জন্মের পর পরই শিশু হত্যা বা শিশু বিক্রির বটনা বাংলাদেশে নতুন কোন বটনা নয়। এছাড়া দুশ্কৃতিকারীয়া নানা উপায়ে শিশু অপহরণ করছে, মুক্তিপণ দাবী করছে এবং অপহরণ পরবর্তী হত্যা সংঘটিত করছে। অপ্রাপ্ত বন্ধক শিশুদেরকে জীবিকা উপার্জনের জন্য বিভিন্ন ঝুঁকিপূর্ণ ও অনৈতিক কাজে অংশগ্রহণ করতে হচ্ছে। ফলে তাদের সঠিক বিকাশ সম্ভব হচ্ছে না। পৃথিবীর সৌন্দর্য এবং শ্রেষ্ঠ সম্পদ শিশুদের প্রতি এহেন অনাচার-অবিচার যেন প্রাক-ইসলামী অন্ধকারচেন্ন আরবের বর্ষরতাকেও হার মানাতে বসেছে। শিশুদের প্রতি এহেন বর্ষরতা রোধকায়ে সমগ্র দেশবাসীয় উচিত ইসলাম প্রদর্শিত ও প্রতিষ্ঠিত ব্যবহার সঠিক ও পরিপূর্ণ জনুসরণ। তাহলেই কেবল শিশু জীবনের নিরাপন্তা, অধিকার, মর্যাদা ও তার পূর্ণ বিকাশ নিন্চিত হবে।

ইসলামে শিশুর অবস্থান খুবই নিরাপদ। মুসলিম সমাজে শিশুকে মহান আল্লাহ্র এক বিশেষ অনুগ্রহের দান মনে করা হয়। ইসলামে শিশুর জন্মকে পরিবারে অত্যন্ত শুভ ঘটনা বলে অভিহিত করা হয়েছে। ইসলামের নবী ছিলেন

অল-কুর আন, ২،১২১৮ ولهن مثل الذي عليهن بالمعروف طه

অল-কুর আন, ২৪১৮৭ هن لباس لكم وانتم لباس لهن الماد

ক্র আন, ৪%১৯ আল-কুর আন, ৪%১৯

ك - देभाम हैवन माजा, जूनान, প্রাতক্ত, विन्ठायून मूकानामा, वाव नर- عدما قال الربا و لا تقذفوا معسلة المربا

अध्य فَأَنْ خَيْر هَذَهُ الأَمَةُ اكثر هَا نَسَاء ، ١٤٥ قَانَ خَيْر هَذَهُ الأَمَةُ اكثر هَا نَسَاء ، ١٤٥٠

<sup>ें</sup> रमाम देवन माजा, जुनाम, প্রাতক্ত, কিতাবুन निकार, वाव न१- ৫० خیر کم لاهله وانا خیر کم لاهلی ده

४२. १. वर - वर , वर ने ने ने जावन मुननान (वर्ष) हेमाम आदयन हैवन शहन, जान-मूननान, প্राठक, यस و النساء . المحدد

শিওদের খুব প্রিয় ও আপনজন। তিনি তাঁর আচরণ দিয়ে মানব জাতিকে ঐ ধরনের আচরণের প্রতিই উদ্বন্ধ করেছেন। কিন্তু বাত্তব চিত্র রাসূলুল্লাহ্ (স.)-এর আদর্শের পরিপন্থী। তিনি জোর দিয়ে বলেছেন, "যে ব্যক্তি আমাদের শিক্তদের ক্ষেহ ও দরা করে না এবং আমাদের বড়দের সন্মান ও মর্যাদা দেয় না সে আমাদের অর্তভুক্ত নয়।"<sup>>৯৫</sup> ভালভাবে খেয়াল করলে দেখা যাবে যে, শিশুদের সাথে অমানবিক আচরণের কারণে মুসলিম হিসেবে পরিচয় দেয়াই অশোভনীয় হয়ে পড়ে। সে ব্যক্তি তখন আর রাসূলুল্লাহ্ (স.) উন্মাত হিসেবে গণ্য হতে পারে না। মুহাম্মদ (স.)-কে যুব নিকট থেকে অনেক দিন দেখেছেন সাহাবী আনাস (রা.)। কারণ তিনি রাসূলুল্লাহ (স.)-এর ঘরে দীর্ঘ দশ বছর লালিত-পালিত হয়েছিলেন। তিনি রাস্লুল্লাহ্ (স.)-এর শিশুপ্রীতি প্রসংগে বলেন, রাস্লুল্লাহ্ (স.) শিতদের প্রতি সর্বাধিক ল্লেহপ্রবর্ণ ছিলেন।" ১৯৬ এটি অত্যন্ত স্পষ্ট কথা যে, রাসুলুল্লাহ (স.) এর দল্লা, ভালবাসা, ক্ষেহ ছিল সবার জন্য অবারিত। বিশেষ করে তিনি শিতদেরকে খুব বেশি ভাল বাসতেন। আনাস (রা.) থেকেই আরেকটি হাদীস বর্ণিত আছে। তিনি বলেন, "আমি রাস্লুক্লাহ (স.)-এর চেয়ে সন্তানদের প্রতি অধিক ক্ষেহপ্রবর্ণ আর কাউকে দেখিনি।"<sup>১৯৭</sup> রাসুলুল্লাহ্ (স.) এর শ্রেষ্ঠত্বের উল্লেখযোগ্য একটি কারণ এই ছিল যে, তিনি কারো সাথে মু'আমিলাতের সময় তার পর্যায়ে নেমে যেতেন। অর্থাৎ তিনি শিওদের সাথে আরেকটি শিওর মত শিতসুলভ আচরণ করতেম। তিনি যে একজন নবী ও বয়ক্ষ লোক তা তার বন্ধু শিশুটিকে বুক্তেই দিতেন না। সাহাবী আনাস ইবন মালিক (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "মদীনার ছোট্ট মেয়েদের মধ্যে কোনো এক মেয়ে রাসুলুল্লাহ (স.) এর কাছে আসতো এবং তাঁর হাত ধরতো। তিনি মেরেটির হাত থেকে নিজের হাত গুটিয়ে নিতেন না। সে যেখানে ইচ্ছা তাঁকে হাত ধরে নিয়ে যেতো।"<sup>১৯৮</sup> অন্য এক হাদীসে বর্ণিত আছে যে, "রাসুলুল্লাহ (স.) শিশুদের পাশ দিয়ে যেতেন এবং তাদেরকে সালাম দিতেন।"<sup>১৯৯</sup> রাসুলুক্সাত্ (স.) জানতেন যে, শিশুদের শিখাতে হবে বড়দেরকেই এবং বর্তমানের শিওরাই ভবিষ্যতের সম্পদ। এ প্রসংগেও তিনি বাণী প্রদান করেছেন, তোমাদের শিওদের জ্ঞান দান কর। কেননা, তারা তোমাদের পরবর্তী যুগের জন্য সৃষ্ট।"<sup>২০০</sup> এজাবেই জাতি গঠিত হয়ে থাকে। এ জন্য তিনি সুযোগ পেলেই ওদের জন্য শিক্ষণীয় দুষ্টান্ত স্থাপন করতেন।

রাস্পুলাহ (স.) শিব্দের সাথে খুব মজা করতেন। উবারদুলাহ ইবন মুগীরা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমি আবদুলাহ ইবন হারিস (রা.) থেকে ওনেছি যে, তিনি বলেন, আমি না রাস্পুলাহ (স.) অপেন্দা অধিক কাউকে কৌতুক করতে দেখেছি, আর না তাঁর চেয়ে অধিক কাউকে মুচকি হাঁসি হাঁসতে দেখেছি। আর বাচ্চাদের অভিভাবকরা তো তাঁর এ কৌতুক করাকে নিজেদের গর্ব বলে বোধ করতো এবং খুবই আনন্দিত হতো। এর কারণ ছিলো নবী (স.) বাচ্চাদের সাথে খুবই কৌতুক করতেন।"<sup>২০১</sup>

শিশুদেরকে ইশারা-ইংগিতে, অঙ্গ-ভঙ্গিতে, কথা-বার্তার মাধ্যমেও কট দেরা ইসলামে নিষিদ্ধ। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "তোমরা তোমাদের শিশুদের ইশারা-ইংগিতের মাধ্যমে শান্তি দিও না।" 
ক্রিন্তার ক্রেমনা কর্মান বলেন ইশারা-ইংগিতের মাধ্যমে শান্তি দিও না।" 
ক্রিন্তার ক্রেমনা রাজ্য বলার প্রদান কর্মান বলার অধিকারী হওয়াটাও আল্লাহ্ তা আলার বিশেষ কর্মনা বৈ আর কিছু নয়। হতভাগা ব্যতীত কেউ এ বিশেষণ থেকে দূরে থাকতে পারে না। আবৃ হ্রায়রা (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "মহানবী (স.) হাসান ইবন আলী (রা.) কে চুমু দিলেন এমতাবছায় সেখানে উপস্থিত ছিলেন আকরা ইবন হাবিস (রা.)। আকরা বললেন, আমার দশটি সন্তান রয়েছে কিন্তু আমি কখনও তাদের কাউকে চুমু দেইনি। রাস্লুল্লাহ্ (স.) তার দিকে তাকালেন এবং বললেন, যে ব্যক্তি দয়া প্রদর্শন করে না সে দয়ার পাত্র হতে পারে না।" 
ক্রেন্তার মহানবী (স.) শিশুদের সাথে সর্বদা মানবীয় আচরণ করতেন। তাদেরকে আদর-সোহাগ করে আপন হয়ে যেতেন। তাদেরকে তিনি চুমু দিতেন। এ প্রসংগে হাদীসে প্রচুর বর্ণনা য়য়েছে। বর্ণিত আছে, "মহানবী

२०० , ५८ - अह. अल- अल- सूनमान, आहरू, चल- के होना वाहरान हेवन होयल, जान-सूनमान, आहरू, चल- نام برحم منظيرنا ولم يوقر كبيرنا .

১৯৬ . كان رسول الله(ص) ارحم الناس بالع بيان হাঞ্চিজ আবৃ শায়খ আল-ইসফাহানী (রা.), আখলাকুন্ নবী (স.), ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ১৯৯৪, পৃ. ৮২, হানীস নং- ১৩১

এ১ - পু. ১৩০, পু. ৮২ কাৰ্যাকুদ্ নথী (স.), প্ৰাণ্ডক, হাদীস নং- ১৩০, পু. ৮২ ما رايت احدًا كأن ارخم بالعيال من رسول الله (ص) .

১৯৮ . व्याथनाकून् नदी (म.), প্রাহুক্ত, হাদীদ নং- ২৬, পৃ. ১৪

১৯৯ . ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুস্ সালাম (السكلام), হাদীস নং- ১৫

<sup>&</sup>lt;sup>২০০</sup> , অধ্যক্ষ মো: ইউনুস সিকলার, *ইসলামের আলোকে পরিবার পরিকল্পনা*, লকাঃ প্যাথ পাইভার ইন্টা : ১৯৯৬, পৃ. ২৩

২০১ . আখলাকুন্ নবী (স.), প্রাতক্ত, হাদীস নং- ১৭৪, ১৭৮ পৃ. ১২৬, ১৩০

<sup>&</sup>lt;sup>২০২</sup> . ইমাম মুসলিম, *সহীহ*, প্রাগুজ, ফিতাবুল মুসাকাত, হালীস নং- ৬৩

<sup>&</sup>lt;sup>২০০</sup> , ইমাম বুখারী, সহীহ, প্রাগুক্ত, কিতাবুল আলাব, বাব নং- ১৮

সে.) তাঁর ছেলে ইবরাহীমকে চুমু দিলেন। "<sup>২০৪</sup> রাস্লুল্লাহ্ (স.) হাসান ইবন আলী (রা.) কে চুমু দিলেন। "<sup>২০৫</sup> রাস্লুল্লাহ্ (স.) হুসাইন ইবন আলী (রা.)-কে চুমু দিলেন। "<sup>২০৬</sup> রাস্লুল্লাহ্ (স.)-এর জীবনে শিশুদের সাথে তাঁর প্রশংসনীয় আচরণের সৃষ্টান্ত লক্ষ্য করা যায়। এ প্রসঙ্গে সৈয়ন আমীয় 'আলী বলেন, "One of his particular characteristics was his fondness for children, who flocked round him whenever he issued from his house; and it is said he never passed them without a kindly smile." রাস্লুল্লাহ্ (স.) শিশুদেরকে আনন্দ-কৃতির মধ্যে রাখতেন এবং অনেক সময় নিজে শিশুদের সংগে খেলা ফরতেন। তিনি শিশুদের ভালোবাসতেন ও আদর করতেন।

ইসলামের প্রাথমিক যুগে সালাতের মত মৌলিক ইবাদতও সংক্ষিপ্ত করা হতো শিশুদের স্বার্থে। মহানবী (স.) প্রায়ই এমন করতেন। হালীদে বলা হয়েছে, "রাসূলুরাহ্ (স.) শিশুদের আওরাজ শুনতে পেলেন অতঃপর সালাত সংক্ষিপ্ত করলেন।" শিশুদের কান্না-কাটি করলে শিশুদের যেমন কট হয় তেমনি মায়েদের মনেও অস্থিরতার সৃষ্টি হয়। এ কারণে রাস্লুরাহ্ (স.) এমনটি করতেন এবং অন্যদেরও এমন পরিস্থিতিতে এ ধরনের ব্যবস্থা নিতে বলেছেন। আরেকটি হালীস হতে এ বক্তব্যের সমর্থন মেলে। আনাস (রা.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন, "রাসূলুরাহ্ (স.) সালাতরত অবস্থায় যখন কোন শিশুর কান্নার আওয়াজ শোনতেন তখন (শিশুটির মায়ের মনে কোন অন্থিরতার সৃষ্টি হতে পারে এ আশংকার তিনি সালাত সংক্ষিপ্ত করে) হোট একটি আয়াত কিম্বা হোট একটি স্রা তিলাওয়াতের মাধ্যমে সালাত শেষ করে নিতেন।" শানতিন উক্তবাহ ইবন আমর আল বদরী (রা.) থেকে বর্ণিত। রাস্লুরাহ্ (স.) বলেছেন, "হে লোকেরা! তোমাদের মধ্যে কেউ কেউ রয়েছে লোকদের মধ্যে ঘৃণা ও দূরত্ব সৃষ্টিকারী। তোমাদের যে-ই লোকদের ইমামতি করে, সে যেন নামাযকে সংক্ষিপ্ত করে। কারণ তার পেছনে নামাযীদের মধ্যে রয়েছে বৃদ্ধ, শিশু এবং হাজতমন্দ ব্যক্তিবর্গ।" শানত

যুদ্ধের মত তরাবহ সময়েও শিওদের হত্যা করতে মহানবী (স.) নিবেধ করেছেন। তিনি বলেছেন, "তোমরা শিওদের এবং গীর্জার বাসিন্দাদের হত্যা করো না।" " অন্য হাসীসে বলা হয়েছে, "তোমরা বৃদ্ধদের এবং শিওদের হত্যা করো না।" " আরো বলা হয়েছে, "তোমরা কথনোই নারীদের, শিওদের এবং জরাজীর্ন বৃদ্ধদের হত্যা করো না।" আরো বলা হয়েছে, "তোমরা কথনোই নারীদের, শিওদের হত্যা করতে বারণ করেছেন।" " সীরাত গ্রন্থগুলো থেকে মুসলমানদেরকে এ মূল্যবোধ দেরা হয় যে, প্রত্যেকটি যুদ্ধ তলর প্রাক্তালে মহানবী (স.) এবং পরবর্তীতে হলীফাগণ সৈনিকদেরকে মানবিক মূল্যবোধ যাতে রক্ষা করা হয় সে ব্যাপারে সচেতন করে দিতেন। যুদ্ধ ক্লেন্দ্র উত্তেলনার সময়ও যেন কোন নারী, বৃদ্ধা ও শিওকে হত্যা বা প্রহার করা না হয় সে ব্যাপারে সাবধান করে দেরা হত্যে। সাম্প্রতিক সময়ে দেখা গেছে যে, বিভিন্ন দেশে যুদ্ধে কাউকেই রেহাই দেয়া হছে না। রাস্পুলাহ (স.)-এর সময় কোন যুদ্ধ কোন বৃদ্ধা, নারী বা শিওকে হত্যা করা হয়েছে এর সমর্থনে কেউ কারেননি। " করতে পারবে না। একটি হাদীসে বলা হয়েছে, "রাস্পুলাহ (স.) শিওদের কখনো হত্যা করেননি।" "

আজকাল শিতশ্রম নিয়ে অনেক কথা-বার্তা গুনা যায়। আসলে শিগুশ্রম যেহেতু একটি অমানবিক ব্যাপার তাই ইসলাম প্রথম সিকেই এ ব্যাপারটিকে নিবিদ্ধ করেছে। শিগুরা কটি হৃদয়ের মানুষ তাই এদেরকে উপার্জনে লাগানো

<sup>&</sup>lt;sup>২০৪</sup> , ইমাম বুখারী, *দহীহ*, প্রাওজ, কিতাবুল আলাব, বাব নং- ১০৯

<sup>&</sup>lt;sup>২০০</sup> . ইমান বুধারী, *সহীহ*, প্রাণ্ডক্ত, কিতাবুল আদাব, বাব নং- ১৮

<sup>&</sup>lt;sup>২০৬</sup> . ইমাম আহমাদ ইবন হাৰণ, *আল-মুসনান*, প্ৰাণ্ডক, গভ- ২, পূ. ২৬৯

<sup>309.</sup> Syed Ameer Ali, A Short History of the Saracens, New York, 1961, p. 8

<sup>&</sup>lt;sup>২০৮</sup> , ইমাম মুসলিম, *সহীহ*, প্রাগুক্ত, কিতাবুস্ সালাত, হাদীস নং- ১৯১

২০৯ . আখলাকুন্ নবী (স.), প্রাগুক্ত, হাদীস নং- ১৫৭, ১৬০, পূ. ১০৩

<sup>&</sup>lt;sup>২১০</sup> . ইমাম মুসলিম, *সহীহ*, প্রাণ্ডক্ত, কিতাবুস্ সালাত, হাদীস নং- ১৮২

<sup>&</sup>lt;sup>২১১</sup> . ইমাম আহমদ ইবন হাৰল, *মুসনাদ*, প্ৰাণ্ডক, খভ- ১, পৃ. ২০০

<sup>&</sup>lt;sup>২১২</sup> ينفلوا شيفا و لا تعلوا شيفا و لا تعلوا شيفا و لا تعلوا شيفا و لا مغيرًا.

<sup>&</sup>lt;sup>২১০</sup> , ইমাম মালিক, মু'আভা, প্রাণ্ডক্ত, কিতাবুল জিহাদ, হাদীস নং- ১০

<sup>&</sup>lt;sup>২১৪</sup> . ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাগুক্ত, কিতাবুল জিহাদ, হালীস নং- ২৫, ২৬

২১৫ , ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাঙক্ত, কিতাবুল জিহাদ, হালীদ নং- ১৩৭, ১৪০

শোভনীর নয়। য়াস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, তোমরা শিতদের ওপর উপার্জন করার দায়িত্ব চেপে দিও না।"

মুখজনক হলেও সত্য যে, বড়দের জন্য যেসব কাজ ঝুঁকিপূর্ণ সে ধরনের কাজও বাংলাদেশে শিতদের দিরে সম্পন্ন
করা হয়। তথু শিতশ্রম নয় ইসলামের হলসমূহ কার্যকরী করা হতে শিতদের পরিত্রাণ দেয়া হয়েছে। য়াস্লুল্লাহ্ (স.)

বলেছেন, "যোগ্য (বয়স ও জান) হওয়ার পূর্ব পর্যন্ত শিশুদের উপর থেকে দভবিধি স্থপিত করা হয়েছে।"

যাহোক ম্যাপক্ষে শিতদের জন্য মানুবের মূল্যবোধ জাগ্রত করা উচিত। য়াস্লুল্লাহ্ (স.) শিতদেরকে প্রজাপতি

হিসেবে আখ্যারিত করেছেন। এতেই শিতদের প্রতি অবশিষ্টদের করণীয় সম্পর্কে জানা যায়। য়াস্লুল্লাহ্ (স.)

বলেছেন, "শিওরা হলো জানাতের প্রজাপতি।"

সংস্কৃত্রাহ্ প্রতি করিছেন, "শিওরা হলো জানাতের প্রজাপতি।"

ইসলামে শিশুদের গুরুত্ব অপরিসীম। যে কোন সময় ও পরিস্থিতিতে শিশুস্বার্থ দেখা ইসলামের শিক্ষা। এ জন্য তাদের জীবন রক্ষার জন্য ওক্ষত্মারোপ করা হয়েছে। বলা হয়েছে, "দারিদ্রোর তরে তোমরা তোমাদের সন্ত ানদেরকে হত্যা করবে না।"<sup>২১৯</sup> অন্যন্থানে বলা হরেছে, "তোমাদের সন্তানদেরকে দারিদ্র্য-ভরে হত্যা করো না। তাদেরকে আমিই রিয়ক দেই এবং তোমাদেরকেও। নিভারই তাদেরকে হত্যা করা মহাপাপ।"<sup>২২০</sup> কন্যাশিও ও পুত্রশিতর মধ্যে কোনরূপ পার্থক্য করা যাবে না। বিশেষ করে তারা যদি কচি বয়সে বড়দের এই মানসিকতা দেখতে পায় তাহলে শিশুমনে বিরূপ প্রতিক্রিয়ার সৃষ্টি করতে পারে। এর চেয়ে বড় অমানবিক ব্যাপার আর কিছু হতে পারে না। এধরনের কুৎসিত মানসিকতা ছিল জাহিলী যুগের লোকদের। এ প্রসংগে আল-কুর'আনে বলা হয়েছে, "ওদের কাউকেও যখন কন্যা সন্তানের সংবাদ দেয়া হয় তখন তার মুখমভল কালো হয়ে যায় এবং সে অসহনীয় মনতাপে ক্লিষ্ট হয়। তাকে যে সংবাদ দেয়া হয়, তার গ্লানি হেতু সে নিজ সম্প্রদায় হতে আত্মগোপন করে। সে চিন্তা করে হীনতা সত্ত্বেও সে তাকে রেখে দিবে, না মাটিতে পুঁতে দিবে! সাবধান! তারা যা সিদ্ধান্ত করে তা কত নিকৃষ্ট!"<sup>২২১</sup> তাদের এ ধরনের জঘন্য কাজের ব্যাপারে উল্লেখ করা হয়েছে, "যখন জীবন্ত সমাধিস্থ কন্যাকে জিজ্ঞাসা করা হবে, কী অপরাধে তাকে হত্যা করা হয়েছিল?"<sup>২২২</sup> মহানবী (স.) কন্যাশিতদেরকে রাগ করতে বিশেষভাবে নিষেধ করেছেন। তিনি একজন সাহাবীকে লক্ষ্য করে বলেছেন, "অবশ্যই তুমি তোমার কন্যাদের রাগ করো না।"<sup>২২০</sup> যেহেতু আজকাল কন্যাশিখনের প্রতিই বেশি অমানবিক নির্বাতন চালানো হয় তাই আজকের প্রেক্ষাপটে এ হাদীসের গুরুত্ব অপরিসীম। আজকাল অপ্রাপ্ত শিশুদের দিয়ে এক শ্রেদীর লোক জোরপূর্বক দেহ ব্যবসা করাচেছ। সামান্য অর্থের বিনিময়ে বিক্রি করছে ও বিদেশে পাচার করা হচেছ। যা সকল মনুব্যত্তকে কবর দেরার শামিল। আজকাল শিওদের ওপর যে সব ক্ষেত্রে নির্যাতন চালানো হচেছ ইসলাম এর প্রত্যেকটি কর্মকান্ড বহুপূর্বেই আঁবেধ ঘোরণা করেছে।

ইসলামী 'আকীদা ও বিশ্বাসে শিশুরা হলো পিতা-মাতা ও অভিভাবকের কাছে রক্ষিত আমানত স্বরূপ। যে আমানত সম্পর্কে পিতা-মাতাকে জিজ্ঞাসা করা হবে। লারিত্বানুভূতির ব্যাপারে হালীসে বলা হয়েছে, 'আবদুরাহু ইবন উমার (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন যে, আমি রাসূলুরাহু (স.) কে বলতে ওনেছি, "প্রত্যেকেই দারিত্বশীল এবং প্রত্যেকেই তার দারিত্বের ব্যাপারে জিজ্ঞাসিত হবে। নেতা একজন দারিত্বশীল। সে তার দারিত্বের ব্যাপারে জিজ্ঞাসিত হবে। নেতা একজন দারিত্বশীল। সে তার দারিত্বের ব্যাপারে জিজ্ঞাসিত হবে। পুরুব তার পরিবারের দারিত্বশীল। তাকে তার দারিত্বের ব্যাপারে জিল্ঞাসা করা হবে। নারী তার স্বামীর ঘরের দারিত্বশীল। তাকে তার দারিত্বের জন্য জবাবলীহি করতে হবে। খাদেম তার মালিকের সম্পর্কের দারিত্বশীল। তাকে তার দারিত্বের ব্যাপারে প্রশ্নের মুখােমুখি হতে হবে। আদলে প্রত্যেকেই দারিত্বশীল আর প্রত্যেককেই তার দারিত্বের ব্যাপারে জিজ্ঞাসা করা হবে।"

১২০ বিলালক স্বামিক্র ব্যাপারে জিজ্ঞাসা করা হবে।"

১২০ বিলালক স্বামিক্র মহান দারিত্ব। এ দারিত্ব সুচাক্ররপে পালন করাই পিতা-মাতার জন্য মানবিক মূল্যবাধ। খুব

২১৬ و لا تكلفوا الصغير الك. ب عنها عنها عنها عنها المعنور الك. ب عنها المعنور الك. ب عنها المعنور الك. ب عنها

<sup>&</sup>lt;sup>২১৭</sup> . ইমান বুখারী, *সহী*হ, প্রাগুক্ত, কিতাবুল হুদূদ, বাব নং- ২২

ইমাম মুসলিম, সহীর, প্রাওড, কিতাবুল বির্র, বাব নং- ১৫৪ مىغار ھم دعامومي الجنة .

অল-কুর'আন, ৬৪১৫১ و لا تقتلوا او لادكم من املاق . ﴿ ﴿ ا

থান, ১৭৯৩১ ভাল-কুর আন, ১৭৯৩১ ولا تقتلوا اولاذكم غشية املاق ، نحن نرزقهم وايّاكم ، انّ قتلهم كان خطا كبيرا. 👐

واذا بشر احدهم بالانشى ظل وجهه مسودا و هو كظيم ، يتوارى من القوم من سوء ما بشر به ، ايسكه على هون ام . ددد واذا بشر احدهم بالانشى ظل وجهه مسودا و هو كظيم ، يتوارى من القوم من سوء ما بشر به ، الاساء ما يعكمون

আল-কুর আন, ৮১৪৮, ৯ واذاالموءدة سنلت ، باي ننب قتلت بعد

২২০ . ইয়াম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, ফিতাবু ফাবারিলিস্ সাহাবা (فضائل الصحابة), হাদীস নং- ৯৬

<sup>&</sup>lt;sup>২২৪</sup> . ইমাম মুসলিম, *সহীহ*, প্রাগুক্ত, কিতাবুল ইমায়াত, হালীস নং- ২০

আদর করা হলো কিন্তু ভালো একটি নাম রাখা হলো না, 'আকীকা দেয়া হলো না, শিক্ষা-দীক্ষা-আদাব-শিষ্টাচার শিখানো হলো না তাহলে মূল্যবোধের মূল্য দেয়া হলো না। লুকমান (আ.) তার উপদেশের মাধ্যমে পিতা-মাতার মূল্যবোধ শিখিয়ে দিয়ে গেছেন। তিনি বলেন, "হে বৎস! সালাত কারেম করিও, সৎ কর্মের নির্দেশ দিও আর অসৎ কর্মে নিরেধ করিও এবং আপদে-বিপদে ধৈর্ম ধারণ করিও। এটিই তো দৃঢ়সংকল্পের কাজ। অহংকারবশে তুমি মানুষকে অবজ্ঞা করিও না এবং পৃথিবীতে উদ্ধৃতভাবে বিচরণ করিও না; নিত্য আল্লাহ্ কোন উদ্ধৃত, অহংকারীকে পঙ্গল করেন না। তুমি পদক্ষেপ করিও সংযতভাবে এবং তোমার কন্ঠবর নীচু করিও; নিক্যা বরের মধ্যে গর্দভের বরুই সর্বাপেক্ষা অপ্রীতিকর। "<sup>২২০</sup> আরেকটি আয়াত হতে দারিত্বের সীমা সম্বন্ধে জানা যায়, "হে মু'মিনগণ! তোমরা নিজদেরকে এবং তোমাদের পরিবার-পরিজনকে রক্ষা কর অগ্নি হতে, যার ইন্ধন হবে মানুর ও প্রত্তর, যাতে নিয়োজিত আছে নির্মান্তব্যর, কঠোরস্বভাব ফিরিশতাগণ, যারা অমান্য করে না তা, যা আল্লাহ্ তাদেরকে আদেশ করেন। আর তারা যা করতে আদিষ্ট হয় তাই করে।"

\*\*\*\*

শিশুদেরও তাদের পর্যায় অনুযায়ী সম্মান-মর্যাদা রয়েছে। তারা বয়েদে ছোট বলেই তাদের সাথে যাচেছতাই ব্যবহার করা যাবে না। রাস্লুল্লাহ্ (স.) এ প্রসংগে বলেদ, "তোমরা তোমাদের সন্তানদের সম্মান কর এবং তাদেরকে সুন্দরভাবে শিষ্টাচার শিখাও।" মহানবী (স.) সালাম প্রদানের ক্ষেত্রে কোন বয়সের মানুষকে নির্ধারিত করতেন না। তিনি আবাল, বৃদ্ধ, বনিতা সবাইকে সালাম করতেন। যায় কলে তিনি সকলের প্রিয়পাত্রে পরিণত হয়ে ওঠেন। "আনাস (রা.) হতে বর্ণিত। তিনি শিশুদের পাশ দিয়ে যাচিছলেন তারপর তাদেয়কে সালাম দিলেন এবং বললেন, রাস্লুল্লাহ্ (স.) এমনটি করতেন।" অর্থাৎ মহানবী (স.) শিশুদের কোন কিছু শেখাতেন নিজে অনুশীলন করে এবং সাহাবীদেরকেও শিশুদের প্রতি কোমল আচরণের নির্দেশ দিতেন। তিনি কোন কিছু নির্দেশ দিয়েই দায়িত্ব শেষ করে দিতেন না। বরং কাজটি সবার আগে করে দেখিয়ে দিতেন।

দঃখজনক হলেও সত্য যে, এ দেশের মানুবের মানবিক দিকটি এতটাই দীচে নেমে গেছে যে, পত্রিকার পাতার নিমে উল্লেখিত সংবাদ শিরোনাম দেখতে হয়, 'শিক্ষকের বেত্রাঘাতে ছাত্রের মৃত্যু' 'গৃহকর্তীর অত্যাচারে কাজের ছোঁট মেরে হাসপাতালে কাতরাচেছ' ছাল থেকে ফেলে দিরে হত্যা'। এ খবরগুলো বাংলাদেশের প্রেক্ষাপটে এখন নিতাদিনের ঘটনা। বিশেষত বাসার কাজের শিশু মেয়েটিকে দিয়ে অনেক কাজ আদায় করিয়ে দিলেও তার প্রতি সামান্যতম মানবীয় আচরণটুকুও করা হয় না। এখানে দু'জন বিশিষ্ট ব্যক্তির শিশুর প্রতি করণীয় সম্পর্কিত বাণী উল্লেখ করা হলো। আহনাফ ইবন কায়েস হযরত আমীর মুন্নাবিদ্না (রা.) কে যে উপদেশ দিলেন তা নিম্নরপ. "শিশুরা আমাদের তন্তু যাতে আমাদের পিঠ হেলান দিতে পারে। তারা আমাদের অভরের বাসনা বা আকাংখিত কল স্বন্ধপ। তারা আমাদের নয়ন শীতলকারী। তাদের নিয়েই আময়া শত্রুদের উপর আক্রমন চালাই। আমাদের পরে তারাই আমাদের স্থলাভিবিক্ত হবে। সূত্রাং তোমার উচিৎ তুমি তাদের জন্যে কোমল ভূমি হয়ে যাবে। তারা চাইলে তাদের দাও। তারা তোমার খুশী কামনা করলে তাদের প্রতি তুমি খুশী থাক। তাদের তুমি নিজ ভালবাসা ল্লেহ থেকে বঞ্চিত করো না। অন্যথায় তারা তোমার নিকট থেকে ভাগবে, তোমার জীবনে বাঁধা হয়ে দাঁভাবে, আর তোমার মতা কামনা করবে।"<sup>২২৯</sup> ইসলামী দার্শনিক ইবন খালদুন বলেছেন,<sup>২০০</sup> "শিক্ষাদান কালে শিক্ষার্থীদের প্রহার করা সমীচীন নয়। বিশেষত স্বল্প বয়সের শিওদের উপর মোটেই কঠোরতা আরোপ করা ঠিক নয়। যে ব্যক্তি শিহুদের উপর কঠোরতা আরোপ করে সে তাদের অন্তর থেকে খুশী ছিনিয়ে নেয়, তাদের অকর্মন্য ও অকেজো করে রাখে। তাদের মিথাক ও কুমতলবী করে ছাতে। (তাদের মধ্যে প্রদর্শনী ভাব ও মুনাফিকীর বীজ প্রতিপালিত হয়) তারা এমন সব কথা বলতে শুরু করে যা তালের মনের বিপরীত। কারণ, তারা এমনটি না করলে তিরস্কার ও

يا بنى اقم الصلاة وامر بالمعروف وانه عن العنكر واصبر على ما اصابك ، ان ذالك من عزم الامور ، ولا تصعر و الله خدك للناس ولا تمثل في الارض مرحا ، ان الله لا يعب كل مغتال فخور ، واقصد في مثيك واغضض من صوتك ، ان خدك للناس ولا تمثل في الارض مرحا ، ان الله لا يعب كل مغتال فخور ، واقصد في مثيك واغضض المدوت الحمير خدك الناس ولا تمثير الاصوات الصوت الحمير

يا ايها الذين امنوا قوا انفكم واهليكم نارا وقودها الناس والمحجارة عليها ملائكة غلاظ شداد لا يعصون الله ما امرهم فلله المرهم والمعارض الله ما المرهم والمعارض ما يؤمرون আল-কুর'আন, ৬৬৪৬

<sup>&</sup>lt;sup>২২৭</sup> . ইমাম ইবন মাজা, *সুদাদ*, প্রাথক, কিতাবুল আদাব, বাব নং- ৩

<sup>&</sup>lt;sup>২২৮</sup> . فعله (ص) يفعله وقال: كان رسول الله (ص) يفعله عن انس (رض) الله مر على صبيان فسلم عليهم وقال: كان رسول الله (ص) يفعله . ইমাম মুসলিন, সহীহ, প্রাহত, কিতাবুসু সালাম, হালীস নং- ১৫

<sup>&</sup>lt;sup>২২৯</sup> , আফজাল হোসাইন, শিক্ষা ও প্রশিক্ষণ (তা লীম ওয়া তার্যবিয়াত), ঢাকাঃ ইসলামিক এডুকেশন সোসাইটি, ১৯৯৩, পৃ. ৪৩৮ <sup>২০০</sup> , প্রাণ্ডক, পৃ. ৪৩৮

ভৎর্সনার শিকার হয়ে পড়ে।, তারা ধোকা ও প্রতারণায় অভ্যন্ত হয়ে পড়ে। কারণ, এটা ছাড়া তানের কাজ চলে না। অবশেষে এ অভ্যাসই তানের চরিত্র ও কর্মের অংশে পরিণত হয়। সুতরাং শিক্ষকের উচিত তার ছাত্রের উপর এবং পিতা নিজ সন্তানের উপর ক্রোধ ও জবরদন্তি প্রদর্শন না করা এবং জারে যবরদন্তি করে প্রতিপালন (প্রশিক্ষণ) না করা।

শিখদের লালন-পালন করতে গিয়ে মানুষ যদি দুঃখ-কটে নিপতিত হয় তাহলে ইসলামে তাদের জন্য বিশেষ মর্যাদার কথা বলা হয়েছে। আয় সে শিশুটি যদি কন্যা হয় তাহলে তো বেতনার মর্যাদা। এমন কি এর কল্ফাতিতে তার জীবনে সকলতা এসে যেতে পারে। আনাস (রা.) মহানবী (স.) থেকে বর্ণনা করে বলেন যে, রাস্লুরায় (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি দু'টি নেরেকে বয়োঃপ্রাপ্ত হওয়া পর্যন্ত লালন-পালন করল, সে কিয়ামতের দিন এরপ অবস্থায় আসবে যে, আমি ও সে এরকম একএ থাকব। তিনি তাঁর আঙুলগুলো মিলিয়ে দেখালেন।"

তিংগা বুঝতে না দেয়াই উত্তম নচেৎ কিটি মনে সাংঘাতিক রেখাপাত করে থাকে। এতে সে মানসিকভাবে তেংগা পড়ে। আরিশা (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমার কাছে এক মহিলা আসল এবং তার সাথে দু'টি মেয়েও ছিল। সে কিছু চাইল কিন্তু আমার কাছে একটি খেজুর ছাড়া আয় কিছুই পেল না। আমি খেজুরটা তাকে দিলাম। সে খেজুরটি তার দুই কন্যার মধ্যে বন্টন করল, কিন্তু সে নিজে তা থেকে খেল না, অতঃপর উঠে চলে গেল। নবী (স.) আমানের কাছে আসলে আমি তাঁকে ব্যাপারটি অবহিত করলাম। তিনি বলেনঃ যে ব্যক্তিই এরপ কন্যা সন্তানদের নিয়ে পরীক্ষার সন্মুখীন হবে এবং তাদের সাথে সুন্দর ব্যবহার করবে, তারা (কিয়ামতের দিন) তার জন্য জাহান্নামের আগুনের বিক্লন্ধে প্রতিবন্ধক হয়ে দাড়াবে।"

তার জন্য জাহান্নামের আগুনের বিক্লনের প্রতিবন্ধক হয়ে দাড়াবে।"

তার জন্য জাহান্নামের অগুনের বিক্লনের প্রতিবন্ধক হয়ে দাড়াবে।"

তার জন্য জাহান্নামের অগুনের বিক্লনের প্রতিবন্ধক হয়ে দাড়াবে।

তার করেন বিক্লার সন্ত্র বিক্লনের প্রতিবন্ধক হয়ে দাড়াবে।

তার করেন বিক্লার সন্তর বিক্লার সন্ত্র বিক্লার সাম্বামির বিক্লার সাম্বামির বিক্লার বিক্লার সাম্বামির বিক্লার সা

## নির্বাক প্রাণীদের প্রতি মানবিক আচরণ

পরিবেশের ভারসাম্যের জন্য জীব-জন্তর বিচরণ ও অবস্থান খুবই জরুদ্ধী। এ জন্য মহান আল্লাহ মানব সৃষ্টির শুরু থেকেই পরিমিত জীব-জন্ত সৃষ্টি করে ভুপৃষ্ঠে ছেড়ে দিয়েছেন। জীব-জন্ত না থাকলে মানুষের বেঁচে থাকা নুত্রহ হয়ে পড়তো। অথবা আমরা হয়তো বাঁচতেই পারতাম না। আমাদের খাদ্যসহ জীবন ধারণের অনেক উপকরণ আমরা প্রাণীদের কাছ থেকেই পেয়ে থাকি।

বিভিন্ন জীবের অল্প-অল্প ভূমিকার ফলে আমাদের পরিবেশ সমৃদ্ধ হয়। এরা আমাদের এ ধরাকে বাসবোগ্য রাখার জন্য অনবরত প্ররাস চালিরে যাছে। উদাহরণস্বরূপ কেঁচোর কথা উল্লেখ করা যার। কেঁচোর বিচরণ ও বেঁচে থাকার ফলে মাটির উর্বরতা বৃদ্ধি পাছে। এজন্য কেঁচোকে বলা হয় প্রাকৃতিক লাঙ্গল। কারণ সে সর্বদা মাটি চবে বেড়াছে। কেঁচো মাটির মধ্যে নাইট্রোজেন প্রবেশে সাহাব্য করে। যা না থাকলে মাটিতে ইউরিয়া দিতে হয়। কেঁচো জমি বোঁড়াবুঁড়ি করে বলে তা নরম ও উর্বর হয়। এতে ফলন বহু গুনে বেড়ে যায়। এ জন্য দেখা যায় যে, যে সব এলাকায় কেঁচো বেশী থাকে সে সব এলাকার মাটি অপেকাকৃত উর্বর হয়, চাষ করতে কট কম হয় সর্বোপরি ফসল বেশী হয়। আবার কেঁচোনের খেয়ে বিভিন্ন মাছ ও পাখিরা জীবন ধারণ করে থাকে।

ইসলাম যে সব বৈশিষ্টের কারণে প্রেষ্ঠত অর্জন করেছে তন্মধ্যে উল্লেখযোগ্য একটি হলো জীবে দয়া করা। আয়িশা (রা.) থেকে বর্ণিত, রাস্লুল্লাহ (স.) বলেছেন, 'আল্লাহ কোমল, তিনি সকল কাজে কোমলতা পছন্দ করেন।" ২০৪ এপ্রসংগে আরেকটি হালীস আবৃ হুরাইরা (রা.) থেকে বর্ণিত। রাস্লুল্লাহ (স.) বলেছেন-' তোমাদেরকে সহজ করার জন্য পাঠানো হরেছে; কঠোরতা আরোপের জন্য তোমাদেরকে পাঠানো হয়িন।" ২০০ আনাস (রা.) থেকে বর্ণিত; রাস্ল (স.) আরো সংক্ষিপ্ত ভাবে বলেছেন, 'তোমরা সহজ কর; কঠিন করোনা।" ২০৬ দয়ার দৃষ্টিকোণ থেকে রাস্ল (স.) মানুব এবং জীব-জন্তকে একই চোখে দেখেছেন। আল্লাহ মুহান্মদ (স.)-এর ব্যাপারে এজন্যই বলেছেন- 'আমি তো তোমাকে বিশুজগতের প্রতি কেবল রহমতরূপেই প্রেরণ করেছি।" ২০৭ জগতের প্রতি কথাটি বলে এ

<sup>&</sup>lt;sup>২০১</sup> . ইমাম মুসলিম, *সহীহ*, প্রাওজ, কিতাবুল বির্র, হালীদ নং- ১৪৯

<sup>&</sup>lt;sup>২০২</sup> . ইমান মুসলিম, সহীহ, প্রাহত, কিতাবুল বির্র, হাদীস নং- ১৪৭

<sup>&</sup>lt;sup>২০৪</sup> ইমাম বুখারী, *সহীহ*, প্রাগুক্ত, হালীস নং- ৬০২৪/ইমাম মুসলিম, *সহীহ*, প্রাগুক্ত, হাদীস নং- ২১৬৫

<sup>&</sup>lt;sup>২০৫</sup> ইমাম বুখারী, সহীহ, প্রাণ্ডক্ত, হালীস নং- ২২০/ইমাম নবুবী, *রিরাকুস সালিহীন,* হালীস নং- ৫/ ৬০৬, পৃ. ২৯৯

<sup>&</sup>lt;sup>২০৬</sup> . ইমাম বুখারী, *সহীহ*, প্রওক্ত, হালীস নং- ৬৯/ইমাম মুসলিম, *সহীহ*, প্রাওক্ত, হালীস নং- ১৭৩৪

وما ارسلناك الا رحمة للعالمين . ١٥٥

আয়াতে বুঝানো হয়েছে যে, জীব বৈচিত্রাও তাঁর রহমতের আওতাধীন। তাঁকে শুধু মানুষ বা মু মিন বা মুসলিমদের জন্য পাঠানো হয়নি। তিনি তাঁর আচরণের মাধ্যমে এ আয়াতের স্বার্থকতা প্রমাণ করেছেন।

অপরিণত জীব-জন্ত ও কাটকা মাছ শিকার করা কয়েকটি কারণে ইসলামে অত্যন্ত গহিত কাজ। যেমন-

- ইসলামে এর পক্ষে কোন অনুমোদন নেই।
- খ) এটা মানুবের রিবকে অবৈধ হন্তকেপ।
- গ) এটি জীব-জন্তু, মাছ বা পাখির প্রতি অন্যায় আচরণ। ইসলামের দৃষ্টিতে এটিই যুলম।
- থটি হাককুল ইবাদ নটের সামিল; প্রয়োজন ব্যতিরেকে কারো জীবন হরণের অধিকার কারো নেই।

যারা প্রাণীদের প্রতি দয়ার আচরণ করে তাদের ব্যাপারে রাস্ল (স.) বলেছেন, "(রাহমান) দয়ালু ওধু দয়াবানদের প্রতিই দয়া করে থাকেন।"<sup>২০৮</sup> রাস্ল (স.) আরো বলেন- "তোমরা পৃথিবীবাসীলের প্রতি দয়া কর; তাহলে আসমানবাসী তোমাদের প্রতি দয়া করবেন।"<sup>২০৯</sup> রাস্ল (স.) আবার বলেছেন, "আল্লাহ তার বান্দাদের মধ্যে তাদেরকেই দয়া করেন, যারা পরক্ষর দয়া প্রদর্শন করে।" <sup>২৪০</sup>

#### ইসলামের আলোকে জীব-জন্তুর প্রতি করণীয়

ইসলামে জীব-জন্ত থেকে শুরু করে সকলের অধিকার প্রতিষ্ঠা করা হয়েছে। যে পশু-পাখী আমাদের ও পরিবেশের জন্য এত ত্যাগ করছে তাদের প্রতিও আমাদের অনেক কিছু করণীয় আছে। ইসলাম সে প্রসংগেও আলোকপাত করেছে। যেমন..

একাত জরুরী কোন কারণ ব্যতীত জীব-জন্ত হত্যা করাকে ইসলামে কঠোর হতে নিষেধ করা হয়েছে। হাদীসে বর্ণিত আছে, আল্লাহর রাস্ল (স.) পিপীলিকা ও হুদহুদ (পাখী) কে হত্যা করতে বারণ করেছেন। ২৪১ অন্য একটি হাদীস থেকে জানা যার, রাস্লুলাহ (স.) মৌমাছিকে মারতে নিষেধ করেছেন। (আবু দাউন) ২৪২ সকল প্রাণীই পরিবেশের জন্য অপরিহার্য, তাই কোন প্রাণীকেই বধ করা যাবে না। হাদীস থেকে সে কথাই প্রমাণিত হলো। মহানবী (স.) এর ইনতিকালের পর তাঁর খলীফারা এ বিধানকে কার্যকরী করেছিলেন। ইসলামের প্রথম খলীফা আবু বকর (রা.) মহানবীর অনুসরণে তাঁর সেনাপতিকে নির্দেশ দিয়েছিলেন, "হে যায়িদ! ফলের গাছ কাটবে না, ওধু খাদেয়র প্রয়োজনে যা তোমরা হত্যা করবে তার বাইরে গ্রাদি পণ্ডর কোন অনিষ্ট করবে না।" ২৪০

ইসলাম জীব-জন্তর প্রতি কর্তব্যের ব্যাপারে এতটাই সচেতনতার পরিচর দিয়েছে যে , পশুর খাদ্য প্রদান ব্যুতীত গাছের পাতা ছেড়াকেও অবৈধ ঘোষণা করেছে । রাস্নুলুলাহ (স.) বলেছেন, "হ্যরত ইবরাহীন (আ.) মক্কাকে হারান (অর্থাৎ পবিত্র, সম্মানিত দুর্লংঘনীর) করেছেন আর আমি হারান করছি নদীনাকে - নদীনার দুই সীমানার মধ্যবর্তী ছানকে । সুতরাং এতে রক্তপাত করা যাবে না । যুক্তের অন্ত বহন করা যাবে না । পশুর খাদ্য ব্যুতীত পাতা করানো যাবে না ।"২৪৪ এ হাদীস থেকে বুঝা যার, হারান শরীকে অনেক কিছু হারান হলেও পশুর খাবার প্রদানের জন্য গাছের পাতা করানো হারাম নয় ।

পত-পার্থীদের আত্ররন্থল প্রয়োজন ব্যতীত ধ্বংস করা যাবে না। সাহাবী অবপুরাহ ইবন হ্বায়শ (রা.) থেকে বর্ণিত আবৃ দাউদ শরীফে আহে রাস্লুত্রাহ (স.) যলেছেন, "যে (অন্যায় ভাবে) বরই গাছ কেটেছে (মুসাফির ও পতর আশ্রয় নষ্ট হয়েছে) আল্লাহ তাকে তার মাথা নিচু করে জাহায়ামে কেলবেন।"<sup>২৪৫</sup> এসব কারণেই ইসলামে বৃক্ষ রোপনের এত গুরুত্ব। এ প্রসংগে একটি হাদীস উল্লেখ না করলেই নয়। আয়িশা (রা.) থেকে বর্ণিত, মহান্বী (স.)

<sup>&</sup>lt;sup>৫৮</sup> . ইমাম আৰু দাউদ*্সুনান*, প্ৰাণ্ডক, কিতাবুল আদাৰ, বাব নং- ৫৮

<sup>&</sup>lt;sup>২০৯</sup> ইমাম মালিক, *মু আতা*, প্রাগুক্ত, কিতাবুল জিহাদ, হাদীস নং- ৩৬

<sup>&</sup>lt;sup>২৪০</sup>, ইমাম বুখারী, *সহীহ*, প্রাগুক্ত, কিতাবুল জাদায়িয, বাব নং- ৩২

<sup>&</sup>lt;sup>২৪১</sup> ইমাম আৰু দাউদ, *সুনান*, প্ৰাণ্ডক, ফিতাবুল আদাৰ, বাব নং- ১৬৪

<sup>&</sup>lt;sup>২৪২</sup> . মুফতী শফী, প্রাতক্ত, পৃ. ৭৪৮

<sup>&</sup>lt;sup>২৪০</sup> . সৈরদ আমির আলী, *দি স্পিরিট অব ইসলাম* , ঢাকাঃ ইসলামিক কভিভেশন বাংলাদেশ, ১৯৯৯, পৃ. ১৩০

২৪৪ . অধ্যাপক মওলানা আহমদ আবুল কালাম, "রস্লুলাহ (সাঃ ) এর স্বদেশ প্রেম" কুতি, ঈদে মিলালুয়বী (সাঃ ) কুয়নিকা, ২০০৩, ১৪২৪ হিজয়ী, তমলুন মজলিন, অধ্যাপক আবনুল গফুর সল্পালিত, পু. ৫৯

<sup>&</sup>lt;sup>২৪৫</sup> . অধ্যাপক মুজিবুর রহমান, *নির্বাচিত হাজার হাদীস*, রাজশাহীঃ আল-ইসলাহ প্রকাশনী, ফেব্রুয়ারী, ২০০১, পূ. ৬৫

বলেছেন, 'যদি ফেউ জানে যে, আগামী কালই কিয়ামত অনুষ্ঠিত হবে; অথচ তার হাতে একটি গাছের চারা রয়েছে, সে অবস্থায়ও সে যেন চারাটি রোপণ করে।''<sup>২৪৬</sup> বলাবাহুল্য যে, গাছ, গাছের ফল, ফুল, পাতা, ভাল-পালা ও হায়া এসবই পশু-পাখীর জন্য অত্যন্ত উপকারী। বনই তো এদের আসল ঠিকানা।

ইসলাম জীব-জন্তর ব্যাপারে এতটাই গুরুতারোপ করেছে যে, এদেরকে গালা-গালি ও লা'নত দিতেও মানুষকে নিষেধ করেছে। যায়িদ ইবন থালিদ আল জুহানী (রা.) হতে বর্ণিত, মহানবী (স.) বলেছেন, ''তোমরা মোরগকে গালি দিও না। কেননা সে সালাতের জন্য (মানুষকে যুম থেকে) জাগিয়ে তোলে'। <sup>২৪৭</sup> ব্যাপারটির গুরুত্ব অনুধাবন করে বিখ্যাত মুহাদ্দিস ইমাম আবু দাউদ তাঁর সুনানের একটি অধ্যায়ের শিরোনাম রেখেছেন নিম্মোক্ত ভাবেঃ

'জীবজন্তকে লানত করার নিবেধ প্রসংগ।''<sup>২৪৮</sup>

জীবজন্তর সাথে বাহানা করা যাবে না। ধোঁকা দেরা হারাম; সেটা মানুষ হোক বা জীব-জন্ত। খাবার দেরার লোভ দিয়ে খাবার না দেরা বড় ধরনের অন্যার ও প্রতারণা। বড় মাপের মুহান্দিসগণ এমন ধরনের লোকদের কাছ থেকে হাদীস গ্রহণ করতেন না। প্রখ্যাত মুহান্দিস ইমাম বুখারী (র.) বলেন, 'আমি এমন ব্যক্তির কাছ থেকে হাদীস গ্রহণ করবো না; যে চতুশ্পদ জন্তকে ধোঁকা দের।" ২৪৯

জীবজন্তকে যথা সময়ে খাদ্য, পানি এবং বিশ্রানের স্থান দিতে হবে। কোন অবস্থায়ই এদেরকে কুধার্ত রাখা যাবে না। এমন কি আরোহণের সময়ও সাবধানতা অবলম্বন করতে হবে। সুহাইল ইবন হান্যালাহ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, একলা রাসূল (স.) এমন একটি উটের কাছ দিয়ে যাচ্ছিলেন, (কুধায়) যার পেট-পিঠ এক হয়ে গিয়েছিল। রাসূল (স.) বললেন, "এ বাকহীন পতগুলোর ব্যাপারে তোমরা আল্লাহকে ভর কর। তোমরা উত্তম অবস্থায় এর উপর আরোহন করবে এবং উত্তম অবস্থায় তাকে ছেড়ে দিবে।" বিত রাসূল (স.) আবার বলেছেন, "যখন তোমরা এসব নির্বাক পতনের উপর আরোহন করবে; তখন এগুলোকে তাদের নির্দিষ্ট বাসন্থানে রাখবে।" বিংশ

এ দেশে মাঠে-ঘাটে দেখা যার প্রায়ই কৃষকরা তাদের গরু-মহিবকে সময় মত ও পরিমাণ মত বাস-পানি দের না। আবার একের দিয়ে জমি চাষের কাজ করা ওরু করলে আর সহজে ছাড়ে না। পশু-পাঝীদের প্রতি এ ধরনের অচরণকে হারাম ঘোষণা করা হয়েছে। অতএব জীব-জন্তুকে পরিমাণ মত খাদ্য ও বিপ্রাম দিতে হবে। আবৃ ছরাইরা (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন যে, রাস্লুল্লাহ (স.) বলেছেন, "প্রাচুর্যের পথে তোমরা যখন সফর করবে; তখন তোমরা তোমাদের উটগুলাকে মাটি থেকে তার হক (ঘাস-পানি) নিতে অবকাশ দিবে। অর তোমরা যখন অজন্মার সময় (যাস-পানিবিহীন এলাকা হতে) সফর করবে, তখন তভি্ছ উটগুলাকে চালাবে। যাতে উটগুলো পথিমধ্যে ঘাস-পানির অভাবে কয় না পায় এবং মন্যিলে পৌছে খাদ্য ও বিপ্রাম গ্রহণ ফরতে পারে। "ইইমাম কুরতুবী বলেন, "যার ঘরে তার বিভাল খাবার ও অন্যান্য দরকারী বত্ত না পায় এবং যার পিঁজরায় আবদ্ধ পাখীর পুরোপুরি দেখাশোনা করা না হয়, সে যত এবাদতই করুক, এহসানকারী বলে গণ্য হবে না।" 'ইত আরব দেশে উটকে মরুভূমির জাহাজ বলা হয়। উটের ব্যাপারে মহানবী (স.) বলেছেন, "তোমরা উটকে জমীন থেকে তার অংশ দাও।" 'ইব

জীব-জন্তুর পিঠে তার সাধ্যের অধিক বোঝা চাপিয়ে দেয়া বা তার সাধ্যের অতিরিক্ত কাজ আদায় করা ঠিক নয়। আবার দীর্ঘক্ষণ উপবাস রাখাও ঠিক নয়। নিমোক্ত হাদীস থেকে জানা যায় যে, মুহাম্মাদ (স.) এ সব কর্মের হোতাদের ভীষণ ভাবে তিরকার করেছেনঃ একবার রাস্পুল্লাহ (স.) এক আনসার ব্যক্তির বাগানে প্রবেশ করলেন

<sup>&</sup>lt;sup>২৪৬</sup> , ইমাম আহমাদ ইবন হাম্বল, *আল-মুদনাদ* , প্রাওক্ত, ৩য় খত, কায়রোঃ দারুল মা'আরিফ, ১৯৫০, পৃ. ১৭৪, ১৯১

<sup>&</sup>lt;sup>২৪৭</sup> . ইমাম আৰু দাউদ, *সুদাদ*, প্ৰাণ্ডক্ত, হাদীস নং- ৫১০১,

<sup>&</sup>lt;sup>২৪৮</sup> , ইমাম আৰু দাউল, *সুদাদ*, প্ৰাণ্ডক, কিতাবুল জিহাদ, বাব নং- ৫০

<sup>&</sup>lt;sup>২৪৯</sup> . হযরত মাওলানা মুহাম্মদ হাদীফ গংগ্রহী, *বফরল মুহাস্দিলীন বি-আহ ওয়ালুল মুসামিফীল*, ইউ. পি. হাদীফ বুক ভিপু, তা. বি., পু. ১০৪

<sup>&</sup>lt;sup>২৫০</sup> . ইমাম আৰু দাউদ, *সুদাদ*, প্ৰাণ্ডক, কিতাবুল জিহাদ, বাব নং- ৪৪

عه - हमाप्र मालिक, क्रू जाला, किलायून इनली यान, शमीन नर - وه الدواب العجم فانزلوها منازلها . دهه

<sup>&</sup>lt;sup>২৫২</sup> ইমাম মুসলিম, *সহীহ*, প্রাগ্রজ, কিতাবুল ইমায়াত, হালীস নং- ১৭৮

<sup>&</sup>lt;sup>২৫০</sup> , মুফজী মোঃ শফী (রঃ), প্রাহক্ত, পৃ. ৭৫৪

१८६ فاعطوا الأبل عظها من الارض. १८६ فاعطوا الأبل عظها من الارض. १८६

এবং সেখানে একটি উট দেখতে পেলেন। তখন সেটি ছিল পরিশ্রান্ত এবং তার দু চোখ থেকে অঝোর ধারার পানি পড়ছিল। রাস্লুরাহ (স.) উটের কাছে এলেন এবং চোখের পানি মুছে দিলেন। তারপর তিনি বললেন: এ উটের মালিক কে? মালিক বলল: হে আল্লাহর রাসূল (স.) উটের মালিক আমি। তখন রাসূলুরাহ (স.) বললেন: এ সব জীবের ব্যাপারে তোমরা কি আল্লাহকে তর কর না। যেগুলোর মালিকানা আল্লাহ তোমাদেরকে দিরেছেন? উটটি আমার কাছে এ অভিযোগ করেছে যে, তুমি তাকে উপবাস রেখেছো এবং অভিরিক্ত খাটিরেছো। বিশ্ব পশুলেরকে বিরতি ও বিশ্রাম দিরে কাজে লাগাতে হবে। বিরতিহীনভাবে তাদের পিঠে বসে থাকা যাবে না এ প্রসংগে রাসূলুরাহ (স.) বলেছেন, "তোমরা পশুলের পিঠগুলোকে আসন বানিয়ে নিওনা।"

অনেক প্রতারক ব্যক্তি তালের পশু বেশী দুধ দেয়, এটি প্রমাণের জন্য পশু বিক্রির অনেক দিন পূর্ব থেকেই দুধ দোহন বন্ধ করে দেয়। যাতে গুল ফুলে মোটা ও ভারী হয়ে যায়। এতে পশুরা প্রচন্ত ব্যথা অনুভব করে থাকে। অন্য দিকে ক্রেতারাও আসল অবস্থা বুকতে না পেরে প্রতারিত হয়। যেটি ইসলাম কোন ভাবেই সমর্থন করে না। রাস্লুরাহ (স.) এ ব্যাপারে মানুষকে সতর্ক করে বলেন, "তোমরা উট ও ছাগলের দুধ আটকে রেখো না।" <sup>২৫৭</sup> আরেক হালীনে বলা হয়েছে, "মহানবী (স.) অন্যের লরের ওপর দর হাকাতে এবং পশুনের (স্তন্যে) দুধ আটকিয়ে রাখতে নিষেধ করেছেন।" <sup>২৫৬</sup>

পণ্ড-পাখিদের প্রতি নিচুর আচরণের দক্ষন মানুষ পরকালে ভয়াবহ পরিণতি ভোগ করবে। বিশিষ্ট সাহাবী আবদুল্লাহ ইবন উমার (রা.) থেকে বর্ণিত। রাসূলুল্লাহ (স.) বলেছেন, এক মহিলা একটি বিভালের ঘটনার অগ্নিকুন্তে নিক্ষিপ্ত হবে। সে বিভালটিকে বেধৈ রেখেছিল। তাকে মহিলা খেতেও দেয়নি এবং হেড়েও দেয়নি। ছেড়ে দিলে বিভালটি জমিদের পোকা-মাকড থেকে খেতে পারত।<sup>২৫৯</sup>

আদল-ফুর্তি করার জন্য পশু-পাখি শিকার করা যাবে না। অনেকে অনর্থক এবং প্রয়োজন ব্যতিরেকেই কৌতুহল বশতঃ পশু-পাখি শিকার করে মজা করে থাকে; যা ইসলামের মত আদর্শিক সভ্যতার শোভদীর নর। ইসলামে একটি প্রাণী কথনো খেলার পাত্র হতে পারে না। মহানুভব নবী মুহান্মাদ (স.) এ প্রসংগে বলেন, "যে ব্যক্তি কোন চতুই পাখিকেও বিনা প্রয়োজনে হত্যা করবে, তার বিরুদ্ধে ঐ পাখি কিয়ামতের দিন আল্লাহর সামনে ফরিয়াদ করবে যে, হে আল্লাহ। আমাকে এ ব্যক্তি শিহুক বিনোদনের জন্য হত্যা করেছিল, কোন প্রয়োজনে হত্যা করেদি।" ২৬০

কোন প্রাণীকে তীর নিক্ষেপন প্রশিক্ষণের জন্য লক্ষ্যবন্ধু হিসেবে ব্যবহার করাও হারাম। অতএব কোন সামরিক প্রশিক্ষণে বা কোন যুদ্ধ প্রশিক্ষণে শিকার অনুশীলনের জন্য জীব-জন্তুকে লক্ষ্য স্থির করা যাবে না। হাদীদে বর্ণিত আছে, "রাসূলুল্লাহ্ (স.) এমন ব্যক্তিকে অতিসম্পাত দিয়েছেন, যে কোন প্রাণীকে লক্ষ্যবন্ধু হিসেবে ব্যবহার করে।"

পতদেরকে চিহ্নিত করার জন্য অথবা অন্য কোন কারণে জীবজন্তর মুখে কোনপ্রকার অস্ত্র বা আগুন দিয়ে স্থায়ী দাগ দেয়া বাবে না । এটি ইসলামে হারাম । হাদীস থেকে জানা বায়, একবার রাস্ল (স.) এমন একটি গাধার পাশ দিয়ে বাচ্ছিলেন বার মুখে দাগ দেয়া হয়েছে; তখন তিনি বললেন, যে এ ধরণের দাগ দিয়েছে, আল্লাহ তাকে অভিসম্পাত করেছেন । ১৯২ রাস্ল (স.) আয়ো বলেছেন, "যে ব্যক্তি জীব-জন্তর মুখে দাগের সৃষ্টি করে; আমি তাকে অভিসম্পাত করি। "১৯০ তাই জীব-জন্তকে কট্ট দিয়ে তাদের মুখে কিছু অংকন কয়া বা প্রতীক অংকন কয়াও যাবে না ।

পত-পাখি যবেহর সময় যথাসভব তুলনামূলক আরামের দিকটি খেয়াল রাখতে হবে । আরামপ্রদ পছা ব্যতিরেকে জীব-জন্তুকে হত্যা করা বৈধ নয় । হত্যা করা হবে বলেই তাদের প্রতি নিছুরতা প্রদর্শন করা যাবে না । বরং নিমোক্ত পছা অবলম্বন করতে হবেঃ

<sup>&</sup>lt;sup>২৫৫</sup> , ইমাম আহমদ, *আল-মুসমাদ*, প্রাতক্ত, খন্ড - ১, পৃ. ৩০৪, ৩০৫

<sup>&</sup>lt;sup>২৫৬</sup> . ইমাম আহমদ, *আল-মুস্লাদ*, প্রাথক্ত, খড় - ৩, পৃ. ৪৪১

क्षेत्र , الابل والغنم عالم हेमाम माणिक, मू जाला, প্রাণ্ডल, किठादूल दूधू, श्लीन न१- ৯৬

२८ - كا النجش وعن التصرية . इंशाप्त मुननिम, नश्चर, প্রাতক, किञायून वृष्, रानीन नश- ১২

<sup>&</sup>lt;sup>২৫৯</sup> , ইমাম বুখারী, *সহীহ*, প্রাগুক্ত, হাদীস নং- ২৯০/ইমাম মুসলিম, *সহীহ*, প্রাগুক্ত, হাদীস নং -- ২১৮৪

<sup>&</sup>lt;sup>২৬০</sup> . ইমাম আহমদ ইবন হাম্বল, *আল-মুসনাল*, প্রাতক্ত, খত - ৪, পূ. ২৮৯

২৯১ , ইমাম বুখারী, সহীহ, প্রাণ্ডক, হাদীস নং- ৫৫১৫/ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, ফিতাবুদ্ সাইদ, হাদীস নং- ৫৮

<sup>&</sup>lt;sup>২৬২</sup>, ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাভক্ত, হালীস নং - ২১১৭, কিতাবুল্ লিবাস , হালীস নং - ১০৮, ১০৯

<sup>&</sup>lt;sup>২৬০</sup> .ইমাম আৰু দাউদ, *কুমান*, প্ৰাথক্ত, কিতাবুল জিহাদ, হাদীস নং- ৫২

- ১. খেতে দিতে হবে।
- ২. পান করতে দিতে হবে।
- ভাল ছানে রাখতে হবে।
- পূর্বেই অক্রে ধার দিয়ে নিতে হবে ।
  - ৫. যবেহর পর চামভা খসানোর পূর্বে একটু সময় দিতে হবে।

এ প্রসংগে নিন্মাক্ত হাদীসকলো প্রনিধানযোগ্যঃ আবৃ ইয়ালা শান্দাল ইবন আউস (রা.) থেকে বর্ণিত। রাসূলুল্লাহ (স.) বলেছেন, "আলাহ প্রতিটি ব্যাপারে ইহসান করাকে ফরঘ করে দিয়েছেন। অতএব তোমরা যখন হত্যা করবে তখন ইহসানের সাথে করবে, আবার যখন যবেহ করবে তখন ইহসানের সাথে করবে। তাই লোকেরা যেন তাদের অন্ত্র ধারালো করে নেয় এবং যবেহকৃত প্রাণীকে যেন একটু বিশ্রাম দেয়।"<sup>২৬৪</sup> আরেকবার মহানবী (স.) নির্দেশ দিয়ে বলেছেন, "তোমাদের কেউ যখন যবেহ করবে; তখন সে প্রকৃতি নিয়ে নিবে।"<sup>২৬৫</sup> রাসূল (স.) নিজের ব্যাপারে বলেছেন, "আমি বকরী যবেহ করে থাকি; এবং আমি অবশ্যই বকরীর উপর দয়া করব।"<sup>২৬৬</sup> অনেক সময় মানুষ ভোতা অস্ত্র দিয়ে পত যবাই করে নিষ্ঠুরতা প্রদর্শন করে। এটাও অমানবিক। এজন্য রাসূল (স.) অন্ত্র ধার দিয়ে নিতে বলেছেনঃ হাদীসে আছে, রাসূলুল্লাহ (স.) অন্ত্র ধার দিয়ে নিতে আদেশ করেছেন। <sup>২৬৭</sup> পত-পাখি যবেহর উদ্দেশ্যে বহু পূর্ব থেকেই পত-পাখির হাত-পা বেঁধে ভূপাতিত করে রাখা ইসলামের দৃষ্টিতে এক ভয়াবহ নিষ্ঠুরতা। একবার এক ব্যক্তি একটি বকরীকে যবেহর জন্য শোয়ালেদ এবং অন্ত্রে ধার দিছিলেন। তখন য়াসূলুল্লাহ (স.) বললেন, তুমি কি মৃতকে মারতে চাওং এটিকে শোয়ানোর পূর্বে তুমি তোমার অন্ত্রে ধার দিতে পারলে নাং<sup>১৬৮</sup> এমন কি যবেহর বহু পূর্ব থেকে এদেরকে আটকিয়ে রাখাও যৌক্তিক নয়। আনাস (রা.) থেকে ঘর্নিত, তিনি বলেনঃ "আলাহর রাসূল (স.) পতনের আটকিয়ে রাখাতে নিরেধ করেছেন।"

ভালাহর রাসূল (স.) পতনের আটকিয়ের রাখাতে নিরেধ করেছেন।"

ভালাহর রাসূল (স.) পতনের আটকিয়ের রাখাতে নিরেধ করেছেন।"

ভালাহর রাসূল (স.) পতনের আটকিয়ের রাখাতে নিরেধ করেছেন।

ভালাহর রাস্বুল বিলাহের বর্ণিক বিলাহের নির্বাহর নির্বাহর নির্বাহর বাংতিক নাম।

ভালাহর রাসূল (স.) পতনের আটকিয়ের রাখাতের নিরেধ করেছেন।

ভালাহর রাসূল (স.) পতনের বর্ণিক বিলাহের বিলাহের নিরেছের নামান্ত বিলাহের নিরেছের নামান্তর বিলাহের বিলাহের বিলাহের বিলাহের বিলাহের বিলাহের বিলাহের নির্বাহর বিলাহের বিলাহের বিলাহের নির্বাহর বিলাহের বিলাহের নির্বাহর বিলাহের বিলাহ

যে কোন কারণেই হোক না কেন অনুপযুক্ত বাচ্চাদের ধরা যাবে না। আবদুল্লাহ ইবন মাসউদ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেনঃ আমরা এক সফরে রাস্ল (স.) এর সাথে ছিলাম। হঠাৎ আমরা চতুই সদৃশ একটি পাথি দেখতে পেলাম; যার সাথে দুটি বাচ্চা ছিল। আমরা ঐ দুটোকে ধরে আনলাম। তারপর মা পাথিটি পাখা দুটো ঝাপটাতে ঝাপটাতে এলাে। অতঃপর রাস্ল (স.) এলেন এবং বললেনঃ এগুলােকে কে তাদের পিতা-মাতা থেকে আলালা করেছে? বাচ্চাগুলােকে স্ব-ছানে রেখে এসাে। ২৭০ পরিণত একটি মাছ, পত ও পাথি ছারা যত লােক উপকৃত হতে পারে তা ছাট বাচ্চা লিয়ে সন্তব নয়। ইসলামের এসব বিধান সমাজে পালন করা হচ্ছে না বলেই খাল্য ঘাটতি থেকেই যাছে। এ কারণে বিদেশের কাছে সর্বদা সাহায্য প্রার্থনা করে থাকি। এদেশে কারেন্ট জাল কেলে ছাট মাছগুলাে ধরা হয়। যার ফলে দেশে মাছের ঘাটতি থেকেই যাছে। এ কথা ভুলে গেলে চলবে না যে, আল্লাহর অধিকার ক্ষুণ্ন করলে হয়তাে আল্লাহ ক্ষমা করে দিতে পারেন। বিদ্ত মানুবের হকু নই করলে উক্ত মানুব তা ক্ষমা না করলে আল্লাহও তা ক্ষমা করবেন না। নদী-নালা, সমুক্রের মাছ হলাে জনগনের সম্পদ, অতএব তাতে নির্দিষ্ট কিছু লােক আবৈধ হতকেপ করতে পারে না।

পত-পাখিলের আগুনে পুড়ে মারা ইসলামে নৃশংস কাজ হিসেবে গণ্য করা হয়। সাহাবীদের একটি দল বর্ণনা করেম যে, একদা রাস্ল (স.) পিপীলিকার একটি আবাস দেখতে পেলেন। যে গুলোকে আমরা জ্বালিয়ে দিয়েছিলাম। অতঃপর তিনি বললেন, এ গুলোকে কে ভ্বালিয়ে দিয়েছে ? আমরা বললামঃ আমরা হে আল্লাহর রাস্ল (স.)। তিনি বললেনঃ "আগুনের প্রভূ ব্যতীত আগুন বারা শান্তি দেয়া কারো উচিৎ নয়।" ২৭১

কোন প্রাণীর অংগ বিকৃতি, অংগচ্ছেদ বা অংগহানি করা ইসলামে নিবেধ। হাদীসে আছে, ''যে ব্যক্তি জীব-জন্তর অংগের বিকৃতি ঘটায় মহানবী (স.) তাকে অভিসম্পাত করেছেন।''<sup>২৭২</sup> রাস্লের সাহাবীরাও এ ব্যাপারে অগ্রণী

<sup>&</sup>lt;sup>২৬৪</sup> , ইমাম তিরমিয়ী, *দুদাদ*, প্রাণ্ডক, কিতাবুদ্ দিয়াত , বাব নং- ১৪

<sup>&</sup>lt;sup>২৯৫</sup> , ইমাম মুসলিম, *সহীহ*, প্রাগুজ, ফিজাবুদ্-দাইদ , হাদীস নং- ৫৭

<sup>&</sup>lt;sup>২৬৬</sup> . ইমাম আহমদ ইবন হামল, *আল-মুসনাদ*, প্রাণ্ডক, খভ- ৫, পৃ. ৩৪

<sup>&</sup>lt;sup>২৬९</sup> , ইমাম ইবন মাজা, *বুনান*, প্রাণ্ডক, কিতাবুঘ্ ধাবায়িহ, বাব নং- ২, ৪৫ ।

<sup>&</sup>lt;sup>২৬৮</sup> , ইমাম আহমদ ইবন হাম্বল, *আল-মুসনাদ*, প্রাওক্ত, খভ- ৬, পৃ. ২৮১

ইমাম বুখারী, नरीर প্রাওক, रानीन नং - ୧৫১٥ نهى النبي (ص) ان تُصبَر البهائم. الله عليه النبي النبهائم.

<sup>&</sup>lt;sup>২৭০</sup> , ইমাম আৰু দাউদ, *সুদাদ*, প্ৰাতক্ত, হাদীস নং- ২৬৭৫

<sup>&</sup>lt;sup>২৭১</sup> . ইমাম আরু দাউদ, *সুনান*, প্রাগুক্ত, হাদীস নং- ২৬৭৫

২٩٩. النبي (ص) من مثل بالمتيز ان ইমাম বুখারী, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুয্ যাবায়িহ, বাব নং- ২৫

ভূমিকা পালন করেছেন। তাঁর সংগীরাও জীব-জন্তুর স্বার্থের ব্যাপারে খুব সচেতন ছিলেন। বিশেষত যুদ্ধ বা কোন অভিযানের পূর্বে মুসলিম বাহিনীকে এ ব্যাপারে সতর্ক করে দিতেন। ইসলামের প্রথম খলীকা আবৃ বকর (রা.) উসামা বিন বারিদের বাহিনীকে অভিযানে প্রেরণের পূর্বে উপদেশ দিয়ে বলেছিলেনঃ "অংগ বিকৃতি করো না। ছোট বাচ্চাদের, বৃদ্ধদের এবং নারীদের হত্যা করো না। অপরিপক্ক খেজুর পেরো না, খেজুর বাগানে আগুন লাগিয়ে দিও না, ফলদার বৃক্ষ কর্তন করবে না। খাদ্যের প্রয়োজন ছাড়া অন্য কোন কারণে বকরী, গাভী ও উদ্রী ঘবাই করো না। "
।" তাই দেখা বায় পরিবেশের ভারসাম্য নট করে মুসলমানরা কখনো যুদ্ধ করেনি; বরং একটি সুন্দর পরিবেশের জন্যই মুসলমানদের সকল তৎপরতা পরিচালিত হতো।

সভান জন্ম দানের ক্ষমতা প্রত্যেকের অধিকার। এতে মানুষ ও অন্য সৃষ্টির মধ্যে কোনরূপ পার্থক্য করা ঘাবে না। পশু-পাথিকে থাসি করার মাধ্যম তাদের বংশকে সংক্ষিপ্ত করা হয়। অধন্তন বংশধর সংক্ষিপ্ত করার অধিকার কারো দেই। যা একটি অমানবিক আচরণ। কোন মানুষকে জাের করে এমনটি করা হলে সে মেনে নেবে না। তাহলে পশু-পাথির প্রতি কেন এমন আচরণ করা হবে? কােন সৃষ্টি পৃথিবীতে কত পরিমাণ থাকবে তা মানুষ নির্ধারণ করতে পারে না। অভএব কােন প্রাণীকে নপুংশক বা খাসি করা ইসলামের দৃষ্টিতে একটি গর্হিত কাজ। হাদীসে বর্ণিত আছে, "রাস্লুল্লাহ্ (স.) ঘাড়া ও অন্যান্য পশুকে খাসি করতে বারণ করেছেন।" বর্ণিও আছে, "রাস্লুল্লাহ্ (স.) পশুকে করাকে অপঙ্কল করতেন এবং বলতেন এর মধ্যে (স্বাভাবিকাবস্থায়) সৃষ্টির পূর্ণতা রয়েছে।" বর্ণ

রাসূল (স.) পশু-পাখিকে পরস্ণারের বিরুদ্ধে যুদ্ধে লাগাতে নিষেধ করেছেন। যেমন- নোরগ লড়াই, ষাড়ের লড়াই সম্পূর্ণ হারাম। হাদীসে বর্ণিত আছে, "নবী করীম (স.) জন্তগুলাকে উন্তেজিত করে দিয়ে পারস্পরিক লড়াইয়ে লিপ্ত করতে স্পষ্ট ভাষার নিষেধ করেছেন।" বিশ্ব তদানীত্তন আরবের লোকেরা দু টো ছাগল কিংবা বলদ (ষাড়) কে পারস্পরিক লড়াইতে এমনভাবে লিপ্ত করে দিত যে, সে দু'টো লড়াই করে ধ্বংস ও মৃত্যুমুখে পতিত হয়ে যেত। আর তা দেখে তারা উল্লসিত হত, অট হাসিতে কেটে পড়ত। এ কাজ নিষিদ্ধ হওয়ার কারণ দর্শাতে গিয়ে বিশেষজ্ঞগণ বলেছেনঃ এ কাজে জন্তগুলাকে মর্মান্তিকভাবে পীড়া ও কষ্ট দেয়া হয়। ওলের কঠিন দূরবছার মধ্যে কেলে দেয়া হয়। উপরন্ত তা এক নিম্ফল কর্ম ছাড়া আর কিছুই নয়। বিশেষ

প্রয়োজনের অতিরিক্ত কোন প্রাণী আগাম ধরে গুলামজাত করাকে ইসলামে অবৈধ করা হয়েছে। লাউল (আ.) এর সমরে মানুষকে নিষেধ করা সভেও তারা এ অপকর্মটি করেছিল, যার কলে আল্লাহ তালেরকে মর্মান্তিক শান্তি দিয়েছিলেন। তারা শনিবারে নদীতে বাঁধ দিয়ে অতিরিক্ত মাছ আটকিয়ে রাখত। বিশেষ কারণে শনিবারে মাছ ধরতে তালেরকে নিষেধ করা হয়েছিল। এ প্রসংগে আল্লাহ বলেন, "তোমালের মধ্যে যারা শনিবার সম্পর্কে সীমালংখন করেছিল তালেরকে তোমরা নিশ্চিতভাবে জান। আমি তালের বলেছিলাম, তোমরা ঘৃণিত বানর হও। "১৭৮

ইসলামী সমাজে কোন প্রাণী খাদ্যের অভাবে মারা গেলে সমাজ প্রধানকৈ পরকালে জওয়াবলিহির সম্মুখীন হতে হবে । এ প্রসংগে ইসলামের দ্বিতীয় খলীকা ওমর ফাল্লক (রা.) এর বক্তব্য প্রনিধাণযোগ্য । তিনি বলেন, 'ফোরাতের কূলে একটি কুকুরও না খেয়ে মারা গেলে কাল কিয়ামতের ময়লানে সে জন্য উমরকেই সোবারোপ করা হতে পারে ।"<sup>২৭৯</sup> ব্যক্তিগত ভাবেও কেউ তার অধীনস্থ প্রাণীদের ঠিক মত খাদ্য-পানীয় না দিলে তাকেও পরকালে বিচারের মুখোমুখি হতে হবে । উমরের মত বন্ধু কঠিন শাসকও জীব-বৈচিত্র্য রুখার ব্যাপারে ছিলেন সীমাহীন দয়ার্দ্র ।

<sup>&</sup>lt;sup>২৭০</sup> . মাওলানা হাজী মঈন উন্দীন সাহেব দদতী, *সাহাৰা চরিত ঃ ১*, ঢাকাঃ ইসলামিক কডিভেশন বাংলাদেশ, অক্টোবর' ১৯৭৭, পৃ. ৫৭

२९८ . स्वान-यूनमान, প্राङक, चन्छ- २, पृ. २८ تا الخيل والبهائم. <sup>२९۵</sup> نهى رسول الله (ص) عن اخصاء الخيل والبهائم.

ইমাম মালিক, মু'আন্তা, প্রাত্তক, কিতাবুশ্ শি'র, হাদীস নং- 8 كان يكره الأخصاء ويقول فيه تمام الخلق. <sup>٩٩٥</sup>

<sup>े</sup> देगाय जावृ नाँछन, जूमान, প্रावक, किञावून जिरान, वाव नर- ७० نهى رسول الله (ص) عن التحريش بين البهاتم.

<sup>&</sup>lt;sup>২৭৭</sup> . আল্লামা ইউসুফ আল-ফার্যাজী, *ইসলামে হালাল-হারামের বিধান*, ঢাকাঃ খায়রুন প্রকাশনী, এপ্রিল' ১৯৯৫, পৃ. ৩৭৫, ৩৭৬

১৬% , আদ কুরাআদ, ولقد طمتم الذين اعتدوا ملكم في السبت فقلنا لهم كونوا قردة خاسلين . الله على المنابع المنابع

১৭৯ . অধ্যাপক মুহত্মদ মতিউর রহমান, ইসলামে মৌলিক মানবাধিকার, ঢাফাঃ ইসলামিক ফাউভেশন পত্রিকা, ৪২ বর্ষ, ৪র্থ সংখ্যা, এপ্রিল-জুন ২০০৩, পু. ৩৬

আগের দিনে মুসলিম শাসকরা জীব-জন্তর স্বার্থে কৃত্রিম উদ্যান তৈরী করতেন। তখন এটি রাষ্ট্রের দায়িত্বের অন্তর্ভূক্ত ছিল। এ ব্যাপারে যার কথা উল্লেখ না করলেই নয় তিনি হলেন স্পেনের মুসলিম শাসক খলীফা আবদুর রহমান নাসের। তিনি ৩২৫ হিজরীতে কর্জোভা থেকে প্রায় আট মাইল দূরে মদীনাতুব যাহরা নামক বিশাল মহল প্রতিষ্ঠা করেন। এই মহলের সজ্জিত করণ নিয়ে আল্লামা তকী উসমানী বলেন, এতে কৃত্রিম নদীও তৈরী করা হয়েছিল। রচনা করা হয়েছিল প্রাণী উন্যানও, যাতে পশু-পাখি-জীব-জন্ত প্রাকৃতিক পরিবেশে বেড়ে উঠত। বর্তমান বিশ্বে জীবজন্তের জন্য সংরক্ষিত উদ্যান বা অভ্যারণ্যের যে ধারণা পরিলক্ষিত হচ্ছে মদীনাতুব্ যাহরা-ই হলো এর সৃতিকাগার।

পরিবেশ জীব-জন্তুর অন্তিত্বের জন্য ধর্মীয় নেতাদের সম্পৃত্ত করতে হবে । জীব-বৈচিত্র্য সংরক্ষণে মানুষকে তাদের দায়-দায়িত্ব সম্পর্কে করের জন্য আলিমদেরকে বিশেষতঃ ধতীবদেরকে অগ্রণী ভূমিকা পালন করতে হবে । আলেমদের আলোচনার ব্যাপারটি তুলতে হবে । বিভিন্ন আরব দেশে বিশেষতঃ সউদী আরবের মসজিদগুলোতে জুমআর খুংবায় জীব-জন্তুর প্রতি দায়িত্ব-কর্তব্যের ব্যাপারে ইমানগণ আলোচনা করে থাকেন । নিম্মোক্ত শিরোনামে সে দেশের খুংবা গ্রন্থে আলোচনা রয়েছে, 'জীবজন্তুকে সম্মান করা এবং তাদেরকে কন্ত না দেয়ার ব্যাপারে উন্তুক্ষকরণ প্রসংগ।''<sup>২৮১</sup>

উল্লিখিত শিক্ষা ও দীতিমালার আলোকে ইসলামী ফেকাহবিদগণ জীব-জন্তর সাথে সদর আচরণের এমন কতগুলো কঠোর বিধি প্রণয়ন করেছেন, যার কথা কল্পনা করা দুঃসাধ্য। তদ্মধ্যে একটা হলো, জীবজন্তর (গৃহপালিত) জীবন ধারণের প্রয়োজনীয় সামগ্রী সরবরাহ করা মালিকের কর্তব্য। এ কালটা যদি সে করতে না পারে তাহলে তাকে এ জন্য আইনগতভাবে বাধ্য করা যেতে পারে। শরী আতের এই বিধির আলোকে হয় তাকে প্রয়োজনীয় খাদ্য-পানীয় ও অন্যান্য সামগ্রী সরবরাহ করতে হবে, নতেত জানোয়ারকে বিক্রি করে দিতে হবে। অথবা তাকে ছেড়ে দিতে হবে, যাতে সে অবাধে বিচরণ করে খাল্য-পানীয় যোগাড় করতে ও আশ্রয় খুঁজে নিতে পারে। হালাল জানোয়ার হলে তাকে অগত্যা যবাই করে খাওয়াও যেতে পারে। কিন্তু কোন কোন ক্রমণ্ড এর চেয়েও কঠোর মতামত ব্যক্ত করেছেন। তারা বলেছেনঃ একটা অন্ধ বিভাল যদি কারো বাভিতে গিয়ে ওঠে এবং অন্য কোথাও যেতে না পারে, তাহলে তাকে খাবার দেয়া ঐ বাভ়ীওয়ালার ওপর ওয়াজিব হয়ে যায়। তা ছাড়া জীব-জানোয়ারের ওপর তাদের ক্রমতার চেয়ে বেশী বোকা চাপাতেও নিবেধ করা হয়েছে। এই মূলনীতির আলোকে এই উপবিধিও প্রণয়ন করা হয়েছে যে, কোন ব্যক্তি কোন জানোয়ার ভাড়া করে নেয়ার পর অতিরিক্ত বোঝা চাপানো বা অতিরিক্ত শ্রম খাটানোর কারণে মারা গেলে তার ক্রতিপুরণ দিতে সে বাধ্য থাকবে।

মুসলিম ফকীহণণ জানোরারের তারতন্য অনুসারে বোঝার পরিমাণও নির্দিষ্ট করে লিয়েছেন। বিশ্বরের ব্যাপার এই যে, একজন ফকীহ গাধা ও খক্তরের বোঝার পরিমাণ সমান সমান নির্ধারণ করলে অন্য ফকীহ তার বিরোধিতা করে বলেনঃ এই পরিমাণ নির্ধারণ করে খক্তরের প্রতি সুবিচার করা হলেও গাধার প্রতি বেইনসাফী করা হয়েছে। তবে কোন জানোরার অন্য জানোয়ারের ওপর যুলুম করলে তাকে আসামী করে কোন মামলা করা যাবে না। কিন্তু যদি প্রমাণিত হয় যে মালিক তাকে বেঁধে রাখার ব্যাপারে শৈথিল্য দেখিয়েছে (অথবা তার শিং সুচালো করেছে) তাহলে সেই মালিককে শান্তি দেয়া যাবে। আমাদের সভ্যতা অবলা প্রাণীদের ব্যাপারে এ ধরনের কল্যাণধর্মী নীতিমালা প্রণরন করেছে। <sup>১৬২</sup>

উপরোক্ত আলোচনা থেকে জীবজন্তর প্রতি মানুষের দায়িত্ব-কর্তব্য স্পষ্ট হয়ে গেল । প্রমাণিত হলো ব্যাপারটি এত তুচ্ছ নয় । বরং এদের প্রতি আমাদের আচরণের উপর পরকালিন অনেক কিছু নির্ভর করছে । তাই বিশ্ব মানবতার মহান শিক্ষক মুহাস্মাদ (স.) বলেছেন, "জীবজন্তুদের মধ্যে আমাদের জন্য প্রতিদানের ব্যবহা রয়েছে।" ১৮০

### যে সব সামাজিক অনাচার বর্জন করতে হবে

<sup>&</sup>lt;sup>২৮০</sup> , আল্লামা তকী উসমাদী, *স্পেনের কাল্লা*, আল এছহাক প্রকাশনী, ঢাকাঃ বাংলাবাজার, ভুন' ১৯৯৮, পৃ. ৫৭ - ৬০

৬১ ৬. আবদুর রহমান বিন নাসির আস্-সাদী, আল-ফাওয়াকিহ্শু শাহিয়্যাহ কীল খুতাবিল মিনবারিয়্যাতি ওয়াল খুতাবুল মিনবারিয়্যাতু আলাল মুদাসিকাত, য়িয়ালঃ আর রিয়াসাতুল আম্মাতু লি - ইলায়াতিল বুহুসুল ইলমিয়্যা ওয়াল ইফতা ওয়াল্ -দাওয়াতু ওয়াল ইরশাদ, সউদী আরব, ১৯৯১, পৃ. ২৩২

২৮২ , ড. মোতকা আস্-সিবায়ী, প্রাগুক্ত, পৃ. ১০০, ১০১

২৮০ ইমাম মুসলিম, *সহীহ*, প্রাওক্ত, কিতাবুদ দালাম, হাদীদ নং- ১৫৩

### বৌতুক

যৌতৃক প্রথা যে কোন সমাজের জন্য অভিশাপ। যৌতৃক হলো জাহিলী চিন্তা-চেতনার পরিচারক। এদেশে যৌতৃকের বলি হচ্ছে অসংখ্য দারী। যৌতৃকের অভিশাপে অনেক নারী লাঞ্চিত হচ্ছে, ঘর ভেঙ্গে যাছে, আত্মহত্যা ও হত্যা ঘটছে। যৌতৃকের দাবি মেটাতে পারছে না বলে অনেক বাবা-মা তাদের বিবাহযোগ্য কণ্যাকে বিয়ে পর্যন্ত দিতে পারছে না। অথচ ইসলামে ব্যাপারটি বড়ই কুৎসিত ও অমানবিক। রাস্লুল্লাহ (স.) বিভিন্ন বাণীর মাধ্যমে এ কাজটির প্রতি ঘৃণার সৃষ্টি করেছেন। তিনি বলেছেন, যৌতৃক হলো সর্বনিকৃষ্ট উপার্জন। "২৮৪ আরেক বাণীতে বর্ণিত হয়েছে, "অন্যায় যৌতৃক হলো সর্বনিকৃষ্ট অপবিত্র।" ২৮৫

#### অসৎসঙ্গ

মানুব যেহেতু সামাজিক প্রাণী বিধায় অন্যের সাথে তাকে মিলে মিশে থাকতে হয়। আবার অন্যের প্রভাব হতেও মানুব মুক্ত নয়। এ জন্য ভাল মানুষের সংগ ও বনুত্ব গ্রহণ করা উচিত। যাতে তার মধ্যে ভাল বৈশিষ্ট্য পরিগ্রহ করে। বন্ধুর প্রভাবের ব্যাপারে রাস্লুলাহ (স.) বলেছেন, "মানুষ বন্ধুর দীনের অনুসারী হয়ে থাকে। অতএব তোমাদের কেউ বন্ধুত্ব প্রহণের সময় কাকে বন্ধু বানাচছে তা বেন দেখে নেয়।"

উপরোক্ত হাদীসের বক্তব্য জগতের অন্যতম সেরা বান্তব ও সত্য কথা। কেউ প্রভাব হতে মুক্ত নয়। সংগীর একটি প্রভাব মানুষের ওপর পড়বেই। রাস্লুলাহ (স.)-এর সানিধ্যে যারা এসেছে তাদের ওপর রাস্লুলাহ (স.)-এর প্রভাব পড়েছে। তারা ভাল মানুষে রূপান্তরিত হয়েছিলেন। আবার যারা আবৃ জেহেল, আবৃ সুফিয়ান ও আবলুলাহ বিন উবাইনের সংগী হয়েছিল তাদের ওপর অন্য রক্তম এক প্রভাব পড়েছিল। মহানবী (স.) আরেক হাদীসে বলেছেন, "যে ব্যক্তি যে জাতির অনুকরণ করবে সে তাদেরই একজন হবে।"

করে না। বরং অনেক দিনের পর্যবেক্ষণের ফলে প্রভাবিত হয়েই তাদের অনুকরণ করে থাকে। অতএব যাদের অনুসারী হবে তালের একজন বলেই সে গণ্য হবে। আরেক হাদীসে বিশ্বনবী (স.) বলেছেন, "যারা আমাদের ছাড়া অন্যদের অনুকরণ করবে তারা আমাদের কেউ নয়।"

অন্যদের অনুকরণ করবে তারা আমাদের কেউ নয়।"

সংগ্র

সমাজ জীবনে মানবিক মূল্যবোধের অবক্ষরের একটি কারণ অসংসঙ্গ। নিজের জীবনকে মানবিক করা এবং অমানবিক আচরণ হতে নিজকে দূরে রাখার জন্য সংসঙ্গের বেমনি উপকারিতা রয়েছে; তেমনি অসং ও অমানবিক লোকদের সংগী হলে নিজেও অমানবিক হওয়ার প্রচুর সদ্ভাবনা থাকে। সর্বোপরি ইসলামে ভাল বন্ধু ও সংগী প্রহণের গুরুত্ব অপরিসীম। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "সং বৈঠক ও অসং বৈঠকের তুলনা হলো মিসক বহনকারী ও কামারের ফুংকারের ন্যার।"

\*\*\*

ইসলামে সং সংগী গ্রহণের জন্য আহবাদ জাদানো হয়েছে। পরকালে তাল ও মুন্তাকী বন্ধু ছাড়া সকল বন্ধু পরশ্বরের শক্রতে পরিণত হবে। এ জন্য খোদাতীক বন্ধু গ্রহণ করা উচিত। আল্লাহ্ তা'আলা বলেছেন, "বন্ধুরা সে দিন হয়ে পড়বে একে অপরের শক্র, মুন্তাকীরা ব্যতীত।"<sup>২৯০</sup> বন্ধুত্ব গ্রহণের সময় দেখতে হবে, যেন বন্ধুটি মহাদ আল্লাহ্ ও মুসলমানদের শক্র না হয়। মহান আল্লাহ্ বলেন, "হে মু'মিনগণ! তোমরা আমার শক্র ও তোমাদের শক্রকে বন্ধুরূপে গ্রহণ করে। না।"<sup>২৯১</sup> সং ও মানবিক বন্ধুর বন্ধুত্ব গ্রহণের মাধ্যমে সর্বোপরি মানবিক মূল্যবোধের পরিচর্যা ও লালন করা হয়ে থাকে। সকলের মধ্যে এ ব্যাপারে একটি প্রতিযোগিতার মানসিকতা সৃষ্টি হয়।

### বর্ণবাদ

रेभाम मूजनिम, जरीर, প्राधक, किठावून मूजाकाठ, राजीज नং- 80 شر الكسب مهر البغي. 🚧

ইমাম আৰু দাউদ, সুনান, প্রাগুজ, কিতাবুল রুয়্, বাব নং- ৩৮ مَهْرُ النَّعْي غَبِيثِ

<sup>।</sup> ইমাম আবু नाउँन, जुनाम, প্রাণ্ডভ, किতावून आদাব, বাব न१- ১৬ المرء على دين خليله ، فلينظر احدكم من يخالل

<sup>&</sup>lt;sup>২৬९</sup> من تشبه بقوم فيو منهم ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনাদ, প্রাতন্ত, খন্ত- ২, পৃ. ৫০

ইমাম তিরমিযী, সুনান, প্রাণ্ডক, কিতাবুল ইসতী যান, বাব নং- ৭০ ليس منا من نشبه بغيرنا

১৯৩ এডিক টেডাবুল বির্ব, হালীস নং-১৪৩

০১৯৩৭ আল-কুর আন, ৪৩৯৬৭ الاخلاء يومنذ بعضهم لبعض عدو الا المنقين 🗠

১৯১ , আল-কুর আল, ৩০% يا ايها الذين امنوا لا تتخذرا عدوى وعدوكم اولياء . ده

মানুষকে বর্ণের ভিত্তিতে বিচার করা ও মূল্যায়ন করা হলো জাহিলী চিন্তাধারার পরিচায়ক। এটি মানবিক মূল্যবোধের বিরুদ্ধে যুদ্ধ বোষণার শামিল। ইসলামে ঘৃণ্য কয়েকটি কাজের মধ্যে এটি একটি। রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেন, জেনে রেখো! অনারবের উপর আরবের কিংবা আরবের উপর অনারবের, কাল মানুবের উপর লাল মানুবের উপর কাল মানুবের কিংবা লাল মানুবের উপর কাল মানুবের কোন শ্রেষ্ঠত্ব নেই। যার মধ্যে আল্লাহ্ভীতি আছে, সে-ই শ্রেষ্ঠ। "<sup>২৯২</sup> ইসলামের মত মানবিক জীবন বিধানে বর্ণবাদের মত কুসংক্ষার পাতা পেতে পারে না।

### চুরি

চুরি এমনি ধরনের একটি অমানবিক ও জবন্য অন্যায় যে, এর মাধ্যমে মানুবের ঈমান বিপন্ন হয়ে পড়ে। মু'মিনের জীবনে বেমানান ও অশোভনীয় কাজগুলোর মধ্যে চুরি অন্যতম। হাদীসে এমনভাবে বলা হয়েছে যে, চুরি করা অবস্থায় লোকটি আর ঈমানদার থাকতে পারে না। রাস্নুল্লাই (স.) বলেন, "চুরি করা অবস্থায় কেউ মু'মিন থাকতে পারে না।"<sup>২৯৬</sup> চুরি করা কবীরা গুনাহ। হাদীসে চুরি ও ব্যভিচারকে একই পর্যারের অপরাধের মধ্যে কেলে বলা হয়েছে, "তোমরা চুরি ও ব্যভিচার করো না।"<sup>২৯৬</sup> চুরির ভরাবহতার কারণে চুরির শান্তিকে দৃষ্টান্তমূলক করা হয়েছে। এমন কি এ বিধানে নারী-পুরুষের মধ্যে কোনরূপ বিবেধ করা হয়নি। মহান আল্লাহ্ বলেন, "পুরুষ চোর এবং নারী চোর, তাদের হন্তচেহনন কর: এটি তাদের কৃতকর্মের কল এবং আল্লাহ্র পক্ষ হতে আদর্শ দভ; আল্লাহ্ পরাক্রমশালী, প্রভামর।"<sup>২৯৫</sup>

## মৌলিক অধিকারসমূহ

#### নিরাপতা লাভের অধিকার

ইসলামী সমাজের শ্রেষ্ঠত্বের অন্যতম একটি দিক এই যে, এখানে কেউ কারো নিরাপত্তা বিপন্ন করতে পার্বে না ও বিত্ন ঘটাতে পারবে না; তাহলে আর তাকে মুসলিম বলা শোভা পায় না। বিশিষ্ট সাহাবী আবৃ হুরায়রা (রা.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন যে, রাসূলুল্লাহ (স.) বলেন, "মুসলিম সে ব্যক্তি যার মুখ ও হাতের অনিষ্ট হতে অপর মুসলিমগণ নিরাপতা লাভ করে। মু'মিন সে ব্যক্তি বার থেকে মানুবের জীবন ও সম্পদ নিরাপদ থাকে।" ১৯৬ হাদীসে খাঁটি মুসলিমের পরিচয় প্রসংগে বলা হয়েছে যে, যার মুখের কথা এবং হাতের কোন কাজ দারা অন্যান্য লোক বিন্দুমাত্র আহত ও ক্ষতিগ্রস্ত হয় না সে-ই মুসলিম। এখানে মুখ ও হাতের কথা বিশেষভাবে উল্লেখ করার কারণ এই যে, মানুষ মানুষকে যত প্রকার কট দিয়ে থাকে ও যত উপায়ে কট দিতে পারে তা সবই প্রধানত এই হাত ও মুখ হতেই অনুষ্ঠিত হয়ে থাকে। হাদীদে 'লিসান' শব্দ উল্লেখিত হয়েছে। এর অর্থ জিহবা ও ভাষা দুই-ই, আবার ভাষা বলতে কেবল উচ্চারিত শলই বুঝায় না, হাতের লেখা বা ইশারা-ইংগিতও এর মধ্যে নামিল অর্থাৎ খাঁটি মুসলিম সে ব্যক্তি, যার দ্বারা অন্য মুসলিম কোন প্রকারেই- মুখ, ভাষা, ইংগিত কিংবা হাত প্রভৃতি কোন কিছু দ্বারাই কট পায় না। আজকাল তথ্যসন্তাস অনেকের জীবন বিপন্ন করে তোলে। অনেক সময় দেখা যায় যে, এ তথ্যের ভিত্তিতে নিরাপরাদ ব্যক্তিকে হয়রানি করা হয়। যা এ হাদীদের শিক্ষার সম্পূর্ণ পরিপন্থী। নিরাপত্তার ব্যাপারটি এতই গুরুত্পূর্ণ যে, এটিকে ইসলামে সাদাকার সাথে তুলনা করা হয়েছে। যাদের অর্থ নেই তাদের জন্য সাদাকা করার সুযোগ নেই তারা মানুষকে নিরাপত্তা দেয়ার ব্যাপারটিকে সুযোগ হিসেবে নিতে পারে। এ জন্য রাসূলুল্লাহ (স.) বলেছেন, "তোমাদের পক্ষ হতে মানুষের জন্য নিরাপত্তা বিধান করার ব্যাপারটি সাদাকাহস্বরূপ। আল্লাহর কোন বান্দাহকে তোমার নিরাপত্তা প্রদানের ব্যাপারটি সাদাকার মত।"২৯৭

### ধর্মীর সহিস্কৃতার মানবিক মূল্যবোধ

ইসলাম যে কত মানবিক জীবনাদর্শ তা তার প্রণেতা, তার নেতা, তার প্রছের দিকে তাকালেই বুঝা যায়। ইসলামের গর্বের ধনের মধ্যে এর সরলতা একটি। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "তোমাদের দীনের শ্রেছত্ব এটি যে তা

<sup>&</sup>lt;sup>২৯২</sup> শিবলী নুমানী, সীরাতুনুবী, আ'যমগড়ঃ মাত্বা'আ মা'আরিফ, ১৯৫২, পৃ. ১৫৪

४०० ليسرق حين يسرق وهو مؤمن 🔻 ইसाम मूनिम, नहीर, প্রাতক্ত, কিতাবুল ঈমান, शनीन नং- ১০०,

<sup>&</sup>lt;sup>২৯৪</sup> ولا تسرفوا ولا تزنوا ইমাম আহমদ ইবন হাদল, আল-মুসনাদ, প্রাতক্ত, খত- ৪, পৃ. ২৩৯, ২৪০।

আল-কুর আন, ৫৯৩৮ والسارق والسارق والسارقة فاقطعوا ايديهما جزاء بما كـــبا نكالا من الله ، والله عزيز مكيم

<sup>&</sup>lt;sup>২৯৯</sup> ইমাম মুসলিম, *সহীহ*, প্রাগুক্ত, কিতাবুল ঈমান, হাদীস নং- ৬৪, ৬৫

<sup>&</sup>lt;sup>২৯৭</sup> ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাত্ত, কিতাবুয় যাকাত, হাদীস নং- ৫৬

তুলনাসূলক সহজতর। "২৯৮ ইসলামপ্রণেতা আল্লাহ্ তা আলা হলেন সকল মানবীয় গুণের আঁধার। তাঁর নিরানকাইটি গুণবাচক নামই তার প্রমাণ। এমন কোন মানবীর গুণ নেই বেটি আল্লাহ্ তা আলার সাথে নেই। অন্যুদিকে ধর্মনেতা ও এর প্রচারকরা ছিলেন সে যুগের সেরা মানবদরদী। সর্বোপরি ইসলামের ধর্মগ্রন্থের পরতে পরতে ওধু মানবিক মূল্যবোধের কথা বলা হয়েছে। আল-কুর আন থেকে ইসলামের উদার মানসিকতার কিছু নামীর পেশ করা হলোঃ আল্লাহ্ তা আলা নির্দেশ দিয়ে বলছেন, "আল্লাহ্কে ছেড়ে যাদেরকে তারা ভাকে তাদেরকে তোমরা গালি দিও না।" এত কোন সন্দেহ নেই যে, সকল ধর্মের মধ্যে এমন কিছু লোক আছে; যারা নিজের ধর্ম ব্যতীত অন্যুগুলাকে গালি দের। নিজের ধর্ম ব্যতীত অন্যুগুলার ব্যাপারে বাজে ধারণা পোষণ করে। এ ন্যাক্লারজনক কাজটির ব্যাপারে ইসলাম প্রণেতা মহান আল্লাহ্ তা আলা তার অনুসারীদেরকে নিষেধ করেছেন। এতে ইসলাম ধর্মের উদারতার ইংগিত মেলে। প্রাসংগিক আরেকটি আয়াতে বলা হয়েছে, "তোমাদের দীন তোমাদের, আমার দীন আমার।" বিজ মিন কাল গোনো আরেক ধর্মের উদ্দেশ্যে এ বাক্য উচ্চারণের মাধ্যমে ইসলামেরে ধর্মীয় সহিষ্কৃতার পরিচয় দিয়েছেন। অন্য ধর্মে নাক গলানো আরেক ধর্মের অনুসারীর দায়িত্বে অন্তর্ভুক্ত নয়। উল্লেখ্য যে নিজ ধর্মের শ্রেষ্ঠ উপস্থাপনে কোন সমস্যা নেই। কিন্তু অন্য ধর্ম কিভাবে চলবে তা আরেক ধর্মের ব্যাপার নয়। ইসলাম এতটাই উদার দীন যে, এর অনুসারীদেরকে অন্য ধর্মের আশ্রয়প্রার্থীকৈ আশ্রয় দিবে যাতে সে আল্লাহ্র বাণী খনতে পায়, অতঃপর তাকে তার নিরাপদ ছানে পৌঁছে দিবে; কারণ তারা অজ্ঞ লোক।" তেওঁ

নিরাপদ স্থানে মুশরিকদের পৌঁছে দেয়াও মুসলমানদের দায়িত্বের অন্তর্ভূক্ত। ইসলামের অনুসায়ীদের মধ্যেও উদারতা প্রদর্শনের কথা বলা হয়েছে, "হে মুমিনগন! তোমরা যখন আল্লাহ্র পথে যাত্রা করবে তখন পরীক্ষা করে নিবে এবং কেউ তোমাদেরকে সালাম করলে ইহ জীবনের সম্পদের আকাঙ্খায় তাকে বলো না, 'তুমি মুমিন নও', কারণ আল্লাহ্র নিকট অনায়াসলত্য সম্পদ প্রচুর রয়েছে।" কারণ কোন মুমিনের কোন কাজকে সন্দেহজনক মনে হলেই তার সাথে অনুমাননির্ভ্র আচরণ করা ঠিক নয়। এতটুকু উদারতা ও সহিপ্তৃতা ইসলামে রয়েছে। বাজবিক অবস্থায় শত্রুদের সম্পদ নয়্ত করা তো যাবেই না বরং যুদ্ধাবস্থায়ও তাদের সাথে কি ধরনের আচরণ করতে হবে তা রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন। তিনি বলেছেন, "তোমরা কখনোই শিত্রদের এবং গীর্জার বাসিন্দাদের হত্যা করো না।" হাসিসটি লক্ষ্যণীয় এ জন্য যে, ইসলাম মানুষকে শিক্ষা দেয় যে, কখনো কারো ধর্মীয় স্থান ধ্বংস করা যাবে না। শিশুদের কোন অবস্থায় হত্যা করা যাবে না। কারণ ওরা নিম্পাপ ও অবুঝা অন্যদিকে যুদ্ধের টালমাটাল অবস্থায়ও বিজিত এলাকায় ধ্বংসযজ্ঞ চালানো যাবে না। বিশেষত শত্রুদের ফলবান বৃক্ষ কর্তন করা যাবে না, বসত-জিটা নয় করা যাবে না। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "তোমরা ফলদার বৃক্ষ কর্তন করো না এবং বসতবাড়ি (আবাদি) ধ্বংস করো না।"

অযথা বা গায়ে পড়ে অমুসলিমদের সাথে ঝগড়া করা যাবে না। আল্লাহ্ তা আলা এ প্রসংগে বলেন, "তোমরা উত্তম পদ্থা ব্যতীত কিতাবীদের সাথে বিতর্ক করবে না।" বিতর্ক করে সব অমুসলিম নিরিবিলি তাদের মত করে জীবন যাপন করে তাদেরকে তাদের মত চলতে দিতে হবে। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "দীনের ব্যাপারে যারা তোমাদের বিরুদ্ধে করেনি এবং তোমাদেরকে স্বদেশ হতে বহিছার করেনি তাদের প্রতি মহানুভবতা প্রদর্শন ও ন্যারবিচার করতে আল্লাহ তোমাদেরকে নিষেধ করেন না। আল্লাহ তো ন্যারপরায়ণদের ভালবাসেন।" তিও

<sup>ে</sup> خير دينكم ايسره . इंसास वारसन रेंदन राम्ल, जाल-यूजनान, প্राठक, ४७- ৫, পृ. ७३ ان خير دينكم ايسره

আল-কুর আল, ৬৪১০৮ و لاتسبر ا الذين يدعون من دون الله . \* \*\*

రిని కి ఆగా - कृत जान, ఎంసికి

<sup>্</sup>তি আল্-কুর'আন, المشركين استجارك فاجره حتى يسمع كلام الله ثم ابلغه مامنه ، ذالك بانهم قوم لا يعلمون . دهه

يا ايها الذين امنوا اذا ضربتم في سبيل الله فتبيئوا ولا تقولوا لمن القي اليكم السلام لست مؤمنا ، تبتغون عرض الحياة . الدنيا আন-কুর আন. ৪%৪ الدنيا

<sup>&</sup>lt;sup>৩০৩</sup> . ইমাম আহমদ ইবন হাৰল, *আল-মুসনাদ*, প্ৰাণ্ডক, খড- ১, পু. ২০০

<sup>&</sup>lt;sup>৩০8</sup> . ইমাম মালিক, মু*আন্তা*, প্রাণ্ডক, কিতাবুল জিহাদ, হাদীস নং- ১০

৬৪/১৯ কুর আন,২৯৪৪ ولا تجادلوا اهل الكتاب الا بالتي هي احسنُ. ٥٥٥

لا ينهاكم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين ولم يخرجوكم من دياركم ان تبروهم وتقسطوا الميهم ، ان الله يحب . \*\*\* المقطين আপ-কুর'আগ, ৬০% المقطين المقطين

ইসলামে ধর্মীয় সংখ্যালঘুদের যে মর্যালা লেয়া হয়েছে তা অন্যত্র কল্পনাও করা যায় না। মহানবী (স.) মাঝে-মাঝেই সংখ্যালঘুদের স্বার্থক্ষুন্নের ব্যাপারে মুসলমানদেরকে সতর্ক করে দিতেন। তিনি বলেন, "তাদের (জিমি) শক্রকে প্রতিরোধ করতে হবে। ধর্ম পরিবর্তনে তাদেরকে বাধ্য করা হবে না। তাদের ধন-প্রাণ, ব্যবসা-যানিজ্য, বিষয়-সম্পত্তি সবই নিরাপদ থাকবে। তালের স্থাবর-অস্থাবর যাবতীয় সম্পত্তি তাদের অধিকারে থাকবে। তাদের পান্রী, পূজারী, বিশপ পুরোহিত কাউকেও বরখাস্ত করা হবে না। এবং তাদের ক্রুশ ও দেব-দেবীর মূর্তি বিনষ্ট করা হবে না। মুসলমান চারীদের অবশ্য দের 'উশর' (দশমাংশ) জিন্মিদের নিকট হতে নেয়া হবে না। তাদের অঞ্চলে সেনাবাহিনী প্রেরণ করা হবে না। তাদের ধর্ম ও ধর্মীয় স্বাধীনতা অকুনু রাখা হবে।"50% রাসূলুল্লাহু (স.) অমুসলিমদের প্রতি যে কোন ধরনের অন্যায়ের ব্যাপারে মুসলমানদেরকে হুশিয়ার করে নিয়েছেন। তিনি কঠোর ভাষায় ঘোষণা করেছেন, "মনে রেখো! যে ব্যক্তি কোন 'মুয়াহিদ' (চুক্তিবন্ধ অমুসলিম) নাগরিকের প্রতি অভ্যাতার করে, তাকে কট্ট দেয়, তার সম্মানহানী করে অথবা তার কোন সম্পদ জোরপূর্বক ছিনিয়ে দেয় তাহলে কিয়ামতের দিন আমি তার বিরুদ্ধ পক্ষ অবলম্বন করব।"<sup>৩০৮</sup>ইসলামে অমুসলিমদের নিরাপন্তার ব্যাপারটি পুরোপুরি নিভিত করা হরেছে। এ প্রসংগে রাসূলুক্রার (স) প্রদন্ত বিভিন্ন সমরের কথাগুলো ইতিহাস হয়ে আছে। অনুসলিম নাগরিকদের ব্যাপারে মুসলিমদেরকে তিনি সাবধান বাণী তনিরেছেন। তিনি বলেছেন, "যে ব্যক্তি যিম্মীকে কষ্ট দিবে আমি তার প্রতিপক্ষ হব। আর আমি যার প্রতিপক্ষ হব, কিয়ামতের দিন তার বিরুদ্ধে আমি ঝগড়া করবো।" ত০৯ আরেক হাদীসে রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি যিন্দ্রীকে কট দেয়, সে যেন আমাকে কট দিল। আর যে আমাকে কষ্ট দেয়, সে যেন আল্লাহকে কষ্ট দিল।"<sup>৩১০</sup> রাসুলুল্লাহ (স.) অমুসলিমদের অপবাদ দেয়ার বিরুদ্ধে কঠোর হুশিয়ারী উত্তারণ করেছেন। তিনি বলেছেন, "যে ব্যক্তি কোন যিন্দীর বিরুদ্ধে অপবাদ দেয় কিয়ামতের ময়দানে আগুনের চাবুক দিয়ে তার শান্তির বিধান করা হবে।" বিশ্বনবী (স.) অমুসলিম নাগরিকদের হত্যা করার ব্যাপারে সতর্ক করেছেন। তিনি বলেছেন, "যে ব্যক্তি কোন চুক্তিবদ্ধ (যিম্মী) কে হত্যা করবে সে জান্নাতের সুগন্ধও পাবে না। অথচ চল্লিশ বছর পথ চলার দূরত্ব হতেও জান্নাতের সুগন্ধ পাওয়া যাবে।"<sup>034</sup>

ইসলামী সমাজে অন্য ধর্মের লোকদেরকে বিশেষ সম্মানের চোখে দেখা হয়। যোগ্যতার ভিত্তিতে তাদেরকে উত্ততর পদও দেয়ার ঐতিহ্য রয়েছে মুসলিম অধ্যুষিত রাষ্ট্রসমূহে। আসলে এ ধরনের উদারতাই তো ইসলাম। দৃষ্টান্ত দিতে গিয়ে অধ্যাপক টমাস আর্নন্ত বলেহেন, "ভারতের ইতিহাস পাঠে জানা যায়, হিন্দুগণ মুসলমান রাজত্কালে যেরূপ উক্ত পদে নিযুক্ত হতেন, বর্তমান সময়ে কোন রাজ্যে ভিনু ধর্মাবলম্বীগণ সেরূপ পদে অধিষ্ঠিত হতে পারেননি।"

ইসলামী সমাজে মৃল্যবোধ এত শক্তিশালী যে, এখাদে অমুসলিমদের আর্থিক নিরাপভার বিধান করা হরেছে। ইসলামের খলীফাগণ এ ক্ষেত্রে নয়ীর স্থাপন করেছেন। বিশেষত প্রথম খলীফা আবু বকর (রা.) এর প্রসংগ উল্লেখ না করা হলে তার প্রতি অন্যার করা হবে। তিনি বলেছেন, "আমি তাদেরকে এ অধিকার দান করলাম যে, তাদের কোন বৃদ্ধ যদি উপার্জন ক্ষমতা হারিরে ফেলে কিংবা কারো উপর কোন আকস্মিক বিপদ এসে পড়ে, অথবা কোন ধনী ব্যক্তি যদি সহসা এতটুকু দরিল্র হয়ে পড়ে যে, তার সমাজের লোকেরা তাকে ভিক্ষা দিতে ওরু করে। তখন তার উপর ধার্য জিয়িয়া কর প্রত্যাহার করা হবে সেই সঙ্গে তার ও তার সন্তানদের ভরণ-পোষণ ইসলামী রাষ্ট্রের বায়তুল মাল হতেই করা হবে যতিদিন সে ইসলামী রাষ্ট্রের নাগরিক হয়ে থাকবে।" 

"ত১৪ ইসলামের ইতিহাসে দ্বিতীর

<sup>&</sup>lt;sup>৩০৭</sup> . সৈয়দ বদক্ষজো, *হয়রত মুহামদ (মা) ঃ তাঁহার শিক্ষা ও অবদান*, ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউডেশন বাংগাদেশ, ১৯৯৯, পৃ. ১০৪

<sup>్</sup>లు , ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাগুক্ত, কিতাবুল ফিতান (فنن), হাদীস নং- ১১

<sup>ে</sup>ত কিতাবুর্ রাহ্ন قبيامة . ইমাম ইবন মাজা, সুনাদ, প্রাহত্ত, কিতাবুর্ রাহ্ন (رهون), বাঘ নং- 8

<sup>ి</sup> من اذی ذمّیا فقد اذانی و من اذانی فقد اذی الله. সুলাইমান ইবন আহমন আত্-তিবরানী, *আল-মুজামুশ্-সাগীর*, দিল্লীঃ আল-মাতবা'আ আল-আনসারী, খত- ৩, পৃ. ৭০

ده بنياط من نار . তিবরালী, প্রাহত, পৃ. ٩১ من قذف ذميا حدّ له يوم القيامة بسياط من نار . دده

هاه البعين) اربعين) عامًا وان ريسها ليوجد من مسيرة سيعين (اربعين) عامًا وان ريسها ليوجد من مسيرة سيعين (اربعين) عامًا والعام عامًا والعام الليم الليم عامة الليم اللي

<sup>&</sup>lt;sup>৩১০</sup> . আবদুল্লাহ্ বিদ সাঈদ জালালাবাদী আল-আযহারী, মহানবী (সা) ও ইসলাম সম্পর্কে প্রাচ্যবিদদের অজ্ঞতা এবং বিষিষ্ট সীরাতচর্চা" ইসলামিক কাউডেশন পত্রিকা, ৪২ বর্ষ তন্ত্র সংখ্যা, জানু-মার্চ' ২০০৩, পৃ. ৫১

<sup>&</sup>lt;sup>৩১৪</sup> . মাওলানা আতিকুর রহমান, কুর'আন ও হালীস সঞ্যান, প্রাওজ, পৃ. ১০৯

'উমার হিসেবে পরিচিত খলীফা উমার ইবন আবদুল আযীয় বলেন, "অমুসলিমদের সাথে ন্যু ব্যবহার কর। বৃদ্ধ হলে বাইতুল মাল থেকে ব্যয় কর। আত্মীয় থাকলে ব্যয়ভার বহন করতে বল। তাদের চিকিৎসার ব্যবস্থা কর।"<sup>৩১৫</sup>

ইসলামে ধর্মীয় মূল্যাবোধ এতটাই শক্তিশালী যে, এখানে কাউকে তাঁর মতের বিরুদ্ধে মুসলিম বাদানোর কোন সুযোগ দেই। অল্প কথায় বলা যার, ইসলামে দীন গ্রহণে কোন জোর-জবরদন্তি নেই। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "দীনের মধ্যে কোন জোর-জবরদন্তি নেই।" " মুহাম্মাদ (স.)-কে সাবধান করে আল্লাহ্ তা আলা বলেছেন, "তুমি তাদের কর্ম নিয়ন্ত্রক নও।" " ইসলামের বক্তব্য হলো মানুষের কাছে ইসলামের সুন্দরতম আদর্শ উপস্থাপন করতে হবে। আর এটি করতে হবে কাজের ও আচরণের মাধ্যমে। এর প্রেক্তিতে কেউ যদি ইসলাম গ্রহণ করে তাহলে ভাল। কিন্তু কারো ওপর তা চাপিয়ে দেয়া যাবে না। প্রচার করাই একজন মুসলিমের দায়িত্। কাউকে মুসলিম বানানোর দায়িত্ব কারো ওপর চাপিয়ে দেয়া হয়নি। রাস্লুলাহ (স.) এ প্রসংগে তাঁর ভূমিকা বর্ণনা করে বলেন, "আল্লাহ্ আমাকে প্রচারক হিসেবে পাঠিয়েছেন। তিনি আমাকে শক্তি প্রদর্শনের জন্য পাঠাননি।" যিদ মুসলিম জাতি ভাল মানুষ হতে পারে তাহলে দীনের প্রচার লাগবে না। দীনের প্রচার এমনিতেই হয়ে যাবে।

ইসলাম মানুষকে মানুষ হিসেবে দেখে। ইসলাম মানুষকে ধর্মের ভিডিতে মূল্যায়ন করে না। রাসূলুক্সাই (স.) তাঁর পুরো জীবন দিয়ে তার প্রমাণ রেখেছেন। সাহাবী জাবির (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমাদের নিকট দিয়ে কফিন নিয়ে যাওয়া হচ্ছিল। তখন মহানবী (স.) দাঁড়িয়ে গেলেন। আমরাও দাঁড়িয়ে গেলাম এবং বললাম: হে আল্লাহ্র রাসূল! এটি একজন ইয়াহূদীর কফিন? জবাবে রাসূলুল্লাই (স.) বললেন: যখন তোমরা কফিন দেখবে তখন দাঁড়িয়ে যাবে। অন্য এক বর্ণনায় আছে: রাস্লুল্লাই (স.) বলেছেন: "এটি কি একটি প্রাণী নয়?" " মাসূলুল্লাই (স.) ইয়াহূদী বা অমুসলিম বলে কফিনের সম্মান করতে কার্পণ্য প্রদর্শন করেননি। আসলে মহানবী (স.) বিশাল হৃদয়ের মানুষ ছিলেন। সংকীর্ণ চিত্তা কখনো তাঁর মনে পড়েনি। ইয়াহ্দীর সাথে রাস্লুল্লাই (স.) এ ব্যবহারের দ্বারা রাস্লুল্লাই (স.) বা ইসলাম ছোট হয়নি। বরং তাদের মহন্ত ও উদারতা প্রকাশিত হয়েছে। ইসলামে মানবিক মূল্যবোধের সীমার মধ্যে প্রবল মাআয় সার্বজনীনতা রয়েছে।

ইসলামে বাড়াবাড়ি ও সীমালংঘন জঘন্য অপরাধগুলোর অন্যতম। বিশেষতঃ ধর্মের ব্যাপারে বাড়াবাড়ি মারাত্মক অপরাধ। এ ব্যাপারে রাস্লুলুরাহ্ (স.) মানুষকে হৃশিয়ার করে বলেন, "তোমরা দীনের মধ্যে বাড়াবাড়ি পরিহার কর।" বাংলাদেশে এবং বিশ্বের বিভিন্ন প্রান্তে কিছু মুসলিম ইসলামকে নিয়ে অতি বাড়াবাড়ি করে প্রশ্নের মুখোমুখি করে ফেলেছেন। ইসলামের সহনশীল বৈশিষ্ট্যে এরা কুঠারাঘাত হেনেছেন। আল্লাহ্ তা আলা দীনকে সহজ করেছেন; কিছু কিছু অতি উৎসাহী মুসলিম এটিকে জটিল করে ফেলেছেন। এরা তুলনামূলক কম গুরুত্বপূর্ণ ব্যাপারগুলো সামনে নিয়ে আসছে এবং জার প্রদান করছে আবার কখনো শক্তি প্রয়োগ করছে। আবার বেশি গুরুত্বপূর্ণ ও আবশ্যকীয় ব্যাপারগুলোকে এড়িবে যাচেছ বা অবহেলা করছে। ভিতিহীন কর্মকাভের ব্যাপারে সীমাহীন চাপ সৃষ্টি করছে।

এ কথা স্পষ্ট করে উচ্চারণ করা যায় যে, বিভিন্ন ক্লেত্রে বাংলাদেশের মানুষের মানবিক মূল্যবোধে ধ্বস নেমে এলেও ধর্মীয় সম্প্রীতিতে বাংলাদেশের মুসলিমগণ বিশ্বের বুকে দৃষ্টান্ত স্থাপন করতে সক্ষম হয়েছে। এখানে ধর্মের ভিত্তিতে কখনো দাঙ্গা সংগঠিত হয়নি। এখানকার মুসলিমরা অন্যান্য ধর্মের অনুসারীদের নিজেদের ভাই বলেই মনে করে। যা ইসলামের মহান শিক্ষার অংশ।

<sup>&</sup>lt;sup>৩১৫</sup> . অধ্যাপক হাবিবুর রহমান, *হাদীসে রাসূল (স:)*, প্রাণ্ডক্ত, পৃ. ১১৬

थ الدين الدين الدين الدين الدين الدين الدين الدين الدين الدين

المن عليهم بمسيطر ، ٥١٥ مامهم بمسيطر ، ٥١٥

<sup>&</sup>lt;sup>৩১৮</sup> ইমাম তিরমিয়ী, সুনান, প্রাগুক্ত, কিতাবু তাফসীরি সুরা, বাব নং- ৬৬

عن جابر (رض) قال: مرت بنا جنازة فقام لها النبي (ص) وقسنا ، فقلنا: يارسول الله! اللها جنازة يهودى؟ قال: اذا . «ده قال: قال: مرت بنا جنازة فقام لها النبي (ص) وقسنا ، فقلنا: يارسول الله! اللها جنازة فقوموا وفي رواية: اليست نفسًا؟ قال: النبية نفسًا؟

৩৭০ والغلو في الذين . ٥٩٥), বাব নং- ৫ ইমান বুখারী, সহীহ, প্রাওজ, কিতাবুল ই'তিসাম (الاعتصام), বাব নং- ৫

#### নবম অধ্যায়

## রাজনৈতিক ও রাষ্ট্রীয় জীবনে মানবিক মূল্যবোধের গুরুত্ব ও প্রয়োজনীয়তা

কোন একটি সমাজে মানবিক মূল্যবোধের অবনতি বটলে তার প্রভাব সর্বএই পরিলক্ষিত হয়। এর তেউ সকল প্রান্তে পৌঁহে বায়। রাজনৈতিক ও রাষ্ট্রীয় জীবন এর বাইরে নয়। বাংলাদেশের রাজনীতি ও রাষ্ট্রযন্তের দিকে তাকালে দেখা বাবে যে, সেখানেও কলুবতা ও অসুস্থতা ভর করেছে। নিমে এ ক্ষেত্রে মানবিক মূল্যবোধের আসল রূপ, বর্তমান অবস্থা এবং করণীয় নিয়ে আলোচনা করা হবে। ইসলামে মানবিক কারণে বেশ কিছু মূল্যবোধ নির্ধারণ করা হয়েছে। যেমনঃ

## ভাল কাজেই আনুগত্য, মন্দ কাজে নই

ইসলামের বজব্য এ ক্ষেত্রে খুবই পরিকার। আজকাল দেখা যার যে, মানুষ দলীয় দৃষ্টিভংগির ওপর উঠতে পারে না। ভাল-মন্দ বিচার না করে বরং দল কি বলেছে তা-ই বিবেচিত হয়। ইসলামের দৃষ্টিভঙ্গির হলো মা'রফ তথা ভাল কাজেই সরকারের আনুগত্য অপরিহার্য। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "ভাল কাজেই তধু আনুগত্য।" পাপাচারে আনুগত্য পাওয়ার অধিকার কারো নেই। এ মূলমীতির তাৎপর্য হলো, সরকার এবং সরকারী কর্মকর্তাদের কেবল সে সব নির্দেশই তাদের অধীনছ ব্যক্তিবর্গের মেনে চলা ওয়াজিব, যা আইনানুগ। আইনের বিরুদ্ধে নির্দেশ দেয়ার অধিকার কারো নেই এবং তা মেনে চলা কারো জন্য অপরিহার্যও নয়। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেনঃ "একজন মুসলমানের ওপর তার আমীরের কথা শোনা এবং মেনে চলা অপরিহার্য। তা তার পছন্দ হোক বা না হোক; যতক্ষণ তাকে কোন পাপাচারের নির্দেশ না দেয়া হয়। পাপাচারের নির্দেশ দেয়া হলে আর কোন আনুগত্য নেই।" রাস্লুল্লাহ্ (স.) আরো বলেনঃ "আল্লাহ্র অবাধ্যতামূলক কাজে কোন আনুগত্য নেই। আনুগত্য কেবল মারক তথা তত্ত কাজেই।" মুসলমানের কর্ম এমনি হওয়া উচিত যে, সে সকল তত্ত কাজের পক্ষে এবং অতত্ত কাজের বিপক্ষে থাকবে।

আনুগত্যে আরেকটি বিষেচ্য বিষয় হলো যোগ্যতাসম্পন্ন ব্যক্তি যত নিমু বংশেরই হোক না কেন তার আনুগত্য করতে হবে। রাস্লুক্লাত্ (স.) বলেছেন, "হাবশী দাস হলেও তার আনুগত্য করা তোমাদের ওপর অপরিহার্য।" এ কাজটি না করলে করেকটি গুনাহর মধ্যে পড়ে যেতে হবে। যেমন- অহংকার, আনুগত্যহীনতা, ইসলামের সাম্য ব্যবস্থার বিশ্বাস না করা ইত্যাদি। বিধায় কারো গারের রং কেমন, লম্বা কি খাটো, কতটুকু পড়াওনা করেছে এসব ইসলামে বিষেচ্য বিষয় নয়। দায়িতুশীল ব্যক্তিবর্গ যাকে ভালো মনে করে বসিয়ে দিবেন তাকেই মেনে দিতে হবে।

## পদলোভী না হওয়া

ইসলামের বিধান হলো খলীকা, রাষ্ট্রপ্রধান বা অন্য যে কোন পদে আসীন হওয়ার জান্য পদ প্রার্থনা করা যাবে না, পদ চেয়ে দেরা যাবে না এবং এ ব্যাপারে ন্যুনতম খায়েশ প্রকাশ করা যাবে না । কেউ যদি তা প্রার্থনা করে তবে তাকে তা দেয়া হবে না । বরং ইসলামে এটি অযোগ্যতার জান্য একটি দলীল হয়ে দাড়ায় । ইসলামের কোন খলীকা তাদের পদ চেয়ে দেননি । এমন কি তাদেরকে দায়িত্ব দেয়ার পর দায়িত্বের কথা তেবে তারা অঝোর ধায়ায় কায়াকাটি করেছেন । ক্ষমতার লোভ তাকওয়াবিয়েধী কাজ । মহান আয়াহ বলেছেন, "এটি আথিয়াতের সে আবাস যা আমি নির্ধারিত করি তাদের জান্য যায়া এ পৃথিবীতে বিশাল পদ ও বিপর্যয় চায় না । ওভ পরিগাম মুভাকীদের জান্য । "ব রাস্কুল্লাহ (স.) আবদুর রহমান ইব্ন সামুরা (রা.) কে লক্ষ্য করে বলেনঃ "হে আবদুর রহমান! তুমি আমীর হওয়ার জান্য প্রার্থনা করো না । কেননা, যদি তা তোমাকে চাওয়ার পর প্রদান করা হয় তবে এর দায়-

ك. المعروف ইমাম মুসলিম ইবৰ আল হাজ্ঞাজ আল-কুশায়নী, সহীহ, দিল্লীঃ আল-মাকতাবা রশীদিয়া, ১৩৭৬ হি. কিতাবুল ইমারাত (امارة), হাদীস নং- ৩৯

<sup>ু</sup> ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাগুজ, কিতাবুল ইমারাত (الاصارة), হাদীস নং- ৩৪, ৩৫

<sup>ి</sup> الأمارة) ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাতক, কিতাবুল ইমারাত (الأمارة), হাদীস নং- ৩৯, ৪০

ইমাম আৰু 'আবিনিল্লাই মুহাম্মদ ইবন য়ায়ীদ ইবন মাজা আল-কায়বীনী, আস্সুনান লিকন মাজা, দেওবলঃ আল-মাকতাবাতুর রহীমিয়া, ১৩৮৫ হি, কিতাবুল মুকাশামা, বাব নং- ৬

তেওচিত আল-কুন্ন আন الدار الاخرة نجعلها للذين لا يريدون غلوًا في الارض و لا فسادا ، والعاقبة للمنقين. °

দারিত্ব তোমাকেই বহন করতে হবে। আর বিদি না চাওয়া অবস্থার তোমাকে তা প্রদান করা হর, তবে এ বিষরে তুমি সাহাব্য প্রাপ্ত হবে।" এ জন্য দেখা বার চারিদিকে দারিত্বশীল ব্যক্তিরা দারিত্ব পালন করতে গিয়ে হিমশিম খায়। কারণ তারা তা চেয়ে নিয়েছে। আর চেয়ে নিলে মহান আল্লাহ্ সাহাব্য করেন না। পুরো দায়-দারিত্ব তার ওপর বর্তায়। মহানবী (স.) এসব নীতিকথা বলেই দারিত্ব শেষ করেননি। তিনি নিজে এসবের অনুশীলন করে দেখিয়েছেন। তিনি বলেছেন, "আমরা এমন কোন ব্যক্তিকে আমাদের কর্মকর্তা-কর্মচারী নিয়োগ করি না যে তা পেতে চায়।" কেউ চেয়ে পদ গ্রহণ করেছে রাস্লুল্লাহ্ (স.)-এর প্রশাসনে এমন একটি ন্যারিও খুঁজে পাওয়া যাবে না। পদ চেয়ে নেয়া, পদের জন্য লালায়িত হওয়া, পদলোজী হওয়া ইসলামের দৃষ্টিতে চরম খিয়ানত। নবীকুল শিরোমনি মুহাম্মদ (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি কমতা চেয়ে নেয় সে তোমাদের মধ্যে আমার দৃষ্টিতে সবচেয়ে বড় খিয়ানতকারী (বিশ্বাস্যাতক)।"

পদ প্রাপ্তির জন্য যত চেষ্টা বাংলাদেশে করা হয় সুনিয়ার আর কোথাও এমনটি করা হয় না। আবার পদ ধরে রাখার জন্য এখানকার মানুষ জীবন পর্যন্ত দিতে কুষ্ঠাবোধ করে না। জনগন না চাইলেও অনেকে পদ প্রহণ করতে চায় এবং আঁকড়ে থাকতে চায়। এ ব্যাপারে ক্ষমতালোভীরা নির্লজ্ঞতার চরম পরাকাষ্ঠা প্রদর্শন করে থাকে। ক্ষমতাকে নিজেদের পৈত্রিক সম্পত্তি মনে করে। রাজনৈতিক দলের এক একটি পদে এক একজন নেতা অনির্দিষ্টকালের জন্য পাকাপোক্ত হয়ে বান। নেতা-কর্মীদের মতামতের তোয়াক্বা করেন না। এ জন্যই এত সব সমস্যা। সেনাবাহিনীকে রাজনৈতিক মরদানে বাধ্য হয়ে হস্তক্ষেপ করতে হয়। পদপ্রাপ্তির জন্য এখানে বহু অর্থ ব্যয় করা হয়। অন্যভাবে বলা বার, ঘূষ প্রদানের মাধ্যমে লোভী ব্যক্তিরা দায়িত্ব পেতে চায়। পদ লাভের জন্য অনেকে জনগণের ভোট পর্যন্ত চুরি করে থাকে। সোজা কথায় বলা বায়, ক্ষমতালোভীদের জন্য বাংলাদেশ একটি উজ্জ্বল সৃষ্টান্ত। অথচ মহানবী (স.) বলেহেন বিপরীত কথা। তিনি বলেহেন, "যে এ কাজের দায়িত্ব নিতে লালায়িত হয় আমরা তাকে সে কাজের নায়িত্ব অর্পণ করি না।" অপর দিকে পরামর্শের ভিন্তিতে কাউকে কোন দায়িত্ব দেয়ার নিক্কান্ত নুহিত হলে লায়িত্বপান্ত বাজি তা ফিরিয়ে দিতে পারবে না। য়াস্পুয়াহ (স.) বলেন, "বদি তোমাদের কাউকে এমন কাজের কিছু দায়িত্ব দেয়া হয়; তাহলে কাউকে নিবেধ করো না।" পদের লোভ মানুবকে পরকালে সবচেয়ে বেশি সমস্যায় ফেলবে। মহানবী (স.) বলেহেন, "অচিরেই তোমরা ক্ষমতার অভিলাষী হবে। কিয়ামত দিবসে এটি লজ্জার কারণ হবে।" "

### বচ্ছতা ও জবাবদিহি/দায়িত্বশীলতা

বাংলাদেশের সমাজ ও রাষ্ট্রে মৃল্যবোধের অবন্দয় এতটাই প্রকট আকার ধারণ করেছে যে, আজকাল মানুষের কাজ-কর্মে বছতে। ও জবাবদিহির অভাব দারনভাবে পরিলক্ষিত হচ্ছে। দায়িত্বের ব্যাপারে উদাসীনতা ব্যাপকভাবে দেখা যাছে। অধিকাংশ লোকের মধ্যে একটি বেপরোরাভাব পরিলক্ষিত হচ্ছে। দায়িত্বানুভূতির অভাবে বেশিরভাগ লোক পদলোভী হয়ে গেছে। অথচ ইসলামে দায়িত্বের অনুভূতি খুবই ওক্রত্বপূর্ণ একটি ব্যাপার। রাস্লুরায় (স.) বলেন, "তোমরা প্রত্যেকেই দায়িত্বশীল আর প্রত্যেকেই দায়িত্বের জন্য প্রশ্লের মুখোমুখি হবে। নেতা একজন দায়িত্বশীল ব্যক্তি। তাকে তার দায়িত্বের ব্যাপারে জবাবদিহি করতে হবে। পুরুষ তার পরিবারের একজন দায়িত্বশীল। তাকে তার দায়িত্বের ব্যাপারে প্রশ্ল করা হবে। নারী তার স্বামীর সংসারের দায়িত্বশীল। তাকে তার দায়িত্বের ব্যাপারে প্রশ্ল করা হবে। আসলে সকলেই লায়িত্বশীল। তাকেও তার দায়িত্বের ব্যাপারে প্রশ্ল করা হবে। আসলে সকলেই দায়িত্বশীল আর সকলকেই প্রশ্লের মুখোমুখি হতে হবে।" অতএব কেউ

يا عبد الرحمان بن سمرة! لا تسال الامارة ، فاتك ان اعطيتها من غير مسالة اعنت عليها ، وان اعطيتها عن مسالة . \*
و عبد الرحمان بن سمرة! لا تسال الامارة ، فاتك ان اعطيتها عن مسالة . \*
و كات اليها عبد الرحمان بن سمرة! لا تسال الامارة ، فاتك الديها عن مسالة . \*

এ০ এটা ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাগুক্ত, কিতাবুল ইমারাত, হানীস নং- ১৫

<sup>\* .</sup> اخونكم عندنا من طلبه ইমাম আবৃ দাউদ সুলায়মান ইবন আল-আল আস্-সাজিসতানী, সুনাদ আৰু দাউদ, কানপুরঃ আল-মাত্বা'আ আল-মজীদী, ১৩৭৫ হি.কিতাবুল ইমায়াত, বাব নং- ২

<sup>े.</sup> عليه ولا من حرص عليه . \* हेगाम मुत्रनिम, नहीं , প्राचक, किठावून हेगावाठ, हानीन न१- 38

<sup>&</sup>lt;sup>১০</sup> . ইমাম দারিমী, *সুনাদ*, বৈল্লভঃ দারু ইহইয়ায়িস সুনাতিন নাবাবিয়্যাহ/কানপুরঃ ১২৯৩ হি. কিতাবুল মানাসিক, বাব নং- ৭৯

<sup>&</sup>lt;sup>১১</sup> . ইমাম আহমদ ইবন মুহাম্মদ ইবন হাম্বল, আল-মুদলাল, কায়রোঃ শিক্ষা আহ্মদ ইবন হাম্বল, আল-মুদলাল, কায়রোঃ মাত্বা'আ আশ্শারকিল ইদলামিয়া, ১৩১৩ হি. ১৮৯৫ খ্রী. খন্ত- ২, পৃ. ৪৪৮

<sup>&</sup>lt;sup>১২</sup> ইমাম মুসলিম, *সহীহ*, প্রাগুজ, কিতাবুল ইমারাত, হাদীস নং- ২০

দায়িত্মুক্ত নয়। কেউ লায়িত্বের বাইরে নয়। ছোট হোক বা বড় হোক, কম হোক বা বেশি হোক সকলেরই কিছু না কিছু দায়-দায়িত্ব রয়েছে।

দায়িত্বানুভৃতি ও স্বচ্ছতার অভাবে পরকালে মানুষকে আল্লাহ্ তা আলার কাঠগড়ায় দাড়াতে হবে। এ থেকে কেউ রেহাই পাবে না। আবু মারইয়াম আল-আঘদী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি মু'আবিয়াকে বলেন, আমি রাস্লুল্লাহ্ (স.) কে বলতে ওনেছি: "যাকে আল্লাহ্ মুসলমানদের কোন কাজের শাসক ও তত্ত্বাবধায়ক নিযুক্ত করেন আর সে তালের প্রয়োজন, চাহিদা ও দারিদ্র দূরীকরণে এতটুকুন ক্রাক্ষেপ না করে, আল্লাহ্ও কিয়ামতের দিন তার প্রয়োজন, চাহিদা ও দারিদ্র মোচনের প্রতি ক্রাক্ষেপ করবেন না। এ কথা ওনে মু'আবিয়া (রা.) জনগণের প্রয়োজনের প্রতি লক্ষ্য রাখার ও তা পরিপুরণ করায় জন্য একজনকে (তাৎক্ষনিকভাবে) নিয়োগ করেন।" >০

ইসলামে দারিত্বের অনুভৃতি খুবই প্রথর। এটি অনুভব করেই মুসলিম শাসকগণ তাদের শাসনে এর ছাপ রেখেছেন। বাংলাদেশে রাষ্ট্রীয় সম্পত্তির চরম অপব্যবহার হচ্ছে। অধিকাংশ লোক রাষ্ট্রীয় সম্পদকে নিজের সম্পদ মনে করছে। জাতীয় পত্র-পত্রিকা এর জন্য সবচেয়ে বড় প্রমাণ। রাষ্ট্রীয় সম্পদ নষ্ট করলে পরকালে শান্তির মুখামুখি হতে হবে। কাওলা বিনতে আমির আল-আনসারী (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি হামঘা (রা.)-এর স্ত্রী ছিলেন। তিনি বলেন, আমি মহানবী (স.) কে বলতে ওনেছি: এমন অনেক লোক আছে যারা আল্লাহ্র (সরকারী অর্থ-সম্পদ) অবৈধভাবে খরচ করে, অপচয় করে। কিয়ামতের দিন তাদের শান্তির জন্য দোযখের আগুন নির্ধারিত রায়েছে। স্বাম্পতিককালে দুর্নীতি দমন কমিশন কর্তৃক পরিচালিত দুর্নীতিবিরোধী অভিযানের কলে রাষ্ট্রীয় সম্পদকে কিভাবে আত্মসাৎ করা হয় তার একটি ধারণা মানুষ জানতে পেরছে। এমন সব ব্যক্তি এত বেশি সংখ্যক অর্থ-সম্পদ আত্মসাৎ করেছেন যে, তা রূপকথাকেও হার মানার। মোটকথা হচেছ, ইসলামী মূল্যবোধে শাসক ক্ষমতায় থাকাকালীন সময়ে স্ববিস্থায় ইসলাম ও মুসলিম উন্মাহর কল্যাণ চেষ্টায় নিয়োজিত থাকবে।

ইসলামের স্বচ্ছতা ও জবাবদিহির আলোচনা আসলে ইসলামের বিতীয় খলীকা 'উমার (রা.)-এর প্রসংগ আসবেই। এখানে তাঁর শাসন থেকে স্বচ্ছতা ও জবাবদিহির কিছু উদাহরণ উপস্থাপন করা হলোঃ হবরত উমার (রা.)-এর বিলাফতকালে খলীফা জুমু'আর বুতবা দিতে মিদ্বরে সাঁড়ানোর সাথে সাথে এক মুসন্থা জানতে চাইলেন খলীফার জামা অত লম্বা হলো কীভাবে? কারণ বারতুল মাল থেকে সকলকে যে কাপড় বরান্ধ দেয়া হয়েছে তা দিয়ে অত লম্বা জামা বানানো যায় না। প্রশ্নকর্তা যখন জানলেন, খলীফার ছেলের ভাগে যে কাপড় পাওয়া গেছে সেটা খলীফাকে দেয়ার ফলেই তাঁর পক্ষে লম্বা জামা বানানো সম্ভব হয়েছে তখন প্রশ্নকর্তা সম্ভই হয়ে বললেন, হাঁ এখন খুতবা ওরু করুন। আমরা তনবো। খলীফা বললেন, যদি সন্তোধজনক জবাব না পেতে তাহলে কী করতে? তখন প্রশ্নকর্তা বললেন: তখন আমার এই তলোয়ার এর সমাধান দিতো। একথা তনে খুশী হয়ে খলীফা বললেন: ইয়া আল্লাহ! যতদিন পর্যন্ত এরূপ সাক্রা স্থ্যানদার বান্দা জীবিত থাক্বে ততদিন ইসলাম ও মুসলমানদের কেউ ক্রতি করতে পারবে না।" স্ব

উমার (রা.) জাতীয় সম্পদ বন্টন প্রসঙ্গে নিজের জিম্মাদারির ব্যাখ্যা দিতে গিয়ে বলেন, "আল্লাহ্র শপথ! আমার বিলাফতকালে সান আর পার্বত্য অঞ্চলে বসবাসরত মেষ বালকও স্বস্থানে বসে তার অংশ পেয়ে যাবে তার চেহারার বিষণুতার ছাপ পড়ার আগেই।" তিনি আরো বলেছেন, "ফোরাতের কুলে একটি কুকুরও না খেয়ে মারা গেলে কাল কিয়ামতের ময়লানে সে জন্য 'উমারকেই দোষারোপ করা হতে পারে।" ১৭

ইসলানের দ্বিতীয় খলীফা উনার (রা.) গভীর রাতে এক অসহায় বৃদ্ধা ও তার ক্ষুধাতুর শিতদের জন্য খাদ্যের বোঝা নিজ পিঠে তুলে নিয়ে গিয়েছিলেন। তাঁর সঙ্গী হয়রত আব্বাস (রা.) বোঝাটি নিজ মাথায় নিতে চাইলেন;

<sup>&</sup>lt;sup>১০</sup> . ইমাম আহমদ ইবন হামল, *আল-মুসদান*, প্রাণ্ডক, খভ- ৫, পৃ. ২৩৯

كن خولة بنت عامر الانتسارية وهي امراة حمزة قالت: سمعت رسول الله (ص) يقول: ان رجالاً يتفرضون في مال . \*\*
 ইমাম মুহিউদ্দি ইয়াহইয়া আন-নববী (র), দিয়াদুস্ সালিহীন, খত- ১, (সম্পাদনাঃ আবদুল
মান্নান তালিব ও মুহাম্মাদ মুসা) (অনুবাদঃ মাওলানা সাইয়েদ মুহাম্মাদ আলী, মাওলানা মুহাম্মাদ মুসা ও মাওলানা শামহুল আলম
খান) ঢাকাঃ বাংলাদেশ ইসলামিক সেন্টার, ১৯৮৫, হালীস নং- ২২১, পৃ. ১৮৪

<sup>&</sup>lt;sup>১৫</sup> . অধ্যাপক মুহত্মন মতিউর রহমান, ইসলামে মৌলিক মানবাধিকার, *ইসলামিক ফাউভেশন পত্রিকা*, ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, এপ্রিল-জুন, ২০০৩, ৪২ বর্ষ, ৪র্থ সংখ্যা, পৃ. ৩৬

১৯ ইমাম আবৃ ইউসুফ, কিতাবুল বায়াল, প্রাহক, পৃ. ২১২/অধ্যাপক মুহম্মদ মতিউর রহমান, প্রাহক, পৃ. ৩৬

<sup>&</sup>lt;sup>১৭</sup> অধ্যাপক মুহম্মদ মতিউর রহমান, প্রাথক, পৃ. ৩৬

কিন্তু খলীফা তা দিতে অস্বীকার করলেন এবং বললেনঃ "না, আমি তোমাকে দিব না। আল্লাহ্র শপথ! বিচারের দিন তুমি তো আমার অপরাধ ও যুলমের বোঝা বহন করবে না। হে আব্বাস! জেনে রেখ; ছোট হোক আর বড় হোক যুলমের বোঝা বহন করা অপেক্ষা লৌহ পর্বত বহন করা অধিকতর সহজ।" তিনি নিজে খাদ্য বহন করে নিরে তাদেরকে পরিতৃপ্ত করে খাওয়ালেন। তারপর গভীর রাতে ফিরে যাওয়ার সময় পথিমধ্যে আব্বাস (রা.) কে সম্বোধন করে বললেন, হে আব্বাস! আমি যখন বৃদ্ধাকে দেখলাম ক্ষুধাতুর শিক্তদেরকে খাদ্য প্রস্তুতির কথা বলে সাজুনা দিতে চেষ্টা করছে তখন আমার মনে হলো যেন একটি পর্বত ভেঙ্গে আমার পিঠে পড়েছে। এখন মনে হচ্ছে, সে পর্বত আমার ওপর থেকে সরে গিয়েছে। বন্তুত এটাই হচ্ছে ইসলামী হুকুমাতের শাসক ও কর্মকর্তা-দায়িত্বশীলদের বিশেষ আদর্শ ও মানবিক মূল্যবোধ। মানবিক মূল্যবোধের ব্যাপারে ইসলামের ধারণা লাভের জন্য এ একটি ঘটনাই যথেষ্ট।

ইসলামের সোনালী যুগে খলীফাগণের কথা-বার্তা ও ভাষণে কচ্ছতা ও জবাবদিহির নমুনা পাওয়া বেত। ইসলামের বিতীর খলীফা উমার (রা.) একবার তাঁর এক ভাষণে বলেন, "ইয়াতীমের মালের সাথে তার তত্ত্বাবধায়কের যে রকম সম্পর্ক, তোমাদের সম্পদের সাথে আমার সম্পর্ক ঠিক তেমনি। আমি যদি কচ্ছল ইই, তাহলে কোনই পারিশ্রমিক নেব না। আর যদি অভাবী ইই, তাহলে ন্যায্য পারিশ্রমিক নেব। আমার নিকট তোমাদের কিছু দ্যায্য অধিকার পাওনা রয়েছে। তোমরা সেগুলো আমার কাছে চাইতে পার। খাজনা বাবন ও তোমাদের বুদ্ধলন্ধ সম্পদ থেকে আমি অন্যায়ভাবে কর আদায় করবো না। এটা আমার দায়িত্ব। আর আমার কাছে তোমাদের এ অধিকারও পাওনা রয়েছে যে, আমার হাতে যা কিছু রাষ্ট্রীয় সম্পদ জমা হবে তা বৈধ খাতে ছাড়া ব্যয় হবে না।" "

ইসলামের মানবিক মূল্যবোধের অন্যতম গুরুত্বপূর্ণ মূলনীতি হলো এই যে, সকল কিছু মানবের কাছে আমানত। রাষ্ট্র পরিচালনা খলীকা এবং কর্মকর্তাদের জন্য একটি আমানত। এ আমানত বাদের ওপর সোপর্দ করা হবে তারা এ ব্যাপারে জবাবদিহি করতে বাধ্য থাকবেন। কোন ব্যক্তি নিজের ইচ্ছেমত বা স্বার্থবৃদ্ধি প্রণোদিত হরে এ আমানতে বিরানত করার অধিকার রাখে না। এ আমানত বাদের কাছে সোপর্দ করা হবে, তারা এজন্য জবাবদিহি করতে বাধ্য। আল-কুর আনে বর্ণিত হয়েছে, "নিশ্বরই আল্লাহ্ তোমাদেরকে নির্দেশ দিচ্ছেন আমানত (আমানত ব্যাপক অর্থে গ্রহণ করা হয়েছে, প্রত্যেক হকলারকে তার হক প্রত্যর্পণ করার অর্থেই আমানত আদার করা বুঝার।) তার হকলারকে প্রত্যর্পণ করতে। তোমরা যখন মানুবের মধ্যে বিচারকার্য পরিচালনা করবে তখন ন্যায়পরারণতার সাথে বিচার করবে।" রাস্বুল্লাহ্ (স.) আরো বলেন, "মুসলিম প্রজাদের দারিত্বশীল কোন প্রশাসক বনি তাদের প্রতি যুলম করে এবং তাদের হক আদারের ব্যাপারে থিয়ানত করে মারা যায়, তাহলে আল্লাহ্ তার উপর জানুতে হারাম করে দিবেন।" রাস্বুল্লাহ্ (স.) আরো বলেন, "যাকে আল্লাহ্ প্রজাসাধারণের উপর শাসক বানিয়েছেন সে যদি তাদের পূর্ণভাবে কল্যাণ কামনা না করে তবে সে জানুতের সুবাসও পাবে না।" ব্যাণত কল্যাণ কামনা না করে তবে সে জানুতের সুবাসও পাবে না।" ব্যাণত কামনা না করে তবে সে জানুতের সুবাসও পাবে না।" ব্যাণক বানিয়েছেন সে যদি তাদের পূর্ণভাবে কল্যাণ কামনা না করে তবে সে জানুতের সুবাসও পাবে না।" ব্যাণ

ইসলামের দারিত্বানুভ্তি মারাত্মক প্রথর। ইসলাম সবচেরে বচহ ও পরিচহন জীবনাদর্শ। এতে প্রবেশ না করলে তা জনুধাবন করা যায় না। এখানে শাসকবর্গ কতটুকু সুযোগ-সুবিধা ভোগ করবে তা সুস্পষ্টভাবে বলে দেয়া হয়েছে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি আমাদের রাষ্ট্রের কোন পদ প্রহণ করে, তার স্ত্রী না থাকলে বিবাহ করবে, খাদেম না থাকলে একজন খাদেম গ্রহণ করবে, ঘর না থাকলে একখানা ঘর করে নেবে, (যাতারাতের) বাহন না

<sup>&</sup>lt;sup>১৬</sup> , মাওঃ আবদুর রহীম, *ইসলামী রাজনীতির ভূমিকা*, ঢাকাঃ আধুনিক প্রকাশনী, পৃ. ৩৮-৩৯

আল-কুর আন, ৪৯৫৮ ان الله يامركم ان تؤذوا الامانات الى اهلها ، وأذا حكمتم بين الناس ان تعكموا بالعدل. ﴿﴿

العبل امر المسلمين ثم لا يجهد لهم ولا ينصبح الا لم يدخل معهم في العبلة . \*\* الم يدخل معهم في العبلة . قال الم يدخل الم يدخل

থাকলে একটা বাহন গ্রহণ করবে। যে ব্যক্তি এর চেয়ে বেশী অগ্রসর হয়, সে খিয়ানতকারী অথবা চার।"<sup>২০</sup>
ইসলামের ফছতা সত্যিকারের ফছতা। ইসলামের ফছতা ফছতার মানদভ। এতে সামান্যতম গোপনীয়তার
কোন সুযোগ নেই। যত তুচ্ছ বস্তুই হোক না কেন রাষ্ট্রীয় দায়িতৃশীলকে তার জববাদিহি করতেই হবে। য়াসূলুয়াহ্
(স.) বলেছেন, "আমরা তোমাদের কোন ব্যক্তিকে কোন সরকারী পদে নিয়োগ করলাম। অতঃপর সে একটা স্ট্র
পরিমাণ অথবা তার চেয়ে বেশী আমাদের থেকে গোপন করল। সে বিয়ানতকারী হিসেবে গণ্য হবে। সে
কিয়ামতের দিন তা নিয়ে হায়ির হবে।"

আলোচ্য হাদীসের আলোকে বাংলাকে বাংলাদেশের শাসকবর্গকে কোন পর্যায়ে
কেলা যায় তা তেবে দেখার সময় এসেছে।

ইসলামে বচ্ছতা ও জবাবলিহির মাত্রা এত তীব্র যে, এর ওপরই পরকালিন ফলাফল ও পরিণতি অনেকটা নির্তরশীল। ক্ষমতা পরকালে কারো কারো জন্য অপমান ও ধ্বংসের কারণ হয়ে লাড়াবে। পৃথিবীতে ক্ষমতার জন্য যে যতটা লালায়িত ছিল কিয়ামত দিবসে সে ততটা অনুতও ও লজ্জিত হবে। তার হিসাবও হবে তত বেশি এবং জটিল। বিশ্বনবী (স.) তার প্রিয় সাহাবী আবৃ যার (রা.) কে বললেন, "হে আবৃ যার! তুমি দুর্বল মানুষ, আর সরকারের পদ-মর্যালা একটি আমানত। কিয়ামতের দিন তা লজ্জা এবং অপমানের কারণ হবে; অবশ্য তার জন্য নয়, যে পুরোপুরি তার হক আলায় করে এবং তার ওপর অর্পিত লায়িত্ব যথাযথভাবে পালন করে।" \*\*

পরকালে মানুষ তার সন্তানাদির ব্যাপারেও জবাবদিহির সন্মুখীন হবে। কারণ এরা হলো তাদের নিকট আমানত। তাদের ভাল শিক্ষায় শিক্ষিত করল কিনা? ইসলামী জীবনাদর্শের ওপর টিকে থাকতে সাহায্য করেছে কিনা? ইত্যাদি প্রশ্ন করা হবে। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "যখন জীবন্ত সমাধিস্থ কন্যাকে জিজ্ঞাসা করা হবে, কী অপরাধে তাকে হত্যা করা হয়েছিল?" ৬৬ শাসন ক্ষমতা নয় ইসলামের জবাবদিহি সর্বত্র বিতৃত।

ইসলানের প্রথম খলীফা আবৃ বকর (রা.) খলীফা নির্বাচিত হয়ে যে উদ্বোধনী ভাষণ প্রদান করেছিলেন তা মূল্যবোধের ইতিহাসে মাইলফলক হয়ে আছে। ক্ষহতা ও জবাবদিহির ক্ষেত্রে তা নধার হয়ে থাকবে। তার পুরো ভাষণ জুড়ে রয়েছে ক্ষহতা ও জবাবদিহির কথা। তিনি বলেনঃ "হে লোক সকল! আমাকে তোমাদের শাসক নির্বাচন করা হয়েছে, অথচ আমি তোমাদের মধ্যে সর্বোত্তন লোক নই। (বিনয় প্রকাশার্থে তিনি এ কথাটি বলেছেন)। আমি যদি ভাল কাজ করি তবে আমার সাহায্য-সহায়তা করবে। আর যদি মন্দ পথে চলি, তবে আমাকে সোলা পথে চালাবে। সততাই আমানত। আর মিধ্যাই থিয়ানত। তোমাদের মধ্যে দুর্বলতম ব্যক্তি আমার কাছে সর্বাপেকা শক্তিমান, আমি তার নিকট তার হক পৌছিয়ে দিবই। আর তোমাদের শক্তিধর ব্যক্তিও আমার নিকট দুর্বল। কাজেই আমি তার থেকেও হক আদার করে ছাড়বো ইনশাআল্লাহ। যে জাতি আল্লাহর পথে জিহাদ করা ছেড়ে দেয় সে জাতির উপর আল্লাহ্ লাঞ্চনা-অবমাননা চাপিয়ে দেন। যদি কোন সম্প্রদারের মধ্যে অগ্লীলতা বিস্তার লাভ করে তবে আল্লাহ্ তাদেরকে সাধারণ বিপর্যয়ের শিকারে পরিণত করেন। যতক্ষণ পর্যন্ত আমি আল্লাহ্ ও তাঁর রাস্লের আনুগত্য করবা তক্ষণ পর্যন্ত তোমরাও আমার আনুগত্য করবে। আর যদি আমি আল্লাহ্ ও তাঁর রাস্লের অবাধ্য হই, তবে এক্ষেত্রে তোমাদের আনুগত্য বাধ্যতামূলক নয়।" ২৭ আলোচ্য হাদীসের শিক্ষা নিয়্নরপঃ

- ক্ষমতায় মানুষ বসাবে, নিজে বসার সুযোগ নেই।
- ২. নিজেকে ছোট মনে করতে হবে। অহংকার করা বাবে না।

ত ولى لنا عملا ولم تكن له زوجة فليتَخذ زوجة ، ومن لم يكن له خادم فليتَغذ خادمًا ، او ليس له مَـنكَنَ فليتَغذ مَـنكَدًا ، . ° ومن لم يكن له خادم فليتَغذ دابّة ، فمن اصاب سوى ذالك فيو عالي او سارق وسارق । অলা উদীন আল-মুবাকী, কানবুল উদ্যাল, খন্ত- ৬, ৫ম সংকরন, বৈয়তঃ মু আন্সাসাত্য নিসালা, ১৯৮৫, হাদীস নং- ৩৪৬

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> . बीएक, का निशानून नानिशीन, খড- ১, প্রাওজ, কা নিয়ানুন নানিशীन, খড- ১, প্রাওজ, আইন নানি নান্দ্র । কা নান্দ্র নানিशীন, খড- ১, প্রাওজ, আদীস নং- ২১৫, পৃ. ১৮১

अल-कृत आन. ४८ ८४ و اذا المو عدة نات ، بائ ذنب قتلت؟ فه

امًا بعد اتبها الناس! فاتى قد وليت عليكم ، ولستُ بغيركم ، فان احسنتُ فاعينونى وان اسات فقومونى ، الصدق امانة ، قد ولكذب خيانة ، والضعيف فيكم قوى عندى حتى اربح عليه حقه ان شاء الله ، والقوى فيكم ضعيف حتى اخذ الحق منه ان شاء الله ، لا يدع قوم الجهاد في سبيل الله الا ضربهم الله بالذلّ ، ولا تشيع الفاحشة فى قوم قط الا عقهم الله بالبلاء ، ان شاء الله ، لا يدع قوم الجهاد قوم الجهاد قوم المعرنى ما اطعتُ الله ورسوله ، فاذا عسيتُ الله ورسوله فلا طاعة لى عليكم بعن المعرض الم

- ভাল কাজ করলেই শুধু দারিত্শীল ব্যক্তি অধীনস্থদের সহায়তা আশা করতে পারেন। অন্য কথায় ভাল কাজ করলেই কেবল শাসককে আনুগত্য ও সহযোগিতা করা যাবে।
- 8. সততা হলো আমানত বরূপ।
- মিথ্যা হলো খিয়ানত স্কলপ।
- দুর্বলের হক ফিরিয়ে না দেয়া পর্যন্ত দায়িত্বশীল ব্যক্তি স্বতি পেতে পায়ে না।

ইসলামের জবাবদিহির সীমা অতি ব্যাপক। এ জবাবদিহি হতে রাস্লগণও রেহাই পাবেন না। সংগ্রিষ্ট সকলকে বিচার দিবসে প্রশ্নের মুখোমুখি হতে হবে। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "অতঃপর যাদের নিকট রাস্ল প্রেরণ করা হয়েছিল তাদেরকে আমি জিজ্ঞাসা করবই এবং রাস্লগণকেও জিজ্ঞাসা করব।" আরেক আয়াতে মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "সুতরাং শপথ তোমার প্রতিপালকের! আমি ওদের সকলকে প্রশ্ন করবই। সে বিষয়ে, যা তারা করে।" অন্যুত্র আল্লাহ্ তা আলা বলেছেন, "তোমরা ষা কর সে বিষয়ে অবশ্যই তোমাদেরকে প্রশ্ন করা হবে।" জিরামত দিবসে সকল কিছুর পুংখানুপুংখ হিসাব নেরা হবে। কাউকে সামান্যতম ছাড় দেরা হবে না। প্রত্যেককে তার নিজের আমলনামা নিজেকেই পড়তে দেরা হবে। মহান আল্লাহ্ সেদিন বলবেন, "তুমি তোমার কিতাব পাঠ কর, আজ তুমি নিজেই তোমার হিসাব-নিকাশের জন্য যথেষ্ট।" মানুব কথায় কথায় শপথ করে, প্রতিশ্রুতি প্রদান করে। কিন্তু তা পালন ও বান্তবায়ন করার কথা অবলীলায় ভুলে যায়। এ সব ব্যাপারেও পরকালে প্রশ্নের মুখোমুখি হতে হবে। সামান্য পরিমাণ ছাড়ও সেখানে দেয়া হবে না। মহান আল্লাহ্ বলেন, "নিশ্চরই প্রতিশ্রুতি সম্পর্কে কৈরিরত তলব করা হবে।" ইদিনি হতে জানা যায় যে, কিয়ামত দিবলে প্রত্যেকটি মানুষকে কয়েকটি মৌলিক প্রশ্নের মুখোমুখি হতে হবে। যেগুলাের জওয়াব দেয়ার পূর্বে কাউকে নড়াচড়া করতে দেয়া হবে না। য়াসুলুলাহ্ (স.) বলেছেন, "কিয়ামতের দিন বান্দা তার পা সরাতে পারবে না যতকণ না তাকে জিজ্ঞাসা করা হবে; তার জীবন কিজাবে অতিবাহিত করেছে? তার শিক্ষা কোন কাজে লাগিয়েছে? তার সম্পদ কোনে ব্যুর করেছে?" তার সম্পদ কোন কাজে ব্যুর করেছে? আর তার শরীর কোন পথে নিঃশেষ করেছে?" তা

বাংলাদেশের প্রেক্ষাপটে বলা যায়, এখানে জবাবদিহি না থাকার কলে শাসকবর্গ এবং নেতৃবর্গ মানুষদেরকে ব্যবসার পণ্যের মত বাদিরে নিয়েছে। মানুষকে ব্যবহার করে তারা কোটপতি হয়ে যাচেছ। গাড়ি, বাড়ি, বাঙ়েক ব্যালেশের মালিক হয়ে যাচেছ। এটি জাহিলি যুগের মানুষ বেচা-কেনার নতুন সংকরণ ছাড়া আর কিছুই নয়। এ প্রসংগেও মহানবী (স.) কথা বলেছেন। তিনি এ কাজটিকে বিয়ানত হিসেবে উল্লেখ করে বলেছেন, "শাসকের জন্য সর্বনিকৃষ্ট বিয়ানত (বিশ্বাসঘাতকতা) হলো নিজ প্রজাদের মধ্যে ব্যবসা করা।" এই একটি লক্ষণীয় ব্যাপার এই য়ে, যারা ব্যবসায়ী তারা সর্বক্ষেত্র ব্যবসায়িক মনোবৃত্তির পরিচয় দিয়ে থাকে। যেখানে গেলে কিছু লাভ পাওয়া যাবে তারা সেখানেই যাওয়ার চিতা করে। এ ব্যাপারে তাদের আচরণ সকলের সাথে একই রকম। আত্মীয়-স্বজনকেও তারা এ ব্যাপারে কোন রকম ছাড় দেয় না। এ ব্যক্তিরা রাষ্ট্রের দায়িত্ব পেলে ব্যবসা কয়তে ভুল করে না।

দায়-দায়িত্ব একটি বিশাল ব্যাপার। দায়িত্বীলকে গভীর দূরদৃষ্টিসম্পানু হতে হয়। কারণ ঘটনার আড়ালেও ঘটনা ঘটে যায়। যা প্রকাশ্যে দেখা যায় না। সব সমস্যা সর্বদা চোখে নাও পড়তে পারে; বিচক্ষণ দায়িত্বীলকে সেগুলোরও ববর নিতে হয় এবং কার্যকরী ব্যবহা নিতে হয়। রাস্কুরাহ্ (স.) একবার বলেন, "আমাকে সেই ব্যক্তির প্রয়োজন অবগত করো, যে তার প্রয়োজনকে আমা পর্যন্ত পৌহাতে পারে না।" রাস্কুরাহ্ (স.)-এর আলোচ্য বাণী স্বচ্ছতার ইতিহাসে একটি মাইলফলক হিসেবে বিবেচিত হবে। কারণ ধরাবর তাদের খৌজ-খবরই

১৯ কুর আল কুর আল الذين أرسل اليهم وانسئان المراين م الله عالم الين ما الله عالم الل

৩৫ , ১৫৯৯ , বল فوربَك لنسئلتهم اجمعين ، عمّا كانوا يعملون . ﴿ ﴿

<sup>ి</sup> ولاه المعالم عما كنتم تعملون . " अण-कृत जान ఎంకిసిల

১৭°১৪ أ আল-কুর আল, ১৭°১৪ أقر ا كتابك ، كفي بنف ك اليوم عليك حسيبا ، نه

থ . كان منولا كان المهد كان منولا . ١٩٥٥ ان المهد كان منولا . ١٩٥٥

٧ تزول قدما عبد عنى يُسال عن عمره فيم افناه؟ وعن علمه فيم فعل فيه؟ وعن ماله من اين اكتسبه؟ وفيم انفقه؟ وعن بالاه؟ لا تزول قدما عبد عنى يُسال عن عمره فيم افناه؟ وعن علمه فيم ابلاه؟ جسمه فيم ابلاه؟ جسمه فيم ابلاه؟ جسمه فيم ابلاه؟ جسمه فيم ابلاه؟ حسمه فيم ابلاه ابلاه

ত নালা উদ্দীন আল-মুত্তাকী, কানযুল উন্মান, খন্ত- ৬, প্রান্তক্ত, হাদীস নং- ৭৮ من اخون الغيانة تجارة الوالى في رعيته . قام الغيانة تجارة الوالى في رعيته .

<sup>ে</sup> وابلغوني حاجة من لا يستطيع ابلاغي حاجته. কাফিজ আৰু শায়থ আল-ইসফাহানী (র.), আথলাকুন্ নবী স. ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ১৯৯৪, হালীস নং- ১৭, পু. ৮

নেরা হয় যারা সহজে কর্তৃপক্ষের নজরে আসে। আবার সাহায্য-সহযোগিতা তাদেরকেই দেরা হয় যানেরকে সামনে পাওয়া যায়। যারা সামনে যুর যুর করে তারাই সুবিধা পেয়ে থাকে। কর্তৃপক্ষ আরামে যে পর্যন্ত পৌছতে পারে সেখানকার মানুবকেই সাহায্য করা হয়ে থাকে। বাংলাদেশে দেখা যায় টিভি ক্যামেরা বা অন্যান্য ক্যামেরা ছবি উত্তোলনের জন্য যতটুকু যা করা দরকার ততটুকুই করা হয়। ফটো সাংবাদিকরা চলে গেলে কাজের ধরন পালেঁ যায়। মানুষ কতটুকু উপকৃত হলো বা প্রোপাগাভার জন্য রাষ্ট্রীয় সম্পদ কতটুকু ব্যয় হলো তা বিবেচ্য বিষয় হয় না বরং প্রচারণা কতটুকু হলো তা বিবেচ্য বিষয় হয়ে দাঁড়ায়। কলে প্রকৃত ক্ষতির পরিমাণ বা দূর্গতদের আসল অবস্থা কর্তৃপক্ষ করনোই জানতে পারে না।

এ কথা ভুলে গেলে চলবে না যে, স্বাহতা ও জবাবদিহি সেখানেই বেশী ফলপ্রসূ হয় যেখানে মানুষের কাছে জবাবদিহির চেয়ে মহান আল্লাহ্র কাছে জবাবদিহির মানসিকতা অধিক থাকে। আর এটি ইসলানেই বিদ্যমান। পরকালে মানুষকে জবাবদিহির মুখোমুখি হতে হবে। এমনকি ইহজীবনেও তাদের কার্যাবলী পর্যবেক্ষণের জন্য নিয়োজিত রয়েছে নির্দিষ্ট ফেরেশতা। সে প্রসংগে আল্লাহ্ সুবহানাছ ওয়া তা আলা বলেন, "ম্মরণ রেখো, 'দু' গ্রহণকারী' ফেরেশতা তার ভানে ও বামে বসে তার কর্ম লিপিবদ্ধ করে; মানুষ যে কথাই উচ্চারণ করে তার জন্য তৎপর প্রহরী তার নিকটেই রয়েছে।" এমনি ধরনের আয়েকটি আয়াতে বলা হয়েছে, "অবশ্যই আছে তোমাদের জন্য তত্ত্বাবধারক; সম্মানিত লিপিকরবৃন্দ; তারা জানে তোময়া যা কর।" ও

## শূরা ভিত্তিক

ষচ্ছতা ও জ্বাবদিহির ক্ষেত্রে ইসলানের শ্রাব্যবস্থা একটি যুগান্তকারী কর্মসূচি। শ্রাব্যবস্থা ইসলানের ঘচ্ছতা ও জ্বাবদিহিকে আরো যেলি শক্তিশালী করেছে। ইসলানে একনায়কত্ব, একগ্রেমেনি, ফেচ্ছাচারিতা, একদেশদর্শিতার কোন জারগা নেই। সমাজের প্রত্যেক ব্যক্তিকে পারস্পরিক প্রামর্শের ভিত্তিতে কাজ করতে হবে এবং প্রামর্শের নীতি-নিরম পুরোপুরি মেনে চলতে হবে। যে দেশের প্রত্যেক ব্যক্তি নিজের ইচ্ছেমত চলে এহেন ফেচ্ছাচারী সমাজ আসলে আদর্শ সমাজ হয় না। এমন জনসমন্তি দিয়ে কোন ৩৬ কাজ সম্পন্ন হয় না। যে সমাজ বা রাষ্ট্রের এক ব্যক্তি বা কতিপের প্রভাবশালী ব্যক্তির একটি গ্রুপ সর্বময় ক্ষমতার অধিকারী হয়ে বসে এবং বাদ বাকি স্বাই তার ইংগিতে পরিচালিত হয় এমন দেশ বা সমাজ বেশি দিন টিকে থাকতে পারে না। একমাত্র পরামর্শের মাধ্যমে যথার্থ কাজ হতে পারে। কারণ এভাবে বহুলোক বিতর্ক আলোচনার মাধ্যমে প্রতিটি বিষয়ের ভালো-মন্দ দিকগুলো পর্যালোচনা করে একটি ভালো সিদ্ধান্তে পৌহতে পারে বরং এর মাধ্যমে আরো দু'টি ফায়দাও অর্জিত হয়।

এক, যে কাজের পেছনে প্রত্যক্ষ বা পরোক্ষভাবে সমগ্র সমাজের পরামর্শ কার্যকরী থাকে সমগ্র দেশ ও সমাজ মানসিক মিশ্চিস্ততার সাথে তা সম্পাদন করার চেষ্টা করে সে ক্ষেত্রে একথা কেউ চিন্তা করে না যে, ওপর থেকে তার ওপর কোনো বস্তু চাপিয়ে দেয়া হয়েছে।

দুই, এভাবে সমগ্র সমাজ বা সমাজের অধিকাংশ সদস্য সমস্যা ও ঘটনাবলী অনুধাবন করার শিক্ষা লাভ করে। প্রভাকে ব্যক্তি ও সমাজ তার কাজের প্রতি আগ্রহ পোষণ করে এবং তার পক্ষ থেকে গৃহীত সিদ্ধান্তসমূহকে নিজের সিদ্ধান্ত মনে করে।

মানবিক মূল্যবোধের গুরুত্বপূর্ণ মূলনীতি হলো সমাজে অবস্থিত সকলের পরামর্শ এবং তাদের সন্মতিক্রমে সকল যৌথ কর্মকান্ডের সিন্ধান্ত গ্রহণ করা। এর মাধ্যমে মানুবকে, মানবতাকে এবং মনুবাত্কে মূল্যায়ন করা হয়। ইসলামী সমাজ ও রাষ্ট্রের গুরুত্বপূর্ণ মূলনীতি হলো, তা শূরা ভিত্তিক হবে। অর্থাৎ বারা রাষ্ট্রীয় বিষয়ে প্রজ্ঞাবান তাঁদের সাথে পরামর্শ করে রাষ্ট্রের গুরুত্বপূর্ণ কর্মকান্ড আজাম দিতে হবে। পরামর্শ করে কাজ করার প্রতি কুর'আন ও হাদীসে বিশেষ গুরুত্ব আরোপ করা হয়েছে। আল-কুর'আনে বলা হয়েছে, "কাজে-কর্মে তাদের (বিচক্ষণ ব্যক্তিদের) সাথে পরামর্শ কর।" আলী (রা.) বলেন, আমি রাস্লেরাহ্ (স.)-এর বিদমতে আর্ম করলাম, আপনার পর যদি আমাদের সামনে এমন কোন বিষর উপস্থিত হয়; যে সম্পর্কে কুর'আনে কোন নির্দেশ নেই এবং আপনার থেকেও সে ব্যাপারে আমরা কিছু না গুনে থাকি; তখন আমরা কি করব ? রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলনেন, "এ

اذ به وها به المام والمام المنطقيان عن اليمين و عن الشمال قعيد ، ما يلفظ من قول الا لديه رقيب عليد . فه

० । वाण-कृत वान, ५२, ८८ وان عليكم لحافظين ، كراما كاتبين ، يطمون ما تفعلون . ٥٠

ত ১৫৯৫ কর আন, ৩৪১৫৯ ভাল-কুর আন, ৩৪১৫৯

ব্যাপারে দীনের প্রজ্ঞাসম্পন্ন ফকীহগণের সাথে এবং 'আবিদ ব্যক্তিগণের সাথে পরামর্শ করবে। এ ক্ষেত্রে কোন ব্যক্তি বিশেষের রায়ের উপর ফয়সালা করবে না।"<sup>©®</sup>

ইসলামী সমাজ ব্যবস্থায় শূরার গুরুত্ব অনেক বেলি। শূরা হচ্ছে ইসলামী সমাজের প্রাণ। বরং ইসলামী হৃতুমাতের অপর নামই হচ্ছে শূরা। শূরা অর্থ পরামর্শ। কুর আনে মুসলিমদের গুণাবলী ও কার্যপদ্ধতির আলোচনা প্রসংগে বলা হরেছে, "তারা নিজেদের মধ্যে পরামর্শের মাধ্যমে নিজেদের কর্ম সম্পাদন করে।" হাসীদে এ কথার সমর্থনে বলা হরেছে, "তোমাদের কর্মকান্তসমূহ তোমাদের পরামর্শের ভিত্তিতে চলবে। " পরামর্শের মধ্যে আল্লাহ্ তা আলা রহমত ও বরকত রেখেছেন। এ কারণেই রাস্লুল্লাই (স.) তাঁর ওপর পরামর্শ গ্রহণ করা অপরিহার্য না হওয়া সত্ত্বে সাহাবাদের সাথে পরামর্শ করে কাজ করতেন। আবু হ্রায়রা (রা) বলেন, "রাস্লুল্লাহ (স.) -এর চেয়ে নিজ সংগী-সাধীদের সাথে অধিক পরামর্শকারী আমি আর কাউকে দেখিনি।" 
ই

জ্ঞানী ও প্রবীণ সাহাবাদের সাথে রাস্লুল্লাহ (স.)-এর পরামর্শ ছিল অত্যন্ত সুবিদিত। হাদীস ও সীরাত গ্রন্থ ধরনের ঘটনাবলীতে পরিপূর্ণ। ত্বাকাতে ইবন সা'দ' গ্রন্থে উল্লেখ রয়েছে যে, আবৃ বকর (রা.) তাঁর খিলাকতকালে গুরুত্বপূর্ণ সমস্যা ও সংকট দেখা দিলে পরামর্শের জন্য জ্ঞানী-গুনী, বিচক্ষণ, দ্রদ্দী ও ফ্কীহ ব্যক্তিবর্গের বৈঠক আহ্বান করতেন। তাঁদের মধ্যে আনসার ও মুহাজির উভয় প্রেনীর সাহাবীগণ থাকতেন। তাঁদের মধ্যে আনসার ও মুহাজির উভয় প্রেনীর সাহাবীগণ থাকতেন। তাঁমার (রা.) বলেছেনঃ "পরামর্শ ব্যতীত খিলাকত ব্যবহা চলতে পারে না।" । তার বা যে দলে যত বেশি শ্রা বা পরামর্শব্যবহা জোরালো সে সমাজ বা দল তত বেশী সুসমন্বিত, সুসংহত ও ভারসাম্যপূর্ণ। আনাস (রা.) থেকে বর্ণিত। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "যে পরামর্শ করে সে কখনো লজ্জিত হবে না।" । তার এ কথা সাধারণভাবেই বুঝা যায় যে, সকলের পরামর্শের ভিত্তিতে সিন্ধান্ত নেরা হলে এর দায়-দায়িত্ব সকলের উপর বর্তায়, তখন ব্যাপারটি আর এক জনের থাকে না। তারজ়া অধিকাংশ লোকের মতামত ও পরামর্শ নিয়ে সিন্ধান্ত নিলে সেখানে ভুল ও বিপর্যয়ের সন্তাবনা তুলনামূলক কম থাকে। এ জন্যই পরামর্শের ওপর ইসলাম এত বেশি জ্যের প্রদান করেছে।

পরামর্শ গ্রহণ ব্যতীত যে কোন ধরনের সিদ্ধান্ত এবং দায়িত্ব গ্রহণ ইসলামে সরাসরি হারাম। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি মুসলমানদের পরামর্শ ছাড়াই আমীর হিসেবে বায়'আত নেয় তার বায়'আত বৈধ হবে না। আর যারা তার ইমারতের বায়'আত গ্রহণ করবে তাদের বায়'আতও বৈধ হবে না। "

সমূহ গৃহিত না হলে মুসলমানদের বেঁচে থাকার কোন স্বার্থকতা নেই। এমন পরিবেশে মুসলমানদের মাটির ওপরে অবস্থান করার চেয়ে মাটির দীচে চলে যাওয়াই উত্তম। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "যখন তোমাদের নেতারা হবেন ভাল মানুব, ধনীরা হবেন দানশীল এবং তোমাদের কার্যক্রম চলবে পরামর্শের ভিত্তিতে; তখন মাটির ওপরের ভাগ নীচের ভাগ থেকে উত্তম হবে। আর যখন তোমাদের নেতারা হবে বারাপ লোক, ধনীরা হবে কৃপণ এবং নেতৃত্ব যাবে নারীদের হাতে তখন পৃথিবীর ওপরের অংশের চেয়ে নীচের অংশ হবে উত্তম। "

বংলাদেশের সাথে হবহু মিলে যাচেছ। বিবেকবান ও মানবিক মূল্যবোধে শানিত প্রতিটি ব্যক্তি এখন চরম অস্বতি বোধ করছে।

## শাসকের জন্য অনুসরণীয় মূল্যবোধ

<sup>&</sup>lt;sup>০৯</sup> ইমাম তিরমিযী, *সুদান*, প্রাণ্ডক, কিতাবু তাফসীরি স্রা, বাব নং- ৬৪

আল-কুর'আল, ৪২৯৩৮ و امر هم شوري بينهم 🗝

हिजाय है । वाव नर- १४ व्हें क्षां के हिजाय कि हो है । वाव नर- १४ कि न्यां के कि नर् वाव नर- १४ कि नर् कि नर- १४ कि

थे (ص) الله (ص) विश्व करें विश्व , वाव न१- ७८ ما رايت احذا اكثر مشورة من رسول الله (ص) الله (ص) الله

শতলানা মুণাহিদ আলী (র.), ফাতহল করীম ফী সিয়াসাতিন নাবিয়্যিল আমীন, প্রাগুক্ত, পৃ. ২৪

<sup>88</sup> মুফতী মোঃ শফী (র.), সংক্ষিপ্ত মা আরিফুল কুর আন, প্রাতক্ত, পৃ. ২১৪

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> ইমাম আহমদ ইবন হাৰল, *আল-মুসনাল*, প্ৰাগুক্ত, বভ- ১, পৃ. ৪৪৭

৪৬ এছে। এই মাম আহমদ ইবন হাৰণ, আল-মুসদান, প্রাতত্ত, বত- ১, পৃ. ৫৬

اذا كان امراءكم خياركم واغنياءكم سمناءكم وامركم شورى بينكم فظهر الارض خير من بطنها ، واذا كان امراءكم . <sup>89</sup> ইমাম তিরমিনী, সুদাদ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল شراركم واغنياءكم بخلاءكم وامركم الى نساءكم فيطن الارض خيرلكم من ظهر ها ফিতান, বাব নং- ৭৮

ইসলামে শাসককে কিছু মূল্যবোধ মেনে চলতে হয়; আবার পাশাপাশি কিছু কাজ বর্জন করতে হয়। অনুসরণীয় মূল্যবোধের মধ্যে অন্যতম হলোঃ

১.ন্যার বিচারঃ নেতা ও দায়িত্বীলদের কাছে স্বাই সমান। সকল ব্যাপারে স্বার মধ্যে ইন্সাফ প্রতিষ্ঠা করতে হবে। জনগণের অধিকার প্রদানে সকলের মধ্যে সমতা বিধান করতে হবে। হাদীসে সাত শ্রেণীর লোকের কথা বলা হয়েছে বাদেরকে কিয়ামতের ছায়াহীন দিনে ছায়া দেয়া হবে। তাদের প্রথম শ্রেণী হলো ন্যায়বিচারক শাসক। মহানবী (স.) বলেছেন, "সাত শ্রেণীর লোককে কিয়ামতের দিন ছায়া দেওয়া হবে যেদিন কোন ছায়া থাকবে না। তাদের প্রথম শ্রেণীটি হলো ন্যায়বিচারক শাসক।" ওধু বিচারের দিন নয় এর আগে-পরেও আদল ও ন্যায়বিচারকারীয়া সম্মানজনক স্থানে অবহান করবে। য়াস্লুল্লায়্ (স.) আয়েক হাদীসে বলেছেন, "ন্যায়পয়ায়ণ ব্যক্তিয়া আল্লাহ্র ভান পার্শে নূরের তৈয়ী একটি মিদ্বেরর ওপর অবহান করবে। তায়া যখন দায়িত্বে ছিল তখন তাদের শাসনে এবং পরিবারে ইন্সাফ প্রতিষ্ঠা করেছিল।" ভি

- ২. সেবা প্রদানঃ শাসক শ্রেণীর অন্যতম একটি কাজ হলো জনগণের সেবা প্রদান। তাদেরকে ঐ স্থানে এ জন্যই বসানো হয়েছে। রাস্লুলাই (স.) বলেছেন, "জাতির সেবকরাই সে জাতির নেতা। সুতরাং যে ব্যক্তি জনগণের সেবায় এগিয়ে যাবে শাহাদাতের কাজ হাড়া অন্য কোন কাজ দিয়ে তার থেকে কেউ এগিয়ে যেতে পারবে না।" তে নেতা হওয়া সখের বিষয় নয়। নেতার সত্যিকায়ের দায়-দায়িত্ব সম্পর্কে জানতে পায়লে অনেকেই আর নেতা হওয়ার জন্য লালায়িত হতো না। বাংলাদেশে এখন জনগণকে নেতৃবর্গের খেলমত কয়ে বেঁচে থাকতে হয়। এবং যে জনগণ থেকে যত দূয়ে অবস্থান কয়ে সে তত বড় নেতা হয়ে য়য়। জনগণের সেবা কয়ায় প্রয়োজনীয়তা অনেক নেতাই অনুভব কয়ে না। তারা সবাই নিজের সেবায় মহা ব্যস্ত। এ দেশের মানুষের মানবিক মূল্যবোধের অবস্থান কোথায় গিয়ে লাড়িয়েছে তা এখান থেকে কিছু বুঝা যায়।
- ৩. দায়িত্বীলতাঃ বাংলাদেশের প্রেকাপটে অনেকে ধরে নিয়েছে যে, দায়িত্বীলতা মহা সম্মানের, আকর্ষণীয় ও ছায়ী সুখের ঠিকানা। বাততে দায়িত্বীলতা এক মহা আমানত। তা সঠিকভাবে পালন করা না হলে পরকালে কাঠগড়ায় দাড়াতে হবে। মহানবী (স.) বলেছেন, "নেতা হলো দায়িত্বান ব্যক্তি। তাকে তার অধীনহুদের ব্যাপারে জবাবদিহি করতে হবে।"<sup>23</sup> আয়ো ছোট করে দায়িত্বীলতার মহান শিক্ষক ও প্রতিচ্ছবি মুহাম্মদ (স.) বলেছেন, "নেতা হলো একজন বিদ্যাদায় ব্যক্তি।"<sup>22</sup>

#### বর্জনীয় কাজ

অনেকগুলো বর্জনীয় কাজের মধ্যে শাসককে প্রজা সাধারণের প্রতি অত্যাচার করা থেকে বিরত থাকা অন্যতম। শাসক শ্রেণীকে বরং অত্যাচার থেকে বাঁচার জন্যই জনগণ ক্ষমতায় বসিয়ে থাকে। মহানবী (স.) অত্যাচারী শাসকদেরকে নিকৃষ্ট লোকের তালিকায় ফেলেছেন। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "মানুবের মধ্যে আল্লাহ্র কাছে

<sup>85 ...</sup> ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুয্ যাকাত, হালীস নং- ৯১ لا ظل الا ظلة امام عادل ... قل الا ظلة امام عادل ... قل الله على مثابر من نور عن يمين الرحسان ، الذين يعدلون في حكمهم والهليهم وما ولوا . (8 সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল ইমারাত, হালীস নং- ১৮

عن سهل بن سعد (رض) قال رسول الله (ص): سِنَد القوم خادمهم ، فمن بنقيم بخدمة لم يستقوه بعدل الا الشهادة . °° आज्ञामा जलील पारमान ननजी, जारर आमन, यङ- ১, (जन्वानः এ, वि, এম, पायन्त वाराकः मञ्मनातः) ঢाकाः मृतान পावनिक्तमम, ২০০২, পৃ. ১৬৩

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> . عن ر عن عن ر عن الامام راع و النول عن ر عن عن ر عن العند و المام راع و المناول عن ر عن المناه العند و المناه العند ال

থ . الامام ضامن ইমাম আৰু দাউদ, সুদান, কিতাবুদ্ সালাত, বাব নং- ৩২

<sup>ে</sup> الْمَامِ جُنْهُ । ইমান আবৃ 'আবদুল্লাহ মুহাম্মল ইবন ইসমাঈল আল-বুধারী, সহীহ আল-বুধারী, রিয়াদঃ লাক্সস্ লালাম, ২০০০, কিতাবুল জিহাদ, বাব নং- ১০৯

অত্যাচারী শাসকরাই সর্বনিকৃষ্ট।"<sup>28</sup> মায়লুমের আর্তনাদ ও আর্তচিংকারে মহান আল্লাহ্ সাড়া দিয়ে থাকেন। এ জন্য রাস্লুল্লাহ্ (স.) এমন পরিস্থিতি যাতে সৃষ্টি না হয়; সে ব্যাপারে মানুষকে সতর্ক করে দিয়েছেন। তিনি বলেছেন, "অত্যাচারিতের আর্তনাদকে ভয় কর।"<sup>28</sup>

## জনগণের জন্য অনুসরণীয় মূল্যবোধ

একটি রাষ্ট্র বা দেশে তখনই শান্তি ও সুখ বর্তমান থাকে যতক্ষণ সেখানে প্রত্যেকে তার দায়িত্ব যথাযথ পালন করে। প্রত্যেকেরই যার যার অবস্থান থেকে দায়িত্ব পালন করতে হয়। কেউ দায়িত্বের আওতার বাইরে নয়। শাসক শ্রেণীর যেমনি দায়িত্-কর্তব্য রয়েছে; তেমনি শাসিত শ্রেণীরও দায়-দায়িত্ব রয়েছে। শাসিত শ্রেণীর দায়িত্ব-কর্তব্যের অন্যতম হলো শর্তহীন আনুগত্য। দায়িতুশীল ব্যক্তিদের আনুগত্য করা অন্যান্যদের জন্য অপরিহার্য কর্তব্য। নচেৎ একটি কল্যাণ রাষ্ট্র টিকে থাকতে পারে না এবং পরিপূর্ণতা লাভ করতে পারে না। দায়িতুশীল ব্যক্তি যে-ই হোক তার আনুগত্য করতে হবে। নেতাকে দেখতে হবে মানুষ হিসেবে। সে যত নীচু শ্রেণী হতেই ওঠে আসুক না কেন তার আনুগত্য করতে হবে। তার গায়ের রং ও পোষাক যে ধরনেরই হোক না কেন তাকে মেনে চলতেই হবে। কারণ তার আনুগত্য করার জন্য আল্লাহ তা আলা নির্দেশ দিয়েছেন। তিনি বলেছেন, "হে মু'মিনগণ! যদি তোমরা আল্লাহ ও আখিরাতে বিশ্বাস কর তবে তোমরা আনুগত্য কর আল্লাহর, আনুগত্য কর রাসুলের এবং তাদের, যারা তোমাদের মধ্যে ক্ষমতার অধিকারী।"<sup>৫৬</sup> তাহলেই চারিদিকে শৃংখলা বজার থাকবে। মহানবী (স.) বলেভেন, হাবশী জীতদাস হলেও তার আনুগত্য করা তোমাদের ওপর অপরিহার্য।"<sup>৫৭</sup> সুন্দর ও মানবিক সমাজের জন্য কিছু ব্যাপার অত্যাবশ্যকীয়। সে সমাজে থাকতে হবে নিষ্ঠার সাথে শ্রবণ, আনুগত্য এবং ঐক্য। মহানবী (স.) মানুষদেরকে এ ব্যাপারগুলোর নির্দেশ দিতেন। তিনি বলতেন, "আমি তোমাদেরকে শ্রবণ, আনুগত্য ও সংগঠিত থাকার নির্দেশ দিচ্ছি।"<sup>৫৮</sup> মহানবী (স.)-এর উপরোক্ত বাণীকে তাঁর সাহাবীগণ অক্ষরে অক্ষরে পালন করেছিলেন। জনৈক সাহাবী (রা.) বলেন, "আমি মহানবী (স.)-এর হাতে শ্রবণের ও আনুগত্যের শপথ করেছি।"<sup>৫৯</sup> আরেক হাদীদে আছে সাহাবীগণ বলেছেন, "আমরা নবীজীর হাতে শোনার ও আনুগত্যের বাই আত করতাম।"<sup>৬০</sup> দায়িতুশীলদের ও নেতৃবর্গের আদেশ-নিবেধ ততক্ষণ পর্যন্ত মেনে নিতে হবে; যতক্ষণ পর্যন্ত না তারা আল্লাহর অবাধ্য হয়। মহানবী (স.) বলেছেন, "আল্লাহর অবাধ্যতায় কোন আনুগত্য হতে পারে না।"<sup>53</sup> আনুগত্য ব্যাপারটি ফর্য আবার আনুগত্য ব্যাপারটি অবস্থার পরিপ্রেক্ষিতে হারাম। যদি দায়িতুশীল ব্যক্তি মহান আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের প্রদর্শিত পথে চলার আদেশ করেন তাহলে তার আনুগত্য করা অবশ্য কর্তব্য এবং ঈমানের দাবী। আর যদি নেতা এমন কোন কাজের প্রতি ভাক দেন যার পক্ষে কুর'আন ও হাদীসে কোন অনুমোদন নেই সে ক্ষেত্রে অবাধ্য হওয়াটাই ফরয। মহানবী (স.) বলেছেন, "যে আল্লাহর অবাধ্য হয় তার জন্য আনুগত্য নয়।" <sup>৬২</sup> আরেক হাদীসে রাসূলুল্লাহ (স.) বলেভেন, "যখন সীমালংঘনের আদেশ করা হবে তখন শোনা যাবে না এবং আনুগত্য করা যাবে না।"<sup>৬৩</sup> মানুষের জন্য নিরংকুশ শলটি বেমানান। আনুগত্যের ক্লেন্তেও তা পুরোপুরি প্রযোজ্য। মানুষের জন্য নিরংকুশ আনুগত্য হতে পারে না। নিরংকুশ আনুগত্যের মালিক ওধু মহান আল্লাহ।

८४ . بغض الناس الى الله الم جائر . १८ इमाम बाइमन इंतन श्वान, बाल-मूजनान, बाठक, यक- ७, ९. २२

৫৫ . عوة المطلوم (القوا) دعوة المطلوم , কহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল ঈমান, হালীস নং- ২৯

অল-কুর আদ, ৪৯৫৯ يا انِّها الذين امنوا اطيتوا الله واطيتوا الرسول واولى الامر منكم . 🐡

<sup>े</sup> प्राय आहमन हैवन शयन, जान-मूजनान, প्रायक, यस- १, १, ७८८ أمركم بالسمع والطاعة والجماعة. ٥٠ أمركم بالسمع والطاعة والجماعة.

ه ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাগুক্ত, কিতাবুল ঈমান, रानीन न१- ৯৯ المناع والطاعة. 🖘

<sup>్</sup> على السمع والطاعة ইমাম আবু দাউদ, সুনান, প্রাণ্ডক, কিতাবুল ইমারাত, বাব নং- ৯

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> . ألم يعصية الله ইমাম মুসলিম, *সহীহ*, প্রাণ্ডক, কিতারুল ইনায়াত, হাদীস নং- ৯

<sup>े .</sup> الله عه المن عدل الله الله हेमाम जारमन रेवन रायन, जान-मूननान, श्री ७७, २५- ३, १. ८००

हें साम दूशही, नरीर, প্রাতক, কিতাবুল আহকাম, বাব नং- 8 فاذا امر بمعصية فلا سمع (عليه) ولا طاعة . 🗝

#### দশম অধ্যায়

## অর্থনৈতিক জীবনে মানবিক মূল্যবোধের গুরুত্ব ও প্রয়োজনীয়তা

গরীব যেন অনাহারে-অর্থাহারে মারা না যার সে জন্য ইসলাম মানবীর বিধানের ব্যবস্থা রেখেছে। যেমন- যাকাত, 'উশর, খারাজ, সাদাকাতুল ফিতর, কুরবানী ইত্যাদি। এমনিজাবে ধনবৈষ্যা সৃষ্টিকারী অমানবিক ও শোষণমূলক উপার্জনের পত্থাকে হারাম করা হরেছে। যেমন- সুদ, ঘুষ, জুরা, লটারি, কালোবাজারি, মওজুদদারি ইত্যাদি। বন্তুত ইসলামী অর্থব্যবস্থার কোন রূপ যুলম, শোষণ, বঞ্চনা ও বৈষম্যের অবকাশ নেই। মদীনার ইসলামী রাদ্রে এর বাস্ত ব প্ররাস প্রত্যক্ষ করা যার। যে আরবের অধিবাসীরা একদিন বৈষ্যা ও লারিন্তের শিকার ছিল, ইসলামী অর্থনীতির স্পর্শে মাত্র কয়েক বহুরের মধ্যেই তাদের আর্থ-সামাজিক অবস্থাতে এমন পরিবর্তন সাধিত হল যে, যাকাতের টাকা নেয়ার মতও কাউকে পাওয়া যেত না।

বিশ্বের প্রচলিত অন্যান্য অর্থনৈতিক মতাদর্শগুলোর সাথে ইসলামী অর্থনীতির তুলনামূলক আলোচনা করলে দেখা বাবে যে, বেশ কিছু কারণে সেগুলো অমানবিক। বিশেষত: পুঁজিবাদী অর্থ ব্যবহার মূলনীতিসমূহ সুক্ষভাবে পর্যালোচনা করলে দেখা বাবে যে, এতে মানবতার প্রকৃত কল্যাণ সাধিত হতে পারে না। বাহ্যিক দৃষ্টিতে এর কোন নীতি কল্যাণজনক মনে হলেও প্রকৃতপক্ষে এর মধ্যে রয়েছে মানবতার অকল্যাণ। এ কারণেই পুঁজিবাদী অর্থব্যবহা প্রতিষ্ঠিত হওয়ার পর প্রথম পর্যায়ে তা মানুবের মধ্যে যথেষ্ট আালোড়ন সৃষ্টি করেছিল। পরবর্তীতে তা একটি মানবতাবিরোধী অর্থনৈতিক মতাদর্শ হিসেবে পরিগণিত হয়েছে। সমাজতাত্ত্তিক অর্থব্যবহাও তার মানবতাবিরোধী ভূমিকার জন্য অল্প সময়ের মধ্যে বিশ্বের ২/১টি দেশ ব্যতীত সকল দেশ থেকে দির্বাসিত হয়েছে। অন্যাদিকে পুরো ইসলামী অর্থব্যবহা মানবতা ও মনুষ্যত্ব প্রতিষ্ঠার জন্য দেয়া হয়েছে। এ জন্য সাম্প্রতিক সময়ে অমুসলিম দেশেও ইসলামী অর্থব্যবহা প্রচলনের উদ্যোগ নেয় হয়েছে।

মানবিক মূল্যবোধের অবন্ধয়ের ধাক্কা বাংলাদেশের অর্থনৈতিক কর্মকান্তেও লেগেছে। তার মানে এ দেশের কোন একটি জায়গায়ও মূল্যবোধের অবক্ষর বাকী থাকেনি। মানুষ আজকাল তাদের অর্থনৈতিক লেনদেশেও বিভিন্ন ধরনের অসদুপায় অবলন্ধন করছে। সাসাসিধা জীবনের চিন্তা বেন মানুবের মন থেকে ওঠেই গেছে। কিভাবে বেশি উপার্জন করবে তা-ই চিন্তার বিষয় হয়ে দাড়িয়েছে। নীতি-নৈতিকতার তোয়াক্কা একেবারেই করা হচ্ছে না। এ জন্য এমন কোন পদ্থা ও পদ্ধতি এখন আর বাকী নেই যা মানুষ অবলন্ধন করছে না। এ জন্য দেখা যায় আজকাল মানুষ অন্যকে জীবন বিনাশী খাদ্য দিতেও দিধা করছে না। ইদানিং গুনা যাছে যে, ব্যবসায়ীরা খাদ্যে বিষক্ত প্রব্য মেশাছেছে। এ ধরনের ব্যবসায়ীদের জন্যই রাসূল (স.) বলেছেন, "কিয়ামতের দিন ব্যবসায়ীদেরকে পাপী হিসেবে উঠানো হবে। অবশ্য যায়া পরহেযগায়ী, ন্যায়নিষ্ঠা ও সততার সাথে ব্যবসা করেছে তাদের কথা ভিন্ন।" ইসলামে গুধু সম্পদ বা অর্থনীতি নয়। স্বকিছুই মানুবের জন্য। ইসলাম সে দৃষ্টিকোপ থেকেই তার অর্থনীতিকে মানুষের সামনে উপস্থাপন করেছে। ইসলামের প্রতিটি অর্থনৈতিক বিধি-বিধান ও সিদ্ধান্ত মানবতার কল্যাণের জন্য। ইসলামী অর্থব্যবস্থার অন্যতম মৌলিক কথাই হলো ধনী-গরীবের দূরত্ব হ্রাস করা এবং এ দু' শ্রেণীর মধ্যে সেতুবন্ধন তৈরী করা। যাতে সম্পদ কোন একটি শ্রেণীর কাছে কুক্ষিগত হয়ে না থাকে। মহান আল্লাহ তাই বলেন, যাতে তোমাদের মধ্যে যারা বিত্তবাদ কেবল তালের মধ্যেই সম্পদ আবর্তন না করে।" নিম্নে ইসলামের মানবীয় ও নৈতিকতাপুষ্ট অর্থনীতির বিশেষ কিছু দিক তুলে ধরা হলোঃ

#### সাদাকা

অর্থব্যবস্থায় যেন বাংলালেশে মূল্যবোধের সবচেয়ে বড় অবক্ষরটি নেমে এসেছে। অন্যের জন্য কোন ধরনের আর্থিক কুরবানী অনেকেই দিতে চান না। কিন্তু সব সময়ই কিছু না কিছু দান করা ইসলামী মূল্যবোধের অংশ। মহান আল্লাহ্ বলেন, "সম্পত্তি বন্টনকালে আত্মীয়, ইয়াতীম এবং অভাকগ্রন্ত লোক উপস্থিত থাকলে তানেরকে তা হতে কিছু দিবে এবং তাদের সাথে সদালাপ করবে।"

<sup>ু</sup> ইমাম আৰু আৰ্দিল্লাহ্ মুহাম্মদ ইবন গ্ৰাথীদ ইবন মাজা আল-কাৰ্যনিনি, *আস্সুনাদ লিবন মাজা*, দেওবলঃ আল-মাকতাৰাতুল বহীমিয়া, ১৩৮৫ হি. কিতাবুত্ তিজালাত (التَجِلَرُة), বাব নং- ৩

আল-কুর'আন, ৫৯৪৭ كي لا يكون دولة بين الاغنياء منكم . ٩

আল-কুর আল, ৪৯৮ واذا عضر القسمة اولوا القربي واليتامي والمسلكين فارزقوهم منه وقولوا لهم قولا معروفا . °

ধনীদের সম্পদে গরীব-দুঃখীদের অধিকার ররেছে। এসব অধিকার পূরণ করতে হবে। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, তাদের (ধনীদের) ধন-সম্পদে অভাবগ্রপ্ত ও বঞ্জিতের অধিকার রয়েছে।" এ কথা মনে রাখা দরকার যে, গরীব-অসহায়কে কিছু দেয়া দ্বারা তাদের প্রতি করুনা করা হয় না; বরং এগুলো তাদের অধিকার। অতএব মানসিকতারও বিরাট পরিবর্তন আনতে হবে। অনেকেই দান করে পুলকিত হন, খোঁটা দেন এবং অনুগ্রহ করেন বলে মনে করেন। বরং ব্যাপারটি হলো এই যে, গরীবরা এগুলো গ্রহণ করে স্বচ্ছরদেরকে ধন্য করছে ও পবিত্র করছে। কারণ ধনী ব্যক্তি তার দান সমাপ্ত করার পূর্বে কখনো পবিত্র হতে পারে না। এ প্রসংগে মহান আল্লাহ্ বলেছেন, তাদের সম্পদ হতে সানাকা গ্রহণ করবে। এর দ্বারা তুমি তাদেরকে পবিত্র করবে এবং পরিশোধিত করবে।"

#### থাকাত

অর্থনীতিতে মাদবিক মূল্যবোধের ক্ষেত্রে যাকাতের স্থান সবার ওপর। যাকাত গরীব-দুঃখীর অর্থনৈতিক নিরাপত্তা বিধারক। যুগ যুগ ধরে যাকাত ব্যবস্থার মাধ্যমে মাদবতা রক্ষা পেরেছে। ইসলামের যাকাতব্যবস্থা ওধু মাদুরের জন্য, মাদবতার জন্য এবং মনুষ্যত্ত্বে জন্য। যাকাতের মাধ্যমে মাদবিক মূল্যবোধ অনেকটা প্রতিষ্ঠা করা সম্ভব যা অন্য কিছু দিরে সম্ভব নয়। দুঃখজনক হলেও সত্য যে, বাংলাদেশে যাকাত দানে সক্ষম বহু লোক এখন আর যাকাত দেয় না। গবেষণা করে দেখা গেছে, সক্ষম প্রতিটি ব্যক্তি তাদের যাকাত ঠিকমত প্রদান করলে অসংখ্য বনী আদম মাদবেতর জীবন-যাপন থেকে রক্ষা পেত। এবং কয়েক বছরের ব্যবধানে যাকাত গ্রহণকারীরাও যাকাত দিতে পারত।

ইসলাম মানবতার বার্থে যাকাতের ওপর সবিনেধ গুরুত্বারোপ করেছে। আল-কুর আনে ৩২ বার যাকাত শৃন্ধটি উল্লেখ করা হয়েছে। যাকাত দানের প্রতি আহ্বান জানিরে মহান আল্লাহ্ বলেছেন, তোমরা সালাত কাল্লিম কর ও যাকাত দাও।" যাকাত ব্যয়ের খাতগুলার দিকে খেয়াল করলে দেখা যাবে যে, ইসলামের যাকাত ব্যবস্থা মানবিক মূল্যবোধ প্রতিষ্ঠায় বিরাট অবদান রাখে। এ প্রসংগে মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "সাদাকাহ (এখানে অর্থ যাকাত) তো কেবল নিঃখ, অভাবগ্রস্ত ও তৎসংশ্লিষ্ট কর্মচারীদের জন্য, যাদের চিত্ত আকর্ষণ করা হয় তালের জন্য, দাসমুক্তির জন্য, ঋণ ভারাক্রান্তদের, আল্লাহ্র পথে ও মুসাফিরদের জন্য। এটি আল্লাহ্র বিধান।" যাকাত যারা পাওয়ার অধিকার রাখে এরা প্রত্যেকেই সমাজ ও রাষ্ট্রের সুবিধা বঞ্চিত ও অফচহল ব্যক্তি। মানবতার ওপর ভিত্তি করেই ইসলাম যাকাতের বিধান দিয়েছে।

ধনী-গরীবের বৈষম্য মানবিক মূল্যবোধের ওপর সবচেয়ে বড় আঘাত। ইসলাম ব্যতীত সর্বত্র মানুষকে ধনী অথবা গরীব হিসেবে দেখা হয়। ইসলামে মানুষকে মানুষ হিসেবে দেখা হয়। যাকাত ব্যবস্থা ধনী ও গরীবের ব্যবধান দূর করতে সেতুর মত ভূমিকা পালন করে।

## সাদাকাতুল ফিতর

সালাকাতুল ফিতর মানবিক মূলবোধ প্রতিষ্ঠার যুগান্তকারী ভূমিকা পালন করে। ঈলের আনন্দে কোন একটি শ্রেণী নিরানন্দ থাকবে তা ইসলামে চিতাও করা যার না। এ জন্য ঈলের জামা'আতে শরীক হওয়ার পূর্বেই সাদাকাতুল ফিতর দিয়ে দেওয়ার জন্য ইসলাম নির্দেশ দিয়েছে। যাতে অস্বচ্ছল লোকগুলোও আনন্দে শরীক হতে পারে। হালীসে বর্ণিত আছে, "রাসূলুরাই (স.) সাদাকাতুল ফিতর ফরয করে দিয়েছেন।"

## ক্ষুধার্তকে খাদ্য দান

ইসলামী সমাজে কেউ খাবে আবার কেউ উপবাস যাপন করবে তা কল্পনাও করা যায় না। কাউকে ক্ষুধার্ত রেখে অন্যরা উদরপুর্তি করতে পারে না। ক্ষুধার্তকে খাদ্য দেয়ার জন্য ইসলাম উদান্ত আহবান জানিয়েছে। রাস্লুল্লাহ্

هٰ আল-কুর আন, ৫১৪১৯ وفي اموالهم حق للسائل والمحروم . \*

७ المواتم من اموالهم مدقة تطير هم وتزكيهم بها ، ٥

৩ ، ৩৫:১৩: ৫৮:১৩: বজা নুন্ন আল বুন্ন আল, ২ঃ৪৩, ৮৩,১১০: ৪ঃ৭৭: ২২ঃ৭৮: ২৪ঃ৫৬: ৫৮:১৩: ৭৩ঃ২০ الزكاة

انما الصدقات للفقراء والعساكين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم وفي الرقاب والغارمين وفي سبيل الله وابن السبيل ، . أ আল-কুর'আন, ৯৫৬০ فرينسة من الله

<sup>\* .</sup> فرض رسول الله (ص) زكاة الفطر ইমাম মুসলিম ইবন আল হাজ্ঞাজ আল-কুশায়রী, সহীহ, নিল্লীঃ আল-মাকতাবা রশীনিয়া, ১৩৭৬ হি. কিতাবুয়্ যাকাত, হাদীস নং- ১২, ১৩, ১৬

(স.) বলেছেন, "তোমরা যুদ্ধবন্দীদের মুক্ত কর এবং ক্ষুধার্তকে খাওয়াও।" আর্তমানবতার সেবার ওপর কোন মানবিক কাজ হতে পারে না। দূর্গত মানুষের পাশে দাড়ানো হলো ধর্মের মূল কথা। ইসলাম এসব প্রসংগগুলোতে খুব জাের প্রদান করেছে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "রােগীর পরিচর্যা কর, ক্ষুধার্তকৈ খাদ্য দাও এবং বন্দী মুক্তির ব্যবহা কর।" "

ইসলামে সর্বশ্রেষ্ঠ কাজ হলো অভ্ক ব্যক্তির মুখে খাদ্য তুলে দেয়া। আবদুল্লাত্ ইবদ আমর ইবদুল আস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, জনৈক ব্যক্তি রাস্লুল্লাত্ (স.) কে জিজ্ঞাসা করল, ইসলামের কোন দিকটি সেরা? তিনি বললেন, "খাদ্য খাওয়ানো এবং চেনা-অচেনা স্বাইকে সালাম দেয়া।"<sup>১১</sup>

ইসলামের উদারতার সীমা অনেক বিতৃত। প্রয়োজনের অতিরিক্ত সব কিছু দিয়ে দেয়ার জন্য হাদীসে আহ্বান জানানো হয়েছে। এমন ধরনের মানসিকতা বচহল ব্যক্তিদের থাকলে কেউ অভ্জ বা ক্ষুধার্ত থাকতে পারে না। আবৃ সাঁ ঈদ খুদরী (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "একদা আমরা রাস্লের সংগে কোন এক সফরে ছিলাম। এমন সময় এক ব্যক্তি উটে চড়ে রাস্লের নিকট হাজির হয়ে মুখ বুরিয়ে বুরিয়ে ভানে বামে তাকাতে লাগলো। তা দেখে রাস্লুল্লাহ্ (স.) বললেন, যার নিকট অতিরিক্ত সওয়ারী (ভারবাহী পশু) আছে তা যেন সে এমন এক ব্যক্তিকে দিয়ে দেয় যার কোন সওয়ারী নেই। যার কাছে অতিরিক্ত খাদ্য আছে তা যেন সে এমন কোন ব্যক্তিকে দিয়ে দেয় যার নিকট খাদ্য নেই। "আবৃ সাঁঈদ খুদরী (রা.) বলেন, য়াস্লুল্লাহ্ (স.) এভাবে বহু ধরনের মালের কথা গুণে গুণে বলে ফেললেন। দেব পর্যন্ত আময়া অনুভব করলাম যে, অতিরিক্ত জিনিসের ওপর আমাদের কারোরই কোন অধিকার নেই। "ই ইসলাম ক্ষুধার্তকে খাদ্য দানের ওপর এতটাই জাের প্রদান করেছে যে, এ কাজে অবহেলা কারীদের ঈমান প্রশ্নের সম্মুখীন হওয়ার কথা বলেছে।

বাদ্যের প্রতি মোহ, লোভ, দুর্বলতা ও ভালবাসা সকলেরই আছে। এটি একটি মানবীর দুর্বলতা। এতদসত্ত্বেও কেউ নিজে না খেয়ে অভ্ত ব্যক্তিদের জন্য খাদ্য সরবরাহ করলে তার জন্য কুর'আনে অনেক মর্যাদার কথা বলা হরেছে। আর তাদের এ দানের উদ্দেশ্য থাকে তথু আল্লাহ্র সম্ভৃষ্টি। মহান আল্লাহ্ বলেন,

আহার্বের প্রতি আসন্তি সত্ত্বেও তারা অভাবগ্রন্ত, ইয়াতীম ও বন্দীকে আহার্য দাদ করে, এবং বলে, কেবল আরাহ্র সন্তুষ্টি লাভের উদ্দেশ্যে আমরা তোমাদেরকে আহার্য দাদ করি, আমরা তোমাদের দিক্ট হতে প্রতিদাদ চাই না, কৃতজ্ঞতাও নয়। আমরা আশংকা করি আমাদের প্রতিপালকের দিক্ট হতে এক ভীতিপ্রদ ভয়ংকর দিনের। পরিণামে আরাহ্ তাদেরকে রক্ষা করবেদ সেই দিবসের অনিষ্ট হতে এবং তাদেরকে দিবেদ উৎফুল্পতা ও আদন্দ, আর তাদের ধৈর্যশীলতার পুরস্কারস্বরূপ তাদেরকে দিবেদ উল্যান ও রেশমী বস্তুষ্ক। সেখাদে তারা সমাসীন হবে সুসজ্জিত আসনে, তারা সেখানে অতিশয় গরম অথবা অতিশয় শীত বোধ করবে না। সামিহিত বৃক্তয়ার তাদের ওপর থাকবে এবং তার ফলমূল সম্পূর্ণরূপে তাদের আয়রাধীন করা হবে।..." >>

22

শুনাম আবু আবদুল্লার্ মুরামল ইবন ইসমাদল আল-বুধারী, সহীত আল-বুধারী, ক্রীত আল-বুধারী, ক্রীত আল-বুধারী, রিয়াদঃ দারুক্ সালাম, ২০০০, কিতাবুল জিহাদ, বাব নং- ১৭১

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> . وفكوا العاني وفكوا العاني وفكوا العاني . ইমাম আহমদ ইবদ মুহাম্মদ ইবন হাম্মল, *আল-মুদদাদ*, কায়রোঃ মাত্বা'আ আশুশার্মিল ইসলামিয়া, ১৩১৩ হি. ১৮৯৫ খ্রী. বভ- ৪, পৃ. ৩৯৪, ৪০৬

عن عبد الله بن عمرو بن العاص (رض) ان رجلا سال رسول الله (ص): اى الاسلام خير؟ قال: شُطم السلمام ، وتقرا . " عن عبد الله بن عمرو بن العاص (رض) ان رجلا سال رسول الله وعالم إلى الله على من عرفت ومن لم تعرف ومن لم تعرف

عن ابى سعيد الخدرى (رض) قال: بينما نحن فى سفر اذ جاءه رجل على راحلة فهمتال يصرف وجهه يمينا وشمالاً ، . <sup>34</sup> فقال رسول الله (ص): من كان معه فضل ظهر قليم في لا زاد فقال رسول الله (ص): من كان معه فضل ظهر قليم به على من لا زاد المناف المال حتى ارايننا انه لا حق لاحد منا فى الفضل في الفضل عدد منا فى الفضل المال حتى ارايننا انه لا حق لاحد منا فى الفضل ( قلطة ) বাদীস নং - ১৮

ويطعمون الطعام على حبّه مسكينا ويتيما واسيرا ، انما نطعمكم لوجه الله لا نريد منكم جزاء ولاشكورا ، انا نخاف من . ° د ربنا يوما عبوسا قسطريرا ، فوقاهم الله شرا ذالك اليوم ولقاهم نضرة وسرورا ، وجزاهم بما صبروا جنة وحريرا ، متكنين -আন, বুডগুড় আন, কুল্ল আন فيها على الارانك لا يرون فيها شمسا ولا زمهريرا ، ودانية عليهم ظلالها وذلك قطوفها تذليلا...

তাছাড়া সর্বশ্রেষ্ঠ দান হলো কুধার্তের মুখে খাদ্য দান। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "কোন কুধার্তকে পেট ভরে খাওরানো হলো সর্বোত্তম সাদাকা।"<sup>১৪</sup>

#### অন্যকে প্রীধান্য প্রদান

কিছু চেতনার মাধ্যমে সমাজ ও রাষ্ট্র হতে অর্থনৈতিক অমানবিকতা ও মূল্যবােধহীনতা অপসারণ করা সম্ভব। এর মধ্যে অন্যতম একটি চেতনা হলো অন্যকে প্রাধান্য প্রদান। যেটি ইসলামের প্রাথমিক যুগে মানুবের প্রতিযােগিতার বিষয় ছিল। মদীনার মু'মিনদের বৈশিষ্ট্যের ব্যাপারে আল-কুর'আনে বলা হয়েছে, "তারা তাদেরকে (মুহাজির) নিজেদের উপর অগ্রাধিকার দেয় নিজেরা অভাকগ্রস্ত হয়েও।"<sup>১৫</sup>

# অর্থনীতিতে অমানবিক ও মূল্যবোধবিরোধী কর্মকান্ড

#### অর্থের দাসে পরিণত হওয়া

ধন-সম্পদের সাথে মানুষের কি সম্পর্ক হবে তা-ও ইসলাম বলে দিয়েছে। আর যাই হোক সম্পদের দাস হওয়া যাবে না। বেঁচে থাকা যেন কোনজাবেই ধন-সম্পদের জন্য না হয়। বেঁচে থাকার জন্য যতটুকু অর্থ-সম্পদের জন্য না হয়। বেঁচে থাকার জন্য যতটুকু অর্থ-সম্পদের দরকার তা নিয়েই সক্তই থাকতে হবে। কেননা প্রাচুর্য বেশিরজাগ ক্ষেত্রে মানুষকে অমানবিকতা, উচ্ছৃংখলতা ও নৈরাজ্যের দিকে নিয়ে যায়। এ জন্য বিশ্বনবীর মত ব্যক্তিত্ব প্রাচুর্যের কিতনা হতে আল্লাহ তা আলার কাছে আশ্রয় চাইতেন। তিনি বলতেন, "হে আল্লাহ! আমি তোমার কাছে প্রাচুর্যের কিতনার অকল্যাণ হতে পানা চাই।" মানুষ তুলনামূলকভাবে অর্থের দ্বয়া অনেক অনর্থের সৃষ্টি কয়ে। বাংলাদেশে সাম্প্রতিককালে দুর্নীতিবিরোধী অভিযানে তা স্পষ্ট হয়ে গেছে। এ ব্যাপারে বিশ্বনবী (স.) বহুপ্বেই আশংকা প্রকাশ করে বলেছেন, "আমি তোমাদের দারিন্রের জয় করি না। বয়ং আমি তোমাদের বেশি পাওয়ার নেশার ভয় করি।" বাস্তবে হয়েছেও তাই। মানুষ এখন আরো কত বেশি পাওয়া যায় এ চেতনায় পতকেও হায় মানিয়েছে। পতরা পেট তরে গেলে থেমে যায়। আর পানায়ায় কয়ে না বা ভবিষ্যতের জন্য সঞ্চয়ের চিভা কয়ে না। কিছ মানুষের চাওয়ায় শেষ কোথায়? এর উত্তর কি মানুষের কাছে আছে? যদি এ হিসাব করা হয় যে, পৃথিবীতে যত অমানবিক ঘটনা ঘটছে তার বেশির ভাগের জন্য বিত্তবানরা লায়ী নাকি বিত্তহীনরা? উত্তর হবে অবশাই বিত্তবানরা। আসলে অর্থ কোন সমাধান নয়। বয়ং তা বিরাট ধরনের সমস্যা এবং অনেক জনর্থের মূল। সাম্প্রতিককালে দেশের প্রধান বনসংরক্ষক ওসমান গনিকে তার অর্থ কোথায় নিয়ে গেছে তা সবার কাছে স্পষ্ট।

মহানবী (স.) বেশ কিছু পরীক্ষার ব্যাপারে মুসলিম সম্প্রদারকে সাবধান করে দিয়েছেন। এর মধ্যে প্রধানতম হলো সম্পদ। সম্পদ মানুবকে যুগে যুগে বিভান্ত করেছে। সম্পদ বিরাট পরীক্ষার বস্তু। এ পরীক্ষার সবাই উত্তীর্ণ হতে পারে না। তবে সম্পদের গোলামরা এ পরীক্ষায় অকৃতকার্য হরে যায়। রাস্পুরাহ (স.) বলেছেন, "প্রত্যেক জাতির জন্য কিতনা থাকে, আমার জাতির কিতনা হলো সম্পদ।" বাংলাদেশের প্রেক্ষাপটে হালীসটির বাত্তবতা অত্যধিক সত্য। এখানে অনেক মানুষ টাকার বিনিময়ে তালের সব বিক্রি করে দিতে পারে। ঈমান থেকে ওরু করে নিজের সন্তান পর্যন্ত বিক্রির নজির এখানে রয়েছে। তাছাড়া অর্থের বিনিময়ে অহরহ বিক্রি হচ্ছে সতীত্ব, চারিত্র, ব্যক্তিত্ব, আদর্শসহ সবকিছু।

যারা অর্থকে দাস না বানিয়ে নিজেরাই অর্থের দাসে পরিণত হয় তাদের জন্য লা নতের মত দুঃসংবাদ রয়েছে। রাস্লুল্লাহ (স.) বলেছেন, "দীনারের দাসকে লা নত করা হয়েছে এবং দিরহামের দাসকে লা নত করা হয়েছে।" ১৯

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> . الخضل الصدقة ان تشبع كبدًا جانغًا আল্লামা জলীল আহসান দদজী, রাহে আমল, বত- ১, (অনুবাদঃ এ, বি, এম, আবদুদ খালেক মজুমদার) মুরাদ পাবলিকেশদ, ২০০২, পু. ১৫৮

نا عوذ بك ...من شر فتنة الغني. ٥٠ ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাতক্ত, কিতাব্য যিকর (الذكر), शानीन नং- ৪৯

کار ده کاری اخشی علیکم النکائر الله है साम आहमन हैवन शंचन, आल-सूननान, প্रावक, वह- २, १७. وه النکائر النکائر النکائر

ك الما المة فتنة وفتنة امتى المال . " इमाम जारमन देवन दायन, जान-मूननान, প্রাতক্ত, वस- 8, 9. ১৬०

<sup>ু</sup> الدر هم الدينار، لعن عبد الدينار، لعن عبد الدينار، لعن عبد الدينار، لعن عبد الدر هم المرهم المرهم عبد الدر العن عبد الدر العن عبد الدر هم المرهم المرهم عبد الدر المرهم المرهم عبد الدر المرهم المرهم عبد الدر المرهم ا

টাকার জন্য অনেকে ব্যক্তিত্ব থেকে শুরু করে সব কিছু বিসর্জন দেয়। মূলত এ ধরনের লোক অর্থ ছাড়া আর সব কিছু হারায়।

### 777

সুদের মত মানবতাবিরোধী অর্থনৈতিক ব্যবস্থা আর বিতীয়টি নেই। সুদের ভয়াবহতা ও ক্ষতির পরিমাণ সীমাহীন। এটি ধীরে ধীরে মানুবকে নিঃশেষ করে দেয়। এ জন্য ইসলামে মারাত্মক অপরাধের কাতারে সুদকে ফেলা হয়েছে। সুদ কবীরা গুনাহগুলোর অন্যতম। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "তোমরা সুদ বেয়ো না এবং নিরপরাধ নারীকে অপবাদ দিও না।" বিলুল্লাহ্ (স.) আরো বলেছেন, তোমরা সাতটি বিনাশী কাজ বর্জন কর।" সাহাবীগণ বললেন, হে আল্লাহ্র রাস্ল। সেগুলো কি? তিনি বললেন, "আল্লাহ্র সাথে শিরক, যাদু, ন্যায়তাবে হত্যা ব্যতীত কাউকে হত্যা করা আল্লাহ্ যা হারাম কয়েছেন, সুদ খাওয়া, ইয়াতীমের সম্পদ ভক্ষণ, যুদ্ধের দিনে পলায়ন এবং অনবহিত সধবা (স্বাধীনা) মুনিন নারীকে মিথ্যা অপবাদ দেওয়া।" ব্য

ধারের ক্ষেত্রে আসলের চেয়ে অতিরিক্ত যে টাকা নেয়া হয় বা দেয়া হয় সেটাই সুদ। যে ব্যক্তির অনেক টাকা আছে সে অন্যক্তে সুদের ওপর টাকা ধার লেয়, অর্থাৎ টাকা দিয়ে টাকা লাভ করে। এটা একটা মূলনীতি যে, শ্রম ও চেয়া বায়া কিছু বিনিময় লাভ করা যায়, বিনা শ্রম ও বিনা চেয়ায় কোন বিনিময় পাওয়ায় নিয়ম ইসলামে নেই। মূলধন নিজে কোন শ্রম নয়, তাই তা আপনা আপনি বৃদ্ধি পায় না। মূলধনকে কোন কাজে বিনিয়োগ করলে লাভ বা ক্ষতি দুটিয়ই সন্তাবনা থাকে। পুঁজিপতিয়া ক্তির ঝুঁকি নিতে রাজি নয়, সে জন্য তায়া সুদী কায়বায়ে টাকা খাটায়। তাদের উদ্দেশ্য মোটেও জনসেবা বা সাহায়্য নয় বয়ং বিনাশ্রমে ঘরে বসে নিজের অর্থ বৃদ্ধি কয়। তাই তো দেখা যায়, কোন গরীব বিপদে পড়ে বাধ্য হয়ে সুদে ধায় নিলে, পরে যদি সুদ লিতে না পায়ে তখন ধায়দাতা তার প্রতি এতটুকুও নয়া প্রদর্শন করে না।

আপাতদৃষ্টিতে মনে হয় সুদে লাভ। বস্তুত সুদ যেহেতু হারাম এবং নিম্পেষণ তা-ই তাতে ক্ষতির পরিমাণই বেশি। আল-কুর'আনে বলা হয়েছে, "মানুষের ধনে বৃদ্ধি পাবে বলে তোমরা যে সুদ দিয়ে থাক, আল্লাহ্র দৃষ্টিতে তা ধন-সম্পদ বৃদ্ধি করে না। কিন্তু আল্লাহ্র সন্তুষ্টি লাভের জন্য যে যাকাত তোমরা দিয়ে থাক তা-ই বৃদ্ধি পায়; তারাই সমৃদ্ধশালী।"

\*\*

আল্লাথ্ তা'আলা সুদ হারাম করেছেন গরীব মানুষের স্বার্থে, কারণ সুদ গরীবদের অল্ল-স্বল্প যে অর্থ-সম্পদ আছে তা শোষণ করে। বাহ্যিক দৃষ্টিতে শোষণটা বুঝা যার না, মনে হয় ধার নিরে গল্লীয় মানুষের তো উপকারই হচ্ছে এবং ধারদাতা দুর্দিনে তাদের সাহায্য করছেন। কিন্তু বাস্তব ব্যাপার তা নয়। সুদের ভিত্তিতে যে ব্যক্তি, যে সংস্থা, যে প্রতিষ্ঠান ধার দিয়ে থাকে তারা ধারগ্রহীতার লাভ-লোকসানের তোরালা করে না। ধারগ্রহীতার সাথে তাদের চুক্তি হলো লাভ-লোকসান যাই হোক, শতকরা এতভাগ সুদ দিতেই হবে। এতাবে ধার নিরে কোন কাজে লাগিয়ে যদি লোকসান হয় তথন ধারগ্রহীতার কি দুর্দশা! সে সুদ-আসল কোনটাই দিতে পারে না। ফলে চক্রবৃদ্ধি হারে সুদ বাড়তে থাকে। এক সমর ধারের বিশ হাজার টাকা সুদে আসলে লক্ষ টাকা হয়ে যায়, যা শোধ করা তার পক্ষে সম্পূর্ণ অসম্ভব হয়ে দাঁড়ায়। তখনই ঘটে আসল ঘটনা, ধারদাতা তখন ধার গ্রহীতার বাড়ী-যর, আসবাবপত্র, জমি-জমা যা কিছু আছে সব ক্রোক করে নিয়ে যায়। মজার ব্যাপার হলো ধারদাতা প্রথম থেকেই এই লোভে থাকে। সেজানে অনেক ধারগ্রহীতাই লোকসানে পড়বে বা সুদ চালিয়ে যেতে গায়বে না। এহেন ধারদাতা ঘটিত বা সংস্থা যালিম নয় কি?

যুক্তির দিক থেকে সুদ যে ব্যক্তি, সমাজ ও রাষ্ট্রের জন্য অকল্যাণকর তা প্রমাণিত। অকল্যাণকর বলেই আল্লাহ্ তা'আলা এটি সম্পূর্ণরূপে নিষিদ্ধ করেছেন। যে মানুষকে আল্লাহ্ তা'আলা বানিরেছেন, সে মানুষের জন্য কোন জিনিস জালাে আর কোন জিনিস খারাপ, তা তাঁর চেয়ে বেশি আর কার জানার কথা? বিবেকবােধ ও নৈতিকতা

३० . قدنوا محصنة الرباو لا تقذفوا محصنة الا تاكلوا الرباو لا تقذفوا محصنة . ٥٠ كالكوا الله كالكوا الله . ٥٠ كالكوا الله كالكوا الله كوا الله . ٥٠ كالكوا الله كوا الله كوا الله . ٥٠ كالكوا الله كوا الله . ٥٠ كالكوا الله كوا الله . ٥٠ كالكوا الله . ٥٠ كاله . ٥٠ كالكوا الله . ٥٠ كاله . ٥٠ كالكوا الله . ٥٠ كاله . ٥٠ كالكوا الله . ٥٠ كالكوا الله . ٥٠ كالكوا الله . ٥٠ كالكوا

কিন্দুল । কিন্দুল নিক্ত নামিল কিন্দুল কিন্দুল কিন্দুল কিন্দুল কিন্দুল নিক্ত কৰা নামিল নামিল কিন্দুল কিন্দুল

وما اتيتم من ربا ليربوا في اموال الناس فلا يربوا عند الله ، وما اتيتم من زكاة تريدون وجه الله فاولنك هم السنستقين . <sup>34</sup> অল-কুর'আন, ৩০৪৩৯

মানুবের সবচেয়ে দামী জিনিস; অন্যান্য জিনিস যত লাভজনকই হোক না কেন, যদি এ দু'টির জন্য ক্ষতিকর হয় তবে তা গ্রহণযোগ্য হতে পারে না। সুদ মানুবের ভিতর স্বার্থান্ধতা, সংকীর্ণমনতা, কার্পণ্য ও অর্থপূজার মানসিকতা সৃষ্টি করে। এগুলো যে বিবেকের কাছে গ্রহণযোগ্য নয় এবং অনৈতিক বিষয় তা সকলেই স্বীকার করেন। ইসগামে যা শ্রমলব্ধ নয় এবং অস্বাভাবিক এমন সব কিছুই হারাম। সুদ এমনি একটি অপুরাধ।

সুদের ভরাবহতা, নৃশংসতা ও জঘন্য ভূমিকার জন্য দরাময় আল্লাহ্ এ কর্মটি হারাম করে দিরেছেন। কুর'আনে বলা হরেছে, "হে মু'মিনগণ! তোমরা সুদ খেরো না ক্রমবর্ধমান হারে এবং আল্লাহ্কে ভর কর বাতে তোমরা সফলকাম হতে পার।"<sup>২০</sup> আরো বলা হরেছে, "আল্লাহ্ ক্রয়-বিক্রয়কে হালাল ও সুদকে হারাম করেছেন।"<sup>২৪</sup> সুদকে বাহাদৃষ্টিতে লাভের ব্যাপার বলে মনে হয়; জন্যদিকে লান করাকে মনে হয় কমে যাছেছ। যারা সুদের লেনদেনের সাথে জড়িত তালের দিকে তাকালেই তালের মানসিক যত্ত্রণা উপলব্ধি করা যায়। আসলে সুদের মতো মানবতাবিরোধী একটি ব্যবস্থায় কোন শান্তি নেই। কুর'আন মাজীদে বলা হয়েছে, "আল্লাহ্ সুদকে নিচিয়্র করেন এবং দানকে বর্ধিত করেন। আল্লাহ্ কোন অকৃতজ্ঞ পাপীকে ভালবাসেন না।"<sup>২৫</sup> রাস্লুল্লাহ্ (স.) আরো বলেছেন, "তোমরা সুদ ও সন্দেহ পরিত্যাগ কর।"<sup>২৬</sup>

সুদ এমনই গুল্লতর অপরাধ যে, সুদসংশ্লিষ্ট ব্যক্তিদের মহান আল্লাহ্ স্বরং যুদ্ধের যোষণা দিরেছেন। আল্লাহ্ তা আলা বলেছেন, "হে মুমিনগণ। তোমরা আল্লাহকে ভর কর এবং সুদের যা বকেরা আছে তা ছেড়ে দাও যদি তোমরা মুমিন হও। যদি তোমরা না ছাড় তবে আল্লাহ্ ও তাঁর রাস্লের সাথে যুদ্ধের জন্য প্রন্তুত হও।" বুদের পাপ সর্বোচ্চ সংখ্যক। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "সুদের তিয়ান্তরের মত শাখা (পাপ) ররেছে।" স্পুদ্ধের নির্তুরতার পরিধি এতটাই বিভৃত যে, ইসলাম সুদের সাথে সম্পর্কিত সকলকে অভিসম্পাত করেছে। ইবন মাসউদ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "সুদেখার, সুদ প্রদানকারী, সুদী কারবারের সাক্ষী এবং সুদের চুক্তি লেখককে মহান্যী (স.) অভিশাপ দিরেছেন। আর এরা সকলে সমান।" অতএব সুদের মত মানবতাবিরোধী কর্ম থেকে সকলকে বিরত থাকা উচিত।

### যুব

প্রচলিত অপরাধগুলোর মধ্যে অন্যতম একটি বুব। এটি জঘন্য একটি অপরাধ। বাংলাদেশের অফিস-আদালতে কিছু ব্যতিক্রম হাড়া এখন আর ঘুষ হাড়া কোন কাজ হয় না। এটি যে একটি অমানবিক ও জঘন্য অপরাধ তা মানুষ তুলতে বসেছে। এখন পরিস্থিতি এমন পর্যায়ে এসে দাড়িয়েছে যে, কোন অফিসে কোন কর্মকর্তা বা কর্মচারী বুবের অংশ গ্রহণ না করলে তাকে বোকা মনে করা হয়। ঘুব গ্রহণের জন্য অনেক অফিসার পরিবার থেকে প্রপুক্ষ হরে থাকেন। পূর্বে ঘুষের অর্থ গোপনে গ্রহণ করা হতো। এখন তা-ও করা হচ্ছে না। আসলে মানুবের মূল্যবোধগুলোর অবস্থা এখন এমনই। মানুবের চেতনায় ব্যধি অনুপ্রবেশ করেছে। অথচ ইসলামের নবী মুহাম্মদ (স.) যে বা যারা ঘুব গ্রহণ করে এবং ঘুব প্রদান করে তাদের অভিসম্পাত করেছেন।" অফিস-আদালতের ঘুব আদান-প্রদানের জন্যই মূলত ট্রাঙ্গপারেলি ইন্টারন্যাশনালের বিবেচনায় বাংলাদেশ দুর্নীতিগ্রস্থ দেশের তালিকায় প্রথম দিকে অবস্থান নিয়েছে।

### মজুদদারি

ত১৩০ অল-কুর আন, ৩৪১৩০ يا ايها الذين امنوا لا تاكلوا الربا اضعافا مضاعفة ، واتقوا الله لعلكم تفلحون . 🜣

अल-कृत जान, २१२ १० الله البيع وحرم الربا . 35

৬ ১৯২৭ আন-কুর আন, ২৯২৭ يدهق الله الربا ويربى الصدقات ، والله لا يحب كل كفار اللهم . 🕫

ك . ك . ك . كا الربا والربية . 🌣 इंसाम जारमम देवन रायन, जान-मूजनान, आठऊ, वर- ١, ٩. ٥٤

وا ايها الذين امنوا اتقوا الله وذروا ما بقى من الربا ان كنتم مؤمنين ، فان لم تفطوا فاننوا بحرب من الله ورسوله . \*\* ক্রাআন, ২৪২৭৮, ২৭৯

ইমাম ইবন মাজা, সুনান, প্রাওক, কিতাবুত্ তিজারাত, বাব নং- ৫৮ الربا ثلاثة وسيعون بابا .

ن النبى (ص) لعن اكل الربا ومؤكله وشاهديه وكاتبه ، وهم سواء . ه ইমান মুসলিন, সহীহ, প্রাচন্ত, কিতাবুল মুসাকাত, হাদীস নং- ৬, ১০, ১০৭

<sup>°° ,</sup> ইমাম মুসলিম, *সহীহ*, প্রাণ্ডক, কিতাবুল ঈমান, বাব নং- ১৪৭

মজুপদারির অর্থ নিত্য প্রয়োজনীয় দ্রব্যাদি বিক্রয়ের জন্যে বাজারে না ছেড়ে মূল্যবৃদ্ধির আশায় গুদামজাত করে রাখা। চূড়ান্ত পর্যারে মূল্য বৃদ্ধির পর বাজারে ছেড়ে সর্বাধিক মুনাফা লাভ করা। বাংলাদেশের অর্থনীতিতে এটি এখন বিরাট সমস্যা। কিছু অসাধু ব্যবসারীর গুদামজাত করার মানসিকতার ফলে বাজারে কৃত্রিমভাবে জিনিস-প্রের দাম বৃদ্ধি পাচেছ। একটি চক্র সিভিকেটের মাধ্যমে এ কাজটি করছে।

ইসলামী মূল্যবোধের অন্যতম বৈশিষ্ট্য এই যে, এক স্থানে বা গুটি কয়েক ব্যক্তির হাতে সম্পদ পুঞ্জিত্ত না হয়ে সমাজের মধ্যে সুষম আবর্তন ঘটতে থাকা। এ প্রসংগে কঠোর ইশিয়ারী উচ্চারণ করে বলা হয়েছে, "আর যায়া স্বর্ণ ও রৌপ্য পুঞ্জীত্ত করে এবং তা আল্লাহর পথে ব্যয় করে না তাদেরকে মর্মন্তদ শান্তির সংবাদ দাও। যেদিন লাহান্নামের অগ্লিতে তা উত্তও করা হবে এবং তা বায়া তাদের ললাট, পার্শ্বদেশ ও পৃষ্ঠদেশে দাগ দেয়া হবে সেদিন বলা হবে, এটাই তা যা তোমরা নিজেদের জন্য পুঞ্জীত্ত করতে। সুতরাং তোমরা যা পুঞ্জীত্ত করেছিলে তা আন্ধাদন কর।"

পক্ষান্তরে ইসলাম চায় সম্পদ বেন এক হাতে কৃক্ষিগত হয়ে না পড়ে। কুর আনে বলা হয়েছে, "যাতে তোমাদের মধ্যে যায়া বিভবান কেবল তাদের মধ্যেই ঐশ্বর্য আবর্তন না কয়ে।"

অলাব সম্পদ পুঞ্জীত্ত করাকে আরবীতে বলা হয় ইহতিকার'। অথচ ইসলামের কথা হলাে একদিনের জন্যও এ কাজটি কয়া যাবে না। য়াস্লুলাহ (স.) বলেছেন, "তাদেরকে বিয়ানত না কয়তে এবং আগামী দিনের জন্য জমা না করে রাখতে আদেশ কয়া হয়েছে।"

এ কাজটি বর্তমানে বাংলাদেশের ব্যবসায়ীয়া অহরহ কয়ছে।

মূল্যবৃদ্ধির উদ্দেশ্যে মানুষের জীবন ধারণের জন্য প্রয়োজনীয় খাদ্যদ্রব্যও মওজুন করা নিষিদ্ধ, বিশেষ করে দুম্প্রাপ্যতার সময়। রাস্লুল্লাই (স.) বলেন, "বে ব্যক্তি অন্যায়তাবে সম্পদ কুলিগত করে সে অপরাধী।" উমায় আরেকটি হাদীসে রাস্লুল্লাই (স.) বলেন, "পাপীষ্ঠ হাড়া আর কেউ দ্রব্য মজুদ করে রাখতে পারে না।" উমায় (রা.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন যে, রাস্লুল্লাই (ম.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি নিত্য প্রয়োজনীয় দ্রব্যাদি মওজুদ করে রাখে না সে আল্লাহর রহমত ও কবল পাষার যোগ্য। আর যে ব্যক্তি ওসব মজুদ করে রাখে সে অভিশপ্ত।" উপর এক হাদীসে বলা হয়েছে, "মূল্যবৃদ্ধির উদ্দেশ্যে কেউ যদি চল্লিদ দিন পর্যন্ত খাদ্যবন্ত মওজুদ রাখে তবে সে আল্লাই থেকে সম্পর্কচ্যুত হয়ে যায় এবং আল্লাই তায় থেকে সম্পর্ক হিন্ন করেন।" বিশ্বিত প্রয়েছে বায়ার হবন জাবাল (রা.) থেকে একটি হাদীস বর্ণিত হয়েছে। আল্লাইর রাস্লুল (স.) বলেন, "মজুদদার বক্ত খারাপ ও ঘৃণ্য লোক। আল্লাই দ্রব্যাদির দাম কমিয়ে দিলে এরা চিন্তিত হয়ে পড়ে। আর দ্রব্যাদির মূল্য বেড়ে গেলে আনন্দে উৎকুল্ল হয়ে পড়ে। বিশ্ব রাস্লুল্লাই (স.) অল্ল কথায় বলেন, "গুদামজাতকারী অভিশপ্ত।" কম্পদ আটকে রাখা বড় ধরনের অপরাধ ও আমানবিক চিন্তাভাবনা। নিকৃষ্ট মানসিকতার ব্যক্তি ছাড়া এ কাজ কেউ করতে পারে না। জীব-জন্তও তার প্রয়োজনের অতিরিক্ত খাদ্য আটক করে রাখে না। যায়া এ শ্যাল্লারজনক ও জন্ম কাজ করে তার পণ্টর হলা হয়েছে, "খরচ কর বা দান কর অথবা ছড়িয়ে ছিটিয়ে দাও। সম্পদ ধরে রেখো না ও পুঞ্জীভূত করে রেখো না। অন্যথায় আল্লাইও তোমার প্রতি তায় সরবরাহ বন্ধ করে দিবেন। যে সম্পদ বেঁচে

#### অপচয় ও অপব্যয়

যায়, তা আটকে রেখো না। নতুবা আল্লাহও তোমাদের থেকে আটকে রাখবেন।"<sup>80</sup>

০০-৪০%, ক্রা আন والذين يكنزون الذهب والفتنيّة ولاينفقونها في سبيل الله ، فيشر هم بعذاب اليم . <sup>ده</sup>

क्षाण-कृतवान, १३३१ प्रे प्रे प्रे पाण-कृतवान, १३३१

ইমাম তিরমিয়ী, সুলান, প্রাঙক, কিতাবু তাফসীরি সূরা, বাব নং- ৫, ২১ وامروا ان لا يخونوا ولا يذخروا لغد . 🜣

<sup>ి .</sup> فهر خاطي , किनकाउ, প্রাহত, পৃ. ২৫০/রাহে আমল, প্রাহত, খড- ১, পৃ. సెస

<sup>ా .</sup> نحنکر الا خاطئ У ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাগুক্ত, কিতাবুল মুসাকাত, হালীস নং- ১৩০

<sup>े . (</sup>تجارة) विकाताठ (تجارة), वाव नर والمعتكر ملعون . 🗢 हमाम हेवन माजा, जूनान, প্রাণ্ডক, কিতাবুত্ তিজারাত (تجارة), वाव नर

وه. ﴿ ইমাম আহমদ ইবন হামল, আण-মুসনাদ, প্রাওক, খড- ২, পু. ৩৩ من احتكر طعامًا اربعين ليلة فقد برئ...

তে ১০০ কান প্রাত্ত আমল, প্রাত্ত কান ১, পৃ. ১০০ কান কান কান প্রাত্ত আমল, প্রাত্ত কান ১, পৃ. ১০০

ইমাম ইবন মাজা, সুনাদ, প্রাহক, কিতাবুত্ তিজারাত, বাব নং- ৬

وعن اسماء بنت ابى بكر (رض) قالت: قال لى رسول الله (ص): لا تُوكى فيُوكى عليك ، وفى رواية: انفقى او انفسى . ° ق ইমান মুসলিম, সহীথ, প্রাতক, কিতাবুয়্ যাকাত, و لا تُعسى فيحسى الله عليك ، و لا توعى فيوعى الله علي قباء ، কিতাবুয়্ যাকাত, হাদীন নং- ৮৮, ৮৯/ইমান আহমদ ইবন হাম্বন, আল-মুসনান, প্রাতক, বত- ৬, পৃ. ১৩৯, ১৬০, ৩৪৫

অবথা খরচ, আলোকসজ্জা, সকল কিছুকে খাদ্যে পরিণত করা নিকৃষ্ট লোকদের কাজ। মহানবী (স.) বলেছেন, আমার উন্মাতের সর্বনিকৃষ্ট লোক তারা; যারা নি'আমতসমূহকে খাদ্যে পরিণত করে, রঙ-বেরঙের খাদ্য ও পোশাক খুঁজে বেড়ার এবং কথার বারা চোয়ালকে ব্যক্ত রাখে / বিষোদগার করে।"<sup>85</sup> অনেকে স্বর্ণ ও রৌপ্যের পাত্রে খাওয়া-দাওয়া করে অপচয় করে থাকে। এটিও খুব মন্দ কাজ। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "তোমরা সোনা ও রূপার পাত্রে পান করো না।"<sup>৫০</sup>

অপচয়, অপব্যয় ও যে কোন ভাবে সম্পদ নষ্ট করার মাধ্যমে মানুষ মহান আল্লাহ্র অপছন্দের মানুষে পরিণত হয়। আল্লাহ্ যে সব কাজ অপছন্দ করেন, সম্পদ নষ্ট করা তার মধ্যে একটি। রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "আল্লাহ্ তোমাদের তিনটি কাজে সম্ভষ্ট হন আর তিনটি কাজে অসম্ভষ্ট হন। যে তিনটি কাজে সম্ভষ্ট হন তাহলো: তোমরা গুধু তাঁরই ইবাদত করবে, তাঁর সাথে কোন কিছু শরীক করবে না, তোমরা আল্লাহর রজ্জুকে ঐক্যবদ্ধভাবে ধারণ করবে এবং পরম্পর বিচ্ছিন্ন হবে না। যে তিনটি কাজে অসম্ভষ্ট হন তাহলো: অতিকথন, বেশী সাওয়াল করা এবং সম্পদ নষ্ট করা।"

\*\* শয়তানের পছন্দের কাজগুলোর মধ্যে অপব্যয় একটি। আল্লাহর অপছন্দের কাজের মধ্যে অপব্যয় অন্যতম। আল্লাহ্ তা'আলা বলেছেন, "যারা অপব্যয় করে তারা শয়তানের ভাই এবং শয়তান তার প্রতিপালকের প্রতি অতিশয় অকৃতজ্ঞ।"

\*\*\*

\*\* অতিপালকের প্রতি অতিশয় অকৃতজ্ঞ।"

\*\*\*

ইসলাম হলো ভারসাম্যপূর্ণ জীবন ব্যবস্থা। এতে যেমনি অতিরিক্ত খরচের সুযোগ নেই; তেমনি প্রয়োজনীয় খরচ না করে কৃপণতারও কোন সুযোগ নেই। মহান আল্লাহ্ বলেন, "তুমি তোমার হন্ত তোমার গ্রীবার আবদ্ধ করে রেখো না এবং তা সম্পূর্ণ প্রসারিতও করে। না, তাহলে তুমি তিরস্কৃত ও নিংম্ব হয়ে পভ্রে।" একথা অত্যন্ত স্পষ্ট যে, কৃপণ লোকদের নিয়ে মানুষ তিরক্ষার ও হাসাহাসি করে থাকে। আবার অপচয় ও অপব্যয়কারীরা পরিণামে নিংম্ব হয়ে যায়। এটি হলো অপচয়কারী ও কৃপণের নগদ শাস্তি; কিন্তু পরজীবনে তার জন্য রয়েছে মর্মন্ত দ ও কঠোর শাস্তি। আল্লাহ্ তা আলা বলেছেন, "আর বাম দিকের দল, কত হতভাগ্য বাম দিকের দল! তারা থাকবে অত্যুক্ষ বায়ু ও উত্তপ্ত পানিতে, কৃঞ্চবর্ণ ধূমের হায়ায়, যা শীতল নয়, আরামদায়কও নয়। ইতোপূর্বে এরা তো ছিল ভোগবিলাসে। "ইউ এ জন্য এ দুটি বাজে অত্যাস থেকে সকলকে বিরত থাকা উচিত। উমার ইবনুল খান্তার (রা.) বলেছেন, "পানাহারের মাধ্যমে তোমরা পেটুক হয়ে যেয়ো না। কেননা (এ ধরনের) পানাহার শরীরের জন্য ক্ষতিকর। অসুস্থতার সৃষ্টি করে। সালাতে অলসতার সৃষ্টি করে। পানাহারের মধ্যে মধ্যম পন্থা অবলম্বন কর। কেননা তা শরীরের জন্য খুবই কল্যাণকর। অপব্যয় হতেও বেশ দূরে রাখে।" "ইউ

অতিভোজন অপব্যয়ের একটি ধরন। এটি মূলত কাফিরদের বৈশিষ্ট্য। যেহেতু তারা পরকালে বিশ্বাস করে না। তাই তারা মনে করে, 'দুনিয়াটা মন্তবড়। খাও, দাও, ফুর্তি কর'। মহানবী (স.) সেদিকে ইংগিত করে বলেছেন, "কাফির খায় সাত পেটে আর মু'মিন খায় এক পেটে।"

মূলত জারসাম্য রক্ষা করা ইসলামের চরিত্রের অন্যতম। ইসলামে যেমনি অপচয়-অপব্যয় হারাম। তেমনি কৃপণতাও হারাম। ইসলাম সকল ব্যাপারে মধ্যম পত্না অবলম্বনের আহবান জানায়। নবীগণ এমর চরিত্রের

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> . فيتشدقون بالكلام ، আছেল বিন মুহাম্মাদ আর্-রুম্মানি, আল-ইসরাফ ওয়াত্ তাবধীর, ইসলামিক রিসার্চ ম্যাগাজিন, সংখ্যা- ৬০, রিয়াদঃ ইসলামিক রিসার্চ এয়াভ ইকতা, জুন-সেপ্টেম্বর ২০০০, পৃ. ৩৬৭

<sup>ి</sup> قد الذهب والمنطقة والمنطقة والمنطقة والمنطقة المنطقة المنطقة الذهب والمنطقة والمنطقة والمنطقة والمنطقة والمنطقة المنطقة ال

ان الله يرضى لكم ثلاثًا ويكره لكم ثلاثًا ، فيرضى لكم: ان تعينوه ، ولا تشركوا به شيئا ، وان تعتصموا بعيل الله جميعا ، د٥ الله يرضى لكم: قبل وقال ، وكثرة السؤال ، واضاعة المال واضاعة المال

গৰ-কুর আন, ১৭৪২৭ ان المبذرين كانوا اخوان الشياطين ، و كان الشيطين لربه كغورا . <sup>48</sup>

অল-কুর আন, ১৭৯২৯ ولا تجتل يدك مغلولة الى عنقك ولا تبسطها كلّ البسط فتقعد ملوما مصورا. ٥٥

واصحاب الشمال ، ما اصحاب الشمال ، في سموم وحديم ، وظل من يحدوم ، لا بارد و لا كريم ، انهم كانوا قبل ذالك . 80 আল-কুর আন, ৫৬৪১-৪৫

<sup>ি</sup> এই দিন্দের কালিব কাল

<sup>&</sup>lt;sup>৫৬</sup> . الكافر ياكل في بيعة امعاء والمؤمن ياكل في بيعة امعاء والمؤمن ياكل في بيعي واحد . <sup>৫৬</sup> ১৮২-১৮৬

অধিকারী ছিলেন। তারা ছিলেন ভারসাম্যের মূর্তপ্রতীক। মিতব্যরিতা নবীদের অন্যতম গুণ। রাস্কুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "নুবুওয়্যাতের পঁচিশ জাগের একভাগ হলো মিতব্যর।"

### বিশাসিতা

ইসলামে অর্থনৈতিক ক্ষেত্রে বর্জনীয় কাজের মধ্যে বিলাসিতা অন্যতম। ইসলামের মূল্যবোধ এতটাই শানিত যে, আশপাশে কেউ দরিদ্র এবং উপবাস যাপন না করলেও অন্য কেউ বিলাসী জীবন যাপন করতে পারে না। আর যদি সমাজে অসংখ্য বনী আদম না খেয়ে, না পড়ে থাকে তাহলে বিলাসিতা করা অতি বাড়াবাড়ি ছাড়া আর কিছুই নয়। বাংলাদেশে প্রেক্ষাপটে বিলাসিতা করা কোন মানুবের জন্য বেমানান। এখনো এখানে অসংখ্য মানুব মানবেতর জীবন যাপন করছে, অসংখ্য মানুব বাসস্থানের সুযোগ হতে বঞ্চিত, অসংখ্য মানুব চিকিৎসা সেবা পাছে না, অসংখ্য মানুব না খেয়ে দিনাতিপাত করছে। এমতাবস্থায় জাকজমক, জৌলুস ও বিলাসিতা করা বড় ধরনের অপরাধ। জনৈক সাহাবী বলেন, "রাস্লুল্লাহ (স.) আমাদেরকে অধিক বিলাসিতা করতে বারণ করেছেন। "৫৮ সাহাবী আবৃ উমামা ইয়াস ইবন সা'লাবা আনসারী হারিসী (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, একদা রাস্লুল্লাহ (স.)-এর সাহাবীগণ তাঁর কাছে দুনিয়াদারী সম্পর্কে আলোচনা করলেন। তা তনে রাস্লুল্লাহ (স.) বললেন, "তোমরা কি তনছো না? তোমরা কি তনছো না? আরাম আয়েশ ও বিলাসিতা পরিত্যাগ করা ইমানের লক্ষণ, নিঃসন্দেহে বিলাসিতা পরিত্যাগ করা ইমানের নিদর্শন। অর্থাৎ সাদাসিদা ও সহজ-সরল অনাড়ম্বর জীবন যাপন করা। "৫৯

### সম্পদ আত্মসাৎ করা

অন্যের সম্পদ যে কোনভাবেই আত্মসাৎ করা ইসলামে অবৈধ। এ প্রসংগে আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "হে মু মিনগণ! তোমরা একে অপরের সম্পত্তি অন্যায়ভাবে প্রাস করো না; কিন্তু তোমাদের পরস্পর রাষী হয়ে ব্যবসা করা বৈধ; এবং একে অপরকে হত্যা করো না; নিশ্চরই আল্লাহ্ তোমাদের প্রতি পরম দরালু।" আরেক স্থানে মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "তোমরা নিজেদের মধ্যে একে অন্যের অর্থ-সম্পদ অন্যায়ভাবে প্রাস করো না।" আল্লাহ্ তা আলা বলেছেন, "হে মু মিনগণ! তোমরা একে অপরের সম্পত্তি অন্যায়ভাবে প্রাস করো না।"

ইসলামের দৃষ্টিতে কারো সম্পদ আত্যসাতের মত (অর্থনীতিতে) অমানবিক কাজ আর বিতীরটি নেই। হালীসে আছে, "রাসূল (স.) জিজ্ঞেস করলেনঃ তোমরা কি জান কোন ব্যক্তি নিঃস্ব-গরীব? সাহাবাগণ বলেন, আমাদের মধ্যে গরীব হচেছ যার কোন অর্থ-সম্পদ নেই। তিনি বলেনঃ আমার উন্মতের মধ্যে সবচেয়ে নিঃস্ব-গরীব ব্যক্তি হবে, যে কিয়ামতের দিন নামাব-রোঘা-বাকাত ইত্যাদি যাবতীয় ইবাদতসহ আর্বিভূত হবে। কিয় সে কাউকে গালি দিয়েছে, কাউকে মিথ্যা অপবাদ দিয়েছে, কারো মাল আত্যসাত করেছে, কারো রক্ত প্রবাহিত করেছে এবং কাউকে মেয়েছে (সে এ সব গুনাহও সাথে করে নিয়ে আসবে)। এদেরকে তার নেক আমলগুলো দিয়ে দেয়া হবে। উল্লেখিত দাবিসমূহ পূরণ করার পূর্বেই যদি তার নেক আমলও শেষ হয়ে যায় তবে দাবিদারদের গুনাহসমূহ তার যাড়ে চাপানো হবে, অতঃপর তাকে দোযখে নিক্ষেপ করা হবে।" অতএব বুঝা গেল যে, ইসলামে আনুষ্ঠানিক ইবাদাতের চেয়ে মানবিক মূল্যবোধের গুক্তবু অনেক বেশি।

<sup>&</sup>lt;sup>৫৭</sup> . ইমাম মালিক, ফু'আন্তা, প্রাণ্ডক, কিতারুশ্ শি'র, হাদীস নং-১৭/ইমাম তিরমিয়ী, সুনান, প্রাণ্ডক, কিতারুল আদব, বাব নং- ২

<sup>ి</sup> کان پنهانا عن کثیر من الإرفاه আৰু দাউদ সুলায়মান ইবন আল্-আশ আস্-সাজিস্তানী, সুনান আৰু দাউদ, কানপুরঃ আল্-মাত্বা আল্-মজীদী, ১৩৭৫ হি:, কিতাবুত্ তারাজুল, বাব নং- ১

ত্তি কুল কুল কুল ولا تاكلوا اموالكم بينك بالباطل ٥٥

ه অল-কুর আন, ৪৪২৯ يا ايها الذين امنوا لا تاكلوا اموالكم بينكم بالباطل 🌣

<sup>&</sup>lt;sup>৩০</sup>. ইমাম নবুৰী, *রিয়াদুস্ সালিহীন*, খভ- ১. (অনুবাদঃ মাওলানা সাইয়েদ মুহাম্মাদ আলী) ঢাকাঃ বাংলাদেশ ইসলামিক সেকার, জুন, ১৯৮৫, হালীস নং- ২১৮, পূ. ১৮২-১৮৩

## কুপণতা

ইসলাম হলো ভারসাম্যপূর্ণ জীবন ব্যবস্থা। এ ব্যবস্থার যেমন অপচর-অপব্যয় নিবিদ্ধ তেমনি এরই বিপরীত পদ্ম তথা কৃপণতাও নিবিদ্ধ। এ দুরের মাঝামাঝি হলো ইসলামের অবস্থান। তাই আল-কুর'আনে ভাল মানুষের ব্যাপারে প্রতিধ্বনিত হয়েছে, "এবং যখন তারা ব্যয় করে তখন অপব্যয় করে না, কার্পণ্যও করে না, বরং তারা আছে এতপুতরের মাঝে মধ্যম পছায়।"<sup>58</sup> আল্লাহ্ তা আলার সত্যিকার 'আবেদদের গুণ বর্ণনা প্রসংগে এ কথা বলা হয়েছে। আরেকটি আয়াতে বলা হয়েছে, "তুমি তোমার হন্ত তোমার গ্রীবায় আবদ্ধ করে রেখো না এবং তা সম্পূর্ণ প্রসারিতও করো না, তা হলে তুমি তিরকৃত ও নিঃস্ব হয়ে পড়বে।"<sup>১৫</sup> কৃপণতার অর্থনৈতিক তাৎপর্য হলো বায় সংকৃচিত হওয়া, ফলে চাহিদা সংকৃচিত হওয়া এবং পরিণামে কর্মসংস্থান ও উৎপাদন সংকৃচিত হওয়া। অর্থনীতিতে এর পরিণাম নিদারন অভভ। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "যারা কৃপণতা করে এবং মানুষকে কৃপণতার নির্দেশ দের এবং আল্লাহ্ নিজ অনুগ্রহে তাদেরকে যা দিয়েছেন তা গোপন করে, আর আমি আখিরাতে কাফিরদের জন্য লাঞ্চনাদায়ক শাস্তি প্রস্তুত করে রেখেছি।"<sup>৬৬</sup> আলোচ্য আয়াত থেকে প্রতীয়নান হয় যে, কৃপণতা কাফিরদের অন্যতম অভ্যাস। আর তাদের এ অভ্যাসের জন্য তাদের পরিণাম হবে ভয়াবহ। কৃপণতা এমন নীচু মানসিকতার জন্ম দেয় যে, কৃপণ ব্যক্তি অন্যদের খনত করা বা দান করাকে সহ্য করতে পারে না। এমনকি সে অন্যদেরকেও কৃপণতার জন্য উত্তুদ্ধ করে থাকে। কৃপণতাকে অর্থনীতিতে Non use of wealth বলে ধ্বংসাত্মক বৈশিষ্ট্য হিসেবে উল্লেখ করা হয়েছে। বাহ্যিক দৃষ্টিতে মনে হয় কৃপণতা করলে, সম্পদ জমা করলে, ব্যয় না করলেই সফলতা। ইসলামের দৃষ্টিতে এ অভ্যাসই সফলতার পথে সবচেয়ে বড় বাঁধা। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "যাদেরকে অন্তরের কার্পণ্য হতে মুক্ত রাখা হয়েছে, তারাই সফলকাম।"<sup>৬৭</sup>

কৃপণতা অর্থ ব্যয়কুষ্ঠতা, কার্পণ্য, লোভ ইত্যাদি। কৃপণতার ইংরেজী অর্থ হলো Miser, Stinginess । কৃপণতা একটি নোংরা অভ্যাস। জীবনে সফলতার পথে বড় অন্তরায় হলো কার্পণ্য। এ ব্যাপারটি অন্তর্নৃষ্টি দিয়ে চিন্তা না করলে বুঝা যাবে না। ইসলানের দৃষ্টিভঙ্গি এমনই। কার্পণ্য ও পরশ্রীকাতরতা খুবই নিন্দনীয় অভ্যাস। কুর'আন ও হাদীসে জোরালো ভাষায় এসবের নিন্দা করা হয়েছে এবং যারা এসব বিষয় থেকে মুক্ত, তাদের জন্য সুসংবাদ বর্ণনা করা হয়েছে।

কৃপণতায় আল্লাহর কোনরূপ ক্ষতি নেই। ব্যক্তির নিজেরই ক্ষতি হয় এতে। য়া আপাত দৃষ্টিতে মনে হয় না। আল্লাহ্ মানুষকে সম্পদ প্রদান করেন আমানত হিসেবে। এ সম্পদে বাদের হক আছে তাদের তা ঠিকমত দিরে দেয়া এবং প্রয়োজনীয় খরচ করা হলো আমানত রক্ষা করা। এ কাজ য়ারা করবে তাদের পরিণতি ভয়াবহ। কোন জাতির পতনের ও ধ্বংসের অন্যতম কারণ কৃপণতা। এ প্রসংগে আল্লাহ্ তা আলা বলেছেন, "তোমরাই তো তারা য়াদেরকে আল্লাহ্র পথে বয়য় করতে বলা হচ্ছে অথচ তোমাদের অনেকে কৃপণতা করছে। য়ারা কার্পণ্য করে তারা তো কার্পণ্য করে নিজেদেরই প্রতি। আল্লাহ্ অভাবমুক্ত এবং তোমরা অভাবমুক্ত। য়ি তোমরা বিমুখ হও, তিনি অন্য জাতিকে তোমাদের ভ্রুবতী করবেন; তারা তোমাদের মত হবে না।" কৃপণতা শুরু একটি বল অভ্যাসের মধ্যেই সীমিত থাকে না। কৃপণ ব্যক্তির মধ্যে আরো অনেক বলঅভ্যাস জায়গা করে নেয়। তার মধ্যে উল্লেখবোগ্য হলো- রক্তপাত, হারাম প্রহণ, লোভ-লালসা, বিবেচনাবোধহীনতা, ব্যক্তিত্বীনতা, সংকীর্ণ মানসিকতা, কাপুক্রবতা, অস্থিরতা ইত্যাদি। নিম্নোক্ত হালীসে রাস্পুলুয়াহ্ (স.) তার ইংগিত দিয়েছেন। মহানবী (স.) বলেছেন, তোমরা কৃপণতা পরিহার কর; কেননা তোমাদের পূর্ববর্তীরা কৃপণতার লক্ষন ধ্বংস হয়েছে। এ কৃপণতাই তাদের নিজেদের রক্তপাত করতে ও হারামকে হালাল করে নিতে উল্লুদ্ধ করেছিল।" ক্ষেত্রগতাগণ কৃপণ ব্যক্তির জন্য ধ্বংস কামনা

৭৫ ৩৫ কুর আন, ২৫ এখন والذين اذا انفقوا لم يسرفوا ولم يفتروا وكان بين ذالك قواما. 86

র ১৭৪২ কর আন ولا تجتل يدك مغلولة الى صفك ولا تبطها كل البسط فتقعد ملوما سحسورا 🛚 🕬

কর'আন, الذين ييخلون ويامرون الناس بالبخل ويكتمون ما اناهم الله من فضله ، واعتدنا للكافرين عذابا مهيئا . الله من فضله ، واعتدنا للكافرين عذابا مهيئا . الله من من الله من من الله من الله من عنابا مهيئا . الله من من الله من

৬৫°8%, ৬৪%، কুল কুল ومن يوق شخ نفسه فاولنك هم المنفلمونّ . <sup>69</sup>

ها انتم هاؤلاء تُدعون لتَنفقوا في سبيل الله ، فعنكم من يبخل ، ومن يبخل فائما يبخل عن نفسه ، والله الغني وانتم الفقراء والله النقراء والتم الفقراء والتم النقولوا يستبدل قومًا غيركم ، ثم لايكونوا امثالكم আল-কুর আল, ৪৭১৩৮

<sup>ీ ।</sup> باکم/انقوا والشح ، فانما هلك من كان قبلكم بالشح ، حملهم على ان سفكوا دماءهم واستحلوا سعارمهم ، কিছাৰ মুদলিম, সন্থিহ, প্ৰান্তক, কিভাবুল বিয়ন্ত, হালীস নং- ৫৬

করে থাকে। রাস্পুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "বান্দা প্রতিদিন ভোরে উপনীত হতেই দু'জন ফেরেশতা অবতীর্ণ হন। তাদের একজন বলেন, হে আল্লাহ্! খরচকারীকে তার বিনিময় দান কর এবং অপরজন বলেন, হে আল্লাহ্! কৃপণের ধন বিনষ্ট কর।"<sup>90</sup>

জঘন্য কর্মসমূহের মধ্যে কৃপণতাকে গন্য করা হয়। কোন ব্যক্তির মধ্যে কৃপণতা পরিলক্ষিত হলে বুঝা যায় লোকটি মারাত্মক খারাপ। মহানবী (স.) বলেছেন, "একজন পুরুষের মধ্যে সর্বনিকৃষ্ট যে অভ্যাস হতে পারে তাহলো-কৃপণতা, অস্থিরতা (উদ্বিপুতা) এবং কাপুরুষতা (জীরুতা) ও (মানুষকে) পরিত্যাগ করা (স্থিন করা)।" কৃপণরা এক সময় একাকী হয়ে যায়। কারণ মানুষ সাধারণত এনের কাছ থেকে ধীরে ধীরে সরে পড়ে। অবশেষে তারা সমাজ্যুত হয়ে পড়ে।

কৃপণতার সাথে কোন ভাল বভাবের সমন্বয় ঘটে না। কৃপণতা অন্য সব ভাল বৈশিষ্ট্যকে চুরমার করে দেয়। বিশেষত কৃপণতার মত অভ্যাসের কলে ঈমান ধ্বংসের মুখে পড়ে। এমন কি হাদীসে এ বন অভ্যাসটিকে কুবরির সাথে উল্লেখ করা হয়েছে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "একই মুসলিম ব্যক্তির অভরে কৃপণতা ও ঈমান একত্রিত হতে পারে না।" আর্রফ হাদীসে রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "আল্লাহ্তে বিশ্বাস ও কৃপণতাকে আল্লাহ্ কখনো এক জারগায় একত্রিত করেন না।" আরেক বাদীসে বাদী হয় মুশীন হবে অথবা কৃপণ হবে। একসাথে কোন ব্যক্তি কৃপণ-মুশীন হতে পারে না। আরেক হাদীসে কিছু বৈশিষ্ট্যকে মুশীনের জন্য বেমানান ও অসম্ভব বলে ঘোষণা করা হয়েছে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "মুশীনের জীবনে দুটি বৈশিষ্ট্য একত্রিত হতে পারে না। (তাহলো) কৃপণতা ও মন্দ চরিত্র।" "

"মুশীনের জীবনে দুটি বৈশিষ্ট্য একত্রিত হতে পারে না। (তাহলো) কৃপণতা ও মন্দ চরিত্র।" "

"স্বানিনের জীবনে দুটি বৈশিষ্ট্য একত্রিত হতে পারে না। (তাহলো) কৃপণতা ও মন্দ চরিত্র।" "

"স্বানিনের জীবনে দুটি বৈশিষ্ট্য একত্রিত হতে পারে না। (তাহলো) কৃপণতা ও মন্দ চরিত্র।" "

"স্বানিনের জীবনে দুটি বৈশিষ্ট্য একত্রিত হতে পারে না। (তাহলো) কৃপণতা ও মন্দ চরিত্র।" "

"স্বানিনের জীবনে দুটি বৈশিষ্ট্য একত্রিত হতে পারে না। (তাহলো) কুপণতা ও মন্দ চরিত্র।" "

"স্বানিনের জীবনে দুটি বৈশিষ্ট্য একত্রিত হতে পারে না। (তাহলো) কুপণতা ও মন্দ চরিত্র।" "

"স্বানিনের জীবনে দুটি বৈশিষ্ট্য একত্রিত হতে পারে না। (তাহলো) কুপণতা ও মন্দ চরিত্র।" "

"স্বানিনের জীবনে দুটি বানির স্বানিক স্বান

শিক্ষারও কোন মূল্য থাকে না যদি শিক্ষিত ব্যক্তি কৃপণ হয়। বরং মূর্য ব্যক্তিও এমন শিক্ষিতের চেয়ে উত্তম হয় যদি সে কৃপণ না হয়ে উদার হতে দান করে। কারণ শিক্ষা তাকে বড় মনের অধিকারী বাশাতে পারেনি। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "কুপণ লোকের চেয়ে দানশীল মূর্য লোক আল্লাহ্র কাছে অনেক বেশী প্রিয়।" "

তথু কুফরি নয় আরেকটি হাদীসে কবীরা গুনাহগুলোর মধ্যে ধারাবাহিকজাবে শিরকের পরেই কৃপণতার এবং এর পরপরই মানুব হত্যার কথা উল্লেখ করা হয়েছে। নিম্নোক্ত হাদীসে রাস্লুল্লাহ্ (স.) গুরুতর অপরাধসন্হকে ধারাবাহিকজাবে উল্লেখ করেছেন। তিনি বলেছেন, "আল্লাহর সাথে শরীক করা, কার্পণ্য, মানুব হত্যা...।" প্পণতাকে সকল প্রকার গুরুতর অপরাধের সাথে তুলনা করা হয়েছে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "অবশ্যই অল্লীলতা, নির্দরতা (নিষ্ঠুরতা, রুড়তা, কঠোরতা,) এবং কৃপণতা নিকাকের পরিচায়ক। " ইসলামে নিফাক হলো সবচেয়ে জ্বন্য বৈশিষ্ট্য। যার পরিণাম জাহান্নামের সর্বনিম্নস্তর। কৃপণতা নিকাকের নামান্তর।

রাস্লুরার (সা.) যে সব অমানবিক কাভ হতে মহান প্রভ্র কাছে আশ্র চাইতেন তার মধ্যে একটি হলো মনের কৃপণতা বা সংকীর্ণতা। জনৈক সাহাবী (রা.) বলেছেন, "রাস্লুরার (স.) কৃপণতা হতে পানা চাইতেন।" বাস্লুরার (স.) আরো বলতেন, "হে আল্লার্! আমি তোমার কাছে দুশ্চিন্তা ও কৃপণতা থেকে রেহাই চাই।" কপণদের জীবনকে আল্লার্ তা আলা দুর্বিসহ করে দেন। তার বিপদের দিনে তার জমাকৃত অর্থ কোন কাজে

أه من يوم يعبع العباد فيه الا ملكان ينز لان فيقول احدهما: اللهم اعط منفقا خلقا ، ويقول الاخر: اللهم اعط ممسكا تلفا ، و العباد فيه الاجر: اللهم اعط ممسكا تلفا ، ইমাম নববী, রিয়াদুস্ সালিহীন, খন্ত- ১, প্রাণ্ডক, হাদীস নং- ২৯৫, পৃ. ২২৪

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> . इमाम जारमन हैवन राचन, जान-मूजनान, चंड- २, প্রাতক্ত, পृ. ७०२,७२० شر ما في رجل شع هالع وجبن خالع

<sup>&</sup>lt;sup>٩٤</sup> . الايمان والشخ و ايمان في قلب رجل سلم واحد ، لا يجتسان في قلب عبد الايمان والشخ والكفر . ٩٥ হাম্বল, আল-মুসনাদ, প্রাণ্ডন, খন্ত- ২, পৃ. ২৫৬, ৩৪০, ৩৪২, ৪৪১

<sup>&</sup>lt;sup>٩٥</sup> , الايمان بالله والشخ جنيعا مام আবৃ আবদির রহমান আহমদ ইব্ন ত'আরব আননাসায়ী, সুনানুন্নাসায়ী, ১৯৫১, লাহোরঃ মাকতাবা সালফিয়া, ১৯৮২, কিতাবুল জিহান, বাব নং- ৮

৭৪ - ইমাম তিরমিথী, সুনান, প্রাণ্ডক, ফিতাবুল বিয়ন, যাব নং- ৪১ خصلتان لا تَجتَسَعَان في مؤمن البخل وسوء الخلق .

<sup>े</sup> قاله من عابد بخيل . १ हिमाप जितिमयी, जूनान, প্রাতক, दिजातून विवृत, वाव न१- 80

हिमाम नानाग्नी, नुनान, প্রাহত, কিতারুय याकाত, वाव न१- ८७ الشرك بالله والشع وقتل النفس.... ٥٠

<sup>&</sup>lt;sup>১১</sup> . البدّاء والجفاء والشخ من النفاق ইমাম দারিমী, সুদাদুদ্ দান্তিমী, কানপুরঃ ১২৯৩ / বৈল্লতঃ দারু ইহইয়ায়িদ্ সুন্নাতিদ্ দাবাবিয়া, দারু ইহইয়ায়িদ্ সুন্নাতিদ্ দাবাবিয়াহ, কিতাবুল মুক্সমান, বাব নং- ৪৩

শ . كان يتعوَّدُ من الشخ . ইমাম নাসায়ী, সুনান, প্রাগুক্ত, কিতাবুল ইসতি আযাহ (الاستعادة), বাব নং- ২৭

<sup>ి ,</sup> اللهم اني اعوذ بك من الهم...والبغل , \* ইমাম মুসলিম, সহীছ, প্রাণ্ডজ, কিতাবুক্ বিকর, হাদীস নং- ৫১, ৫২, ৭৩

আসবে না। মহান আল্লাহ্ বলেন, "কেউ কার্পণ্য করলে ও নিজকে স্বয়ংসম্পূর্ণ মনে করলে, আর যা উত্তম তা অস্বীকার করলে, তার জন্য আমি সুগম করে দিব কঠোর পথ এবং তার সম্পদ তার কোন কাজে আসবে না, যখন সে ধ্বংস হবে।" কুপণ ব্যক্তির নিকট থেকে ক্রমান্বরে আত্মীয়-বজন, পাড়া-প্রতিবেশী, ফেরেশতাসহ সব সটকে পড়ে। এমনকি মহান আল্লাহ্ও তার থেকে অনেক দূরে চলে যান। রাস্পুল্লাহ্ (স.) বলেন, "কৃপণ ব্যক্তি আল্লাহ্, জানাত ও মানুব থেকে অনেক দূরে চলে যায়।" \*\*

কৃপণ ব্যক্তি পরিণামে সব হারায়। সে যেমনিভাবে নিজে সম্পদ ভোগ করতে পারে না, তার কৃপণ উত্তরসূরীরাও তা ভোগ করে না। পরিশেষে দেখা বায় যে, সকলে পৃথিবী হেড়ে বায় কিন্তু সম্পদ বহাল তবিয়তে থেকে যার। পাশাপাশি তার পারলৌকিক জীবন দুঃখনয় হয়। কারণ কৃপণ ব্যক্তিরা জান্নাতে প্রবেশ করার সৌজাগ্য লাভ করতে পারবে না। রাস্লুরাহ (স.) বলেছেন, "কৃপণ ব্যক্তি ও মন্দভাবে প্রভাব বিভারকারী ব্যক্তি জান্নাতে প্রবেশ করতে পারবে না।" মহানবী (স.) আরেকটি হাদীসে কৃপণতাকে প্রতারণা ও উপকারের বোঁটা প্রদানের মত অপরাধের সারিতে গণ্য করে বলেছেন, "প্রতারক, কৃপণ এবং অনুপ্রহের খোঁটা প্রদানকারী জান্নাতে প্রবেশ করতে পারবে না।" কৃপণতার মাধ্যমে যে সম্পদ অর্জিত হবে তা পরকালে কৃপণ ব্যক্তির গলার বেড়ি ও ফাঁস হবে। মহান আল্লাহ্ এ প্রসংগে বলেছেন, "আর আল্লাহ্ নিজ অনুপ্রহে যা তোমাদেরকে দিরেছেন তাতে যারা কৃপণতা করে তাদের জন্য তা মঙ্গল, এটা যেন তারা কিছুতেই মনে না করে। বরং এটি তাদের জন্য অমঙ্গল। যাতে তারা কৃপণতা করেবে কিয়ামতের দিন তা-ই তাদের গলায় বেড়ি হবে।" ম্লে ফ্লাভ কৃপণরা এমনই ভাবে যে, সম্পদ যত জমাবে ততই লাভবান হবে। কিন্তু কে সম্পদ ভোগ করবে তা মহান আল্লাহ্ই তালো জানেন।

#### ঋণ খেলাপ

অর্থনৈতিক ব্যবস্থায় অমানবিকতার শীর্বে ঋণ খেলাকের স্থান। মানুষের বা ব্যাংকের কান্থ থেকে বিপদের সময় ঋণ নিয়ে তা আর পরিশোধ না করা বড় ধরণের অন্যায়। বাংলাদেশের প্রেক্ষাপটে বলা যায়, এটি এখন এক মহা সমস্যা হিসেবে আর্বিভূত হয়েছে। মানুষের পাওনা ফিরিয়ে দেয়ার কথা অনেকেই অবলীলায় ভূলে যায়, ঋণ পরিশোধ করতে গরিমসি করে, হয়রানি করে।

শণের ব্যাপারে ইসলামের কিছু মৌলিক বজব্য রয়েছে। তাহলো প্রথমত এমন ভাবে জীবন যাত্রা পরিচালিত হওয়া জাঁচিত যাতে ঋণ করতে না হয়। আর যদি একান্ত ঋণ করতেই হয় তবে তা সময় মত পরিশোধ করে দিতে হবে। আর যদি ঋণ পরিশোধের ক্ষমতা না থাকে তাহলে ঋণদাতার কাছ থেকে ক্ষমা চেয়ে দিতে হবে। দুঃখের বিষয় হলো এদেশে ঋণ কয়া হয় পরিশোধ না করার নিয়্যাত। সমাজ জীবনে সম্পূর্ণ ঋণমুক্ত থাকা অনেক সময় সদ্ধর্ম হয়ে ওঠে না। তাই ঋণ করতে হয়। তবে সময়মত ঋণ পরিশোধ করার নিয়্যাত থাকতে হবে। তাহলে ঋণ পরিশোধের যোগ্যতা সৃষ্টিতে আল্লাহ সাহায্য করবেন। আর যদি এ নিয়্যতেই ঋণ গ্রহণ করা হয় যে, এ ঋণ আর পরিশোধের যোগ্যতা সৃষ্টিতে আল্লাহ তার ধ্বংস অনিবার্ষ করে তুলবেন। রাস্পুল্লাহ (স.) এ প্রসংগে বলেছেন, মে ব্যক্তি কারো কাছ থেকে কর্য নেয় এবং আদায় করার নিয়্যাত রাখে। আল্লাহ তার পক্ষ থেকে তা শোধ করে দিবেন। আবায় যে ব্যক্তি কারো কাছ থেকে কর্য নেয় এবং তা আদায় করার দিয়্যাত রাখে না। আল্লাহ তাকে ধ্বংস করে দিবেন। "৺৺ কখনো ফিরিয়ে দিতে হবে এ চিন্তাই ঋণগ্রহীতারা করেন না। অথবা তারা ব্যাপারটিকে এভাবে চিন্তাই করেন না। অনেকেই বিলাসবছল জীবন যাপনের জন্য ঋণ করে থাকেন। অনেকে কোটিপতি হওয়ার জন্য ঋণ করে থাকেন। অনেকে কাছে ঋণ করা সথের ব্যাপার এবং সম্মানের ব্যাপার। মনে হয় যেন সামাজিক অবস্থানের জন্য বড় মাপের ঋণ খুবই দরকার। কিন্তু অনেকেই জানেন না যে, ঋণী ব্যক্তির জন্য হজ্ঞ বা অন্য কোন ইবাদাত নয়। যা হোক ইসলামের সঠিক শিক্ষা ও তেতনার

لا-১১ আদ-কুর আদ, ৯২% واما من بخل واستغنى ، وكذب بالمصنى ، فسنيسر و للعسرى . ° و

ق अ हे माम আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনাদ, প্রাভক্ত, বভ- ১, পৃ. ৪, ٩ لا يدخل الجنة بخيل...و لا سپئ الملكة .

১٥ . منان ولا منان ولا منان ولا منان ولا منان ولا منان ولا بخيل ولا منان ولا من

ولا يصبن الذين بيخلون بما اتاهم الله من فضله هو خيرا لهم ، بل هو شر لهم ، سيطرقون ما بخلوا به يوم القيامة . \*\*
আন, ৩৪১৮০

অভাবে এ সমস্যা দেখা দিরেছে। বাংলাদেশের অধিকাংশ ব্যাংকের বেশিরভাগ টাকা ঋণ খেলাপিদের কাছে আটকা পড়ে আছে। অথচ এ টাকার মালিক চৌন্দ কোটি মানুব। এ দেশের অধিকাংশ ধনাত্য ব্যক্তি ঋণ খেলাকি। জাতীয় নির্বাচনের সময় কিছু চালচিত্র জনগণ জানতে পারে।

ঝণ পরিশোধের জন্য কুর'আন ও হাদীনে খুব তাকীদ দেরা হয়েছে। মহানবী (স.) বলেছেন, "যার ঝণ ররেছে সে যেন তার ঝণ পরিশোধ করে।" বলছেন, "আন করতেন, "আনি আল্লাহর কাছে কুফরি ও ঝণ হতে পানা চাই।" বলিদের একটি বিরাট শিক্ষা হলো এই যে, কুফরি করা ও ঝণ করা সমান ধরনের অপরাধ। বরং ঝণের কুফল আরো ব্যাপক। কুফরিতে ওধু মহান আল্লাহকে অমান্য করা হয়। আর ঝণের মাধ্যমে স্রুটা ও সৃষ্টি উভয়কে বাতনা দেরা হয়। ইসলামের বিধান হলো কারো মৃত্যুকাল উপস্থিত হলে সর্বপ্রথম তার সম্পদ হতে ঋণ পরিশোধ করা হবে। তারপর উত্তরাধিকারীদের মধ্যে নিয়মানুযায়ী সম্পদ বন্টন করা হবে। ঝণ পরিশোধ না করে কোন অবস্থায়ই সম্পদ বন্টন করা যাবে না। "এ সবই (উত্তরাধিকারীদের মধ্যে সম্পদ বন্টন) সে যা ওসিয়াত করে তা দেরার এবং ঝণ পরিশোধের পর। " রুস্কুলাহ (স.) বলেছেন, "আরিয়াত (ঝণ) শোধ করতে হবে। মিনহা (ধার নেরা দুখালো উট) ফেরত দিতে হবে। ঝণ পরিশোধ করতে হবে। যে ব্যক্তি যামিন হবে তাকে যামানত আদার করতে হবে। " রুস্কুলাহ যাকাত প্রদান করেল তা বৈধ হবে না। বিশেষত রম্যান মাসকে যাকাত প্রদানের জন্য মানুব বাহাই করে থাকে। এ মাসে যাকাত প্রদানের পূর্বেই মুসলমানদেরকে দার-দেনা পরিশোধ করে দের যেন তা পরিশোধ করে হবে। রাস্কুলুরাহ (স.) বলেছেন, "এটি তোমাদের যাকাতের মাস। অতএব যার ঋণ রয়েছে সে যেন তা পরিশোধ করে দেয়।" করে দেয়।" বলাছেন, "এটি তোমাদের যাকাতের মাস। অতএব যার ঋণ রয়েছে সে যেন তা পরিশোধ করে দেয়।" বলাছেন (মান বাকাত রামানের যাকাতের মাস। অতএব যার ঋণ রয়েছে সে যেন তা পরিশোধ করে দেয়।" করে

ঋণ পরিশোধের সময় যে মানের ঋন গ্রহণ করা হয়েছিল তার চেয়ে জাল মানের ঋণ পরিশোধ করতে ঋণী ব্যক্তি বাধ্য থাকরে। আবৃ রা কি (রা.) বলেন, রাস্লুলাহ (স.) একজনের কাছ থেকে একটি কম বয়সী উট ঋণ হিসেবে গ্রহণ করলেন। অতঃপর তাঁর কাছে যাকাতের উট এলো। তিনি আমাকে হকুম দিলেন, "ঐ ব্যক্তির কম বয়সী উটটি পরিশোধ করে দাও।" আমি বললাম, "উটওলার মধ্যে মাত্র একটি সাত বছরের উটই আছে যা খুবই উত্তম।" রাস্লুলাহ (স.) বললেন, "ওটাই তাকে দিয়ে দাও। কেননা সে ব্যক্তিই উত্তম, যে উত্তম মাল দিয়ে ঋণ শোধ করে।"

ঋণী ব্যক্তি ঋণ পরিশোধ না করে কোন্দিন মানসিক শান্তি পায় না। কারণ যেসব কারণে মানুবের মানসিক অশান্তি র সৃষ্টি হয় ঋণ তার মধ্যে একটি। যারা ঋণ গ্রহণ করে নিয়মিত পয়িশোধ করে তারা বুঝতে পারে, পরিশোধের পূর্ব পর্যন্ত এর মানসিক যন্ত্রণা কতটা ভয়াবহ। ঋণের তরু থেকে শেষ পর্যন্ত সর্বত্র অশান্তি আর অসহনীয় যন্ত্রণা। রাস্বুরায় (স.)-এর কথাও তা প্রতিধানিত হয়েছে। তিনি বলেছেন, "ঋণের প্রথম (সমস্যা) দুশ্চিন্তা আর শেষ (সমস্যা) যুদ্ধ।" ৺ ঝণের বহুবিধ অসুবিধার মধ্যে দুশ্টির কথা নিয়েতে হাদীসে উল্লেখ করা হয়েছে। ঋণের পরিপ্রেক্ষিতে ঋণী ব্যক্তির সম্মানের হানি ঘটে। সে যত্রত্র অসম্মানের শিকার হতে পারে। তাছাড়া তার ওপর রাষ্ট্রযন্ত্র শান্তিমূলক ব্যবস্থা গ্রহণ করতে পারে। রাস্বুরায় (স.) বলেছেন, "সক্ষম ব্যক্তির ঋণ আলায়ে গাড়িমসি তার মানহানি ও শান্তিকে অনিবার্য করে দেয়।" ৺ ইসলামে যেহেতু অমানবিক সব কিছু হারাম সেহেতু এ অপকর্মের বিরুদ্ধেও সোচ্চার উচ্চারণ করা হয়েছে। নিয়েতে হাদীসে ঋণ খেলাফের ভয়াবহ পরিণতির কথা বলা

<sup>🛰</sup> من كان عليه دَيْنَ فليوَدُ دَيْنَهُ 🛪 ইমাম মালিক, মু আন্তা, প্রাণ্ডন্ত, কিতাবুয়্ যাকাত, হালীস নং- ১৭

দি . فالكفر والدين الكفر والدين । ইমাম আহমদ ইবন হাদল, আল-মুসলাল, প্রাতত, বত্ত- ৩, পৃ. ৩

১৮ ... আল-কুর'আন, ৪ঃ১১, ১২ ... আল-কুর'আন, ৪ঃ১১, ১২

४३ . والمناف ، والكين عضيى ، والكين غارم . « قالم عالم على العالم ، والمناف المناف المناف العالم ، العالم

<sup>े</sup> ইমাম মালিক, মু'আন্তা, প্রাতক্ত, কিতারুয্ যাকাত, হাদীস নং- ১৭ هذا شير زكاتكم فمن كان عليه دين فليؤد دينه . 🗝

عن ابى رافع قال: استسلف رسول الله (ص) بكرًا فجاءته ابل من الصدقة ، قال ابو رافع: فامرنى ان اقضى الرجل . فق عن ابى رافع قال: اعطه ابّاه فان خير الناس احسنهم قضاء بكره ، فقلتُ: لا اجد الا جملا خيارا رباعيا ، فقال رسول الله (ص): اعطه ابّاه فان خير الناس احسنهم قضاء بالاحق، بكره ، فقلتُ: لا اجد الاحملا خيارا رباعيا ، فقال رسول الله (ص): اعطه ابّاه فان خير الناس احسنهم قضاء بالاحتمام با

الودين فان اوّله هُمُّ وأخره حربٌ ، ইমান নাগিক, মু আন্তা, প্রাওক্ত, কিতাবুল ওয়াসিয়্যাত (الودين فان اوّله هُمُّ وأخره حربٌ ، الم

कारह जामन, প्रावक, चंड- ١, १. ১०८ أو اجد يُحلُ عرضه و عقوبته . ٥٠٥

হরেছে। রাস্লুল্লাহু (স.) বলেছেন, "ঋণ পরিনোধের পূর্ব পর্যন্ত মু'মিনের আত্মা তার ঋণের সাথে কুলে থাকে।" মৃত্যুর পর ঋণী ব্যক্তির আত্মা শান্তি পাওয়া তো দূরের কথা তার আত্মা তখনও ঋণের বোঝা মাথায় নিয়ে ঝুলে থাকে।

খণ খেলাপের ভয়াবহতা ইসলামে এত বেশী যে, রাস্লুল্লাহ্ (স.) এমন ব্যক্তিদের জানাযা নামায পড়তেন না। হাদীসে বর্ণিত হয়েছে, "যে ব্যক্তির ঋণের বোঝা রয়েছে মহানবী (স.) তার জানাযা নামায পড়তেন না।" ঋণমন্থ ব্যক্তির প্রতি রাস্লুল্লাহ্ (স.) এর আচরণ হতে ইসলামের বক্তব্য পরিকার হয়ে যায়। নিম্নোক্ত হাদীস তার প্রমাণ বহন কয়ে। আব্ সা'য়ীদ খুদরী (রা.) থেকে বর্ণিত আছে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) এর নিক্ট জানাযার জন্য একজন মৃত ব্যক্তিকে আনা হলো। রাস্লুল্লাহ্ (স.) জিজ্ঞেস করলেন, "এ ব্যক্তির কি কেনদ ঋণ আছে? জবাবে বলা হলো, "হাঁ, আছে।" রাস্লুল্লাহ্ (স.) জিজ্ঞেস করলেন, "ঋণ শোধ করার মত সম্পদ কি সে রেখে গেছে? জ্বাবে বলা হলো, "না, রেখে যায়নি।" রাস্লুল্লাহ্ (স.) বললেন, "তোমরা এ ব্যক্তির জানাযা পড়ো, আমি পড়বো না।" এ অবস্থা দেখে আলী ইবন আবী তালিব বললেদ, "হে আল্লাহ্র রাস্লু! আমি এ ব্যক্তির ঋণ আদায়ের ভার নিচিছ।" এরপর রাস্লুল্লাহ্ (স.) তার জানাযা পড়লেন। অন্য এক বর্ণনানুযায়ী রাস্লুল্লাহ্ (স.) বললেন, "হে আলী! আল্লাহ্ তোমাকে আগুল থেকে বাঁচিরে রাখুন, যেভাবে তুমি তোমার একজন মুসলিম ভাইকে আগুল থেকে বাঁচালে। যে মুসলিম অপর মুসলিমের ঋণ পরিশোধ করে দিবে শেষ বিচারের দিন আল্লাহ্ তাকে ক্ষমা করে দিবেন।" " হাদীস হতে বুঝা যায় যে, ঋণ হলো আগুনের ন্যায়। যা শুধু অশান্তি ছড়িয়ে দেয়। ঋণের মত অপরাধের দায়-দায়িত্ব মহানবী (স.) নিতেন না। এসব অপরাধের ব্যাপারে ইসলামের বক্তব্য হলো, ভুক্তজোগী ব্যক্তি ক্ষমা না করলে তাকে কেউ ক্ষমা করতে পারে না। যেহেত্ এসব মানুবের অধিকার তথা হাকুল ইবাল'। আবার ব্যাংক-ঋণ বা রাষ্ট্রীয়-ঋন আরো ভয়াবহ। কারণ এর নাথে অনেক লোকের স্বার্থ জড়িত।

ইসলামে শহীদের অনেক মর্যাদা। তাদেরকে মৃত বলা হোক এটাও আল্লাহ্ তা'আলার অপছন্দ। তিনি বলেছেন, "আল্লাহ্র পথে যারা নিহত হয় তাদেরকে মৃত বলো না, বরং তারা জীবিত; কিন্তু তোমরা উপলব্ধি করতে পার না।"" সেই শহীদগণও ঋণ পরিশোধ না করলে ক্ষমা পাবে না। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "ঋণ ব্যতীত শহীদের সকল পাপ ক্ষমা করে দেয়া হয়।" সর্বাপরি এখানে মানুষের অধিকারকেই প্রাধান্য দেয়া হয়েছে। অর্থাৎ মানুষকে কতিগ্রস্ত করে কোন ভাল কাজই গ্রহণযোগ্য হবে না। এমনকি সবচেয়ে প্রিয় জীবনটি বিলিয়ে দিলেও না। আরেকটি হালীদে মহানবী (স.) বলেছেন, "আল্লাহ্র রাজায় নিহত হওয়া ঋণ ছাড়া সকল কিছুকে ক্ষমা করে দেয়।" আরেক হাদীদের রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "ঋণ ছাড়া শহীদের সব পাপ ক্ষমা করে লেয়া হয়।" উপরোক্ত হাদীসগুলোর মাধ্যমে মান্যতার শ্রেষ্ঠ ও অধিকারের কথাই পুণরায় প্রকাশিত হয়েছে। নচেৎ শহীদের মত ব্যক্তিকে ক্ষমা না করায় কোন কারণ ছিল না। সর্বোপরি হাকুল "ইবাদ রক্ষায় ইসলাম সর্বদা সোচ্চায় ভূমিকা পালন করেছে।

ঋণ খেলাপিদের জন্য সবচেয়ে খারাপ খবর হলো এই যে, তাদের পরকালিন জীবনও বিপন্ন হযে যাবে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "কিয়ামত দিবসে ঋণ খেলাপি থেকে তার ঋণ পরিশোধ করা হবে।"<sup>১০১</sup>

## ভিকাবৃতি

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> . عنه عنه بدينه حتى يُقضى عنه . ইমাম ইবন মাজাহ, সুলান, প্রাগ্তক, কিতাবুস্ সাদাকাত (المدخةات), বাব নং-১২

<sup>ें</sup> کان النبی (ص)...لا يعلى رجل عليه نين . क्याम जावू नाउन, जूनान, প্रावक, किठावून वृश्, वाव न१- ه

عن ابى سعيد ن الخدرى (رض) قال: أتى النبى (ص) بجنازة ليسلى عليها ، فقال: هل على صناحبكم دين؟ قالوا: نعم ، . \*\* قال: هل ترك له من وفاء؟ قالوا: لا ، قال: صلوا على صناحبكم ، قال على بن ابي طالب (رض) على دينه يا رسول الله (ص) فتقدم فصلى عليه ، وفي رواية سعناه وقال: فك الله رهانك من النار كما فككت رهان اخيك المسلم ، ليس من عبد سلم (ص) فتقدم فصلى عليه ، وفي رواية سعناه وقال: فك الله رهانك من النار كما فككت رهان اخيله الا فك الله رهانه يوم القيامة

ত্রাল, ২৪১৫ ولا تقولوا لمن يقتل في سبيل الله اموات ، بل احياء ولكن لا تشعرون . ٥٠

ইমাম ইবন মাজা, সুনাদ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল জিহাদ, বাব নং- ১০ يُغفر الثيد كل ذنب الا الدين 🛰

<sup>\*</sup> अध्क, किठावून हैमात्रठ, रामीन न१- ১২০ التيل في سبيل الله يكفر كل شيء الا الدين . \* الاسبن الله يكفر كل شيء الا الدين

الآين . ১٠٥ يُغفر للشهيد كل أنب الا الذين . ١٥٥ يُغفر للشهيد كل أنب الا الذين .

১٥٠ أن الدين يُقضى من صاحبه يوم القيامة . ١٥٥ ইমাম ইবন মাজা, সুনান, প্রাণ্ডক, কিতারুস্ সালাকাত, বাব নং- ২১

বৌজিক কারণেই ইসলামে দারিদ্র্য হতে বাঁচার জন্য দু'আ শিখিয়ে দেয়া হয়েছে। দারিদ্র্যের ফলে যে সব সব সমস্যার সৃষ্টি হয় তার মধ্যে একটি হলাে ভিক্ষাবৃত্তি। তিক্ষাবৃত্তি মানুবের আত্মসন্মানবাধে শেষ করে দেয়। এক সময় সে তার ঈমান বিকিয়ে দিতেও বিধা করে না। মহানবী (স.) বলেছেন, "তােমরা আল্লাহ্র কাছে দারিদ্র্যে, অভাব, অপমান, য়ুলম করা অথবা মুলমের শিকার হওয়া হতে পরিত্রাণ চাও।" আরেক হাদীনে রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "হে আল্লাহ্। আমি তােমার কাছে দারিদ্র্য হতে পরিত্রাণ চাই।" আরেক হাদীনে রাস্লুল্লাহ্ (স.) দারিদ্র্য ও কুফরীকে সম মানের অন্যায় হিসেবে উল্লেখ করে তা হতে আল্লাহ্র আশ্রয় চেয়েছেন। তিনি বলেছেন, "হে আল্লাহ্। আমি তােমার কাভে কুফরী ও দারিদ্র্য হতে আশ্রয় চাই।" তা

কোন কোন হালীসে লারিদ্রাকে ফিৎনা হিসেবে উল্লেখ করে তা হতে আল্লাহর পানা চাওয়া হয়েছে। লারিদ্রা যে ফিংনা বা পরীকা বাংলালেশের প্রেক্ষিতে ব্যাপারটি শতভাগ সত্য। এখানে প্রতি বছর নরিদ্র মুসলিম মানুষের বিরাট একটি অংশ ধর্মান্তরিত হয়ে যায়। এরা বেশিরভাগ সময় খৃষ্টান হয়ে যায়। বিশেষ করে অনেকগুলো এনজিও এ দেশের মানুষের দারিদ্রের সুযোগ নিয়ে অনেক লোককে খৃষ্টান বানাচেছ। তাদের প্রধান টার্গেটি পার্বত্য অঞ্চল। সেখানকার ওধু মুসলিম নয় উপজাতিদেরকেও খৃষ্টান বানানো হচেছ। রাস্লুরাহ (স.) বৌজিক কারণেই নিম্নোজ ভাষায় দু'আ করেছেন, "আমি তোমার কাছে দারিদ্রোর পরীক্ষা থেকে আশ্রয় চাই।" স্তি

ভিকাবৃত্তি অনেকগুলো কারণে ইসলামে খুব ন্যাক্টারজনক কর্ম। এ জন্য এর পরিণতিও ভয়াবহ। বিশেষ করে কারো অভাব-জনটন না থাকা সত্ত্বেও যদি মানুবের কাছে চেয়ে বেড়ায় তাহলে তা চরম ঘৃণ্য কাজ হিসেবে বিবেচিত হয়। য়াসূলুয়ায় (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি অভাব না থাকা সত্ত্বেও ভিক্ষা করে বেড়ায় সে মূলত জ্বলন্ত অঙ্গার ভক্ষণ করে থাকে।" ১০ এমন লোকও পাওয়া যায়, যায়া অভাবের জন্য ভিক্ষা করে না। বরং অভ্যাসের বশে বা আরো ধনী হওয়ার নেশায় বা পরিশ্রমের কাজ হতে বাঁচার জন্য ভিক্ষা করে থাকে। পরকালে এদের পরিণতি ভয়াবহ হবে। আয়ায়র সিদ্ধান্ত এবং বিধান জন্যরকম। মানুষ ভিক্ষা করে অভাব দূর করায় জন্য। আয় আয়ায় এমন লোকদের জন্য দারিদ্যের রাস্তা খুলে দেন। য়াস্লুয়ায় (স.) বলেছেন, "কোন ব্যক্তি হাত পাতাকে নিজের জন্য বাধ্যতামূলক করে নিলে আয়ায় তার জন্য দারিশ্রের বরজা খুলে দেন।" ১০৮

# ব্যবসা-বানিজ্যে মানবিক মূল্যবোধ

মূল্যবাধ ও মানবিকতা শেষ অবধি ব্যবসা-বানিজ্য থেকেও ওঠে গেছে। আজকাল ব্যবসা মানেই বেন প্রতারণা, ঠকবাজি, মজুদদারি, অসততা এবং সন্দেহ ও আস্থাহীনতা। অথচ পূর্ব যুগে ইসলামের বড় বড় ব্যক্তিত্বা ব্যবসাকে পেশা হিসেবে গ্রহণ করেছিলেন। রাস্লুল্লাহ্ (স.) এক সময় ব্যবসা উপলক্ষে সিরিয়া যাতায়াত করতেন। ইসলামের প্রথম খলীকা আবু বকর (রা.) ব্যবসায়ী ছিলেন। ইতিহাস গ্রন্থে উল্লেখ করা হয়েছে, "ব্যবসায় ছিল তাঁর পেশা।" ইসলাম গ্রহণের পূর্বে ও পরে ব্যবসা ছিল তাঁর জীবিকার উপায়। খিলাফতের গুরু দায়িত্ কাঁধে পড়ার পরও কয়েক বছর পর্যন্ত ব্যবসা চালিয়ে যান। ১১০

ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুর্ ঘাকাত, হাদীস নং- ৯৪-৯৭, ১০৬ البد العليا خير من البد العلي خير

৩٥٠ ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনাদ, প্রাহত্ত, খন্ত- ২, পৃ. ৫৪০

ইমাম আহমদ ইবদ হামল, আল-মুদদাদ, প্রাগ্রন্ত, খত- ২, পৃ. ৩০৫, ৩২৫, ৩৫৪ اثني اعوذ بك من الفقر

८०४ - इसाम बाव् नांडन, जूनान, शाक्क, किठावून बानाव, बाव न१- کاندر والفقر الفقر الفقر الفقر المنفر والفقر

हिमाम आइमन इतन शपल, जाल-मूननान, आठक, थड- ७, पृ. ৫१, २०१ أعوذ بك...من شر فتة الفقر

১٥٩ من سال من غير فقر فكالما ياكل الجبر . ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনাদ, প্রাণ্ডক, বত্ত- ৪, পৃ. ১৬৫

<sup>&</sup>lt;sup>১০৮</sup> يفتح الله فتح الله عليه باب فقر الأنسان (على نفسه) باب سنلة الا فتح الله عليه باب فقر অজ-মুসনাদ, প্রাণ্ডক, খড-১, পু. ১৯৩, ৪১৮, খড- ৪, পু. ২৩১

<sup>&</sup>lt;sup>১০৯</sup> ড. আবদুল মা'বুন, *আসহাবে রাস্লের জীবন কথা*, খড- ১, জকাঃ বাংলাদেশ ইসলামিক সেন্টার, ১৯৮৯, পৃ. ২৫

১৯০ ড, আবদুল মা'বুদ, প্রাত্ত, পৃ. ৩৭

ইসলামে ব্যবসার খুব মর্যাদা। তবে অবশ্য তা সং ব্যবসা হতে হবে। যেহেতু ব্যবসায়ীদের শ্রমের কলে মানুব সহজে জিনিসপত্র পেয়ে থাকে তাই তাদের এত মর্যাদা। কিয়ামত দিবসে সং ব্যবসায়ীরা অবস্থান করবে আছিয়া কিরামের সাথে। রাসূলুরাহু (স.) বলেন, "বিশ্বস্ত এবং সত্যবাদী ব্যবসায়ীরা নবীলের সাথে থাকবে।"

মহান আরাহ্র কাছে নিজের হাতের উপার্জন সবচেয়ে বেশি উত্তম ও পবিত্র। আর সে উপার্জন যদি ব্যবসা হয় তাহলে তা আরো উত্তম। তবে সে ব্যবসায় পূর্ণমাত্রায় সততা থাকতে হবে। হয়য়ত রাফি' ইবন খুদায়িজ (রা.) থেকে বর্ণিত আছে। তিনি বলেন, বলা হলো, "হে আরাহ্র রাসূল (স.)! কোন উপার্জন সর্বোত্তম?" রাসূলুরাহু (স.) বললেন, "ব্যক্তির নিজের হাতের উপার্জন এবং প্রতিটি সং ব্যবসা।"

\*\*\*\*\*

ব্যবসায় কি রক্ম অসততা ও প্রতারণা হতে পারে তার শ্রেষ্ঠ দৃষ্টান্ত হলো বাংলাদেশ। ভুক্তভোগী মাত্র তা অনুধাবন করতে পারে। এখানে অধিকাংশ ক্রেতাকে ধরেই নিতে হবে যে, সে বাজারে ঠকতে ও প্রতারিত হতে যাছে। প্রতারিত না হলে বুকতে হবে যে, এটি একটি দুর্ঘটনা মাত্র। অধিকাংশ ব্যবসায়ী তালের অসততার কারণে পরকালে অপরাধী সাবান্ত হবে। তবে হাঁ যদি তারা তালের ব্যবসায় আল্লাহ্ভীতি, সততা ও নীতি-নৈতিকতা প্রদর্শন করে তাহলে তালের ব্যাপার হবে অন্যরক্ম। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, ব্যবসায়ীলেরকে কিয়ামত দিবসে অপরাধী হিসেবে উপস্থিত করা হবে। তবে হাঁ তারা নয় যারা তাকওয়া অবলম্বন করেছে, কল্যাণ করেছে এবং সত্য গ্রহণ করেছে।"

নমনীয়তা ইসলামের প্রাণশক্তি। বিশেষত ব্যবসা-বানিজ্যে তা উচ্ছুসিত প্রশংসনীয় একটি গুণ। ব্যবসার মূল্যবোধগুলোর মধ্যে নমনীয়তা অন্যতম। মহানবী (স.) বলেছেন, "ঐ ব্যক্তির প্রতি আল্লাহ্ রহম-করুনা করেন যে ক্রয়-বিক্রয় এবং পাওনা আলায়ে নমনীয়।" " বাংলাদেশে হাট-বাজারে এবং বাণিজ্যিক বিপনী বিতানগুলোতে ব্যাপারটি সম্পূর্ণ বিপরীত। এখানে এক পয়সায় জন্য মানুব নমনীয় হতে চায় না। সামান্য টাকা নিয়ে তর্ক-বিতর্ক করে হত্যার মত ঘটনা ঘটে যায়।

# ব্যবসায় মূল্যবোধ বিরোধী কর্মকান্ড

### মিথ্যা বলা

## বেশি বেশি শপথ করা

বাংলাদেশের ব্যবসায়ীরা অধিক শপথের আশ্রর দিয়ে থাকে। এতেই বুঝা যায় যে, তার পণ্যে সমস্যা রয়েছে। কামেলামুক্ত পণ্যের জন্য তো এত শপথ করার প্রয়োজন নেই। অথচ ইসলামের দৃষ্টিতে এটি একটি গার্হিত কাজ।

<sup>ে</sup> ইমাম ইবন মাজা, সুনান, প্রাণ্ডক, কিতাবুত্ তিজারাত, বাব নং- ১ النبيين . •••

عن رافع بن خدیج (رض) قال: قبل: یا رسول الله (ص)! ای الک ب اطیب؟ قال: عمل الرجل بیده و کل بیع مبرور . دد রাহে আমল, প্রাতক, খত- ১, পৃ. ৯৫

<sup>&</sup>lt;sup>১১৫</sup> . ত্রিনের প্রাত্ত, কিতাবুল বুরু', বাব নং৪/রাহে আমল, প্রাত্ত, বত- ১, পৃ. ৯৬

১৫ . ১. পু. ৯৫ আমল, প্রাতের, পত্ত, পত্ত سنا اذا باع واذا اشترى واذا اقتضى . \*‹﴿

نورك لهما في بيعهما وان كنما وكنبا شعف بركة ، فان صدقا وبنِنا بورك لهما في بيعهما وان كنما وكنبا شعف بركة ، من وينا بركة ، من وينا بركة ، من المعلى بالمعلى بالمعلى

আল্লাহ বেসব লোকের ওপর রাগান্বিত হন তাদের অন্যতম শপথকারী ব্যবসায়ী। রাসুলুল্লাই (স.) বলেন, "চার শ্রেণীর উপর আল্লাহর ক্রোধ। এদের একটি হলো অধিক শপথকারী ব্যবসায়ী।"<sup>>>></sup> ব্যবসায়ী আপাতত মনে করতে পারে যে, শপথ করে সে পণাটি চালিয়ে দিচেছ এবং অধিক মুনাফা অর্জন করছে। বাত্তবে সে নিজে নিজের সর্বনাশ ডেকে আনত্তে। সে প্রকারান্তরে তার পারলৌকিক জীবনকে শেষ করে দিচ্ছে। রাসলুলাহ (স.) সাবধান বাণী উচ্চারণ করে বলেছেন, "ব্যবসায় বেশি বেশি শপথ করা হতে তোমরা বিরত থাক। কেননা এ অধিক শপথ সাময়িকভাবে সমৃদ্ধি ঘটালেও শেষাবধি তা বরবাদ করে দেয়।">> ব্যবসায়ী যদি নিজের পণ্যের মান ও মৃদ্য সম্পর্কে কসম খেয়ে ক্রেতাগণের আস্থা অর্জনের চেষ্টা করে তা হলে সামরিকভাবে তা ফলপ্রসূ হতে পারে। বিক্রয়ও বৃদ্ধি পেতে পারে। কিন্তু ক্রেতাগণ যদি পরবর্তীকালে বুকতে পারে যে, মৃল্য ও মান সম্পর্কে বিক্রেতা তাকে কসমের মাধ্যমে প্রতারিত করেছে তা হলে সে লোকানে আর কেউ মাল কিনতে যাবে না। এভাবে প্রতারণাকারীর ব্যবসা মূলত: ক্ষতিগ্রস্ত হয়ে যাবে। অন্যদিকে পরকালিন ক্ষতি অবধারিত। মিথ্যা শপথকারীদের পরিণাম ভয়াবহ। রাসলুলাহ (স.) এর নিয়োক্ত হাদীসে তার কিছু ভবিব্যবাণী রয়েছে। তিনি বলেছেন, কিয়ামত দিবসে আল্লাহ তিন ধরনের লোকের সাথে কথা বলবেন না, তাদের দিকে তাকাবেন না, তাদেরকে পবিত্র করবেন না এবং তালের জন্য রয়েছে মর্মন্ত্রদ শান্তি। আবু যার গিফারী (রা.) বললেন, তারা ব্যর্থ হলো এবং ধ্বংসপ্রাপ্ত হলো হে আল্লাহর রাসল (স.) তারা কারা? রাসলুল্লাহ (স.) বললেন, যে গর্বভরে গোড়ালীর নীচ পর্যন্ত কাপড পরিধান করে। যে কারো উপকার করে তা বলে বেভার (খোটা দানকারী) এবং যে মিথ্যা শপথের মাধ্যমে তার পণ্য বিক্রি করে সমন্ধি অর্জন করে।"<sup>>>></sup>

#### কারো দরের ওপর দর করা

হাদীস শরীকে এ মানবতা বিরোধী কর্ম হতে মানুবকে সাবধান করা হয়েছে। বর্ণিত আছে, "মহানবী (স.) অন্যের দরের ওপর দর হাকাতে এবং পতর (তন্যে) দুধ আটকিয়ে রাখতে নিষেধ করেছেন।"<sup>১২১</sup>

#### ওয়ন ও মাপে কম দেয়া

ব্যবসায়ে মূল্যবোধবিরোধী ও অমানবিক একটি অপকর্ম হলো ওয়ন ও পরিমাপ যথাযথ না করা। বাংলাদেশের ব্যবসায়িক অংগনে এখন কম দেয়ার এক মহা উৎসব চলছে। বাজারে যা মেপে দিচ্ছে তা বাসার এসে মাপার পর কম হচেছ। পূর্ববর্তী জাতিসমূহের পতনের অন্যতম একটি কারণ ছিল এটি। হালীসে বর্ণিত আছে রাস্লুরাহ্ (স.) ওয়নকারী ও পরিমাপকদের উদ্দেশ্যে বলেছেন, "তোমাদের ওপর এমন দু'টো দায়িত্ব ন্যন্ত করা হয়েছে, যার (অপবাবহারের) জন্য) তোমাদের পূর্ববর্তী জাতিসমূহ ধ্বংস হয়ে গেছে।" ) ১২

ওজন ও পরিমাপে কম দেয়া অত্যন্ত গর্হিত কাজ। আল্লাহ্ তা জালা এমন চরিত্রের জন্য ধ্বংস কামনা করেছেন। কারণ কষ্টের মাধ্যমে উপার্জিত অর্থ দিয়ে কোন কিছু কিনে ওজনে কম পেলে কি কট তা ভূকভোগী মাত্র বুকতে

भाम नाजाग्नी, जुनान, প্রাহত, किতাবুয্ যাকাত, वाप न१- ٩٩ أربعة بيغضها الله البيّاع الحلاف . ٥٠٠

الله و كثرة الطف في البيع فاته يُنفق ثمُ يمعق إليام وكثرة الطف في البيع فاته يُنفق ثمُ يمعق ١٩٠٠ الم

ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة و لا ينظر البهم و لا يزكيهم ولهم عذاب اليم ، قال ابو ذر: خابوا وخسروا من هم يا علائة لا يكلمهم الله يوم القيامة و لا ينظر البهم ولا يزكيهم ولهم عذاب البهم والمنان والمنان والمنان والمنان والمنان علائم المنان والمنان وال

ك ك - ١٤ كَذَكْم على خِطْنَة اخيه ١١٥٥ كَ كَتَابَ اخْدُكُم على خِطْنَة اخيه ١١٥٠ كالكم على خِطْنَة اخيه ١١٥٠ ك

४ है प्राप्त जित्रियी, जूनान, श्रावक, किणावून वृत्, वाव न१- ७९ لا يسوم الرجل على سوم اخيه

كلا - देश النصرية ( वाधक, किञावून वृष्), शानीन नर- ١٤ نهى عن النجش وعن التصرية. (١٤٠

ক্রিছ আমল, المحاب الكيل والمبزان ، الكم قد وليتم امرين ، هلكت فيهما الامم المتابقة قبلكم . <sup>١٩٥</sup> প্রাক্ত, খন্ড- ১, পৃ. ৯৮

পারে। দুঃখজনক হলেও সত্য যে, যে ব্যবসায়ী খরিদদারকে মাপে কম দিচেছ সে নিজে কেনার সময় বেশি নিতে চার। আল্লাহ্ তা'আলা বলেন, "দুর্জোগ তাদের জন্য যারা মাপে কম দেয়, এরাই লোকের নিকট হতে মেপে নেরার সময় পূর্ণমাত্রায় গ্রহণ করে, এবং যখন তাদের জন্য মেপে অথবা ওজন করে দেয়, তখন কম দেয়।"<sup>১২৩</sup>

### পণ্যের দোব-ক্রটি গোপন করা

পণ্যের দোষ-ক্রান্ট চেপে যাওয়া এক ধরনের প্রতারণা। এ কাজটি করে না এমন ব্যবসায়ী বাংলাদেশে খুঁজে পাওয়া বড় মুশকিল। অধিকাংশ ব্যবসায়ী তার পণ্যের দোষ ঢাকার জন্য হাজারো মিথ্যা বলে ও কসম করে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "ক্রান্টিযুক্ত পণ্যের ক্রান্টি না জানিয়ে কায়ো বিক্রি কয়া বৈধ নয়। ক্রান্টি জানা সন্ত্ত্বে তা পরিদ্ধার বলে না দিয়ে গোপন রাখা অবৈধ।" > ১৪ মালপত্র বিক্রি কয়ার সময় খয়িদ্ধারের নিকট জিনিসের দোষ-ক্রান্টির কথা গোপন না রেখে খুলে বলে দেয়ায় জন্য ইসলাম উপদেশ দিয়েছে। ইসলামে মূল্যবোধের গুরুত্ব এত বেশী যে, কোন পণ্যের ক্রান্টির ব্যাপারে যে ব্যক্তিরই জানা থাক না কেন অন্যদের তা জানিয়ে দেয়া তার ঈমানী দায়িত্ব। একদা রাস্লুল্লাহ্ (স.) বাজায়ে এক ব্যবসায়ীর নিকট দিয়ে যাবার সময় দেখলেন, সে খাদ্য সাময়ী বিক্রি করছে। স্তপের ভিতর হাত চুকিয়ে দিয়ে দেখতে পেলেন তা ভিজা। কারণ জিজ্ঞেস কয়ায় সে বললো, বৃষ্টিতে মাল ভিজে গিয়েছিলো। এ কথা শুনে রাস্লুল্লাহ্ (স.) বললেন, "ভিজাগুলো ওপরে রাখলে না কেন?" এ কথা বলে তিনি যোবণা কয়লেন, "যারা আমাদের সংগে প্রতারণা করে তারা আমাদের দলতুক্ত নয়।" > ১৭

# শ্রমিক-মালিক সম্পর্কে মূল্যবোধ

বাংলাদেশে মূল্যবোধের অবক্ষয়ের তেউ এসে শ্রমিক-মালিক সম্পর্কেও লেগেছে। মালিকরা সর্বোচ্চ খাটিয়ে সর্বনিদ্ধ
মজুরী দিতে চার। আবার শ্রমিকরা কম মজুরী খাটিয়ে আকর্ষণীয় পারিশ্রমিক পেতে চার। অর্থাৎ প্রত্যেকেই তার
দারিত্বে অবহেলা করছে। কোন পক্ষ মানবিক মূল্যবোধের তোরাল্পা করছে না। শ্রমিকের পারিশ্রমিকের ব্যাপারে
মানবতাবাদী রাসূল (স.) বলেছেন, "শ্রমিকের গায়ের ঘাম ওকানোর আগেই তার পাওনা চুকিয়ে দাও।" সংগ মজুর
বা শ্রমিক তাদেরই বলে যারা নিজের ও ছেলে-মেয়ের দু মুঠো খাবার সংস্থানের জন্য দিন মজুরি করে থাকে। যদি
তার মজুরি আজ না দিয়ে আগামীকাল দেয়ার কথা বলে অথবা একেবারই না দেয় তাহলে উক্ত ব্যক্তিকে আর যাই
হোক মানুষ বলা যায় না। কারণ তার এ পারিশ্রমিকের ওপর তার পরিবারবর্গের খাদ্যের সংস্থান নির্তর করে। সময়
মত মজুরি না পেলে তার সংসায়ের সদস্যরা অভক্ত থাকবে।

কিয়ামত দিবসে আল্লাহ্ তা আলা কয়েক শ্রেণীর লোকের সাথে ঝগড়ায় লিও হবেন; যাদের মধ্যে মজুরের মজুরি
নিয়ে যারা টালবাহানা করে তারাও রয়েছে। এরা মহান আল্লাহ্র কতটা ক্রোধের পাত্র তা হাদীস থেকে জানা যায়।
রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "আল্লাহ্ বলেন, শেষ বিচারের দিন তিন শ্রেণীর মানুবের সাথে আমার ঝগড়া হবে। (১)
এমন লোক যে আমার নামে দান করে ফিরিয়ে নেয়। (২) এমন ব্যক্তি যে কোন আযাদ লোককে (ধরে নিয়ে)
বিক্রি করে অর্জিত অর্থ ভোগ করে এবং (৩) এমন লোক যে শ্রমিক নিয়োগ করে পুরো কাজ আদায় করে নেয়,
কিন্তু তার পাওনা তাকে দেয় না।"১২৭

# বিচার-ফরসালায় মানবিক মূল্যবোধ

ইসলামে বিচার-ফরসালার ব্যাপারটি থুবই স্পর্শকাতর একটি ব্যাপার। সমাজে সুবিচার প্রতিষ্ঠিত না থাকলে বিভিন্ন ধরনের অনাচার, দ্রাচার, বাড়াবাড়ি, অসন্তোষ, আইন অমান্যের মাত্রা বৃদ্ধি পেতে থাকে। অনেকে তখন দেশকে প্রতিপক্ষ হিসেবে গ্রহণ করে। তখন মানবিক মূল্যবোধ ভূলুছিত হয়ে পড়ে। সুবিচার প্রতিষ্ঠার জন্য ইসলাম মানুবকে নানাভাবে ভবুদ্ধ করেছে। বর্তমানে বিচারের ক্ষেত্রে বেসব দ্রাচার ও অনাচার সংঘটিত হচ্ছে এর প্রত্যেকটির ব্যাপারে প্রেই ইসলাম মানুবকে হৃশিয়ার করে দিয়েছে। বিচারে ভাল ব্যক্তিকেই ইসলাম সত্যিকারের

৩-১৯ ত আগ-কুর আগ, ৮০% المطقفين الذين اذا اكتالوا على الناس يستوفون واذا كالوهم او وزنوهم ينفسرون . ٥٠٠

الا بين ما فيه ، و لا يحل الاحد ان يُبيع شينا الا بين ما فيه ، و لا يحل لاحد يعلم ذالك الا بيّنه . ١٥٥

<sup>&</sup>lt;sup>১২৫</sup> . রাহে আমল, প্রাণ্ডক, খড- ১, পু. ১০১

قال رسول الله (ص) قال الله تعالى: ثلاثة انا خصصهم يوم القيامة ، رجل اعطى بى ثمّ غدر، ورجل باع حرًّا فاكل . <sup>٢٥٥</sup> ١٥٥ , প্রাতক, ٩, ١٥٥ منه ولم يعطه اجره সমত ثمنه ، ورجل استجر اجيرًا فاستوفى منه ولم يعطه اجره

ভাল লোক বলে আখ্যায়িত করেছে। মুহাম্মাদ (স.) বলেন, "মানুষের মধ্যে সর্বোভন সে ব্যক্তি যে মানুষের মধ্যে বিচারে উভন।" এমনি ধরনের আরেকটি হাদীসে বলা হরেছে, তোনাদের মধ্যে সর্বোভন সে ব্যক্তি, যে বিচারে সর্বোভন।" মানুষ্বাহ (স.) আরো বলেন, "মুসলিনদের মধ্যে সে উভন যে বিচারে উভন।" আরো একটি হাদীসে বলা হয়েছে, আল্লাহ্র অবিদদের মধ্যে সর্বোভন হলো সে ব্যক্তি যে তাদের মধ্যে বিচার-কর্মালার সর্বোভন।" সংগ্রাভন মানুষ্

ইসলামী মূল্যবোধে বিচারককে কিছু নিয়ম মানতে হয়। রায় প্রদানের সময় তাকে মানসিক ভারসাম্য হারালে চলবে না। বিশেষত: ক্রোধাবস্থায় বিচার করা যাবে না। তাহলে অনাকাংখিত ও অপ্রত্যাশিত রায় হয়ে যেতে পারে। মানুব সুবিচার নাও পেতে পারে। রাসূলুরাহ্ (স.) এই প্রসংগটিও বাদ দেননি। তিনি বলেন, "এমতাবস্থায় তুমি দু'পক্ষের মধ্যে রায় দিও না যে, তখন তুমি ক্রোধান্বিত।" বিচার-ফরসালা একটি স্পর্শকাতর বিষয়। বিচারকের সামান্য অমনোযোগের ফলে যথাযথ রায় না-ও হতে পারে। এ জন্য বিচারকদেরকে ভারসাম্য রক্ষা করে চলতে হয়। বিচারকালিন সময়ে মেজাজের ভারসাম্য রক্ষার ব্যাপারে রাসূলুরাহ্ (স.) বলেহেন, "ক্রোধাবস্থার দু'পক্ষের মধ্যে বিচার করা বিচারক বা কাবীর জন্য শোভনীয় নয়।" আরাহ্ভীতি মানুবের মধ্যে বিভিন্নভাবে মানবিক মূল্যবোধ জাহাত করে থাকে। বিচার-ফরসালার মহান আরাহ্কে ভয় করে সিদ্ধান্ত দিতে হয়। তাহলে অবিচারের সন্তাবনা অপেকাভৃত কম থাকে। আসূলুরাহ্ (স.) বলেহেন, "তুমি যখন তোমার বিচারের সময় রায় দিবে তখন আল্লাহ্কে ভয় কর।"

সমাজে যেসব কারণে রক্তপাত সংঘটিত হয় তার মধ্যে একটি হলো সুবিচার অনুপস্থিত থাকা। কেউ সুবিচার না পেলে দিকবিদিক জ্ঞানখন্য হয়ে যে কোন কিছু ঘটিয়ে দিতে পারে। এ জন্য যে কোন মূল্যে সুবিচার প্রতিষ্ঠার জন্য রাস্বুল্লাহ (স.) উদাত্ত আহ্বান জানিয়েহেন। রাস্বুল্লাহ (স.) বলেছেন, "কোন জাতির মধ্যে যদি সুবিচার করা না হয়; তাহলে তাদের মধ্যে রক্তারক্তি ছড়িয়ে পড়ে।" <sup>১০৫</sup>

আজকাল অর্থের বিনিমরে রায় পান্টানোর কথা তনা যায়। যা অত্যন্ত গর্হিত কাজ। যুব এমনিতেই জঘন্য পাপের অন্যতম। বিচারের ক্ষেত্রে তা আরো ভয়াবহ। রাস্লুল্লাহ্ (স.) এ ব্যাপারেও সাবধান বাণী উচ্চারণ করেছেন। তিনি বলেছেন, 'বিচারে যুবখোর ও যুবলাতাকে আল্লাহ্ লা'নত করেছেন।" ক্ষ সক্ষীতি ও ললপ্রীতির কারণে অনেক সময় বিচারক নিয়োগে অন্যায়ের আশ্রয় নেয়া হয়। অপেকাকৃত যোগ্য ব্যক্তিকে বাদ দিরে অযোগ্য ব্যক্তিকে বিচারক হিসেবে নিয়োগ লেয়া হয়। যার কলে যা হওয়ার তা-ই হয়। বিচারলয়ে নেয়ালয়ে দেখা যায়। বিচারক নিয়োগে অভিজ্ঞতা বিবেচনা করা উচিত। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "অভিজ্ঞতা ঘ্যতীত কেউ বিচারক হতে পারে না।" ক্ষ

ইসলামে বিচার-ফয়সালার ব্যাপারটি এতই গুরুত্বপূর্ণ যে, রাস্লের মত মহান ব্যক্তিত্বও দু'আর মধ্যে ভুল বিচার করা হতে পানা চাইতেন। জনৈক সাহাযী (রা.) বলেন, "মহানবী (স.) ভুল বিচার করা হতে পানা চাইতেন।" <sup>১০৮</sup> বাংলাদেশে প্রায়ই পত্রিকায় দেখা যার যে, ভুল রায়ে নিরপরাধ লোক বহু বছর ধরে জেল খাটছে।

## খাওয়া-দাওয়ায় মানবিক মূল্যবোধ

३४ - ३४ خير الناس خير هم قضاءً. १४ इंशास सुननिम, नहीर, बावक, किवावून सुनाकाव, शनीन न१- ১১৮-১২২

ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাগুজ, কিতাবুল মুসাকাত, হাদীস নং- ১১৮-১২০, ১২১ خيار كم مما نكي قد اه .

<sup>े</sup> حَسنهم قضاء , أيَّا रिमाम नाजाग़ी, जूनान, প্রাতক, কিতাবুল বুরু\*, वाद न१- ७৪

১٥٥ خير عباد الله احدثهم ইমান মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডজ, কিতাবুল মুসাকাত, হালীস নং- ১১৯

১٥١ . لا تُحكم بين اثنين وانت غضيان به ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাগুক্ত, কিতাবুল আক্ষিয়া, হালীস নং- ১৬

<sup>-</sup>১০٥ ينبغي الثنين و هو غضبان . ১٥٥ لا ينبغي للقاضي ، للحلكم ان يحكم بين اثنين و هو غضبان . ১٥٥

<sup>े -</sup> كدك اذا عكدت , केंद्रि हैमाम हैदन माला, नुनान, প্রাণ্ডক, किञावूप् पूरन, বাব न१- ك

الا ه الدم الدم الدم अ व्याप्त अविक, क्षेत्राम मानिक, क्षेत्राम, वाक्क, किञावून विश्वन, शनीन न१- २७ كم قرم بغير الحق الا فشا فيهم الدم

२०० من المراشي والمرتشي في المسكم हे साम आहमन है तन शंचन, जान-मूजनान, आठक, चंड- २, १९. ७৮٩, ७৮৮

كر تجربة ، ٥٥٩ हिमाम वृथाती, नहींह, প্রাগত, কিতাবুল আদব, বাব নং- ৮৩ مكير الا ذو تجربة ،

<sup>80 -</sup>१८ वाव नर, वाव नर, अधक, किठावून हेनठि आयाइ, वाव नर فا النبي (ص) يتعودُ...من سوء القضاء العضاء القضاء القضاء

পানাহারে কিছু মূল্যবাধ রয়েছে। মানুব যে সব কারণে সৃষ্টির সেরা তার মধ্যে খাওয়া-দাওয়া একটি। মানুবকে অনেক কিছু চিন্তা করে খেতে হয়। পানাহারের মধ্যে একটি মূল্যবাধ হলো পরিমিত খাওয়া। এ কালটি করলে সকলে উপকৃত হয়। বাংলাদেশে ধনী-গরীব সবাই বিভিন্ন রোগে আক্রান্ত। কারণ ধনীরা অতিরিক্ত খেয়ে অসুস্থ হচেছ। আর দরিত্র শ্রেণী পর্যাপ্ত খাদ্যের অভাবে অসুস্থ হচেছ। ইসলামী সমাজে, এমন অবস্থা গ্রহন্যোগ্য নয়। ইসলামের খাওয়ার রীতি অতি বৈজ্ঞানিক ও আস্থ্যমত। এটি অনুসরণ করলে ব্যক্তি, দেশ ও সমাজ সবাই উপকৃত হবে। দৃষ্টান্তস্বরূপ মহানবী (স.)-এর একটি হালীস উল্লেখ করা হলো। আবৃ কারীমা মিকদাল ইবন মা'আদীকারাব (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমি রাস্লুরাহ (স.) কে বলতে গ্রনছিঃ "মানুষের ভরা পেটের চেয়ে খারাপ পার আর নেই। আদম সন্তানের কোমর সোজা রাখার জন্য কয়েকটি গ্রাসই যথেষ্ট। এর চেয়ে কিছু ভরা যদি প্রয়োজনই হয়, তবে পেটকে তিন ভাগে ভাগ করে নিবে। এক তৃতীয়াংশ খাদ্যের জন্য, এক তৃতীয়াংশ পানির জন্য বাকী এক তৃতীয়াংশ খাস-প্রশাস চলাচলের জন্য রেখে দিবে।" ১০৯

মুনিদ ব্যক্তি অন্য পাঁচ ব্যক্তির নন। তার জীবনাচারের মাধ্যমেই বুঝা যাবে যে, লোকটি মুনিদ। সে অন্যদের মত ভোজনে ঝাঁপিয়ে পভৃতে পারে না। খাওয়া-দাওয়ায় তার আলাদা কিছু মূল্যবোধ রয়েছে। অন্যতম একটি মূল্যবোধ এই যে, সে পুরো পেট ভরে খায় না। রাস্লুরাছ (স.) বলেছেন, "মুনিদ ব্যক্তি পুরো পেট ভরে খায় না।">
১৯ ইসলামের খাল্যনীতি ওধু মানবিকই নয়, তা ১০০% স্বাস্থ্যসম্মতও বটে। ঈমানদার ব্যক্তি খাওয়ায় মাধ্যমে প্রমাণ করে যে, তার পেট একটিই। এ কথা এজন্য বলা হয় যে, অনেকে এমনভাবে খায় যে, মনে হয় তার একাধিক পেট রয়েছে এবং জীবনে এই প্রথম খাচেছ। রাস্লুরাছ (স.) বলেছেন, "মুনিদ ব্যক্তি এক পাকস্থলিতেই খায় আর কাফির সাত পেটে খায়।"
১৯ ১

ইসলামে খাওয়া-দাওয়ার প্রধান মূল্যবোধ হলো স্বাইকে নিয়ে খাওয়া এবং কম খাওয়া। রাস্লুক্সাহ (স.) উদাহরণ দিয়ে বলেন, "একজনের খাবার দু'জনের জন্য যথেষ্ট। দু'জনের খাবার চার জনের জন্য যথেষ্ট। চার জনের খাবার আট জনের জন্য যথেষ্ট।"<sup>১৪২</sup> ইসলামের খান্যনীতি অনুসরণ করলে যেমনিভাবে মানবিক মূল্যবোধ প্রতিষ্ঠিত হবে, তেমনি ইহলৌকিক ও পারলৌকিক কল্যাণ লাভ করা যাবে।

ما ملاً ادمى وعاء شراً من بطن ، بحسب ابن ادم اكلات عليه ، فان كان لا محالة ، فثلث اطعامه ، وثلث اشرابه ، . فاد ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনান, প্রাণ্ডক, মন্ত- ৪, পৃ. ১৩২

ك - शण्ड المؤمن لا ياكل في كل بطنه . ইমাম দারিমী, সুনান, প্রাণ্ডক, কিতাবুল ওয়াসায়। (الوصايا), वाच न१- ك

<sup>&</sup>lt;sup>১৪১</sup> ় المؤمن ياكل في معى واحد والكافر ياكل في سيَّة امعاء ইমাম মালিক, মু'আলা, প্রাণ্ডক, কিতাবু সিকাতিদ্ দাবিদ্যি, হাদীস নং- ১০/ইমাম আহমদ ইবন হাদল, আল-মুসনাদ, প্রাণ্ডক, খত্ত- ২, পৃ. ২১, ৪৩, ৭৪

<sup>&</sup>lt;sup>১৪২</sup> আঠা প্রতিষ্ঠ বিষয় লানিনী, কুমান, প্রাথজ, প্রতিষ্ঠ থিয়ের বিষয়ের নানিনী, কুমান, প্রাথজ, কিতাবুল আও ট্রিমা, বাব নং- ১৪

### একাদশ অধ্যায়

# ইসলামে মানবিক মূল্যবোধ উন্নয়নের উপায় বা পথসমূহ

মূল্যবোধ সৃষ্টি এবং তা জ্ঞাত করার জন্য ইসলামের কিছু স্থায়ী কর্মসূচী রয়েছে। এগুলোর মাধ্যমে বিভিন্ন যুগে মানবতা উপকৃত হয়েছে। তনুধ্যে উল্লেখযোগ্য করেকটি হলোঃ

#### তাকওয়া

ইসলামে বিশ্বাস কোন ব্যক্তিকে সর্বাপেক্ষা আল্লাহ্ভীক বা মুন্তাকী করে তোলে। সে প্রকাশ্যে ও গোপনে সর্বাবস্থার ও সর্বক্ষণ আল্লাহ্ তা'আলার উপস্থিতি অনুভব করে। মানুষের কোন কাজ, এমন কি কোন চিন্তা ভাবনাই আল্লাহ্ তা'আলার অগোচরে থাকে না। এ অনুভ্তি মানুষকে সব রকম পাপ কর্ম থেকে বিরত রাখে। প্রকৃতপক্ষে তাকওয়া থেকে উৎসারিত সৎ গুণাবলীই সত্যিকার সৎ গুণ। যার মধ্যে তাকওয়া থাকে তার মধ্যে সত্যবাদিতা, সহিষ্ণুতা, শোকর, ইহসান, কর্তব্যপরারণতা প্রভৃতি সৎ গুণের সমাবেশ ঘটে।

তাকওয়া শন্দের অর্থ আল্লাহ্ভীতি, পরহেষগারী, আত্রতদ্ধি, পরিতদ্ধি, বিরত থাকা এবং নিজেকে সব রকম বিপদ ও অকল্যাণ থেকে রক্ষা করা। ইসলামী 'শারী আতের পরিভাষার মহামহিম আল্লাহ্ তা আলার ভরে সব রকম অন্যার, অনাচার, পাপাচার বর্জন করে কুর'আন ও সুনুাহর নির্দেশমত পৃত পবিত্র জীবন যাপন করাকে তাকওয়া বলে। অন্যত্র অতি সংক্ষেপে বলা হয়েছে, "ইসলামী পরিভাষার পাপাচার হইতে আত্মরক্ষা করার নাম তাকওয়া।" 
৬. রারী' ইবন হালী আল মাদখিলী বলেন, "তাকওয়া হলো যার ক্ষতির আশংকা তুমি কর তার অকল্যাণ হতে বিরত রাখা ও রক্ষা করা।" তাকওয়ার সংজ্ঞা হতেই এ কথা অনুধাবন করা যায় যে, সকল প্রকার অমানবিক ও মূল্যবোধবিরোধী অন্যায় ও অপকর্ম হতে তাকওয়া নামক ঢাল ও প্রাচীরই মানুবকে বাঁচিযে রাখতে পারে।। আল্লাহ্ তা আলাকে তর করার মানে আল্লাহ্ তা আলা মানুবের সৃষ্টিকর্তা ও পালনকর্তা। মানুব তাঁর দয়ায় বেঁতে আছে এবং তাঁর ইচ্ছায়ই মানুবের নৃত্য হবে। তিনি সব কিছু দেখেন, সব কিছু জানেন। তিনি মানুবের অভরের খবরও জানেন। শেষ বিচারের দিনে তাঁর সামনে লাঁভাতে হবে, ভাল-মন্দ কাজের হিসেব দিতে হবে। ভাল কাজের পুরস্কার এবং মন্দ কাজের শান্তি দেয়া হবে। যার মধ্যে তাকওয়া আছে, সে আল্লাহ্ তা আলার ভয়ে পাপ কাজ ও পাপ চিন্তা থেকে দ্রে থাকে। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "যে স্বীয় প্রতিপালকের সন্মুখে উপস্থিত হওয়ার ভয় রাথে এবং প্রবৃত্তি হতে নিজকে বিরত রাখে; জানুাতই হবে তার আবাস।"

যে ব্যক্তি তাকওয়ার গুণে গুণাদিত তাকে মুত্তাকী বলে। তাকওয়া বা আল্লাহ্জীতি মুমিনের ব্যক্তিগত জীবনের ভ্ষণ। তাকওয়াই মুমিনের বদান্তা। অর্থাৎ তাকওয়ার মাধ্যমে মুমিনের জীবনে বদান্তা, উদারতা, মহত্ত, দানশীলতা, অনুমহসহ সকল মানবীয় গুণের সন্নিবেশ ঘটে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেভেন, "মুমিনের বদান্তা হলো তার তাকওয়া।" তাকওয়া মানব জীবনে এমন একটি গুণ, যা মানুষকে সব রকম অপকর্ম থেকে রক্ষা করে, কলুবমুক্ত রাখে এবং সর্বদা আল্লাহ্ তা আলার পথে পরিচালিত করে। এতে ব্যক্তি জীবন পূত পবিত্র হয়, সমাজ জীবনও সুখ্যয় এবং শান্তিময় হয়।

কুর'আনের হিদায়াত মুন্তাকীদের জন্যই সুফল বরে আনে। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "এটি সে কিতাব; এতে কোন সন্দেহ নেই, মুন্তাকীদের জন্য এটি পর্থনির্দেশ।" বারা মুন্তাকী তাঁরা সব সময় নিজেদের কলুষমুক্ত রাখেন। তাঁরা যাবতীয় অন্যায়, অনাচার ও পাপাচার থেকে বিরত থাকেন এবং তাল কাজের অনুশীলন করেন। তাঁরা বাবতীয় সুন্দর গুণের অধিকারী। কুরআনে তালের কতকগুলো গুণ-বৈশিষ্ট্য বর্ণনা করা হয়েছে।

আল-কুরআনুল-করীম, ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ, ফেব্রুয়ারী, ১৯৬৮, পৃ. ৪

<sup>&</sup>lt;sup>২</sup>. ভ. রাবী' ইবন হাদী উমাইর আল মাদবিলী, *মুঘালারাতুল হাদীসিদ দাবাবী (স.)*, আরবী ভাষা বিভাগ, মদীনাঃ ইসলামী বিশ্ববিদ্যালয়, হিঃ ১৪০৬, পৃ. ৩৩

১৪-8১ কুল কুল কুল واما من خاف مقام ربه ونهى النفس عن الهوى ، فإن الجنة هي الماوي . °

<sup>ి.</sup> كرم المؤمن تقواه ইমাম মালিক ইবন আনাস, *মুরাভা*, কায়রোঃ ১৩৭০ হি. ১৯৫১ খ্রী. কিভাবুল জিহান, হাদীন নং- ৩৫

هدى المتقين . ° আদ-কুর আদ, ২ঃ২ دالك الكتاب لا ريب فيه هدى المتقين . °

তাকওয়া ভিত্তিক ইসলামী শিক্ষা ও মহানবী (স.)-এর আদর্শ অনুসারে যে সদগুণাবলী তা-ই ইসলামী আখলাক বা সতিয়কার সচ্চরিত্র। মানুবের কথায় ও কাজে, চিন্তা-চেত্রনায় ও আচার-আচরণে, ভেতরে-বাইরে যখন সামঞ্জস্য রক্ষিত হয়, তখন তার মধ্যে একটি পবিত্র শক্তি জেগে ওঠে, এর নামই তাকওয়া। এ এমন এক শক্তি বার সাহায়ে মানুব সত্য, ধর্ম ও ন্যায় পথে অটল ও অবিচল থাকে। শত বাঁধা-বিপত্তি ও প্রলোভন তাকে বিচলিত ও বিচ্যুত্ত করতে পারে না। যার মধ্যে সত্য, ধর্ম ও ন্যায় পথে চলায় দৃঢ়তা ও অবিচলতা বিদ্যামান তিনিই প্রভৃত পক্ষে চরিত্রবান। ইসলামের জীবন দর্শনে তাকওয়াই সকল সদগুণের মূল। ইসলামী জীবনে তাকওয়া একটি মহৎ চারিত্রিক বৈশিষ্ট্য। মানুবের চরিত্র গঠনে তাকওয়ায় গুরুত্ব অপরিসীম। যে মুমিনের অন্তরে তাকওয়া বিদ্যামান, সে কোন অবস্থায়ই প্রলোভনে পরে না এবং নির্জন থেকে নির্জন হানেও পাপ কর্মে লিপ্ত হবে না। কারণ সে জানে যে, অন্য সবাইকে ফাঁকি সেয়া গেলেও আল্লাহ্ তা আলাকে ফাঁকি সেয়া যায় না। চরিত্র গঠনে তাকওয়া একটি সুসৃঢ় দূর্গ বরূপ। যার অন্তরে তাকওয়া আছে, সে সর্বত্রই আল্লাহ্ তা আলার উপস্থিতি অনুভব করে। আর যে আল্লাহ্ তা আলাকে হাযির-নাযির জানে সে পাপ কাজ করতে পারে না। সুতরাং তাকওয়া হলো সৎকর্মশীল জীবন যাপনের মূল কথা। পক্ষান্তরে যার মধ্যে তাকওয়া নেই, সে নিষ্ঠাবান ও সৎকর্মশীল হতে পারে না। তার সব কাজ-কর্মই লোক দেখানো, ভন্ডামী এবং অসদুদ্দেশ্যে হয়ে তাকে। অন্তরে তাকওয়া না থাকলে মানুষ যে কোন দুর্বল মুহূর্তে পাপ কর্মে লিপ্ত হতে পারে।

যে সব কাজের সাথে হৃদয়ের সংযোগ ও আন্তরিকতা থাকে সে সব কাজই আল্লাহ্ পছন্দ করেন। হৃদয় নিংড়ানো আল্লাহ্জীতির মর্যাদাই আলাদা। রাস্লুলাহ্ (স.) তাকওয়ার বর্ণদাকালে হৃদয়ের দিকে ইশারা করে বলেছেন, তাকওয়া এখানে, তাকওয়া এখানে, তাকওয়া এখানে।" মানবতাবাদী কার্যকলাপের সাথে অন্তরের বিরাট যোগসূত্র থাকে। হৃদয়ের উষ্ণতা ছাড়া মানুষের জন্য কিছু করা যায় না। আল্লাহ্র প্রিয়পাত্রদের মধ্যে মুব্রাকীদের স্থান সকলের ওপরে। রাস্লুলাহ্ (স.) বলেছেন, "মহাপরাক্রমশালী ও সম্মানিত আল্লাহ মুব্রাকী ব্যক্তিকে পছন্দ করেন।" আরেক হাদীসে মহানবী (স.) বলেছেন, "অবশ্যই আল্লাহ্ ভালো লোকদের এবং মুব্রাকীদের ভালোবাসেন।" তাকওয়া হলো ইবাদতের সারবস্তু। তাকওয়া বিহীন ইবাদতের কোন মূল্য নেই। এ ধরনের ইবাদত আল্লাহ্ তাআলার কাছে পৌছে না। আল-কুরাআনে বলা হয়েছে, "আল্লাহ্র নিকট পৌছায় না তাদের গোশত এবং রক্ত, বরং পৌছায় তোমাদের তাকওয়া।" কুরবানী একটি গুরুত্বপূর্ণ ইবাদত হওয়া সত্ত্বেও তাকওয়া হাড়া তা কবুল হয় না।

অন্যদিকে মু মিনের ঈমান পূর্ণতা লাভ করে তথু তাকওয়ার মাধ্যমে। যথাযথ আল্লাহ্জীতি বা তাকওয়া ছাড়া ঈমান পূর্ণ হয় না। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "হে মুমিনগণ! তোমরা আল্লাহ্কে যথার্যভাবে ভর কর এবং তোমরা আত্মন্মর্পকারী না হয়ে কোন অবস্থার মরো না।" এখানে দেখা যাচেছ যে, মু মিনদেরকে তাকওয়া অবলম্বন করতে বলা হয়েছে। এতে প্রমাণিত হচেছ যে, তাকওয়ার স্থান স্বার উধের্ব। আরেকটি আয়াতে বলা হয়েছে যে, মানুষের সর্বশ্রেষ্ঠ সম্বল হলো তাকওয়া। কারণ তাকওয়া নামক নিয়ামক শক্তিই চলার পথে হিলায়াত ও মানবতার পথ দেখায়। কারণ তাকওয়া হলো মু মিনের জন্য ভাল-মন্দ পরিমাপের স্ব চেয়ে নির্ভর্বাগ্য অল্ল। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "তোমরা পাথেয়ের ব্যবস্থা করো, আত্মসংযমই শ্রেষ্ঠ পাথেয়।" এবং সকল সংগুণ উৎসারিত হয় তাকওয়া থেকেই।

<sup>ి .</sup> النقوى هيئا ، النقوى هيئا ، النقوى هيئا ، النقوى هيئا । النقوى هيئا ، النقوى هيئا । النقوى هيئا । النقوى هيئا ، النقوى هي

د - अ हे भाभ मूत्रालम, त्रहीर, প্রাগুক, किञावूय् यूरन, हानीत नर- ١٤ ان الله عز وجل يحب [العبد]...الثقى . ٩

<sup>ে</sup> ان الله يعب الابرار الانتياء আৰু আবদিল্লাহ মুহাম্মদ ইবন য়্যাধীদ ইব্ন মাজা আল্-কাষবীদী, আস্সুনান লিব্দ্ মাজা, দেওবন্দঃ আল্-মাকতাবাতুর রহীমিয়া, ১৩৮৫ হি. কিতাবুল ফিতান, বাব নং- ১৬

वान जान-कृत जान, २२809 لن بنال الله لحرمها ولا دماؤها ولكن بناله النقوى منكم . "

يا ايها الذين امنوا اتقوا الله عن مناوا الله عن الله عن الله و الله والما مسلمون . °د আল-কুর আন, ৩৪১০২

৫ ১ ১ النقوى ، تا مان خير الزاد النقوى ، د

তাকওয়ার অপরিসীম মানবতাবাদী গুরুত্বের কারণে রাস্লুরাহ (স.) পরহেবগারি জীবনের জন্য আল্লাহ্র কাছে দু'আ করতেন। তিনি বলতেন, "আমি তোমার কাছে পরহেবগারি জীবন ও স্বাভাবিক মৃত্যু কামনা করি।" রাস্লুরাহ (স.) অন্য দু'আতে বলেন, "আমি তোমার কাছে পথনির্দেশনা এবং বেঁচে থাকার শক্তি চাই।" তাকওয়ার সীমাহীন গুরুত্বের কারণে তাকওয়াকে পরকালীন মুক্তির পূর্বপর্ত হিসেবে ঘোষণা করা হয়েছে। বলা হয়েছে, "দুটো চোখ জাহান্নামের আগুন স্পর্শ করবে না। একটি চোখ যা আল্লাহ্ ভয়ে ক্রন্সন করে, আর একটি চোখ যা সীমান্ত পাহারার বিনিদ্র রজনী যাপন করে।" তাকওয়ার অপরিসীম প্রয়োজনীয়তার কারণে মুত্তাকীনেরকে সবচেয়ে সম্মানিত ব্যক্তি বলে আখ্যা দেয়া হয়েছে। আল-কুর'আনে বলা হয়েছে, "তোমানের মধ্যে আল্লাহ্র নিকট সেই ব্যক্তিই অধিক মর্যাদাসস্পন্ন যে তোমানের মধ্যে অধিক মুত্তাকী।" তার মুত্তাকীনের জন্য সকলতার ঘোষণা দেয়া হয়েছে। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "মুত্তাকীদের জন্য তো আছে সাফল্য।" তা আল্লাহ্ব তা আলা বলেন, "মুত্তাকীদের জন্য তো আছে সাফল্য।" তা

ইসলামে মূল্যবোধ সংশ্লিষ্ট ব্যাপারগুলোর সাথে তাকওয়াকে জুড়ে দেয়া হয়েছে। যেমন আসল বা দ্যায় বিচারের ব্যাপারে বলা হয়েছে, "সুবিচার কর, কারণ এটি তাকওয়ার নিকটতর এবং আল্লাহ্কে ভর কর।" আবার ক্ষমার গুণকেও তাকওয়ার সাথে সংশ্লিষ্ট করে বলা হয়েছে, "মাফ করে দেয়াই তাকওয়ার নিকটতর। তোমরা নিজেদের মধ্যে সদাশয়তার কথা বিশ্বত হয়ো না।" ৺ একটি আয়াতে ধৈর্যকৈ তাকওয়ার সাথে একাড করে দেয়া হয়েছে। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "সুতরাং ধৈর্য ধারণ কর, ওভ পরিণাম মূল্যকীদেরই জন্য।" ৺ অর্থাৎ ধৈর্যের পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হতে পারলেই মূল্যকী হওয়া সন্তব। আর মূল্যকীদের জন্যই উজ্জ্বল ভবিষ্যতের নিশ্চয়তা রয়েছে। আসলে বাংলাদেশের সমাজ জীবনে মানুবের অধৈর্যের ফলেই অনেক ধরনের অমানবিক ঘটনা জন্ম লাভ করে থাকে। আসলে সকল মানবীয় ব্যাপার তাকওয়া থেকেই বেরিয়ে আসে। যেসব কর্মে তাকওয়া আছে সে সব কর্মেই ওধু পারস্পরিক সহযোগিতার হাত বাভিয়ে দিতে হবে। তাকওয়াবিয়াধী কাজে কোন ধরনের সাহায্য-সহযোগিতা বৈধ নয়। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "সংকর্ম ও তাকওয়ায় তোময়া পরস্পর সাহায্য করবে এবং পাপ ও সীমালংখনে একে অন্যের সাহায্য করবে না।" ৺

মুডাকীদের দারা কোন ধরনের অপরাধ সংঘটিত হতে পারে না। তাকওয়ার মত অন্তের মালিক হতে না পারলে মানুবের দারা যে কোন সময় মানবিক বিপর্যর ঘটে যেতে পারে। এ প্রসংগে আল্লাহ্ তা আলা্ বলেন, যারা ঈমান আনে ও সংকর্ম করে এবং যারা পৃথিবীতে বিপর্যর সৃষ্টি করে বেড়ায়, আমি কি তাদেরকে সমান গণ্য করব? আমি কি মুডাকীদেরকে অপরাধীদের সমান গণ্য করব? "<sup>২১</sup>

মুভাকীর সকল কর্মকান্ডের সাথে মূল্যবোধ মিশে আছে। আল্লাই তা'আলা বলেন, "পূর্ব এবং পশ্চিম দিকে তোমাদের মুখ কিরানোতে কোন পূণ্য নেই; কিন্তু পূণ্য আছে কেউ আল্লাই, পরকাল, কিরিশতাগণ, সমস্ত কিতাব এবং নবীগণে ঈমান আনলে এবং আল্লাই-প্রেমে আত্মীয়-স্বজন, পিতৃহীন, অভাবগ্রস্ত, পর্যটক, সাহায্যপ্রার্থিগণকে এবং দাসমুক্তির জন্য অর্থ দান করলে, সালাত কায়েম করলে ও যাকাত প্রদান করলে এবং প্রতিশ্রুতি দিয়ে তা পূর্ণ করলে, অর্থ-সংকটে, দুঃখ-ক্রেশে ও সংগ্রাম-সংকটে ধৈর্য ধারণ করলে। এরাই তারা যারা সত্যপরায়ণ এবং এরাই

<sup>&</sup>lt;sup>১২</sup> . اسألك عيثة نقية وميتة سوية হিমাম আহ্মাদ ইব্দ্ মুহাম্মদ ইব্দ্ হাৰণ, আল্-*মুসদাদ*, কায়রোঃ মাত্বা'আ আন্শার্কিল ইসলামিয়া, ১৩১৩হি, ১৮৯৫ব্রী, খভ- ৪, পৃ. ৩৮১

ك - १२ हिमाम मूजलिय, जरीर, প्राधक, किलावूर, विरुत्त, रानीन न१- १५ المنالك الهدى والتقى . ٥٥

<sup>&</sup>lt;sup>১8</sup> , আৰু জিসা মুহাম্মদ ইৰ্দ্ জিসা , *জামি উত্ তিরমিয়ী*, রিয়াদঃ দারুস্ সালাম, ২০০০, কিতাবু ফাযায়িলিল জিহাস, বাব নং-১১

<sup>&</sup>lt;sup>১৫</sup> , আল-কুর আন, ৪৯৪১৩ ان اکرمکم عند الله اتفاکم .

এ৬ ু আল-কুর আল, ৭৮৪৩১

বাল কুর আল, ৫৯৮ اعدلوا هو اقرب للتقوى واتقوا الله . ٢٥

ত্রাল-কুর'আশ, ২৪২৩৭ و ان تعلوا افرب النقوى ، ولا تنملوا الفضل بينكم . ﴿﴿

دد আল-কুর আল, ১১১৪১ فاصبر ان العاقبة المتقين . «د

ক্রা কুল কুল আন, ৫३২ البر والنقوى ولاتعاونوا على الاثم والعدوان . 🜣

وده والمرض ام نجعل الذين امنوا وعملوا النسالحات كالمفدين في الارض ام نجعل المتقين كالفجار. فه

মুন্তাকী।"<sup>২২</sup> দুঃখজনক হলেও সত্য যে, বাংলাদেশের প্রেক্ষাপটে তাদেরকেই মুন্তাকী মনে করা হয় যারা উপরোক্ত কর্মকান্ডসহ সকল প্রকার সামাজিক কাজ হতে বিরত থাকে।

## ইবাদত

অমানবিকতা, পাশবিকতা, নৃশংসতাসহ সকল প্রকার অন্যায়-অপকর্মের বিরুদ্ধে এক মহৌষধ হলো ইবাদত। বলা যায়, এটি হলো জীবনের শ্রেষ্ঠ প্রতিষেধক ও চিকিংসা। ইবাদত মানুবকে মুন্তাকী তথা সংযমী বানায়। মহান আল্লাহ্ বলেন, "হে মানুব! তোময়া তোমাদের সেই প্রতিপালকের ইবাদত কর যিনি তোমাদেরকে ও তোমাদের পূর্ববর্তীগণকে সৃষ্টি করেছেন; যাতে তোময়া সংযমী হতে পার।"

কাজ করে। তারা সকল প্রকার অমানবিক ও অনৈতিক কাজ হতে নিজে বাঁচে এবং অন্যকে বাঁচায়। একজন সংযমী লোক সমাজ ও রাষ্ট্রের বভ্ সম্পদ। ইসলামের প্রতিটি ইবাদত মানব মনে মানবিক মূল্যবোধ সৃষ্টিতে বিরাট ভূমিকা পালন করে থাকে। এ জান্যে দেখা যায়, যে যত বভ় আবিদ সে তত বভ় ভাল মানুব। বিশেষত জীবনের শ্রেষ্ঠ সময় তথা যৌবন কালে ইবাদতে নিজেকে ব্যাপৃত রাখার অনেক মর্যাদা। হাদীস শরীক থেকে জানা যায়, কিয়ামতের মর্মান্তিক মুহুর্তে মহান আল্লাহ সে সব লোককে তাঁর রহমতের ছায়ায় ঢেকে দিবেন, যারা যৌবন কাটিয়েছে আল্লাহ্র ইবাদতে। মহানবী (স.) বলেছেন,

"সাত ব্যক্তিকে আল্লাহ্ সে দিন হারার তেকে দিবেন যে দিন তাঁর ছারা বাতীত আর কোন ছারা থাকবে না। (তারা হলো)
(১) দ্যারপরায়ণ দেতা (শাসক)। (২) এমন যুবক যে আল্লাহ্র ইবাদাতে বেড়ে ওঠেছে। (৩) এমন ব্যক্তি যার মন
মসজিদের সাথে লেগে থাকে। (৪) এমন দু'ব্যক্তি যারা আল্লাহর জন্য পরস্পরকে ভালবাসে এবং আল্লাহ্র জন্যই পরস্পর
বিচ্ছিন্ন হরে যায়। (৫) এমন ব্যক্তি যাকে কোন পদস্থ ও সুন্দরী দারী আহবান করলে সে বলে: আমি আল্লাহ্কে ভয় পাই।
(৬) এমন ব্যক্তি যে দানে এমন গোপনীয়তা অবলম্বন করে যে, তার ভান হাত বায় করলে তা তার বাম হাত তা জানে না।
এবং (৭) এমন ব্যক্তি যে সংগোপনে আল্লাহকে স্বরণ করে এবং চোখ পানিতে ভেসে যায়।"

\*\*\*

ইসলামের সর্বপ্রথম ও সবচেয়ে মৌলিক ইবাদত হলো সালাত। সালাতের একটি কাজ হলো অমানবিক কর্মকাভ হতে ব্যক্তিকে দুরে রাখা। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "সালাত অবশ্য বিরত রাখে অগ্লীল ও মন্দ কার্য হতে।" বাবার ইসলামে সে সালাতকে সমষ্টিগতভাবে পালনের প্রতি জাের দেরা হয়েছে। কারণ এতে ব্যক্তির মধ্যে সামাজিক বৈশিষ্ট্যসমূহ পরিপ্রহ করে। কারণ ব্যক্তিগত সালাত পালন যেখানে মানুবকে একাকী, বৈরাগ্যবাদের দিকে ঠেলে দেয় সেখানে সমষ্টিগত সালাত পালনের মাধ্যমে মানুবের মধ্যে অনেক মানবীয় গুণের সৃষ্টি করে। যেমন- ঐক্য, সমতাবােধ, শৃঙ্খলা, আনুগত্য, দায়িত্বােধ, সময়ানুবর্তিতা, সামাজিক বন্ধন ইত্যাদি। সালাতের মাধ্যমে মনে প্রশান্তি নেমে আসে। অমানবিকতার হুড়াহাড়ির পেছনে একটি কারণ হলো মনের অশান্তি। সালাত মানব-মনে প্রশান্তি এনে দেয়। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "জেনে রেখাে! আল্লাহ্র স্মরণেই চিত্ত প্রশান্ত হয়।" বালাত হলো সবচেয়ে বড় বিকর বা সমরণ।

বস্তুবাদী ও দান্তিক লোকেরা যে মানসিক প্রশান্তি ও স্থৈ থেকে বঞ্চিত, মু'মিনরা তা লাভ করে প্রতি মুহূর্তে, প্রতি কদমে। মু'মিন লোক দিন-রাত ২৪ ঘন্টার অন্তত পাঁচবার করে নামাযে আল্লাহ্র সম্মুখে দাঁড়ার, তাঁর নিকট সুগভীর আন্তরিকতা সহকারে কাতর প্রার্থনা জানায় এবং এর মাধ্যমেই সে লাভ করে মনের সুগভীর প্রশান্তি ও স্থৈ । দুনিরার সমন্ত ব্যন্ততা থেকে বিচিন্দ্র হযে মু'মিন যখন নামাযে দাঁড়ার, তখন তার আত্মার উৎকর্ষ ঘটে। তখন বান্দা ও মহান আল্লাহ্র মাথে থাকে না কোন প্রাচীর, কোন প্রতিবন্ধক, কোন মাধ্যম, কোন আবরণ। সবকিছু দ্রীভূত হয়ে যায় তখন। সে নিজ সত্তা ও হালর-মন নিয়ে সরাসরিভাবে আল্লাহ্র সন্মুখবর্তী হয়ে যায়। তখন তার হালয়-মন এক আকুল ভাবধারার পরিপূর্ণ ও উচ্ছুলিত হয়ে ওঠে।

এং১ , আল-কুর'আন يا ايها الناس! اعبدوا ربكم الذي خلقكم والذين من قبلكم لعلكم تتقون . 🌣

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> . ইমাম মুসলিম, *সহীহ*, প্রাণ্ডজ, ফিতারুব্ বাকাত, হালীস নং- ৯১

জাল-কুর আদ, ২৯৪৪৫ ان الصلاة تنهى عن الفطاء والمنكر . ۴

चान-कूत जान, ১৩१२৮ الا بذكر الله تطمئن القلوب فه

তাহাড়া সালাতের মাধ্যমে মানুবের মধ্যে নিম্নোক্ত মূল্যবোধগুলো জাগরিত হয়ঃ

- অশ্লীলতা হতে বিরত রাখে। মানুষকে শালীন হতে সহায়তা করে।
- ২. অন্যায় হতে কেরার।
- ৩. হৃদরে প্রশান্তি নেমে আসে। অন্থিরতা দুরীভূত হয়। আত্মার উৎকর্ষ সাধিত হয়।
- সময়ানুবর্তিতার অনুশীলন হয়ে য়য়।
- ৫. নিষ্ঠার সৃষ্টি হয়।
- ৬. ধৈর্বের শিক্ষা লাভ করে। তাছাড়া আরো অনেক মূল্যবোধের বিকাশ ঘটে।

সাওম ইসলামের অন্যতম মৌলিক বন্ধ। সাওমের মাধ্যমে ব্যক্তি অন্যার, অপকর্ম ও অমানবিক আচরণ থেকে নিজেকে রক্ষার এক মহড়া হয়ে যায়। সাওমের সংজ্ঞাই প্রমাণ করে যে, এর প্রধান কাজই হলো মানুবকে পাশবিকতা থেকে দূরে রাখা। এর আভিধানিক অর্থে বলা হয়েছে, ত্রুত অর্থ বিরত থাকা, বর্জন করা, ছেভে দেরা, ত্যাগ করা ইত্যাদি। শরী আতের পরিভাষায় সুবহি সাদিক থেকে সূর্যান্ত পর্যন্ত নহকারে পানাহার এবং বৌনাচার থেকে বিরত থাকাকে 'সাওম' বা রোযা বলা হয়।<sup>২৭</sup> সাওম করম হয়েছে যে আয়াতের মাধ্যমে সেখানে উদ্দেশ্য হিসেবে তাকওয়ার কথা বলা হয়েছে। আর তাকওয়া হলো অমানবিকতা হতে বাঁচার জন্য এক মহান বর্ম। ইসলামের মূল কথাই বর্জন। ইসলামের কালিমার প্রথম কথাই У 'লা' অর্থাৎ না। অবান্তব, অসত্য, ভিভিহীন, মিথ্যা, অমানবিকতাসহ সকল প্রকার নেতিবাচক কর্মকান্ডকে প্রত্যাখ্যানের মাধ্যমে একটি লোক ইসলামে সীক্ষিত হয়। তাহাড়া ইসলামের অনেক পরিভাষার অর্থ বর্জন। যেমন- তাকওয়া, সাওম ইত্যাদি। সাওমের মাধ্যমে মানুষ মন্দ কাজ বর্জন করার অভান্থ হয়ে ওঠে। সাওম মানুষকে সংযমী করে তোলে। আল্লাহ তা আলা বলেন, "হে মুমিনগণ! তোমাদের জন্য সিয়ামের বিধান দেয়া হল, যেমন বিধান তোমাদের পূর্ববর্তিদেরকে দেয়া হয়েছিল, যাতে তোমরা সংযমী হতে পার।"<sup>২৮</sup> সাওমের অমানবিকতা বর্জন কর্মসূচি জানার জন্য একটি হাদীসের শিক্ষাই যথেট। মহানবী (স.) বলেন যে, মহান আল্লাহ তা আলা বলেছেন, "আদম সন্তানের প্রতিটি আমল তার; তবে ব্যতিক্রম সাওমে। সাওম আমার জন্য এবং আমি এর প্রতিদান দেব। সাওম ঢালন্বরূপ। তোমাদের কারো রোযার দিন এলে সে যেন অশ্লীল কথা না বলে, হউনোল না করে (গভগোল) এবং মূর্যতাপূর্ণ আচরণ (জাহিলী আচরণ) না করে। যদি তাকে কেউ গালি দেয় অথবা বধ করতে চায় তাহলে সে যেন দু'বার বলে: আমি রোযাদার।"<sup>১৯</sup> ইবাদত এভাবেই অমানবিকতার বিনাশ ঘটার। 'আবিদ ব্যক্তি নিজে অমানবিক কাজে লিগু হবে না গুধু তাই নয় বরং সে অমানবিক আচরণে আগ্রহী ব্যক্তিকেও কোনরূপ সুযোগ দিবে না। একটি লোক যদি এক মাস এভাবে এসব অমানবিক আচরণ ত্যাগের মহড়া দেয়: তাহলে ব্যক্তি, সমাজ ও রাষ্ট্রে এত সব অমানবিকতা ও মৃল্যবোধহীনতা টিকতে পারে না। রাস্পুরাহ (স.) সাওমের ভূমিকা প্রসংগে আরো বলেছেন, "সালাত হলো প্রমাণ আর সাওম হলো সুরক্ষিত (সুদৃঢ়) ঢাল (বর্ম)।"<sup>60</sup> ঢাল যেমনি মানুষকে শত্রুর সকল প্রকার আঘাত থেকে রক্ষা করে সাওমও তেমদি মু'মিন ব্যক্তিকে সকল প্রকার অমানবিক ও অনৈতিক কাজ হতে রক্ষা করে। সাওমের চেতনার উত্তন্ধ হরে সে সারা বছর তা জীবনে কার্যকর করে। অন্য আরেকটি হাদীসে রাস্ল কারীম (স.) বলেছেন, 'সাওম ব্যক্তির জন্য প্রতিবন্ধক।"<sup>65</sup> এ জন্য রমযান মাস শুরু হলে ফেরেশতাগণ মানুষকে ভেকে বলে থাকেন, "হে কল্যাণকামী! 'এগিয়ে যাও'। হে মন্দকামী! 'থমকে দাঁভাও'।"<sup>৩২</sup> রমবাদে অকল্যাণের প্ররোচনা থেকে বিরত রাখার জন্য শয়তানকে আটকে রাখা হয়। এটিও সাওমের সম্মানে করা হয়।

চারিত্রিক মহত্ত, নৈতিক পরিচহন্তা, চিতার বিহুদ্ধতা, আত্মিক পবিত্রতা এবং আল্লাহ্ তা আলার নৈকট্য লাভের অন্যতম মাধ্যম হলো সাওম। সাওমের মাধ্যমে এ কাজগুলো না হলে এ উপবাসে কোন লাভ নেই। রাসুলুল্লাহ্

<sup>&</sup>lt;sup>২৭</sup> , সম্পাদনা পরিষদ, *দৈনন্দিন জীবনে ইসলাম*, ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউন্তেশন বাংলাদেশ, ২০০০, পৃ.২৯৭

তপ্র আদ, ২৪১৮৩ ياايها الذين امنوا كتب عايكم الديام كما كتب على الذين من قبلكم لعلكم تثقون . 😘

كُلُّ عَمَلَ ابن ادم له الا الصوم فائه لى وانا اجزى يه ، والصولم جنة ، فاذا كان يوم صوم احدكم فلا يرفث و لا يتفقي . \*\* ইমাম মুসলিম, সহীত, প্রাণ্ডত, কিতাবুস্ সিয়াম, হাদীন নং- ولا يجهل ، فان شائمه احدُ او قاتله فليقل: انى صائم ، مرتين ১৬১, ১৬২/ইমাম মালিক, মু আতা, প্রাণ্ডত, কিতাবুস্ সিয়াম, হাদীন নং- ৫৭

<sup>ి .</sup> الصلاة برهان والصوم جنة عصينة . కిমাম তিরমিয়া, সুদাদ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল জুমু'আ, বাব নং- 9న

<sup>ু</sup> ইনাম ইবন মাজা, সুনান, প্রাথক, কিতাবুন্ নিকাহ, বাব নং- ১ ইনাম ইবন মাজা, সুনান, প্রাথক, কিতাবুন্ নিকাহ, বাব নং- ১

ده. الخير! هلمُ ويا طالب الشر! الله عنه है साम आहमन देवन दावन, जान-सूननान, आठक, यह- 8, 9. 032 الساك.

- (স.) বলেন, "যে ব্যক্তি মিধ্যা বলা ও তদানুযায়ী বান্তবায়ন বর্জন করেনি তার এ পানাহার পরিত্যাগ করার আল্লাহ্ তা আলার কোন প্রয়োজন নেই।" রোবার অনেকগুলো উপকারিতা রয়েছে। এর অধিকাংশই মানুষকে আসল মানুষ বানাতে সাহায্য করে। এগুলো সহকে মাওলানা আশরাফ আলী থানতী (র.) "আহকামে ইসলাম আকল কী নযর মে" নামক গ্রন্থে দীর্ঘ আলোকপাত করেছেন। <sup>68</sup> এর মধ্য থেকে কতিপর বিষয় নিম্নে উল্লেখ করা হলঃ
- রোযার য়ায়া প্রবৃত্তির উপর আক্লের পরিপূর্ণ নিয়য়ণ প্রতিষ্ঠিত হয়। অর্থাৎ এর য়ায়া মানুবের পাশবিক শক্তি
  অবদমিত হয় এবং য়য়ানী শক্তি বৃদ্ধি পায়। কেননা ক্ষুধা ও পিপাসায় কায়পে মানুবের জৈবিক ও পাশবিক
  ইচ্ছা য়াস পায়। এতে মনুবাত্ জায়ত হয় এবং অভর বিগলিত হয় ময়ান আয়ায় য়াকৢল আলামীনের প্রতি
  কৃতজ্ঞতায়।
- রোধার বারা মানুষের অন্তরে আল্লাহ্ তা আলার ভয়-জীতি এবং তাকওয়ার গুণ সৃষ্টি হয়। এ কারণেই আল্লাহ্ তা আলা বলেছেন, "যাতে তোমরা তাকওয়ার গুণ অর্জন করতে সক্ষম হও।"<sup>৩৫</sup>
- রোধার দারা মানুবের বভাবে ন্যতা ও বিনয় সৃষ্টি হয় এবং মানব মনে আল্লাহ তা'আলার আবমত ও
  মহানত্বের ধারণা জাপ্রত হয়।
- মানুবের দ্রদর্শিতা আরো প্রথর হয়।
- ৫. রোঘার বারা মানব মনে এমন এক ন্রানী শক্তি সৃষ্টি হয়, য়ার বারা মানুধ সৃষ্টির এবং বয়য়য় ওঢ় রহস্য সছলে অবগত হতে সক্ষম হয়।
- রোবার বরকতে মানুষ ফিরিশতা চরিত্রের কাছাকাছি পৌছতে পারে।
- ৭. রোযার বরকতে মানুবের মধ্যে আতৃত্ব ও মমত্বোধ এবং পরস্পারের প্রতি ভালবাসা সৃষ্টি হয়। কেননা যে ব্যক্তি কোন দিনও ক্ষ্ধার্ত ও পিপাসিত থাকেনি সে কখনে। ক্ষার্ত মানুষের দুঃখ, কষ্ট বুকতে পারে না। অপর দিকে কোন ব্যক্তি যখন রোযা রাখে এবং উপবাস থাকে তখন সে যথাযথভাবে উপলব্ধি করতে পারে যে, যারা অনাহারে-অর্কাহারে দিন কাটাচেছ, তারা যে কত দুঃখ কটে দিনাতিপাত করছে। আর তখনই অনাহারক্লিষ্ট মানুবের প্রতি তার অভরে সহানুভৃতির উদ্রেক হয়।
- ৮. রোযা মানুবের জন্য ঢালস্বরূপ। তাই রোযা মানুষকে শয়তানের আক্রমণ থেকে হিফাযত করে।

দুঃধজনক হলেও সত্য যে, এ দেশের অধিকাংশ মানুষ রোযা পালন করে থাকে আবার তাদের হারাই প্রচলিত সকল অমানবিকতা ও পাশবিকতা সংঘটিত হচেছ। ব্যাপারটি খুবই উরোগজনক। কারণ তাহলে আর কিসের মাধ্যমে এদেরকে মানুষ বানানো যাবে? কিসের মাধ্যমে মানবিকতায় কিরিয়ে আনা যাবে? এদের ব্যাপারে হালীসে যোবণা করা হয়েছে, "কত রোযালার আছে যারা রোযার হারা ক্ষুধা ও পিপাসা হাড়া আর কিছুই পায় না।" রমযানের অনেকগুলো মানবিক কর্মসূচী রয়েছে। একটি কর্মসূচি হলো তা মানুষকে অতি মানবিক করে তোলে। বিশেষত ব্যক্তির মধ্যে ধর্য ও সমবেদনা গুণ সৃষ্টি করে। বিশ্বনবী (স.) বলেন, বন্তুত রম্বাদ হলো ধৈর্বের মাস এবং এ ধৈর্বের বিনিময় হচেছ জান্নাত। আর এ মাস মানুষের প্রতি সমবেদনা ও সহানুত্তি প্রকাশের মাস।" ব্যাওম প্রসংগে রাস্লুল্লাহ (স.) আরেক বার বলেছেন, "সাওম ধৈর্যের অর্ধাংশ।" ভ

যাকাত ইসলামের প্রধান স্তম্ভের অন্যতম। যাকাতের সংজ্ঞার মধ্যেই মানবিক মূল্যবাধে লুকিয়ে আছে। আরবী 'যাকাত' শলটির আভিধানিক অর্থ পবিত্রতা অর্জন, অন্তরের পরিচ্ছনুতা ও স্ক্রতা, অন্তরের প্রবৃদ্ধি, মানবীয় বিকাশ, পরিশোধন ইত্যাদি। কুরআনে এর সমর্থনে আল্লাহ্ তা'আলা বলেন, "তাদের সম্পদ হতে 'সাদাকা' গ্রহণ করবে। এর দারা তুমি তাদেরকে পবিত্র করবে এবং পরিশোধিত করবে।" তা রাস্লুল্লাহ্ (স.) এক মহিলাকে

ত , من لم يدع قول الزور والعمل به فليس شد حاجة في ان يدع طعامه وشرابه وشرابه به من لم يدع قول الزور والعمل به فليس شداجة في ان يدع طعامه وشرابه به من الم يدع قول الزور والعمل به فليس شدامة قات المحامة وشرابه به من المحامة وشرابه به المحامة وشرابه به من المحامة وشرابه به المحامة وشرابه به المحامة وشرابه به المحامة وشرابه به به المحامة وشرابه المحامة وشرابه به المحامة وشرابه المحامة وشرابه به المحامة وشرابه به المحامة وشرابه به المحامة وشرابه الم

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> ু সম্পাদনা পরিবদ, দৈনান্দিন জীবনে ইসলাম, লকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ২০০০, পূ. ৩০১

वान-कृत वान, २१३५० لعلكم تثقون . ٥٠٠

ত الجوع والعطش . و ইমাম ইবন মাজা, সুনান, প্রাণ্ডক, কিতাবুস্ সিয়ম, বাব নং- كم من صائم ليس له من صومه الا الجوع والعطش . و العطش على الجوع والعطش على المائية المائية العالم المائية المائية المائية المائية المائية العالم المائية ال

<sup>°&</sup>lt;sup>1</sup>় সম্পাদনা পরিষদ, দৈনন্দিন জীবনে ইসলাম, জকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ২০০০, পৃ. ৩০০

ইমাম ইবন মাজা, সুদান, প্রাত্তক, কিতাবুস্ সিয়াম, বাব নং- ৪৪

৩১১৩ ক্রা ভাল-কুর আল, ৯৫১০৩ خذ من اموالهم عدقة تطهر هم وتزكيهم بها . 🐡

নির্দেশ দিয়ে বলেন, "তুমি তোমার আত্মাকে বিভদ্ধ করার জন্য যাকাত প্রদান কর।"<sup>80</sup> যাকাতকে পরিশোধন কর্মসূচি বললে অত্যক্তি হবে না।

অন্যান্য ইবাদতের ন্যায় হজ্জের মত মৌলিক ইবাদতও মূলবোধবিরোধী কাজ হতে ফিরে থাকার এক বিরাট অনুশীলন। মহান আল্লাহ্ বলেন, "হজ্জ হয় সুবিদিত মাসসমূহে। অতঃপর যে কেউ এই মাসগুলোতে হজ্জ করা ছির করে তার জন্য হজ্জের সময়ে প্রী-সম্ভোগ, অন্যায় আচরণ ও কলহ-বিবাদ বিধেয় নয়।" এখানে সৃষ্টাভন্তরপ করেকটি ইবাদতের কথা তুলে ধরা হলো। ইসলামের প্রতিটি ইবাদতই মানবিক মূল্যবোধ বিকাশে বিরাট ও অনন্য ভূমিকা পালন করে থাকে।

# রাসূলুল্লাহ্ (স.)-এর আদর্শ অনুসরণ

মুহাম্মল (স.) ছিলেন মানবিক মূল্যবোধে বিকশিত পৃথিবীর সর্বকালের সর্বশ্রেষ্ঠ মানুষ। তিনি বুদ্ধিমন্তার সঙ্গে সামাজিক অসমতা দূর করেন, নারীদের মর্যাদার স্বীকৃতি দেন, জীতদাসদের অবস্থার উনুতি বিধান করেন এবং মদ্য পান, জুরা, রক্তপাত প্রভৃতি যে সব অসামাজিক প্রথা তার নবুওর্য়াত প্রাপ্তির পূর্বে প্রচলিত ছিল, সেগুলো সবই কঠোর হাতে দমন ও দূর করেন। একজন ব্যক্তির একলার পক্ষে তাঁর জীবদ্দশার সামাজিক ও নৈতিক ক্ষেত্রে এতগুলো সংকার সম্পন্ন করা কি করে সম্ভব হলো, তা ভাষতে গেলে স্তিট্ই বিশ্মিত হতে হয়। তাঁর ধারণাবলী ছিল প্রগতিশীল এবং তাঁর কার্যকলাপ পরিচালিত ছিল মানবতার কল্যাণে। মানব জাতির মুক্তি ছিল তাঁর লক্ষ্য। এবং আন্তরিকতা, স্ত্যানিষ্ঠা ও সত্তার মত মানবীয় গুণ ছিল তাঁর জীবনের প্রধান ব্রত।

মানবতার মহান শিক্ষক ও বন্ধু মুহাম্মদ (স.)-এর অনুসরণের মাধ্যমে আবার এ পৃথিবীতে মানবিক মূল্যবোধ পূর্ণমাত্রায় প্রতিষ্ঠিত হতে পারে। কারণ তিনিই মানুষ হিসেবে কিভাবে অতি মানবিক হওয়া যায় তা শিখিয়েছেন। এ কেত্রে অন্য কোন মানুষ তাঁকে অতিক্রম করতে পারেনি। তাঁর শুরু থেকে শেষ পর্যন্ত সকল কিছু ছিল মানবতার কল্যাণের জন্য। হাদীসে বর্ণিত আছে, "নিশ্চিতভাবেই মুহাম্মাদ (স.) কল্যাণের শুরু এবং শেষ দু'টোই শিথিয়েছেন।" ই অর্থাৎ তাঁর শিক্ষার পুরোটাই কল্যাণে ভরপুর। এ হাদীস থেকে যা বুঝা যায়, তাহলো কোন মুসলিম কল্যাণকর কাজের বাইরে কিছু ভাষতে পারে না। তাঁর চিত্তা-চেতনার পুরোটা জুড়ে থাকবে কল্যাণকর ভাবনা। তার জীবনের শুরু থেকে শেষ পর্যন্ত শুধু কল্যাণের ভাবনাই থাকবে। অন্যভাবে বলা যায়, তাঁকে আল্লাহ তা আলা পৃথিবীতে পাঠিয়েছেন মানুষকে মানুষরে মত মর্যালা প্রদানের জন্যই। তাঁকে এমন সময় এমন ছানে আল্লাহ তা আলা পাঠিয়েছেন যেখানে মানবতা ছিল বিপর্যন্ত ও ভূলুন্তিত। সে সমাজকে তিনি ভালবাসার মাধ্যমে সর্বকালের সেরা সমাজে রূপান্তরিত করেছিলেন। যখনই যে সমাজে রাস্লুল্লাছ (স.)-এর আদর্শকে জমান্য করা হয়েছে; সেখানেই মানবিক বিপর্যর নেমে এসেছে, মানুষ অপমাণিত হয়েছে এবং নিগৃহিত হয়েছে। রাস্লুল্লাছ (স.) এ প্রেক্ষিতে বলেছেন, "যে আমার আদর্শের খেলাফ করবে তার জন্য এটি অপমাণ ও ছোট হওয়ার (অসম্মানের) কারণ হবে।" \*\*

এ কথা ভুলে গেলে চলবে না যে, মুহাম্দ (স.) কে অনুসরণ করাও ফরব। আল্লাহ্ তা আলা নির্দেশ দিয়ে বলেদ, "রাস্ল তোমাদেরকে যা দেয় তা তোমরা গ্রহণ কর এবং যা হতে তোমাদেরকে নিষেধ করে তা হতে বিরত থাক। "<sup>88</sup> আল-কুর আনে রাস্লুলাহ্ (স.) এর মহান চরিত্রের ব্যাপারে স্বয়ং আল্লাহ্ তা আলা উচ্ছুসিত প্রশংসা করেছেন। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "তোমাদের মধ্যে যারা আল্লাহ্ ও আধিরাতকে ভয় করে এবং আল্লাহ্কে অধিক স্মরণ করে, তাদের জন্য রাস্লুলাহ্র মধ্যে রয়েছে উত্তম আদেশ। "<sup>86</sup> আল্লাহ্ তা আলা আরো বলেন, "তুমি অবশ্যই মহান চরিত্রে অধিঠিত।"<sup>88</sup> রাস্লুলাহ্ (স.) কে অনুসরণ করা উমানের অন্যতম অংগ। আল-কুর আনে বলা

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> واعطى الزكاة طيّه بها نف ه । আব্ দাউদ সুলায়মান ইবন আল্-আশ'আস আস্-সাজিস্তানী, সুনাদ আয্ দাউদ, অনপুর ঃ আল্-মাত্বা আল্-মজীদী, ১৩৭৫ হি. ফিতাযুস্ সালাত, বাব নং- ৯

و ১ ১ و الله على الحج اشهر مطرمات ، فمن فرض فيهن الحج فلا رفث ولا فسوق و لا جدال في الحج . (8

हिंगाम हेवन माला, जूनान, প্রাতক, किलावून निकाइ, वाव न१- ১৯ ان مصدًا علم فواتح الخير وخواتمه . ١٩

<sup>80</sup> من خالف امرى على من خالف امرى على من خالف امرى على من خالف امرى الذلة والعبغار على من خالف امرى القالم والعبير على من خالف امرى

১৯৭٩ কুর আন, ৫৯১٩ ما اتاكم الرسول فنفوه وما نهاكم عنه فانتبوا . 88

১৯৫১ । আন বুল আন المن الكم في رسول الله اسوة عنة لمن كان يرجوا الله والنيوم الاخر وذكر الله كثير ا 🗝

ত্তাল-কুর আন, ৬৮৪৪ والك لعلى خلق عظيم

হয়েছে, "কিন্তু না, তোমার প্রতিপালকের শপথ! তারা মু'মিন হবে না যতক্ষণ পর্যন্ত তারা তালের নিজেলের বিবাদ-বিসম্বালের বিচারজার তোমার ওপর অর্পণ না করে; অতঃপর তোমার সিদ্ধান্ত সম্বন্ধে তালের মনে কোন দ্বিধা না থাকে এবং সর্বান্তঃকরণে তা মেনে নের।"<sup>89</sup> রাস্পুক্সাহ্ (স.) কে জীবনের সকল ব্যাপারে মেনে নিতে হবে। আর এ ব্যাপারে কোন সন্দেহ বা সংশয় পোষণ করা যাবে না।

রাস্পুলাই (স.) কোমল হৃদয়ের অধিকারী ছিলেন। এ জন্য মানুব এসে তাঁর কাছে আশ্রয় নিত। তিনি ছিলেন অসহায়, বঞ্চিত ও নির্বাতিতের শেষ আশ্রয়হল। তাঁর কোমল মনের বর্ণনা দিয়ে আল্লাই তা আলা বলেন, "আল্লাইর দয়ায় তুমি তাদের প্রতি কোমল-হৃদয় হয়েছিলে; যদি তুমি রুড় ও কঠোরটিও হতে তবে তারা তোমার আশপাশ হতে সরে পড়ত। সূতরাং তুমি তাদেরকে ক্ষমা কর এবং তাদের জন্য ক্ষমা প্রার্থনা কর এবং কাজে-কর্মে তাদের সাথে পরামর্শ কর, অতঃপর তুমি কোন সংকল্প করলে আল্লাইর ওপর নির্তর করবে; য়ায়া নির্তর কয়ে আল্লাই তাদেরকে ভালবাসেন।" বলা মানুলুল্লাই (স.) এবং তাঁর সংগীদের পারস্পরিক দয়ায় বর্ণনা দিয়ে মহান আল্লাই বলেন, "মহাম্মদ আল্লাইর রাসূল এবং তাঁর সহচরগণ কাফিরদের প্রতি কঠোর এবং নিজেদের মধ্যে পরস্পরের প্রতি সহানুভূতিশীল। " আল্লাই তা আলা রাস্পুলাই (স.) কে পাঠানোর উদ্দেশ্য বর্ণনা করে বলেন, "মিন্টিতভাবেই আমি আপনাকে পাঠিয়েছি সাক্ষ্যদাতা, সুসংবাদদাতা এবং অজ্ঞদের জন্য রক্ষাকবচ হিসেবে। " সরলতা ছিল তাঁর জন্যতম গুণ। তাঁর সাথে যত সহজে মেশা যেত বা যত সহজে কথা বলা যেত তেমন আর কারো সাথে পারা যেত না। জনৈক সাহাবী (রা.) বলেন, "রাস্পুলাই (স.) সহজ-সরল লোক ছিলেন।" তাই তাঁর চারপাশে সর্বদা লোকের জীড় লেগেই থাকত। সৃষ্টিজীবের মধ্যে রাস্পুলাই (স.) সবচেয়ে সদাচারী ব্যক্তিছিলেন। নাথে সাথে তিনি সবচেয়ে বেশী সম্পর্ক রক্ষাকারী ছিলেন। তাঁর ব্যাপারে জনৈক সাহাবী (রা.) বলেছেন, "হে আল্লাহর রাস্ল (স.)! আপনি মানুষের মধ্যে সবচেয়ে বেশী সদাচারী এবং সম্পর্ক রক্ষাকারী। " বি

মানুষের সাথে রাস্লের ব্যবহারে ভূমিকা কি ধরনের হবে তা-ও আল্লাহ্ তা আলা তাঁকে বলে দিয়েছেন। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "তুমি তাদের কর্ম দিয়ন্ত্রক নও।"<sup>৫৩</sup> রাস্লুল্লাহ্ (স.) নিম্নোক্ত বাণীর মাধ্যমে নিজের ভূমিকা স্পষ্ট করেছেন। তিনি বলেছেন, "আল্লাহ্ আমাকে একজন প্রচারক হিসেবে পাঠিয়েছেন। তিনি আমাকে শক্তি (জার) প্রদর্শনের জন্য পাঠাননি।"<sup>৫৪</sup>

মুহাম্মাদ (স.) মহান চরিত্রের অধিকারী ছিলেন। এভাবেও বলা যায় যে, তিনি সর্বোত্তম চরিত্রের অধিকারী ছিলেন। জনৈক সাহাবী (রা.) বলেন, "রাসূলুল্লাহ (স.) চরিত্রের দিক দিয়ে মানুবের মধ্যে সর্বোত্তম ছিলেন।" আরকটি হালীসে বলা হয়েছে, "মহানবী (স.) চরিত্রে সর্বোত্তম মানুষ ছিলেন।" জনক সাহাবী (রা.) বলেন, "মহানবী (স.) চরিত্রের দিক দিয়ে সর্বোত্তম মানুষ ছিলেন।" আরো এগিয়ে বলা যায়, তিনি আল-কুর আনের চরিত্রের মূর্ত প্রতীক ছিলেন। অর্থাৎ কুর আন যে মানের মানুষ প্রত্যাশা করে তিনি ছিলেন তার জ্বান্ত সাকী। কুর আনের এমন কোন মানবীয় আচরণ নেই যেটি তিনি পূর্ণমাত্রায় ধারণ করেননি বা আয়ত করেননি। 'আয়িশা (রা.) বলেন,

<sup>&</sup>quot; । الله وربّك لا يؤمنون حتى يعكموك فيما شجر بينهم ثمّ لا يجدوا في انف هم حرجًا ممّا قضيت ويسلموا تسليما و কুর'আন, ৪৯৬৫

فيما رحمة من الله لنت لهم ، ولو كنت فظا غليظ القلب لانفضرا من حولك ، فاعف عنهم واستغفر لهم وشاور هم في . \*\* هـ ১۲۵، مام على الله ، ان الله يعنب المتوكلين আল-কুর আল, ৩১১৫ الله ، ان الله يعنب المتوكلين

অল-কুর আল, ৪৮৪২৯ سول الله والذين معه الله على الكفار رحماء بينيم في

<sup>ें</sup> انا ار اندك شاهدا وسبشرا وحرز ا للاميين ইমাম আবু আবদুলাহ দুহাম্মান ইবন ইসমাঈল আল-বুখারী, সহীহ আল-বুখারী, দারুস্ সালাম,সাউদী আরব, ২০০০, কিতাবু তাফসীরি সুনা, বাব নং- ৪৮

<sup>°</sup> د کان رسول الله (ص) رجلا سهلا . ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল হাজ, হাদীস নং- ১৩৭

१ انت ابر الناس وأوصل الناس على इसाम मूनिम, नहीर, প্রাত্ত, किতावूय् वाकाত, शनीन न१- ١٥٩ يا رسول الله (ص)! انت ابر الناس وأوصل الناس

<sup>°° .</sup> আৰু এনু এন আল-কুর আল, ৮৮৪২২

<sup>88 )</sup> ইমাম তিরমিয়ী, সুলাদ, প্রাহক্ত, কিতাবু তাফসীরি সূরা, বাব নং- ৬৬

वर الخسن الناس خلقا. वर کان رسول الله (ص) احسن الناس خلقا. वर کان رسول الله (ص) احسن الناس خلقا. الله علقا. الله علقا.

<sup>&</sup>lt;sup>৫৬</sup> , ইমাম মুসলিম, *সহীহ*, কিতাবুল আদাব, হালীস নং- ৩০

<sup>&</sup>lt;sup>৫৭</sup> . النبي كان احسن الناس خلقا . ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডজ, কিতাবুল আদাব, হাদীস নং- ৩০

"নিন্চিতভাবেই আল্লাহ্র নবীর চরিত্র ছিল আল-কুর আন।" রাস্বুল্লাহ্ (স.) নিজের ব্যাপারে নিজেই বলেন, "খোলার কসম! আমি মানুবের মধ্যে সবচেয়ে বেশি সদাচারী এবং খোলাভীক্ত।" নিন্চিতভাবেই আমি তোমালের মধ্যে সবচেয়ে বেশি ভাকওয়াবান, সবচেয়ে বেশি সত্যবাদী এবং সবচেয়ে বেশি সদাচারী।" 
"মানুবের হতাশায় ও নিরাশায় আমি আশার সঞ্চারকারী।" 
"

ইবরাহীন ইবন মুহাম্মান (যিনি আলী (রা.) এর বংশধর) বলেন, আদী ইবন আবী তালিব (রা.) যখন নবী (স.) এর সুন্দরতন গুণাবলী বর্ণনা করতেন, তখন বলতেন যে, তিনি সবচেয়ে উনারহন্ত, সবচেয়ে সাহসী-হৃদয়, সবচেয়ে সত্যভাবী, সবচেয়ে ওয়াদা পালনকারী, সবচেয়ে নম্র-ম্বভাব এবং সবচেয়ে ভন্র জীবন যাপনকারী ছিলেন। যে ব্যক্তি হঠাৎ তাঁকে দেখে কেলত, তাঁর উপর জীতির সঞ্চার হতো এবং যে ব্যক্তি তাঁর সাহচর্য লাভ করতো ও তাঁর অতুলনীয় মভাব সম্পর্কে ওয়াফিকহাল হতো, সে তাঁকে অপরিসীম ভালবাসতে ওক্ত করতো। আমি তার পূর্বে কখনো তাঁর মতো (সর্বগুণে গুণাম্বিত) মানুষ দেখিনি এবং তাঁর পরেও দেখিনি। তা

ভদ্রতা ও দয়ার জন্য তিনি মানব জাতির জন্য আদর্শ মানুষ। আনাস ইবন মালিক (রা.) একবার নবী (স.) এর আলোচনা প্রসংগে বলেন, "তিনি ছিলেন সবচেয়ে ভদ্র ও দয়ালু।" উল্লেখ্য আনাস (রা.) রাস্লুল্লাই (স.)-এর গৃহে দীর্ঘ দশ বছর কাটিয়েছেন। তিনি রাস্লুল্লাই (স.) কে খুব কাছে থেকে দেখেছেন। তিনি বলেন, "আমি দশ বছর পর্যন্ত নবী (স.) এর সেবা করেছি। (কিন্তু এ সুদীর্ঘ সময়ে) তিনি আমাকে কখনো মায়েননি, কোন দিন আমাকে ধমকাননি এবং কোন দিন আমার সাথে কল্প ব্যবহার করেননি।" আনান (রা.) আরো বলেছেন, "আল্লাইর শপথ! তিনি কখনো আমাকে উহ' বলেননি।" জনৈক সাহাবী বলেন, "আমি রাস্লুল্লাই (স.) কে (কখনো) কাউকে গালি দিতে দেখিনি।" তাঁর দয়ার গুণের ব্যাপারে আয়ো কিছু হাদীস বর্ণনা করা না হলে য়াস্লের প্রতি অন্যায় করা হবে। হাদীসে বলা হয়েছে, "রাস্লুল্লাই (স.) দয়ালু ও বন্ধুসুলভ ছিলেন।" আমি মুহাম্মদ এবং আমি দয়ার নবী।" আমাকে অভিসম্পাতকারী হিসেবে পাঠানো হয়েছে। বরং আমাকে রহমত হিসেবে পাঠানো হয়েছে।" আমি সৃষ্ট জাহানের জন্য প্রেরিত রহমত।" ত

ভাল মানুষের পরিচিতি, দারিত্ব ও কর্তব্য সম্পর্কে জানতে হলে মানুষকে অবশ্যই রাস্পুরাই (স.)-এর জীবন অনুসরণ করতে হবে। আনাস ইবন মালিক (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "রাস্পুরাই (স.) ছিলেন সবচেরে ভাল মানুষ, সর্বাধিক সাহসী এবং সর্বোচ্চ দরা-দাক্ষিণ্যের অধিকারী।" আলোচ্য হাদীস হতে রাস্লের মহান তিনটি গুণের কথা জানা যায়। ভাল মানুষ বলতে যা বুঝায় তা তিনি পূর্ণ মাত্রায় ছিলেন। আরো বাড়িয়ে বলা যায়, তাঁর সংস্পর্শে এসে আরবের সর্বনিকৃষ্ট লোকগুলো সোনার মানুষে রূপান্তরিত হয়েছিল। অন্য দিকে তিনি ছিলেন অসিম সাহসের অধিকারী। যাদের কোন মানবীয় দুর্বলতা থাকে না, তারা এমনিতেই মানসিকভাবে দৃঢ় চিত্তের

<sup>ి</sup> كان القران 🔧 ইমাম মুসলিম, সহীহ, কিতাবুল মুসাফিরীন, হালীস নং- ১৩৯

৫১ - গা নাব নং الشركة) ইমাম বুধারী, সহীহ, প্রাতক্ত, কিতাযুদ্ শিরকাহু (الشركة), বাব নং ১৫ منهم 🐡

<sup>్</sup> با تقاكم شه واحد دفكم وابركم కా মাম মুসলিন, সহীহ, প্রাণ্ডন, কিতাবুল হাজ (حج), হালীস নং- ১৪১

<sup>े (</sup>المناقب), वाव न१- ١ إيسوا . ﴿ इंशाय ठित्रियी, जुनान, প্রাওক, কিতাবুল मानांकिय (المناقب), वाव न१- ١

عن عمر بن عبد الله مولى غفرة جنثنى ابراهيم ابن مجند من ولد على قال: كان على بن ابى طالب اذا وصف النبى ه الصن عمر بن عبد الناس كفا واجرا الناس صدرًا واصدق الناس لهجة واوفاهم بنمة والينهم عريكة واكرمهم عشرة من الله ولا بعده مثله الله ولا بعده مثله الله عرفه احبه لم الرقبله ولا بعده مثله

<sup>े</sup> अध्यायनाकृन नवी (स.) প্राध्क, रानीन न१- ৫৯, १९. ين مالك انه ذكر النبيّ (ص) فقال: كان اكرم الناس.

عن انس بن مالك قال: خدمتُ النبي (ص) عشر سنين لم يضربني قط، ولم ينتيرني يومًا قط، ولم يعبس وجهه على . قط عن انس بن مالك قال: خدمتُ النبي (ص) عشر سنين لم يضربني قط، ولم يعبس وجهه على . قط عند السيو قط ইমাম নাসায়ী, সুনান, কিতাবুস্ নাহিব (السيو), বাব নং- ২০

<sup>🗠</sup> والله ما قال لي افًا قط , क्याम मूत्रणिम, त्ररीर, প्राधक, किठादून कागागिन, दानीत न१- ৫১ والله ما قال لي افًا قط ,

<sup>े .</sup> हे भाम हेदन भाका, नुनान, थाएक, विजयुन निवान, वाव नर- ١ ما رایت رسول الله (ص) ينت احدًا .

<sup>&</sup>lt;sup>৬৭</sup> . ইমাম বুখারী, *সহীহ*, প্রাণ্ডক, কিতাবুল আযান, বাব নং- ১৭, ১৮, ৪৯

<sup>🌞 .</sup> ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাওক, কিতাবুল ফাযায়িল, হাদীস নং- ১২৬

ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাগুক্ত, কিতাবুল বির্র, হালীস নং- ৮৭

ত . أيْدَاهُ , আখলাকুন নবী (স.), প্রাহুক্ত, পৃ. ১০৫

الناس وأجود الن

অধিকারী হয়ে থাকে। মভ্বভ়ে চিত্তের হয়ে থাকে সে সব লোক, যারা সর্বদা অমানবিক আচরণ করে থাকে। রাস্লের জীবনে অমানবিকতার একটি ঘটনাও নেই। দানে তাঁকে কেউ অতিক্রম করতে পারেনি। দানের মাধ্যমে মানুষের মধ্যে অনেকগুলো ভাল গুণের সমাবেশ ঘটে থাকে। মুহাম্মাদ (স.) এত বেশি দান করতেন যে, তিনি কাউকে কখনো ফিরিয়ে দেননি। আরিশা (রা.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন, নবী (স.) এর নিকট কোনো বয় প্রার্থনা করা হয়েছে এবং তিনি তা নিবেধ করেছেন এরপ কখনো হয়নি।" ওপরের হাদীস থেকে বুঝা যায় য়ে, প্রার্থনাকারীর প্রার্থনা ও অভাবয়ত্তের অভাব পূরণ করা ছিল নবী (স.) এর প্রকৃতি ও ম্বভাবের অর্ভগত। তিনি কাউকে শূন্যহাতে ও নিরাশ করে ফিরিয়ে দেননি। কখনো মুখে 'না' শল উচ্চারণ করেননি। তাঁর এই স্বর্গীয় গুণের কথাই আরব কবি এভাবে উল্লেখ করেছেন- 'ফালিমা শাহাদাত ছাড়া তিনি কখনো 'লা' (না) বলেননি। কালিমা শাহাদাত যদি না হতো তবে তার 'লা' (না) ও 'নাআম' (হাঁ) হয়ে যেতা।" ও ই মর্নেই ফারসী কবি নিয়েজ চরণে ব্যক্ত করেছেনঃ

তোঁর যবাদ মুবায়কে কখনো 'না' শব্দ উচ্চারিত হয়নি। যদি হয়ে থাকে, তবে তা হয়েছে কালিমা শাহাদত ' ২ুএ। এ। এর মধ্যে।"<sup>98</sup>

রাস্লুকাই (স.) মানবতা, মানবিকতা ও মনুষ্যত্ব প্রতিষ্ঠার স্বার্থে অনেক কিছু বিসর্জন লিতেন। আর বাংলাদেশের মানুষের ব্যাপার হয়েছে সম্পূর্ণ বিপরীত। আর তা হলো এই মানুষণ্ডলো স্বার্থের জন্য যে কোন অমানবিক ও বিবেকবিরোধী কাজে লিপ্ত হয়ে পড়ে। আলী ইবন হসাইন (রা.) থেকে বর্ণিত, একবার নবী (স.) সালাত পড়ালেন এবং সালাত খুব ক্রুত শেষ করলেন। তারপর বললেনঃ "আমি সালাত তুরা করে শেষ করার কারণ হল এই যে, সালাতে আমি যখন কোন শিশুর কানুার আওয়াজ শুনি তখন আমার আশংকা হয় যে, শিশুটির এ কানুার দরুন তার মাতা-পিতার মনে কোন কষ্টের উদ্রেক হয় কি না।" বে এ হাদীস হতে রাসুলের মানবিকতার কিছু নিনর্শন পাওয়া যায়। ইবাসত যাতে মানুষের কর্টের কারণ না হয় তিনি তা খেয়াল রাখতেন। আনাস (রা.) থেকে বর্ণিত। "রাস্লুলাই (স.) সালাতরত অবস্থায় যখন কোন শিশুর কানুার আওয়াজ শোনতেন তখন (শিশুটির মায়ের মনে কোন অস্থিরতার সৃষ্টি হতে পারে এ আশংকায় তিনি সালাত সংক্ষিপ্ত করে) ছোট একটি আয়াত কিংবা স্থাট একটি স্রা তিলাওয়াতের মাধ্যমে সালাত শেষ করে নিতেন।" বি

রাস্লুল্লাহ্ (স.) সকল ব্যাপারে আদর্শ ছিলেন। খাওয়া-দাওয়ায় পুরো জীবনে একবারও অপচয় বা অপবয়য় করেনি। বরং য়ট্রক্ষমতায় থেকেও উপবাস যাপন করেছেন। একজন সাহাবী (রা.) বলেন, "আল্লাহ্র নবী (স.) একাধারে তিন দিন তৃপ্তি সহকারে খাননি।" এ হাদীস থেকে শিক্ষা নিয়ে মুসলমানয়া তাদের মানবিক ম্লাবোধের ক্ষত্রে এক মহান বিপ্লব ঘটাতে পারে। আজকাল বাংলাদেশের প্রেক্ষাপটে দেখা য়য় য়ে, অভিজাত গোষ্ঠী অনেক খাদ্য নষ্ট ও অপচয় করছে। অন্যদিকে এই সমাজেই অনেক লোক এখনো অভ্জ থাকছে। এ ধরনের আচরণ ইসলাম সমর্থন করে না। একদিকে বেশি ভোজনের দর্জন অনেকেই রোগাক্রান্ত হচ্ছে; আবার দেশের অধিকাংশ লোক পুষ্টির অভাবে ভূগছে। ইসলামের সোনালী য়ুপে মানবিক ম্ল্যবোধ এতটাই মজবুত ছিল য়ে, মানুবের পেটে পরিপূর্ণ তৃপ্তি না থাকলেও মনে ঠিকই পূর্ণমাত্রায় পরিতৃপ্তি ছিল। আরেক জন সাহাবী (রা.) বলেন, "য়াস্লুল্লায়্ (স.) তাঁর পরিবার-পরিজনকে তিন দিন তৃপ্তিসহ খাওয়াতে পারেনিন।" ও

রাসূলুরাহ (স.) অতি মাত্রায় সামাজিক ছিলেন। একা থাকা, একহরে হয়ে থাকা, একা চলা অসামাজিকতা ইত্যাদি তার চরিত্রের মধ্যে ছিল না। তিনি সকল ৩৬ কাজে মানুষের সাথে মিশে যেতেন। তিনি ছিলেন সমানুভ্তিসম্পন্ন

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> عن عانشة (رض) قالت: ما سنل النبي شينا قط فسنعه عن عانشة (رض) قالت: ما سنل النبي شينا قط فسنعه عن عانشة (رض) قالت: ما سنل النبي شينا قط فسنعه عن عانشة (رض) قالت: ما سنل النبي شينا قط فسنعه عن عانشة (رض) قالت: ما سنل النبي شينا قط فسنعه عن عانشة (رض) قالت: ما سنل النبي شينا قط فسنعه عن عانشة (رض) قالت: ما سنل النبي شينا قط فسنعه عن عانشة (رض) قالت: ما سنل النبي شينا قط فسنعه عن عانشة (رض) قالت: ما سنل النبي شينا قط فسنعه عن عانشة (رض) قالت: ما سنل النبي شينا قط فسنعه عن عانشة (رض) قالت: ما سنل النبي شينا قط فسنعه عن عانشة (رض) قالت: ما سنل النبي شينا قط فسنعه عن عانشة (رض) قالت: ما سنل النبي شينا قط فسنعه عن عانشة (رض) قالت: ما سنل النبي شينا قط فسنعه عن عانشة (رض) قالت: ما سنل النبي شينا قط فسنعه عن عانشة (رض) قالت: ما سنل النبي شينا قط فسنعه (رض) قالت (رض)

वाशनाकूम् नवीं (त्र.), आधक, पृ. ৫० ما قال لا قط الا في تشهده + لو لا النشيد كانت لاؤه نعم وه

عن على بن حسين ان رسول الله (ص) على صلاة فعجل فيها ،فقال النبي (ص) انما عجّلتُ اني سمعت عبيا يبكي . ٥٠ عن على بن حسين ان رسول الله (ص) عن على ابويه على ابويه على ابويه الله على ابويه على ابويه الله على ابويه

<sup>ి</sup> المستلاة فيقرا بالسورة النص (ص) كان يسمع بكاء العسبى و هو في العسلاة فيقرا بالسورة النصيرة والسورة الخفيفة. अशेर, किতावून नालाত, रानीन नং- كاك

<sup>&</sup>lt;sup>٩٩</sup> . আত্রু কুলান, প্রাওজ, কিতাবুল আত'য়িমাহ্, বাব নং- ৪৮ ما شبع نبى الله (ص) ئلائة ايام تباعا .

শ ما اشبع رسول الله (ص) اهله ثلاثة ايام. "ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্ৰাণ্ডক, কিতাবুয্ যুহদ, হাদীস নং- ৩২, ৬৫

মানুষ। ইবরাহীম ইবন মুহাম্মন ইবন হানাফীয়া বলেন, আলী যখনই রাসূলুল্লাহ (স.)-এর গুণাবলী বর্ণনা করতেন, তখন বলতেন, রাসূলুল্লাহ (স.) সবচেয়ে দানশীল ও উদার হস্ত বিশিষ্ট ছিলেন এবং তিনি ছিলেন সবচেয়ে অধিক সুসামাজিকতাসম্পন্ন ব্যক্তিত্ব। তাই যে কেউ তাঁর সাথে মেলামেশা করতো এবং তাঁর চরিত্র সম্পর্কে অবহিত হতো, সে-ই তাঁকে অত্যধিক ভালবাসতো। <sup>১৯</sup>

রাস্লুক্সাহ (স.) মানুবের সুখে সুখী হতেন। আবার তাদের দুঃখে দুঃখী হতেন। মানুবের কষ্টের কথা চিত্তা করে তাদের মুক্তির জন্য তিনি হিরা গুহার অবস্থান করেছিলেন। রাসূলুরাহ (স.) ওহী প্রাপ্ত হয়ে ফিরে এসে খাদীজা (রা.) কে সব বললেন। খাদীজা (রা.) রাস্পুরাহ (স.)-কে যা বলে সান্তুনা দিয়েছিলেন তা প্রনিধাণযোগ্য। খাদীজা (রা.) বলেছিলেন, "কখনো নয়, আল্লাহর শপথ! আল্লাহ কখনো আপনাকে অপমানিত করবেন না। নিচিতভাবেই আপনি আজীয়তার সম্পর্ক বজায় রাখেন। আপনি লোকদের বোঝা লাঘব করেন। আপনি অতিথি-সেবা করেন। আপনি নিঃস্বের জন্য উপার্জন করে দেন। আপনি সত্য-প্রতিষ্ঠার ব্রতদের পাশে দাভান।"<sup>৮০</sup> তিনি মানুষের সাথে মিশে একাকার হয়ে যেতেন। সকলের সাথে শ্রমে যোগ দিতেন। বারায়া ইবন 'আযিব (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমি খন্দক যুদ্ধের দিন দেখেছি যে, রাস্পুলাহ (স.) নিজে মাটি বহন করেছেন আর ধুপার তাঁর বকের পশমগুলো চেকে পভেছিল। তিনি বলেন, আমি আয়ো দেখেছি যে, খন্দকের সে দিন প্রিয় নবী (স.) উদ্দীপনা বর্ধক কবিতা আবন্তি করছিলেন। আর সাহাবীগণ পরিখা খনন করে যাচ্ছেন। এ সময় তিনিও অন্যদের সংগে মাটি বহন করতেন। এমনকি বালির কারণে তাঁর পেটের চামডা আবত হয়ে গিয়েছিল। <sup>১১</sup> একজন প্রত্যক্ষদর্শী সাহাবী বলেন, "মহানবী (স.) আহ্যাবের দিন আমাদের সাথে মাটি ছানান্তর করেছেন।"<sup>৮২</sup> এ হাদীস থেকে নিজের হাতে কাজ করার এক মহান শিক্ষা মানুষ রাসুলুল্লাহ (স.)-এর কাছ থেকে জানতে পারে। উপরোক্ত হাদীস হতে প্রমাণিত হলো যে, যে পর্যায়ের লোকই হোক না কেন সকল কাজে নিজেকে শামিল করতে হবে। কিছ লোককে কাজে লাগিয়ে নিজে আরাম করা ইসলামের শিক্ষা নয়। দায়িত্বীল ব্যক্তি অন্যদের সাথে কাজে শরীক হলে অনেক ধরনের উপকার হয়। যেমন, কাজে একটি গতি আসে ও কাজটি সহজে হয়ে যায়।

রাস্তুল্লাই (স.) ছিলেন মানুষের নিরাপত্তা বিধারক। তাঁর বারা কারোর কোনরূপ ক্তির আশংকা ছিল না। মক্কা বিজয়ের দিনও তিনি মানুষকে পূর্ণমাত্রায় নিরাপত্তা দিয়েছিলেন। অথচ এ লোকগুলোই রাস্লের প্রতি অমানবিক আচরণে মেতে ওঠেছিল। হানীসে বলা হয়েছে, "মক্কা বিজয়ের দিন আল্লাহ্র রাস্ল (স.) মানুষকে পূর্ণ নিরাপত্তা দিলেন।" \*\*

রাসূলুরার (স.)-এর কথা-বার্তার প্রকৃতি ছিল মানবতার ভিভিতে। অর্থাৎ তিনি কোনদিন তার বভূতার মাধ্যমে মানুষকে কষ্ট দেননি। তিনি কথনো কোন কথা বা কাজের মাধ্যমে বিরক্তির উদ্রেক করেননি। বরং তাঁর বভূতার মাধ্যমে সকলের মনের ব্যাথা দূর হয়ে যেত। এমন অনেক লোক আছেন যারা তালের কথাকে এত বেশী দীর্ঘ করেন যে, মানুষজন অতিষ্ঠ হয়ে যায়। এ ক্ষেত্রে মুহাম্মাদুর রাসূলুরার (স.) ছিলেন ব্যতিক্রম। আলী (রা.) বলেন, তিনি মানুষের প্রতি সর্বদা খেয়াল রাখতেন যাতে তারা অমনোযোগী না হয়ে পড়ে কিংবা অতিষ্ঠ হয়ে না ওঠে। প্রত্যেক অবস্থার জন্যই তাঁর নিকট তার উপযুক্ত ব্যবস্থা থাকতো। " মানুষ না চাইলে তিনি কোন কিছুতে অগ্রসর হতেন না। তিনি মানুষের মনের অবস্থা ব্রুতে পারতেন। যেহেত তিনি মানুষের নবী এবং মানুষ নবী।

عن عمر بن عبد الله مولى غفرة حدثنى ابر اهيم بن سحمد بن الحنفية من ولد على قال: كان على بن ابى طالب (رض) . «أ المام المام عشرة من خالطه فعرفه احبّه عشرة من خالطه فعرفه احبّه عشرة من خالطه فعرفه احبّه المام عشرة من خالطه فعرفه احبّه (مر) المود الناس كفا واكرمهم عشرة من خالطه فعرفه احبّه (مر) على عمرة من خالطه فعرفه احبّه من عمرة من

كلا والله ما يخزيك الله ابدًا ، انك لتصل الرحم ، وتعمل الكل ، وتقرئ الضيف ، وتكسب المعدوم ، وتعين على نوائب . ا ইমাম মুসলিন, সহীত্, কিতাবুল ঈনান, হাদীস নং- ২৫২

<sup>े</sup> کان النبی (ص) ینقل معنا الثراب ہوم الاحزاب علیہ है पाम मूनिम, नहीं अठक, किठावून किदान, रानीन नह

ত الناس (ص) الناس مَكَ امْن رسول الله (ص) الناس कावू 'আবদির রহমান আহমদ ইব্দ ত'আয়ব আননাসায়ী, সুনানুনাসায়ী, ১৯৫১, লাহোরঃ মাকতাবা সালফিয়া, ১৯৮২, কিতাবুত তাহরীম, বাব নং- ১৪

ه , ه . १५ - ١٩ مال علاه عاده عاد ، و वाधनायुन् नवी म. প্राठक , शनीम न१- ١٩, م

রাস্কুরাহ (স.) ছিলেন থৈর্যের প্রতীক। বিশেষত প্রতিকৃল অবস্থায় তিনি এবং সাহাবীরা থৈর্য ধারণ করতেন। হাদীসে বর্ণিত আছে, "রাস্কুরাহ (স.) এবং তাঁর সংগীরা কটে ধৈর্য ধরতেন।" ধর্মের একটি বিপরীত বৈশিষ্ট্য হলো অস্থিরতা। মহানবী (স.)-এর জীবনে অস্থিরতার লেশমাত্রও পরিলক্ষিত হয়নি। মানুষের সামনে নিজেকে আদর্শ ও দৃষ্টাত হিসেবে উপস্থাপনের জন্য অনেক মানবিক হতে হয়। অনেক হিসেব করে জীবন পরিচালনা করতে হয়। অস্থিরতা একটি মানবিক মূল্যবোধ-বিরোধী বাজে অভ্যাস। অপরাধী লোকদের প্রধান বৈশিষ্ট্য হলো অস্থিরতা। বিশিষ্ট সাহাবী হয়রত হিন্দা ইবন আবী হালা (রা.) বলেন, "সামান্য পরিমাণের অস্থিরতাও রাস্কুরাহ (স.)-এর ছিল না।" ব্যাপির সকল ধরণের ইতিবাচক ও কল্যাণকর কাজের সাথে রাস্কুরাহ (স.)-এর সংশ্রিষ্টতা ছিল। আর সকল প্রকার অন্যায় ও অমানবিক কাজ থেকে তিনি পুরো জীবন দুরে ছিলেন এবং অন্যানরকে দুরে রাখার চেষ্টা করেছেন।

বিপরীত পক্ষে দেখা যায়, রাস্নুল্লাহ্ (স.) কোন ধরনের অমানবিক, অসামাজিক, অনৈতিক কাজ কখনো করেননি। উদাহরণস্বরূপ বলা যায়, তিনি কখনো কাউকে গালি দেননি। হাদীসে বর্ণিত আছে, "রাস্নুল্লাহ্ (স.) কাউকে গালি প্রদানকারী ও অভিসম্পাতকারী ছিলেন না।" বিখ্যাত সাহাবী আনাস (রা.) শৈশব কালে দীর্ঘ দশ বছর রাস্নুল্লাহ্ (স.)-এর গৃহে প্রতিপালিত হয়েছিলেন এবং কাজ করেছিলেন। তিনি রাস্নুল্লাহ্ (স.)-এর মানবিক চরিত্রের বর্ণনা দিয়ে বলেন, তিনি আমাকে কখনো ধমকাননি, প্রহার করেননি এবং গালি দেননি।" তিনি কখনো অল্লীল কথা বলেননি, অল্লীল আচরণ করেননি, অগ্লীল পোশাক পড়েননি। আনাস (রা.) বলেন, "রাস্নুল্লাহ্ (স.) গালি প্রদানকারী ছিলেন না এবং অল্লীল ব্যক্তিও ছিলেন না।" তিনি ছিলেন পরিপূর্ণ একজন শ্লীল ব্যক্তি। তিনি ছিলেন শালীনতার মূর্তপ্রতীক।

মহানবী (স.) এর মহান আদর্শ হতে দূরে চলে আসার ফলে মানব সমাজে দেখা দিয়েছে বিভিন্ন ধরনের অমানবিকতা ও অরাজকতা। মানুষ তাঁর আদর্শ-বিচ্চাত হয়ে অপমানিত ও নিগৃহিত হচ্ছে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) স্বয়ং বলেছেন, "যে আমার আদর্শের পরিপন্থী কাজ করবে সে অপমানিত ও নিগৃহিত হবে।"<sup>১০</sup>

আমাদের সমস্যা হলো এই যে, আমাদের দেশে মুহাম্মাদ (স.) কে যে, ম্মরণ করা হয় না ব্যাপারটি তা নয়।
ম্মরণ করা হয় অনুষ্ঠানের মাধ্যমে। মুসলমানগণ রাস্লের আদর্শকে বিভিন্ন অনুষ্ঠানের মধ্যে সীমদ্ধ করে
ফেলেছে। তারা স্বাই যদি বান্তব জীবনে মুহাম্মাদ (স.) কে মেনে নিত; তাহলে চতুর্দিকে এত অমানবিকতার
প্রতিযোগিতা চলতে পারতো না। অনুষ্ঠানসর্বহ নবীপ্রেম ফলোদয় হচ্ছে না। ব্যক্তি ও স্মাজে নবীপ্রেমের প্রতিকলন
দেখা যাছে না। ভাল মানুষ হওয়ার জন্য বিশ্বনবীকে ম্মরণ করা হয় না। তাঁকে যদি আংশিকও মানা যেত তাহলে
মানুষ এত অমানবিক হতে পারতো না। রাস্লকে কেন পাঠানো হলো? তাঁকে কেন অনুসরণ করতে হবে? কিভাবে
অনুসরণ করতে হবে তা ওপরের আলোচনা হতে স্পষ্ট হলো। মূল কথা হলো ভাল মানুষ হতে হবে। তাহলেই
মানবিক মূল্যবোধ জাগরিত হবে। ইসলাম, মুহাম্মাদ (স.) এবং কুর আন এসব মানবতার জন্যই।

## চরিত্রের বলিষ্ঠতা

বাংলাদেশে বর্তমানে চরিত্রের খরা চলতে। মানুষের সব আতে তথু চরিত্র নেই। মানুষ পার্থিব সুযোগ-সুবিধার জন্য চরিত্রের মত মহামূল্যবান সম্পদ বিকিয়ে দিচেছে। রাসূলুল্লাহ্ (স.) এমন একটি অবস্থার ব্যাপারে আশংকা প্রকাশ করেছেন। তিনি বলেছেন, "অনেক জাতি পার্থিব সম্পদের বিনিমরে তালের চরিত্র বিক্রি করে দেয়।" মানবিক মূল্যবোধ সৃষ্টি ও বিকাশে উত্তম চরিত্রের ভূমিকা অপরিসীম। উনুত মানবীর চরিত্র দিয়ে বাংলাদেশের উনুয়ন সম্ভব।

<sup>&</sup>lt;sup>৮৫</sup> . ইমাম বুখারী, *সহীহ*, প্রাণ্ডক, কিতাবুল আলাব, বাব নং- ১১০

भाषानुन नवी म. প্রাওজ, रानीम न१- ১৯৬, পু. ১৩৮ داخه 🖰 المراحة 🖰

हिमाम दूशाती, जहीर, প্রাণ্ডক, किতাবুল আদাব, বাব नং- ৩৮, ৪৪ لعالمًا ولا لعَالمًا ولا لعَالمًا والله الشراص) سَبَابًا ولا لعَالمًا . ٥٩

७७ - अ کیرنی و لا ضربنی و لا شندی . ४ ما کیرنی و لا ضربنی و لا شندی . ۲۰

<sup>&</sup>lt;sup>৯০</sup> ইমাম আহমদ ইবন হাৰল, আল-মুসনাদ, প্ৰাণ্ডভ, খভ- ২, পৃ. ৫০

<sup>&</sup>lt;sup>৯</sup>১ يبيع اقوام اخلاقهم بعرض من الدنيا ইমাম আহমদ ইবন হাৰল, আল-মুসনান, প্ৰাণ্ডন্ত, খন্ত- ৪, পৃ. ২৭৩

মানুষের চরিত্র মাধুর্য অন্যের ওপর প্রভাব ফেলতে সহায়তা করে। মানুষকে উদার হৃদয় ও বিপুল সাহসের অধিকারী হতে হবে, সৃষ্টির প্রতি সহানুভূতিশীল ও মানবতার দরদী হতে হবে। তাদের হতে হবে ভদ্র ও কোমল বভাবসম্পন্ন, আত্মনির্ভরদীল ও কন্তসহিঞ্চ্, মিষ্টভাষী ও সদালাপী। তাদের বারা কারো কোন ক্ষতি হবে এমন কোনো ধারণাও যেন কেউ পোষন করতে না পারে এবং তাদের নিকট থেকে কল্যাণ ও উপকার সবাই কামনা ফরবে। তারা নিজেদের প্রাপ্যের চেয়ে কমের ওপর সম্ভুষ্ট থাকবে এবং অন্যকে তার প্রাপ্যের চেয়ে বেশী দিতে প্রস্তুত থাকবে। তারা মন্দের জবাব ভালো দিয়ে দিবে অথবা কমপক্ষে মন্দ দিয়ে দিবে না। তারা নিজেদের দোব-ক্রটি স্বীকার করবে এবং অন্যের গুণাবলীর কদর করবে। তারা অন্যের দুর্বলতার প্রতি নজর না দেওয়ার মত বিরাট হুদরপটের অধিকারী হবে, অন্যের দোব-ক্রটি ও বাড়াবাড়ি মাফ করে দিবে এবং নিজের জন্য কারোর ওপর প্রতিশোধ নিবে না। তারা অন্যের সেবা গ্রহণ করে নয় বরং অন্যকে সেবা করে আনন্দিত হবে। তারা নিজের স্বার্থে নয় বরং অন্যের ভালোর জন্যে কাজ করবে। কোন প্রকার প্রশংসার অপেক্ষা না করে এবং কোন প্রকার নিন্দাবাদের তোয়াক্কা না করে নিজের দায়িত্ব পালন করে যাবে। সৃষ্টিকর্তা ছাড়া আর কারোর পুরস্কারের প্রতি দৃষ্টি দিবে না। তাদেরকে বল প্রয়োগে দমন করা যাবে না কিন্তু সত্য ও ন্যায়ের সামনে তারা নির্দ্ধিধায় ঝুঁকে পড়বে। তাদের শক্ররাও তাদের ওপর এ বিশ্বাস রাখবে যে, কোন অবস্থায়ই তারা ভব্রতা ও ন্যায়নীতি বিরোধী কোন কাজ করবে না। এ চারিত্রিক গুণাবলী মানুষের মন জয় করে নেয়। এগুলো তলোয়ারের চেয়েও ধারালো এবং হীরা, মনি-মুক্তার চেয়েও মূল্যবান। এমন চারিত্রিক মাধুর্বতা এবং বলিষ্ঠতা যাদের থাকবে তাদের দ্বারা মানবতা উপকৃত না হয়ে পারে না।

আখলাক বা চরিত্রের সাথে মানবিক মূল্যবোধের গভীরতর সর্ল্পক। আখলাক সুন্দর হলে সকল কর্মকান্ত সুন্দর হয়। এ জন্য ইসলামে আখলাকের এত গুরুত্ব। এমনকি আখলাকের উপরই ঈমান নির্ভর করে। ঈমানের পূর্বতা উনুত নৈতিক চরিত্রের উপরই নির্ভরণীল। অতএব নৈতিক চরিত্রের দিক দিয়ে যে যতদূর উনুত, তাঁর ঈমান ততদূর পরিপূর্ব। অন্য কথায় বলা যায়, উনুত নৈতিক চরিত্র পূর্ব ঈমানের অনিবার্য কল বিশেষ। অতএব যার ঈমান যত কামেল, তাঁর চরিত্রও তত উনুত হবে এবং যার চরিত্র উনুত, মনে করতে হবে যে, সে একজন কামেল ঈমানদার ব্যক্তি। পক্ষান্তরে যার ঈমান কামেল হয়েছে, তার চরিত্র উনুত না হয়েই পারে না; আবার যার উনুত মানের চরিত্র নেই, তার ঈমান পূর্ব হবার কোন প্রমাণই নেই। ইসলামে চরিত্রের যে কতদূর গুরুত্ব রয়েছে তা নিম্নের ক্ষুত্রাকার হাদীস হতে সহজেই প্রমাণিত হবে। আবু হুরায়রা (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন যে য়াসূলুল্লাহ (স.) বলেছেন, মুমিনদের মধ্যে সর্বাধিক পূর্ণ ঈমানদার সে ব্যক্তি, যায় নৈতিক চরিত্র তাদের মধ্যে সবচেরে উন্তম। আর যে তার জীর কাছে ভাল সে তোমাদের মধ্যে উন্তম। "">
ইসলামের দৃষ্টিতে যার চরিত্র যত সুন্দর সে তত ভাল মানুব। মহানবী (স.) বলেছেন, তোমাদের মধ্যে উন্তম। যে চরিত্রে সুন্দর সে-ই তোমাদের মধ্যে সর্বোন্তন। ""
ইসলামের দৃষ্টিতে যার চরিত্র যত সুন্দর সে তত ভাল মানুব। মহানবী (স.) বলেছেন, তোমাদের মধ্যে যে চরিত্রে সুন্দর সে-ই তোমাদের মধ্যে সর্বোন্তন। ""
ইসলামের দৃষ্টিতে যার চরিত্র যত সুন্দর সে তত ভাল মানুব। মহানবী (স.) বলেছেন, তোমাদের মধ্যে যে চরিত্রে সুন্দর সে-ই তোমাদের মধ্যে সর্বোন্তন। ""
ইসলামের দৃষ্টিতে যার চরিত্র যতে সুন্দর সে তত ভাল মানুব। মহানবী (স.) বলেছেন, তোমাদের মধ্যে যে চরিত্রে সুন্দর সে-ই তোমাদের মধ্যে সর্বোন্তন। ""

মহান আল্লাহ্ যুগে যুগে অসংখ্য নবী-রাসূল পাঠিয়েছেন। এদেরকে পাঠানোর অন্যতম সেরা উদ্দেশ্য ছিল, মানুষকে চরিত্রবান করা। এ প্রেক্ষাপটে রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "সংচরিত্রের পূর্ণতা বিধানের জন্য আমাকে পাঠানো হয়েছে।" পৃথিবীতে যে স্থানে এবং যে যুগে চরিত্রের আকাল পড়েছিল; ঠিক সে স্থানে এবং সে যুগেই মুহামাদ (স.) কে রাসূল করে পাঠানো হয়েছিল। তিনি এ কাজে সমর্থ হয়েছিলেন। রাসূলুল্লাহ্ (স.)-এর আবির্ভাবকালে আরবের লোকদের চরিত্র বলতে কিছু ছিল না; কিন্তু কয়েক বছরের ব্যবধানে তিনি সেখানে চরিত্রের ভিত্তিতে একটি সমাজ প্রতিষ্ঠা করতে সক্ষম হয়েছিলেন।

উনুত চরিত্রের সংজ্ঞা রাসূলুল্লাহ্ (স.) দিজের ভাষায় দিরেছেন। নাওয়াস ইবন সাম'আন (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন যে রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "সদাচারই সচ্চরিত্র। আর পাপ তা-ই যা তোমার অন্তরে উদ্বেগের সৃষ্টি করে এবং তুমি অপহক্ষ কর যে, মানুষ তা জেনে ফেলুক।" বর্ণি রাসূলুল্লাহ্ (স.) যে সব কিছুর জন্য দু'আ করতেন এবং তাঁর অনুসারীদের দু'আ শিথিয়ে গেছেন তার অন্যতম হলো সুন্দর চরিত্র। তিনি নিল্লোক্ত ভাষায় দু'আ করতেন,

<sup>&</sup>lt;sup>১২</sup> مانا احته خلقا وخياركم خياركم المؤمنين ايمانا احته خلقا وخياركم خياركم الساءهم المؤمنين المؤمنين

<sup>🌣</sup> ياكم احانكم احانكم اخلاقاً ইমাম মুসলিন, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল ফাযায়িল, হালীস নং- ৬৮

শু بيث لانمم حسن الاخلاق. ইমাম মালিক, মূ আন্তা, প্রাঙক্ত, কিতাবু হুসদিল বুলক, হাদীস নং- ৮

<sup>\*</sup> وكر هت ان يطلع عليه الناس . في المنافق عليه الناس . والاثم ما حاك في نفك ، وكر هت ان يطلع عليه الناس . فه والاثم ما حاك في نفك ، وكر هت ان يطلع عليه الناس . وهو المنافق عليه الناس . وكر هت ان يطلع عليه الناس . وكر هت المنافق المنا

"হে আল্লাহ্! তুমি আমার অবয়বকে সুন্দর করেছো, এবার আমার চরিত্র সুন্দর কর।" আলোচ্য হাদীসের মাধ্যমে আরেক বার সুন্দর চরিত্রের গুরুত্ব প্রকাশিত হলো। রাস্লুল্লাহ্ (স.) আরো বলতেন, "হে আল্লাহ্! তুমি আমাকে ঘৃণিত কাজ এবং ঘৃণিত চরিত্র হতে বাঁচাও।" <sup>১৭</sup>

ঈমানের সাথে চরিত্রের গভীর যোগসূত্র রয়েছে। ঈমানের অনেকগুলো দিক রয়েছে। যেমন- পবিত্রতা, লজা, ধৈর্য, চরিত্র ইত্যাদি। চরিত্র ঈমানের একটি দিক এবং সবচেয়ে উত্তম দিক। মহানবী (স.) কে প্রশ্ন করা হয়েছিল, কোন ঈমান সর্বোত্তম? তখন তিনি বললেন, "উত্তম চরিত্র।" \*\*

চরিত্র খোদার সেরা দান। মহান আল্লাই মানুষকে অনেক কিছু দিয়ে মহিমান্বিত করেছেন। যেমন- শিক্ষা, সুহতা, অর্থ, সৌন্দর্য, চরিত্র ইত্যাদি। তবে এর মধ্যে চরিত্রের হ্রান সবার ওপর। রাসূল করীম (স.) বলেছেন, "মানুবকে সর্বোভম যা দেয়া হয়েছে তা উত্তম চরিত্র।" অপরদিকে মন্দ চরিত্র চরম দুর্ভাগ্যের ব্যাপার। রাসূলুল্লাহ (স.) বলেছেন, "ভাল মেধা সৌভাগ্যের প্রতীক আর মন্দ চরিত্র দুর্ভাগ্যের প্রতীক।" যার চরিত্র যত সুন্দর সে রাসূলুল্লাহ (স.)-এর তত বেশী প্রিয় ব্যক্তি। তিনি এ প্রসংগে বলেছেন, "তোমাদের মধ্যে যার চরিত্র সবচেয়ে বেশী সুন্দর সে আমার কাছে সবচেয়ে বেশি প্রিয়।" সক্ত

চরিত্রের দু'টি দিক রয়েছে। একটি প্রকাশ্য যা মানুষের সাথে লেনদেনের মাধ্যমে প্রকাশিত হয়। দ্বিতীরটি কম প্রকাশিত হয়। মানুষের সাথে চরিত্রের যে দিকটি জড়িত ইসলাম সেটিকে সমধিক গুরুত্ব প্রদান করেছে। অর্থাৎ মানুষের জন্য এবং মানুষের ভার্থে চরিত্রকে সুন্দর করতে হবে। মহানবী (স.) বিশিষ্ট সাহাবী মু'আয় ইবন জাবালকে একবার বলেন, "হে মু'আয় ইবন জাবাল! তুমি মানুষের জন্য তোমার চরিত্রকে সুন্দর কর।"<sup>১০২</sup>

ইসলামের চতুর্থ খলীফা 'আলী (রা.) তাঁর পুত্রকে যে উপদেশ দিরেছেন; তার পূরোটা জুড়ে মানবতা, সততা এবং শিষ্টাচারের কথা প্রাধান্য পেয়েছে। তিনি তাঁর পুত্র হুসায়নকে উপদেশ দান করহেন এভাবেঃ 'ওহে হুসায়ন! আমি তোমাকে উপদেশ দিচ্ছি, তোমাকে আদব শিখাচিছ; মন দিয়ে শোন! কারণ, বুদ্ধিমান সেই যে শিষ্টাচারী হয়। তোমার স্নেহশীল পিতার উপদেশ অরণ রাখবে, যিনি তোমাকে শিষ্টাচার শিক্ষা দিয়েছেন। যাতে তোমার পদস্থলন না হয়। আমার প্রিয় ছেলে! জেনে রাখ, তোমার রুবী-রেবেক নির্ধারিত আছে। সুতরাং উপার্জন বাই কর, সং ভাবে করবে। অর্থ-সম্পদ উপার্জনকে তোমার পেশা বানাবে না। বরং আল্লাহ্ভীতিকেই তোমার উপার্জনের লক্ষ্য বানাবে।'১০৪

ইসলামে লজ্জাকে চরিত্রের মধ্যে সবচেয়ে বেশি ওরুত্ব প্রদান করা হয়েছে। বস্তুত একটি লোকের চরিত্র হতে লজ্জা চলে গেলে; সে করতে পারে না এমন কোন কাজ নেই। হাদীসে লজ্জাকে ইসলামের চরিত্র বলে উল্লেখ করা হয়েছে। চরিত্রের মহান শিক্ষক ও আদর্শ রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "অবশ্যই প্রতিটি দীনের চরিত্র রয়েছে।

<sup>ें</sup> साम जारमन रेवन राचन, जान-मूनमान, প্राधक, चंड- ১, পू. ८०७ اللهمَ احدث: خلقي و احدينَ خلقي . ﴿﴿

ه । वाय नर وفنى سبئ الاعمال وسبئ الاخلاق . \* ইমাম শাসায়ী, সুদান, প্রাণ্ডত, কিতাবুদা ইফতিতাহ (افتتاح), বাব নং

كان: خلق من . كان: خلق من الايمان افضاً । ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনাদ, প্রাণ্ডভ, বন্ত- ৪, পৃ. ৩৮৫

ইমান আহমদ ইবন হামল, जाल-মুসনান, প্রাণ্ডজ, খভ- ৪, পৃ. ২৭৮ خبر ما اعطى الناس خلق دن. ﴿ ﴿

كان الداكة يمن وسوء الخلق شؤم. ٥٥٠ हेगाम आवृ नांछन, जूनान, প্রাণ্ডल, किंठावून जानव, वाव नर- ১২৪

ان من اعبكم الى اهـ نكم اخلاقا . ٥٥٠ हैमाय जारमन देवन राचन, जान-मूनमान, প্राधक, थंड- ८, १. ১৯৩

<sup>े -</sup> کسن خُلفك للناس يا معاذ بن جبل عاد بن جبل عاد بن جبل عاد بن جبل المعاذ بن جبل المعاذ بن جبل المعاذ بن جبل

১٥٥ . ইমাম আহমদ ইবদ হাৰল, আল-মুদদাদ, প্রাওক্ত, খন্ত- ৬, পৃ. ৪৪৩

<sup>&</sup>lt;sup>১০৪</sup> , দীওয়ান-ই-আলী (রা.), ঢাকাঃ র্যামন পাবলিশার্স, ২০০২, ১/৪৫/ড. মুসতাফা মাহমুদ ইউনুস, আদাবুদ দা'ওয়াতি আল-ইসলামিয়া, ফার্রোঃ মাতবা'আতু কাসিদি আল-খায়র, পূ, ৩২

ইসলামের চরিত্র হলো লজা।" >০৫ ইসলম তার চরিত্র হিসেবে এমন একটি বিষয়কে বেঁচে নিরেছে যে, এতে করে চরিত্রের অন্য সকল দিক পরিশুদ্ধ হতে বাধ্য। বিচার দিবসে চরিত্র মানুবের জন্য সবচেরে বেশি কাজে আসবে। রাসূলুরাহ (স.) বলেছেন, "কিয়ামত দিবসে মুমিনের দাড়িপারার উত্তম চরিত্রের চেরে বেশি ভারী আর কিছু হবে না।" >০৬

## আখিরাতকে বেশী গুরুত্ব ও প্রাধান্য প্রদান

এটি অত্যন্ত ষাভাবিক কথা যে, কেউ দু'দিক সমভাবে পায় না। দুনিয়ার জীবনে ভোগের নেশায় থাকলে পরজীবনে তার সুখ কমিয়ে দেয়া হবে। আবার আখিরাতের আশায় ইহজীবনে দায়সারা গোছের জীবন পরিচালনা করলে আখিরাতে তা পূর্ণমাঞার দেয়া হবে। রাস্লুলুয় (স.) সে কথা নিম্নোক্ত হাদীসে বলেছেন, "যে ব্যক্তি পার্থিব জগতকে বেশী ভালবাসরে তার আখিরাতকে ক্তিমন্ত করে দেয়া হবে। আর যে ব্যক্তি আখিরাতকে ভালবাসরে তার দুনিয়ার জীবনকে দুর্বিসহ করে দেয়া হবে।" ম্'মিন ব্যক্তি স্বাভাবিকভাবেই ভবিষ্যতের অধিক লাভের আশায় আরাম বিসর্জন দিবে, এটিই স্বাভাবিক। এজন্য মহানবী (স.) মু'মিন ব্যক্তির ভূমিকা সম্পর্কে বলেছেন, "দুনিয়া মু'মিনের জন্য কারাগার আর কাফিরের জন্য জানাত।" তা অতএব মু'মিন লোকদের দুনিয়াকে এভাবেই গ্রহণ করতে হবে। দুনিয়ায় মানুষ কিভাবে বসবাস করবে তা নিম্নোক্ত ভাষায় মহানবী (স.) বলেছেন, "ভূমি পৃথিবীতে গরীব অথবা পর্যটকের ন্যায় থাক।" পৃথিবীতে হয় দীনহীনভাবে থাকতে হবে নতুবা সাময়িক মনে করে যেনতেনভাবে থাকতে হবে। এটিকে স্থায়ী মনে করায় কোন যৌজিকতা নেই। আখিরাতকে বেশি প্রাধান্য দেয়ার অর্থ নিম্নোক্ত হাদীসে বলা হয়েছে। রাসুলুয়ায় (স.) বলেছেন, "ফুইকর বস্তুসমূহ দিয়ে জায়াতকে যিরে রাখা হয়েছে। আরে কৈব আকাংখা (উচ্চাভিলাস) দিয়ে জায়ানুমকে যিয়ে রাখা হয়েছে।" তা অবিরাতের তিক্ততা। আর দুনিয়ার তিক্ততা হল আখিরাতের মজা।" ১৯২

रेंव وخلق الاسلام العواء و كان الكال دين خلقا ، وخلق الاسلام العواء و العواء و كان الاسلام العواء و العواء و الكان دين خلقا ، وخلق الاسلام العواء و العواء

२० - श विद्याम पाव नारेन , जूनान, প्रावज, किठावून प्राप्ताव, वाव नरेन व شئ اثقل في ميزان المؤمن يوم القيامة من خلق حسن . ومود

৪১% ৯৩% কুর'আন, ৯৩% وللاخرة خير لك من الاولى . <sup>٥٥٤</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>১০৬</sup> . ইমাম আহমদ ইবন হাৰল, আল-মুসনান, প্ৰাহক্ত, বত্ত- ৪, পৃ. ৪১২

<sup>े ।</sup> हिमान मूनिमन, महीर, श्राधक, किठातूय् यूरम, शामीन न१- ١ الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر

<sup>े</sup> अध्याम तूबाती, अक्षीर, आधक, किरावृत् तिकाक, वाव नः کن فی الدنیا کائك غریب او عابر سبیل . 🗝 د

<sup>ें -</sup> الذار بالشهوات , क्याय मूननिम, नशैर, প্রাণক, किञावून बाह्माव, सनीन न१- ১ مثلت المنار وعُقت الذار بالشهوات

४८ . १. वह ने संधन, व्यापक, व्यापक, व्यापक, वह विश्व الدنيا مرة الاخرة ومرة الدنيا حلوة الاخرة . \* دد

কোন জীবনকে প্রাধান্য দিবে সে এখতিয়ার প্রত্যেকটি মানুষের ররেছে। তবে কেউ সাময়িক জীবনকে বেছে নিলে তার চেয়ে হতভাগা আর কেউ হতে পারে না। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "সে লোক সর্বনিকৃষ্ট যে দুনিয়ার বিনিময়ে তার দীনকে ধ্বংস করে দেয়।"<sup>১১০</sup>

দুনিয়াসক্তি অতি সতর্ক ও পরিণামদশী ব্যক্তিদেরও পেয়ে বসতে পারে এবং কাবু করে ফেলতে পারে। এজন্য সদা সতর্ক থাকতে হয়। সর্বদা মহান আল্লাহ্র সাহায্য প্রার্থনা করতে হয়। বিশ্বনবী (স.) প্রায়ই এ আসক্তি থেকে মহান আল্লাহ্র দরবারে পরিত্রাণ চাইতেন এবং কারমনো বাক্যে দু'আ করতেন। যেমন তিনি বলতেন, "হে আল্লাহ্! আমি তোমার কাছে দুনিয়ার পরীক্ষা (ফাঁদ) থেকে রেহাই চাই।" " কনেকের চিন্তার প্রোটা জুড়ে থাকে ওধু দুনিয়া। তাদের অলোচনার বিষয় ওধু দুনিয়া আর দুনিয়া। তারা প্রতিটি পদক্ষেপ দুনিয়ার জন্য নিয়ে থাকে। তাদের চিন্তার জগতে আধিরাতের স্থান লেশমাত্রও নেই। রাস্লুল্লাহ্ (স.) এমন অবস্থা থেকে আল্লাহ্র কাছে দু'আ করে বলতেন, "হে আল্লাহ্! তুমি আমার জন্য দুনিয়াকে প্রধান উৎকণ্ঠার (চিন্তার, উর্দেশ্বর ও ইক্ছার) ব্যাপার করে দিও না।" " ব

### কবর যিয়ারত

এক সময় কবর যিয়ারতের ব্যাপারে নিষেধাজ্ঞা ছিল। পরবর্তীতে তার অনুমতি দেয়া হয়। কারণ ভালো মানুব তৈরীতে কবর যিয়ারত কিঞ্জিত হলেও ভূমিকা পালন করে থাকে। য়াসূলুল্লাহ্ (স.) বলেন, "আমি তোমাদেরকে কবর যিয়ারত থেকে (পূর্বে) বারণ করেছিলাম। এখন তোমরা কবর যিয়ারত কর।" কবর যিয়ারত মানুষের মদকে নরম করে দেয়, দুনিয়ার মোহে ভাটা পড়ে, মানুষকে আখিরাতমুখী করে, সর্বোপরি ভাল মানুষ হতে সহায়তা করে। কারণ কবরের কাছে গোলে পাষাণ ব্যক্তিরও মন বিগলিত হয়, তার চিতার জগতে নাড়া দেয় এবং মৃত্যুর কথা মনে করিয়ে দেয়। নবী করীম (স.) বলেছেন, "তোমরা কবর বিয়ারত কর। কেননা তা দুনিয়াবিম্থ করে এবং আখিরাতকে স্মরণ করিয়ে দেয়।" করিয়ে দেয়। লাসূলুল্লাহ্ (স.) ঘোষণা করেছেন, "নিকয়ই কবর

১১٥ ينس العبد عبد يغتل الدنيا بالدين ، ইমাম তিরমিয়ী, সুনান, প্রাতক্ত, কিতাবুল কিয়ামত, বাব নং- ১৭

<sup>&</sup>lt;sup>১১8</sup> . ولكن اخشى عليكم ان تبسط عليكم الدنيا كما بُسطت على من كان قبلكم وكان قبلكم عليكم الدنيا كما بُسطت على من كان قبلكم والمجارة والمجارة بالمجارة المجارة المجار

ك ইমান বুখারী, নহীহ, প্রাওক্ত, কিতাবুর রিকাক, বাব নং- 8 ولا تكونوا من ابناء الدنيا . ٥٠٠

كنه الدنيا ﴿ كَاللَّهُ عَلَا كَاللَّهُ اللَّهُ الدُّنيا ﴿ كَاللَّهُ اللَّهُ الدَّنيا ﴿ كَاللَّهُ الدُّنيا ﴿ كَاللَّهُ اللَّهُ الدُّنيا ﴿ كَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا لَال

ك - देगाम देवन माजा, जुनान, প্রাত্ত, কিতাবুদ্ यूरन, वाव न१- ١ أز هد في الدنيا يعبِّك الله . ١٠٩

ك - ইমাম তিরমিয়ী, সুনান, প্রাওক্ত, কিতাবুত্ তিবর, যাব নং لانتيا ، الله عبدًا حماه الدنيا ، ١٧٠

ق و اعوذ بك من فئنة الدنوا . \*\* हिमाम मूत्रनिम, त्ररीर, প্রাণ্ডক, কিতাবুর্ যিকর, হাদীস নং- ٩৬

১২০ ينجعل الدنيا اكبر همتا ইমাম তিরমিয়ী, সুদান, প্রাতক্ত, ক্রিভারুদ্ দাও আত, বাব নং- ৭৯

<sup>े</sup> रेगाम मूनिम, नरीर, श्रीकल, किलाकून कानाग्रिय, रानीन नर- ১०७ کنت نهینکم عن زیارة القبور فزوروها

४३ - ३४ فزوروها فانها تز هَد في الدنيا وتذكر الاخرة . ٢٥٥ قالا خرة . ١٤٥ فزوروها فانها تز هَد في الدنيا وتذكر الاخرة .

যিয়ারতে উপদেশ ও শিক্ষা রয়েছে।"<sup>১২০</sup> এজন্য দেখা যায় যে, পরিবারের কেউ বা নিকট আত্মীয় কেউ মারা গেলে কোন কোন ব্যক্তির জীবনে পরিবর্তন চলে আসে। নবী করীম (স.) আরো বলেছেন, "কবর যিয়ারতের মধ্যে উপদেশ রয়েছে।"<sup>১২৪</sup> কবর যিয়ারত মৃত্যুর কথা স্মরণ করিয়ে দেয়। নবী করীম (স.) সে প্রসংগে বলেছেন, "তোমরা কবরসমূহ যিয়ারত কর। নিশ্রই তা তোমাদেরকে মৃত্যুর কথা স্মরণ করিয়ে দেয়।"<sup>১২৫</sup> সর্বোপরি কবর যিয়ারত মানুষকে মানবিক মৃল্যবোধে শানিত করতে সহায়তা করে থাকে।

#### তাওবা

ভিত্রা 'তাওবা' বা অনুশোচনার ইংরেজী প্রতিশব্দ হলো Repentance । অনুশোচনার মানসিকতা মানুষকে ভালো মানুষে রূপান্তরিত করতে সহায়তা করে । এটি প্রচলিত দেশীয় গতানুগতিক তাওবা নয় । বরং তাওবার অভিধানগত যে অর্থ তা করতে হবে । বাংলাদেশে তাওবাহসহ ইসলামের বিভিন্ন পরিভাষাগুলো তাদের চরিত্র হারিয়ে ফেলেছে । এটিও মূল্যবোধের অবক্ষয়ের একটি লক্ষণ । এ দেশে তাওবাহ করা হয় আনুষ্ঠানিকভাবে । মুখে নির্দিষ্ট আরবী শব্দালা উচ্চারণ করা হয় । বান্তবে পাপ থেকে কিরে আসা হয় না । মূলত তাওবা অর্থ কিরে আসা এবং ভবিষ্যতে অন্যায়টি না করার ব্যাপারে অঙ্গীকারাবদ্ধ হওয়া । ভ. খলীল ইবরাহীম মোল্লা খাতির বলেন, "ইসলামে তাওবা হলো অনুশোচনা, পাপ হতে কিরে আসা, ক্ষমা প্রার্থনা এবং পুণরায় সে কাজ না করা ।"১২৬ উপরিউক্ত সংজ্ঞায় আলোকে কোন ব্যক্তি তাওবা করতে পারলে তার মানবিক মূল্যবোধ বিকশিত না হয়ে পারে না । তাওবার ধরণ সম্পর্কে নিম্নোক্ত আয়াতগুলোতে আল্লাহ্ তা'আলা বলেন, "আল্লাহ্ অবশাই সেসব লোকের তাওবা করুল করবেন যায়া ভুলবশত মন্দ কাজ করে এবং সত্র তাওবা করে, এরাই তারা, যাদের তাওবা আল্লাহ্ কবুল করেন । আল্লাহ্ সর্বজ্ঞ, প্রজ্ঞাময় । তাওবা তাদের জন্য নয় বারা আজীবন মন্দ কাজ করে, অবশেষে তাদের কারো মূত্য উপত্রিত হলে সে বলে, 'আমি এখন তাওবা করিছি' এবং তাদের জন্যও নয়, যাদের মৃত্যু হয় কাফির অবস্থায় । এরাই তারা যাদের জন্য মর্মন্তর শান্তির ব্যবন্থ করেছি ।"১২৭

তাওবা' দ্বারা যে অনুশোচনা ও অনুতাপের উৎপত্তি হয়, মনুষ্য বভাবকে মন্দ দিক থেকে ভালোর দিকে ফিরিরে আনতে তার এক বিশেষ ভূমিকা রয়েছে। কেননা, এর দ্বারা পাপীর মনে পাপের দিকৃষ্টতা প্রতিভাত হয়ে ওঠে এবং পাপীর কাছে পাপের পরিণাম-ফল আর এর অণ্ড প্রতিক্রিয়া প্রকাশিত হয়ে পড়ে। অতএব, তাওবা হলো ঐ প্রকৃত পরিবর্তন ও অনুতাপ যা মানুষকে তার বভাব পরিবর্তন করতে উদ্বুদ্ধ করে। তার কলুষিত জীবনকে পাপমুজ জীবনে রূপান্তরিত করে দেয়। এ জন্যেই রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "প্রকৃত অনুশোচনাই তাওবা।" " অনুশোচনা ও অনুতাপ যে মানুষকে কতটা ভাল মানুষে রূপান্তরিত করে তা শতভাগ প্রমাণিত। ইসলামের তাওবাতে কোন পরাজয় নেই। বরং তাওবা বান্দাহকে অনেক ওপরে তুলতে সহায়তা করে থাকে। তাওবা' হচেছ নেকীর পথে প্রবেশের দ্বার ব্যরূপ। তা দফসকে পাপ ও অপরাধ থেকে পবিত্র করার একটি পদ্ধতি। তাওবা হচেছ ক্ষমায় প্রবেশের পথ। চারিত্রিক, সামাজিক ও আত্রিক দিয়নের বিক্লম্বে সংঘটিত কার্যাদি মানুষের মধ্যে যে যাতনা ও চাপ সৃষ্টি করে তাওবা তাকে হালকা করে দেয়।

মানুষ মাত্রই ভুল করে। এ জন্যই ইসলামে তাওবাহর ব্যবস্থা রাখা হয়েছে। তবে ভুলের পর ক্ষমা চেয়ে দেয়া, অনুশোচনা করা এবং লজ্জিত হওয়ায় চেতনাকে মহান আত্নাহ্ খুব পছন্দ করেন। নবী করীম (স.) বলেন, "প্রত্যেকটি আদম সন্তানই ভুল করে। তবে অনুশোচনাকারীরা ভুলকারীদের মধ্যে উত্তম।"<sup>১১৯</sup> কুর আন ও হাদীদের

देशाम जाव माउन, जूनान, প্রাত্তক, किञायून जानाग्निय, वाव न१- १٩ فَانَ فِي زِيارِ تَهَا تَذَكَّرُهُ . 348

अध्य . विवादन जानाग्निय, रानीन न१- ১०৮ قنوروا القبور فائها تذكرة الموت . 324

<sup>ে</sup> খনতির, আবীন নার্যাখাতের । পিছেন জিল ইবরাহীম মোল্লা খাতির, থিনে কিলি ইবরাহীম মোল্লা খাতির, আবীন কাসনিহি (সা.) ওয়া রাফ আতু মাকানাতিহি ইদলা রাকিহি আয্যা ওয়া জাল্লা, জেনাঃ দাক্রন কিবলা লিস্ সাকাফাতিল ইসলামিয়া, ১৪০৪ হি, পু. ১১৩

انما التوبة على الله للذين يعملون السوء بجهالة ثم يتوبون من قريب فاولنك يتوب عليهم ، وكان الله عليما حكيما ، لله عليما عكيما ، الهوب التوبة للذين يعملون السيفات حتى اذا هضر احدهم الموت قال انى تتبت الان ولا الذين يعموتون وهم كفار ، اولنك অল-কুম্বান, ৪৪১৭, ১৮ عام عذابا اليما

ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুদনাদ, প্রাত্ত, খড- ১, পৃ. ৩৭৬, ৪২৩, ৪৩৩ الندم توبة

دد الم خطاء وخير الخطانين التوابون . «دد ইমাম তিরমিয়ী, সুনান, প্রাতক্ত, কিতাবুল কিয়ানত, বাব নং- 8

অসংখ্য স্থানে অত্যধিক গুরুত্বের কারণে তাওবা করতে নির্দেশ দেয়া হয়েছে। এক স্থানে মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "তুমি তোমার প্রতিপালকের প্রশংসাসহ তাঁর পবিত্রতা ও মহিমা ঘোষণা কয়বে এবং তাঁর নিকট ক্ষমা প্রার্থনা কয়বে, তিনি তো তাওবা কবুলকারী।" এক আয়াতে তাওবাকে সফলতার পূর্বশর্ত হিসেবে উল্লেখ কয়া হয়েছে। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "তবে যে ব্যক্তি তাওবা করেছে এবং ঈমান এনেছে ও সংকর্ম রুরেছে, আশা কয়া য়ায় সে সাফল্য অর্জনকারীদের অন্তর্ভূক্ত হবে।" এক

সকলকেই তাওবা করতে হয়। কেউ পাপের উধের্ব নয়। মহান আল্লাহ্ নির্দেশ দিয়ে বলেছেন, "হে মু'মিলগণ! তোমরা আল্লাহ্র নিকট তাওবা কর- বিহুদ্ধ তাওবা; সম্ভবত তোমাদের প্রতিপালক তোমাদের মন্দ কর্মগুলো মুছে দিবেন এবং তোমাদেরকে প্রবেশ করাবেন জান্নাতে।" তাওবার মাধ্যমে মানব মনে মানবীয় গুণাবলী জারগা করে দেয়। মানুব হয়ে ওঠে বিনরী। তাওবাকারী থেকে অনেক মানবতাবিরোধী বৈশিষ্ট্য দূরীভূত হয়। যেমনঃ মিথ্যা, অহংকার, তিরক্ষার, প্রদর্শনেচছা, উদ্ধৃত্য, লোভ-লালসা, ঘৃণা, হিংসা-বিদ্বেব, শক্রতা, কপটতা, প্রতারণা, দুর্নীতি, অশ্লীলতা প্রভৃতি।

মহান আল্লাহ্র পহন্দের তালিকায় তাওবাকারীদের স্থান রয়েছে। আল-কুর'আনে বলা হয়েছে, "নিশ্চয়ই আল্লাহ্ তাওবাকারীকে ভালবাসেন এবং যারা পবিত্র থাকে তাদেরকে ভালবাসেন।" আল্লাহ্ তা আলা প্রত্যেক মু'মিনকে তাওবা করার আদেশ করে বলেছেন, এতেই তাদের সফলতা অন্তর্নিহিত রয়েছে। "হে মু'মিনগণ! তোমরা সকলে আল্লাহ্র দিকে প্রত্যাবর্তন কর, যাতে তোমরা সফলকাম হতে পার।" ১০৪

তাওবা করার সাথে সাথে মানুষের জন্য কাজ করতে হবে তাহলেই ক্ষমা আশা করা যার। রাস্লুরাহ (স.) বলেছেন, কোন ব্যক্তি পথ অতিক্রমকালে চলার পথে কাঁটাযুক্ত একটা ভাল দেখতে পেল, সে তা অপসারিত করল। আল্লাহ তার এ কাজটি পছন্দ করলেন, আর তাকে ক্ষমা করে দিলেন।" তাওবার বছবিধ দিক রয়েছে যা মানুষকে ব্যক্তি-সচেতন করে তুলতে সহায়তা করে। তাওবা মানুষের সন্মুখে এমন এক অনুতাপের সৃষ্টি করে যা তার পাপ মিটিয়ে দের এবং গার্হিত কাজ হতে তার নক্সকে পবিত্র করার আকাঞ্চা সৃষ্টি করে। আর এ আকাঞাই তাকে আত্মিক শান্তি দান করে ভয়, হতাশা ও নৈরাশ্য হতে তাকে আশার আলোর দিকে পথ দেখার। তাওবা তাওবাকারীকে সন্মানিত করে এবং এ মর্যাদাবোধ তার ভেতরে আত্মপরিচয়ের শক্তি সঞ্চয় করে। তাওবা তাওবাকারীকে ব্যক্তিত্ব সচেতন করে তোলে আর উনুত চরিত্র গঠন ও মানসিক সুস্থতা অর্জনে তার কার্যকারিতা অনুষ্ঠীকার্য।

গাহিত কাজ, অন্যায় ও পাপ করার দক্ষন নিজকে নীচ, ঘৃণিত ও লাঞ্চিত মনে করার পর তাওবাকারী তাওবা বারা বিবেকের তাড়না হতে মুক্তি লাভ করে। আর যে ব্যক্তি পাপ পরিহার করে সং পথে চলার এবং নিজকে আদর্শ ব্যক্তি হিসেবে প্রতিষ্ঠিত করার অংগীকার করে সে কখনও আত্মন্তরিতার বশবর্তী হয় না। বরং শীয় ঘাড়িগত বিপদাপদে ধৈর্য ও সাহসিকতার সঠিক পদ্ধতি দ্বারা তার মুকাবিলা করে। তার নিজের, কার্যকলাপের ও শক্তি সামর্থ্যের সম্মুখে প্রতিকূলতা যত কিছুই আসুক না কেন, তা যত কন্তুসাধ্যই হোক না কেন তার মুকাবিলা করতে কখনো পিছপা হয় না। বিপদসংকুল অবস্থায় শক্রর সম্মুখীন হতে তার একজন প্রকৃত সাহায্যকারী সহায়ক আছে বলে সে উপলব্ধি করে। তাওবা মানুষকে পাপের চিতা ও ভয় হতে মুক্তি দান করে। কেননা পাপী ব্যক্তি ঐ সকল সর্বনাশ ও পাপের অনিবায় প্রতিকূলতা প্রত্যক্ষ করে যা তার পাপের দক্ষন তার অন্তর্যক নাড়া দেয়। তাওবা না করা বড় ধরণের অপরাধ। এমন কি ইসলামে এটিকে যুলম হিসেবে উল্লেখ করা হয়েছে। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "যায়া তাওবা করে না তারা-ই যালিম।" "১০৬

ত্রী ক্রান, ১১০৫৩ فيتح يعدد ربك واستغفره، انه كان توابا ، ٥٥٠

১৫১ من المفاحين . دود عمل صالحًا فعن من المفاحين من المفاحين . دود

ত্তি কাল, কুর'আন, আছি । توبوا الى الله توبة تصوخا ، صلى ربّكم ان يُكفّر عنكم سيّاتكم ويدخلكم حيّات . المانخ

১٥٥ ماه কুর আল, ২৪২২২ ان الله يحب التوابين ويحب المتطهرين . ٥٥٠

১৫৪১ , আল ফুডু-আল وتوبوا الى الله جميعًا ايّه المؤمنون لعلكم تفاحون . الله عمريقًا الله الله عمريقًا

<sup>&</sup>lt;sup>১০০</sup> . بينما رجل يمشى بطريق وجد غصن شوك على الطريق فاخره فشكر الله له فغفر له به المحادية فاخره فشكر الله له فغفر له به المحادية المحاد

১৫১ আল কুর'আন, ৪৯৫১১ ومن لم يتب فاولنك هم الظالمون . ১৯৫

## হালাল গ্রহণ ও হারাম বর্জন

হালাল উপার্জনের গুরুত্ব ও হারাম উপার্জনের অপকারিতাঃ এতে কোন সন্দেহ নেই যে, হালাল ও হারামের প্রভাব সম্পূর্ণ আলাদা। হালাল খাদ্যের মাধ্যমে গঠিত শরীরের চিন্তা, কর্ম ও অন্যান্য প্রতিক্রিয়া এক রক্ম হতে পারে না। একজন লোক সারা জীবন হালাল থেয়েছে, হালাল উপার্জন করেছে, হালাল চিন্তা করেছে। তার উরসে যে সন্তান আসবে; সে সন্তানের চরিত্র আর যে ব্যক্তি সারা জীবন সবই হারাম করেছে; তার সন্তানের চরিত্র এক রক্ম হতে পারে না। হালাল জিনিসে মানসিক প্রশান্তি রয়েছে। আর হারাম জিনিসে ইটফটানি ভাব থেকেই যায়। হালালের সংখ্যা যত ক্ম হোক না কেন তার বৈধতা রয়েছে। কিন্তু হারাম বত বেশিই হোক তাতে অবৈধতা থেকেই যায়। এ জন্যই ইসলামে হালাল উপার্জনের এত গুরুত্ব। হালালের মাধ্যমে গঠিত শিক্ষা, মন ও শরীর থেকে মানবিকতা প্রকাশ পায় এবং মূল্যবোধ প্রকাশ পায়। এমনিভাবে সকল প্রকার কল্যাণ আর ভালোই বেরিয়ে আসে। পবিত্রতা হতেই হালালের উৎপত্তি। আল্লাহ তা'আলা বলেছেন, "লোকে তোমাকে প্রশ্ন করে, তাদের জন্য কী কী হালাল করা হয়েছে? বল, সমন্ত ভাল জিনিস তোমাদের জন্য হালাল করা হয়েছে। ">১০০

ইসলামে উপার্জনের গুরুত্ব অনেক। তবে তা হালাল উপারে হওয়া আবশ্যক। কুর আন ও হালীদে এ সম্পর্কে বিশেষ তাকীদ দেরা হরেছে। আরাহ্ তা আলা বলেছেন, "তোমাদেরকে জাল যা দান করেছি তা হতে আহার কর।" মহান আরাহ্ যোষণা করেছেন, "হে মানবজাতি! পৃথিবীতে যা কিছু বৈধ ও পবিত্র খাদ্যবন্ত রয়েছে তা হতে তোমরা আহার কর এবং শরতানের পদান্ত অনুসরণ করো না, নিকর সে তোমাদের প্রকাশ্য শক্র।" আরাহ্ পবিত্র; তিনি পবিত্র হাড়া অন্য কিছু কবুল করেন না।" আরাহ্ তা আলা আবার বলেছেন, "আরাহ্ তোমাদেরকে যে হালাল ও উৎকৃষ্ট জীবিকা দিয়েছেন তা হতে ভক্ষণ কর।" আহাহর ব্যাপারে নবী-রাস্লগণকে যে রপ হতুম করেছেন মুমিনদেরকেও অনুরূপ হতুম করেছেন। তিনি নবী-রাস্লগণকে সম্বোধন করে বলেন, "হে রাস্লগণ! তোমরা পবিত্র বন্ধ হতে আহার কর ও সংকর্ম কর; তোমরা যা কর সে সম্বন্ধে আমি সবিশেষ অবহিত।" আলা আরাহ্র নিকট কৃতজ্ঞতা প্রকাশ কর যদি তোমরা গধু তাঁরই ইবাদত কর।" আলা হতে আহার কর এবং আরাহ্র নিকট কৃতজ্ঞতা প্রকাশ কর যদি তোমরা গধু তাঁরই ইবাদত কর।" সিঙ্গ হালাল গ্রহণ এবং হারাম বর্জনের ব্যাপারে অনেক কথা বলা হয়েছে। যেমন মহানবী (স.) বলেছেন, "যা বৈধ করা হয়েছে তা আক্রেছ ধর আর যা অবৈধ করা হয়েছে তা বর্জন কর।" সিঙ্গ

হালাল ও হারাম কখনো সমান হতে পারে না। কেননা দু'টির মধ্যে সকল ব্যাপারে পার্থক্য রয়েছে। হালাল সাধারণত পরিশ্রমের মাধ্যমে উপার্জিত হয় আর হারাম সাধারণত বিনা পরিশ্রমে লাভ করা যায়। ইসলামে পরিশ্রমের খুব মর্যাদা। তথা হালালের খুব মর্যাদা। হালাল উপার্জনের জন্য পরিশ্রম দরকার। আর একটি লোক পরিশ্রমী হলে তার জীবনযাত্রায় স্বাভাবিকভাবেই পরিবর্তন আসতে বাধ্য। পরিশ্রমী ব্যক্তি এবং পরিশ্রমবিমুখ ব্যক্তির মধ্যে বিরাট তফাৎ। দু'জনের চিন্তা-চেতনা ও জীবনযাত্রা কখনো এক হতে পারে না। এফজন পরিশ্রমী লোকের দ্বারা তুলনামূলকভাবে মানবতাবিরোধী কাজ কম হয়ে থাকে। কারণ সে অন্যের ক্ষতি করার সময় ও সুযোগ কম পেয়ে থাকে। অপরদিকে বেকার ও অলস ব্যক্তিরা বাজে চিন্তাই বেশি করে থাকে। এ জন্য বলা হয়, অলস মন্তিক শয়তানের বাসা'। এমনি নানাবিধ কারণে ইসলাম পরিশ্রমের ওপর খুব ওরুত্বারোপ করেছে।

जाग-वृत्र जान, १३८, و بمثلونك ماذا أحل لهم؟ قل احل لكم الطيبات

४०४ ما رزقناكم अल-कूत्र आन, २३६ १, १३১७०, २०३७ كلوا من طيّبات ما رزقناكم

আন্ত্র আন, ২৪১৬৮ يا اتبها الناس كلوا ممّا في الارض حلالا طينيًا ، ولا تشعوا خطوات الشيطان ، انه لكم عدو مبين . «عد

<sup>&</sup>lt;sup>১৪০</sup>, মিশকাত, প্রাতক, পু. ২৪২

১৪১ يقبل الله الا الطيب ، لا يقبل الله الا الطيب عليه العالم الله الا الطيب عليه الله الا الطيب عليه الله الا الطيب

<sup>8</sup>১১১১ ( বিচাদ, ৫৪৮৮, ১৮৪১১৪ و کلوا مما رز فکم الله حلالا طبيّا 🕬

থেও১, ২০১৫১, আল-কুরআন, ২০১৫১, ২০১৫১ يا اينها الرسل كلوا من الطيبات و اعملوا صالحًا ، اتى بما تعملون عليم

মাল-কুর'আন, ২৪১৭২ يا اينها الذين امنوا! كلوا من طيبات ما رزقناكم ، واشكروا لله ان كنتم اياه تعبدون 🕬

ইমাম ইবন মাজা, সুনান, প্রাণ্ডজ, কিতাবুত্ তিজারাত, বাব নং- ২ خُذُوا ما حلّ ودعوا ما حرّ م

রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "নিজের পরিশ্রমের দ্বারা উপার্জিত খাদ্যের চেরে উত্তম খাবার তোমাদের কেউ কখনো খারনি। আল্লাহ্র নবী দাউদ (আ.) নিজের দু'হাতের উপার্জন থেকে খেতেন।"<sup>১৪৬</sup>

তারপর রাস্লুরাহ্ (স.) জনৈক ব্যক্তির অবস্থা সম্ধে আলোচনা করে বলেন, এক ব্যক্তি দীর্ঘ পথ সফর করে উস্কু বুস্কো অবস্থায় উভয় হাত আসমানের দিকে উঠিয়ে মুনাজাত করে বলন, হে আমার রব, হে আমার প্রতিপালক! হে আমার প্রভূ! অথচ তার খান্য হারাম, তার পানীয় বস্তু হারাম, তার লেবাস-পোশাক হারাম এবং হারাম মালের ঘারাই তার জীবন লালিত পালিত। এমতাবস্থায় ঐ ব্যক্তির দু'আ কেমন করে কবুল হবে ? স্বর্ণ অতএব এ কথা নির্দ্ধিধায় বলা যায় যে, হারাম খাদ্যে পরিপুষ্ট ব্যক্তি প্রষ্ঠা ও সৃষ্টি কারো প্রতিই তার দায়িত্ব ঠিকমত পালন করতে পারে না। অন্য হাদীসে আছে, "যে দেহ হারাম মাল দ্বারা লালিত-পালিত তা কখনো জান্নাতে যাবে না এবং জাহান্নামই এর জন্য উপযুক্ত ঠিকানা।" স্বা

ভাল মানূৰ, ভাল বান্দা ও মানবিক ব্যক্তি হওয়া সন্তব তথু হালাল গ্ৰহণ ও হারাম বর্জনের মাধ্যমে। হারাম গ্রহণ করে কোন দিন ভাল মানুষ হওয়া সভব নয়। রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "অবৈধ বস্তু ও ব্যাপারসমূহ হতে বেঁচে থাক; তাহলেই মানুষের মধ্যে সেরা বান্দা হতে পারবে।" হারাম ব্যাপার ও বস্তুসমূহ বর্জনের মাধ্যমেই কুর'আনের প্রতি ঈমানের প্রমাণ মেলে। বিপরীত পক্ষে হারামকে হালাল মনে করে গ্রহণ করলে কুর'আনের বিক্লমাচরণ করা হয়। মহানবী (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি অবৈধ ব্যাপারগুলোকে বৈধ করে নের, সে কুর'আনে বিশ্বাস করেদি।" হারাম

ইসলানে যেমনি হারামকে হালাল করা যায় না; তেমনি হালালকেও হারাম করা যায় না। কারণ প্রত্যেকটি হালালের মধ্যে আলালা আলালা উপকারিতা রয়েছে। একটির কাজ আরেকটি দিয়ে হয় না। এক একটি হালাল থেকে এক একটি মূল্যবাধ প্রকাশিত হয়ে থাকে। অতএব কোন একটি হালাল জিনিস আস্বাদন না করলে সে নির্দিষ্ট হালালটির ভাল প্রতিক্রিয়া ও বহিঃপ্রকাশ থেকে মানবতা বঞ্চিত হয়ে পড়বে। আল্লাহ্ তা আলা বলেহেন, "হে মুমিনগণ! আল্লাহ্ তোমাদের জন্য উৎকৃষ্ট যেসব বস্তু হালাল করেছেন সে সমুদয়কে তোমরা হারাম করো না।" 202

হারামে বতই চমক ও আকর্ষণ থাক না কেন তাতে পরিত্রাণ নেই। মহানবী (স.) বলেছেন, "আল্লাহ্ তোমাদের ওপর হারাম করা কোন কিছুতে তোমাদের জন্য পরিত্রাণ (নিশ্কৃতি, রোগমুজি, আরোগ্য) রাখেননি।" বনেকে ঔষধের নামে মাদক গ্রহণ করে থাকে; এটি বাঞ্চনীর নয়। হারামের প্রভাব এত ভরাবহ যে, এর দ্বারা চিকিৎসা গ্রহণ করতেও ইসলামে বারণ করা হরেছে। আজকাল মানুষ চিকিৎসার কথা বলে হারাম গ্রহণ করতে চায়। কিছু ইসলামে এমন কাজের অনুমোদন নেই। মহানবী (স.) বলেছেন, "আল্লাহ্ প্রতিটি রোগের প্রতিষেধক দিয়েছেন। অতএব তোমরা হালাল পদ্বার চিকিৎসা কর। তোমরা হারাম পদ্বার চিকিৎসা গ্রহণ করো না।" বরং সূহ থাকার বিজ্ঞানীরা কোন দিন এমন কথা বলেননি যে, হারাম প্রকিবেধক ছাড়া কোন রোগ ভাল হয় না। বরং সূহ থাকার জন্য তারা প্রতিনিরত হালাল জীবন যাপনের প্রতি মানুষকে অনুপ্রাণিত করে থাকেন। অতএব হারাম বস্তুর মাধ্যমে ভাল হওয়ার অলুহাত গ্রহনযোগ্য নয়। উপরোজ আয়াত ও হালীনের আলোকে হালাল উপার্জনের গুরুত্ব ও হারাম উপার্জনের অপকারিতা সুস্পন্ত ভাবে প্রতীর্মান হয়।

<sup>&</sup>lt;sup>386</sup> ما اكل احد علعلمًا قط خيرًا من ان يَاكل من عمل بديه ، وانَ نبيّ الله داود (ع) كان باكل من عمل بديه . <sup>88</sup> ما اكل احد علعلمًا قط خيرًا من ان يَاكل من عمل بديه ، وانَ نبيّ الله داود (ع) كان باكل من عمل بديه . व्याहनाम मनजि, ज्ञार व्यावन, (व्यन्वानः এ, वि, धम, व्यावन्न वाराच मज्जनात) वेड- ১, ठाकाः मुताम शायित्वन्मम, २००२, पृ. ४८ هـ هـ در المادة على المادة الم

ثُمَّ ذكر الرجلَ يُطِيِّلُ المتقر اشعث اغير يمدُّ يديه الى السَماء يا ربّ! وسطعت حرام ومشربه حرام وسلبت حرام وغذى . <sup>86</sup> ها المرام فاتى يستجاب لذلك؟ ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্ৰাণ্ডজ, কিতাবুয় যাকাত, হালীন নং- ৩৫

১৪৮ . মিশকাত, প্রাণ্ডক, পৃ. ২৪২

كه - كا أعَبْدُ الناس عَبْدُ ا

كو - ३४० ما امن بالقران من استطال محارمة ، इसाम जित्रसियी, मुनान, প্রাগুক, কিতাবু সাওয়াবিল কুর আদ, বাব न१- ২०

আল-কুর আন, ৫৯৮৭ يا اينها الذين امنوا لا تُحرّموا طيبات ما احل الله لكم و ٥٥٠

كر معادية والمحرّم عليكم. इमाम वृषाती, नहींर, প্রাতক, किञावून आगतिवार, वाव न१- ১৫ ان الله لم يجعل شفاءكم فيما حرّم عليكم.

كلا - ३٤ - इसाम मानिक, सू जाला, প্राव्छक, विवायुव विका, शामील नह معل لكل داء دواء فتداووا و لا تداووا بحرام.

রাসূলুল্লাহ্ (স.) সারা জীবন হালাল ও পবিত্র চিন্তা করেছেন, হালাল ভাবে তাকিয়েছেন, হালাল উপার্জন করেছেন, হালাল ভোগ করেছেন এবং হালালের ভাক দিয়েছেন। তিনি বলেন, "আল্লাহ্ পবিত্র। পবিত্র জিনিস ব্যতীত তিনি অন্য কিছু গ্রহণ করেন না।" তিনি আরো বলেন, "কারো নিজ হাতের কানাই অপেক্ষা উত্তন আহার বা খাদ্য আর নেই। আল্লাহ্র দবী দাউদ (আ.) নিজ হাতের কানাই খেতেন।" তিনি আরো বলেন, "হারাম দ্বারা বর্ধিত দেহ জানাতে প্রবেশ করবে না।" তিন

মুহামাদ (স.) এর পবিত্র জীবনের ব্যাপারে কাফিররাও কোন সন্দেহ পোষণ করেনি। আবৃ সুফিয়ানের মত কাফির নেতার বজব্য এখানে উলেখ করা হলো। আবৃ সুফিরান থেকে বর্ণিত। রোম সন্রাট হিরাক্লিয়াস আবৃ সুফিয়ানকে (তখন তিনি কাফির ছিলেন) জিজেস করল, তিনি (নবী স.) তোমাদের কি হুকুম করেন? আবৃ সুফিরান বলেন, তিনি (নবী স.) আমাদের নামায, সত্যবাদিতা, পবিত্র জীবন যাপন এবং আত্রীয়তার সম্পর্ক অটুট রাখার নির্দেশ দেন।"<sup>263</sup>

# দা'ग्री रेनान्नारत माग्निव् भानन

কোন জিনিসের প্রতি আহ্বানকারী সেই জিনিসের সৌন্দর্য ও প্রভাব, সেই কাজের মূল্য এবং তা ত্যাগ করার ক্ষরক্ষতি সম্পর্কে পরিকার বর্ণনা করবে। ইসলানের দাওয়াতদানকারী অবশ্যই ইসলানের মানবিক ও সামাজিক
সুবিচার, দয়া, করুণা, প্রাতৃত্ব ও সাম্য সম্পর্কে আলোচনা করবেন। পক্ষান্তরে, দাওয়াতদানকারী নিজে যদি সেই
জিনিসের ভাল আদর্শ ও মূর্ত প্রতীক না হন, নিজে ইসলানের মানবিক ও সামাজিক কর্তব্য পালন এবং লোকজনের
সাথে ইসলামী আচরণ না করেন, তাহলে লোকেরা তাঁকে এবং তাঁর দাওয়াতকে প্রত্যাখ্যান করবে। হ্যাঁ যদি তিনি
এবং তাঁর অনুসারীরা সমাজের সামনে ইসলানের সৌন্দর্য, সুবিচার ও দয়ার বাস্তব নমুনা পেশ করেন তাহলে
তাঁদের কাজ হবে সত্যের সাক্ষ্য, যার দিকে মানুব আকৃষ্ট হবে।

১৫ . ১ - ১ বাতক, প্রাত্ত , বাতক وياتي على الناس زمان لا يبالي المرء ما اخذ منه امن الحلال ام من الحرام . المحال الم من الحرام .

ياايها الناس كلوا مما في الارض حلالا طيبا ولا تتبعرا خطوات الشيطان ، انه لكم عدو مبين ، انما يأمركم بالسوء . \*\*\* আল. ২৪১৬، ১৬৯ কাল ক্রাজনক্র আল. ২৪১৬، ১৬৯

অল-কুর আন. ৫৪৮৮ وكلوا مما رزقكم الله خلالا لحيبًا ، واتقوا الله الذي انتم به مؤمنون. \*٥٠

<sup>8248</sup> و अण-कृत वान فكلوا مما ر ز فكم الله حلالا طبيا . 104

अर्थ الما الا المابي ، لا يقبل الله الا المابي ، الا يقبل الله الا المابي ، لا يقبل الله الا المابي ، الا يقبل الله الا المابي ،

১৫৯ মিশকাতুল মাসাবীহ, বৈস্নতঃ আল-মাকতাবাতুল ইসলামী, ১৪০৫ হিঃ, ১৯৮৫ খ্রী, খত- ২, পু.৮৪২, হাদীস নং-২৭৫৯

<sup>&</sup>lt;sup>১৬০</sup> . মিশকাত, প্রাঙক্ত, খত- ২, পৃ. ৮৪৭, হাদীস নং- ২৭৮৭/শায়খ মুহাম্মাদ নাছির উদ্দীন আলবাদী, *তাখরীজ*, কাররোঃ লাক্ল ইবন 'আফ্ফান, ১৪২২হিঃ, ২০০১ খ্রী. ৩য় খত, পৃ. ১৪০-১৪১

ك العناف و العناف و

প্রত্যক নবী-রাস্ল দা'য়ী ইলাল্লাহ্ ছিলেন। এটি তাদের প্রত্যেকের প্রধান কাজ ছিল। মহান আল্লাহ্ মহানবী (স.) কে বলেন, "অতএব তুমি যে বিষয়ে আলিট হয়েছো তা প্রকাশ্যে প্রচার কর এবং মুশরিকদেরকে উপেক্ষা কর।" মঞ্জার সকল লোক নমুওয়্যাতের পূর্বে মুহাম্মদ (স.) কে বিশ্বস্ত ও সত্যবাদী হিসেবে দেখেছে। তারা আয়ো দেখেছে যে, তিনি ছিলেন লোকদের প্রতি দয়ালু, দৢঃস্থ মানুবের সহযোগী, অতিথিপয়ায়ণ, আত্মীয়তার সম্পর্ক রক্ষাকারী এবং প্রাকৃতিক দুর্যোগের সময় লোকদের সাহায্যকারী। শুআইব (আ.) নিজ জাতিকে লক্ষ্য করে বলেছিলেন, "আমি তোমাদেরকে যা নিষেধ করি আমি নিজে তা করতে ইতেছ করি না। আমি তো আমার সাধ্যমত সংক্ষারই করতে চাই। আমার কার্যসাধন তো আল্লাহ্রই সাহাযো; আমি তাঁরই ওপর নির্ভর করি এবং আমি তাঁরই অভিমুখী।" ১৬০ এখানে ২টি বিষয় আলোচিত হয়েছে।

- (১) লোকদেরকে লক্ষ্য করে কথা বলা।
- (২) মানুষের সাথে খারাপ আচরণ না করা। খারাপ আচরণ করলে ব্যক্তি ও তার আমলের ব্যাপারে আল্লাহ্ তা আলা সম্ভষ্ট হবেন না। অনুরূপভাবে মানুষও সম্ভষ্ট হবে না। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "হে মুমিনগণ! তোমরা যা কর না তা তোমরা কেন বল? তোমরা যা কর না তোমাদের তা বলা আল্লাহ্র দৃষ্টিতে অতিশয় অসন্তোষজনক।" করেন ব্যক্তিকে মন্দ কথা ও কাজ হতে ফিরিয়ে দেরা বড় ধরনের দানের মত। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "কোন মুসলিম যদি কাউকে তার মন্দ অনিষ্ট হতে ফেরায়; তাহলে এটি তার জন্য সাদাকা।" সক্ষ

মানুষকে মহান আল্লাহ্র পথে আহবানের আরেকটি পরিভাষা হলো সত্যের সাক্ষ্য দেরা। কুর'আনের বহস্থানে মানুষকে সত্যের সাক্ষী হতে নির্দেশ দেরা হয়েছে। মানুষ যেন দেখেই বুঝতে পারে যে, লোকটি সত্যের ওপর টিকে আছে। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "এভাবে আমি তোমাদেরকে এক মধ্যমপন্থী জাতিরূপে প্রতিষ্ঠিত করেছি, যাতে তোমরা মানবজাতির জন্য সাক্ষীস্বরূপ এবং রাসুল তোমাদের জন্য সাক্ষীস্বরূপ হবে।" ১৬৬

#### আত্মসমালোচনা

আত্রসমালোচনা অর্থ আত্নোপলন্ধি (Self-Realisation), আত্রসমীক্ষা। মানুবকে মানবিক মূল্যবাধে শানিত করার জন্য ইসলামের অন্যতম স্থায়ী কর্মসূচী হল আত্রসমালোচনা। এ জন্য সাওম পালনের সাথে কমার ব্যাপারটিকে ইসলাম আত্রসমালোচনার সাথে জুড়ে দিয়েছে। রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি ঈমান ও আত্রসমালোচনার সাথে সাওম পালন করবে তার পূর্ববর্তী পাপসমূহ ক্ষমা করে দেয়া হবে।" অতএব এ কথা দিবালোকের ন্যার স্পষ্ট যে, আনুষ্ঠানিকতাই মৃখ্য নয় বরং আত্রবিচার ও আত্রসমালোচনাই আসল ব্যাপার। নিজের হিসেব নিজে নেয়ার এ ধরনের মানসিকতাই মানুষকে মূল্যবোধ সম্পন্ন ও মানবিক প্রাণীতে রূপান্তরিত করতে পারে। তাই ইসলামে ইহতিসাব বা আত্রসমালোচনার এত গুরুত্ব ও প্রভাব। এ প্রসংগে নিম্নোক্ত হাদীসসমূহ প্রণিধানযোগ্য। রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "কাজ-কর্ম হবে অবশ্যই আত্রসমালোচনার সাথে আর বিপদ আপতিত হওয়ার সময় অবশ্যই ধর্ম ধারণ করতে হবে।" বিপদ-আপদ হতেও শিক্ষা নিতে পারে আত্রসমালোচনার মানসিকতাসম্পন্ন মানুবেরা। এ প্রেক্ষিতে রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেন, "মূনিবত থেকে শিক্ষা/লাভ গ্রহণ করতে পারে সে ব্যক্তিই যে আত্রসমালোচনা করতে পারে।" বিপর্যরও পরবর্তীতে পুভ পরিণাম বয়ে আনতে পারে, সচেতন করতে পারে এবং সাবারা করতে পারে। উহনের যুদ্ধ মুসলমানদের জন্য সুন্ধর ভবিষ্যত রচনা করেছিল। এ শিক্ষাকে কাজে লাগিয়ে তারা অনেক উপকৃত হয়েছিল। মুদ্ধ মুসলমানদের জন্য সুন্ধর ভবিষ্যত রচনা করেছিল। এ শিক্ষাকে কাজে লাগিয়ে তারা অনেক উপকৃত হয়েছিল।

১৫১৯ ক্রা ক্রান কুর আল, ১৫১৯৪ فاصدع بما تؤمر واعرض عن المشركين عام

ى . ১৯২% , जान - कूत जान يا ايها الذين امنوا لم تقولون مالا تفعلون ، كبر مقتا عند الله ان تقولوا مالا تفعلون عدد

كل سلم يسك عن الشر فانه له صدقة . इंगाम मूनिम, नशीर, প্राधक, किठावूग् याकाठ, रानीन न१- ৫৫

৩৪১٪ বাল কু-আৰু وكذالك جعلناكم امة و طا لتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيدا 👐

১৯٩ . قدم من ذنبه عنو له ما تقدم من ذنبه قدم من ذنبه قدم من ذنبه قدم من ذنبه عنو له ما تقدم من ذنبه عنو له ما تقدم من ذنبه عنو المعالم المعا

१८५ من المعالم عند نزول المعالم है भाम नाजाग्री, जूनान, প্রাণ্ড क, किতাবুল जामाग्रिय, याय न१- ২২

<sup>&</sup>lt;sup>১৯৯</sup> ইমাম তিরমিয়ী, *কুদান*, প্রাতক্ত, কিতাবুল জানায়িয়, বাব নং- ৩৬

নিজেকে নিজে প্রশ্ন করা, নিজেকে নিজে সমালোচনা করা, নিজেকে নিজে মূল্যায়ণ করা এবং নিজেকে নিজে কাঠগড়ায় লাড় করানো রাস্লুল্লায়্ (স.)-এর সুনাত। আঅসমালোচনার ব্যাপারে রাস্লুল্লায়্ (স.) এর বৈশিষ্টেয় ব্যাপারে জনৈক সাহাবী বলেন, "রাস্লের জীবনে যখন বিপদ আসত তখন তিনি আঅসমালোচনা করতেন এবং ধরণ করতেন।" বিপদ-আপদও আশাবাদ হতে পারে যদি তার মূল্যায়ণ করে ভবিষ্যুত নির্ধারণ করা হয়। বুদ্ধিমানেরা ব্যর্থতাকে গদীমত মনে করে সংশোধিত হয় এবং আঅজিজ্ঞাসায় নেমে পড়ে। এদের ভবিষ্যুত বহুওণ কল্যাণজনক হয়। রাস্লুল্লায়্ (স.) বলেছেন, "বিপদের শিক্ষা তখনই অর্জিত হয় যখন আঅসমালোচনা করা হয়।" নিজে নিজেকে প্রশ্ন করার মাধ্যমে মানুষের মাঝে মূল্যবোধ জাগরিত হতে পারে। আঅসমালোচনার মাধ্যমেই মু'মিন জীবনে সন্ভিত কিয়ে আসে। সবচেয়ে বুদ্ধিমান সে ব্যক্তি যে তার নিজের সমালোচনা করতে পারে। এ পদ্ধতিতে মানব হদয়ে যে উন্নতি পরিলক্ষিত হয় তা আর কোনভাবে হয় না। এ জন্যই ইসলামে এ কর্মটির প্রতি এত জোর দেয়া হয়েছে।

ইসলাম মুত্তাকী তথা আক্লাহ্ডীক হিসেবে গ্রহণযোগ্যতার জন্য কিছু পূর্বপর্ত ঘোষণা করেছে। তার মধ্যে একটি হলো আত্মসমালোচনা। নিজের সমালোচনা ও জালো-মন্দের বিচার করতে না পারলে পরহেযগার হওয়া যায় না। রাস্লুক্লাহ্ (স.) এ প্রেক্ষিতে বলেছেন, "খীয় হিসেব নেয়ার পূর্বে কেউ মুত্তাকী হতে পারে না।" <sup>১৭২</sup>

আত্রসমালোচনার বহুমাত্রিক উপকারিতার কারণে মহানবী (স.) আসল হিসাবের পূর্বে প্রত্যেককে এখনই নিজের হিসাব নিজে নেরার জন্য বলেছেন। এতে আসল হিসাবটা অনেক সহজ হয়ে বাবে। মহানবী (স.) বলেছেন, "তোমাদের হিসাব নেরার পূর্বেই তোমরা তোমাদের নিজেপের হিসাব নিজেরা নিরে নাও।" ১৭৩

জীবন মানুবের স্বচেরে প্রিয় সম্পদ। ইসলামের জন্য জীবন দেয়া অনেক মর্যাদার ব্যাপার। সেটিও তখনই ফলপ্রসূ হবে যখন নিজের সমালোচনা করা যাবে। মহানবী (স.) বলেছেন, "যে আল্লাহর জন্য নিজে নিজের সমালোচনা ফরতে পারে সে-ই শহীদ।" <sup>298</sup>

# কুরআন, হাদীস ও অন্যান্য মূল্যবোধ সংশ্লিষ্ট গ্রন্থ পাঠ

এ কথা হত: সিদ্ধ যে, মানুষ যা পড়ে, যা ভাবে, যা চিন্তা করে তার একটি প্রতিক্রিরা তার কর্মে পরিলক্ষিত হয়। মানব মনে অনেক কিছুই মূল্যবোধ ও মানবিকতা সৃষ্টিতে ভূমিকা পালন করে থাকে। বিশেষত গ্রন্থের একটি ভূমিকা মানব জীবনে রয়েছে। এমনকি কোন ব্যক্তিকে তার মনের বিরুদ্ধে অনেক দিন ক্রমাগত একটি আদর্শিক বই থেকে জনালে তারও আত্যসমর্পণ করার ঘটনা ইতিহাসে রয়েছে। ইসলামের প্রথম যুগে অনেক বড় মাপের ইসলামবিরোধী ব্যক্তিবর্গ কুর'আন ওনে ইসলামে দিক্ষিত হয়েছে। এ প্রসংগে ইসলামের বিতীয় খলীকা উমার (রা.)-এর কথা না বললেই নয়। তিনি যেখানে উন্মুক্ত তরবারি নিয়ে রাস্লুল্লাহ্ (স.) কে হত্যার জন্য বেরিয়ে পড়েছিলেন; সেখানে পথিমধ্যে কুর'আন ওনে ইসলামের সেবক হিসেবে পরিণত হলেন। এমন আরো অনেকের নাম উল্লেখ করা যাবে, যারা একদা ছিলেন অমানবিক ও মূল্যবোধে তোরাক্সা না করার মত ব্যক্তি। পরবর্ত্তে তারা এক এক জন মানবতার মহান শিক্ষকে রূপান্তরিত হলেন। মূল্যবোধের ধারক ও বাহকে পরিণত হলেন। সারা বিশ্ব ও মানবতা অবাক বিশ্বয়ে এসব লক্ষ্য করল। মানব মনে যে গ্রন্থটি সবচেয়ে বেশি প্রভাব বিত্তার করে তা হলো আল-কুর'আন। মহান আল্লাহ্ বলেন, "যখন তাঁর আরাত তাদের নিকট পাঠ করা হয়, তখন তা তাদের ক্রমান বৃদ্ধি করে।" তারা তাদের অনুসারীদের কুর আনের প্রভাব সম্পর্কে মুসলমানদের চেয়ে অমুসলিমণণ বেশী সচেতন ও সতর্ক। এ জন্য তারা তাদের অনুসারীদের কুর আন ওনতে বারণ করত। আল-কুর'আনে বলা হয়েছে, "কাফিররা বলে, তোমরা এই কুর'আন শ্রবণ করে। না এবং তা আবৃত্তিকালে শোরগোল সৃষ্টি কর যাতে তোমরা জন্মী হতে

<sup>े</sup> १० كا ١٩٥٠ ) हे भाम खारमन हेवन रायन, जान-बुननान, थां छ छ, वंड- ١, पू. ১٩٩, ১৮২ وصبر

১৭১ من المعالية اذا المناب المعالية كالا المعالية اذا المناب المعالية اذا المناب المعالية اذا المناب المن

كا جادت كثير العبد كقيًا حتى يُحاسب نفسه . १९٦ كا يكون العبد كقيًا حتى يُحاسب نفسه . ١٩٩

كاه ما ان كال ان تحاسبوا الله كالله عاميوا الله كالله الله كالله الله تحاسبوا الله كالله الله تحاسبوا الله كالله كالله كالله الله كالله ك

২৭৪ . كالله على الله على الله

১٩٥ , واذا تليت عليهم اياته زادتهم ايمانا . ১٩٥

পার।"<sup>১৭৬</sup> ইতিহাস হতে এ কথাও জানা যায় যে, বারণকারী ব্যক্তিরা নিজেরা রাতের অন্ধক্ষারে কুর'আন তনতে নিজেরা বেরিয়ে পড়ত। কারণ কেউ কুর'আনের প্রভাব হতে মুক্ত নয়।

### আত্মশুদ্ধি

কুরুআনের পরিভাষায় 'তায়কিয়াতুন নাফল' কর্মসূচীর মাধ্যমে সত্যিকারের পরিভদ্ধি আসে। যে কাজটি নবীগণ, সাহাবীগন, তারিঈগন, আল্লাহ্ তা আলার ওয়ালীগণ করেছেন। তথু ভাল কাজের মাধ্যমেই একজন মানুষ পারে অপরাপর মানুষের চেয়ে উৎকৃষ্ট হতে। এ কথা ঠিক যে, শারীরিক পরিচহনুতা প্রার্থনার এক প্রারম্ভিক শর্ত, কিন্তু হৃদয় বা অন্তরাত্মার পরিচ্ছনুতা তার চেয়েও বেশি প্রয়োজনীয়। নিছক দৈহিক পবিত্রতা প্রকৃত ধর্মানুরাগের নির্দেশক নয়। অন্তর যদি অণ্ড চিন্তায় ভরপুর থাকে, তাহলে দৈহিক পরিজ্ঞানতার কোন অর্থ হয় না। আল্লাহ্ তা'আলাকে জানা এবং উনুততর জীবনের সংগ্রামে তাঁর সাহায্য কামনা করাই ইবাদতের লক্ষ্য। আত্মোপলব্ধি প্রক্রিয়ার সঙ্গে এমন এক সীমাহীন বিবর্তন প্রক্রিয়া জড়িত যার সূত্রপাত ঘটে ব্যক্তির জীবনে, কিন্তু যা পরিব্যপ্ত হয় তার মৃত্যু পর্যন্ত। আত্মার বিকাশের জন্য অনুকূল পরিবেশ ও পরিস্থিতি আবশ্যক। বিভিন্ন প্রতিকুল অবস্থায় পার্থিব ও আধ্যাত্মিক উনুতি লাভের প্রচেষ্টায় মানুৰ আক্লাহ্ তা আলার সাহায্য কামনা করে ইবাদতের মাধ্যমে। মানুৰের জীবনে এটি একটি প্রানবন্ত মনতাত্ত্বিক ব্যাপার। ইবাদতকালে ব্যক্তির উচিত নিজেকে এক ধরনের আতাসমালোচনার উপস্থাপিত করা, তার অতীত কার্যকলাপের হিসেব নিকেশ করা, এবং তার নিজের কাছে, সমাজের কাছে ও আল্লাহ তা'আলার কাছে তার দায়িত্ উপলব্ধির চেষ্টা করা। এ থেকে বোঝা যায় যে, ইবাদত গুধু অন্ন প্রত্যান্ত্রের যান্ত্রিক সঞ্চালনই নয়, বরং এমন একটি সচেতন মনস্তাত্ত্বিক প্রচেষ্টা যার লক্ষ্য হচ্ছে নিজেকে জানা, আল্লাহ্ তা'আলায় সাথে যোগাযোগ স্থাপন করা এবং জীবনে ব্যক্তির আচরণকে পর্যালোচনা করা। বিশেষত সালাত বিশেষ গুরুত্ব আরোপ করে থাকে কর্মময় জীবনের ওপর। কারণ যেখানে কর্ম নেই সেখানে উল্লিখিত পর্যালোচনারও কোনো অবকাশ নেই। সুপরিচালিত কর্ম এবং এর আনুষঙ্গিক শক্তি অর্জন ইবাদতের একটি আবশ্যিক দিক। আত্মিক পরিচছনুতা নির্ভর করে আল্লাহ্র স্মরণের ওপর। মন প্রশান্তি লাভ করে মহান আল্লাহকে ন্মরণের মাধ্যমেই। অন্য কিছুর মাধ্যমে আত্মা পরিপূর্ণ প্রশান্তি লাভ করতে পারে না। আল-কুর'আনে বলা হয়েছে, আল্লাহ্র স্মরণেই চিত্ত প্রশান্ত হয়।"<sup>১৭৯</sup>

সমাজের চারিদিকে এত অমানবিকতা ও মূল্যবোধহীনতার পেছনে বড় একটি কারণ হলো মানুষের অন্তরের কলুষতা। মানুষ আজকাল সাদাসিধা ভাবে না, নিহ্নলুষ চিন্তা করে না, আত্মা পরিকন্ধ করে না। এখনকার সব কিছু লোক দেখানো ব্যাপার হয়ে দাঁড়িয়েছে। অথচ ইসলামের মূল ব্যাপার আত্মাজিই। মনের গহীণ কোনে একটি পরিত্র আত্মা থাকতে হবে। তাহকোই সব কিছু সুন্দর হতে বাধ্য।

ভীতিহীন, নিশ্বন্টক ও মানসিক যন্ত্রণামুক্ত জীবনের জন্য আত্মতদ্ধি ও আত্মসংশোধনের কোন বিকল্প নেই। যে ব্যক্তি যত নিখুত ও নির্ভেজাল জীবন যাপন করে; সে তত বড় সুখী মানুষ। আল্লাহ্ তা আলা বলেছেন, "কেউ ঈমান আনলে ও নিজকে সংশোধন করলে তার কোন ভয় নেই এবং সে দুঃখিতও হবে না।" <sup>১৮০</sup>

ত্রাল, ৪১৯২৬ টিলু وقال الذين كفروا لا تسمعوا لهذا القران والغوا فيه لعلكم تغلبون . ٩٥٠

তঃ২০ আল-কুর'আন, ৭৩ঃ২০ فاقر ءوا ما تبيئر من القران . ٢٩٥

১৫৮ . الكتاب اقوامًا ويضم أخرين . ইমাম মুদলিন, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল মুদাকিরীন, হালীদ নং-২৬৯

الا بذكر الله تطمئن الفلوب . «اد

ناهاه ক্রা আন কুর امن امن و اسلح فلا خوف طبهم ولا هم بحزنون . وود

ইসলামে আত্মসংশোধনের খুব গুরুত্ব। ক্ষমা তো এমন লোকদের জন্যই। তাওবা তো এ প্রকৃতির লোকদের জন্যই। আল্লাহ্ তা আলা বলেন্ডেন, "যারা তাওবা করে এবং নিজনেরকে সংশোধন করে আর সত্যকে সুস্পষ্টভাবে ব্যক্ত করে, এরাই তারা বাদের তাওবা আমি কবুল করি।"

তিনি পবিএ ছাড়া কোন কিছু গ্রহণ করেন না। আল্লাহ্ তা আলা আরো বলেন্ডেন, "যদি তোমরা নিজনেরকে সংশোধন কর ও সাবধান হও তবে নিভাই আল্লাহ্ ক্ষমাশীল, পরম দয়ালু।"

সীমালংঘন করার পর কেউ তাওবা করলে ও নিজকে সংশোধন করলে অবশ্যই আল্লাহ্ তার তাওবা করুল করবেন; আল্লাহ্ তো ক্ষমাশীল, পরম দয়ালু।"

মহান আল্লাহ্ তো ক্ষমাশীল, পরম দয়ালু।"

সভ মহান আল্লাহ্ আবার বলেন্ডেন, তোমানের মধ্যে কেউ অজ্ঞতাবশত বদি মন্দ কার্য করে, অতঃপর তাওবা করে এবং সংশোধন করে তবে তো আল্লাহ্ ক্ষমাশীল, পরম দয়ালু।

সভ যারা নিজনেরকে সংশোধন করে পরিভদ্ধ হয়েছে, তানের জন্য বহুমূবী উপকারিতা। আল্লাহ্ তা আলা যোবণা করেছেন, "যারা তাওবা করে, নিজনেরকে সংশোধন করে, আল্লাহ্কে দৃঢ়ভাবে অবলঘন করে এবং আল্লাহ্র উদ্দেশ্যে তানের দীনে একনিষ্ঠ থাকে, তারা মুনিদের সংগে থাকবে এবং মুনিনগণকে আল্লাহ্ অবশ্যই মহাপুরকার দিবেন।

সভ পরকালিন সকলতা মুনিন জীবনের সবচেয়ে বড় সকলতা। এটিও পরিভদ্ধ লোকদের জন্য নির্বারিত। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "তাদের জন্য আছে সমুক্ত মর্যাদা, স্থায়ী জান্নাত, যার পাদদেশে নদী প্রবাহিত, সেথায় তারা স্থায়ী হবে এবং এই পুরক্ষার তাদেরই, যারা পরিত্র।"

সভত

মহান আল্লাহ্ অনেকগুলো কারণে নবী-রাস্ল পাঠাতেন। একটি কারণ ছিল এই যে, তারা মানুষের মনকে পরিওদ্ধ করবেন। অর্থাৎ নবী-রাস্লগণের অন্যতম প্রধান কাজ ছিল, মানুষকে পরিত্র করা। আল-কুর আনের নিম্নোক্ত আরাতে মানুষের আর্তি প্রকাশিত হয়েছে, "হে আমাদের প্রতিপালক! তালের মধ্য থেকে তালের নিকট এক রাস্ল প্রেরণ কর যে তোমার আরাতসমূহ তালের নিকট তিলাওয়াত করবে; তালেরকে কিতাব ও হিকমন্ত শিক্ষা দিবে এবং তালেরকে পরিত্র করবে।" সম্পু

সত্যিকারের মানসিক শান্তি ও সকলতা পবিত্র, পরিচহন ও পরিওদ্ধ লোকদের জন্য। মহান আল্লাহ্ এ প্রসংগে ঘোষণা দিয়ে বলেন, "যে পরিওদ্ধ হলো সকলতা তার জন্যই।" আরক আরাতে মহান আল্লাহ্ বলেন, "সে-ই সফল হবে, যে নিজেকে পবিত্র করবে।" স্কি রাসূলুল্লাহ্ (স.) ও নিজলুব ও পবিত্র মনের মানুবের জন্য সুসংবাদ ওনিয়েছেন। তিনি বলেছেন, "পবিত্র মনের লোকের জন্য সাধুবাদ (মোবারকবাদ)।" পবিত্র ও নিজলুব মনের লোকেদের আল্লাহ্ পহন্দ করেন। মহান্দী (স.) এ প্রসংগে বলেন, "অবশ্যই আল্লাহ্ পবিত্রতা পছন্দ করেন।" স্কি

মনের ও শরীরের পবিত্রতার সাথে ঈমানের গভীর ও ওতপ্রোত সম্পর্ক রয়েছে। কেউ নিকন্টক মন ছাড়া ঈমানদার হতে পারে না। ঈমান গ্রহণের পূর্বেই একটি লোককে তার হৃদয় নিকলুব করে নিতে হয়। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "পবিত্রতা ঈমানের অংগ।" বাংলাদেশে মূল্যবোধের অবহুরের অবহুর এতটাই খারাপ পর্যায়ের রয়েছে যে, মানুষ ইসলামের পরিভাষাগুলোকে নিজের মত করে নিয়েছে। উদাহরণস্বরূপ বলা যায়, অনেকেই পবিত্রতা দিয়ে সুগদ্ধি লাগানো, অবু, গোসল ইত্যাদিকে মনে করে নিয়েছে। কিন্তু অত্যন্ত স্পষ্ট কথা এই যে, কারো বাইরের

তখ১৯৩ , আল-কুর আল الذين تابوا واصلحوا وبيّنوا فاولنك اتوب عليهم ودد

১ ১১২৯ আল-কুর আল, ৪১১২৯ وان تصلحوا وتثقوا فان الله كان غفورا رحياً ا

<sup>ে</sup>৫৫৩ ক্লাল-কুর আল, ৫৫৩৯ من بعد ظلمه واصلح فان الله يتوب عليه ، ان الله غفور رحيم . ٥٠١٥

১৯৫ এক আলা-কুর আল, ৬৯৫৪ من عمل منكم سوء بجهالة ثم ناب من بعده واعلح فانه غفور رهيم. العمد واعلم فانه

الذين تابوا واصلحوا واعتصموا بالله والحلصوا دينهم لله فاولنك مع المؤمنين ، وسوف يؤت الله المؤمنين اجرا عظيماً والمام الذين تابوا واصلحوا واعتصموا بالله والحلصوا دينهم لله فاولنك مع المؤمنين ، وسوف يؤت الله المؤمنين اجراً عظيماً المام الما

وذالك جزاء من تزكى فلا الانهار خالك العلى ، جنت عنن تجرى من تحتها الانهار خالدين فيها ، وذالك جزاء من تزكى فلا ماهم কুর আন, ১০৪৭৫, ৭৬

১৫১ ,১৫১ আন-কুর আন, ২৪১২৯, ১৫১ ويونا وابعث فيهم رسولا منهم يتلوا عليهم اياتك ويطمهم الكتاب والمحكمة ويزكيهم . ٢٠٠٥

ত্বাল, ৮৭৪১৪ قد اقلح من تزكى . ۱۹۲

४३६ من زكها . فاللح من زكها . فود

ك - ইমাম ইবন মাজা, সুদান, প্রাতক্ত, কিভাবুব্ पुरुन, বাব নং- ৩১ مرحبًا بالنفس الطبية

<sup>ু</sup> الله وعبُ الطبيب ١ ১৯১ ) ইয়াম তিরমিধী, সুনাদ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল আদাব, বাব নং- ৪১

১৯২ , الطهور شطر الايمان ইমাম নুসলিম, সহীহ, প্রাগ্ত, কিতাবুত্ তাহারাত, হাদীস নং-১

পবিত্রতা বতই হোক না কেন আভ্যন্তরীণ পবিত্রতা না থাকলে ইসলামে তার কোন মূল্য নেই। ইসলামে পবিত্রতা বারা ভিতর-বাইর দুটিকেই বুঝানো হয়। অতএব হালাল খাওয়া, হালাল চিন্তা করা ও হালাল কাজ করা এসবই পবিত্রতার অপরিহার্য অংশ। আরেক হাদীসে রাস্লুক্লান্ত (স.) পবিত্রতাকে ঈমানের অর্থেক বলে ঘোষণা করেছেন। তিনি বলেছেন, "পবিত্রতা ঈমানের অর্ধাংশ।" সমত

এ কথা অত্যন্ত পরিস্কার যে, কেউ পরিচহনু, পরিওদ্ধ এবং সংশোধিত হয় নিজের জন্যই। এর যেমনি পার্থিব কল্যাণ রয়েছে, তেমনি পরকালিন কল্যাণ রয়েছে। আল্লাহ্ সুবহানাহ ওয়া তা'আলা বলেছেন, "যে কেউ নিজকে পরিশোধন করে সে তো পরিশোধন করে নিজেরই কল্যাণের জন্য।"<sup>238</sup>

এ কথা দিবালোকের ন্যায় সত্য যে, পরিওদ্ধি অর্জনের জন্য কিছু কাজ করতে হয়, কিছু ত্যাগ দ্বীকার করতে হয়। যেমন ইবাদত পালন করতে হয়, দান করতে হয়, মনের কৃপণতা দূর করতে হয় ইত্যাদি। উদাহরণস্বরূপ নিম্নোক্ত আয়াতের কথা বলা যায়। মহান আয়াহ বলেছেন, "তুমি ওদের সম্পদ হতে সাদাকা প্রহণ কর। এর য়য়য় তুমি তালেরকে পরিত্র করবে এবং পরিশোধিত করবে।"

পরিতদ্ধি আসে। বালের মন পরিতদ্ধ হয় তায়া আনেক উদার হয়ে থাকে। সংকীর্ণতায় মত নীচু বৈশিষ্ট্য থেকে আয়য়য় তালেরকে রক্ষা করেন। আয় সতিয়কারের সকলতা এমন লোকদের জন্যই যাদের হয়য় সকল সংকীর্ণতার উধর্ধ। আয়য়য় তালেরকে রক্ষা করেন। "

সংকীর্ণতার করেছে, তায়াই সকলকাম।"

সংকীর্ণতার সকলকাম।"

সংকীর্ণতার সকলকাম।

সংকীর্ণতার স্বাচিত্র সকলকাম।

সংকীর্ণতার সকলকাম।

সংকীর সকলকাম।

সংকীর

পরকালিন জীবনে ধন-সম্পদে কোন কাজ হবে না। সেদিন কাজে আসবে শুধু বিশুদ্ধ অন্তঃকরণ। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "যেদিন ধন-সম্পদ ও সভান-সভতি কোন কাজে আসবে না; সেদিন উপকৃত হবে কেবল সে, যে আল্লাহ্র নিকট বিশুদ্ধ অন্তঃকরণ নিয়ে আসবে।" সুন্দর, নির্মণ, পরিচহন্ন, পরিশোধিত ও পরিশুদ্ধ একটি আত্লা দেশ, সমাজ ও রাষ্ট্রের জন্য বিরাট সম্পদ। এমন আত্মাবিশিষ্ট্য ব্যক্তির বারা মানবিকতার চর্চা হয় এবং মানবতা বিজয়ী হয়।

### শিক্ষা

মানুষের মধ্যে মানবিক মৃল্যুবোধ সৃষ্টি হয় বিভিন্নভাবে। বিশেষত শিক্ষা মৃল্যুবোধ সৃষ্টিতে অনন্য ভূমিকা পালন করে থাকে। মানুষের মধ্যে মানবীয় গুণ সৃষ্টিতে শিক্ষার অতুলনীয় ভূমিকার জন্য ইসলামে শিক্ষার প্রতি খুব গুরুত্বারোপ করা হয়েছে। শিক্ষা মানুষের মৃল্যুবোধগুলাকে জাগিয়ে তোলে। শিক্ষা মানুষকে মানবীয় প্রাণীতে রূপান্তরিত করে এবং মানুষের মধ্যে প্রকৃত মনুষ্যুত্ব সৃষ্টি করে। সমাজের প্রত্যাশা এমনটিই। এ জন্য দেখা যায়, একজন শিক্ষিত ব্যক্তি কোন অন্যায় ও অমানবিক কাজ করলে অন্য লোকেরা বলে থাকে, 'শিক্ষিত এ লোকটি এ কী কাভ করল?' বাত্তবে দেখা যায় যে, সমাজ ও রাষ্ট্রের অধিকাংশ অন্যায় ও অমানবিক কাজ শিক্ষিত লোক য়ায়া সম্পানিত হছে। এ জন্যই শিক্ষার সাথে মূল্যুবোধের সমন্যয় অতি জরুরী। আর এ সমন্বয় ইসলামের মাধ্যুমেই সন্তর। ইসলামের ভিত্তিতে যে শিক্ষা তা মানবতার জন্য নিঃসন্দেহে উপকারী। কিন্তু যে শিক্ষা ব্যবস্থায় নৈতিকতা ও মূল্যুবোধের কোন বালাই নেই তা মানুষের কল্যাণের তেয়ে অকল্যাণই বেশী করে থাকে। বাংলাদেশের মৌলিক সমস্যায় মধ্যে এটি একটি। এখানকার অধিকাংশ দুর্নীতি ও মানবতা-বিয়েথী কর্মকান্তের সাথে শিক্ষিত ব্যক্তিরা জড়িত। আয়ো আকর্যের বিষয় এই যে, দুর্নীতিপ্রত বিভাগগুলোর মধ্যে শীর্ষস্থানীয় একটি হলো শিক্ষাবিভাগ। তাই বলা য়ায়, শিক্ষা মানেই মানবিক নয়। শিক্ষা মানেই কল্যাণকর নয়। এজন্য মহানবী (স.) এবং বিশিষ্ট ইসলামী ব্যক্তিত্বণ কল্যাণকর শিক্ষার জন্য দুর্বায়্ব (ম.) বলছেন, "হে আল্লাহ্। আমি তোমার কাছে উপকারী শিক্ষা, পবিত্র জীবনোপকরণ এবং গ্রহণযোগ্য আমল করার সাহায্য প্রার্থনা করছি।" সক্ষানেক হাদীসে রাসুলুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "হে আল্লাহ্।

كان قام हें साथ विजयिषी. त्रुनान, श्राध्क, किञाबूङ् माख जाल, वाब नং- ৮৬ الطهور نصف الايمان. 🛰

আল-কুর আল, ৩৫৪১৮ ومن تزكى فانما يتزكى انف ه المده

৩১১৩ আল-কুর'আন, ৯৫১০৩ خذ من اموالهم سنقة تطهر هم وتزكيهم بها

ত্রাণ-কুর আন, ৫৯৫৯ ومن يوق شح نف ه فاولنك هم المفلمون . ৬٠٠

ত্তি পুর কর আন, ২৬৪৮৮, ৮৯ يوم لا ينفع مال و لا بنون الا من اتى الله بقلب اليم ١٩٥٠

نهر اللهم! اللهم اللهم قبل علما اللهم ال

আমি তোমার কাছে আশ্রয় চাই এবং তোমরাও আশ্রয় চাও ...এমন শিক্ষা হতে যা কোন উপকারে আসে না।" শিক্ষার এ দূরবন্থা দেখে পভিত ও ভাষাবিদ ড. মুহাম্মদ শহীদুল্লাহ্ বলেছিলেন, "আমাদের বিদ্যালয় মন্ত্রী, গভর্ণর, ভাজার, ইঞ্জিনিয়ার, আইনজীবি, প্রশাসক সবই প্রসব করেছে, কিন্তু মানুষ প্রসব করেছে কম।" শক্ষার সাথে নৈতিকতা ও মূল্যবোধের সংযোগ সাধিত না হলে সমস্যা থেকেই যায়। সে শিক্ষায় শিক্ষিত লোকদের কাছ থেকে তখন মানবিক মূল্যবোধ আশা করা অমূলক। শিক্ষার সাথে নৈতিকতার সংযোগ ইসলামেই পূর্ণমাত্রায় রয়েছে। এ প্রসংগে আল্লামা ইকবাল বলেছেন, "একজন যাজির জীবন নির্ভর করছে আত্রা ও দেহের সম্পর্কের ওপর আর একটি জাতির জীবন নির্ভর করছে তার ঐতিহ্য ও সংস্কৃতির ওপর। আত্রার জীবন প্রবাহ বন্ধ হলে ব্যক্তির জীবন প্রবাহ হয় মৃত। জাতি মৃত্যবরণ করে যদি তার আদর্শ হয় পদদলিত। " শক্ষা

এত কিছুর পরও শিক্ষা মানুষের মনে মানবিকতা ও মনুষাত্বের আলো জ্বালায়। যুগে যুগে শিক্ষিত জনেরাই মানুষকে এবং মানবতাকে সত্যের পথ দেখিয়েছেন। শিক্ষা না থাকলে সমগ্র পুনিরা একটি বিশাল চিড়িয়াখানা ছাড়া আর কিছুই হতো না। শিক্ষাই মানুষকে জীব-জন্ত থেকে আলাদা করেছে এবং দাতন্ত্র দান করেছে। শিক্ষার মাধ্যমেই মানুষের সুপ্রবৃত্তির উন্মেষ ঘটে এবং কুপ্রবৃত্তি অবদমিত হয়। ফলে মানুষ ভাল-মন্দ বিচার-বিবেচনা করতে সক্ষম হয় এবং পাপের কাজ পরিহার করে চলে। এমন শিক্ষার ব্যাপারেই বলা হয়, 'শিক্ষাই জাতির নেরুদ্রভ'। এ জন্য গ্রীক দার্শনিক সক্রেটিস বলেছেন, 'জ্ঞান বা শিক্ষা থেকেই আলে পূণ্য এবং কল্যাণ; অক্সতা থেকে আলে যা কিছু পাপ। কোন লোকই স্বেচ্ছায় যা কিছু খায়াপ তা পছন্দ করে না, সে পাপ করে অক্সতার কারণে। 'তং শিক্ষা যে, মানুষের মধ্যে মূল্যবোধসহ অন্যান্য ভাল গুণগুলোকে জাগিয়ে তোলে সে প্রসংগে World book of Encyclopaedia তে বলা হয়েছে, 'তং 'শিক্ষা এমন একটি পদ্ধতির নাম যার মাধ্যমে মানুষ জ্ঞান, দক্ষতা, অভ্যাস, মূল্যবোধ কিংবা আচরণ আয়ত্ত করে থাকে।"

মূলত মানুষকে আল্লাহ তা আলার সৃষ্ট জীব হিসেবে মনুষত্ব ও মানবিক মূল্যবাধে বিকশিত করে তোলার পাশাপাশি শুনিয়াদারির দায়িত্ব সুষ্ঠভাবে আঞ্জাম দেয়ার লক্ষ্যে তৈরী কয়ার জন্য পরিচালিত প্রয়াদের নামই শিক্ষা। এ সম্পর্কে শিক্ষাবিদ এভিসনের উজিটি বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। ২০৪ তাঁর মতে, "শিক্ষা যখন মানুষের মনে কাজ করে তখন তার মনের অন্তর্নিহিত স্থান থেকে সমস্ত অব্যক্ত গুণাবালী ও পূর্ণতাকে বের করে আনে। কারণ শিক্ষার সাহায্য ছাড়া এ কাজ সম্পূর্ণ কয়া অসম্ভব।" আসলে প্রত্যেকটি মানুষেরই ভিতরে একটি ভাল মানুব রয়েছে। আর সে মানুষটি আর্বিভূত হয় শিক্ষার মাধ্যমেই। এ সম্পর্কে স্বামী বিবেকানন্দও বলেছেন, "শিক্ষা হচ্ছে মানুষের অন্ত নিহিত পূর্ণতার প্রকাশ।"২০০

শিক্ষা যে মানুষকে অতি মাত্রায় মানবীয় আচরণের প্রতি উৎসাহিত করে তা নিম্নোক্ত শিক্ষাবিদ ও দার্শনিকদের বক্তব্য থেকে স্পষ্ট হয়ে ওঠে। সক্রেটিসের মতে, "শিক্ষা হল মিথ্যার অপনোদন ও সত্যের আবিষ্কার।" ২০৬ সত্যিকার অর্থে যদি মানুষের জীবন থেকে মিথ্যার অপসারণ ঘটানো বায়; তাহলে সমাজ অনেক অমানবিকতা হতে

৩০ - এই بلك وتعوذوا بالله من علم لا ينفع قيمة اللهم الله الله الله عوذ بك وتعوذوا بالله من علم لا ينفع في الله عن علم لا ينفع

<sup>&</sup>lt;sup>২০০</sup> মুহাম্মদ নাজমুল হুদা, আমাদের শিক্ষা ব্যবস্থার গলদ ঃ উত্তরণের উপায়", *শারী আহ ফ্যাফাল্চি জার্ণাল*, ২০০৩, চিটাগাংঃ ইন্টারদ্যাশনাল ইসলামিক ইউনিভার্সিটি, ভিসেম্বর, ২০০৩, পৃ. ৮২

<sup>&</sup>lt;sup>২০১</sup> অধ্যাপক খুরণীদ আহমদ, *ইসলামী শিক্ষার মূলনীতি*, (অনুবাদঃ অধ্যাপক নাজির আহমদ), ঢাকাঃ আধুনিক প্রকাশনী, ১৯৯০, পূ. ১০

<sup>&</sup>lt;sup>২০২</sup> . দূরুল ইসলাম, 'ইসলামী শিক্ষাব্যবস্থা" *মাসিক পৃথিবী*, ঢাকাঃ বাংলাদেশ ইসলামিক সেন্টার, বর্ষ ২০, সংখ্যা ৩, ডিসেম্বর, ২০০০, প. ৪১

<sup>&</sup>quot;Education is the process by which people acquire knowledge, skills, habits, values or attitudes." - World Book of Encyclopaedia, United states. Vol. 3, p. 561

<sup>&</sup>quot;Education when it works upon a noble mind, draws out to view every latent virtue and perfection, which without such help are never able to make appearance." ড: মো: আবদুল আউয়াল খান, ড: আজাহার আলী, মো: আবদুল সামাল ও মো: মিজাবুর রহমান, শিখ্যার তিডি, ঢাকাঃ সামান পাবলিকেশন এন্ড রিচার্স, ১৯৯৯ পু. ৬৩

<sup>&</sup>lt;sup>২০৫</sup>. "Education is the menifestation of the perfection already in man."- ড: মো: আবদুল আউয়াল খান, প্রান্তক, পু, ৬০

<sup>&</sup>lt;sup>২০৬</sup> , ড: মো: আবদুল অভিয়াল খান, প্রাওজ, পৃ. ৬৬

বেঁচে যাবে। সে কাজটি আসলে শিক্ষা করে থাকে। কমোনিয়াসের মতে, "শিক্ষা হচ্ছে মানুবের নৈতিক উনুতির সাহায়ে ইহলোক ও পরলোকের জন্য পূর্ণ প্রস্তুতি। শিক্ষার সাহায়ে মানুষ নিজকে ও বিশ্বকে জানতে পারে।" বিশ্বক উনুতি মানে মানবিক মূল্যবোধের বিকাশ। আর ইহলোক ও পরলোকের প্রস্তুতির মাধ্যমে একজন লোক ভাল লোকে রূপান্তরিত হয়। ফ্রেন্ডারিক হাবার্ট এর মতে, "শিক্ষা হচ্ছে মানুবের বহুমুখী প্রতিভা ও অনুরাগের সূষ্ঠ্ প্রকাশ এবং নৈতিক চরিত্র গঠন।" বিশ্বতি উপরোক্ত সংজ্ঞা থেকে বুঝা যায় যে, শিক্ষার কাজ হলো মানুষের মধ্যে নৈতিক চরিত্র গঠন করা। ব্যাপারটি যদি তাই হয় তাহলে শিক্ষা মানবিক মূল্যবোধ সৃষ্টিতে সঞ্জীবনীর ভূমিকা রাখতে সক্ষম। চরিত্র বলতে ওধু নৈতিক চরিত্রকেই বুঝায় না, যে কোন মানুষের আচার-ব্যবহারও এর অন্তর্ভূক্ত। যে মানুষ বিচার, বিশ্বাস, সততা ও দক্ষতার ওপর নির্ভর পূর্বক প্রতিটি কাজ সম্পাদন করে সে-ই প্রকৃত চরিত্রবান। শিক্ষার সাহায্যে এ চরিত্র গঠন করা যায়। মহৎ জীবন যাপন করা, কর্তব্যপরায়ণ নাগরিক হওয়া সবই উত্তম চরিত্রের ওপর নির্ভরণীল। তাই উত্তম চরিত্র গঠনকে শিক্ষার পবিত্রতম উদ্দেশ্য হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে।

শিক্ষা মানুষের অমূল্য সন্দদ যা মানুষের মানবিক গুণাবলীর উৎকর্ষ সাধন করে। এ গুণাবলীই তাকে তার সন্তার সাথে পরিচিত করে। কাজেই আত্মোপলির শিক্ষার অন্যতম লক্ষ্য হিসেবে পরিগণিত। ব্যক্তির উন্নতির ওপরই নির্ভর করে সমাজ ও রাষ্ট্রের উন্নতি। কাজেই ব্যক্তির সর্বাঙ্গীণ উন্নতি সাধনই হল শিক্ষার উদ্দেশ্য এবং লক্ষ্য। আধুনিক শিক্ষাবিদ ও মনোবিজ্ঞানবিদদের মতে, মানুষের সর্বাঙ্গীন উন্নতি সাধনই শিক্ষার উদ্দেশ্য। আর সর্বাঙ্গীণ উন্নতি বলতে শিক্ষার্থীর শারীরিক, মানসিক, সামাজিক, আরেগিক, নৈতিক ও ব্যক্তিত্বের বিকাশ সাধনকেই বুঝায়।

অন্যদিকে ফ্রেডারিক ফ্রোয়েবেলের মতে, "সুন্দর, বিশ্বস্ত এবং পবিত্র জীবন উপলব্ধি হল শিক্ষা।"<sup>২০৯</sup> দার্শনিক রাসেলের মতে, "শিক্ষা হতেই কতিপয় মানবিক গুণের তথা সাহস, উদ্যম, অনুভূতিশীলতা, বুদ্ধিমন্তা ইত্যাদির বিকাশ সাধন।"<sup>২১০</sup> শিক্ষা যে মানবিক গুণের ক্লুরণ ঘটার তা আলোচ্য সংজ্ঞা থেকে পরিকার বুঝা যায়। কান্টের মতে, "আদর্শ মনুষ্যুত্ব অর্জনই শিক্ষা।"<sup>২১১</sup> হাবটি রীজের মতে, "মানুষকে মানুষ করাই শিক্ষা। ব্রষ্টার সৃষ্টির রহস্য সম্যক উপলব্ধি করতে যা সাহায্য করে তা-ই শিক্ষা।"<sup>২১১</sup> অতএব পরিবেশের আওতায় বছবিধ মানবিক গুণাবলীর বিকাশই মানুষের শিক্ষার কাজ। আসলে শিক্ষা হতেই ব্যক্তির শারীরিক, মানসিক, নৈতিক, সামাজিক, আধ্যাত্মিক অর্থাৎ সর্বাঙ্গীন বিকাশ সাধনের নিরবিভিন্ন প্রক্রিয়া। উপরোক্ত সংজ্ঞাসমূহের আলোকে প্রমাণিত হয় যে, শিক্ষা মানে ভাল মানুষ তৈরীর একটি প্রয়াস।

অনেক শিক্ষাবিদের মতে, 'শিক্ষার্থীর নৈতিক চরিত্র গঠন' শিক্ষার একমাত্র লক্ষ্য। জার্মান শিক্ষাবিদ হাবার্ট এ মতবাদের মূল উদ্যোজা। <sup>২১৩</sup> তাঁর মতে, "শিক্ষার একমাত্র লক্ষ্য হচ্ছে ব্যক্তির নৈতিক চরিত্র গঠন।" দার্শনিক শিক্ষাবিদ জন লক্ষের মতেও শিক্ষার লক্ষ্য হচ্ছে চরিত্র গঠন। <sup>২১৪</sup> প্লেটোর শিক্ষা চিন্তার মধ্যেও এ ধারণা লক্ষ্য করা যায়। তিনি বলেছেন, "নৈতিক গুণাবলী বিকাশের পরিপন্থী কোন কিছু শিক্ষার মধ্যে থাকবে না।" <sup>২১৫</sup> শিক্ষার বেশ কিছু কাজ রয়েছে। এর মধ্যে উল্লেখযোগ্য একটি কাজ হলো মানুবের মান্ধিক গুণাবলীর বিকাশ সাধন। চট্টগ্রাম বিশ্ববিদ্যালরের অধ্যাপক আবদুন নূর এ প্রসংগে বলেছেন, "ইসলামের শিক্ষা সম্পর্কিত নির্দেশনাবলীতে নিম্নোক্ত তিনটি মাত্রা (Dimension) সংযোজিত হয়েছেঃ

 আল্লাহ্ প্রদত্ত প্রাকৃতিক সম্পদরাশিকে মানুবের প্রয়োজনে ব্যবহার উপযোগী করার জন্য মানুবের মধ্যে প্রয়োজনীয় বৈজ্ঞানিক ও কারিগরি দক্ষতা সৃষ্টি।

<sup>&</sup>lt;sup>২০৭</sup> ড: মো: আবদুল আউয়াল খান, প্রাওক, পৃ. ৬৬

<sup>&</sup>lt;sup>২০৮</sup> ড: মো: আবদুল অভিয়াল খান, প্রাওক, পু. ৬৭

<sup>&</sup>lt;sup>২০৯</sup> ড: মো: আবদুল আউয়াল খান, প্রাণ্ডক, পু. ৬৭

<sup>&</sup>lt;sup>২১০</sup> ড: মো: আবদুল অভিয়াল খান, প্রাণ্ডজ, পু. ৬৭

<sup>\*\*</sup> ড: মো আবদুল আউয়াল খান, প্রাতক, পু. ৬৭

<sup>&</sup>lt;sup>২১২</sup> ড: মো: আবদুল আউন্নাল খান, প্রাণ্ডক, পু. ৬৭

<sup>&</sup>lt;sup>২১০</sup>. "The one and the whole work of education which is a long and complex training may be summed up in the conception morality." -ড: মো: আবদুল অভিয়াল খান, প্রান্তভ, পু. ৭৯

<sup>&</sup>lt;sup>২১৪</sup> . ড: মো: আবদুল আউয়াল খান, প্রাতক্ত, পৃ. ৭৯

<sup>&</sup>lt;sup>২১৫</sup> . Nothing should be admitted in education which does not conduct to the promotion of virtue. ড: মো: আবদুল আউয়াল খান, প্রান্তজ, পৃ. ৭৯

- বিশ্বের সৃষ্টিরহস্য ও প্রকৃতির ঘটনাপ্রবাহ পর্যবেক্ষণ ও পর্যালোচনার (Observation and analysis) মাধ্যমে এসবের পশ্চাতে সক্রিয় চিরন্তন সত্যের (Ultimate truth) উপলব্ধি এবং
- পৃথিবীতে আল্লাহ্র খলীফা বা প্রতিনিধি হিসেবে নির্ধারিত ভূমিকা পালনার্থে প্রয়োজনীয় আত্মিক বিকাশ বা মানবিক গুণাবলীয় বিকাশ।"<sup>২১৬</sup>

জাতিসংঘের অন্যতম একটি শাখা হলো UNDP । তারা অনেকগুলো কাজ করে থাকে। তাদের কাজের মধ্যে শিক্ষা অন্যতম। তাদের ভাষ্যানুযায়ী শিক্ষার উদ্দেশ্য হলো ব্যক্তির মধ্যে মানবিক গুণাবলীর বিকাশ। জাতিসংঘ উনুয়ন কর্মসূচীর দীতি ও মূল্যায়ন' শাখার সহকারী পরিচালক প্রকেসর Ryokichi Hirono-এর মতে, শিক্ষার উদ্দেশ্য প্রধানত দু'টি (১) মানুষের দৈহিক ও মানসিক দক্ষতা বা কর্মদক্ষতা বৃদ্ধি এবং (২) ব্যক্তির মধ্যে মানবিক গুণাবলীর বিকাশ ও চরিত্র গঠন বা আবেগের শৃংখলা (Emotional discipline) সৃষ্টি। ২১৭

সুতরাং উৎপাদন বৃদ্ধি ও ন্যারবিচার প্রতিষ্ঠার মাধ্যমে কল্যাণমুখী সমাজ গড়তে হলে মানুষকে হতে হবে একই সাথে উৎপাদনক্ষম ও মানবীর গুণাবলী সম্পন্ন। একই অভিমত ব্যক্ত করেছিলেন খৃস্টপূর্ব চতুর্থ শতাব্দীর গ্রীক দার্শনিক প্রেটো (Plato)। তাঁরই সার্থক উত্তরসূরি এরিস্টোটল (Aristotle)-এর মতে, শিক্ষার মাধ্যমে মানুষ যখন পরিশোধিত হয়, তখন সে হয় প্রাণীকুলের মধ্যে সর্বশ্রেষ্ঠ, কিন্তু 'নমোচ' (সততা) ও 'ভাইকে' (ন্যায়বোধ) বিবর্জিত মানুব হচ্ছে সর্বনিকৃষ্ট। ২১৮

উপরোক্ত বক্তব্যগুলো থেকে বুঝা যায় যে, শিক্ষা মানুবের মধ্যে সৃষ্টি করবে দয়া, মায়া, প্রেম, প্রীতি, ভালবাসা, কল্যাণ, সরলতা, ধৈর্য, প্রতিক্রতি, সহমর্মিতা, সম্প্রীতি, শিষ্টাচার, ইংসান, পরোপকার, সাহায্য-সহযোগিতা, ক্ষমা, কল্যাণ কামনা, দায়িত্বানুভ্তি, সততা, নিষ্ঠা, সাম্য-মৈন্রী, আমানত, ন্যায়বোধ, আতিথেয়তা, সময়ানুবর্তিতা, সামাজিকতা, লজ্জা, অল্পত্তি, তাওয়ায়ুল, শোকরসহ সকল প্রভার মানবীয় গুণাবলী। সাথে সাথে বিরত রাখবে মিথ্যা, অহংকার, হিংসা-বিদ্বের, ঘৃণা, শক্রতা, তিরকার, গালি, ঝগড়া-বিবাদ, লোভ-লালসা, অপবাদ, কুচিতা-কুধারণা, বেশী বেশী অনুমান, তোষানোল, চাটুকারিতা, গীবত, চোগলখুরি, কানাকানি-ফিসফিসানি, প্রদর্শনেচ্ছা, একগ্রেমি, একদেশদর্শিতা, সংকীর্ণতা, কপটতা, প্রতারণা, বজনপ্রীতি, দুর্নীতি, অল্লীলতা, ব্যভিচার, যুলম, নিষ্ঠ্রতা, ছিনতাই, রাহাজানি, অরাজকতা, বিশৃংখলা, সীমালংঘন, হত্যাসহ সকল প্রকার মানবতাবিরোধী কর্মকাভ থেকে।

শিক্ষার সংজ্ঞা, লক্ষ্য ও উদ্দেশ্যের দিকে খেরাল করলে দেখা যায় যে, শিক্ষা মানুষকে অতি মানবিক প্রাণীতে রূপান্তরিত করে। এ দিকে দৃষ্টি আকর্ষণ করে ইসলামী চিন্তাবিদ আবদুসৃ শহীদ নাসিম বলেন, "এ পর্যন্ত শিক্ষার যে সব সংজ্ঞা জানা গেছে তার মর্মার্থ বিশ্লেষণ করলে এর যে উদ্দেশ্য জানা যায় তন্মধ্যে প্রবৃদ্ধি লান করা, উন্নত করা, পূর্ণতা আনমন করা, জাগিয়ে তোলা, অভ্যাস করানো, উপদেশ দেয়া, অনাকাঞ্জিত আচরণ থেকে নিবৃত রাখা, সুপ্ত প্রতিভা বিকশিত করা, সম্প্রসারিত করা, পথ প্রদর্শন করা, প্রেরণা দান করা, সন্ধান দেয়া, নিয়মানুবর্তি করা, সংকৃতবান করা, সৌজন্য শেখানো, বিনরী ও অমায়িক বানানো, প্রথাসিদ্ধ করা, মানসিক ও শারীরিক যোগ্যতা বৃদ্ধি করা, বিবেচনা ও বিচার শক্তি বৃদ্ধি করা, উদ্ভাবন করা, গবেষণামুখী করা ইত্যালি প্রধান।"<sup>২১৯</sup>

শিক্ষিত, জ্ঞানী, পভিত ও বুদ্ধিমানদের যে পরিচিতি ও বৈশিষ্ট্য কুর'আন ও হাদীসে দেওয়া হয়েছে তাতে বুঝা যায় যে, শিক্ষিত ও বিশ্বান ব্যক্তিগণ হবেন অতি মানবিক। ভাল মানুষ হওয়ার পেছনে সবচেয়ে বড় কাজটি করে আল্লাহ্জীতি। মহানধী (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি আল্লাহ্কে ভয় করে সে-ই 'আলিম।"<sup>২২০</sup> আরেক হাদীসে বিশ্বনধী

<sup>&</sup>lt;sup>২১৬</sup> , আবদুদ দূর, "শিক্ষা ও মাদব সম্পদ উন্নয়নে ইসলামের দৃষ্টিভঙ্গি", ঢাকাঃ *ইসলামিক ফাউভেশন পত্রিকা*, ৩৩বর্ষ, ৪ সংখ্যা, এপ্রিল-জুন, ১৯৯৪, পু. ১৩

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup> Ryokichi HIRONO, "Human Resource Development and Mobilization in the Asia-pacific Region" in Technology and Development, No. 2, 1989, P. 5

<sup>.</sup> The Politics of Aristotle, Translated by Ernest Barker, Londons Oxford University press, 1961, pp. 120-121

<sup>&</sup>lt;sup>২১৯</sup> , আবদুস শহীদ নাসিম, *শিক্ষা, সাহিত্য, সংস্কৃতি*, ঢাকাঃ শতাব্দী প্রকাশনী, ১৯৯৭, পূ. ৭০-৭১

২২০ . العالم من زَخاف الله ইমাম দারিমী, সুশামূদ্ দারিমী, কানপুরঃ ১২৯৩ হি./বেজতঃ দারু ইহইয়ায়িস্ সুনুাতিন্ নাবাবিয়া, মুকাদামা, বাব নং- ২৭

(স.) বলেছেন, "যে আল্লাহ্কে ভর করে সে-ই 'আলিম।"<sup>২২১</sup> গভীর জ্ঞানীলের জন্য 'আরবীতে 'ফ্কীহ' শলটি ব্যবহৃত হয়। 'ফ্কীহ' ব্যক্তি প্রসংগে রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "যে ব্যক্তি আল্লাহ্কে ভর পায়; সে গভীর জ্ঞানী।"<sup>২২২</sup> ফ্কীহ ব্যক্তির বৈশিষ্ট্য বর্ণনা করে রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "গভীর জ্ঞানী ব্যক্তি দুনিয়ার প্রতি অনাসক্ত হয়ে থাকেন।"<sup>২২৬</sup> মানুষকে অমানবিক কাজে প্রয়োচিত করে যে ব্যাপারগুলো তন্মধ্যে একটি হলো দুনিয়া-প্রেম। পাশাপাশি পরকালিন জীবনকে অপেকাকৃত কম গুরুত্ব প্রদান। যারা পার্থিব জীবনকে ভায়ী ও গুরুত্বপূর্ণ মনে করে তারা তা অর্জনের জন্য বৈধ-অবৈধ পছা বিবেচনা করে না। আরো বেশী পাওয়ার জন্য তারা উনুধ হয়ে থাকে। জগতে মানুষ যত বেশি আখিয়াতমুখী হবে তখন তত্বেশি মানবিক মৃল্যবোধ মানব মনে জার্মত হবে।

অন্যকে শিক্ষা দেওয়া, মানুষকে শিক্ষিত করে গড়ে তোলা ইত্যাদি কাজ ইসলামে খুব গুরুত্বপূর্ণ। এ গুরুত্বের মাত্রা আরো বৃদ্ধি পায় যখন মানুষ মানুষকে কল্যাপের শিক্ষা দেয়। এমন কি কল্যাপের শিক্ষা প্রদানকারীদের জন্য সকল প্রাণী দু'আ করতে থাকে। জগতে কল্যাপের সংখ্যা হাস পাছেছ। কল্যাপকারীর সংখ্যা কমে যাছেছ। এমন অবস্থার যারা কল্যাপের ধারক ও বাহক হবে তালের মর্যাদা অনেক গুণ বেড়ে যাবে। আবু উমামা (রা.) থেকে বর্ণিত। রাস্ব্রায়্ (স.) বলেছেন, "তোমালের একজন সাধারণ লোকের ওপর আমার যেমন মর্যাদা তেমন মর্যাদা 'আবিদের ওপর 'আলিমের।" তারপর তিনি বললেন, "যারা মানুষকে কল্যাপের শিক্ষা দেয় আল্লাহ্, জাঁর কেরেশতাগণ, আসমান ও যমীনের বাসিন্দাগণ, এমন কি গর্তের পিপীলিকা এবং মাছ তাদের জন্য দু'আ করতে থাকে।" ইংই যখন পৃথিবীর অধিকাংশ মানুষ অকল্যাণের প্রতিযোগিতায় মন্ত তখন কল্যাণের শিক্ষা প্রদান অবশ্যই আরো বেশি গুরুত্ব বহন করে।

ব্যক্তি জীবনের সুষম বিকাশ নির্ভর করে তার নৈতিক ও মানবিক মৃণ্যাবোধের উপর। মৃলত এ মানবিক মৃণ্যাবোধ অর্জিত হয় শিক্ষার মাধ্যমে। ব্যক্তি জীবনের দু'টি দিক আছে। যথা বহির্জগৎ ও অন্তর্জগৎ। বহির্জগতে মানুষ পরিবেশের সঙ্গে সংগতি সাধন করে বেঁচে থাকতে চার এবং অন্তর্জগতে তার সে আশা-আকাংখার পরিতৃত্তি সাধন করতে চায়। এসব আশা-আকাংখা, বুদ্ধিবৃত্তি, আবেগ, প্রবণতা এবং বিভিন্ন ধরনের নৈতিক ও চারিত্রিক আদর্শকে কেন্দ্র করে গড়ে ওঠে। তার এসব আশা-আকাংখা প্রকৃত শিক্ষার দ্বারা পরিতৃত্তি লাভ করতে পারে। সুতরাং শিক্ষার কাজ হচ্ছে ব্যক্তির বহির্জগৎ ও অন্তর্জগতের মধ্যে সামঞ্জস্য বিধান করে তার সুষ্ঠু বিকাশে সহায়তা করা। এ সম্পর্কে J. M. Ross বলেছেন, "Education must be religious, moral, intellectual and aesthetic. None of the aspects may be neglected, is a harmonious balanced personality is to be the result." \*\*\*\*

শিক্ষার মাধ্যমে মানুবের মধ্যে গুণগত বিরাট পরিবর্তন আসে বলেই ইসলামে শিক্ষা ও শিক্ষিতের এত মর্যাদা। এ জন্য দেখা যার, ইসলামের প্রথম মানুষ ও নবীকে নবুওর্য়াত দেয়ার পূর্বেই জ্ঞান দেয়া হয়েছে। আল-কুর আনে বলা হয়েছে, "আর তিনি আদমকে বাবতীয় নাম শিক্ষা দিলেন, তৎপর সে সমুদর ফেরেশতাদের সম্মুখে প্রকাশ করলেন এবং বললেন, এ সমুদয়ের নাম আমাকে বলে দাও, যদি তোমরা সত্যবাদী হও।"
ইংগ কুর আন ও হাদীসের অসংখ্য স্থানে শিক্ষার ফবীলত বর্ণনা করা হয়েছে। যেমন কুর আনে বলা হয়েছে, "তোমাদের মধ্যে যায়া স্কমান এনেছে এবং যাদেরকে জ্ঞান দান করা হয়েছে আল্লাহ্ তাদেরকে মর্যাদায় উন্নত করবেন; তোমরা যা কর আল্লাহ্ সে সম্পর্কে সবিশেষ অবহিত।"

জান ব্যতীত ঠিকমত মহান প্রস্তার প্রতি দায়িত্ব পালনও সম্ভব হয়ে ওঠে না। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "আল্লাহ্র বান্সাদের মধ্যে যারা জ্ঞানী তারাই তাঁকে ভন্ম করে।"

অক্র আনের এক স্থানে আল্লাহ্ তা আলা তাঁর এবং কেরেশতাদের পরেই ধায়াবাহিকভাবে 'আলিমগণের কথা উল্লেখ

४४ - इंगाम मातिभी, जूनान, প্রাণ্ডক, मूकाकामा, वाव न१- ७২ من يُخشَى الله فهو عالم

रें قالم النقيه من يُخاف الله . इँगाय मातियी, जूनान, প্রাণ্ডङ, यूकाकाया, वाव नर- २४

श्याय नातियी, जूनान, প্राधक, मूकानामा, वाव न१- ২৯ الذيا ...

فضل العالم على العابد كفضلى على ادناكم ثمّ قال رسول الله (ص): انّ الله وملانكته واهل السّسوات والارض حتى . \*\*\* ১৯৮১ - ইমাম তিরমিথী, সুনান, প্রাণক্ত, হাদীস নাং- ১৬৮৮ النسلة في حجرها وحتى الحوت ليصلون على معلمي الناس الخير

<sup>&</sup>lt;sup>২২৫</sup> , ড: মো: আবদুল আউয়াল খান, *প্রাতক*, পু. ৭১

১৫৫১ , আদ্- কুর আদ্ و علم ادم الاسماء كلها ثم عرضهم على الملائكة فقال انبغوني باستاء هؤلاء ان كنتم صادقين. 🕬

১৮৯১১ আল-কুর আন, ৫৮৯১১ يرفع الله الذين امنوا منكم والذين اوتوا العلم درجات ، والله بما تعملون خبير". المجه

जान-कृत जान, ७৫३२४ الما يخشى الله من عباده العلماء . \*\*\*

করেছেন। বলা হরেছে, "আল্লাহ্ সাক্ষ্য সেন যে, নিশ্চয়ই তিনি ব্যতীত কোন ইলাহ্ নেই, ফেরেশতাগণ এবং জ্ঞানিগণও।"<sup>২২৯</sup>

মানুষ বেশিরভাগ সময় বিপথগামী হয় এবং অমানবিক কর্মকান্ডে লিপ্ত হয় অশিক্ষা এবং কুশিক্ষার দক্ষন। এ প্রসংগে আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "অনেকে অজ্ঞানতাবশত নিজেলের বেয়াল-খুশী বারা অবশ্যই অন্যকে বিপথগামী করে; নি-য়ই তোমার প্রতিপালক সীমালংঘনকারীদের সম্বন্ধে সবিশেষ অবহিত।" আলোচ্য সূরারই অন্য স্থানে বলা হয়েছে যে, মানুষ অজ্ঞতার দক্ষন অনেক সময় নিজ সত্তানকে হত্যা করার মত অমানবিক কাজেও লিপ্ত হয়ে পড়ে। আল-কুর'আনে বলা হয়েছে, "যারা নিবুর্নিতার দক্ষন ও অজ্ঞানতাবশত নিজেদের সন্তানদেরকে হত্যা করে এবং আল্লাহ্ প্রদত্ত জীবিকাকে আল্লাহ্ সম্বন্ধে মিথ্যা রচনা করার উদ্দেশ্যে নিবিদ্ধ গণ্য করে তারা তো ক্ষতিমন্ত হয়েছে। তারা অবশ্যই বিপথগামী হয়েছে এবং তারা সংপথপ্রাপ্ত ছিল না।" নিম্নুক্ত হাদীসেও এ প্রসংগটি প্রতিধ্বনিত হয়েছে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "যারা অজ্ঞতাবশত: তাদের সন্তানদের হত্যা করেছে তারা ক্ষতিমন্ত হয়েছে। আল্লাহ্ সম্বান্ধ প্রমাণিত হলো যে, শিক্ষার অভাবে অসংখ্য অমানবিক ঘটনা ঘটে থাকে। অজ্ঞানতা এক বিরাট অভিশাপ। অজ্ঞানতার বারা মানুষ যেমনি নিজে বিত্রান্ত হয় অনুর্নপভাবে অন্যাদেরকেও বিত্রান্ত করে থাকে। মহান আল্লাহ্র ভাবার এ ব্যক্তিরা সবচেয়ে বড় যালিম। এরা কখনো সংপথের সন্ধান পায় না। আল-কুর'আনে বলা হয়েছে, "সুতরাং যে ব্যক্তি অজ্ঞানতাবশত মানুষকে বিত্রান্ত করার জন্য আল্লাহ্ সম্বন্ধে মিথ্যা রচনা করে তার চেয়ে অধিক যালিম আর কেং আল্লাহ তো যালিম সম্প্রদায়কে সংপথে পরিচালিত করেন না।" ২০০

ইসলামে অন্ধ-অনুসরণের কোন স্থান ও উপায় নেই। মানুষ অনেক সময় অন্ধ অনুসারী হরে বিপথগামী হয়ে যায়। আবার অনেকে মানুষকে অন্ধকারের মধ্যে রেখে স্বার্থসিদ্ধি করে নেয়। আসলে এদের কোন দলই মুক্তি পাবে না। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "যে বিষয়ে তোমার জ্ঞান নেই তার অনুসরণ করো না; কর্ণ, চন্দ্ধ, হাদয়- এদের প্রত্যেকটি সম্পর্কে কৈফিয়ত তলব করা হবে।" ইতি অর্থাৎ অজ্ঞতার জন্য পরকালে প্রত্যেকটি অংগ-প্রত্যংগকে ধরা হবে। মানুষ সাধারণত অজ্ঞতাবশতই খেয়াল-খুশীর অনুসরণ করে থাকে। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "বরং সীমালংঘনকারিগণ অজ্ঞানতাবশত তাদের খেয়াল-খুশীর অনুসরণ করে, সুতরাং আল্লাহ্ যাকে পথভ্রষ্ট করেছেন, কে তাকে সংপথে পরিচালিত করবে? আর তাদের কোন সাহায্যকারী নেই।" হতি

ইসলামে শিক্ষার প্রতি এতটাই জোর দেয়া হয়েছে যে, হাদীসে শিক্ষা, জ্ঞান, প্রজ্ঞা, সুদ্দেশীতাকে ঈমান বলে অভিহিত করা হয়েছে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "জ্ঞান হলো ঈমানের অংশ।" প্রতি প্রাক-ইসলামী যুগকে অজ্ঞতা ও মূর্যাতার যুগ বলা হয়। এর কারণ হলো এই যে, তখন মানুষের ঈমান তথা শিক্ষা ছিল না। অথচ ইসলামী যুগকে সোনালী যুগ বলা হয়ে থাকে। তখন মানব সমাজে ঈমান তথা মানবিক মূল্যবোধ ফিরে এসেছিল। এবং এ দু যুগের মধ্যে মূল পার্থক্য ছিল মানবতার ওপর ভিত্তি কয়েই। একদা মানুষের মধ্যে ঈমান, শিক্ষা ও মানবিকতা ছিল না। ইসলামের আগমনের পর তালের মধ্যে একই সাথে ঈমান, শিক্ষা ও মানবিকতার সমাবেশ ঘটল। একটি হাদীস থেকে জানা যায় যে, যায়া জ্ঞানার্জন কয়েছিল তায়া প্রাক-ইসলামী যুগ এবং ইসলামী যুগ- উভয় যুগেরই সেরা ব্যক্তি। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "যায়া জ্ঞানার্জন কয়েছে তায়া জাহিলী যুগেও সেয়া ইসলামী যুগেও সেয়া নান্তি লোক যেয়ানেই থাক না কেন, যে যুগের বাসিলা হোক না কেন তাকে মানবিক হতেই হবে।

আন-কুর'আন, ৩ঃ১৮ شهد الله انه لا اله الا هو والملائكة واولوا العلم . ﴿﴿ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ مَا ا

৫دد، আল-কুর আন, وان كثيرا ليضلون باهوانهم بغير علم ، ان ربك هو اعلم بالمعتدين . ٥٥٠

قد خسر الذين قتلوا اولادهم فها بغير علم وحَرمو ا ما رزقهم الله افتراء على الله . ٥٥٠

তঃ১৪০ । আল-কুর আল, ৬৪১৪০ । ই বাদ্ । তুর আল, ৬৪১৪০

२० - ३२ - इंसाम वृथाती, अशैर, প्राधक, किरावृत मानांकिव, वाव नर منه بغير علم . ٥٥٠

১৪১ ৩ কাল-কুর আন, ৩৯১৪৪ الله ممن افترى على الله كذبًا ليضل الناس بغير علم ان الله لا يهدى القوم الطالمين. ٥٥٠

৬৫% ১৭% আল ولا تقف ما ليس لك به علمٌ ، إنّ السمع والبصر والفؤاد كلّ اولنك كان عنه مسنولا . عنه

১৯১৯ কাল-কুর আল, ৩০১২ اتبع الذين ظلموا اهواءهم بغير علم فمن يهدى من اصل الله؟ وما لهم من ناصرين . عمد

২٥٥ . النقه من الايمان ইনাম দারিমী, সুনান, কিতাবুল মুকাদ্দামা, বাব নং- ৪৩

७००० - वाधक, रानीन नार فقيرا . १०१ خيار هم في الجاهلية خيار هم في الاسلام اذا فقيرا . ١٥٩

ইসলামে মানবিক হওয়া, মানবিক আচরণ করা ইত্যাদি বেমনি ফরয়; শিক্ষার্জনও তেমনি ফরয়। মানবতার উপকারে আসে না এমন এফটি জিনিসও আল্লাহ্ ফর্য করে দেননি। শিক্ষার এত মানবীয় সফলতার জন্যই ইসলাম জ্ঞানার্জনকে কর্য করে দিয়েছে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "জ্ঞানার্জন প্রত্যেক মুসলিমের জন্য ফর্য।" মহানবী (স.) নির্দেশের সুরে বলেছেন, "মানুষেরা যেন ইলম এর বিভৃতি ঘটার।" 
\*\*

আল্লাহ্ তা'আলার ফাছে শিক্ষা ব্যতীত ইবাদতও গ্রহন্যোগ্য হবে না। বরং ইবাদত না করলে যা হতো শিক্ষাবিহীন ইবাদতে তার চেয়েও খারাপ পরিস্থিতি হতে পারে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "যে ব্যক্তি জ্ঞানহীন অবস্থার ইবাদত করে যেসব ব্যাপার তার মধ্যে সংশোধন সাধন করার কথা, তার অধিকাংশই বেশিরভাগ ক্ষেত্রে নৈরাজ্যের সৃষ্টি করে। (এলোমেলো করে দের)।" যে ইবাদতে শিক্ষার হোঁয়া নেই তাতে কোন কল্যাণ নেই। এমন ইবাদতে বাদ ও পরিতৃত্তি নেই। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেহেন, "যে ইবাদতে জ্ঞান নেই; তাতে কোন কল্যাণ নেই।" জ্ঞানহীন ইবাদতে কোনরূপ কল্যাণ নেই। তা তধু ইবাদতের জন্যই ইবাদত। যে ব্যক্তি জেনে বুঝে ইবাদতে করে, আর যে ব্যক্তি অন্যকে দেখে ইবাদত করে উভয়ের মধ্যে বিরাট পার্থক্য। জ্ঞানের সঠিক আলো ব্যতীত কোন কিছুই ভালোভাবে বুঝা যায় না। বাংলাদেশের প্রেক্ষাপটে বলা যায়, অধিকাংশ মুসলিমই ইসলামের মর্ম বুঝে না। অধিকাংশ লোকের কাছে আনুষ্ঠানিক ইবাদতের নামই ইসলাম। মানবিক মূল্যবোধ যে, সকল ইবাদতের বড় ইবাদত তা কখনো চিতাও করে না। এ প্রেক্ষিতে মিসরীয় শিক্ষাবিদ, আলিম ও চিতাবিদ হাসান আইউব তার ১৮ থানেই। এছে বলেন,

অপনি কি ঐ 'আবেদকে দেখতে পাছেদ না, যে নামাজ, রোযা, সাদকাই ইত্যাদির গর্বে গর্মিত এবং যে অক্ততার কারণে বুবে বঙ্গে আছে যে, 'এবাদতের মাত্র দিক একটি এবং তা হছেে, আল্লাহ তা আলার গুণ-কীর্তন ও পথিত্রতা বর্ণনা করা? ফলে সে আল্লাহ তা আলার বান্দাহর অধিকারের প্রতি অনুযান হয়নি। হোটদেরতে সেহ করেনি এবং হত্তদেরতে সন্মান করেনি। তার ঠিকানা হছেে, জাহানুম। সে নিজ অক্ততা, ধোঁকা ও গর্ব-অহংকারের কারণে দোজথে প্রেশ করবে। তার এ বিষয়ে গুরুত্ব দেয়া দরকার যে, একজন মহিলা ওধু এই কারণে দোজথে গেছে যে, সে একটি বিভাগকে আঁটকে রেখেছিল এবং তাকে কোন বাবার দেরনি কিংবা খাবার খুঁজে খাওয়ার সুযোগ থেকে বঞ্চিত রেখেছিল। অপরাদিকে আয়েক বহুগামী (পতিতা) মহিলা ওধু এই কারণে জানুতিবাসিনী হয়েছে যে, সে একটি তৃঞ্চার্ত কুকুরকে পিপাসার কাতর দেখে দয়াবশতঃ পানি পান করিয়েছে। কলে আল্লাহ তা আলা তাকে মাফ করে দিয়েছেন। স্বিং

অন্তির চিত্তের অধিকারী লোকের। যদি কোন পাপী লোককে দেখে গালি-গালাঞ না করে কিংবা কুকরীর কতোয়া না দিয়ে অধবা না জেনে না ধনে বান্দাহদের মধ্যে বেহেশত-দোজধ বন্দন না করে বরং নিজেদের মধ্যে দরার অভাব অনুভব করত এবং আত্মপ্রকাশ ও অঞ্জতা বুকতে পারত তাহলে সেটাই ভাল হত কেননা, এগুলো নিজের জন্মই সর্বাধিক ক্ষতিকর ও ধ্বংসাত্মক জিনিস। সে অন্যদের ধারাপ পরিণতির ব্যাপারে যে ধারণা করছে তা তার নিজের জন্য আরও বেশী ক্ষতিকর পরিণাম বরে আনবে। তাই রাস্কুলাহ (স.) কতই না সত্য বলে গেছেন। 'আলুহে যার কল্যাণ চান তাকে দীনের বুক্ব-জ্ঞান দান করেন। 'বঙ্কি

শিক্ষা ও জ্ঞান মানুষকে অতি মানবিক করে তোলে। তার মধ্যে সৎ গুণাবলীর সমাবেশ ঘটিরে থাকে। রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "শিক্ষার সৌন্দর্য হলো তার ধারকদের ধৈর্য-সহিন্ধৃতা।" । " । শিক্ষা বা অন্য যে কোন কিছুর একটি প্রকাশ রয়েছে। কোন ব্যক্তির জীবনাচারের মাধ্যমে তার সম্বন্ধে ধারণা লাভ করা যার। কেউ অতি মাত্রায় জনুতা প্রদর্শন করলে বভাবতই বুঝা যার যে, শিক্ষার আলো তার মধ্যে রয়েছে। আবার অমানবিক কিছু ঘটালে মানুষ বুঝে নের যে, লোকটি গভ মূর্য ছাড়া আর কিছু নয়। অর্থাৎ কাজের মাধ্যমে এবং ব্যবহারের মাধ্যমে প্রত্যেকর জ্ঞানের পরিধি সম্পর্কে জানা যার। রাসূলুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "কোন ব্যক্তির সহজ-সরল জীবন যাপন তার বুদ্ধিমন্তার পরিচারক।" । তাবদম্বন আরার কঠোরতা অবলম্বন একটি অমানবিক ব্যাপার। বিপরীত পক্ষে জীবন যাত্রায় সহজ-সরল পস্থা অবলম্বন ভাল মানুষের পরিচর বহন করে। এই একটি পদ্ধতির মাধ্যমেই মনুষ্যত্বের ওজন

د - ३٩ ने - العلم فري<u>ت</u> قطى كل المام و العلم فري<u>ت</u> على كل المام العلم فريت العلم فريت المام العلم في العلم فريت المام العلم في العلم فريت المام العلم في الع

হমান বুখারী, সহীহ, প্রাহক্ত, কিতাবুল 'ইলম, বাব নং- ৩৪ وليفار الطار .

रेहाय मातियी, नुमान, किञावून मूकामाया, वाव न१- २৯ من تعبُّد بغير علم كان ما يف د اكثر ممّا يصلح . रहे

<sup>&</sup>lt;sup>২৪২</sup> . ইমাম বুখারী, *সহীহ*, প্রাণ্ডক, হালীন নং- ২৯০/ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, হালীন নং- ২১৮৪

ৰাজ্ব من بَرد الله به خبراً بِفَقِهه في الدين . হাসান আইউব, ইসলামের সামাজিক আচরণ, (অনুবাদঃ এ. এন. এম. সিরাজুল ইসলাম) ঢাকাঃ বিশ্ব প্রকাশনী, ২০০৪, পৃ. ৩৩

ইমাম দারিমী, সুনান, প্রাণ্ডজ, কিতাবুল মুকালামা, বাব নং- ৪৮ زَيْنُ العلم حِلم اهله

रेंबर , जान-नुनमान, थाएक, चंड- ৫, पृ. ১৯৪ من فقه الرجل رفقه في معيشته . <sup>88</sup>

করা যার। শিক্ষিত ব্যক্তির জ্ঞানের মাত্রা ও পরিধি সম্পর্কে ধারণা লাভ করা যার। যারা সহজ-সরল জীবন যাপন করে তাদের কাছে লোকজনের যাতায়াত বেড়ে যায়, মানুবের সাথে তাদের হৃদ্যতা বৃদ্ধি পায়, তারা অতি সামাজিক হরে ওঠে। আর কঠোরতা ও জটিলতা যাদের জীবনের অংশ তাদের কাছ থেকে মানুষ সরে পড়ে, তাদেরকে মানুষ ভয় পায় এবং একসময় এই অস্বাভাবিক ও অসামাজিক লোকগুলো বিচ্ছিল্ল ও সমাজচ্যুত হয়ে পড়ে।

রাস্লুলাই (স.) একদিকে ছিলেন সেরা শিক্ষক। কারণ তাঁকে পাঠানোই হয়েছে শিক্ষক হিসেষে। তিনি স্বয়ং বলেছেন, "আমি শিক্ষকরূপে প্রেরিত হয়েছি।" ১৪৬ আবার তিনি বলেছেন, "চরিত্রের পূর্ণতা প্রদানের জন্য আমি প্রেরিত হয়েছি।" ১৪৭ ওপরের দু'টি বাক্যের মধ্যে সুন্দর মিল লক্ষ্য করা যায়। অন্যতম একটি মিল হলো এই য়ে, মহান আল্লাই রাস্লুলাই (স.) কে শিক্ষার জন্য যেমনি পাঠিয়েছেন, তেমনি উত্তম চরিত্র সৃষ্টির জন্য পাঠিয়েছেন। অতএব ফিনি শিক্ষিত হবেন তিনিই চরিত্রবান হবেন। আবার ফিনি চরিত্রবান হবেন তিনিই শিক্ষিত হবেন। তিনি ছিলেন কোমল-হদয়ের মূর্ত-প্রতীক। অর্থাৎ শিক্ষার সাথে কোমলতাসহ সকল মানবীর মূল্যবোধ ওতপ্রোতভাবে জড়িত। ইসলামে একজন অমানবিক শিক্ষক কল্পনাও করা যায় না। বরং শিক্ষার কারণে সে হবে তুলনামূলক আরো বেশি মানবিক। জনৈক সাহাবী (রা.) বলেন, "আমি রাস্লুলাই (স.) এর চেয়ে বেশি কোমল কোন শিক্ষক কথনো দেখিনি।" রাস্লুলাই (স.) সহজ-সরল শিক্ষক ছিলেন। কোন একটি বিষয় তিনি যত সহজে বুঝাতে পারতেন তেমনটি আর কেউ পারত না। তাহাড়া তার কাছে যত সহজে মেশা যেত অন্য কারো সাথে সেভাবে মেশা যেত না। তিনি বলেছেন, "আমাকে সহজকারী শিক্ষক ছিসেবে পাঠিয়েছেন (আল্লাহ)।" ২৪৯

শিক্ষিত ও জ্ঞানী ব্যক্তির দ্বারা শয়তান কোন অমানবিক কাজ করিয়ে নিতে পারে না। কিন্তু শিক্ষা নেই এমন ইবাদতকারী সর্বদা একটি কুঁকির মধ্যে থেকেই যায়। সে যে কোন সময় শয়তান দ্বারা বিপ্রান্ত হয়ে যেতে পারে। অশিক্ষিত ও মূর্ব লোকদের শয়তান সমীহ বা তোয়াদ্ধা করে না। তাদেরকে সে সহজেই পথক্রষ্ট করতে পারে। বিপরীত পক্ষে আলিম বা ফকীহকে শয়তান পুবই সমীহ করে তদনুরূপ আচরণ করে থাকে। রাস্লুলুাহ (স.) বলেন, "শয়তানের মোকাবেলায় একজন পিউত ব্যক্তি হাজার ইবাদাতকারীর চেয়েও বেশি পরাক্রমশালী।" বিপর অত্যন্ত পরিক্ষার যে, প্রত্যেকটি অমানবিক আচরণই শয়তান কর্তৃক সৃষ্ট। তাই বিজ্ঞজনের কাহাকাছি শয়তান না আসতে পারলে তার দ্বায়া অন্যায় ও নিষ্ঠুর আচরণ করিয়ে নিবে কিভাবে?

যে ব্যক্তিদেরকে ইসলাম চাঁদের সাথে তুলনা করেছে তাদের হারা শোভনীর কাজই সম্পাদিত হয়। অশোভন, অমার্জিত, দৃষ্টিকটু ও অমানবিক কিছু চাঁদতুল্য আলিমদের হারা সম্পন্ন হওয়া সম্ভব নয়। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন "নিঃসন্দেহে আবিদের উপর আলিমের মর্যাদা এমন, যেমন সকল তারকার উপর চাঁদের মর্যাদা।" ২০০ ইসলামের দৃষ্টিতে শিক্ষিত লোক মানে মানবিক লোক। এ কথা দিবালোকের ন্যায় স্পষ্ট যে, ইসলামের প্রাথমিক যুগে মুসলমানগণ পাল্লা দিয়ে শিক্ষিতও হয়েছেন আবার মানবিকতার মানও বৃদ্ধি করেছেন। এ জন্য ইসলামে শিক্ষা ও শিক্ষিত লোকের এত মর্যাদা। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, আলিমদের মধ্যে যিনি সর্যোত্তম তিনি ভালোর উপর ভাল।" ২০০

আল্লাত্ তা আলা তাঁর প্রিয় নবীকে জ্ঞান বৃদ্ধির জন্য দু আ শিখিয়ে দিয়েছেন। তিনি বলেছেন, তুমি বল, 'হে আমার প্রতিপালক! আমাকে জ্ঞানে সমৃদ্ধ কর।" ২০০ পৃথিবীতে মানুবের চাওয়া-পাওয়ার এবং আকাংখিত অনেক কিছু আছে। এত কিছুর মাঝেও আল্লাহ্ তা আলা মুহাম্মদ (স.) কে জ্ঞান বৃদ্ধির দু আ শিখিয়ে দিয়েছেন এর সুদ্র প্রসায়ী মানবীয় প্রভাব ও ফলাফলের কারণেই। আল্লাহ্ তা আলা জানতেন যে, মুহাম্মদ যত জানবে ততই মানবিক হবে।

ইমাম ইবন মাজা, সুনান, প্রাগুক্ত, কিতাবুল মুকান্দামা, বাব নং- ১৭

<sup>&</sup>lt;sup>২৪۹</sup> الما يعثث لاتمم مكارم الاخلاق (ইমাম মালিক, মু जाखा, প্রাত্তক, কিতাবু হুসনিল বুলক, হালীস নং- ৮

४८٧ (سول الله (ص) معلمًا قط ارفق من رسول الله (ص) ইমাম আবু দাউদ, সুনান, প্রাণ্ডন, কিতামুন্ নাণাত, বাব নং- ১৬৭

২৪৯ أَيْنِ وَالْمُنْ يَعَلَّنَي مِعَلِّنَا مُورِدًا الْمِيرُا (كَانَ يِعِلْنَي مِعَلِّنَا مُورِدًا الْمِيرُا (عَالَمَ عِلْمَا مُورِدُا الْمِيرُا (عَلَيْ يَعِلْنَي مِعَلِّنَا مُورِدًا الْمِيرُا (عَلَيْ يَعِلْنَي مِعْلَمَا مُورِدُونَا الْمِيرُا (عَلَيْ يَعِلْنَي مِعْلَمَا مُورِدُونَا اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلِي اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلْ اللهِ عَلَيْ اللّهِ عَلْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلْ

भाम हैतन मालाइ, जुनान, शाशक, किठावुल मुकानामा, वाव नर- ১٩ فَقَبَةُ واحدٌ اشدٌّ على الشيطان من الف عابد

रें अपाय पार् माउँन, मुनान, किठावून 'हेनम, वाव नर- العالم على العالم على العابد كفت ل القمر على سائر الكواكب داد

<sup>&</sup>lt;sup>২৫২</sup> ইমাম দারিমী, *বুদাদ*, প্রাওক, কিতাবুল মুকাদামা, বাব নং- ৩৪

আল-কুরনান, ২০ঃ১১৪ وقل رب زدني طبا. °°۶۶

শিক্ষার মাধ্যমে মানুষ নিজে সতর্ক পথে চলে এবং অন্যকেও সতর্ক করে দের। এটি শিক্ষার একটি বৈশিষ্ট্য। আলকুর আনে আল্লাহ্ তা আলা নির্দেশ দিয়ে বলেছেন, "মু মিনদের সকলের একসঙ্গে অভিযানে বের হওয়া সংগত নয়,
তাদের প্রত্যেক দলের এক অংশ বের হয় না কেন, যাতে তারা দীন সম্বন্ধে জ্ঞানানুশীলন করতে পারে এবং তাদের
সম্প্রদায়কে সতর্ক করতে পারে, যখন তারা তাদের নিকট কিয়ে আসবে যাতে তারা সতর্ক হয়।"
বিক্রিত
ব্যক্তিগণ সর্বদা মানুষকে দিক-নির্দেশনা দিয়ে থাকেন। তারা যেমন নিজেরা সতর্ক থাকেন; তেমনি অন্যদের সতর্ক
করে থাকেন। এটি তাদের নৈতিক দায়িত। মানুষের প্রতি শিক্ষিত লোকের এটি দায়বন্ধতা।

একটি হাদীসে দেখা বার যে, রাস্লুরাহ (স.) মানুষকে শিক্ষিত করে গড়ে তুলতে বলেছেন এবং সাথে সাথেই বলেছেন, মানুবের জন্য সব কিছু সহজ-সরল করে দাও। কোন ধরনের জটিলতার সৃষ্টি করো না। আবদুরাই ইবন আববাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন যে, রাস্লুরাই (স.) বলেছেন, "তোমরা মানুষদেরকে শিখাও এবং তাদের জন্য সহজ করে দাও। এ কথা তিনি তিন বার বললেন (গুরুত্বারোপের জন্য)। আর যখন তোমার মধ্যে ত্রোধের সঞ্চার হবে; তখন চুপচাপ হয়ে যাও। এ কথা তিনি দু'বার বললেন।" বরং অতএব মানুষকে তথু পুথিগত শিক্ষা দিলেই হবে না। বরং মানবিকতার শিক্ষা দিতে হবে।

শিক্ষার সাথে মানবিকতা ও মূল্যবোধের ওতপ্রোত যোগসূত্র রয়েছে। নচেৎ শিক্ষার মাধ্যমে গুলাহ্ মাফ হওয়ার কথা নয়। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, যে ব্যক্তি শিক্ষা অর্জন করে, তা (শিক্ষার্জন) তার অতীত পাপের মার্জনাকারী হবে।" বিশ্বতি যোগি বারা শিক্ষিত ব্যক্তি মানবিক হবে না; তার জন্য এ সূবর্ণ সুযোগ নয়। লজ্জা মানুব আর পতর মধ্যে বিরাট পার্থক্য সৃষ্টি করেছে। মানুষ তার শিক্ষার কারণে নির্লজ্জ, বেহায়া ও অশালীন হতে পারে না। রাস্লুল্লাহ্ (স.) একটি হাদীসে সমান্তরালভাবে লজ্জা ও জ্ঞানকে উল্লেখ করেছেন এবং দুটিকেই ঈমানের অংশ বলে যোবণা করেছেন। তিনি বলেছেন, "নিশ্বয় লজ্জা ও সুক্ষদর্শিতা ঈমানের অংশ।" বিশ্বতি হাদীসের ভাষ্যানুযায়ী বৃঝা বায় যে, যে যত জ্ঞানী হবে সে ততখানি শালীন ও মার্জিত হবে। তার শিক্ষার সাথে সাথে জ্লুতার মাত্রাও বড়ে যাবে। সর্বোচ্চ ডিগ্রী নেয়ার পর একটি লোক স্বচেয়ে ভাল মানুষে রূপাভারিত হবে এটি ইস্লামের শিক্ষা এবং একই সাথে মানুষের প্রত্যাশা।

ইসলামের দৃষ্টিতে শিক্ষা ও কপটতা পরত্পর বিরোধী চরিত্র ও ব্যাপার। একই ব্যক্তির মধ্যে এ দু'টি চরিত্র বর্তমান থাকতে পারে না। মোটকথা শিক্ষা মানুবের মধ্য হতে বিশ্বাস্থাতকতা, নিফাক, কপটতা, দ্বিনুখীভাবসহ এ ধরনের খভাব-বৈশিষ্ট্য দূর করে। তাহাড়া শিক্ষা মানুষকে অথথা কথা বলা থেকে ফিরিয়ে রাখে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) ঘলেছেন, "মুনাফিকের মধ্যে দু'টি খভাব একত্রিত হয় না। (তাহলো) উত্তম চরিত্র ও নৈতিকতা এবং দীনের গভীর জ্ঞান।"

উপরোক্ত আলোচনা হতে বুঝা গেল যে, মানুষ বেশির ভাগ সময় বিদ্রান্ত ও বিপদগামী হয় এবং অমানবিক ও মূল্যবোধ বিরোধী কাজে লিপ্ত হয় সুশিক্ষার অভাবে। এজন্য ব্যক্তি, পরিবার, সমাজ ও রাষ্ট্রের স্বার্থে প্রত্যেককে শিক্ষার্জন করতে হবে। সে শিক্ষার সাথে নৈতিকতার যোগসূত্র অবশ্যই থাকতে হবে। আর এ শিক্ষা মানুষের মধ্যে সৃষ্টি করবে মানবীর গুণাবলী। তাহলেই চতুর্দিকে মানবতার বিজয় পরিলক্ষিত হবে।

# সংযমী, শৃংখলিত ও নিয়ন্ত্রিত জীবন যাপন

ব্যক্তি ও সমাজে মানবিক মূল্যবোধ সৃষ্টি ও বিকাশের জন্য সুনিয়ন্ত্রিত জীবনের প্রয়োজন অত্যধিক। জীবনে শৃংখলা ও সংযমের প্রাধান্য থাকলে মানুষের চরিত্রে অনেক মানবীয় পরিবর্তন আসে। তখন ব্যক্তি প্রত্যেকটি কাজ করে বিবেক দিয়ে। অপরিণামদর্শী হয়ে সে কোন কাজ করে না। এ ব্যাপরটি ইসলামের শ্রেষ্ঠত্বের অন্যতম একটি

وما كان المؤمنون لينفرو كافة ، فلولا نفر من كل فرقة سنهم طائفة ليتفقهوا في الدين ولينذروا قومهم اذا رجعوا البهم . الله عليه عندرون المؤمنون المؤمنون অল-কুর'আন, ৯৫১২

<sup>&</sup>lt;sup>২০৫</sup>. علموا ويسروا ثلاث مرات واذا <u>غضيت فلد كت كرتين</u> মাওলানা আবদুর রহীম, হাদীস শরীক-১, ঢাকাঃ খায়রুন প্রকাশনী, ১৯৬৪, পৃ. ১৫৬

২৫৬ من الب العلم كان كفارة لما حضى . ইমাম তিরমিয়ী, সুনান, প্রাণ্ডক, কিতাবুল "ইলম, বাব নং- ২

হমাম লারিমী, সুনান, প্রাণ্ডভ, মুকাদামা, বাব নং- ৪২ أن الحياء...والفقه من الايمان. ١٩٥٠

الدين . الدين عدد ولا فقه في الدين ইমাম তির্নিবী, সুনান, প্রান্তক, কিভাবুল ইলম, বাব নং- ১৯

কারণ। অর্থাৎ সংযম, শৃংখলা, সুনিয়ন্ত্রিত জীবন ইসলামের প্রাণ। বলগাহীনতার কোন স্থান ইসলামে নেই। শৃংখলাপূর্ণ জীবনের প্রতি ইসলাম উবুদ্ধ করেছে। এ প্রসংগে রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "দুনিয়া হল মু'মিনের জন্য করেদখানা স্বন্ধপ আর কাফিরের জন্য জান্লাত স্বন্ধপ।"<sup>২৫৯</sup> পার্থিব জীবনকে হাদীসের ভাষ্যানুষায়ী গ্রহণ করলে অন্যের প্রতি কিছু দায়িত্ব পালনের মানসিকতা সৃষ্টি হবে। নিজে কট্ট স্বীকার করার অর্থই হল অন্যের জন্য সুযোগ করে দেয়া। এতে চলমান অনেক সমস্যার সমাধান হয়ে যাবে এবং অমানবিক কর্মকান্ত হাস পাবে। রাসুলুরাহ (স.) বিভিন্ন অংগকে সংযতভাবে ব্যবহারের জন্য কখনো কখনো বলেছেন। তিনি বলেছেন, "তোমরা তোমাদের দৃষ্টিশক্তিকে অবনত কর এবং তোমাদের হাতগুলোকে সংবত রাখ।"<sup>২৯০</sup> দৃষ্টিকে সংবত করার ফলে অনেক অনিষ্ট হতে সমাজকে রক্ষা করা সম্ভব। এতে করে অগ্নীলতা, বেহায়াপনা, ব্যতিচার, সময়ের অপচয়সহ অনেক ধরনের আপত্তিকর কর্মকান্ড হতে পরিত্রাণ পাওয়া সম্ভব। চোখের সংযম প্রদর্শনের ব্যাপারে মুহাম্মাদ (স.) বলেন, "তোমরা তোমাদের চোখগুলোকে অবনত রাখ।"<sup>২৬১</sup> অর্থাৎ চোখের সংযম মুসলিম জীবনে অপরিহার্য। অন্যদিকে অধিকাংশ অন্যায় সংঘটিত হয় হাতের অপব্যবহারের মাধ্যমে। হাতকে সংঘত করতে পারলে তথা যথায়থ ব্যবহার করতে পারলে অনেক অমানবিকতা থেকে সমাজ বেঁচে যাবে। এখানে পরোক্ষভাবে এ নির্দেশ দেয়া হয়েছে যে, কোন মানুষ যাতে পেশী শক্তিকে ব্যবহার না করে, যুলম না করে এবং হাতের অনাচার হতে বেঁচে থাকে। ইসলামের কোন ব্যাপার দেশীনির্ভর নয়। ইসলামের প্রতিটি ব্যাপার ও পদক্ষেপ হলো যুক্তিনির্ভর ও মানবিকতা নির্ভর। সাহল ইবন সা'দ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন যে রাস্লুলার (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি আমাকে তার দু'চোয়ালের মধ্যন্তিত জিহবা এবং দু' পায়ের মধ্যন্তিত লজান্থানের নিরাপত্তা বিধান করবে, আমি তার জন্য জান্নাতের নিকয়তা বিধান করবো।"<sup>২৬২</sup> আলোচ্য হাদীসটি মানবিক মূল্যবোধের জন্য খুবই গুরুত্বপূর্ণ। বিশেষত সংযত ও সংযমী জীবন যাপনের জন্য একটি মাইলফলক। মানুষের অধিকাংশ পাপ বা গুনাহ মুখ ও লজ্জাস্থান দ্বারা সংখটিত হয়। মূলত এ দু'স্থানের মাধ্যমে যেসব অপরাধ হয় তা খুবই মারাত্মক। কবীরা গুদাহ মানুষকে জান্নাতে প্রবেশ থেকে বিরত রাখবে। উক্ত স্থান দু'টো থেকে কবীরা গুনাহ সংঘটিত হয়। সুতরাং যে ব্যক্তি কবীরা গুনাহ থেকে বিরত থাকবে তার জান্নাতে প্রবেশ করতে কোন বাঁধা থাকবে না। মূলত দলীয় ও সামাজিক বিপর্যর সৃষ্টিকারী বেসব দোষক্রটি ররেছে তনুধ্যে এ দু'টি হচ্ছে অন্যতম। এ দু'টির বিপর্যর সম্পর্কে পবিত্র কুর'আন ও রাসুলুক্সাহ (স.)-এর হাদীসে অনেক আলোচনা এসেছে।

জিব্বা হচ্ছে মানুষের হলয়ের দরজা। এটি হদয়ের ভাব-ভাবনা ও সংবাদ ইত্যাদি সরবরাহ করে। এর ক্ষমতা অনেক বেশি। এটি মানুষকে ধ্বংসের অতলেও ভুবাতে পারে। আবার সাফল্যের শীর্ষেও সমাসীন করতে পারে। ঝগড়া-বিবাদ, তিরস্কার, মিথ্যা, তোষামোদ, মুনাফিকী, গীবত, পরনিন্দা, গালি ও অভিশাপ ইত্যাদি পাপকর্ম জিহ্বার মাধ্যমে সংঘটিত হয়ে থাকে। আবার ভালো কাজের আদেশ, পবিত্র কুর'আন ও রাসূলুল্লাহ্ (স.)-এর হাদীস অধ্যরন ও দীনের দাওয়াত দানও জিহ্বার মাধ্যমে হয়ে থাকে। আল-কুর'আনে আল্লাহ্ তা'আলা জিহ্বা সংঘত রাখার নির্দেশ দিয়েছেন, "মানুষ যে কথাই উচ্চারণ করে তার জন্য তৎপর প্রহর্মী তার নিকটেই রয়েছে।" শানুষ যে কথাই উচ্চারণ করে, তাই পরিদর্শক ফেরেশতা রেকর্ড করে নেন। এ ফেরেশতা মানুষের প্রতিটি বাক্য রেকর্ড করেন। তাতে কোন পাপ অথবা সওয়াব থাকুক বা না থাকুক।

লজ্জাস্থানের হিফাযতের ব্যাপারে কুর'আনের অনেক স্থানে নির্দেশ দেয়া হয়েছে। সূরা মু'মিনুনের গুরুতেই বলা হয়েছে, "অবশ্যই সফলকাম হয়েছে মু'মিনগণ, যারা বিনয়-নম্ম নিজেদের সালাতে, যারা অসার ক্রিয়কলাপ হতে বিরত থাকে, যারা যাকাতদানে সক্রিয়, যারা নিজেদের যৌন অংগকে সংযত রাখে।"<sup>২৬৪</sup>

মানব জীবনে মানবীয় উন্নয়ন সকলের দাবি। ইসলামের দৃষ্টিতে একটি উন্নত জীবন হচ্ছে: দুনিয়াতে সুখ-স্বাচ্ছন্দ, আরাম আয়েশ ও পরপারে আল্লাহ তা আলার দরবারে নাজাত পাওয়া। উপরোক্ত হাদীসে দুনিয়া ও পরপারের

২৫৯ الكافر وجنة الكافر ইমান মুসলিম, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুয্ যুহদ, হাদীস নং- ১

<sup>&</sup>lt;sup>২৬০</sup> . ইমাম আহমদ ইবন হামল, *আল-মুসনান*, প্রাণ্ডজ, খড- ৫, পৃ. ৩২৩

ইমাম আহমদ ইবন হাম্বল, जाल-মুসনাদ, প্রান্তক্ত, বভ- ৫, পৃ. ৩২৩ وَ فَسَارُوا الْمِسَارُكُمِ

<sup>&</sup>lt;sup>২৬২</sup> ইমাম আহমদ ইবন হাদল, *আল-মুসনাদ*, প্রাণ্ডক, খন্ত- ৫, পৃ. ২৭৯

আল-কুর আল, ৫০৪১৮ ما يلفظ من قول الا لديه رقيب عنيد ٥٥٥

قد افلح المؤمنون ، الذين هم في صلاتهم خاشعون ، والذين هم عن اللغو معرضون ، والذين هم للزكاة فاعلون ، উৰা ত্ৰাল কুর'আন, ২০৫১ ক خافظون পাল কুর'আন, ২০৫১ ক

জীবনে উন্নয়নের মূল বিষয় আলোচিত হয়েছে। হাদীদের প্রথমাংশ অর্থাৎ দু'চোয়ালের মধ্যন্থিত স্থান মুখ বা জিহ্বা সংযত রাখার নির্দেশ দ্বারা নিম্নের জিনিসগুলো হারাম করা হয়েছে:

- গাঁবত ও চোগলখুরী করা।
- 🕨 পরনিন্দা ও উপহাস করা।
- কটুভাষণ প্রদান ও গালাগাল করা ।
- > বিক্রপাতাক হাসি-কৌতুক করা ।
- কথা-বার্তায় অসতর্কতা।
- 🕨 অশ্লীল কথা-বার্তা বলা।
- কুৎসা রটনা ও ছিদ্রাবেরণ করা।
- মৃতদের দোব চর্চা করা।
- চাট্কারিতা ও কুধারণা করা ।
- 🕨 यूनम ও নিফাকী।
- ঝগড়া-বিবাদ করা।
- ধোঁকাবাজি ও প্রবঞ্চনা করা ।
- 🕨 কৃত্রিমতা ও মিথ্যাচার।
- প্রতিশ্রুতি ভঙ্গ করা।
- ৯
  অগ্নীলতার প্রসার করা ।
- হাদীসে বর্ণিত দু'পায়ের মধ্যছিত স্থান যৌনাদকে সংরক্ষণ করার নির্দেশের মাধ্যমে নিয়লিখিত বিষয়াদি হারাম করা হয়েছে:
- 🕨 যিনা ও ব্যক্তিচার করা।
- 🕨 সমকামী হওয়া।
- জীব-জন্তুর সাথে বৌনাচার করা।
- 🕨 হত্তমৈথন করা।
- 🕨 স্বামী-স্ত্রী পরস্পরের অধিকার আদার না করা।
- শিষ্টাচার বিবর্জিত আচরণ করা।
- বাত্যের হিফাযত না করা।
- 🕨 অপবিত্র থাকা।
- সুখ-সাচহন্দের ক্ষেত্রে ভারসান্যহীন হওয়া।
- অগ্রীলতা ও বেহায়াপনা করা ।
- পার্থিব জগতের প্রতি অতি আকর্ষণ থাকা।
- যৌনশক্তি নয়্তকারী খাদ্য ও ঔষধ ইত্যাদি ব্যবহার করা।
- কুচিতা ও কুধারণা করা ।
- ইবাদতের প্রতি অমনোযোগী হওয়া।
- যৌন উত্তেজক পত্র-পত্রিকা, সাময়িকী ইত্যাদি পড়া।

উল্লেখিত ক্রটিসমূহ দেহ, মন ও সমাজকে বিষাক্ত করে তোলে। সমাজের ঐক্য ও শান্তির ভিত ভেঙ্গে দেয়। এজন্য ইসলাম এগুলোকে অবৈধ ঘোষণা করেছে।

সুনিরত্তিত, পবিত্র, সংঘমী ও সুশৃংখল জীবন যাপন করা মানবিক মূল্যবোধের অংশ। ইসলামে বেপরোরা ও উদ্ধৃত্যপূর্ণ জীবনের কোন জায়গা নেই। ইসলামের মাধ্যমে 'উমার (রা.) এর মত ব্যক্তিরা সুশৃংখল ও পবিত্র জীবনের অধিকারী হয়ে ওঠেন। যারা একদা ছিল বেপরোয়া ও নিয়ন্ত্রণের বাইরে। পবিত্র জীবনযাপন ইসলামের মৌল শিক্ষার অন্যতম। আবৃ সুফিয়ানের মত ব্যক্তিও তার প্রাক-ইসলামী জীবনে একবার তা অকপটে স্বীকার করেছিলেন। আবৃ সুফিয়ান থেকে বর্ণিত। রোম সম্রাট হিরাক্রিয়াস আবৃ সুফিয়ানকে জিজ্ঞেস করল, তিনি (নবী স.) তোমাদের কি হুকুম করেন? আবৃ সুফিয়ান বলেন, "তিনি আমাদের নামায, সত্যবাদিতা, পবিত্র জীবন যাপন এবং আত্মীরতার সম্পর্ক অটুট রাধার নির্দেশ দেন।"<sup>২৬৫</sup>

ইসলামের অপর নাম নিয়ন্ত্রণ, সংযত, সংকোচন, সীমানার মধ্যে অবহুান করা ইত্যাদি। আবার এখানে বেপরোরা ভাব, অসংযত আচরণ, নিয়ন্ত্রণহীনতা, সীমালংখনের কোন সুযোগ নেই।

#### আল্লাহ্ তা'আলার গুণে গুণান্বিত হওয়া

এ গুণ অর্জনের মাধ্যমেও মানবিক মূল্যবোধ জাগ্রত হতে পারে। আবৃ হুরায়রা (রা.) থেকে বর্ণিত। রাসূলুত্রাহ্ (স.) বলেছেন, "আল্লাহ্র নিরানকাইটি (সিফাতী) নাম রয়েছে। যে ব্যক্তি তা আয়ন্ত করবে সে জান্নাতে দাখিল হবে। আল্লাহ্ ঐ সন্তা যিনি ব্যতীত কোন ইলাহ নেই।"<sup>২৬৬</sup> মানবিকতা সৃষ্টির মত আল্লাহ্ তা আলার গুণগু**লো** নিন্নরূপঃ

لرحيان الرحيان المراح الموران আর্-রাহমান্ (অসীম দ্য়াময়), ২. الرحيان আর্-রাহমিন্ (পরম দ্য়ালু), ৩. المناح الموران আর্-রাহমান্ (শান্তিদাতা), ৪. المؤمن 'আল-মু'মিনু' (দিরাপর্জা বিধারক), ৫. العنوان 'আল-মুহাইমিনু' (রক্ক), ৬. الغفار আল-গাফ্লারু' (অতিশয় ক্ষমাশীল), ৮. الغفار আল-ওহাারু' (মহাদাতা), ১০. البلط আল-বাসিতু' (সম্প্রসারণকারী, প্রশন্তকারী), ১১. المورن আল-বাসিতু' (সম্প্রসারণকারী, প্রশন্তকারী), ১১. المورن আল-হালামু' (মামাংসাকারী), ১২. المورن আল-আদলু' (ন্যার্মিন্ঠ, ন্যারপরায়ণ), ১৫. المورن আল-কারীমু' (পরম সহনশীল), ১৪. المورن আশ্-শাক্ক' (গুণগ্রাহী, কৃতজ্ঞ), ১৫. المورن আল-কারীমু' (অনুগ্রহকারী, মহামান্য), ১৬. المورن আল-ক্রীবু' (আহ্বানে সাড়া প্রদানকারী), ১৭. المورن আল-ওয়াদ্মু' (প্রমমর), ১৭. المورن আল-ব্রালিয়ু' (আভিভাবক, দারিত্শীল), ১৯. المورن আল্-ওয়ালিয়ু' (অভিভাবক, দারিত্শীল), ১৯. المورن আল্-তাওয়ারু' (তাওবা কবুলকারী, অপরাধ মোচনকারী), ২১. المورن আল্-আনুন্তাত্ত্রারু' (তাওবা কবুলকারী, অপরাধ মোচনকারী), ২১ আল-জালালি ওয়াল ইকরাম' (মহিমান্বিত ও মহানুত্ব), ২৪. المورن আল্-মুক্রিকু' (দরার্জ), ২৫. المورن আল্-মুক্রিকু' (ন্যারপরায়ণ), ২৫. المورن আল্-মুক্রিকু' (অভাবনেকারী), ২৬. হালিফু' আল্-মুক্রিকু' (ন্যারপরায়ণ), ২৫. المورن আল্-মুক্রিকু' (অভাবনেকারী), ২৬. আন্-নাকিউ' (কল্যাণকারী ও উপকারকারী), ২৭. المورن আল-হাদীরু' (প্রপ্রস্কর্লক) (ধর্মশীল)। আর্-রাশীদু' (সুপথ নির্দেশক), ২৯. আন্-সাবুক্র' (ধর্মশীল)।

ফকীহ আবৃ বকর ইবনুল আরাবী বলেছেনঃ<sup>২৬৭</sup>

আল্লাহ্ তা আলার সৃষ্টিকুলে মানুষের চাইতে সুন্দর কেউ নেই- কিছু নেই। কেননা আল্লাহ্ তা আলা মানুষকে সৃষ্টি করেছেন জীবত, বিজ্ঞ, জ্ঞানী, বিদ্যান, শক্তিমান, বাকশক্তি-শ্রবণশক্তি-দৃষ্টিশক্তি সম্পন্ন, সুব্যবস্থাপক ও বিচক্ষণ। আর এগুলোই হচ্ছে আল্লাহ্ রাব্বুল আলামীনের গুণাবলী।"

আল্লাহ্র জন্য মানুষের মনে যে ভালবাসা, তার ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে মানবসভা ও আল্লাহ্র সভার পারস্পরিক সম্পর্ক ও সাদৃশ্য দেখিয়ে ইমাম গার্থালী বলেছেনঃ

"...এই সম্পর্ক অন্তর্নিহিত। বাহ্যিক আকার-আকৃতি ও সুরত-শেকেল-এ এই সম্পর্ক ও সাদৃশ্য দেখা যাবে না। তা রয়েছে অন্তর্নিহিত তাৎপর্যের দিক দিরে। তার কতকটা এছাবলীতে উদ্ধৃত করা থেতে পারে, আর কতকটা লেখাও সমীচীদ নর। যা উদ্ধৃত করা থার, তা হল, বান্দার সে সব গুণ-বৈশিষ্ট্যে আল্লাহ্র নৈকটা যা অনুসরণ ও অবলম্বরে জন্য আল্লাহ্ তা আলা নির্দেশ দিয়েছেন। এমন কি, বলা হরেছেঃ আল্লাহ্র চরিত্রে চরিত্রবাদ হওতাহল রবুবিয়তের চরিত্র। আল্লাহ্র মহান গুণাবলীর মধ্যে এও একটি। আরও অর্জনযোগ্য গুণ হল ইলম, দেক
কাজ করা, পুণ্যশীলতা, দয়া, অনুগ্রহ সুহে বাৎসল্য-কোমলতা, আল্লাহ্র সৃষ্টির প্রতি দয়া, কল্যাণ সাধন, তাদের
ভাল কাজের উপদেশ লাদ, মহান সত্যের দিকে তাদের পথ প্রদর্শন, অন্যায় ও পাপ কাজ থেকে তাদের বিরত

<sup>े</sup> अधक, रानीन न१- ७२ १, १८ يامرنا بالتسلاة والصدق والعفاف والعسلة والصدق والعفاف والعسلة . المحافة عامرنا بالتسلاة والصدق والعفاف والعسلة .

ك - ين المسادية हिमाम मूत्रानिम, त्रहीह, প্রাত্তক, किञावूय् विकन्न, हामीत्र नः- ৫, ৬

ليس لله تعالى خلق الحسن من الانسان ، فان الله تعالى خلقه حيًا عالمًا قادرًا مُتَكَلَّمًا سميعًا بعد بيرًا مديّرًا حكيمًا ، و هذه . اليس لله تعالى خلق الحرب المتكلّم المتعالى المتعالى الربّ جل وعلى अउलामा सूराचान आवनूत हरीय, आन-कृत आमात आलाक উনুত जीवरमत आमर्ग, ঢাকাঃ चाहत्रम প্ৰকাশনী, অটোবর, ১৯৮০, পৃ. ৯০

রাখা প্রভৃতি শরীয়াতের দৃষ্টিতে উত্তম কার্যাবলী। এ সব কার্জই এমন যা মানুষকে আল্লাহ্র নিকটবর্তী করে দেয়।"<sup>২৬৮</sup>

### অনাভম্বর জীবন যাপন

দীন-হীনের দ্যায় চলাফেরার ফলে একজন মানুষ ভাল মানুষে রূপান্তরিত হওয়ার পথে এক ধাপ এগিয়ে য়ায়। য়াজাবিকজাবেই তার মধ্যে পরিপ্রহ করে সরলতা, সহমর্মিতা ইত্যাদি বৈশিষ্ট্য। পাশাপাশি সে কিছু যাজে বৈশিষ্ট্য হতে মুক্ত থাকার অনুশীলন করে থাকে। যেমন অহংকার, তিরন্ধার, লোভ-লালসা, প্রদর্শনেচছা ইত্যাদি। ইসলাম অনাড়ম্বর ও জাকজমকহীন জীবন যাপনের জন্য উন্ধুন্ধ করেছে। মহানবী (স.) বলেছেন, তুমি পৃথিবীতে এমন হবে যেন তুমি একজন গরীব। "২৬৯ মানুষ অমানবিক আচরণ করে তথনই, যখন তার চলাফেরা হয় উন্ধৃত্যপূর্ণ ও বেপরোয়া। যদি জারিপ পরিচালনা করা যায় যে, অমানবিক আচরণকারীদের কতজন অনাড়ম্বর জীবনযাপন করে আর কতজন জৌলুসপূর্ণ জীবন করে? তাহলে দেখা যাবে যে, জৌলুসপূর্ণ জীবনবাপনকারীরাই অমানবিকতার হোতা। আড়ম্বরের সাথে যেমনি অমানবিকতার সম্পর্ক রয়েছে, তেমনি অনাড়ম্বরের সাথে যামবিকতার সম্পর্ক রয়েছে। এ জন্য ইসলাম সাধারন ও সহজ-সরল জীবনযাপনের কথা বলেছে। ইসলামের নবীগণ, সাহাবীগণ এবং ইসলামী যুগের দায়িতুনীল প্রত্যেক অনাড়ম্বর জীবনযাপন করেছেন।

#### गद गत

ভালো বন্ধু অনেক সময় জীবদের মোড় ঘুরিয়ে দিতে পারে। মানুষের ওপর বন্ধুর প্রভাব সবচেয়ে বেশি পড়ে থাকে। এ জন্য ইসলামে তালো বন্ধু ও সঙ্গীর খুব গুরুত্ব। মহানবী (স.) বলেছেন, "তোমরা মুমিন ছাড়া কাউকে বন্ধু হিসেবে গ্রহণ করো না।" ইসলামে বন্ধুত্বের গুরুত্ব এত বেশি যে, বন্ধুর কাছে যে সেরা সে মহান আল্লাহুর কাছেও সেরা বলে হাদীসে উল্লেখ করা হয়েছে। মহানবী (স.) বলেছেন, "যে তার সংগীর কাছে উত্তম, সে আল্লাহুর কাছেও উত্তম।" ইপ

#### শালামের প্রচলন করা

মানব সমাজে মৃল্যবোধ সৃষ্টি ও জার্থত করার জন্য ইসলাম বেশ কিছু পদক্ষেপ গ্রহণ করেছে। এর মধ্যে অন্যতম একটি হলো পারস্পরিক সালাম বিনিময়। অমুসলিমদের সাথে ভাদের রেওয়াজ অনুযায়ী অভিবাদন বিনিময় করাও ইসলামের শিক্ষা। সালাম ও অন্যান্য অভিবাদন বিনিময়র মাধ্যমে পারস্পরিক হল্যতা বৃদ্ধি পায়, দূরত্ব দূরীভূত হয় এবং শক্র বন্ধুতে রূপান্তরিত হয়। কয়েক দিন ক্রমাগত শক্রর সাথে এ কাজটি করলে সে-ও বন্ধুতে রূপান্তরিত হয়ে যায়। এটিই মানব প্রকৃতি। আবু হুরয়রা (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন যে, রাস্উল্লাহ (স.) বলেহেন, "বায় হাতে আমার প্রাণ তাঁর শপথ! তোমরা ততক্ষণ পর্যন্ত জায়াতে প্রবেশ করতে পারবে না যতক্ষণ না তোমরা সমানদার হবে। আর তোমরা ততক্ষণ পর্যন্ত জায়ালে প্রবেশ করতে পারবে না যতক্ষণ না তোমরা সমানদার হবে। আর তোমরা ততক্ষণ পর্যন্ত সমানদার হতে পারবে না যতক্ষণ না তোমরা পরস্পরকে ভালবাসবে। আমি কি তোমাদেরকে এমন একটি কাজের কথা বলব না যথন তোময়া সে কাজটি করবে তখন তোময়া পরস্পরকে ভালবাসবে। (তাহলো) তোমাদের মধ্যে সালামের প্রসার ঘটাও।" ২৭২ এর কলপ্রতিতে মানুরের মধ্যকার অনেক বল অভ্যাস ও সম্পর্কহিনুকারী বৈশিষ্ট্য চাপা পড়ে যায়। সকলকে সালাম করা, সকলের আগে সালাম কেরা একটি বিশেষ গুণের পরিচায়ক। এটি মানুষের মন হতে আআঅহংকার ও বায় প্রেপ্রত্ববোধ দূর করে। মনে বিনয় ও নম্বায় ভাগায়। সে সংগে এটি লোকদের পরস্পরের মধ্যে গভীর ভালবাসা ও আতরিক সম্পর্ক সৃষ্টি করে। বন্ধুত যারা পরস্পর পরিচহনু, অকপট ও নিষ্ঠাপূর্ণ মনোভাব সহকারে সালাম প্রদান করে, তায়। এর মারফতে একে অপরের প্রতি শান্তি ও সিচিছার বায়ি বর্ষণ করে। প্রত্যেকেই প্রত্যেকের শান্তি, সমৃদ্ধি ও সঠিক কল্যাণ কামনা করে। আর এরপ যায়া করে, কোন কৃত্রিমতা ও কৃটিলতার সাথে নয়, আন্তরিক নিষ্ঠা ও গভীর

২৬৮ , উনুত জীবনের আদর্শ, প্রাণ্ডক, পৃ. ৯০

रे इंगाम वृथाती, महीर, প্রাতক্ত, কিতাবুর রিকাক, वाव न१- ७ كن في الدنيا كاتك غريب

২٩٥ ك عنا الا مؤمنا ٢٤ كا تعادب الا مؤمنا ١٩٥٠ ك تعادب الا مؤمنا ١٩٥٠

قير الأصحاب عند الله خير هم العالم المباه عند الله خير هم العالم الحبة عند الله خير هم العالم الحبة المباه المباه المباه العالم العالم

والذي نفسي بيده لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا ، ولا تؤمنوا ختى تحابوا ، اولا ادلكم على شئ اذا فعلتموه تحابيتم؟ افشوا . ٤٩٤ والذي نفسي بيده لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا ، ولا تؤمنوا ، ٩٩٤ السلام بينكم على على على على على على العام المحابقة السلام بينكم

মমতা সদিচ্ছার ভিত্তিতে করে, তারা পরস্পরের সাথে কখনই দুশমনি করতে পারে না। একে অপরের অকল্যাণ কামনা করতে পারে না। এদের কাজ প্রকৃতই সামপ্রিক কল্যাণের জন্য হবে, শত্রুতা ও হিংসা-বিদ্বেষ এরপ লোকদের মধ্যে বাত্তবিকই থাকতে পারে না। ২০০ সালামের এ সুদ্রপ্রসারী প্রভাবের কারণে রাস্লুল্লাহ (স.) জার দিরে বলেন, তুমি যাকে চেন আর যাকে চেন না স্বাইকে সালাম কর। "২০৪ সম্পর্ক সৃষ্টিতে সালামের গুরুত্ব এত বেশি যে সালাম দিরে যে কথা বলা শুরু করে তাকে হাদীসে উত্তম ব্যক্তি বলা হয়েছে। রাস্লুল্লাহ (স.) বলেন, "তোমাদের মধ্যে যে ব্যক্তি সালাম দিরে কথা শুরু করে সে উত্তম। "২০৫

ইসলামের একটি মৌলিক শিক্ষা এই যে, যে ব্যক্তি মানুবের কাছে ভালো সে আল্লাহ্র কাছেও ভালো। অতএব যারা সালামের চর্চা করে তারা মহান আল্লাহ্র কাছেও প্রিয়। রাস্লুলাহ্ (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি সালামের মাধ্যমে মানুবের সাথে কার্যক্রম তরু করে সে আল্লাহর কাছে সর্বোত্তম।" ইণ্ড ঈমানের পূর্ণতা নির্তর করে যে সব কাজের উপর সালাম তার মধ্যে অন্যতম। আন্দার ইবন ইয়াসার (রা.) হতে বর্ণিত হয়েছে। তিনি বলেন যে, রাস্লুলাহ্ (স.) বলেন, "যে ব্যক্তি এ তিনটি কাজ এক সংগে সম্পন্ন করল, সে ঘেন ঈমানকে সুসংবদ্ধ করে নিল। (তা হচ্ছে) নিজের নকসের সাথে ইনসাক করা, সকলকে সালাম করা এবং দরিদ্র অবস্থায় অর্থ ব্যর করা।" হণ্ণ

মানুবের আক্রোণ দূরীকরণে সালাম যে প্রতিবেধকের কাজ করে তা আর জন্য কোনটি করে না। সালামের মাধ্যমে দু'পক্ষের মধ্যে ধীরে ধীরে মানবিক মূল্যবোধগুলো জারগা করে নিতে থাকে। পারস্পরিক জমানবিক আচরণগুলো আত্তে আত্তে লোপ পেতে থাকে। সালাম মানব সমাজে সম্প্রীতি সৃষ্টিতে জীবনী শক্তির মত কাজ করে। তাই হাদীসে সালাম দেরাকে সাদাকার সাথে তুলনা দেয়া হয়েছে। গরীবের পক্ষে সাদাকা প্রদান করা সম্ভব হয়ে ওঠে না। তারা 'সালাম' নামক সাদাকার মাধ্যমে এ সুযোগকে কাজে লাগাতে পারে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "সাক্ষাৎপ্রার্থীকে কারো সালাম দেরা সাদাকা স্বরূপ। আবার সর্ব সাধারণকে তোমার সালাম প্রদানও সাদাকা।" ব্রুপি হাদীসে রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "তোমাদের পক্ষ হতে মানুবের নিরাপন্তার বিধান করার ব্যাপারটি সাদাকা স্বরূপ। আল্লাহ্র কোন বান্দার ওপর তোমার সালাম দেরা সাদাকা।" সংগ্রু জনৈক সাহাবী (রা.) বলেন, "আমাদের নবী (স.) আমাদেরকে নির্দেশ করেছেন আমরা যেন সালামের বিশ্তৃতি ঘটাই।" গেও রাস্লুলুলাহ্ (স.) বলেছেন, "সালামের প্রসার ঘটাও।" বিস্থ

কথা-বার্তার মাধ্যমে অনেক সময় অনেক অমানবিক ও মূল্যবোধবিরোধী ঘটনা সংঘটিত হয়ে থাকে। এ জন্য ইসলাম কথা তরুর আগেই সালাম দিয়ে অন্য সব করতে বলেছে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেন, "কথার পূর্বেই সালাম হবে।"<sup>২৮২</sup> সালাম হলো ইসলামে নিরাপভার বিধান। বিধায় নিরাপভার পূর্বে অন্য কিছু তরু হতে পারে না।<sup>২৮০</sup>

সালামের জবাব দেয়াও সমান ধরনের ওরুত্পূর্ণ ব্যাপার। অনেকে আছেন যারা সালামের উত্তর দেন না বা ঠিক মত না দিয়ে মাথা নাড়েন বা হাত নাড়েন। এগুলো ঠিক নয়। রাস্লুরাহ (স.) বলেন, "তোমরা সালামের প্রত্তর দাও এবং অত্যাচারিতের সাহায্যে এগিয়ে এসো।" ২৮৪

<sup>&</sup>lt;sup>২৭০</sup> . মওলানা আবদুর রহীম, *হাদীস শরীফ-১*, ঢাফাঃ খাররুন প্রকাশনী, ১৯৬৪, পৃ. ৬২

<sup>&</sup>lt;sup>২৭৪</sup> . ইমান মুসলিন, *সহীহ*, প্রাগুজ, কিতাবুল ঈমান, হালীস নং- ৬৩

२१० . غير كم الذي يبدأ بالمثلام . इसाम मूजानिम, जदीर, প্রাণ্ডल, किতাবুল বিরুর, হালীস नং- ২৫

२९७ . हेमाम जावू नाउन, आठङ, किठावून जानाव, वाव नर- ১०० हेमाम जावू नाउन, अविङ, किठावून जानाव, वाव नर-

<sup>&</sup>lt;sup>২৭৭</sup> , ইমাম বুখারী, *দহীহ*, প্রাগুজ, কিতাবুল ঈমান, বাব নং- ২০

<sup>ু</sup> বিষয় আহমদ ইবন হাৰল, আল-মুসনাদ, প্ৰাতক্ত, খভ-৫, পৃ. ১৭৮

<sup>&</sup>lt;sup>২৭৯</sup> . فَهُ عباد الله على عباد الله عباد عباد الله عباد الل

دد - हेमाम हैवन माजा, जूनान, প্রাত্ত, কিতাবুল আদাব, वाव नः امرنا نبيِّنا (ص) ان أفشى المتلام . 🗫 المتلام

২৮১ افش السلام ইমাম আহমদ ইবন হামল, *আল-মুসনাদ*, প্রাত্তক, মত-২, পৃ. ২২২

১৮২ السلام قبل الكلام ইমাম তিরমিয়ী, সুনান, প্রাগুক্ত, কিতাবুল ইসতীয়ান, বাব নং- ১১

<sup>&</sup>lt;sup>২৮০</sup> . আস-সায়্যিদ সাবিক, *ফিফহুস্ সুমাহ*, খড- ৩, বৈত্নতঃ দারুল ফিকর, ১৯৮৩, পৃ. ৬

ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনাদ, প্রাণ্ডক, খন্ত- ৪, পৃ. ২৯১ وردوا السلام

এতে কোন সন্দেহ নেই যে, অমুসলিমদের সাথেও মুসলিম সম্প্রদার অভিবাদন বিনিময় করবে। যে ধরনের অভিবাদন বিনিময় করলে পারস্পরিক হল্যতা ও সম্প্রীতি বৃদ্ধি পাবে তেমনটিই করা উচিৎ। অমুসলিমদের সাথে সুসম্পর্ক তৈরী করা এবং তা বজায় রাখাও ইসলামের শিক্ষা।

## মুসাফাহার বিভার ঘটানো

সাহাবীগণ পরস্পর দেখা-সাক্ষাত হলে বেশ কিছু কাজ করতেন। যেমন- সালাম দেওয়া, মুসাকাহা করা, মু'আনাকা করা এবং খৌজ-খবর নেরা ইত্যাদি। এর প্রত্যেকটি মানুবের পারস্পরিক সম্পর্কে ইতিবাচক ভূমিকা পালন করে। সাহাবীগণের দৈনন্দিন কাজের ব্যাপারে হাদীসে বলা হরেছে, "যখন দু'জন মুসলিমের মধ্যে সাক্ষাত হতো তখন তারা মুসাফাহা করতেন।" ২৮৭

মুসাফাহার দ্বারা শুধু আন্তরিকতাই বৃদ্ধি পায় না। বরং তার মাধানে পাপ মোচনও হয়ে যায়। মূলত ইসলামের প্রতিটি মানবিক কর্মকান্তের দ্বারা পরকালিন জীবনও সুন্দর হয়ে ওঠে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "কোন দু'জন মুসলিম পরস্পর সাক্ষাত হলো তারপর মুসাফাহা করল; এর দ্বারা উভয়কে ক্ষমা করে দেয়া হয়।"<sup>২৮৮</sup>

#### উপহার বিনিময়

যে ব্যাপারগুলো মানুষের পারস্পরিক সম্পর্কের ক্ষেত্রে ইতিবাচক ভূমিকা রাখে তার মধ্যে একটি হলো পারস্পরিক উপহার বিনিমর। হয়তো ব্যাপারটিকে খুবই তুচ্ছ মনে হতে পারে। আসলে এ সব ছোট ছোট ব্যাপারগুলো মিলেই পারস্পরিক সম্পর্কের ক্ষেত্রে এক যুগাভকারী ভূমিকা রাখতে পারে। বিধায় ভাল কাজ যত ছোটই হোক তাকে তাছিলা করা ঠিক নর। এ কথা সর্বজনবিদিত যে, কাউকে কিছু দেয়া হলে, চফুলজ্জা বা যে কোন কারণেই হোক সে সামনা-সামনি ক্ষতিকর কিছু করতে পারবে না। এগুলো মানবীয় স্বভাবের অংশ। এভাবেই পরস্পরের মধ্যে জন্ম নিবে ভালবাসা, হদ্যতা, বিনয়-ন্ত্রতা, সমঝোতা, সহানুভূতি, খোঁজখবর নেয়া, আসা-যাওয়ায় মত ঘটনাগুলো। আর স্বল্পমাত্রায় হলেও হ্রাস পাবে হিংসা-বিছেষ, পরশ্রীকাতরতা, অহংকার, লোভ-লালসা ইত্যানি। অর্থাৎ মানবীয় লোধ-ক্রাটি থেকে সে ধারে ধারে বেরিয়ে আসে। আনাস ইবন মালিক (রা.) থেকে বর্ণিত। রাসুলুল্লাহ (স.) মানুষকে পরস্পর উপহায় আদান-প্রদানের নির্দেশ দিতেন। যেন মানুষের মধ্যে পারস্পরিক সম্পর্ক হাপিত হয়। তিনি আরো বলতেন: "স্বাই যদি সত্যিকার অর্থে ইসলাম গ্রহণ করে থাকে তাহলে প্রতিদানের আগ্রহ হাড়াই যেন উপহায় প্রদান করে।" ইস্ট উপহার যে পায়স্পরিক সম্পর্ক প্রতিষ্ঠায় কাজ করে এবং মানবীয় দুর্বলতা

২৮৫ . কাল-কুসনাদ, প্রাত্তক, খন্ত- ৫, পৃ. ২৬০ ইনাম আহমদ ইবন হামল, আল-কুসনাদ, প্রাত্তক, খন্ত- ৫, পৃ. ২৬০

<sup>-</sup> ইমান মালিক, মু'আজ, প্রাতক্ত, কিতাবু হুসনিল খুলকি, হাদীস নং- أفخُوا يَدُهَب الغِلُّ وتُهَادُوا وتحابُوا تذهب الشطاء . \*\*\*

১৬ <sup>২৮৭</sup>় اذا التقى المسلمان فتصافحا , ইমান আবু লাউল, *সুনান*, প্রাতক্ত, ফিতাবুল আদাব, বাব নং- ১৪২

এ৯১ أما من سلمين يلتقيان فيتصافحان الا غفر لهما و ইমাম তিরমিয়ি, সুনান, প্রাতক, কিতাবুল ইসতি যান, বাব নং- ৩১

अध्यानाकृत عن انس أن رسول الله (ص) كان يامر بالهدية عله بين الناس، وقال: لو اسلم الناس لتهادوا من غير جوع. هله معالم الناس التهادوا من غير جوع. هله معالم الناس التهادوا من غير جوع. هله معالم التهادية معالم الله التهادية التهاد

দূর করে তা মহানবী (স.)-এর নিম্নোক্ত বাণীর মাধ্যমে প্রমাণিত হয়। তিনি আদেশের সূরে বলেছেন, "তোমরা পরস্পর উপহার (উপটোঁকন) বিনিময় কর এবং ভালবাস; তাহলেই বিশ্বেজাব দৃরীভূত হবে।" ২৯০

#### দাও আত দেওয়া এবং দাও আতে সাড়া দেওয়া

পারশ্বিক সম্পর্ক সৃষ্টিতে দাও'আত সঞ্জীবনী শক্তির ন্যায় ভূমিকা পালন করে থাকে। দাও আতব্যবহা পাশ্পরিক অসভোবগুলোকে চাপা দিতে সক্ষম হয়। সাধারণত মানুব তার চেরে নিচু কারো দাও আতে সাড়া দের না। এটি অমানবিক চিন্তার বহিঃপ্রকাশ। এমন করা হলে দাও আত দানকারীর মনে ব্যথা জাগে। তাই সর্বশ্রেণীর লোকের দাও'আতে সাড়া দিতে হবে। মানবতার মহান শিক্ষক রাস্লুল্লাহ্ (স.) সকলের দাও'আতে সাড়া দিতেন। হাদীসে বলা হয়েছে, "রাস্লুল্লাহ্ (স.) দাস-দাসীর (অধীনহুদের) দাও আতেও সাড়া দিতেন। "২৯২

দাও আতে সাড়া দেয়া ইসলামের অপরিহার্য একটি সামাজিক ব্যবস্থা। মহানবী (স.) বলেছেন, "তোমাদের কাউকে যখন দাও আত দেয়া হর; সে যেন অবশ্যই তাতে সাড়া দের।"
তোমরা দাও আতকারীর দাওরাতে সাড়া দাও।"
তোমরা দাও আতকারীর দাওরাতে সাড়া দাও।"
তোমরা দাও আতে কাড়া দেরদের তার রাস্লের অবাধ্য বলে ঘোষণা করেছে। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "যে ব্যক্তি দাও আতে সাড়া দের না; সে আল্লাহ্ ও তাঁর রাস্লকে অবজ্ঞা ও অমান্য করল।"
ত্বি

# সর্ব প্রকার চিন্তা ও কর্মকান্ডের মূল উদ্দেশ্য হবে কল্যাণ প্রতিষ্ঠা এবং অকল্যাণের প্রতিরোধ

উল্লেখ্য ওপরের প্রত্যেকটির ব্যাপারেই ইসলামে জাের তাকীদ দেয়া হয়েছে। অর্থাৎ মানুষকে মানবিক মূল্যবােধে বলীরান করার জন্য ইসলাম সকল প্রকার আয়ােজন করে রেখেছে। প্রত্যেকটি মানুবের সিদ্ধান্ত বদি এই হয় য়ে, কল্যাণের ব্যাপার হলে স্বাগত জানাবাে আর যদি কল্যাণ না থাকে আমি তা সমর্থন করতে পারি না। তাহলে মানবিক মূল্যবােধ টিকে থাকবে। ইসলামের মৌল শিক্ষার মধ্যে এটি একটি। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "সংকর্ম ও তাকওয়ায় তােমরা পরক্ষার সাহায্য করবে এবং পাপ ও সীমালংখনে একে অন্যের সাহায্য করবে না।" তার্লাহ্ তা আলা মানুবকে অন্য মানুবের কল্যাণের জন্যই সৃষ্টি করেছেন। মহান আল্লাহ্ বলেছেন, "মানব জাতির জন্য তােমাদের আবির্ভাব হয়েছে; তােমরা সংকার্যের নির্দেশ দান কর, অসংকার্যে নিষেধ কর।" তাং

## মনুব্যত্ত্বের বিকাশ

মানুষ যে আশরাফুল মাখলুকাত (সর্বশ্রেষ্ঠ সৃষ্টি) সে চেতনাকে জাগ্রত করতে হবে। মানুষ একমাত্র মানবিক প্রাণী। অর্থাৎ মানুষ জন্তু-জানোরার ও পশু হতে আলাদা একটি প্রাণী। এ জন্য সে পাশবিক আচরণ থেকে দূরে অবস্থান করবে এটিই কাংখিত ও প্রত্যাশিত। মানুষ হিসেবে তার দারবন্ধতা অধিকতর বেশি। অন্য কথার বলা

که . ইমাম মালিক, মু আতা, প্রাহক, কিতাবু হুসনিল বুলক, হালীস নং- ১৬

ইমাম আহমদ ইবন হামল, আল-মুসনান, প্রাণ্ডক, খত- ১, পৃ. ৪০৪ أجيبوا الداعي و لا تُرْدُوا الهديّة . دده

১৯২ . كان رسول الله (ص) يجيب دعوة المملوك . ইমাম তিরমিযী, সুনান, প্রাণ্ডক, কিতাবুল জানায়িব, বাব নং- ৩২

क्षे ادا دعى احدكم الى الوليمة فليجب क्षेर, প্राधक, किठावून मिकार, रानीन न१- ৯٩

২৯৪ ولجبيوا الداعي ইমাম বুখারী, সহীহ, প্রাণ্ডক, কিতাবুল আহকাম, বাব নং- ২৩

من لم يجنب الدعوة فقد عصى الله ورسوله . क्याम मूननिम, नशैर, थारुक, विवापून् निकार, रानीन न१- ১১०

কর আল, ৫৪২ يعاونوا على البرّ والنّقوى ولا تعاونوا على الاثم والعدوان . وه

ত ১১১০ কাল-কুর আদ, ৩৪১১০ اخرجت للناس نامرون بالمعروف وتنهون عن الملكر 🛰

যায়,বিবেককে জাগ্রত করতে পারলেই মনুষ্যত্ত্ব বিকাশ ঘটবে। মানুষকে মাঝে মাঝে মনে করতে হবে যে, সে মানুষ, তার পূর্বপুরুষ মানুষ ছিল।

এজন্য দেখতে পাওয়া যায় যে, পূর্ব যুগে সমাজের যে লোকগুলোর মধ্যে সর্বোচ্চ মানবিক মূল্যবাধে প্রতিষ্ঠিত ছিল তালেরকেই বাছাই করে করে নবী-রাসূল করা হয়েছিল। অমানবিক আচরণকারী কোন ব্যক্তিকে কখনো নবী-রাসূল করা হয়নি। কারণ ইসলামে মানবিক মূল্যবোধের স্থান সর্বাচ্যে।

#### কাজে ডুবে থাকা

অর্থাৎ অধ্যবসায়ী হওয়া (Perseverance), পরিশ্রমী হওয়া ইত্যাদি। প্রবাদে বলা হয়, 'অলস মন্তিক শয়তানের বাসা'। তাই কাজে ও পরিশ্রমে ব্যন্ত থাকলে মানুষ মানবতা ও মূল্যবােধবিরােধী কাজ করার সময় পাবে না। এ জন্য দেখা যায়, যায়া মানবিক কর্মকান্ত পরিত্যাগ করে নৃশংসতায় ব্যন্ত তারা সবাই বেকার অথবা নিজের কাজে কাঁকি দেয় অথবা তার নিজস্ব কাজটি করে না। অবসর সময় অনেককে বিভ্রান্তির মধ্যে ফেলে দেয়। রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "অধিকাংশ মানুষ দু'টি নি আমতের দ্বারা বিভ্রান্ত হয়। (তাহলাে) সুস্থতা ও অবসর।" মূলত উপরাক্ত দু'টি বড় মাপের নি আমত। এ দু'টিকে ভিত্তি করে যে কেউ জীবনে অনেক উন্নতি করতে পারে। কিন্তু যদি এনের যথায়থ ব্যবহার নিভিত করা না যায় তাহলে এ দু'টিই গলার কাঁস হয়ে দাঁড়াতে পারে।

এ জন্য ইসলামে কাজের ও শ্রমের খুব মর্বাদা। আল্লাহ্ তা আলা বলেন, "সালাত সমাপ্ত হলে তোমরা পৃথিবীতে ছড়িরে পড়বে এবং আল্লাহ্র অনুগ্রহ সন্ধান করবে ও আল্লাহ্কে অধিক "মরণ করবে যাতে তোমরা সকলকাম হও।" সালাত আলার করে যসে থাকলে চলবে না। বরং কাজে লেগে যেতে হবে। এ জন্য ইসলামে নিজের হাতের উপার্জনকে সর্বোত্তম বলা হরেছে। মানুষকে কাজে ব্যন্ত রাখার জন্য ইসলাম অনেক কথা বলেছে। যেমন রাস্লুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "তোমাদের উপার্জিত অংশ হতে যা তোমরা যা খাও সেটাই সর্বোত্তম।" আরেকটি হালীসে মহানবী (স.) বলেছেন, "কোন লোক তার নিজের উপার্জন থেকে যা খার সেটিই উন্তম।" তাম

কাজে ভূবে থাকা মুনিনের বৈশিষ্ট্য। আরাম-আয়েশের সাথে মুনিন জীবনের কোন সম্পর্ক নেই। রাস্পুল্লাহ্ (স.) বলেছেন, "মুনিন বান্দা পুনিয়ার শ্রম থেকে নিশ্কৃতি পেতে পারে না।" বর্ণ বারা শরীর ও মনকে কাজে ব্যন্ত রাখে তাদের পরকালিন মর্যালাও অনেক বেনী। এমন মনের মানুষদের আল্লাহ্ পরকালে শান্তি না দেয়ার প্রতিশ্রুতি দিয়েছেন। মহানবী (সা.) বলেছেন, "অশ্রু বিসর্জনকারী চোখ এবং চিন্তা-গবেষণায় ব্যন্ত হৃদয়ের কোন শান্তি হবে না।" কর্ম কর্ম ও কাঁফিবাজকে আল্লাহ্ তা আলা পছন্দ করেন না। এমন কি তার কোন দু'আও মহান আল্লাহ্ কর্ল করেন না। মহানবী (স.) বলেছেন, "আল্লাহ্ অমনোযোগী হৃদয়ের দু'আ কর্ল করেন না।" কর্ম রাছে। তাল চিন্তা করলে তার থেকে ভাল ও মানবিক আচরণই বেরিয়ে আসে। আবার বিপরীত চিন্তা করলেও সে ধরনের কলাকলই বেরিয়ে আসে।

বেশি নিদ্রার কলে অলসতার সৃষ্টি হয়। এ জন্য অতি নিদ্রা নিবিদ্ধ। জীবনে যায়া শ্মরণীয়, বরণীয়, বড় কিছু হয়েছেন তাদের কেউ অধিক ঘুমাননি। বরং তারা প্রয়োজনীয় ঘুমও ঘুমাননি। বেশী ঘুম মানুষকে ভিকুকে পরিণত করে ছাড়ে। রাস্লুল্লাহ (স.) যলেছেন, "অবশাই রাতে অধিক নিদ্রা ব্যক্তিকে কিয়ামত দিবসে ককীর করে ছাড়বে।" তবং রাস্লুল্লাহ (স.) খুব কম ঘুমাতেন। তাঁর ঘুমের ব্যাপারে জনৈক সাহাবী (রা.) বলেন, "তিনি 'ইশার

र अधक, किञावूत तिकाक, वाव न१- ১ قطاراغ القراغ عمد الفراغ الفراغ الفراغ الفراغ المعبون فيهما كثير من الناس المعمة والفراغ

০১১১৩ ,ভাৰ কুর আন, ৬২১১০ قاذا قد يت العلم تفلت روا في الارض وابتغوا من فضل الله واذكروا الله كثيرا لعلكم تفلحون 😘

ত০০ اکلتم من کیک از کیای ইমাম তিরমিঘী, সুনান, প্রাণ্ডক, কিতাবুল আহকাম, বাব নং- ২২

<sup>ें</sup> ইমান नामाग्नी, नुनान, প্রাতক, কিতাবুল বুয়ৄ', বাব নং- ১ الرجل من كبيه

হমাম মালিক, মু'আন্তা, প্রান্তক, কিতাবুল জানায়িয, হাদীস নং- ৫৫ العبد المؤمن يستريح من نصب الدنيا

৩০٥ يعذب بدمع العين و لا بحزن القلب ٢٤ ইমাম মুসলিম, সহীহ, প্রাগত্ত, কিতাবুল জানায়িয, হাদীস নং- ১২

তেওঁ ان الله لا يستجيب دعاء من قلب غافل ইমাম তিরমিয়ী, সুনান, প্রাণ্ডক, কিতাবুদ্ দাও আত, বাব নং- ৬৫

<sup>ें</sup> है प्राप्त देवन प्राक्ता, जूनान, প্राधक, किंठावून देकापठ, वाव न१- ১٩৪ فان كثرة النوم بالليل تترك الرجل فقيرا يوم القيامة.

পূর্বে যুমানো এবং 'ঈশার পর কথা বলা অপছন্দ করতেন।" ত০০ আবার এমন লোকও আছে যারা যুমিয়ে গেলে অনেক মানুষ নিশ্চিন্তে থাকে। তারা ঘুমে থাকলেই মানবতার জন্য উত্তম।

৩٥٥ . النوم قبل العشاء والحديث بعدها بعدها كان يكره النوم قبل العشاء والحديث بعدها بعدها وهدها كان يكره النوم قبل العشاء والحديث بعدها

## উপসংহার

# গবেষণার প্রান্তি/অর্জন/আবিকার

উপরোক্ত গবেষণার মাধ্যমে বেশ কিছু বিষয় বেরিয়ে এসেছে। যেমন-

- মানবিক মূল্যবোধের অবক্ষয় বাংলাদেশের প্রধানতম সমস্যা। হয়তো অনেকে আয়ো অনেক সমস্যার কথা
  বলবে। কিন্তু ভাল মানুষ সৃষ্টি করতে পায়লে আয় কোন সমস্যা থাকবে না। মানুষের মূল্যবোধকে জাপ্রত
  করতে পায়লে সর্বত্র শান্তির পরিবেশ সৃষ্টি হবে। কায়ণ ভাল মানুবের অভাবে অন্যসব সমস্যার সৃষ্টি হচ্ছে।
- বাংলাদেশে মানবিক মৃল্যবোধ পূর্ণমাত্রায় প্রতিষ্ঠিত নেই এবং তা ক্রমাগত নিয়য়ুখী।
- ইসলামী জীবনাদর্শে সকল কিছুর ওপর মাদবিক মূল্যবোধের স্থান।
- 8. ইসলামের মাধ্যমেই সর্বত্র মানবিক মূল্যবোধ ফিরে আসতে পারে। এর বাইরে চিন্তা করে কেউ সফল হয়নি।
- ৫. যে কোন মূল্যে সর্বত্র মানবিক মূল্যবোধ প্রতিষ্ঠা করতে হবে। সমস্যার সমাধানের জন্য আর কোন বিকল্প নেই।

# সুপারিশমালা

- ১. যে কোন মূল্যে মানবিক মূল্যবোধ প্রতিষ্ঠা করতে হবে।
- ২. যে সব বিষয় মানবিক মূল্যবোধ সৃষ্টি ও প্রতিষ্ঠায় সহায়তা করে; সে সব বিষয়ের লালন ও পরিচর্যা করতে হবে।
- পাঠ্যপুত্তক ও সিলেবাসে এ সংক্রান্ত বিষয়় অন্তর্ভুক্ত করতে হবে। নৈতিকতা ও মানবিক মৃল্যবোধের জন্য
  কিছু নাম্বার রাখতে হবে। যাদের মানবিক দিক খারাপ হবে তাদেরকে সহজে সনদ দেওয়া যাবে না।
- সকলকে যার যার অবস্থান থেকে ভূমিকা রাখতে হবে। যেমন- মা-বাবা, শিক্ষক, বন্ধু-বান্ধব, বয়োঃজ্যেষ্ঠ,
  ধর্মীয় নেতা, সমাজ নেতা, রাট্রপ্রধান ইত্যাদি। অর্থাৎ যার ওপর যে প্রভাব বিতার করে তাকেই সেখানে
  এগিয়ে আসতে হবে।
- গবেষণায় এ বিষয়গুলাকে প্রাধান্য দিতে হবে।
- উসলামী আদর্শ প্রতিষ্ঠা করতে হবে। কারণ এতলঞ্চলের মানুষ ধর্মজীরু। এদেরকে ধর্মের মাধ্যমে অনুপ্রাণিত করলে অনেকাংশে ফলপ্রদ হতে পারে।
- ৭. অমুসলিমদেরকে তাদের ধর্মের শিক্ষার মাধ্যমে উদ্বন্ধ করতে হবে। মূলত কোন ধর্মই মানবিক মূল্যবোধবিরোধী নয়। সকল ধর্মই মানবিক মূল্যবোধের পক্ষে। এ জন্য তাল ও পূর্ণাঙ্গ ধার্মিক হলে সব সমস্যার সমাধান হয়ে যাবে। ধার্মিক ব্যক্তি পরিবার, সমাজ ও রাষ্ট্রের সম্পদ।
- ৮. প্রচার মাধ্যমে মানবিক মৃল্যবোধকে গুরুত্ব দিতে হবে। কারণ এযুগে কেউ প্রচার মাধ্যমের ভূমিকা অন্বীকার করতে পারবে না। যে সব অনুষ্ঠানের মাধ্যমে মানুষের মৃল্যবোধসমূহ জাগরিত হয়; সে সব অনুষ্ঠান বেশি করে প্রচার করতে হবে।
- ৯. গল্প, কবিতা, উপন্যাস, কলাম, চলচ্চিত্র, নাটক ইত্যাদিতে মানবিক মূল্যবোধকে অগ্রাধিকার দিতে হবে।

#### সিদ্ধান্ত ও সমাপ্তি

বাংলাদেশের সংখ্যাগরিষ্ঠ মানুৰ মুসলিম। এদের জীবনাদর্শ ইসলাম। ইসলাম যেহেতু সবচেয়ে বেশি মানবিক জীবনাদর্শ তাই ইসলামের শিক্ষার ভিভিতে এ দেশবাসীকে পরিশোধিত ও পরিশিলিত করে মানবিক মূল্যবাধে উজীবিত করা সম্ভব। ইসলামের মানবিক শিক্ষাগুলো অন্যান্য ধর্মাদশের জন্যও অনুকরণীয়। কারণ মানবতার কথা, মনুব্যত্ত্বে কথা, মানবিকতার কথা সকল ধর্মের মূলকথা। অমুসলিমরাও তালের স্ব স্ব ধর্মের শিক্ষাকে জীবনে ধারণ করলে উপকৃত হবে। কারণ সকল ধর্মই মানবতা ও মনুষ্যত্বের কথা বলে।

উপরোক্ত গবেষণার মাধ্যমে প্রমাণিত হলো যে, বাংলাদেশের মানুষের মানষিক মূল্যবাধ হতাশাজনক অবস্থার রয়েছে। এ অবস্থার পরিবর্তন অবশ্যই করতে হবে। নচেৎ সব হারাতে হবে। ইসলামের আলোচনার মূল কথা হলো মানষিক মূল্যবোধের লালন ও প্রতিষ্ঠা। কুর'আন ও হালীসে বুরে-ফিরে এ কথাটিই বার বার বলা হয়েছে। ইসলামের সকল বক্তব্য, বিধান, দিয়ম-কানুনসহ সবকিছু মানুষের কল্যাণের জন্য। ইসলামের ব্যক্তি জীবন, পারিবারিক জীবন, সামাজিক জীবন, ব্যবসায়িক জীবন, রাজনৈতিক জীবন ও রাষ্ট্রীয় জীবনসহ সর্বত্র মানষিক মূল্যবোধ সমুন্ত রাখার আহ্বান জানানো হয়েছে। ইসলামের কোন কিছু মানষিক মূল্যবোধের বাইরে নয়। মানুষের বার্থের বাইরে ইসলামকে কল্পনা করা যায় না।

## গ্ৰন্থ প্ৰ

- সম্পাদনা পরিবদ আল-কুরআনুল কারীন, ঢাকাঃ ইসলামিক কাউভেশন বাংলাদেশ, অন্তোবর ২০০২ ২. নুহাম্মান কুয়ান আবনুল বাকী जान-मुंखामून मुकारताम निजानकायिन कृत्रजामिन कात्रीम, देवत्रज्ञः দারুল মারিকাত, লেবানন, ২০০২ ৩. ইবন জারীর তাফসীর আত্-তাবারী, বৈরতঃ দার আল-মা'আরিফ আল-ইসলামিয়্যাহ, **हरेह** স্থীহল বুখারী, দেওবন্দঃ আল মাকতাবা আরবহীমিয়া/কার্রো, মুহাম্মদ ইবন ইসমা'ঈল-বুখারী ১৩৪৫হিঃ সহীহ মুসলিম, দিল্লীঃ আল মাকতাবা রশীদিয়া, ১৩৭৬, হিঃ।/কায়রো. ৫. মুসলিম ইবন আল হাজ্ঞাজ আল-কুশায়রী ১৯৫৬ খ্রী. ৬. আবু ঈসা মুহামাদ ইবন ঈসা জামি উত্ তিরমিয়ী, দিল্লীঃ মাকতাবা রশীদিয়া, ১৯৫০ খ্রী,/কায়য়ো. ১৯৩৪ খ্রী. সুনান আবু দাউদ, কানপুরঃ আল্-মাত্রা আল্- মজীদী, ১৩৭৫ হি./ ৭. আবু দাউদ সুলাইমান ইবন আল-আশ'আস আস-কায়রো, ১৯৩৫ খ্রীঃ সাজিসতানী ৮, আবু আবদির রহমান আহমদ কুনাবুলাসায়ী, মাকতাবা সালাফিয়া, ১৯৮২, খ্রীঃ/কায়য়োঃ তা, বি, ইবন ও আয়ব আন্নাসায়ী আস্সুদান লিবন মাজা, দেওবলঃ আল-মাকতাবাতুর রহীমিয়া, ১৩৮৫ ৯. আৰু আবদিল্লাহ্ মুহাম্মদ ইবন য়্যাবীদ ইবন মাজা আল-थि. कायवीमा ইমাম আহমাদ ইবন মুহাম্মদ আল-মুসনাদ, কায়রোঃ মাতবা'আ আশুশারকিল ইসলামিয়া, তা, বি./ কাররো, ১৮৯৫ খ্রীঃ ইবন হাৰণ : নুরাভা, কায়রোঃ ১৯৫১ খ্রীঃ, ১৩৭০ হিঃ ১১. ইমাম মালিক ইবন আনাস সুনান, কানপুরঃ ১২৯৩ হি./দারু ইহইয়ায়িদ্ সুনাতিন নাবাবিয়া, বৈরুতঃ ১২. ইমাম দারিমী ১৩, আবু আবদিল্লাহু মুহাম্মদ আল-মুসতাদরাক, উসমানিয়া, হায়দায়াবাদঃ দায়িয়াতয় মা'আরিফ. আল-হাকিম আন্নিশাপুরী ১৩৪৫ হি. ইমাম মুহিউন্দীন ইয়াহইয়া রিয়াদুস সালেহীন, (সম্পাদনায়ঃ আবদুল মায়ান তালিব ও মৃহামাদ আন-নববী (র) মূসা) (অনুবাদঃ মাওলানা সাইয়েদ মুহাম্মাদ আলী, মাওলানা মুহাম্মাদ মুসা ও মাওলানা শামভুল আলম খান) ঢাকাঃ বাংলাদেশ ইসলামিক সেন্টার, জুন' ১৯৮৫ আত্ তারগীব ওয়াত্ তারহীব, কায়রোঃ মাতবা আত মৃত্যকা আল-বাবী. ১৫. হাফিজ আল-মুন্যিরী 0066 হাদীস শরীফ-১ম খন্ত, ঢাকাঃ বায়রুন প্রকাশনী, ১৯৬৪ ১৬. মওলানা আবদুর রহীম ১৭. মুহামাদ কুয়াদ আবদুদ : আল-মু জামুল মুফাহরাস লিআলফার্যিল হাদীসিন নাবাবী, ১৯৬২ আবদুল বাকী ১৮. আল্লামা জলীল আহসান : রাহে আমল, ঢাকাঃ মুরাদ পাবলিকেশন, নভেম্বর' ২০০২
  - বুলুকে মুসলিম বা মুসলমানের চারিত্রিক বৈশিষ্ট্য, (অনুবাদ-মোহাম্মদ শহীদুল্লাহ) ঢাকাঃ নও মুসলিম কল্যাণ সংস্থা, জুলাই' ২০০২

আখলাকে মোহাম্বদী, (আলাইহিমুস্সালাম), ঢাকাঃ বাংলাদেশ তাজ

কোম্পানী লিমিটেড, আগষ্ট' ২০০৩

मण जी

(রাহ:)

২০. মহাত্মা ইমান

১৯. হজাতুল ইসলাম ইমাম

গাব্বালী,(রহ:)

আৰু হামিদ আল গাবালী

- २১. ইমাম গাययानी মুসলিম চরিত্র গঠন, ঢাকাঃ সিদ্দিকীয়া পাবলিকেশন্স, ২০০১ আল-জামি আস-সগীর, কায়রোঃ আল-মাতবা আত আল-খাইরিয়্যাহ, ২২. ইমাম জালাল উদ্দীন সুযুতী ১৩২১হি. ২৩. ইমাম জালাল উদ্দীন সুয়তী আদ-দুররুল মানসর, মিসরঃ আল-মাতবা আত আল-ইয়ামানিয়্যাত ২৪. সুলাইমান ইবন আহমদ আল-মুজাম আস্-সগীর, দিল্লীঃ আল-মাতবা আ আল-আনসারী আল-তিবরানী ২৫. ইবন হিশাম আসুসীরাহ আন্লাবাবিয়্যাহ, বৈক্ষতঃ দার আল-মা আরিফ : আল-আদালাত আল-ইজতিমা রিয়্যাহ ফীল ইসলাম, বৈব্ৰতঃ দাক্লশ ২৬. সায়্যিদ কুতুব মুরাক, ১৯৮৫ ২৭. ড. মুন্তাকা আসু সিবা ঈ : ই*শতিরাকির্যাত আল-ইসলাম*, কাররোঃ মাতবা আত আল-শা'ব, ১৯৮৮ ২৮. আশরাফ আলী থানবী(রহ:) আদাবুল মু আশারাত, (সামাজিক আচরণ), ঢাকাঃ নাদিরাতুল কুরআন প্রকাশনী, সেপ্টেম্বর' ১৯৯৬ মৃত্যুর দুয়ারে মানবতা, ঢাকাঃ ইসলামিয়া কুরআন মহল, জুলাই ২০০৩ ২৯. মাওলানা আবুল কালাম আজাদ ৩০. ইমান আৰু ইউৰুফ কিতাবুল খারাজ, বৈরুতঃ দারুল কুতুব আল-ইসলামিয়্যাহ, ১৯৬৫ : ফিকহুস্ সুনাহ, লেবানন, বৈরতঃ দারুল ফিকর, ১৯৮৩, হি. ১৪০৩ ৩১. আসু সায়্যিদ সাবিক : ইসলামের নৈতিক দৃষ্টিকোণ, (অনুবাদ-আবদুল মান্নান তালিব) ঢাকাঃ ৩২, সাইয়েদ আবুল আলা মওদুদী (রহঃ) আধুনিক প্রকাশনী : ইসলামী আন্দোলনের নৈতিক ভিত্তি, (অনুবাদঃ মুহামাদ আবদুর রহীম) ৩৩. সাইয়েদ আবুল আ'লা মওদুদী ঢাকাঃ আধুনিক প্রকাশনী, ডিসেম্বর' ২০০৩ ইসলামী আন্দোলন ঃ সাফল্যের শর্তাবলী, (অনুবাদকঃ আন্দুল মান্নান ৩৪. সাইয়েদ আবুল আ'লা মওদুদী তালিব) ঢাকাঃ আধুনিক প্রকাশনী ৩৫. সাইয়েদ আবুল আ'লা আতাজির ইসলামী পদ্ধতি, ঢাকাঃ আধুনিক প্রকাশনী মওদুদী ৩৬. সাইয়েদ আবুল আ'লা গীবত এক ঘৃণিত অপরাধ, (সংকলন ও সম্পাদনাঃ আবদুস শহীদ নাসিম) ঢাকাঃ শতাজী প্রকাশনী, ১৯৯৮ মওদুদী : গীবত বা পরনিন্দা, (ভাষাতরঃ মুহাম্মদ মূসা) ঢাকাঃ আল হেরা ৩৭. আল্লানা আবুল হাই লাখনোভী প্রকাশনী, মে, ১৯৯৪ : আল কুরআনের আলোকে উনুত জীবনের আদর্শ, ঢাকাঃ খায়রুদ ৩৮. মওলানা মুহাম্মাদ আবদুর প্রকাশনী/ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, অট্টোবর ১৯৮০ রহীন(রহ,) চরিত্র গঠনে ইসলাম, ঢাকাঃ খায়রুন প্রকাশনী ৩৯. মওলানা মুহামাদ আবদুর রহীন(রহ.) ৪০. মাওলানা আবদুর রহীম আত্লাহ তা আলার হক বান্দার হক, ঢাকাঃ খায়বুন প্রকাশনী, আগষ্ট'১৯৯৮ পরিবার ও পারিবারিক জীবন, ঢাকাঃ খায়রুন প্রকাশনী, ১৯৮৩ মওলানা মুহামাল আবৰুয় 85. त्रशिम ইসলাম ও মানবাধিকার, ঢাকাঃ খায়রুন প্রকাশনী, জুলাই' ১৯৮৯ মওলানা মুহাম্মান আবদুর মারওয়ান ইবরাহীম আল-ইসলামে দৈতিকতা ও আচরণ ঃ ইসলামী আদবের দিকনির্দেশনা.
- হাফিয আবু শায়৺ আল-ইসফাহানী (র,)

কারসি

বাংলাদেশ ইনস্টিটিউট অব ইসলামিক থ্যট (B I I T), ১৯৯৮ : আখলাকুন্নবী স. ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ১৯৯৪

(Morals and Manners in Islam : A Guide to Islamic Adab) ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ১৯৯৮/ঢাকাঃ

- ৪৫. ইমান শানসূদ্দীন মুহাম্মাদ বিন উসমান আয়্যাহাবী (র)
- ৪৬. ড. ইউসুফ আল-কারবাবী
- ৪৭. ড. ইউসুফ আল-কার্যাবী
- ৪৮. ড. মাহমূদ মুহাম্মদ বাবলিলী الدكتور مصود محمد) (بايلا)
- ৪৯, ড, মাহমূদ মুহাম্মদ বাবলিলী
- ৫০. ড. মাহমূদ মুহাম্মদ বাবলিলী
- ৫১. অধ্যাপক আহমদ আল মাখ্যানজী
- ৫২. হাসান আহমদ আবদুর রহমান আবিদীন
- ৫৩. ড. মুহাম্মদ আস্-সাদিক আফাফা
- ৫৪. ড. হাসান আশ্-শারকাবী
- ৫৫. আসমা 'উমার ফাদা'ক
- ফাওদা
- ৫৭. মাহমূদ মুহামাদ কামাল আবদুল মুন্তালিব
- ৫৮. আবুল হাশেম
- ৫৯. মুহাম্মদ তাইয়্যেব (অনুবাদ, মাওলানা আলী আকবর হামিদ)
- ৬০. শাহ মনিরুজ্জামান
- ৬১. মাওলানা মুহাম্মদ মন্ত্র
- नुमानी (माः)
- ৬২. আল্লামা ইউসুফ ইসলাহী
- ৬৩. আল্লামা ইউসুফ ইসলাহী
- ৬৪. মুহামদ ফলপুর রহমাণ
- ৬৫. খান বাহাদুর আহছান ভব্না(১৮৭৩-১৯৬৫)
- ৬৬. কাজী গোলাম রহমান

- কবীরা গুনাহ, (অনুবাদঃ হাকেয় মাওলানা আকরাম কারুক), ঢাকাঃ বাংলাদেশ ইসলামিক সেন্টার, জুলাই, ১৯৯৬
- আল-হালাল ওয়াল হায়ায় ফীল ইসলায়, বৈয়তঃ য়য়য়য়য়য়য়য় আর্ইরসালাহ, ১৯৭৭
- গাইর মুসলিমীনা ফী আল-মুজতামা'আ আল-ইসলামী, বৈরতঃ মুয়াস্সাসাত আর্-রিসালাহ, ১৯৭৮
- আশ্-শারী আতুল ইসলামিয়্যাতু শারী আতুল 'আদল ওয়াল ফাদল ম্বাবিতাত্ব আলাম (الشريعة الإسلامية شريعة العدل والفضال) আল-ইসলামী, জমাদিউল আখিরাত, ১৪১৪ হি.
- না আনীল উখওয়াতি ফীল ইসলাম ওয়া মাকাসাদুহা ( معانى الأخوة في لإسلام ومقاددها), मकाः ताविठाञ्च 'आनाम जान-इननामी
- : আশ্-শুরা সুলুক ওয়া ইলতিয়াম (والتزام) মকাঃ রাবিতাতুল আলাম আল-ইসলামী
- : আল-আদলু ওয়াত্ তাসামুহুল ইসলামী (العدل والنسلمح الاسلامي). মকাঃ রাবিতাতুল 'আলাম আল-ইসলামী
- : হকুকুল ইনসান ওয়া ওয়াজিবাতুহ ফীল কুর'আন ( حقوق الانسان ्रिनामी अल-उँननामी (وو اجباته في القرآن), सक्षाः व्राविठाङ्ग 'आनाम आल-उँननामी
- : আল-মুজতামা উল ইসলামী ওয়া হকুকুল ইনসান ( المجتَمع الاسلامي وحقوق الإنسان), मक्काः त्राविठाতून 'आनाम आन-इंजनामी
- : আত-তার্রবিয়্যাতুন নাফসিয়্যাতু কীল মানহাজিল ইসলামী ( التربية) -अकाः ताविठाठून जानाम जान (النفية في العنهج الإسلامية ইসলামী
- : আস-সাবক্ন ফী দুয়িল কিতাবি ওয়াস্ সুদ্ধান্ত ( الصيد في ضوء الكتاب ) ), মক্লাঃ রাবিতাতুল 'আলাম আল-ইনলামী
- ৫৬. অধ্যাপক মুহাম্মদ আবদুল্লাহ : আত্ত-তারীকু ইলানু নাসর (الطريق الى النصر). মকাঃ রাবিতাতুল আলাম আল-ইসলামী
  - : আহমিয়াতুল আমরি বিল মা রুফ ওয়ান-নাহরি আনিল মুনকার ( ১৯১١ - ग्राविठाठून 'आनाभ जान, (الأمريالمعروف والنهي عن المنكر ইসলামী
  - "সমাজ পুনর্গঠনে প্রয়োজনীয় ইসলামী মৃল্যবোধ", ইসলামের দৃষ্টিতে সমাজ, ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ, ১৯৭৬
  - মানবতার বৈশিষ্ট্য, ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ, ১৯৮৬
  - মানব জীবনে ইসলাম, ঢাকাঃ শাইখুল হিন্দ একাডেমী, জুলাই' ১৯৯৮
  - ইসলামী জীবন, ঢাকাঃ হক লাইব্রেরী, মার্চ ১৯৯৪
  - আল কুরআনের শিক্ষা, ঢাকাঃ আধুনিক প্রকাশনী, জুলাই' ১৯৯৯
  - মাতাপিতা ও সন্তানের অধিকার, ঢাকাঃ আধুনিক প্রকাশনী
  - আখলাকে ইসলানী, ঢাকাঃ পুথিঘর, ১৯৮৮
  - ইসলামের মহতী শিক্ষা, ঢাকাঃ মখদুমী লাইবেরী, ১৯৪৯/ঢাকা আহসানিয়া মিশন, ১৯৬৩।
  - আখলাক, আদত ও খাছ দাছিহতে রতুল, যাত্রাপাড়া (নোরাখালী), ১৯৫৪

| 69.         | আজিজুল ইসলাম চৌধুরী                  | : | আদাব ও আখলাক, ঢাকাঃ আশরাফিয়া লাইব্রেরী, ১৯৫৯                                         |
|-------------|--------------------------------------|---|---------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>66.</b>  | এ, এফ, মো: এনামূল হক                 | : | মূল্যবোধ কি এবং কেন, ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, মে,                              |
|             |                                      |   | 2008                                                                                  |
| لأعاد       | নঈন সিন্ধিকী                         | : | চরিত্র গঠনের মৌলিক উপাদান, ঢাকাঃ আধুনিক প্রকাশনী, মে' ১৯৯০                            |
|             | নসম সিন্ধিকী                         |   | (অনুবাদঃ আকরাম কারুক), <i>মানবভার বন্ধ মুহামদ রস্</i> লুল্লাহ                         |
|             | ইমাম আব্যাহাবী                       | • | ক্রীরা গুনাহ, (অনুবাদঃ হাফেয মাওলানা আক্রাম কারুক), ঢাকাঃ                             |
|             |                                      | : | বাংলাদেশ ইসলামিক সেন্টার, জুলাই'১৯৯৬                                                  |
| 92.         | ইবন সাল্লাম                          | : | আল-আমওয়াল, বৈরতঃ দারল কালাম, ১৯৭৭                                                    |
| 90.         | অধ্যক্ষ দেওয়ান মোহাব্দ<br>আজরক      | : | ইসলাম ও মানবতাবাদ, ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ,<br>১৯৮০                            |
| 98.         | প্রফেসর ডঃ এমাজ উদ্দীন               | : | ইসলাম ও উন্নত জীবন ব্যবস্থা, ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউডেশন                                    |
|             | ञारमन                                |   | বাংলাদেশ                                                                              |
| 90.         | ইসলামী বিশ্বকোষ সম্পাদনা<br>পরিষদ    | : | হযরত রাস্লে করীম (সা) জীবন ও শিক্ষা, ঢাকাঃ ইসলামিক<br>ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ, ১৯৯৭        |
| 96.         | মুহামল গোলাম মুতাফা                  | : | বিশ্বশান্তি ও মানবাধিকার প্রতিষ্ঠার মহানবী (সা), ঢাকাঃ ইসলামিক                        |
|             | সম্পাদিত                             |   | ফাউভেশন বাংলাদেশ                                                                      |
| 99.         | আক্ষাস আলী খান                       | : | ইসলামী বিপ্লব একটি পরিপূর্ণ নৈতিক বিপ্লব, ঢাকাঃ আধুনিক<br>প্রকাশনী                    |
| 95.         | ড,কাজী দীন মুহস্মদ                   | : | ইসলাম ও মানবতার ধর্ম,                                                                 |
| 93.         | কাজী লীন মুহক্ষদ                     | : | জীবন সৌন্দর্য, ঢাকাঃ ইসলামিক কাউতেশন বাংলাদেশ,<br>জানুয়ায়ী'১৯৮১                     |
| bo.         | কাজী দীন মুহম্মদ                     | : | মানব জীবন, ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ,<br>জানুয়ারী'১৯৮১                          |
| b3.         | কাজী দীন মুহমাদ                      | : | <i>মানব-মর্যাদা</i> , ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ,<br>জানুরারী'১৯৮১                |
| b2.         | আফীফ আবদুল ফাত্তাহ                   | : | ইসলামের দৃষ্টিতে অপরাধ, (অনুবাদঃ মাওলানা মুহামদ রিজাউল                                |
|             | তাববারা                              |   | করীম ইসলামাবালী) ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউডেশন বাংলাদেশ, জুন'                                 |
| bro         | ডঃ আহমদ শামসুল ইসলাম                 |   | নৈতিক চরিত্র গঠনে কুরআনের শিক্ষা, ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন                               |
|             |                                      | • | বাংলাদেশ, মার্চ ১৯৮৫                                                                  |
| ₽8.         | অধ্যাপক মুহাম্মদ ইউসুফ               | : | কুরআনের আলোকে মাদব জীবদ, ঢাকাঃ স্মৃতি প্রকাশনী, জানুয়ারী                             |
|             | আলী                                  |   | 2008                                                                                  |
| bQ.         | সৈয়দ মুহাম্মাদ আল নকীব<br>আল-আন্তাস | : | 'ইসলাম ঃ দি কন্সেন্ট অব রিলিজিয়ন এ্যান্ড দি ফাউন্ডেশান অব<br>এথিকস এ্যান্ড মন্নালিটি |
| b6.         | ড. মুহামাদ সালীম আল-<br>'আওয়া       | : | আল 'আকবাত ওয়া আল-ইসলাম, বৈরতঃ দার আল গুরুক, ১৯৮৭                                     |
| ৮٩.         | হাসাম আইউব                           | : | ইসলামের সামাজিক আচরণ, ঢাকাঃ ইসলামিক কাউভেশন<br>বাংলাদেশ, ২০০৪                         |
| <b>bb</b> . | ম. ইনামূল হক                         | : | তুলনাত্মক বিবেক, ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ, ২০০৩                               |
|             | সম্পাদনা পরিবদ                       | : | দৈনন্দিন জীবনে ইসলাম, ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ,<br>জুন' ২০০০                    |
| 50          | মুহামদ তাইয়েয়ব                     | : | মানবতার বৈশিষ্টা, ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ১৯৮৬                                |
|             | মুহাম্মদ সালাহনীন                    |   | (অনুবাদ ঃ মুহাম্মদ আবু তাওয়াম এবং মুহাম্মদ আবু নুসরত হেলালী)                         |
|             | To an and and                        |   | 1 4                                                                                   |

|       |                                                    |   | ইসলামে মানবাধিকার, ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ,<br>১৯৯২                                                                                                      |
|-------|----------------------------------------------------|---|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 52.   | পারভেজ সাহের                                       | : | ক্রেন্<br>মৌল মানবাধিকার, ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউন্তেশন বাংলাদেশ, ১৯৮০                                                                                                  |
| నల.   | আবদুল মান্নান তালিব                                | : | সংস্কৃতির মানবিক সংকট, ঢাকাঃ সংস্কৃতি-জাতীয় সাংস্কৃতিক সম্মেলন<br>স্মারক ২০০৪                                                                                    |
| ৯৪.   | মুরাদ উইলফ্রেড হক্ম্যান<br>(অনুবাদ ঃ মো:এনামুল হক) | : | ইসলাম ২০০০ ISLAM 2000, ঢাকাঃ বাংলাদেশ কো-অপারেটিভ<br>বুক সোসাইটি লিঃ চউগ্রাম-ঢাকা, জানুয়ারী' ২০০২                                                                |
| be.   | মোঃ সিরাজুল ইসলাম                                  | : | মানবাধিকার প্রতিষ্ঠায় ইসলাম, ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউভেশন<br>বাংলাদেশ                                                                                                   |
| ৯৬.   | এ. এন. এম. সিরাজুল<br>ইসলাম                        | : | ইসলামে আত্রাণ্ডদ্ধি ও চরিত্র গঠন, ঢাকাঃ ইসলামিক ফাউন্তেশন<br>বাংলাদেশ                                                                                             |
| ৯৭.   | হাফেজ মাওলানা আবদুল<br>জলিল                        | : | যুলুম ও সন্ত্রাসবাদ প্রতিরোধে মহানবী (সা)                                                                                                                         |
| 86.   | অনু, আরশাদ আজিজ                                    | : | বৈবাহ ও নৈতিকতা, ঢাকাঃ বাংলা একাভেমী, মে' ১৯৯৮                                                                                                                    |
| ৯৯.   | হারুন ইয়াহিয়া (অনুবাদঃ<br>হোমাররা বানু)          | : | কুরআনে নৈতিক মূল্যবোধ, ঢাকাঃ সরণী প্রকাশনী, ১ এপ্রিল, ২০০২                                                                                                        |
| \$00. | এ. এন. এম, সিরাজুল<br>ইসলাম                        | : | ইসলামের দৃষ্টিতে এইড্স রোগের উৎস ও প্রতিকার, ঢাকাঃ আধুনিক<br>প্রকাশনী, আগষ্ট, ১৯৯৭                                                                                |
| 303.  | W.H. Werkmeister                                   | : | Historical Spectrum of value Theories, volume-1-<br>German Language group. Florida state University.<br>Johnsen publishing company, Lincolin, Nebraska.<br>U S A. |
| 102.  | T.H.Green                                          | : | Prolegomena to Ethics, edited by A.C. Bradley, 5 <sup>th</sup> edition, Oxford, 1906.                                                                             |
| 103.  | L.T. Hobhouse                                      | ; | Morals in Evolution, 4th edition, New york, 1924.                                                                                                                 |
| 104.  | Jacob Bronowski                                    | : | Science and Human values. Rev. ed. Harper. 1965.                                                                                                                  |
| 105   | Dr. Muhammad<br>Shafi                              | : | Islamic Values. (London Islamic educational Foundation, 1993).                                                                                                    |
| 106.  | . M.Alghazali                                      | : | Muslims character, (1978), WAMY. Riyadh. S.A.                                                                                                                     |
| 107.  | Ralph Barton Perry                                 | : | The Moral Economy.                                                                                                                                                |
| 108.  | Ralph Barton Perry                                 | : | The Humanity of Man. Braziller.1956                                                                                                                               |
| 109   | Janet                                              | : | Theory of morals.                                                                                                                                                 |
| 110   | Richard Price                                      | : | A Review of the Principal Questions of Morals                                                                                                                     |
| 111.  | Dr. Khalifa Abdul<br>Hakim                         | : | Islamic Ideology, Adam publishers, Noida.<br>Delhi.1997                                                                                                           |
| 112   | . ,,                                               | : | The ethics of Islam                                                                                                                                               |
| 113   | . ,,                                               | : | A comparative study of Ideologies                                                                                                                                 |
| 114   | . Clifford G. Kossell                              | : | "The moral Views of Thomas Aquinas"<br>Encyclopedia of Morals, edited by Vergilius Ferm,<br>New york, 1956.                                                       |
| 115   | . Henry Sidgwick                                   | : | Outlines of the History of Ethics, London, 1892                                                                                                                   |
| 116   | . Benedict de                                      | : | Ethics, edited by James Gutmann, 1966 reprint.                                                                                                                    |

Spinoza

| 117. | W.H.Werkmeister                                    |   | Theories of Ethics, Lincoln, Nebraska, 1961                                                                                                         |
|------|----------------------------------------------------|---|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 118. | Howard O. Eaton                                    | : | The Austrian philosophy of values, Norman                                                                                                           |
| 110. | Howard O. Laton                                    |   | Oklahama, 1930.                                                                                                                                     |
| 119. | J. N. Findlay                                      | : | 'Meinong's Theory of Objects and Values, Oxford, 2 <sup>nd</sup> edition, 1963.                                                                     |
| 120. | Editorial Board                                    | : | The Ethical Theory of Value," International journal of Ethics, Vol. 6, 1896.                                                                        |
| 121. | Rokeach Milton                                     | : | Beliefs, Attitudes and Values: A Theory of Organization and Change. San Francisco: Jossey-Bass, 1968.                                               |
| 122. | Rokeach Milton                                     | : | The Nature of Human Values, New York: Free Press.                                                                                                   |
| 123. | G. Reamer<br>Frederic                              | : | 1995. Ethics and Values".In Encyclopedia of social work (Washington: NASW=National Association of social workers)                                   |
| 124. |                                                    | : | Code of Ethics.1995.(Washington, DC) National<br>Association of Social Workers (NASW)                                                               |
| 125. | M.Williams Robin<br>Jr                             | : | The Concept of Values. "In Sills (ed.). International Encyclopedia of the Social Sciences. New York: The Macmillan Company and The Free Press, 1968 |
| 126. | A. P. Conrad                                       | : | "Ethical Considerations in the Psychosocial Process." Social Case Work, 1988.                                                                       |
| 127. | - DR.Muhammad<br>Shafi                             | : | Islamic Values. London: Islamic educational and Foundation, 1993                                                                                    |
| 128. | Major<br>A.G.Leonard                               | : | Islam: Her Moral and Spiritual Value, London, 1921                                                                                                  |
| 129. | Dr. Abul Hasan M.<br>Sadeq and Dr.<br>Khaliq Ahmad | : | Ethics in Business and Management. Dhaka:<br>Islamic Foundation Bangladesh                                                                          |