# বিখ্যাত মুফাসসিরবর্গ (১০০-৪০০ হি.) ঃ

# জীবন ও তাফসীর পদ্ধতি

পিএইচ.ডি. ডিগ্রি লাভের জন্য উপস্থাপিত অভিসন্দর্ভ

গবেবক

মোহা: নজরুল ইসলাম খান

তত্ত্বাবধায়ক ড.আ.ফ.ম আবু বকর সিদ্দীক অধ্যাপক



400503

# আরবী বিভাগ ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়

জামাদিউল আউয়াল ১৪২৩ হিজরি : জুলাই ২০০২ খ্রিস্টাব্দ



# বিখ্যাত মুফাসসিরবর্গ (১০০-৪০০ হি.) ঃ জীবন ও তাফসীর পদ্ধতি

পিএইচ.ডি. ডিগ্রি লাভের জন্য উপস্থাপিত অভিসন্দর্ভ





400503

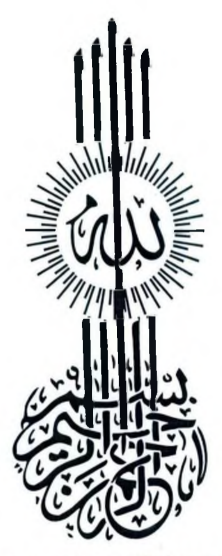


মোহা: নজরুল ইসলাম খান

রেজি: নং ১৯৩/১৯৯৯-২০০০

আরবী বিভাগ, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়।





400503

পরম করুণাময় দয়াময় আল্লাহর নামে শুরু করছি In the name of Allah, the most Beneficent, the most Merciful



ভট্টর আ.ফ.ম. আবু বকর সিন্দীক এম.এ., পি-এইচ.ডি.,এম.এম. অধ্যাপক ও সাবেক চেয়ারম্যান



আরবী বিভাগ

ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়

ঢাকা-১০০০, বাংলাদেশ
কোলঃ ৮৬১৮৮০৩ (বাসা)

১৬৬১৯২০-৫৯/ ৪২৯০ (অঃ)

#### প্রত্যরনপত্র

এই মর্মে প্রত্যয়ন করা যাচ্ছে যে, মোহা: দজরুণ ইসলাম খান কর্তৃক ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ে পিএইচ.ডি ডিগ্রি লাভের জন্য উপস্থাপিত "বিখ্যাত মুফাসসিরবর্গ (১০০ – ৪০০ হি.) ঃ জীবন ও তাফসির পদ্ধতি" শার্বক গবেষণা অভিসন্পর্ভটি আমার প্রত্যক্ষ তত্ত্বাবধানে সুসম্পন্ন হয়েছে। এটি গবেষকের একক, নিজর ও মৌলিক গবেষণা কর্ম। আমার জানা মতে ইতিপূর্বে এই শিরোনামে কোনো ভাষায় পিএইচ.ডি ডিগ্রি লাভের জন্য কোনো গবেষণা অভিসন্দর্ভ লেখা হয়নি।

পিএইচ.ডি ডিগ্রি লাভের জন্য এ গবেষণা অভিসন্দর্ভটি ব্যতিক্রম ও তথ্যবহুল। আমি এ গবেষণা কর্মটির চূড়ান্ত পাঙ্লিপি আন্যোপান্ত পুংঙ্খানুপুংঙ্খারূপে দেখেছি।

পিএইচ.ডি ডিগ্রি লাতের জন্য গবেষকের এই অভিসন্পর্ভটি উপস্থাপনের জন্য অনুমোদন করছি।

> — ৬৫/ফ্রির্সি (ড. আ.ফ.ম আবু বকর সিদ্দীক)

# কৃতজ্ঞতা স্বীকার

বিখ্যাত মুকাসসিরবর্গ [১০০-৪০০ হি.] : জীবন ও তাকসির পশ্বতি শীর্ষক গবেষণা কর্মটি ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের আরবী বিভাগের প্রকেসর, আমার শ্রুন্থাস্পদ শিক্ষক ড. আ ফ ম আবু বকর সিন্দীক-এর প্রত্যক্ষ তত্ত্বাবধানে প্রণীত হয়েছে। তিনি গবেষণা কর্মটি উচ্চমানের করার জন্য গবেষণাকালীন সময়ে অনেক ব্যুক্ততার মাঝেও প্রয়োজনীয় দিক নির্দেশনা ও প্রেরণা যুগিয়েছেন। গবেষণার প্রত্যেকটি বিষয় ধৈর্যসহকারে পড়ে প্রয়োজনীয় সংশোধনী দিয়ে গবেষণা কর্মটিকে মানসম্পন্ন করার জন্য প্রতিনিয়ত পরিশ্রম করেছেন, তাঁর জন্য আমি কৃতক্ত। তাঁর এই সহযোগিতার ঋণ কোনদিন পরিশোধ্য নয়।

ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের আরবী বিভাগের প্রফেসর ইসলামী বিশ্ববিদ্যালয় কৃষ্টিরা, বাংলাদেশ—এর ভাইস চ্যান্সেলর ড. মুহান্মদ মুস্তাফিজুর রহমান আমার গবেবণার বিবরটি নির্বাচন করে দেন এবং বিভিন্ন সময়ে নেপথ্য তত্ত্বাবধারকের ভূমিকা পালন করে আমার গবেবণা কর্মটি মানসন্মত করার জন্য যে ত্যাগ স্বীকার করেছেন, তা শ্রন্ধার সাথে সমরণ করছি। তার এই সহযোগিতা ও স্নেহঋণ চিরস্মরণীয় হরে থাকবে। এছাড়াও আমার সেমিনারে তিনি প্রধান আলোচক হিসাবে উপস্থিত থেকে উপস্থাপিত প্রকন্ধটির উপর যে প্রামর্শ দিয়েছেন,তাও শ্রন্ধার সাথে সমর্তব্য।

ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের আরবী বিভাগের প্রফেসর ও চেরারম্যান, আমার শ্রুম্পাভাজন শিক্ষক ড. মুহাম্মদ ফজপুর রহমানও আমার গবেষণা কর্মটি সুন্দর করার জন্য নানাভাবে সহযোগিতা করেছেন। তিনি থিসিসটির চূড়ান্ত পাঙুলিপি একবার আদ্যোপান্ত দেখে দিরে যে মূল্যবান পরামর্শ দিরেছেন, তা চিরদিন স্মরণীয় হয়ে থাকবে। আমি তাঁর কাছে কৃতজ্ঞ। এছাড়াও অত্র বিভাগের অনেক শিক্ষক তাঁদের প্রজ্ঞাপূর্ণ পরামর্শ দিয়ে আমার গবেষণায় সহযোগিতা করেছেন, উৎসাহ দিয়েছেন যথা সময়ে গবেষণা সুসম্পন্ন করার জন্য। এ জন্য আমি তাঁদের কাছে কৃতার্থ।

ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের ইসলামিক স্টাভিজ বিভাগের সহকারী অধ্যাপক ড. মুহাম্মদ আবদুর রশীদ আমার গবেষণার সৃচিটি পূণর্বিন্যাস করে গবেষণার কাজকে দ্রুত সম্পন্ন করতে সাহায্য করেছেন। এছাড়া সময়ে অসময়ে তাকে বিরক্ত করে গবেষণার নানা বিষয়ে পরামর্শ নিয়েছি এজন্যে তাঁকে আন্তরিক মোবারকবাদ জানাচ্ছি।

বিশেষভাবে ঋণ স্বীকার করছি ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের কর্তৃপক্ষের কাছে। তাঁরা আমাকে একটি স্কলারশিপ মজুরি দিয়ে কৃতজ্ঞতার পাশে আবন্ধ করেছেন। এই স্কলারশিপ না পেলে হয়তো আমার গবেষণা করাই হতো না। আমি তাঁদের কাছে চিরশ্বণী রইলাম।

এছাড়াও আমি অনেক গবেষক, গবেষণা প্রতিষ্ঠান ও গ্রন্থাগার থেকে প্রত্যক্ষ ও পরোক্ষভাবে সাহায্য নিয়েছি তাঁলেরকে এবং গবেষণা কর্ম শেষ করতে সংশ্লিষ্ট সকলের কাছে কৃতজ্ঞতা স্বীকার করছি। পরিশেষে বাঁলের বিভিন্ন গ্রন্থ থেকে আমি সহযোগিতা নিয়েছি, তথ্য সংযোজন করেছি, রেফারেন্স হিসাবে উল্লেখ করেছি তাঁলের প্রতি রইল আমার শ্রন্থাপূর্ণ কৃতজ্ঞতা।

# উৎসর্গ

আমার প্রথম শিক্ষক, যিনি আমাকে উচ্চতর ডিগ্রির স্বপ্ন দেখিরেছেন। কিন্তু তা বাস্তবায়িত হওয়ার পূর্বেই মহান প্রতুর সান্নিধ্যে গমন করেছেন। সেই রিয়াজ উন্দিন শিকলার–এর রূহের মাগফিরাত কামনায়

প্রতিবর্ণায়ন আরবি, ফারসি ও ইংরেজি বর্ণের বাংলা প্রতিবর্ণ

| Í           | a    | আ   |
|-------------|------|-----|
| 1           | i    | 38  |
| í           | u    | উ   |
|             | b    | ব   |
| ب<br>ب<br>ت | p    | 9   |
| ت           | t    | ত   |
| ث           | th   | স   |
| ح           | di,j | জ   |
| ح           | c    | Б   |
| ۲           | h    | 2   |
| ċ           | kh   | খ   |
| ٥           | d    | দ   |
| ŝ           | ď'   | ড   |
| i           | dh   | য   |
| ,           | r    | র   |
| ز           | 'r   | ড়  |
| ز           | z    | য   |
| ژ           | zh   | ঝ   |
| س           | s    | স   |
| ش           | sh   | *   |
| ص           | S    | স   |
| ض           | d    | দ/য |

| Ь                   | t   | ত     |
|---------------------|-----|-------|
| ظ                   | z   | জ/য   |
| و                   |     | আ     |
| ف                   | gh  | গ     |
| ن                   | f   | ফ     |
| ق                   | k.q | ক     |
| ك                   | k   | ক     |
| گ                   | g   | গ     |
| J                   | 1   | ল     |
| •                   | m   | ম     |
| ن                   | n   | ণ/ন   |
|                     | h   | হ     |
| 9                   | w   | ও/ভ/ব |
| ی                   | У   | য়    |
| ي                   | ay  | C     |
| 4                   |     | য়/আ  |
|                     |     | আ     |
| 1                   |     | 3/    |
| <u> </u>            |     | উ     |
| <u></u> +1          |     | আ     |
| ی + ب               |     | 到     |
| <u>-</u> + <u>-</u> |     | উ/উ   |

#### শব্দ সংক্ষেপ

হি. /হি. = হিজরি

খ্রি. / খ্রী. = খ্রিস্টাব্দ

(স)/(স.) = সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম

বি: দ্র: = বিস্তারিত দ্রক্তব্য

দ্ৰ: = দুকীবা

প. দু. = পরবর্তীতে দুঊবা, Infra

প. = পরবর্তী

ড. = উছন, Ph.D

মৃ. = মৃত, মৃত্যু

(রা) = রাদিআল্লাহ আনহু

(র) = রাহমাতুল্লাহি আলারহি

**थृ. / थृः** = शृष्ठा

পাণ্ডু = পাণ্ডুলিপি

সং = সংস্করণ

সম্পা. = সম্পাদিত

পৃ. গ্ৰ. = পূৰ্বোল্লিখিত গ্ৰন্থ , Op. Cit

পূ. স্থা. = পূর্বোল্লিখিত স্থানে, Loc. Cit

প্রাগুক্ত = পূর্বোল্লিখিত

জ. / জ: = জন্ম

খ্রি. পৃ. = খ্রিস্টপূর্ব

ই: = , ইত্যাদি

ইং = ইংরেজি

₫. = ibid

**ず.** = a

킥 = b

খ. = খণ্ড

অনু: = অনূদিত

আ. = আরবি

ফা. = ফারসি

আনু = আনুমানিক

ডা: = চিকিৎসক

শিরো = শিরোনাম

তা:বি: = তারিখ বিহীন

৬৪০/১২৪২ = হিজরি ৬৪০ সাল মুতাবিক ১২৪২ খ্রিস্টাব্দ

১ম. খ. ৫০ = প্রথম খন্ড ৫০ পৃষ্ঠা (গ্রন্থের ক্ষেত্রে)

anon. = অজ্ঞাত (লেখকের নাম অজ্ঞাত থাকলে)

Art. = Articale/ নিবশ্ব

n. d. = প্রকাশের তারিখ দেয়া নেই

Ed (s). = সম্পাদক অথবা সম্পাদিত

P. PP = 981, 9.

Vol (s). = খড, খ.

N. B. = বি: দ্ৰ:

No (s). = সংখ্যা

Col (s) = কলাম বা স্তম্ভ (যথা, কালাম ১-৩ দেখুন)

BK. = Book, বই

[] = वन्धनी

উদা. = উদাহরণ

etal. = প্রমুখ এবং অন্যান্য

ঐ লেখক, = I d. Idem

· ?' = জন্ম বা মৃত্যু সাল অজ্ঞাত / অনি<sup>কি</sup>ত

ঢা: বি: = ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়

E.I. : = The Encyclopaedia of Islam, Leiden : 1979.

তুং = তুলনীয়

৫ : ৫ = প্রথম সংখ্যা সুরার, ২য় সংখ্যা আয়াতের।

X

#### বানান রীতি প্রসঞা

সব ভাষারই দুটি স্তর আছে। একটি সরল, অন্যটি কঠিন। সরল ভাষার তুলনায় কঠিন ভাষার নাগাল অনেক সীমাবন্ধ। কঠিন ভাষার সীমাবন্ধতার কারণে তা বৃহত্তর শাঠকসমাজের কাছে পৌছতে পারে না। এ লক্ষ্যে এই থিসিসের ভাষা সরল তথা চলিত রাখা হয়েছে। আমার থিসিসে বানান সম্মন্ধে যে নীতি গৃহীত হয়েছে তাতে প্রচলন ও ঔচিত্যের মধ্যে সামঞ্জস্য রক্ষার প্রয়াস লক্ষ্য করা যাবে। কয়েকটি ক্ষেত্র ছাড়া অধিকাংশ ক্ষেত্রেই বাংলা একাডেমীর প্রমিত বানান নীতি অনুসরণ করা হয়েছে। তবে কোনো কোনো ক্ষেত্রে আনন্দ পাবলিশার্স প্রাইভেট লিমিটেড প্রকাশিত 'বাংলা কী লিখবেন কেন লিখবেন' ও 'বাংলা লেখক ও সম্পাদকের অতিধান' বইয়ে গৃহীত নীতির সজো আমার এই থিসিসে গৃহীত নীতির মিল রয়েছে। পার্থক্যও রয়েছে অবশ্য। আবার কোথাও 'ধীরে চলো' নীতির পক্ষপাতী হয়ে আমি বিকল্পের সমর্থন করেছি। এটা আমার স্বকীয় নীতি বলা যেতে পারে। তবে সকল ক্ষেত্রে আমি জটিল বানান রীতি বর্জন করেছি। তদুপরি অনিচ্ছা সত্ত্বেও কোনো কোনো ক্ষেত্রে এর ব্যত্যর ঘটেছে। সেটা ক্ষমা সুন্দর দৃক্টিতে বিচার করলে কৃতার্থ হবো। বিদেশী সকল শব্দের 'ী' -এর পরিবর্তে ' । ব্যবহার করেছি। যেমন আরবী, ফারসী ও ইংরেজী না লিখে আরবি, ফারসি ও ইংরেজি বানান লিখেছি। আরবিতে কোনো শব্দের শেষে 'ইয়া' বর্ণ থাকলেই 'ী' ব্যবহার করিনি। যেমন নবী, ইসলামী ও আলী না লিখে নবি, ইসলামি ও আলি বানান অনুসরণ করেছি। তবে নিসবতী ইয়া বা সম্দর্শসূচক 'ইরা' বর্ণ থাকলে সেখানে 'ী' ব্যবহার করেছি। যেমন বুখারি, তিরমিথি, নাসারি ও সুয়ুতি না লিখে বুখারী, তিরমিয়ী, নাসায়ী ও সুয়ুতী লিখেছি। আর কোনো ব্যক্তির নাম ও উল্যুতির ক্ষেত্রে এই পরিবর্তন রীতি অনুসরণ করা হয়নি। বরং সে ক্ষেত্রে নামের ও উন্থতির বানান যেভাবে আছে ঠিক সেভাবেই অপরিবর্তনীয় রাখা হয়েছে। বেমন মাওলানা আশরাফ আলী থানবী। এক্ষেত্রে আলী বানান পরিবর্তন করা হয়নি। যদিও অন্যান্য ক্ষেত্রে পরিবর্তন করা হয়েছে। আরবিতে কোনো শব্দের শেষে 'ওয়াও' যুক্ত হলেই '' ' বানান লেখা হয়নি। এক্ষেত্রে সবজায়গায় ' ' বানান লেখা হয়েছে। ইংরেজিতে যে শব্দে ' ST ' আছে তার বানান 'ফা' না লিখে 'স্ট' লিখেছি। বেমন স্টাডিজ, স্টুডেন্ট, স্ট্যাভার্ড ইত্যাদি। আরবি 'আইন' অক্ষরের ক্ষেত্রে 'য়' ও উল্টা কমা ( ' ) না লিখে 'আ' লিখেছি। এই থিসিসের সকল ক্ষেত্রে তৃতীয় কম্বনী [] ব্যবহার করা হয়েছে। এটা গবেষকের নিজস্ব পদ্ধতি এর দারা প্রথম দ্বিতীয় ও তৃতীয় বন্ধনীর মাঝে পার্থক্য নির্ণয় করা উদ্দেশ্য নয়।

# সাল পরিবর্তনের নির্ম

#### ১ম পন্ধতি

□ হিজরি সালকে খ্রিস্টায় সালে পরিবর্তনের নিয়ম : সাধরণত হিজরি ৩৩ বছরে খ্রিস্টায় ৩২ বছর হয়। কেননা হিজরি হিসাব চাল্র বছর অনুয়ায়ী হয় এবং খ্রিস্টায় হিসাব সৌর বছর অনুয়ায়ী হয়।

ফ্রমুলা : খ্রিস্টীয় সাল = <u>৩২</u> হিজরি সাল + ৬২২ তত

উদাহরণ : ১৪১২ হি: = ৩২ (১৪১২) + ৬২২ ৩৩ ১৪১২ x ৩২ = ৪৫১৮৪ ÷ ৩৩ = ১৩৬৯. ২১... ১৩৬৯ + ৬২২ = ১৯৯১ খ্রিস্টাব্দ এ হিসেবে ভগ্নাংশ বিবেচ্য নয়।

🗇 খ্রিস্টীয় সালকে হিজরি সালে পরিবর্তনের নিয়ম :

ফরমুলা : হিজরি সাল = ৩৩ (খ্রিস্টীয় সাল – ৬২২) ত২

উদাহরণ: ১৯৯১ খ্রি. = ৩৩ (১৯৯১–৬২২) ১৯৯১ – ৬২২ = ১৩৬৯ x ৩৩ = ৪৫১৭৭ ৪৫১৭৭ ÷ ৩২ = ১৪১২ হি.

जशामुख : ७. वम.वम त्रश्मान, वृत्रवान পतिष्ठिष्ठि, एका : नूनामा गाराणित्कनम, ১৯৯২ व्रि., पृ. ১৫०

## ২য় পন্ধতি

- □ বজ্ঞান্দের সমপরিমাণ খ্রিস্টাব্দ পেতে হলে প্রাপ্ত বজ্ঞান্দের সাথে ৫৯৩ যোগ করতে হবে। বেমন ১৩৮৬ বাং + ৫৯৩ = ১৯৭৯ খ্রি.
- □ হিজরি অন্দের সমপরিমাণ খ্রিস্টাব্দ পেতে হলে নিয়োক্ত সূত্রের আলোকে অংক কষে বের করতে হবে। যেমন :

$$A.H - \frac{3 \times A.H}{100} + 621 = A.D$$
  
হিজরি ১০৮৪  $-\frac{9 \times 5068}{500} + ৬২১ খ্রি. = ১৬৭২/১৬৭৩ খ্রি. ৷$ 

Fractions being neglected.

তথাসূত্র: ড. এনানুল হক, নদীয়া মুজুয়া, ঢাকা : নুজুখারা ১৯৮৪ খ্রি., ৩য় খন্ড, পৃ. ৫০-৫১,৫৩

### ভূমিকা

#### بسم الله الرحمن الرحيم

শুরুতেই সেই মহান সন্তার কৃতজ্ঞতা জ্ঞাপন করছি, যিনি গোটা বিশ্বের একচ্ছত্র অধিপতি; যাঁর সীমাহীন করুণা না পেলে মেধা, মনন, অধ্যবসায় আর প্রত্যয়ের বিকাশ ঘটিয়ে প্রতিশ্রতিশীল শাণিত মেধার নিরলস প্রয়াসে "বিখ্যাত মুকাসসিরবর্গ [১০০–৪০০ হি.] ঃ জীবন ও তাফসির পদ্ধতি" শিরোনামে একটি ব্যতিক্রমধর্মী গবেষণা কর্ম প্রণয়ন ও উপস্থাপন করা আদৌ সম্ভব হতো না।

আলকুরআন সর্বকালের সর্বশ্রেষ্ঠ বিস্ময়। বিশ্বমানবতার জন্য হিদায়াতের আলােয় কানার কানার পরিপূর্ণ এক অবিনাশি, অবিনশ্বর, শাশ্বত, চিরন্তন জীবনাদর্শের প্রধান ও প্রাথমিক বুনিয়াদ আলকুরআন। আলকুরআন মানুব ও প্রকার মাঝে অন্যতম সেতৃবন্ধন। কুরআন এমন এক জানের উৎস যা মহাপ্রলয়কাল পর্যন্ত মানব জাতিকে সর্বোভ্যম ও সঠিক পথের দিশা দিবে। আলকুরআন প্রায় সাড়ে চৌন্দশত বছর পূর্বে মরু দুলাল বিশ্বনবি রাসুল মুহাম্মাদ [স]—এর উপর সুদীর্ষ ২২ বছর মে মাস ১৪ দিনে প্রয়োজনের প্রেক্ষাপটে অল্প অল্প করে নাযিল হয়। যা আজও যুগ জিজ্ঞানার সৃক্ষাতিস্ক্ষ প্রশ্নের জবাবে, সমকালীন চাহিদা পূরণে, জ্ঞানের আধুনিকতায়, সভ্যতা ও বিজ্ঞানের উৎকর্ষতা এবং মননশীলতার নিরিখে শ্রেষ্ঠত্বের মর্যাদা নিয়ে সামগ্রিক কল্যাণের পাথেয় হিসাবে পৃথিবীর বুকে প্রতিষ্ঠিত। গোটা মুসলিম মিল্লাতের কাছে ইহা সুবিদিত বে, মহান আল্লাহ তাআলা মানবজাতির সামগ্রিক বিধানের উদ্দেশে তাঁরই প্রেরিত সর্বশেষ রাসুল [স]—এর কাছে বক্ত, সুন্দর, অত্যাকর্ষণীয় ও অনুকরণীয় আয়বি তাবায় কুরআন মাবিল করেম। নাযিলের সময় থেকে অদ্যাবিধ মুসলিম উম্মাহ রাসুল [স] থেকে কালামুল্লাহকে গ্রহণ করে, মুখস্থ করে, লিপিকন্থ করে, মুব্রিতাকারে, ব্যাখ্যা—বিশ্রেষণ করে, অনুবাদ করে কিংবা পঠন ও পাঠনের মাধ্যমে বংশ পরম্পরায় সংরক্ষণ করে আসহে। অবশ্য কুরআন সংরক্ষণের ঘোষণা য়য়ং আল্লাহ দিয়েছেন। তিনি বলেন ঃ স্বার্ক্ষণ করে আসহে। অবশ্য কুরআন সংরক্ষণের ঘোষণা য়য়ং আল্লাহ দিয়েছেন। তিনি বলেন ঃ বি

«انا نحن نزلنا الذكر وانا له لحافظون»

'নিক্রই আমি এ কুরআন নাথিল করেছি এবং নিক্রই আমিই ইহার সুনিক্তিত সংরক্ষণ।' আলকুরআন মানব রচিত সাহিত্য কর্মের ন্যায় কোনো সাধারণ সাহিত্যকর্ম নয়। তাই এর ভাষা, অভিব্যক্তি, ছন্দের ব্যঞ্জনা, বিষয় বস্তুর অভিনব প্রশথনা, সুরের মূর্ছনা, শব্দ ঝংকার, বাক্যের অনুপম শৈল্পিক বিন্যাস, রচনাশৈলীর উৎকর্ষ, অপূর্ব প্রকাশরীতি, উপমার বৈচিত্র্য, দ্যোতি, উদমানের অলংকারিক প্রশথনা, অতুলনীয় উপমা–উৎক্ষেপা এক অতুজ্জ্বল বৈশিষ্ট্যে ভাষর। যা পাঠ করলে বারবার পাঠের স্পৃহা জাগে, যা শুনলে হুদর প্রকিষ্পিত হয়, হুদয় ছুয়ে যায়, ছন্দের ঝংকারে দোলা লাগে প্রাণে। কুরআনের ভাষা সহজ–সরল ও হুদয়স্পর্শী। তবে কুরআনে এমনও অনেক

১. আগবুরাআন, ১৫:১

(তের

আয়াত ও শব্দ রয়েছে, যা সাধারণের পক্ষে অনুধাবন করা সন্তব নয়। একজন সাধারণ পাঠকের পক্ষে তার কাঞ্জিত বিষয়টি আলকুরআনে শনাক্ত করা দুরূহ কাজ। আরবি অলংকার বিজ্ঞানের সৌকর্য রীতি ও পদ্ধতি সংবলিত আলকুরআনে এমন বল্ধ প্রচলিত ও রূপকার্থবাধক শব্দ ও বাক্য ব্যবহৃত হয়েছে, যা সাধারণভাবে বোধগম্য নয় বরং এগুলো অনুধাবনের জন্য প্রয়োজন পড়ে ব্যাখ্যা–বিশ্লেষণের মত এক সুবিন্যুক্ত অভিজ্ঞানের যা আরব পরিভাবায় তাকসির নামে খ্যাত। তাকসির পরিভাবাটি কেবল কুরআনের তাকসির—ব্যাখ্যা করার ক্ষেত্রে এর প্রয়োগ লক্ষ্য করা যায়। রাসুল [স]—এর আগমনের পূর্বে আরবি ভাষা ও সাহিত্যে এ শব্দের ব্যবহার পরিলক্ষিত হয় না। পরবর্তী সময়ে কুরআনের মর্মার্থ অনুধাবনের জন্য এ শব্দের ব্যবহার পরিদৃষ্ট হয়। তাকসির শব্দের আক্ষরিক অর্থ—প্রকাশ করা, উন্যুক্ত করা, সুস্পষ্ট করা, বিস্তারিতভাবে বর্ণনা করা। ত্বুরআনে এর ব্যবহার রয়েছে। আল্লাহর বাণী :8

# «ولا يأتونك بسثل الاجتناك بالحق واحسن تفسيرا»

'তারা আপনার কাছে এমন কোনো বিস্ময়কর সমস্যা নিয়ে আসেনি, যার সঠিক সমাধান ও সুন্দর ব্যাখ্যা আপনাকে আমি দান করিনি।' অনুরূপ হাদিসেও এর ব্যবহার রয়েছে। রাসুল [স] বলেছেন :<sup>৫</sup>

# "اسفروا بالفجر فانه اعظم للاجر"

আর তাফসিরের পারিভাষিক সংজ্ঞা প্রসঞ্জো খালিদ বিন ওসমান আসসাবত বলেন : ৬ প্রাজ্ঞ আলিমদের থেকে তাফসিরের অনেক সংজ্ঞা পাওয়া যায়। তন্মধ্যে তেরটি সংজ্ঞা পর্যালোচনা করে যে সংজ্ঞাটি আমি সর্বোত্তম মনে করেছি তা হলো—

"علم يبحث فيه عن احوال القران العزيز من حيث دلالته على مراد الله تعالى بقدر الطاقة البشرية" 
'তাফসির এমন বিদ্যা যাতে মানুষের সাধ্যানুপাতে আলকুরআনের কোন আয়াত দ্বারা বা কোন শব্দ দ্বারা আল্লাহ কী বুঝাতে চেয়েছেন সে সম্পর্কে আলোচনা করা হয়।'

তাই বলা যেতে পারে, কালামুল্লাহর মর্মোল্খারের ভাষ্য গ্রন্থকেই তাফসির বলে। তাফসিরের ন্যায় তাবিল শব্দটিও একটি অতীব পরিচিত শব্দ তাফসির শাস্তের রয়েছে। শব্দ দু টোর পাশাপাশি অবস্থান কোনো কোনো ক্ষেত্রে একটি অন্যটির স্থালেও ব্যবহৃত হয়ে আসছে। অভিধানে তাবিল শব্দের অর্থ প্রত্যাবর্তন করানো বা রাজনীতি— রাষ্ট্রনীতি। তবে কুরআনে এ শব্দটি ব্যাখ্যা—বিশ্লেষণ ও সুনির্দিককরণ অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। আল্লাহর বাণী :

# «وما يعلم تاويك الا الله»

২. দেখা যেতে পারে : সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষ, ঢাফা : ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ, ১৯৯২/১৪১৬, ১ম খণ্ড, পূ. ৪২৪

বি: দ্র: লিসানুল আরাব, ১৩শ খণ্ড, পৃ. ৩৩-৩৪; আলমুফরাদাত, পৃ. ৬৩৬; আসসিহাহ, ২য় খণ্ড, পৃ. ৭৮১; তাহাবিদুদ লুগাহ, ১২
শ খণ্ড, পৃ. ৪০৬; মুজামু মাকায়িসিল লুগাহ, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ৫০৪

৪. আলকুরআন, ২৫:৩৩

৫. আলহাদিস, তিরামিরী, বৈরুত : দারুল কুতুব, তা:বি:, ১ম খণ্ড, পু. ৪০

অসসাবত, কাওয়ায়িদুত তাফসির, কায়য়ো: দারু ইবনে আফফান, ১ম সংকরণ ১৪২১ হি., ১ম খণ্ড, পৃ. ২৯

বি: দ্র: ইয়নে নাল্য়র, লিসানুল আরব, বৈয়ত : লাজ এইইয়া, ১ম সংকরণ ১৪১৬ হি./১৯৯৫ খ্রি., ১৩শ খয়, পৃ. ৩৩-৩৪

৮. আলকুরআন, ৩: ৭

(DIM)

তবে কুরআনে এ শব্দটি আরো অনেক অর্থে ব্যবহৃত হতে দেখা যায়। পরিভাষায় তাবিল হচ্ছে আল্লাহর কালামের ব্যাখ্যা ও অর্থের বর্ণনা করা, চাই তা প্রকাশ্য কালামের সাথে মিল থাকুক বা নাই থাকুক। এক্ষেত্রে তাফসির ও তাবিল সমার্থবোধক। তাবেয়ি মুফাসসির মুজাহিদ [র] বলেন :

ان العلى ، يعلمون تأويله 'আলিমগণ কুরআনের তাবিল জানেন।' এখানে তাবিল দারা তাফসির বুঝাবে। বিখ্যাত তাফসিরবেভা আল্লামা ইবনে জারির তাবারী তাঁর তাফসির গ্রন্থে বলেন :

اختلف اهل التأويل । 'अমুক আয়াতের তাবিল এরূপ' القول في تأويل قوله تعالى كذا كذا الختلف اهل التأويل ( अहंल তাবিল এ আয়াতের ব্যাখ্যায় মতানৈক্য করেছেন। এসব ক্ষেত্রে তিনি في هذه الاية তাবিল বারা তাফসিরকেই বুকিয়েছেন। ১০

বস্তৃত তাকসির তাবিল তাকসির অভিজ্ঞানের দু'টো প্রসিন্থ পরিভাষা। এতদুভরের মাঝে পার্থক্যের জন্য মনীষীগণ এত বেশি মতবিরোধ করেছেন যাতে খুব সহজেই অনুমের হর যে, এ দু'টো কোনো সুনির্দিক্ট সর্বজন স্বীকৃত পরিভাষা নর। যদি এতদুভরের মাঝে পার্থক্য থাকতো তবে এত বেশি মতানৈক্যের প্রয়োজন ছিলো না। কোনো কোনো আলিম তাকসির ও তাবিলকে দু টো আলাদা পরিভাষার্পে প্রতিষ্ঠা করতে প্রয়াসী হরেছেন কিন্তু তা আলাদা পরিভাষা হিসাবে বিশ্বব্যাপী কোনো গ্রহণযোগ্যতা অর্জন করতে পারেনি। এর ফলে প্রাচীনকাল থেকে অধুনাকাল পর্যন্ত মুকাসসিরগণ সমার্থবাধক শব্দের ন্যায় ব্যবহার করে আসছেন। একটি অন্যটির স্থলে ব্যবহৃত হচ্ছে অনায়াসে। ১১ তবে এর মাঝে যে পার্থক্য রয়েছে তা নির্ণয় করা বেশ জটিল। যথার্থ পান্ডিত্য আর ঐশী মদদ না পেলে পার্থক্য নিরূপণ করা কফাসাধ্য। এ কারণে সালকে সালেহীনগণ এই প্রসঞ্জাটি এড়িয়ে চলতেন। ইবনে হাবিব নিশাপুরী বলেন :১২

"نبخ فی زماننا مفسرون لو سئلوا عن الفرق بین التفسیر والتأویل ما اهتدوا الیه" 'আমাদের যুগে এমনও তাফসিরকারক আত্মপ্রকাশ করেছেন, বাঁদেরকে তাফসির ও তাবিলের পার্থক্য সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করা হলে তাঁরা কোনো সদুত্তর প্রদান করতেন না।'

তাফসির তাবিলের মধ্যে পার্থক্য নিয়ে মতবিরোধের মূল কারণ হচ্ছে আলকুরআনে তাবিল শব্দের একাধিক স্থানে উল্লেখ থাকা এবং আলিমদের লেখনীতে একটি বিশেষ পরিভাষা হিসাবে ব্যবহার করা। শব্দ দু'টো সমার্থবোধক, একটি অন্যটির স্থালে ব্যবহৃত হতে দেখা যায়। যেমন রাসুল [স] ইবনে আব্বাস [রা] কে দোআ করে বলেছিলেন :১৩

# "اللهم فقه في الدين وعلمه التأويل"

রাসুলের এই দোআয় তাবিল শব্দের উল্লেখ থাকলেও দোআর উদ্দেশ্য ছিল তাফসির শাস্ত্রে বিশেষজ্ঞ হওয়ার। রাসুলের [স] এই দোআ ইবনে আব্বাসের জীবনে বাস্তবেও তা প্রতিফলিত হয়েছিল।

বি: দ্র: আলকুরআন, সুরা দিনা, আয়াত : ৫৯ ; সুয়া ইউসুফ, আয়াত : ৬ সুরা কাহাফ, আয়াত : ৮২ ; সুয়া আরাফ, আয়াত :
 ৫৩; সুরা আলে ইমরান, আয়াত : ৭ ; সুরা ইউসুফ, আয়াত : ৩৭, ১০০

১০. ড. হসাইন আয্যাহারী, *ভাততাফসির ওয়াল মুকাসসিরন*, পাকিস্তান : এলারাতুল কুরআন, ১৯৯৭ খ্রি./১৪০৭ হি., ১ম খণ্ড, পৃ. ১৭ : যারকাদী

১১. জান্তিস তাকী ওসমানী, *উলুমূল কুরুআন*, দেওবন্দ : যাকারিয়া বুক ডিপো, তা:বি:, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩২৬

১২. সুয়ুতী, আলইতকান ফি উলুমিল কুরআন, দিল্লি : এশাআতে ইসলাম কুতুবখানা, তা:বি:, ২য় খণ্ড, পৃ, ১৭৩

১৩. ইমাম আহমাদ, *মুসনাদ*, ১ম খণ্ড, পৃ. ২৬৬

প্রদের

তাঁর কুরআন ব্যাখ্যায় পারদর্শিতার জন্য তিনি ترجيان القران বা কুরআন ভাষ্যকার উপাধিতে ভূষিত হন।

তাফসির শরিজাতের জ্ঞান-বিজ্ঞানের শীর্ষমানের একটি অভিজ্ঞান। আলকুরজান হচ্ছে এই অভিজ্ঞানের নৌল উৎসের অন্যতম। কুরজান নাযিলের সাথে সাথে রাসুল [স] উপস্থিত সাহাবিদের মাঝে তিলাওয়াত করে শুনাতেন আর সাহাবিগণ আয়াতের বাহ্যিক অর্থ বুকতে গারতেন। তবে আয়াতের সূক্ষ ও অন্তর্নিহিত অর্থ অনুধাবনের জন্য সাহাবায়ে কেরাম রাসুল [স] কে জিজ্ঞাসা করতেন। রাসুল [স] জিজ্ঞাসিত আয়াত বা শন্দের কঠিন শন্দের প্রয়োজনীয় ব্যাখ্যা-বিশ্লেষণ সাহাবিদের মাঝে উপস্থাপন করতেন। সাহাবিগণ কোনো রূপক অভিব্যক্তি সম্পর্কে রাসুল [স] কে প্রশ্ন করতেন না। তাঁরা যেমন বর্ণিত হয়েছে তেমন বিশ্বাস করতেন। আল্লাহর বাণী : ১৪

নাথিল হলে সাহাবিগণ রাসুল [স] কে জিজ্ঞাস করেন আমাদের মধ্যে এমন কে আছেন থিনি যুলুম করেননি? তখন রাসুল [স] যুলুমের ব্যাখ্যা করে বললেন : এখানে যুলুম দ্বারা الشرك । বা অংশীবাদকে বুঝানো হয়েছে। এভাবে কুরআনের বাণী :১৫

নাথিল হলে বিশিষ্ট সাহাবি হযরত আদি ইবনে হাতেম [রা] আয়াতের মর্মার্থ অনুধাবন করতে না পেরে কালো ও সাদা সুতা বালিশের নিচে রেখে দেন। রাতে বারবার উঠে কালো সুতা থেকে সাদা সুতার পার্থক্য নির্ণয় করতে চেক্টা করেন। এভাবে পার্থক্য করতে না পেরে তিনি রাসুলের [স] শরণাপন্ন হন। রাসুল [স] তখন তাঁকে বলে দিলেন: কালো সুতার দ্বারা রাত এবং সাদা সুতার দ্বারা দিন উদ্দেশ্য।

এভাবে প্রশ্নোন্তর ও কুরআন হাদিসের সমন্থিত চর্চার মাধ্যমেই তাফসির অভিজ্ঞানের উদ্ভব হর। আর রাসুলই [স] কুরআনের প্রথম ব্যাখ্যাতা। ১৭ তবে রাসুল [স] কুআনের সম্পূর্ণ ব্যাখ্যা করেছেন, না আংশিক করেছেন এ ব্যাপারে আলিমদের মাঝে মতানৈক্য পরিলক্ষিত হয়। ইবনে তাইমিয়ার মতে, রাসুল [স] কুরআনের সমসত অংশের তাফসির পেশ করেছেন। ১৮ অপরদিকে অন্য একটি দলের মতে, রাসুল [স] কেবল সাহাবিদের কাছে বোধগম্য নয় এমন সব জিজ্ঞাসিত আয়াতের ব্যাখ্যা করেছেন। তবে মতানৈক্য যাই থাকুক না কেন রাসুলের [স] তাফসিরকৃত আয়াতের সংখ্যা নিতান্ত কম নয়। হাদিসের গ্রন্থসমূহ অধ্যয়ন করলে এর দালিলিক প্রমাণ মেলে। ১৯ আর রাসুল [স] কুরআনের বাণী মানুবের কাছে পৌছানোর জন্য আদিফ ছিলেন। আল্লাহর বাণী :২০

আলকুরআন, সুরা আনআম, আয়াত : ৮২

<sup>&</sup>quot;যারা ইমান এনেছে এবং নিজেদের ইমানকে যুলুম দ্বারা কলুষিত করেনি, তাঙ্গের জন্য রয়েছে নিরাপত্তা এবং তারাই সংপথ প্রাপ্ত।"

১৫. আলকুরাআন, ২:১৮৭: "যতক্ষণ কালো রেখা থেকে সাদা রেখা স্পইল্পপে তোমাদের কাছে প্রতিভাত না হয়।"

১৬. বি: দ্র: কাষী সানাউল্লাহ পানীপথী, তাফসির মাযহারী (বাংলা অনুবাদ) ঢাকা : ইসলামিক ফাউন্তেশন বাংলাদেশ, ১ম খণ্ড, পৃ. ১২

১৭. ভ. সুবহি সালিহ, *মাবাহিস ফি উলুমিল কুরআন*, বৈত্তত : লাক্ষল ইলম লিল মালাইন ১৯৮৫ খ্রি., পৃ. ২৮৯

১৮, বি: দ্র: দিরাসাত ফিত তাফসির, পু. ৩৭

১৯. বুখারী ও তিরমিয়ীর তাফসির অধ্যায় দ্র:

২০, আলকুরআন, ৫:৬৭

বোল

«يايها الرسول بلغ ما انزل اليك من ربك وان لم تفعل فما بلغت رسلته والله يعصمك من الناس ان الله لا يهدى القوم الظلمون»

"হে রাসুল! আপনি পৌঁছে দিন যা আপনার প্রতি আপনার প্রতিপালকের পক্ষ থকে নাযিল করা হয়েছে তা, আর যদি তা না করেন তবে আপনি তাঁর পয়গাম পৌঁছালেন না। আল্লাহ আপনাকে মানুষের থেকে রক্ষা করবেন। নিশ্চয়ই আল্লাহ কাফির সম্প্রদায়কে হিদায়াত করেন না।" অন্যদিকে কুরআন নাযিলের উদ্দেশ্য বিশ্লেষণ করলেও আমরা জানতে পারি যে, আল্লাহ তাআলা কুরআন ব্যাখ্যা ও অনুধাবন করার জন্যেই নাযিল করেছেন। আল্লাহর বাণী :<sup>২১</sup>

'এ কুরআন একটি বরকতময় কিতাব, আমি তা আপনার প্রতি নাবিল করেছি, বেন মানুষ এর আয়াতসমূহ অনুধাবন করে এবং জ্ঞানবান লোকেরা উপদেশ গ্রহণ করে।' আলোচ্য আয়াতে যেমন কুরআন ব্যাখ্যা–বিশ্লেষণ করার, কুরআনের অর্থ অনুধাবন করার তাগিদ এসেছে তেমনি অপর আয়াতে কুরআন নিয়ে যারা চিন্তা–গবেষণা করে না তাদেরকে নিলাবাদ করা হয়েছে। আল্লাহর বাণী :<sup>২২</sup>

'তবে কি তারা কুরআন সম্পর্কে গভীরভাবে চিন্তা করে না, না তাদের অন্তরের উপর তালা লাগানো হয়েছে।' অতএব বলা যায়, কুরআনের সঠিক জ্ঞান ও তার বিশ্লেষণ জানার জন্য রাসুল [স] সর্বপ্রথম আদিই এবং পরবর্তী পর্যায়ে মুসলমানগণ আদিই। আমরা বেহেতু কুরআনের আহকামের অনুসারী সেহেতু কুরআনের উপর সংক্ষিপতভাবে ইমান রাখা করেযে আইন আর বিস্তারিতভাবে ইমান রাখা করেযে কিকায়া। তাই সাধারণভাবে তাকসির শিক্ষা করা উন্মাতের উপর ওয়াজিব, এর থেকে পিছিয়ে থাকা উন্মাতের জন্য সমীচীন নয়। মুসাইদ সুলাইমান বলেন: ২০

"تعلم التفسير واجب على الامة من حيث العسوم فلا يجوز ان تخلوا الامة من عالم بالتفسير يعلم الامة معانى كلام ربها"

এই থিসিসের মূল লক্ষ্য ১০০-৪০০ হি. পর্যন্ত বিখ্যাত মুফাসসিরবর্গের জীবন ও তাঁদের অনুসূত তাফসির পদ্ধতি বিশ্লেষণ করা। এ কারণে আমার গবেষণার শিরোনাম নির্ধারণ করা হয়েছে। "বিখ্যাত মুফাসসিরবর্গ [১০০-৪০০ হি.] জীবন ও তাফসির পদ্ধতি।" হিজরি প্রথম শতকের শুরু হয় সাহাবিদের যুগ থেকে এবং তার বিস্তৃতি তাবেয়িদের যুগের প্রথমার্ধ পর্যন্ত। এশতকে কুরআনের সম্পূর্ণ তাফসির লিখিত হয়নি, তাফসির সর্গল্লিই ভাষ্যসমূহকে আলাদাতাবে সংকলনও করা হয়নি। এশতকে তাফসির সংকলিত বা সম্পাদিত হয়েছে মাত্র। এ কারণে হাদিসের সাথে এতদ সংক্রান্ত আলোচনা মিলেমিশে থাকতে দেখা যায়। হাদিসের প্রসিদ্ধ গ্রন্থসমূহে তাফসির

২১. আলকুরআন, ৩৮: ২৯

২২, আলক্রাআন, ৪৭: ২৪

২৩. মুসাইদ সুলাইমান, উসুলুত তাফসির, দাখাম : লাকু ইবনুল জাওয়ী, ১৪২০ হি., পূ. ১৬

#### সতের

অধ্যায় সংযোজিত হয়। সাহাবিদের নিরলস প্রচেষ্টায় নবদীক্ষিত মুসলমানদের মাঝে কুরআন সুনাহের জ্ঞান বিকশিত হয়। সাধারণ মানুষকে কুরআনের জ্ঞান দান করার জন্য তাঁরা মসজিদে মসজিদে কুরআনের দরস দিতেন এবং নিজেরা আয়াত সম্পর্কে পরস্পর মতবিনিমর করতেন। কুরুআন সম্পর্কিত জ্ঞান লোকদেরকে শিক্ষা দেয়া এবং কুরুআন সম্পর্কিত নানাবিদ প্রশ্নের উত্তর দেয়ার জন্য তাঁরা ইসলামি সাম্রাজ্যের বিভিন্ন স্থানে ছডিয়ে পড়েন। এ সময়ে সাহাবিদের মধ্যে অনেকেই তাকসির চর্চায় মনোনিবেশ করেন। তবে সুয়ুতীর বর্ণনা থেকে জানা যায়, এ সময়ে দশজন সাহাবি তাফসিরে বেশি প্রসিন্থি অর্জন করেন। তারা হলেন- চার খলিকা, ইবনে মাসউদ, উবাই বিন কাব, ইবনে আব্বাস, আবদুল্লাহ বিন যুবায়ের, যায়েদ বিন সাবিত ও আবু মুসা আলআশআরী রাদিআল্লাহু আনহুম। ২৪ চার খলিফার মধ্যে প্রথম তিন জনের থেকে কম বর্ণনা পাওয়া যায়। তাঁদের থেকে কম বর্ণনা পাওয়া যাওয়ার কারণ হিসেবে বলা যেতে পারে যে, পূর্বেই তাঁরা ইনতিকাল করেছেন। আর এ ক্ষেত্রে চতুর্থ খলিফা আলি [রা]-এর বর্ণনা বেশি পাওয়া যায়। २৫ অন্যান্য সাহাবি থেকেও তাফসির সংশ্রিষ্ট হাদিস বর্ণিত হয়েছে। অবশ্য এই বর্ণনার সংখ্যা খুবই স্বল্প। এক্ষেত্রে আনাস বিন মালেক ; আবু হুরাইরা ; আবদুল্লাহ বিন ওমর ; জাবির বিন আবদুল্লাহ; আবদুল্লাহ বিন আমর আলআস ও উম্মুল মুমিনিন হ্যরত আয়শা সিন্দিকাহ [রা]-এর নাম বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। <sup>২৬</sup> রাসুল পত্নী হযরত উন্মে সালমা [রা]–এর নামও এক্ষেত্রে উল্লেখ করা যেতে পারে। কেননা তিনিও হ্যরত আয়শা [রা]-এর ন্যায় কুরআনের জ্ঞান ও ব্যাখ্যা–বিশ্লেষণের ক্ষেত্রে অগ্রগামী ছিলেন।<sup>২৭</sup> তবে সাহাবিদের মধ্যে হ্যরত আলি, ইবনে মাসউদ, উবাই বিন কাব ও ইবনে আব্বাসের [রা] অবদান সবচেয়ে বেশি। আর এই চার জনের মধ্যে দু জনের ভাষ্য সংরক্ষিত আছে।

সাহাবিগণ কুরআনের তাফসির বর্ণনার ক্ষেত্রে তিনটি পদ্ধতি অবলন্দন করতেন। কুরআনের দারা কুরআনের তাফসির; হাদিস দারা কুরআনের তাফসির ও নিজস্ব ইজতিহাদ ও গবেষণা দারা কুরআনের তাফসির। তবে এই তিনটি পদ্ধতির মধ্যে প্রথম তথা কুরআন দারা কুরআনের তাফসির পদ্ধতিটি সর্বোভ্যম পদ্ধতি। খালিদ আবদুর রহমান আলইক বলেন : ১৮

"فان قال قائل فما احسن طرق التفير ؟ فالجواب ان اصع الطريق في ذلك ان يفر القران بالقران "
'কেউ যদি গ্রন্ন করে তাফসিরের ক্ষেত্রে সর্বোত্তম পদ্ধতি কোন্টি? সেক্ষেত্রে জওয়াব হচ্ছে,
কুরআন দ্বারা কুরআনের তাফসির করা পদ্ধতিই সর্বোত্তম।' \*
ইমাম আবু হানিকাসহ অনেক
আলিমের মতে, সাহাবিদের তাফসির যদি الامور الغبية এর ন্যায় রায়মুক্ত হয়, তবে সেক্ষেত্রে
কার্যকর হবে এবং এ ধরনের তাফসিরের উপর আমল করা ওয়াজিব। ইবনে
তাইমিয়াও এই মতের সাথে একমত পোষণ করেন। ত ইমাম যায়কাশীর মতেও সাহাবিদের

২৪, সুযুতী, প্রাপ্তক্ত, ২য় খণ্ড, পৃ. ৫৯৫ ; ড. ফাহাদ রুমী, উসুলুত ভাফসির, রিয়াদ মাকতাবাতুত তাওবা, ৫ম সংস্করণ ১৪২০ হি., পৃ. ২৬

২৫. সুযুতী, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পৃ. ৫৯৫; ড. সুবহি সালিহ, উলুমূল কুরআন, প্রফেসর গোলাম আহমদ হারিরী অন্দিত, দিল্লী: তাজ কোম্পানী ১৯৮৮ খ্রি. ৪১৩

২৬, প্রফেসর গোলাম আহমদ হারিরী, *তারিখে তাফাসির ওয়া মুকাসাসিরিদ*, ফরসালাবাদ : মালিক সঙ্গ পার্যলিশার্স, ১৯৯৩, পু. ৬৫

২৭. সিরাত্র রাসুল, মুহাম্মাদ হুসাইন হায়কাল (ওয়ারিস কামিল অনু:) ভূমিকা : মুহাম্মাদ ইসমাইল পানিপথী, পূ. ৩৪

২৮. খালিল আলইক, *আলফুরকান ওয়াল কুরআন*, দামিশক ; আলহিকমা, ১ম সংস্করণ ১৯৯৪/১৪১৪ হি., পৃ. ৬৩১

২৯. বি: দ্র: অত্র গবেষণা অভিসন্দর্ভের ৩য় অধ্যায়

৩০, ড. ফাহাদ রুমী, প্রাগুক্ত, পু. ২২

#### আঠার

তাফসির প্রামাণ্য দলিল হিসাবে গ্রহণীয়। কেননা তাঁরা রাসুল [স]—এর খুব কাছে থেকে কুরআন নাবিলের অবস্থা ও কার্যকারণ প্রত্যক্ষ করেছেন। ত তাই এঁদের তাফসির গুরুত্বের দাবি রাখে। এ ছাড়াও সাহাবিগণ সতকর্তার সাথে তাফসির করতেন। কুরআনের ব্যাপারে কথা বলতে সাবধানতা অবলন্দন করতেন। অজানা বিষয়ে মনগড়া ব্যাখ্যা করাকে গুনাহের কাজ মনে করতেন। হবরত আবু বকর [রা] কে কুরআনের তাফসির সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করা হলে তিনি বলতেন : ত হ

"আমি যদি কুরআনে আমার মনগড়া কিছু বলি কিংবা আমি জানি না বা প্রত্যক্ষ করিনি তেমন কিছু যদি কুরআনে প্রক্ষিণ্ত করি, তাহলে কোন্ জমিন আমাকে আশ্রয় দিবে এবং কোন্ আসমান আমাকে ছায়া দিবে?"

এ শতকে সাহাবিদের ন্যায় তাবেয়িদের মধ্যে যাঁরা তাকসির শাস্তে প্রসিদ্ধি অর্জন করেন তাঁদের মধ্যে সাইদ ইবনে যুবায়ের ও আবুল আলিয়ার নাম বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। সুফিয়ান সাওরী বলতেন, চারজন থেকে তোমরা জ্ঞানার্জন করো, সাইদ ইবনে যুবায়ের, মুজাহিদ, ইকরামা ও দাহহাক [রা]। ত

হিজারি প্রথম শতকের পর দ্বিতীর শতকের সূচনা হয়। এ শতকের তাফসির চর্চায় তাবেরিগণ আত্মনিরোগ করেন। তাঁরা তাফসির বিদ্যায় ব্যুৎপত্তি অর্জনের জন্য সাহাবিদের শিষ্যত্ব গ্রহণ করেন। ইসলামি সামাজ্যের বিস্কৃতির কলে তাঁরা সাহাবিদের সাথে ইসলাম প্রচারের নিমিত্তে মুসলিম জাহানের প্রত্যন্ত অঞ্চলে ছড়িয়ে পড়েন। তাঁরা যেখানেই পদার্পণ করেছেন সেখানেই কুরআন সুন্নাহর জ্ঞান প্রচার–প্রসারে ভূমিকা রেখেছেন। ড. ফাহাদ রুমী বলেন : ৩৪

"يشترك التابعون رح مع الصحابة رض في اهم التفسير الا انهم نظرا لتلقيهم التفسير عن الصحابة واتساع الفتوحات الاسلامية جدت اسس اخرى"

এতাবে তাবেরিদের কুরআন সুন্নাহর জ্ঞানাহরণের ঐকান্তিক ইচ্ছায় এবং সাহাবিদের নিরলস প্রচেকার মক্কা, মদিনা ও ইরাকে তাকসির চর্চার কেন্দ্র গড়ে উঠে। আবদুল্লাহ ইবনে আব্বাস মক্কায় তাকসির কেন্দ্রের শিক্ষক ছিলেন। তাঁকে কেন্দ্র করেই মক্কায় তাকসির চর্চায় প্রসিদ্ধি লাভ করে। এ কারণে মক্কাবাসী তকসিরের সর্বোৎকৃক জ্ঞানে জ্ঞানী ছিলেন। ইবনে তাইমিয়া বলেন :

# "اعلم الناس بالتفسير اهل مكة لانهم اصحاب ابن عباس"

"মঞ্চাবাসী কুরআনের সর্বোৎকৃষ্ট তাফসির জ্ঞানের অধিকারী। কেননা তাঁরা ইবনে আববাসের শিষ্য।" তাঁদের প্রচেষ্টায় তাফসির স্বতন্ত্র অভিজ্ঞানে আত্মপ্রকাশ করে। এ সময়েই তাফসিরের উৎকর্ব সাধিত হয়। ইবনে আব্বাসের শিষ্যদের মধ্যে সাইদ ইবনে জুবায়ের ; মুজাহিদ, ইকরামা, তাউস ও আতা বিন রাবাহ [রা]—এর নাম বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। কুরআনের কঠিন শব্দের বিশ্বেষণ ও আয়াত সংশ্রিষ্ট সৃক্ষ বিষয় উদ্ভাবন করা ছিল তাঁদের অন্যতম তাফসির পদ্ধতি।

৩১. যারকাশী, আলবুরহান, বৈদ্ধত : দারুল তুতুর আলইলমিয়া, ২০০১/১৪২২, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৫৭

৩২, ড, ফাহাদ রুমী, প্রাণ্ডজ, পু. ১৬৬

৩৩. সুরুতী, প্রান্তক্ত, ২য় খণ্ড, পু. ৬০৪

৩৪, ড, ফাহাদ রুমী, প্রাহুক্ত, পু. ৩১

৩৫. মুকান্দামা ইবনে তাইমিয়া ফি উসুলিত তাফসির, পু. ১৫

#### উনিশ

উবাই বিন কাব [রা]—এর প্রচেকার মদিনার তাকসির চর্চার কেন্দ্র গড়ে উঠে। তিনি নিরমিত এ কেন্দ্রে তাকসিরের দরস দিতেন আর তাবেরিগণ তাঁর শিব্যত্ব গ্রহণ করে তাকসিরের জ্ঞানার্জন করতেন। মুহাম্মাদ ইবনে কাব আলকুরাষী ও যারেদ ইবনে আসলামের নাম এক্ষেত্রে উল্লেখ্য। আর ইবনে মাসউদের [রা] ঐকান্তিক প্রচেকার ইরাকের গড়ে উঠে আরো একটি তাকসির কেন্দ্র। তিনি এ কেন্দ্রে তাকসিরের দরস দিতেন আর ইরাকের জনগণ তাঁর গভীর পাঙিত্যে অভিভূত হয়ে তাঁর মতামতকে প্রাধান্য দিতেন। তাঁর শিব্যদের মধ্যে আলকামা, মাসরুক, আসওয়াদ, হাসান বসরী, কাতাদা ও উবারদা [র]—এর নাম উল্লেখযোগ্য। তা সুরুতী বলেন :তা উপরে বর্ণিতরা হচ্ছেন পূর্ববর্তী মুফাসসির। বেশির ভাগ ভাষ্য তাঁরা হয় সাহাবা থেকে শুনেছেন বা গ্রহণ করেছেন। এদের পর এমনও তাকসির গ্রন্থ সংকলিত ও সম্পাদিত হয়েছে, যেগুলোতে সাহাবি এবং তাবেরি উতয়েরই ভাষ্য একত্রিত হতে দেখা যায়। এ ক্ষেত্রে সুফিরান ইবনে উরায়নাহ, ওয়াকী ইবনে জাররাহ, শোবা ইবনুল হাজ্জাজ, ইয়াবিদ ইবনে হারুন, আবদুর রাজ্জাক, আদাম ইবনে আবি আয়াস, ইসহাক ইবনে রাহওয়াই, রাওহ ইবনে উবাদাহ, আদ ইবনে হামিদ, আবু বকর ইবনে আবি শায়বাহ প্রমুথের তাকসিরের কথা উল্লেখের দাবি রাখে।

এশতকের তাফসিরের বৈশিক্ট্যাবলী সম্পর্কে বলা যেতে পারে যে, এ সময়ে তাফসির শাস্তে ইসরাইলী বর্ণনার অনুপ্রবেশ ঘটে। কেননা আহলি কিতাবদের মধ্যে যাঁরা ইসলাম গ্রহণ করেছেন তাঁরা তাঁদের সম্প্রদায়ের বিভিন্ন বর্ণনা, ঘটনাবলী, অবস্থান ও কিচ্ছা-কাহিনী সাথেই নিয়ে আসছিলেন। তাফসির রচনার ক্ষেত্রে এসব প্রভূত প্রভাব বিস্তার লাভ করতে থাকে। এছাড়াও এ শতকে মাযহায়ী দৃক্টিভজ্জি এবং সনদভিত্তিক তাফসিরের ধারা প্রবর্তিত হয়। সনদের মাধ্যমে বক্তব্যের বিশুম্পতা, দুর্বলতা যাচাই বাচাই করা হয়। ১৯ এশতকের মুফাসসিরগণ ৫টি পম্বতির আলোকে তাফসিরে প্রয়াসী হয়েছেন। এসব পম্বতি হচ্ছে- কুরআন দ্বারা কুরআনের তাফসির, হাদিস দ্বারা কুরআনের তাফসির, সাহাবিদের বক্তব্য দ্বারা কুরআনের তাফসির, তাবেয়িদের জ্ঞান-গবেষণা দ্বারা কুরআনের তাফসির এবং আহলে কিতাবের বর্ণনা দ্বারা কুরআনের তাফসির করা। ৪০

তাবেরিদের তাফসির গ্রহণ করা সম্পর্কে আলিমদের এক শ্রেণী মনে করেন যে, কুরআন নাযিলের সময় যেহেতু তাঁরা উপস্থিত ছিলেন না, কুরআন নাযিলের পরিবেশ পরিস্থিতি সম্পর্কেও তাঁরা ছিলেন অনবহিত সেহেতু তাঁদের তাফসির দলিল হিসাবে গ্রহণীয় নয়। 

১ এ মর্মে শোবা ইবনুল হাজ্জাজ বলেন : 

১ শরিআতের ফুরুর ক্ষেত্রে যেখানে তাঁদের বক্তব্য দলিল হিসাবে গ্রহণযোগ্য নয়, সেখানে তাফসিরের ক্ষেত্রে কিভাবে তাঁদের বক্তব্য কি করে গ্রহণযোগ্য হতে পারে? পক্ষান্তরে অধিকাংশ আলিমদের মতে, তাঁদের তাফসির গ্রহণীয় হবে। কেননা তাঁরা সাহাবিদের শিব্যত্ব গ্রহণ করে বেশ সতর্কতার সাথে গভীর মনোযোগ দিয়ে তাফসির অধ্যয়ন করতেন। কুরআনের প্রত্যেকটি আয়াত জেনে—শুনে, বিচার—বিশ্লেষণ করে কুরআনের তাফসির করতেন। এ প্রসঞ্জো

৩৬. দিরাসাত ফিত তাফসির, পৃ. ৭৫

৩৭. সুমুতী, প্রান্তক, ২য় খণ্ড, পৃ. ৬০৪

৩৮. প্রাত্তত, পু. ৬০৫

৩৯. ড. ফাহাদ রুমী, প্রাণ্ডক্ত, পৃ. ৩৩

৪০, অন্ন গবেষণা অভিসন্দর্ভের ৪র্থ অধ্যায় দ্র:

৪১. ড. ফাহাদ রুমী, প্রাঞ্জ, পৃ. ৩৩

৪২, ইবনে তাইমিয়া, প্রান্তক, পু. ১০৫

[বিশ]

বিশিক্ট তাবেরি মুকাসসির মুজাহিদের [র] বক্তব্য প্রণিধানযোগ্য। তিনি বলতেন :80

"عرضت المصحف على ابن عياس ثلاث عرضات عن فاتحته الى خاتمته اوقفه عند كل اية منه واسأله عنها"

'আমি তিনবার প্রথম হতে শেষ পর্যন্ত কুরআন ইবনে আব্বাসের [রা] কাছে শিখেছি ও বুঝেছি। প্রত্যেকটি আয়াতকে জিজ্ঞাসা করে বুঝে শুনে অধ্যয়ন করেছি।' আসকালানীর মতে :<sup>88</sup> 'মুজাহিদ ইবনে আব্বাসের [রা] কাছে কুরআন ত্রিশ বছর দাওর করেছেন এবং তিনবার তাফসির পড়েছেন।' এছাড়াও তাঁদের তাফসির যদি সন্দেহ মুক্ত হয় তবে তা গ্রহণ করাতে কোনো দোব নেই। আর যে বক্তব্যে ইজমা হয়েছে তা দলিল হিসাবেও উপস্থাপনযোগ্য। মুসাইদ বলেন :<sup>80</sup>

### "ما اجمعرا عليه هذا يكون حجة"

হিজরি তৃতীয় শতকে তাফসিরের চর্চা, প্রচার, সংকলন ও গ্রন্থ প্রণয়নের কাজ অধিকতর উৎকর্ষ লাভ করে। এশতকে মনীষীগণ তাফসির শিক্ষা ও চর্চার দিকে পূর্বের তুলনায় অনেক ব্যাপক ভিভিতে মনোনিবেশ করেন। এছাড়া এশতকে বহুবিধ ইসলাম বিরোধী ভাবধারা ও ফিতনা–ফাসাদের উদ্ভব হয়। ইসলামি খিলাফতকে চুর্ণ করে দিয়ে জাহেলিয়াতের সর্বপ্লাবী সয়লাবে ইসলামের নাম,-নিশানা নিশ্চিহ্ন করে দেয়ার চেক্টা করা হয়। কিন্তু সাহাবিদের উত্তরকালে একনিষ্ঠ তাবেয়িদের অক্লান্ত চেক্টার-সাধনা ও অভিনিবেশের ফলে ইসলাম উহার আদর্শিক বনিয়াদকে মজবৃত ও শক্তিশালী করে রাখতে সমর্থ হয়। মুসলিম সমাজে এই পর্যায়ে বেসব বাতিল চিতা ও মতবাদের উদ্ভব হয়, তনাধ্যে সর্বপ্রথম হচ্ছে বল্লাহীন বুন্থিবাদ ও বুক্তিবাদের প্রবল প্রবণতা। বিদ্ধির কফিপাথরে ইসলামের মৌলিক আকিদা বিশ্বাস পর্যন্ত যাচাই করা শুরু হয়। যা মানুষের সংকীর্ণ ও সীমাবন্ধ বুন্ধি ও বিবেকের তুলাদন্ডে উত্তীর্ণ হয় না, তা প্রত্যাখ্যাত হতে থাকে। এ সমস্ত বাতিল চিন্তাধারার প্রভাব থেকে তাফসির অভিজ্ঞানকে মুক্তকরণের লক্ষ্যে হাদিসের আলোকে তাফসির রচিত হয়। এছাড়া কুরআন ও সুনাহর আলোকে ইজতিহাদের মাধ্যমে তাফসির চর্চার অনুসূত ধারানুযায়ী এশতকে অসংখ্য তাফসির রচিত হয়। এশতকে যেসব মনীবী তাফসির চর্চায় অবদান রাখেন তাঁদের মধ্যে প্রসিন্ধ কয়েকজন হলেন– ইমাম আবু বকর আবদুল্লাহ ইবনে মুহামাদ আলকুফী [মৃ. ২৩৫ হি.]। তাঁর রচিত তাফসির গ্রেম্বের নাম, *তাফসিরু আবি* শায়বা। শায়খ ইয়াকুব ইবনে ইসহাক ইবনে রাহওয়াই ইবনে ইবরাহিম ইবনে মাখলাদ আলহান্যালী আননিশাপুরী [মৃ. ২৩৮ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম তাফসির ইবনে রাহওয়াই। আবু হাতিম সাহল ইবনে মুহাম্মদ সিজিস্তানী [মৃ. ২৪৮ হি.] তাঁর তাফসিরের নাম ইখতিলাফল মাসাহিক। শায়খ আবি মারওয়ান আবদুল মালিক ইবনে হাবিব [মৃ. ২৩৯ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম রাগাইবুল কুরআন। বাকি ইবনে মাখলাদ আলকুরতুবী [মৃ. ২৮৬ হি.]। তাঁর গ্রন্থিত তাফসিরের নাম *তাফসিরুল কুরআন*। ইবনে হাযমের মতে, তাঁর তাফসির গ্রন্থের ন্যায় আজও কোন তাফসির রচিত হয়নি। আবু জাফর মুহাম্মাদ বিন জারির আততাবারী। [মৃ. ৩১০ হি.]। তাঁর রচিত তাফসির গ্র**েখ**র নাম *জামিউল বায়ান আন তাবিলি আইয়িল কুরআন*। মুসলিম

৪৩. প্রান্তক, পৃ. ১১৩

৪৪. তাবারী, জামিউল ব্য়ান, বৈদ্ধত : দারুল ফিকর, তা:বি:, ১ম খর্ব, মুখবন্ধ, পূ. ৩০

৪৫, মুসাইদ, প্রাক্তক, পু. ৩৯

একুশ

উন্মাহর কাছে তাঁর তাফসিরটি *'তাফসিরে তাবারী'* নামে পরিচিত। আবু মানসুর আলমাতুরিদী [মৃ. ৩৩৩ হি.]।তাঁর তাফসিরের নাম *তাবিলাতুল কুরআন*।

হিজারি চতুর্থ শতকে তাফসির অভিজ্ঞানের দিগন্ত সম্প্রসারিত হওয়ার শতক। ফলে বিভিন্ন দৃফিতিজ্ঞা ও ধারা অবলম্মনে তাফসির রচনার প্রচেক্টা লক্ষ্য করা যায়। বিশেষত আসার, বুন্ধিভিত্তিক, আকিদা-বিশ্বাস ও সুফিতাত্ত্বিক চিন্তা-চেত্নায় যেস্ব মনীষী তাফসির রচনায় মনোনিবেশ করেন তাদের মধ্যে উল্লেখযোগ্য মুফাসসির হলেন— আবু জাফর আহমাদ ইবনে মুহাম্মাদ আততাহাবী [মৃ. ৩২১ হি.]। তাঁর রচিত তাকসিরের নাম *তাকসির আহকামুল কুরআন ও* তাফসিরুল কুরআন। মুহাম্মদ ইবনে বাহার আলইস্পাহানী [মৃ. ৩২২ হি.]। তাঁর তাফসিরের নাম জামিউত তাবিল। ইবরাহিম ইবনে ইয়াযিদ [মৃ. ৩২৫ হি.]। তার রচিত তাফসিরের নাম মাসাদিরুল কুরআন। আবু জাফর আহমাদ ইবনে মুহাম্মাদ আননাহহাস [মৃ. ৩৩৮ হি.]। তাঁর রচিত তাফসির গ্রন্থের নাম *ইরাবুল কুরআন*। আবু মুহাম্মাদ কাসিম ইবনে আসবাগ আলকুরতুবী [মৃ. ৩৪০ হি.] তাঁর রচিত তাফসির গ্রন্থের নাম *আহকামুল কুরআন*। আবু বকর মুহাম্মদ ইবনে হাসান *আলমাওসেলী* [মৃ. ৩৫১ হি.]। মুতাযিলা আকিদার ভিত্তিতে বিরচিত তাঁর তাফসির গ্রন্থের নাম *শিফাউস সুদুর*। আহমাদ বিন আলি আবু বকর আলজাসসাস [মৃ. ৩৭০ হি.]। হানাফী মতাদর্শের ভিত্তিতে ফিকহ শাস্ত্র বিষয়ক তাঁর তাফসিরের নাম *আহকামুল কুরআন*। ইবনে আতিআহ আদদামিশকী [মৃ. ৩৮৩ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম *তাফসিরুল কুরআন*। আবুল লাইস আসসামারকান্দী [মৃ. ৩৯৬ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম বাহরুল উলুম। তবে মুসলিম উম্মাহর কাছে এটি তাফসিরে সামারকান্দী নামে পরিচিত। আবু নসর মানসুর ইবনে আলি সাইদ [মৃ. ৩৫৩ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম তাজুল মাআনি ফি তাফসিরে সাবউল মাসানী। আবুল হাসান ইবনে আলি ইবনে ইসা আর রুমানী [মৃ. ৩৮৪ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম তাফসির রুম্মানী।

হিজরি ১০০-৪০০ হি. পর্যন্ত তাফসির অভিজ্ঞানের ইতিহাস পর্যালোচনা করলে দেখা যায় যে, হিজরি প্রথম শতকে তাফসিরের সূচনা হয়, বিতীয় শতকে এর গোড়া পন্তন হয় এবং তৃতীয় শতকে এর উৎকর্ষ সাধিত হয়। তাফসির চর্চার ইতিহাসে তৃতীয় শতক Golden Age হিসাবে খ্যাত। এ শতক থেকে ধারাবাহিক তাফসির রচনা শুরু হয়। মুহাম্মাদ বিন জারির আততাবারী [মৃ. ৩১০ হি.] এ শতকে সনদভিত্তিক তাফসির রচনা করেন। তাই তাঁকে সনদভিত্তিক তথা সনাতনী ধারার তাফসির রচনার পথিকৃত বলা হয়। তারপর আবু মানসুর আলমাতুরিদী সনদভিত্তিক ধারার পরিবর্তে মতনভিত্তিক ধারার প্রবর্তন করেন। তিনি এই মতনভিত্তিক ধারার পথিকৃত। পরবর্তীকালে মূলত এই দুটো ধারাকে অবলম্মন করে তাফসির রচিত হতে থাকে। কালক্রমে সনদভিত্তিক তাফসিরের চেয়ে মতনভিত্তিক তাফসির জনপ্রিয়তা অর্জন করে। দীর্ঘ ৩০০ শত বছরের ইতিহাসে দেখা যায়, অনেক মনীবী কুরআন ব্যাখ্যায়, কুরআনের বিভিন্ন দিক গবেষণায় মনোনিবেশ করেছেন এবং তাফসির অভিজ্ঞানের বিকাশ সাধনে অভূতপূর্ব অবদানও রেখেছেন। অবশ্য এসব গবেষণা ও লেখালেখি সবই হয়েছে আরবিসহ অন্যান্য ভাষায়। বাংলাভাবায় এদের জীবন ও তাফসির পদ্বতি নিয়ে তেমন কোনো গবেষণা হয়নি। অথচ এ সময়কায় প্রাত:সমরণীয় মনীবীদের জীবন ও কর্ম আমাদের জন্যে নি:সন্দেহে উজ্জ্বল নক্ষত্রের ন্যায় দিশারী স্বরূপ। এসব

#### [বাইশ]

কথা বিবেচনা করে আমি গবেবণা অভিসন্দর্ভের এই ব্যতিক্রমধর্মী বিষয় বস্তুটি নির্বাচন করি। গবেষণা কর্মে ব্রতী হতে না হতেই এই বিশাল জগতের মধ্যে নানাবিধ সমস্যার সম্খীন হই এবং শিরোনামটি পরিবর্তনের সিম্পান্ত নেই। বিষয়টি আরবি বিভাগের একাডেমিক কমিটিতে উপস্থাপিত হলে আমার শ্রন্থাস্পদ শিক্ষক ড. মুহাম্মাদ মুস্তাফিজুর রহমান শিরোনাম পরিবর্তন না করে এই বিষয়টিতে গবেষণা করার আদেশ করেন। তার আদেশ সে দিন অবনত মস্তকে মেনে নিলেও এর উপর গবেষণা করার আগ্রহ হারিয়ে ফেলি। এ পর্যায়ে ধীরে ধীরে আমি এ বিষয়ের উপর তথ্য ও উপকরণ সংগ্রহে ব্রতী হই। কাজটি দুরূহ জেনেও গবেষণা করার সিদ্ধান্ত নেই এবং মহান আল্লাহর সাহায্য কামনা করতে থাকি। বিষয়টি যেহেতু কুরুআন সংশ্লিষ্ট, তাই একাজে আল্লাহর রহমত আসবেই এই ভেবে গবেষণায় অগ্রসর হই। আজ যখন গবেষণ কর্মটি শেষ করতে যাচ্ছি তখন ড. মুস্তাফিজুর রহমান স্যারের কথাটি খুবই মনে পড়ছে। সেদিন তিনি বলেছিলেন "তুমি এই বিষয়টি নিয়েই গবেষণা করবে, এ বিষয়ে গবেষণা হওয়া জরুরি, একাজটি তোমার দ্বারাই সম্ভব।" স্যারের সে দিনের কথাটি আমার কাছে অপছন্দ হলেও মহান আল্লাহ তাঁর কথাটিকে পছন্দ করেছিলেন বিধায় আমার মত একজন সামান্য জ্ঞানের অধিকারী ব্যক্তিকে দিয়ে কুরআনের এত বড় খেদমত করার সুযোগ করে দিলেন। আল্লাহর দরবারে কালিমাতুশ শোকর আদায় করছি আলহামদুলিল্লাহ। অবশ্য তাফসির বিষয়ে ছারছীনা আলিয়া মাদ্রাসায় অধ্যয়নকাল থেকেই এ বিষয়ে গবেষণা করার প্রয়াসী হই। আব্বা আন্দার ইচ্ছাও ছিলো আমি যেন এই বিষয়ে পড়াশুনা করি। তাঁদের দোআ কবুল করে আল্লাহ আজ তা আমার বারা বাস্তবায়িত করলেন। গবেষণার গুণাগুণের চেয়ে মহান প্রভুর সন্তুফির প্রত্যাশাই বেশি করেছি। গবেষণার প্রতিটি ক্ষেত্রে তার প্রমাণ পাওয়া যাবে। গবেষণা পত্রটি সম্পন্ন করার জন্য অভিসন্দর্ভের বিষয়বস্তুকে আমি যথাক্রমে সাতটি অধ্যায়ে বিন্যুস্ত করেছি এবং প্রত্যেকটি অধ্যায়ের জন্য পৃথক শিরোনাম ও একাধিক পরিচ্ছেদে বিভক্ত করেছি। আমার গবেষণার বিষয়বস্তু যেহেতু ১০০-৪০০ হি. পর্যন্ত সীমিত তাই যুগ বিভাজন করতে প্রয়াস পেয়েছি। এ ক্ষেত্রে আমি প্রত্যেক শতকের মুফাসসিরের মৃত্যু সাল হিসাবে শতক বিভাজন করেছি। বাঁদের মৃত্যু ১০০ হিজরির মধ্যে রয়েছে, তাঁদেরকে প্রথম শতকে স্থান দিয়েছি। এভাবে চতুর্থ শতক পর্যন্ত বিভাজন করেছি। অবশ্য কোনো কোনো ক্ষেত্রে ২/৪ বছরের কম বেশির কারণে কোনো কোনো মুফাসসিরের আলোচনা আগে পরেও হয়েছে। অধিকাংশ আরবি গ্রন্থসমূহে শতক হিসাবে যুগ বিভাজনের পদ্বতি না থাকার কারণে এ সমস্যায় পড়তে হয়েছে। অধিকাংশ গ্রন্থেই তাবকা হিসাবে বিভাজন করা হয়েছে। এ ক্ষেত্রে আমি নতুন একটি ধারা সৃষ্টির প্রচেষ্টা করেছি।

প্রথম অধ্যায়ে তাফসিরের পরিচয় এবং তাফসির সংশ্লিফ বিভিন্ন নিয়য়—নীতির আলোচনা দ্বারা বিন্যাস করেছি। তাফসিরের বিশ্লেষণ করতে গিয়ে আমি বিভিন্ন গ্রন্থে তাফসির সংক্রান্ত আলোচনা একত্র করার চেক্টা করেছি। কিছু, বক্তব্যের পুনরাবৃত্তি ঘটলেও বিভিন্ন লেখকের বক্তব্য সরাসরি উপস্থাপন করাই আমার উদ্দেশ্য। তাফসির সংক্রান্ত আলোচনা কোথায় পাওয়া ঘাবে তাও একনজরে ১ম অধ্যায়ের ১ম পরিচ্ছেদের ৩ নং টীকায় সংযোজন করেছি। আশা করি এর দ্বারা পরবর্তী গবেবণার পথ সহজ হবে। প্রসঞ্জাত এ অধ্যায়ে তাফসিরের হুকুম, গুরুত্ব, প্রয়োজনীয়তা, মূলনীতি ও শর্তাবলী, মুফাসসিরের অত্যাবশ্যকীয় যোগ্যতা, মুফাসসিরের শর্তাবলী ও বর্জনীয়,

(তইশ

মুফাসসিরের আদব, মুফাসসিরদের পথ ভ্রম্টতার কারণসহ বেশ কিছু বিষয় যা তাকসির ও মুফাসসিরের সাথে সংশ্লিফ সে সম্পর্কে সংক্ষিপ্তাকারে আলোকপাত করার চেক্টা করেছি। এছাড়াও এ অধ্যারে যে বিষয়টি গুরুত্বের দাবি রাখে সেটি হচ্ছে 'তাবকাতৃল মুফাসসিরিন বা মুফাসসিরদের সতর বিন্যাস' প্রসজ্ঞা। মুফাসসিরদের সতর বলতে গিরে আমি পুরো তাকসির শাস্তের একটি সংক্ষিপত রূপরেখা উপস্থাপনের প্রয়াস পেরেছি। এক্ষেত্রে ১০০–৪০০ হি. পর্যন্ত সীমাবন্ধ না রেখে বর্তমান পর্যন্ত যাঁরা তাকসির শাস্ত্রে অবদান রেখে খ্যাতি অর্জন করেছেন তাদের সংক্ষিপত জীবনী ও তাকসির চর্চা সম্পর্কে তাঁদের অনুসৃত পন্ধতির উপর আলোচনা পেশ করেছি। অবশ্য এ আলোচনা আমার মূল গবেষণার টীকায় সংযোজন করেছি।

ষিতীয় অধ্যায়টি *তাফসিরের উৎস ও বিকাশধারা শিরোনামে বিন্যুস্*ত। এখানে তাফসির অভিজ্ঞানের উৎসসমূহ ও বিকাশধারা সম্পর্কে স্ববিস্তার আলোচনা স্থান পেয়েছে। প্রসঞ্চাক্রমে এখানে কুরআনের অনুবাদ ও তাফসির বিষয়ক নীতিমালা এবং বাংলা ও ইংরেজি ভাষায় কুরআন চর্চা সম্পর্কে সংক্ষিপত আলোচনা পেশ করেছি। বাংলা ভাষায় কুরআন চর্চা প্রসঞ্জো এসে আমি বৃটিশ যুগ থেকে অধুনাকাল পর্যন্ত যাঁরা কুরআনের অনুবাদ, তাকসির ও অন্যান্য গবেষণায় অবদান রেখেছেন তাঁদের একটি সংক্ষিপ্ত সারণী সংযোজন করেছি। এতে কুরআন চর্চার একটি সংক্ষিপ্ত ইতিহাসের বিবরণ পাওয়া যাবে। সাথে সাথে এখানে ইংরেজি ভাষায় যাঁরা কুরআন চর্চা করেছেন তাঁদের অবদানও তুলে ধরেছি। তবে এখানে উল্লেখ করা প্রয়োজন যে, কুরআন চর্চার এসব তথ্য বিভিন্ন সূত্র থেকে প্রাপত হয়েছি, হয়তোবা এসব যুগে এমনও অনেকের নাম বাদ পড়েছে বাঁদের অবিস্মরণীয় অবদান আছে কিন্তু আমার তালিকায় স্থান পায়নি, সেক্ষেত্রে আমি অপারগতা প্রকাশ করছি। এ বিষয়টি এমন একটি বিষয় যার শুরু আছে শেষ নেই। এর উপর কিছু গবেষণা হলেও আরো অনেক গবেষণা হওয়া প্রয়োজন বলে মনে করি। এ ক্ষেত্রে যাঁরা গবেষণা করেছেন, তাঁরা কেউই হয়তো পূর্ণাঞ্চা গবেবণা করতে পারেননি। আর এটি সম্ভবও নয়। কেননা এটি একটি চলমান প্রক্রিয়া। এছাড়াও এ অধ্যায়ে মুফাসসিরদের একটি যুগভিত্তিক তালিকা উপস্থাপন করেছি। এতে তাফসিরের সূচনাকাল থেকে অধুনাকাল পর্যন্ত তাফসির শাস্ত্রে অবদান রেখেছেন এমন মনীবীদের সংক্ষিপত বিবরণ স্থান পেয়েছে। আমার বিষয়টি ৪০০ হি. পর্যন্ত সীমাবন্ধ থাকলেও এখানে আমি পঞ্চদশ শতক পর্যন্ত তালিকা দিয়েছি। এর দারা তাকসির অভিজ্ঞানের একনজরে বিকাশধারা সম্পর্কে অবগত হওয়া যাবে। পরবর্তী গবেবকগণ এর থেকে প্রতৃত উপকারী হবেন আশা করি। প্রসঞ্চাক্রমে এখানে বিখ্যাত তাফসির গ্রন্থেরও একটি তালিকা দিয়েছি। অবশ্য এ ক্ষেত্রে আমি মুফাসসিরদের তালিকাটি বিষয়ভিত্তিক উপস্থাপন করেছি। শেষে সমকালীন প্রসিন্ধ মুফাসসির ও তাঁদের তাফসির গ্রন্থের তালিকায় এমন মুফাসসিরদের নাম স্থান পেরেছে, যাঁরা এখনও জীবিত আছেন তাঁদের অনন্য অবদানের কথা তেবে এই তালিকার সাথে সংযুক্ত করেছি। এই তালিকার স্থান পেতে পারতো এমন হয়তো অনেকের নাম আমার অজ্ঞতার কারণে বাদ পড়ে গেছে। এ ব্যাপারে আমার অক্ষমতাই দায়ী। প্রথম মুকাসসির ও তাঁর তাফসির সম্পর্কেও একটি আলোচনা এ অধ্যায়ে স্থান পেয়েছে। কে প্রথম তাকসির রচনা করেছেন এবং কোন্ তাফসিরটি প্রথম রচিত হয়েছে এ বিষয়টি উপস্থাপন করতে গিয়ে আমি কেবল বিভিন্ন সূত্র থেকে প্রাপ্ত তথ্য সংযোজন করেছি। কেননা কে প্রথম মুফাসসির তা বলা বেশ মুশকিল। যেহেতু এঁদের কারো তাকসির আজ আমাদের কাছে মওজুদ নেই। যদি মওজুদ থাকতো তবে এ বিষয়টি নির্ণয় করা বেশ সহজসাধ্য হতো।

#### [চবিবশ]

তৃতীয় অধ্যায় বিন্যুস্ত হয়েছে *হিজরি প্রথম শতকের বিখ্যাত মুফাসসিরবর্গের জীবন ও তাফসির* পদ্ধতি বিষয়ক শিরোনামে মূল আলোচনায়। এতে ছয়টি পরিচ্ছেদ রয়েছে এবং প্রত্যেকটি পরিচ্ছেদে সাহাবি ও তাবেয়িদের মধ্যে যাঁরা তাফসিরে অবদান রেখেছেন তাঁদের জীবনী স্থান পেয়েছে। এ শতকের তাফসিরকারদের যেহেতু তাফসিরের অস্তিতু কেবল বর্ণনা সূত্র ছাড়া মওজুদ পাওয়া যায় না সেহেতু এঁদের জীবনীর শেবে তাফসিরের বৈশিক্ট্য ও তাফসির পদ্ধতি না বলে অধ্যায়ের শুরুতেই এ শতকের তাফসিরের পদ্ধতি ও বৈশিষ্ট্য তুলে ধরেছি। উল্লেখ করা যেতে পারে, অধুনাকালে আবদুল্লাহ বিন আব্বাসের নিসবতী তাফসির তানবিরুল মিকবাস মিন তাফসিরি ইবনে আব্বাস' পাওয়া যাচ্ছে। লেবানন থেকে সম্প্রতি এটি প্রকাশিত হয়েছে। এই তাফসিরটি আবদুল্লাহ বিন আব্বাসের [রা] রচিত বলে কথিত আছে। তবে বাস্তবতা হচ্ছে এটি কামুসুল মুহিতের লেখক ফিরোজাবাদীর সংকলিত। তিনি ইবনে আব্বাসের তাফসির অবলম্বনে এটি সংকলন করেন। ফিরোজাবাদীর সংকলনে কোনো মূল উৎসের কথা উল্লেখ না থাকায় অনেকেই এ তাফসিরটি ইবনে আব্বাসের [রা] কীনা এ বিষয়ে একমত হতে পারেননি। তাঁদের মতে, এর অধিকাংশ রিওয়ায়িত মুহাম্মাদ বিন মারওয়ান আলসুদ্দী, মুহাম্মদ বিন সায়িব আলকালবী এবং আবু সালিহর মাধ্যমে ইবনে আব্বাস [রা] থেকে বর্ণিত হয়েছে। আর এ সূত্রে বর্ণিত সকল রিওয়ায়িত দুর্বল বলে বিবেচিত হবে। কেননা মুহাম্মাদ বিন মারওয়ান আলসুদ্দী ও কালবী মিথ্যার অভিযোগে অভিযুক্ত। ৪৬ এ অধ্যায়ে সাহাবিদের সাথে তাবেয়িদের থেকেও ২/১ জনের জীবনী সংযোজিত হয়েছে। এর মূল কারণ হচ্ছে– আমি শতক বিভাজন করে অধ্যায় বিন্যাস করেছি। এতে অনেক তাবেরির জীবনীও এ অধ্যায়ে স্থান পেরেছে।

হিজারি দ্বিতীয় শতকের বিখ্যাত মুফাসসিরবর্গের জীবন ও তাফসির পন্ধতি শিরোনামে চতুর্থ অধ্যায়টি বিন্যুস্ত। এখানে ৮টি পরিচ্ছেদে ৮ জন প্রসিন্ধ তাবেয়ি মুফাসসিরের জীবনী স্থান পেরেছে। কোনো গ্রন্থেই এঁদের জীবনীর বিস্তারিত আলোচনা পাওয়া যায় না, তাই যেখানে যতটুকু পাওয়া গেছে তা দিয়েই তাঁদের জীবনবৃত্যান্ত সাজাতে চেকটা করেছি। এশতকের মুফাসসিরদেরও যেহেতু কোনো ধারাবাহিক তাফসির মওজুদ নেই, সেহেতু প্রত্যেকের জীবনের শেষে তাঁদের তাফসির পন্ধতি না বলে যৌথভাবে অধ্যায়ের শুরুতে এক জায়গায় সন্নিবেশ করেছি। তাফসির শাস্তে এশতকে আরো জনেকের অবদান থাকলেও থিসিসের কলেবর বৃশ্বির আশংকায় বিস্তারিত জীবনী না যলে কেবল তাঁদের অবদানের কথা শ্বীকার করেছি।

পঞ্চম অধ্যায়টি হিজরি ৩য় শতকের বিখ্যাত মুফাসসিরবর্গের জীবন ও তাফসির পদ্ধতি শিরোনামের বিন্যুক্ত। মাত্র দু'টি পরিচ্ছেদ রয়েছে, তবে দু'টি পরিচ্ছেদে এমন দুইজন মুফাসসিরের জীবন ও তাফসির পদ্ধতি স্থান পেয়েছে বারা ধারাবাহিক তাফসির রচনার ক্ষেত্রে দুইজন দুই জগতের পথিকৃত। যাঁদের প্রত্যেকের জীবনীর বিভিন্ন দিকের উপর গবেবণা হতে পারে। অবশ্য এ বিষয়ে আমার জানা মতে দেশ–বিদেশে বেশ কিছু গবেবণা ইতোমধ্যে সম্পন্ন হয়েছে। আমার সীমিত জ্ঞান দ্বারা যতটুকু সম্ভব আল্লামা তাবারী ও মাতুরিদীর জীবনালেখ্য ও তাদের অনুসূত তাফসির পদ্ধতি স্ববিস্তার আলোচনা করেছি। অবশ্য এখানে বলা বেতে পারে,

পিচিশা

তাবারী সম্পর্কে বিশ্বব্যাপী যে গবেষণা হচ্ছে মাতৃরিদীর উপর তেমন কিছু গবেষণা হচ্ছে বলে আমার মনে হয় না। গবেষণার তথ্য সংগ্রহ করতে গিয়ে আমি এ বিষয়টি গভীরভাবে উপলব্ধি করি যে, তাঁর জীবনী ও কর্মের উপর ব্যাপক গবেষণা হওয়া দরকার। তথ্য সংগ্রহের সমস্যার ভিতর দিয়েও আমি মাতৃরিদীর জীবন ও তাফসির পদ্ধতি উপস্থাপনের যতটুকু প্রয়াস পেয়েছি তার সবটুকু কৃতিত্ব আমার শ্রদ্ধাস্পদ শিক্ষক ড. মুহাম্মাদ মুস্তাফিজুর রহমানের। কেননা এ বিষরের উপর তিনি ব্যাপক গবেষণা করেছেন। আমি বিভিন্ন সময়ে তাঁকে বিরক্ত করে যতটুকু সংগ্রহ করতে পেরেছি তাই এখানে সন্নিবেশ করার চেকা করেছে।

বৰ্চ অধ্যায় *হিজারি চতুর্থ শতকের বিখ্যাত মুফাসসিরবর্গের জীবন ও তাফসির পদ্ধতি* দারা বিন্যুস্ত। এখানে হিজার চতুর্থ শতকের বিখ্যাত তিনজন মনীষীর জীবন ও তাফসির পদ্ধতি সম্পর্কে আলোকপাত করা হয়েছে। তিনটি পরিচ্ছেদে বিন্যুস্ত এ অধ্যায়ের ১ম পরিচ্ছেদে আল্লামা জাসসাসের জীবন ও তাফসির পন্ধতি উপস্থাপনের প্রয়াসী হয়েছি। কোনো চরিতকারই জাসসাসের বিস্তারিত জীবনী আলোচনা করেননি, যা পাওয়া যায় তা খুবই সংক্ষিপত। তদুপরি গবেষণার জন্য আমি আল্লামা জাসসাসের আহকামুল কুরআনের অনুবাদক মরহুম মাওলানা আবদুর রহীমের পরিবারের সাথে যোগাযোগ রক্ষা করে তাঁদের থেকে যেসব তথ্য সংগ্রহ করেছি তা আমি এই গবেষণায় তুলে ধরতে চেক্টা করেছি। এ বিষয়ে আহকামুল কুরআনের শেষাংশের অনুবাদেরত শ্রন্থাস্পদ শিক্ষক ড. মুহাম্মাদ ফজলুর রহমানের থেকেও বিভিন্ন তথ্য সংগ্রহ করেছি। তিনি জীবনীটি পড়ে যে মূল্যবান মতামত দিয়েছেন তারই আলোকে সাজাবার চেন্টা করেছি। জাসসাসের জীবনীর সাথে সাথে তার অনুসূত তাফসির পদ্ধতিও তুলে ধরেছি। তবে আহকাম বিষয়ক তাঁর এই তাফসিরটি যেহেতু প্রায় ১২শত বছর পূর্বে রচিত, সেহেতু তাঁর বর্ণনা স্টাইল ও বাকপন্ধতি অনুধাবন করতে বেশ বেগ পেতে হয়েছে। তবে তাফসির পন্ধতি আলোচনা করার পর আমি ১০টি আয়াতের আহকাম বিষয়ক আলোচনা করে তাঁর তাকসিরের একটি নমুনা পেশ করেছি। এর দারা তাঁর তাফসিরের উৎকর্ষতা সরাসরি প্রতিভাত হবে বলে আশা করি। দ্বিতীয় পরিচ্ছেদে আবুল লাইস আসসামারকান্দীর জীবন ও তাফসির পদ্ধতি স্থান পেয়েছে। তাঁর অনবদ্য রচনার কালজয়ী সৃষ্টি বাহরুল উলুমের তাফসির পদ্ধতি উপস্থাপন করতে গিয়ে আমি তাঁর তাফসির অনন্য বৈশিষ্ট্যাবলী তুলে ধরেছি। তাঁর তাফসির গ্রন্থটি ছাড়াও অন্যান্য গ্রন্থের আলোচনা সংযুক্ত করেছি। তৃতীয় পরিচ্ছেদে আবু জাফর আতহাহাবীর আলোচনা সন্নিবেশ করেছি। ইমাম তাহাবী হাদিস অভিজ্ঞানের অজানে বেশ পরিচিত একটি নাম। এ বিষয়ে গবেষণা হয়েছে, অনেকে পিএইচ.ডি ডিগ্রিও নিয়েছেন কিন্তু তাফসির অভিজ্ঞানে এই মনীষীর যে অবদান আছে তা অজানা থেকে গেছে। আমি এ বিষয়টি প্রমাণ করার চেন্টা করেছি। তাফসিরের উপর তাঁর দু'টি গ্রন্থের আলোচনা পাওয়া যায়। একটির মওজুদ সম্পর্কে নিশ্চিত হওয়া গেলেও অন্যটির কোন সন্ধান পাওয়া যায় না। সন্ধান পাওয়া তাফসিরটি মুদ্রিত হয়নি। এর পাণ্ডুলিপি পাওয়াও দুক্ষর। পাওয়া গেলে তাঁর অনুসূত তাফসির পদ্ধতি উল্ধার করা যেতো। এ ক্ষেত্রে অনেক চেক্টা করেও সফল হতে পারিনি।

#### ছাবিবশ

হিজার চতুর্থ শতকের পর তাফসির শাস্তের গতিধারা শিরোনামে সংতম অধ্যায়টি বিন্যুক্ত। এখানে হিজার চতুর্থ শতকের পর থেকে অধুনাকাল পর্যন্ত তাফসির অভিজ্ঞানের বিকাশধারার একটি সংক্ষিপত বর্ণনা পেশ করেছি। এর দারা তাফসির সাহিত্যের বর্তমান গতিধারা কোন পর্যায়ে পৌছেছে সে সম্পর্কে ধারণা দেয়া হয়েছে। অবশ্য এখানে সংক্ষিপতভাবে চতুর্থ শতক পরবর্তী মুফাসসিরদের জীবন ও তাফসির পন্ধতি সম্পর্কে আলোচনা স্থান পেয়েছে। য়েহেতু এ বিষয়টি আমার গবেষণার সময়ের মধ্যে পড়ে না সেহেতু কেবল একটি পূর্ণাঞ্চা তাফসিরের ইতিহাস সম্পর্কে ধারণা দেয়ার জন্য এখানে সংক্ষিপতভাবে আলোচনা পেশ করেছি। এ অধ্যায়ে বিন্যুক্ত মুফাসসিরদের জীবনী ও তাফসির পন্ধতির উপর গবেষণা করে ইতোমধ্যে দেশ–বিদেশে অনেকেই এম.ফিল, পিএইচ.ডি ডিগ্রি অর্জন করেছেন। তবে এ বিষয়ে আরো প্রচুর গবেষণার অবকাশ রয়েছে। বাংলা ভাবায়তো বটেই।

উপসংহার শিরোনামে আমার গবেষণা কর্মের শেষ কথা বলতে চেয়েছি। প্রসঞ্চাত সেখানে তাফসির অভিজ্ঞানের নানা সমস্যা ও সম্ভাবনার আলোচনার প্রয়াস পেয়েছি। কুরআনের কোনো গবেষণাই যেহেতু পূর্ণাঞ্চা ও শেষ হতে পারে না তাই আমার অপরাগতার কথা স্বীকার করছি নির্দ্বিধায়। সবশেষে থিসিসে ব্যবহৃত এবং কিছু অব্যবহৃত গ্রন্থপঞ্জির তালিকা দিয়েছি। তালিকাটি বিষয়ভিত্তিক করতে আপ্রাণ চেক্টার পরও কিছু ক্ষেত্রে এর ব্যতিক্রম হয়েছে। পরবর্তী গবেষণার কথা মাথায় রেখে থিসিসে ব্যবহৃত হয়নি অথচ সংশ্লিক্ট গবেষণায় সহায়ক হতে পারে এমন অনেক গ্রন্থের তালিকা দিয়েছি। তবে এর পরিমাণ খুব একটা বেশি নয়।

এই থিসিসে বাংলা একাডেমী ও ভারতের আনন্দ বাজার পাবলিশার্স কর্তৃক গৃহীত নতুন প্রমিত বানাননীতি অনুসরণ করা হয়েছে। এ কারণে অনেক বানানের ক্ষেত্রে ব্যতিক্রম পরিলক্ষিত হতে পারে। যেহেতু এই গবেষণা কর্মটি পরবর্তী প্রজন্মের জন্য অনুসরণীয় দৃকীন্ত হয়ে থাকবে তাই বানানের ক্ষেত্রে এই নতুন পশ্বতিটি অনুসরণ করেছি।

বক্ষ্যমান থিসিসের তথ্য ও উপকরণ সংগ্রহ করতে গিয়ে দেশের অনেক জ্ঞানী পণ্ডিতের থেকে প্রত্যক্ষ ও পরোক্ষভাবে সাহায্য গ্রহণ করেছি। এঁদের মধ্যে রাজশাহী বিশ্ববিদ্যালয়ের আরবি বিভাগের সহকারী অধ্যাপক জনাব ছবিরুল ইসলাম হাওলাদার, ইসলামী বিশ্ববিদ্যালয়ের আলকুরআন বিভাগের অধ্যাপক ড. ইয়াহইয়ার রহমান ও বায়তুল মামুর মাদ্রাসা, ঢাকার তাইস প্রিলিপ্যাল মাওলানা মুহাম্মাদ লোকমান হাকিমের নাম বিশেষভাবে উল্লেখ্য। এছাড়া দেশের খ্যাতনামা কিছু প্রতিষ্ঠান থেকেও সহযোগিতা পেয়েছি। এর মধ্যে ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় গ্রন্থাগার, পাবলিক লাইব্রেরি, ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ লাইব্রেরি, আলআরাফাহ ইসলামী ব্যাংক লাইব্রেরি, ঢাকা আলিয়া মাদ্রাসা লাইব্রেরি, ইসলামী বিশ্ববিদ্যালয় কুর্ক্টিয়া ও চউগ্রাম লাইব্রেরি ও তামিরুল মিল্লাত কামিল মাদ্রাসা লাইব্রেরির নাম বিশেষভাবে মনে পড়ছে। ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের আরবি বিভাগের সেমিনার থেকেও সাহায্য নিয়েছি অনেক। এক্ষেত্রে নাসিরুন্দীন ভাইর ঋণ পরিশোধ্য নয়। তিনি নানাভাবে আমাকে গবেষণায় সহযোগিতা করেছেন। থিসিসিক্সেলাজ ও লেজার প্রিন্টের ব্যাপারে আমি এ্যারোমা প্রিন্টিং পাবলিকেশনের সি.ই.ও জনাব সাইফ হাসান, পরিচালক জনাব সারোয়ার জাহান, কম্পোজ সেকশন ইনচার্জ জনাব ইফবাল হোলাইন ও

#### **Dhaka University Institutional Repository**

সিতাশী

পুফ রিভার মাওলানা রাশিদ আহমাদ ও মোঃ মঞ্জুর মোর্শেদ এর কাছে কৃতজ্ঞ। জনাব ইকবাল সাহেবের আন্তরিকতা না থাকলে হরতো থিসিস আরো অনেক পরে আলোর মুখ দেখতো। ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের রেজিস্ট্রার অফিসের অফিসার, আমার শ্রুন্থাস্পদ বড় ভাই জনাব আবদুর রবের আন্তরিকতার জন্য আমি কৃতজ্ঞ। যথাসময়ে গবেষণা সম্পন্ন করার জন্য তাঁর ঋণ কোনদিন শেষ করা যাবে না। এছাড়াও ইভেন মহিলা কলেজের ইসলামিক স্টাঙিজ বিভাগের বিভাগীয় প্রধান অধ্যাপিকা বিলকিস বানু ও লেকচারার রাশিদা আখন্দের কাছে কৃতজ্ঞ। তাঁরা অত্র বিভাগে ক্লাশ নেরা ও সেমিনার ব্যবহারের সুযোগ করে দিয়ে আমার গবেষণার নেপথ্যে আর্থিক আনুকৃল্য প্রদান করেছেন। আইডিয়াল কলেজের প্রিন্সিপ্যাল জনাব ড. শামসুল আলম, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের ডেপুটি কন্ট্রোলার জনাব বাহালুল হক মিরাজ নিরন্তর উৎসাহ ও উন্দীপনা যুগিয়েছেন। ডক্টরেট ডিগ্রি নিতে আর কতদিন লাগবে একথা বারবার স্মরণ করিয়ে আমার কাজের নিরন্তর গতি সঞ্চার করেছেন তাঁরা। জন্মদাতা পিতা, গর্ভধারিণী মা ও সহধর্মীণী দৌলাতুন নিসা আমার গবেষণাকালীন সময়ে পাশে থেকে আমার জন্য অনেক কন্ট শ্বীকার করেছেন, আমি তাঁদের কাছে কৃতজ্ঞ।

অনুসন্ধান করলে দেখা যাবে আলকুরআন সংশ্লিষ্ট কোনো গবেবকই গবেবণার কোনো চূড়ান্ত পর্যায়ে পৌছতে পারেননি। আরবি ভাবার রচিত যেসব গ্রন্থ আমি অধ্যয়ন করেছি তার প্রায় অধিকাংশই গতানুগতিক ধারার। বিষয়ের গভীরে গিয়ে নতুন গবেষণায় কেউই প্রচেষ্টায় ব্রতী হননি বলে মনে হয়। তবে অধুনাকালের কিছু গবেবক এ ধারা অতিক্রম করতে সক্ষম হয়েছেন বলে মনে করি। ভবিব্যতে আরো কেউ কুরআন গবেষণায় শামিল হয়ে নতুন নতুন গবেষণায় দিক উন্মোচন করবেন এটাই প্রত্যাশা। রাসুলের জীবদ্দশা থেকে আল্লাহর বাণীর মর্মোম্বারের যে প্রচেক্টা শুরু হয়েছিল তা অনন্তকাল ধরেই চলতে থাকবে। এর শুরু আছে শেষ নেই। তাইতো আল্লাহ তাআলার শাশ্বত ঘোষণা :89

«قبل لوكان البحر مدادا لكلسات ربى لنفد البحر قبيل ان تنفد كلمات ربى ولو جشنا بسشله مدادا»

বিনাত

মোহা: নজকল ইসলাম খান

গবেষক

# সূচি নির্দেশিকা

| প্রত্যরনপত্র             |                                                             | iv        |
|--------------------------|-------------------------------------------------------------|-----------|
| ) কৃতজ্ঞতা <del>বী</del> | মর                                                          | v         |
| উৎসর্গ                   |                                                             | vi        |
| প্রতিবর্ণায়ন            |                                                             | vii       |
| শব্দ সংক্রেপ             |                                                             | viii      |
| বানান রীতি               |                                                             | X         |
| সাল পরিবর্ত              | নের নিয়ম                                                   | xi        |
| ভূমিকা                   |                                                             | xii       |
|                          | প্রথম অধ্যায়                                               |           |
|                          | তাফসিরের পরিচয়                                             |           |
| পরিচ্ছেদ – ১             | : তাফসির ও তাবিলের পরিচয়                                   | 90        |
| পরিচ্ছেদ – ২             | তাকসিরের গুরুত্ব ও প্রয়োজনীয়তা                            | 89        |
| পরিচ্ছেদ – ৩             | তাফসিরের মূলনীতি ও মুকাসসিরদের শর্তাবলী                     | <b>@8</b> |
| পরিচ্ছেদ - ৪             | তাকসির ও মুকাসসিরের শ্রেণী বিন্যাস                          | ৬৩        |
| পরিচ্ছেদ – ৫             | মুকাসসিরদের স্তর বিন্যাস                                    | 92        |
| পরিচ্ছেদ – ৬             | মুকাসসিরদের অত্যাবশ্যকীয় যোগ্যতা                           | 66        |
| পরিচ্ছেদ – ৭             | মুফাসসিরদের পালনীয় নিয়মাবলী ও বর্জনীয় বিষয়াবলী          | 209       |
| পরিচ্ছেদ – ৮             | মুফাসসিরগণের পথ ভ্রক্টতার কারণ নির্ণয়                      | 250       |
|                          | দ্বিতীয় অধ্যায়                                            |           |
|                          | তাফসিরের উৎস ও বিকাশধারা                                    |           |
| পরিচ্ছেদ - ১             | তাফসিরের উৎস ও সূচনাকাল                                     | ১২৬       |
| পরিচ্ছেদ – ২             | তাফসির অভিজ্ঞানের বিকাশধারা ও বিভিন্ন ধারার উদ্ভব           | \$80      |
| পরিচ্ছেদ – ৩             | <ul> <li>কুরআনের অনুবাদ ও তাফসির বিবয়ক নীতিমালা</li> </ul> | 396       |
| পরিজ্পেদ – ৪             | : বাংলা ও ইংরেজি ভাষায় ফুরআন চর্চা                         | 28-5      |
|                          | প্রথম মুফাসসির প্রসঞ্চা                                     | 2995      |
| পরিচ্ছেদ – ৬             | বিখ্যাত মুফাসসিরদের বিভিন্ন যুগ ও তাদের তাফসির গ্রন্থসমূহ   | 799       |
|                          | ভৃতীয় অধ্যায়                                              |           |
| হিজরি                    | প্রথম শতকের বিখ্যাত মুফাসসিরবর্গের জীবন ও তাফসির পদ্ধতি     | 250-225   |
| পরিক্ছেদ – ১             | : হ্যরত আলি [রা]                                            | 222       |
| পরিচ্ছেদ – ২             | আবদুল্লাহ বিন মাসউদ [রা]                                    | ২২৬       |
|                          | উবাই বিন কাব [রা]                                           | २७२       |
|                          | আবদুল্লাহ বিন আব্বাস [রা]                                   | 208       |
| পরিচ্ছেদ - ৫             |                                                             | 282       |
| পরিচ্ছেদ - ৬             |                                                             | 286       |

|          |       |        | চতুর্থ অধ্যায়                                          |                          |
|----------|-------|--------|---------------------------------------------------------|--------------------------|
|          | হিজরি | দ্বিতী | র শতকের বিখ্যাত মুফাসসিরবর্গের জীবন ও তাফসির পদ্ধতি     | <b>২8</b> ৬- <i>২৫</i> 8 |
| পরিচ্ছেদ | - 2   | :      | মুজাহিদ ইবনে জাবর [র]                                   | 200                      |
| পরিক্ছেদ | - 2   | :      | আবু আবদুল্লাহ ইফরামা [র]                                | 200                      |
| পরিচ্ছেদ | - 0   | :      | তাউস বিন কায়সান [র]                                    | 262                      |
| পরিচ্ছেদ | - 8   | :      | হাসান বসরী [র]                                          | ২৬৪                      |
| পরিচ্ছেদ | - 0   | :      | আতা বিন রাবাহ [র]                                       | ২৬৬                      |
| পরিচ্ছেদ | - 6   | :      | কাতাদাহ বিন দিআমা [র]                                   | 266                      |
| পরিচ্ছেদ | - 9   | :      | মুহাম্মাদ বিন কাব আলকুরাযী [র]                          | 290                      |
| পরিচ্ছেদ |       |        |                                                         | 293                      |
|          |       |        | পঞ্চম অধ্যায়                                           |                          |
|          | रिष   | নির তৃ | তীয় শতকের বিখ্যাত মুফাসসিরবর্গের জীবন ও তাকসির পন্ধতি  |                          |
| পরিক্ছেদ | - 2   | :      | আবু জাফর মুহাম্দ বিন জারির আততাবারী                     | ২৭৩                      |
| পরিচ্ছেদ | - 2   | :      | আবু মানসুর আলমাতুরিদী                                   | かから                      |
|          |       |        | বর্চ অধ্যায়                                            |                          |
|          | হি    | জরি চ  | তুর্থ শতকের বিখ্যাত মুফাসসিরবর্গের জীবন ও তাফসির পদ্ধতি |                          |
| পরিচ্ছেদ | - 2   | :      | আবু বকর আলজাসনাস                                        | 660                      |
| পরিক্ছেদ | - 2   | :      | আবুল লাইস আসসামারকান্দী                                 | <b>©</b> 88              |
| পরিচ্ছেদ | - 0   | :      | আবুজাফর আততাহাবী                                        | <b>o</b> 8               |
|          |       |        | সপ্তম অধ্যায়                                           |                          |
|          |       | হিভা   | রি চতুর্থ শতকের পরে তাফসির শাস্ত্রের গতিধারা            | ৩৬৩                      |
| উপসং     | হার   |        |                                                         | Obt                      |
| গ্রন্থপা | হৈৰ   |        |                                                         | ৫৯১                      |

# প্রথম অধ্যায়

# তাফসিরের পরিচয়

#### একনজরে

- তাফসির ও তাবিলের পরিচয়
- তাফসিয়ের গুরুত্ব ও প্রয়োজনীয়তা
- তাফসিরের মূলনীতি ও মুফাসসিরদের শর্তাবলী
- তাফসির ও মুফাসসিরের শ্রেণী বিন্যাস
- মুফাসসিরদের ত্তর বিন্যাস
- মুফাসসিরদের অত্যাবশ্যকীয় যোগ্যতা
- মুকাসস্রিদের পালনীয় নিয়মাবলী ও বর্জনীয় বিবয়াবলী
- মুফাসসিরগণের পথ ভ্রষ্টতার কারণ নির্ণয়

#### \_\_\_ الله الرقهن الرقي

# পরিছেন : ১ তাফসির ও তাবিলের পরিচয়

#### তাকসিরের পরিচয়

আলকুরআন মহান আল্লাহ তাআলার কালাম। পার আল্লাহর কালামের অন্তর্নিহিত মর্মোদ্ধারের ভাষ্যগ্রন্থকে পরিভাষাগত দৃষ্টিকোণ থেকে তাফসির বলে। আল্লাহর বাণী : ই

«انا انزلناه قرأنا عربيالعلكم تعقلون»

'আমি কুরআন অবতীর্ণ করেছি আরবি ভাষায়, যাতে তোমরা বুঝতে গার'।

এ আয়াতে কুরআনের মর্মার্থ বুরো আমল করার তাগিদ এসেছে। আর কুরআন বুরো পড়ার জন্য তাফসিরের প্রয়োজনীয়তা অনস্থীকার্য। রাসুলুল্লাহ [স] কুরআনের প্রথম ব্যাখ্যাকার হিসেবে তাফসিরের যে সূচনা করেছিলেন সাহাবিদের যুগে তার বুনিয়াদ গড়ে উঠে। মুসলিম উন্মাহর জ্ঞান চর্চায় সর্বপ্রথম উৎকর্ষ সাধিত হয় কুরআনের ব্যাখ্যার মাধ্যমেই। আমাদের ইতিহাসের প্রাথমিক যুগটিই হচ্ছে কুরআনের তাফসির চর্চার যুগ। কুরআনের শিক্ষা গ্রহণ ও তার চর্চার যাবতীয় শর্তাবলি এবং পরিবেশের সুষ্ঠৃতা সে যুগে পরিপূর্ণভাবে বিদ্যমান ছিল। এখানে তাফসিরের পরিচয় উপস্থাপন করছি।

অভিধানবেভাদের সন্নিকটে تفاسير (তাফসির) শন্দটি একবচন, বহুবচন تفاسير (তাফাসির)। বাবে عنميا –এর ক্রিয়ামূল। ড. সালাহ আবদুল ফান্তাহ আলখালিদী বলেন :8

التفسير مصدر على وزن تفعيل فعله الثلاثي "فَسَر" والفعل الساضي من المصدر "تفسير" مضعف بالتشديد وهو "فَسَرً"،

অভিধান বিশেষজ্ঞগণ 'তাফসির' শব্দের উৎস বিশ্লেষণে মতানৈক্য করেছেন। যেমন–

আলকুরআন, সুরা গাকারা, আয়াত : ৭৫; আরাফ, আয়াত : ১৫৮; তাওবা, আয়াত : ৬; কায়য়, আয়াত : ১০৯; বৃতনাদ, আয়াত : ২৭

আলকুরআন, সুরা ইউসুফ, আয়াত : ২

৪. ড. সালাহ আবদুল ফান্তাহ আলখালিদী, *আততাফসিকুল মাওলৱী*, লদীন : লাকুদ লাফায়িস, ১ম সংকরণ ১৯৯৭/১৪১৮, পু. ১১

প্রথমত ঃ আল্লামা যারকাশী, আবদুল মুনরিম ইবরাহিম ও সিদ্দিক হাসান খান-এর মতে : 

ু ্ (তাফসির) শব্দটি ; ্ ; । (আততাকসিরা) শব্দমূল থেকে নেরা হয়েছে। এর অর্থ হচ্ছে
রোগীর পেশাবের প্রতি লক্ষ্য করে রোগ নির্ণয় করা। এ কারণে তাফসিরকারকের আয়াতের অর্থ ও
বিধান পর্যবেক্ষণ, বিশ্লেষণ করাকে ; ু ; (তাফসিরা) বলে। প্রকৃতপক্ষে ্ ু । । 
ভাক্তারের পর্যবেক্ষণ কথাটি ু ; । (আলফাসরু) থেকে নেরা হয়েছে। 

ভ

الفسر والتفسرة : نظر الطيب الى الماء وحكمه فيه

'আলফাসরু ও আততাফসিরা'-এর অর্থ হচ্ছে- পানির ও পানির হুকুমের দিকে ডাক্তারের দৃষ্টি রাখা।'

আযহারী লাইস থেকে বর্ণনা করে বলেন : পতেত্ব বিষয়ের অর্থ ও ব্যাখ্যা – বিশ্লেষণ যার দারা অবগত হওয়া যায়, তাই ঐ বিষয়ের তাকসিরা। জাওহারী বলেন التفير من المولد चिठी खठ ३ আল্লামা আলুসীর মতে : 'তাকসির' শব্দটি الفير থেকে এসেছে। এর অর্থ বর্ণনা করা, উন্যোচন করা।

তৃতীয়ত ঃ তাফসির শব্দটি আরবদের উক্তি فرت الفرس ، فرت واعديته اذا كان به حصر لينطلق بطنه – হক্ষে

আলুসী আরো বলেন :<sup>১২</sup>

"ولعله يرجع لمعنى الكشف كما لا يخفى بل كل تصاريف حروفه ولا تخلر عن ذلك كماهو ظاهر لمن امعن النظر."

বারকাশী, আলবুরহান, বৈরত : লাকল কুতৃব আলইলনিয়া, ১৪২২ হি./২০০১ খ্রি., ২য় খব, পৃ. ১৪৭; ফাতহল বায়ান, ১য় খব, পৃ. ২৪

আসসিহাহ, ফাসারা শিরোনামে, ২য় খও, পৃ. ৭৮১; লিসানুল আরব, ২য় খও, পৃ. ১০৯৫; মুফরালাত, পৃ. ৬৩৬; আলকামুস, পৃ.
৫৮৭; দেখুন: তাজুল আরুস-এর ব্যাখ্যা গ্রন্থ, ৩য় খও, পৃ, ৪৭০

৭. আসসাহিবী, পৃ. ৩১৪; তাজুল আরুস, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৪৭০

৮. দেখা যেতে পারে : মুজামু মাকায়িসিল লুগাহ, ৪র্থ খণ্ড, পূ. ৫০৪; মুজমালুল লুগাহ, ৩য় খণ্ড, পূ. ৭২১

৯. তাহবিত্বল লুগাহ, ১২তম খণ্ড, পৃ. ৪০৭; লিসানুদ আরব, ২য় খণ্ড, পৃ. ১০৯৫; কিভাবুল আইন, ৭ম খণ্ড, পৃ. ২৪৭

১০. আগুনী, কহল মাআমী, পাকিতান: মালাতাবা, ১ম খণ্ড, পৃ. ২৭, ২৮: মুহাখাদ বিন সালেহ আলউসাইমিন, উসুল ফিততাফাসির, নাকতাবাতুল ইসলামিয়া, ১ম সংস্করণ ২০০১/১৪২২, পৃ. ২৩: আলি সাবুনী, আততিবইয়ান ফি উলুনিল কুরআন, বৈজত: আলাবুল কুতুব, ১ম সংস্করণ ১৯৮৫/১৪০৫, পৃ. ৬৫

আসসাগত, কাওয়ায়িলুত তাফসির, কায়রো: লাল্ল ইবনে আফফান, ১য় সংঙ্করণ ১৪২১ হি., ১য় খও, পৃ. ২৭

১২. আলুসী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পু. ৪; যারকাশী, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পু. ১৪৭

উপরোক্ত তিনটি অর্থ কাছাকাছি। আল্লাহর বাণী: إنسن تغییر প্রথম ও বিতীয় অর্থ দুইটি একই অর্থ প্রকাশ করছে। আর তৃতীয় অর্থটিতে প্রকাশ্য ও উন্মুক্ত হওয়ার অর্থই বেশি প্রাধান্য পাচ্ছে। ১০ আবু হাইয়্যান বলেন :১৪ তাফসির অর্থ প্রকাশ করা, উন্মুক্ত করা। ইবনে দুরাইদ১৫ বলেন :১৬ এ দৃক্তিকোণ থেকেই ভাক্তারের পরীক্ষিত পানিকে তাফসিরা বলে। এ যেন ক্রিয়ামূল দ্বারা নামকরণ করা হয়েছে। কেননা نعیل এর ক্রিয়ামূল ঘারা ত্রান্দর অর্থন আসে। বেমন جرب تجربة، کرم تکرمة ক্রেরেলফেরে লক্ষণীয়।

চতুর্থত ঃ بنيار বা উন্টানো রূপ। যা نيار বা উন্টানো রূপ। যা তথা প্রভাত আলোকিত হয়েছে থেকে গৃহীত। যার অর্থ الكئف বা উন্টানো রূপ। নারী যখন তার মুখমণ্ডল থেকে ওড়না সরিয়ে কেলে তখন আরবরা বলেন غررة: نامرأة غورة: भिक्टिकाণ থেকে সফরকে সফর এ জন্যেই বলা হয় যেহেতু সফরের মাধ্যমেই সফরকারীর কাছে মানুবের চরিত্র সুস্পষ্ট হয়ে উঠে। ১৮

. وعليه فيكون اشتقاقه من "التفسير" على قياس : جذب وجبذ وصعق وصقع . এ বক্তব্যটি নিঃসন্দেহে দুর্বল। কেননা আল্লামা আলুসী বলেন :<sup>১৯</sup>

والقول بانه مقلوب السفر مسا لايسفر له وجه .

এ কারণে রাগেবের মতে : الغسر শদটি বুন্ধিবৃত্তিক অর্থ প্রকাশের জন্য ব্যবহৃত হয়। আর السفر الاعيان للابصار الأعيان للابصار

পঞ্চমত ঃ نورة তাকসির শন্দটি ' نسرت النورة ' থেকে উৎকলিত। যখন نورة –এর উপর পানি প্রবাহিত করা হয় তখন তার একটি অংশ অন্য অংশ থেকে পৃথক হয়ে যায়। অনুরূপ আয়াতের তাকসিরের কলে আয়াতের পৃথক অর্থ মুফাসসিরের কাছে বোধগম্য হয়ে উঠে। ২১ এ অভিমতটি তুকী ২২ সমর্থন করেন। তবে এ অভিমতটি একটি দুর্বল অভিমত। ২০

তাফসির শব্দের আভিধানিক অর্থ প্রসঞ্জে বিভিন্ন মনীবীর উক্তি পরিদৃষ্ট হয়। <sup>২৪</sup> বেমন–

১৩, আসসাবত, প্রাপ্তক, ১ম খণ্ড, পু. ২৭

১৪ প্রাগাক

১৫. সুরাইদ: পূর্ণ দান আবু বকর মুহামদ বিন হাসান বিদ সুরাইস আলআবদী আলবসরী। তিনি সাহিত্য, কাব্য ও অভিধান শারের প্রাঞ্জ ইমাম ছিলেন। ৩২১ হি, সালে মারা বান। মৃত্যুকালে তাঁর বয়স হয়েছিল ৯৮ বছর।

<sup>[</sup>বিস্তারিত দেখা যেতে পারে : সিয়ারু আলাম আননুবালা, ১৫তম খণ্ড, পু. ৯৬]

১৬. আসমাবত, প্রাগুক্ত, ১ম খণ্ড, পৃ. ২৭-২৮

১৭. সুমুতী, আলইতকান ফি উলুমিল কুরআন, দিল্লি: কুতুরখানা ইশাআতে ইসলাম, তা:বি:, ২য় খও, পৃ. ২২১; মাল্লা আলকাতান, মাবাহিস ফি উলুমিল কুরআন, রিয়াদ: মাকাতাবা আলমাআরিফ, ২য় সংস্করণ ১৪২০ হি./১৯৯৯ খ্রি., পৃ. ৩৩৪; ড. কাহান ক্মী, উসুলুততাফসির, রিয়াদ: মাকতাবাতুত তাল্লা, ৫ম সংস্করণ ১৪২০ হি., পৃ. ৭

১৮, প্রায়ত

১৯. আলুসী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, মুখবন্ধ, পু. ৪

২০. দেখা যেতে পারে : মুকাদ্দামাতু জামিউত তাফাসির, প. ৪৭

২১. আসদাবত, প্রান্তক, ১ম খণ্ড, পু. ২৯

২২. বিভায়িত দেখা নেতে পারে : আল ইকসিয়, পু. ১-২

২৩, আসসাযত, প্রাপ্তক্ত, ১ম খণ্ড, পৃ. ২৯ ; আহমদ হাসান কারহাত, *ফি উলুমিল কুরআন*, আমান ; <del>সাক্ত</del> আমার, ১ম সংকরণ ২০০১/১৪২১, পৃ. ২০১

২৪, বিভিন্ন মনীবীর বক্তব্য সরাসরি ভূগে ধরাই উচ্ছেন্য।

ড. হুসাইন আয্যাহারী বলেন :২৫ التبيين তাকসির অর্থ সুস্পইট করা, বিস্তারিতভাবে বর্ণনা করা। আল্লাহর বাণী :২৬

# «ولايأتونك بمثل الاجتناك بالحق واحسن تفيرا»

'তারা আপনার কাছে এমন কোন বিস্ময়কর সমস্যা নিয়ে আসেনি, যার সঠিক সমাধান ও সুন্দর ব্যাখ্যা আপনাকে আমি দান করিনি।'

- ইবনে ফারিস বলেন :<sup>২৮</sup>

الفاء والسين والراء كلمة واحدة تدل على بيان شئ وايضاحه . من ذالك الفسر، يقال فسرت الشئ فسرته .

'ফা, সিন ও রা (نه س – ر) একটি শব্দ। যা কোন বিষয়ের বর্ণনা ও ব্যাখ্যা অর্থে ব্যবহৃত হয়। আর এর থেকেই الغير الشيئ فيسرته অরব এর থেকেই الغيرت الشيئ فيسرته قسرت الشيئ فيسرته অরব একেথ আছে :<sup>২৯</sup>

القسر البيان ؛ قسر الشئ يقسره بالكسر ويقسره بالعنم قسراً. قسره ابانه . والتقسيم مثله . ثم قال القسر كشف المغطى . والتقسير كشف السراد عن اللفظ

الشكل...

انير، ويفسره । অর্থ বর্ণনা করা। করা। আর فسراكي يفسره ويفسره وبفسره । অর্থ পরিক্ষারভাবে বর্ণনা করা। আর তাফসিরের অর্থও অনুরূপ। অতঃপর তিনি আরো বলেন الفسر আর্থ كشف السفطى বিশ্ব উন্যক্ত করা। কাজেই তাফসির হচ্ছে কঠিন শব্দের উদ্দেশ্য উন্যক্ত করা।

जाल्लामा ताणिव वर्णन : जालावि गर्णित रा मृण थाकुरा ن ر م ं वर्ण थारक, ठात वर्थ थाला ও উন্তে করা বুঝায়। তার মতে, إن गणित मृण النفي এ गणिरिक পরিবর্তিত করে করা হয়েছে। তিনি এ অভিমতের অনুকৃলে কুরআনের বাণী উপস্থাপন কয়েন। আল্লাহ বিশেন: अ والعبع اذا الفي 'শপথ প্রভাতের যখন তা প্রতিভাত হয়।' অনুরূপ হাদিসে এসেছে: والعبع اذا الفي আর এই সকয়েক সফর বলা হয় এই জন্য যে, সফরের মাধ্যমে মুসাফিরের কাছে বিশ্ব মানবের অবস্থা, সভ্যতা, সংস্কৃতি ও চরিত্র সম্পর্কে সপষ্ট ধারণা জন্ম। نفي 'সফর' শদ্দের ব্যবহার হয় কোন বস্তুকে সপষ্ট কয়ে প্রকাশ কয়ার অর্থে।

'কাসরুন' শদ্দের ব্যবহার হয় অর্থকে সপষ্ট কয়ে প্রকাশ কয়ার অর্থে।

'আর্থ।

২৫. ড. হুসাইন আযুয়াহাবী, *আততাকৃদির ওয়াল মুফাসসিরুন,* পাকিস্তান : এলারাতুল কুরুআন, ১৯৯৭ খ্রি./১৪০৭ হি., ১৯ খুং, পু. ১৩

২৬. আলকুরআন, সুরা কুরকান, আয়াত : ৩৩

২৭. ফিরোজাবাদী, আলকামুসুল মুহিত, ২য় খণ্ড, পৃ. ১১০

২৮. মুজামু মাকায়িস আললুগাহ, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ৫০৪

২৯. ইবৰু মানবুর, *দিসানুল আরব*, বৈল্লভ: লার এইইয়া আতভুরাস আলআরাবী, ১ম সংস্করণ ১৪১৬ই./১৯৯৫ খ্রি. , ৬৪ খণ্ড, পু. ৩৬১

৩০. রাগিব ইম্পাহানী, *মুফরাদাত*, লাহোর : মাকাতাবা মুরভাষা, পৃ.

৩১. আলবুরআন, সুরা মুদ্দাঞ্চির, আয়াত : ৩৪

৩২. আলহাদিস, ভিরামিনী, বৈরত : দারাল বৃত্তব, ১ম খণ্ড, প. ৪০

যারকানী বলেন :<sup>৩৩</sup>

### التفسير في اللغة الايضاح والتبيين.

'আভিধানিক অর্থে তাফসির অর্থ স্পষ্ট করা, বিস্তারিতভাবে বর্ণনা করা।' আল্লাহর বাণী :°8

«ولا يأتونك بسشل الاجتناك بالحق واحسن تفسيرا»

'তারা আপনার কাছে এমন কোন বিস্ময়কর সমস্যা নিয়ে আসেনি, যার সঠিক সমাধান ও সুন্দর ব্যাখ্যা আপনাকে আমি দান করিনি।'

আবু হাইয়য়য়ন বলেন :<sup>৩৫</sup>

التفيير في اللغة: الاستبانة والكشف

'আভিধানিক অর্থে তাফসির অর্থ পরিক্ষারভাবে বর্ণনা করা, উন্মুক্ত করা।'

আল্লামা শিহাবুদ্দিন আলুসী বলেন :<sup>৩৬</sup>

التفسير تفعيل من الفسر وهو لغة البيان والكشف.

'তাফসির শব্দটি বাবে তাফয়িল–এর ক্রিয়ামূল। যা \_\_\_\_ থেকে নেরা হয়েছে। অর্থ বর্ণনা করা, উন্মুক্ত করা।'

- কাষী সানাউল্লাহ পানিপথী বলেন : ٥٩ ٤٠٠ ني ، س ، ر বর্ণত্রয় থেকে তাফসির শব্দটি উদ্ভৃত।
   অর্থ উন্তুক্ত করা, অবগুষ্ঠন উন্মোচন করা।
- মারা আলকাভান বলেন :<sup>৩৮</sup>

التفسير فى اللغة تفعيل من الفسر بمعنى الابانة والكشف واظهار المعنى المعقرل ، فعلد : كضرب ونصر ، يقال فسرالشئ يفسر بالكسر ويفسره بالضم فسرا وفسره : ابانه ، والتفسير والفسر : الابانة وكشف المغطى .

'আভিধানিক দৃষ্টিতে তাফসির শব্দটি বাবে তাফরিল এর الغير الهجاء ক্রিয়ামূল থেকে উদ্ভূত। অর্থ স্পফ্টভাবে বর্ণনা করা, খোলা, বুল্বিভিত্তিক অর্থ প্রকাশ করা। ক্রিয়ারূপে তাফসির শব্দটি বাবে خرب نه طور الشرع بفير ويفره এতপুভর থেকে ব্যবহৃত হয়ে থাকে। বলা হয় أفرالشرع بفير ويفره المراب এর অর্থ হচ্ছে—সুস্পফর্পে বর্ণনা করা। আর 'আততাফসির' ও 'আলফাসরু' অর্থ স্পফ্ট করে বর্ণনা করা, আবৃত বস্তুকে উনুক্ত করা।'

আবু হাইয়্যান <sup>৩৯</sup> বলেন :<sup>৪০</sup>

## ويطلق التفسير ايضا على تعربة للانطلاق.

৩৩, বারকানী, নানাহিত্বল ইরকান, বৈজত : লাজন কুতুব, ১ম সংস্করণ ১৯৮৮ খ্রি./১৪০৯হি., ২য় খণ্ড, পু. ৪

৩৪. আলকুরআন, সুরা কুরকান, আয়াত : ৩৩

৩৫. আসসাঘত, প্রান্তক, ১ম খণ্ড, পৃ. ২৭

৩৬. আলুসী, প্রাপ্তক, ১ম খণ্ড, মুখবন্ধ, পৃ. ৪

৩৭. কাষী সামাউদ্ধাহ পানিপথী, *তাফসির মাযহারী*, (বাংলা অমুবাস) ইসলামিক ফাউন্তেশন বাংলাদেশ, ১ম খণ্ড, প্, মুখবস্ত

৩৮, মানা আলকাভান, প্রাথক্ত, পু. ৩৩৪

৩৯. আবু হাইয়্যান ঃ তাঁর পুরো নাম আসিরুদ্দিন আবু আবদুল্লাহ মুহাম্বদ ইবনে ইউসুফ ইবনে হাইয়্যান আল আন্দালুসী। আট খঙে সমাপ্ত বিখ্যাত তাকসির গ্রন্থ 'তাকসির বাহরে মুহিতের' লেখক। তিনি একাধারে হাদিসবেস্তা, সাহিত্যক্ত ও মুতাকাল্পিম হওয়ার কারণে এর ছাপ তায় তাকসির গ্রন্থে লক্ষণীয়। তিনি সুর্বল ও যানোয়াট বর্ণনাসূত্রকে দ্বিধাহীনচিত্তে অস্বীকার করেছেন। ৬৫৪ হিজরি সালে তিনি ইনতিকাল করেন।

৪০. আবু হাইয়্যান, বাহরে মুহিত, বৈক্ষত : লাকল কুতুব, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৩

- সালাব বলেন :85
  - تقول فررت الفرس: عربته ينطلق في حصره، وهو راجع لمعنى الكشف، فكانه كشف ظهره لهذا الذي يريده منه من الجري.
  - 'ভারবাহী পশুর গদি কেলে দিয়ে পশুর পৃষ্ঠদেশ উন্তুক্ত করাকেও তাকসির বলে অভিহিত করা হয়। উন্তুক্ত করার ফলে খোলা ও প্রকাশের বিষয় পাওয়া যায়। কেননা সওয়ারীর জিন নামানোর পর পৃষ্ঠদেশ খুলে সামনে চলে আসে।'
- প্রফেসর মিঞা মনজুর আহমাদ–এর মতে :
   <sup>৪২</sup> আভিধানিক দৃষ্টিতে তাফসিরের মূল ধাতু হচ্ছে
   <sup>1</sup>
   <sup>2</sup>
   <sup>1</sup>
   <sup>1</sup>
- আল্লামা সুরুতী বলেন :<sup>85</sup>

التفسير تفعيل من الفسر وهو البيان والكشف . ويقال هو مقلرب السفر . تقول الفر . التفسير تفعيل من الغسرة وهي اسم لما يعرف به الطبيب المرض . العبيع : اذا اضاء . وقيل ماخوذ من التفسرة وهي اسم لما يعرف به الطبيب المرض . 'তাফিসির শন্দি বাবে তাফিরিলের الفسر 'আলফাসরু' ক্রিয়ামূল থেকে উল্পুত। অর্থ বর্ণনা করা, উন্মুক্ত করা। 'ফাসরু' শন্দিট السفر শন্দের পরিবর্তিত রূপ। প্রভাত আলোকিত হলে বলা হয় بناسبح কেউ কেউ বলেছেন, এ শন্দিটি تفسرة থেকে নেয়া হয়েছে। যার সাহাযোড ভাক্তার রোগীর রোগ নির্ণয় করতে পারে তাকে 'তাফিসিরা' বলে।

তাফসিরের পারিতাবিক সংজ্ঞায় প্রাজ্ঞ মুফাসসির ও ভাষাবিদদের থেকে বিভিন্ন উক্তি পরিদৃষ্ট হয়। সুবিজ্ঞ মনীবীদের সেসব উক্তি এখানে তুলে ধরছি।

আল্লামা বারকাশী বলেন : 88

التفسير علم يعرف به فهم كتاب الله السنزل على نبيه محسد صلى الله عليه وسلم ، وبيان معانيه ، واستخراج احكامه وحكسه .

'তাফসির হলো

এমন বিদ্যা যাধারা নবি মুহাম্মাদ [স]

এর উপর অবতারিত আল্লাহর কিতাব

কুরআনের বুঝ অর্জিত হয় এবং কুরআনের অর্থের ব্যাখ্যা

বিশ্লেষণ, তার আহকাম ও হিকমাত

সমূহের তথ্য উদঘাটন করা যায়।'

শিহাবুদ্দিন আলুসীর মতে :8<sup>6</sup>

علم يبحث فيد عن كيفية النطق بالفاظ القران ومدلولاتها واحكامها الافراديه والتركيبية ومعانيها التي تحمل عليها حالة التركيب وتتسات لذلك كسعرفة النسخ وسبب النزول وقصد توضع ما ابهم في القران ونحو ذلك.

৪১ প্রাপ্তত

৪২. এফেসর মিঞা মনজুর আহমাদ, তারিখৃত তাফসির ওয়া উসুলুত তাফসিয়, লাহোর : ইলম কুতুব খানা, পৃ. ৭

৪৩. সুযুতী, প্রাগুড়, ২য় খণ্ড, পু. ২২১

৪৪. যারকাশী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পু. ১৩; সুরুতী, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পু. ১৪৭

৪৫. আলুসী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ. ৪

'তাফসির এমন বিদ্যা যার মধ্যে কুরআনের শদাবলীর উচ্চারণ পদ্ধতি, এর বিষয়বস্তু, শদ ও বাক্য বিন্যাসের রীতি–নীতি ও সেসব অর্থ সম্পর্কে আলোচনা করা হয়, যা এই শদাবলীর বারা বাক্য বিন্যাসের অবস্থার উদ্দেশ্য করা হয়। অনুরূপ কুরআনের আয়াতের নাসিখ–মানসুখ, শানে নুযুল এবং অস্পষ্ট ঘটনাবলীর ব্যাখ্যা প্রদানের মাধ্যমে সেসব অর্থ উপলব্ধি করার জন্য তাফসির শাস্ত্র পরিশিষ্টের কাজ দেয়।

- যারকাশী বলেন :86
  - علم يبحث فيه عن احوال القران الكريم من حيث دلالته على مراد الله تعالى بقدر الطاقة البشرية .
  - 'তাকসির এমন বিদ্যা যাতে মানুষের সাধ্যানুপাতে আলকুরআনুল কারীমের কোন আয়াত বা কোন শব্দ দ্বারা আল্লাহ কি বুঝাতে চেয়েছেন সে সন্দর্কে আলোচনা করা হয়।'
- আবু হাইয়্যান বলেন : 89
  - علم به حث في عن كيفية النطق بالفاظ القران ومدلولاتها واحكامها الإفرادية والتركيبية ومعانيها التى تحمل عليها حالة التركيب وتتبات لذلك . والتركيبية ومعانيها التى تحمل عليها حالة التركيب وتتبات لذلك . তাফসির এমন বিদ্যা বাতে কুরআনের শব্দাবলীর গঠন পশ্ধতি, এর প্রকৃত অর্থ ও নির্দেশাবলী, শব্দ ও বাক্য বিন্যানের মর্মার্থ সম্পর্কে আলোচনা করা হয়।'
- আল্লামা জুরজানী বলেন :8৮
   التفسيير في الشرع توضيح معنى الابة وشانها وقصتها والسبب الذي نزلت فيه
   بلفظ بدل عليه دلالة ظاهرة.
  - 'আয়াতের অর্থ, অবস্থা, কাহিনী ও শানে নুবুল সম্পর্কে সুস্পফ্ট বর্ণনাকে তাফসির বলে।'
- আল্লামা সুরুতী বলেন :<sup>85</sup>

علم نزول الايات وشؤونها واقاصيصها والاسباب النازلة فعيها ثم ترتيب كيها ومدنيها ومحكمها ومتشابها وناسخها ومنسوخها وخاصها وعامها ومطلقها ومقيدها ومجملها ومغسرها وحلالها وحرامها ووعدها وامرها ووعيدها ونهيها وعيرها وامثالها.

'তাকসির এমন বিদ্যাকে বলে যার মধ্যে কুরজানের আয়াতসমূহের অবতরণ, সংশ্লিফ ঘটনাবলী এবং নাযিলের কারণ, এমনকি মাল্লী, মাদানী, মুহকাম, মুতাশাবিহ, নাসিখ, মানসুখ, খাস, আম, মুতলাক, মুকাইয়াাদ, মুজমাল, মুফাস্সার, হালাল, হারাম, ওয়াদা, ওয়ীদ, আমর, নাহী এবং ইবরাত ও আমসাল ইত্যাদির বিশ্লেষণ করা হয়।'

আল্লামা তাকতাবানী বলেন :<sup>৫০</sup>

. هو العلم الباحث عن اصول كلام الله من حيث الدلالة على المراد . 'তাফসির সেই বিদ্যার নাম, যার মধ্যে আল্লাহর বাণীর উদ্দেশ্যাবলী যথাযথভাবে আলোচনা করা হয়।'

৪৬, যারকানী, প্রাণ্ডজ, ২য় খণ্ড, পু. ৪

৪৭. যাহায়ী, প্রাণ্ডভ, ১ম খণ্ড, পু. ১৪; সুমুজী, প্রাণ্ডভ, ২য় খণ্ড, পু. ১৭৪

৪৮. শরিফ আদি, কিতাবৃত ভারিফাত, বৈয়ত : দারুল কুতৃব আল ইলমিয়্যা ১৯৯৫ খ্রি. পু. ৬৩

৪৯. সুযুতী, প্রাথক, ২য় খণ্ড, পু. ২২২

৫০. আবদুল মালেক, কামুসুল মুসতালাহাত, কুমিল্লা : দাকল মাতাআ, ১৯৯৭. পু. ১৪২

- ইমাম মাতৃরিদী বলেন :<sup>৫১</sup>
  - াহি এই। আছার এই। আছার এই। আছার এই। আছার এই। আছার তাজালা এ শব্দর অর্থ এটাই। আছার তাজালা এ শব্দ দ্বারা এটাই বুঝিরেছেন।
- অধিকাংশ তাফসিরকারকের মতে :<sup>৫২</sup>
  - هوعلم باصول يعرف بها معانى كلام الله على حب الطاقة البشرية .
    'তাকসির হলো সেসব মৃলনীতির জ্ঞানার্জন করা, যার মাধ্যমে আল্লাহর বাণীর মর্মার্থ ও
    উদ্দেশ্য মানবীর জ্ঞানের সাধ্যানুযায়ী উপলম্থি করা যায়।'
- আল্লামা কাষী বায়বাবী বলেন : <sup>28</sup>
   هو علم بحث فيث معنى نظم القرآن بحيث الطاقة البشرية وبحسب مايقتضى القواعد العربية .
- ইমাম বাগবী বলেন :<sup>৫৫</sup>
   هو علم الذي يعرف به فهم القرآن الكريم وادراك معانيه والكشف عن مقاصده ومراميه
   واستخراج احكامه وحكمه وتوضيح معنى الايات القرانية .
- ইসলামি পরিভাষায় তাফসিরের অর্থ হলো :<sup>৫৬</sup>

هو علم نزول الاية وسورتها واقاصيصها واثارات النازلة فيها .

মুফতি আমিমুল ইহসান বলেন :<sup>৫৭</sup>

"علم يبحث فيه عن احوال الكتاب العزيز القران السجيد من حيث نزوله وسنده وادابه والفاظه ومعانيه المتعلقة بالنظم والاحكام."

'তাফসির এমন বিদ্যা যার মধ্যে কুরআন অবতীর্ণের ধারা, সনদ, আদাব, শব্দসমূহ, আর বিধান ও বর্ণনার সাথে সংশ্লিফ সম্পর্কে আলোচনা করা হয়।

● খালিদ বিন উসমান আসসাবত বলেন : والم আজ আলিমগণ থেকে তাফসিরের অনেক সংজ্ঞা পাওয়া যায়। তেয়৳ সংজ্ঞা পয়্যালোচনা করে আমি যে সংজ্ঞাটিকে সর্বোত্তম মনে করেছি তা علم يبحث فيه عن احوال القران العزيز من عيث دلالته على مراد الله تعالى بقدر : তেছ الطاقة البشرية .

'তাফসির এমন বিদ্যা বাতে মানুষের সাধ্যানুপাতে আলকুরআনুল কারীমের কোন আয়াত বা কোন শব্দ দ্বারা আল্লাহ কি বুঝাতে চেয়েছেন সে সম্পর্কে আলোচনা করা।'

৫১. সুরুতী, প্রান্তক্ত, ২য় খণ্ড, পু. ২২১

৫২. শামসূল হক, ভাকসির শাস্ত্র পরিচিতি, তাকা : ই,ফা,বা, ১৯৯৯, পু, ১০

৫৩. হাজী খলিফা, কাশফুফ ফুনুন, বৈজত : নাজন কুতুব, ১ম খণ্ড, পু. ২০০

৫৪. কাৰ্যী নাসিক্তদ্দিন বায়্যাবী, তাফসির বায়্যাবী, বৈক্তত ; দাকল কুতুৰ আল ইলমিয়াা, ১ম খণ্ড, পু. ১৬

৫৫. দ্ৰ: ইমাম বাগদী, মাজালিযুত তাদাবিল

৫৬. প্রাণ্ডত, ১ম খণ্ড, পু. ভূমিকা

৫৭. মুফতি আমিমুল এহসাদ, জাততানবির ফি উসুলিত তাফসির, পু. ৪১

৫৮. আসমাবত, প্রাগুক্ত, ১ম খণ্ড, পু. ২৯

#### তাবিলের পরিচয়

تأويل তাবিল আরবি শব্দ। যা বাবে تغفيل তাকরিল এর ক্রিরামূল। এ শব্দটি দুইটি ক্রিরামূল থেকে নিম্পন্ন। বৈমন :

প্রথমত ঃ تأويل তাবিল শন্দটি لَوْلَ (আলআওলু) ক্রিয়ামূল থেকে এসেছে। এর আভিধানিক অর্থ হচ্ছে– الرجوع বা প্রত্যাবর্তন করানো।

- কামুস প্রণেতা বলেন : ول البيد اولا ومالا " এর অর্থ ফেরা, প্রত্যাবর্তন করানো। ا البيد اولا وتاوله
   আর্থ হচ্ছে পরিমাপ, ব্যাখ্যা।
- लिमानून আরব প্রণেতার মতে : الرجوع الرجوع वा প্রত্যাবর্তন করানো। الرجوع प्राप्त वा প্রত্যাবর্তন করানো। আর্থ ফিরে আসা। বেমন আর্থিরে আসা। বেমন হাদিনে এনেছে من صام الدهر فلا صام ولا ال अर्थ (प्र क्लाांति किंद्र कांद्रांति वाराति ।
- মান্না আলকান্তান বলেন : قويل الحصل मृलित िंदिक किंदित আসাকে عاويل তাবিল বলে। এ দৃক্টিকোণ থেকে পরিভাষায় مر الرجوع تأويل الكلام मूँ३िंট অর্থে ব্যবহৃত হয়। বেমন :
- دار এ১. تأويل الكيلام কোনো কথাকে প্রকাশ করে বর্ণনা করা। অর্থাৎ যা বক্তার প্রতি অথবা যা বক্তব্যের প্রতি প্রত্যাবর্তিত হয়।

والكلام انما يرجع ويعرد الى حقيقة التي هي عين السقصود

এটা আবার দুই প্রকার। ইনশা ও খবর। আর ইনশা দারা আমর বুকায়।

অতএব تآویل الامر হারা আদিই কর্মকে বুঝায়। হ্যরত আয়শা [রা] থেকে বর্ণিত তিনি বলেন :

«كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول في ركوعه وسجوده : سيحانك اللهم بحسدك اللهم اغفرلي ، بتأول القران»

রাসুল [স] যে আয়াতের উপর ভিত্তি করে এই তাসবিহ পাঠ করেছেন সে আয়াতটি হচ্ছে :°

«فسبح بحمد ربك واستغفر انه كان توابا »

আর تأويل দারা عين المخبر اذا وقع দারা تأويل আর تأويل पात تأويل

«ولقد جنناهم بكتاب فصلناه على علم هدى ورحمة لقوم يؤمنون . هل ينظرون الا تأويله يوم يأتى تأويله يقول الذين نسره من قبل قد جاءت رسل ربنا بالحق فهل لنا من شفعاء فيشفعوا لنا او نرد فنعسل غير الذي كنا نعسل»

১. আসসাহিবী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৫-১৬; সুযুতী, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পৃ. ২২১

২. মান্না আলকাভাদ, প্রান্তক, পু. ৩৩৬

৩, কামুস, প্রাণ্ডক্ত, ৩য় খণ্ড, পূ, ৩৩১

৪. লিদাদুল আরব, প্রাপ্তক, ১৩তম খণ্ড, পৃ. ৩৩-৩৪

৫. মান্না আলকাভান, প্রাপ্তত, পূ, ৩৩৬

৬. আলহাদিস, বুখারী ও মুসলিম

৭, আলকুয়আন, সুরা নাসর, আয়াত : ৩

b. আলভুরআন, *বুরা আরাফ*, আয়াত : ৫২-৫৩

০২. تأريل الكلام বলতে ব্যাখ্যা ও বর্ণনাকে বুঝায়। আল্লামা তাবারী [মৃ. ৩১০ হি.] তার তাকসির গ্রন্থে উল্লেখ করেন :

"القول في تأويل قوله تعالى كذا كذا"

احل التأويل এ আয়াতের ব্যাপারে মতভেদ করেছেন। কেননা এদের কাছে তাবিল দ্বারা তাফসির উদ্দেশ্য।

বিতীয়ত ঃ تأريل তাবিল শব্দটি الايالية (আলইয়ালা) ক্রিয়ামূল থেকে এসেছে। এর অর্থ হচ্ছে– বা রাজনীতি, রাক্ট্রনীতি। কেননা তাবিলকারী তাবিলকৃত বক্তব্যের উপর প্রভাব বিস্তার করে যথাযথ স্থানে রেখে থাকে।

আসাসুল বালাগাহ গ্রন্থে এসেছে : <sup>১০</sup>

"ال الرعية يؤولها ايالة حسنة وهو حسن الايالة"

'তিনি প্রজা সাধারণের উপর চমৎকার রাজত্ব প্রতিষ্ঠা করেছেনে, আর তিনিই হচ্ছেন উত্তম প্রজাবৎসল প্রশাসক।'

উল্লেখ্য আলবুরআনে ناريل শব্দটি বিভিন্ন অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। ১১

ক. ব্যাখ্যা বিশ্লেষণ ও সুনির্দিফকরণ অর্থে। আল্লাহর বাণী :<sup>>২</sup>

«فاما الذبن في قلوبهم زبغ فيتبعون ماتشابه منه وابتغاء تأويله ومايعلم تأويله الا الله»
খ. শত পরিণতি অর্থে। অল্লাহর বাণী :<sup>১৩</sup>

«وكذلك يجتبيك ربك ويعلسك من تأويل الاحاديث»

অন্যত্র বলেন :১৫

«قال لا يأتيكنا طعام ترزقانه الا نباتكما بتأويله»

আল্লাহ আরো বলেন :<sup>১৬</sup>

« وما نحن بتأيل الأحلام بعالمين»

«انا انبئكم بتأويله» أو انا انبئكم بتأويله

«هذا تأويل رؤياى من قبل» अरंगान परमार : पूत्राचारन परमार

১. বাহাৰী, প্ৰাণ্ডজ, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৬; সুযুতী, প্ৰাণ্ডজ, ২য় খণ্ড, পৃ. ২২১

वामाथगाती, जामामृन वानाशार, ५६ थव, ल. ५०

১১. আদ লামাগানী, কামুসুল কুরুআন, বৈরুত : লারুল ইলম লিল মালাইন, বিতীয়, সংকরণ ১৯৭৭, পু. ৫৮; বাহারী, প্রাথজ, ১ম ৭৫, পু. ১৮

আলকুরআন, সুরা আলেইমরান, আয়াত :৭; "য়াদের অন্তরে বক্রতা-কুটিলতা রয়েছে ফেবল ভায়াই ফিতনা সৃষ্টিয় ও অপব্যাখ্যার
উদ্ধেশে য়া রূপক তায় অনুসরণ করে। আয় তায় বয়াখ্যা আয়াহ ছাড়া কেউ জানে না।"

১৩. আলকুরআন, সুরা নিসা, আয়াত : ৫৯; "তার পর যদি তোমরা কোন বিষয়ে মততেন কর, তবে তা প্রতার্পণ কর আয়াহ ও রাসুলের প্রতি বনি তোমরা ইমান এনে থাক আয়াহর প্রতি এবং শেষ নিনের প্রতি। আয় এটাই উত্তন ও পরিশামে কল্যাণকর।"

আলকুরআদ, সুরা ইউসুক, আয়াত : ৬; "এমনিভাবে তোমার রব তোমাকে মদোনীত করবেদ এবং তোমাকে শিক্ষা দেবেদ স্বপ্নের বাখা।"

আলকুরআদ, সুরা ইউসুফ, আয়াত : ৩৭; "ইউসুফ বলল : তোমাদেরকে যে খাদ্য দেয়া হয়, তা তোমাদের কাছে আসার পূর্বেই
আমি এর ব্যাখ্যা তোমাদেরকে বলে দেব।"

১৬. আলকুরআন, *সুরা ইউসুফ*, আয়াত : ৪০; "আর আমরা স্বপ্লের তারীর সম্পর্কে পারদর্শীও নই।"

১৭. আলকুরআন, সুরা ইউসুফ, আরাত : ৪৫; "আমি এ স্বপ্নের তাবীর সম্বন্ধে আপনাদেরকে খবর এনে দেব।"

১৮. আলকুরআন, কুরা ইউকুদ, আয়াত : ১০০; "এ হলো আমার পূর্বেকার স্বপ্লের ব্যাখ্যা।"

ঘ. কর্ম সম্পাদন অর্থে। আল্লাহর বাণী :<sup>১৯</sup>

«قل هذا فراق بيني وبينك سأنبئك بتأويل مالم تستطع عليه صبرا»

আল্লাহ বলেন : ২০

« ذالك تأويل مالم تستطع عليه صبرا »

ঙ. সংবাদ প্রকাশ অর্থে। আল্লাহ বলেন :<sup>২১</sup>

«هل ينظرون الا تأويله يوم يأتي تاويله»

আল্লাহ ইরশাদ করেন : ২২

«بل كذبوا بما يحيطوا بعلمه ولمايأتيهم تأويله»

চ. আলমুল্ক অর্থে। আল্লাহ বলেন :<sup>২৩</sup>

«ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله »

আল্লাহ অন্যত্র বলেন : 28

«ومايعلم تأويله الاالله والرسخون في العلم»

ছ. খাদ্যের বর্ণ বা রং অর্থে। আল্লাহর বাণী :<sup>২৫</sup>

«قال لايأتيكما طعام ترزقانه الانبأتكما بتأويله قبل ان يأتيكما »

জ. তাহকিক বা বিশ্লেষণ অর্থে। আল্লাহর বাণী :<sup>২৬</sup>

«با ابت هذا تأويل رؤياي من قبل»

১৯. আলকুরআন, সুরা কাহাফ, আয়াত : ৭৮; "তিদি বললেন : এখানেই সম্পর্কছেদ হলো আমার ও আপনার মাঝে। তবে যে বিষয়ে আপনি ধৈর্যধারণ করতে পায়েদনি, আমি তার প্রকৃত তত্ত্বকথা আপনাকে জানিয়ে দিছি।"

২০. আলকুরাআন, সুরা কাহাফ, আয়াত : ৮২; "আপনি যে বিষয়ে ধৈর্যধারণ করতে পারেননি, এ হলো তার প্রকৃত তত্ত্বধা।"

২১. আলভুরআন, সুরা আরাক, আরাত : ৫৩. "তারা কি এখন ওধু এর পরিণামের প্রতীক্ষার আছে? যেদিন এর পরিণাম প্রকাশ পাকে-----।"

২২, আলফুরআন, সুরা ইউনুস, আয়াত : ৩৯; "বরং তারা অঙ্গীকার করে সে বিষয়ে যার জ্ঞান তারা আয়ন্ত করতে পারেদি এবং এখনো এর পরিণাম তাদের কাছে আসে নি।"

২৩. আলকুরআন, *বুরা আলে ইমরান*, আয়াতাংশ : ৭; "ভারা ফিতনা সৃষ্টি ও অপব্যাখ্যার উদ্দেশে যা রূপক তার অনুসরণ করে।"

২৪, আলকুরআন, সুরা আলে ইমরান, আরাতাংশ; "আর তার ব্যাখ্যা আরাহ ছাড়া কেউ জানে না। আর যারা জানে সুগজির।"

২৫. আলকুরআন, সুরা ইউসুফ, আয়াত : ৩৭; "ইউসুফ বলদ : তোমাদেরকে যে খাদ্য দেরা হয়, তা তোমাদের কাছে আসার পূর্বেই আমি এর ব্যাখ্যা তোমাদেরকে বলে দেব।"

২৬. আলকুরআন, সুরা ইউসুফ, আয়াভাংশ : ১০০; "হে আমার আব্বা! এ হলো আমার পূর্বেকার স্বপ্লের ব্যাখ্যা।"

তাবিলের পারিভাষিক সংজ্ঞা নিরূপণেও মনীষীগণ মতানৈক্য করেছেন। মুতাকান্দিমীন তথা পূর্ববর্তী আলিম তাবিলকে দু ভাবে ব্যাখ্যা করেন। ২৭

প্রথমত ঃ الكلام وبيان معناه তথা তাবিল হচ্ছে কালামের ব্যাখ্যা ও অর্থের বর্ণনা করা, চাই তা প্রকাশ্য কালামের সাথে মিল থাকুক বা নাই থাকুক। এ ক্ষেত্রে তাবিল ও তাফসির সমার্থবাধক হবে। তাবেরি মুকাসসির মুজাহিদ । বিলেন : ان العلاء بعلون تأويله ويتاويله و

দ্বিতীরত : نفس السراد بالكلام তথা কালাম দ্বারা যা বুঝার তাই তাবিল। কেননা কালাম কোন খবরের উপর নির্ভরশীল হলে যে কর্ম উদ্দেশ্য অথবা খবর দেয়া হচ্ছে, তাই তাবিল। <sup>৩১</sup> অতএব বলা যায়, তাদের মতে তাবিলের পারিতাবিক সংজ্ঞা দু'টো হচ্ছে—<sup>৩২</sup>

- (١) التأويل تفسير الكلام وبيان معناه سواء وافق ظاهره او خالفه .
- তাবিল বলতে বুঝায় আল্লাহর কালানের ব্যাখ্যা করা এবং উহার অর্থ বর্ণনা করা। চাই এ
  বর্ণনা তার প্রকাশ্য কালামের সাথে মিল থাকুক বা নাই থাকুক।

(٢) هو نفس المراد بالكلام.

কালামুল্লাহর উদ্দেশ্যগত অর্থই হচ্ছে তাবিল।
 অপরদিকে মুতাআখখেরীন তথা পরবর্তী আলিমগণ তাবিলের সংজ্ঞায় বলেন :

. هو صرف اللفظ عنى السعنى الراجع الى السعنى المرجوح لدليل يقترن به .
'কোন দলিলের ভিত্তিতে কোন শব্দের বলিষ্ঠ অর্থ ছেড়ে দুর্বল অর্থ গ্রহণ করাকে তাবিল বলে।'
জামউল জাওয়ামে গ্রন্থে বলা হয়েছে : <sup>৩৪</sup>

التأويل حمل الظاهر على السحتسل المرجوح.

'প্রকাশ্য অর্থ পরিত্যাগ করে দুর্বল অর্থ গ্রহণ করাকে তাবিল বলে।'

কোন দলিলের ভিত্তিতে যদি এর্প করা হয় তবে তা সঠিক। আর কোন কাল্পনিক দলিলের ভিত্তিতে যদি দুর্বল অর্থ গ্রহণ করা হয় তবে তা বাতিল বলে গণ্য হবে। যার নিশ্চিত বা কাল্পনিক কোন প্রকার দলিলই যদি না থাকে তবে তা হবে আল্লাহর বাণীর অবমূল্যায়ন।

আল্লাহ তাআলার গুণাগুণ বিশিক্ট মাসআলায় তাবিল সম্পর্কে যে মতবিরোধ পরিদৃক্ট হয়, তা এ ধরনেই। কেউ কেউ এ ধরনের তাবিলের নিন্দা করে এর থেকে বিরত রাখতে সচেক্ট। আবার কেউ কেউ এ ধরনের তাবিলের প্রশংসা করে তাবিল করাকে আবশ্যক বলে মনে করেছেন। তি

२१. याश्वी, शाश्रक, ४म ४७, ९. ४१; यात्रकानी, शाश्रक, २য় ४७, ९. ९

২৮, বিভায়িত দেখা যেতে পারে : অত্র গ্রেকণা অভিসন্দর্ভ, ৩য় অধ্যায় দ্র:

২৯, বিভারিত দেখা যেতে পারে : অত গবেষণা অতিসন্দর্ভ, ৫ম অধ্যায় দ্র:

৩০, যাহাবী, প্রাথজ, ১ম খণ্ড, পু. ১৭; নাম্নকানী, প্রাথজ, ২য় খণ্ড, পু. ৭

৩১. যারকানী, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পৃ. ৭; যাহাবী, প্রাণ্ডক, ১৯ খণ্ড, পৃ. ১৭

৩২, যাহারী, প্রাণ্ডজ, ১ম খণ্ড, পু. ১৭

৩৩. মানা আলকাত্তান, প্রাণ্ডক, পৃ. ৩৩৭; যাহাবী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৮

৩৪. জামউল জাওয়ামে, ২য় খও, পৃ. ৫৬;

৩৫. ইবনে তাইমিয়া, জাল একলিল কিল নুভাশাবিহ ওয়াত তাবিল, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৫-১৭; কাবী সানাউল্লাহ পানিপধী, প্রান্তক, ১ম খণ্ড, ভূমিকা, পৃ. ১৫

### তাফসির ও তাবিলের পার্থকা

তাফসির ও তাবিল তাফসির অভিজ্ঞানের দু টো প্রসিন্ধ পরিভাষা। এতদুভরের মাঝে পার্থক্যের জন্য মনীষীগণ এত বেশি মতবিরোধ করেছেন যাতে খুব সহজে অনুমের হয় যে, এ দু টো কোন সুনির্দিক্ট ও সর্বজন স্বীকৃত পরিভাষা নয়। যদি এতদুভরের মাঝে পার্থক্য থাকতো তবে এত তীব্র মতবিরোধের কোন প্রয়োজন ছিল না। কোন কোন আলিম তাফসির ও তাবিলকে দু টো আলাদা পরিভাষারূপে প্রতিষ্ঠা করার চেক্টাও করেছেন, কিছু তা ভিন্ন পরিভাষা হিসেবে বিশ্বব্যাপী কোন গ্রহণযোগ্যতা অর্জন করতে পারেনি। এর ফলে প্রাচীনকাল থেকে অধুনাকাল পর্যন্ত মুফাসসিরগণ সমার্থবাধক শব্দের ন্যায়ই ব্যবহার করে আসছেন। একটি অন্যটির স্থলেও ব্যবহার হচ্ছে অনায়াসে।

তবে এর মাঝে পার্থক্য রয়েছে। ব্লবশ্য এ পার্থক্য নির্পণ করা বেশ জটিল ও কফ্টসাধ্য। যথার্থ পান্ডিত্য আর ঐশী সাহায্য না পেলে পার্থক্য নির্পণ করা দুঃসাধ্য। এ প্রসঞ্জো ইবনে হাবিব নিশাপুরী বলেন : °

"نبغ فی زماننا مفسرون لو سئلوا عن الفرق بین التفسیر والتأویل ما اهتدوا البه"

'আমাদের বুগে এমনও তাফসিরকারক আত্মপ্রকাশ করেছেন, তাঁদেরকে তাফসির ও তাবিলের

মাঝে পার্থক্য সম্পর্কে প্রশ্ন করা হলে তাঁরা কোন সদুভর প্রদান করতেন না।'

তবে তাফসির ও তাবিলের পার্থক্য নির্পণে তাফসিরকারকগণ বিভিন্ন অভিমত ব্যক্ত করেছেন।

এখানে তাঁদের অভিমতগুলো উপস্থাপন করা হলো:

- ك. উৎসগত ঃ তাকসির ও তাবিলের উৎসগত পার্থক্য হচ্ছে— يغربن 'তাকসির' শব্দটি عفر بغربان এ এ এ الابالة क্রিয়ামূল থেকে উৎকলিত। আর تأويل 'তাবিল' শব্দটি اول অথবা الابالة থেকে
  উদ্ভূত।8
- ২. শাব্দিক অর্থগত ঃ তাকসির শব্দের আভিধানিক অর্থ-বর্ণনা করা, প্রকাশ করা, উন্মুক্ত করা, অবিমুক্ত করা, উন্মিলিত করা ইত্যাদি। আর তাবিল শব্দের আভিধানিক অর্থ প্রত্যাবর্তন করানো, করোনো, রাজনীতি–রাঝুনীতি ইত্যাদি।<sup>৫</sup>
- পরিভাষাগত ঃ পরিভাষায় তাফসিয় বলতে বুকায়-

علم باصول يعرف بها معانى كلام الله على حب الطاقة البشرية . 'তাফসির হলো সেসব মূলনীতির জ্ঞানার্জন করা, যার মাধ্যমে আল্লাহর বাণীর মর্মার্থ ও উদ্দেশ্য মানবীয় জ্ঞানের সাধ্যানুযায়ী উপলব্ধি করা যায়।'

আর পরিভাষায় তাবিল হচ্ছে :9

. هو صرف اللفظ عن المعنى الراجح الى المعنى المرجوح لدليل يقترن به . 'কোন দলিলের ভিভিতে কোন শব্দের প্রবল অর্থ ছেড়ে দুর্বল অর্থ গ্রহণ করাকে তাবিল বলে।'

ভাকী ওসমানী, প্রাগুক্ত, দেওবল: যাকারিয়া বুক ডিপো, তা:বি:, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩২৬

২. কাষী সানাউল্লাহ পানিপথী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, ভূমিকা, পৃ. ১৪

৩. সুযুতী, প্রাগুক্ত, ২য় খণ্ড, পু. ১৭৩;

৪. মানুা আলকাতান, প্রাণ্ডক, পৃ. ৩৩৪-৩৩৭; আসসাযত, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ. ২৫-২৯; যাহাবী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৬-১৭

৫, প্রাক্তর

৬. শামসুল হক, প্রাত্তক, পৃ. ১০

৭. মানা আলকাতান, প্রাত্তক, পূ. ৩৩৭

- 8. जनगाना পার্থকা: তাফসির বিশেষজ্ঞ উলামায়ে মুতাকাদেমীন, আবু উবায়দা ও আলিমদের একটি দলের মতে: "التفيير والتأويل بيمنى واحد فها مترادفان. "তাফসির ও তাবিল একই অর্থবোধক। এ দুটো সমার্থবোধক শব্দ।" উলুমুল কুরআনের বিশিষ্ট লেখক মান্না আলকাত্তান তাঁর গ্রালেখ শব্দ দু"টিকে متقربان ও مترادفان সমার্থবোধক ও কাছাকাছি অর্থের শব্দ বলেছেন।"

  - 'قد نبغ فى زماننا مفرون لو كلوا عن الفرق بين التفسير والتأويل ما احتدوا البه ' 'আমাদের যুগে এমনও তাফসিরবেত্তা আত্মপ্রকাশ করেছেন, তাদেরকে তাফসির ও তাবিলের মাঝে পার্থকা সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করলে তারী কোন সদুত্তর প্রদান করতেন না।'
- আল্লামা বারকানীর মতে : ১৪ শব্দ দু'টি সমার্থবোধক। কাজেই উভয়ের মধ্যে النبية النبية النبية المعامة विদ্যমান।
- ৫. ইমাম মাতুরিদীর শৈ মতে : " অকাট্যভাবে আল্লাহর উদ্দেশ্য যার মাধ্যমে জানা যায়, তাই তাফসির। এক্ষেত্রে তাফসিরকারককে নিশ্চয়তার সাথে একথা বলতে হয় য়ে, ' عنی بالنه' শদ্দের অর্থ এটাই। আর আল্লাহ তাআলা এ অর্থই বুঝিয়েছেন। এরূপ কথার সমর্থনে নিশ্চিত দলিল পাওয়া গেলে তা সঠিক তাফসির। আর তা না হলে সেটা হবে নিজৰ অভিমতের তাফসির بالرای । ١٩٠١ শরিআতে এরূপ তাফসির নিষিল্ধ।

৮. সুযুতী, প্রাণ্ডভ, ২য় খণ্ড, পু. ২২১; বাহাবী, প্রাণ্ডভ, ১ম খণ্ড, পু. ১৯

৯. মানা আলকান্তান, প্রাণ্ডক, পৃ. ৩৩৮ ; আবদুল মুনয়িম ইবরাহিম, আননুকাতুল মুতাখামাহ, রিয়াদ : মাকতাবা নায়ায়, ১ম সংকরণ ১৯৯৭/১৪১৮, পৃ. ৯ ; মুসাইদ বিন সুলাইমান, উসুলুত তাফসির, দাখান : দাফল ইয়নুল জাওয়ী, ১৪২০ হি. পৃ. ৯০

১০. আসকালানী, আল ইসাকা, মিসর : মুক্তফা আলবাবী, ১৩২৩ হি. ২য় খণ্ড, পৃ. ৩২৩ ; ইমাম আহমদ, মুসনাদ, ১ম খণ্ড, পৃ. ২৬৬

১১. ভাষারী থেকে উদ্ধৃত, ১ম খণ্ড, পূ. ২০৬, হাদিস নং- ৬৬৩২

১২. সুযুতী, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পু. ২২১

১৩. সুমুতী, প্রাগুক্ত, ২য় খণ্ড, পূ. ১৭৩

১৪. বারকাদী, প্রাণ্ডত, ২য় খণ্ড, পু.৭

১৫. বিভারিত দেখা যেতে পারে : অত্র গবেষণা অভিসন্দর্ভ, ৫ম অধ্যায় দ্র:

১৬. সুযুতী, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পু. ২২১ ; কুল্লিয়াত, ২য় খণ্ড, পু. ১৬

من تكلم في القران برأيه فاصاب فقد اخطاء " : अप. नाजूल [त्र] तरलाइन

- وهُ. আল্লামা রাগেব ইস্পাহানী বলেন : 'তাকসির শব্দটি তাবিলের চেরে ব্যাপকার্থবাধক।
  সাধারণত তাফসির শব্দটি শব্দাবলীর জন্য ব্যবহৃত হয়, আর তাবিল শব্দটি ব্যবহৃত হয় অর্থের
  জন্য। বেমন تأريل الرزيا বা অপ্লের তাবির। এছাড়া অধিকাংশ ক্ষেত্রে তাবিল শব্দটি
  الكتب বা আল্লাহ প্রদন্ত কিতাবের জন্য ব্যবহৃত হয়, আর তাফসির আল্লাহ প্রদন্ত ও জন্যান্য
  রচিত প্রশ্বের ক্ষেত্রেও ব্যবহৃত হয়। তাফসির একক শব্দাবলীর ক্ষেত্রে প্রবোজ্য, আর তাবিল
  অর্থ বাক্যাবলীর ক্ষেত্রে ব্যবহৃত হয়।
  - বিরল ও দুর্লভ শব্দমালার ক্ষেত্রে তাফসির শব্দটি ব্যবহৃত হয়। আর তাবিল শব্দটি কখনো আম ও কখনো খাস শব্দের ক্ষেত্রে ব্যবহৃত হয়।<sup>১৯</sup>
- ০৭. আবু তালিব সালাবী বলেন :২০ শব্দের মৌল ও রূপকার্থ বর্ণনা করাকে তাফসির বলে। আর শব্দের বাতেনী অর্থ বর্ণনা করাকে তাবিল বলে। উদ্দেশ্য উপস্থাপনকে তাবিল আর দলিল–প্রমাণের ভিত্তিতে উদ্দেশ্য প্রকাশ করাকে তাফসির বলে।
- ০৮. মাহমুদ আলুসীর ভাষ্য মতে :<sup>২১</sup> ক্রমবিন্যাস ও ইবারত তথা রচনা থেকে যে অর্থ স্পফ্ট নির্গত হয় তা বর্ণনা করাকে তাফসির বলে। অপরদিকে ইবারত বা রচনা থেকে যে অর্থ ইজ্পিতে বুঝা যায় তা বর্ণনা করাকে তাবিল বলে।
- وه. বাগবী ও কাওয়াশী বলেন : ২২ তাবিল হচ্ছে— আয়াত দ্বারা এমন ভাবার্থ গ্রহণ করা, যা সে আয়াতের মাঝে থাকার সম্ভাবনা রয়েছে। এ ধারণাটি আয়াতের পূর্বাপরের সাথে সামস্যশীল এবং তা কুরআন ও সুনাহ পরিপন্থী হবে না। পক্ষান্তরে এর বিপরীত কোন আয়াতের শানে নুবুল এবং সংশ্লিষ্ট ঘটনা প্রকাশ করাকেই বলা হয় তাফসির। উতরের মধ্যে التباين সম্পর্ক বিদ্যমান।
- ১০. কোন কোন তাফসিরকারের ভাষ্য মতে :<sup>২৩</sup> রেওয়ায়াতযুক্ত বিষয়কে তাফসির বলে। আর দিরায়াতযুক্ত বিষয়কে তাবিল বলে। উভয়ের মধ্যে النبايان সম্পর্ক বিদ্যমান।
- ১১. মৃতাআখেখরীনের প্রসিম্প মতে : ২৪ তাফসির হলো এমন অর্থ বর্ণনা করা যা প্রকাশ্য ইবারত দারা বোধগম্য হয়। আর তাবিল হলো এমন অর্থ বর্ণনা করা যা ইশারা দারা বোধগম্য হয়। উভয়ের মধ্যে তাবাউন সম্পর্ক বিদ্যমান।
- ১২. কেউ কেউ বলেছেন : 

  তাফসির হলো যার মধ্যে একাধিক অর্থের সম্ভাবনা বিদ্যমান থাকে

  না। কিন্তু তাবিল হলো যার মধ্যে বিভিন্ন ব্যাখ্যার সম্ভাবনা থাকে। এর মধ্যে একটির প্রকাশ্য 

  দলিল–প্রমাণও থাকে।

১৮. যাহাবী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পূ. ১৯-২০, আবদুল মুনয়িম ইবরাহিম, প্রাণ্ডক, পূ. ৭ ; মুকান্দামা জামিউত তাকাসির, পূ. ৪৭

১৯. সুরুতী, প্রান্তক, ২য় খণ্ড, পু. ২২২

২০. সুযুতী, প্রাহাক ২য় খণ্ড, পৃ. ১৫২

২১. আনুসী, প্রাণ্ডভ, ১ম খণ্ড, ভূমিকা, পৃ. ৪

২২. ইমাম বাগৰী, ভাফসির বাগৰী, ১ম খণ্ড, ভূমিকা, পৃ. ১৮, বারকাশী, প্রাণ্ডন্ড, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৫২

২৩. সুযুতী, প্রান্তক, ২য় খণ্ড, ২২২; কুরিয়াত, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৬

২৪, যাহাবী, প্রাথক্ত, ১ম খও, পৃ. ২১

২৫. সুমুতী, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, ২২২

- ১৩. আলআসবাহানী বলেন :<sup>২৬</sup> আলিমদের পরিভাবায় তাফসির হলো কুরআনের অর্থের ব্যাখ্যা করা, প্রকাশ্য ও কঠিন শব্দাবলীর উদ্দেশ্য বর্ণনা করা। আর তাবিল হলো الصجمل মুজমাল শব্দের ব্যাখ্যা করা।
- আবু নাসর আলকুশাইরী বলেন : ২৭

التفسير مقصور على الاتباع والسماع الاستنباط مما يتعلق بالتأويل.

১৫. কোন কোন সম্প্রদায় বলেছেন : २৮ যা কুরআনে বিদ্যমান এবং যার সমর্থন সহিহ হাদিসে পাওয়া যায় তা–ই তাফসির। কেননা তার অর্থ প্রকাশ্য ও বিবৃত। এখানে কারো কোন ওয়র আপত্তি কিংবা গবেবণার প্রয়োজন নেই। আর তাবিল হলো–

العلساء العاملون لمعانى الخطاب الماهرون في الادب والعلوم.

- ১৬. নিশ্চিতভাবে ব্যাখ্যা করাকে তাফসির বলে। আর জনিশ্চিতভাবে তথা দোদুল্যমানতার ব্যাখ্যাকে তাবিল বলে। <sup>২৯</sup>
- ১৭. তাকসির শব্দাবলীর মর্মার্থ বর্ণনা করাকে বল । আর তাবিল ঐ মর্মার্থ থেকে নির্গত উপদেশ ও ফলাফলকে বল । ৩০
- ১৮. শব্দের পৃথক পৃথক ব্যাখ্যাকে তাফসির বলে। অন্যদিকে বাক্যের সমষ্টিগত ব্যাখ্যাকে তাবিল বলে। <sup>৩১</sup>
- ১৯. শব্দের বাহ্যিক অর্থ বর্ণনা করাকে তাফসির বলা। অপরদিকে শব্দের মূল উদ্দেশ্য বিশ্লেষণ করাকে তাবিল বলে।<sup>৩২</sup>
- ২০. আহমদ হাসান ফারহাত—এর মতে তাফসির শব্দটি দুর্লব শব্দের ক্ষেত্রে ব্যবহৃত হয়। আর তাবিল শব্দটি কখনো নির্দিক্ট ও কখনো অনির্দিক্ট অর্থে ব্যবহৃত হয়। ত সর্বোপরি তাফসির অকাট্য। যা ইলম ও আমল উত্তরই ওয়াজিব করে। আর তাবিল অকাট্য নয়। যা কেবল আমলকে ওয়াজিব করে, ইলমকে নয়।

বস্তৃত তাকসির ও তাবিলের পার্থক্য নিয়ে যে মতবিরোধ পরিলক্ষিত হয়, তার মূল কারণ হচ্ছে কুরআনে তাবিল শব্দের উল্লেখ। আলিমদের লেখনী ও ব্যবহারেও তা লক্ষণীয়। এ সম্পর্কে মিশরের প্রখ্যাত শিক্ষাবিদ আমিন আলখাওলীর একটি মন্তব্য খুবই প্রণিধানযোগ্য। তিনি তাকসির তাবিলের মধ্যে পার্থক্যের কারণ বিশ্লেষণ করতে গিয়ে বলেন : ৩৪ "আমাদের মতে তার কারণ হলো কুরআনে তাবিল শব্দের উল্লেখ আছে। যেহেতু আলিমগণও একটি বিশেষ পরিভাষা হিসেবে ব্যবহার করে থাকেন, তাই শব্দটি মাযহাবসমূহের প্রবক্তাদের মুখে ও লেখনীতে সাধারণভাবে প্রচলিত হয়ে গেছে।"

অবশ্য আল্লামা যারকাশী বলেছেন অন্য কথা। তিনি বলেন :<sup>৩৫</sup>

وكان السبب في اصطلاح كثير على التفرقة بين التفسير والتأويل التبيز بين النقول ولا السبن النقول والسنتبط . والسنتبط الاعتباد في السنقول وعلى النظر في السنتبط . والسنتبط . والسنتبط تواته الاعتباد في السنتبط . والسنتبط . والمستنبط تواته الاعتباد في السنتبط . والمستنبط . و

২৬. প্রাণ্ডক

২৭, প্রাত্ত

২৮, প্রাত্ত

২৯. তাকী ওসমানী, প্রাপ্তক্ত, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩২৬

৩০, প্রান্তভ

৩১. প্রান্তক

৩২, প্রায়ন্ত

৩৩, আহমাদ হাসান ফারহাত, ফি উলুমিল কুরঝান, আমান : লাক্র আমার, ১ম সংস্করণ, ২০০১/১৪২১, পৃ. ২১৩

৩৪, আমিন আলখাওলী, আত তাফসির মুআলিমু হায়াতিহ, বৈদ্ধত ; লাফল মুআলিমীন, ১৯৪৪ খ্রি:, পু. ৬

৩৫. সুরুতী, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৮৩

#### পরিক্রেদ : ২

## তাফসিরের গুরুত্ব ও প্রয়োজনীয়তা

তাফসির এমন একটি অভিজ্ঞান যাতে মানুবের সাধ্যানুযায়ী আলকুরআনের কোন আয়াতের দ্বারা আল্লাহ তাআলার কি উদ্দেশ্য সে সম্পর্কে আলোকপাত করা হয়। এটি শরিআতের জ্ঞান – বিজ্ঞানের শীর্বমানের একটি অভিজ্ঞান। মহাগ্রন্থ আলকুরআন এই অভিজ্ঞানের মৌল উৎসের অন্যতম। আর মুহাম্মাদ (স) এই কুরআনের প্রথম ব্যাখ্যাতা। আলকুরআন আরবি ভাষায় নাবিলকৃত সর্বশেষ আসমানী গ্রন্থ। সাহাবিগণ এ কুরআন শ্রবণ করা মাত্রই আয়াতের বাহ্যিক অর্থ বুকতে পারতেন। তবে আয়াতের সৃক্ষ ও অন্তর্নিহিত অর্থ অনুধাবনের জন্য সাধারণ সাহাবায়ে কেরাম রাসুল (স) কে জিজ্ঞাসা করতেন। রাসুল (স) জিজ্ঞাসিত আয়াত বা কঠিন শব্দের প্রয়োজনীয় ব্যাখ্যা – বিশ্লেষণ সাহাবিদের সামনে উপস্থাপন করতেন। কলে সাহাবিগণ তা সহজ্ঞেই অনুধাবন করতেন। এভাবে প্রশ্নোত্তরের মাধ্যমে তাফসির অভিজ্ঞানের সূচনা হলেও কালের পরিক্রমায় সময়ের দাবিতে প্রয়োজনের প্রক্ষাপটে আজ তাকসির শাত্র ইসলামি জ্ঞান গবেষণার একটি গুরুত্বপূর্ণ শাত্রে পরিণত হয়েছে।

এ প্রসজো মানা আলকাতান বলেন :8

০১. মহান আল্লাহ তাআলা রাসুল মুহাম্মাদ (স)—এর উপর আলকুরআন নাষিল করে একটি সুমহান দারিত্ব অর্পণ করেন। সেটি হচ্ছে রাসুল (স) যেন কুরআন মানুবের কাছে বর্ণনা করেন, অসপ্ট বিবরকৈ মানুবের কাছে তাফসির করে বুঝিয়ে দেন। এ প্রসঞ্জো আল্লাহর বাণী :<sup>৫</sup>

«وانزلنا اليك الذكر لتبين للناس ما نزل اليهم»

"আর আপনার প্রতি নাবিল করেছি কুরআন, যাতে আপনি মানুষকে সুষ্পফ্টভাবে বুঝিয়ে দেন যা তাদের প্রতি নাবিল করা হয়েছে।"

কেবল আলকুরআনের তাফসির করার ক্ষেত্রে এ শব্দটিয় প্রয়োগ লক্ষ্য কয়া যায়। রাসুল (স)-এর আগমনের পূর্বে আয়বি ভাষা ও
সাহিত্যে এ শব্দের ব্যবহার পরিলক্ষিত হয় নি। পয়বর্তী সময়ে কুরআনের ময়য়য় অনুধাবন করার জন্য এ শব্দের ব্যবহায় পরিলৃষ্ট
হয়। (দেখা বেতে গায়ে: সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষ, ঢাকা: ইসলামিক ফাউল্ডেশন বাংলাদেশ, ১৯৯২ খ্রি./১৪১৬ হি., ১য় খও,
প. ৪২৪)

ড. সুবহি সালিহ, মাবাহিস ফি উলুমিল কুরআন, বৈজত : দারুল ইলম লিল মালাইন, ১৯৮৫ খ্রি., পৃ. ২৮৯

ড. ছ্লাইন আব্বাহাবী, আভতাফাঁদর ওয়াল মুকাননিক্রন, পাকিস্তান : ইলারাতুল কুরআন, তা:বি:, ১ম খণ্ড, পৃ. ৪৫; মারা আলকান্তন, মার্বাহিদ ফি উলুমিল কুরআন, মুআললালাতুর রিলালাহ, বিতীয় সংগ্রেণ, ১৯৯৯ বি./১৪২০ হি., পৃ. ৩৩৪

৪, প্রাতক, পু. ৩২৭

৫, আলবুরাআন, সুরা নাহাল, আরাতাংশ: ৪৪

আল্লাহর দেরা এ দারিত্ব মহানবি (স) যথাযথভাবে পালন করতেন। তিনি ক্রআনের শানে
নুকুল, নাসিখ–মানসুখ আয়াত, সুরা ও আয়াতের ক্রম বিন্যাস পদ্ধতিসহ কুরআনের শব্দ ও
বাক্যের ব্যাখ্যা করতেন।

থালাহ তাআলা কুরআন নিয়ে গভীর চিন্তা ও গবেষণায় লিপ্ত হওয়ার জন্যও সরাসরি উৎসাহ
প্রদান করেছেন।

«كتاب انزلناه اليك مبارك ليدبروا اياته وليتذكر اولو الالباب» أ: आञ्चारत वानी

"এ কুরআন একটি বরকতময় কিতাব, আমি তা আপনার প্রতি নাবিল করেছি, যেন মানুষ এর আয়াতসমূহ অনুধাবন করে এবং জ্ঞানবান লোকেরা উপদেশ গ্রহণ করে।"

এ আয়াতে আল্লাহ তাআলা কুরআনের ব্যাখ্যা–বিশ্লেবণ ও গবেষণায় গভীরভাবে মনোনিবেশ করার জন্য তাগিদ প্রদান করা হয়েছে। পক্ষান্তরে যে ব্যক্তি কুরআন নিয়ে গবেষণা করে না, গভীর চিন্তায় লিপ্ত হয় না তার সম্পর্কে আল্লাহ তাআলা বলেন :

«افلايتدبرون القران أم على قلوب اقفالها»

"তবে কি তারা কুরআন সম্পর্কে গভীরভাবে চিন্তা করে না, না তাদের অন্তরের উপর তালা লাগানো রয়েছে।"

০৩. আলকুরআনে এমন অনেক শব্দ বিদ্যমান যা একাধিক অর্থে ব্যবহৃত হয়। কোন্ আয়াতের কোন্ শব্দটি কি অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে তা কেবল ঐ আয়াতের তাকসির জানার মাধ্যমেই জ্ঞাত হওয়া সম্ভব। কুরআনে এমন অনেক শব্দ রয়েছে যা তার প্রকৃত অর্থে (معنى صجازى) ব্যবহৃত হয়েছে। বেমন আল্লাহর বাণী

: "حتى اذا اتيا اهل قرية "

"অবশেষে যখন তারা কোন এক গ্রামবাসীর কাছে এলেন।"

এখানে "قرية শদটি তার আভিধানিক অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। অপরদিকে আল্লাহর বাণী :১০
« واسال القرية التي كنا فيها » "আর আপনি জিজ্ঞেস করুন ঐ জনপদের বাসিন্দাদেরকে
যেখানে আমরা ছিলাম।"

এ আয়াতে "قرية" শদটি তার আভিধানিক অর্থে ব্যবহৃত হয়নি বরং এ শদটি রূপক অর্থে (معنى مجازى) ব্যবহৃত হয়েছে। কেননা قرية" কে কোন প্রশ্ন করা যায় না, তাই এখানে قرية" দ্বারা "اهل القرية" তথা জনপদের অধিবাসীকে বুঝানো হয়েছে।

বিজ্ঞারিত দেখা যেতে পারে : কায়ী সালাউল্লাহ পালিপথী, তাফসির মাযহারী, ১ম খণ্ড, মুখবন্ধ, পু. ১২

৭. আগবুদ্যআৰ, *বুয়া বাল*, আয়াত : ২৯

৮, প্রাণ্ডভ, সুরা মুহাত্মাদ, আরাত : ২৪

b. প্রান্তক্ত, সুরা কাহাফ, আয়াত : ৭৭

১০. প্রান্তক, সুরা ইউসুফ, আয়াত : ৮২

অনুরূপ আল্লাহর বাণী : ১১ এ يايها الذين امنوا صلوا عليه ولللوا تعليه والمواهدية »
"ওহে মুমিনগণ! তোমরা নবির জন্য রহমতের তরে দোআ কর এবং তার প্রতি সালাম
প্রেরণ কর।"

এ আয়াতে "الهرا اللهرا اللهرا اللهرا اللهرا اللهرا اللهرا الله على عبدك ورسولك محمد صلى الله عليه وسلم "قولوا اللهرا صلى على عبدك ورسولك محمد صلى الله عليه وسلم "قولوا اللهرا صلى على عبدك ورسولك محمد صلى الله عليه وسلم "قولوا اللهرا صلى على عبدك ورسولك محمد صلى الله عليه وسلم "قولوا اللهرا صلى على عبدك مخردات अतातु صلاة كالله قريم والعين المسلم ال

- ০৪. আলকুরআনে অনেক মুতাশাবিহাত আয়াত রয়েছে যা বিভিন্ন বিষয়ের সাথে সংশ্লিই। এসব আয়াতের মর্মার্থ তাবিল ছাড়া অনুধাবন করা যায় না, আর তাবিলের জ্ঞানার্জন কয়া মুকাসসিরের মধ্যে যায়া জ্ঞানে প্রজ্ঞাবান তাদের ব্যতীত সম্ভব নয়। ১৪
- ০৫. আলকুরআনে এমন কিছু শব্দ রয়েছে যার অর্থ আরবি ভাষাজ্ঞান ও আরবি ব্যাকরণে পারদর্শী ব্যতীত উল্থার করতে পারে না। সে ক্ষেত্রে যাঁরা তাফসিরে পারদর্শী, আবরি কাওয়ায়েদ শাস্ত্রে জ্ঞান রাখেন কেবল তারাই সেসব শব্দের মর্মার্থ বুঝতে পারেন। ১৫
- ০৬. আলকুরআন শুধু তিলাওয়াতের জন্যই নাযিল করা হয়নি। কুরআনের জ্ঞানগবেষণায়, ব্যাখ্যায় বিশ্লেষণে ব্যাপৃত থাকার প্রতি ইজ্ঞািত রয়েছে। আর এ জন্যেই আমরা দেখতে পাই য়ে, রাসুল (স) হয়রত আবদুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা) কে তাফসিরের জ্ঞানে পারদর্শী হওয়ার জন্য দােআ করেছিলেন। ১৬ রাসুল (স) বলেছেন ৪১৭

«وصل عليهم ان صلراتك سكن لهم»

«ان الله وملائكته يصلون على النبي»

«اولئك عليهم صلراة من ربهم»

«ان الله وملائكته بصلون على النبي يابها الذين امنوا صلوا عليد»

১১, প্রান্তক্ত, সুরা আহ্যাব, আয়াত : ৫৬

১২. "১<u>১ এ।" শব্দটির কয়েকটি আভিধানিক অর্থ রয়েছে।</u> যেনদ্

ক, দোয়া অর্থে (যথন এ শব্দটি মানুষের দিকে সম্পর্কিত হবে।) যেমন আল্লাহর বাণী :

খ. কমা অর্থে : [যখন এ শব্দটি ফিব্লিশতার দিকে সম্পর্কিত হবে।] যেমন আল্লাহর বাণী :

গ্ৰ, রহমাত অর্থে : যখন এ শব্দটি আল্লাহর লিকে সক্ষার্কিত হবে।] যেমন আল্লাহর বাণী :

ঘ. দুরুদ অর্থে: [যখন এ শব্দটি রাসুলের [স] দিকে সম্পর্কিত হবে।]

করঝাত অর্থে: যেমন আল্লাহর বাণী: «৫৮ টেটেটিটি পুর্বির কর্মানিটিটিল করে।

১৩. খালিদ বিন আবদুর রহমান আলইক, *আলকুরআন ওয়াল ফুরআন*, দামিশক : আলহিকমা, প্রথম সংক্রণ, ১৯৯৪ খ্রি./১৪১৪ হি. পৃ. ৩২৬

১৪. প্রাগুক্ত, পৃ. ৩২৮

১৫. প্রাগত

১৬. প্রাগৃক্ত

১৭. আসকালানী, ইনাবা, (আলহাদিস, উম্পুত) ২য় খড, পু. ৩২৩; উসনুল গাবাহ, ৩য় খড, পু. ২৯০

- "اللهم فقد فى الدين وعلمه التأويل" "হে আল্লাহ! তুমি তাকে দ্বীনের সঠিক বুঝ দাও, তাকে তাবিল বা তাকসিরের পদ্ধতি শিখাও।"
- ০৭. আলকুরআনে এমন অনেক আয়াত রয়েছে যা সংক্রিপত, যার ব্যাখ্যা রাসুল (স) তাঁর কথা, কর্ম ও মৌন সমর্থনের মাধ্যমে করে যান নি। এসব আয়াতের ব্যাখ্যার জন্য তাফসিরের সাহায্য নেয়া প্রয়োজন। ১৮
- ০৮. অনুরূপ আলকুরআনের বহু আয়াত কেবল রাসুল (স)—এর জন্যই খাস ছিল। এসব আয়াতের বিধান অন্যের উপর বর্তায় না। তাফসিরের জ্ঞান ছাড়া এসব আয়াতের অর্থ বোধগম্য হওয়া সম্ভব নয়। বোঝার প্রচেক্টা করলে ভুল হওয়ার সম্ভাবনাই থাকে বেশি। ১৯
- ০৯. কোন মানুষ যখন কোন গ্রন্থ রচনা করেন, তখন তার লক্ষ্য উদ্দেশ্য থাকে গ্রন্থের কোনরূপ ব্যাখ্যা–বিশ্লেষণ ছাড়াই যেন মানুষ তা বুরো নের। কিন্তু তা সত্ত্বেও লেখক তার জ্ঞানের গভীরতার কারণে অনেক গুরুত্বপূর্ণ বিষয় বা সৃক্ষ বিষয়কে সংক্রেপে বর্ণনা করে থাকেন, যা বৃদ্ধ জ্ঞানী সাধারণ পাঠকের জন্য বোঝা কঠিন হয়ে পড়ে। কাজেই তাকে সহজ ও সাধারণের বোধগন্য –প্রকাশ করার জন্য ব্যাখ্যা–বিশ্লেষণের প্রয়োজন হয়। ২০
- ১০. যিনি গ্রন্থ রচনা করেন অনেক সময় তার কাছে কোন বিষয় সহজ-সরল হওয়ার কারণে তিনি তা ছেড়ে দেন অথচ পাঠকের কাছে তা দুর্বোধ্য হয়ে দাঁড়ায়। আয় এয় ফলে ব্যাখ্যায় প্রয়োজন দেখা দেয়। আবদুল মুনয়য়ম ইবয়াহিম বলেন :<sup>২১</sup>

"وقد يقع في التصانيف مالا يخلو منه بشرمن السهر والغلظ وتكرار الشيئ وحذف السهم وغير ذلك فيحتاج الشارح للتنهيد على ذلك."

১১. তাফসির হচ্ছে সকল বিদ্যার মূল বা চাবিকাঠি। যা মানুবকে সংশোধন করার জন্য অর্জন করা একান্ত আবশ্যক। কেননা কুরআনের সঠিক বুঝ আসে তাফসির অভিজ্ঞানের মাধ্যমে। তাফসিরের জ্ঞান ব্যতীত বিদ্যার ধন ভাভারে পৌছা সক্তব নয়। যায়কানী বলেন :<sup>২২</sup>

"التفسير هو مفتاح هذه الكنوز والذخائر التى احتواها هذا الكتاب السجيد النازل لاصلاح البشر وانقاذ الناس واعزاز العالم . وبدون التفسير لايمكن الوصول الى هذه الكنوز الذخائر."

১২. আল্লাহর বাণী :২৩

«ومن يؤت الحكة فقد اتى خيرا كثيرا»

"আর যাকে হিকমাত প্রদান করা হয় সে প্রচুর কল্যাণপ্রাপ্ত হয়।"

১৮. খালিদ বিদ আবদুর রহমান আলইক, প্রাগুক্ত, পৃ. ৩২৬

১৯. প্রাগর

২০. শামসুন হক দৌলতপুরী, ভাফাসির শাস্ত্র পরিটিভি, ঢাকা : ইসলামিক কভিভেশন, ১৯৯৯ প্রি./১৪২০ হি., পৃ. ২১

আবদুল মুনয়িম ইবরাহিম, আদনুকাতুল মুতাদিয়া, য়য়য়য় : মাকতাবা নায়ায় মুস্তাফা আলবায়, প্রথম সংকরণ, ১৯৯৭
য়ি./১৪১৮ পৃ. ১৫

২২. যারকানী, মানাহিলুল ইরফান ফি উলুমিল কুরজান, বৈরুত: লারুল জুতুব জালইলমিয়া, ১ম সংস্করণ, ১৯৮৮ খ্রি./১৪৯৯ বি., ২য় খন্ত, পু.৯

২৩. আলকুরঝান, সুরা বাকারা, আয়াত : ২৬৯

হযরত ইবনে আব্বাস (রা) থেকে বর্ণিত আছে যে, তিনি আয়াতে উল্লিখিত । দ্বারা তাফসিরকে বুঝিয়েছেন। বেমন—

"روى عن ابن عباس رضى الله عنه في معنى الحكمة التي جاءت في قوله تعالى «ومن يؤت الحكة ققد اوتى خيرا كثيرا» انه قال: "هي التفسير." 38

অতএব তাফসিরের জ্ঞানে জ্ঞানবান হওয়া জরুরি।

- ১৪. কুরআনের মর্মবাণীকে ব্যাপকভাবে প্রচার করার জন্যও তাফসিরের জ্ঞানার্জন জরুরি।
- ১৫. সাহাবায়ে কেরাম সবসময় রাসুল (স) কে ছায়ার মত অনুসরণ করতেন, সাহচর্যে থাকতেন প্রতিনিয়ত। এতদসত্ত্বেও যদি তাঁদের কুরজানের তাফসির জানার প্রয়োজন হয়, তাহলে রাভাবিকভাবে আমাদের প্রয়োজন আরো কয়েকগুণ বেশি হওয়ার কথা। বিশ তাফসির শাস্তের মর্যাদা সবচেয়ে বেশি। আর এই জন্যেই তাফসির অভিজ্ঞানকে দ্বীনের সকল বিদ্যার মধ্যে শীর্ষস্থানীয় বিদ্যা বলা হয়ে থাকে। কেননা নাত্র বা জ্ঞানের শ্রেষ্ঠত্ব তার ফলাফলের উপর নির্ভর কয়ে। যেমন রসায়ন বিদ্যা একটি শ্রেষ্ঠ জ্ঞান, কারণ তার ফলাফল শ্রেষ্ঠ। অর্থাৎ রসায়ন বিদ্যার ব্যবহার ও প্রয়োগে মাটিও য়র্ণে পরিণত হতে পায়ে। আল্লামা সুরুতী তাফসিরের প্রয়োজনীয়তার প্রসঞ্জো বলেছেন : ১৬

"القران انا نزل بلان عربى فى زمن افصح العرب فكانوا يعلون ظواهره واحكامه." 
অতএব বলা যায়, ইসলামি জ্ঞানগবেবণা আর হিদায়াতের আলার দিশা হিসাবে তাফসির অভিজ্ঞানের গুরুত্ব ও প্রয়োজনীয়তা অন্মীকার্য।

২৪. যারকানী, প্রাগুক্ত, পৃ. ৬৬

২৫. আবদুস সামাদ সারিম আলআবহারী, তারিপুল কুরুআল, লাহোর : মাকতাবা মইনুল আদব, ১৯৮৫ খ্রি. পৃ. ৩৯

২৬. বারকাদী, প্রাগৃক্ত, পৃ. ১১

### তাফসিরের হুকুম

যে জ্ঞান দারা কালামুল্লাহর উদ্দেশ্যসমূহ যথাযথভাবে বোঝা যায়, সেই জ্ঞানকেই তাফসির বলে।
কুরআন অবতীর্ণের পর থেকে কুরআন ব্যাখ্যার ধারার সূচনা হয়। প্রথমদিকে নৌখিকভাবে
কুরআনের প্রয়োজনীয় শব্দ ও আয়াতের তাফসির করা হয় এবং ক্রমান্বরে তা হাদিস গ্রন্থের সাথে
ও পরে আলাদা শাস্ত্র হিসাবে বিকাশ লাভ করে। কুরআন নাবিলের উদ্দেশ্য ব্যাখ্যা করলেও আমরা
জানতে পারি যে, আল্লাহ তাআলা কুরআন বিশ্লেষণ ও অনুধাবন করার জন্যেই নাবিল করেছেন।
আল্লাহ বলেন :

«كتاب انزلناه اليك مبارك ليدبروا اياته وليتذكر اولوا الالباب»

"এ কুরআন একটি বরকতময় কিতাব, আমি তা আপনার প্রতি নাবিল করেছি, যেন মানুব এর আয়াতসমূহ অনুধাবন করে এবং জ্ঞানবান লোকেরা উপদেশ গ্রহণ করে।"

কুরজানের এ জারাত থেকে বোঝা যায় যে, কুরজান ব্যাখ্যা–বিশ্লেষণ ও গবেষণার বিষয়। কুরজান যে উদ্দেশে নাবিল করা হয়েছে, সে উদ্দেশ্য হাসিল করার জন্য প্রয়োজনীয় ব্যাখ্যা–বিশ্লেষণ করে বিশ্ববাসীর কাছে পৌছে দেয়াই ছিল রাসুল [স] মহান দায়িত্ব। তাইতো দেখা যায়, কুরজান নাবিলের পর রাসুল [স] নাবিলকৃত আয়াত উপস্থিত সাহাবিদের মাঝে তিলাওয়াত করে শুনাতেন এবং সাহাবিদের কোনো আয়াত বুঝতে সমস্যা দেখা দিলে তিনি নিজেই তার ব্যাখ্যা করে উপস্থিত সাহাবিদেরকে বলে দিতেন। আলকুরজানের প্রথম ব্যাখ্যাতা তিনিই। আলোচ্য আয়াতে বেমন কুরজান ব্যাখ্যা–বিশ্লেষণ করার, কুরজানের শন্দাবলির অর্থ বোঝার তাকিদ এসেছে তেমনি জন্য আয়াতে কুরজান নিয়ে যাঁরা চিন্তা–গবেষণা করে না তাদেরকে নিলাও করা হয়েছে। আয়াহ বলেন:

## «افلا يتدبرون القران ام على قلوب اقفالها »

"তবে কি তারা কুরআন সম্পর্কে গভীরভাবে চিন্তা করে না, না তাদের অন্তরের উপর তালা লাগানো হয়েছে।" অতএব কুরআনের সঠিক জ্ঞান ও তার ব্যাখ্যা জানার জন্য মুসলমানরাই আদিক। প্রাধারণভাবে তাকসির কুরআনের ব্যাখ্যামূলক জ্ঞানার্জন থেকে উন্মাতদেরকে পিছিরে থাকা সমীচীন নয়। মুসাইদ তাইয়্যার বলেন : 8

"تعلم التنفسير واجب على الامة من حيث العسوم فلليجوز ان تخلوا الامة من عالم بالتنفسير يعلم الامة معاني كلام ربها."

এ কারণে সালফে সালেহীনদেরকে দেখা যায় যে, তাঁরা কুরআনের জ্ঞানার্জন করাকে আবশ্যক মনে করতেন। কুরআনের প্রত্যেকটি আয়াত তাঁরা বুঝে প্রয়োজনীয় ব্যাখ্যা–বিশ্লেষণ জেনে কুরআন অধ্যয়ন করতেন। আবু আবদুর রহমান সুলামী বলেন :

আলকুরআন, সুরা সোয়াদ, আয়াত : ২৯

২. আলকুরআন, *সুরা মুহামান*, আয়াত : ২৪

৩, দেখা যেতে পারে : তাফসির তাবারী, ১ম খণ্ড, পূ. ৩৬-৩৭

মুসাইল তাইয়্যার, উসুলুত তাফসির, দাখাম : দারু ইবনুল জাওয়ী, ১৪২০ হি., পৃ. ১৬

৫. উদ্ধৃত, তাক্সির তাবারী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৬০

"حدثنا الذين كانوا يقرؤننا القران لعثمان بن عفان وعبد الله بن مسعود وغيرهما أنهم كانوا اذا تعلسوا من النبى صلى الله عليه وسلم عشر ايات لم يجاوزها حتى يتعلسوا مافيها من العلم والعسل ، قالوا : فتعلمنا القران والعلم والعمل جميعا."

ইবনে তাইমিয়া বলেন :৬

"والعادة تسنع ان يقرآ قوم كتابا في فن من العلم كالطب والحساب ولا يستشرحوه فكيف بكلام الله تعالى الذي هو عصمتهم وبه نجاتهم وسعادتهم وقيام دينهم ودينانهم."

মোদ্দাকথা, আসমানী কিতাবসমূহের উপর সংক্ষিপতভাবে ইমান আনা করবে আইন। আমরা বেহেতু কুরআনের আহকামের অনুসারী সেহেতু আমাদের জন্য কুরআনের উপর তাফসিলী ইমান রাখা ফরবে কিফারা। কুরআনের তাফসির শিক্ষা করা ফরবে আইন করা হলে মানুষকে জীবন ও জীবিকার সকল অবলন্দন ছেড়ে কেবল তাফসির চর্চায় ব্রতী হতে হবে, যা বাস্তব সন্মতভাবে গ্রহণযোগ্য হতে পারে না। অতএব কুরআনের তাফসির শিক্ষা করা ফরবে কিফারা বলা বেতে পারে।

৬. মাজমুউল ফতওয়া, ১৩শ খণ্ড, পৃ. ৩৩২

## পরিচ্ছেন : ৩ তাফসির শাস্ত্রের মূলনীতি

তাফসির শাস্তের পূর্ণাজ্ঞা মূলনীতি বুঝার জন্য আরবি ভাষা, আরবি ব্যাকরণ, অলংকার শাস্ত্র, ইলমে হাদিস ও ফিকাহ শাস্ত্রে বুংপত্তি থাকা আবশ্যক। এসম্পর্কে অত্র অভিসন্দর্ভের প্রথম অধ্যায়ের ষষ্ঠ পরিচ্ছেদে আলোচনা উপস্থাপিত হয়েছে। এখানে আলকুরআনের তাফসির সম্পর্কে কিছু গুরুত্বপূর্ণ মূলনীতির আলোচনা সংযোজন করা হলো, যা ফিক্হ শাস্ত্রে বুংপত্তি অর্জন ছাড়াও বুঝা যায়। এগুলো তাফসির শাস্ত্রের পূর্ণাজ্ঞা মূলনীতি নয়। তবে এসব মূলনীতি উপেক্ষার ফলে তাফসিরের ক্ষেত্রে ভাত্তি ও গোমরাহী ছড়িয়ে পড়তে পারে। মূলনীতিগুলো নিয়ে আলোকপাত করা হলো—

- এক. মাযাজ বা রূপকার্থে প্রয়োগ ঃ কুরআনে কোন কোন সময় শব্দের আক্ষরিক অর্থ প্রয়োগ না করে রূপকার্থে গ্রহণ করা হয়। যেমন ু বা 'সিংহ' শব্দটির প্রকৃত অর্থ হিংস্র প্রাণী। কিন্তু কোন কোন সময় এ শব্দটি তার প্রকৃত অর্থে ব্যবহৃত না হয়ে রূপকার্থে ব্যবহৃত হয়। এ দৃষ্টিকোণ থেকে যখন কোন ব্যক্তির মধ্যে বীরত্ব ও সাহসিকতা পরিলক্ষিত হয়, তখন তাকে বলা হয় 'সিংহ পুরুষ' অথচ ঐ ব্যক্তি সিংহ নয়। এতাবে কুরআনের মধ্যে বহু শব্দ আছে, যা তার প্রকৃত অর্থে ব্যবহৃত না হয়ে রূপকার্থে ব্যবহৃত হয়েছে। প্রকৃত অর্থ থেকে রূপকার্য গ্রহণ করার জন্য বিশেষজ্ঞ আলিমগণ সর্বসম্মত ও যুক্তিসজ্ঞাত কিছু নীতিমালা নির্ধারণ করেছেন, যেসব নীতিমালার আলোকে কোন শব্দকে আসল অর্থ থেকে রূপকার্থে গ্রহণ করা যাবে। এসব নীতিমালা হচ্ছে—
  - ক. যদি বুল্বি ও বাস্তবতার নিরিখে কোন শব্দের প্রকৃত অর্থ গ্রহণ করা সম্ভব না হয়, তবে রূপকার্থ গ্রহণ করা যাবে।
  - খ. প্রচলিত পরিভাষায় যদি কোন শব্দ মূল অর্থে ব্যবহার হওয়া বিলুপত হয়ে যায়, তখন রূপকার্থ গ্রহণীয়। যেমন আল্লাহ বাণী : اقليلا ما يؤمنون»

    এ আয়াতাংশের تاليا শব্দের মূল অর্থ কম, স্বল। কিন্তু এখানে এই অর্থ উদ্দেশ্য নয়।
    কেননা এতে আয়াতের অর্থ হয় 'কাফিরগণ ইমান তো আনে কিন্তু কম'। বস্তুত
    আয়াতের মূল অর্থ হবে "কাফিরগণ ইমান আনেই না"।
  - গ. বক্তব্যের আগে পরে যদি কোথাও মূল অর্থ নেয়ার ক্ষেত্রে অসম্ভবের কোন ইজ্গিত থাকে, তবে সে ক্ষেত্রে রূপক অর্থ নেয়া যাবে। যেমন আল্লাহর বাণী :<sup>৫</sup>

### «فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر»

তাকী ওসমানী, উলুমূল কুরআন, (বাংলা অনুবাদ), ঢাকা : আলজামিয়াতুস সিন্দীকিয়া দারল উলুম, ২য় খঙ, পৃ. ৩৪৪

মুকতি মুহামান উবাইকুল্লাহ, কুরআন সংকলনের ইতিহাস, চাকা : দালল কিতাব, পৃ. ৪২২

৩. প্রান্তক, পৃ. ৪২২

আলকুরআন, সুরা আলহায়াহ, আয়াত : ৪১ "খুব কম সংখ্যক লোকই ইয়ান গ্রহণ করে।"

আলকুরআন, সুরা কাহাফ, আরাত : ২৯

এ আরাতের মূল অর্থানুসারে বুঝা যায়, আল্লাহ তাআলা ইমান ও কুফরী গ্রহণের ক্ষেত্রে সমপর্যায়ের অনুমতি দিয়েছেন। [নাউবুবিল্লাহ] এতে ইমান ও কুফর জায়ের মনে হয়, যা উল্দেশ্য নয়। বরং আয়াতের উল্দেশ্য হচ্ছে— ইমান ও কুফরের পরিণতির কথা প্রকাশ হয়ে যাওয়ার পর মানুবের এই অধিকার আছে যে, সে কুফরীর পথে থাকবে বা ইমান গ্রহণ করবে। কুফরীর পথ অবলম্মনের কারণে পরকালে জাহানুমামের কঠিন শাস্তি ভোগ করতে হবে, আর ইমান গ্রহণের জন্য মহান আল্লাহর সম্ভূটি লাভে ধন্য হবে।

উল্লেখ থাকে যে, কোন বাক্যের যদি একাধিক অর্থ হয় এবং প্রত্যেকটির মূল অর্থ গ্রহণ করা যেতে পারে। সে ক্ষেত্রে সাধারণের কাছে প্রচলিত বাকরীতির কাছাকাছি অর্থ গ্রহণ করা হবে। এ প্রসভো আল্লামা যারকাশী বলেন :

"احدهسا ان يكون احدهما اظهر من الأخر، فيجب الحسل على الظاهر الا ان يقوم دليل على ان المراد هوالخفى دون الجلى فيحمل عليه ".

'আলকুরআনের একাধিক অর্থ হওয়ার এক প্রকার হলো – একটি অর্থ অন্য অর্থের মোকাবেলায় বেশি সপফ হবে। এ অবস্থায় যে অর্থটি বেশি সপফ হবে সে অর্থটিই গ্রহণ করা হবে। কিন্তু এমন কোন প্রমাণ যদি না পাওয়া যায় যে, এখানে বাহ্যিক অর্থের পরিবর্তে গুপত অর্থ উদ্দেশ্য করা হয়েছে সেক্ষেত্রে গুপত অর্থই গ্রহণ করতে হবে।'

দুই. বৃশ্বিভিত্তিক দলিলের প্রয়োগ ঃ তাফসিরের গুরুত্বপূর্ণ মৌলনীতির মধ্যে এটিও একটি।
কুরআন ও হাদিস দ্বারা যা প্রমাণিত হয়, তা বর্ণনাভিত্তিক দলিল। আর যুক্তি—বৃশ্বি—বিবেক
দ্বারা যা প্রমাণিত হয়, তা বৃশ্বিভিত্তিক দলিল হিসেবে বিবেচ্য। আধুনিককালের কোন কোন
লেখক তাদের গ্রন্থাবলিতে কুরআন হাদিসের কোন বক্তব্য তাদের মতের বিরুশ্ব হলেই,
আকল বিরুশ্ব বলেন এবং অহেতৃক ব্যাখ্যা করেন। এর মূল কারণ হচ্ছে আমাদের উলামায়ে
কেরাম ও তর্কশাস্ত্রবিদগণ তাদের গ্রন্থাবলিতে একটি নীতিমালা লিপিবন্ধ করেছেন যে,
বর্ণনাভিত্তিক দলিল যদি বৃশ্বিভিত্তিক দলিলের বিরোধী হয়, তবে বৃশ্বিভিত্তিক দলিল প্রাধান্য
পাবে এবং তার উপর আমল করতে হবে। আর বর্ণনাভিত্তিক দলিলের সনদ<sup>১০</sup> বদি
নির্ভরযোগ্য না হয় তবে তা বিশুশ্ব নয় বলে বিবেচ্য হবে। আর সনদের দিক দিয়ে গ্রহণীয়
হলে তবে বলতে হবে এর বাহ্যিক অর্থ উদ্দেশ্য নয়। ১১

তাদের এই বক্তব্যের প্রেক্ষিতে মাওলানা আশরাফ আলী থানভী<sup>১২</sup> বলেন : বর্ণনাভিন্তিক ও বুন্ধিভিন্তিক দলিল চার শ্রেণীর। যেমন—

৬. তাকী ওসনানী, প্রাণুক্ত, পৃ. ৪২৪

यातकानी, वानवृत्रशन कि উन्पिन कृतवान, २য় ४७, १. ১৬१

৮. উবাইবুল্লাহ, প্রাগুক্ত, পৃ. ৪২৮

৯. তাকী ওসমানী, প্রাগুক্ত, ২য় খন্ড, পৃ. ৩৫১

অত্র গবেষণা অভিসন্দর্ভের 'ভাফসিয়ের উৎস' শিরোনামে টাকা ৫৪ দ্র:

১১. তাকী ওসমানী, প্রাগুক্ত, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩৫১

১২. অত্র গবেষণা অভিসন্দর্ভের ১ম অধ্যার দ্র:

- ক. উভয়টি দলিল অকাট্য হবে। তবে এর কোন অস্তিত্ব হতেও পারে না। তা থাকতেও পারে না, কেননা সত্যবাদীদের কথার মধ্যে হল্ব হওয়া সত্তব নয়।
- খ. উত্যটি ধারণাজনিত হবে। এখানে উত্য দলিল সমন্ত্রিত করার জন্য বদিও উত্য দলিলের বাহ্যিক অর্থ পরিহার করার অবকাশ থাকে কিন্তু আরবি তাবার মূলনীতি অনুযায়ী শব্দের বাহ্যিক অর্থ গ্রহণ করাই আসল। কাজেই বর্ণনাভিত্তিক দলিল বাহ্যিক অর্থের জন্য গ্রহণ করতে হবে। বুল্বিভিত্তিক দলিলের ইপ্লিত অর্থ প্রমাণ হিসেবে গণ্য হবে না।
- গ. বর্ণনাভিত্তিক দলিল অকাট্য আর বুল্খিভিত্তিক দলিল ধারণা প্রসূত হবে। এখানে বর্ণনাভিত্তিক দলিলকে অবশ্যই অগ্রাধিকার দিতে হবে।
- ঘ. বৃশ্বিভিন্তিক দলিল অকাট্য এবং বর্ণনাভিন্তিক দলিল ধারণা প্রসূত হবে। এমতাবস্থায় বৃশ্বিভিন্তিক দলিল অগ্রগণ্য হবে এবং বর্ণনাভিন্তিক দলিলে তাবিল বা ব্যাখ্যা করা হবে। শুধু এখানে একটি স্থানে বৃশ্বিভিন্তিক দলিল বর্ণনাভিন্তিক দলিলের উপর প্রাধান্য দেয়া হবে। অন্যকোন স্থানে এ দাবি করা যাবে না। ১০
- তিন. যুক্তির প্রয়োগ ঃ কুরআন ও হাদিসের সুস্পই প্রমাণের ভিত্তিতে প্রতিষ্ঠিত শরিআতের আহকাম সম্পর্কে পাশ্চাত্য চিন্তার ধারক-বাহকরা নির্দ্ধিধায় তাবিলও বিকৃতির খড়গ হস্ত চালিয়ে দিয়েছে। তারা বলছে, বর্তমান যুগে শরিআতের এসব বিধি-বিধানে কোন হিকমাত নেই। ১৪ [আল্লাহ ক্ষমা করুন] যেমন চোরের শাস্তি সম্পর্কে আল্লাহর বাণী :১৫

« السارق والسارقة فاقطعوا ايديهسا »
"চোর ও চোরনীর উভয় হাত কর্তন কর।"

পাভাত্যের লেখকগণ চোরের এই শাস্তি সম্পর্কে অভিযোগ উথাপন করে এ শাস্তিকে বর্বরোচিত বলে আখ্যায়িত করেছে। ইসলামি বিশ্বের পাভাত্যের দোসর কিছু আধুনিকপন্থী লেখকও এর সমর্থন করে এর সংক্রারের দাবি তুলেছে। কেউ কেউ এও বলেছে যে, আলোচ্য আয়াতে চুরির দারা উদ্দেশ্য হলো পুঁজিপতি। আর হাত কর্তনের উদ্দেশ্য হলো কারখানা বাজেরাপত করা। তাদের মতে, আয়াতে চুরির শাস্তির কথা উদ্দেশ্য নর বরং পুঁজিপতিদের সকল শিল্প–প্রতিষ্ঠান রাক্টায়ন্ত করার কথা বুঝানো হয়েছে।

পাশ্চাত্যের লেখকগণ মুক্তবৃন্থির চর্চার বেড়াজালে সহাদের ভগ্নির সাথে ব্যভিচার, পারস্পরিক সন্তুক্তির চিন্তে লাওয়াতাত [সমকামীতা], সুদ, জুয়া, মদ ইত্যাদিকে কোন না কোন অবস্থায় বৈধ করার চিন্তায় নিমগ্ন রয়েছে। তারা বলে থাকে, বুন্থিগতভাবে বর্তমান যুগে এসব হারাম হওয়ার কোন কারণ আমাদের বুকো আসে না।

কুরআনের পরিভাষায় তাদের এসব চিন্তা–চেতনা 'হাওয়া' তথা কুপ্রবৃত্তির অন্তর্ভুক্ত। আর কুরআনে এ সম্পর্কে যথেফ সতর্ক করা হয়েছে। আল্লাহ বলেন :<sup>১৭</sup>

আশরাফ আলী থানতী, আলইনতিবাহাতুল বুফিলা, ১ম খণ্ড, পৃ. ৬৬, ৭৪

১৪, তাকী জনমাদী, প্রাণ্ডন্ত, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩৬০

১৫. আলকুরআন, সুরা মায়িদা, আরাত: ৩৮

১৬. উবাইকুরাহ, প্রাথক, পৃ. ৪৪১

১৭. আলকুরআন, সুরা রাল, আয়াভ : ৩৭

'সত্য বদি তাদের প্রবৃত্তির অনুসরণ করে, তবে আকাশ, জমিন ও তৎমধ্যকার সকল সৃষ্টি বিপর্যস্ত হরে যাবে।"

"আল্লাহ আরো বলেন : 'দ 'সে ব্যক্তির চেয়ে অধিক পথত্রকী আর কে হতে পারে, যে আল্লাহ দেয়া হেদায়াত পরিত্যাগ করে কুপ্রবৃত্তির অনুসরণ করে।"

যারা শরিজাতের বিধি–বিধানে হিম্মাত খুঁজে পায় না, তাদের বক্তব্য কঠোরভাবে প্রত্যাখ্যান করে শাহ ওয়ালিউল্লাহ দেহলভী [র] বলেন :<sup>১৯</sup>

"। খুন্দা বিষয়ে করে। আরাহ ও তদীর রাসুলের (স) বাণীকে নৌলনীতি হিসেবে গ্রহণ করে সীয় বুশ্বিলম্ব জ্ঞানকে এগুলোর অনুগত করবে। কুরুআন হাদিসে বিবৃত বিষয়গুলোকে আত্মিব করে। বুলিব নেনে করে। বুলিব নেনে করে। বুলিব করে। বুলিব নেনে করে। বুলিব নিবে। বুলিব বুলিব বুলিব নিবে। বুলিব বুলিব বুলিব বুলিব নিবে। বুলিব বুলিব নিবে। বুলিব বুলিব বুলিব নিবে। বুলিব বুলিব। বুলিব বুল

"আর যারা আল্লাহকে অস্থীকার করার পর আল্লাহ সম্পর্কে বিতর্কে লিপ্ত হয়, তাদের যুক্তিতর্ক তাদের প্রতিপালকের কাছে অসাড় এবং তারা আল্লাহর ক্রোধের পাত্র, তাদের জন্য রয়েছে কঠোর শাস্তি।

প্রখ্যাত কবি আল্লামা ইকবাল ২২ বলেন :২৩

" صبح ازل یه مجه سے کها جبرائیل که ، جد عقل کاغلام هو وہ دل نه کر قبول " 'সৃক্টির উবালগ্নে জিবরিল আমাকে এই বলল যা যুক্তি–বুন্থির গোলাম হবে তা অন্তরে গ্রহণ কর না।'

বি: দ্র: ড, রশীদুল আলম, মুসলিম দর্শনের ভূমিকা, পু. ৫৫৭-৫৮২/

১৮, আলতুরাআন, সুরা কালাস, আরীত : ৫০

১৯. শাহওরালিউল্লাহ, হজ্জাতুল্লাহিল বালিগাহ, ১ম খণ্ড, পৃ. ৬

২০. শাব্দির আহমাদ উসমানী, আলআকল তয়াল নাক্ল, পু. ৯৫

২১. আলকুরআন, সুরা পুরা, আরাত ; ১৬

২২. আল্লামা ইকবাল ঃ আধুনিক মুসলিম জাহানের বলিষ্ঠ মুখপাত্র আল্লামা ইকবাল ছিলেন নবজাগরণের ভাষ্যকার। তাঁর দর্শন ও কাবাগ্রন্থস্যুহে নব্য মুসলিম সমাজের পর্থনির্দেশ রয়েছে। তিনি একাধারে কবি ও দার্শনিক, তাঁর কাব্যলন্দি বক্তৃতায় নবজাগ্রত মুসলিম জাতির জীবন চেতনার মূল সুরটি ধ্বনিত হয়েছে। তিনি ১৮৭৩ সালে পাঞ্জাবের অন্তর্গত শিয়ালকোটে জন্মগ্রহণ করেন। ১৯০৫ সালে জামানীর নিউনিক বিশ্ববিদ্যালয় থেকে "The Development of Metaphysics in Persia" শিয়োনামে থিসিস লিখে পিএইচ,ডি ডিগ্রি লাভ করেন। বিভিন্ন প্রতিষ্ঠানে অধ্যাপনার পর তিনি কাব্যচর্চায় মনোনিবেশ করেন। ১৯২৫ সালে তাঁর বিখ্যাত দার্শনিক কাব্যগ্রন্থ 'আসসারে খুদী' প্রকাশিত হয়। তিনি সমকালীন পাক-ভারত উপমহাদেশের রাজনীতিতেও সক্রিয় ভূমিকা রাখেন। তিনি ১৯৩৮ সালে ইনতিকাল করেন।

## মুকাসসিরের শর্তাবলী

জ্ঞানার্জন ব্যতীত আলকুরআনে যেমন কথা বলতে নিষেধ করা হয়েছে তেমনি কঠোর ইুশিয়ারিও উচ্চারণ করা হয়েছে এ বিষয়ে। এ কারণে আলিমগণ মুফাসসিরের জন্য তাফসির করার ক্ষেত্রে কিছু শর্তারোপ করেছেন। এতে আশ্চর্য হওয়ার কিছু নেই বরং আশ্চর্য হতে হয় তাদের সম্পর্কে যারা কুরআনের প্রয়োজনীয় জ্ঞানার্জন ব্যতীত কুরআনের তাফসিরে ব্রতী হয়। এক শ্রেণীর লোক প্রয়োজনীয় জ্ঞানার্জন ছাড়া কুরআন ব্যাখ্যায় মনোনিবেশ করে, তারা নিজেদেরকে কুরআনের ব্যাখ্যা করার যোগ্য ব্যক্তি মনে করে এতে মনগড়া ব্যাখ্যা সংযোজন করে, আর অপর এক শ্রেণীর লোকেরা ত্রটি–বিচ্যুতি হওয়ার আশংকায় কুরআন ব্যাখ্যা করা থেকে সতর্কতা অবলন্মন করে। তারা অজানা বিষয়ে মনগড়া ব্যাখ্যা করাকে গুনাহের কাজ মনে করেন। যেমন হযরত আবু বকর রো) কে কুরআন তাফসির সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করা হলে তিনি বলেছিলেন :

"اى ارض تقلنى واى سساء تظلنى اذا قلت فى القران برأيى او بما لا أعلم"

"আমি যদি কুরআনে আমার মনগড়া কিছু বলি কিংবা আমি জানি না বা প্রত্যক্ষ করিনি তেমন কিছু যদি কুরআনে প্রক্ষিপত করি, তাহলে কোন্ জমিন আমাকে আশ্রয় দিবে এবং কোন্ আসমান আমাকে ছায়া দিবে?"

কুরআনের ব্যাখ্যাকারদের জন্য আলিমগণ যেসব শর্তের কথা উল্লেখ করেছেন তাতে কি একথা প্রমাণ করে যে, কুরআন নাবিল হয়েছে সমগ্র জনগোষ্ঠীর জন্য, আর তাই সকলের জন্যই কুরআন গবেষণা করা, কুরআনের ব্যাখ্যা করা ওয়াজিব? না, সমগ্র বিশ্ববাসীর জন্য কুরআন দ্বারা মূলত কুরআন তিলাওয়াত করা সকল মুসলমানের হক একথা বুঝায়; কুরআনের ব্যাখ্যা করা সকল মুসলমানের হক একথা বুঝায় না। যেমন চিকিৎসা শাস্ত্র যে কেউ অধ্যয়ন করতে পারে তাই বলে সকলেই চিকিৎসা করে রোগীকে সুস্থ করতে পারেন না। সে জন্য তার বছরের পর বছর অধ্যয়ন ও গভীর পাণ্ডিত্য অর্জন করা দরকার, তদুপ আল্লাহর কুরআন সবাই তিলাওয়াত করতে পারলেও এ কুরআনের তাফসির সবাই করতে পারে না। এর জন্য গভীর জ্ঞান ও পাণ্ডিত্য অর্জন করা দরকার, কিছু শর্তাবলী পালন করাও আবশ্যক। তাই বিজ্ঞ আলিমগণ মুফাসসিরের জন্য যে শর্তাবলীর কথা উল্লেখ করেছেন তা নিয়ে প্রদন্ত হলো—

০১. সঠিক আকিদা १२ মুফাসসিরকে ইসলামের সঠিক আকিদা–বিশ্বাসের অনুসারী হতে হবে।
"فان من انحرفت عقيدته يعتقد رأيا ثم يحسل الفاظ القران عليه وليس لهم للف
من الصحابة والتابعين."°

৪. ফাহাদ বিদ আবদুর রহনাদ বিন সুলাইমান আরঞ্মী, দিরাসাতুন ফি উলুমিল কুরআনিল কারিম, রিয়াল : নাকতাবাতৃত তাওবা, দবন সংকরণ, ২০০০ বি./১৪২১ বি. পৃ. ১৬৬

২. আফিলা (عفائد) এ শপটি আরবি ও এফবচদ, বহুবচনে আকাইদ (عفائد) দাবস্তত হয়। অর্থ ধর্ম বিশ্বাস বা বিশ্বাসের বীকামোটি (اعفائد)

ইবনে তাইমিয়া, য়ৢয়াড়িয়া ফি উসুলিত তাফসির, বুররত : লাকল কুরআল, প্রথম সংকরণ ১৩৯১ হি. পৃ. ৮৫

অতএব মুকাসসির যখন তাফসির করবেন তখন তাকে প্রান্ত—আকিদা—বিশ্বাস থেকে দূরে থেকে তাফসির করতে হবে। কেননা মুকাসসির যদি কোন প্রান্ত মাবহাবের অনুসারী হন তবে তার তাফসিরে সে মাবহাবের প্রভাব পড়বে এতে কোন সন্দেহ নেই। মাবহাব মানার ক্ষেত্রে যে সত্যাশ্রয়ী হতে পারে না, তাফসির করার ক্ষেত্রে সে সত্যাশ্রয়ী হবে কির্পে? প্রান্ত এসব কিরকার মধ্যে খারেজী, রাকেবী ও মুতাজিলাদের নাম বিশেবভাবে উল্লেখ করা যেতে পারে। এসব দল— মতের অনুসারী হয়ে কেউ তাফসির করলে তার তাফসিরে এসব মতাদর্শের প্রভাব পড়বে এটাই রাভাবিক। অতএব এসব আকিদা বর্জন করে মুকাসসিরকে সঠিক আকিদা—বিশ্বাসে বিশ্বাসী হয়ে তাফসির করতে হবে।

০২. প্রবৃত্তির অনুসারী না হওয়া ঃ প্রবৃত্তির অনুসারী হয়ে তাফসির করা অনুচিত। মুকাসসিরকে
প্রবৃত্তির অনুসরণ থেকে মুক্ত হয়ে তাফসির করাই বাঞ্নীয়। কেননা

"ان الهوى يحمل صاحب على نصرة مذهبه ولوكان باطلا ويصرفه من غيره ولوكان حقا.""

০৩. ইলমূল হাদিসে জ্ঞানী হওয়া ঃ মুফাসসিরকে ইলমূল হাদিসে জ্ঞান রাখা জরুরি। কেননা হাদিস হচ্ছে আলকুরআনের ব্যাখ্যা গ্রন্থ। আলকুরআনের অসপফ বিবয়গুলোকে রাসুল (স) মানুবের মাবো সুস্পফ করে ব্যাখ্যা করতেন। আর রাসুল (স) সেক্ষেত্রে طريق الله –আল্লাহর পদ্ধতি অনুসরণ করতেন। মহান আল্লাহর বাণী :

«أنا انزلنا اليك الكتاب بالحق لتحكم بين الناس بما اراك الله»

"নিভয়ই আমি আপনার প্রতি সত্যসহ কিতাব নাবিল করেছি বাতে আপনি মানুষের মধ্যে বিচার মীমাংসা করেন সে অনুসারে যা আল্লাহ আপনাকে জানিয়েছেন।"

ইমাম শাকেয়ি [র] বলেন : °

"كل ماحكم به رسول الله صلى الله عليه وسلم فهو مما فهمه من القران"

"রাসুল [স] যেসব বিচার–ফায়সালা করতেন তা কুরআনের আলোকেই করতেন।"

ইমাম আহমাদ বিন হাম্বল [র] বলেন : "النة تفسير القران وتبينه"

"সুন্নাত (হাদিস) হচ্ছে আলকুরআনের তাফসির ও ব্যাখ্যা গ্রন্থ।"

«وانزلنا اليك الذكر لتبين للناس مانزل اليهم ولعلهم يتفكرون» ": वाज्ञार वत्नव

"আর আপনার প্রতি নাবিল করেছি কুরআন যাতে আপনি মানুষকে সুস্পফার্পে বুঝিয়ে দেন যা তাদের প্রতি নাবিল করা হয়েছে, যেন তারা ভেবে দেখে।"

ताजून (স) বলেছেন : <sup>১০</sup> "الا انى اتيت القران ومثله معه"

৪. ড. ফাহাল ক্লমী, প্রাণ্ডক, পু. ১৬৭

৫. প্রাহত

আলকুরাআন, সুরা নিসা, আয়াত : ১০৫

৭. মান্না আলকান্তান, *মারাহিস ফি উলুমিল কুরআন*, বৈরত : মুয়াস্সাসাতুর রিসালাহ, বিতীয় সংস্করণ, ১৯৯৯ খ্রি./১৪২০ হি. পৃ. ৩৩০

৮. কুরতুবী, আলজামে লি আহকামিল কুরআন, হৈজত : দারুল কুতুব আলইলমিয়া, তা:বি:, ১ম খও, পূ. ৩৯

৯. আলকুরআন, সুরা নাহাল, আয়াত : 88

১০, মানা আলকাত্তান, প্রান্তক, উদ্ধৃত, পূ. ৩৩০

"জেনে রাখ, আমি আলকুরআনসহ আগমন করেছি তার সাথে অনুরূপ আরো একটি গ্রন্থসহ (হাদিস)।"

এর্প অনেক দৃষ্টান্ত কুরআন থেকে দেয়া যায়, যাতে প্রমাণিত হয় হাদিসই হচ্ছে আলকুরআনের ব্যাখ্যা গ্রন্থ। এ সম্পর্কে –আল্লামা সুযুতী বিশদ বিবরণ দিয়েছেন তাঁর আলইতকান ফি উলুমিল কুরআন গ্রন্থে।

০৪. উসুলে তাফসির সম্পর্কে জ্ঞান রাখা ঃ উসুলে তাফসির এমন একটি মূলনীতি বিষয়ক অভিজ্ঞান যা কুরআনকে বিশুম্বভাবে বুঝতে সাহায্য করে এবং বিভ্রান্ত পথগুলো পাঠকের সামনে সুস্পষ্ট করে দেয়। ড. ফাহাদ রুমী বলেন :"

"هو العلم الذي يتوصل به الى الفهم الصحيح للقران ويكشف الطرق السنحرفة أو الضالة في تفسيره."
তিনি আরো বলেন :>২

"هى القواعد والاسس التى يقوم عليها علم التفسير وتشمل مايتعلق بالسفسر من شروط واداب وما يتعلق بالتفسير من قواعد وطرق ومناهج وما الى ذلك."

মুফাসসিরকে উসুলে তাফসির সম্পর্কে জ্ঞান রাখতে হবে। কেননা–

"ان اصول التفسير بستابة السفتاح لعلم التفسير، فلابد للسفسر ان يكون عالما بالقرأت والناسخ والسنسرخ واسباب النزول ونحوها. "د

অতএব এ বিষয়ের জ্ঞানার্জন ছাড়া তাফসিরে মনোনিবেশ করা সমীচীন নয়।

০৫. আরবি তাবাজ্ঞান থাকা ঃ মুফাসসিরের আরবি তাবাজ্ঞান থাকা আবশ্যক। কেননা কুরআন আরবি তাবায় নাযিল হয়েছে। আলকুরআনের অনেক বিষয় আরবি তাবাজ্ঞান অর্জনের উপর নির্ভর কয়ে। মুজাহিদ (র)<sup>১৪</sup> বলেন :<sup>১৫</sup>

"

 ত্রিক্র প্রান্ত প্রান্ত প্রক্রিক্র প্রান্ত প্রক্রিক্র নার প্রক্রিক্র নার প্রক্রিক্র নার প্রক্রিক্র নার পরকর্ব আরাবি ভাষা জ্ঞানের সাথে সংশ্লিক্ষ নার সরক, বালাগাত (মাআনী, বরান, বদী)

 ইত্যাদি সম্পর্কে জানার জন্যও আরবি ভাষা জানা জরুরি। কেননা এগুলোর জ্ঞান ব্যতীত

 বাক্যের সৌন্দর্ব রক্ষা করা, স্থানকালপাত্র ভেদে উল্লেখ করা বেশ কঠিন।

মানা আলকাতান বলেন :<sup>১৬</sup>

"وهى علوم البلاغة الثلاثة المعانى والبيان والبديع من اعظم اركان السفر. اذ لابد له من مراعاة ما يقتضيه الاعجاز وانما يدرك الاعجاز بهذه العلوم."

অতএব এ বিষয়ে জ্ঞানার্জন ছাড়া তাফসির করা যায় না।

১২. প্রাগ্তক

ড. ফাহাল ক্রমী, বুহুস ফি উসুলিত তাফসির ওয়া মালাহিজুহ, রিয়াল : মাকতাবাতৃত তাওবা, পঞ্চম সংকরণ, ১৯৯৯ বি./১৪২০
 হি. প. ১১

১৩, ভ. ফাহাদ ক্রমী, দিরাসাত ফি উদুমিল কুরআন, প্রাণ্ডক, পু. ১৬৭

১৪. বিতীয় অধ্যায় দ্র:

১৫. মানা আলকান্তান, প্রাণ্ডক্ত, পৃ. ৩৩১

১৬, উসূলুদ ফিকহ টীকা দ্রঃ , ১ম অধ্যায়

- ০৬. উস্লুল ফিকহ-এ জ্ঞান রাখা ঃ উসুলুল ফিকহ-এ<sup>১৬</sup> জ্ঞান রাখাও অত্যাবশ্যক। আলকুরআন থেকে আহকাম উদ্ভাবন করার জন্য এ বিষয়ে জ্ঞানার্জন জরুরি। খালিদ আলইক বলেন :<sup>১৭</sup> ।।

  "اذ به يعرف كيف تستنبط الاحكام من الايات ويستدل عليها ويعرف الاجمال والتبين والعسوم والخصوص والمطلق والمقيد ودلالة النص واشارته ودلالة الامر والنهى وغير ذلك."
- ০৮. কুরআন দারা কুরআনের তাকসির করা ঃ মুফাসসিরের কুরআন দারা কুরআনের তাকসির শুরু করা বাঞ্ছনীয়। কেননা কুরআনের এমন অনেক আয়াত আছে যা এক স্থানে সংক্ষিপতভাবে উপস্থাপিত হয়েছে আবার জন্য স্থানে তার ব্যাখ্যা য়রূপ বিস্তারিতভাবে উল্লেখ করা হয়েছে। এ সম্পর্কে মারা আলকাভান বলেন : ››

"ان يبدأ اولا بتفسير القران بالقران فسا اجسل منه في موضع فانه قد فصل في موضع اخر وما اختصر منه في مكان فانه قد بسط في مكان أخر."

০৯. সাহাবিদের তাফসির অনুসরণ করা ঃ আলক্রআনের কোন আয়াতের ব্যাখ্যা যখন হাদিসে পাওয়া যাবে না তখন মুফাসসিরকে সাহাবিদের বক্তব্যের শরণাপর হতে হবে। কেননা সাহাবিগণ কুরআন নাযিলের সময় উপস্থিত ছিলেন, তাঁরা এ বিষয়ে বেশি জানেন। মারা আলকান্তান বলেন:

"فاذا لم يجد التفيير من المنة رجع الى اقوال الصحابة فانهم ادرى بذلك لما شاهدوه من القرائن والاحوال عند نزوله. ولسالهم من الفهم التام والعلم الصحيح والعسل الصالح."

১০. তাবেয়িদের তাকসির অনুসরণ করা ঃ আলকুরআনের কোন আয়াতের ব্যাখ্যা যখন কুরআন, হাদিস, সাহাবিদের বক্তব্যে পাওয়া বাবে না তখন মুফাসসিরকে তাবেয়িদের বক্তব্যের শরণাপর হতে হবে। মারা আলকান্তান বলেন :<sup>২১</sup>

"فاذا لم يجد التفير في القران ولافي المنة ولافي اقوال الصحابة فقد رجع كثير من الائمة في ذلك الى اقوال التابعين."

১৭. খালিদ আবদুর রহমান আলইক, উসুলুত তাফসির ওয়া কাওয়ায়িদুছ, বৈয়ত : লাজন নাফায়িদ, বিতীয় সংকরণ, ১৪০৬ হি. পৃ. ১৮৭

১৮, ড. ফাহাদ ক্রমী, প্রাণ্ডক, পৃ. ১৬৮

১৯. মারা আলকাতান, প্রাণ্ডক, পু. ৩৩০

২০, প্রাত্ত

২১. প্রাত্ত

আর তাবেরিদের মধ্যে তাকসির শাস্তে যাঁরা প্রসিদ্ধি লাভ করেছেন তাঁরা বলেন— মুজাহিদ, সাঈদ ইবনে জুবাইর, ইকরামা, আতা ইবনে রাবাহ, হাসান আলবসরী, মাসর্ক, সাঈদ ইবনে মুসাইয়্যেব, রবি বিন আনাস, কাতাদাহ, দাহ্হাক প্রমুখ। এসব তাবেরি সাহাবিদের থেকে তাফসিরের শিক্ষা লাভ করতেন।

- ১১. বিশৃশ্ব নিয়াত করা ঃ মুফাসসিরকে খালিস নিয়াতের অধিকারী হতে হবে। তাঁকে এমন আন্তরিকতা সম্পন্ন ও আল্লাহতীয়ু হতে হবে যেন তাঁর প্রতিটি ব্যাখ্যা, মন্তব্য ও কথাতেই নিয়াতের একনিষ্ঠতা ফুটে উঠে। মহান আল্লাহর সন্তুফি লাতের উদ্দেশে তাঁকে তাকসির প্রণয়নে মনোনিবেশ করতে হবে।
- ইলমুল কিরাত জানা ঃ ইলমুল কিরাতের মূলনীতি ও পদ্ধতি জানাও মুফাস্সিরের জন্য আবশ্যক।
- ১৩. সৃদ্ধ জ্ঞান থাকা ঃ মুফাসসিরের সৃদ্ধ জ্ঞানের অধিকারী হওয়াও জরুরি। এর দ্বারা মুফাসসির তাফসির করার ক্ষেত্রে কোন ব্যাখ্যাটি প্রাধান্য দেয়া উচিত তা বুঝতে পারেন খুব সহজে। অথবা নতুন কোন ব্যাখ্যাও তিনি শরয়ী দলিলের ভিত্তিতে দিতে পারেন।
- ১৪. ইলমুল মুয়াহাবা ঃ তাফসিরের ক্ষেত্রে আল্লাহ প্রদন্ত জ্ঞান না হলে তাফসির করা যায় না।
  এটা এমন জ্ঞান যা আল্লাহ তাআলা কেবল এর অনুশীলনকারীকেই দান করেন। যার অন্তরে
  বিদআত, দুনিয়ার ভালবাসা এবং গুনাহ করায় প্রবণতা আছে তাঁকে আল্লাহ তাআলা এই জ্ঞান
  দান করেন না।
  \*\*

উপরিউক্ত আলোচনার পরিপ্রেক্ষিতে বলা যায়, তাফসির করার ক্ষেত্রে মুফাসসিরের জন্য প্রোক্ত শর্তাবলীর যথেই গুরুত্ব রয়েছে। অতএব একজন মুসলমানের পক্ষে বক্তব্যের বিশুন্ধতা বিচার না করে, মনের প্রশান্তি ব্যতীত তাফসির করা শোভনীয় নয়। সাথে واللغة প্রতাপন হওয়াও বাজ্নীয়।

২২, সুরুতী, আলইতভান, ফি উলুমিল কুরআন, নিল্লী : কুতুরখানা এশাআতে ইসলাম, তা:বি:, ২য় খণ্ড, পৃ. ২২০

২৩. মুসা ইবরাহিম, বুহুসুন মানহাজুহ ফি উলুমিল কুরআন, আবহা: লাক আখার, বিতীয় সংস্করণ, ১৯৯৬ খ্রি./১৪১৬ হি. ,পৃ. ১০৭

২৪. মান্না আলকান্তান, প্রাণ্ডক, পূ. ৩৩১

২৫, আবদুল আয়িম আয্যারকানী, *মানাহিলুল ইরফান ফি উলুমিল কুরআন*, বৈল্লত : লাক্ল ফুতুব আলইলমিয়া, প্রথম সংস্করণ ১৯৮৮ খ্রি./১৪০৯ হি., ২য় খণ্ড, পৃ. ৫১

#### পরিচ্ছেদ: 8

## তাকসিরের শ্রেণী বিদ্যাস

তাফসিরের ইতিহাস পর্যালোচনায় দেখা যায় তাফসিরের চর্চা মূলত দুইটি ভিত্তির উপর গড়ে উঠেছে। যেমন–

- এক. ইসনাদভিত্তিক ধারা ঃ তাফসির অভিজ্ঞানের সূচনা হাদিস সংক্রণনের তাফসির অধ্যায়ের অন্তর্ভৃত্তির মধ্য দিয়ে হয়। মুহাদ্দিসগণ হাদিস সংগ্রহের নিয়ম অনুযায়ী সদনভিত্তিক তাফসির তাঁদের প্রন্থে সংবোজন করেন। দ্বিতীয় শতক হিজরির প্রারন্ত পর্যন্ত বৃতত্ত্ব অভিজ্ঞানরূপে তাফসির উদ্ভবের পূর্বে এগুলোই একমাত্র অবলন্দন ছিল। উমাইয়া শাসনের শেষ দিকে এবং আব্বাসী শাসনের প্রথমদিকে তাফসির বৃতত্ত্ব অভিজ্ঞানরূপে বিকাশ লাভ কয়ে। হিজরি তৃতীয় শতকের পূর্বে রচিত ব্রতত্ত্ব তাফসির গ্রন্থ পরবর্তীকালে বিরচিত গ্রন্থের মধ্যে উল্ভৃতির মাধ্যমে এবং তাবাকাত ও ইতিহাস গ্রন্থে উল্লেখের মাধ্যমে আমাদের কাছে পরিচিতি লাভ করে। এ সময়ের মুফাসসিরগণ হাদিসবেতাদের পন্ধতি অবলন্দন করে সনদভিত্তিক তাফসির রচনায় মনোনিবেশ করেন। কুরআনে বিভিন্ন দিকের আলোচনায় সমৃন্থ ইসনাদভিত্তিক তাফসির কালক্রমে জনপ্রিয়তা লাভ করে। ক্রমশ এ পন্ধতির তাফসির মুসলিম বিধানের চলমানতায় উল্লেখযোগ্য স্থান করে নেয়। এ পন্ধতিতে তাফসির করে বাঁয়া স্মরণীয় ও বরণীয় হয়ে আছেন তাঁদের করেকজন হলেন ত
- ত১. আবু আবদুল্লাহ মুহাম্দদ ইবনে ইয়াযিদ আল কায়বিনী, পরিচিত ইবনে মাজা নামে [মৃ.
  ২৭৫/৮৮৮];
- ০২. মুহাম্দ ইবনে জারির তাবারী [মৃ. ৩১০/৯২২];
- ০৩. আবু বকর ইবনে আল মুন্যির মুহাম্দ ইবনে ইবরাহিম আন নিশাপুরী [মৃ. ৩১৮/৯৩০];
- ০৪. আবদুর রহমান ইবনে মুহামাদ ইবনে ইদ্রিস আততামিমী, পরিচিত ইবনে আবি হাতিম নামে
   [মৃ. ৩২৭/৯৩৮];
- ০৫. আবুস শায়ৢখ ইবনে হিব্বান আবু আবদিলাহ মুহাম্মদ ইবনে মুহাম্মদ ইবনে জাফর [মৃ.
  ৩৬৯/৯৭৯];
- ০৬. আবু লাইস নাসর ইবনে মুহাম্মাদ ইবনে ইবরাহিম আস সামারকানী [মৃ. ত৭৩/৯৮৩];
- ০৭. আল হাকেম আবু আবদিল্লাহ মুহাম্মাদ ইবনে আবদিল্লাহ [মৃ. ৪০৫/১০১৪];
- ০৮. আবু বকর ইবনে মারদুবিয়া আহমদ ইবনে মুসা আল আসবাহানী [মৃ. ৪১০/১০৯৯];

|দেখা যেতে পারে : ড. এম. এম. রহমান, কুরআন পরিচিতি, পৃ. ২৩৪|

যেমন আয়াত অবতীর্ণের প্রেক্ষাপট, ঐতিহাসিক সম্পর্ক ও সূত্র, ভাষার ব্যাকরণ ও অলংকারিক বিশ্লেষণ, ফিকহী ও মাযহাবী দৃষ্টিভঙ্গি,
তান্ত্রিক ও নৈতিক নীতিমালা ইত্যাদি।

ড. এম. এম. রহমান, কুরআন পরিচিতি, ঢাকা : নুবালা পাবলিকেশন, পৃ. ২৩৪

৩. প্রাণ্ডক

- ০৯. আবু ইসহাক আহমাদ ইবনে ইবরাহিম আসসালাবী আন নিশাপুরী [মৃ. ৪২৭/১০৩৬];
- আবু মুহাম্মাদ আল হুসাইন ইবনে মাসউদ, পরিচিত আলকাররা ও আল বাগভী নামে [মৃ.
  ৫১০/১১৬];
- আবু মুহামাদ আবদুল হক ইবনে গালিব ইবনে আতিয়া আল আন্দালুসী আল গারনাতী
  [মৃ.৫৪৬/১১৫১];
- ১২. আবুল ফিদা ইমামুদ্দিন ইসমাইল ইবনে আমর ইবনে কাসির আলবসরী, পরিচিত ইবনে কাসির নামে [৭০০-৭৭৪/১৩০০-১৩৭৩]<sup>8</sup>
- দুই. ইসনাদ বিহীন মতনভিত্তিক ধারা ঃ হিজরি ষষ্ঠ শতকের পর ইসনাদমুক্ত পদ্ধতিতে তাফসির বিরচিত হতে থাকে। কালক্রমে ইসনাদভিত্তিক তাফসিরের পরিবর্তে ইসনাদমুক্ত তথা মতনভিত্তিক তাফসির জনপ্রিয়তা অর্জন করে। ইসনাদভিত্তিক তাফসিরের স্থান মতনভিত্তিক তাফসিরের দখলে চলে যায়। এই শ্রেণীর মুফাসসিরগণ তাফসির ও তাবিলের পার্থক্য বিবেচনা করে তাবিলের ভিত্তিতে তাফসির রচনার ব্রতী হন। এক্ষেত্রে তাঁরা কুরআন, হাদিস, ইতিহাস, সিরাত, তাবাকাতের স্ত্রাবিলি ব্যবহার করেন এবং যুক্তি ও বিবেকের সমর্থনকে প্রয়োগ করেন। এ ধারার প্রসিশ্ব মুফাসসিরগণ হলেন— ৬
- ০১. ইমাম আবু মানসুর আলমাতুরিদী [মৃ. ৩৩৩ হি.]
- ০২. ইমাম ফখরুন্দিন আররাযী [মৃ. ৫৪৪ হি.]
- ০৩. কাষী নাসিরুদ্দিন আলবায়যাবী [মৃ. ৬৯১ হি.]
- ০৪. আবু আবদুল্লাহ আননাসাফী [মৃ. ৭০১ হি.]
- ০৫. আবুল হাসান আলি আলখাযেন [মৃ. ৭৪১ হি.]
- ০৬. আবু হাইয়্যান [মৃ. ৭৪৫ হি.]
- ০৭. নিযামৃদ্দিন আননিশাপুরী [মৃ. ৯বম শতকের শুরু]
- ০৮. জালালুদ্দিন মহাল্লী [মৃ. ৮৭৪ হি.]
- ০৯. জালালুদ্দিন আসসুয়ুতী [মৃ. ৯১১]
- ১০. আবুস সাউদ [মৃ. ৯৮২ হি.]
- ১১. শিহাবৃদ্দিন আলুসী [মৃ. ১২৭০ হি.]
- ১২. শায়খ মুহাম্মাদ আবদুহু [মৃ. ১৩২৩ হি.]
- ১৩. সাইয়্যেদ মুহাম্মাদ রশিদ রিযা [মৃ. ১৩৫৪ হি.]
- ১৪. মুস্তাফা আলমারাগী [মৃ. ১৩৬৪ হি.]

৪. সূর্তী, আলইতকান ফি উলুমিল ক্রআন, লিট্রি: কৃত্বধানা এশআতে ইসলাম, তা:বি:, ২য় খঙ, পৃ. ৩২৫; আলকায়সী, তারিপুত তাফাসির, পৃ. ৫৫-৫৭; ইবনে খাল্লিকান, অফায়াত, মিসর: মাতবাআতুন নাহলা আলমিসরিয়া, তা:বি:, ২য় খঙ, পৃ. ৩৩২, ৩৩৩; ইয়াকুত, নুজাস, ১৮ তম খঙ, পৃ. ৪২

৫. ড. এম. এম রহমান, প্রাগুক্ত, পৃ. ২৩৬

৬. এম. এম. শরীফ, মুসলিম ফিলসফি, ১ম খণ্ড, ২৪৫, ২৫০; ইবনে হাজার, লিসানুল মিযান, হারলারাবাল: লাইরাতুল মাআরিফ, ১৩২৯ হি./১৯১১ খ্রি., ৫ম খণ্ড, পৃ. ১০০–১০৩, ড: এম. এম. রহমান সম্পাদিত, তাবিলাতু আহলিস সুনুহে, বাগদাদ: ওযারাতুল আওকাফ, পৃ. ৮৫–৮৭

- ১৫. মাওলানা আবুল কালাম আযাদ [মৃ. ১৩৭৭ হি.]
- ১৬. মাওলানা আকরম খা [মৃ. ১৩৮৮ হি.]
- ১৭. সাইয়্যেদ কুতুব শহীদ [মৃ. ১৯৬৬ খ্রি.]
- ১৮. মাওলানা আবুল আলা মওদূদী [মৃ. ১৩৯৯]
- কাষী সানাউল্লাহ পানিপথীর মতে, কুরআনের তাফসির সামগ্রিকভাবে ছয়টি বিষয়ের উপর ভিত্তি
   করে রচিত হয়েছে। ব্যমন –
- এক. আহকাম বিষয়কঃ কিকহী মাসআলা সংক্রান্ত আয়াতগুলো বিশেষভাবে এরূপ তাকসির গ্রন্থে আলোচনা করা হয়েছে। আলকুরআনের সমস্ত আয়াতে কিকহী বিধি–বিধান আলোচিত হয়নি কেবল পাঁচশত আয়াতে আহকাম বিষয়ে আলোচনা করা হয়েছে। কিকহী বিষয়ক তাকসির রচনার ক্ষেত্রে যাঁদের অবদান সবচেয়ে বেশি তাঁরা হলেন–

#### ককিহদের অবদান

- আহকামূল কুরআন, আবু বকর আহমদ ইবনে আলি আররায়ী আলহানাকী ওরকে আলজাসসাস [মৃ. ৩৭০/৯৮০];
- আহকামুল কুরআন, ইমামুদ্দিন আবুল হাসান আলি আততাবারি আশশাফেয়ী ওরকে কিয়া আলহিরাসী [মৃ. ৫০৪/১১১০];
- আলকাওলুল ওয়ায়িয় ফি আহকামিল কিতাবিল আয়িয়, শিহাবুদ্দিন আবুল আব্বাস আহমাদ ইবনে ইউসুফ ইবনে মুহামাদ আলহালাবি আশশাফেয়ী ওয়ফে আসসামিন [মৃ.৭৫৬/১৩৫৮];
- অহকানুল কুরআন, কাযি আবু বকর মুহাম্মাদ ইবনে আবদিল্লাহ আলমুআফিরি আলআন্দালুসী
  আলইশবিলি আলমালিকি ওরকে ইবনুল আরাবী [মৃ. ৫৪৩/১১৪৮];
- আলজামি লি আহকামিল কুরআন, আবু আবদুল্লাহ মুহাম্মাদ ইবনে আহমদ আলআনসারি আলখাবরাজী আলকুরতুবী আলমালিকী [মৃ. ৬৭১/১২৭২];
- কানবুল ইরফান ফি ফিকহিল কুরআন, মিকদাদ ইবনে আবদিল্লাহ ইবনে মুহাম্মাদ ইবনে আলহাসান ইবনে মুহাম্মাদ আস সুয়রি;
- ৮. আহকামূল কিতাবিল মুবিন, আলি ইবনে মাহমুদ আশশানাফকী আশশাফেয়ী;
- আসহামারাত আলইয়ানিআ ওয়াল আহকামিল ওয়াবিহা আলকাতিআ, শামসুদ্দিন ইউসুফ ইবনে আহমাদ ইবনে মুহাম্মাদ [মৃ. ৮৩২/১৪২৮];
- আলইকলিল ফি ইসতিনবাতিত তানবিল, জালালুদ্দিন আসস্যুতী আশশাফেয়ী [মৃ.
  ৯১১/১৫০৫]

৭. নাদিপথী, তাফসির মাযহারী, (বাংলা অনুবাদ), ঢাকা: ই.ফা.বা, ১ম খণ্ড, মুখকম্ব, পু. ১৩

- দুই. সাহিত্য বিষয়ক ঃ আলকুরআনের বিশুল্থ বর্ণনার স্টাইল, অলংকারিক ভাবাশৈলী প্রকাশভঞ্জি এ শ্রেণীর তাফসির গ্রন্থে স্থান পেরেছে। এ ক্ষেত্রে আল্লামা জারুল্লাহ যামাখশারীর অবদান স্মরণীয়। তাঁর আলকাশশাফ গ্রন্থখানি এসব বৈশিক্টো সমুজ্জ্ব।
- তিন. ইতিহাস বিষয়ক ঃ ঐতিহাসিক দৃষ্টিভজ্জিতে রচিত এসব তাফসির গ্রন্থে নবি–রাসুল ও তাঁদের অনুসারীদের ঘটনা বিস্তারিতভাবে স্থান পেয়েছে। যেমন– কাসাসুল কুরআন।
- চার. অতিধান বিষয়ক ঃ আতিধানিক দৃষ্টিকোণ থেকে বিরচিত এসব তাফসিরে আলকুরআনের শব্দার্থের বিশ্লেষণ স্থান পেয়েছে। এক্ষেত্রে আল্লামা রাগিব ইস্পাহানীর অবদান প্রাতঃস্মরণীয়। তিনি আতিধানিক দৃষ্টিভঞ্জিতে 'মুফরাদাতিল আলফাবিল ফুরআন' রচনা করে প্রশংসা অর্জন করেন।
- পাঁচ. ব্যাকরণ বিষয়ক ঃ আলকুরআনের ব্যাকরণ বিষয়ক আলোচনা এসব তাফসিরে স্থান পেয়েছে। ইমাম রাবির ইরাবুল কুরআন এ ক্ষেত্রে উল্লেখযোগ্য।
- ছয়. আকিদা বিষয়ক ঃ এসব তাকসির কালাম বা আকিদাগত দৃষ্টিকোণ থেকে বিরচিত। বেসব আয়াতে আকিদা বিষয়ক আলোচনা আছে তাই এসব তাকসিরের আলোচ্য বিষয়। ইমাম ফথরুদ্দিন রাষীর মাকাতিহুল গায়ব [তাকসির কাবির] এ শ্রেণীভুক্ত তাকসির।
- ইবনে আব্বাসের [রা] মতে, তাফসির চার প্রকার। b যথা -
- ে১. تفسير لايعثر احديمهالته: এমন তাফসির যার অজ্ঞতা কারো পক্ষ হতেই ওজর হিসেবে গ্রহণযোগ্য নয়।
- ০২. تقبر تعرف العرب بكلامها : এমন তাফসির যার ইল্ম আরবগণ তাদের নিজেদের প্রচলতি কথাবার্তার ভিভিতে অর্জন করতে সক্ষম।
- 08. ব্যান করে। প্রান্তির হওয়ার মত ঘটনাবলির সময়সূচি, মরিয়ম তনর ইসা আলা–এর অবতরণ, পশ্চিম দিগন্তে সূর্যোদয়, ইসরাফিলের শিংগায় কুঁক, কিয়ামতে নির্ধারিত সময়সূচি ইত্যাদি। আল্লামা তাবারী বলেন : "হয়রত ইবনে আব্বাস রো। তাফসির সম্পর্কে প্রথম প্রকার তাফসিরের এমন তাফসির বার অজ্ঞতা কারো পক্ষ হতেই ওজর হিসেবে গ্রহণযোগ্য নয়। অর্থ হলো কুরজানের ব্যাখ্যায় মূল উদ্দেশ্যসমূহ প্রকাশ করতে সমর্থ না হওয়া। ইবনে আব্বাস রো। এই বলে একথাই প্রকাশ করতে চেয়েছেন যে, কুরজান ব্যাখ্যায় প্রফিয়া সম্পর্কে অজ্ঞতা কারো জন্যই জায়িব নয়। এ সম্পর্কে হাদিসে এসেছে, রাসুল সাল্লায় আলাইহি ওয়াসাল্লাম বলেছেন : চার ধরনের বিষয়ে কুরজান নাবিল হয়েছে। যেমন–

৮. তাবরাসী, মাজমাউল বয়ান, ইরাক : মাতবাজা আলইরফান, ১৩৩৩ হি., ১ম খণ্ড, পৃ. ৬; যারকাদী, *মানাহিণুল ইরফান* বৈর্ত : দারুল কুতুব আলইলমিয়া, ১৯৮৮ব্রি., ২য় খণ্ড, পৃ. ১৩–১৪

- হালাল-হারাম সম্পর্কিত নিয়মাবলি, যার সম্পর্ণেধ অজ্ঞতা কারো পক্ষ হতেই ওজর হিসেবে গ্রহণবোগ্য নয়;
- ২. এমন তাকসির যা আরবগণ করে থাকেন;
- ৩. এমন তাকসির যা উলামায়ে কিরাম করে থাকেন;
- মুতাশাবিহ আয়াত যার তাফসির আল্লাহ ছাড়া কেউ জানেনা। আল্লাহ ছাড়া কেউ যদি এর ব্যাখ্যা সম্পর্কে অবগত হওয়ার দাবি করে তবে সে মিথ্যাবাদী।

আল্লামা তাবারী [মৃ. ৩১০ হি.] তাফসিরের প্রকারতেদ প্রসঞ্জো বলেছেন : কুরআনের মৌলিক তাফসির তিন প্রকার। প্রথম ও তৃতীর প্রকার ইবনে আব্বাসের [রা] বর্ণনাকৃত তৃতীর ও চতুর্থ প্রকারের সাথে মিল রয়েছে। আর দ্বিতীর প্রকার হচ্ছে— এমন তাফসির যা কেবল রাসুলের [স] জন্য খাস, সাধারণ উন্মাতের জন্য নর। তা হচ্ছে— ঐ সমস্ত আয়াত যেগুলোর ব্যাখ্যা সম্পর্কে অবগত হওয়া মানুবের জন্য জরুরি কিন্তু সীমিত জ্ঞানের অধিকারী মানুষ রাসুল সাল্লাল্ল আলাইহি জ্য়াসাল্লাম—এর বর্ণনা ব্যতীত এগুলোর জ্ঞান অর্জন করতে অক্ষম। ১০

৯. তাবারী, জামিউল বয়ান আন তাবিলি আইয়িল কুরআন, ১ম খন্ড, পৃ. ৪৪

১০. প্রাগুক্ত, ১ম খন্ড, পৃ. ৫৩

## মুকাসসিরদের শ্রেণী বিন্যাস

কুরআন গবেবণায় মুফাসসিরদের অবদান অনস্থীকার্য। সময়ের অনিবার্য দাবির প্রেক্ষপটে তাফসির শান্তের উৎকর্ষ সাধিত হয়। পবিত্র কুরআনের বিশাল সাহিত্য ভাঙার কুরআন গবেবকদের ঐকান্তিক প্রচেক্টায় আজ বিশ্বমানবতার হিদায়াতের উৎসে পরিণত হয়েছে। কুরআন ব্যতীত অন্য কোন গ্রন্থ নিয়ে এতবেশি গবেবণা, শ্রম, সময় ও অর্থ বায় করা হয়নি একথা আজ নির্দ্ধিয় বলা বায়। তাফসিরবেত্তাগণ কুরআন গবেষকদের সময়সীমা ও বিষয়বস্তুর নিরিখে মুফাসসিরদের শ্রেণী বিন্যাস করার প্রয়াস পেয়েছেন। আল্লামা কাবী সানাউল্লাহ পানিপথী [মৃ. ১৮১০ খ্রিঃ] মুফাসসিরদেরকে দু'শ্রেণীতে বিন্যাস করেছেন। ব্যমন–

প্রথমত ঃ মৃতাকান্দিমীন তথা পূর্ববর্তী মুকাসসিরগণ। প্রাচীন মুকাসসির তথা সাহাবি ও তাবেরিন যুগের মুকাসসিরগণ এই শ্রেণীর অন্তর্ভুক্ত। পাহাবিগণ রাসুলুল্লাহর [স] হাতেই তাকসির দীক্ষা গ্রহণ করেন। সাহাবিগণ সে দীক্ষা তাবেরিদের মাঝে পৌছে দেন। এভাবে গরবর্তীদের কাছেও পর্যায়ক্রমে তাকসিরের দীক্ষা পৌছতে থাকে। যার সূচনা আছে কিন্তু পরিসমাপিত নেই। সাহাবায়ে কিরাম ও তাবেরিদের সময় বর্ণনাকারীদের মাধ্যমে তাকসির বিস্তার লাভ করে। সাহাবিদের মধ্যে যারা তাকসির শাস্তে প্রসিদ্ধি অর্জন করেন তাঁরা হচ্ছেন—

- ০১. হবরত আবু বকর সিন্দিক [রা] [মৃ. ১৩ হি.]
- ০২. হ্যরত ওমর ফারুক [রা] [মৃ. ২৪ হি.]
- ০৩. হ্যরত ওসমান গণী [রা] [মৃ. ৩৫ হি.]
- ০৪. হ্যরত আলি মুরতা্যা [রা] [মৃ. ৪০ হি.]
- ০৫. হ্যরত আবদুল্লাহ বিন মাসউদ [রা] [মৃ. ৩৪ হি.]
- ০৬. হ্যরত আবদুল্লাহ বিন আব্বাস [রা] [মৃ. ৭৮ হি.]
- ০৭. হযরত আবদুল্লাহ বিন যুবায়ের [রা] [মৃ. ৭৩ হি.]
- ০৮. হবরত উবাই ইবনে কাব [রা] [মৃ. ৩৫ হি.]
- ০৯. হ্যরত যায়েদ ইবনে সাবিত [রা] [মৃ. ৪৫ হি.]
- ১০. হ্বরত আবু মুসা আলআশআরী [রা] [মৃ. ৪৪ হি.]

# আবদুল্লাহ বিন আব্বাসের [রা] শিষ্যদের মধ্যে রয়েছেন-

- আবু আবদুল্লাহ সাইদ ইবনে যুবায়ের ইবনে হিশাম আলকুফী আলআসাদী আলহাবশী [মৃ. ৯৫/৭১৪];
- ২. আবুল হাজ্জাজ মুজাহিদ ইবনে জাবর আলমাকী আলমাখবুমী [মৃ. ১০৪/৭২২];
- ৩. আবু আবদুল্লাহ ইকরিমা আলবারবারী আলমাগরিবী [মৃ. ১০৪/৭২২];
- আবু আবদুর রহমান তাউস ইবনে কায়সান আলইয়ামানী আলহিমিয়ারী আলজানাদী
  [মৃ.১০৬/৭২৪];
- ৫. আবু মুহামাদ আতা ইবনে আবি বিরাহ আলমাকী আলকারাশী [মৃ. ১১৪/৭৩২]

সুত্ততি, আলইতকান ফি উলুমিল কুরআন, লিয়ি : কুবুবখানা এশাআতে ইসলাম, তা:বি:, পৃ. ১০৯

২. কামী সালাউল্লাহ পানিপথী, *তাফসির মাযহারী*, (বাংলা অনুবাদ) ঢাকা : ই.ফা.বা, ১ম থড়, মুথকম্ব, পৃ. ১৬

৩. প্রাগুক্ত

## আবদুল্লাহ বিন মাসউদের [রা] শিষ্যদের মধ্যে রয়েছেন–

আলকানা ইবনে কারেস আননাথঈ [মৃ. ৬১/৬৮০]; মাসর্ক ইবনে আলআজদা আলহামাদানী [মৃ. ৬৩/৬৮২]; আলআসওয়াদ ইবনে ইয়াযিদ [মৃ. ৭৫/৬৯৪]; আবু ইসমাইল মুররা ইবনে শুরাহিল আলহামাদানী [মৃ. ৭৬/৬৯৫]; আবু আমর আমির শুরাহিল আসশাবী আলহিমায়য়ী আলকুকী [মৃ. ১০৯/৭২৭]; আবু সায়িদ আলহাসান ইবনে আবিল হাসান ইয়াসায় আলবসয়ী [মৃ. ১২–১১০/৬৩৩–৭২৩]; আবুল খাতাব কাতাদা ইবনে দিআমা আসসাদৃসী [৬১–১১৭/৬৮০–৭৩৫]; শুরাইহ ইবনে আলহায়িস আলকিলী [মৃ. ৭৮/৬৯৭]; ইবয়াহিম ইবনে ইয়াযিদ আননাথঈ [মৃ. ৯৫/৭১৩]; উবায়দা আসসালমানী [মৃ. ১০৪/৭২২]

দিতীয়ত: মুতাআখখেরীন তথা পরবর্তী মুফাসসিরগণ। তাবে তাবেয়িন ও তাঁদের পরবর্তী তাফসিরকারগণ এই শ্রেণীর অন্তর্ভুক্ত। কুরআনের তাফসির বিষয়ে ব্যুৎপত্তি লাভের জন্য তাঁদের যুগে তাফসির শাস্ত্রের চর্চা ব্যাপকতা লাভ করে। ই সে যুগের বিখ্যাত মুফাসসিরগণ হলেন—

- ০১. সুফিয়ান ইবনে উয়াইনাহ [মৃ. ১৯৮ হি.]
- ০২. ওরাকী ইবনে আলজাররাহ আলকুকী [মৃ. ১৯৭ হি.]
- ০৩. শোবা ইবনে আলহুজ্জাজ [মৃ. ১৬০ হি.]
- ০৪. ইয়াযিদ ইবনে হারুন আসসুলমা [মৃ. ২১৭ হি.]
- ০৫. আবদুর রাজ্জাক ইবনে হুমাম [মৃ. ২১১ হি.]
- ০৬. আদম ইবনে আবি আইয়্যাস [মৃ. ২২১ হি.]
- ০৭. ইসহাক ইবনে রাহওয়াই আল ইমাম আল হাফিয আন নিশাপুরী [মৃ. ২৩৮ হি.]
- ০৮. রাওহ ইবনে উবাদা [মৃ. ২০৫ হি.]
- ০৯. আবদুল্লাহ ইবনে হামিদ আল জুহানী
- ১০. আবু বকর ইবনে আবি শারবাহ আলইমাম আলহাফিব আলকুফী [মৃ. ৩৩৫ হি.]
- ১১. সানিদ ইবনে দাউদ [মৃ. ২২০ হি.]
- ১২. ইবনে জারীহ [মৃ. ১৫০ হি.]
- ১৩. ইসমাইল সাদী ইবনে আবদুর রহমান [মৃ. ১২৭ হি.]
- ১৪. মুহাম্মাদ ইবনে সাইব কালবী কুফী [মৃ. ১৪৬ হি.]
- ১৫. ইবনে কারনিয়াহ
- ১৬. মুকাতিল ইবনে সুলাইমান [মৃ. ১৫০ হি.]
- ১৭. আবু মুহামাদ ইবনে আবদুল্লাহ ইবনে মুসলিম দাইনুরী [মৃ. ২৭৬ হি.]
- ১৮. মুহাম্মাদ ইবনে সাওর [মৃ. ১৯০ হি.]
- ১৯. আবু হানিকা দিনুরী [মৃ. ২০৯ হি.] তাবে তাবেয়ি য়ুগের পরবর্তী য়ুগে য়ারা তাকসির শাক্রে প্রসিদ্ধি লাভ করেছেন তাঁরা হলেন :
- ০১. ইবনে জারির তাবারী [মৃ. ৩১০ হি.]
- ০২. ফখরুন্দিন রাযী [মৃ. ৬৬০ হি.]

- ০৩. জালালুদ্দিন মহাল্লী [মৃ. ৮৬৪ হি.]
- ০৪. জালালুদ্দিন সুয়ুতী [মৃ. ৯১১ হি.]
- ০৫. ইবনে হিব্বান
- ০৬. ইমামুদ্দিন ইবনে কাসির [মৃ. ৭৭৪ হি.]
- ০৭. শিহাবুদ্দিন আলুসী [মৃ. ১২৭০ হি.]
- ০৮. আবু হাইয়্যান [মৃ. ৭৪৫ হি.]
- ০৯. শাহ আবদুল আযিয় দেহলবী [মৃ. ১৮২৪ খ্রি.]
- ১০. কাবী সানাউল্লাহ পানিপথী [মৃ. ১২২৪ হি.]

শাহ ওয়ালী উল্লাহ মুফাসসিরদেরকে সাত শ্রেণীতে বিন্যাস করেছেন। <sup>৫</sup> যেমন–

- ০১. মুহান্দিস মুফাসসির ঃ এ শ্রেণীর মুফাসসিরগণ আয়াতের ব্যাখ্যা ও তাৎপর্য প্রসজ্জে বিনা বিচার-বিশ্লেষণে সব ধরনের ঘটনা একত্রিত করার প্রয়াস পেয়েছেন। তাঁরা তথ্য সূত্রের কোন ভিত্তি না খুঁজে সূত্রবিহীন হাদিস, অপ্রাসজ্জিক ঘটনা, ইসরাইলি রেওয়ায়াত সবই জড়ো করেছেন। সত্যাসত্যের বিষয়টিও গৌণ ছিল। এতাবে যাঁরা তাফসির করেছেন এবং তাফসির শাস্ত্রে প্রসিম্পিও অর্জন করেছেন এমন কয়েকজন মুফাসসির হলেন-
  - ০১. আল্লামা জারীর তাবারী [র] [মৃ. ৩১০ হি.]
  - ০২. নসর ইবনে মুহাম্মাদ সামারকান্দী [র] [মৃ. ৩৭৩ হি.]
  - ০৩. আল হুসাইন আলবাগবী [র] [মৃ. ৫৪১০ হি.]
  - ০৪. হাফেয ইমাদুদ্দিন ইবনে কাসির [র] [মৃ. ৭৭৪ হি.]
  - ০৫. জালালুদ্দিন সুয়ুতী [র] [মৃ. ৯১১ হি.]
- ০২. মৃতাকাল্লিমিন মৃকাসসির ঃ মৃতাকাল্লিমিন মৃফাসসিরগণ আল্লাহ তাআলার নামসমূহ ও তাঁর সিকাতের ব্যাখ্যার প্রয়োজন মনে করেন। তবে তাঁরা তত্ত্ব সম্পর্কিত ব্যাখ্যায় আল্লাহর অমর্যাদা তেবে অসম্যতি প্রকাশ করেন। তাঁরা এই নীতির ভিত্তিতে বেসব আয়াতের সাধারণ অর্থ আল্লাহর অমর্যাদাকর তেবেছেন, ব্যাখ্যা প্রসজ্যে তা এড়িয়ে গেছেন, আর যাঁরা হুবহু সোজা অর্থ করেছেন, তাদের সমালোচনা করেছেন।
- ০৩. উস্লি মুকাসসির ঃ এ শ্রেণীর তাফসিরবেত্তাগণ কুরআনের আয়াত থেকে বিধি–বিধান বের করার প্রয়াস পান। আর সে ব্যাপারে যে সিম্পান্তে উপনীত হবেন, তার স্বপক্ষে এবং তা থেকে আর যিনি যা করছেন বা করতে পারেন, তার বিপক্ষে দলিল–প্রমাণ উপস্থাপন করে থাকেন।
- ০৪. লুগাতি মুফাসসির ঃ এ শ্রেণীর মুফাসসিরগণ কুরআনের আয়াতের ব্যাকরণিক দিক ও ভাবাতাত্ত্বিক দৃক্টিকোণ নিয়ে ব্যাখ্যা–বিশ্লেবণ করে থাকেন। তাঁরা ব্যাখ্যাকৃত আয়াতসমূহের স্বপক্ষের আরবি ভাবা ও সাহিত্যের যাবতীয় উদাহরণ একত্রিত করে থাকেন। এক্ষেত্রে একত্রিত করার প্রয়োজনীয়তার বিবয়টি ততটা বিবেচ্য নয়।

৫. শাহ ওয়ালী উন্নাহ, আলফাওবুল কাবির, পু. ৪৪-৪৫

- ০৫. আদবি মুকাসসির ঃ আলকুরআনের অলংকারিক দিকগুলো উপস্থাপনের মাধ্যমে কুরআনের কোথায় কোন রহস্য বিদ্যমান আছে সে সম্পর্কে আলোকপাত করা এই শ্রেণীর মুকাসসিরদের কাজ। এসব বিষয়গুলোকে যথোপযুক্তভাবে উপস্থাপন করার প্রচেক্টা এঁদের তাকসিরে বেশ লক্ষণীয়।
- ০৬. কারি মুকাসসির ঃ কুরআনের এমন অনেক শব্দ রয়েছে যার পঠন–নীতি বিভিন্ন প্রকারের হয়ে থাকে। এসব পঠন–নীতির বিশ্লেষণ করা এ সময়ের মুকাসসিরদের কাজ। এঁরা তাঁদের বিভিন্ন শিক্ষাগুরুর কাছে বর্ণিত কিরাতই উল্পৃত করেন। এ ক্ষেত্রে তাঁরা বিভিন্ন পঠন–নীতির সৃক্ষাতিসক্ষ ব্যাপার নিয়ে মতবিরোধ করা পছল করেন না।
- ০৭. স্ফিবাদী ম্ফাসসির ঃ এ শ্রেণীর ম্ফাসসিরগণ কুরআনের আয়াতকে স্ফিতাত্ত্বিক দৃফিকোণ থেকে তাফসির করেন। আধ্যাত্মিক ও চারিত্রিক বিষয়গুলো খুঁজে বের করেন সুফি ম্ফাসসিরগণ। কুরআনের যেখানেই এ ধরনের আয়াত দেখতে পান, তার ব্যাখ্যা করা ম্ফাসসিরের দায়িত্ব বলে মনে করেন তাঁরা। এরপ কয়েকজন ম্ফাসসির হলেন—
  - ০১. আবু মুহাম্মাদ সহল ইবনে আবদিল্লাহ আততুসতারী [মৃ. ২৭৩/৮৮৮ অথবা ২৮৩/৮৯১]
  - ০২. মুহিউদ্দিন ইবনুল আরাবী [মৃ. ৬৩৮/১২৪০]
  - ০৩. নাজমুদ্দিন আবু বকর ইবনে আবদিল্লাহ [মৃ. ৬৫৪/১২৫৬]
  - ০৪. আবু আবদুর রহমান আসসুলামী
  - ০৫. আহমদ ইবনে ইবরাহিম নিশাপুরী
  - ০৬. শিহাবুদ্দিন মাহমুদ আলুসী [মৃ. ১২৭০ হি.]

### পরিজ্পেদ : ৫

## মুকাসসিরদের স্তর বিদ্যাস

তাবকাতুল মুকাসসিরিন বা মুকাসসিরদের স্তর বিন্যাস মূলত একটি জটিল প্রক্রিয়া। এ স্তর বিন্যাস দ্বারা মুকাসসিরদের মর্বাদা বা তাঁদের গ্রহণবোগ্যতা মূল্যায়ন করা উদ্দেশ্য নয়। স্তর বিন্যাসে বাঁদের নাম বিদ্যমান তাঁরাই সঠিক, তাঁদের প্রত্যেকের প্রত্যেকটি কথাই গ্রহণবোগ্য, অন্যদের তাফসির গ্রহণবোগ্য নয় একথা ভাববার কোনো অবকাশ নেই। বরং এসব স্তর বিন্যাসে তাদের নামই অন্তর্ভুক্ত হয়েছে, যাঁরা য় য় ক্ষেত্রে সুবিজ্ঞ, অবিস্মরণীয়। স্তর বিন্যাসে বাঁদের নাম স্থান পেয়েছে তাঁরা প্রত্যেক যুগের দু চারজন মাত্র। তাঁদের সমসাময়িক অন্যান্য মুকাসসির সে স্তরের মুকাসসির হিসেবে পরিগণিত হবেন। যাঁরা তাফসির করেছেন তাঁদের সকলের তালিকা প্রস্তুত করা বেশ দু:সাধ্য কাজ। মুকাসসিরদের স্তর বিন্যাসে বাঁদের অবদান প্রাত:স্মরণীয়, তাঁদের মধ্যে আলইতকান গ্রন্থের রচয়িতা আল্লামা জালালুউদ্দিন সুয়ুতী, তাফসিরে হাঞ্চানীর

 জালালুদ্দিন সুয়ুতী ঃ য়ার ব্যক্তিত্বে সম্পূর্ণরূপে আরবীয় সভ্যতার আলেকজান্ত্রিয় য়ৄগের সাহিত্যের প্রবশতা পরিফুটিত হয়। তিনি হছেন হিজয়ি দশম শতকের খ্যাতিমান লেখক ও চিন্তানায়ক আল্লামা জালালুদ্দিন সুরুতী। কুরআন, হালিস, আইন, দর্শন, হতিহাস, ভাষা বিজ্ঞান ও অলংকারশাস্ত্রসহ অসংখ্য বিষয়ের পাঞ্চিত্যের অধিকারী তিনি। তাঁর নাম আবদুর রহমান, উপাধি জালালুদ্দিন, উপনাম আবুল ফবল। পিতার নাম আবু বকর মুহামাদ কামালুদ্দিন। তাঁর বংশধারা হচ্ছে- আবনুর রহমান জালালুদ্ধিন ইবনে আৰু বৰুৱ মুহামাদ কামালুদ্ধিন ইবনে সাবেকুদ্ধিন ইবনে উসমান কার্যন্দ্রিন ইবনে মুহামাদ নাবিক্ষিন ইবনে সাইফুন্দিন আফর ইবনে আবু আসসালাহ আইরুব নাজমুন্দিন ইবনে মুহাত্মান নাসিরুন্দিন ইবনে শায়থ হসামুন্দিন আসস্যুতী। তিনি ৮৪৯ হিজরি মোতাবেক ১৪৪৫ খ্রি. মিসরের নীল দলের পশ্চিম তীরে অবস্থিত সুযুত নামক এলাকায় এক সন্ধ্রান্ত মুসলিম পরিবারে জন্মগ্রহণ করেন। সুযুত অঞ্চলে জন্মগ্রহণ করার কারণে তিনি সুযুতী নামে এনন প্রসিদ্ধি লাভ করেন যে, এর আবর্তে তাঁর আসল নামটি কালজ্রমে ঢাকা পড়ে যায়। সুযুতীর বর্ণনানুযায়ী তাঁর উর্ধ্বতন পূর্বপুরুষ বাগদাদের আলখুদাইরিয়া নামক একটি অধ্যাত পল্লীতে বসবাস করতেন, এ কারণে তাঁকে আলখুসাইরীও বলা হয়ে থাকে। তাঁর মাতা ছিলেন একজন বিদুষী রমণী। আর পিতা সমকালীন প্রসিদ্ধ ফিকাহবিদ ও আসীউতের বিচারপতি। সুযুতীর পাঁচ বছর বয়সের সময়ে পিতা মারা গেলে তিনি মাতার তত্ত্বাবধানে বড় হতে থাকেন। পিতৃহারা হওয়ার কারণে মাতা বুদ্ধিনীপ্ত ছেলের অতি শৈশবেই যথোপযুক্ত বিদ্যানুশীলনের সবধরনের ব্যবস্থা করেছিলেন। প্রখর মেধার অধিকারী সুযুতী মাত্র আট বছর বয়সে আলকুরআন মুখস্থ ফরেন। এরপর তিনি সমকালীন সেইসব খ্যাতনামা আলিমদের সাহচর্য লাভ করেন, বাঁদের পাঙিত্যপূর্ণ লেখনীর ছোঁরায় ইসলামি জ্ঞান-বিজ্ঞানের অসংখ্য বিষয় বিকশিত হয়। ফলশ্রুতিতে মাত্র ১৫ বছর বয়সে উমদাতুল আহকাম, মিনহাজুল উসুল, আলফিয়া ইবনে মালেক এবং কাষী নাসিক্রন্দিন আলবায়যাবীর আলমিনহাজ গ্রন্থ মুখস্থ করে আলিমদের সামনে নিজেকে বিশ্বয়কর মেধার অধিকারী হিসাবে উপস্থাপন করতে সক্ষম হন। তিমি জ্ঞানের বিভিন্ন শাখার সমকালীন প্রসিদ্ধ আলিমদের থেকে জ্ঞানার্জন করতে সক্ষম হয়েছিলেন। জালাণুষ্কিন মহাল্লী থেকে তাফসির, আলবলকানীর কাছ থেকে ইলমে ফিকহ, মিসরের বিখ্যাত পণ্ডিত শামসূদ্দিন শায়রামীর কাছ থেকে সহিহ মুসলিম, আল্লামা তকিউদ্দিন শিবলীর থেকে আরবি ভাষা ও সাহিত্যে জ্ঞানার্জন করেন। তিনি স্বদেশের সীমানা পেড়িয়ে ইসলামি জ্ঞান-বিজ্ঞানে উচ্চতর জ্ঞান গ্রেষণার জন্য বিদেশও সকর করেন। এ মর্মে তিনি শাম, হিজায়, ইয়ামান, মরজ্যে, দিমইয়াত প্রকৃতি অঞ্চল পরিজনণ করে তৎকালীন খ্যাতিমান আলিমদের শরণাপন্ন হয়ে জ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় বাুৎপত্তি অর্জন ফরেন। এজনে তিনি অতি অস্ত দিনের মধ্যেই অগাধ পাতিত্যের পরিচয় দেন। ইতিহাস ও কুরআন হাদিসের ব্যাখ্যায় তাঁর অনুসন্ধিৎসু চিত্তের আকুল আবেগ নিয়ে ছোট থেকেই গভীয়ভাবে চিন্তা কয়তে ভালবাসতেন।

শিক্ষার্থী জীবন শেষ করে তিনি অধ্যাপনা ও কতওয়া প্রক্ষানের মাধ্যমে কর্মজীবনের সূচনা করেন। কায়য়ো ইউনিভার্সিটিতে অধ্যাপনার অবসন্ধে তিনি লেখালেখি করতে থাকেন। শাইখুনিয়া মান্তাসার তাঁর শিক্ষক বলকানীর পরামর্শক হিসাবেও কিছু নিন্দ লাছিত্ব পালন করেন। অধ্যাপনাকালে শক্ষপক্ষের চক্রান্তের কলে বিশ্ববিদ্যালয় থেকে পদত্যাগ করেন। পরবর্তী জীবন জ্ঞান গাবেষণা ও প্রভুৱ আরাধনার অভিবাহিত করার জন্য নীল নামের প্রান্তে অবস্থিত রওয়া নামক স্থানে নির্জনবাস করে করেন। মৃত্যুর পূর্ব পর্যন্ত এখানেই অবস্থান করেন।

রচরিতা আল্লামা আবদুল হক দেহলবী, তারিখুত তাফসির গ্রন্থের রচরিতা আবদুস সামাদ সারিম আলআযহারী অন্যতম মনীষা। তনাধ্যে আল্লামা সুয়ুতী তাঁর সময়কাল পর্যন্ত আটাটি স্তর উল্লেখ করেছেন। আল্লামা আবদুস সামাদ সারিম আলআযহারী দশম, একাদশ ও দ্বাদশ স্তর পর্যন্ত বিস্তৃত করেছেন। আবদুল হক দেহলবী তাঁর সময়কাল পর্যন্ত নয়টি স্তর উল্লেখ করেছেন। তিনি নবম স্তরকে হিজারি নবম শতক থেকে আরম্ভ করে চতুর্দশ শতক পর্যন্ত বিস্তৃত করেছেন। মুফাসসিরদের এত দীর্ঘ স্তরবিন্যাস আর কেউ করেননি। নিম্নে মোট চৌন্দটি স্তর বিন্যাসিত হলো—

আল্লানা সূত্বতীর গোটা জীবন ইসলামি জ্ঞান গবেষণায় অতিবাহিত হওয়ার ফারণে মুসলিম উত্থাহর তাহবিব-তানান্ধুন বিফাশে জীবন্ধশায় অসংখ্য এছ রচনা ফরে গেছেন। ঐতিহাসিক ফ্রন্থলায়ার মতে, এই সংখ্যা ৪১৫টি। আরু ইন্দুল জাওয়াহির-এর গ্রন্থলায়ের মতে, ৫৭৬টি। আল্লামা লাউন মালেকী থেকে বর্ণিত আছে যে, সূত্বতীর রচনাবলি পাঁচ শতেরও বেশি। এসব গ্রন্থ তাঁর সৃত্ধা বিশ্লেষণ শক্তি, জ্ঞানের গতীরতা ও অসাধারণ পার্তিতোর কথাই হরণ করিয়ে দেয়। তাঁর রচিত উল্লেখযোগ্য গ্রন্থগুলায় মধ্যে রয়েছে— ১. তাফসির জ্ঞালালাইন ; ২. আলইতকান ফি উলুমিল কুরআন; ৩. আদনুরক্রণ মানসূর ফিত তাফসির বিল মাসুর; ৪. আলইকলিল ফি ইন্তিমবাতিত তান্মিল; ৫. তাবন্দাতুল মুফানসিরিন; ৬. তাবন্দাতুল মুহানিলিন; ৭. তারিখুল খুলাফা; ৮. হসনুল মুহানারাহ; ৯. আলমুবহির ফিল লুগাহ; ১০. জামউল জাওয়ামী; ১১. হাশিয়াতুত তাফসিরিল বারনাবী; ১২. আলজামি ফিল ফারাইন; ১৩. আসমাউল মুনান্তিনিন; ১৪. মাজমাউল বাহরাইন ও ১৫. তাবানাতু কুন্তাব ইত্যালি। এতাতাও তাঁর অনেক প্রকাশিত গ্রন্থ রয়েছে। বিশাল কর্মময় জীবনের অধিকারী আল্লামা সুমুতী অবশেষে ৯১১ছি./১৫০৫ব্রিটান্সের ১৯ জামানিউল উলা বক্রবার ৬১ বছর বয়সে ইনতিকাল ফরেন। রওয়া নামক স্থানে তাকে সমাহিত করা হয়।

[বি:ম্র: ভাফসির জালালাইন, মুআসসাসাত্র রাইয়ান, বৈল্লভ, ১ম সংস্করণ ১৪২২ হি./২০০১ খ্রি., পু. ভূমিকাংশ, আলিফা ২, আবদুল হক দেহলঘী ঃ তিনি ১৫৪ হি. মতান্তরে ১৫৮ হিজারিতে ভারতবর্ষের দিল্লি নগরীর এক সুপ্রসিদ্ধ সুফি পরিবারে জনুমহণ করেন। তার পিতা সাইফুদ্দিন ও দাস। আলাউল্লাহ ছিজেন তৎকালীন প্রসিদ্ধ আলিম ও সুফিসাধক। আবদুল হক সেহল্যীর প্রাথমিত শিক্ষা নিষ্ক্রিতে তরু হয়। প্রথর শ্বতিশক্তির অধিকারী হওয়ার কারণে মাত্র ১৫ বছর বয়সে পবিত্র কুরআন মুখস্ত করেন। তৎকালীন সময়ে দিল্লি হাদিস চর্চার অন্যতম কেন্দ্র হওয়ার কারণে তিনি খুব অল্প বয়সে হাদিস অধ্যয়নে ব্রতী হন। অতপর সাবেক সোভিয়েত ইউদিয়নের সামারকান্দ, বোখারাসহ প্রভৃতি স্থানে হাদিস শান্তে উক্ত শিক্ষা লাভেয় জন্য শমন করেন। ৯৯৬ হি. সালে পবিত্র মক্সার গমন করেন। সেখানে আবদুল মোভাকী বোরহানপুরী মন্ধীসহ বড় বড় মুহান্দিসগণের কাছ থেকে হার্দিস ও সুফিবাদে ব্যুৎপত্তি অর্জন করেন। পারিবারিক সুত্রেই তিনি সুফিবাদে বিশ্বাস ও সুফি তরিকায় অনুশীলন করতেন-দীক্ষা লিতেন। অবশ্য কেউ কেউ তাঁকে ওয়াহাবী মতের ধারক মনে করতেম। কেননা তাঁর ওস্তাদ ছিলেন ওয়াহাবী মতালম্বী। তিনি অত্যন্ত মুন্তাকী ও আবেদ ছিলেন। শায়থ আবদুল হক দেহলবী মন্ধ্য থেকে প্রত্যাবর্তন কয়ে নিস্ত্রিতে খানকায়ে কাদিরিয়া প্রতিষ্ঠা করেন। এটি ছিল তাঁর সুফিবাদ তালিমের কেন্দ্রীয় দপ্তর এবং পাশাপাশি এখানেই তিনি হানিদের দরস আরম্ভ করেন। তিনি সমভাবে গ্রন্থ প্রণয়নের কাজেও প্রতী হন। তিনি অসংখ্য গ্রন্থ রচনা করেন। তন্মধ্যে প্রসিদ্ধগুলো হচ্ছে- ১, সাদরুস সাআদাত এত্বের ফারসি শরাহ 'আততারিকুল কাবিম ও শারহি সিরাতিল মুস্তাকিম ; ২, মিশকাত শারিকের ফারসি শরাহ 'আশিআতুল লুমুআত ফিল মিশুকাত' : ৩, আলুআকুমাল ফি আসুমায়ির রিজাল ; ৪, লুমুআতুত তানকিহ ফি শারহি মিশুকাতুল মাসাবিহ ; ৫. জামিউল বারাকাত মুন্তাখাব শারহুল মিশকাত : ৬. মা নাবাতা বিস সুনুহে ফি আয়্যামিস সুনুহে; ৭. আলহাদিসুল আরবাইন ফি উলুমিদ দ্বীন : ৮, তরজমাতুল আহাদিসুল আরবাইন : ৯, দাসতুর ফায়দুদ দুর ;১০, মাদারিজুদ দুরুওয়াত প্রতৃতি। সুদীর্বফাগ হালিলের খেলমত করার পর তিনি ১০৫২ হিজরিতে দিল্লিতে ইনতিকাল করেন।

াবি: দ্র : ড, আবদুর রশীদ, শাহওয়ালী উল্লাহ দেহলবী : জীবদ ও চিত্তাখারা, পিএইচ.ডি থিসিস, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় গ্রন্থাগার, অগ্রকাশিতা ৩. সুযুতী, আলইতকান ফি উলুমিল কুরআন, নিল্লি : কুতুবখানা ইশাআতে ইসলাম, তা:বি:, ২য় খণ্ড, পৃ. ২৩৯

### প্রথম স্তর

### সাহাবি

শাস্ত্রবিদদের মতে, তাফসির হলো প্রকৃত অর্থ (১০০০ হিল্লান্ত) এবং সাহাবায়ে কিরামই এ কাজের যোগ্য। কেননা তাঁরা নুবুলের সময় উপস্থিত থাকতেন এবং প্রত্যক্ষ করতেন নুবুলের উপলক্ষ ও কার্যকারণ। কখন, কোথায় এবং কোন প্রেক্ষিতে আয়াত নাবিল হয়েছে তা সে-ই বলতে পারে যে তখন উপস্থিত ছিল। এব্যাপারে তাকে বলতে হয় যে, আমি প্রত্যক্ষ করেছি বা আমি সাক্ষ্য দিচ্ছি যে, এ আয়াত এভাবে নাবিল হয়েছে। ইমাম আবু মানসুর আলমাতুরিদীর মতে, তাফসির সাহাবিদের কাজ আর তাবিল শাস্ত্রবিদদের কাজ।

আল্লামা সূর্তী বলেন, সাহাবিদের মধ্যে দশজন মনীবী তাকসির শাস্তে খ্যাতি অর্জন করেছেন। তাঁরা হলেন–°

সাহাবি ঃ সাহাবি শলটি আরবি ও একবচন। এর বহুবচন সাহাবা বা আসহাব। আভিধানিক অর্থ- সঙ্গি, সাথী, সহচর ইত্যাদি। ইসলানি পরিভাষায় সাহাবা বায়া য়াসুল সালালাই আলাইহি ওয়াসাল্লাম এর মহান সঙ্গী সাথীলের কথা বুঝালেও প্রখ্যাত হাদিস বিশারদ আল্লামা ইবন হাজার আসকালানি রি সাহাবির একটি গ্রামাণ্য সংজ্ঞা উপস্থাপন করেছেন, আয় তা হচ্ছে- সাহাবি সেই ব্যক্তি বিনি রাসুলুল্লাহ সাল্লাল্লাই অলাইহি ওয়াসাল্লামের প্রতি ইমানসহকারে তাঁর সাক্ষাৎ লাভ করে ধন্য হয়েছেন এবং ইসলামের ওপর থেকেই মৃত্যুবরণ কয়েছেন।

অতএব, যারা রাসুলের সঙ্গ লাভ করেছেন কিন্তু ইমান আনেনি তারা সাহাবি বলে গণ্য হবে না। যেমন আযু জাহল ও আরু লাহাবসহ মঞ্চার ফাফিরবৃন্ধ। এরা রাসুলের সাঞাৎ লাভ করনেও তাঁর প্রতি ইমান আনেনি। তাই এরা সাহাবি হওয়ার মত সোঁভাগ্য থেকে বঞ্চিত হরেছে। আর সাঞ্চাৎ লাভ হারা এমন ব্যক্তিও সাহাবি বলে হিবেটিত হরেদ, যিনি রাসুলের সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়াসাল্লাম দোখার সোঁভাগ্য গেকে বঞ্চিত হয়েছেন। আর সাঞ্চাৎ লাভ হারা এমন ব্যক্তিও সাহাবি বলে হিবেটিত হরেদ, যিনি রাসুলের সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়াসাল্লাম দেখার সোঁভাগ্য গেকে বঞ্চিত হয়েছেন। যেমন আবদুল্লাহ ইবন উমে মাকতুম (রা)। তিনি অন্ধত্বের কারণে রাসুলকে দেখার সোঁভাগ্য অর্জন করতে পারোদি অর্থচ তিনি সাহাবির অন্তর্ভুক্ত। অনুরূপ যাল্লা ইমানসহ রাসুলের সাঞ্চাৎ লাভ করার পর ধর্মত্যাণী হয়েছেন আবার ইসলাম গ্রহণ করে মুসলমান হিসাবে মৃত্যু বরণ করেছেন। পুনরায় ইসলাম গ্রহণের পর নতুম করে রাসুলের সাঞ্চাৎ লাভ না করলেও তিনি সাহাবির অন্তর্ভুক্ত হবেন। যেমন হয়রত আশ্রাস ইবন কায়েস (রা) সহ আরো অনেক এরপ সাহাবি। তবে সর্বশেষ শর্তের ভিত্তিতে এমন ব্যক্তি সাহাবি বলে বিবেটিত হবেন না যিনি ইসলানে থেকে রাসুলের সাল্লান্ডছ ওয়াসাল্লামের সাঞ্চাৎ লাভ করেছে। কিন্তু পরে ধর্মত্যাণী হয়ে মারা গেছে যেমন আবদুল্লাই ইবন জাহাণ আলআসাদি।

হালিদ বিশেষজ্ঞদের মতে, আলোচ্য সংজ্ঞার আলোকে জিন জাতিও সাহাযির অন্তর্ভুক্ত। কেনদা কোরআনে এমন কিছু জিনের প্রসদ্ধ আলোচিত হয়েছে যারা রাসুল সাল্লাল্লান্ত আলাইহি ওয়াসাল্লামের কোরআন শরিফ তিলাওয়াত তনেও ইমান এনেছিলেন। তাই তারা সন্দেহাতীতভাবে অতীব মর্যাদাবান সাহাবি ছিলেন। সাহাবিদের সংখ্যা নির্ণয় করা বেশ কঠিন। কেনদা রাসুলের সাল্লাল্লান্ত আলাইহি ওয়াসাল্লাম জীবনের শেষ দিকে মানুষ দলে দলে ইসলাম গ্রহণপূর্বক তার হাতে বাইয়াত হয়। তবে ইমাম আবু যারআ আররায়ি বলেছেন, রাসুল সাল্লাল্লান্ত আলাইহি ওয়াসাল্লাম যখন নৃত্যুবরণ করেন তখন যারা তাঁকে দেখেছেন এবং তাঁর কথা জনেছেন এমন লোকের সংখ্যা এক লাখেরও বেশি হয়ে। এনের প্রত্যোক্তই হাদিস বর্ণনা করেছেন। তাই যেসব সাহাবি কোন হাদিন বর্ণনা করেছেন। আই মামাল্লাম যে আদর্শ সমাজ গঠন করেছিলেন সাহাবিগণ তার উজ্জ্বন নৃষ্টান্ত। একটি পরিজ্বন্ন ও পরিশিলিত জীবন গড়ায় তাঁনের আদর্শ অনুকরণের বিকল্প নেই। বি: দ্র: আবদুল মাবুদ আসহাবে রাসুলের জীবনকথা, ১ম খণ্ড, ভূমিকাংশ

২. আরু মানসুর আলমাত্রদী, *তাবিলাত আহল আসসুনাহ*, ড. এম.এম রহমান সম্পাদিত, বাগদাদ: ধর্ম মন্ত্রণালয়, ১৯৮৩ খ্রি.,পৃ. ৫

৩. সুরুতী, প্রাগ্তজ, ২য় খণ্ড, পৃ. ২৩৯

- ০১. হ্যরত আবু বকর সিদ্দিক [রা] [মৃ. ১৩ হি.]
- ০২. হ্বরত ওমর ফারুক [রা] [মৃ. ২৪ হি.]
- ০৩. হ্যরত ওসমান গণী [রা] [মৃ. ৩৫ হি.]
- ০৪. হবরত আলি মুরতাবা [রা] [মৃ. ৪০ হি.]
- ০৫. হযরত আবদুল্লাহ বিন মাসউদ [রা] [মৃ. ৩৪ হি.]
- ০৬. হবরত আবদুল্লাহ বিন আব্বাস [রা] [মৃ. ৭৮ হি.]
- ০৭. হবরত আবদুল্লাহ বিন যুবায়ের [রা] [মৃ. ৭৩ হি.]
- ০৮. হযরত উবাই ইবনে কাব [রা] [মৃ. ৩৫ হি.]
- ০৯. হবরত যায়েদ ইবনে সাবিত [রা] [মৃ. ৪৫ হি.]
- ১০. হযরত আবু মুসা আলআশআরী [রা] [মৃ. ৪৪ হি.]

সাহাবিদের মধ্যে অনেকেই কুরআনের তাফসির সম্পর্কে বিশেষ দক্ষতা অর্জন করেছিলেন, তবে তাঁদের মধ্যে আবার চারজন বিশেষ খ্যাতি অর্জন করেছেন। তাঁরা হচ্ছেন–১. আবদুল্লাহ বিন আব্বাস [রা]; ২. আবদুল্লাহ বিন মাসউদ [রা]; ৩. আলি [রা]; ৪. উবাই ইবনে কাব [রা]।

## দ্বিতীয় স্তর তাবেয়ি

সাহাবিদের পর তাবেরিগণ তাফসির শাস্তে অবদান রাখেন। তাবেরিদের মধ্যে অনেকেই তাফসির শাস্তে খ্যাতি অর্জন করেন। তন্মধ্যে মকা কেন্দ্রের তাফসিরের প্রশিক্ষক আবদুল্লাহ বিন আব্বাস ও ইরাক কেন্দ্রের প্রশিক্ষক আবদুল্লাহ বিন মাসউদ [রা]—এর শিষ্যদের নাম বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। তাফসির শাস্তের দুই দিকপাল আবদুল্লাহ বিন আব্বাস ও আবদুল্লাহ বিন মাসউদ [রা]—এর তত্ত্বাবধানে যাঁরা তাফসির শাস্তে দক্ষতা অর্জন করেন তাঁদের মধ্যে অন্যতম তাফসিরবেন্ডা হচ্ছেন—

- আবদুল্লাহ বিন আব্বাসের [রা] শিষ্যদের মধ্যে রয়েছেন–
  - আবু আবদুল্লাহ সাইদ ইবনে ব্বায়ের ইবনে হিশাম আলকুফী আলআসাদী আলহাবশী [মৃ.
    ৯৫/৭১৪];
  - ২. আবুল হাজ্ঞাজ মুজাহিদ ইবনে জাবর আলমাক্কী আলমাখবুমী [মৃ. ১০৪/৭২২];
  - ৩. আবু আবদুল্লাহ ইকরিমা আলবারবারী আলমাগরিবী [মৃ. ১০৪/৭২২];
  - আবু আবদুর রহমান তাউস ইবনে কায়সান আলইয়ামানী আলহিমিয়য়ী আলজানদী
    [মৃ.১০৬/৭২৪];
  - ৫. আবু মুহাম্মাদ আতা ইবনে আবি বিরাহ আলমাক্কী আলকারাশী [মৃ. ১১৪/৭৩২]
- আবদুল্লাহ বিন মাসউদের [রা] শিব্যদের মধ্যে রয়েছেন–
  - আলকামা ইবনে কায়েস আননাখঈ [মৃ. ৬১/৬৮০];
  - ২. মাসরুক ইবনে আলআজদা আলহামাদানী [মৃ. ৬৩/৬৮২];

- ৩. আলআসওয়াদ ইবনে ইয়াবিদ [মৃ. ৭৫/৬৯৪];
- 8. আবু ইসমাইল মুররা ইবনে শুরাহিল আলহামাদানী [মৃ. ৭৬/৬৯৫];
- ৫. আবু আমর আমির শুরাহিল আসশাবী আলহিমায়রী আলকুফী [মৃ. ১০৯/৭২৭];
- ৬. আবু সায়িদ আলহাসান ইবনে আবিল হাসান ইয়াসার আলবসরী [মৃ. ১২-১১০/৬৩৩-৭২৩];
- আবুল খান্তাব কাতালা ইবনে দামা আসসাদৃসী [৬১–১১৭/৬৮০–৭৩৫];
- ৮. শুরাইহ ইবনে আলহারিস আলকিন্দী [মৃ. ৭৮/৬৯৭];
- ৯. ইবরাহিম ইবনে ইয়াবিদ আননাখঈ [মৃ. ৯৫/৭১৩];
- ১০. উবায়দা আসসালমানী [মৃ. ১০৪/৭২২]।

তাবেরিদের মধ্যে একদল মুফাস্সির তাফসির শাস্ত্রকে সংরক্ষণ ও প্রচার-প্রসারের কাজে উল্লেখযোগ্য অবদান রেখে গেছেন। এঁদের মধ্যে এমন ক'জন আছেন যাঁদের অবদান আরো একটু বেশি লক্ষ্য করা যায়। তাফসিরের বিভিন্ন গ্রন্থে তাঁদের উন্পৃতি অধিক পরিমাণে পাওয়া যায়। এসব মুফাস্সির হচ্ছেন তিনজন। এরা হলেন- ১. মুজাহিদ ইবনে জাবর [মৃ. ১০৪ হি.]; ২.সাইদ ইবনে জ্বায়ের [মৃ. ১৫ হি.]; ৩. আবু আবদুল্লাহ ইকরামা [মৃ. ১০৪ হি.]।

## তৃতীয় স্তর

### সাহাবি ও তাবেয়িদের ভাব্য চয়ন

মুকাসসিরদের তৃতীয় সতর তাবে তাবেয়িদের যুগ। কুরআনের তাফসির বিষয়ে ব্যুৎপত্তি লাভের জন্য এ যুগে ইলমে তাফসিরের চর্চা ব্যাপকতা লাভ করে। এ যুগেই কুরআনের তাফসির প্রণয়ন ও সংকলনের কাজ শুরু হয়। এ যুগের তাফসিরের অন্যতম বৈশিষ্ট্য হচ্ছে সাহাবি ও তাবেয়িদের ভাষ্য একত্রকরণ। এ যুগের আলিমগণ পদ বিন্যাস কৌশলে তাফসির প্রন্থসমূহ রচনা করেছেন। এ যুগের প্রসিন্ধ তাফসিরবেভাগণ হলেন– ২

- ০১. সুফিয়ান ইবনে উয়াইনাহ [মৃ. ১৯৮ হি.]
- ০২. ওয়াকী ইবনে আলজাররাহ আলকুফী [মৃ. ১৯৭ হি.]
- ০৩. শোবা ইবনে আল হুজ্জাজ [মৃ. ১৬০ হি.]
- ০৪. ইয়াযিদ ইবনে হারুন আসসুলমা [মৃ. ২১৭ হি.]
- আবদুর রাজ্জাক ইবনে হুমাম [মৃ. ২১১ হি.]°
- ০৬. আদম ইবনে আবি আইয়্যাস [মৃ. ২২১ হি.]
- ০৭. ইসহাক ইবনে রাহওয়াই আল ইমাম আল হাফিব আন নিশাপুরী [মৃ. ২৩৮ হি.]8
- ০৮. রাওহ ইবনে উবাদা [মৃ. ২০৫ হি.]

[দেখা যেতে পারে : আবদুস সামাদ সারিম আলআযহারী, তারিগুল কুরআন, লাহোর : মাকতাবা মুইনুল আলব, ১৯৮৫ খ্রি., পৃ. ১০২]

যাহাবী, প্রান্তক, ১ম খণ্ড, পৃ. ৮; ফায়ী সানাউল্লাহ পানিপথী, তাফসির মাযহারী, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৬

মানা আলকান্তান, মাবাহিস ফি উলুমিল কুরআন, রিয়াল: আল নাআরিক, পৃ. ২৫৫; যাহাবী, প্রান্তক, ১ম খণ্ড, পৃ. ৮- ৯; সুয়ুতী, প্রান্তক, ২য় খণ্ড, পৃ. ২৪৩

৩, কোনো কোনো বর্ণনায় মৃত্যু ২১০ হিজরি সালের কথা উল্লেখ আছে। [দ্র: আততানতীর ফি উসুলিত তাফসিয়]

৪. ইসহাক ইবলে য়াহওয়াই : নাম ইসহাক ইবনে ইবয়াহিম। ইনি ইমাম বুখারী রি]-এর ওতাল এবং শায়৺ ফুয়াইল ইবনে ফাইয়ায় ও ফজল ইবনে লাফীনের শিষ্য ছিলেন। তার থেকে শায়৺ ইয়াহইয়া ইবনে মুঈন রেওয়ায়াত করেছেন। বছয়ছেয় র৹য়িতা ইসহাক ইবনে য়াহওয়ায় ২৩৮ হিজরি সালে ইনতিকাল করেন। মৃত্যুকালে তার বয়স হয়েছিল ৭৭ বছয়।

- ০৯. আবদুল্লাহ ইবনে হামিদ আল জুহানী
- ১০. আবু বকর ইবনে আবি শায়বাহ আলইমাম আলহাফিয আলকুফী [মৃ. ৩৩৫ হি.]
- ১১. সানিদ ইবনে দাউদ [মৃ. ২২০ হি.]
- ১২. ইবনে জারীহ [মৃ. ১৫০ হি.]
- ১৩. ইসমাইল সাদী ইবনে আবদুর রহমান [মৃ. ১২৭ হি.]
- ১৪. মুহাম্মাদ ইবনে সাইব কালবী কুফী [মৃ. ১৪৬ হি.]
- ১৫. ইবনে কারনিয়াহ
- ১৬. মুকাতিল ইবনে সুলাইমান [মৃ. ১৫০ হি.]
- ১৭. আবু মুহামাদ ইবনে আবদুল্লাহ ইবনে মুসলিম দাইনুরী [মৃ. ২৭৬ হি.]
- ১৮. মুহামাদ ইবনে সাওর [মৃ. ১৯০ হি.]
- ১৯. আবু হানিফা দিনুরী [মৃ. ২০৯ হি.]।

৫. আবু যকর ইবনে আদি শায়বাহ ঃ নাম আবদুলাহ ইবনে মুহামাদ ইবনে আবি শায়বাহ। মুদদান থছের রচয়িতা আয়ু বকর ইবনে আবি শায়বাহ আবদুলাহ ইবনে মুবারক [র] থেকে রেওয়ায়াত করেন। আয় তায় থেকে রেওয়ায়াত করেন ইমাম বুখারী ও মুসলিম [র]। হিজরি ২৩৫ সালে তিনি ইনতিকাল করেন। [দেখা যেতে পারে : ইনসাইক্রোপেডিয়া অব ইসলাম, পৃ. ১২৫]

৬. মুকাতিল ইবনে সুলাইমান ঃ পূর্ণ নাম আবুল হাসান মুকাতিল ইবনে সুলাইমান আল ইয়াযদী মারওয়ায়ী। প্রসিদ্ধ মুফাসনির মুজাহিন ও সাহহাফ রি তাঁর ছাত্র ছিলেন। তিনি তাফসির শাস্ত্রের একজন দুর্বল বর্ণনাকায়ী হিসেবে পরিটিত। ১৫০ হিজরি সালে ইনতিকাল করেন। বিদেখা যেতে পারে : ইনসাইজোপেডিয়া অব ইসলাম।

## **চতুর্থ স্তর** ইসনাদযুক্ত মুকাসসির

তাবে তাবেরিনের পরবর্তী স্তরকে মুস্তকা আলমারাগী ইবনে জারিরের [মৃ.৩১০ হি.] স্তর বলেছেন। এই যুগের সময়সীমা অত্যন্ত ব্যাপক ও বিস্তৃত। এ যুগ আফ্রাসীয় খিলাকত থেকে আরম্ভ করে অধুনাকাল পর্যন্ত বিস্তৃত। এ যুগে বুল্খিভিডিক ও বর্ণনাধর্মী তাকসির রচনার প্রভাব পরিদৃক হর। মুস্তাকা আলমারাগী এ স্তরের ৭ জন প্রসিল্ধ মুকাসসিরের নামোল্লেখ করেছেন। তাঁরা হচ্ছেন—

- ০১. আলি ইবনে আবি তালহা [মৃ. ৩৪৩ হি.]
- ০২. ইবনু আবি হাতিম আবদুর রহমান ইবনে মুহাম্মাদ আররাবী [মৃ. ৩২৭ হি.]
- ০৩. ইবনু মাজাহ আলহাফিব আবু আবদুল্লাহ মুহাম্মাদ আলকাববিনী [মৃ. ২৭৩ হি.]
- ০৪. ইবনু মারদুবিয়াহ আবু বকর আহমাদ ইবনে মুসা আল ইস্পাহানী [মৃ. ৪১০ হি.]
- ০৫. আবুস শায়খ ইবনে হাবান আল বুসতী [মৃ. ৩৫৪ হি.]
- ০৬. ইবরাহিম ইবনে আলমুনবির [মৃ. ২৩৬ হি.]
- ০৭. আবু জাফর মুহামাদ ইবনে জারীর আততাবারী [মৃ. ৩১০ হি.]°

### পঞ্চম স্তর

## ইসনাদমুক্ত মুফাসসির

মুস্তফা আলমারাগী বলেন :8

"الف بعد هولاء جماعة من السفسرين لهم تفاسير مشجونة بالفوائد محذوفة الاسانيد"

পঞ্চম স্তারের প্রসিম্প মুফাসসিরগণ হচ্ছেন-

- আবু ইসহাক আযজুযায ইবরাহিন ইবনে আসসুরী আন নাহবী [মৃ. ৩১০ হি.]
- ০২. আবু আলি আল ফারেসী [মৃ. ৩৭৭ হি.]
- ০৩. আবু বকর মুহাম্মাদ ইবনে আলহাসান ওরকে আননুকাশ আলমুসেলী [মৃ. ৩৫১ হি.]
- ০৪. আবু জাকর আননাহহাস আননাহবী [র] আলমিসরী [মৃ. ৩৩৮ হি.]
- ০৫. মার্কী ইবনে আবি তালিব আলকাইসী আননাহবী আলমাগরিবী [মৃ. ৪৩৭ হি.]
- ০৬. আবুল আব্বাস আহমাদ ইবনে ইমার আলমাহদুবী [মৃ. ৪৩০ হি.]

ইবনু আবি হাতিম আবদুর র হমান ঃ তাঁর পূর্ণ নাম আবদুর রহমান ইবনে মুহামাদ ইবনে আবু মুহামাদ ইদরিস ইবনে আবি হাতিম আততায়মী আল হাদবালী। স্বীয় পিতাই তাঁর ওতাল ছিলেন। ৪ খতে বিভক্ত একখানি তাকসির প্রস্থ ও একটি বৃহৎ মুসনাদ প্রস্থ রচনা করে তিনি ব্যাতি অর্জন করেন। তিনি ৩২৭ হিজরি সালে ইনতিকাল করেন। বি: দ্র:

২. ইবনু মাজাহ ঃ নান নুহামাদ; উপনাম আবু আবদিল্লাহ; নিসবতী নাম আররবী আল কাষবীনী। ইবনু মাজাহ নামেই সমধিক পরিচিত। ২০৯ হিজরি সালে মুসলিম অধ্যুদ্ধিত জ্ঞান চর্চার লীলাভূমি কাষবীন শহরে [বর্তমান ইরান] জন্মগ্রহণ করেন। আহলে সুন্নাত ওয়াল জামাতের অনুসারী ইবনু মাজাহ কোনো মাঘহাবের অনুসারী হিলেন না বরং তিনি হিলেন একজন মুজতাহিন। হালিন শাস্ত্রে অধ্যান করে বিশেষ বাহণপত্তি অর্জন করেন এবং তাফসির শাস্ত্রেও অবদান রাখেন। একজন সমালোচক হাকিয়, সত্যবাদী এবং প্রভৃত জ্ঞানের অধিকারী ছিলেন। তিনি ২৭৩ হিজরি সালে ২২ রমবান সোমবার ইন্তিকাল করেন। মৃত্যুক্তালে তাঁর বহুস হয়েছিল ৬৪ বছর। [দেখুন: ইবনু মাজাহ আওর ইলমে হালিন, পৃ. ১; মুহান্দিসিনে এযাম, পৃ. ২১৯; মুফকল মুহাস্সিলিন বি আহওয়ালিল মুসারিফিন, পৃ. ১৩৬; আলামূল মুহান্দিসিন, পৃ. ২৭৭; আলহিতাহ, পৃ. ২৫৬]

৩. অত্র গবেষণা অভিসন্দর্ভের ৫ম অধ্যায় দ্র:

৪, আহমাদ মুক্তফা আলমারাগী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ. ১০; মারা আলকারান, প্রাণ্ডক, পৃ, ৩৫৫

৫. তাঁর লিখিত তাফসিরের নাম 'মাআনিউল কুরআন' /বিভান্তিত দেখা যেতে পারে : তাফসিরে মারাগী, ১ম খণ্ড, পৃ. ১০/

৬. তাঁর লিখিত তাফসিরের নাম 'আততাফসির আল জামে লি উলুমিত তান্যিল।'

## বর্চ স্তর

## এই স্তরের প্রসিন্ধ মুফাসসিরগণ হলেন-

- ০১. ইমাম গাযাবালী [মৃ. ৫০৫ হি.]
- ০২. আবু মুহাম্মাদ হুসাইন মাহমুদ আলবাগবী [[মৃ. ৫১৬ হি.]
- ০৩. আবুল কাসিম ইসমাইল ইবনে মুহাম্মাদ আল ইস্পাহানী [মৃ. ৫৩৫ হি.]
- ০৪. ইবনে বারজান আবুল হাকাম আবদুস সালাম ইবনে আবদুর রহমান [মৃ. ৫৩৬ হি.]
- ০৫. আবুল কালেম জারুল্লাহ মাহমুদ ইবনে ওমর আব্যামাখশারী আলখাওয়ারিয়মী [য়ৃ. ৫৩৮ হি.]
- ০৬. আবুল ফাসেম হুসাইন বিন মুহাম্মাদ ওরফে রাগেব ইস্পাহানী [মৃ. ৫০২ হি.]
- ০৭. আবুল হাসান আলি ইবনে ইরাক খাওয়ারিবমী [মৃ. ৫৩৯ হি.]
- জারুলাহ যামাখশারী ঃ আবুল কাসেন মাহমুদ বিন ওমর যানাখশারী বিশ্বগাত কাশশাক এছের প্রণেতা : মঞ্চা নগরীর বাইতল্লাহর সন্ত্রিকটে দীর্ঘ সময় অবস্থানের কারণে তাঁকে জারুল্লাহ বা আল্লাহর প্রতিবেশী উপাধিতে ভবিত করা হয়। তবে তিনি জনুস্থান ব্যামার্থশারের নিসবতী নামেই বেশি প্রসিদ্ধ। তিনি ৪৬৭ হি, সালে পারস্যের খাওয়ারিয়মের অন্তর্গত যামার্থশার পল্লীতে ২৭ রজব জন্মাহণ করেন। জন্মের পর পিতা ওমর তাঁর দাম রাখেন মাছমুদ। ফিন্ত ফালক্রমে তিনি যামাখণারী দামেই এমন খ্যাতি লাভ করেন যে, তাঁর মূল নাম অমেকের অজানা থেকে বার। তাঁর পিতা ছিলেন তৎকালীন সমাজের একজন ধর্মপরায়ণ ব্যক্তি। আর তাঁর মাতা হিলেন বিভিন্ন গুণে গুণান্ধিত এক অসাধারণ ব্যক্তিত্বের অধিকারী। পারিবারিক প্রভাবে তিনি অত্যন্ত সুক্তর পরিবেশে বেত্তে উঠেন। পিতা কারাগারে মৃত্যু বরণ করেন। কিছু দিন পর মাতাও মারা যান। এতে যামাখশারীর জীবনে বিপর্যয় নেমে আসে। তবে এসব দু:খ-কষ্ট তাঁর জ্ঞানার্জনের পথে কোনো অন্তরায় সৃষ্টি করতে পারেনি। অসাধারণ স্বতি শক্তির অধিকায়ী যামাখশারীর পড়াতনার হাতেখড়ি হয় পিতামাতার কারেই। জনাস্থান যামাখশারেই তাঁর প্রাথমিক শিক্ষা শেষ হয়। এ সমরে তিনি পবিত্র করআন মুখন্ত করেন। জ্ঞানানুশীলনের অক্ষা বাসনা নিয়ে তংকালীন জ্ঞানবিজ্ঞানের পাদপীঠ বুখারা, বাগদাদ, খুরাসান, হিজাযসহ মুসলিম বিশ্বের জ্ঞানের নগরীসমূহ পরিভ্রমণ করেন। এ সময়ে বিশ্বখ্যাত প্রতিদের থেকে তিনি তাফসির, হাদিস, আরবি সাহিত্য, নাহ, সরফ, বালাগাতসহ জ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় জ্ঞানার্জন করেন। জ্ঞানানেষণের প্রতি তাঁর গভীর মনোনিবেশ লক্ষ্য করা যায়। জ্ঞালাদ্ধেষণ ছিল জীবনের একমাত্র সাধনা। এ প্রসঙ্গে তাঁর একটি বিখ্যাত উক্তি আজও ইতিহাস হয়ে রয়েছে। বিদ্যার্জনে তাঁর গভীর মনোযোগের কথা স্বীকার করে তিনি বল্ডেন: "জ্ঞানানুশীলন ও অধ্যয়নে রাত্রি জাগরণ আমার কাছে নর্তকী ষোড়শীর সাথে মধুর মিলন এবং তার যাঁকা কাঁধে ভালবাসার হাত রাখার চেয়ে বেশি আনন্দলারক। দুর্যৌধ্য ও কঠিন বিষয়কে বোধগম্য করার প্রতি আমার স্বত:ক্তর্ত অনুরাগ পরিবেশনকারিণীর পরিবেশিত সুধা পান করার চেয়েও মিষ্টি। কাগজের উপর কলমের খসথস আওয়াজ আমার কাছে প্রেমিকের ডাক এবং গানে মন্ত থাকার চেয়ে বেশি তৃঙিদায়ক। কাগজের বুক থেকে যালুকণা অপাসরণে আমার হাতের শব্দ যুবতীর লেলের শব্দ হতেও বেশি ক্রতিশীল।" জীবনীকারদের মতামত থেকে জানা যায় যে, যামার্থশারীর একটি পা ভাঙ্গা ছিল। এর কারণ বিশ্লেষণে তাঁরা বিভিন্ন মতের কথা উল্লেখ করেন। কেউ বলেন, তাঁর পায়ে টিউমার হওয়ার কারণে পা কাটা হয়েছিল। কেউ বলেন, বরফের আঘাতে এক পা বিচ্ছিন্ন হয়েগিয়েছিল। আবার কেউ বলেন, এটা ছিল তাঁর মায়ের বদ লোআর ফল। জানা যায়, ছোট বেলায় চড়ই পাখির পায়ে সুতা বেঁধে খেলা অবস্থার চতুই পাথি মাটির গর্তে চুকে যায়। কিন্তু যামাথশারী সূতা টানতে থাকলে চতুই পাথির পা বিচ্ছিত্র হয়ে আসে। এতে ভাঁর মা ব্যথিত হয়ে। হলেদ, ভূমি পাখির পা যেভাবে বিচ্ছিন্ন করলে আলাহও তোমার পা সেভাবে বিচ্ছিন্ন করবেন। ঘটনাক্রমে গরবর্তীতে বুখারার যাত্রাপথে বাহনের থেকে পড়ে পা তেঙ্গে যায়। যামার্থশারী আফিলাগত দিফ থেকে মুতাফিলীপস্থী এবং নায়হাবী দিক থেকে হানাফী ছিলেন। তবে তিনি নিজেকে মুতাখিলী হিসাবে পঢ়িচয় দিতেই বেশি পছন্দ করতেন। বন্ধু-বান্ধব সহপাঠীর সাথে সাকাৎ করতে চাইলে, "তিনি তেতরে প্রবেশের অনুমতি চেয়ে বলতেন : দরজায় আবুল কাসেম মুতাযিলী এসেছেন।" এ কারণে তাঁর কাশশাফ গ্রন্থে মুতাযিলী আকিদা ছড়িয়ে দিয়েছেন। এই গ্রন্থের শুরুতেই তিনি الحبيد للدالذي خلق الله الله عرب 'ভূরআন সৃষ্ট' এইজান্ত আকিদার বহি:প্রকাশ ঘটিয়েছেন। কাশশাফ গ্রন্থের সূচনায় এই বক্তব্য সংযোজিত হলে নুসুলিম বিস্কের আলিমদের প্রতিবাদের মুখে তিনি তা পরিবর্তন করে লিখেন : الحمد لله اللي جعل التوان উল্লেখ্য মুতাযিলীদের कार्छ جعل অর্থত خلئ, তাই তিনি গ্রন্থের শুরুতে চতুরতার সাথে এটি সংযোজন করেন। জীবনীকারদের থেকে জানা যায় যে, তিনি জীবনের শেষ দিকে মুতাযিলী মতবাদ ত্যাগ করে আহলুস সুন্নাহ ওয়াল জামাআতের মতবাদ গ্রহণ করেন। অবশ্য অনেকে এটা অস্ত্রীকার করেছেন। তবে তিনি কাশশাষ্ক প্রস্তু ফিকহী মাসআলার ক্ষেত্রে হানাফী মাযহাবের মতামতকে বিশ্লেকণ করেছেন এবং অগ্রাধিকারও দিয়েছেন। যামাখশারী তাফসির, হাদিস, ফিক্স ও আরবি ভাষা সাহিত্যসহ নানা বিষয়ে গ্রন্থ রচনা করেছেন। তনুধ্যে আলকাশশাফ গ্রন্থটি বিশ্বজোড়া খ্যাতি অর্জন করেছে। মাত্র দুই বছরে সমাপ্ত করে এই গ্রন্থখনির গুণাগুণ মূল্যারন করে নিজেই বলেছেন :

ان التفاسير في الدنبا بلا عدد " وليس فيها لعمري مثل كشافي

#### সংতম সতর

- এ স্তরের বিশিষ্ট মুফাসসিরগণ হলেন
  - o). ইমাম ফখরুন্দিন রাখী [মৃ. ৬০৬ হি.]
  - ০২. আবু মুহাম্মাদ রুববাহান [মৃ. ৬০৬ হি.]
  - ০৩. মুহাম্মাদ ইবনে আবি বকর আররাবী [মৃ. ৬০৬ হি.]
  - ০৪. ইমাম আবু আবদুল্লাহ ইবনে আহমদ আলআনসারী [মৃ. ৬৭৪ হি.]
  - ০৫. মুয়াফফাকুদ্দিন আহমাদ ইবনে ইউসুফ আলমাওসিলী [মৃ. ৬৮১ হি.]
  - ০৬. কাজী নাসিরুদ্দিন আলবায়য়য়বী [মৃ. ৬৮৫ হি.]
- শহরে ৫৪৩ হি./১১৪৮ খ্রিটানে জন্মগ্রহণ করেন। তাঁর প্রকৃত নাম মুহাম্মাদ, পিতার নাম উমার, উপনাম আবু আবদিল্লাহ, উপাধি ফথকুন্দিন। ইবনুল খতিব বা ফথকুন্দিন হামী নামে সমধিক প্রসিদ্ধ। তাঁর পূর্ণ বংশ পরম্পরা হচ্ছে- আবু আবদিল্লাহ ফপ্টুন্দিন নুহামান বিদ উমার ইবনুল হসাইন ইবনুল হাসান ইবনে আলি আত্তামিমী আল্বিকরী আত্তাবারিস্তানী আর্লাবী আশশাফেরি। পিতামাতার স্নেহধন্য ইমাম রাধীর প্রাথমিক শিক্ষা স্বীয় বাসস্থান রায় নগরীতে শেষ হয়। উচ্চ শিক্ষার জন্য তিনি বুখারা, সামারকান্দ, মারাগাসহ সমকালীন প্রসিদ্ধ পাদপীঠে গমন করেন। ধর্মতন্তু, তাফসির, হাদিস, ফিক্ছ, আরবি ভাষা ও সাহিত্যসহ বিভিন্ন বিষয়ে জ্ঞানার্জন করেন। খুব কম সময়ের ব্যবধানে ইমাম রাবী একজন সমকালীন পণ্ডিত ব্যক্তি ও চিন্তা নায়ক হিসেবে সুখ্যাতি অর্জন করেন। অধিবিদ্যা ও দর্শন তত্তেও তাঁর গারলর্শিতার কথা জানা যায়। ইমাম রায়ী তৎকালীন শ্রেষ্ঠ জ্ঞানতাপসদের কাহু থেকে গভীর পাণ্ডিতা অর্জন করার পর তিনি অধ্যাপনা ও দ্বীনি দাওয়াত কর্মে আত্মনিয়োগ করেন। তীক্ষ্ণ মেধা ও অসাধারণ পাণ্ডিত্যের কারণে সমকাদীন সমাজে একজন যশস্বী জ্ঞানবিদ হিসেবে সমাস্ত হন। যঞ্জার ছক্ষমর যাক্য ব্যবহারে পারদর্শী ইমাম রায়ী ছিলেন তৎকালীন যুগের এক শ্রেষ্ঠ বাগ্মী। ভাঁর পাওিত্যপূর্ণ ভাবাবেগময়ী বক্তব্য দ্বারা তিনি শ্রোতাদের হৃদয় স্পর্শ ও নয়ন অশ্রুসিক্ত করতে পারতেন। এ কারণে তিনি রাষ্ট্রীয় সন্মান ও ন্তানীয় জনগণের গভীর ভালবাসা পেয়েছিলেন। তিনি যেখানেই গমন করতেন সেখানেই অসংখ্য লোক এ কারণে তাঁর পিছ লেগে থাকতো। ইমাম রাধী ছিলেন শাকেরি মাযহাবের অনুসারী, আশআরী মতবাদে বিশ্বাসী এবং মৃতাযিলী মতবাদের বিরোধী। মতাযিলী মতবাদের বিহুদ্ধে তিনি আজীবন সংগ্রাম করে গেছেন। তিনি দর্শন চর্চায় গস্তীর মনোনিবেশের কারণে অধিবিক্ষা নামে একটি স্বতন্ত্র মতবাদ উল্লাবন করেন। ধর্ম ও দর্শনের সমন্তব্য করার ভাষ্য প্রয়াসী ছিলেন। দর্শন চর্চার কারণে সমকালীন আলিমদের কাছে তিনি সমালোচিত হন এবং জীবনের শেষজ্ঞােত তা পরিত্যাগ করেন। এ কারণে তাঁকে আফসোস করতেও দেখা যায়। তিনি বলতেন : "بالبعثى لم العملل بعلم الكلام ربكي व्याविक्रमधर्मी রচনার পারদশী ইমাম রাযীর জীবন্দশায় অনেক বিখ্যাত গ্রন্থ রচনা করেছেন। তনাধ্যে তাঁর তাফসির সংক্রান্ত মাফাতিহুল গায়ব গ্রন্থটি বিশ্ব নন্দিত তাফসির এন্থ হিসাবে সীকৃতি পেয়েছে। কুরুআদ ব্যাখ্যায় তাঁর এই তাফসির গ্রন্থটি ইমাম মাতুরিদীর [মৃ.৩৩৩ হি.] তাবিলাতুল কুরুআদের দ্যায় Text Based পদ্ধতিতে রাটত হয়েছে। এ কারণে ব্যক্তিগত বুদ্ধি প্রসূত অভিমতের প্রাধান্য এ গ্রন্থে লক্ষ্য করা যায়। দার্শনিক দৃষ্টিভঙ্গি নিয়ে আলোচিত এ গ্রন্থে সৃষ্টিতত্ত্ব ও জ্যোভিবিজ্ঞান সাণর্কেও আলোচনা করা হয়েছে। তিনি আয়াতের মধ্যে

ফথকুদ্দিন রাঘী ঃ হিজরি ৬৪ শতকের খ্যাতিমান দার্শনিক নুফাসসির ইনান ফথকুদ্দিন রাঘী পার্নেসর অন্তর্গত রায় নামক

হ. কাষী নাসিক্লন্দিন বায়্বযামী ঃ তিনি ইয়ানেয় প্রসিদ্ধ নগরী শিয়াজেয় অন্তর্গত বায়্বযা শহরেয় অভিজাত পরিবারে আতাবেকী শাসনকর্তা আবু বকর হবনে সাদ [৬১৩-৬৫৮ হি.] এ শাসনামলে জন্মগ্রহণ করেন। কোনো জীবনীকার তায় সঠিক জনা সাল উল্লেখ করেননি। তায় প্রকৃত নাম আবদুল্লাহ, উপনাম আবুল খায়ের/আবু সাইদ। উপাধি নাসিক্লন্দিন। পিতায় নাম উয়ায়। তবে তিনি কাষী নাসিক্লন্দিন বায়্যযাবী নামে সমধিক পয়িচিত। পায়িবায়িক আভিজাতা ও পেশাগত পয়িচিতিয় কায়ণে বায়্যাবীর জীবনের ওক্লটাই ছিল তিনুতয়। পুরুষানুক্রমে জান চর্চা ও বিচায়পতিয় পদ অলংকৃত করায় ৭ম শতাব্দিতে পায়স্য তথা শিয়াজ নগয়ীতে তায় পয়িবায়াট জ্ঞান চর্চায় পরিবায় হিসাবে সামাজিকতাবে সমাদৃত হয়। পিতায়াতা দু জনের পাওতায় খ্যাতি থাকায় কায়ণে বায়্যাবীয় প্রাথমিক শিক্ষা পরিবায়েই সমাপ্ত হয়। সমকালীন প্রখ্যাত আলিমদের সায়িধ্যে থেকে তিনি ক্রআন, হানিস, কিক্হ, ইতিহাসসহ বিভিন্ন বিষয়ে জানার্জন কয়েন। প্রতিবামা জানবিদদের থেকে জ্ঞানার্জনের পর তিনি শিয়ায়ের বিচায়পতিয় পদ
জ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় ব্রংপত্তি অর্জন কয়েন। প্রথিতয়শা জ্ঞানবিদদের থেকে জ্ঞানার্জনের পর তিনি শিয়ায়ের বিচায়পতিয় পদ

বুজিভিত্তিক সশ্বর্ক নির্ধারণের চেটা কল্লেদ এবং প্রশ্নসমূহের সমাধাদের দিমিত্তে বিভিন্ন অভিনতের বৌক্তিক দলিল-প্রমাণ বারা উপস্থাপদের প্রয়াস পেয়েছেন। এছাজাও আহকাম, আরবি ব্যাক্ষরণণত বিষয় ও বালাগাত কাসাহাত বিষয়েও আলোকপাত করেছেন। কঠিন শব্দকে সহজ ও প্রাঞ্জল ভাষায় বিশ্লেষণ করা, দুর্বোধ্য শব্দকে বোধণম্য করে তোলার ক্তেত্রে ভিনি যে পারদর্শিতার পরিচয় দিয়েছেন, তা তাঁর তাফসিরখানি পাঠ করলেই সহজে অনুমান করা যায়। তিনি ৬০৬ হি. সালে ইনতিকাল করেন।

### অক্রম স্তর

- এ স্তরের প্রসিন্ধ তাফসিরকারক হলেন-
- ০১. আবুল বারাকাত আবদুল্লাহ ইবনে আহমাদ আননাসাফী [মৃ. ৭১০ হি.]<sup>5</sup>
- ০২. হাফেয ইমাদুন্দিন ইবনে ইসমাইল ইবনে ওমর ইবনে কাসির [মৃ. ৭৭৪ হি.]

অনংকৃত করেন। ৬৮৩ হি. পূর্ব পর্যন্ত তিনি এ পদে অধিটিত হিলেন। বিচারপতি পদ থেকে পদত্বাতির কথা জানা যায়। বার্যাবী তাঁর তাফসির গ্রন্থ আনওয়াক্ষত তানবিল গ্রন্থখনি তৎকালীন সুলতানের কাছে প্রেরণ করে বিচারকের পদ ফিরে চান। তবে এই তথাটি কতটুকু সঠিক তা ব্যাখ্যা সাপেক্ষ। কেননা ইনাম বার্যাবী আনওয়াক্ষত তানবিল জীবনের শেষ দিকে বিচারকের পদ থেকে অব্যাহতি নেয়ার পর রচনা করেন। তবে ঐতিহাসিক তথ্যানুযায়ী জানা যায়, ইনাম বার্যাবীকে পদত্বাত করা হয়নি বরং তিনি তাঁর শায়্যথ মুহাত্মান আলকাতহাতাইর আদেশক্রমে বিচারকের পদ ছেড়ে দেন।

ইমাম বায়্যাবী জ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় অনেক মূল্যবাদ গ্রন্থ রচনা করেছেন। তলুখের কুরআনের ব্যাখ্যা বিষয়ক গ্রন্থ 'আনওল্লাক্ত তাদিবিল ওয়া আসরাক্রত তাবিল' গ্রন্থখানি তাফসির অভিজ্ঞানের ব্যতিক্রমধর্মী মূল্যবান সংযোজন। হিজরি ৭ম শতকের মধাজাগে রচিত এ গ্রন্থটি আহলুস সুন্নাহ ওয়াল জামাআতের আফিলার আলোকে রিওয়ায়িত ও দিরায়িতের এফটি সর্বোৎকৃষ্ট গ্রন্থ। তিনি এ প্রন্থে আলকুরআনের ইজায় সম্পর্কে আলোকপাত করার প্রয়াসী হয়েছেন। মূতাবিলী আফিলার প্রভাবমুক্ত এ প্রন্থটি আনেকের কাছে মূখতাসাকল কাশশাফ হিসেবে পদ্মিচিত। বস্তুত এটি কাশশাফ প্রন্থের জন্মানী প্রন্থ । এছের জন্মতে আলকুরআনের ইজায় ও গৃঢ় রহস্য সম্পর্কে আলোকপাত করে বায়্যায়ী তার প্রন্থটি বত্তর পদ্ধতির তাফসির হিসাবে পদ্মিচিত করেছেন। তার প্রন্থে কুরআন বিন কুরআন পদ্ধতিও অনুসূত হয়েছে। প্রভাগও তিনি কিরাআত, ফিকটা মাস্আলা, শব্দগত বিশ্লেষণ, জ্যোতির্বিদ্যা ও আরবি ব্যাকরণগত বিশ্লেষণ উপস্থাপন করেছেন। সর্বোপরি গ্রন্থটি কুরআনের অভুলনীয় গ্রন্থ হিসেবে বিশ্ববাসীর কাছে সমাদৃত। মুসলিম বিশ্বে বিশেষত প্রশিষ্য উপমহাদেশে বিভিন্ন শিকা প্রভিষ্ঠানে গ্রন্থটি পাঠ্য তালিকাভুক্ত আছে। এর উপর গ্রেষণা করে অনেকে পিএইচ,ডি ডিগ্রি নিয়েছেন, অনেকে এখনও গ্রেষণায় নিরত আছেন।

তিনি ৬৮৫ মতান্তরে ৬৯১, ৬৯২ হিজয়িতে আযারবাইয়ানের প্রসিদ্ধ নগরী তাবরিবে ইনতিকাল করেন। তাঁর শেষ ইচ্ছা অনুযায়ী তাঁকে তাঁয় শায়খের পাশে সমাহিত করা হয়।

১. শাসাকী: তিনি তুর্কিত্বাদের মাওয়াতয়াহায়ের সাগদীয়ানা প্রদেশের অন্তর্গত নাসাফ নামক স্থানে অন্মর্থণ করেন। দৈসর্গিক দৃশ্যাবলী সমৃদ্ধ এ শহরটিতে সমকালীন অনেক প্রতিভাধর জ্ঞানী ব্যক্তিত্বের জন্ম হয়। কোন চরিতকারই তার জন্ম তারিখ উল্লেখ করেন নি। হানাফী ফকিহ ও ধর্মতত্ত্বিদ হিসেবে তিনি ছিলেন সেকালের একজন ব্যাতিমান পুরুষ। প্রাথমিক শিক্ষা সমান্তির পর তিনি সমকালীন বিখ্যাত আলিমদের সাল্লিখো গমন করেন। তাঁলের কাছ থেকে তাফসির, হাদিস, ফিকহ, উসুল, তর্কবিদ্যা ও আরবি তাষা ও সাহিত্যে জ্ঞানার্জন করেন। ইসলামেয় বিভিন্ন শাখায় জ্ঞানার্জনের পর তিনি ফিরমানেয় আলকুতবিয়া আসসুলতানিয়া মান্রাসায় অধ্যাপনায় আথানিয়োগ করেন। এখানে তাফসির ও হাদিস বিষয়ে অধ্যাপনা করলেও তিনি ফিকহ শান্তেও ব্যুৎপত্তি অর্জন করেছিলেন। আলমানার ও কান্যুদ লাকাইক গ্রন্থে এই ব্যুৎপত্তির ঘহি:প্রকাশ ঘটে। অসাধারণ পাত্তিতার ছোঁয়া এই প্রস্তে লাকণীয় । বিভিন্ন বিষয়ে তাঁয় লেখালেখি লক্ষ্য করা যায়। এসব বিষয়ের মধ্যে রয়েছে ১ মানায়িত্বত তানিল ওয়া হারায়িকুত তানিল; ২, আলমানার; ৩, কাশফুল আসরার; ৪, কান্যুল নাকাইক; ৫, আলকাফী; ৬, আলওয়াফী; ৭, আলমানাকী; ৮, আলমুসাফফা; ৯, আলইতিকাদ ফিল ইতিফাদ; ১০, আলমুসতাশক্ষা প্রভৃতি। তবে এসব প্রস্তের মধ্যে বিখ্যাত গ্রন্থ হচ্ছে মালারিকুত তানবিল ও হারায়িকুত তাবিল নামক অনন্য তাফসির য়ন্থটি। আহলুস সুন্নাত ওয়াল জামায়াতের আকিদার আলোকে রচিত এ তাফসিরখানি বায়বাবী ও কাশপাফের সংক্ষিপ্তসার মনে করা হয়। এ এছে মৃত্যাবিলী আকিদারও তীত্র সমাজাচনা রয়েছে। চরিতকারদের ভাষ্য মতে, তিনি ৭১০হি./১৩১০ ছিলাকে বাগদাকে ইন্তিকালে মুসলিম উন্মাহ আহলুস সন্ত্রাহ ওয়াল জামাআতের একজন প্রজ্ঞাবান ধর্মতত্তিলকে হারায়।

ষিত্তায়িত দ্র: ড. হুসাইন আয়য়াহাবী, আততাক্ষরির ওয়াল মুফাসসিরুন, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩০৪/

২. আল্লামা ইবনু কাসির ঃ ৭০০ হি./ ১৩০০ খ্রিন্টাকে সিরিয়া প্রদেশের লামিশকের উপকর্ষ্ঠে বসরা (বর্তমানে উয় হরান নামে পরিচিত) অঞ্চলে 'সাজদাল' নামক পরীতে এক অভিজাত মুসলিম পরিবারে জন্মগ্রহণ করেন। তাঁর মূল নাম ইসমাইল। উপনাম আবুল কিলা, উপাধি ইমামুদ্দিন। জন্মস্থান, বংশ ও প্রজার কারণে তাঁকে যথাক্রমে আলকুরাশী, আলবসরী ও আদদিমাশকী বলা হয়। তবে তিনি তাঁর পিতামহ ইবনু কাসিরের নামেই বেশি প্রসিজ। উপমহালেশে তাঁর মূল নামের চেয়ে এই নামই সমধিক পরিচিত। জন্মের তিন বছর পরে [৭০৩ হি.] ইবনু কাসিরের পিতা ইন্দ্রিকাল করেন। বড় তাই আবনুল ওয়াহহাব তাঁর প্রতিপালনের দায়িত গ্রহণ করেন। এ কারণে তাঁর প্রথমিক শিক্ষার হাতেখড়ি হয় বড় তাইর কাছেই। তাই সম্পর্কে ইবনে কাসিরের মন্তব্য: "তিনি আমানের সহোলর এবং আমানের প্রতি অত্যন্ত রেহবৎসল ছিলেন।" ৭০৬ হিজরিতে শিক্ষা সংস্কৃতির কেন্দ্রভূমি বাগদানে গমন করেন। ৭০৭ হিজরিতে সাত বছর বয়সে তিনি সপরিবারে দামিশক গমন করেন। ৭১১ হিজরিতে তিনি পরিয় কুরআন মুখস্থ করেন। এভাবে তিনি প্রথমিক ও মাধ্যমিক জরের শিক্ষা সমান্ত করে উক্ত শিক্ষায় মনোলিবেশ

- ০৩. কুতুবৃদ্দিন মাহমুদ ইবনে মাসউদ সিরাজী [মৃ.৭১০ হি.]
- ০৪. শরফুদ্দিন আবদুল ওয়াহিদ ইবনে মুনির [মৃ. ৭৩৩ হি.]
- ০৫. শায়খ শরকুদ্দিন তিবী [মৃ. ৭৪৩ হি.]
- ০৬. শরফুদ্দিন ইবনে আবদুর রহিম [মৃ. ৭১০ হি.]

করেন। শায়থ বুরহান উদ্দিন ইবরাহিম বিন আবদুর রহমান আলফাযারী এর কান্ত থেকে তিনি ইলমুল ফিক্স শিক্ষা লাভ করেন। সমকালীন নিরমানুসারে শাফিয়া ও ইবনে হাজির মালিক-এর মুখতাসার গ্রন্থ মুখস্থ করেন। এরপর তিনি হালিসশাত্রে পাণ্ডিত্য অর্জনের জন্য সমকালীন প্রসিদ্ধ শায়থদের শরণাপন্ন হন। দাজনুদ্ধিদ আবুল হাসাদ আলি আব্দুর হহমাদের কাছে মুয়ান্তা; শিহাবুদ্দিন আবুল আক্ষাসের কাছে বুখারী; নাজমুদ্দিন আসকালাদীর কাছে মুসলিম; মুহিউদ্দিন আবু যাকারিয়া আন শারবাদীর কাছে আসসুনান লি দারাকুতনী; ইলমুদ্ধিন আল জাবালীর কাছে মুসনাদ গ্রন্থ অধ্যয়ন করেন। তবে তিনি জামালুদ্ধিন ইউসুফ ইবনে আবদুর রহমান নুষ্ধী আশ শাফেয়ির কাছে সর্বাপেক্ষা বেশি হাদিস শিক্ষা লাভ করেন। ইবনু তাইমিয়া মি. ১২৩৮ খ্রি.] থেকে হাদিস শাস্ত্রের নানাবিদ বিষয়ে জ্ঞানার্জনের পর তিনি মিসরের ইউসুফ খুতনী তিবি মুহাদ্দিসের শরণাপন্ন হন। তাঁরা তাঁকে হালিসবেন্তা হিসেবে স্বীকৃতি দিয়ে হালিস শাস্ত্রের অধ্যাপনা করার অনুমতি প্রদান করেন। এভাবে ইবনু ফাসির সে যুগের বিখ্যাত শিক্ষায়তনে গমন করে সমকালীন খ্যাতিমান প্রিতদের কাছ থেকে ভাক্সির, হাসিস, কিক্স ও ইতিহাস বিষয়ে জ্ঞানার্জন করে কালজয়ী মুফাসসির হিসেবে প্রতিষ্ঠা লাভ করেন। বছমুখী প্রতিতার অধিকারী আল্লাম। ইবনু কাসির অধ্যাপনার মাধ্যমে কর্মজীবনের সূচনা করেন। প্রথমে তিনি নজিবিয়াই শিক্ষালয়ে অধ্যাপক নিযুক্ত হয়ে আল্লাহর বাণী: "নিশুরুই আল্লাহর বান্ধানের মধ্যে থেকে কেবল আলিমগণ আল্লাহকে ভয় করেন" এ আয়াতখানির ভাকসির পেশ করেন। তাঁর পাণ্ডিতাপূর্ণ আলোচনায় উপস্থিত সুধীজন বিমোহিত হন। ৭৪৮ হিজরিতে তাঁর উত্তাদ শামসুদ্দিন যাহাবীর ইপ্তিকালের পর তিনি উত্থল নালিহ শিক্ষা প্রতিষ্ঠানের হালিসের অধ্যাপক হিসাবে নিযুক্ত হন। এখানেও তিনি সুধীজনের দৃষ্টি আকর্ষণ করতে সক্ষম হয়েছিলেন। দীর্ঘ দিন এই প্রতিষ্ঠানে অধ্যাপনায় পর তিনি ৭৫৬ হিজয়িতে তিনি 'দারুল হাদিস আল আশরাফিয়া' প্রতিষ্ঠানের ভাইরেইর হিসাবে নিযুক্ত হন। অবশ্য এ পদে তিনি বেশি নিন চাক্রি কয়েননি। ৭৬৭ হিজরিতে গ্রুম্ক্র সাইফুদ্দিন মানকালী বুগার শাসনামলে আলজামিউল উমাধীতে ইলয়ুত তাফসিরের অধ্যাপক হিসাবে নিয়োগপ্রাপ্ত হন। তৎকালীন সময়ে এ পদে নিযুক্ত হওয়া মর্যাদার ব্যাপার মনে করা হতো। তবে আসকালাদীর ভাষ্য থেকে জানা যার, এ প্রতিষ্ঠানের তিদি দিয়মিত অধ্যাপক ছিলেন না। গভর্নর মানকালী বুগার আমন্ত্রণে তাফসির ক্লানের সবক অনুষ্ঠানে যোগদানের জন্য সেখানে উপস্থিত হয়েছিলেন ।

আল্লামা ইবনু কাসির সমকালীন শীর্ষস্থানীয় প্রতিষ্ঠানে অধ্যাপনার পাশাপাশি তাঁর সুচিন্তিত অতিমত দিয়ে প্রশাসনের বিভিন্ন কালে সহযোগিতা করেন। ৭৫১ হিজরির শেষ দিকে গভর্নর আল তুনবুগা আন নাসিরীকে আহবায়ক করে অবতারবাদে বিশ্বাসী এক ধর্নাল্রোহীর বিচারের জন্য যে তলন্ত কমিটি গাঁঠত হয়, ইবনু কাসির এই কমিটির একজন বিচক্ষণ সদস্য ছিলেন। এই কমিটিতে তিনি অন্যান্য সদস্যের সাথে অংশগ্রহণ করে তলন্ত কাজে সহযোগিতা করেন। ৭৫২ হিজরিতে ধলিফা আল মৃতানিদকে সাম্রাজ্যের শান্তি প্রতিষ্ঠান জন্য প্রত্যক্ষ সহযোগিতা করেন। থলিফা মানজাক নুনীতি দমনের ব্যবস্থাকে আরো শক্তিশালী করার জন্য, অন্য আলিমদের সাথে ইবনু কাসিরও আহুত হয়ে তাঁর সুচিন্তিত পরামর্শ চেয়েছিলেন। তিনি তাঁর ফতওয়ায় সমঝোতা ও শান্তির উপায় খুঁজে বের করার জন্য পরামর্শ প্রদান করেছিলেন।

৭৬২ হিজারিতে খলিফা বায়লামুর বিদ্রোহ দমনের জন্য দেশের শীর্ষস্থানীয় কর্মকর্তাগণ ইবনু কাসিরসহ অন্যান্য প্রধান প্রধান আলিমদের পরামর্ল চেরেছিলেন। তিনি তাঁর ফতওয়ায় সমঝোতা ও শান্তির উপায় খুঁজে বের করার জন্য পরামর্শ গ্রন্থান করেন। সাইপ্রাসের ফ্রাংকদের ঘায়া লেবানন ও সিরিয়ায় সমুল্রোপফুলবর্তী অঞ্চল আক্রান্ত হলে দামিশফের গভর্নর আমির মানজাক এর প্রতিরোধকয়ে ব্যবস্থা গ্রহণের জন্য ইবনু কাসিরের কাছে শরিআতের বিধান জানতে চান। তিনি আমিরের অনুরোধের প্রেক্ষিতে সীমান্ত রক্ষা সংক্রান্ত বিবাতুল ইত্তাতিহানি ফি তালাবিল জিহার্ল নিয়োনামে এফটি গ্রন্থ রচনা ফরেন। এতে আমির খুব খুশি হন এবং এ ধর্মনের সহযোগিতার জন্য তাকে ধন্যবাদ জ্ঞাপন করেন। ইবনু ফাসির তালাকের মাসআলায় ইবনু তাইমিয়ার মত অনুসরণ করায় সমকালীন আলিমদের রোঘানলে পরেন। তাঁরা কতওয়া প্রদান থেকে বিরত থাকার জন্য রাজকীয় নিষেধাজ্ঞা জারী করে। তিনি এসব রাজানেশ উপেকা করনে তাঁকে কারাগারে বন্দী করা হয়। তবে অত্যাতার নির্বাতন যতই কয়া যোক তিনি তার মতানর্শ থেকে বিহুতে হননি কথনো। তাঁর রচিত বিশ্বখাত অসংখ্য গ্রন্থই এর উজ্জ্ব প্রমাণ। তাঁর অগাধ পাণ্ডিত্য আর জুরধার লেখনী শক্তি মুসলিম মিল্লাতের জন্য এক বিজ্ঞরকর অহংকায়। যুগ জিজ্ঞাসা ও সমকালীন চাহিনার প্রেক্ষিতে বিরতিত এসব গ্রন্থাবলি বিশ্ব মুসলমানের জন্য এক ব্যতিক্রম সংযোজন। তাঁর রচিত গ্রন্থমমূহের সঠিক পরিসংখ্যান দেয়া বেশ কাঠিন। তাব বিভিন্ন সূত্র থেকে প্রাপ্ত তথ্য অনুযান্নী তাঁর গুফত্বপূর্ণ গ্রন্থগুলো হচেছ: ১. তাফনিক্রক কুরআনিল আযিম; ২. রিসালাত ফি ফাযান্নিলিল কুরআন; ৩, আল বিলায়া ওয়ান নিহায়া; ৪. আততাকনিলাতু ফি মান্নিফাতিস সিক্ষত ওয়ায যুআফা ওয়াল মুজাহিল (বিলুপ্ত); ৫. শরহুত তানবিহ লি আবি ইসহাক আস সিরাধী; ৭. জিওয়ায়ু

- ০৭. বদরুন্দিন যারকাশী [মৃ. ৭৯৪ হি.]°
- ০৮. সিরাজুন্দিন আমর ইবনে আসালান বলকানী [মৃ. ৮০৫ হি.]
- ০৯. হাকিব ইবনে কাইয়েম কাওযী [মৃ. ৭৫০ হি.]

উম্মে সালামা ৮. বাইয়ু উমাহাতিল আওলাদ; ৯, আখবারু হুজুমিল আফরানুজ আলাল ইসকিন্দারিয়াহ: ১০. তাখরিজ আহাদিসি মুখতাসারি ইবন হাজিব; ১১. আল হালউ ওয়াস সুনানু ফি আহাদিসিল মাসাদিদে ওয়াস সুনান; ১২, ইখতাসারু উলুমিল হাদিস: ১৩. কিতাবুল মুকান্দিমাত: ১৪. মুসনাদে ইমাম আহমদ বিদ হাষণ: ১৫. আল কুলুল ফি ইখতিসারি সিরাতির রাসুল: ১৬, আসসিরাতুন নববিয়াহ; ১৭, তাবাকাতুশ শাফিইয়াহ (অগ্রকাশিত);১৮, আলআহকামূল কাবির (বিল্ও); ১৯, আলকাওয়াকিবুদ দুরারী কিত্তারিখ (বিলুঙ); ২০. মামায়িলু রাসুলিক্লাহ [স]; ২১. মাতালিদু রাসুলিক্লাহ [স]; ২২. বুতলাদু ওযইল যিথিয়া; ২৩, আলআহকামুল সণির ((বিলুও); ২৪, বিসালাতুল ফিস সিমাঈ; ২৫, আল ইজতিহাস ফি তালাহিল জিহাদ; ২৬. জ্বউন ফিল আহাদিসিল ওয়ারিনাহ ফি কাতলিল কিলাব; ২৭. ইখতিসারু কিতাহিল মাখদাল ইলা কিতাবিস সুনান লিল বায়হাকী (বিলুঙ); ২৮. আলহাওয়াশী আলা বিয়ালাতে মুসলিম [পাণ্ডলিপি]; ২৯. আহাদিসুত ভাওহিদ ওয়া রান্ধিস শিরক; ৩০, জ্বউন ফিল আহাদিসিল ওয়ায়িদাহ ফিল মাহনী; ৩১, ভ্রতীন ফি হাদিসে কাফফারাতিল মাজলিস; ৩২, সিরাত উমর ইবনে আবদিল আঘিঘ [র]; ৩৩, তরজমাতু শায়খিল ইসলাম ইমাম ইবনু তাইমিয়া;৩৪, সিল্লাতু সিদ্ধিক ওয়াল কাকুক; ৩৫, সিরাত মুনকালী বুগা আশ্শামসী:৩৬, মানাকিবুস শাফিন্নি: ৩৭, তাবরিছ আহাদিসি আদিলাভিত ভারবিছ: ৩৮, আততারিপুল ফাবির:৩৯, আততাফসিয়ন্দ ফাবির:৪০, জামিউল মাসানিদ আল আশারা, ৪১, সিরাভূশ শায়খায়দ (বিলুপ্ত): ৪২, তাখরিজু আহাদিসি আদিল্লাভিত তাদবিহ ফি ফুরুইশ শাফিয়া। উল্লিখিত গ্রন্থগুলো ছাজও ইবনু কাসিরের আরো গ্রন্থ আছে বলে ঐতিহাসিকগণ মত প্রকাশ করেছেন। যুগ পরিক্রমায় তা বিলুপ্ত হয়েছে, অনুসন্ধান করে পাওয়া যায়নি এসব গ্রন্থ। অবশেষে ৭৭৪ হিজন্মি সালের ২৩ শাষান বৃহস্পতিবার দামিশকে ইনতিকাগ করেন। মুত্যুকালে তাঁর বয়স হয়েছিল ৭৪ বছর। অবশ্য ইসলামী বিশ্বকোষের ভাষ্য মতে, তিনি ৭৭৫ হিজরি (১৩৭৩ খ্রি.) সালে ইনতিকাল করেন।

[বিস্তারিত দ্র: আল বিদায়া ওয়ান নিহায়া, জীবনী অংশখণ্ড,]

- ৩. বলক্ষনিশ যায়ড়ালী ঃ উপুমূল কুরআন তথা কুরআনের বিদ্যা সম্পর্কিত জ্ঞান গবেষণায় যাঁদের অবদান সবচেয়ে বেশি তাঁদের মধ্যে অইম শতালীর প্রখ্যাত জ্ঞানতাপস আল্লামা বলক্ষিল যায়কাশীর নাম শীর্ষে। তাঁর পূর্ণ দাম মুহাম্মাল বিদ বাহালুর বিদ আবলুয়াহ আয়য়ায়কাশী বলক্ষনিশ আরু আবলুয়াহ। তিনি হিজায় ৭৪৫ সালে তুয়কে জ্ঞায়াহণ করেন। তবে তিনি মৃত্যু পর্যন্ত নিসরেই বসবাস করেন। তাঁর পিতা সমকালীন এক ধনাত্য ব্যক্তির গোলাম ছিলেন বিধায় শৈশবের দিনগুলো হাতের সোনালী কালকার্য শিয়ের শিক্ষানবিস হিসেবে অতিবাহিত হয়েছে। বড় হয়ে তিনি আলেয়ার শায়খ শিহাবুদ্দিন আওয়ায়ী ও জামালুদ্দিন ইসনালীর কাছ থেকে দীক্ষা লাভ করেন। দামিশকের শায়খ সালাহউদ্দিদের কাছ থেকে হাদিসে জ্ঞানার্জন করেন। দামিশকের বিচারপতি নিয়ুক্ত হওয়ার পর তিনি সিয়াজুদ্দিন বালকীনিয় কাছ থেকে রওয়া নামক য়য়ৢয়্তিয় এক খও চেয়ে তায় উপর য়াশিয়া-প্রান্তটীকা লিখতে ওক করেন। তাঁর প্রথম লেখা-ই- সুধীজনের প্রশংসা কুলতে সক্ষম হন। এতে তিনি অনুপ্রাণিত হয়ে লেখা লেখিতে আত্মনিয়োপ করেন। প্রায় ৪০টিয় মত য়য়ৢ য়তলা এ কথায়ই প্রমাণ বহন কয়ে। তবে তায় রচনাবলিয় মধ্যে অনবদা রচনা হক্ষে— আর্মান গেয়েছেন। এয়হে তিনি আলকুরআনের প্রায় সমন্ত জ্ঞানের সংকলন কয়ায় প্রয়াস গেয়েছেন। জ্ঞানের এই প্রভার পদ্ধতিগলা ৩৪ তালে বিতক কয়েছেন। তাঁর রচিত অন্য প্রয়্রপ্রায় হছে—
  - الاجابة لابراد ما استدركته عائشة على النسابة المائة مالك على النسابة على النسابة على النسابة المائة مع المائة مائشة على النسابة المائة محرفة مائشة على النسابة المائة مائة مائة مائة مائة المائة مائة المائة مائة المائة المائ
  - ২ عدم الساجد باحكام الساجد علام الساجد باحكام الساجد علام الساجد باحكام الساجد على الساجد باحكام الساجد على الساجد ع
  - ৩. البحر المحيط -এটি ৩ খণ্ডে প্রকাশিত একটি উসুলে কিকহ-এর কিতাব। শাযরাতুয যাহারের গ্রন্থকারের মতে, এ গ্রন্থে উসুলে কিকহ বিষয়ে এত কিছু একত্রিত করা হয়েছে, যাকে কেউ আজও অতিক্রম করতে পারেদি। বইটি মিসরের দারুল কুতুব থেকে প্রকাশিত হয়েছে।
  - البرهان في علوم القران উলুবুল কুরাআদের উপর একটি অনবদ্য প্রামাণ্য গ্রন্থ। এটি প্রথমে কায়রো থেকে ৪ খণ্ডে প্রকাশিত
    হয়। পরে অন্যান্য প্রতিষ্ঠানের সাথে মিসরের দারুল কুতুব ও বৈক্তের লক্ষণ কুতুব আলইলমিয়। ৪ খণ্ডে প্রকাশ করে।
  - ে التذكرة في احاديث الما يورة . এটি প্রসিদ্ধ হাদিসের একটি বিখ্যাত সংকলন গ্রন্থ।
  - ৬. ما الجرامع بجمع الجرامع এটিও উসুলে ফিকহ-এর কিতাব। মিসরের দারুল কুতুব থেকে ১৩২২ হি. সালে প্রকাশিত হয়।
  - بنير الغران এটি তার তাফসির সংক্রোন্ত কিতাব। আল্লামা জালালুদ্দিন সুয়ুতী তাঁর ' عندر এটির তারে ' هندر এটির উল্লেখ
    করেছেন। (হুসনুল মুহাদারা ১/১৮৬)
  - ৮. عند الشواع للشووى এ এছটিরও উল্লেখ বিভিন্ন কিতাবে পাওয়া যায়। যেমন শাযরাত্য যাহাব ৬/৩৩৫; তাবাকাতুশ শাহিয়া, পু. ১০৪; কাশফুয যুনুন, পু. ৩৪৫]
  - ৯. التنقيع لالفاظ الجامع الصحيح এটি নিসরের সাক্ষণ কুতুব থেকে ১৯৩৩ সালে মুদ্রিত হয়। এছাড়া তার অদ্য কিতাখণ্ডলো হজে-
  - ¿ خادم شرح الرافعي على الوجيز وخادم الروضة في الفروع للنووي . ٥٥

#### নবম স্তর

- ০১. জালালুদ্দিন মহাল্লী [মৃ. ৮৬৪ হি.]<sup>১</sup>
- ০২. আলি ইবনে আহমাদ মুহাইমী [মৃ. ৮৩৫ হি.]
- ০৩. মালিকুল উলামা নিহাবুদ্দিন [মৃ. ৮৩৫ হি.]
- ০৪. মোল্লা হুসাইন ওয়ায়েয কাশেফী [মৃ. ৯১০ হি.]
- ০৫. আবদুর রহমান ইবনে ওমর জালালুদ্দিন বলকিনী [মৃ. ৮১৮ হি.]
- ob. जानानुन्मिन नूयूजी [मृ. ৯১১ रि.]
- ০৭. আবু তাহির ফিরোজাবাদী [মৃ. ৮১৭ হি.]
  - ; خلاصة الفنون الاربعة . ١٤٠ ; خبايا الزوايا في الفروع . ١٤
  - ; الذهب الابريز في تخريج احاديث فتع العزيز . 38 ; الدياج في توضيح المنهاج . 90
  - ; رسالة في كلمة التوحيد . الا ; ربيع الغزلان في الادب . ١٥٤
  - ¿ سلاسل الذهب في الاصول ، الله ; زهر العريش في احكام الحشيش . ٩ ١
  - ; شرح التنبيه في فروع الشا فعية للشيرازي . ٤٥ ; شرح البشاري . ٥٥ ; شرح الاربعين التووية . ١٥٥
  - ; عقود الجمان وتبيل وفيات الاعيان لابن خلكان .٧٥ ; شرح الوجيز في الفروع للغزالي .٩٩
  - ২৪. ); (বার্টিন : ৫৪১০) في احكام القمشي . ৬৬ ; فتاوي الزكشي . ১৫ ; الغرار السوافر فيسايحتاج البه المسافر
  - : لفظ العجلان وبلة الظمان في اصول الفقد . هج ; اللالتي المنشورة في الاحاديث المشهررة , ٩b. ; القواعد في الفروع . ٩٩
  - ; مجموع قتاوى الزكشي في الفقد الشافعي . 30 ; ما لا يسمع المكلف جهاد . 00
  - ; النكت على ابن الصلاح . 08 ; النكت على عمدة الاحكام .00 ; المحتبر في تخريج احاديث المنهاج والمنتصر . ٥٧

তিনি ৭৯৪ ছি. সালের ১লা রুজব শনিবার ইনতিকাল করেন। *বিভারিত দ্র: আলবুরহান কি উল্যানিল ক্রুআন, জীবনী অংশ*।

- ১. জালালুদ্দিন মহাল্লী ঃ তিনি ৯৭১ হিজার সালের শাওয়াল মাসে কাররো শহরে জন্মগ্রহণ করেন। প্রাথমিক শিক্ষার সাথে সাথে তিনি কুরআন মাজিদ মুখস্থ করেন। উত শিক্ষার জন্য তৎকালীন প্রসিদ্ধ আলিমদের সাল্লিখ্যে গমন করেন। তাঁদের কাছ থেকে তাফসির, হালিস, কিকছ, ইলমে নাছ, ফারায়েজ ও অংক শাস্তে ব্যুৎপত্তি অর্জন করেন। এছাড়াও তিনি মানতিক, বয়ান ও ইলমুল বাসীতে পাওতা অর্জন করেন। শিক্ষা জীবন পরিসমাপ্তির পর তিনি প্রথমে কাপড়ের ব্যবসায় ও পরে অধ্যাপনায় আত্মনিয়োগ কয়েন। বিচায়পতির পদ অলংকৃত করার প্রস্তাবও তিনি প্রত্যাখান কয়েন। জানের বিভিন্ন শাখায় তিনি বহু প্রস্থ রচনা কয়েন। তাঁয় রচিত প্রস্থের মধ্যে রয়েছে -১. তাফসির জালালাইন (দ্বিতীয়ার্ধ); ২. শারহুল মিনহাজ; ৩. শারহুল ওয়াকাত; ৪. আলআনওয়ারুল মুদিয়া; ৫. আলবাওলুল মুফিন ফিন নাইলিস সায়িদ; ৬. আত তিবলুন নযুবী; ৭. কানযুর রাগিবীন; ৮. আল বানক্রত তালি ফি হিল্লি জামউল জাওয়ানি প্রত্তি । তিনি ৮৬৪ হিলরি সালের ১৫ রানালান শনিবার ইনতিকাল করেন।
- াবি:দ্র: তাফসির জালালাইন, মুআসসাসাত্র রাইয়ান, বৈরুত, ১ম সংকরণ ১৪২২ হি./২০০১ খ্রি., পৃ. ভূমিকাংশ, আলিফ/
  হ জালালুদ্দিন সুযুতী ঃ থাঁর ব্যক্তিত্বে সম্পূর্ণরপে আরবীয় সভ্যতার আলেকজান্ত্রীয় যুগের সাহিত্যের প্রবণতা পদ্মিকৃটিত হয়, তিনি
  হছেল হিজারি দশম শতকের খ্যাতিমান লেখক ও চিন্তানায়ক আল্লামা জালালুদ্দিন সুযুতী। কুরআন, হাদিস, আইন, নর্শন,
  ইতিহাস, তাঘা বিজ্ঞান ও অলংকারশাল্পসহ অসংখ্য বিষয়ে পাণ্ডিত্যের অধিকারী তিনি। তাঁর নাম আবদুর রহমান, উপাধি
  জালালুদ্দিন, উপনাম আবুল ফযল। পিতার নাম আবু বকর মুহামাদ কামালুদ্দিন। তাঁর বংশধারা হছে— আবদুর রহমান জালালুদ্দিন
  ইবনে আবু বকর মুহামাদ কামালুদ্দিন ইবনে সাকেকৃদ্দিন ইবনে উসমান ফবক্লাছিন ইবনে মুহামাদ নায়িক্লান ইবনে আবু আসসালাহ আইন্থর নাজমুদ্দিন ইবনে মুহামাদ নাসিকদ্দিন ইবনে শায়খ ছসামুদ্দিন আসসুযুতী। তিনি ৮৪৯
  হিজার মোতাবেক ১৪৪৫ খ্রি. মিসরের নীল নদের পশ্চিম তীরে অবস্থিত সুযুত নামক এলাকায় এক বন্ধান্ত মুসলিম পরিবারে
  জন্মাহণ করেন। সুযুত অঞ্চলে জন্মগ্রহণ করার করেণে তিনি সুযুতী নামে এমন প্রসিদ্ধি লাভ করেন যে, এর আবর্তে তাঁর আসল
  নামটি কালক্রনে ঢাকা পড়ে যায়। সুযুতীর বর্ণনুযায়ী তাঁর উর্ধেতন পূর্বপুক্রম বাগদাদের আলখুনাইন্বিয়া নামক একটি অখ্যাত
  গলীতে বসবাস করতেন, এ কারণে তাঁকে আলখুনাইন্তিও বলা হরে থাকে। তাঁর মাতা ছিলেন একজন বিদুবী য়মণী। আর পিতা
  সমকালীন প্রসিদ্ধ ফিকাহবিন ও আসীউতের বিচারপতি। সুযুতীয় পাঁচ বহুর বয়সের সময়ে পিতা মান্না গেলে তিনি মাতার
  তত্ত্বাবধানে বড় হতে থাকেন। পিতৃহারা হওরার ফারণে মাতা বুদ্ধিনীও ছেলের অতি শৈশবেই যথোপযুক্ত বিদ্যানুশীলন্দের
  সবধরনের ব্যক্তা করেছিলেন। প্রথর মেধার অধিকারী সুযুতী মাত্র আট বহুর বয়সে আলকুরআন মুখস্ক করেন। এরপর তিনি

- ০৮. শায়খ নুরুন্দিন গাযরুরী [মৃ. ৯৭৫ হি.]
- ০৯. শায়খ ওয়ালি উদ্দিন ইরাক] [মৃ. ৮২১ হি.]
- ১০. আবু সাউদ মুহাম্মাদ ইবনে ইমাদী [মৃ. ৯৮২ হি.]
- ১১. ইমামুদ্দিন ইবরাহিম ইসফিরাইনী [মৃ. ৯৪৩ হি.]

### দশম স্তর

- ০১ কাবী শাওকানী [মৃ. ১২৫৫ হি.]
- ০২. কাষী সানাউল্লাহ পানিপথী [মৃ. ১২৩৫ হি./১৮১০ খ্রি.]
- ০৩. শাহ ওয়ালি উল্লাহ দেহলবী [মৃ. ১১৭৬ হি]

সমকালীন সেইসব খ্যাতনামা আলিমদের সাহচর্য লাভ করেন, যাঁদের পাঙিত্যপূর্ণ লেখনীর ছোঁয়ায় ইসলামি জ্ঞান-বিজ্ঞানের অসংখ্য বিষয় বিকশিত হয়। ফলপ্রতিতে মাত্র ১৫ বছর বরুসে উমলাভুল আহকাম, মিনহাজুল উসুল, আলক্ষিয়া ইবনে মালেক এবং কাষী নাসিরালীন আলবার্যাবীর আলমিনহাজ গ্রন্থ মুখস্থ করে আলিমদের সামনে নিজেকে বিময়কর মেধার অধিকারী হিসাবে উপস্থাপন করতে সক্ষম হন। তিনি জ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় সমকালীন প্রসিদ্ধ আলিমদের থেকে জ্ঞানার্জন করতে সক্ষম হয়েছিলেন। জ্ঞালালুদ্ধিন মহান্ত্রী থেকে তাফসির, আলবলকানীর কাছ থেকে ইলমে ফিকহ, মিসরের বিখ্যাত পণ্ডিত শামসুদ্ধিন শায়রামীর কাছ থেকে সাহিহ মুসলিম, আল্লামা তকিউদ্ধিন শিবলীর থেকে আর্মি ভাষা ও সাহিত্যে জ্ঞানার্জন করেন। তিনি স্থদেশের সীমানা পেড়িয়ে ইসলামি জ্ঞান-বিজ্ঞানে উচ্চতর জ্ঞান গবেষণার জন্য বিদেশও সকর করেন। এ মর্মে তিনি শাম, হিজায়, ইয়ামান, মরকো, কিনইয়াত গ্রন্থতি অঞ্চল পরিজ্ঞমণ করে তৎকালীন খ্যাতিমান আলিমদের শরণাপন্ন হয়ে জ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় ব্যুৎপত্তি অর্জন করেন। এতাবে তিনি অতি অল্প নিনের মধ্যেই অগাধ পাণ্ডিত্যের পরিচয় দেন। ইতিহাস ও কুরআন হালিদের ব্যাখ্যায় তাঁর অনুসন্ধিৎস্তিত্তর আকুল আবেগ নিয়ে হেট থেকেই গভীরভাবে চিন্তা করতে ভালবাসতেন।

শিক্ষার্থী জীবন শেষ করে তিনি অধ্যাপনা ও ফতওয়া প্রসানের মাধ্যমে ফর্মজীনের সূচনা করেন। কাররো ইউনিভার্সিটিতে অধ্যাপনার অবসরে তিনি লেখালেখি করতে থাকেন। শাইবুনিয়া মল্রাসার তাঁর শিক্ষক বলকানীয় পরামর্শক হিসাবেও কিছু নিন্দায়িত্ব পালন করেন। অধ্যাপনাকালে শক্রপক্ষের চক্রান্তের ফলে বিশ্ববিদ্যালয় থেকে পদত্যাপ করেন। পরবর্তী জীবন জ্ঞান গবেষণা ও প্রভুর আরাধনায় অতিবাহিত করায় জন্য নীল নদের প্রান্তে অবস্থিত রওয়া নামক স্থানে নির্জনবাস তক্ষ করেন। মৃত্যুর পূর্ব পর্যন্ত এখানেই অবস্থান করেন। আল্লামা সুযুতীর গোটা জীবন ইসলামি জ্ঞান গবেষণায় অতিবাহিত হওয়ায় কারণে মুসলিম উমাহর তাহ্যিব-তামান্দুন বিকাশে জীবন্ধশায় অসংখ্য প্রস্থ রচনা করে গেছেন। ঐতিহাসিক ক্রন্তনস্থান মতে, এই সংখ্যা ৪১৫টি। আর ইক্সুল জাওয়াহির-এর প্রস্থকারের মতে, ৫৭৬টি। আল্লামা দাউদ মালেকী থেকে বর্ণিত আছে যে, সুযুতীর রচনাবলি পাঁচ শতেরও বেশি। এসর প্রস্থে তার সৃন্ধা বিশ্লেষণ শক্তি, জ্ঞানের গতীয়তা ও অসাধারণ পাণ্ডিত্যের কথাই স্বরণ করিয়ে দেয়। তাঁর রচিত উল্লেখযোগ্য প্রস্থলোর মধ্যে রয়েছে ১. তাক্রিয় জালালাইন ; ২. আলইতকান ফি উলুমিল কুরআন; ৩. আনস্বল্লক মান্দুর ফিত তাক্রির বিল মানুর; ৪. আলইকলিল ফি ইন্তিমবাতিত তান্যিল; ৫, তান্যকাভুল মুক্রাসনির্লা; ৬. তান্যকাভুল মুহান্দিসিন; ৭. তার্মিখল বুলাফা; ৮. হলনুল মুহানারাহ; ৯. আলমুযহির কিল লুগাহ; ১০. জামউল লাওয়ামী; ১১. হাশিয়াতুত তাক্রিমিল বায়নাবী; ১২. আলজামি ফিল ফারাইন; ১৩. আসমাউল মুদান্তিসিন; ১৪. মাজমাউল বাহরাইন ও ১৫. তাবাকাভু কুরা ইত্তানি। এছারাও অনেক প্রকাশিত প্রস্থাকর ইনতিকাল করেন। রওয়া নামক স্থানে তাঁকে সমাহিত করা হয়। বি:দ্র: তাক্রির জালালাইন, মুআসসাসাত্র রাইয়ান, বৈরজ, ১ম সংক্রণ ১৪২২ হি./২০০১ থি., প্. ভ্রমিকাংশ, বা

- ১. কাষী সামাজন্নার পানিপথী ঃ তিনি ১১৪৩ হি/ ১৭৩০ খ্রিটালে ভারতের পূর্ব পাঞ্জাবের অন্তর্গত পানিপথ নামক ছালে জন্মগ্রহণ করেন। অসাধারণ শৃতিশজির অধিকারী হওয়ায় মাত্র সাত বছর বয়সে কুরআন শারিক মুখস্থ করেন। আর মাত্র ষোল বছর বয়সে কুরআন, হালিস, কিকহ, উসুল ও মানতিক প্রভৃতি বিষয়ে পাওিতা অর্জন করেন। বিশ্বখ্যাত পতিত শাহ ওয়ালি উয়াহর সায়িধা লাভ করে হালিস শাস্তে উক্তবর জ্ঞানার্জন করেন। যাহেরী ইলমের গালাপাশি তিনি বাতেনী ইলমও চর্চা করতেন। এ ক্ষেত্রে শায়্যখ মুহামান আবিদ সুনানী নকশাবন্দীর নাম বিশেষভাবে উল্লেখ্য। তার কাছেই তিনি বাতেনী ইলম শিক্ষা করেন। নকশাবন্দীর হনতিকালের পর তিনি মির্যা জানে জ্ঞানান এর শরগাপর হন। শাহ আবনুল গছর মুহান্দিস দিহলবী তাঁকে সমকালীন বায়হাকী' বলে অভিহিত করতেন। হয়রত মির্যা তাকে ইলমুল হলা উপাধিতে ভারতেন। শরিআত ও জয়িকাতে ব্যুৎপত্তি অর্জনের পর তিনি বীন প্রচার, কতওয়া প্রদান ও প্রস্থ রচনায় আজনিয়োগ করেন। তার উল্লেখযোগ্য রচনাবলিয় মধ্যে রয়েছে— ১. আততাকনিয়ল মাযহারী। বাংলা ও উর্লুতে এর তয়জনা প্রকাশ হয়েছে; ২. মালাবুলা মিনহ; ৩. ইয়শালুত তালেখীন; ৪. হয়ুকুল ইসলাম; ৫. ওয়াসিয়াত নামা; ৬. জাওয়াহিকল কুরআন; ৭. তায়িকরাতুল মাআদ; ৮. আসসাইকুল মাসলুল; ৯. রিসালাত দার হক্তমাত মুতা; ১০. তায়িকরাতুল মাওতা ওয়াল কুবুর প্রতৃতি। ১২২৫ হি. সালে তিনি ইনতিকাল করেন। পানিপথে মির্যা মাযহারের থেকে প্রাপ্ত চালর ছায়া তাঁকে সমাহিত করা হয়। বি:দ্র: পানিপথী, তালসিয় মাযহারী জীবনী অংশ।
- ২. শাহ ওয়ালী উল্লাহ ঃ তাঁর প্রকৃত নাম আবুল ফায়্যাদ আহমাদ কুত্বন্দিন। তিনি ১১১৪ হি. / ১৭০০ প্রি. লিট্রির এক সঞ্জাত মুসলিম পরিবারে জনুপ্রহণ করেন। তাঁর জীবনকাল ভারতীয় উপমহাদেশের মুসলমানদের ধর্মীয়, সামাজিক ও য়াজনৈতিক এক চলম দুর্যোগপূর্ণ মুগ সন্ধিক্ষণের সাথে ঐতিহাসিকভাবে সম্পৃক। তাঁর জীবদশায় উপহাদেশে ইসলাম ও মুসলিম জাতি সন্তার উপর দেমে এসেছিল এক চলম দু:সময়। বিশেষত: এখানকাল মুসলিমগণ কুলআন-হাদিসের প্রকৃত শিক্ষা ভুলে নানাবিদ কুসংস্কার ও

০৪. শাহ আবদুল কাদির দেহলবী [মৃ. ১২৩০ হি.]
০৫. শাহ আবদুল আযিয [মৃ. ১২২৭ হি.]
০৬. শিহাবুদ্দিন মাহমুদ আলুসী [মৃ. ১২৭০ হি.]

অপসংকৃতিতে নিমজ্জিত হয়ে পড়ে। মুসলিম জাতিকে ধর্মীর ও রাজনৈতিক চরম অধ:পতন থেকে রক্ষার জন্য সম্ভাব্য সকল প্রচেষ্টার সাথে বিশেষত তিনি লেখনি হাতে নেন। শতাধিক অনবদ্য এছ রচনা করে তিনি মুসলমানদেরকে প্রকৃত ইসলামের চতুরে পুনর্বাসিত করার আপ্রাণ চেষ্টা করেন। তাঁর রচনাবলীর মধ্যে পবিত্র কুরআনের অনুবাদ 'আলফাতহ আর রহমান'-এর নাম বিশেষতাবে উল্লেখযোগ্য। তিনি এ গ্রন্থ এ জন্যে প্রণয়ন করেন, যাতে সাধারণ মুসলমান আল্লাহর পবিত্র বাণী বুঝতে ও সে অনুযায়ী আমল করতে সক্ষম হয়। এ অনুবাদ কাজকে সে সময় তংকালীন তথাকথিত আলিম সমাজের কাছে বেশ সমালোচিত হয়েছিল। কেননা তাঁরা মনে করতেন কুরআনকে সাধারণ লোকের জ্ঞাত তাষায় অনুবাদ করলে আলিমগণের মর্যাদা সাধারণ লোকদের নিক্ষ লোপ পাবে। শাহ ওয়ালি উল্লাহর এ অনুবাদ কর্মের কারণে সাধারণ মুসলমানদের মাঝে কুরআন শিক্ষার এক অভ্যুতপূর্ব জাগরণ সৃষ্টি হয়। যার ফলশ্রুতিতে উপমহাদেশে কুরআন চর্চা ছায়ী ও ব্যাপকরপ লাভ করে। তাঁর কুরআন বিষয়ক রচনাবলির মধ্যে কুরআন গবেষণার নীতি বিষয়ক 'আল ফাউবুল ফাবির' প্রন্থখানি বিশেষতাবে উল্লেখযোগ্য। এছাড়াও তাঁর রচনাবলির মধ্যে হালিস বিষয়ক গ্রন্থ আলমুসওয়া (ইমাম মালেকের রি) মুয়ান্তা প্রস্থের ব্যাখ্যা), হজ্জাতুদ্বাহ আলবালিগা (ধর্ম দর্শন বিষয়ক গ্রন্থ), ইযালাত আলখিকা আন বিলাফাত আল খুলাফা (ফিক্হ বিষয়ক), কুরয়াত আলআইনাইন (আকায়িদ বিষয়ক), আলকাওল আলজামিল (তাসাউফ), য়িসালা দানিশমালী (শিক্ষানাননীতি বিষয়ক), আনফাল আল আরেকীন (ইতিহাদ বিষয়ক) গ্রন্থভানে বিয়েজভাবে উল্লেখযোগ্য। তিনি সুনীর্ঘকাল জাতীয় কল্যাণে নিয়োজিত থাকার পর অটাদশ শতকের শ্রেষ্ঠ চিন্তা নায়ক ১১৭৬ হি./ ১৭৬৩ খ্রি. সম্যাট ছিন্তীয় আলমগীরের রাজত্বকালে নিরিতে ইনতিকাল করেন।

াবি: গ্র: ড, আবদুর রশীদ, শাহওয়ালী উল্লাহ দেহলবী : জীবন ও চিন্তাধারা, পিএইচ,ডি থিসিস, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় গ্রন্থার, অপ্রকাশিত।

ত. আবদুর আঘির ঃ তিনি ১৭৪৬ সালে জন্মগ্রহণ করেন। তাফসির ও হানিসবেরা আবদুর আঘির তারতীয় উপমহাদেশের ইসলামি আন্দোলনের অন্যতম নেতা ছিলেন। তাঁর নানার প্রতিষ্ঠিত দিল্লির মন্ত্রাসার রহিমিয়ায় যাট বছর অধ্যাপনা করেন। পিতা শাহ ওয়ালি উল্লাহর ইনতিকালের পর আলকুরআনের দীতির আলোকে প্রকৃত ইসলামের পুনরুজ্ঞারে প্রয়াদী হন। ইসলামি জ্ঞান বিজ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় অসংখ্য গ্রন্থ রচনা করেন। ফার্সি তাধায় কুরআনের তাফসির (আংশিক) এক্ষেত্রে তাঁর অনন্য অবদান। শাহ ওয়ালি উল্লাহর ইসলাম বিরোধী শক্তির বিরুদ্ধে জিহাদের আহবান জানিয়ে যে পরিকল্পনা করেছিলেন তিনি ছিলেন তাঁর সকল রূপকার। অধ্যাপনা, ধর্ম প্রচার ও লেখালেখির মাধ্যমে সমকালীন ইসলামি চিন্তা ধায়ার উপর সমূহ প্রভাব বিতার করতে সক্ষম হরেছিলেন। তিনি ১৮২৪ সালে ইনতিকাল করেন। ইসলামি জ্ঞান গরেষণা ও ইসলামি আন্দোলনে তাঁর অবদান অন্যধীকার্য।

বি: দ্র: ইসলামী বিশ্বকোষ, ২য় খণ্ড, পু. ২২৪/

৪. মাহমুদ আলুসী ঃ মাহমুদ আলুসী তাফসির জগতের উজ্জ্বল নকত্র। তাঁর নাম মাহমুদ, উপনাম আনুস সানা. উপাধি শিহাবুদ্দিন। নিসবতী নাম আলুসী বা আলবাগদাদী। পিতার নাম আবদুল্লাহ সালাহউদ্দিন। তাঁর পুরো নাম আবুস সানা শিহাবুদ্দিন আসসাইয়েদ মাহমুদ আফিনী আলুসী বাগদাদী। আলুস ফোরাত দদীর পতিম তীরে অবস্থিত ইল্লাকের একটি সুপ্রসিদ্ধ ও সমৃদ্ধশালী নগরী। এখানে জন্ম হওয়ার কায়ণে তিনি এই মানেই প্রসিদ্ধি অর্জন করেন। আলুসী ১২১৭ হি./১৮০২ খ্রিটান্দের বর্তমান ইয়াকের বালদাদের প্রখ্যাত আলুসী পরিবারে জনুগ্রহণ করেন। বংশ পরস্পায় চলে আসা নসবনামা আনুয়ায়ী আলুসীর পূর্বপুরুষণণ হয়রত হাসান ও হুসাইলের [রা] বংশোভ্ত সাইয়েদ ছিলেন। ইয়াকের শিক্ষা সংকৃতির ইতিহাসে আলুসী ও তাঁর পিতা আবদুল্লাহ সালাউদ্দিন ছিলেন ইতিহাসের গৌয়বোজ্বল অধ্যায়ের সংযোজক। তাঁর সীয় পিতার কাছেই প্রাথমিক শিক্ষার হাতেখড়ি হয়। অতপর তিনি সমকালীন বিভিন্ন প্রাজ্ঞ আলিমদের কাছ থেকে উক্ত শিক্ষা গ্রহণ করেন। তৎকালীন সময়ে সুদ্র উইয়োপ থেকেও বাগদাদে শিক্ষার উদ্দেশে জ্ঞান পিপাসুদের আগমন ফটত। সে সুবাদে তিনি উপযুক্ত পিতার তাল্লবর্যানে বাগদাদের প্রখ্যাত আলিমদের নিকট অয় বয়নে উক্ত শিক্ষা সমাঙ করেন। এছাড়াও শায়খ বয়ৎপত্তি অর্জন করেন।

শিক্ষা জীবনের সমাপ্তি টেনে তিনি মাত্র তের বছর বরসে অধ্যাপনায় আথনিয়োগ করেন। অসংখ্য শিক্ষার্থীর মাথে জ্ঞান বিতরণ করে খুব কম সমরের ব্যবধানে একজন খ্যাতিমান তাফসিরবেত্তা হিসাবে প্রনিদ্ধি অর্জন করেন। সমকালীন প্রখ্যাত শিক্ষাগুরু, ইসলামি চিন্তানায়ক ও শীর্ষস্থানীয় তার্কিক হিসাবে নিজেকে উপস্থাপন করতে সমর্থ হন। ১২৫০ হি, সালে এক আমন্ত্রিত সভায় বজুতার সুবাদে শাহী কর্ষবারের হাদাকী মাধহাবের মুকতী নিযুক্ত হন। যনিও তিনি ব্যক্তিজীয়নে গুরুষানুক্রমে শাক্ষেয়ী মাধহাবের অনুসায়ী ছিলেন।

কতওয়া প্রদানের অবসন্ত্র তাফসির রচনার মধ্য দিয়ে তাঁর লেখালেখি জীবনের সূচনা করেন। অধ্যাপনা ও রচনাকর্মের মাধ্যমে ইসলানি জ্ঞান গবেষণার যে খিলনত করে গেছেন তা আজও বিশ্ববাসীর জন্য অনন্য পাথেয় হিসেবে বিবেচিত। তাঁর রচনাক্যোর মধ্যে অন্যতম কয়েকটি রচনা হচ্ছে— ১. তাফসির রুক্তন মাআনী; ২. আলনাকামাতুল বিয়ালিয়া; ৩. আল ফাইযুল ওয়ারিল আল মারসিয়াতি থালিল; ৪. গারাইবুল ইগতিরাব ওয়া নুষহাতুল আলবাব; ৫. আততিরায আলমুযাহহাব; ৬. নিসওয়াতুশ ওমুল; ৭. কাশফুত তুররাহ; ৮. সুরয়াতুল গাওয়াস ফি আওহামিল খাওয়াস; ৯. শারহস সুরাম ফিল মানতিক; ১০. ফিশ নাবাবে ইলা মাওদায়িল হাল; ১১. হাশিয়া আল শারহিল মুবারাফ আলা কুতবিদ নানা; ১২. সুফরাতুয আল; ১৩. তাবিবুল মানত্রকাতিল বাতিনিয়া; ১৪. নাজমুল আলাল ফিল হিকান ওয়াল আমসাল ও ১৫. আল ফাওয়ায়িশুল ফিকরিয়া লিল মাকাতিবুল মিসরিয়া প্রভৃতি। তিনি ১২৭০ হি. সালের ২৫ বুলকালা ওক্রবার ইনতিকাল কয়েন। কারখ নামক মহরার মারফ কারখীর পাশে তাঁকে সমাহিত করা হয়। । বি: দ্র: ড. হসাইন আয়য়াহাবী, আততাকসিয় ওয়াল মুফাসসিয়ন, ১ম খও, পৃ. ৩৫২-৩৬২।

- ০৭. নওয়াব সিদ্দিক হাসান খান [মৃ. ১৩০৭ হি.]
- ০৮. বুলাইমান জামাল [মৃ. ১২০০ হি.]
- ০৯. নওয়াব কুতুবন্দিন খান [মৃ. ১২৬৫ হি.]
- ১০. মৌলভী ফায়বুল হাসান [মৃ. ১২৬৫ হি.]
- ১১. আহ্মাদ মোল্লাজিউন [মৃ. ১১৩০ হি.]

### একাদশ স্তর

- ০১. শায়খুল হিন্দ মাহমুদুল হাসান [মৃ. ১৩৩৯ হি.]
- ০২. মাওলানা আবদুল হক দেহলবী [মৃ. ১৯০০ খ্রি.]
- ০৩. আল্লামা রশিদ রিয়া মিনরী [মৃ. ১৩৫৪ হি.]°
- ৫. মোল্লাজিউদ ঃ তাঁর মূল দাম শায়থ আহমাদ ইবনে আবু সাইদ। তবে তিনি সাধারণ্যে মোল্লাজিউন দামেই সমধিক পরিচিত। জিউন শব্দটি হিন্দি। বাংলায় বার প্রতিশব্দ হচ্ছে জীবন। তিনি ১০৪৭ সালে ভারতের লাখনৌ এলাকার আমেঠী অঞ্চলে জন্মগ্রহণ করেন। তিনি প্রকৃত সিন্দিকী বুযুর্গগণের অন্যতম অধ:ন্তন পুরুষ। তাঁর পূর্বপুক্ষ মক্তার অধিবাসী ছিল। প্রাথমিক শিক্ষার পর জ্ঞানাহরণের জন্য দেশের দূর ও নিকট শহর ও জনপদে পরিভ্রমণ করেন। জ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় তিনি পাণ্ডিত্য অর্জন করেন। তিনি বিশ্বয়কর স্মৃতি শক্তির অধিকায়ী ছিলেন। বড় বড় আয়বি ফাসিলা তিনি শ্রবণ করা মাত্র মুখস্থ বলতে পারতেন। ৫৮ বছর বয়সে হজ্বত পালন করায় প্রাঞ্জালে মদিনা শরিফে অবস্থানকালে তিনি 'নুজল আনওয়ার' গ্রন্থটি য়লনা করেন। আততাকসিয়াতুল আহমাদিয়া ফি বয়ানিল আয়াতিশ শারইয়াহ কিতাবাটিও তাঁর রচিত বিখ্যাত কিতাবের অন্যতম। তিনি ১১৩০ সালে সিল্লীতে ইনতিকাল করেন। বি: দ্র: নুকল আনওয়ায়, ভূমিকা অংশ।
- ১. মাহমুদুল হাসাদ ঃ দেওবন্দের অধিবাসী মাহমুদুল হাসানের উপাধি 'শারখুল হিন্দ'। এ নামেই তাঁর সমধিক পরিচিতি রয়েছে। উর্দু ভাষায় রচিত তাঁর আলকুরআনের অনুবাদ বিজ্ঞ মহালের কাছে বিগুদ্ধ বলে আজও বিবেচিত হচ্ছে। তবে তিনি এই কাজ সমাও করতে শারেদনি। তাঁরই সুযোগ্য শাগরিদ নাব্দির আহমাদ ওসমানী তাঁর অসমাও কাজ সমাও করেন। তাঁর রচিত অনেক গ্রন্থ রয়েছে। তিনি ১৩৩৯ হি,সালে ইনতিকাল করেন। বি: দ্র: ইসলামী বিশ্বকোষ, ২য় খঙা
- আবদুল হক দেহলবী ঃ তিনি ৯৫৪ হিজয়ি নতান্তরে ৯৫৮ হিজয়িতে তারতবর্ষের দিল্লি নগরীর এক সুপ্রসিদ্ধ সুকি পরিবারে জন্মগ্রহণ করেন। তাঁর পিতা সাইফুদ্দিন ও দাসা আলাউরাহ ছিলেন তৎকালীন প্রসিদ্ধ আদিন ও সুফিসাধক। আবদুল হক সেহলবীর প্রাথমিক শিক্ষা সিন্তিতে তরু হয়। প্রথর স্থতিশক্তির অধিকারী হওয়ার কারণে মাত্র ১৫ বছর বয়সে পবিত্র কুরআন মুখস্থ করেন। তৎকালীন সময়ে নিল্লি হালিস চর্চার অন্যতম কেন্দ্র ২ওয়ার করেণে তিনি খুব অল্প বয়সে হাদিস অধ্যয়নে ব্রতী হন। অতপর সাবেক সোভিয়েত ইউনিয়নের সামারকাল, বোখারাসহ প্রভৃতি স্থানে হাদিস শাস্ত্রে উচ্চ শিক্ষা লাভের জন্য গমন করেন। ৯৯৬ হি, সালে পবিত্র মক্কায় গমন করেন। সেখানে আবদুল মোত্তাকী বোরহানপুরী মন্ধীসহ বড় বড় মুহান্দিসগণের কাছ থেকে হানিস ও সুঞ্চিরাদে ব্যুৎপত্তি অর্জন করেন। পারিবারিক সূত্রেই তিনি সুফিরাদে বিশ্বাস ও সুফি তরিকায় অনুশীলন করতেন-দীক্ষা ক্রিতেন। অৱশ্য তেউ কেউ তাঁকে ওয়াহাবী মতের ধারক মনে করতেন। কেননা তাঁর ওস্তাদ ছিলেন ওয়াহাবী মতালম্বী। তিনি অত্যন্ত মৃত্যাকী ও আবেদ ছিলেন। শায়খ আবদুল হক দেহলবী মন্ধা থেকে প্রত্যাবর্তন করে দিল্লিতে খানকায়ে কাদিরিয়া প্রতিষ্ঠা করেন। এটি ছিল তাঁর সুফিবাদ তালিমের ফেব্রীয় দপ্তর এবং পাশাপাশি এখানেই তিনি হানিসের নরস আরভ করেন। তিনি সমস্তাবে গ্রন্থ প্রণয়নের কাজেও ত্রতী হন। তিনি অসংখ্য গ্রন্থ রাচনা করেন। তন্মধ্যে প্রসিদ্ধণ্ডলো হত্তে ১, সাদকস সাআদাত এন্তের ফারসি শরাহ 'আততান্তিকুল কাঘিম ও শারহি সিয়াতিল মুস্তাকিম ; ২, মিশকাত শরিফের ফারসি শরাহ 'আশিআতুল লুমুআত ফিল মিশুকাত' : ৩, আলুআকুমাল ফি আসুমায়ির রিজাল ; ৪. লুমুআতুত তানকিই ফি শায়ুহি মিশুকাতুল মাসাবিহ ; ৫, জামিউল বারাকাত মুনতাখাব শারহুল মিশকাত : ৬. মা সাবাতা বিস সুনাহ ফি আয়্যামিস সুনাহ: ৭. আলহাদিসুল আরবাইন হি উলুমিদ দ্বীন : ৮. তরজমাতুল আহাদিসুল আরবাইন : ৯. দাসভুর ফায়দুন দুর ;১০. মাদায়িজুন নযুওয়াত প্রভৃতি। সুদীর্ঘকাল হাদিসের খেলমত করাম পর তিনি ১০৫২ হিজরিতে দিল্লিতে ইনতিকাল করেন। *[বিস্তারিত দুষ্টবা : ড. আবদুর রশীদ, শাহওয়ালী* ভন্নাহ কেহলখী : জীঘদ ও চিভাখানা, পিএইচ,ডি থিসিস, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় গ্রন্থাগার, অপ্রকাশিত)
- ৩. রশিদ রিয়া ঃ তিনি আধুনিক খ্যাতনামা মুফাসসির, চিতানায়ক ও সমাজ তত্ত্বিন। ১৮৬৫ সালে ত্রিপোলী সিরিয়ার কালমুন নামক হোট শহরে জনুগ্রহণ করেন। সিরিয়ায় শিক্ষায়তনে শায়খ হসাইন আলজাসসাসের কাছে ধর্মতত্ত্ব শিক্ষার মাধ্যমে তিনি জ্ঞান চর্চা ওক করেন। এই শায়ধের কাছ থেকে তিনি মুক্তবুদ্ধি ও আধুনিক বিজ্ঞানের বিভিন্ন বিষয় প্রত্যক্ষতাবে শরিচিত হন। এরপর তিনি শায়খ মুহামদ আবদুহর তত্ত্বাবধানে জ্ঞানচর্চায় মনোনিবেশ করেন। ক্রমান্ধরে তিনি বিখ্যাত সংস্কারক ইবনে তাইমিয়ায় সংকায় ও শিক্ষানীতির প্রতি অনুরক্ত হন। তিনি কায়য়েয় গমন করে সাংবাদিকতার সাথে জভিয়ে পড়েন। শায়খ মুহামদ আবদুহ আলআযহার ইউনিভার্সিটিতে যে দায়স দিতেন তিনি তা ধায়াবাহিকতারে আলমানায় পত্রিকায় প্রকাশ করতেন। অয় দিনেয় মধ্যে গোটা মুসলিম জাহানে কুরআনের এ উলাভ বাণী ছভিয়ে পড়ে। শিয়ক, বিদ্যাত ও কুসংস্কারের মূলোৎপাটনে এ পত্রিকাটি সমকালীন যুগে সাহসী তৃমিকা পালন করে। মুফতি আবদুহর ইনতিকাদের (১৯০৫ খ্রি.) পর রশিদ রিয়া উক্ত

০৪. মুফতি মুহামাদ আবদুহু ইবনে হাসান [মৃ. ১৯০৫ খ্রি.]<sup>8</sup>

### ০৫. মাওলানা উবাইদুল্লাহ সিন্দী।

#### দাদশ স্ত্র

মাওলানা আশরাফ আলী থানবী [মৃ. ১৩৬২ হি.]<sup>5</sup>

### ০২. মাওলানা শাব্বির আহমাদ উসমানী[১৩৬৯ হি.]

পত্রিকায় কুরআনের তাফসির লেখা অব্যাহত রাখেন। পরে তিনি সুরাভিত্তিক তাফসির লেখার উল্যোগ গ্রহণ কয়েন। তবে তিনি কুরআনের তাফসির সম্পূর্ণ করে যেতে পারেদনি। সুরা ইউসুফের ১০১ নং আয়াতের-

«رب قد اتهتنى من الملك وعلمتنى من تأويل الاحاديث فاطر السموات والارض انت وليي في الدنيا والاخرة توفني مسلسا والمفتى بالمالحين»

তাফনির লেখার সময় তাঁর জীবন এতুর সারিধ্যে চলে যায়। অবশেষে তৎকালীন প্রখ্যাত আলিম উত্তান বাহবাতুল বাইতার অবশিষ্ট সুরাওলার তাফনির সম্পূর্ণ করে সাইয়েদ রশিদ রিয়ার নামে প্রকাশ করেন। বিশ্ববাসীর কাছে সেটিই আজ তাফনিরুল মানার হিসেবে পরিচিত। এই নন্দিত তাফনিরখানি ছাজাও তাঁর আরো বেশ কিছু গ্রন্থের উল্লেখ পাওয়া যায়। যেমন—আলখিলাফাতু আও ইমামাতুল কুবরা; খুলাসাতু সিরাতিন নাবাবিয়াহ; তবহাতুন নাসায়া; তারিখুল ইমাম; আলমুসলিহ ওয়াল মুকাল্লিদ; আলমানার ওয়াল আযহার; আলওয়াহিউল মুহামালী; মাওলিদুন ন্যনী; নিনাউল ইলাল জিননিল লাতিক ইত্যাদি। দার্শনিক, চিভানায়ক, সুবজা, সাংবাদিক, তাফনির ও হাদিসবেস্তা রাশিদ রিয়া ১৩৫৪ হি./১৯২৫ খ্রিটান্দে ইনতিকাল করেন। তাফনিরুল মানার বিশ্ববাসীর কাছে আজও অনর কীর্তি হিসেবে অবিশ্বরণীয় হয়ে আছে। বি: দ্র: তাকনিকেল মানার, জীবনী অংশা

- ৪. মুফতি মুহাশাদ আবদুহ ঃ তিনি মিসরের এক পল্লীতে ১৮৪৯ সালে জনুগ্রহণ করেন। প্রথমে তিনি কুরুআন হিফ্য করেন। পরে উক শিক্ষার জন্য আলআযহার বিশ্ববিদ্যালয়ে ভর্তি হন। লেখাপজার সাথে সাথে তিনি তাসাউক চর্চাও করেন। পরে জামালদ্দিন আকগানীর অনুপ্রেরণায় মুসলিম সমাজের সংস্কারক ও প্রবর্তক হিসেবে নিজেকে মুসলিম জগতের শ্রেষ্ঠ বিপ্রবী দায়ক হিসেবে প্রতিষ্ঠিত করেন। তাঁর গোটা জীবন অতিবাহিত হয়েছে সমাজ সংস্কারমূলক আন্দোলনে। সাংবাদকিতার মাধ্যমে তিনি এই আন্দোলনকে সমাজের সর্বস্তরে ছডিয়ে দিতে সক্ষম হয়েছিলেন। সরকারের উক্ত পদস্ত কর্মকর্তানের অন্যায় অপরাধের প্রতিহাদ করতেও তিনি কুষ্ঠাবোধ করতেন না। মিসরের প্রখ্যাত লেখক উসমান আমিন বলেন। দৈতিক চরিত্রের শিক্ষক মুফ্তি আবনুছ তাঁর তালিম ও তরবিয়াতের মাধ্যমে মিসরীয় সমাজের বহু দোষ, নালা কুসংস্কার এবং শিরুক বিদুআতের বিজ্ঞান্ধ অন্তধারণপূর্বক মুসলিম জাতির সামাজিক মান-সন্মানকে ক্রমাগত উন্নত ও জাগ্রত করতে প্রয়াসী ছিলেন। তিনি মিসরের মুফতিয়ে আজমের পদ অলংকৃত করেছিলেন। অধ্যাপনা, ধর্ম, রাজনীতি ও কতওয়া প্রদান ইত্যাদি বিভিন্নবুখী দায়িত্বের অবসরে জ্ঞান দর্শনের বিভিন্ন শাখাকে মৌলিক অবদানে সমৃদ্ধ করতে সক্ষম হয়েছিলেন। তাঁর রচিত গ্রন্থগুলোর মধ্যে রয়েছে- ১, আলইসলাম ওয়ার রাদু আল মুভাফিলীটি ; ২, আলইসলাম ওয়ান নাসরানিয়া মাআল ইলমি ওয়াল মদিলা ; ৩, মুকতাবানুস সিয়াসাত, ৪, শর্ভু নাহাজ্বল বালাগা; ৫. রিসালা আততাওহিল ; ৬. ইসলাহল মাহাকিমিস শরিয়াহ ; ৭, শারহ মাকামাতি বদিউজ্জামান হামাদানী ; ৮. আলওরাওয়াতুল ওসকা গ্রন্থতি। বস্তুত আবনুহর উদারতা ও কুসংকারমুক্ত মাদব প্রীতিকে সমকালীন মিসরীয় আলিমগণ মেদে নিতে না পারায় তাঁর জীবন বুর্বিবহ ও অতিষ্ঠ হয়ে উঠেছিল। তাই তার গোটা জীবন সংগ্রাম ও আন্দোলনে অতিবাহিত হয়েছে। তিনি ১৯০৫ খ্রিটালে ইনতিকাল করেন। |বি: দ্র: ড. ফাহাদ রুমী, মাদহাজুল মাদরাসা, বৈরত : মুআসসাসাত্র রিসালাহ,পু, ১২৪-১৬৯, ড. युकीवृत त्रश्यान, कृतव्यात्नत वित्रसन युक्तिया।
- ১. আশরাক আলী ধাদবী ঃ তিনি তারতের বর্তমান উত্তর প্রদেশের মুজাফফর নগর জেলার থানা তবন নামক হ্বানে ১২৮০ হি./১৮৬২ খ্রি. জন্মগ্রহণ করেন। পিতা মুপী আবদুল হকের দিক দিয়ে তিনি হবরত ওমর ফারুক (রা)-এর সাথে এবং মাতার দিক থেকে তিনি হবরত আলি (রা)-এর সাথে সংশৃত । প্রথমে কুরআন অধ্যয়ন করার পর ওৎকালীন ফারসি তাবা পণ্ডিত মাওলানা ওয়াজেদ আলির কাছে ফারসি তাবা অধ্যয়ন করেন। দেওবন্দের দারুল উলুম মাদ্রাসা থেকে আরবি তাবা ও সাহিত্য, ফারসি তাবা এবং জানবিজ্ঞানের বিতির শাখায় পার্টিত্য লাভ করেন। এছাড়াও তিনি তাফসির, হাদিস, ফিকুহ, আরবি সাহিত্য, দর্শন, তর্কশাস্ত্র, মানতিক, ফিরআত, জোতির্বিদায় পারদর্শিতা লাভ করেন। ১৩১৫ হি. থেকে প্রায় ১৪ বছর কানপুর মাদ্রাসায় অধ্যাপনা করেন। অগাধ পাণ্ডিত্য স্ক্রদর্শিতার জন্য তিনি এই উপমহাদেশে হাফিমুল উন্নাত বা জাতির দার্শনিক আখ্যায় সুগরিটিত হন। জ্ঞানের বিতির শাখায় তিনি এই রচনা করেন। এর মধ্যে উল্লেখযোগাঞ্জলো হন্ছে ১. বায়ানুল কুরআন; ২. কাসদুস সাবিল; ৩. তাজবিদুল কুরআন; ৪. ফুরউল ইমান; ৫. বেহেশতী যেওর; ৬. দাশক্বত তিয়; ৭. ইসলাহল নিসা; ৮. জানালুল কুরআন; ৯. হায়াতুল মুসলিমীন; ১০. কালিমাতুল হক প্রভৃতি। তিনি ১৯৪৩ খ্রি. / ১৩৬২ হি. সালে ইনতিকাল করেন। । /বিভারিত দ্র: উর্দু ইনসাইক্রোপেতিরা অব ইসলাম, ২য় খও পু. ৭৯০/
- শান্দির আহমান উসমানী ঃ তিনি ১৮৮৮ খ্রিটাবে তারতের দেওবলে অনুধ্রহণ করেন। জন্মের পর পিতা মাওলানা ফজলুর রহমানের তত্ত্বাবধানে বড় হতে থাকেন। প্রাথমিক শিক্ষা গ্রহণের পর হাফিব আধিষের কাছে কুরআন ও উর্দু সাহিত্য অধ্যরন করেন। মুলী মনযুর আহমান মাওলানা ইয়াসিনের কাছে ফার্সি ভাষা অধ্যরন করেন। ১২২৫ সাল পর্যন্ত লাক্ষল উলুম মন্ত্রাসায়

- ০৩. আল্লামা ইদ্রিস কান্দুলবী [মৃ. ১৩৯৪ হি.]
- ০৪. মুকতি মুহান্দাদ শকী [মৃ. ১৩৯৬ হি.]°
- ০৫. মাওলানা আবুল কালাম আযাদ [মৃ. ১৩৭৭ হি.]8
- ০৬. মাওলানা হুসাইন আহমাদ মাদানী [মৃ, ১৯৫৭ খ্রি.]<sup>৫</sup>
- ০৭. সাইয়্যেদ কুতুব শহিদ [শাহাদাত ১৯৬৬ খ্রি.]৬

অধ্যয়ন করে হাদিস শাস্ত্রে পাণ্ডিত্য অর্জন করেন। সেখানকার শায়খদের মধ্যে শায়খুল হিন্দ মাহমুদুল হাসানের নাম বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। প্রাতিষ্ঠানিক পড়াওনার পর তিনি দারুল উলুম মাদ্রাসায় অধ্যাপনা করেন। ১৯৩৬-১৯৪৪ সাল পর্যন্ত দেওবন্দের দারুল উলুমের সদর মুহতামিনের লায়িত্ব পালন করেন। এরপর উলামায়ে হিন্দের সদস্য, পাকিস্তানের স্বাধীনতা অনুষ্ঠানে অংশগ্রহণ, মুসলিমলীগে যোগদান ও পাকিস্তান আন্দোলনে অংশগ্রহণ করেন। পাকিস্তানের জাতীয় সংসদে ইসলামি আইন প্রভাব পাস করার ক্ষেত্রে তাঁর ভূমিকা অনন্য। ১৯৪৯ খ্রি, সালে তিনি ইনতিকাল করেন। করাচিতে সরকারি ব্যবস্থাপনায় তাঁর জানাযা অনুষ্ঠিত হয়। বি: দ্র: ফুয়ুবুর রহমান, পৃ. ২০৯-২১৪/

৩. মুক্তি মুহাশ্বাদ শকী ঃ তিনি ভারতের দেওবন্দ শহরে ১৩১৪ হি. / ১৮৯৬ খ্রি. ঐতিহ্যবাহী আলিম পরিবারে জনুগ্রহণ করেন। স্যোগ্য গিতা মাওলানা ইয়াসিনের ভত্ত্বাবধানে দেওবন্দ মালাসায় তাঁর শিক্ষালীবন তরু হয়। প্রথমে কুরআন মুখস্থ করেন। এতাবে পিতার নিকটেই তিনি উর্দু, কারসি, অংক, জ্যামিতি ও প্রাথমিক আরবি শিক্ষা লাভ করেন। ১৩৩৫ হি. সালে তিনি দরসে নিজামীর কোর্স সমাপ্ত করেন। যাহেরী জ্ঞান চর্চার পাশাপাশি তিনি বাতেনী জ্ঞানও চর্চা করতেন। এজন্য তিনি শায়খুল হিল-এর হাতে বায়আত গ্রহণ করেন। তাঁয় ইনতিকালের পর ধানবায় হাতে পুন:বায়আত গ্রহণ করেন। শিক্ষালীবন সমাপ্ত করার পর তিনি লাক্ষল উলুম দেওবন্দের অধ্যাপনার আত্মনিয়োগ করেন। ১৩৪৯ হি. সালে প্রধান মুক্তি হিসাবে লাক্ষল উলুম দেওবন্দের কভব্রা বিভাগের দায়িত্ব প্রদান করা হয়। ১৩৬২ সালে অধ্যাপনা থেকে ইস্তফা দেন। ১৯৪৫ খ্রি. জমিআতে উলামা ইসলামের সদস্য হন। ১৯৪৮ খ্রি, সাল থেকে গাকিজানের করাচিতে স্থায়ীভাবে বসবাস তরু করেন। ১৯৫০ খ্রি. পাকিজান ল' কমিশনের সদস্য নিবুক্ত হন। ১৯৫৩ খ্রি. কেন্দ্রীয় জমিআতে উলামার সভাপতি নির্বাচিত হন। ১৯৫৪ খ্রি. রেভিও পাকিজানের "মাআরিফুল কুরআন" নামক অনুষ্ঠান পরিচালনা করেন। তিনি লাক্ষণ উলুম করাচির প্রতিষ্ঠাতা। তার লিখিত ফতওয়ায় সংখ্যা ৭৭, ১৪৪টি। পাকিজানেয় "মুক্তিয়ে আজম" পদও অলংকুত করেন তিনি। কাদিয়ানী ফিৎনা রোধেও তাঁর অবলান ছিল অবিশ্বরণীয়। তাঁর ১৬২টি প্রস্থের মধ্যে অমরকীর্তি হক্ষে উর্দু তাহায় য়টিত তাকসির মাআরিফুল কুরআন। এ তাকসিরে প্রাচীন ও আধুনিক চিত্তাধারার সমন্ত্র লক্ষণীয়। তিনি ১৩৯৬ হি. / ১৯৭৬ খ্রি. ইনতিকাল করেন।

[বিভারিত দ্র: তাফসির মাআরিফুল কুরআনের মুকাদ্দিমা, জীবদী অংশ]

- ৪. মাওলানা আবুল কালাম আবাল ঃ তিনি ১৮৮৮ খ্রি. পবিত্র মকায় জন্মগ্রহণ করেন। পরবর্তীকালে পিতা মুহায়াল কায়ড়নিদের
  সাথে কলকাতার আগমন করেন। নিজ গৃহে অহায়ন করে মাত্র চৌদ্দ বছর বয়সে আরবি, ফারসি, উর্দু, দর্শন, ইতিহাল ও
  ইসলামি সাহিত্যের পাঠ সমাও করেন। স্বাধীনতা অর্জনের পূর্বে তিনি বছবার কায়ায়্লয় হন। তায়তের মহায়া গান্ধীর সাথে
  অনহযোগ আন্দোলনে যোগদান করেন। তিনি তায়তীয় কংগ্রেলের তিন তিন বায় (১৯২৩, ১৯৩৯, ১৯৪৬) সভাপতি নির্বাচিত
  হন। বিশ্ব বয়েণা আলিম মাওলানা আবাল গ্রন্থও রচনা করেন। তনাধ্যে কৃয়আনের উর্দু অনুবাল ও তাফসির গ্রন্থ তায় অবিশ্বরণীয়
  কীর্তি। বিভায়িত দ্র: ইসলামী বিশ্বকোষ, ২য় খণ্ড, পু. ২৯৬/
- ৫. ত্সাইন আহমাদ মালালী ঃ তিনি ১৮৭৯ খ্রিটাপের তারতের যুক্ত প্রদেশের অন্তর্গত উনাও জেলার বাগরমৌ থানে জন্মধ্বণ করেন। তিনি একাধারে স্বাধীনতা আন্দোলনের বীর সেনানী, মুফাসসির, মুহান্দিস ও সমকালীন চিন্তালায়ক ছিলেন। প্রাথমিক শিক্ষার পর তিনি দাক্রল উল্ন দেওবন্দ থেকে উক্ত শিক্ষা অর্জন করেন। ১৮৯৮ সালে পিতার সাথে মদিনায় হিজয়াত করেন। প্রায় আঠার বছর সেখানে হাদিসের দারস লেয়ায় ফলে তিনি ক্রেন্ট্রিমন্ট্রিমন্ট্রিমিন্টের ক্রিত হন। তিনি ১৯৫৭ সালে ইন্তিকাল করেন।
- াবিক্র: শারখ হসাইন আহমাদ মাদানী: রাজনীতি ও শিকা ক্ষেত্রে তাঁর অবদান, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় পত্রিকা, লক্ষা, জুন ১৯৮৩, পৃ. ২১৩-২৪৭/
  ৬. সাইয়্যেল ফুতুর ঃ তিনি মিসরের আসিউত-এর অন্তর্গত মুশাহ নামক পল্লীতে ১৯০৬ খ্রিন্টাক্ষে জন্মগ্রহণ করেন। নিজ প্রামের প্রাথমিক শিক্ষায়তনে তাঁর পড়াগুনার হাতেখড়ি বটে। মাল্লের একান্ত ইচ্ছানুসারে লৈশবেই কুরআন মুখস্থ করেন। বয়স বৃদ্ধির সাথে সাথে তাঁর মেধা, স্তিশক্তিও বৃদ্ধি পায়। তাঁর অসামান্য স্থৃতিশক্তি সমকানীন আলিমদেরকে বিশিত করে। উক্ত শিক্ষার জন্য তিনি কায়ারোস্থ দাক্ষল উলুমে ভার্তি হন। এখানে থেকে তিনি আরবি ভাষা ও সাহিত্য, তাক্ষির, হাদিস, কালান, নর্শন, ফিকহ প্রভৃতি বিষয়ে গাওিত্য অর্জন করেন। শিক্ষা জীবন শেষে তিনি এ প্রতিষ্ঠান্দেরই অধ্যাপক নিযুক্ত হন। এরপর তিনি বিভিন্ন সমানজনক পদের লায়িত্ব পালন করেন। অবশেষে তিনি ১৯৫১ সালে ইখওয়ানুল মুসলিমিনের সাথে সম্পৃত্ত হয়ে বৃটিশ বিরোধী আন্দোলনে সক্রির অংশগ্রহণ করেন। এরপর কর্নেল নাসেরের সরকার তাঁর উপর বুলুন নির্যাতন ওরু করেন। তাঁর উপর অমানসিক নির্যাতনের বর্ণনা দিয়ে তার্নই এক সহক্রমী বলেন: "নির্যাতনের পাহাড় তার উপর চাপিয়ে দেয়া হয়েছিলো। তাঁকে আগুনে ছাকা দেয়া হত্যে, কুনুর লেলিয়ে নির্যাত করে করেন। অতাত্ত গরম পানি

- ০৮. মাওলানা আবুল আলা মওদূদী [মৃ. ১৯৭৯ খ্রি.]
- ০৯. মাওলানা সানাউল্লাহ অমৃতসরী<sup>৮</sup>
- ১০. শায়খ আবদুল হাদী মকী।

আবার কখনো অত্যন্ত ঠাতা পানি ঢালা হতো, লাখি, চর, বেত্রাবাত ইত্যালির নাখানেও তাঁকে নির্বাতন করা হতো, কিন্তু তিনি ছিলেন ইমান ও ইরাকীনে অবিচল-নির্তাক ।" ১৯৫৫ সালে বিচারের নামে প্রহসন্মূলক পনের বছর সশ্রম কারালণ্ড প্রদান করা হয়। ১৯৬৪ সালে ইরাকের তৎকালীন প্রেসিভেন্ট আবদুস সালাম আরিফের সুপারিশক্রমে মুক্তি পান। এক বছর অতিবাহিত না হতেই ক্ষমতা দখলের অপবাদে তাঁকে আবার গ্রেফতার করা হয়। তাঁর সাথে সহোদর চার তাই বোন ও বিশ হাজার নেতা কর্মীও প্রফতার হন। তবে প্রস্ব নির্বাতন জেল-জরিমানা তাঁকে আরাহর পথ থেকে সামান্য বিচ্যুত করতে পারেনি। তিনি জেলে বসেও দাওয়াতী কাজের আজান লিতেন। কারাক্রদ্ধ অবস্থায় বিশ্বখ্যাত তাফসির ফি যিলালিল কুরআন রচনা এ কথার উজ্জ্বল দৃষ্টান্ত। কিন্তু প্রতে নাসের সরকারের মন প্রকট্ও বিগলিত হয়নি। পকান্তরে নামমাত্র বিচার অনুষ্ঠান করে ১৯৬৬ সালে সামরিক ট্রাইব্যানালে তাঁকে ফাঁসির নির্দেশ দেয়া হয়। (المنافرة المنافرة আন্তর্গ সৈলিক সাইয়েল কুতুব আনক্ষ চিত্তে ফাঁসির মঞ্চে আরোহণ করে সেদিন ফাঁসির আদেশ মেনে নিলেন।

তাঁর রচিত মহাবাদির মধ্যে রয়েছে - ১. তাফসির ফি বিলাবিদ্য কুরআন; ২. আততাসবিরুল কারি ফিল কুরআন; ৩. আল আদালাতুল ইজতিমাইরা ফিল ইসলাম; ৪. দারাসাতে ইসলামিয়া; ৫. আসসালামূল আলামী ওয়াল ইসলাম; ৬. মুশাহিদুল কিয়ামাতি ফিল কুরআন; ৭. মাআলিম ফিত তারিখ; ৮. নাহরু মুজতামিউ ইসলামী; ৯. আলশাতিউল মাজহল; ১০. কাফিলাতুর রাকিক; ১১. হলমূল ফাজরী; ১২. আশওয়াক; ১৩. তিফলে মিনাল কারিয়া; ১৪. মুলিনাতুল মাশহর; ১৫. কাসাদুদ দিনিয়াহ; ১৬. আননাকদুল আলাবী উসুলুহ ওয়া মানহাজাহ; ১৭. আল আতইয়াফুল আরবাআ; ১৮. মহিমাতুশ শায়ির; ১৯. আমেরিকা আলাতি রাইয়াতু; ২০. কিতাব ওয়া শাখসিয়াত; ২১. হামাল দ্বীন; ২২. মারিকাতুল ইসলাম ওয়ার রাসমালিয়াহ; ২৩. আলজানিদ ফিল মাহকুয়াত; ২৪. খাসায়িস্ত তাসাওউর আলইসলামী; ২৫. মুকাওয়ামাতৃত তাসাউয় আলইসলামী ওলুতি।

িবিন্তারিত ক্রম্বা: সাইয়েদ কুত্ব মিনাল মিলাদ ইলাল ইশতিশহাদ ও মাবাহিস ফি উলুমিল কুরআন পৃ. ৩৭৩/
৭. আবুল আলা মওলুলী ঃ তিনি ১৯০৩ খ্রি, সালে হিন্দুভানের হায়লয়ায়াল (বর্তমান অন্ত্র প্রদেশ) অর্ত্তগত আওরদারাদ শহরের মুসলিম পরিবায়ে জন্মগ্রহণ করেন। পিতা সাইয়েদ আহমাদ হাসানের তত্ত্ববধানে গৃহ শিক্ষকের মাধ্যমে প্রাথমিক শিকা লাভ করেন। পরে তিনি আওরদারাদের মাদ্রাসা ফাওফানিয়াতে ৮ম শ্রেণীতে তর্তি হন। এখানে তিনি আরবি সাহিত্য, নাহ-সরফ, মানতিক, ফিকহ, ফারাইদ, রসায়ন, স্বাস্ত্র) বিজ্ঞান, অংক, ইতিহাস, তুগোল প্রতৃতি বিষয়ে জানার্জন করেন। প্রাতিষ্ঠানিক শিক্ষার পাশাপাশি তিনি সমকালীন আলিমদের থেকেও জানের বিতির শাখায় জানার্জন করেন। সাংবাদিকতার মাধ্যমে তার কর্মজীবন ওরু হয়। প্রথমে মনিলা পত্রিকা প্রকাশ করেন। এর মাধ্যমে ইসলামি আন্দোলন-সংগ্রামের জনা দাওয়াত দেয়ার সুযোগ পান। ১৯৪১ সালে জামায়াতে ইসলামী নামে সংগঠন প্রতিষ্ঠা করে এর আমীয় নির্বাচিত হন। ১৯৪৩ সালে বিশ্ব নালিত তাফসির গ্রন্থ তাফহিমুল কুরাআন' রচনা তরু করেন। ইসলামি সমাজ প্রতিষ্ঠার আন্দোলনের বিতির পর্যায়ে তিনি কায়ায়ন্ত হন। ১৯৫৩ সালে সামরিক আদালতে তাঁর মৃত্যুদ্রাদেশ দেয়া হয়। আন্দোলনের ফলে তা যারজীবন কায়ালতে রপান্তরিত হয়। ১৯৭৯ সালে তিনি ইনতিকাল করেন। জ্ঞানের বিতির শাখায় তিনি অসংখ্য গ্রন্থ রচনা করেন। তন্মধ্যে অনর ন্ধীর্তি হাছে তাফহিমুল কুরাআন। এটি ১৯৪৩ থেকে ১৯৭২ সাল। এই প্রায় ৩০ বছরে লেখা সমাপ্ত করেন। বিভিন্ন ভাষায় এর অনুবাদ প্রকাশ হয়েহে। এছাড়াও আলজিহান, সিরতে সরওয়ারে আলম, পর্দা ও ইসলাম, তরজমায়ে কুরআন মজিদ তাঁর রচনাবলির অন্যতন। । বিভারিত ক্রইরা : মাওলালা মওলুলী, একটি জীবন একটি ইতিহাস একটি আন্দোলনা

৮. সানাউল্লাহ অমৃতসরী ঃ তিনি অমৃতসরের অধিবাসী শায়পুল হিন্দের অন্যতম শিষ্য ছিলেন। আহলে হাদিসের অনুসারী সানাউল্লাহ একজন বিখ্যাত তার্থিক ও লেখক ছিলেন। তিনি তাফসির সানায়ী শিরোনামে একটি তাফসির রচনা করেন। এছাতাও তাঁর বেশ কিছু রচনা য়য়েছে।

[বিভারিত দুষ্টব্য : তারিখুত তাফসির, আবদুস সামাদ সারিম আলআযহারী]

#### পরিচ্ছেদ : ৬

## মুকাস্সিরদের অত্যাবশ্যকীয় যোগ্যতা

আল্লামা জালাল উদ্দিন সুরুতী বলেন, যে ব্যক্তি কুরআনের তাফসির করতে চার, তার পনেরটি বিষয়ে জ্ঞান থাকা জরুরি। এ বিষয়গুলো সম্পর্কে অজ্ঞ থাকলে তার পক্ষে তাফসির করা বৈধ হবে না। বিষয়ে মুফাস্সিরের অত্যাবশ্যকীয় বিষয়গুলো সম্পরোঝর্ক আলোকপাত করা হলো–

এক. علم اللغة বা অভিধান শাসত ঃ একজন মুকাসসিরের অভিধান শাসতীয় বিদ্যায় পারদর্শী
তথা অভিধান বিশারদ হওয়া জরুরি। কেননা الغاظ مغردات –এর ব্যাখ্যা এবং مدلولات
वा উপলব্ধ অর্থ গঠনের দিক–অভিধান শাস্তের মাধ্যমেই জানা যায়। অভিধানের সাহায্যে
বুঝে নেয়া যায় যে, অমুক مغرد বা একক শব্দকে কোন অর্থের জন্য ব্যবহর করা হয়েছে।
কুরআনের বিশিষ্ট ভাষ্যকার মুজাহিদ (রা) বলেন :

"لا يحل لاحد يؤمن بالله واليوم الأخر ان يتكلم في كتاب الله اذا لم يكن عالما بلغات العرب."

"যে ব্যক্তি আল্লাহ এবং পরকালে বিশ্বাস করে তার জন্য علم اللغة তথা আরবি অভিধানে বৃংপত্তি অর্জন ব্যতীত নিজন অভিমতের ভিত্তিতে কুরআনের তাফসির করা বৈধ নর।"

মুকাসসিরের জন্য علم اللغة জানতে হবে। অভিধান দ্বারা সাধারণ জ্ঞান অর্জন জরুরি তা
উদ্দেশ্য নর, বরং এর দ্বারা অভিধান শাস্তে বৃংপত্তি তথা একই শন্দের বিভিন্ন অর্থ,
সমার্থবোধক শন্দ, শন্দের উৎস, প্রয়োগ ইত্যাদি সম্পর্কে জানা আবশ্যকতার কথা বলা
হয়েছে।"

দুই. النحو বা ব্যাকরণ শাস্ত্র ঃ মুফাসসিরের জন্য على النحو তথা আরবি ব্যাকরণ শাস্ত্রে ব্যুৎপত্তি অর্জন করা অত্যাবশ্যক। কেননা ভাষাগত ক্রটি, আরবি ভাষা লিখন ও পঠনের বিশুন্ধতা রক্ষার উদ্দেশে আরবি ব্যাকরণ শাস্ত্রের উদ্ভব ঘটে। ভ উহার উদ্ভাবন, বিন্যাস ও বিকাশের কৃতিত্ব বসরা শহরের আরবি ভাষাবিদ পশ্চিতদের প্রাপ্য। আরবি ব্যাকরণ শাস্ত্রের উদ্ভাবক আবুল আসওয়াদ আদ দুরাইলী। গ আর এই শাস্ত্রের

সুযুতী; আলইতকান ফি উলুমিল কুরআন, দিল্লি: এশাআতে ইসলাম ভুতুবধানা, তা: বি:, ২য় খও, পৃ. ২৪৪

২. যাহারী, আতভাকসির ওয়াল মুফাসসির, গাফিডান : এলারাভুল কুরআন, তা: বি:, ১ম খণ্ড, পৃ. ২৬৬

গোলাম আহমদ হারিরী, তারিবে তাফসির ওয়াল মুফাসসিরিন, করনালাবাদ: তাজ কোম্পানী, তা: বি:, পৃ. ২৪২

৫. علم المنحو : এর শান্দিক অর্থ হচেছ- রীতি-দীতির জ্ঞান। তামে প্রচলিত অর্থে এর দ্বারা আরবি ব্যাকরণকে বুঝায়। পরিতাঘায় যে শান্ত্র পাঠ করলে আরবি ভাষা বলতে ও লিখতে পারা যায় এবং বাক্যে ব্যবহৃত শন্ধাবলীর শেষের অবস্থা জ্ঞানা যায়, তাকে ইলমে নাছ (علم النحو) বলে। এর আলোচ্য বিষয় হচ্ছে শন্ধ ও বাক্য وكلام অর্থের শন্দের কিভিন্ন অবস্থা ও বাক্যের গঠন ও প্রয়োগ পদ্ধতিই এ শাস্ত্রের আলোচ্য বিঘয়। আর নির্ভুল্ভাবে আরবি ভাষা পড়া, বলা ও লেখার যোগ্যতা অর্জন করা এ শাস্ত্রের উদ্দেশ্য। (দেখা যেতে পারে: হিলায়াতুল নায়, মুবালিয়াতুল নায়)

ইসলামী বিশ্বকোষ, সম্পাদনা পরিষদ, ইসলামিক কাউত্তেশন বাংলাদেশ, ঢাকা, ৮ম খণ্ড, পৃ. ৬৩১

ه. আব্দুল আসওয়াদ আদদুআলিকে আরবি ব্যাকরণের আবিষ্কর্তা মনে করা হয়। উমাইয়া রাজবংশের শাসনকালে তিনি বসরায় ইনতিকাল করেন। ব্যাকরণের নূলদীতিগুলো তিনি হবরত আলি [রা]-এর কাছে শিখেছেন। জানা যায়, তিনি হবরত আলি [রা]-এর কাছে যেসব নিয়ম শিখেছিলেন তার কোনটিই একাশ করেননি, যদিও জিয়াদ তাকে এমন কিছু রচনা করার নির্দেশ দিয়েছিলেন যাতে সেটি জনসাধারণের পথপ্রদর্শক হিসেবে ব্যবহৃত হতে পারে এবং আলকুরআন বুঝার ব্যাপারে তাদের সম্ম করে তুলতে পারে। তিনি প্রথমে তাকে এ লারিভু থেকে অব্যাহতি দেয়ার জন্য আবেদন জানিয়েছিলেন, কিছু তিনি যখন জনৈক পাঠকের কক্ষে কুরআনের বাণী: والالله برى من الشنائية أو তিলাওয়াত করার সময় শেষ শব্দ 'রাসুলুহ'-এর হলে রাসুলিহি' তিলাওয়াত করতে তনলেন, তখন তিনি দু:খ প্রকাশ করে বলেছিলেন: "আমি কখনো ভাবিনি অবহা এত খারাপ হতে পারে।" এরপর তিনি জিয়াদের কাছে ফিরে যান এবং বলেন: "আপনি যা আদেশ করেছেন আমি তাই করবো।" আর এ থেকেই আরবি ব্যাকরণে উত্তব হয়। /দেখা বেতে পারে: আর. এ. নিকলসন, আরবি সাহিত্যের ইতিহাস, পৃ. ৩১৮/

সর্বপ্রথম প্রন্থ রচয়িত। ইসা ইবনে উমার আস সাকাফী [মৃ.১৪৯/৭৬৬] আরবি ব্যাকরণের বিশাল আয়তনকে শুধু মৌলিক ও প্রাথমিক সূত্রাবলীর মধ্যে ইবনে মালিক [র] তাসহিল গ্রন্থে এবং আল্লামা যামাখশারী [র] মুকাসসাল গ্রন্থে আলোচনা সীমাবন্ধ করেন। ত্বারবি ব্যাকরণ শাস্ত্র এমন যা অবস্থা ও অবস্থানের প্রেক্ষিতে অর্থের মধ্যেও বিভিন্নতা আনে। অভিধান বিশারদ আবু উবাইদ হাসান আল বসরী [র] সম্পর্কে বর্ণনা করেন: ১০

"انه ئل عن الرجل يتعلم العربية يلتبس بها حسن السنطق ويقيم بها قرأته فقال حسن فتعلمها فان الرجل يقرأ الاية فيعى بوجهها فيهلك فيها."

'তাকে জিজ্ঞাসা করা হয়েছিল : কেউ যদি আরবি সাহিত্যে এ জন্য ব্যুৎপত্তি অর্জন করে যে, সে বিশুস্থভাবে কথোপকথন করতে গারবে এবং বিশুস্থ কিরআত গাঠে সক্ষম হবে—এর্প মানুষের সম্পর্কে আপনার অভিমত কী? তিনি প্রত্যুদ্তরে জানালেন : তাকে আরবির জ্ঞানে পারদর্শী হতে হবে। অনেক সময় দেখা যায়, কোন মানুষ কুরআন গাঠ করছে,আর ভুল অর্থ করে নিজেকে ধ্বংসের পথে ঠেলে দিচ্ছে।"

তিন. علم المسرف বা শব্দ রূপান্তর বিদ্যা ঃ মুফাসসিরদের জন্য المسرف বা শব্দ রূপান্তর বিদ্যায় ব্যুৎপত্তি অর্জন করা আবশ্যক। কেননা ভাবাগত এটি ঘটবার পথ রুশ্ব করার উদ্দেশে علم المسرف এর সৃষ্টি করা হয়। শব্দের পরিবর্তন, রূপান্তর এবং শব্দের গঠন এ বিদ্যার মাধ্যমেই জানা যায়। আল্লামা যামাখশারী বলেন : আল্লাহ তাআলার বাণী : امر المامهم المام المامهم المامهم

৮. ইসলামী বিশ্বকোষ, প্রাণ্ডক, ৮ম খণ্ড, পু.

৯. হাসান আলবসরী ঃ প্রথম হিজরি শতকের শীর্ষস্থানীয় ব্যক্তিত্ব, ইমানুল মুফাসসিরীন, ইসলামের অধিকাংশ ধর্মীয় আন্দোলনের অগ্রমেনানী হাসান আলবসরী ২১/৬৪২ সালে জন্মগ্রহণ করেন। ওয়াদী আলকুরায় প্রতিপালিত হয়ে তিনি পর্যতাঁকালে বসরায় বসবাস করেন। সেধানে দৈতিকতা, ধর্মপরায়ণতা বিদ্যাবতা এবং বাগ্যিতার জন্য তিনি প্রভূত সুনাম অর্জন করেন। তিনি সাহসিকতার সাথে ইয়াবিলের খিলাকত অস্বীকার করেন। হালিস বর্ণনায়ও তাঁয় ঝাতি সুপরিব্যাপ্ত। সকলেই বিশ্বাস করেন যে, তাঁর মূল সূত্র আনাস ইবনে মালেক (রা) হলেও তিনি ব্যক্তিগতভাবে সত্তরজন বদরী সাহাবিদের সাথে বিশেষভাবে পরিচিত ছিলেন। মুফী নতবালের ক্রমবিকাশে তাঁয় স্থায়ী প্রভাব পরিলক্ষিত হয়। তদাদীন্তন মুসলিম সমাজে সাংসারিক তোগ বিলাস অনুপ্রবেশ করলেও তিনি কঠোর সংযম এবং ধর্মপরায়ণতার পরাকাষ্ঠা প্রদর্শন করেছিলেন। মুফীগণ তাঁকে একজন প্রথম মুগের সুফী হিসাবে গণ্য করেন এবং সুমুনিদের দ্যায় তাঁয়াও প্রায়ণ: তাঁয় মত উদ্ধৃত করেন। মুতাবিলাগণও তাঁকে তাঁদের অন্যতম ব্যক্তি বলে মনে করেন। তিনি ১১০ হি, সালের ১লা রজব, ৭২৮ সালের ১০ অক্টোবর বসরায় ইনতিকাল করেন।

वि: मु : किश्मिख, পृ. ১৮৩ : ইवस्म नाम, १म ४७,१. ১৩৩; ইवस्म थान्निकाम, পृ. ১৫৫।

১০. প্রফেদর গোলাম আহমদ হারিরী, প্রাণ্ডভ, পু. ২৪৩

১১. সুমুতী, প্রাণ্ডক,

১২. আলকুরআন, সুরা ইসয়া, আরীত : ৭১

১৩. তিনি একজন প্রখ্যাত আরবি অভিধান বিশারদ ছিলেন। তার পূর্ণ নাম আবুল হুসাইন আহমদ। মুজমাল, সাহিবী তার অন্যান্য প্রশেষর মধ্যে অন্যতম।

১৪. ড. বাহাৰী, প্ৰাণ্ডড, ১ম খণ্ড, পূ. ২৬৬

"رمن فاته العظم (رحد) مثلا كلمة بهتة فاذا صرفناها اتضحت بصادرها."

যে ব্যক্তি علم الصرف এর জ্ঞান থেকে বঞ্জিত, সে জ্ঞানের একটি বড় অংশ থেকে অজ্ঞ
থেকে গেল। যারকাশীর [র] ভাষ্য মতে : العرف কোন ভাষা জানার ক্ষেত্রে علم العرف এর
প্রয়োজনীয়তা علم النحو চেয়েও বেশি, কেননা العرف –এর মধ্যে কোন শব্দের মূল
সন্তার প্রতি লক্ষ্য করা হয় আর علم النحو তে গুরুত্ব দেয়া হয় এর আনুষ্জািক বিষয়ের
উপর। সুতরাং তাফসিয়ের জন্য এই শাস্ত্র অধ্যয়ন একান্ত প্রয়োজন।

চার. ্রান্ত্রার বা শব্দ উৎস বিদ্যা ঃ মুফাসসিরদের জন্য ্রান্ত্রানার্জন বাঞ্ছনীয়। কেননা এই শাস্ত্রের সাহায্যে কোন শব্দের উৎসগত অর্থ থেকে বিভিন্ন অর্থ কিভাবে নির্গত হয় তা জানা যায়। কোন ান্ত্রা বা বিশেষ্য যখন দু'টি ভিন্ন ভিন্ন মূলধাতু (১৯০) থেকে নিম্পন্ন হয় তখন তার অর্থও ভিন্ন হয়। উদাহরণ স্বরূপ করা যেতে পারে। এ শব্দটি কি ্রান্ত্রা মূলধাতু থেকে এসেছে লা তা থেকে এসেছে? যদি তা থেকে আসে তবে এর অর্থ হবে 'জ্মণকারী'। আর তা থেকে আসলে এর অর্থ হবে 'স্পর্শকারী' অর্থাৎ যার স্পর্শে রোগী আরোগ্য লাভ করে। অর্থের এই যে ভিন্নতা তা মূলত করে। বা উৎস ভিন্ন হওয়ার কারণেই। বা শুক্র করার ক্ষেত্রে শব্দের মর্মোদ্যার করা অসম্ভব। এ জন্যেই এই বিদ্যাকে মুফাসসিরদের জন্য অত্যাবশ্যক করা হয়েছে।

«واما القصطون فكانوا لجهنم حطبا » دا: आलक्त्रवात वाल्लाश् राजन ، واقصطوا ان الله يحب المقصطين »

প্রথম আরাতের '<u>قطا</u>' শব্দটি ٹلاٹی مجرد বা তিন বর্ণের বিশেষ বাব–এর শব্দ , এর অর্থ হচ্ছে– যুলুম বা অত্যাচার।

বিতীয় আয়াতে । া শৃদটি বাবে ইফয়াল (اقاط) বা তিন বর্ণে সীমাবন্ধ নয় এমন বাব থেকে এসেছে। যার অর্থ ইনসাফ বা ন্যায় বিচার। এখানেও اعتاق তথা বাব ভিন্নতার কারণে একই শব্দের অর্থ ভিন্ন হয়েছে। অর্থাৎ অত্যাচার থেকে ন্যায়–বিচারে রূপান্তরিত হয়েছে।

পাঁচ. علم القرات তথা পঠন বিদ্যা ঃ মুফাসসিরদের জন্য علم القرات তথা পঠন বিদ্যায় জ্ঞান থাকা জরুরি। যে শাস্তে আলকুরআনের শব্দসমূহের উচ্চারণ পদ্ধতি, আয়াতসমূহের পঠনরীতির সম্পর্কে যে মতবিরোধ বিদ্যমান তা জানা যায়, তাকে علم القرأت বলে। ১৯ তাফসির রচনার জন্য এই বিদ্যার গুরুত্ব অনস্বীকার্য। আল্লামা সুরুতী [র] বলেন :২০

400503

১৫. যারকাশী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পু. ২৯৭

১৬. ড. যাহাৰী, [রা], প্রাগুক্ত, ১ম খণ্ড, পূ. ২৬৭

১৭. আলকুরআন, সুরা জি্ন, আয়াত : ১৫; সুরা হজুরাত, আয়াতাংশ : ৯; "অত্যাচারীরা জাহান্নামের ইন্ধন হবে" "ন্যায় বিচার কর, নিশ্চয়ই আয়াহ ন্যায় বিচারকারীদেরকে পছল করেন।"

১৮. যারকাশী, আলবুরহান ফি উলুমিল কুরআন, বৈক্রত: দাক্রল জিল, ১ম খণ্ড, পৃ. ২৯৮

১৯. আবদুল আযিম যারকানী, মানাহিলুল ইরফান, বৈরুত : দারুল কুতুব আল ইলমিয়া, প্রথম সংস্করণ ১৪০৭ হি./১৯৮৮ খ্রি., ১ম খ্রু, পৃ. ৪০৫

২০. সুতুতী, প্রাত্তক, ১ম খণ্ড, পৃ. ১০১

কুরআন মাজিদ মুখস্থ করা উম্মাতের জন্য কর্বে কিকারা। এই বিষয়ের উপর সর্বপ্রথম গ্রন্থ রচনা করেন আবু আমর ইবনুশ আলা আলবসরী [মৃ. ১৫৪/৭৭০]। তবে আল্লামা সুরুতীর [র] মতে, হারুন ইবনে মুসা আলআওয়ার সর্বপ্রথম এ বিষয়ে পুস্তক রচনা করেন। তিনি লিখেন :<sup>২১</sup>

"وهو اول من تتبع وجوه القرات والفها وتتبع الشاذ منها وبحث على اسناده"

হয়. اسباب النزول বা শানে নুবুল সম্পকীয় বিদ্যা ঃ মুফাসসিরের জন্য শানে নুবুল <sup>২২</sup> সম্পর্কীয় বিদ্যা একটি অত্যাবশ্যকীয় বিদ্যা । এ বিদ্যায় মুফাসসিরকে পারদর্শী হতে হয় । কুরআনের প্রকৃত অর্থ হ্দয়জাম ও বিশুল্ধ ব্যাখ্যা–বিশ্লেবণের জন্য শানে নুবুল সম্পর্কিত পূর্ণ জ্ঞানার্জন করা একটি অপরিহার্য শর্ত । এর উপকারিতা সম্পর্কে আল্লামা যারকানী [র] বলেন : ২০

"শানে নুবুল সম্পর্কে সঠিক জ্ঞান থাকলে খুব সহজে শরিআতের বিধি–বিধানসমূহের অন্তর্নিহিত গুঢ়তত্ত্ব ও তাৎপর্য সম্পর্কে অবহিত হওয়া যায় । যেমন আল্লাহর বাণী : ২৪ "ওহে

যারা ইমান এনেছ! তোমরা নেশাগ্রস্ত অবস্থায় নামাযের কাছে যেয়ো না।"

এ আয়াতখানির শানে নুযুল জানা না থাকলে স্বভাবতই প্রশ্ন জাগতে পারে, কুরআনে যেখানে মদ্যপান হারাম করা হয়েছে, সেখানে নেশাগ্রস্ত অবস্থায় নামাযের কাছেও বেতে নিষেধাজ্ঞার অর্থ কি?

এ প্রশ্নের জবাব উক্ত আয়াতের শানে নুবুলের মধ্যেই নিহিত আছে। যেমন আলোচ্য আয়াতের শানে নুবুল সম্পর্কে হযরত আলি [রা] বলেন, ইসলামে মদপান নিবিদ্ধ হওয়ার পূর্বে কোন একদিন হযরত আবদুর রহমান ইবনে আওফ [রা] বি কয়েকজন সাহাবিকে খাওয়া—দাওয়ার জন্য দাওয়াত করেছিলেন। খাওয়া—দাওয়া শেষে আরবদের ঐতিহ্য অনুবায়ী সবাই মদশান করেছিলেন। এরই মধ্যে নামাবের সময় সমাগত হলে এক সাহাবি নেশাগ্রস্ত অবস্থায় ইমামতি করেন এবং কিরআত পড়তে গিয়ে তুল করেন। তখন এ ঘটনাকে কেন্দ্র করেই উপরোক্ত আয়াতখানি নাবিল হয়। বি

শাহ ওয়ালি উল্লাহ [র]<sup>২৭</sup> মুহান্দিসে দেহলভি (র) বলেন :<sup>২৮</sup> থেসব হাদিস ও রেওয়ায়াত প্রকৃতপক্ষেই আয়াত ও সুরার শানে নুযুল হিসেবে চিহ্নিত রয়েছে সেগুলোর পূর্ণ জ্ঞানার্জন

২১. প্রাথক

২২. আলকুরআনর আয়াত নাবিল হওয়ার শটভূমিতে বিদ্যামান যে বটনা বা প্রেক্ষাপটকে নিয়ে আয়াত নাবিল হয়, তাই শানে নুযুল।

২৩, যারকানী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পু. ৪০৫

२8. जालकुत्रजान, मृता निना, जाग्नाण: «الله سكارى» (अलकुत्रजान, मृता निना, जाग्नाण: الذين امنوا لا تقربوا الصلاة وانتم سكارى»

২৫. আবদুর রহমান ইবনে আওফ [রা] ঃ আশারা মুবাশশারার সদস্য, রাস্পের (স) সাহাবি আবদুর রহমান রাস্লুল্লাহর নবুওরাত প্রাপ্তির পর প্রথম পর্যায়ে বাঁরা ইসলাম গ্রহণকারীদের অন্যতম। আবদু আমর ও আবদু কাবা তাঁর আহেলী যুগের নাম। তিদি আমুল ফিল বা হত্তির বছরের দশ বছর পর জন্মহণ করেন। হযরত আবু বকর [রা]-এর সাথে গভীর সম্পর্ক থাকার কারণে তাঁর দাওয়াতেই তিনি ইসলাম কবুল করেন। মক্কা থেকে হাবশায় আবার মক্কা থেকে মদিনায় এই দুইবার হিজরত করার কারণে তাকে সাহিবুল হিজরাতাইন বলে। বিভিন্ন মুদ্ধে তিনি সক্রিয় অংশগ্রহণ করে মুদ্ধ পরিচালনাও করেন। উছদের বুদ্ধে তিনি ৩১ টি আঘাতপ্রাপ্ত হন। তিনি ৩২ হিজরি সালে ৭৫ বছর, মতান্তরে ৭২ বছর বয়সে ইনতিকাল করেন। তিনি রাসুলুল্লাহ (স) থেকে সরাস্থ্যি এবং উনার [রা] থেকে হাদিস বর্ণনা করেছেন। বি: দ্র: আকুলুগ্রী, হায়াতুস সাহাবা।

২৬. হাফিয ইমামুদ্দিন ইবনু কাসির, তাক্সিরে ইবনে কাসির, ১ম খণ্ড দ্র:

২৭, অত্র গবেষণা অভিসন্দর্ভের ১ম অধ্যায় দ্র:

२४. भारवरानी উन्नार, जानकावयून कावित, शृ. २२

করা মুফাসসিরের জন্য অবশ্যই প্রয়োজন। এতদসম্পর্কিত সম্যক জ্ঞান ব্যতীত তাফসির শাস্ত্রে হস্তক্ষেপ করা কোন মতেই জায়িব হবে না। তিনি আরো বলেন :<sup>২৯</sup>

"وانسا شرط السفسر امران: الاول ما تعرض به الايات من القصص والثانى ما يختص العام من القصة او مشل ذلك من وجوه صرف الكلام عن الظاهر فلا يتسر السقصود من الايات بدونها"

"মুফাসসিরদের দু'টি বিষয়ে জ্ঞান থাকা অপরিহার্য শর্ত। প্রথমটি হচ্ছে— ঐসব ঘটনা থেগুলোর প্রতি কুরজানের আয়াতসমূহে ইজিত করা হয়েছে। যে পর্যন্ত এসব ঘটনা সম্পর্কে পূর্ণ জ্ঞানার্জন না হবে, সে পর্যন্ত কুরজানের আয়াতসমূহের ইজিত উপলব্দি করা সম্ভব হবে না। দ্বিতীয়টি হচ্ছে— কুরজানে বর্ণিত কোন ঘটনায় জনেক সময় ব্যাপক অর্থবোধক শব্দ ব্যবহৃত হয়েছে, অথচ আয়াতের শানে নুবুল দ্বারা অবগত হওয়া যায় যে, প্রকৃতপক্ষে সেই আয়াতে ব্যাপকতা উদ্দেশ্য নয়। এভাবে জনেক সময় আয়াতের বাহ্যিক অর্থে সে বিয়য়টি জনুমিত, প্রকৃতপক্ষে তা উদ্দেশ্য না হয়ে জন্য কোন বিয়য় উদ্দেশ্য হয়। এ ধয়নের সকল রেওয়ায়াত ও হাদিস সম্পর্কে জ্ঞান লাভ ব্যতীত কুরজানের মর্মোম্বার করা বেশ কঠিন। শানে নুবুলের উপর সর্বপ্রথম গ্রন্থ রচনা করেন হয়য়ত আবদুল্লাহ ইবনে আব্বাসের [রা] শিষ্য হয়রত ইকরামা [র] [মৃ. ১০৭/৭২৫] এই গ্রন্থে তিনি তাঁর ওস্তাদ থেকে শ্রুত যাবতীয় তথ্য সংযোজন করেছেন। ত

সাত. البيان বা তাব প্রকাশের বিদ্যাঃ মুফাসসিরদের জন্য ইলমে বয়নে ও পারদর্শী হওয়া আবশ্যক। কেননা এ বিদ্যায় পারদর্শী ব্যক্তি কোন উদ্দেশ্য বক্তব্যকে বিভিন্ন পশ্বতিতে প্রকাশ করতে পারে। অর্থাৎ কোন পশ্বতি শন্দের অর্থকে সরাসরি প্রকাশ করবে আর কোন গশ্বতি সরাসরি অর্থ প্রকাশ করবে না বরং বিভিন্ন মাধ্যমের দ্বারা প্রকাশ পাবে, তা এ বিদ্যার মাধ্যমেই জানা যায়। তাই এ বিদ্যায় পারদর্শী হওয়া মুফাসসিরেয় জন্য বাঞ্ছনীয়।

আট. علم البديع বা বদী বিদ্যা ঃ মুফাসসিরের জন্যেও ইলমুলবাদীতে জ্ঞানার্জন অত্যাবশ্যক। আলকুআনের বিভিন্ন রূপ রচনা সৌন্দর্য আরবি ভাষায় যা বালাগাত <sup>৩২</sup> নামে পরিচিত হয়ে

২৯, প্রাত্তক

৩০. ইসলামী বিশ্বকোষ, প্রাগুক্ত, ৮ম খণ্ড, পু. ৬১৩

৩১. ইজমে বয়ান (علم البيان) -এর ইজম (علم) অর্থ জানা,বুঝা বা হনয়দম করা। আর বয়ান البيان) অর্থ বর্ণনা দের। বা প্রকাশ করা। অভএব এর সমিলিত অর্থ হচ্ছে- ভাব প্রকাশের জান বা বিদ্যা। অলংকার শাত্রের পরিভাষার, বয়ান এমন এক বিদ্যার দাম, যার প্রতি লক্ষ্য রাখলে একটি ভাব ও বিষয়কে বিভিন্ন পদ্ধতিতে বিবৃত করা যায়।

<sup>[</sup>আহমাদ হাশেমী, জাওয়াহিরুল বালাগাহ, বৈল্লভ : দারুল কুতুব আলইলমিয়া, ১৪২২ হি./২০০১ খ্রি., পৃ. ৩১/

৩২. বালাগাত : বালাগাত البلاغية। শব্দের অর্থ পৌছা বা শেষ প্রান্ত। অর্থকে পূর্ণতায় পৌছে দেয়া অর্থে ব্যবহৃত হয়। পরিভাষায় ইহা এমন একটি বিদ্যার দাম যার মাধ্যমে বক্তা অবস্থার চাহিদা অনুযায়ী ভূল-ক্রাট ছাড়া যক্তব্য উপস্থাপন করতে সমর্থ হয়। আরবি ভাষায় ব্যবহৃত শব্দ ও শব্দাবলীয় অর্থসমূহ নিয়ে আলোচনা করা এ শাস্তের আলোচা বিষয়।

<sup>[</sup>বি: দ্র: আহমাদ হাশেমী, জাওয়াহিকল বালাগাহ, বৈলত : দাকল কুতুব আলইলমিয়া, ১৪২২ হি./২০০১ খ্রি., পৃ. ৩১/

থাকে এবং উহার অপ্রতিষন্দ্বী গুণ ও বৈশিষ্ট্য আরবি ভাষার যা ইজায<sup>৩০</sup> নামে পরিচিত। এর পর্যালোচনার প্রয়োজনে যে তিনটি বিদ্যা উৎপত্তি ঘটেছে তন্মধ্যে ইলমুল বাদ্বী<sup>৩৪</sup> অন্যতম। এ বিদ্যার ভাষার শব্দালংকার ও অর্থালংকার বিষয়ে আলোচনা করা হয়। এ শাস্ত্রটি ইলমুল বায়ান ও ইলমুল মাআনীর<sup>৩৫</sup> আনুষ্ঠিজাক শাস্ত্র বলে পরিগণিত হয়। ৩৬ তাফসিরকারদের জন্য এ বিদ্যা অর্জন করা অত্যাবশ্যক।

- নয়. علم الحانى বা উদ্দেশ্যগত বিদ্যা ঃ মুফাসসিরের জন্য ইলমুল মাআনী বিষয়ে দক্ষ হওয়া জরুরি। আলকুরআনের একক ও অপ্রতিদ্দ্দ্দ্দী ভাষা সৌন্দর্য ও বর্ণনা–সৌকর্য প্রমাণিত করার উদ্দেশ্য ইলমুল মাআনীর উদ্ভব হয়। এ বিদ্যা দ্বারা আরবি শন্দে ঐ অবস্থা জানা যায়, যার কারণে শন্দগুলোকে অবস্থার চাহিদা মোতাবেক করা হয় অতপর বাক্যের আকৃতি ভিন্ন হওয়ার কারণে পরিবর্তন হয়ে থাকে। ৩৭ তাকসির করার জন্য এ বিষয়ে জ্ঞানার্জন আবশ্যক।
- দশ. الناسخ والنرخ ما নাসিখ-মানসুখ সম্পর্কিত বিদ্যা ঃ মুফাসসিরকে নির্ভূল তাফসির করার জন্য নাসিখ-মানসুখ<sup>৩৮</sup> বিদ্যার জ্ঞান থাকা আবশ্যক। এ বিদ্যার মাধ্যমে
- ত০. ইজাব ঃ ইজাব (المواقع ) শালটি আজয (المواقع) ধাতৃ থেকে নিলান্ন। এর অর্থ কেন কিছু করতে অকন বা অপারগ হওয়া। বেহেতু অনন্য আলকুরআনের উপর নবুওয়াতে মুহাম্মানীর সুউত হর্ম্য সুপ্রতিষ্ঠিত এবং এর ভাবধারা ও রচনারীতিকে আয়ভায়িনে আনা পৃথিবীর মনুষ্য শক্তির বহির্ভূত, তাঁহ এই অতুলনীয় পদ্ধতিকে বলা হয় 'ইজায়ুল কুরআন' বা কুরআনের অলৌকিকতা। ইজায়ের এই পরিভাষার উত্তব কথন কিতাকে হয়েছিল তা সঠিকতাবে বলা বেশ মুশকিল। তবে একথা সত্য যে, এটা কোন মনুষ্য আবিকৃত বিষয় নয়। হিজারি ১ম ও ২য় শতকে ইজায শকের ব্যাপক ব্যবহার পরিলৃষ্ট হয় না। হিজারি ৩য় শতকের প্রথম ভাগে আলি বিন ঘায়ন 'আততাবাদ্ধী 'আলউসলুব আল বালাগাহ' নামে একটি অনবদ্য গ্রন্থ রচনা করেন, তবে এ গ্রন্থের কোথাও তিনি ইজায শঙ্কাটী ব্যবহার করেনি। সত্তবত ইমাম আহমন বিন হাছল [মৃ. ২৪১ হি.] সর্বপ্রথম নবি-রাসুলদের জন্য মুজিয়া শব্দের ব্যবহার করেন। ইবনে ইয়ায়িদ আলওয়াসেতী [মৃ. ৩০৬ হি.] তাঁর সুপ্রসিদ্ধ 'ইজাযুল কুরআন' নামক গ্রন্থ ইজায শব্দের ব্যবহার করেন। এরপর থেকে এ নজাটী ব্যাপকারে ব্যবহৃত হতে থাকে। যেহেতু পুন:পুন: চ্যালেঞ্জ ঘোষণা সত্ত্বেও কুরআনের অনুরূপ সাহিত্যরীতি সৃষ্টি করতে দিখিল বিশ্বের জিন ও ইনসান অপারগ হয়েছে এবং আরবি ভাষায় একেই বঁলা ইয়েছে 'ইজায' শক্ষকে। আলকুরআনের এই বাকগন্ধতি ও রচনাশৈলীই ওধু অনুকরণীয় এ নিয়ে যখন প্রশ্ন উঠলো, তখন তার সনালোচনা শাত্রের সীমাবদ্ধগানী অভিক্রম করে গেলো। বক্তুত এই বাকপদ্ধতির শ্রেষ্ঠত্ব প্রমাণের জন্য সাহিত্য বিচারকণণ যে বিশাল সমালোচনা সাহিত্য সৃষ্ট করেছেন, তারই নাম হছে 'ইজাযুল কুরআন' বা কুরআনের আলংকারিক অসাধারণত্বের বিচার।

[वि: जः रेजायून कृतवान, रेमाम वाकिञ्चानी]

- ৩৪. ইলমুল বালী ঃ بديع অশব্দি نديع (প্ৰকে এসেছে। কোন নমুনা ছাড়া নিৰ্মাণকে بديع বলে। এটি কখনো السم অধি ব্যবহৃত হর। বেমন আল্লাহর বাণী : وبديع السميات والارض، সুরা আনআম আয়াত: ১০১, বাকারা আয়াত : ১১৭ পরিভাষায় بديع বলতে বুঝায় : ورونقا بعد : বলতে বুঝায় : بديع العرف بد الوجوه والعزايا التي تزيد الكلام حسنا وطلاق بها ، ورونقا بعد : বলতে বুঝায় بديع العرف وضوح دلالته على المراد.
- ৩৫. **ইলমূল মাআনী ঃ** এগানে ইলম (علم) অর্থ জ্ঞান, অবগত হওয়া, উপলব্ধি করা। আর মাআনী (معانی) শল্টি মানা (عنی) এর বছরচন। অর্থ উদ্দেশ্য বা যার উপর শব্দ পতিত হয়। সম্মিলিত অর্থ উদ্দেশ্যগত জ্ঞান। পরিভাষায় ইহা এমন একটি বিদ্যায় নাম যা দ্বারা আরবি শব্দের ঐ অবস্থাসমূহ জ্ঞান যায়, যার মাধ্যমে অবস্থার চাহিদানুযায়ী শব্দ ব্যবহার করা যায়।

[বি: দ্ৰ: আহমাদ হাশেমী, জাওয়াহিকল বালাগাহ, বৈত্মত : দাকল কুতুৰ আলইলমিয়া, ১৪২২ হি./২০০১ খ্ৰি., পৃ. ৩১/ ৩৬. কুরআন পরিচিতি, প্রাপ্তক, পৃ. ৪১৩

৩৭. আহমাদ হাশেমী, *জাওয়াহিল্ল ঘালাগাহ,* বৈল্লভ : দারুল কুতুব আলইলমিয়া, ১৪২২ হি./২০০১ ব্রি., পূ. ৩১

৩৮. নাসিখ–মানসুখ ঃ নসথ (نسخ) শব্দের অর্থ বাতিল করা, গরিবর্তদ করা, স্থলাভিষিক্ত করা, হানান্তর করা। পরবর্তী শরয়ি দলিল দ্বারা পূর্ববর্তী হৃকমে শরয়ি রহিত করাকে নসথ বলে। এই নৃষ্টিকোণ থেকে যে আয়াত অন্য আয়াতকে রহিত করে সেটি নাসিথ আয়াত, আয় যে আয়াতকে রহিত করা হয় সেটি মানসুখ আয়াত। আলকুরআনের ৪৩টি সুরায় কোন নাসিখ-মানসুখ আয়াত নেই।৩৫টি সুরায় তধু মানসুখ আয়াত রয়েছে। আয়াহ তাআলা উত্থাতে মুহাত্মানিয়ার জান্য নসখের বিধান নির্দিষ্ট করেছেন। এ বিধান অন্য কোন উত্থাতের উপর প্রচলিত ছিল না। এ বিধানে বালায় নানাবিধ কল্যাণ ও উপকারিতা বিদামান। শরিআতের বিধান সহজ করা, যুগোপযোণী নির্দেশ প্রদান করা এসব উপকারিতার মধ্যে অন্যতম।

[দেখা যেতে গায়ে : সুতুতী, আলইতফান, ২য় খন্ড, পু ২৭]

কুরআনের কোন আরাত মুহকাম এবং কোন আরাত মুহকাম নর, তা জানা যায়। নাসিখ ও মানসুখের জ্ঞান ব্যতীত মুকাসসির তাফসির করার যোগ্যতা অর্জন করতে পারে না। কেননা এ বিষয়ে অজ্ঞ থাকলে মুকাসসির মানসুখ আয়াতের বিধান কার্যকর করবেন, যা নি:সন্দেহে গোমরাহীর কাজ। এতে যেমন মুকাসসির নিজে ভ্রান্ত হবেন তেমনি অন্যদেরকেও বিভ্রান্ত করার দায়ে পরকালে দায়ী হবেন, যা কারোরই কাম্য নয়। আল্লামা জালাল উদ্দিন সুয়ুতীর [র] মতে, কুরআনে মোট উনিশটি মানসুখ আয়াত রয়েছে। তা তবে শাহ ওয়ালি উল্লাহর [র] মতে পাঁচটি। তা

এগার. 

ত্বা কাহিনী শাস্ত্র ঃ আলকুরআনে বর্ণিত বিভিন্ন কিল্ছা-কাহিনী ও ঘটনাবহুল বর্ণনাকে ইলমুল কাসাস বলে। এ সমস্ত কাহিনীতে হক ও বাতিলের মধ্যকার বল্ব-সংঘাত এবং আল্লাহর অনুসারী ও শয়তানের অনুগতদের মধ্যকার বিবাদ-বিসম্মাদ মানব জাতির পথ নির্দেশনার উদ্দেশে উপদেশ হিসেবে বর্ণনা করা হয়েছে। এর দ্বারা ধর্মীয় শিক্ষা ও আদর্শের মৌলিক বিষয়টিকে তুলে ধরা হয়েছে; অধিকন্তু অতীত জাতিসমূহের সং ও অসৎ কাজের পরিণাম ও পরিণতিকে মানুষের সামনে তুলে ধরা হয়েছে। 

ইয়েছে। 

ইয়েছে। 

ইয়েছে। 

ইয়েছে। 

ইয়েছেন 

ইয়েছেন 

ইয়াসসিরের জন্য এ জ্ঞানের আবশ্যকতা এ জন্যে যে, এর দ্বারা কোন আয়াতের অস্পেই বিষয়টি আরো সুস্পেই হয়ে বায়। পূর্বাপর ঘটনা জানা না থাকলে তাফিসর করতে বেশ জটিলতা সৃষ্টি হয়।

বার. علم اصول الفقه বা উসূল শাস্ত্র ঃ উসূলে ফিকহ<sup>৪২</sup> সম্পর্কে জ্ঞানার্জন মুফাসসিরের জন্য

```
৩৯. সুরুতী, প্রাণ্ডক্ত, ২য় খণ্ড, পৃ. ২২
```

80. المعتبرة عليكم أذا حضر احدكم الموت أن ترك خيرن الوصية للوالدين والاقربين بالمعروف حقا على المشتبن، الموته الموتام على المستبن، الماته على الماته على المستبن، الماته على الم

(ع) وان يكن منكم عشرون صابرون بذلبوا مأتين وان يكن منكم مائة يذلبوا الفا من الذين كفروا بانهم قوم لابذتين

আলকুরআন, সুরা আনফাল, আয়াত : ৬৫

(٥) ولا يحل النساء من يعد ولا أن تبدل بهن من أزواج ولو أ شيبك مستهن،

আলকুরআন, সুরা আহ্যাব, আয়াত : ৫২

(8) «بابها الذين امنوا اذا تاييتم الرسولُ فقدموا بين بدي نجواكم صدقة ذالك خير لكم واطهر فان لم تجدوا فان الله غفور رحيم،

[আলকুরআন, সুরা ফুজাদালাহ, আয়াত: ১২]

(a) «بابها المزمل ، قم اللبل الا فلبلا- نسف او انقص منه فليلاه (ع) «بابها المزمل ، قم اللبل الا فلبلا- نسف او انقص منه فليلاه

৪১. ইসলামি বিশ্বকোষ, প্রাণ্ডক, ৮ম খণ্ড, পৃ. ৬০৮

৪২. উসূলে ফিকহ ঃ اصول النقي، এর উসূল (اصول) শব্দটি আসল' (اصل) শব্দের বহুবচন। এর অর্থ মূল, তিন্তি, উৎপত্তিস্থল, শিকত, ধাত ইত্যাদি। অর্থাৎ যে বস্তুর উপর অন্য বস্তুর ভিত্তি স্থাপন করা হয়, তাকে আসন বলে। ইংরেজিতে একে Root, Foundation, Reason, original. বলে; তবে পরিভাষায় আসল (الدليل) শব্দটি প্রমাণ (الدليل); সাধারণ নিয়ন (العامد); অগ্রগণ্য (الراجع); ও পূর্বাবস্থা বা স্বভাব (الراجع)) অর্থে ব্যবহৃত হয়। আর ফিক্হ (الراجع) শঙ্কের অর্থ গভীর জান, সূক্ষজান, ব্যংগত্তি সাম্বল্পিতা। পারিভাষিক অর্থ ইসলামি শরিআত সম্পর্কিত জ্ঞান, গবেষণার সাহায্যে ইসলামি শরিআতের বিধানসমূহ তার উৎস থেকে নির্গত করার শাস্ত্র, ইসলামি আইন শাস্ত্রের সমষ্টি। অতএব উসূলে ফিক্হ (اصول النتيا) অর্থ আইন শাস্ত্রের ভিত্তি, আইনের মূলনীতি বা আইন তত্ত্ব। পরিভাষায় উসূলে ফিক্হ এমন কতকগুলো এতিটিত নিয়ম-পদ্ধতি শিক্ষা করার দান, যা দ্বারা মানুষ ফিক্ত শাল্লের ত্তুমসমূহকে উহাদের বিভান্নিত প্রমাণাদি দ্বারা উদঘাটন করতে সক্ষম হয়। ইমাম ফথকাদিন রাঘী বলেন: যে শাস্ত্র অধ্যয়ন করলে সামগ্রিকভাবে ফিকহ শাস্ত্রের সকল শাখা সম্পর্কে এবং তার অনুকূলে প্রদত্ত দলিল-প্রমাণ, তার অবস্থা ও তা প্রদাদের পদ্ধতি সম্পর্কে জ্ঞাত হওয়া যায়, তাকে উসূলে ফিক্হ বলে। মুহিবুল্লাহ ইবনে আবদুস শাকুর বিহারী [মৃ. ১১১৯ হি.] বলেন : যে দীতিমালার জ্ঞান ফিক্ড শাস্ত্রের আইনসমূহ দলিল-প্রমাণ দ্বারা উদযাটন ফরতে সাহায্য করে তাকে ভুসুলে ফিকুছ যুলে। বাদুরান আবুল আয়ুনাইন বলেন : উসুলে ফিকুছ এইরূপ কৃতকণ্ডলো মুলুনীতি এবং প্রতিপাদ্যের সুনুষ্টি যেওলোর সাহায্যে বিস্তারিত দলিল-প্রমাণের ভিত্তিতে শরিআতের ব্যবহারিক বিধান নির্গত করা হয়। শরিআতের মূল উৎসসমূহ থেকে প্রাপ্ত দলিল-প্রমাণসমূহ এবং কিতাবে ঐ সকল দলিল-প্রমাণের ভিত্তিতে ইজতিহাদের মাধ্যমে আইন বিষয়ক সিদ্ধান্ত গ্রহণ করা হয়েছে কিংবা দলিল-প্রমাণ বর্ণদায় পরস্পর বিরোধী বক্তব্য থাকা সত্ত্বেও কিভাবে অগ্রাধিকার নির্বাচন করা হয়েছে সে সকল বিষয় অধ্যয়নই উসুলে ফিক্হ-এর আলোচ্য বিষয়। |বিজ্ঞান্তিত দেখা যেতে পারে : ইমাম ফৎক্লন্ধিন রাখী, আলমাহসূল ফি ইলমি উসুলিল ফিক্হ; ড. তাহা জাবিয় আলওয়াদী, ন্তিয়াদ; ইমাম ইবনে সাউদ ইসলামি বিশ্ববিদ্যালয় কর্তৃক সম্পাদিত, ১ম সংস্করণ, ১৩৯৯ হি. ১ম খণ্ড, পু. ৯৪; আহমদ মোল্লাজিউন, নুকুল আনওয়ার]

জরুরি। কেননা এই মূলনীতি বিজ্ঞানের উপর ভিত্তি করে কুরআনের আয়াত থেকে মাসআলা–মাসায়িল ও হুকুম–আহকাম উদ্ভাবন করা হয়।

এর দ্বারা হুকুম—আহকাম ও কিয়াসী <sup>80</sup> মাসায়িলের উপর দলিল কায়েমের পদ্ধতি জানা যায়। এছাড়াও এর দ্বারা আম, <sup>88</sup> খাস, <sup>80</sup> আমর, <sup>86</sup> নাহী <sup>81</sup> ইত্যাদি বিষরেও অবগত হওয়া যায়। আর এসবই তাফসিরের জন্য আবশ্যকীয় জ্ঞানের অন্তর্ভুক্ত। এসব বিষয়ে অজানা থাকলে তাফসির করা যায় না।

তের. الاحاديث বা হাদিস অতিজ্ঞান ঃ মুফাসসিরের জন্য হাদিস অতিজ্ঞানে জ্ঞানী হওয়া আবশ্যক। কেননা সাহাবিগণের কাছে কোন আয়াতের মর্ম অস্পেই মনে হলে রাসুলের (স) কাছে সে আয়াতের তাফসির জানতে চাইতেন, রাসুল সাল্লাল্ল আলাহিহি ওয়াসাল্লাম অস্পেই আয়াতের তাফসির করতেন। যেমন—৪৮

عن عدى بن حيان قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ان المغضوب عليهم هم اليهود والضالين هم النصاري.

এছাড়াও হাদিস কুরআনের মুজমাল<sup>৪৯</sup> ও মুবহাম স্থানসমূহের তাফসির করে থাকে। আর

88. আমঃ আম ঐ শব্দকে বলে, যা একই প্রকৃতিভুক্ত একাধিক শব্দকে অন্তর্ভুক্ত করে।

[বি: দ্ৰ: আলওয়াজিয় ফি উসুলিল ফিকহ, পৃ. ৩০৫]

- ৪৫. খাস ঃ খাস ঐ শব্দকে বলে, যা এককভাবে একটি মাত্র নির্দিষ্ট অর্থের জন্য গঠিত হয়েছ। *[বি: দ্র : নুকুল আনওয়ার, পৃ.* ৬৭/
- ৪৬. আমর ঃ বক্তা নিজেকে উচ্চ মর্যাদাসম্পন্ন মনে করে অন্য কাউকে 'ভূমি কর' বলে সংবাধন করাকে আমর বলে।

वि: म : नूक्रण जामध्यात, পृ. ১०२/

৪৭, নাহী ঃ বক্তা নিজেকে উচ্চ মর্যাদা সম্পন্ন মনে করে অন্যকে 'করনা' বলে সম্বোধন করাকে নাহী বলে।

[वि: म : मुक्रण जानस्यात, পृ. ১०४]

৪৮, সহিহ বুখারী, তাফসির অধ্যায় দ্র:

[দেখা যেতে পারে মোল্লাজিউন, দুরুত্ব আনওয়ার, পৃ. ১২]

৪৩. ফিসাস ঃ কিসাস আরবি শব্দ। এর অর্থ ন্যায্য বদলা, প্রতিলোধ ইত্যাদি। পারিভাষিক অর্থে স্বেচ্ছায় অন্যায় হত্যাকাণ্ডের বিনিময়ে হত্যাকারীকে হত্যার ইসলামি বিধানকে ফিসাস বলে। আলকুরআনে ঘোষণা করা হয়েছে- "নর হত্যায় ব্যাপারে তোমাদের জন্য কিসাসের বিধানকে বিধিবদ্ধ কয়া হল।"

ইসলাম শান্তি ও ন্যায়বিচারের ধর্ম। যে কোন জুলুম অভ্যাচারের প্রতিকারে ইসলাম আণোঘহীন। জীবনের নিরাপতার মত একটি গুরুত্বপূর্ণ মৌলিক অধিকারের নিশ্চরতা দানের জন্য ইসলাম নরহত্যাকে কঠোর পাপ হিসেবে চিহ্নিত করেছে এবং একটি নরহত্যা বা জীবনহানিকে গোটা মানবভাকে হত্যার মানান্তর বলে ঘোষণা করেছে। সূতরাং কেন্ড যদি সজ্ঞানে নরহত্যা করে ভাহলে ইসলামের নির্দেশ হল হত্যাকারীকেও হত্যা করতে হবে। তবে এ হত্যার বললা বা কিসাস কার্যকর করার অধিকারী ইসলামী আলালত। নিহত ব্যক্তির আত্মীয়স্বজন ইচ্ছে করলে আইন নিজের হাতে তুলে নিতে পারে না। তবে ভারা কিসাস না নিয়ে হত্যাকারীকে ক্ষমা করেও লিতে পারে। আপাত দৃষ্টিতে কিসাসের বিধান কঠোর কিংবা অমানবিক মনে হতে পারে। কিন্তু গভীর বিশ্লেষণ করলে প্রমাণিত হবে এটাই নরহত্যার যথায়থ প্রতিকল। কুরআনে কারীমে ইরশাল হয়েছে, "কিসাসের মধ্যে তোমানের জীবন নিহিত।" সরহত্যার বিনিময়ে যদি প্রকাশ্য দিবালোকে একটি কিসাস কার্যকর করা যায় ভাহলে হাজার বুনীর রক্তনেশা তিমিত হয়ে যাবে নিঃসন্দেহে। ইসলামের দণ্ডবিধি কার্যকর আছে বলেই সউদি আরবে খুন খায়াবির ঘটনা সবচেয়ে কম। ইসলামের এ বিধানের অনুপস্থিতিতে আজ সারা বিশ্বে হত্যার সর্যলাব বয়ে যাছে।

৪৯. মুজমাল ৪ মুজমাল (مجسل) এমন বক্তব্যকে যলে যার মধ্যে বহু অর্থের সম্ভাবনার কারণে প্রকৃত অর্থ এমন সন্দেহপূর্ণ ও জাটিল হয়ে পড়ে যে, যা নিছক সাধারণ ভাষ্য ছারা অবগত হওয়া যায় না। বরং প্রথমে জিজ্ঞাসা, অদ্বেষণ ও চিল্তা-ভাষনার পর উদ্দিষ্ট অর্থ বোধগম্য হয়। যেমন আল্লাহয় বাণী: وإن الاسسان خلق صلوعا» পদটির অর্থ সাধারণভাবে বৃঝা যায় না, কেননা এ পদটি মুজমাল। কিছু গরবর্তী আয়াত منوعا وإذا مسم النبر منوعا وإذا مسم النبر منوعا»

[বি: দ্ৰ: ইসলামী বিশ্বকোষ]

- এ কারণেই মুফাসসিরের علم الحديث সম্পর্কে জ্ঞান থাকা অত্যাবশ্যক। কেননা ইলমুল হাদিস ব্যতীত কুরআনের তাফসির কল্পনা করা যায় না।
- টৌন্দ. علم বা কালাম শাস্ত্র ঃ নির্ভূল তাফসির করার জন্য মুফাস্সিরের জন্য ইলমুল কালামে<sup>৫০</sup> ব্যুৎপত্তি অর্জন করা অত্যাবশ্যক।
- পনের. على الدونى বা আল্লাহ প্রদত্ত জ্ঞান ঃ আল্লামা সুয়ুতী এ জ্ঞানটি মুফাসসিরদের জন্য অপরিহার্য বলে মতামত ব্যক্ত করেছেন এতাবে : ৫১ হতে পারে আপনার স্মরণে একথা গুমরে মরবে, এ ধরনের জ্ঞানের সম্পৃক্ততা তো কেবল আল্লাহ প্রদত্ত। এ ক্ষেত্রে মানুষের কী বা থাকতে পারে। এর প্রত্যুত্তরে বলতে হয়, আপনার এ ধারণা মোটেই সঠিক নয়। এ জ্ঞানার্জনের উপায় অবশ্যই আছে, আর তা হচ্ছে তাকওয়া বা আল্লাহ ভীতির পথ অবলম্ফন করা।

আল্লামা যারকাশী বলেন: <sup>৫২</sup> তখনই কোন মানুবের উপর প্রকাশিত হয়, যখন তার মন—মানসিকতা সকল বিদআত, হিংসা—বিদ্বেব ও কুপ্রবৃত্তির দাসমুক্ত এবং দুনিয়া বিমুখিতা থেকে সম্পূর্ণ মুক্ত থাকবে। কেউ যদি পাপাচারে লিপ্ত থাকে বা দুর্বল ইমানের অধিকারী হয় অথবা কোন অজ্ঞ মুকাসসিরের ভাষা বিশ্বাস করে, যা শ্বীয় বৃশ্বিবৃত্তির উপর দৃঢ়চিত্ত থাকে, এমতাবস্থায় তার উপর আল্লাহর ওহির ভেদ কোনভাবেই প্রকাশিত হতে পারে না, এসবই হচ্ছে অন্তরায়। তবে কোনটি বেশি কঠিন কোনটি শক্ত।

যে ব্যক্তি অর্জিত জ্ঞানানুযায়ী আমল করে সে ব্যক্তি এই علم الدونى তথা আল্লাহ প্রদন্ত জ্ঞানে জ্ঞানী হন। আল্লাহ বলেন : ومن "তোমরা আল্লাহকে তর কর, আর তিনিই তোমাদেরকে শিক্ষা দেন।"

وه. ইলমুল কালাম ঃ কালম (الكلار) শব্দের অর্থ কথা, বাক্য, বাণী। পরিভাষার যে শাস্ত্র পাঠ করলে ইললামি আকিদা ও ইমান
সম্পর্কে সূষ্ঠু জ্ঞান লাভ করা যায়, তাকে ইলমুল কালাম (ملم الكلام) বা কালাম শাস্ত্র বলে। ইহাকে ইলমে আকাইল বা ইলমে
তাওহিলও বলে। ইহাকে ইলমে কালাম এই জন্ম বলা হয়ে থাকে যে, আরাহ তাআলার কালাম বা বাণীকে কেন্দ্র করে এ শাস্ত্রের
উদ্ভব হয়েছিল। অথবা, আরাহ তাআলার কালামই এই শাস্ত্রের মূল বিষয়বকু। আয় ইলমে তাওহিল এই ভালো বলা হয় যে, এই
শাস্ত্রে তাওহিল বা আরাহ তাআলার একভ্বাদ-ই-এই শাস্ত্রের প্রধান আলাচ্য বিষয় । ইলমে আকাইদ নামকরণ উহার প্রকাশ্য
বিষয়বকুর প্রতি লক্ষা করেই করা হয়েছে। কেননা ইসলামি আকাইদ ও ইমানই এই নাস্ত্রের আলোচ্য বিষয়। কালাম শাস্ত্রকে
ইসলামের শ্রেষ্ঠভম শাস্ত্র বলা হয়েছে। কেননা ইমান ও আকিদা বেমন ধর্মের মূল ভিভি, তেমনি ইমান ও আকিলা শাস্ত্রও সকল শাস্ত্রের মূল ভিভি। তাই উহা সকল শাস্তের উধের্ম। মাওয়াকিফ ও আকাইদে নাসাফী এই শাস্ত্রের মূল্যবান গ্রন্থ।

৫১. সুরুতী, প্রান্তক্ত, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৮

৫২. প্রাক্তক

## আলআদওয়াতুল মুকাসসির

আলকুরআন মহান আল্লাহ তাআলার প্রত্যক্ষ বাণীসমিষ্টি। আর এর ব্যাখ্যা-বিশ্লেষণের পদ্ধতিকে পরিভাষাগত দিক থেকে তাফসির বলে। ইসলামি জীবন পরিচালনার জন্য এর প্রয়োজনীয়তা অনস্বীকার্য। কেননা তাফসিরের জ্ঞান ব্যতীত কুরআন মজীদের সৃক্ষ জ্ঞান লাভ করা যায় না। বলা যায়, তাফসির সকল বিদ্যার মূল বা চাবিকাঠি স্বরূপ। যা মানুবের জীবনকে সুক্লর করার জন্য অর্জন করা একান্ত আবশ্যক। আর এই তাফসিরে পান্ডিত্য বা পারদর্শিতা অর্জন করার জন্য এমন কিছু বিষয় আছে যা একজন মুফাসসিরের জানা অত্যাবশ্যক। এসব বিষয়ে জ্ঞানার্জন ছাড়া যথার্থ তাফসির করা সহজ্যাধ্য নর। ادرات النفير المام বিষয় যে বিষয় জ্ঞান রাখা ব্যতীত সঠিক তাকসির করা অসম্ভব। । । । । বা সরঞ্জাম হলো خرف فعل المام অলুমানা সুরুতী আলইতকান ফি উলুমিল কুরআন গ্রন্থে এ বিষয়ে যে বর্ণনা উপস্থাপন করেছেন তা নিয়ে প্রদন্ত হলো—

ك. ﴿ الْهِــزِةِ । বা হামবা। এটি দু'টি অর্থে ব্যবহৃত হয়। যেমন (ক) الاحتفيام বা প্রাবাধক অর্থে। আল্লাহর বাণী :

ك الم نشرح لك صابرك (খ) ; (খ) نداء قريب (খ) ; الم نشرح لك صابرك لا

٥ أيحسب ان لن يقدر عليه احد - ٦٩١ اسم اكسل ٩٠٠ واحد الا احد . ٧

ققد نصره الله اذ اخرجه الذين كفروا - 기에 اسم ظرف زمان 이 اذ .٥

৪. ।। তা নান্ন (আকর্য) ও أغير مفاجاة উভয়ভাবে ব্যবহৃত হয়।
 যথা ३ فالقها فاذا هي حية تسعى १ ।।

ان يأتنى اذن اليك – वत न्यान वावश्व रा। यथा بانتنى اذن اليك – वा إذن .٥

৬. فلا تقل لهما اف – এ শন্দটি অস্থিরতা অর্থে ব্যবহৃত হয়, যথা أن

৮. (بالفتح والتخفيف) ৯. الا (بالفتح والتخفيف) ٩٠٠ تخصيص وتنبيه তা الا انهسم هم السفهاء الاعتمام السفهاء الاعتمام السفهاء التعليم السفهاء التعليم السفهاء التعليم السفهاء التعليم السفهاء التعليم ال

আলকুরআন, সুরা আলামনাশরাহ, আয়াত : ১

২. আলকুরআন, সুরা যুমার, আরাত ; ৯

আলকুরান, সুরা বালাদ, আয়াত : ৫

আলকুরআন, সুরা তাওবা, আয়াত: ৪০

৫. আলকুরআন, সুরা তাহ, আয়াত : ২০

সুযুতী আলইতকান, দিল্লী : ইশাআতে ইসলাম কুতৃব খানা

৭, আলকুরআন, সুরা ইসরা, আয়াত: ২৩

৮. আলকুরআন, সুরা মুযযামিল, আরাভ : ১৫

আলকুরআন, বুরা বাকারা, আয়াত : ১৩

```
الايسجد – বিশা حرف تخصيص তি ألا (بالفتح والتشديد) . ه
```

- فشربوا যথা حرف استثناء তা إلا (بالكسر والتشديد) ٥٠٠
- ٥٥ الان حفف الله عنكم 집에 اسم زمان حاضر ত الان . ١٥
- اتموا الصيام إلى الليل यशी حرف جار । والي ١٤٠
- كو. اللهم اللهم তা মূলতঃ حرف ندا ছিল। حرف ندا কে বিলোপ করে তার পরিবর্তে শেষে ميم مشدد নেয়া হয়েছে, যথা— اللهم اغفرلى
- ألهم ارجل —বা এটি عطف قا पू তাবেই ব্যবহৃত হয়। বেমন ألهم أرجل المناد على المناد ا
- ٥٤ فاما الذين امنوا فيعلمون أنه الحق من ربهم -직에 حرف شرط 원연명 أما (بالفتح والتشديد) ٥٠٠
- - 86 واخرون مرجون لامر الله امايعذبهم واما يتوب عليهم -यगन ابهام . क
- ১৭. (بالكر والتخفيف) তা, কয়েকটি অর্থে ব্যবহৃত হয়। বেমন—
  - ه ان ينتهوا يففرلهم ماقد سلف उनन شرط . क. شرط
  - ان الكافرون إلا في غرور -रामन نافية . الا
  - ما ان ذهبنا (١٠٠٥) زائده ١٠٠٥)
  - ঘ. اتقوا الله ان كنتم مؤمنين –থা বর্ণা করা) যথা
- ১৮. أن (بالفتح والتخفيف अर्थ ব্যবহূত হয়। বেমন—
  - ক. مصدر বথা مصدر اخبرلکم বথা مصدر
  - % فاوحينا اليه ان اصنع الفلك بأعننا যথা مفسره . ।
  - গ. ولما ان جاءت ركا যথা زائده الله
  - য. خرجوا عليه ان تصل احداهما ان صدوكم عن المسجد الحرام যথা شرطية अ। خرجوا عليه ان تصل احداهما ان صدوكم عن المسجد الملايرون ان لايرجع الملهم قولا علم ان ملكون খেই ইন্সান্ত তাথফীফ যথা الملكون এই ইন্সান্ত তাথফীফ যথা الملكون এই ইন্সান্ত তাথফীফ যথা الملكون এই ইন্সান্ত তাথফীফ যথা ১৯ ইন্সান্ত তাথফীফ যোগ ১৯ ইন্সান্ত তাথফিল সম্বন্ত তাথফীফ যোগ ১৯ ইন্সান্ত তাথফিল সম্বন স্বান্ত তাথফীফ যোগ ১৯ ইন্সান্ত তাথফীফ যো

আলকুরআশ, সুরা আদফাল, আয়াত : ৬৬

১১. আগভুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ১৮৭

১২, আলকুরআন, সুরা ইয়াসিন, আয়াভ : ১০

১৩, আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ২৬

১৪. আলকুরআন, সুরা তওবা, আয়াত : ১০৬

১৫. আলকুরআন, সূরা কাহাফ, আরাত ; ৮৬

১৬. আলকুরআন, সুরা আনফাল, আয়াত : ৩৮

১৭. আলকুরআন, দুরা মুলুক, আয়াত : ২০

১৮. আলবুরাআন, সুরা মারিদা, আরাত : ৫৭

১৯. আলতুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ১৮৪

২০. আলকুরআন, সুরা মুমিনুন, আয়াত : ৩৪

২১. আলকুরআন, সুরা আনকাবৃত, আয়াত : ৩৩

২২, আলভুরআদ, সুরা তাহা, আয়াত : ৮৯

```
১৯. إن (بالكر والتشديد) । इ তা করেকটি অর্থে ব্যবহৃত হয়। যথা—
```

ক. ان الله غفور رحيم -বেমন تحقيق ও تاكيد .ক

४८ استغفروا الله ان الله غقور رحيم - उपमन تعليل . ا

গ. عنان لــان حران –থেষ বেমন إن هذان لــان حران

২০. (بالفتح والتشديد) এটি দু'অর্থে ব্যবহৃত হয়, বেমন-

ليعلسوا ان الله على كل شئ قدير –খারথ বথা تاكيد .ক.

وما يشعركم انها اذا جاءت لايؤمنون –খ. لعل الا

১১. তা তা الم يعيى هذه فاني يؤفكون –এর অর্থে ব্যবহৃত হয়। যথা– فهام তা اني يعيى هذه فاني يؤفكون –।

২২. "3" এটি হরকে জার। তা কয়েকটি অর্থে ব্যবহৃত হয়। যথা-

ক. এ বা সন্দেহ যেমন بوم اوبعض يوم বা সন্দেহ থেমন

وانا اواياكم لعي هدى اوفي ضلال مبين - ١٩٨٦ الابهام على السامع ١٧٠

% فكفارته اطعام عشرة ماكين اوكسوتهم -বেমন التخيير بين السعطوفين .ا٥

৬ اولى لك فأولى -যথা اولى ৩٠

২৪. (بالكسر والسكون) এটি مع ضاء এর উন্তরে ব্যবহৃত হর। যথা। وربي । الكسر والسكون)

২৫. (بالفتح والتشديد) তা করেকটি অর্থে ব্যবহৃত হয়। বেমন—

🍑 ايماالاجلين قضيت فلا عدوان على اياما تدعوا فله الاسماء والحسني –যথা شرطية .ক

ক. أيكم زادته هذه ايمانا – যথা استفهامية

એ । ابا अभारक्त गरं । ابا अभद्भरतित गरं । اسم ظاهر वा क्रम्हरतित गरं

ایان مرساها – যথা اسم استفهام زمان তা ایان ২۹.

১৮. العام مكان قاله المالة العام المالة المالة المالة العام المالة العام مكان المالة العام الع

২৩. আলফুরআন, সুরা বাফালা, আয়াত : ১৭৩

২৪. আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ১৯৯

২৫. আলবুরাআন, সুরা মায়িদা, আয়াত : ৮৯

২৬. আলকুরআন, সুরা কিয়ামাহ, আয়াত : ৩৪

২৭. আলবুরাআন, সুরা ইউনুস, আয়াত : ৫৩

২৮. আলবুরাআন, সুরা ইসলা, আয়াত : ১১০

২৯. আলবুরআন, সুরা তাওবা, আয়াত : ১২৪

৩০, আলকুরআন, সুরা বাহাল, আয়াত : ৫১

৩১. আলকুরআন, সুরা নাযিয়াত, আয়াত : ৪২

৩২. আলকুরাআন, সুরা তাকবির, আয়াত : ২৬

```
২৯. الباء এটি হরকে জার। তা বার অর্থে ব্যবহৃত হর। প্রসিন্ধ অর্থ হলো الصاق यथा – المسحوا الساح অর্থাৎ الصقرا الساح
```

- ত০. الرحمن ولدا سبحانه بل عباد مكرمون যথা حرف اضراب তা (বরং) بل তে
- ماكنا نعسل من سؤ بلي –খা (বাঁ, নিতর) بلي . دائ
- بئس الرجل زيد –খিল (মন্দ্ৰ) بئس الرجل
- ৩৩. :... (মাঝো যথা- اورعا المالية (মাঝো) بين هيدا
- ৩৪. ১৮১। (শপথের অক্ষর) যথা- ১১৮
- ৩৫. تا, ل (বরকতমর) এ শব্দটি আল্লাহ ব্যতীত অন্য কারো সম্পর্কে ব্যবহার করা বৈধ নহে।
- ৩৬. من نفس واحدة ثم جعل منها যথা منها شهر نفس واحدة ثم جعل منها
- واذا لرأيت ثم وقرى –থান) যথা (بالفتح) .٥٩
- ত৮. جعل الظلمات والنور -পরা) যথা بعيل الظلمات والنور
- ৩৯. ৯ে (পবিত্রতা) যথা- ৯৯ ১ ১৯ ১৯ ১৯ ১৯ ১৯ ১৯ ১৯
- 80. حتى مطلع الفجر -(পर्येष्ठ) यथी حتى .80
- 8). من حيث لاترونهم যথা (যখন) حيث 86
- 82. اتخذوا من دونه الهة যথা (ব্যতীত) ঘণা دون 85
- 80. اونوق کل ذی علم علم علم علم (মালিক) यथा- در 80. ذر
- روید زیدا –যথা تصغیر রর رود তা (ছেড়ে দাও) روید
- 8৫. رسما يود الذين كفروا –(अरनक সময়, সাধারণত) यथा إلى فروا الذين كفروا )
- 8৬. <u>. ্</u>রা (অবিলক্ষে) যথা— াক্রা ১ কুল <sup>88</sup>
- 89. سوف تعلين (অচিরে) যথা سوف تعلين
- 86. سواء عليه (সমান) سواء عله
- 8%. . إلى (মন্দ্ৰ) যথা- نامادا ه
- ৫٥٠ يحان الله পবিত্ৰ) যথা بحان الله <sup>85</sup>

৩৩. আলবুরআন, সুরা মারিদা, আয়াত : ৬

৩৪. আলকুরআন, সুরা আম্বিয়া, আয়াত : ২৬

৩৫. আলকুরআন, সুরা কাহাফ, আয়াত : ৩২

৩৬. আলভুরআদ, সুরা দিসা, আয়াত : ১

৩৭. আলকুরআন, সুরা আনআম, আয়াত : ১

৩৮. আলকুরআন, সুরা ইউসুক, আরাত : ৫১

৩৯, আলকুরআন, সুরা কাদর, আয়াত : ৫

৪০. আলকুরআন, সুরা আহাফ, আয়াত : ১৮২

৪১. আলকুরআন, সুরা কাহাফ, আয়াত : ১৫

৪২, আলকুরআন, সুরা ইউসুফ, আয়াত : ৭৬

৪৩. আলকুরআন, সুন্না হাজার, আয়াত ; ২

৪৪. আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ১৪২

৪৫. আলকুরাআন, সুরা হদ, আয়াত : ২৯

৪৬. আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ৬

৪৭. আলকুরআন, সুরা মায়িদা, আয়াত : ৬৬

৪৮. আলকুরআন, সুরা সাফফাত, আয়াত : ১৫৯

- على رئسه থপর) যথা على على على e
- فليحفر الذين يخالفون عن امره –গৈত হৈতে) عن ৩٠٠
- ৫৪. عـــ ان تكرهوا شيشا যথা (সম্ভবত) عـــ . ৫৪
- وعندنا كتاب مفيظ (निक्टें) यथा المناكبات وعندنا
- ৫৬. غير المغضرب عليهم ব্যতীত) যথা عير المغضرب عليهم
- فوكزه موسى فقضى عليه -পথা (অতঃপর) الفاء ، ৫٩
- غلبت الروم في ادنى الارض यशी (गरेशा) في
- قد افلع المؤمنون -অবশ্যই) যথা قد افلع المؤمنون
- وله الجوار المنشئات في البحركالاعلام -অশ্বীহ, মত) যথা الكاف الكاف . ৬٥٠ الكاف
- ७४. کاد (नि ठ ग़रें) यथा کاد کاد
- كانوا اثرمنه قوة বিওয়া) যথা كان . ৬২.
- كأن زيدا اسد -থথা کأن زيدا اسد
- وكأين من نبى قتل معه ربيين বথা (অনেক) كأين . ৬৪٠
- ৬৫. اعرشك থা (এরুপ) বথা كذا
- <sup>৫)</sup> كل نفس ذائقة السوت যথা (সমস্ত) كل ف
- كلتا الجنتين اتت احدهما اوكلاهما -বা (উভর) كلا وكلتا . ٩٠
- ৬৮. ১১ (কখনও না) যথা- ১৯৯৮ চে ১১১ ৫২
- وكم من ملك في المسوات বিথা (কত) كم . ৬৯
- 90. کی لایکون دولة यशा (यारिक) کی لایکون دولة १٥٠
- 9). عصرركم في الاحارم كيف يشاء বিভাবে) যথা العارم كيف شاء وها الاحارم كيف يشاء বিভাবে)

৪৯. আলকুরআন, বুরা বাঝারা, আয়াত : ২৩০

৫০, আগকুরআন, সুরা কাতিহা, আয়াত : ৭

৫১. আলকুরআন, সুরা আলে ইমরান, আয়াত: ১৮৫

৫২, আলকুরআন, সুরা তাকাসুর, আয়াত : ৩

৫৩. আলকুরআন, সুরা হাশর, আয়াত : ৭

৫৪. আলকুরআন, সুরা আলে ইমরান, আয়াত: ৬

```
9২. الحد لله – (জন্য) যথা – ماللا، ٩٤. اللاء
```

- ৭৩. ১ (না) যথা- 🔑 সা এ। ১৫৬
- ولات الحين حين مناص হরফে নফী) যথা- ولات حين مناص খ মূলতঃ ছিল ولات الحين حين مناص
- ولاجرم لهم عسلهم -الاجرم (কোন অপরাধ নেই) যথা لاجرم الهم عسلهم
- ٩৬. (ابالتشديد) عام الشياطين كفروا তবে) لكن (بالتشديد)
- ولكن كانوهم الظالين যথা لكن (بالتثديد) ٩٩.
- ٩৮. لدى زبد १९४١ (নিকট) যথা لدى زبد ١٩٥٥) لدى المام الم
- ه. لعلكم تفلحون (<u>সম্ভবত)</u> যথা اعلى ها (علك العلكم علك العلكم علك العلكم العلك العلى العلك العلك العلك العلك العلك العلك العلك العلك العلى العلك ا
- ७० لم يلد ولم بولد -अयम लाजा इतक) यथा لم الم يلد ولم يولد
- لما يدخل الايمان في قلوبكم यथा (यथन) لما يدخل الايمان في
- ४२. الن يخلقها ذبابا (مام (معمرة) रत्रक) لئ يخلقها ذبابا
- ৮৩. لو كان البحر مدادا –বিদি) যথা لو
- ৮৪. الولا انه كان من السبعين (বিদি) বিধা الولا انه كان من السبعين ।
- be. لوما تأتينا بالملائكة -যথা (যখন) لوما تأتينا بالملائكة
- ৮৬. يقول الكافر باليتني كنت ترابا प्रांग रवांयक इतक) اليت الكافر باليتني كنت ترابا
- ৬٩. إما الامن ضريع বা) বথা إلما الامن ضريع
- ৮৯. اغاد (কি?) যথা بنفقون الله (কি?) ماذا
- ৯০. \_\_\_ (কখন) যথা- منى نصر الله
- ودخل معه السجن -পাথে (সাথে) مع دلا

৫৫. আগবুরআন, সুরা ফাতিহা, আরাত : ১

৫৬. আলকুরআন, সুরা আলে ইমরান, আয়াত: ১

৫৭, আলকুরআন, সুরা সোরাদ, আয়াত:৩

৫৮. আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ১০২

৫৯. আলফুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ১৮৯

৬০. আলকুরআন, সুরা, ইখলাস, আয়াত : ৩

৬১. আলকুরআন, সুরা হজ্জ, আরাত : ৭৩

৬২, আলকুরআন, সুরা কাহাফ আয়াত : ১০৯

৬৩, আলকুরআন, সুরা সাফফাত, আরাত : ১৪৩

৬৪. আলকুরআন, সুরা হাজার, আয়াত : ৭

৬৫. আলকুরআন, সুরা নাকা, আয়াত : ৪০

৬৬. আলকরআন, সুরা গাশিয়, আয়াত : ৬

৬৭, আলভুরাআন, সুরা নাহাল, আয়াত : ৯৬

৬৮, আলকুরাআশ, সুরা কাকারা, আরাত ; ২১৫

- وله من الصوات والارض -अ७. من الصوات والارض -अ७. من الصوات والارض
- ৯৪. ১৯৫ (জবমদাতা হরক) যথা- ১৯৮ ১৯৮ ১৯৮
- فلما رأيته اكبرنه -থা (অকর) النون 🗞 النون
- ملمات مؤمنات قانعات عابدات سائحات (দু'ববর, দু'জের দু'পেশ) যথা التنوين التنوين التنوين التنوين
- ৯٩. عدا (বাঁ) যথা- غدا
- ৯৮. াহা। (यমীর) যথা- عاميه الهاء
- ৯৯. ها (সাধারণ, ধর, গ্রহণ কর) যথা- ها هاؤم اقرؤا كتابيه
- هاتوا برهانكم -পাও, আন) যথা هات .000 هات
- علم زيدا -(এपिरक जाস) यथा هلم زيدا
- انا ها هناقاعدون -থেখানে) বথা
- هيت زيد اي بادر زيد যথা (তাড়াইড়া) যথা ميت الم
- ১০৫. عيهات هيهات لما توعدون (আকাঞ্জন) هيهات ۵۰۰
- والله ربنا ماكنا مشركون -থকটি অক্ষর) যথা الواو . ৬০৬
- <sup>45</sup> ولكم الويل 1917 (स्वरुम) الويل . ٥٥٠
- ১০৮. ৫ (ওরে!) যথা- ১১।১

৬৯. আগবুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ১০৬

৭০. আগতুরআশ, বুরা ব্রমিকুশ, আয়াত : ৩৬

৭১. আলকুরআন, সুরা আরিয়া, আয়াত : ১৮

#### পরিজেণ : ৭

# युकाननितरमत भाननीय नियमायनी

রাসুল সাল্লাল্লছ আলাইহি জ্যাসাল্লান বলেছেন : 'থে ব্যক্তি কুরআনের ব্যাপারে সঠিক ইলম ব্যতীত কোন কথা বলে, সে যেন জাহানামে তার ঠিকানা নির্ধারণ করে নেয়।' রাসুলের সাল্লাল্লছ আলাইহি জ্যাসাল্লান এই বাণী দ্বারা মূলত তাফসিরকারকদের সতর্ক করে দেয়া হয়েছে। তারা যেন তাফসিরের নিয়মাবলী না জেনে—শুনে তাফসির করতে প্রবৃত্ত না হন এই সতর্কবাণী হাদিসে বিদ্যমান। তাই আল্লামা সুরুতী [র] আলইতকান ফি উলুমিল কুরআন প্রশেথ তাফসিরকারফের জন্য যেসব নিয়মাবলীর কথা উল্লেখ করেছেন, তা নিয়ে প্রদত্ত হলো। ব

এক. যমির ব্যবহার ঃ যমির° ব্যবহারের প্রকৃত উদ্দেশ্য হলো বাক্যকে সংক্ষিপত করা। মুফাসসিরকে এ নিয়মটি জানতে হবে। আল্লাহর বাণী:8

«اعد الله لهم مغفرة واجرا عظيسا»

এখানে 'ৣ৯' যমিরটি পাঁচিশটি ইসমে যাহেরের প্রবাতিবিক্ত হয়েছে।

দুই. যমিরটি নিকটবর্তী ইসমের দিকে প্রত্যাবর্তন করবে। যমির প্রত্যাবর্তন করার এ সাধারণ নিয়মটি মুফাসসির জেনে তাফসির করবেন। যেমন ইরশাদ হয়েছে : ৬

«وكذالك جعلنا لكل نبى عدوا شياطين الانس والجن يوحى بعضهم الى بعض»

অখানে مؤخر করা হয়েছে। যাতে هم مؤخر করা হয়েছে। যাতে مؤخر ফরির নিকটবর্তী হয়।

তিন. যমিরগুলো مرجع বা প্রত্যাবর্তন স্থল–এর অনুকূল হবে। যখন একটি বাক্যে অনেক যমির থাকে তখন বিক্ষিপত হওয়া থেকে বাঁচার জন্য مرجع টি اسم ইবে। যেমন ইরশাদ হচ্ছে : ৮

«ان اقذ فيه في التابوت فاقذ فيه في اليم»

উক্ত আয়াতে যমিরের মারজা মুসা [আ]। অবশ্য কেউ কেউ প্রথম যমিরের মারজা মুসা [আ] ও দ্বিতীয় যমিরের মারজা তাবুতকে বলেছেন। কিন্তু এটা ঠিক নয়, এটা আরবি ব্যাকরণের নিয়ম বহির্ভূত।

আলহাদিস. সুদান আবি দাউন, কায়রো: দারুল কলম, তা:বি:, পৃ. ৩৪১

২. সুত্রতী, আলইতকান ফি উলুমিল কুরআন, ২য় খণ্ড, পৃ. ২৪৪

যমির ঃ আমি, আমরা, তুমি, তোমরা, সে, তারা, আমার, আমাদের, তোমার, তোমাদের, তার, তালের, আমাকে, আমাকেরকে, তাকে, তালেরকে বুঝালোর জলা আরবি ভাষায় যেসকল শব্দ ব্যবহার করা হয়, উহাদেরকে 'যদির' বলে।

আলকুরআন, সুরা আহ্যাব, আয়াত : ৩৫

৫. প্রকাশ্য বিশেষা

অলকুরআন, সুরা আনআম, আয়াত : ১১৩

৭. মাফউনঃ আরবি শব্দ। অর্থ যা করা হয় বা কৃত। পরিভাষায় এমন বিশেষ্যকে মাফউল বলে, যার উপর কর্তার ক্রিয়া পতিত হয়।

অলকুরআন, সুরা তুয়াহা, আয়াত : ৩৯

চার. কার ক্রান বাদি خصع مؤنث হয়, তবে তার যমির অধিকাংশ ক্ষেত্রে বহুবচন হয়ে থাকে।

চাই উক্ত শব্দ فرنث শব্দ ক্রান শব্দ কর্মন ক্রেমন কর্মন ক্রামন ক্রামন কর্মন কর্মন কর্মন কর্মন কর্মন কর্মন কর্মন কর্মন কর্মন ক্রামন ক্রামন

«الطلقات يتربصن بأنفهن»

আর আল্লাহর বাণী : ازواج مطهرة এখানে مطهرة একবচন বলা হয়েছে, এখানে مطهرة তথা বহুবচন বলা হয়নি।

- ছয়. পুংলিজা ও স্থালিজা প্রসজো জ্ঞাত হওয়া তাফসিরকারকের তাফসির করার নীতিমালার অন্যতম। ফায়েল<sup>১৪</sup> যদি প্রকাশ্য ও مؤنث حقيقى <sup>১৫</sup> হয় এবং ফেল <sup>১৬</sup> ও ফায়েলের মাঝে ضربت ضربت লওয়া ওয়াজিব। বেমন مؤنث লওয়া ওয়াজিব। বেমন ضربت
- সাত. একবচন ও বহুবচন জানা মুফাসসিরের আবশ্যকীয় নিয়ামবলীর অন্যতম। আলকুরআনে কোন কোন ইসমকে শুধু একবচন আর কোন কোন ইসমকে একবচন ও বহুবচনরূপে ব্যবহার করা হয়। মেঘন— الرضون) কঠিন হওয়ার কারণে তা বহুবচনরূপে ব্যবহার হয় না। অন্যদিকে الساء خاب البروج» والساء خاب البروج»

«لله ماقى الـــرات والارض»

জমআ মুয়ানাস ঃ প্রী লিকের বহুবচনের শব।

জমলা কিল্লাত ঃ যে বছবচদ দ্বারা কোন ব্যক্তি, বস্তু বা অন্যকোন কিছুর তিন থেকে দশ গর্যন্ত সংখ্যা বুকালো হয়, তাকে জমলা কিল্লাত (جمع قلت) বলে।

ك). জমআ কাসরাত ঃ যে বছবচন দ্বারা কোন ব্যক্তি, বস্তু বা অন্য কোন কিছুর এগার বা ততোধিক সংখ্যা বুকানো হয় . তাকে জমআ কাসরাত (جمع كثرت) বলে। কেউ কেউ বলেছেন, যে বছবচন দ্বারা কোন ব্যক্তি, বস্তু বা অন্য কোন কিছুর তিন থেকে ততোধিক সংখ্যা বুঝানো হয়, তাকে জমআ কাসরাত (جمع كثرت) বলে।

১২, আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত :১৩৭, ২২৮

১৩. আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ৮

كاها. काश्चित : ناعل जात्रवि শব্দ, অর্থ কথা বা কর্ম সম্পাদনকারী। পরিভাষায় এমন প্রত্যেকটি বিশেষ্যকে বলে বার পূর্বে একটি ক্রিয়া বা ক্রিয়া বিশেষণ থাকাবে এবং এ ক্রিয়া বা ক্রিয়া বিশেষণটি উক্ত বিশেষ্য যাত্রা সংগঠিত হওয়া হিসেবে ঐ বিশেষ্যটি মুসনাদ হবে, ঐ বিশেষ্যটিকে কর্ম হিসেবে উহার ক্রিয়া বা ক্রিয়া বিশেষ্যটি পতিত হবে না।

অথবা, তথু ক্রিয়াকে (ناعل) নিয়ে কে বা কি নারা প্রশ্ন করলে যে উত্তর পাওয়া যায়, তাকে কায়িল (ناعل) বলে।

১৫. মুয়াল্লাস হাকিকী ঃ যে إمان المرابع । বা বিশেষ্য দ্বারা বাস্তবে প্রী বুঝায়, তাকে মুয়াল্লাস হাকিকী (مؤنث مقبقي) বাজ । চাই مؤنث वो জী লিকের চিহ্ন পাওয়া যাক অথবা না যাক । যেমন : مربع (মারইয়য়ন) ।

১৬. কেল ঃ فعل আরবি একবচনের শব্দ, অর্থ কর্ম সম্পাদন করা। পরিভাষার যে পদ অন্য কোন পদের সাহায্য ছাড়া নিজের অর্থ নিজে প্রকাশ করতে পারে এবং বার মধ্যে তিন ফালের কোন এককাল পাওয়া যাবে তাকে فعل व ক্রিয়া বলে।

১৭. আলবুদ্যাআন, সুরা বুরুজ, আয়াত : ১; সুরা বাকারা , আয়াত : ২৮৪

আট. বহুবচনের মোকাবেলায় বহুবচন নেরা। আল্লাহর বাণী :১৮

## «حرمت عليكم امهاتكم»

## «فاجلدوهم ثمانين جلدة»

- নয়. এমন কিছু শব্দ আছে যাদেরকে সমার্থক মনে হলেও বাস্তবে তা সমার্থক নয়। যেমন—

  ন্ন শব্দ দুইটির অর্থ এক হলেও উদ্দেশের দিক দিয়ে উভরটি ভিন্ন। যেমন

  ক্রিয়াটি ব্যক্তিত্ব বস্তুর ক্রেত্রে ব্যবহার করা হয়। যথা—

  ক্রিয়াটি ব্যক্তিত্ব বস্তুর ক্রেত্রে ব্যবহার করা হয়। যথা—

  ক্রিয়াটি একত এর ক্রেত্রে ব্যবহৃত হয়। যথা—

  ক্রিয়াটি ১৯০ এর ক্রেত্রে ব্যবহৃত হয়। যথা—

  ক্রিয়াটি ১৯০ এর ক্রেত্রে ব্যবহৃত হয়। যথা—
- দশ. প্রশ্ন ও উত্তরের নিয়ম জানা প্রয়োজন। কোন প্রশ্নের উত্তর দেরার ক্ষেত্রে নিয়ম হলো, প্রশ্নের সঠিক উত্তর দেরা। তবে কোন কোন সময় প্রশ্নের সরাসরি উত্তর না দিয়ে জন্য কোন বিষয়ের দেয়া হয়ে থাকে। যেমন আল্লাহর বাণী :<sup>২০</sup>

## «يسئلونك عن الاهلة قل هي مواقيت للناس والحج»

এখানে চাঁদের আকৃতি সম্পর্কে প্রশ্ন করা হয়েছিল অথচ উত্তর দেয়া হলো চাঁদের উপকারিতা সম্পর্কে।

- এগার. প্রশ্নটি উত্তরের বাক্যটির মধ্যেই থাকবে। যেমন– قال : انايونف انناك لانت يونف الاست الاستان । শব্দি। এখানে উত্তর বাক্যের انا শব্দ ।
- বার. উত্তর বাক্যটি প্রশ্ন বাক্যের মত হবে। অর্থাৎ প্রথমটি যদি جمله الله ২১ হর তাহলে দ্বিতীয়টিও جمله الله হতে হবে। আল্লাহর বাণী :২২

## «من يحى العظام وهي رميم . قل يحييها الذي انشاها »

- তের. ক্রিয়া ঘারা সন্মোধন করা ইসম ঘারা সন্মোধন করার চেয়ে বেশি শক্তিশালী। কোন কোন সময় ইসম ঘারা সন্মোধন করার চেয়ে ক্রিয়া ঘারা সন্মোধন বেশি শক্তিশালী হয়। আল্লাহর বাণী: هل من خالق غیر الله یرزفکم»

  আলোচ্য আয়াতে مرزفکم ক্রিয়া উল্লেখ না করে رازفکم উল্লেখ করলে প্রকৃত উদ্দেশ্য সাধিত হতো না।
- চৌদিং. কোন বিষয়কে আবশ্যক করতে হলে পেশ বিশিফী মাসদার বা ক্রিরামূল ব্যবহার করতে হর। আল্লাহর বাণী :<sup>২৪</sup> فامساك بمعروف أوتسريح باحسان
- পনের. আতক<sup>্ত</sup> সম্পর্কীয় নিয়ম জানা আবশ্যক। আল্লাহর বাণী :<sup>২৬</sup> «اذا جاء نصرالله والفتح»
  এখানে এক শব্দকে জন্য শব্দের এরাবের উপর আতফ করা হয়েছে।

১৮. আলকুরআন, সুরা দিসা, আয়াত : ২৩

১৯. আগতুরাআন, সুরা নুর, আরাত : 8

২০. আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ১৮৯

২১. জুমলা ইসমিয়া ঃ যে বাক্যটি الم বা বিশেষ্য দ্বারা শুরু হয়, তাকে জুমলা ইসমিয়া (مولاد الموادية) বলে। যথা : حين عالم হাসান জ্ঞানী ব্যক্তি।

২২, আলকুরআন, সুরা ইয়াসিন, আয়াত : ৭৮, ৭৯

২৩. আলকুরআন, *সুরা ফাতি*র, আরাত : ৩

২৪. আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ২২৯

২৬. আলকুরআন, সুরা নাছর, আয়াত : ১

### মুফাসসিরদের বর্জনীয় বিষয়াবলী

## মুফাসসিরদের বর্জনীয় বিষয়াবলী

আলকুরআন আল্লাহর কালাম। এ কালামের বাঁরা ভাষ্য গ্রন্থ রচনা করেছেন তাঁরা মুফাস্সির বা কুরআনের ভাষ্যকার। মুফাসসিরগণ তাফসির রচনা প্রসজো কিছু উৎসের কথা বলেছেন। এসব উৎসের ভিত্তিতেই তাফসির রচিত হয়ে আসছে। তবে উৎসগুলার কিছু উৎসকে মুফাসসিরগণ গ্রহণীয় উৎস হিসেবে আখ্যারিত করেছেন এবং কিছু উৎস এমন আছে যা বর্জনীয় তথা অগ্রহণযোগ্য বলেছেন। মুফাসসিরগণ এসব বর্জনীয় বিষয়গুলোকে তাফসির করার সময় পরিহার করার কথা বলেছেন। কেননা কোন কোন মানুষ এগুলোকে তাফসির শাস্তের নির্ভরযোগ্য ভিত্তি মনে করে ভূলের শিকার হতে পারেন এবং ভূল বুঝার কারণে সময় বিশেষ পথভ্রইও হতে পারেন। মুফাসসিরের জন্য বর্জনীয় বিষয়গুলো নিম্নে প্রদন্ত হলো—

এক. ইসরাইলী বর্ণনাসূত্র ঃ এ প্রসজ্ঞো আল্লামা বারকানী বলেন :

ক্র । তিন্তুল নির্মান করে। তিন্তুল করিব। তিন্তুল করেব। তালে ইনরাইলিরাত বা ইনরাইলি বর্ণনা বলে। তাকে ইনরাইলিরাত বা ইনরাইলি বর্ণনা বলে। তাকির প্রথম শতকের শেষলগ্নে মুসলিম গবেষকগণ কুরআনে বর্ণিত বিভিন্ন প্রাচীন সভ্যতার কাহিনী সম্পর্কে সদ্য ইসলাম গ্রহণকারী ইয়াহুদিদের কাছ থেকে বিভিন্ন তথ্য সংগ্রহ করতেন। প্রাচীন সভ্যতার ঘটনাবলী সম্পর্কে আরবদের যথাযথ জ্ঞান না থাকার কারণে আহলি কিতাবের গোকদের প্রদত্ত তথ্য ও বর্ণনাসূত্র নির্ভরযোগ্য ও প্রমাণসিন্থ মনে

আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত: ৭৫; সুরা আরাফ, আয়াত: ১৫৮; সুরা তাওবা, আয়াত: ৬; সুরা কাহফ, আয়াত: ১০৯; সুরা
লুকনাদ, আয়াত: ২৭

২. তাকী ওসমানী, উলুমুল কুরআন, করাচি : মাকতাবা লাক্ষল উলুম, ১৪১৫ হি. ২য় খণ্ড, পৃ. ৩০১

যারকানী, মানাহিলুল ইরফান, বৈভত: দারুল কুতুব আলইলমিয়াা, ২য় খ৹, পৃ. ২৫; তাকী ওসমানী, প্রাগৃত্ত, পৃ. ৩০১

৪. আহলি কিতাব ঃ যারা আসমানী কিতাবে বিশ্বাসী এবং উহায় অনুসারী তাদেরকে আহলি কিতাব বলে। বেনন ইয়াছ্দিগণ তাওরাতে এবং খ্রিটানগণ ইনজিল কিতাবের বিশ্বাসী এবং অনুসারী। অবশা এ কিতাবে তায়া বিকৃতি করেছে। তবে আসমানী কিতাবে বিশ্বাসী ও অনুসারী হওয়ার কায়ণে ইসলামের দৃষ্টিতে এরা মুশরিক ও কাফিরদের অপেকা শ্রেয়। এদের সাথে বিশেষ ব্যবহায় কয়ায় জন্য ইসলামের নির্দেশ রয়েছে। য়াসুলুয়াহ সায়ায়ায় আলাইই ওয়াসায়ায় বলেছেন : 'বে মুসলমান কোন ইয়াছনি বা খ্রিটানের অনিষ্ট কয়ে, কয়ামতের দিন আমিই তার বিকল্পে অভিযোগ করবো।' আলকুরআনে মুসলিমদের জন্য কিতাবীদের খাদ্য আহায় করা এবং তাদের সতী-সাধ্বী নায়ীদেয়কে বিবাহ কয়া বৈধ করা হয়েছে। আয়ায় বলেন :

করতেন। ইসলাম গ্রহণকারী একজন ইরাহুদি পণ্ডিত কাবুল আহবার<sup>©</sup> এ ধরনের বর্ণনার অগ্রপথিক। পরবর্তীকালে এসব বর্ণনা ভুল প্রমাণিত হওয়ায় আরবরা তাদের ভুল বুঝতে পারে। ভ অধুনাকালের অনেক তাফসির গ্রন্থে এ ধরনের ইসরাইলী বর্ণনা পরিদৃষ্ট হয়। এক্ষেত্রে প্রফেসর আবদুর রহমানের মতামত প্রণিধানযোগ্য। তিনি বলেন : °

An example may beleited, the stories of Adam and Eve, Harut and Marut, prophet Yousuf, the building of the Kabah, the killing of the Jalut by prophet Daud, the ark of noah, the corrution of the Israelites of the companions of the cave (Ashab at Kahf) Dhul qaranain, the Gogond the magog, the Queen of sheva Bilqis, etc.

তাফসির সাহিত্যে ইসরাইলী বর্ণনার অনুপ্রবেশের একটি বিশেষ কারণ ছিল। আর তা হচ্ছে রাসুলের (স) একখানি হাদিস। হযরত আবদুল্লাহ বিন আমর [রা] থেকে বর্ণিত আছে যে, রাসুল সালালাছ আলাইছি ভ্রাসল্লাম বলেছেন : 'একটি আরাত হলেও তোমরা তা আমার পক্ষ থেকে প্রচার কর। বণি ইসরাইল হতে বর্ণনা গ্রহণ করাতে কোন দোব নেই। ইচ্ছাপূর্বক আমার পক্ষ থেকে মিথ্যা কথা প্রচারকারী জাহানুনামী।'

আল্লামা ইবনে কাসিরের মতে : ইসরাইলী বর্ণনার বিধান তিন ভাগে বিভক্ত। যেমন-

- বেসব ইসরাইলী বর্ণনা কুরআন ও হাদিসের নির্ভরযোগ্য দলিল দ্বারা সত্যায়িত হয়েছে।
- বেসব ইসরাইলী বর্ণনা কুরআন ও হাদিসের নির্ভরবোগ্য দলিল দ্বারা মিথ্যা প্রতিপন্ন হয়েছে।<sup>১০</sup>
- ৫. কাবুল আহবার ঃ এর পূর্ণ নাম কাব ইবনে মাতে হিমআরী। তবে তিনি ভাতুল আহবার বা কাবুল হিবর উপাধিতে প্রসিদ্ধ। ইয়ামানের অধিবাসী ভাবুল আহবার ইয়াছলি পরিতদের মধ্যে শীর্ষস্থানীয় ব্যক্তিত্ব ছিলেন। জাহেলী ও ইসলামি দুই যুগই তিনি পেয়েছেন। কিন্তু রালুলুল্লাহর (স) জীবন্ধশায় ইসলাম গ্রহণ করার সৌভাগ্য তার হয়নি। পরবর্তীফালে হিজয়ি ১২ সালে হয়য়ত ওমর [রা]-এর খিলাফতকালে মদিনায় ইসলাম গ্রহণ করেন। তাঁয় বর্ণনা সূত্রকে সাধারণভাবে নির্তর্য়েশায় মনে করা হলেও আল্লামা মুহামাদ যাহেদ কাওসারী তার কোন ভোল বর্ণনার ভিত্তিতে সন্দেহ প্রফাশ কয়েছেন। হবরত ওমর [রা] মসজিদে আকসা নির্মাণের সিয়ান্ত নিলে লোকদের কাছে পরামর্শ চাইলেন য়ে, মসজিদলী বাইতুল মুকাদ্দাসের সাখরাকে সামনে রেখে না কি পিছনে রেখে নির্মাণ কয়া হরেং এতে কাবুল আহবার সাখরাটিকে সামনে রেখে মসজিদ নির্মাণের প্রস্তাব লিলে ওমর [রা] রাণান্তি হয়ে বলেছিলেন: "ইয়াছদির বাচ্চা তোমায় মধ্যে এখানো ইয়াছ্নিয়্যাতের প্রভাব রয়ে গেছে।" আমি সাখরাটিকে পিছনে রেখে মসজিদ বানাবো, সাখরাটিকে সামনে রেখে যেন নামায পড়তে না হয়। এ ঘটনার পর কাবুল আহবারের মনে ওময়েয় [রা] প্রতি ক্ষোতের সূত্রি হয়, এমনকি তিনি ওমর [রা] কে হতা। করার য়ড়য়য়য়লারীদের সাথে ওঠা-মসা কয়তেও লক্ষা কয়া য়য়। এতয়াতীত আহলি কিতারের কোন কোন কিতারের সূত্র মতে, তিনি ওমর [রা] হত্যা কয়া হতে পারে বলেও সতর্ক জয়ে নিয়েছিলেন। এসব বিক্তিপ্ত ঘটনার প্রেফিতে হয়য়ত ওমর, আবু য়ায়, হয়াইফা, ইবনে আক্রাস ও মুআবিয়া [রা] সহ অনেকেই তাঁর প্রতি নির্তর করতেন না। কেননা বিপ্রেষণে জানা গেছে, তার অধিকাংশ বর্গনাই ইসয়াইলী বর্গনার অন্তর্ভুক্ত। য়পোপয়ুক্ত প্রমাণ হাড়া তার বর্ণনার উপর নির্তর কয়া সমীনিন নয়।

াবিজ্ঞান্তিত দেখা যেতে পারে : মাকালাতুল কাওনানী, পৃ. ২২, ৩৩, ৩৪; আলইসরাইলিয়াত আস্যক্তহা ফিত তাফসির, পৃ. ১৭২, ১৮৩/

- ৬. বিজ্ঞারিত দেখা যেতে শারে : মুহাম্মাদ আবু শাবা, আদইসাইলিয়াত ওয়ান মওজুআত ফিল কুতুব আততাফসির)
- ৭. ড. আবদুল ওয়াহিদ, পিএইচ.ডি থিসিদ, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় গ্রনথাগার, অপ্রকাশিত, পৃ. ৭৪ ]
- ৮, সহিহ আলবুথারী, প্রাণ্ডক্ত
- ৯. ঘেমন কেরাউনের নদী বজে নিমজ্জিত হওয়া, মুসা [আ]-এর তুর পাহাড়ে গমন, যাদুকরদের সাথে তার মোকাবেলা হওয়ার ঘটনা। এসব বর্ণনা গ্রহণযোগ্য কেননা এওলো কুরআন-হানিস সমর্থিত।

বিজ্ঞান্তিত দেখা যেতে পারে : তাকী ওসমানী, উলুমুল কুরআন, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩০১/

১০, যেমন হয়রত সোলায়মান [আ] জীবনের অন্তিমলগ্নে এসে [আল্লাহ ক্ষমা করুন] মূর্তি পূজার লিপ্ত হরে পড়েন।

বিজ্ঞান্নিত দেখা যেতে পারে : বাইবেদ, কিতাব সালাতিন, ১ম খণ্ড, পৃ. ১১-১৩/

- বেসব ইসরাইলী বর্ণনা কুরআন ও হাদিসের নির্তরযোগ্য দলিল দ্বারা সত্য বা মিথ্যা কোনটাই প্রমাণিত হয়নি।<sup>১১</sup>
  - প্রাজ্ঞ মনীধীদের দৃষ্টিতে ইসরাইলি বর্ণনাগুলোর বিধান হচ্ছে-
- আল্লামা ইবনে কাসির বলেন :<sup>১২</sup> "বণি ইসরাইলের বর্ণনাগুলো কেবল ধর্মীয় নীতির পৃষ্ঠপোবকতার গ্রহণ করা বায়, তা থেকে ধর্মীয় নীতি সাব্যস্ত হতে পারে না।"
- ◆ ইবনে খালদুনের মতে : "ইসরাইলি বর্ণনায় শুদ্ধাশুদ্ধি, গ্রহণীয় বর্জনীয় সব ধরনের বর্ণনা
  আছে। তাদের বর্ণনা শরিআতের বিধি বিধানের সাথে সম্পৃক্ত ছিল না বলে মুফাসসিরগণ
  সেগুলোর গ্রহণ ও বর্জনে সাবধানতা অবলন্দন করেননি। এই বর্ণনার সাথে সংশ্লিকরা ধর্মের
  দিক থেকে খ্যাত ছিল, লোকদের কাছে শ্রন্থাভাজন ছিল। আর এ কারণে তাদের বর্ণনাগুলা
  জনপ্রিয়ৃতা অর্জন করে।"
- ♦ মাওলানা আকরম খাঁ বলেন :<sup>১৪</sup>

  "ইয়াহুদিগণের মধ্যে প্রচলিত প্রবাদ ও কিংবদন্তিগুলোকে সৃষ্টি তত্ত্বের বর্ণনায় অথবা কুরআনের তাফসিরে ঢুকাইয়া দিতে তাফসিরের একদল রাবী কখনো কুছাবোধ করেন নাই। আমাদের তাফসিরকারগণের অনেকেই এই শ্রেণীর রেওয়ায়েতগুলোকে নিজেদের তাফসিরে বিনা বিচারে উল্পৃত করিয়া গিয়াছেন। এই রেওয়ায়েতগুলোই আজ সাধারণ তাফসিরের প্রধান উপকরণে পরিণত হইয়াছে। ইহা আমাদের আবিক্ষৃত কোন অভিনব তত্ত্ব নহে। মুসলমান সমাজের বিজ্ঞ ও বিচক্ষণ আলিমগণ দীর্ঘকাল হইতে এই অনাচারের বিরুদ্ধে প্রতিবাদ জানাইয়া আসিয়াছেন।"
- দুই. সুকিতাত্ত্বিক ব্যাখ্যা-বিশ্লেষণ ঃ মানুষের পরমাত্মাকে জানার আকাঞ্চন চির নতুন। তাই মানুষ অজানাকে জানার, অচেনাকে চেনার তীব্র আকাঞ্চন নিরে যুগে যুগে মানুষ আপন অন্তরের অন্তস্থলে পরম প্রিয়জনকৈ খুঁজে বের করেছে এবং তার সাথে অন্তরের নিবিড় যোগসূত্র স্থাপন করেছে। পরম সন্তাকে জানার এই প্রয়াসকে দর্শনের ইতিহাসে মরমীবাদ নামে

«بيقولون ثلاثة رابعهم كليهم ويقولون فسنة سادمهم كليهم رجما بالقيب، ويقولون بيعة وثامنهم كليهم احدا،

- قبل ربى اعلم بعدتهم ما يعلهم الا قليل - فلا تمار فيهم الا مراء ظاهرا ولا تستفت فيهم منهم احدا،

"অজ্ঞাত বিষয়ে অনুমানের উপর ভিত্তি করে এখন তারা বলবে : তারা ছিল তিন জন ; তালের চতুর্যজন তালের কুকুর। এ কথাও

বলবে : তারা পাঁচজন। তালের ষষ্ঠজন ছিল তালের কুকুর। আয়ও বলবে : তারা ছিল সাতজন। তালের অয়মটি ছিল তালের

কুকুর। বলুন : আমার গালনকর্তা তালের সংখ্যা ভাল জানেন। তালের খবর অয় লোকেই জানে। সাধারণ আলোচনা ছাড়া আপনি

তালের সাশক্তে বিতর্ক করবেন না এবং তালের অবস্থা সম্পর্কে তালের কাউকে জিজ্ঞাসাবানও করবেন না।"

আলকুরআল, সুরা কাহাফ, আয়াত : ২২/

আলোচ্য আয়াতে বলে দেরা হলো যে, এরপ স্থলে আমাদের কি করা উচিত। আরাহ তাআলা এখানে তিনটি কথা বলপেন।
দুইটিকে তো দুর্বল বলে মীমাংসা করলেন তার তৃতীয়টির উপর দুর্বলতার ফয়সালা দিলেন না। এর দ্বারা জানা গেল যে, এটা
সঠিক। কেননা এটা যদি অসত্য হতো তাহলে ঐ নুইটির মতো এটাকেও অয়াহ্য করা হতো। আবার সাথে সাথে একথাও ঘোষণা
করা হলো যে, তাদের [আসহাবে কাহফ] সংখ্যা জোলে কোন লাভ নেই। কাজেই ওর পিছনে লেগে থাকা উচিত নয় এবং মানুষকে
একথা বলা উচিত যে, তালের প্রকৃত সংখ্যা একমাত্র আল্লাহ তাআলাই জল জানেন। এমন খুব কন লোকই আছেন যালেরকে
আরাহ তাআলা তাদের সঠিক সংখ্যা সম্পর্কে অবহিত করেছেন।

[বিস্তারিত দেখা যেতে পারে : ভাফসিরে ইবনে কাসির, আল্লামা ইমামুদ্দিন ইবনে কাসির, ঢাকা, মুথক্ষ, পৃ. ৪৪]

আল্লামা ইবনে ফাসির বলেন, এ প্রকারের ইসরাইলী বর্ণদায় বিধান সম্পর্কে কুরআনে ইরশাদ হয়েছে :

১২. ইমামুদ্দিন ইবনে কাসির, প্রান্তক্ত, মুখবন্ধ, পৃ. ৪২

১৩. ইবনে থালপুন, *আলমুকাদ্দিমা*, মিসর : আলমাতবাআতুল আমিরিয়াহ, তা:বি:, পৃ. ২৪

মাওলানা আকরম খা, তাফসিকল কুরআন, ২য় খব, পৃ. ১৪৪-১৪৫

খ্যাত। আর মরমীবাদ মুসলিম দর্শনে সুফিবাদ<sup>১৫</sup> নামে পরিচিত। ১৬

যুগ পরিক্রমার সুফিগণ কুরআনের ব্যাখ্যা—বিশ্লেষণে মনোনিবেশ করেন। এ ক্ষেত্রে তাঁদের অবদান বিদ্যমান। ১৭ তাঁরা কুরআনের আয়াতের অধীনে এমন কিছু কথা বর্ণনা করেছেন যা বাহ্যিক দৃষ্টিতে তাফসির মনে হলেও প্রকৃতপক্ষে তা আয়াতের বাহ্যিক ও বর্ণিত অর্থের পরিপন্থী হয়ে থাকে। ১৮ এ প্রসজো আল্লাহর বাণী: ১৯

"তামাদের নিকটবর্তী কাফিরদের সাথে যুদ্ধ কর।"

আলোচ্য এ আয়াতের অধীনে সুফিগণ বলেছেন: "ভান্ধা নাক্রের সবচেরে নিকটবর্তী।'

'তোমরা নাক্রের সাথে যুদ্ধ কর, কেননা এটা মানুবের সবচেরে নিকটবর্তী।'

কুশ ও প্রিটান জগত তন্ন তন্ন করে বুঁজিলাম
তিনি কুশের উপর নহেন।
পূজ মওপ, প্রাচীন বৌদ্ধ মাঠে গমন করলাম
সেখানেও তাঁর সাক্ষাৎ নিলিল না।
হিরাত ও কান্দাহারের পর্যত অনুসন্ধান করিলাম
তিনি সেই পর্বত উপত্যকার মধ্যে নাই।
আমি আমার কলবের দিকে দৃষ্টিপাত করিলাম,
তাহাকে সেখানে দেখিতে পাইলাম- তিনি অন্য কোনখানে নাই।

[Persian Mystics, Allama Rumi, Davis Headland's]

সুফি দর্শদের মূল সুর হলো আল্লাহ, যিনি একমাত্র পরমসন্তা। আল্লাহই একমাত্র সন্তা। এই জগত এক পরম সুন্ধরের প্রকাশ। জগতের যাবতীয় বস্তু আল্লাহ থেকে নি:সৃত হয়েছে। সমন্ত বস্তুতে তাঁর মহিমা বিজ্বরিত হয়েছে। সৃষ্টি এক ঐচ্ছিক প্রক্রিয়া ১৯ হত । হরে গেল, হাদিসে কুদসীতে আছে: আমি গুরু সম্পদ এবং আমি প্রকাশ পেতে ইচ্ছা করলাম। কাজেই আমি জগত সৃষ্টি করলাম, যাতে আমি ব্যক্ত হতে পারি। কুরআনে বলা হয়েছে: 'নিকরই আমন্যা আল্লাহর কাছ থেকে এসেছি এবং তাঁর কাছেই প্রত্যাবর্তন করবো।' কুরআনের পথ অনুসরণ করে সুফিরা এই পরিদৃশ্যমান জগতকে আল্লাহর গুলির মূর্ত প্রকাশ বলে মনে করেন। হিজরি দ্বিতীয় শতান্দীর শেবজাগে বা তৃতীয় শতান্দীর প্রারম্ভে সুফিবাদের উদ্ভব হয় বলে সাধারণত অনুমিত হয়ে থাকে। এই আল্লাহন জন্য কেউ কেউ সুফিবাদকে প্রীক দর্শনের সাথে সম্পর্কিত ও অনৈতিহাসিক। বতুত সুফিবাদ ইসলাম ধর্মের মতই পুরাতন। [Dr. Syed M. Nadvi, Muslim Thought and its Sources, P. 75] ব্যক্তি বিশেষের নামের সাথে সুফি উপাধী প্রথম প্রকাশ পায় খ্রিটিয় অষ্টম শতকের দ্বিতীয়ার্ধে। এই সময় কুফার শিআ কিমির্য়াধিদ রাসায়নিক আলজাবির ইবনে হাইয়ান এবং উক্ত শহরেরই স্বন্মখ্যাত মরমী আরু হাসিম ব্যক্তিগতভাবে সুফি উপাধীতে ভূষিত হন।

- ১৬, ভ, রশিদুল আলম, মুসলিম দর্শনের ভূমিকা, বগুড়া : সাহিত্য সোণান, ১৯৬৯, পু, ৩৪৭
- ১৭. অত্র গবেষণা অভিসন্দর্ভের ২য় অধ্যায় দ্র:
- ১৮. তাকী ওসনাদী, প্রান্তক, ২য় খণ্ড, পু, ৩০৭;
- ১৯. আলকুরআন, সুরা তাওবা, আয়াত : ১২৩

كد. সুকিবাদ ঃ মরমীবাদ মুসলিম দর্শনে সুফিবাদ বা তাসাউফ (حرب ) দামে খ্যাত। সুফি শঙ্কাটর উৎপত্তি নিয়ে মতভেদ রয়েছে। বলা হয় এ শঙ্কাট নতান্তরে আহলুস সুফফা (مال الله الله ); সাফা (مال ); সাফা (مال ); সুফ (مال ) ইত্যাদি শব্দ থেকে এসেছে। তবে অধিকাংশের নতানত শেষোজাটির [সুফ থেকে এসেছে) পক্ষে। কেননা সুফ অর্থ পশম, আর পশমী বস্ত্র সরলতা ও আড়ম্বরহীনতার প্রতিক। রাসুলুব্রাহ সায়ায়্রাছ খালাইহৈ ওয়াসায়াম ও সাহাবিগণ বিলাস বাসনের পরিবর্তে সাদাসিদা পোশাক পরিধান করতেন। অইন শতাব্দীর শেষ দিকে একলল মুসলমাদ গোড়া মতবাদ পরিত্যাগ করে অনাভ্রয়র কুন্তুতার পথ অবলম্বন করেন। তাঁরা পার্থিব জাঁকজমক পরিবর্জন করে সর্বালতাবে জীবন-যাপন করতেন। এই পশমী পোশাক পরিধানকারীরা মুসলিম দর্শদের ইতিহাসে সুকি নামে পরিবিদিত। সুকিবাদ অনুসারে আল্লাহ প্রেমময়, তিনি আমাদের প্রেমাশদ, প্রেমাই ধর্ম। আল্লাহ ব্যক্তিত্ব সম্পন্ন- তিনি নৈর্ব্যক্তিক ও অক্তের সন্তা নন। প্রজ্ঞার সাহাযো যে আল্লাহর ধারণা পাওয়া যায় সে আল্লাহ পরম ধীশক্তি, তিনি মানুষের হাসরের আবেদদ চরিতার্থ করতে অক্তন। সুফিবাদ আল্লাহ ও মানুষের মধ্যকার এই শূন্যতা তরে দিয়েছে। সুফিবাদে মানুষ ও আল্লাহর সম্পর্ক প্রেমের মাধ্যমে মানুষ তার অন্তরের অন্তঃস্থলে তার মাতকের অন্তিত্ব উপলব্ধি করেছে। বিশ্বখ্যাত মরমী সাধক কবি মাওলান ক্রমির নির্মেন্ত পংক্তিগুলোর মধ্যে সুফিদের অন্তর্দর্শনের নির্মুত চিত্র ফুটে উঠেছে:

সুফিদের এই বক্তব্যকে কেউ কেউ তাফসির মনে করেছেন, অথচ এ বক্তব্য কুরআনের কোনো আয়াতেরই তাফসির নর। তিত্ব সুফিগণ প্রকৃত উৎস থেকে উৎসারিত বাহ্যিক অর্থ ও বিষয়বস্তুর উপর পরিপূর্ণ ইমান রাখেন। কিছু তাঁরা আয়াত পাঠ করার সময় তাঁদের অন্তরে যে নৈসর্গিক তাবাবেগের উন্মেষ ঘটে সেই অব্যক্ত মূর্ছনা সুরটিকেও তারা এর সাথে সংযোজন করে নেন। অতএব উপরোক্ত উদাহরণে সুফিগণের উদ্দেশ্য এই নয় যে, আয়াতে কাফিরদের সাথে জিহাদ তথা যুদ্ধ করার যে নির্দেশ রয়েছে তা এখানে প্রযোজ্য নয়। বরং তালের উদ্দেশ্য হচ্ছে কাফিরদের সাথে জিহাদ তথা যুদ্ধর নির্দেশ উক্ত আয়াতের মূল দাবি। এর সাথে মানুষকে এ বিষয়টিও চিন্তা করতে হবে যে, তার সবচেয়ে নিক্টবর্তী শক্র হলো তার অবাধ্য নাফস। তা নাফসই তাকে

থেন নাফ্স আবদুল হাফিয় আবদ রাফিহি, ফালসাফাতুল জিহাল ফিল ইসলাম, মিনর: মাতবাআতুল কাহিরা, তা:বি:, পৃ. ১২৫।

২২. লাফ্স ঃ নাফস النب ا صدي المعارض المعار

দত:প্রবৃত্ত; ৫. নূতমাইরা বা প্রশান্ত। আর ঐশী ভগরাজি যখন নাফসের মধ্যে প্রতিভাত হয় তখন সেই নাফসের অধিকারীর নাম

পরিজ্ঞাত পরম সন্তার নাম, গুণ ও সন্তান্ন পরিণত হয়।

বি: দ্র: সংকিশ্ত ইসলামী বিশ্বকোষ, ২য় ২ন্ড, পু. ২১

২০. তাকী জমনানী, প্রান্তক্ত, পৃ. ৩৮৬

২১. জিহাদ ঃ জিহাদ (১৮২২) শলটি আরবি। যা ১৮২২ শব্দ থেকে গৃহীত। আভিধানিক অর্থ- পরিশ্রম করা, সাধনা করা, প্রাণান্তকর প্রচেষ্টা চালানো, সংগ্রাম করা, আন্দোলন করা প্রভৃতি। ইসলামি শরিয়তের দৃষ্টিকোণে- বিশ্বক্যাপী আল্লাহর বিধানকে বিজয়ী করার লক্ষ্যে সার্বিক প্রচেষ্টা চালানোর নাম জিহাদ। অন্যভাষার ধর্ম রক্ষার্থে এবং আল্লাহর বাণীকে সমুনত রাখার উদ্দেশ্যে যুদ্ধ করা, সভ্য ও ন্যায়ের প্রতিষ্ঠা এবং প্রচারকল্পে সর্বশক্তি নিয়োগ করাকেও জিহাদ বলে। অহেতুক কাটাকাটি হাদাহানির অর্থ ইসলামি জিহাদ নয়। ইসলাম শান্তি ও নিরাপভার ধর্ম, তাই কেবল শান্তি প্রতিষ্ঠার জন্যেই এই জিহাদ। মূলত আল্লাহর দ্বীনকে বিশ্বের বুকে বিজয়ী করার লক্ষ্যে ব্যক্তির সার্বিক যোগ্যতা ও কর্ম তৎপরতার মাধ্যমে প্রচেষ্টা চালানোর নাম জিহাদ।

ইসলামে জিহাদ সাধারণত দুই প্রকার- ১. জিহাদে জাহেরি ও ২. জিহাদে বাতেনি। জাহেরি শব্দের অর্থ প্রকাশ্য। ইসলামের চিরশক্র কাফির, মুশরিক, ইয়াছলি, ব্রিটান, মুনাফিকচক্র সর্বলা ইসলামের শক্রতায় নিমপ্প। তারা চায় ইসলামি শক্তিকে নিশ্চিত্র করে দিয়ে বোলাল্রাহী রাজত্ব কায়েম করতে। ইসলামের শক্র খোদাল্রাহী শক্তিয় মোকাবেলায় প্রকাশ্য সংগ্রামে অবতীর্ণ হয়ে দ্বীন ইসলামক্রে বিজয়ী মর্যাদা প্রতিষ্ঠা করার চেটারত হওয়াকে জিহাদ বা প্রকাশ্য জিহাদ বলে। পবিত্র কুরআন ও হাদিস শরিকের অনেক স্থানে এ জিহাদের কথা উল্লিখিত হয়েছে এবং মুজাহিদের মর্যাদা উর্মের রাখা হয়েছে। আল্লাহ তাআলা বলেন: "যারা ইমান আনে তারা আল্লাহর পথে জিহাদ করে, আর যারা কাফির তারা তাগুতের পথে জিহাদ করে।"

শয়তান মানুষের প্রকাশ্য শক্ত । সে চায় মানুষকে অপকর্মে নিয়োজিত করে জাহান্নামের বাদিশায় পরিণত করতে। অনুরূপ মানুষের অন্তরে রয়েছে কুপ্রবৃত্তি। শয়তালের প্রয়োচণায় কুপ্রবৃত্তির তাড়নায় মানুষ গুনাহের কাজে লিও হয়। ফলে তার সকল কাজ ক্রমে ক্রমে গর্হিত কাজের লিকে ধাবিত হতে থাকে এবং সে হতে থাকে অপকর্মের হোতা। ইবলিস ও কুপ্রবৃত্তির বিরুদ্ধে জিহাদ করে নিজকে খোদায়ী পথে ফিরিয়ে রাখাকে জিহাদে বাতেনি বা অপ্রকাশ্য জিহাদ বলে। এ জিহাদ সম্পর্কে মহানবি সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম ইরশাদে করেন: "নফ্স বা কুপ্রবৃত্তির বিরুদ্ধে হিজাদ হল বৃহত্তর জিহাদ।"

অন্যায় ও অসৎ কাজে জড়িত করতে প্রলুপ করে। কাজেই কাফিরদের সাথে জিহাদের পাশাপাশি নাফসের সাথেও জিহাদ করা অত্যাবশ্যক। ২০ সুফিদের এ ধরনের পরিশুপ্থ চেতনায় উদ্ভাসিত বাণীর সংযোজন করেছেন আল্লামা শিহাবুদ্দিন আলুসী ২৪ তাঁর সুবিখ্যাত তাফসিরে রুহুদ মাআনি গ্রন্থে। তিনি সুফিদের উক্তির ব্যাখ্যা প্রসঞ্জো বলেন :২৫

"আলকুরআনে সুকি সমাটদের যেসব উক্তি বর্ণিত হয়েছে তা মূলত ঐ সূজ বিষয়ের ইজিত বহন করে, যেগুলো মারেকাতপন্থীগণের নিকট প্রকাশিত হয়। আর এইসব ইজিত এবং পবিত্র কুরআনের প্রকাশ্য অর্থের মধ্যে যা বাস্তবিকই হয়ে থাকে। এতপুতয়ের মাঝে সামঞ্জস্য বিধান করা অতীব সহজ। সুকিগণ এ বিশ্বাস করেন না যে, জাহেরী ব্যাখ্যা উদ্দেশ্য নয়; বাতেনী ব্যাখ্যা উদ্দেশ্য। কেননা এটাতো মুলহিদ (য়ধর্মত্যাগী) কাফিরদের বিশ্বাস, যারা সামগ্রিকভাবে শরিআতকে অস্বীকার করার একটা বাহানা বানিয়ে রেখেছে, এ ধরনের বিশ্বাসের সাথে আমাদের সুফি–সাধকের কোন সম্পর্ক নেই। আর তাদের প্রতি এর্প ধারণা কি করেইবা সম্ভব যেখানে তারা বলেন যে, সর্বপ্রথম কুরআনের বাহ্যিক তাফসির অর্জন করতে হবে।"

আল্লামা সুরুতী–এর মতে, সুফিগণের উক্তিসমূহ নিম্নোক্ত চারটি বিষয়ের প্রতি দৃষ্টি রাখা সাপেক্ষে অধ্যয়ন করা যেতে পারে। ২৬

- ১. সুফিদের বক্তব্যকে কুরআনের তাফসির মনে না করে তাদের বক্তব্যকে পরিশুন্থ চেতনায় উদ্ভাসিত বাণীর মর্যাদা দেয়া হবে। তাই তাদের বক্তব্যকে তাফসির মনে করা পথদ্রকতার শামিল হবে। ইমাম আবু আবদুর রহমান সুলামি এ ধরনের উক্তি সংবলিত 'হাকায়িকুত তাফসির' শিরোনামে যে তাফসির গ্রন্থ রচনা করেন সে সম্পর্কে আল্লামা ওয়াহেদি মন্তব্য করেন: "যে ব্যক্তি এ বিশ্বাস রাখবে যে, এটি কুরআনের তাফসির সে কাফির হয়ে যাবে।"<sup>২৭</sup>
- তাদের বক্তব্য কুরআনের কোন আয়াতের বাহ্যিক বক্তব্য অথবা শরিআতের কোন স্বীকৃত মৌলনীতির বিরোধী না হলে সঠিক বলে বিবেচ্য হবে।
- তাদের বক্তব্য তখনই গ্রহণীয় হবে বতক্ষণ না তা কুরআন বিকৃতির পর্যায়ে না পৌছায়।
   কুরআনের শব্দ পরিবর্তন-পরিবর্ধন করে কোনো উক্তির প্রকাশ ঘটালে তা হবে পথব্রকতার
   শামিল।
   <sup>২৯</sup>
- ৪. প্রাচীনকালে ফিরকায়ে বাতিনিয়া নামে একদল ধর্মদ্রোহী লোক ছিল। তাদের দাবি ছিল, কুরআনের প্রকাশ্য অর্থ যা বুঝে আসে, তা বাস্তবে আল্লাহর উদ্দেশ্য নয়। বরং প্রতিটি শব্দ দারা বাতেনী উদ্দেশ্যের দিকে ইজ্জিত করা হয়েছে। আর এটাই কুরআনের আসল তাফসিয়। এ ধরনের বিশ্বাস পোষণকারী সর্বসম্যতভাবে কাফিয়। সুতয়াং সুফিদের কোনো বক্তব্যের বিষয়ে এ ধরনের বিশ্বাস পোষণ কয়লে তাও বাতেনিয়াত বলে পরিগণিত হবে। °°

২৩. তাকী ওসমানী, প্রাপ্তক, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩০৮

২৪. অত্র গবেষণা অভিসন্দর্ভের ১ম অধ্যায়ের ৫ম পরিছেদ দ্র:

২৫. শিহাবুদ্দিন আলুসী, *ভাফাসির রহল মাআদী*, পাকিস্ভান : মাক্তাবা এমলাদিয়া, ১ম খণ্ড, পূ. ৭

২৬. সুযুতী, প্রাতক্ত, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৮৪

২৭. তাকী ওসমাদী, প্রান্তক, ২য় খণ্ড, পু. ৩০৯

১৮, প্রাণ্ডত

২৯, প্রাণ্ডক

৩০, প্রাত্তক

বস্তৃত সুফিগণ পবিত্র কুরজানের মর্মকথার উদ্ভাবন করেছেন, যা কুরজান ও সুন্নাহর পরিপন্থী নয়। কেউ কেউ তাদের বাতেনিয়াত বলে যে অভিযুক্ত করেছেন তাও সঠিক নয়। এ প্রসজ্জো আল্লামা ইবনুস সালাহ এর একটি অভিমত প্রণিধানযোগ্য তিনি বলেন :<sup>৩১</sup>

"رمع ذلك في اليتهم لم يتاهلوا بشل ذلك لما فيه من الايهام والالباس"
"এতদসত্ত্বেও আফসোস! তারা যদি এ ধরনের কথা নকল করতে গিয়ে এত অসতর্ক উদাসীন না
হতেন তবে কতই না ভাল হতো। কেননা এতে ভুল বুঝাবুঝি ও সন্দেহের যথেষ্ট অবকাশ থেকে
যায়।"

তিদ. বুন্ধিতিত্তিক তাকসির ঃ নিজৰ অভিনত, অনুমান, বুন্ধি ও যুক্তির আলোকে বিরচিত তাকসিরকে بالراي বা বুন্ধিভিত্তিক তাকসির বলে। ৩২ এ বিষয়ের উপর সর্বপ্রথম তাকসির গ্রন্থ রচনা করেন আবু মুসলিম ইস্পাহানী ৩০, আবু বকর আসুম, আবুল কাসেম বলখী ও কাককাল কবির। ৩৪

কুরআনের তাফসিরে নিজের মতামত ব্যক্ত করার কোন সুযোগ নেই। এ সম্পর্কে রাসুল (স) বিশেষ সতর্কবাণী উচ্চারণ করে বলেছেন : <sup>৩৫</sup> "যে ব্যক্তি কুরআন সম্পর্কিত কোন বিষয়ে সঠিক জ্ঞান ব্যতীত কোন কথা বলে, সে যেন জাহানামে তার স্থান নির্দিষ্ট করে নের।" রাসুল সাল্লাল্ল আলাইহি ওয়াসাল্লাম অন্যত্র বলেছেন : <sup>৩৬</sup> "যে ব্যক্তি কুরআন সম্পর্কে নিজম্ব মতকে প্রকাশ করে, সে যদি সঠিক কথা বলে তবুও সে ভুল করল।"

আল্লামা মাওয়ারদি বলেন, কোন কোন চরমপন্থী বিশ্বান ব্যক্তি আলোচ্য হাদিসের আলোকে কুরআন সম্পর্কে কোন চিন্তা-গবেষণা অবৈধ বলে মনে করে। এমনকি শরিআতের সুনির্দিষ্ট নিয়ম-কানুন মোতাবেক পবিত্র কুরআন থেকে কোন মর্মবাণী প্রমাণ করাও বৈধ মনে করে না। তাদের এই ধারণা ভূল। কেননা পবিত্র কুরআনে চিন্তা-গবেষণা করার জন্য আল্লাহ তাআলা অনুপ্রাণিত করে বলেছেন : ত্ব

### «افلايتدبرون القران ام على قلوب اقفالها»

"তারা কি কুরআন নিয়ে চিন্তা-গবেষণা করে না? তবে কি তাদের অন্তর তালাবন্ধ আছে?" জমহুর আলিমদের মতে, কুরআন ও হাদিসের দলিলের ভিত্তিতে আলোচ্য হাদিসের অর্থ এই নয় যে, কুরআনের ব্যাপারে নিজম বুন্ধি-বিবেক কোনভাবেই ব্যবহার করা যাবে না। বরং উক্ত হাদিসের প্রকৃত উদ্দেশ্য হচ্ছে— কুরআনের তাফসিরের জন্য সর্বসমত ও স্বীকৃত যে মৌলিক নীতিমালা রয়েছে, সেসব কিছুকে উপেন্ধা করে শুধু বিবেক—বুন্ধির ভিত্তিতে যে তাফসির করা হবে তা অবৈধ ও প্রত্যাখ্যাত। এভাবে তাফসির করতে গিয়ে যদি কেউ সঠিক সিন্ধান্তও নেয় তবুও সে ভুল করল।"

৩১. প্রান্তক, সুমুতী, প্রান্তক, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৮৪

৩২, ইসলামী বিশ্বকোষ সম্পাদনা পরিষদ কর্তৃক সম্পাদিত, কুরুজান গরিচিতি, ঢাকা : ই.ফা.বা, ১৯৯৫ খ্রি., পৃ. ৩৫১

৩৩. একৃত নাম মুহাম্মাদ, পিতা বাহার ইম্পাহানী। অবশ্য ইমাম যাহাবী তাঁর পিতার নাম আলি বলে উল্লেখ করেছেন। তিনি একাধারে লেখক, বাকবিশেষজ্ঞ এবং আধুনিক দার্শনিক ছিলেন। (বিস্তারিত দেখা যেতে পারে: ড. আবদুল ওরাহিন, প্রাণ্ডজ, পু. ৭৭)

৩৪. প্রাত্ত

৩৫. আলহাদিস, *সুনানু আমি দাউদ*, সুযুতী , *আলইতজান*, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৭৯ থেকে উদ্ধৃত]

৩৬, আলহাদিস, সুনান আবি দাউন,

৩৭. আলকুরআন, সুরা মুহামাদ, আয়াত : ২৪

৩৮. তাকী ওসমানী, প্রাপ্তক, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩১০

উল্লেখ্য যে, বুশ্বিভিন্তিক তাফসিরের বৈধতা নিয়ে প্রাজ্ঞ আলিম ও ইসলামি চিন্তাবিদগণ যে মতবিরোধ করেছেন তার মোদ্দাকথা এই যে, বুশ্বিভিন্তিক তাফসির ঐ সময় হারাম বা নিষিশ্ব যখন মুফাসসির সঠিক প্রমাণ ছাড়া দৃঢ়তার সহিত বলেন যে, আয়াতের অর্থ ইহাই অথবা যখন মুফাসসির ভাষাগত মৌলনীতি ও শরিআতের বিধি–নিষেধ সম্পর্কে অজ্ঞ হওয়া সত্ত্বেও তাফসির করার ধৃইতা দেখায় অথবা যখন মুফাসসির বিদআতের কর স্বপক্ষে কুরআনের আয়াত বিকৃতরূপে উপস্থাপন করে। 80

বিদায়া ও নিহায়া প্রণেতার মতে, বিদ্যাত দুই প্রকার। যথা : ১. বিদ্যাতে হল (برعة هدى) এটা এমন বিদ্যাত যার সম্পর্কে আল্লাহ ও তাঁর রাসুল সাল্লাল্লাহ আলাহহি আলাল্লাহ আদেশ নিষেধ না করে সম্পূর্ণ নীরব রয়েছেন। তবে তাঁরা একাজ করার ব্যাপারে অনুপ্রাণিত করেছেন। এ ধরনের কাজগুলো নব-আবিষ্কৃত হলেও ভালো; ২. বিদ্যাতে দাগালাহ (برعمة خيلالة) এটা এমন বিদ্যাতকে বলে, যা আল্লাহ ও তদীয় রাসুলের [স] নির্দেশের বিপরীত।

[দেখা যেতে পারে : ফিতাবুল হাওয়াদিস ওয়াল বিদআ, আবু বকর আল তারতুশী ও মিরকাতুল মাফাতিহা ৪০. সম্পাদনা পর্যদ, ইসলামী বিশ্বকোষ, ঢাকা : ই.ফা.বা, ১৯৯০, ৮ম খণ্ড, পু. ৪৫৮

৩৯. বিদুআত ঃ বিদুআত । البيعة) আরবি শব্দ। অর্থ অভিদ্যুতায়ে তৈরি ফোন বস্তু। আর ধর্মীয় মতে- ধর্মে নতুন বিষয় সংযোজন। বা এর অর্থ হলো کرن الشئ بلا مثال تبلت अ জনোই কোন বস্তু यनि পূর্ব नমুদা ছাড়া সৃষ্টি कहा হয় তাহে তাকে বিদ্যাত বলে। এ नृष्ठिरकाण (थरक जाह्नार वाजारक वानी (بديع) वला रहा। जाह्नारत वाणी: «بديع المسوات والارض» [ मूजा वाजाल वानी (بديع) পরিভাষায় যা রাসুল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম-এর যমানায় ছিল না, পরবর্তী সময়ে আবিষ্কৃত হয়েছে তাকে বিদআত বলে। কেউ কেউ বলেছেন : من الاحداث بعد القرون العالمة شيعا : তিন যুগের পর যা আবিকৃত হয়েছে তাই বিদ্যাত। ইমাম নববী বলেন : যে জিনিস নতুন আবিকৃত হয়েছে এবং পূর্ববর্তী যুগে উহার দুষ্টান্ত নেই, তাই বিদ্যাত। বিদ্যাতের ক্রমবিকাশের ব্যাপারে বড় বড় কুইটি দলের উদ্ভব হয়। একটি হচ্ছে রক্ষণশীল দল। অতীতে প্রধানত হার্মীগণ এবং বর্তমানে ওয়াহারীগণ এই দলের অন্তর্ভুক্ত। তাদের মতে, মুমিদদের কর্তন্য হলো ইত্তেবা বা জাঁবেদারী, সুরার অনুসরণ-নতুন কিছু করা নয়। অপর দলটি পারিপার্শ্বিকতা ও অবহার পরিবর্তদের ব্যাপারে স্বীকার করেদ এবং শিক্ষা দেন যে, বিভিন্ন মাত্রায় ও বিভিন্নভাবে ভাল ভাল বিদ্যাত এবং এমনকি প্রয়োজনীয় বিদ্যাত রয়েছে। ইমাম শাফেয়ির (র) মতে, যা ফিছু অভিনৰ এবং কুরুআন, সুন্নাহ, ইজমা বা সাহাবিদের কথা ও কাজের পরিপন্থী তাই বিদ্যাত, উহাই বিপথে চালিত করে। ততে কোন কোন অভিনযত্ব, যা ঐণ্ডলোর প্রতিকুল নয়, তা প্রশংসনীয় বিদ্যাত। আরো বিশব্দ প্রেণী বিদ্যাস অনুযায়ী নব প্রবর্তনগুলোকে ধর্মীয় অনুশাসনের পাঁচটি নিয়নে বিভক্ত করা হয়। যথা : ১. আলবিদআতুল ওয়াজিবা। যেমন- কুরআন বুঝার জন্য আরবি ভাষাতত্ত্ব অধ্যয়ন, যোগ্য সাক্ষীর সাক্ষ্য গ্রহণ ও অযোগ্য সাক্ষীর সাক্ষ্য বর্জন, জাল হালিস থেকে সহিহ হালিসগুলো পৃথককরণ, ধর্মীয় আইন লিপিবদ্ধকরণ ও ধর্মবিরোধীদের মতবাদ খণ্ডন; ২. আল্ফিলাআতুল মুহাররাম। যেমন- ইসলামের হুকুন বিজোধী সকল ধর্ম বিক্লব্ধ পদ্ধতি অনুসর্গ করা। কালেরিয়া ও জাবারিয়াদের ধর্মাদর্শ। ৩. আলবিদাআতুল নাদপুরা। যেমন- মুসলিমদের জন্য ধর্মীয় শিক্ষালয় তথা মাদ্রাসা স্থাপন করা। এসব কাজ রাসুলের যুগে না করা হলেও কালগুলো মূলত ভালো ও প্রশংসদীয়। ৪. আলবিদআতুল মাকরহা। যেমন- মসজিদ ও কুরআনকে অলংকৃত করা। অবশ্য এটা ইনান শাফেয়ি (র) ও তার অনুসারীদের মত। হানাফীদের মতে, এসব কাজ মুবাহ। ৫. আলবিদআতুল মুবাহা। যেমন- উত্তম পানাহারের মধ্যে প্রাচুর্য করা। এটা জায়েয আছে। আহলে হাদিসের মতে, বিদআতের কোন শ্রেণীভেদ নেই। বিদআত বিদআতই। তবে তালো আজ শরিআতের পূর্ব দৃষ্টান্ত হাজ় হয় সেটা . همل بها. তাৰ তালো আজ শরিআতের পূর্ব দৃষ্টান্ত হাজ় হয় সেটা অন্তর্ভুক্ত ।

### মুফাসসিরের আদবসমূহ

বিনি নিজেকে کلام الله (আল্লাহরবাণী-আলকুরআন) – এর ব্যাখ্যাতা হিসেবে নিরোজিত করেন তার মর্যাদা যে নবার শীর্বে তা বলার অপেক্ষা রাখে না। এ কারণে کلام الله – এর মর্যাদা যে সাধারণ কোন বক্তার বক্তব্যের ন্যায় নয় তা অবগত হওয়াও তাঁর জন্য আবশ্যক হয়ে যায়। মুফাসসির যে আয়াতের অর্থ আমাদের কাছে বর্ণনা করেন সে আয়াত দ্বারা আল্লাহ কি বুঝাতে চেয়েছেন তা আমরা জানতে পারি এ কাজটি মোটেই সহজসাধ্য নয়, সবার পক্ষে এমন কথা বলাও সমীচীন নয়। বরং এর জন্য মুফাসসিরকে জ্ঞান ও প্রজ্ঞায় প্রজ্ঞাবান হওয়া জরুরি। শুধু আরবি ভাবাজ্ঞান জানাই তার জন্য যথেষ্ট নয়। এ প্রসঞ্জো ইমাম যারকাশী বলেন : ১

"كتاب الله بحره عبيق وفهه دقيق لايصل الى فهمه الا من تبحر فى العلوم وعامل الله بتقواه فى السر والعلانية واجله عن مواقف الشبهات واللطائف والحقائق لايفهمها الامن القى السع وهو شهيد."

এ বক্তব্যে আল্লামা বারকাশী আলকুরআনকে সমুদ্রের সাথে তুলনা করেছেন, এ মহা সমুদ্র থেকে মণি—মাণিক্য তারাই অর্জন করতে পারবে বাদের মধ্যে তাকওয়া পরহেজগারী আছে, বারা সন্দেহ সংশয় থেকে মুক্ত। এদের অন্তরকে আল্লাহ তাআলা আল্লাহর নূর দ্বারা আলোকিত করেছেন। এরা আল্লাহর দৃক্তি দিয়েই প্রত্যক্ষ করেন, আল্লাহর শ্রবণ শক্তি দিয়েই শ্রবণ করেন। যেমন আল্লাহর বাণী :

«ومن يؤت الحكمة فقد اوتى خبرا كثيرا وما يذكر الا اولوا الالباب»

"তিনি যাকে ইচ্ছা হিকমত দান করেন এবং যাকে হিকমত প্রদান করা হয় সেতো প্রচুর
কল্যাণপ্রাপ্ত হয়। জ্ঞানবানরা ছাডা কেউ উপদেশ গ্রহণ করে না।"

আল্লাহর বাণীর মর্ম অনুধাবন করার জন্য মুফাসসিরের জন্য যেমন কতগুলো আবশ্যকীয় শর্তাবলী রয়েছে তেমনি কুরআন বুঝার জন্য কিছু আদবও রয়েছে, যা মুফাসসির অনুসরণ করবেন। আদবগুলো হচ্ছে—

০১. এখলাস ঃ মুফাসসিরকে এখলাস তথা একনিষ্ঠতা নিয়ে তা তাফসির প্রণয়নে মনোনিবেশ করতে হবে। মহান আল্লাহ তাআলার সন্তুক্তি অর্জন করা হবে তাফসির প্রণয়নের উদ্দেশ্য। দুনিয়ার কোন স্বার্থ বা পদে প্রতিষ্ঠা পাওয়া তার উদ্দেশ্য হবে না। এতয়্বতীত যে কেউ প্রত্যাশা করবে সে ভ্রুতার অতল গহবরে নিমজ্জিত হবে। ড. ফাহাদ রুমী বলেন :°

"بان بريد بعلمه وجه الله وان يطلب رضاه ولا ينبغي بذلك جاها ولا منصيا قان ابتغى غير ذلك ضل واضل."

যারকাশী, আলবুরহান ফি উলুমিল কুরআন, বৈরত: লাক্ষল ফুতুর আলইলমিয়া, ২০০১ খ্র./১৪২২ হি., ২য় খণ্ড, পৃ. ১৭০

২. আলকুরাআন, *সুরা বাকারা*, আয়াত : ২৬৯

৬. ফাহাল বিশ আবলুর রহমান বিশ সুলাইমান আরক্রমী, দিরাসাত ফি উলুমিল কুরআনিল কারিম, রিয়াল : মাকতাবাতৃত তাওবা,
নবম সংকরণ ২০০০ খ্রি./১৪২১ হি., পৃ. ১৬৮

- ০২. সচ্চেরিত্র ঃ সদ্দরিত্র মানুষের জীবনের একটি মূল্যবান সম্পদ। শোভাযোগ্য না হলেও এ মূল্যবান সম্পদটির সংবাদ থাকে প্রতিটি মানুষের কাছে। চরিত্রবান ব্যক্তির মর্যাদা থাকে সবার শীর্ষে। চরিত্রবান ব্যক্তির কথা, কাজ ও বদান্যতায় আলোকিত হয় সমাজের প্রতিটি সতর। মুকাসসিরের মধ্যে এই গুণ বৈশিক্টাটি বিদ্যমান থাকা খুবই জরুরি। কেননা—
  - "هذا مما يجذب النفوس اليه واذا انجذبت اليه اقبل عليه السمع والبصر." \*
- ০৩. সত্য প্রকাশ করা ঃ সত্য প্রকাশ করার মাঝে আছে মাহাত্মা, আর তা গোপন করার আছে গুনাহ। সত্য প্রকাশ করাকে জিহাদের সাথে তুলনা করা হয়েছে। আর তা গোপন করাকে বিতাড়িত শয়তানের সাথে তুলনা করা হয়েছে। বেমন বলা হয়—
  - "افضل الجهاد كلمة حق عند سلطان جائر ، والساكت عن الحق شيطان اخرس." "
- ০৪. আমল করা ঃ মুফাসসির নিজে আমল করবেন অন্যকেও আমলের উপদেশ দিবেন। তিনি নিজে আমল না করলে অন্যকে আমল করার উপদেশ দিলে তারা শুনবে না। তেমনি নিজে খারাপ আমল থেকে বিরত না থাকলে অন্যরাও তার নিষেধাজ্ঞা মানবে না। মানুব বদি লক্ষ্য করেন যে, তিনি যা বলেন তা নিজে আমল করেন না তবে তারা মুফাসসিরের সত্য কথাও পরিত্যাগ করবে।
- ০৫. সুন্দর দিরাত ঃ নিরাতের বিশুন্ধতাও জরুরি। কেননা "العبال بالبيال الاعبال العبال بالبيال الاعبال بالاعبال ب
- ০৬. যোগ্যকে প্রাধান্য দেয়া ঃ তাফসির করার ক্লেত্রে কোন যোগ্য মুফাসসির যদি তার চেয়েও ভাল তাফসির করেন তবে তাঁকে প্রাধান্য দিতে হবে। তাঁর বক্তব্য রেফারেল হিসাবেও গ্রহণ করা যেতে পারে।

৪. প্রাণ্ডক, পু. ১৬৯

৫. প্রায়ন্ত

৬. প্রান্তক

৭. মান্না আলকাভান, *মাবাহিস ফি উলুমিল কুরআন*, মুআসসাসাতুর রিসালাহ, ফিতীয় সংকরণ, ১৯৯৯ খ্র./১৪২০ হি., পৃ. ৩৩২

৮, প্রাহত

## পরিচ্ছেদ : ৮ মুফাসসিরগণের পথ ভ্রস্টতার কারণ নির্ণয়

তাফসির অভিজ্ঞান এমন একটি বিষয় যাতে মনোনিবেশ করতে যথেষ্ট সতর্কতা অবলম্মন করতে হয়। এটি এমন একটি স্পর্শকাতর বিষয় যেখানে প্রয়োজনীয় জ্ঞান ব্যতীত অনুপ্রবেশ করা রীতিমত বিপজ্জনক, আশংকাজনকও বটে। কেননা তাফসির অভিজ্ঞানের প্রয়োজনীয় জ্ঞান ব্যতীত তাফসির করা সুস্পষ্ট গোমরাহী ব্যতীত আর কিছুই নয়। যারা প্রয়োজনীয় জ্ঞান ব্যতীত তাফসির চর্চা করে তারা নি:সন্দেহে গোমরাহী ও সর্বনাশা বিপদে নিমজ্জিত আছে। এদের চেয়ে হততাগা আর কারা হতে পারে? যারা যথেষ্ট শ্রম ও সাধনা ব্যয় করেও পারলৌকিক সাফল্যেল দ্বার স্পর্শ করতে পারে না। তাই যেসব কারণে একজন মুকাসসির তাকসির করার প্রাঞ্জালে গোমরাহীতে পতিত হতে পারে সেসব কারণ বিশ্লেষণ করা অত্যাবশ্যক।

আলকুরআনের তাফসির করার ক্ষেত্রে সবচেয়ে বিপজ্জনক কারণ হলো দ্বীয় যোগ্যতা ও অভিজ্ঞতার প্রতি লক্ষ্য না করে নিজের খেয়াল খুশি মোতাবিক কুরআনের অপব্যাখ্যা করা। অধুনাকালে গোমরাহীর এ কারণটি ব্যাপকতা লাভ করেছে। কেবল আরবি ভাষা জ্ঞানার্জনের মাধ্যমেই কুরআনের তাফসির করা যায় এমন একটি ভুল ধারণারও ব্যাপক প্রসার ঘটেছে ইদানিংকালে। যখন বেভাবে যা বুঝে আসে তাই কুরআনের তাফসির বলে গণ্য করা হচ্ছে। অথচ এসব সুস্পষ্ট গোমরাহী ব্যতীত আর কিছুই না। কেননা এমন কোন জ্ঞান বা বিষয় নেই যে বিষয়ের পাভিত্য কেবল তাবাজ্ঞানার্জনের দ্বারা অর্জন করা যেতে পারে। চিকিৎসা বিজ্ঞানের বই পড়ে, ইঞ্জিনিয়ারিং গ্রন্থ অধ্যয়ন করে যেমন চিকিৎসক ও ইঞ্জিনিয়ার হওয়ার দাবি করা যায় না, তেমনি শুধু তাবাজ্ঞান অর্জনের দ্বারা মুকাসসির হওয়া যায় না, তাফসির করা যায় না। এর জন্য নিরলস জ্ঞান—সাধনা, একাগ্রচিন্তে ইসলামি জ্ঞান—গবেষণা, বিশেষ শিক্ষকের তত্ত্বাবধানে উনুতমানের শিক্ষা প্রতিষ্ঠানে বছরের পর বছর অধ্যবসায় প্রয়োজন। প্রয়োজন বিশেষজ্ঞ ব্যক্তির থেকে বাস্তব অভিজ্ঞতা অর্জন করা। সাধারণ বিষয় সম্পর্কে অবগত হওয়ার জন্য যেখানে গভীর অধ্যবসায় ও বাস্তব অভিজ্ঞতার প্রয়োজন হয় সেখানে কুরআনের তাফসিরের মত একটি মহাজ্ঞান সাগরতুল্য বিষয়কে কেবল আরবি ভাষা শিক্ষার দ্বারা তা কি করে অর্জন করা সম্ভবং

আলকুরআন মানব রচিত গ্রন্থের ন্যায় কোন সাধারণ গ্রন্থ নয়। পার্থিব সকল গ্রন্থের বিপরীতে কুরআনের একটি নিজস্ব স্টাইল আছে, আছে ব্যতিক্রমধর্মী একটি বর্ণনা রীতি। অতএব কুরআনের কোন আয়াতের মর্ম অনুধাবন করার জন্য প্রয়োজন বিভিন্ন পঠন–রীতি ও সংশ্লিফ বিষয়ের জানার্জন করা। এছাড়াও শানে নুবুল তথা আয়াত অবতীর্ণের প্রেক্ষাপট জানা অপরিহার্য। কেননা আয়াতের শানে নুবুল সম্পর্কে পরিপূর্ণ ধারণা ব্যতীত আয়াতের সঠিক মর্মোল্ধার করা যায় না।

এতদ্বাতীত কুরআনের বহু দ্বার্থবাধক বিষয়ের বর্ণনা ও ব্যাখ্যা রাসুলুল্লাহ (স) – এর উপরই ন্যুক্ত করা হয়েছে। তাই প্রতিটি আয়াতের ব্যাখ্যার ক্ষেত্রে রাসুলুল্লাহর (স) – এর কোন তাফসির বা ব্যাখ্যা বিদ্যমান আছে কি না তা পর্যালোচনা করা। যদি থেকে থাকে তবে তা পর্যালোচিত বর্ণনা সূত্রের তথা রেওয়ায়াতের সর্বসমত মৌলিক নীতিমালার ভিভিতে যাচাই – বাছাইয়ে উভীর্ণ হয় কিনা সে দিকে লক্ষ্য করতে হবে। এমনকি কুরআন নাযিলের প্রাক্কালে উপস্থিত সাহাবিগণ কি বুকে ছিলেন

তাও জানতে হবে। এব্যাপারে পরস্পর মতবিরোধ থাকলে তা কিভাবে নিরসন করা যায় সে ব্যাপারে পদক্ষেপ নেয়া।

বিশ্বত কুরআন মহান আল্লাহ তাআলার কালাম। তিনি তাঁর কালামের গোপন রহস্য ও পরিচয় এমন ব্যক্তির নিকট উন্মুক্ত করেন না যে তাঁর অবাধ্যতায় লিপ্ত। কাজেই আলকুরআনের তাফসিরের জন্য মহান আল্লাহ তাআলার ইবাদত, তাঁর সাথে গভীর সম্পর্ক, আনুগত্য, আল্লাহভীতি এবং সত্যাশ্রী হওয়া অত্যাবশ্যক।

উপরিউক্ত আলোচনার প্রেক্ষিতে বলা যায়, কুরআনের তাফসিরের জন্য শুধু আরবি ভাষার সাধারণ জানই যথেই নয় বরং এর জন্য নিয়োক্ত বিষয়গুলোতে জানার্জন জরুরি। বিষয়গুলো হচ্ছে— المول النفير (ফিক্হ শাস্তের জ্ঞান); علم الصول النفير (ফরফের জ্ঞান); علم البخور (মাহুর জ্ঞান) এছাড়াও আল্লাহতীতি, তাকওয়া—পরহেজগায়ী ও আত্মিক পাক পবিত্রতা থাকা একান্ত প্রয়োজন। উপরোক্ত জ্ঞানে জ্ঞানী হওয়া ব্যতীত কেউ তাকসির করতে পারে না। কেননা কেউ যদি অজ্ঞানতাবশতঃ কুরআনের তাকসির করে সে ব্যক্তি জাহায়ামী। এ প্রসজ্ঞানতাবশতঃ কুরআনের তাকসির করে সে ব্যক্তি জাহায়ামী। এ প্রসজ্ঞানতাবশতঃ কুরআনের তাকসির করে সে ব্যক্তি জাহায়ামী। এ প্রসজ্ঞানতাবশতঃ কুরআনের কথা বলে, সে যেন তার ঠিকানা জাহায়ামে বানিয়ে নেয়'।

## একটি ভূল বুঝাবুঝির অবসান

মহান আল্লাহ তাআলার বাণী : ﴿ ﴿ وَلَقِدَ بِسَرِنَا القَرَانَ لَلذَكَرَ فَهُلَ مِنْ مَذَكُرُ ﴾ 'আর আমি তো কুরআনকে সহজ করে দিয়েছি উপদেশ গ্রহণের জন্য।' আলোচ্য আয়াতকে দলিল হিসেবে গ্রহণ করে কেউ কেউ বলে থাকেন যে, আলকুরআন একটি সহজ গ্রন্থ; এর তাফসিরের জন্য এতো সব বিশাল জ্ঞানার্জনের প্রয়োজন নেই। যে কেউ এ গ্রন্থ পাঠ করে তার বক্তব্য বুকতে পারবে।

প্রকৃতপক্ষে তাদের এ দাবি বিভ্রান্তি ও জ্ঞানের অপরিপকৃতারই পরিচারক। জ্ঞানের অগতীরতা ও বিষয়ের অস্পট্ট ধারণাই হচ্ছে এ যুক্তির ভিত্তি। মূল ব্যাপার হচ্ছে আলকুরআনের আয়াতসমূহ দুই ভাগে বিভক্ত। এক প্রকারের আয়াতে সাধারণ উপদেশের কথা, শিক্ষামূলক ঘটনাবলী ও উপদেশমূলক বিষরসমূহ বর্ণনা করা হয়েছে। যেমন— পার্থিব জীবনের স্থায়িত্বহীনতা, জান্নাত—জাহান্নামের অবস্থা, আল্লাহতীতি, আখিরাতের চিন্তা, জীবনের অন্যান্য সাধারণ বিষয়াবলী এবং সত্য ও বাস্তব বিষয়সমূহের কথাবার্তা বর্ণিত হয়েছে। এ ধরনের আয়াতসমূহ সত্যিই সহজবোধগম্য। আরবি ভাষা সম্পর্কে অবগত যে কোন ব্যক্তিই এ সমস্ত আয়াত সহজে বুঝতে পারে এবং কোনরূপ ব্যাখ্যা—বিশ্লেষণ ছাড়াই উপদেশ গ্রহণ করতে পারে। এসব আয়াত থেকে মর্মোম্পার করার জন্য তাফসিরের প্রয়োজন হয় না, এমনকি কুরআনের কোন নির্ভরযোগ্য অনুবাদ পড়েও উপদেশ গ্রহণ করা যায়। আলকুরআনের এসব আয়াতের ক্ষেত্রেই উপরোক্ত আল্লাহর বাণী প্রযোজ্য। এ ধরনের শিক্ষণীয় বিষয় সম্পর্কেই বলা হয়েছে যে, আমি এগুলো সহজ করে দিয়েছি।

আলহাদিস, সুদাসু আবি লাউদ, আলইতকান ২য় খও, পৃ. ১৭৯ হতে উদ্ধৃত।

আলকুরআন, সুরা কামার, আয়াত : ১৭

আয়াতে উল্লিখিত النكر তথা 'উপদেশ গ্রহণের জন্য' শব্দ দ্বারা সে বিষয়টিই সুস্পফ করে দেয়া হয়েছে।

পকান্তরে দিতীয় প্রকারের আয়াতসমূহ হলো শরিআতের হুকুম-আহকাম, আইন-কানুন, আফিদা-বিশ্বাস ও জ্ঞানমূলক বিষয় সংবলিত। এসব আয়াতের মর্মার্থ উপলব্ধি করে এর থেকে শরিআতের বিধিনিবেধ ও মাসআলা-মাসায়িল উদ্ভাবন করা যে কোন ব্যক্তির পক্ষে সম্ভব নয়। বরং এর জন্য একজন ব্যক্তিকে ইসলামি জ্ঞান-গবেষণায় ও দক্ষতাপূর্ণ প্রজ্ঞার অধিকারী হতে হবে। এ কারণে দেখা যায় সাহাবিদের মাতৃভাষা আরবি হওয়া সত্ত্বেও তাঁরা কুরআনের শিক্ষার নিমিত্ত সুদীর্ঘ সময়কাল পর্যন্ত রাসুলুল্লাহ (স)-এর সংস্পর্শে থেকেছেন। এ প্রসজ্গে আল্লামা জালালুদ্দিন সুয়ুতী (র) ইমাম আবদুর রহমান সুলামী থেকে বর্ণনা করেন যে, হযরত উসমান ইবনে আফফান, আবদুল্লাহ বিন মাসউদ (রা) সহ অন্যান্য যে সাহাবি রাসুলুল্লাহ (স)-এর কাছে নিয়মতান্ত্রিকভাবে কুরআন শিক্ষাগ্রহণ করেছেন, তাঁরা আমাদের কাছে বলেছেন যে, তাঁরা রাসুবুল্লাহ (স)-এর কাছ থেকে যখন দশটি জায়াত শিক্ষা করতেন তখন তাঁরা এসব জায়াত সম্পর্কিত যাবতীয় ইলমী ও আমলী বিষয়গুলো আয়ন্ত করতেন। যতক্ষণ না তাঁদের পূর্ণ আয়ন্তে আসতো ততক্ষণ পর্যন্ত তারা সামনে অগ্রসর হতেন না। এ প্রসঞ্চো তারা বলতেন :° ।: ।: " "القران والعلم والعسل جيعا" जाমরा কুরআন, ইলম এবং আমল এক সাথেই শিখেছি"। তাই ইমাম মালিক (র)–এর মুরাভায় বর্ণিত আছে যে, হ্যরত আবদুল্লাহ ইবনে ওমর (রা) সুরা বাকারা আয়ন্ত করতে দীর্ঘ আট বছর ব্যয় করেছেন। মুসনাদে আহমদে হযরত আনাস (রা) থেকে বর্ণিত আছে যে, তিনি বর্ণনা করেন, আমাদের মধ্যে কেউ সুরা বাকারা ও আলে ইমরান শিক্ষা করতে পারলে তিনি আমাদের কাছে অত্যন্ত মর্যাদাবান ব্যক্তি বলে বিবেচিত হতেন।8

সাহাবায়ে কেরাম আরবি ভাষা, সাহিত্য, কবিতায় পূর্ণ পাণ্ডিত্য অর্জন করার পরও কেন সুরা বাকারা শিখতে আট বছরের প্রয়োজন হলো? অতএব বুঝা যাছে তাঁরা শুধু কুরআন পড়ে মুখস্থ করেননি বরং তারা কুরআনের ইলম ও আমল দু'টোই—অধ্যয়ন করতেন, কুরআনের সত্যিকারের আলিম হওয়ার জন্য রাসুলের (স) কাছে প্রশিক্ষণ নিতেন। তাঁরা কেবল আবরি ভাষা জ্ঞানের পণ্ডিত হওয়া সত্ত্বেও শুধু ভাষার উপর নির্ভর করে তাফসির করতেন না সেখানে কুরআন নাযিলের হাজার হাজার বছর পর সাধারণ কিছু আরবি ভাষা লিখে তাফসির করার মত ধৃকতা প্রদর্শন করা বড়ই অন্যায়, ইলমে দ্বীনের সাথে ঠাটা— বিদ্রপ করার নামান্তর। আর এদের সম্পর্কেই রাসুল (স) কঠিন বাণী উচ্চারণ করতে গিয়ে বলেছেন : তালার করা করে তার ঠিকানা জাহান্নামে বানিয়ে নেয়।" কেউ না জেনে শুনে শুধু ভাষা জ্ঞানের উপর নির্ভর করে কুরআনের ব্যাখ্যায় মনোনিবেশ না করুক এটাই সময়ের দাবি, আমাদের প্রত্যাশা।

৩. উদ্ধৃত : তাফসির তাবারী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৬০

সুযুতী আলইতকান ফি উলুমিল কুরআন, কুতুবখানা এশাআতে ইসলাম, তা.বি:, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৭৬

৫. আলহাদিন, সুনানু আবি দাউদ, আলইতকান, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৭৯ হতে উদ্ধৃত।

আলকুরআনের তাফসির করার ক্ষেত্রে গোমরাহীর দ্বিতীয় কারণ হলো কুরআনকে নিজয় দৃফিউভিজার ন্যায় বানানো। অর্থাৎ মানুব তার মন—মস্তিক্ষে প্রথম থেকেই কিছু নিজয় মতাদর্শ নির্ধারণ করে নেয় এবং কুরআনকেও তার সেই মতাদর্শের আলোকে বানানোর চেকটা করে। নিজয় চিত্তা—চেতনার ভিত্তিতে কুরআনকেও নিজের অধীনে আনার চেকটা করে। আল্লামা ইবনে তাইমিয়া (র) এগুলো চিহ্নিত করেছেন। প্রাচীনকাল থেকেই বাতিলপন্থীরা ও বাহ্যিক পূজারীরা সমকালীন দর্শনে ভীত সন্ত্রস্ত হয়ে কুরআনের তাফসিরের মধ্যে এই ভ্রান্ত পন্থা অবলম্বন করেছে। কুরআনের শব্দ ও বাক্যকে তেজো নিজ নিজ মতাদর্শের অনুকূলে ব্যাখ্যা করার অপচেকটা করেছে। কুরআনের ক্ষেত্রে এ ধরনের পন্থা অবলম্বন করা চরম ধৃক্টতা ও ক্ষমার অযোগ্য অপরাধ বলে বিবেচ্য।

আলকুরআন বিশ্বমানবতার হিদায়াতের প্রধান উৎস। হিদায়াতের কানায় কানায় পরিপূর্ণ আলকুরআন বিভিন্ন স্থানে নিজেকে 'হিদায়েত কিতাব' হিসেবে উল্লেখ করেছে। হিদায়েত অর্থ হলাে 'যে ব্যক্তির গন্তব্যস্থলের পথ জানা নেই তাকে পথ প্রদর্শন করা'। কাজেই আলকুরআন থেকে হেদায়াতপ্রান্তির জন্য অপরিহার্য হলাে পথদ্রফ পথিকের ন্যায় সকল কিছু হতে মানুবের মন—মিন্তিক্ষ মুক্ত রাখতে হবে। অতঃপর অন্তরে এই বিশ্বাস রাখতে হবে যে, কুরআন হিদায়াতের জন্য যে পথের নির্দেশনা দিবে তাই আমার কল্যাণের জন্য সঠিক পথ। তা আমার সীমিত জ্ঞান—বুল্পি গ্রহণ করুক বা না করুক। এ বিশ্বাস নিয়ে মানুব এগুতে থাকলে হেদায়াত লাভে সকল হতে পারবে নিঃসন্দেহে।

অতএব কুরআন থেকে হিদায়াত লাভের জন্য নিজের মনকে সত্যানুসন্থানীর ন্যায় আলোর দিকে প্রত্যাবর্তন করা এবং কুরআন বুঝার জন্য প্রয়োজনীয় জ্ঞানাহরণ করা অত্যাবশ্যক।

আলকুরআনের তাফসির সম্পর্কিত তৃতীর গোমরাহী হলো সমকালীন দর্শন ও বৃশ্বিত্তিক চিন্তাধারার প্রতি মানসিকভাবে প্রভাবিত হয়ে কুরআনের দিকে ধাবিত হওয়া এবং কুরআনের তাফসিরের ব্যাপারে এই চিন্তাধারা বা মতাদর্শকে সত্য মিথ্যার মাপকাঠি হিসাবে গ্রহণ করা। গোমরাহী এই কারণটি মূলত দ্বিতীয় গোমরাহীর সাথে সম্পৃক্ত হয়ে স্বভাবতই এসে যায়। কিন্তু অধুনাকালে পাশ্চাত্য চিন্তাধারার প্রভাবে এটি মারাত্মক ব্যাধির ন্যায় আকার ধারণ করায় এ কারণটিকে স্বত্রভাবে আলোচনা করার প্রয়োজনীয়তা আরো তীব্র হচ্ছে।

ইসলামের ইতিহাসে দ্বালোচনা করলে দেখা যায় প্রত্যেক যুগে এমন কিছু লোকের আবির্ভাব

ভ. আলকুরআন, বুরা বাকারা, আয়াত : ২৬

ঘটেছে যারা কুরআন ও হাদিসে পাণ্ডিত্য অর্জন ছাড়াই সমকালীন দর্শন শাস্ত্রের প্রতি ধাবিত হয়েছে। যাদের মন-মস্তিক্ষে দর্শন এমনভাবে চেপে বসেছে যে, তারা আর গোমরাহীর বেড়াজাল থেকে বেরিয়ে আসতে পারেনি। এমতাবস্থায় যখন তারা কুরআনের দিকে ফিরে এসেছে তখন কুরআনের বক্তব্যকে তাদের মতাদর্শের বিপরীত মনে হয়েছে, কুরআনকে বিকৃত ও পরিবর্তন করার অপপ্রয়াস চালিয়েছে। আলকুরআনের ব্যবহৃত শব্দাবলীকে নিজেদের দার্শনিক চিন্তা-চেতনার সাথে সামঞ্জস্যশীল করার অপচেকাঁয় লিপ্ত হয়েছে। গ্রীক দর্শনে যারা মাত্রাতিরিক্তভাবে প্রভাবান্থিত হয়ে পড়েছিলেন তারাই মূলত কুরআনকে এ দর্শনের সাথে সামঞ্জস্যশীল করার প্রয়াস পান। এদের মধ্যে এমন কিছু নিষ্ঠবান লোকও ছিলেন যারা গ্রীক দর্শনকে অপ্রতিরোধ্য মনে করতেন। কুরআন ও হাদিসের উত্তরাধিকারপ্রাপত তাফসির এই দার্শনিক চিন্তা স্রোতের মোকাবেলা করতে সক্ষম নয়। কাজেই তারা এই দৃক্টিভজ্জি নিয়ে তাকসির পরিবর্তন করতে চাইলেন যা গ্রীক দর্শনের সাথে সামঞ্জস্যশীল হবে। বলাবাহুল্য এটা ছিল কুরআন, হাদিস ও ইসলামের সাথে এক ধরনের মূর্থতাসুলভ বন্ধুত্বের আচরণের ন্যায় একটি অবিবেচ্য আচরণ। দৃঢ়চিত্ত আলিম সমাজ বসে থাকেননি , তাঁরা গ্রীক দর্শনের প্রভাবে প্রভাবিত কুরআন ও হাদিসের অর্থগত বিকৃতি সাধনকারীদের প্রতিরোধ করার জন্য ঐকমত্য হলেন। তাঁরা গ্রীক দর্শনের গোমরাহীগুলো চিহ্নিত করে প্রয়োজনীয় দলিল-প্রমাণ দারা ঐ সব লোকের ভ্রান্ত মতবাদের দাঁতভাজাা জবাব দিলেন। আলিমদের অবস্থান ছিল আলকুরআন মহান আল্লাহ তাআলার কালাম এই বক্তব্যের পক্ষে। তাঁর বর্ণিত সকল তথ্য ও তত্ত্বই অপরিবর্তনশীল। কুরআনে আল্লাহ তাআলা যে বর্ণনা দিয়েছেন আর রাসুল (স) থেকে কুরআনের যে সুস্পর্য্ট তাফসির প্রমাণিত হয়েছে তা সর্বকালের সর্বাবস্থায় অপরিবর্তনীয়। অথচ দর্শন ও বিজ্ঞানের সুদীর্ঘকালের ইতিহাস পর্যালোচনা করলে দেখা যায় যে, যুগের পর যুগ মানবীর দর্শন ও বিজ্ঞানের দৃফিডিভা পরিবর্তিত হয়ে আসছে। এক যুগে যে মতবাদ মানুষের চিন্তা-চেত্নাকে আহ্বাদিত করতে সক্ষম হয়েছিল, এক যুগ পরে হয়তো সেই মতবাদ মানুষ মুখে নিতেও লজ্জাবোধ করছে। উত্থান পতনের এই চরম পরিণতি দর্শনের ক্ষেত্রেই প্রযোজ্য, কুরুআনের ক্ষেত্রে প্রযোজ্য নয়। কেননা কুরআন এমন কিতাব যা মানুষকে সূক্ষাতিসূক্ষ বিষয়েরও দিক নির্দেশনা দিয়েছে। আর মানবীয় চিন্তা, জ্ঞান-গবেষণা আলকুরআনের কাছেও আসতে পারেনি। এরূপ কল্পনা করাও কুফরীর শামিল।

আলকুরআনের তাফসির সম্পর্কিত চতুর্থ গোমরাই। হলো আলকুরআনের বিষয় বস্তুকে দ্রান্ত মনে করা। অর্থাৎ এক শ্রেণীর লোক আলকুরআনের বিষয়বস্তুকে যথাযথ না বুকো আয়াতের প্রতিপাদ্য বিষয় নয় তা অনুসন্ধান করে বেড়ায়। বেমন কেউ কেউ কুরআনে সকল প্রকার বৈজ্ঞানিক তত্ত্ব বের করতে সচেক হয় এবং বিজ্ঞানের থিওরী কুরআন দ্বারা প্রমাণ করতে চায়। কুরআনে যদি বৈজ্ঞানিক তত্ত্বের প্রমাণ না পাওয়া যায় তাহলে এটা কুরআনের ফটি (عرف بالله) বলতেও দ্বিধাবোধ করে না। কিন্তু বাস্তব ব্যাপার হলো পবিত্র আলকুরআনের আসল বিষয় বিজ্ঞান নয়। আলকুরআনে যে স্থানে বিশ্ব জগতের তাত্ত্বিক আলোচনা এসেছে তা মূলত আনুষ্ট্রোক আলোচনা হিসাবেই এসেছে। কাজেই আলকুরআনের কোন স্থানে বৈজ্ঞানিক তত্ত্ব সুস্পকর্বপে পাওয়া গেলে তাতে সন্দেহাতীতভাবে ঈমান রাখতে হবে।

আলকুরআন অবতীর্ণের বিষয়বস্তু সম্পর্কে আল্লাহ তাআলা বলেন :9

«قد جاءكم من الله نور وكتب مبيئ يهدى به الله من اتبع رضوانه سبيل السلام ويخرجهم من الظلمة الى النور باذنه ويهديهم الى صراط مستقيم»

আলভুরআন, সুরা মায়িদা, আয়াত : ১৫-১৬

"তোমাদের কাছে এসেছে আল্লাহর পক্ষ থেকে একটি উজ্জ্বল জ্যোতি ও একটি সমুজ্জ্বল কিতাব। যারা আল্লাহর সন্তুক্তি কামনা করে, এ কিতাব দ্বারা তিনি তালের শান্তির পথে পরিচালিত করেন এবং তিনি বের করে আনেন অন্ধকার থেকে আলারে দিকে স্থীয় অনুমতিক্রমে, আর তালের তিনি পরিচালিত করেন সরল—সঠিক পথে।"

আল্লাহ বলেন :

"كتاب انزل البك فلا يكن فى صدرك حرج منه لتنفريه وذكرى للمؤمنين»
"এটি একটি কিতাব, আপনার প্রতি নাবিল করা হয়েছে, আপনার মনে যেন এ সম্পর্কে কোন
সংকীর্ণতা না থাকে এর মাধ্যমে সতকীকরণের ব্যাপারে, আর এটি মুমিনদের জন্য উপদেশ।"
আল্লাহর নবী :

« تلك ايت الكتاب الحكيم هدى ورحمة للمحسنين . الذين يقيمون الصلاة ، يؤتون الزكاة وهم بالأخرة هم يوقنون »

"এগুলো হিকমতপূর্ণ কিতাবের আয়াত, যা হিদায়াত ও রহমত সংকর্মপরায়ণদের জন্য, যারা সালাত কায়েম করে, যাকাত দেয় এবং আখিরাতের প্রতি দৃঢ় বিশ্বাস রাখে।" আল্লাহ বলেন :১০

«انا انزلنا الیك الكتاب بالحق فاعبد الله مخلصاله الدین» "আমি আপনার প্রতি এ কিতাব সত্যসহ নাবিল করেছি। অতএব আপনি বিশুদ্ধ চিত্তে নিষ্ঠার সাথে আল্লাহর ইবাদত করুন।"

আল্লাহ বলেন :১১

«تنزیل العزیز الرحیم - لتنفر قوما ما انذر اباؤهم فهم غفلرن»

"এ কুরআন নাবিল করা হয়েছে প্রবল প্রতাপশালী পরম দ্য়ালু আল্লাহর পক্ষ থেকে, যে আপনি
সতর্ক করেন এমন লোকদেরকে, যাদের পূর্ব পুরুবদেরকে সতর্ক করা হয়নি, কলে তারা গাফেল
রয়ে গেছে।"

«وكذالك نفعيل الايت ولت تبين بييل البجرمين» دن আন্নাহ বলেন

"আর এভাবেই আমি আয়াতসমূহ বিস্তারিত বর্ণনা করি এবং এতে অপরাধীদের পথও সুস্পফ্ট হয়ে উঠে।"

উপরোক্ত আয়াতগুলোর মাধ্যমে একথা প্রতীয়মান হয় যে, আলকুরআনের আসল উদ্দেশ্য হলো
মানুষকে পরকালের প্রস্তুতি গ্রহণে উদ্দুশ্ব করা তথা মহান আল্লাহ তাআলার সন্তুষ্টি মোতাবেক
সামগ্রিক জীবন পরিচালনার জন্য উৎসাহ প্রদান করা। কাজেই কুরআনে যদি বিজ্ঞানের কোন
বিষয় বর্তমান না থাকে তাতে কুরআনের মধ্যে ত্রুটি আছে একথা প্রমাণ করে না।

৮. আলকুরআন, সুরা আরাফ, আয়াত : ১

আলকুরআন, সুরা লুকমান : আয়াত : ১

১০. আলকুরআন, সুরা যুমার, আয়াত : ২

১১, আলকুর্মান, সুরা হয়াসিন, আয়াত : ৫-৬

১২, আলকুরআন, সুরা আনআম, আয়াত : ৫৫

# দ্বিতীয় অধ্যায়

## তাফসিরের উৎস ও বিকাশধারা

#### একনজরে

- তাফসিরের উৎস ও সূচনাকাল
- তাফসির অভিজ্ঞানের বিকাশধারা ও বিভিন্ন ধারার উত্তব
- কুরআনের অনুবাদ ও তাফসির বিবয়ক নীতিমালা
- বাংলা ও ইংরেজি ভাষায় ক্রআন চর্চা
- প্রথম মুফাসসির
- বিখ্যাত মুফাসসিরদের বিভিন্ন যুগ ও তাঁলের রটিত তাফসির গ্রন্থ

#### পরিভেল : ১

#### তাফসিরের উৎস

তাকসিরের উৎস তাকসির শাস্তের একটি অতীব গুরুত্বপূর্ণ বিষয়। যে মাধ্যমগুলোর সাহায়ে আমরা আলকুরআনের আয়াতসমূহের ব্যাখ্যা অবগত হতে গারি, তাই তাকসিরের উৎস। আলকুরআনের আয়াত দুই শ্রেণীর। এক প্রকার মুহকাম যা স্পষ্ট ও ৰক্ষ। আরবী ভাষায় দক্ষ যে কোন পাঠক তা পড়ার সাথে সাথে বৃষতে পারে। এসব আয়াতে কোন মতবিরোধ নেই। এসব আয়াতের তাকসিরের উৎস হলো আরবি ভাষার অভিধান। এর মর্মোম্পারে আরবি ভাষায় সুবিজ্ঞ ও পরিক্ষ্ম জ্ঞান ব্যতীত আর কিছুর প্রয়োজনীয়তা নেই।

দ্বিতীর প্রকার মুতাশাবিহ <sup>8</sup> যা অসপইট ও দ্বর্থবাধক। এসব আয়াতের মর্মোদ্ধার করার জন্য ব্যাখ্যা ও আয়াতের সামগ্রিক প্রেক্ষাপট জানার প্রয়োজন হয়। অথবা আয়াতের দ্বারা যদি কোন সূক্ষ্ম আইনগত বিষয় সংশ্লিক হয় অথবা কোন গভীর তত্ত্ব আহরিত হয় তবে এসব আয়াতের ব্যাখ্যা জানার জন্য কেবল ভাষাজ্ঞান যথেক নর বরং এজন্য আরো অনেক কিছু জানা অত্যাবশ্যক। এ প্রেক্ষিতে তাকসিরের উৎস মোট ছয়টি। <sup>৫</sup>

এক. আলকুরআন ঃ আলকুরআন বিন্যাস পদ্ধতিতে একই বিষয়ের আয়াতসমূহ বিভিন্ন জায়গায় স্থান পেয়েছে। তাই কুরআনের ব্যাখ্যাকারদের কর্তব্য হচ্ছে, বিভিন্ন জায়গা থেকে আয়াতসমূহ একত্রিত করা, পূর্বাপর অন্যান্য ব্যাখ্যা–বিশ্লেষণকারী আয়াতের আলোকে সম্পূর্ণ বিষয়বস্তু হুদয়জাম করার প্রচেক্টা অব্যাহত রাখা। আর এ কারণেই প্রাক্ত আলিমদের মতে, তাফসিরের প্রথম উৎস আলকুরআন। কেননা কুরআনের কোনো কোনো আয়াত কোনো কোনো কেত্রে একটি আয়েকটির ব্যাখ্যা প্রদান করে।

আল্লাহর বাণী: "আমাদেরকে সরল-সঠিক পথে পরিচালিত করুন, সেসব লোকের পথ, বাদের প্রতি নিআমত বর্ষণ করেছেন"। এ আয়াতে আল্লাহর নিআমতপ্রাপ্ত লোকদের সুস্পান্ট কোনো পরিচয় উল্লেখ করা হয়নি। কিন্তু এ আয়াতটির ব্যাখ্যা অন্যত্র দেয়া হয়েছে। যেখানে নিআমতপ্রাপ্ত লোকদের পরিচয় তুলে ধরে আল্লাহ ইরশাদ করেছেন: " "তারা ঐ সমস্ত লোক যাদের উপর আল্লাহ তাআলা নিআমত প্রদান করেছেন। তারা হচ্ছেন- নবিগণ, সত্যবাদীগণ, শহিদগণ এবং সত্যনিষ্ঠগণ।"

তাকী ওসমানী, উলুবুল কুরআন, করাটি: মাকতাবা দারুল উলুম, ১৪১৫ হি. ২য় খণ্ড, পৃ. ২৮৪, ২৮৫

মুহকাম। আরবি শব্দ। যার অর্থ হল্ছে- মজবুত বা সুদৃচ, পরিভাষায় কুরআন মাজিদের ঐসব আয়াতকে মুহকাম বলা হয়,
যেগুলোর ভাষা সুস্পট, সন্দেহমুক্ত ও ব্যাখ্যা বিশ্লেষণের প্রয়োজন হয় না। [দেখা য়েতে পারে : সুকল আনওয়ার, পৃ. ৮৭]

যারকাশী, আলবুরহান, বৈরত : দাকল কুতুব আলইলমিয়া, ২০০১/১৪২২, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৭১; সুয়ুতী, আলইতকান, লিয়ি:
কুতুবখানা এশাআতে ইসলাম, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৮৩

মৃতাশাবিহ ঃ একে । মৃতাশাবিহ আরবি শব্দ। অর্থ দাদৃশ্যপূর্ণ, অপ্পষ্ট। পরিভাষায় অতীব অপ্পষ্টের কারণে যে আয়াতের উল্লেখ্য ব্যাখ্যা-বিশ্লেখণ ছাড়া জানা যায় না, তাকে মৃতাশাবিহ বলে। বি: দ্র; নুক্তল আনওয়ায়, পৃ. ১২।

৫. তাকী ওসমানী, প্রাপ্তক, ২য় খণ্ড, পৃ. ২৮৫

৬ সমুতী, প্রান্তক, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৭৫

वालकुत्रजान, সুরা ফাতিহা, আয়াত : ৫-७ مراط الذين انعمت علينم، صراط الذين انعمت علينم،

৬. আলকুরআন, বুয়া: দিসা , আয়াত : ৩৯ السنقين مع السنقين الله وكونوا مع الله وكونوا

আল্লাহ তাআলা অন্য আয়াতে বলেন : "ওহে যারা ইমান এনেছা! তোমরা আল্লাহকে ভর কর এবং সত্যবাদীদের অন্তর্ভুক্ত হও।' এখানে المائية বা সত্যবাদীদের পরিচয় উল্লেখ করা হয়নি। কিন্তু কুরআনের অন্য একটি আয়াতে সত্যবাদীদের পরিচয় দেয়া হয়েছে। আল্লাহ বলেন : "পূর্ব এবং পাচিমে মুখ ফিরানোর মধ্যে তোমাদের কোন পূণ্য নেই; বরং পূণ্য আছে কেউ আল্লাহ, কিয়ামত দিবস, ফিরিশতাগণ, সমস্ত কিতাব ও নবিদের প্রতি ইমান আনয়ন করলে এবং আল্লাহর মহকাতে আত্মীয়—য়জন, এতিম—মিসকিন, মুসাফির—ভিকুক ও মুক্তিকামী ক্রীতদাসদের জন্য অর্থ দান করলে। সালাত প্রতিষ্ঠা করলে ও যাকাত প্রদান করলে এবং ওয়াদা দিয়ে তা পূরণ করলে। অর্থসংকটে, দুঃখ—ক্রেশে ও সংকটে ধৈর্যধারণ করলে। এরাই হল সত্যাশ্রমী এবং এরাই আল্লাহতীরু।' এ আয়াতে আব্রাক্তি করা বায়া বায়াবালী কারা তা খুব সহজেই নির্ণয় করা যায়।

এমনিতাবে আল্লাহ আরো বলেন : ১০ "অনন্তর আদম [আ] তাঁর প্রতিপালকের কাছ থেকে কিছু বাক্য শিখলেন। অতঃপর আল্লাহ তাঁর তাওবা<sup>১১</sup> কবুল করলেন।

উক্ত আয়াতে হযরত আদম [আ] তাঁর প্রতিপালকের কাছ থেকে যেসব ্রার বা বাক্য শিখলেন তার বর্ণনা দেরা হরনি। ১৯৯০ বা বাক্যগুলো কি ছিল তা প্রশ্নের অবকাশ রাখে। তাই দেখা যার আল্লাহ তাআলা অন্য আয়াতে এর ব্যাখ্যা বলে দিরেছেন। তিনি বলেন : তারা(আদম ও হাওয়া [আ]) বললেন, হে আমাদের প্রতিপালক। আমরা নিজেদের উপর যুলুম করেছি; আপনি আমাদের ক্ষমা না করলে আমরা কৃতিগ্রস্তদের অন্তর্ভুক্ত হয়ে যাব। অবশ্য ১৯৯০ বা বেসব বাক্য হযরত আদম [আ] কে তাওবার উদ্দেশে বলে দেরা হয়েছিল, তা কি ছিল। সে সম্পর্কে মুফাস্সির সাহাবি ত

৯. আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ১৭৭

وليس البر ان تولوا وجوهكم قبل المشرق والمغرب ولكن البر من امن بالله والبوم الاخر والملائكة والكتب والنبين وأتى المال على ذوى القربي واليتسي والمساكين وابن السبيل والسائلين وفي الرقاب واقام الصلاة واتى الزكاة والموفون بتهناهم اذا عاهدوا والصابرين في البأس، والضراء وحين البأس. اولئك الذين صدقوا واولئك هم المثقرن،

১٥. वानकृतवान, त्रुती वाकाता, वाहाव : "فتلقى ادم من ربه كلمث نتاب عليه"

ك). তাওবা وريه তাওবা আরবি শব্দ। যা باب (তাবা) থেকে উৎকলিত। অর্থ প্রত্যাবর্তন, অনুতাপ, অনুশোচনা, অন্যায়, অপরাধ তথা গুনাহ থেকে প্রত্যাবর্তন ক্রাকে ভাওবা বলে

<sup>[</sup>দেখা কেতে পারে : আলকুরআন, সুরা ৪, আয়াত : ১৭, ১৮; সুরা ৯: আয়াত : ১০৪; আলকাযুস আলফিকহী]

১২. আলকুরআন, সুরা আরাফ, আরাত : ২৩

وفقالا ربنا ظلمنا انفسنا وان لم تغفرلنا وترحمنا لنكونن من الخاسرين،

১৩. সাহাবি ঃ সাহাবি শক্ষটি আরবি ও একবচন। এর বহুবচন সাহাবা বা আসহাব। আভিধানিক অর্থ- সঙ্গি, সাথী, সহচর ইত্যানি।
ইসলামি পরিভাষায় সাহাবা ছায়া রাসুল [স] এর মহান সঙ্গি সাথীদেয় কথা বুঝালেও প্রথাত হাদিস বিশারদ আল্লামা ইবন
হাজার আসকালানি [র] সাহাবির একটি প্রামাণ্য সংজ্ঞা উপস্থাপন কয়েছেন, আয় তা হজে- সাহাবি সেই ব্যক্তি যিনি রাসুলুরাহ
[স] এর প্রতি ইমানসহকারে তাঁর সাক্ষাৎ লাভ করে ধনা হয়েছেন এবং ইসলামের ওপর থেকেই মৃত্যুবরণ করেছেন।
অতএব, যায়া রাসুলের সঙ্গ লাভ করেছেন কিছু ইমান আনেলি ভায়া সাহাবি বলে গণ্য হবে না। যেমন আবু জাহল ও আবু
লাহাবসহ মল্লায় কাফিরবৃন্দ । এরা রাসুলের সাক্ষাৎ লাভ করলেও তাঁর প্রতি ইমান আনেনি। তাই এরা সাহাবি হওয়ায় মত
সৌভাগ্য থেকে বঞ্চিত হয়েছে। আয় সাক্ষাৎ লাভ য়ায়া এমন ব্যক্তিও সাহাবি বলে বিবেচিত হবেন,িয়নি রাসুলের [স] সাক্ষাৎ
লাভ করেছেন কিছু অয়ত্ত্রের কারণে য়ায়ুলকে [স] দেখার সৌভাগ্য থেকে বঞ্চিত হয়েছেন। যেমন আবদুল্লাহ ইবন উমে মাকতুম
[রা]। তিনি অয়ত্বেয় কায়ণে য়ায়ুলকে দেখার সৌভাগ্য অর্জন কয়তে পায়েননি অওচ তিনি সাহাবিয় অন্তর্ভুক্ত। অনুরূপ য়ায়া
ইমানসহ রাসুলের সাক্ষাৎ লাভ করার পর ধর্মত্যাণী হয়েছেন আবার ইসলাম গ্রহণ করে মুসলমান হিসাবে মৃত্যু বরণ করেছেন।
পুনরায় ইসলাম গ্রহণের পর নতুন করে রাসুলের সাক্ষাৎ লাভ দা কয়লেও তিনি সাহাবির অন্তর্ভুক্ত হয়েন। যেমন হয়রত আশরাস
ইবন কায়েস [রা] সহ আরো অনেকে এরপ সাহাবি। তবে সর্বশেষ শর্তের ভিত্তিতে এনন ব্যক্তি সাহাবি বলে বিবেচিত হবেন না
নিনি ইসলামে থেকে রাসুলের [স] সাক্ষাৎ লাভ করেছে। কিছু পরে ধর্মত্যাণী হয়ে নায়া গেছে যেমন আবদুল্লাই ইবন জাহাশ
আল আসানি।

তাবেয়িদের<sup>১৪</sup> বিভিন্ন উক্তি বর্ণিত আছে।

কেউ খোদারী বিধানসমূহের মধ্যে দশটি, কেউ ত্রিশটি এবং কেউ কমবেশি অন্য বিষয় উল্লেখ করেছেন। বাস্তব ক্ষেত্রে এতে কোন বিরোধ নেই, বরং সবই ছিল হ্যরত ইবরাহিম [আ]—এর পরীক্ষার বিষয়বস্তু। প্রখ্যাত তাফসিরবেন্ডা আল্লামা জারির তাবারী (মৃত. ৩১০ হি.) ও ইবনে কাসির (মৃত. ৭৭৪ হি.)—এর অভিমত তাই। ১৭

তবে হযরত ইবনে আব্বাসের [রা]<sup>১৮</sup>–এর অভিমতই এক্ষেত্রে সর্বাধিক প্রসিম্ব,<sup>১৯</sup> যা কুরআনের অন্যত্র বর্ণনা করা হয়েছে।<sup>২০</sup>

তথা কুরআনের দারা কুরআনের তাফসির কুরআনের পঠন-রীতি বা কিরআত-এর উপর নির্ভরশীল। অর্থাৎ কুরআনের কোন বিষয় এক পঠন-রীতিতে অসপই থাকলেও অন্য পঠন-রীতি অনুযায়ী সেই অসপই অর্থ সপই হয়ে বায়। যেমন আল্লাহর বাণী :<sup>২১</sup> "তোমরা তোমাদের মুখমগুল ও দুই হাত কনুই পর্যন্ত ধোঁত করে নাও, নিজেদের মাথা মাসেহ করে নাও এবং পা ধোঁত করে নাও।"

আরবি ব্যাকরণের দৃক্তিতে উক্ত আরাতখানির অনুবাদ এভাবেও হতে পারে যে, "তোমরা স্বীর মুখমণ্ডল এবং হাত কনুই পর্যন্ত ধৌত কর এবং স্বীর মাথা মাসেহ কর এবং পা ধৌত কর।" অথবা আয়াতের অনুবাদ এভাবেও করা যায় যে, "তোমরা নিজেদের মাথা এবং পা মাসেহ কর"। কিন্তু অন্য পঠন–রীতি অনুসারে وارجلكي (লাম বর্ণে যের যুক্ত) এর স্থলে وارجلكي (লাম বর্ণে যবর যুক্ত) পঠিত হয়। এই পঠন–রীতি অনুসারে "নিজেদের পা ধৌত কর" ছাড়া অন্য কোন অনুবাদ হতেই পারে না। অতএব বিতীয় পঠন–রীতি সপষ্ট করে দিল যে, প্রথম পঠন–রীতিতেও পা ধৌত করার বিধান দেয়া হয়েছে। ২২

হাদিদ বিশেষজ্ঞদের মতে, আলোচ্য সংজ্ঞার আলোকে জিন জাতিও সাহাবির অন্তর্ভুক্ত। কেননা কোরআনে এমন কিছু জিনের প্রসঙ্গ আলোচিত হয়েছে যাঁরা রাসুলের [স] কোরআন শরিক তিলাওয়াত গুনেই ইমান এনেছিলেন। তাই তাঁরা সন্দেহাতীতভাষে অতীব মর্যাদাবান সাহাবি ছিলেন। সাহাযিদের সংখ্যা নির্ণয় করা বেশ কঠিন। কেননা রাসুলের [স] জীবনের শেষ দিকে মানুষ দলে দলে ইসলাম এইণপূর্বক তাঁর হাতে বাইয়াত হয়। তবে ইমাম আবু যারআ আররায়ি বলেছেন, রাসুল [স] যখন মৃত্যুবরণ করেন তখন যাঁরা তাকে দেখেছেন এবং তাঁর কথা গুনেছেন এমন লোকের সংখ্যা এক লাখেরও বেলি হয়ে। এদের প্রত্যেকই হালিস বর্ণনা করেছেন। তাই যেসব সাহায়ি কোন হালিস বর্ণনা করেছেনি এনের সংখ্যা যে কাত বেলি হয়ে তা সহজেই বোঝা যায়। বস্তুত রাসুল [স] যে আদর্শ সমাজ গঠন করেছিলেন সাহায়িগণ তার উজ্জ্বল দুইান্ত। একটি পরিক্ষন্ন ও পরিশিলিত জীবন গড়ায় তাঁলের আদর্শ অনুকরণের বিকল্প নেই। ।বি: দ্র: আবদুল মাবুদ, আসহাবে রাসুলের জীবন কথা, পু. ]

[দেখা যেতে পারে : বুখারী, মুসলিম, ইনসাইক্রোপেডিয়া অব ইসলাম]

- ১৫. অত্র গবেষণা অভিসন্দর্ভের ৫ম অধ্যায় দ্র:
- ১৬. ইবনে কাসির ঃ বিভারিত দ্র: অত্র গবেষণা অভিসন্দর্ভ, মুফাসসিরদের স্তর বিন্যাস অধ্যায়, প্...
- ১৭. মুকতি মুহামদ শফী, *তাকসির মাআরেফুল কুরআন*, পু. ৫৮
- ১৮. অত্র গবেষণা অভিসন্দর্ভের ৩য় অধ্যায় দ্র:
- ১৯, মুফতি মুহামদ শফী, প্রাণ্ডক
- ২০, আগকুরআন, সুরা জারাক, আয়াত : ২৩

« ربنا اللت الفاد وإن لم تففرلنا وترحمنا لنكونن من الخاسرين »

২১. আলকুরআন, সুরা মায়িদা, আয়াত: ৬

« اذا قمتم الى الصلاة فافسلوا وجوهكم وابديكم وامسحوا برؤسكم وارجلكم الى الكنبين»

২২. তাকী ওসমানী, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পৃ. ২৮৭;

উল্লেখ্য উপরোক্ত আয়াতখানির পঠন-রীতি মুতাওয়াতির ২০ পঠন-রীতির অন্তর্ভুক্ত। আর মুতাওয়াতির পঠন-রীতির আলোকে যে তাফসির করা হয় তাদ্বারা অকাট্যতা প্রমাণিত হয়। মাশহুর ২০ তথা প্রসিন্ধ পঠন-রীতি দ্বারা যদিও প্রত্যয়মূলক (المراب المراب) জ্ঞান অর্জিত হয় না তথাপিও তাফসির শাম্বে এগুলোর গুরুত্ব অনস্বীকার্য। কিন্তু শায় ২০ কেরাত সম্পর্কে গবেষকগণ মতবিরোধ করেছেন। তাফসির শাম্বে কেউ এ কেরাতের বিশেষ কোন গুরুত্ব না দিলেও এগুলোখবরে ওয়াহিদ ২৬ এর মর্যাদা রাখে। ২০ কুরআনের দ্বারা কুরআনের তাফসির করার আরো একটি পাশ্বতি হচ্ছে- যে আয়াতখানির তাফসির করা হবে সে আয়াতখানির পূর্বাপর প্রেক্ষাপট পর্যালোচনা

(দেখুন: তাইসিক মুন্তালাইল আনিল, আনকামুসুন মুহিত; উনুমুন হাদিস ওয়া মুসভালাছছ; মুকাদ্যায়তু ইবনুস সালাহ; আন হাদিসুন নববি।

২৪. মাশহুর ঃ اسم ناعل السم نا السم ناعل المراكب المركب المرك

২৫. শায ঃ شاد শদত اسم فاعل (ইসমে ফারিলের) সিগাহ। আভিধানিক অর্থ পৃথক হওয়া, বিজ্জিন্ন হওয়া। উসুলে হাদিসের পরিভাষায় যদি বিশ্বস্ত বর্ণনাকারীয় কোন হাদিস অপর কোন বিশ্বত বর্ণনাকারীয় হাদিসের বিরোধী হয়, তবে তাকে শায বলে। এই হাদিস দুই প্রকার। যথা : كان يقصر في السند : এ السند في السند : এ হাদিস দুই প্রকার। যথা : كان يقصر في السند و السند في السند و المناو و

[দেখা যেতে পারে : তাইসিক্ল যুসতালাহিল হাদিস; মানহাজুন নাকলী

حدر ( अवाहिन ا خبر واحد । अवाहिन ا خبر ( अवाहिन ) خبر ( अवाहिन ) خبر ( अवाहिन ) خبر واحد । अवाहिन ) خبر ( अवाहिन ) خبر الحد । अवाहिन ) শদের একবচন । আভিয়ানিক অর্থ এক, একবন । উপুলে হাদিসের পরিভাষায়, যে হাদিসের বর্ণনাকারীদের সংখ্যা ও সনন মুতাওয়াতির হাদিস অপেক্ষা কিছুটা কম, তাই খবরে ওয়াহিদ । এই হাদিস ভিদ একার । যথা- ১. মাশহর [সংজ্ঞা ২৪ নং টাকা দ্র:] ২. আঘিয় : কোন স্তরেই যদি বর্ণনাকারীদের সংখ্যা সুইজনের কম না হয়, তবে তাকে হাদিসে আযিয় বলে । ৩. গরিব : কোন ভরে বলি বর্ণনাকারীদের সংখ্যা মাত্র একজন হয়, তবে তাকে হাদিসে গরিব বলে । খবরে ওয়াহিদ ইসলামি শরিআতের ললিল হিসেবে গণ্য । যেমন আল্লাহর বাণী : هناو المنابع المنابع المنابع المنابع بناوري । ১. শব্দ ব্যবহৃত হয়েছে । আর্লি অভিধানে যা এককের উপর প্রয়োগ হয়ে থাকে । খবরে ওয়াহিদ বিদ দলিল না হতো, তবে যে ব্যক্তি দ্বীনি জ্ঞানার্জন করে তাকে জীতি প্রদর্শনের কোন অর্থ হতো না । এছাড়াও রাসুল [স] বিভিন্ন সময়ে বিভিন্ন অঞ্চলে যাকাত আদায়ের ও শরমী বিধান কার্যকর করার জন্য দৃত প্রেরণ করাতেন, বলি খবরে ওয়াহিদ শরিআতের দলিল না হতো, তবে য়াসুল [স] এভাবে একজন করে দৃত প্রেরণ করতেন না । খহরে ওয়াহিদের উপর ইলম ও আমল উভয়ই ওয়াজিব করে । আলিমদের ঐকমত্যে ফতওয়া, ঢ়কুম ও সায়্য এই তিন ক্ষেত্রে বর্মরে ওয়াহিদের উপর আমল করা অত্যাবশ্যক ।

/দেশ্বন: যুজাযুন ওয়াদিত ; হাদিন সংকলনের ইতিহাস (মাওলানা আন্তুর রহীম); আল ওয়াজিয ফি উসুদিল ফিক্ছ ; সুরা তাওরার ১২২ নং আয়াতের বাাগা/ ২৭, তাব্দী ওসমানী, প্রাপ্তক, ২য় খণ্ড, পৃ. ২৮৮

২৩. মুতাওয়াতির : منواتر [মুতাওয়াতির] শব্দটি تواتر [তাওয়াত্র] শব্দুল থেকে এসেছে। यা منواتر -এর সিগাহ। আতিধানিক অর্থ ধায়াবাহিকতা, একের পর এক আনা, বিয়ানহীন ইত্যানি। উসুলে হালিসের পরিভাষায় যে হালিস এত বিপুল সংখ্যক বর্ণনাকারী বর্ণনা করেছেন, যাদের মিথ্যার উপর ঐকমত্য হওয়া অসম্ভব, তাকে হালিসে মুতাওয়াতির বলে। نو کلب 'যে ব্যক্তি ইচ্ছাকৃতভাবে আমার উপর মিধ্যায়োপ করে সে যেন জায়ায়ামে তার বাসস্থান ঠিক করে নেয়।' এ হালিসটি মৃতাওয়াতির হালিস, এ হালিসটি মতান্তরে ৪০,৬১ ও ৭০ জন সাহাযি বর্ণনা কয়েছেন। এদের অনেকেই জায়াতের সুসংবালপ্রাপ্ত সাহাবি ছিলেন। মৃতাওয়াতির হালিস দ্বারা علم النياب তথা অকাট্য জ্ঞান অর্জিত হয়। এ কায়ণে এর উপর আমল কয়া অত্যাবশ্যক। এ হালিস অস্বীকারকায়ী কাফির বলে বিবেচ্য। মৃতাওয়াতির হালিস বিষয়ক সংকলনের মধ্যে জালালুন্দিন সুত্বতীয় "الحرز আধ্বান্ত বিষয়ক বিষয়ক লাভ কয়েছে।

করা। এতে উদিফ বিষয়ের ব্যাখ্যা সুস্পফ হয়ে উঠে। যেমন উম্মাহাতুল মুমিনিনদের ৺ প্রসজা ইরশাদ হয়েছে: ৺ "আর তোমরা নিজেদের য়য়ে অবস্থান কর এবং প্রাচীন জাহেলিয়াত যুগের প্রথা অনুযায়ী বে–পর্দায় বেড়িও না।" যারা শরিয়াতের মৌলনীতি সম্পর্কে অনবহিত তাদের কেউ কেউ এ আয়াতটি উম্মাহাতুল মুমিনিনদের জন্য খাস, অপরাপর নায়ীয় ক্ষেত্রে এ বিধান প্রযোজ্য নয়। কিন্তু আয়াতের পূর্বাপর প্রেক্ষাপট পর্বালোচনায় দেখা যায়, তাদের এ দাবি ভ্রান্ত ও অয়ৌক্তিক। কেননা উপরোক্ত আয়াতখানি নায়িলের পূর্বে ও পয়ে উম্মাহাতুল মুমিনিনদেরকে লক্ষ্য করে আয়ো কিছু বিধান নায়িল হয়েছে। ৺ যে বিধানগুলার মধ্যে এমন একটি বিধানও নেই য়ে, য়া কোন যুক্তিশীল ব্যক্তি এসব বিধানকে উম্মাহাতুল মুমিনিনদের জন্য খাস বলতে পায়ে। আলকুরআনের অন্যান্য আয়াত ও হাদিস ছাড়াও কুরআনের পূর্বাপর প্রেক্ষাপটের সাথেও সংগতিপূর্ণ নয়। বস্তুত: এ সকল নায়ীয় ক্ষেত্রে সমভাবে বিবেচ্য। উম্মাহাতুল মুমিনিনদের মর্বাদা ও দায়িত্বের প্রতি সচেতনতার করণে তাঁলেরকে থেতাব করা হয়েছে। ৺

আরাতের পূর্বাপর প্রেক্ষাপটের আলোকে তাফসির করা হলে সে তাফসির হয় য়ছ, অকাট্য ও সন্দেহাতীত। তথ্য অবশ্য কোন কোন সময় এর্প তাফসির স্পষ্ট হয় না। তাই এ ধরনের তাফসির গ্রহণ করা বা না করার ব্যাপারে মুজতাহিদগণের মাঝে মতবিরোধ হতে পারে। তথ্য নুরুজানের বারা কুরজানের তাফসির আলকুরজানের বহু স্থানে পরিলক্ষিত হয়। এ কারণে কোন কোন তাফসিরবেত্তা এ বিষয় নিয়ে পূর্ণাজ্ঞা তাফসির গ্রন্থও রচনা করেছেন। এসব তাফসির গ্রন্থে প্রতিটি আয়াতের তাফসির অন্য কোন আয়াত য়য়া করার প্রচেক্টা বেশ লক্ষণীয়। এক্ষেত্রে আল্লামা ইবনে জাওয়ী এর অবদান অনস্থীকার্য। তথ্য সাম্প্রতিককালে শায়খ মুহাম্মদ আমিন ইবনে মুহাম্মাদ মুখতার শানকীতি লিখিত "আদওয়াউল বায়ান ফি ইবাহিল কুরআন বিল কুরআন" নামে আরো একটি গ্রন্থ প্রকাশিত হয়েছে। তথ্

দুই. আলহাদিস ঃ তাকসিরের দ্বিতীর উৎস হচ্ছে রাসুল [স]—এর হাদিসসমূহ। রাসুল [স] কে এ পৃথিবীতে প্রেরণের উদ্দেশ্যই ছিল তিনি যেন কথায় ও কর্মে আলকুরআনের আয়াতসমূহের তাকসির করেন। যেমন হযরত ইবরাহিম [আ] প্রার্থনা জানিয়েছিলেন : ৩৬ "হে আমার প্রতিপালক! আপনি তাদের মধ্য থেকে তাদের জন্য একজন রাসুল প্রেরণ করুন, যিনি

২৮. উম্মাহাতুল মুমিনিন ঃ امهات المؤتنين [উম্মাহাতুল মুমিনিন] আরবি শব্দ। যার المهات (উম্মাহাত) শব্দি বহুবচন। অতএব এর সমিলিত অর্থ হচ্ছে, মুমিনদের মা। এর দ্বালা রাসুল [স]-এর সহধর্মীনীদেরকে বুঝানো হয়েছে। রাসুল [স]-এর ১৩ জন সহধর্মীনী ছিলেন। এরা হচ্ছেন- ১. খানিজা; ২. সাওদা; ৩. আয়েশা; ৪. হাফসা; ৫. ঘয়নাঘ বিনতে খোজায়মা; ৬. উমে সালমা; ৭. য়য়নাঘ বিনেত জাহাশ; ৮. জুয়াইরিয়া; ৯. য়য়য়ৢনা; ১০. উমে হাবিবা; ১১. সাফিয়া; ১২ মারিয়া ফিবতী ও ১৩. য়য়য়য়ালা (রাদিআয়ায়ু আনমুম) [দেখুন: হায়াতুস সাহাবা; মহিলা সাহাবি; আসাহতুস সিয়ার; ইসলামি বিশ্বকোষ)

২৯. আলকুরাআল, সুরা আহবাব, আরাত : ৩০ «الجاهلية الاولى الجاهلية الاولى । ১৯ আলকুরাআল, সুরা আহবাব, আরাত

৩০, ক, 'বিদত্র রয়ে কথা বলো না" (আলকুরআন)

খ, "সং কাজ করো"

গ, "সালাত কায়েম কর, যাকাত প্রদান কর" আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ৪৩

ঘ, "আল্লাহ ও তদীয় রাসুলের আনুগত্য কর" [আলকুরআন, সুরা তাগাবুন, আয়াত: ১২]

৩১. তাকী ওসমানী, প্রাণ্ডক্ত, ২য় খণ্ড, পৃ. ২৮৮, ২৮৯

৩২. প্রান্তক, ২য় খণ্ড, পৃ: ২৯০

৩৩, প্রাণ্ডক

৩৪. সুযুতী, প্রাপ্তজ, ২য় খণ্ড, পৃ: ১৭৫

৩৫. মুখতার শানকীতি, *আশওয়াউল বায়ান ফি ইযাহিল কুরআন বিল কুরআন*, কায়রো : নাকতাবা ইবনে তাইমিয়া, ১৯৯৫/১৪১৫, ১ম খণ্ড, পু. ৭-৩৭

৩৬, আলকুরআন, সুরা কাকারা, আয়াত: ১২৯

তাদেরকে আপনার আয়াত পাঠ করে শোনাবেন, তাদেরকে কিতাব শিক্ষা দিবেন, হিকমাত শিক্ষা দিবেন এবং তাদেরকে পরিশুন্ধ করবেন।" আলোচ্য আয়াতে রাসুল প্রেরণের উদ্দেশ্য সুস্পইট। এছাড়া আল্লাহ অন্যত্র বলেন : তা "আর আমি আপনার উপর এজন্য কুরআন অবতীর্ণ করেছি, যাতে আপনি মানুষের সামনে সেসব কথা স্পষ্ট করে বর্ণনা করেন যা তাদের প্রতি অবতীর্ণ করা হয়েছে"। আরো ইরশাদ হচ্ছে : তা

"নিঃসন্দেহে আল্লাহ মুমিনদের উপর অনুগ্রহ করেছেন, যখন তাদের মাঝা থেকেই একজন রাসুল পাঠালেন তিনি তাদের সামনে কুরআন তিলাওয়াত করেন, তাদেরকে পরিশুন্ধ করেন এবং তাদেরকে কিতাব ও হিকমাত শিক্ষা দেন; যদিও তারা ইতিপূর্বে সুস্পষ্ট গোমরাহীর মধ্যে নিমজ্জিত ছিল"।

উপরোক্ত আয়াতসমূহে রাসুল প্রেরণের উদ্দেশ্য পরিস্ফুটিত হয়ে উঠেছে। গোটা বিশ্ববাসীকে তিনি কুরআনের হিদায়াত এবং এর তথ্য ও তত্ত্ব সম্পর্কে অবহিত করে সে মোতাবেক জীবন পরিচালনার তাগিদ দিবেন। আর বিশ্ববাসী সে নির্দেশ অনুযায়ী জীবন পরিচালিত করে জাগতিক ও পারত্রিক মুক্তি নিশ্চিত করবেন। কুরআনের এসব আয়াতের আলোকে বলা যায়, রাসুল [স]—এর শিক্ষা তাফসিরের জন্য একটি গুরুত্বপূর্ণ উৎস। যেমন আল্লাহ তাজালা এক আয়াতে বলেন : ত আরা যারা ইমান এনেছে এবং ইমানের সাথে যুলুমের সংমিশ্রণ করেনি। আলকুরআনের এ আয়াত শ্রবণ করার পর একজন সাহাবি জানতে চাইলেন, হে আল্লাহর রাসুল! আমাদের মাঝে এমন কে আছেন, যার ইমানের সাথে যুলুমের সংমিশ্রণ নেই?

এর জবাবে রাসুল [স] বললেন, এখানে যুলুম দারা المناب বা অংশীবাদকে বুঝানো হয়েছে। অতঃপর তিনি পাঠ করলেন : १० "হে বৎস! তুমি শিরক করো না, নি:সলেহে শিরক হচ্ছে মহা পাপ"। ইবনে তাইমিয়া [র] বলেন : १३ রাসুল [স]—এর কোন হাদিস যদি বিশুদ্ধ ও নির্ভরযোগ্য সূত্রে আমাদের কাছে পৌছে, তাহলে তাকেই আলকুরআনের ব্যাখ্যা হিসেবে গ্রহণ করা উচিত। অবশ্য এ সংক্ষান্ত বিশুদ্ধ হাদিসের সংখ্যা কম। মাওযু<sup>৪২</sup> হাদিস অসংখ্য প্রচলিত রয়েছে। ৪০

তিন. সাহাবিদের ভাষ্য ঃ আলকুরআনের তাফসিরের উৎস হিসাবে হাদিসের ভাষ্যের পর তৃতীয় গুরুত্বপূর্ণ উৎস হচ্ছে সাহাবিদের উক্তি ও অভিমত। তাঁরা ছিলেন কুরআনের ভাষাভাষী, কুরআনের অবতরণ ও সামগ্রিক পরিবেশ-গরিস্থিতি সম্পর্কে সম্যক পরিজ্ঞাত। 88

<sup>«</sup> وانزلنا اليك الذكر لعيين للناس ما نزل اليهي، ৪ : অালকুরআন, সুরা নাংল, আয়াত وانزلنا اليك الذكر العيين للناس ما نزل اليهي،

ob. जानकुराजान, मुता जारन रेमतान, जापाठ : ১৪৬

<sup>«</sup>استقدة مسن السلمة عسلس السسرة سنسيسن أذ يسفست قديد بهم رسسولا مسن انسف بهم يستد المدو عدل يسهم ايد عده ويزكيهم ويتعلمهم الكتباب والحكمة وأن كانوا من قبل لفي ضلال مبين»

<sup>«</sup> بابني لا تشرك بالله - ان الشرك لظلم عظيم » الله عليم عليم عليم عليم الله عليم عليم عليم عليم عليم الله عليم ا

৪১. যারকাশী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ: ১৬; সুযুতী, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৭৯

৪২. মাওয়ু ঃ المرضوع (মাওয়ু) শব্দটি ضع (ওয়াদউন) থেকে নির্গত। আভিধানিক অর্থ, বানানো, রাখা, তৈরি করা ইত্যালি। হাদিস শাল্রের পরিভাষায়, মিথ্যা বানোয়াট বক্তব্যকে রাসুলের [স] নামে হাদিস বলে চালিয়ে নেয়াকে মাওয়ু হানিস বলে। আলি ও নুআবিয়া [রা] -এর বল্পের কারণে হিজরি দিতীয় শতকে মাওয়ু হানিসের উৎপত্তি হয়। শিআ সম্প্রদায় সর্বপ্রথম ইরাকে বসে এই জাল হাদিস তৈরী কয়ায় দু:সাহস দেখায়। /দেখুল: কাওয়ায়েদুত তাহদিস/

৪৩. ডঃ আবসুল ওয়াহিদ, *পিএইচ,ডি থিসিস*, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় গ্রন্থাগার, অপকাশিত।

<sup>88.</sup> মুফতী উবাইদুল্লাহ, প্রাঞ্জ, পু. ৩৭১

৪৫. ইমাম আবু আবদুর রহমান সুলামী [র] একজন সুপ্রসিদ্ধ তাবেয়ি।

সাহাবিগণ আরবি ভাষার দক্ষ হওয়া সন্ত্বেও তাঁরা রাসুলের [স] কাছে সকলের মত কুরআন অধ্যয়ন করতেন। এ প্রসঞ্জো আবদুর রহমান সুলামী <sup>86</sup> [র] বলেন : <sup>86</sup> সাহাবিদের যাঁরা আমাদের কুরআন শিক্ষা দিতেন, যেমন উসমান ইবনে আফফান [রা], আবদুল্লাহ ইবনে মাসউদ [রা] ও অন্যরা তাঁরা আমাদের বলেছেন যে, তারা যখন রাসুল [স]—এর কাছে দশটি আরাত শিক্ষা করতেন, যতক্ষণ না এই আয়াতগুলার সামগ্রিক ইলমী ও আমলী বিষয়গুলো আয়ভ করতে পেরেছেন ততক্ষণ তারা সামনে অগ্রসর হতেন না।"

হবরত আবদুল্লাহ ইবনে ওমর [রা] আট বছরে সুরা বাকারা মুখস্থ করেন। 89 হবরত আবদুল্লাহ ইবনে ওমর [রা]—এর স্মৃতি শক্তি কি এতই দুর্বল ছিল যে, সুরা বাকারা মুখস্থ করতে আট বছর সমর লাগবে? না, এই দীর্ঘ সময়ের প্রয়োজন এই জন্যেই হয়েছিল যে, তিনি কুরআন মুখস্থ করার পাশাগাশি কুরআনের সংশ্লিষ্ট জ্ঞানও অর্জন করেছেন। 8৮ হবরত আবদুল্লাহ বিন মাসউদ [রা] বলেন: ৪৯ সেই সন্তার শপথ! যিনি ছাড়া আর কোন ইলাহ নেই। কুরআনের এমন কোন আয়াত অবতীর্ণ হয়নি যে সম্পর্কে আমি জানি না যে, এটি কার সম্পর্কে কোথায় অবতীর্ণ হয়েছে। আমি যদি এমন কোন ব্যক্তির সম্খান পাই, যিনি কুরআন সম্পর্কে আমার চেয়ে বেশি জ্ঞান রাখেন, আর আমার বাহন সে পর্যন্ত পৌছতে পারে, তবে অবশ্যই আমি তার কাছে গমন করবো।

তাকসিরের উৎস হিসেবে সাহাবিদের ভাষ্য গ্রহণ সম্পর্কে বিভিন্ন অভিমত পরিদৃষ্ট হয়। যেমন-

- ◆ কেউ কেউ বলেছেন : ° কুরআনের তাফসির কেবল সাহাবায়ে কিরাম থেকেই হওয়া উচিত। এ
  মতটি সম্পর্কে আলবুরহান ফি উলুমিল কুরআন গ্রন্থে বলা হয়েছে ° উক্ত মতটি সম্পূর্ণ সঠিক
  নয়। গ্রন্থকারের মতে, আয়াতের নস্থ ও নুবুল সংক্রান্ত বিস্তারিত ঐতিহাসিক পরম্পরা
  সম্পর্কিত সাহাবায়ে কিরামের সূত্রে বর্ণিত হাদিসসমূহ সনদ ° য়রূপ গ্রহণ করা যেতে পারে।
- ♦ আলিমদের একাংশের মতে :<sup>৫৩</sup> তাফসিরের ক্ষেত্রে সাহাবিদের অভিমত গ্রহণ করতেই
  হবে–এটা জরুরি নয়। কেননা এ ব্যাপারটি সবার জানা কথা য়ে, ইয়ায়ুদি ও খ্রিস্টানদের
  সাথে সাহাবা এবং তাবেয়িদের পরস্পর মেলামেশা হতো। আর এ ব্যাপারটিও জানা য়ে,

৪৬. সুযুতী, প্ৰান্তত্ত, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৭৬
"حدثنا الذين كانوا يقرعون القران كعشمان بن عفان وعبد الله بن مسمود وغيرهم - انهم كانوا اذا تعلموا من النبى سلى الله عليه وسلم عشر ابات لم يتجاوزها حتى بعلموا ما فيها من العلم والعمل"

اقام ابن عمر على حفظ البقرة ثمان نبن " প্র ১৭৬ و , ২য় খণ্ড, পূ. ১৭৬ أنام ابن عمر على حفظ البقرة ثمان نبن

৪৮, উবাইসুল্লাহ, প্রাণ্ডক্ত, পূ, ৩৭২

৪৯. ইগলে কালিছ, তাফসিরুল কুরআনিল আযিম, ১ম খও, পৃ. ৩
"والذي لا الله غيره ما نزلت اية من كتاب الله الا وانا اعلم قيمن نزلت واين نزلت ، ولو اعلم احدا اعلم يكتاب الله منى تناله المناء الاثينة"

৫০. আবু হাইয়্যান, আলবাহরুল মুহিত, মিসর : ১৯১০, ১ম খণ্ড, পু. ৫

৫১. সুরুতী, প্রান্তক্ত, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৭৮

৫২. সদৰ ঃ <u>। নিননা শকটি একবচৰ, বহুবচৰ হচ্ছে اسانيد</u> (আসাদিনা)। অৰ্থ নিৰ্ভৱযোগ্যতা, বিশ্বস্ততা। উসুলে হাদিসের পরিভাষায় হাদিস বর্ণনার সূত্রকে সদদ বলে। অথবা, হাদিসের মূল বক্তব্যে পৌহার বর্ণনা পরশারাকে সদদ বলে। হাদিসের বিভন্নতা রক্ষা ও শরিআতকে মিধ্যা ও প্রতারণার সংমিশ্রণ থেকে রক্ষা করার জন্য সনদের গুরুত্ব অদস্বীকার্য।

<sup>[</sup>দেখা যেতে গারে : আলমুজামুল ওয়াসিত ; মুকান্দামাতৃশ শায়খ; নুযহাতৃন নাযার]

৫৩. সহিহ আলবুখারী, ৮ম খণ্ড, পৃ. ২০০; ফাতহল বারী, ১৩শ খণ্ড, পৃ. ৩৯৪-৩৯৮

ইয়াহুদি সম্প্রদায় ইবরানি বা হিব্রু ভাষায় তাওরাত পাঠ করতো আর মুসলমানদেরকে গড়ানোর জন্য আরবি ভাষায় অনুবাদ করতো।

কোন মাসআলার ক্ষেত্রে যদি সাহাবি ও তাবেরিদের অভিমতের মাঝে মতানৈক্য দেখা দের, তবে সে ক্ষেত্রে সাহাবিদের অভিমতই প্রাধান্য পাবে। কেননা সাহাবিগণ তাবেরিদের চেরে আহলে কিতাব থেকে কমই উল্পুতি দিরেছেন। <sup>৫৪</sup>

তবে তাফসিরের উৎস হিসেবে সাহাবিদের অভিমত-ভাষ্য নিমোক্ত শর্ত সাপেকে গ্রহণীয়। <sup>৫৫</sup>

- ক. তাফসিরের উৎস হিসেবে সাহাবিদের অভিব্যক্তি ইলমুল হাদিসের মূলনীতি অনুযায়ী নিরীক্ষণ হওয়া আবশ্যক।
- খ. কোন আয়াতের তাফসির যদি রাসুল [র] থেকে নির্ভরযোগ্য সূত্রে প্রমাণিত না হয়, তখন সাহাবিদের ভাষ্য দলিল হিসেবে গ্রহণযোগ্য হবে। তবে রাসুলের [স] বর্ণিত তাফসির ও সাহাবিদের ভাষ্যের মধ্যে যদি বৈপরিত্য পরিদৃষ্ট হয়, তবে সাহাবিদের ভাষ্য গ্রহণীয় হবে না।
- গ. রাসুল [স] থেকে বদি কোন তাফসির নির্তরযোগ্য বর্ণনাসূত্রে বর্ণিত না থাকে, আর সাহাবিদের বর্ণনাকৃত তাফসিরে যদি কোন বিরোধ দেখা না যায়, তখন সাহাবিদের বর্ণনা গ্রহণীয় হবে।
- ঘ. রাসুলের [স] বর্ণনাকৃত তাফসিরের সাথে যদি সাহাবিদের তাফসিরের বৈপরিত্য দেখা যায়, সেক্ষেত্রে উভয় তাফসিরের মাঝে সামঞ্জস্য বিধান করার চেকা করতে হবে। সামঞ্জস্য বিধান করা সক্তব হলে এর উপরই আমল করা হবে। আর সামঞ্জস্য বিধান করা সক্তব না হলে তখন মুজতাহিদ ব্যক্তি দলিল—প্রমাণের ভিত্তিতে প্রসিক্ষ অভিমতটিকে গ্রহণ করতে পারবেন।
- চার. তাবিয়েদের অতিব্যক্তি ঃ তাফসিরের চতুর্থ উৎস হিসেবে তাবেরিদের অভিব্যক্তি—অভিনত বিবেচ্য। তবে তাফসির শান্দ্রে তাঁদের অভিনত উৎস হিসেবে গ্রহণীয় কী—না এব্যাপারে আলিমগণ মতবিরোধ করেছেন। যেমন কোন তাবেরি যদি সাহাবি থেকে তাফসির উল্পৃত করেন তা প্রকারান্তরে সাহাবিদের তাফসির হিসেবেই ধর্তব্য হবে। আর সাহাবিদের তাফসির গ্রহণীয়। আর তাবেরি যদি নিজস্ম অভিমত ব্যক্ত করে, আর তা যদি অন্য কোন তাবেরির বক্তব্যের বিপরীত হয়, সেক্ষেত্রে তাবেরির অভিমত দলিল হিসেবে গ্রহণীয় নয়। এমতাবস্থায় তাফসিরের অন্যান্য উৎসের ৫৮ ভিত্তি ও শরিআতের ৫৭ দলিল—প্রমাণের ভিত্তিতে সিন্ধান্ত নিতে হবে। আর তাবেরির তাফসির অন্য কোন তাবেরির তাফসিরের মাঝে বিরোধ না হলে তাঁর তাফসির দলিল হিসেবে গ্রহণীয় এবং এরূপ তাফসিরের অনুসরণ করা আবশ্যক। ৫৮

৫৪. সুযুক্তী, প্রান্তক, ২য় খণ্ড, পু. ১৭৮

৫৫. যারকাশী, প্রাণ্ডজ, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৭২; সুযুতী, প্রাণ্ডজ, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৭৬-১৭৮

৫৬. তাফসিয়ের অন্যান্য উৎস হচ্ছে- আলকুরআন, আলহাদিস, সাহাবিদের ভাষ্য, আরবি অভিধান ও পরিওদ্ধ বিবেক-বৃদ্ধি।

৫৭. শরিআত ঃ শরিআতের অর্থ হচ্ছে অনুসরণীয় সুস্পষ্ট পথ। পরিভাষায় ইপলামের যাবতীয় নিয়ম-কানুনকে বুঝায়। শরিআত হলেন মহান আল্লাহ তাআলা এবং প্রদর্শক হলেন রাসুল মুহাম্মন [স]। মানুষের জীবনের জন্ম থেকে মৃত্যু পর্যন্ত এবং মৃত্যুর পরের জীবনেও যা কিছু প্রয়োজন সবকিছুর বিধান ইসলামি শরিআতের প্রতিপাদ্য বিষয়। মূলত মুসলিম ব্যবহায়িক জীবন পদ্ধতিকে শরিআত বলে। এয় সকল বিধি-বিধান ও আইন-কানুন কুরআন, হালিস, ইজমা ও কিয়াসের মাধ্যমে নির্থায়িত। আর এগুলোই শরিআতের মূল উৎস। /দেখুন : ইনসাইকোপেডিয়া অব ইসলাম/

৫৮. হাফেজ ইমানুদ্দিন ইবনে কালির, প্রাগুক্ত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৫

পাঁচ. আরবি অভিধান ঃ আরবি ভাবা একটি বিস্তৃত ও সমৃদ্ধ ভাষা। এ ভাবার এক একটি শব্দ বেশ কয়েকটি অর্থে ব্যবহৃত হয়। তেমনি একটি বাক্যেরও একাধিক অর্থ হয়ে থাকে। আলকুরআনের ভাষা আরবি। আলকুরআনের যেসব শব্দ একাধিক অর্থে ব্যহত হয়, তা জানার জন্য আরবি অভিধানের প্রয়োজনীয়তা অন্সীকার্য। তবে অভিধানের উপর নির্ভর করে এ থেকে মর্মার্থ নির্ধারণ করা বিভ্রান্তির কারণ হবে। (১৯ এ কারণে কেউ কেউ আরবি অতিধানকে তাফসিরের স্বতন্ত্র উৎস হিসেবে গ্রহণ করতে অস্বীকার করেছেন। ৬০ এমনকি ইমাম মুহাম্মদ<sup>65</sup> [র]–এর দিকে একথাটিকে আরোপ করা হয়েছে যে, তিনি শুধু আরবি ভাষার মাধ্যমে কুরআনের তাফসির করাকে অপছন্দনীয় মনে করতেন।<sup>৬২</sup> কিন্তু আল্লামা যারকাশী আলবুরহান কি উলুমিল কুরআন গ্রন্থে বলেন : "ইমাম মুহাম্মদ [র]–এর উদ্দেশ্য তাফসিরের ক্ষেত্রে আরবি অভিধানকে সম্পূর্ণরূপে বর্জন করা নয় বরং উদ্দেশ্য হচ্ছে, কোন আয়াতের বাহ্যিক সহজবোধ্য অর্থকে পরিত্যাগ করে এমন কোন অর্থ গ্রহণ করা নিবিন্ধ যেগুলো কম ব্যবহৃত এবং মূল উদ্দেশ্য থেকে বিচ্যুত হয়ে কেবল আভিধানিক বিশ্লেষণের উপর নির্ভরশীল হয়।" উল্লেখ্য যে, কুরআন আরবি ভাষায় আরবদের সাধারণ পরিভাষা অনুযায়ী অবতীর্ণ হয়েছে। বিধায় যেখানে কুরআন, সুনাহ অথবা সাহাবিদের ভাষ্যের মাঝে কোন শব্দের তাকসির বিদ্যমান না থাকে, সেখানে আয়াতের এমন তাকসির করা হবে যা আরবদের সাধারণ পরিভাষা বলা মাত্রই দ্রুত বুঝে আসে। এ ক্ষেত্রে আরবি পদ্য সাহিত্যের কোন পংক্তিকে প্রমাণ হিসেবে উপস্থাপন করে এমন কোন কম ব্যবহুত অর্থ গ্রহণ করা সম্পূর্ণরূপে ভুল হিসেবে বিবেচ্য। অভিধানে হয়তোবা এরূপ অর্থ লিপিবন্ধ থাকতে পারে, কিন্তু সাধারণ কথাবার্তায় তা পরিত্যাজ্য। <sup>৬৩</sup> এ প্রসজ্যে একটি উদাহরণ উপস্থাপন করা যেতে পারে। হযরত মুসা [আ]-এর সম্প্রদায় যখন তাঁর কাছে পানির আবেদন করলো তখন আল্লাহ তাআলা মুসা [আ] কে নির্দেশ দিলেন : ৬৪ "আপনার লাঠি দিয়ে পাথরের উপর আঘাত করুন।" আরবি ভাষায় পারদর্শী কোন ব্যক্তির সামনে এ বাক্যটি বলার সাথে সাথে সে অনায়াসে বুঝে নিবে যে, এখানে আল্লাহ লাঠি দিয়ে পাথরের উপর আঘাত করার নির্দেশ দিচ্ছেন। অতএব, এ বাক্যটির এ অর্থটি সঠিক ও গ্রহণবোগ্য। কিন্তু স্যার সৈয়দ আহমদ অভিধানের অসমর্থিত সূত্রের উপর ভিত্তি করে দাবি করেছেন যে, এ আয়াতের অর্থ হবে "লাঠির সাহায্যে কংকরমর প্রান্তরে ভ্রমণ করুন"।<sup>১৫</sup>

তিনি اضرب [ইযরিব] এর অর্থ 'আঘাত করো' এর স্থলে 'স্রমণ করো' এবং الحجر [আলহাজার]–এর অর্থ 'পাথরের' স্থলে কংকরময় প্রান্তর বর্ণনা করেছেন। এরূপ বর্ণনা

৫৯. তাকী ওসনাদী, প্রাপ্তক্ত, ২য় খণ্ড, পৃ. ২৯৮

৬০, প্রাথক

৬১. ইমাম মুহান্দদ (র) ঃ তিনি ১৩২ হিজারিতে জন্মগ্রহণ করেন। ইমাম আবু হানিফার অন্যতম শিষ্য। হানাফী মাযহাবের বিকাশ ধারা তার ছারাই প্রতিষ্ঠিত হয়েছে। খলিফা হাজনুর রশিদের রাজত্বকালে [১৭০/৭৮৬-১৯০/৮০৯] তিনি হিচারপতি ছিলেন। ইমাম আবু ইউসুফ ও নুহাত্মলকে একত্রে ফিকহী পরিভাষায় সাহেবাইন বলে। তিনি ১৮৯ হিজারিতে ইত্তিকাল করেন।

<sup>[</sup>দেখা যেতে পারে : ইনসাইক্লোপেডিয়া অব ইসলাম ও কিকহ শান্তের ক্রমবিকাশ]

৬২, তাকী উসমানী, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পৃ. ২৯৮

७७. यात्रकानी, शाङक, ३म थ७, পृ. ১৬०

৬৫. দ্যার সৈয়দ আহমদ খান, তাফসিরুল কুরআন, ১ম খণ্ড, পু. ৯১

- অসমর্থিত, সর্বতোভাবে পরিত্যাজ্য। ৬৬ ইমাম আহমাদ [র] ৬৭ অভিধানের সাহায্যে এ ধরণের তাফসির–ই বর্ণনা করতে নিবেধ করেছেন। ৬৮
- ছয়. পরিশুন্ধ বিবেক বুন্ধি ঃ পরিশুন্ধ বিবেক বুন্ধি একটি মহৎগুণ। দুনিয়ার প্রতিটি কাজ কর্মে এর প্রয়োজনীয়ত। জনস্বীকার্য। এটি তাফসির শান্তের একটি উৎস হিসেবে বিবেচা। কেননা পূর্বোল্লেখিত উৎসসমূহের বারা উপকৃত হতে হলেও এগুণটি ব্যতীত সত্তব নয়। এ উৎসটি পূর্বোক্ত উৎসগুলোর পরিপূরক হিসেবে বিবেচা। এ উৎসটিকে একটি আলাদা উৎস হিসেবে উল্লেখ করার কারণ হচ্ছে যেহেতু আলকুরআন সৃহ্বাতিসৃহ্ব বৈচিত্রাময় তথ্য ও তত্ত্বে জরপুর, সেই বৈচিত্রাময় কুরআনের তথ্য ও তত্ত্বের অনুসন্ধান, চিন্তা ও গবেষণার মাধ্যমে তার উৎকর্ব সাধন করা। কুরআনের তথ্যানুসন্ধান, চিন্তা ও গবেষণার বার কিয়ামত পর্যন্ত থাকবে। আল্লাহ যাকে এ বিষয়ে প্রজ্ঞা দান কয়বেন সেই কুরআনের উন্মুক্ত থাকবে। আল্লাহ যাকে এ বিষয়ে প্রজ্ঞা দান কয়বেন সেই কুরআনের উন্মুক্ত বারে প্রবেশ করে পরিশুন্ধ বিবেক বুন্বির আলোকে জ্ঞান ভাঙারকে সমৃন্ধ কয়তে পায়বেন। কুরআনের ভাষ্যকার ভ্রম্ব আবদুল্লাহ ইবনে আব্বাস [রা] এর জন্য রাসুল দোআ করেছিলেন : ৭০ "হে আল্লাহ! তুমি তাকে বীনের সঠিক বুঝা দাও, তাফসিরের জ্ঞান দান কর!" রাসুলুল্লাহর এই দোআ পরিশুন্ধ বিবেক বুন্ধি গ্রহণযোগ্যতার ইজিত বহন কয়ে। তবে এই বিবেক বুন্ধি অবশাই শরিআতের নৌলনীতির সাথে কোন অবস্থায়ই সাংঘর্ষিক হবে না।

৬৬. যারকাশী, প্রাতক্ত, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৬১

৬৭. ইমাম আহমাদ [র] ঃ ইমান চতুইত্বের অন্যতম ইমাম আহমাদ বিদ হাস্বল ১৬৪ হিজরি সালে বাগদাদে জন্মগ্রহণ করেন। ইমান শাফেরির [র] বাগদাদের শিব্যদের মধ্যে তিনি সর্বজ্যেষ্ঠ ছিলেন। শিক্ষা সমান্তির পর তিনি শিক্ষাদান ওক করেন। এ সমরেই তিনি কিক্ই গবেষণার নিজম্ব ধারা প্রবর্তন করেন। ধলিকা মুতাসিম বিল্লাহর সময়কালে [৮৩৩-৮৪২ বি.] 'কুরআন কাদিম' তথা অবিনশ্বর কুরআনের পক্ষে রায় দেয়ায় তাঁকে জেলখানায় আটক কয়া হয়। সেখানে অনাদসিক অত্যাচারের পর তাঁকে মুক্তি দেয়া হয়। তিনি ৪০ হাজার হাদিস সংবলিত 'মাসনাদ' নামে একখানি হাদিস লিখেন। তাঁর পুত্র আবদুরাহ তাঁর নিকট থেকে রেওয়ায়াত করেছেন। কুরআন ও বিভন্ধ সনদবুক্ত হাদিসের অনুসারী, হাম্বলী মাবহারের প্রতিষ্ঠাতা ২৪১ হিজরি সালের ১২ রবিউল আউয়াল ৭৭ বছর বয়সে ইন্তিকাল করেন। [দেখা যেতে পারে: আলমাওসুআতুল ইসলামিয়া]

৬৮. তাকী ওসনানী, প্রাপ্তক, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩০০

৬৯, **কুরআনের তাষ্যকার ঃ** এই লোজাটি বিশিষ্ট সাহাবি হযরত আবদুল্লাহ ইবনে আব্বাসের রা] জন্য রাসুল [স] করেছিলেন। ইবনে আব্বাসের পাণ্ডিত্য, কুরআনের ব্যাখ্যায় তাঁর অসামান্য অবদানের প্রেক্তিতে রাসুল [স] বলেছিলেন:

তুমি কুরআনের কতইনা উত্তম তার্যকার।

<sup>[</sup>দেখা যেতে গারে : আলইতকান ফি উলুমিল কুরআন; আততাফসির ওয়াল মুফাসসিরুন]

## তাফসিরের সূচনাকাল

আল্লাহ তাআলা প্রত্যেক রাসুলকে [স] তাঁর কওমের ভাষাভাষি করে প্রেরণ করেছেন। যেন রাসুল স্পর্ফভাবে তাদের কাছে আল্লাহর ফরমান স্পষ্ট ভাষায় ব্যাখ্যা করতে পারেন। আল্লাহ বলেন : ১

'আমি পাঠিয়েছি প্রত্যেক রাসুলকে তার কওমের ভাষায় যেন সে স্পফ্টভাবে তাদের কাছে বর্ণনা করতে পারে।'

কুরআন আরবি ভাষায় নাযিলকৃত সর্বশেষ আসমানী কিতাব। আল্লাহ বলেন : ২

'নিক্য়ই আমি অবতীর্ণ করেছি কুরআন আরবি ভাষার, যাতে তোমরা বুকতে পার।' আল্লাহ আরো বলেন : «انا جعلناه قرانا عربيا لعلكم تعقلون» 'নিক্য়ই আমি করেছি একে আরবি কুরআন, যাতে তোমরা বুকতে পার।' আল্লাহ তাআলা অন্যত্র বলেন :8

«وانه لتنزل رب العالمين ، نزل به الروح الامين ، على قلبك لتكون من السنذرين ، بلسان عربى مبين ،

'নিকরই এ কুরআন রাব্বুণ আলামিনের নাবিলকৃত। বিশ্বস্ত ফিরিশতা জিবরাইল একে নিয়ে এসেছেন। আপনার অন্তরে, যাতে আপনি সতর্ককারী হতে পারেন। [তা নাবিল করা হয়েছে] পরিষ্কার আরবি ভাষার।'

কুরআন আরবি ভাষায় নাথিল হওয়ার কারণে আরবি ভাষাভাষী লোকদের তা বুঝতে ও অনুধাবন করতে অসুবিধা হরনি। নিরক্ষর আরবরাও কুরআন শুনেছে ও বুঝেছে। কুরআন নাথিল হওয়ার সাথে সাথে রাসুল [স] তা সাহাবিদেরকে আবৃত্তি করে শুনাতেন, আর সাহাবিগণ তা অনুধাবন করে তদানুযায়ী আমল করতেন। কোনরূপ ব্যাখ্যা—বিশ্লেষণের প্রয়োজনীয়তা দেখা দেরনি। তবে কোন কোন ক্ষেত্রে ব্যাখ্যা জানার প্রয়োজন হলে তাঁরা রাসুলের শরণাপন্ন হতেন, তাঁর কাছে আয়াতের প্রয়োজনীয় ব্যাখ্যা জেনে নিতেন। কোনরূপ রূপক অভিব্যক্তি সম্পর্কে তাঁরা রাসুলকে প্রশ্ন করতেন না। আলকুরআনের ২৯টি সুরার প্রারক্তে ১৪টি হরক 'হুরুফে মুকান্তাআত' তথা বিচ্ছিন্ন বর্ণ হিসেবে পরিচিত। কোনো সাহাবি এ বিষয় রাসুলের [স] কাছে ব্যাখ্যা জানতে চেয়েছেন এবং তিনি তাঁর ব্যাখ্যা দিয়েছেন, এমন প্রমাণ দেয়া বেশ কঠিন। কেননা তাঁরা মনে প্রাণে কুরআনকে আল্লাহর কালাম বলেই নির্দ্বিধায় স্থীকার করতেন, মেনে চলতেন জীবন চলার প্রতিটি ক্ষেত্রে।

আলকুরআন, সুরা ইবরাহিম, আয়াত : 8

আলকুরআন, সুরা ইউসুক, আয়াত : ২

অলকুরআন, সুরা য়ৢখরুফ, আয়াত : ৩

আলকুরআন, সুরা তআরা, আয়াত : ১৯২-১৯৫

তবে যেসব আয়াতের ব্যাখ্যা ছাড়া আমলী জেন্দেগীতে সমস্যা দেখা দিত কেবল সেসব আয়াতের ব্যাখ্যা সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করতেন। সাহাবিগণ প্রয়োজনের প্রেক্ষাপটে কখনো আয়াতের শব্দ, বাক্যাংশের ব্যাখ্যা জানার চেক্টা করতেন, রাসুল [স] তা ব্যাখ্যাকারে তাঁদের মাঝে উপস্থাপন করতেন। আলকুরআন জানার ক্ষেত্রে প্রশ্নোত্তরের এ প্রক্রিয়াটিই পরিভাবাগত দিক থেকে তাকসির হিসেবে পরিচিতি লাভ করে।

সুরা ইউসুফের ২নং আয়াত "ان انزلناه قران عرب العلكم تعقلون । দ্বারা বুঝা যায় যে, কুরআনের মর্মার্থ বুঝে তদানুযায়ী আমল করার জন্য ইহা নাবিল হয়েছে। কুরআনের আয়াত দুই ধরনের। মুহকাম বা সুস্পফ আর মুতাশাবিহ বা দ্বার্থবোধক। সাহাবিগণ মুহকাম আয়াতের অর্থ জানতেন। তদুপরি কোন আয়াতের মর্মার্থ ও আনুষ্জািক বিবয় বুঝতে না পারলে রাসুল [স] কে জিজ্ঞাসা করতেন। যেমন আয়াহর বাণী : 

ज

'মানুবের মধ্যে তার উপর আল্লাহর জন্য এ ঘরের হজ্ব করা ফর্য যার সেখানে যাওয়ার সামর্থ্য আছে।'

এ আয়াতখানির বক্তব্য যদিও সুস্পউ তদুপরি সাহাবিগণ এর মর্মার্থ অনুধাবন করতে না পেরে রাসুল [স] কে প্রশু করেন:

"افی کل عام فسکت فقالوا یارسول الله افی کل عام قال لا ولوقلت نعم لوجیت-"
'হে আল্লাহর রাসুল! হজুের এ নির্দেশ কি প্রতি বছরের জন্য? তিনি বললেন : না। তিনি বললেন :
আমি যদি হাাঁ বলতাম, তবে তা প্রতি বছর অবশ্যই ওয়াজিব হয়ে যেত।
<sup>৮</sup>

রাসুল [স] সাহাবিদের প্রশ্নের প্রেক্ষিতে যে উত্তর দিলেন তা মূলত আল্লাহ তাআলার হুকুমেই দিয়েছেন। কেননা রাসুল [স] কুরআনের মর্মার্থ সাহাবিদেরকে উত্তমরূপে বুঝিয়ে দেয়ার জন্য আদিকউও ছিলেন।

আল্লাহ বলেন :

'আর আপনার প্রতি নাযিল করেছি কুরআন যাতে আপনি মানুষকে সুস্পঊভাবে বুঝিয়ে দেন যা তাদের প্রতি নাযিল করা হয়েছে।'

আল্লাহ তাআলার এ নির্দেশান্যায়ী রাসুল [স] সুরা ও আয়াত নাযিলের প্রেক্ষাপট, নাসিখ ও মানসুখ আয়াত, সুরা ও আয়াতের ক্রমবিন্যাস পদ্ধতিসহ কুরআনের শব্দ ও বাক্যের মর্মার্থ বিশ্লেষণ করতেন। ১০

৫. ত. এম. এম রহমান, ভুলুআন পরিচিতি, ঢাকা : নুবালা পার্যনিকেশন, প্রথম প্রকাশ ১৯৯১ , পৃ. ২২৫, ২২৬

৬. আয়াতের অর্থ : 'নিকয়ই আমি অবতীর্ণ করেছি কুরজান আরবি ভাষায়, যাতে তোমরা বুঝতে পার।'

আলকুরআন, সুরা আলে ইমরান, আয়াতাংশ : ৯৭

৮. আৰু ইসা তিরমিয়ী, জামে আততিরমিয়ী, ১ম খণ্ড, হজু অধ্যায়,

আলকুরআন, সুরা নাহাল, আয়াতাংশ: 88

কাষী সানাউল্লাহ পানিপথী, তাফসির মাযহারী, (বাংলা অদুবাল), ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ, ১ম খণ্ড, মুখবন্ধ, পৃ. ১২

যেমন আল্লাহর বাণী :<sup>১১</sup> «১৮ و الوسلاة» 'তোমরা সালাত কায়েম করবে'। এ আয়াতের অর্থ সুস্পফ হলেও সালাত কায়েম করার নিয়ম–পশ্বতির বিস্তারিত বিবরণ এখানে নেই। এ সম্পর্কে বিবরণ এসেছে হাদিস শরিফে। রাসুল [স] বলেন :<sup>১২</sup>

"صلوا كيا رأيت وني اصلي" 'আমাকে তোমরা বেভাবে সালাত আদায় করতে দেখ তোমরা সেভাবে সালাত আদায় কর।'

এতাবে সাওম পালনের প্রারম্ভিক সময় সম্পর্কে আল্লাহ বলেন :<sup>১৩</sup>

«حتى يتبين لكم الخيط الابيض من الخيط الاسود» "যতক্ষণ কালো রেখা হতে সাদা রেখা স্পেইরূপে তোমাদের কাছে প্রতিভাত না হয়।"

এ আয়াত নাবিলের পর আদি ইবনে হাতিম [রা] নামক সাহাবি আয়াতের মর্মার্থ অনুধাবন করতে না পেরে কালো ও সাদা সুতা বালিশের নিচে রেখে দেন। রাতে বারবার উঠে কালো সুতা থেকে সাদা সুতার পার্থক্য নির্ণয়ের চেফা করতেন। কালো সুতা ও সাদা সুতার পার্থক্য করতে না পেরে তিনি রাসুলের [স] কাছে আয়াতের মর্মার্থ জিজ্ঞাসা করেন। রাসুল [স] বলেন: কালো সুতার দ্বারা রাত এবং সাদা সুতার দ্বারা দিন উদ্দেশ্য। ১৪

অনুরূপ আল্লাহর বাণী :১৫

«الذين امنوا ولم يلبسوا ايسانهم بظلم أولئك لهم الامن وهم مهتنون»

'যারা ইমান এনেছে এবং নিজেদের ইমানকে যুলুম দারা কলুবিত করেনি, তাদেরই জন্য রয়েছে নিরাপত্তা এবং তারাই সৎপথপ্রাপত।'

এ আয়াতখানি নাবিল হলে সাহাবিগণ রাসুল [স] কে জিজ্ঞাসা করেন: 'আমাদের মধ্যে এমন কে আছেন বিনি বুলুম করেননি'? তখন রাসুল [স] বুলুমের ব্যাখ্যা করে বললেন: এখানে বুলুম দ্বারা শিরক বুঝানো হয়েছে।

অতএব বলা যায়, উপরোক্ত প্রেক্ষিতে সাহাবিদের যুগেই তাফসির অভিজ্ঞানের বুনিয়াদী ভিন্তির শুভ সূচনা হয়। রাসুল [স] সাহাবিদেরকে আলকুরআনের যে মাহাত্ম্য শিক্ষা দিয়েছেন, কুরআনের যে ব্যাখ্যা–বিশ্লেষণ উপস্থাপন করেছেন তা থেকেই ইলমে তাফসিরের অভিযাত্রা শুরু হয়। ১৬ অবশ্য এ সময় তাফসির অভিজ্ঞান গ্রন্থাবন্ধ হয়নি, সাহাযিদের স্কৃতিপটে সংরক্ষিত ছিল।

১২. বুখারী, তিরমিয়ী, সালাত অধ্যায় দ্র:

১৩. আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াতাংশ : ১৮৭

১৪. কাবী সামাউদ্ধাহ পানিপথী , প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, মুখবন্ধ, পু. ১২

১৫. আলকুরআন, সুরা আনআম, আয়াত : ৮২

১৬. ভ. সুবহি সালিহ, মাবাহিস ফি উলুমিল কুরআন, বৈরুত: দারুল ইলম লিল মালাইন, ১৯৮৫, পু. ১৪২

#### পরিতেহদ : ২

### তাফসির অভিজ্ঞানের বিকাশধারা

রাসুলুলাহ সালালার আলাইহি জ্যাসালাম সাহাবা কিরামের সময়কাল থেকেই আলকুরআনের অনুবাদ ও 
তাফসিরের কাজ চলে আসছে। রাসুল [স] কুরআনের বাণী মানুবের কাছে পৌঁছানোর জন্য, এর 
ব্যাখ্যা–বিশ্লেষণ পেশ করার জন্য আদিক ছিলেন। এ প্রসঞ্জো আল্লাহর বাণী :

«يايها الرسول بلغ ما انزل اليك من ربك وان لم تفعل فما بلغت رسلته والله يعصمك من الناس ان الله لايهدى القوم الكافرين»

'হে রাসুল! আপনি পৌছে দিন যা আপনার প্রতি আপনার প্রতিপালকের পক্ষ থেকে নাযিল করা হয়েছে তা, আর যদি তা না করেন তবে আপনি তাঁর পয়গাম পৌছালেন না। আল্লাহ আপনাকে মানুবের থেকে রক্ষা করবেন। নিশ্চরই আল্লাহ তাআলা কাফির সম্প্রদায়কে হিদায়াত করেন না।' আল্লাহ তাআলা রাসুল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসালাম উপর কুরআন সংরক্ষণ ও তার বর্ণনা করার সুমহান দায়িতু অর্পণ করেছিলেন। আল্লাহ বলেন :

খা বিশ্বর এর একএকরণ ও পাঠ করিয়ে দেয়ার দায়িত্ব আমার। সূতরাং আমি যখন তা পাঠ করি, তখন আপনি সেই পাঠের অনুসরণ করুন। তারপর এর বিশদ ব্যাখ্যার দায়িত্বতো আমারই।' রাসুল সালালাহ আলাইহি ওয়াসালাম কুরআনের প্রয়োজনীয় ব্যাখ্যা–বিশ্বেষণ জানতেন, সাহাবিদেরকে কুরআনের মর্মবাণী বুঝিয়ে দেয়াও তাঁর দায়িত্ব ছিল। আলাহ বলেন :°

«وانزلنا اليك الذكر لتبين للناس ما نزل اليهم لعلهم يتفكرون»

'আর আপনার প্রতি নাবিল করেছি কুরআন, যাতে আপনি মানুষদেরকে সুস্পইতাবে বুঝিয়ে দেন যা তাদের প্রতি নাবিল করা হয়েছে। আশা করা যায় তোমরা চিন্তা—ভাবনা করবে।' পুণ্যাত্মা সাহাবিগণ কুরআন বুঝতে পারতেন। কেননা কুরআন তাদের ভাষায়ই নাবিল হয়েছে। এ সম্পর্কে ইবনে খালদুন বলেন :8

ان القران نزل بلغة العرب وعلى اساليب بلاغتهم، فكانوا كلهم يفهسرند، وبعلسون معانيد في مفرداته وتراكيب.

তবে কোন আয়াতের অর্থ বৃক্তে সমস্যা দেখা দিলে সাহাবিগণ পরস্পর আলোচনা করতেন, একে অন্যকে জানতে সাহায্য করতেন। কখনো কুরআন ভেবে ব্যাখ্যা থেকে বিরত থাকতেন। যেমন আবু উবাইদ তার ফাযাইল গ্রন্থে ইবরাহিম আততায়মী থেকে বর্ণনা করেন যে, হবরত আবু বকর সিদ্দিক [রা]—এর কাছে আল্লাহর বাণীর : (॥॥॥) অর্থ জিজ্ঞাসা করা হলে তিনি উত্তরে

১. আলকুরআন, সুরা মায়িদা, আয়াত : ৬৭

২, আলকুরআন, সুরা কিয়ামাহ, আয়াত : ১৭-১৯

৩. আলবুরুআন, সুরা নাহাল, আয়াত : 88

মানা আলকান্তান, মাবাহিস ফি উলুমিল কুরআন, য়িয়াদ : মাকতাবা আলমাআরিফ, তা.বি., পৃ. ৩৪৫

প্রালকুরআন, সুরা আবাসা, আয়াত : ৩১

বললেন: 'আমি কোন্ আকাশের নিচে আর কোন জমিনের উপর টিকে থাকবো বদি আমি আল্লাহর কিতাবে এমন কথা বলি যা আমি জানি না'।

অবশ্য এই বর্ণনাটি হ্যরত আনাস [রা] থেকে বর্ণিত আছে এভাবে :ి হ্যরত ওমর [রা] মিস্মারে দাঁড়িয়ে পাঠ করলেন " وناكهة وناكهة " তখন সমবেত লোকজন বলল : আমরা "فاكهة وابا ان هذا لهو التكلف بعصر : বারলাম কিন্তু «مذا لهو التكلف بعصر : কিন্তু قطة কিং ওমর তখন উত্তর দিলেন

আবু উবাইদ মুজাহিদের সূত্রে ইবনে আব্বাস [রা] থেকে বর্ণনা করেন, ইবনে আব্বাস বলেন:

كنت لا ادرى (فاطرالسموات والارض) حتى اتانى اعرابيان يتخاصسان في بئر، فقال احدهما : انا فطرتها، يقول : انا ابتدأتها .

'আমার فاطرال والارض এর অর্থ জানা ছিল না। আমার নিকট দুই বেদুঈন ব্যক্তি উপস্থিত হয়ে পরস্পর ঝগড়া করতে ছিল। একজন বলল : আমি কৃপ খনন করেছি, অন্যজন বলল : আমি তৈরি করেছি।'

আরবরা কুরআনের সব বিষয়ই জানতেন এমনটা নয়। কোন কোন ক্ষেত্রে কুরআনের দুর্গভ শব্দাবলী ও মুতাশাবিহ আয়াত সম্পর্কে একে অপরের কাছে ব্যাখ্যা করে বুঝিয়ে দিতেন। ইবনে তাইমিয়া বলেন :

ان العرب التسترى في السعرفة بجسيع ما في القران من الغريب والمتشاب، بل أن بعضها يفصل في ذلك عن بعض.

তাফসির অভিজ্ঞানের বিকাশধারাকে আলোচনার সুবিধার্থে তিনটি ভাগে বিভক্ত করতে পারি। বেমন— ১. নবি সাল্লাল্লাছ আলাইহি জ্যাসাল্লাম ও সাহাবিদের যুগ; ২. তাবেরিদের যুগ ও ৩. সংকলনের যুগ। ১ম যুগে তাফসিরের গোড়াপন্তন হয় এবং ২য় যুগ তথা তাবেরিদের যুগ থেকে এর উৎকর্ষ সাধিত হতে থাকে।

### নবি [স] ও সাহাবিদের যুগ

নবি সাল্লালায় আলাইছি ওয়াসালাম ছিলেন আলকুরআনের সর্বপ্রথম ব্যাখ্যাতা। আলকুরআনের মর্মকে মানুবের সামনে উপস্থাপন করাই ছিল তাঁর দায়িত্ব—কর্তব্য। ১০ এ ছিল তাঁর নবুওয়াতি জীবনের অন্যতম মিশন। কুরআন নাযিলের সাথে সাথে রাসুল সাল্লালায় আলাইছি ওয়াসাল্লাম উপস্থিত সাহাবিদের তিলাওয়াত করে তা শুনাতেন, আর সাহাবিগণ তা মুখস্থ করে নিতেন অথবা তা অনুধাবন করে তদানুবায়ী কাজ করতেন। কোন আয়াতের ব্যাখ্যার প্রয়োজন দেখা দিলে রাসুলের সাল্লালায় আলাইছি ওয়াসাল্লাম থেকে জেনে নিতেন। ১১ রাসুল [স] কুরআন দ্বায়া যখন আল্লাহর বাণী:

সুরুতী, আলইতকান ফি উলুমিল কুরআন, দিল্লি: কুতুবখানা এশাআতে ইসলাম, তা:বি:, ১ম খণ্ড, পৃ. ১১৫

৭. প্রাগুক্ত, ২য় খন্ড, পু. ১১৩

৮ প্রাগর

৯. যাহাবী, আততাফসির ওয়াল মুফাসসির্ন, পাকিস্তান : এদারাতুল কুরজান ওয়াল উলুমূল ইসলামিয়া, ১৪০৭ হি./১৯৮৭ খ্রি. ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৬

১০. ড. সুবহি সালিহ, মাবাহিস ফি উলুমিল কুরুআন, বৈয়ত : লায়ুল ইলম দিল মালাইল, ১৯৮৫, পু. ২৮৯

১১. রাসুল [স] সাহাবিদের প্রশ্নোন্তরে বিভিন্ন আরাতের তাফসির পেশ করতেন। তবে রাসুল [স] সম্পূর্ণ কুরআনের তাফসির করেছেন কিনা এ বিষয়ে অবশ্য আলিমগণ মতবিরোধ করেছেন। যেমন ইবনে তাইমিয়াসহ শীর্ষপানীর একলল আলিমের মতে, রাসুল [স] সম্পূর্ণ কুরআনেরই তাফসির করেছেন। আর অন্য একলল আলিমের মতে, তিনি সমস্ত কুরআনের তাফসির করেছেন। আর অন্য একলল আলিমের মতে, তিনি সমস্ত কুরআনের তাফসির করেছেন বরং তিনি কেবল সেসব আয়াতের তাকসির করেছেন, যার মর্মোম্পারে সাহাবিগণ অক্ম ছিলেন। উত্তর পক্ষ যথাযথ সূত্রের মাধ্যমে দালিল-গ্রমাণাদি উপস্থাপনেরও প্রয়াস পেয়েছেন। তথে মতামত যাই থাক না কেন রাসুল [স]-এর তাফসির সংখ্যা যে নিতাত কম নয় তা হাদিসের প্রশ্বপুলো অধায়ন করলেই সহজে অনুমান করা যায়।

الذين امنوا ولم يلب وا ايسانهم بظلم» নাবিল হয় তখন রাসুল [স] «الذين امنوا ولم يلب وا ايسانهم بظلم» ব্যাখ্যা করেন। ২২ এতাবে তাফসিরের গোড়াপন্তন হলেও দীর্ঘ দিনে তাফসির প্রন্থাকারে সংরক্ষিত হয়নি, তখন কেবল সাহাবিদের স্মৃতিপটে সংরক্ষিত ছিল। মহানবির [স] যুগে এতাবে প্রশ্নোন্তর, পরস্পর আলোচনা ও তাব বিনিময়ের মধ্যে সীমাবল্ধ থেকেই তাফসির অভিজ্ঞান বিকিপ্তভাবে সংরক্ষিত হতে থাকে। আলাদা শাস্ত্র হিসেবে তখনও আত্মপ্রকাশ করেনি।

শাত্রবিদগণের মতে, তাফসির হলো عقيقة المراد তথা প্রকৃত অর্থ। আর পুণ্যাত্মা সাহাবা কিরামই কেবল এ কাজের উপযুক্ত, যোগ্য উত্তরসুরীও বটে। কেননা তাঁরা কুরআন নাযিলের সময় উপস্থিত থাকতেন এবং প্রত্যক্ষ করতেন নুযুলের উপলক্ষ ও কার্যকারণ। এ কারণে ইমাম মাতুরিদী (র)-এর মতে : "তাফসির সাহাবিদের কাজ আর তাবিল শাস্ত্রবিদদের কাজ"। <sup>১৩</sup> আর সাহাবিগণ তাফসির করতে গিয়ে সতর্কতাও অবশব্দন করতেন। ইমাম মাতৃরিদী (র) সাহাবিদের সতর্কতা উল্লেখ করতে গিয়ে হযরত আবু বকর, আবদুল্লাহ ইবনে আববাস [রা] কর্তৃক বর্ণিত হাদিস উল্পুত করেছেন। এঁদের বর্ণিত হাদিসের মর্মার্থ এরূপ: আমি যদি কুরআনে আমার মনগড়া কিছু বলি কিংবা আমি যা জানি না বা প্রত্যক্ষ করিনি এমন কিছু সংযোজন করি, তাহলে কোন্ জমিন আমাকে আশ্রয় দিবে, কোনু আকাশ আমাকে ছায়া দিবে?<sup>১৪</sup> এ কারণে খোলাফায়ে রাশেদুনের ও তাঁদের অব্যবহিত পরবর্তী সময় অত্যন্ত সতর্কতার সাথে কুরআনের তাফসির সংরক্ষিত হয়েছে। সাহাবিগণ কুরআন একত্রকরণ ও প্রচার-প্রসারে ব্যাস্ত থাকার তাফসির অভিজ্ঞান রচনার প্রয়োজন ততটা অনুভূত হয়নি। কেননা উদ্ভূত কোন সমস্যার সমাধানের জন্য সাহাবিদের উপস্থিতিই যথেন্ট ছিল। এরপর হাদিসের প্রসিন্ধ গ্রন্থসমূহে তাফসির অধ্যায় সংযোজনের প্রক্রিয়া শুরু হয়। এভাবে হাদিসের সংকলনে তাফসিরের অধ্যায় অন্তর্ভুক্তির মধ্য দিয়েই তাফসির অভিজ্ঞানের সূচনা হয়।<sup>১৫</sup> সাহাবিগণ চারটি উৎসকে ভিন্তি করে নিম্নোক্ত পদ্ধতি অবলন্দনে তাকসির করেন। তারা প্রথমত আয়াতের অর্থ অনুধাবনে অন্য আয়াতের সাহায্য নিতেন। যদি আয়াতের পরিপুরক অন্য আয়াত না পেতেন, তখন তারা হাদিস দ্বারা ব্যাখ্যা করতেন। কোন বিষয়ের সমাধান হাদিসে না পেলে নিজেরা ইজতিহাদ করতেন। সর্বোপরি তাঁরা আহলে ফিতাব, প্রাচীন আরবি সাহিত্য, জাহেলী ও ইসলামি যুগে প্রচলিত প্রথার সাহায্য নিতেন। <sup>১৬</sup> সাহাবিদের তাফসিরের পদ্ধতি চারটি २(ण्य-

১২. মুসাইদ, উসুগুততাফসির, দান্দান : দারু ইবনুদ জাওয়ী, ১৪২০ হি., পৃ. ২২

১৩ আলমাত্রিলী, তাবিলাত আহাল আল সুনাহ (ড. এম.এম রহমান সম্পাদিত) বাগলাদ : ধর্মবিষয়ক মন্ত্রণালয়, ১৯৮৩/১৪০৪, পু. ৫

১৪. প্রাগৃক্ত, পৃ. ৫; ইবনে জারির আতভাবারী, জামিউল বায়ান আন তাবিলে আইয়িল কুরআন, যের্ভ : দারুল ফিকার, ১৪১৫ হি. /১৯৯৫ খ্রি., ১ম খণ্ড, পৃ. ৭৭, ৭৮

১৫, ড. এম.এম রহনান, প্রাগুক্ত, পৃ. ২২৭

১৬. বাহাবী, প্রাগুক্ত, ১ম খড়, পৃ. ৩৭-৬২, মুসাইদ, প্রাগুক্ত, ১৪২০ হি., পৃ. ২২

## এক. কুরআন দারা কুরআনের তাফসির

আলকুরআনের এক আয়াতকে অন্য কোন আয়াত দ্বারা ব্যাখ্যা করাকে তাফসিরুল কুরআন বিল কুরআন বলে। তাফসিরের এ পল্বতিটি অতীব বিশুল্ব। <sup>১৭</sup> সাহাবিদের কাছে কোন আয়াতের ব্যাখ্যা জানতে চাইলে সর্বপ্রথম এই সর্বোৎকৃষ্ট পল্বতিটির শরণাপন্ন হতেন। কুরআনের দ্বারা কুরআানের ব্যাখ্যা করার প্রয়োজন এই জন্য দেখা দেয় যে, কুরআনের বহু জায়গায় কোন বিষয়কে সংক্ষিপতাকারে বর্ণনা করা হয়েছে কিছু সেই বিষয়টির অন্যত্র আবার বিস্তারিত বিবরণ এসেছে। যেনন হয়রত আদম [আ] ও ইবলিসের কাহিনী এক স্থানে সংক্ষিপতভাবে এসেছে আবার অন্যত্র বিস্তারিত বর্ণনা এসেছে। অনুরূপ কোন বিষয় কোন স্থানে শর্তহীনভাবে বর্ণিত হয়েছে এবং অন্যত্র তা শর্তসাপ্রেক্ষ বর্ণিত হয়েছে। কোন স্থানে একটি বিষয়ের বিধি–বিধানকে সাধারণভাবে বর্ণিত হয়েছে আবার অন্যত্র তা শর্তসাপ্রেক্ষ কন্যত্র তা সুনির্দিক্টভাবে বর্ণনা করা হয়েছে। <sup>১৮</sup> এখানে কুরজানের দ্বারা কুরআনের তাফসিরের কিছু দৃক্টান্ত উপস্থাপন করিছি।

০১. আল্লাহর বাণী :১৯

## «احلت لكم بهيسة الانعام الا مايتلى عليكم»

'তোমাদের জন্য হালাল করা হয়েছে চতৃষ্পদ জন্তু, সেগুলো ছাড়া যা তোমাদের কাছে বর্ণিত হচ্ছে।'

এ আয়াতাংশে হারাম কস্তুর বিবরণ দেয়া হয়নি। কিন্তু অন্য আয়াতে এর বিবরণ দেয়া হয়েছে। আল্লাহ বলেন :<sup>২০</sup>

«حرمت عليكم الصيعة والدم ولحم الخنزير وما اهل لغير الله به الخ»

'তোমাদের জন্য হারাম করা হয়েছে মৃতপ্রাণী, রক্ত, শৃকরের গোশত, আল্লাহ ছাড়া অন্যের
নামে যবাই করা পশু, শ্বাসরোধে মৃত পশু, আঘাতে মৃত পশু, উক্তস্থান থেকে শিং এর
আঘাতে মৃত পশু, হিংস্র জানোয়ারের ভক্ষণ করা পশু, তবে তোমরা যা যবেহ করেছ তা
ছাড়া, যা মূর্তিপূজার দেবীতে বলি দেরা হয় এবং যা লটারীর তীর দিয়ে ভাগ করা হয়।'

०२. जाज्ञारत वांनी :<sup>२३</sup> «فتلقى ادم من ربه كلمات»

'তারপর আদম তার পালনকর্তার কাছ থেকে কিছু বাণী শিখে নিল।'

এ আয়াতে আদম [আ] কোন বাণীটি শিখে নিলেন তার বর্ণনা নেই। অন্য আয়াতে এর বর্ণনা প্রসজো আল্লাহ বলেন :<sup>২২</sup>

১৭. আলি সাবুনী, *আততিবহুয়ান ফি উলুমিল কুরআন*, বৈয়ুত: আলামুল কুতুব, ১৯৭৪, পৃ. ৬৭; কাসিম আলসিমায়ী, *মুকাদ্দিমা* তাফসির আদনাসাফী, করাটি: কাদিমী কুতুবখানা, তা:বি:, পৃ. ৯

১৮. যাহাযী, প্রাগুক্ত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৭

১৯. আগকুরআন, সুরা মায়িলা, আরাতাংশ : ১

২০.আলকুরআন, সুরা মায়িদা, আরাতাংশ : ৩

২১. আলবুরআন, *সুরা বাকারা*, আয়াতাংশ: ৩৭

২২. আলকুরআন, সুরা আরাফ, আয়াত : ২৩

'তারা [আদম ও হাওয়া] বলল : হে আমার রব! আমরা আমাদের উপর যুলুম করেছি, যদি আপনি আমাদের ক্ষমা না করেন এবং আমাদের প্রতি দরা না করেন, তবে অবশ্যই আমরা ক্তিগ্রস্তদের অন্তর্ভুক্ত হয়ে পড়ব।' এ আয়াতটি উপরোক্ত আয়াতের ব্যাখ্যামূলক আয়াত।

٥٥. जाज्ञारत वानी : ولاتدركم الايصار ، अ

"দৃষ্ঠিসমূহ তাকে পরিবেক্টন করতে পারে না।' এ আয়াতের ব্যাখ্যামূলক আয়াত হচ্ছে—<sup>২৪</sup> الى ربها ناظرة "তাদের রবের দিকে তাকিয়ে থাকবে।'

«وان يك صادقا يصيبكم بعض الذي يعدكم» व8. वाज्ञारत वांनी : १० وان يك صادقا

'আর যদি সে সত্যবাদী হয় তবে তার কিছু না কিছু তোমাদের উপর অবশ্যই আপতিত হবে যার প্রতিশ্রুতি সে তোমাদেরকে দিচ্ছে'।

এ আয়াতে দুনিয়ায় সুনির্দিক্ট সময়ের জন্য সামান্য আযাবের কথা বর্ণিত হয়েছে। কিন্তু জন্যান্য আয়াতে আযাবের বিস্তারিত বিবরণ এসেছে। আল্লাহ বলেন :<sup>২৬</sup>

«قاما ترينك بعض الذي تعدهم او تترفينك قالينا برجعرن»

'অতপর আমি কাফিরদেরকে যে শাস্তির প্রতিশ্বৃতি দেই তার কিছু যদি আপনাকে দেখিয়ে দেই, অথবা আপনাকে মৃত্যু দান করি সর্বাবস্থায় তারাতো আমারই কাছে ফিরে আসবে।' আল্লাহ অন্যত্র বলেন :<sup>২৭</sup>

«ويريد الذين يتبعون الشهوات أن تسيلوا ميلا عظيما »

'কিন্তু যারা কামনা বাসনার অনুসরণ করে তারা চায় যে, তোমরা ভীষণভাবে পথ থেকে দূরে বিচ্যুত হরে পড়।'

আল্লাহ আরো বলেন :<sup>২৮</sup>

«الم تر الى الذين اوتوا نعيبا من الكتاب يثترون الضلة ويريدون ان تضلوا البيل»

'তুমি কি তাদের প্রতি লক্ষ্য করনি যাদের দেয়া হয়েছে কিতাবের এক অংশ ? অথচ তারা
গোমরাহীকে ক্রয় করে এবং কামনা করে যেন তোমরাও পথত্রক হও।'

अाह्नार जनाव वरतन : o : क्वांक के के का जाहार

'একজন মুমিন গোলাম মুক্ত করবে'।

এখানে প্রথম আয়াতে গোলাম মুক্ত করার ব্যাপারটি শর্তহীনভাবে বলা হয় কিন্তু পরবর্তী আয়াতে তা শর্তসাপেক্ষে উল্লেখ করা হয়। শর্তটি হচ্ছে মুমিন গোলাম।

এভাবে আলকুরআনের অনেক আয়াত আছে যা একটি অন্যটির ব্যাখ্যা হিসেবে বিবেচ্য। আর এটাই
তথা কুরআনের তাফসির কুরআন দ্বারা।

২৩. আলকুরআন, সুরা আনআম, আয়াতাংশ : ১০৩

২৪. আলকুরআন, সুরা কিয়ামাহ, আয়াতাংশ: ২৩

২৫. আলকুরআন, সুরা মুনিদ, আয়াতাংশ : ২৮

২৬. আলকুরআন, সুরা মুমিন, আয়াতাংশ : ৭৭

২৭. আলকুরআন, সুরা নিসা, ভায়াতাংশ : ২৭

২৮. আলকুরআন, সুরা নিসা, আয়াত : ৪৪

২৯. আলকুরআন, সুরা মুজাদালা, আরাতাণে : ৩

৩০. আলকুরআন, সুরা নিসা, আয়াতাংশ : ১২

# দুই. হাদিস দারা কুরআনের তাফসির

আয়াতের পরিপূরক হিসেবে যখন জন্য কোন আয়াত পাওয়া যাবে না তখন রাসুলের হাদিসের শরণাপন্ন হতে হবে। রাসুলের হাদিস দারা কুরআনের আয়াতের তাফসির করাকে তথা হাদিস দারা কুরআনের তাফসির বলে। ত তাফসিরের এ পন্থতিটি আলিমদের কাছে একটি বলিষ্ঠ পন্থতি। কুরআনে এমন জনেক আয়াত জাছে যার ব্যাখ্যা কুরআনের জন্য আয়াতে পাওয়া যায় না, যে ক্ষেত্রে হাদিস থেকে ব্যাখ্যা গ্রহণ করা জরুরি হয়ে দাঁড়ায়। এখানে হাদিস দারা কুরআনের তাফসিরের কিছু দৃক্টান্ত উপস্থাপন করছি—

০১. জাল্লাহর বাণী :<sup>৩২</sup> «غيرالمغضرب عليهم ولاالضالين »
তাদের পথ নর যাদের উপর তোমার গযব পড়েছে এবং তাদের পথও নয় যারা পথত্ত হয়েছে।

এ আয়াতে আল্লাহর গ্যবপ্রাপত বা অভিশপত এবং পথত্রফ কারা তাদের পরিচয় দেয়া হয়নি।
কুরআনের অন্য আয়াতেও এর সরাসরি কোন ব্যাখ্যা পাওয়া যায় না। তবে হাদিসে এ
আয়াতের ব্যাখ্যা লক্ষণীয়। যেমন আদি ইবনে হাকান থেকে বর্ণিত, রাসুল [স] ইরশাদ
করেছেন :

\*\*\*

। "ان السغضوب عليهم هم اليهود وان الضالين هم النصارى" . 'অভিশপ্ত হচ্ছে ইয়াহুদী আর পথদ্রক হচ্ছে খ্রিস্টান সম্প্রদায়।'

- حافظ । على العالمة والعالمة والعالمة
- ০৩. আল্লাহর বাণী :<sup>৩৬</sup> هالله بطال الدين استوا ولم يلب وا البانه بطال ها الدين استوا ولم يلب وا الدين استوا ولم يلب ولم تعلقه والدين الدين استوا ولم يلب ولم تعلقه ول

أنه ليس الذي تعنون ، الم تصموا ماقال العبد الصالح : "ان الشرك لظلم عظيم "انما هو الشرك" .

৩১. আলি সাবুদী; প্রাগুক্ত, পৃ. ৬৮

৩২. আলকুরআন, সুরা ফাতিহা, আরাতাংশ: ৭

৩৩. আলহাদিস, সাহিহ বুখারী, তাফসির অধ্যায় দ্র:

৩৪. আলকুরআদ, সুরা বাকারা, আয়াত : ২৩৮

৩৫. আলহাদিস, সহিহ বুখারী, তাফসির অধ্যায় দ্র:

৩৬. আলকুরআন, সুরা আনআম, আয়াত : ৮২

৩৭. আলহাদিস, বুখারী, মুসলিম, আহমদ

'এখানে যুলুম ছারা শিরক' কে বুঝানো হরেছে। তুমি কি শোননি নিচরই শিরক হচ্ছে বড় পাপ।'

০৪. আল্লাহর বাণী : পি প্রেছি । আন্তর্ক দান করেছি। আতএব, আপনি আপনার রবের
উদ্দেশে নামায পড়ুন এবং কোরবানী করুন। নিচরই আপনার দুশমনই নাম–চিহ্নবিহীন নির্বংশ।
আরাতে 'নিচরই তার পরিচর ও ব্যাখ্যা কুরআনে পাওয়া যায় না। এর পরিচর তুলে ধরা
হরেছে হাদিসে। বেমন হবরত আনাস [রা] থেকে বর্ণিত, রাসুল [স] বলেন : পি একদা রাসুল [স]
মসজিদে উপস্থিত হলেন। হঠাৎ তাঁর মধ্যে তন্ত্রা অথবা এক প্রকার আচেতনতার তাব দেখা দিল।
আতপর তিনি হাসিমুখে মাথা তুলে তাকালেন। আমরা জিজেস করলাম : হে আল্লাহর রাসুল!
আপনার হাসির কারণ কি? তিনি বললেন : এই মুহূর্তে আমার উপর একটি সুরা অবতীর্ণ হরেছে।
আতপর তিনি বিসমিল্লাহসহ সুরা কাওসার পাঠ করলেন এবং বললেন : তোমরা জান, কাওসার
কি? আমরা বললাম : আল্লাহ ও তাঁর রাসুলই তাল জানেন।

الكوثر نهر اعطانيه ربي في الجنة .... الخ

'এটা জান্নাতের একটি নহর, আমার পালনকর্তা আমাকে এটা জান্নাতে দেবেন বলে ওয়াদা করেছেন। এতে অজপ্র কল্যাণ আছে এবং এই হাউজে কিয়ামতের দিন আমার উন্মাত পানি গান করতে বাবে। এর পানি পান করার পাত্র সংখ্যা আকাশের তারকাসম হবে। তখন ফিরিশতাগণ কতক লোককে হাউজ থেকে হটিয়ে দেবেন। আমি বলব : হে আল্লাহ ! সে তো আমার উন্মাত। আল্লাহ তাআলা বললেন : আপনি জানেন না, আপনার পরে সে কি নতুন মত ও পথ অবলন্দন করেছিল।'

oc. আল্লাহর বাণী :<sup>80</sup> من قوة ما التطعيم من قوة ها واعدوا لهم ما التطعيم من قوة ها '
আর তোমরা প্রস্তুত রাখবে তাদের সাথে যুদ্ধের জন্য যা কিছু তোমাদের মধ্যে হয়।'
আয়াতে উল্লিখিত القوة এর ব্যাখ্যা রাসুলের হাদিসে লক্ষ্য করা যায়। হ্যরত ওকবা বিন আমের [রা]
থেকে বর্ণিত তিনি বলেন, রাসুল [স] কে বলতে শুনেছি, তিনি মিন্মরে দাঁড়িয়ে বললেন :<sup>85</sup>

واعدوا لهم مااستطعتم من قوة الا وان القوة الرمى .

'তোমরা প্রস্তুত রাখবে তাদের সাথে যুদেধর জন্য যা কিছু তোমাদের মধ্যে হয়, আর তা হচ্ছে الرمى বা তীর ধনুক।

# তিন, ইজতিহাদ বারা তাকসির

সাহাবিগণ যখন কোন আয়াতের প্রয়োজনীয় ব্যাখ্যা কুরআন ও হাদিসে খুঁজে পেতেন না, তখন তাঁরা নিজস্ব অভিমতের আশ্রয় নিয়ে ইজতিহাদ করতেন। সাহাবিগণ চারটি বিষয়কে ইজতিহাদের

৩৮. অলকুরআন, সুরা কাওসার, আয়াত : ১-৩

७৯. जागशानिम, तृथाती, मूमानिम, बायू नार्छेन, मामाती छः

৪০. আনপুরুআন, সুরা আনফাল, আয়াত : ৬০

<sup>8</sup>১. আগহালিস, মুসালিম দ্র:

সহায়ক মনে করে গবেষণা করতেন। <sup>৪২</sup> বিষয় চারটি হচ্ছে-

- : معرفة اوضاع اللغة واسرارها . ٧
- : معرفة عادات العرب . ٧
- : معرفة احوال اليهود والنصاري في جزيرة العرب وقت نزول القران . . ٥
- : قوة الفهم وسعة الادراك . كل

আরবরা আরবি ভাষার দক্ষ হওয়ার কারণে অন্য কোন ভাষার উপর নির্ভর করা ছাড়াই আয়াতের মর্মোম্পার খুব সহজেই করতে পারতেন। এছাড়াও তারা অনেক আয়াতের মর্মোম্পারে আরবের প্রচলিত প্রথার সাহায্য নিতেন। <sup>80</sup> যেমন আল্লাহ তাআলার বাণী: <sup>88</sup>

«وليس البر بان تأتواالبيوت من ظهورها » ও «انسا النسى زيادة في الكفر»
আরবরা উক্ত আয়াতম্বয়ের অর্থ নাযিলকালীন আরবীয় প্রচলিত প্রথার বর্ণনা ছাড়া জানতে সমর্থ ছিল
না। আরবে বসবাসরত ইয়াহুদী ও খ্রিস্টানদের প্রচলিত প্রথার মাধ্যমে তারা অনেক বিষয়ে অবগত
হতেন।
৪৫

আলকুরআনের আয়াতের শানে নুযুলের মর্মার্থ অনুধাবন করার জন্য তারা আরবের অনেক কিচ্ছা-কাহিনীর উপরও নির্তর করতেন। এ সম্পর্কে ওয়াহেদী বলেন :86

"لا يسكن معرفة تفسير الاية دون الوقوف على قصتها وبيان نزولها"
\* ইবনে দাকীকুল ইদ বলেন : <sup>89</sup> "بيان سبب النزول طريق قوى في فهم معانى القران"
\* ইবনে তাইমিয়া বলেন : <sup>8৮</sup>

"معرفة بب النزول يعين على فهم الاية . فإن العلم بالبب يورث العلم بالبب برث العلم بالبب برث العلم بالبب برث العلم بالبب برث معرفة بب النزول يعين على فهم الاية . فإن العلم بالبب بورث العلم بالزول يعين على فهم الاية . فإن العلم بالزول يعين على فهم الاية . فإن العلم بالزول يعين على فهم المناه و ها من المناه و العلم بالبب بالبب بالبب بالبب النزول يعين على فهم الاية . فإن الدين وعلى الناه و العلم بالبب الناه و العلم بالبب الناه و المناه و العلم المناه و العلم بالبب الناه و المناه و العلم بالبب الناه و العلم بالب

৪২. যাহাবী, প্রাগুক্ত, ১ম খন্ড, পৃ. ৫৭-৫৮

৪৩. প্রাগৃত্ত

৪৪. আলকুরআন, সুরা তাওবা, আয়াত : ৩৭; আলকুরআন, সুরা বাভায়া, আয়াত : ১৮৯

৪৫. যাহাবী, প্রাপুক্ত, ১ম খড, পু. ৫৮

৪৬. মানহাজুলকুরআন, ১ম খণ্ড, পু. ৩৬

৪৭. প্রাগৃত্ত

৪৮. প্রাগৃত্ত

৪৯. যাহাবী, প্রাপুক্ত, ১ম খন্ড, পু. ৫৯

৫০. ইবনে হাজার আসকালানী, আল ইসাবা, মিসর : মুস্তকা আলবাবী, ১৩২৩ হি., ২য় খড, পৃ. ৩২৩; উসনুল গাবাহ, লারুশ শাষাব,তা:বি:, ৩য় খড, পৃ. ২৯০

অবশ্য হাকেব ইবনে কাসির [র] বলেন : যখন কুরআন, সুন্নাহ হতে কোন আয়াতের তাফসির পাওয়া বাবে না তখন আমরা সাহাবিদের বক্তব্যের শরণাপন্ন হবো। কেননা তাঁরা কুরআনের স্বপক্ষে ভাল জানেন, কুরআন নাযিলের সময় উপস্থিত ছিলেন। তাঁদের বুকা শক্তি, জ্ঞানের প্রসারতা ও আমলের শুস্থতা ছিল প্রশ্নাতীত। বিশেষ করে খোলাফায়ে রাশেদীন ও আবদুল্লাহ ইবনে মাসউদের (রা) অবদান ছিল অনন্য। (১)

সাহাবিদের সময় মানুব কুরআনের মর্ম অনুধাবন করার জন্য উদগ্রীব ছিলেন। আর সাহাবিগণও সাধ্যমত কুরআনের জ্ঞান দান করার জন্য বিভিন্ন মসজিদে দরস দিতেন। তাফসিরের বৈঠক বসিয়ে মদিনাসহ মিসর, সিরিয়া ও ইয়াকের অসংখ্য মসজিদে কুরআনের তাফসির শিক্ষা দিতেন। হবরত হুবাইফা ইবনুল ইয়ামান আবারবাইবান, আর্মেনিয়া, সিরিয়া ও ইয়াকে বুল্বরত মুসলিম বাহিনীকে কতওয়া প্রদান করতেন, কুরআন সংশ্লিফ বিষয়ের প্রশ্লের উত্তর দিতেন। এভাবে সাহাবিদের একটি দল মুসলিম সাম্রাজ্যের প্রত্যন্ত অঞ্চলে ছড়িয়ে পড়েন। তারা লোকদের মাঝে কুরআন ও শরিআতের বিভিন্ন বিষয়ের জ্ঞান দান করতেন। এ ক্ষেত্রে আমর ইবনুল আস, মিশরের মুআব বিন জাবাল, সিরিয়ার সাদ বিন আবি ওয়াকাস [রা] ইয়াকের দায়িত্ব পালন করেন। ৫

উপরোক্ত আলোচনার সূত্র ধরে বলা যায়, সাহাবিদের যুগে তাফসির চর্চা শুধু হাদিস সংকলনের সাথে মিশ্রিতভাবেই সীমাবন্ধ ছিল। এ যুগে তাফসির কোন কিতাব সংকলন হয়নি। এ সংকলনের কাজ শুরু হয় হিজরি ২য় শতক থেকে। সাহাবিদের যুগে তাফসিরের চর্চা বিভিন্ন আয়াতের বিক্নিপত বর্ণনার মাধ্যমে পাওয়া যায়। কোন আয়াত বা সুরার কোন নিয়মতান্ত্রিক ধারাবাহিক তাফসির পাওয়া যায় না।

৫১. হাফেয ইবনে কাসির, তাফসির ইবনে কাসির, বৈরত : লারুল কুতুর, ১ম খন্ড, ভূমিকা, পু. ৩

৫১. মুহাম্মাদ সাব্বাগ, *লামহাত ফি উলুমিল কুরজান*, আলমাকতাবাতুল ইসলামি, ১৩৯৪ হি., পৃ. ২০২

৫). মানা আলকাতান, প্রাগৃক্ত পৃ. ৩৪৮

# তাবেরিদের যুগে তাফসির চর্চা

সাহাবিদের যুগের পরিসমাপ্তির মাধ্যমে তাফসির চর্চার প্রথম শতক শেষ হয় এবং দ্বিতীয় শতক শুরু হয় তাবেয়িদের যুগের সূচনার মাধ্যমে। এ যুগে তাবেয়িগণ সাহাবিদের শিষ্যত্ব গ্রহণ করেন। সাহাবিদের সাথে দীর্ঘ সাহচর্যের ফলে তাঁরা খুব কম সময়ে তাফসির অভিজ্ঞানে সুবিজ্ঞ হয়ে উঠেন। তাবেয়িদের কুরআন সুনাহর জ্ঞানাহরণের ঐকান্তিক ইচ্ছায় এবং সাহাবিদের নিরলস প্রচেকায় মঞ্চা, মদিনা ও ইয়াকে তাফসির চর্চার কেন্দ্র গড়ে উঠে। সাহাবিগণ এসব কেন্দ্রের শিক্ষক ছিলেন আর তাবেয়িগণ ছিলেন ছাত্র। ফুরআনের জ্ঞানে পারদশী সাহাবিদের এসব কেন্দ্রে অবস্থানের কারণে মানুষ তাদের কাছে আসতে থাকেন এবং ক্রমশ: তা বৃন্ধি পেতে থাকে। তাফসির চর্চার ক্রেত্রে কেন্দ্র তিনটি তাফসির অভিজ্ঞানের বিশেষ স্থান দখল করে নেয়। সংক্রিত বিবরণ নিয়রপ্রপ্র

এক. মঞা কেন্দ্র ঃ আবদুল্লাহ ইবনে আব্বাস মঞ্চায় তাফসির চর্চার কেন্দ্র প্রতিষ্ঠা করেন। কুরআনের ভাষ্য প্রদানের ক্ষেত্রে তিনি ছিলেন অনন্য ব্যক্তি। তাঁকে কেন্দ্র করেই মঞ্চায় তাফসির চর্চা প্রসিন্ধি লাভ করে। এ প্রসঞ্জো ইবনে তাইমিয়া (র) বলেন :

"اعلم الناس بالتفسير اهل مكة لانهم اصحاب ابن عباس"

'মক্কার অধিবাসীরা কুরআনের সর্বোৎকৃষ্ট তাফসির জ্ঞানের অধিকারী, কেননা তাঁরা ইবনে আব্বাসের শিষ্য।'

ইবনে আব্বাস মসজিদুল হারামে নিয়মিত তাফসিরের দরস দিতেন। এ সময় তিনি তাবেরিদের সামনে আলকুরআনের মর্ম উপস্থাপন করতেন। তাঁর কাছে শিক্ষা লাভ করে অনেক তাবেরি পরবর্তীতে অমূল্য অবদান রাখেন। তাঁদের প্রচেক্টার তাকসির স্বতন্ত্র অভিজ্ঞানে আত্মপ্রকাশ করে। তাকসির অভিজ্ঞানের উৎকর্ষও সাধিত হয় এই সময়ে। মঞ্চা কেল্রের প্রসিন্ধ মুফাসসিরগণের মধ্যে নিয়োক্তদের নাম বিশেষভাবে উল্লেখবোগ্য।

- আবু আবদুল্লাহ সাইদ ইবনে জুবায়ের [মৃ. ৯৫ হি.] <sup>৫</sup>
- ০২. আবুল হাজ্ঞাজ মুজাহিদ ইবনে জাবর [মৃ. ১০৪ হি.]
- ০৩. আবু আবদুল্লাহ ইকরামা [মৃ. ১০৪ হি.]
- ০৪. আবু আবদুর রহমান তাউস ইবনে কারসান [মৃ ১০৬ হি.]
- ০৫. আবু মুহাম্মাদ আতা ইবনে আবি রাবাহ [মৃ. ১১৪ হি.]

১. বাহাবী, প্রাণ্ডজ, ১ম খণ্ড, পু. ৯৯

২. ড. মুস্তফা যায়ল, *দিরাসাতুন ফিত তাফসির*, মিসর : লাকুল কলম, তা:বি:,পূ. ৭৪

৩. ড. এম. এম রহমান, প্রাণ্ডক, পৃ. ৩২১

মুকাকামা ইবনে তাইমিয়া ফি উবুলিত তাফসির, পৃ. ১৫; যাহাবী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ. ১০২; সুয়ুতী, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পৃ.
৩১৮-৩২৪

৫. তিনি হবরত আবদুয়াই ইবনে মাসউলের (রা) কাছেও শিক্ষা লাভ করেন। উমাইয়া খলিফা আবদুল মালেকের অনুরোধে তিনি স্বতক্ত তাফসির রচনা করেন।

<sup>া</sup>বিস্তাবিত দেখা যেতে পারে : যাহাখী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ, পৃ. ১০২; ইবনে বারিকান, অভায়াত, ১ম খণ, পৃ. ৩৬৪-৩৭০; আলফানালী, তাহযিব, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ১৩-১৪/

৬. মুজাহিদের তাফসিরে তাবিল তথা মুক্ত বিবেকের প্রাথল্য বিলামান। বিজ্ঞাতি দেখা যেতে পারে: আসকালানী, প্রাগুক্ত, ১০ খণ্ড, পৃ. ৪২; তাবারী, জামিউল বায়ান আন তাবিলে আইয়িল কুরআদ, ১ম খণ্ড, ৩০, ২৫৩; ২৯ তম খণ্ড, পৃ, ১২০

তিনি আলি (রা) ও আবু হরাইরার (রা) কাছেও শিক্ষার্জন করেন।
 বিস্তারিত দেখা খেতে পারে: আসকালানী, প্রাতক্ত, ৭ম খণ্ড, পৃ. ২৬৩-২৭৩; বাহাবী, প্রাতক, ১ম খণ্ড, ১০৭-১১২/

এঁদের তাফসির করার পশ্বতি ছিল কুরআনের কঠিন শব্দের বিশ্লেষণ ও আয়াত সংশ্লিষ্ট সূক্ষ বিষয় উদ্ভাবন করা। এ সম্পর্কে ফুয়াদ সিজগীন বলেন :

'তাঁদের তাফসিরের পদ্ধতি ছিল আয়াত সংশ্লিফ সুপ্ত বিষয়কে ঐতিহাসিক ও ফিকহী দৃফিডজিগতে তাফসির করা এবং আয়াতে উল্লিখিত কঠিন শব্দের আভিধানিক বিশ্লেষণ ও এর যথার্থ মূল্যায়ন করা।'

দুই. মদিনা কেন্দ্র ঃ মদিনার রাসুল [স]—এর রওযা মুবারকের অবস্থান ও ইসলামি প্রজাতদ্রের রাজধানী হওয়ার কারণে অধিকাংশ সাহাবি এখানে অবস্থান করতে পছন্দ করতেন, মদিনা ত্যাগ করা সমীচীন মনে করতেন না।

এ সম্পর্কে ড. এম.এম রহমান বলেন : ১০

Madina enjoys the privilege of this being frist capital of the Islamic state and here in the messenger of Allah is lying buried. Because of this, many of the companions of the prophet loved to stay there.

তাঁদের এখানে অবস্থান করার লোকদের জন্য কুরআন শিক্ষা লাভের এক অপূর্ব সুযোগ সৃষ্টি হয়, মদিনা পরিণত হয় জ্ঞানীগুণীদের মিলন মেলার। ১১ তাবেরিদের যুগে সাহাবিদের প্রচেষ্টায় এখানে তাফসির চর্চার একটি কেন্দ্র গড়ে ওঠে। অন্যান্যের মধ্যে উবাই ইবনে কাব (রা) ছিলেন এই কেন্দ্রের মুখ্য ব্যক্তি। মদিনা কেন্দ্র তাঁর নামেই পরিচিত ছিল। ১২ তিনি নিরমিত এখানে তাফসিরের দরস দিতেন। অনেক তাবেরি তাঁর দরসে উপস্থিত হয়ে তাঁর শিষ্যত্ব গ্রহণ করেন এবং তাফসিরের ক্ষেত্রে প্রভূত অবদান রাখেন। ১৩ এদের মধ্যে উল্লেখযোগ্য কয়েকজন হলেন—

- ০১. আবুল আলিয়া রাফি ইবনে মাহরান [মৃ. ৯০ হি.]<sup>১৪</sup>
- ০২. আবু আবদুল্লাহ মুহাম্মাদ ইবনে কাব আল কুরাযী [মৃ. ১১৮ হি.] ১৫
- ০৩. আবু উসামা যায়দ ইবনে আসলাম আলমাদানী [মৃ. ১৩৬ হি.] ১৬

তিন. ইরাক কেন্দ্র ঃ ইরাকের রাজধানী ছিল কুফায়। মানব সভ্যতার ইতিহাসে ইরাকের স্থান অতি উচ্চ। সাহাবিদের সময় ইরাক মুসলিম সাম্রাজ্যভুক্ত হয়। ফলে এখানে অনেক সাহাবি দ্বীন প্রচারের উদ্দেশে আগমন করেন। আবুল বাশার দুলাবীর মতে: কুফা নগরীতে রাসুলের ১০৫০ জন সাহাবির শুভাগমন ঘটেছিল, তাঁদের মধ্যে বদর যুদ্ধে অংশগ্রহণকারী ২৪ জন সাহাবিও ছিলেন। ১৭ এভাবে বসরা ও বাগদাদেও অসংখ্য সাহাবির আগমন ঘটে। এসব সাহাবির অনেকেই নবদীক্ষিত মুসলমানদের কুর্আন—সুনুহের তালিম দেয়ার জন্য এ অঞ্চলে

৮. তারিখুত তুরাসিল আরাবি, ১ম খড, পৃ. ৬৪

৯. ড. এম.এম রহমান, প্রাগুক্ত পৃ. ২৩২

Dr. M.M. Rahman, AL QURAN: THE GUIDANCE FOR MANKIND. SOUVENIR on Golorious Quranic Exhibition. 2001. P. 58

১১. মুহাম্মাদ আবু যাহ, *আলহাদিস ওয়াল মুহান্দিসুন*, মিসর: দারুল কুতৃব আলইলমিয়া, তা:বি:, ১৯৫৮ খ্রি., পৃ. ১০১–১০২

১২. বাহাবী, প্রাগুক্ত, ১ম খণ্ড, পু, ৯১-১১৪

১৩. ড. মুস্তফা মুসলিম, মানাহিজুল মুফাসসিরিন, ইরাক: ওবারাভুত তালিম, তা:বি:, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৫৯

১৪. যাহানী, প্রাগুক্ত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১১৫; আসকালানী, প্রাগুক্ত, তয় খণ্ড, পৃ. ২৮৪, ২৮৫;

১৫. প্রাগুক্ত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১১৬ ; ইবনে অভিন, খুলাসা তাহযিব আলকালাম, পৃ. ৩০৫

১৬. তিনি ইবনে আকানের (রা) শিষ্য মূজাহিদের ন্যায় মূক্ত বিবেকের অনুসারী ছিলেন। বিস্তারিত দেখা যেতে গান্ধে: আসকালানী, তাহযিব, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৩৯৫, ৩৯৭; যাহাযী, প্রাগৃক্ত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১১৬–১১৭]

১৭. কিতাবুল কুলা ওয়াল আসমা, ১ম খড, পৃ. ১৭৪

স্থায়ীভাবে বসবাস শুরু করেন। <sup>১৮</sup> ঐতিহাসিক তথ্যানুসারে আবু মুসা আলআশআরী, ইমরান ইবনে হুসাইন, ইবনে আব্বাস ও আনাস ইবনে মালিক [রা] সহ অনেকেই এসব অঞ্চলে স্থায়ীভাবে বসবাস শুরু করেন। আনাস ইবনে মালিক [রা] এখানেই শেষ নি:শ্বাস ত্যাগ করেন। <sup>১৯</sup> খলিকা হবরত ওমর [রা]—এর খিলাকতকালে আন্মার ইবনে ইয়াসির [রা] কে গভর্নর নিয়োগ করেন এবং তার সাথে আবদুল্লাহ ইবনে মাসউদ [রা] কে তার উপদেকী ও শিক্ষকরূপে কুফায় প্রেরণ করেন। <sup>২০</sup> ইবনে মাসউদের (রা) ঐকান্তিক প্রচেক্টায় ইরাকে তাকসির চর্চার কেন্দ্র গড়ে উঠে। তিনি এ কেন্দ্রে নিয়মিত তাকসিরের দরস দিতেন। ইরাকের জনগণ তার গভীর পাড়িত্যে অভিভূত হয়ে তার মতামতকে প্রাধান্য দিতেন। <sup>২১</sup>

ইবনে মাসউদ [রা] তাফসিরের ক্ষেত্রে যুক্তির ভিডিতে বক্তব্য প্রকাশ পশ্বতির পথিকৃত। শরিআতের বিধি–বিধানের ক্ষেত্রেও তাঁর এ পশ্বতি অনুসৃত হত সমানভাবে। পরবর্তীকালে এখান থেকে শিক্ষাপ্রাপতরা এ যুক্তিবাদীধারা ধারণ, লালন ও বিকাশ সাধন করেন। ইমাম হাসান আলবসরী, আবু হানিফা ও ইমাম আবু মানসুর আলমাতুরিদী এ ধারাকেই সমুনুত ও সমৃশ্ব করেছেন। ২২ কুফায় ইবনে মাসউদের [রা] কাছে তাফসির শাস্তে শিক্ষালাভ করে যেসব তাবেরি প্রসিশ্বি অর্জন করেছেন তাঁরা হলেন–

- ০১. আলকামা ইবনে কায়স [মৃ. ৬১ হি.]<sup>২৩</sup>
- ০২. মাসরুক ইবনে আজদা [মৃ. ৬৩ হি.]<sup>২8</sup>
- ০৩. আসওয়াদ ইবনে ইয়াযিদ [মৃ. ৭৫ হি.]<sup>২৫</sup>
- 08. মুররা ইবনে শুরাহিল [মৃ. ৭৬ হি.]<sup>২৬</sup>
- ০৫. আমির ইবনে শুরাহিল [মৃ. ১০৯ হি.]<sup>২৭</sup>
- ০৬. হাসান আল বসরী [মৃ. ১১০ হি.]<sup>২৮</sup>
- ০৭. কাতাদা ইবনে দামআ [মৃ. ১১৭ হি.]<sup>২৯</sup>
- ob. শুরাইহ ইবনে আল হারিস [মৃ. ৭৮ হি.]<sup>50</sup>
- ১৯. ইবরাহিন ইবনে ইয়ায়িদ [মৃ. ৯৫ হি.]<sup>৩১</sup>
- উবায়দা আস সালমানী [মৃ. ১০৪ হি.]<sup>৩২</sup>

১৮. মুহামাদ আবু যাহ, প্রাণ্ডভ, পৃ. ১০৪-১০৫

১৯. প্রাত্তক

২০. ড. এম.এম রহমান, প্রাণ্ডজ, পৃ. ২৩২

२১. ७. मुख्या याग्रन, 9. १৫

২২. আহমদ আমিন, কজকুল ইসলাম, ১৭০, ২৫২-২৫৫; মুন্তাফা আবদুর রাফিক, তামহিদ, পূ. ৭-১২; আলি হাসবুরাহ, মুহাদারাত, পূ. ৯১-৯৪; ড. এম.এম রহমান, Introduction to Al Maturidis Tawilat. Dhaka: Islamic Foundation Bangladesh, পূ. ১৭-১৮, ৮০-৮১

২৩. যাহাবী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ. ১১৯; আসকালাদী, তাহযিব, ৭ম খণ্ড, পৃ. ২৭৬-২৭৮

২৪: প্রান্তক, ১ম খণ্ড, পু. ১২০; প্রান্তক, ১০ম খণ্ড, পু. ১০৯-১১১

২৫. প্রাণ্ডজ, ১ম খণ্ড, পু. ১২১; প্রাণ্ডজ, ১ম খণ্ড, পু. ৩৪২-৩৪৩

২৬. প্রান্তক, ১ম খণ্ড, পৃ. ১২২-১২২; প্রান্তক, ১০ম খণ্ড, পৃ. ৮৮-৮৯

২৭, প্রাতক, ১ম খণ্ড, পু. ১২২-১২৪; প্রাতক, ৫ম খণ্ড, পু. ৬৫-৬৯

২৮, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পু. ১২৪-১২৭; প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পু. ২৬৩-২৭০

২৯. প্রান্তক্ত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১২৫-১২৭; প্রান্তক্ত, ৮ম খণ্ড, পৃ. ৩৫১-৩৫৬

৩০. আলমাকবিষী, প্রাণ্ডক্ত, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩৫৮-৩৫৯; আহমদ আমিন, প্রাণ্ডক্ত, পৃ. ১৭০, ২৫২, ২৬০

৩১. প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩৫৮-৩৫৯; আহমদ আমিন, প্রাণ্ডক, পৃ. ১৭০,২৫২-২৬০

৩২. প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩৫৮-৩৫৯; আহমদ আমিন, প্রাণ্ডক, পৃ, ১৭০, ২৫২-২৬০

# তাফসির রচনা ও সংকলনের যুগ

#### প্রথম প্রয়াস

উমাইরা শাসনের শেষ দিকে এবং আববাসী শাসনের প্রথমদিকে তাফসির সংকলনের কাজ শুরু হর। এ বুগের পূর্বে তাফসির কেবল বর্ণনা সূত্রেই (بطريق الرواية) বিবৃত হয়েছে। সাহাবায়ে কিরাম রাসুলুল্লাহ সালালায় আলাইছি জ্যাসালাম থেকে বর্ণনা করেছেন। অনুরূপ সাহাবিগণ একে অন্যের থেকে বর্ণনা করেছেন আবার একে অন্যের থেকেও বর্ণনা করেছেন। তবে এই বর্ণনাধারাকে خطوات عليات عليات عليات العلولي বলা চলে। তাকসিরের

### বিতীয় প্রয়াস

এ সময়ে তাফসির হাদিসের অধ্যায়ের সাথে সংকলিত হয়। হাদিসবেত্তাগণ বিভিন্ন অধ্যায়ে বিন্যাস করে হাদিস সংকলন করেন, আর তাফসির ছিল এ সংকলিত হাদিস গ্রন্থের একটি অন্যতম অধ্যায়। এ সময়ে কুরআনের আয়াত ও সুরাভিত্তিক কোন তাফসির সংকলিত হয়নি। এ সম্পর্কে মান্না আলকান্তান বলেন : ২

"بدأ التدوين في اواخر عهد بني امية وأوائل عهد العباسيين وخطى الحديث بالنصيب الاول في ذلك وشسل تدوين الحديث ابوابا متنوعة، وكان التفسير بابا من هذه الأبواب،
قلم يفرد له تاليف خاص يفسر القران سورة سورة ، وابة ابة، من مبدئه الى منتهاه ."
প্রাচীন হাদিস সংকলনসমূহের যেসবে তাফসির অধ্যায় সংযোজিত ছিল, তার মধ্যে নিম্নোক্তদের সংকলন অগ্রগণ্য। যেমন
«

- ইয়ায়িদ ইবনে হার্ন আসসুলামী [মৃ. ১১৭ হি.]
- ০২. শোবা ইবনে আলহুজ্জাজ [মৃ. ১৬০ হি.]
- ০৩. ওরাকী ইবনে আল জাররাহ [মৃ. ১৯৭ হি.]
- ০৪. সুফিয়ান ইবনে উয়ায়না [মৃ. ১৯৮ হি.]
- ০৫. রূহ ইবনে ইবাদা আলবসরী [মৃ. ২০৫ হি.]
- ০৬. আবদুর রাজ্জাক ইবনে হুমাম [মৃ. ২১১ হি.]
- ০৭. আদম ইবনে আবি ইয়াস [মৃ. ২২০ হি.]
- ০৮. আবদ ইবনে হুমাইদ [মৃ. ২৪৯ হি.]
- ০৯. ইসহাক ইবনে রাহইয়া [মৃ. ২৩৮ হি.]

উল্লিখিত মনীষীগণ স্বাই হাদিসবেত্তা ছিলেন। তাঁরা হাদিসের অধ্যায়ের সাথেই তাফসির সংকলন করেন। তিনু বা স্বতন্ত্র কোন তাফসির প্রন্থ সংকলন করেননি। আর তাফসিরের এসব বর্ণনা তারা পূর্ববর্তী তাফসিরের ইমামদের থেকে মুসনাদের ভিত্তিতে বর্ণনা করেন। তবে এসব তাফসিরের কোন অস্তিত্ব উল্পৃতি ছাড়া স্বতন্ত্র ভাষ্য প্রন্থ হিসেবে পাওয়া যায় না।এসব তাফসির সম্পর্কে মন্তবা করাও বেশ কঠিন।

মান্না আলকাভান, মাবাহিস ফি উলুমিল কুরআন, রিয়াদ : মাকতাবা আলমাআরিফ, তা: বি:, পৃ. ৩৫১

৩, প্রাণ্ডক, পৃ. ৩৫১; নাহানী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৪১; নারকাশী, *আলবুরহান*, নৈক্ষত : দাক্ষণ কুতুব, ২০০১ খ্রি., ২য় খণ্ড, পৃ. ১৫৯

যাহাবী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৪১; ভ. এম.এম রহমান, ফুরজাদ পরিচিতি, ঢাকা : দুবালা পাবলিকেশন, ১৯৯২ খ্রি., পৃ. ২৩০-২৩১

## তৃতীয় প্রয়াস

এ পর্যায়ে তাকসির অভিজ্ঞান হাদিস অভিজ্ঞান থেকে বৃতন্ত্র শাস্ত্র হিসেবে বিকাশ লাভ করে। আলিমগণ কুরআনের সুরা ও আয়াতের বিন্যাস অনুযায়ী তাকসির বৃতন্ত্র গ্রন্থে সংকলন করেন। এ এ সম্পর্কে মান্না আলকান্তান বলেন : ৬

"جاء بعد هولاء من افرد التفسير بالتأليف وجعله علما قائما بنفسه منفصلا عن الحديث، ففسر القران حسب ترتيب المصحف ."

বাঁদের প্রচেক্টার আলকুরআনের আয়াত ও সুরাভিন্তিক তাকসির বিরচিত হয়েছে, তাঁদের মধ্যে প্রসিন্ধ করেক জন হচ্ছেন-

- মুহাম্মাদ ইবনে ইয়ায়িদ আলকায়বিনী ওরফে ইবনে মাজা [মৃ. ২৭৩ হি.]
- ০২. মুহাম্মাদ বিন জারির আততাবারী [মৃ. ৩১০ হি.]
- ০৩. আবু বকর ইবনে আলমুন্যির আননিশাপুরী [মৃ. ৩১৮ হি.]
- ০৪. মুহাম্মাদ ইবনে ইদরিল ওরফে ইবনে আবি হাতেম [মৃ. ৩২৭ হি.]
- oc. আবুস শায়খ ইবনে হিব্বান [মৃ. ৩৬৯ হি.]
- ০৬. আলহাকেম [মৃ. ৪০৫ হি.]
- ০৭. আবু বকর ইবনে মারদুবিয়া [মৃ. ৪১০ হি.]
- ০৮. আবুল লাইস আসসামারকান্দী [মৃ. ৩৭৩ হি.]
- ০৯. আবদুল হক ইবনে গালিব আলগারনাতী [মৃ. ৫৪৬ হি.]
- ১০. হাফেয ইমামুদ্দিন ইবনে কাসির [মৃ. ৭০০/৭৭৪ হি.]

উল্লিখিত প্রত্যেকের তাফসিরই ইসনাদের ভিত্তিতে সরাসরি রাসুলুল্লাহ সাল্লান্ত আলাইহি ওয়াসাল্লান, সাহাবায়ে কিরাম, তাবেরি ও তাবে তাবেরির সূত্রে বর্ণিত। এদের সকলের তাফসিরের পদ্ধতি ছিল কুরআন, সুনাহ, সাহাবি, তাবেরিদের বর্ণনার ভিত্তিতে তাফসির করা। এক্ষেত্রে আল্লামা তাবারী [মৃ. ৩১০ হি.] ছিলেন ব্যতিক্রম। তিনি তাঁর 'জামিউল বয়ান আন তাবিলি আইয়িল কুরআন' প্রথমে সকলের বর্ণনা উপস্থাপন করেছেন এবং পরে তাফসিরের বিভিন্ন দিক আলোচনা করেছেন। কুরআনের আহকাম ও প্রয়োজনবাধে ইরাবের আলোচনাও তিনি করেছেন। 'আল্লামা তাবারীর 'জামিউল বয়ান আন তাবিলি আইয়িল কুরআন' গ্রন্থখানি সর্ববৃহৎ ও সর্বাধিক প্রসিন্ধ। পৃথিবীর বিভিন্ন উচ্চ শিক্ষা প্রতিষ্ঠানে এটি পাঠ্যতালিকাভুক্ত রয়েছে। অনেক ভাষায় এর অনুবাদও হয়েছে। শাকের ভাতৃষয় অধুনাকালে এতে প্রয়োজনীয় টীকা সংযোজন করে মিসর থেকে প্রকাশ করেছেন। পৃথিবীর বিভিন্ন বিশ্ববিদ্যালয়ের অনেক গবেষক এর উপর গবেষণা করেছেন এবং এখনও গবেষণা হছে।

বাহাবী, প্রাণ্ডভ, ১ম খণ্ড, পু. ১৪১; মান্না আলকান্তান, প্রাণ্ডভ, পু. ৩৫২

৬. প্রান্তর

আলকায়দী, তারিখুত তাকদিয়, পৃ. ৫৫-৫৭; যাহাবী, প্রাণ্ডজ, ১ম খঙ, পৃ. ১৪১-১৪২; দুয়ুতী, আলইতকাদ, দিয়ি: ফুতুদখানা
এশাআতে ইসলাম, তা:বি: ২য় খঙ, পৃ. ৩২৪-৩২৫; ইয়াকুত, ফুজাম, ১৮তম খঙ, পৃ. ৪২; ইবনে খায়িকান, অফাআত, বৈরত
: দারুস সাদির, তা:বি:, ২য় খঙ, পৃ. ২৩২-২৩৩; মায়া আলকারান, প্রাণ্ডজ, পৃ. ৩৫২

৮. যাহাবী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৪২; মান্না আলকান্তান, প্রাণ্ডক, পৃ.৩৫২

৯. ড. এম.এম রহমান, প্রাতক্ত, পৃ. ২৩৫

এ পর্যায়ে মুফাসসিরগণ ইসনালের সত্যাসত্যের উপর মতনের অপেক্ষা অধিক গুরুত্ব প্রদান করেন। তাঁদের বর্ণনা বর্ণনাকারীদের বর্ণনা পরম্পরায় বিন্যুস্ত হতে থাকে। কোন বক্তব্যই সূত্র বর্জিত নয়। এ সময়ে এ পন্থতিটিই সাধারণভাবে স্বীকৃত ও জনপ্রিয় হয়ে উঠে। এ পন্থতিতে হাদিস সংকলিত হওয়ার কারণে তাফসির রচনায়ও স্বাভাবিকভাবে এ পন্থতি জনপ্রিয়তা অর্জন করে। স্বতন্ত্র বিষয়রূপে তাফসির রচনায় ব্যাপক আলোচনার ক্ষেত্র সৃষ্টি হয়। ১০

আলকুরআনের আয়াত ও সুরার তারতিব অনুযায়ী কে সর্বপ্রথম স্বতন্ত্র তাফসির গ্রন্থ রচনা করেন এ ব্যাপারে অবশ্য আলিমগণ মতবিরোধ করেছেন। যেমন–

- ◆ ইবনে খাল্লিকান, ড. হুসাইন আব্যাহাবী, আলকারসী, ইবনে তাইমিয়া ও ড.এম.এম রহমানের মতে, আবু মুহাম্মাদ ইসমাইল ইবনে আবদুর রহমান আলকুফী আলসিদী [মৃ. ১২৭/৭৪৪] এবং আবু মুহাম্মাদ আবদুল মালিক ইবনে জুরাইব আলমান্ধী আলআসাদী [মৃ. ১৫০/৭৬৭] হচ্ছেন বতন্ত্র তাফসির রচয়িতাদের পথিকৃত। ১১ এতদুভরে ধারাবাহিকভাবে কুরআনের তাফসির রচনা করেন এবং হাদিস থেকে পৃথকভাবে বতন্ত্র গ্রন্থে কেবল তাফসিরই অন্তর্ভুক্ত করেন। তবে এদের গ্রন্থের বিদ্যমানতা এখন পর্যন্ত চিহ্নিত করা বায়িন। ইবনে জারির তাবায়ী [মৃ. ৩১০ হি.] তার প্রসিম্ধ তাফসির 'জামিউল বয়ান আন তাবিলি আইয়িল কুরআন' গ্রন্থে এবং ইমাম আবু মানসুর আলমাত্রিদী [মৃ. ৩৩০ হি.] তার বিখ্যাত 'তাবিলাতু আহলিস সুনাহ' ১২ গ্রন্থে এদের অনেক উন্পৃতি দিয়েছেন। ১০
- ◆ কেউ কেউ বলেছেন, হিজরি প্রথম শতকের শেষ দিকে উমাইয়া খলিফা আবদুল মালেক ইবনে মারওয়ানের [মৃ. ৮৬ হি.] নির্দেশে সাইদ ইবনে জুবায়ের ইবনে হিশাম আলকুফী [মৃ. ৯৫ হি.] বতন্ত্র তাফসির গ্রন্থ রচনা করেন। ১৪ ইবনুল নাদিম তার তাফসিরকে 'نفير عيد بن' নামে উল্লেখ করেছেন। ১৫ অবশ্য এ গ্রন্থের কোন অস্তিত্ব বুঁজে পাওয়া যায় না, কেবল বিভিন্ন গ্রন্থে উল্বৃতির মাধ্যমেই পাওয়া যায়। ১৬

১০, প্রান্তক, পু. ২৩৪

১১. বাহাৰী, প্ৰাণ্ডজ, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৪২, ১৪৩; আলকায়সী, প্ৰাণ্ডজ, পৃ. ৫০-৫৪; ইবনে খাল্লিকান, প্ৰাণ্ডজ, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩, ৪

১২. এ গ্রন্থের উপর গবেরণা করে ড. এম,এম রহমান ১৯৭০ সালে লন্ডনের S.O.A..S ইউনিভার্সিটি থেকে Ph.D ডিগ্রি লাভ করেন। ১৯৮৩ সালে বাগদাদের আওকাফ ও ধর্মবিষয়ক মন্ত্রণালয় ভার গবেরণা গ্রন্থটি ১ম খণ্ড প্রকাশ করে। ইদলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশও এ গ্রন্থটি দুই খণ্ডে প্রকাশ করে।

<sup>ি</sup>বি: দ্ৰ: Souvenir on Glorious Quranic Exibition-2001, P. 49; ভ, এম.এম রহমান, কুরআন পরিচিতি, পৃ. ২৫৩/

১৩. বি: দ্র : Souvenir on Glorious Quranic Exibition-2001, P. 49; ড, এম.এম রহমান, প্রান্তক, পু. ২৫৩

১৪. প্রান্তক, Introduction to Al. Maturidis Tawilat, পূ. ৭৮; আলকারসী, প্রান্তক, পূ. ৫৩; যাহাবী, প্রান্তক, ১ম ৭৩, পূ. ৪৪; গোল্ডযিহার, A short History of Classical Arabic literature [যোগেফ দেয়েযোগী অনুদিত] পূ. ৪৬

১৫. ইবনু নালিম, আল ফিহরিস্ত, লাফল মাসিরাহ, ১৯৮৮ খ্রি., পৃ. ৫১

১৬. ড. এম.এম রহমান, প্রাণ্ডজ, পৃ. ২২৭

অবশ্য ড. সুবহি সালিহ ও ড. আববাহাবী আতা ইবনে দিনার–এর নামে যে তাফসিরখানি প্রসিন্ধি লাভ করেছে, সেটিকে সাইদ ইবনে জুবায়েরের [রা] তাফসির বলে দাবি করেন। ১৭

♦ সাইদ ইবনে জুবায়েরের [মৃ. ৯৩ হি.] পর বিশিষ্ট তাবেয়ি ইবনে আব্বাসের [মৃ. ৬৮ হি.] ছাত্র
আবুল আলিয়া রাফি ইবনে মিহরান রিয়াহী বাসরী [মৃ. ৯৩ হি.] কুরআনের তাব্যপ্রনথ রচনা
করেন। তাফসির রচনার ক্ষেত্রে কেউ কেউ তার মর্বাদা সাইদ ইবনে জুবায়েরের চেয়ে বেশি
বলেছেন। এ সম্পর্কে হাকেম শামসুদ্দিন আয্যাহাবী লিখেন : আবু বকর ইবনে আবি দাউদ
–এর ভাষ্যানুসারে সাহাবিদের পরে আবুল আলিয়া এবং তারপর সাইদ ইবনে জুবায়ের অপেকা
কুরআনেয় আয় কোন বড় আলিম নাই।

অবশ্য কেউ কেউ উবাই ইবনে কাবের [মৃ. ৩৩ হি.] এর নাম প্রথম তাকসির রচরিতা হিসেবে উল্লেখ করেছেন। তিনি প্রথম হিজরিতে উমার [রা]—এর খিলাফতকালে এই তাকসির রচনা করেন। এই তাকসিরেরও অস্তিত্ব খুঁজে পাওয়া যায় না। তবে ইবনে জারির তাবারী [মৃ. ৩১০ হি.] ও ইবনে আবি হাতিমের [মৃ. ৩২৭ হি.] স্ব—স্ব তাফসির গ্রন্থেই উল্পৃতির মাধ্যমে তাঁর তাফসিরের পরিচয় পাওয়া যায়।

এই তাকসির সম্পর্কে আল্লামা আহমাদ তাশক্বরাযাদা [মৃ. ৯৬৮ হি.] লিখেন : 'উবাই ইবনে কাবের [রা] রচিত তাকসিরখানি বিরাটাকারের ছিল, যা আবু জাকর রায়ী, রবি ইবনে জানাস হতে, তিনি আবুল আলিরা হতে, তিনি উবাই ইবনে কাব হতে বর্ণনা করেন এবং এই সনদ বিশুন্ধ।' এভাবে হাকেম তাঁর মুস্তাদরাক গ্রন্থে এবং আহমাদ বিন হাম্বল তাঁর মুসনাদে 'তাকসিরে উবাই' থেকে প্রচুর বর্ণনা করেন। ১৯

- ♦ ইবনু নাদিম [মৃ. ২০৭ হি.] ও ড. আহমদ আমিনের মতে, ইমাম আল ফাররা [মৃ. ২০৭ হি.] সুরার ক্রমানুসারে সর্বপ্রথম তাফসির গ্রন্থের রচয়িতা। ২০
- ◆ ইবনে খাল্লিকানের অন্য মতে, আমর ইবনে উবায়েদ প্রথম তাফসির রচনা করেন। তিনি মুতাফিলা মাযহাবের অনুসারী একজন পিছত ব্যক্তি। তিনি হাসান আলবসরী থেকে ফুরআনের তাফসির লিখেছেন। আর একথা সর্বজন স্বীকৃত যে, ইমাম হাসানআল বসরী ১১০ হিজরি সালে ইন্তিকাল করেন।

১৭. ড. সুবহি সালিহ, মাবাহিস ফি উলুমিল কুরআন, বৈয়ত : লাকল ইলম লিল মালাইন, ১৫তম সংস্করণ, ১৯৮৩, পৃ. ১৭১; আয্যাহাবী, মিয়ানুল ইতিদাল, কায়য়ো : ২য় খণ, পৃ. ১৯৭

১৮. সম্পাদনা পরিষদ, ইসলামী বিশ্বকোষ, ঢাকা; ই.ফা.বা. ১৯৯০, ৮ম খণ্ড, পৃ. ৬১০, *তায়কিরাতুল হফফাত*, হায়দারাবাদ, দাক্ষিণাত্য, ১ম খণ্ড, পৃ. ৬৩

১৯. তাশকুবরা যাদাহ, *মিফতাহুস সাআদা ওয়া মিফতাহুস সিআদা*, হায়দারাবাদ, দাক্ষিণাত্য, ১ম খণ্ড, পৃ. ৪০৪

২০. ইবৰুল নাদিন, পৃ. ৫২, ৫৩ ; ড. আহমাদ আমিন, *ৰুহাল ইসলাম*, মিসর : মাকভাবাভুদ নাহদাল মিসরিয়া, তা:বি:, পৃ. ১৪০, ১৪১; বাহাবী, *প্রাভন্ত*, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৪৩

২১. ইবনে বাল্লিকান, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩; যাহাবী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৪৪

বস্তৃত কোনটি প্রথম তাফসির এবং কে প্রথম মুফাসসির তা নির্ণয় করা বেশ কঠিন। কেননা এ সমসত তাফসিরকারকের পূর্বেও রচিত অনেক তাফসির গ্রন্থের সন্ধান পাওয়া যায়। এ সমসত তাফসির যদি আমাদের কাছে মওজুদ থাকতো তবে আমরা খুব সহজেই প্রথম তাফসির ও প্রথম মুফাসসির নির্ণয় করতে সক্ষম হতাম। এ সম্পর্কে ড. যাহাবীর একটি মন্তব্য খুবই প্রণিধানবোগ্য। তিনি বলেন :<sup>২২</sup>

"وان كنا لا نستطيع ان نعين من سبق الى هذا العسل على وجه التحقيق، ولو انه وقع لناكل ما كتب من التفسير من مبدأ عهد التدوين ، لأمكننا ان نعين السفسر الأول الذى دون التفسير على هذا النبط"

## চতুর্থ প্রয়াস

এ পর্যায়ে একদল মুফাসসির এসনাদ বিযুক্ত তাফসির রচনা করেন। তাঁরা ইসনাদ বিযুক্ত তাফসির সংক্রান্ত রেওয়ায়াত একত্রিত করে গ্রন্থাবন্ধ করেন। সনদ ব্যতিরেকে তাফসির রচনার কলে ইসলামের শত্রুরা সুযোগ পেয়ে যায়, তারা রাসুলুল্লাহর সাল্লান্ত জালাইছি ল্লান্সান্ত মিথ্যা উল্পৃতি দিয়ে বানোয়াট হাদিস তৈরি করে। তাই অতি সহজেই তাফসিরের মধ্যে মিথ্যা, বানোয়াট হাদিস ও ইসরাইলী বর্ণনা অনুপ্রবেশ করে। কলে বিশুন্ধ তাফসিরের মৌল ভিত্তি ক্রমান্বরে দুর্বল হয়ে পড়ে। ২০ ইসনাদ বিযুক্ত তাফসির সম্পর্কে মুস্তাফা আলমারাগী বলেন : ২৪

"الف بعد هولاء جماعة من المفرين لهم تفاسير مشحونة بالفوائد محذوفة الاسانيد" এ পর্যায়ে যাঁরা তাফসির রচনায় প্রসিদ্ধি অর্জন করেন তাঁরা হলেন-<sup>২৫</sup>

- ০১. আবু ইসহাক আযজুযায ইবরাহিম ইবনে আসসুরী আননাহবী [মৃ. ৩১০ হি.]
- ০২. আবু আলি আলফারেসী [মৃ. ৩৭৭ হি.]
- ০৩. আবু বকর মুহাম্মাদ ইবনে আলহাসান ওরকে আননুকাশ আলমুসেলী [মৃ. ৩৫১ হি.]
- ০৪. আবু জাকর আননাহহাস আননাহবী আলমিসরী [মৃ. ৩৩৮ হি.]
- ০৫. মান্ধী ইবনে আবি তালিব আলকায়সী আননাহবী আলমাগরিবী [মৃ. ৪৩৭ হি.]
- ০৬. আবুল আব্বাস আহমদ ইবনে ইমার আলমাহদুবী [মৃ. ৪৩০ হি.]

#### পঞ্চম প্রয়াস

এ পর্যায়ে জ্ঞান-বিজ্ঞানের বিভিন্ন শাখা-প্রশাখা তথা আরবি ভাষা ও সাহিত্য, কালাম, দর্শন, ইলমুল মাআনী, বরান ও নাহু শাস্ত্রবিদদের তাফসির সাহিত্যিক বৈশিষ্ট্য বর্ণনার রূপ পরিগ্রহ

২২, যাহাবী, প্রাওজ, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৪৪

২৩. ড. ফাহাদ রুমী, ইবিজাহাতুত তাফসির, বৈরতে : মুআসসাসাতুর রিসালাহ, ১৯৯৭ খ্রি./১৪১ হি., পৃ. ৩৩

আহমাদ মৃত্তকা আলমারাগী, তাফসির আলমারাগী, বৈক্লত : দার এহইয়া, তা: বি:, ১ম বঙ, পৃ. ১০

২৫. প্রাতক

২৬, এর বিরচিত তাফসিরের নাম 'মাআনিউল কুরআন'। দ্রি: তাফসির মারাগী, ১ম খণ্ড, পৃ. ১০/

করে। এ সমস্ত বিদ্যায় দক্ষ ব্যক্তিগণ নিজস্ব বিষয়ের আজিকে তাফসির রচনায় মনোনিবেশ করেন। এ সময়ের ব্যাপিত আব্বাসীয় যুগ থেকে শুরু করে বর্তমানকাল পর্যন্ত প্রসারিত। ২৭ এ সময়ে ভাষায় বৈয়াকরণিক ও অলংকারিক বর্ণনা ও বিশ্লেষণ নিয়ে আল্লামা যামাখশারী [মৃ. ৫০৮/১১৪৩] রচনা করেন 'আলকাশশাফ'। এটি এমনি এক রচনা পল্বতির বাস্তব নমুনা বা বহি:প্রকাশ। এরপর ইমাম ফখরুদ্দিন রায়ী [মৃ. ৬০৬/১২০৯] রচনা করেন 'মাকাতিছুল গায়ব'। ২৮ এতে লেখকের হিকমাত ও দর্শন শাস্তে পারদর্শিতার প্রমাণ পাওয়া যায়। এতাবে সালাবী [মৃ. ৪২৭/১০৩৫] রচিত 'আলকাশফ ওয়াল বয়ান' নামক তাফসিরে কিসাস বা কাহিনীসমূহ বর্ণনার প্রাধান্য সুস্পইতাবে পরিদৃষ্ট হয়। ২৯ আবু বকর আলজাসসাস [মৃ. ৩৭০/৯৮০] ও ইমাম কুরতুবীর [মৃ. ৬৭১/১২৭২] রচনায় ফিকহী দৃক্তিভাজা লক্ষ্য কয়া য়ায়। ইবনুল আরাবী [মৃ. ৬৩৮/১২৪০] তাসাউফভিত্তিক সুকিবাদী তাফসির রচনা করেন। ৩০ কায়ী নাসিরুদ্দিন বায়য়াবী [মৃ. ৬৮৫/১২৮৬] রচনা করেন 'আনওয়ারুত তানবিল ওয়া আসরারুত তাবিল'। পরিচিত বায়য়াবী নামে। এ গ্রন্থেয় যামাখশারীর কাশশাফ থেকে ইয়াব, মাজানী ও বয়ান এবং ইমাম রায়ীয় 'মাফাতিছুল গায়ব' থেকে হিকমাত ও কালাম সম্পর্কিত উপাদানসমূহ সংগৃহীত হয়।

২৭. যাহাৰী, প্ৰাণ্ডজ, ১ম খণ্ড, পু. ১৪৩, ১৪৫; মান্না আলকান্তান, প্ৰাণ্ডজ, পু. ৩৫২-৩৫৩

২৮. এটি তাকসির কাবির' নামে পরিচিত। ইবনে খাল্লিকানের মতে, ইমাম রাষীর এই তাকসির অত্যন্ত বৃহদাকারের। কিছু আয়ুর স্বল্পতা হেতু তাঁর তাকসিরটি সম্পূর্ণ করে বেতে পারেননি। তাঁর যোগ্য শিহা শিহাবৃদ্দিন আহমাদ ইবনে খলিল আল খুওযাইবী আদ দামেশকী [মৃ. ৬৮৭/১২৬৮] তাকসিরের বাকি অংশ পূর্ণ করেন এবং শার্থ নাজমুদ্দিন আহমাদ ইবনে মুহামাদ আলকামূলী [মৃ. ৭৭৭/১৩৭৫] এর একটি পরিশিষ্ট রচনা করেন। বি: দ্র: সিয়ারু আলামিন নুবালা, ২১শ খণ্ড, পৃ. ৫০১

২৯. যারকাশী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ, ১৩; সুমুতী, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৯১

৩০. মানা আলকান্তান, প্রাতক্ত, পৃ. ৩৫২-৩৫৩

## তাকসির রচনার দুইটি ধারা

তাকসির রচনার মুকাসসিরগণ নিজম দৃক্টিভজ্জা নিয়ে আত্মনিয়োগ করলে তাদের লিখিত তাফসিরেও এর প্রভাব পরিস্ফুটিত হয়ে উঠে। ঐতিহাসিকগণ ইতিহাসের আলাকে, ভাষাতাত্ত্বিকগণ ভাষার দৃক্টিকোণ থেকে, দার্শনিকগণ দর্শনের আলোকে তাফসির রচনা করেন। কালক্রমে তাঁদের এসব রচনা দুইটি ধারায় পরিগ্রহ করে। প্রধান ধারা দুইটি হচ্ছে–

مانور) ও মানকুলও (ماثور) বলে।
তাই রেওয়ায়িতভিত্তিক তাকসির বলতে এমন তাকসিরকে বুঝায় যাতে কোন আয়াতের
ব্যাখ্যা করা হয় রাসুলুয়াহ সালালায় আলাইহি ওয়সালাম, সাহাবায়ে কিরাম ও তাবেয়িদের বাণী ও
অভিমতের ভিত্তিতে। ড. হুসাইন আযবাহাবী বলেন :

"يشتمل التفسير المأثور ما جاء في القران نفسه من البيان والتفصيل لبعض اياته، وما نقل عن الرسول صلى الله عليهم، وما نقل عن الصحابة رضوان الله عليهم، وما نقل عن التابعين "

আলোচ্য সংজ্ঞায় তাফসির বিল মাসুর বলতে কুরআন, সুন্নাহ, সাহাবি ও তাবেয়ির বক্তব্যকেও অন্তর্ভুক্ত করা হয়েছে। সাহাবির বক্তব্যের আলোকে প্রণীত তাফসিরকে তাফসির বিল মাসুর বলেছেন। তিনি বলেন :°

- نفير القران بالقران . ده. वा क्त्रणान घाता क्त्रणात्मत ाक्ष्मित ।
- ০২. تفسير القران بالحديث বা হাদিস দ্বারা কুরআনের তাফসির।
- ০৩. تغيرالقران بالاقوال الصحابة والتابعين বা সাহাবি ও তাবেয়িদের বাণী দ্বারা কুরআনের তাফসির।

প্রথম ও দ্বিতীর প্রকার তাফসির বিশুন্ধ ও উন্তন পন্ধতি হওয়ার ব্যাপারে সবাই ঐকনতা। কেননা কুরআনের দ্বারা কুরআনের তাফসির করা এটি একটি বিশুন্ধ পন্ধতি। অনুরূপ হাদিস দ্বারা কুরআনের তাফসির করার পন্ধতিটিও উন্তম। আলিমগণ এ দুই পন্ধতিতে বর্ণিত তাফসিরকে বলিষ্ঠ তাফসির মনে করেন। এ তাফসির গ্রহণীয় সন্দেহাতীতভাবে। 
(প্রথম ও দ্বিতীয় প্রকার তাফসিরের উদাহরণ তাফসির অভিজ্ঞানের বিকাশধারায় বর্ণিত হয়েছে। ২/১টি উদাহরণ এখানে কপি করে আনতে হবে।

ড. সুবহি সালিহ, মাবাহিস ফি উলুমিল কুরআন, উর্লু অনুবাদ, পৃ. ৪১৮; যারকাশী, বুরহাদ, বৈদ্ধত : দারুল জিল, তা:বি:, ২য় খঙ, পৃ. ১৫৬

২. ভ. হুসাইন আয়্যাহারী, *আভভাফসির ওয়াল মুফাসসিরন*, গাকিজান : এদারাতুল কুরআন, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৫২

আবদুল আর্থিম যায়কানী, মানাহিলুল ইরফান, বৈয়ত : লালল ফুতুর আল ইলমিয়া, ১৯৮৮ খ্রি., ২য় বও, পৃ. ১৪

<sup>8.</sup> প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পু. ১৬

তৃতীয় প্রকার তথা সাহাবি ও তাবেয়িদের বাণী দ্বারাকৃত তাফসির। এ প্রকারের তাফসির গ্রহণীয় ও নির্ভরযোগ্য বলে আলিমগণ অভিমত প্রকাশ করেছেন। শাস্ত্রবিদদের মতে, তাফসির হলো ক্রিক্রিয়া বা প্রকৃত অর্থ এবং কেবল সাহাবায়ের কিরামই এ কাজের যোগ্য। কেননা তাঁরা কুরআন নাবিলের সময় উপস্থিত থাকতেন এবং নুযুলের উপলক্ষ ও কার্যকারণ খুব কাছ থেকে প্রত্যক্ষ করতেন। এ প্রসঞ্জো হাকেম মুস্তাদরাক গ্রন্থে বলেন : ৬

" ان تفسير الصحابى الذى شهد الوحى والتنزيل له حكم المرفوع " यातकानी বলেন : ٩

"ان الصحابة رضوان الله عليهم قد شاهدوا الوحى والتنزيل ، وعرفوا وعاينوا من الباب النزول مايكشف لهم النقاب عن معاني الكتاب "

এছাড়াও সাহাবিগণ জ্ঞান, প্রজ্ঞা, চরিত্র, ভাষা ও সাহিত্য ও কুরআনের মর্মানুধাবনে কুরআনের প্রতি বিশ্বাস স্থাপনে ছিলেন অনন্য। ৬ এ কারণে তালের বর্ণিত তাকসির কুরআনের বিশুদ্ধ তাকসির হওয়ার ব্যাপারে আলিমগণ একমত হয়েছেন। ১

তবে তাবেরিদের তাফসির বিশুন্ধ –কীনা, তাঁদের তাফসির গ্রহণ করা যাবে কী–না এ ব্যাপারে আলিমদের মাঝে নতপার্থক্য বিদ্যমান। ইমাম আহমদের পরস্পর বিরোধী দুইটি মত রয়েছে। প্রথম মতে, তিনি তাবেরিদের তাফসির গ্রহণীয় হওয়ার পক্ষে আর দ্বিতীয় মতে তাবেরিদের তাফসির গ্রহণীয় না হওয়ার পক্ষে অভিমত ব্যক্ত করেছেন। ১০ তিনি বলেন : ১১

যারকানীর মতে, তাবেয়িদের তাফসির গ্রহণীয় হওয়ার ব্যাপারে মতবিরোধ রয়েছে। কেউ তাদের তাফসিরকে তাফসির বিল মাসুরের (بالسائور) সাথে তুলনা করে বলেছেন, তাঁদের তাফসির গ্রহণীয়। কেননা তারা সাহাবিদের কাছ থেকেই শিক্ষালাভ করেছেন। এছাড়াও তাফসির তাবারী গ্রশুর অনেক বর্ণনা রয়েছে, যা কুরজানের তাফসিরের জন্য সাহাবি ও তাবেরিদের বর্ণনা গৃহীত হয়েছে। অবশ্য কেউ কেউ তাবেরিদের তাফসিরকে তাফসির বির রায় তথা বুন্ধিভিত্তিক তাফসিরের সাথে তুলনা কয়ে এর গ্রহণযোগ্যতা নিয়ে প্রশ্ন তুলেছেন। ১২

ইমাম আবু হানিকার [র] মতে, রাসুপুল্লাহ সালালার আলাইছি ওয়াসালাম থেকে যা বিবৃত হরেছে তাতে সকল সাহাবির ঐকমত্য প্রতিষ্ঠিত হলে তাও আমাদের কাছে গ্রহণীয়। আর যা তাবেরি থেকে বর্ণিত হয়েছে তা আমাদের কথার মতই। কেননা তারা আমাদের মতই মানুষ। ১৩

৫. আলি সাবুনী, আত তিবইয়ান ফি উলুমিল কুরআন, মছা: আলামুল কুতুব, ১ম সংস্করণ ১৯৮৫ খ্রি./১৪০৫ হি..পু. ৭০

७. यात्रकामी, शाक्षक, २য় ४७, প. ১৬

৭. প্রাণ্ডক

৮. প্রান্তত

ইবনে আতিয়া, য়ৢকাদ্দায়া তাফসির য়ৢহাররার আল ওয়াজিয়, পৢ, ১৭

১০. বাহাবী, প্রাত্তক, ১ম খণ্ড, পু. ১২৮

১১. चात्रकामी, প্রাগুক্ত, ২য় খণ্ড, পূ. ১৭

১২. প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পু. ১৬

১৩. বাহারী, প্রাপ্তজ, ১ম খণ্ড, পু, ১২৮

ইবনে তাইমিয়া বলেন : ১৪ শোবা ইবনুল হুজ্জাজ ও জন্যান্যের মতে, তাবেরিদের বক্তব্য যেখানে শরিজাতের ফুর্তে দলিল হিসেবে গ্রহণীয় নয় সেখানে তাঁদের বক্তব্য তাফসিরের দলিল হয় কীভাবে?

তবে অধিকাংশ তাকসিরবেতার মতে, তাবেয়িদের তাকসির গ্রহণীয়। কেননা তাঁরা পুণ্যাত্মা সাহাবিদের থেকে কুরআনের তাকসির শিখেছেন। যেমন মুজাহিদ [র] বলেন :১৫

"عرضت السعمع على ابن عباس رضى الله عند ثلاث عرضات من فاتحة الى خاتمة، اوقفه عند كل اية منه وأساله عنها"

'আমি তিনবার প্রথম থেকে শেষ পর্যন্ত আলকুরআন ইবনে আক্ষাসের [রা] কাছে শিখেছি ও বুঝেছি।' প্রত্যেকটি আয়াত জিজ্ঞেস করে করে এবং বুঝে পড়েছি।' কাতাদাহ [র] বলেন :<sup>১৬</sup>

## "ما في القران اية الا وقد - عت فيها شيئا"

'কুরআনে এমন কোন আয়াত নেই যে সম্পর্কে আমি কিছু জানি না।' উপরোক্ত মতামতের প্রেক্ষিতে একথা বলা যায় যে, তাবেরিদের বর্ণিত তাফসির যদি কোনরূপ ব্যক্তি অভিমতের অবকাশ না থাকে, তবে তা অবশ্য পালনীয়, গ্রহণীয় বলে বিবেচ্য হবে।<sup>১৭</sup> তাফসির বিল মাসুর রচনা করে বেসব মুফাসসির প্রসিম্পি অর্জন করেছেন, তাঁরা হলেন–

- মুহাম্মাদ ইবনে জারীর আততাবারী [মৃ. ৩১০ হি.]<sup>১৮</sup>
- ০২. আবুল লাইন আস সামারকান্দী [মৃ. ৩৭৩ হি.]১৯
- ০৩. আবু ইসহাক আস সালাবী [মৃ. ৪২৭ হি.] ২০
- ০৪. আবু মুহাম্মাদ আলহুসাইন আলবাগবী [মৃ. ৫১০ হি.]
- ০৫. ইবনে আতিয়া আলআন্দালুসী [মৃ. ৫৪৬ হি.]
- ০৬. আবুল ফিদা আলহাকিম ইবনে কাসির [মৃ. ৭৭৪ হি.]
- ০৭. আবদুর রহমান আসসালাবী [মৃ. ৮৭৬ হি.]
- ob. জালালুন্দিন আসসুযুতী [মৃ. ৯১১ হি.]<sup>২১</sup>

১৪, হবনে তাইনিয়া, নুকান্দিমা ফি উসুলিত তাফসির, পৃ, ২৮-২৯; সুযুতী, প্রাণ্ডভ, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৭৯

১৫. অহাবী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পু. ১২৮, ১০৪

১৬. প্রান্তক, ১ম খণ্ড, পু, ১২৮

১৭. প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পু, ১২৯

১৮. তাবারী ২২৪ হিজরি সালে তাবারিতানের আমুল দামক প্রদেশে জন্মগ্রহণ করেন। তাঁর তাফসিরের নাম 'জামিউল বারাদ আদ তাবিলে আইয়িল কুরআন'। ইসনাদের ভিত্তিতে রটিত এটি একটি বৃহদাকারের প্রাচীন তাফসির গ্রন্থ। তাবারীর সুদীর্ম সাভাশি বছরের কর্মময় জীবনের এক সোনালী কসল এই গ্রন্থ।

১৯. সামারকানী ৩০১ মতান্তরে ৩১০ হিজরি সালে খোরাসানের অন্তর্গত সামারকান্দ নামক বিখ্যাত এক শহরে জনুগ্রহণ করেন। হিজরি চতুর্থ শতান্দীর প্রথিত্যশা ইমাম তাফসির ছাজাও হালিস, ফিক্ছ ও ধর্মতন্ত্রে বিভিন্ন শাখায় পারদর্শী ছিলেন। তাঁর তাফসিরের নাম 'বাহরুল মুহিত'। এটি তাফসির বিল মাসুর বা বর্ণনাভিত্তিক তাফসিরের মধ্যে অনন্য। ১৯৯৩ সালে বৈরুতের প্রকাশনা প্রতিষ্ঠান দার আলকুতুব আল ইলমিয়া থেকে ৩ খণ্ডে প্রকাশিত হয়েছে। দিখা ফেতে পারে: বাহরুল উলুম, ১ম খণ্ড, মুকান্দানুত তাহাকিক, পু. ৬-৭/

২০. আবু ইসহাক আসসালাধী একাধারে তাফসিরবেতা, কারী, হাফেজ, যজা, সাহিত্যিক ও লেখক ছিলেন। তাঁর তাফসিরের নাম 'আলকাশফ ওয়াল বায়ান আন তাফসিরিল কুরআন।' এটিও তাফসির বিল মাসুর বা বর্ণনাভিত্তিক তাফসির।

<sup>[</sup>দেখা যেতে পারে : ড. যাহারী, নাততাফসির ওয়াল মুফাসসিরুন]

২১. মিফাসসিরদের স্তর বিন্যাস, ১ম অধ্যায় দ্র:

### তাফসির রচনায় দুইটি ধারা

- ০৯. শানকিতী [মৃ. ১৩৯৩ হি.]
- ১০. জামালুদ্দিন আলকাসেমী [মৃ. ১৩৩২ হি.]
- ১১. ইমাম ইবনু মাজাহ [মৃ. ২৭৩ হি.]<sup>২২</sup>
- ১২. ইমাম নাসায়ী [মৃ. ৩০৯ হি.]
- ১৩. ইবনে আবি হাতিম
- ১৪. মাজদুদ্দিন ফিরোজাবাদী [মৃ. ৮১৭ হি.]<sup>২০</sup>
- ১৫. ইবনে হিব্বান
- ১৬. ইবনে আবি শায়বাহ
- ০২. বৃশিং বা ব্যক্তিগত অভিমতভিত্তিক ধারা ঃ তাফসিরের এই ধারাকে তাকসির অভিজ্ঞানের পরিভাষার দৃক্তিকোণ থেকে তাকসির বির রায় বলে। ড. হুসাইন আযবাহাবী বলেন :<sup>২৪</sup>

"بطلق الرأى على الاعتقاد وعلى الاجتهاد وعلى القياس"

২২, অত্র গবেষণা অভিসন্দর্ভ দ্র:

২৩. **কিয়োজাবাদীঃ** মাজদুদ্দিন মুহামাদ বিন ইয়াকুব আলফিরোজাবাদী আসসিরাজী ৮ম হিজন্নি শতকের একজন ফণজন্মা প্রসিদ্ধ আলিম। তাফসির, হাদিস, ক্টিক্সহ, অভিধান, ভাষা ও সাহিত্যসহ জ্ঞান-বিজ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় তাঁর অবিশ্বরণীয় অবদান রয়েছে। তিনি পারস্যের সিরাজ নগরীর দিকটবর্তী 'কারযিন' নামক অঞ্চলে ৭২৬ হি./১৩২৬ খ্রিটান্সে জন্মগ্রহণ করেন। কারো কারো মতে, তিনি হিজারি ৭২৯ সালে জনুগ্রহণ করেছেন। কার্রাখনে প্রাথমিক শিক্ষা সমাপ্ত করার পর ৮ বছর বয়সে তিনি সিরাজ নগরীতে গমন ফরেন। ৭৪৫ হি, সালের মাঝামাঝি সময়ে তিনি সমকালীন প্রসিম্প আলিমদের থেকে জ্ঞানার্জনের জন্য বাগদাদ গমন করেন। ৭৫০ হি. সালে তিনি দামিশক গমন করেন। এখানে তিনি তাকিউদ্দিন সাবুকীর শিষাতু গ্রহণ করেন। এ বছরেই তিনি তাঁর ওস্তাদের সাথে কুদস গমন করেন এবং এখানে ১০ বছর অবস্থান করে জ্ঞানার্জন করেন। কুদস থেকে কায়রো গমন করে সমকাণীন প্রসিম্ব আগিমদের থেকে জ্ঞানার্জন কয়েন। তাঁর প্রসিম্ব শায়বলের মধ্যে সাগাউদ্দিন সাফালী, বাহাউদ্দিন অাজীল, কামালুদ্দিন আসনাবী, ইবনে হিশাম গ্রনুখের নাম বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। কায়রো অবস্থানকালে হজু আদায়ের জন্য মঞা বিরারত করেন। ৭৭০ হিজারতে তিনি দিতীয়বার মঞা বিয়ারত করেন। অতপর তিনি তারতে প্রত্যাবর্তন করেন এবং দিল্লিতে ৫ বছর অবস্থান করেন। ৭৯৪ হি. সালে সুগতান আহমান বিন আওইস এর আমন্ত্রণে বাগদাদ গরিভ্রমণ করেন। এ সময়েই তিনি তৈমুর লং–এর সাথে সাক্ষাৎ করার জন্য গায়স্য গমন করেন। তৈমুর লং তাঁকে যথোগযুক্ত সন্মান ও হালিয়াস্বরূপ ১ হাজার দিনার প্রদান করেন। কেউ কেউ ফলেছেন, ১ লাখ দিনার উপহার প্রদান করেন। ফিরোজাবাদী জীবনের শেষভাগ জাযিরাতুন জারবে অতিবাহিত করেন। ইয়ামানের বালশা তাঁকে ৭৯৭ হি. সালে ইয়ামানের কাষী হিসাবে মনোনীত করেন। তিনি জীবনের কিছু অংশ তারেফ, মভা ও মদিনায়ও অতিবাহিত করেন। ৮০৫ হি. সালে তিনি আবার হজু আদায় করেন। অসাধারণ স্মৃতিশক্তির অধিকারী ফিরোজাবাদী মাত্র সাত বছর বয়সে পবিত্র কুরআন হিফ্য করেন। গ্রতিদিন তিনি কমপক্ষে ১শত কবিতার শের পর্যন্ত মুখস্থ করতেন। সফরকাদীন সময়ে তিনি প্রয়োজনীয় কিতাবপত্র সাথে রাখতেন। এক রাতে তিনি এফটি সংক্ষিণ্ত পুস্তিকা রচনা করতে পারতেন। একবার তাঁকে মধু সম্পর্কে প্রশু (هل هو قبئ النحل) করা হলে এক রাতে তিনি এ বিষয়ের উপর পুত্তিকা রচনা করেন। অসাধারণ পাতিত্যের কারণে জ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় তিনি অসংখ্য গ্রন্থ রচনা করেছেন। তন্মধ্যে প্রসিদ্ধগুলো হচ্ছে- ১, তাদবিক্ষণ মিকাবাস ফি তাফসিরে ইবনে আব্বাস। ৪ খণ্ডে বিভক্ত এ তাফসিরটি কারত্রে থেকে ১২৯০ হি, সালে ইবনু হাযমের নাসিখ ও মানসুখের প্রান্তটীকার প্রকাশিত হয়। অধুনাকালে এটি বৈত্রতের সাক্ষণ কুত্ব থেকেও প্রকাশিত হরেছে। ২. ফাযায়েলে সুরাতুল ইখলাস; ৩. শরন্থ সহিছ আলবুখারী এটি তিমি পবিত্র মঞ্জায় অবস্থানকালীন সময়ে সংকলন করেন। ৪. সাকার আসসাআদাহ। এটি সিরাতুরুবি [স] বিষয়ক গ্রন্থ। এ এটির মূল কপি ফারসিতে ছিল। আবুল জাওদ মুহাশ্মাদ বিন মাহমুদ এটির আরবি অনুবাদ করেন। ওয়ালিউল্লাহ ইবনে আবদুর রহিমের ফাওযুল কাবিরের সাথে ১৩০৭ হি. সালে এবং শারদীর কাশফুল গুদ্ধাহর সাথে ১৩১৭ হি. সালে কাররো থেকে প্রকাশিত হয়। ৫. আলআহাদিসুল দারিকা; ৬. আলকাবুসুল ওয়াসিত। এটি ফিরোজাবাদীর বিখ্যাত রচদার অদ্যাতম। আর্হি ক্লাসিকধর্মী শব্দসমূহের এটি একটা বিখ্যাত অভিধান। তিমি এটি লিসানুল আরব ও জাওহারীর সিহাহ-এর সাথে সামগুসা রেখে সংকলন করেন। ৭. আনওয়ারুল গাইস ফি আসমায়িল লাইস; ৮, তাবাকাতুশ শাহিমা; ৯, আসমাউন নিকাই; ১০. আশরাফুল হানফিয়া। ইত্যাদি । এছাতাও তাঁর অনেক মূল্যবান গ্রন্থ রয়েছে। জ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় অসামান্য অবদান রেখে ফিরোজাবাদী ৮১৭ হি. সালের ২০ শাওয়াল ইমতিকাল করেন। মৃত্যুকালে তার বরস হরেছিল ৯০ বছর। কেউ কেউ তার মৃত্যুসাল ৮১৬ হি. বলে উল্লেখ করেছেন। [বি: দ্র: হাজী গলিফা, কাশফুয যুনুন, ১ম খণ্ড, ১৩১০ হি. পু. ৩৪৩ : ক্ষিয়োজাবালী, কাযুসুল মুহিত, ভুনিকা जर्भ, "Al Firozabadi" article by H. Fleisch, Encyclopaedia of Islam, New edition, Vol. ii, P. 926]

২৪. ড. হসাইন আববাহাবী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পু. ২৫৫

'রায় শব্দটি দ্বারা ব্যক্তিগত অভিমত, ইজতিহাদ ও কিয়াসকে বুঝায়।' এ কারণে কিয়াস প্রবন্তাদেরকে এন্নান বা বার্ত্তিগত অভিমতধারী বলা হয়। এখানে রায় দ্বারা ইজতিহাদ উদ্দেশ্য। তাই তাফসির বির রায় বলতে বুঝায়, যা ইজতিহাদ ও নিজস্ব চিন্তা—চেতনার ভিন্তিতে প্রণীত হয়। কেউ কেউ কুরআন—হাদিসের কোন আয়াতের মর্মার্থ খুঁজে পাওয়া না গেলে শরয়ি দলিলের আলোকে ইজতিহাদের ভিন্তিতে রচিত তাফসিরকে 'তাফসির বিরয়ায়' বলেছেন। আনোয়ায় শাহ কাশমিরীর মতে, ' অনেক দলিল—প্রমাণের ভিন্তিতে স্থিরকৃত মাসআলা ও উত্তরসূরীদের অনুসৃত চিন্তা—চেতনার কোন পরিবর্তন সাধন না করে আলকুরআনের তাফসির করা হলে তা তাফসির বির রায় হবে না। তবে এ ক্ষেত্রে আল্লামা কাসেম নানুতুবী [রা] একটি যথার্থ সংজ্ঞা দিয়েছেন। তিনি বলেন : ভিনজ্ব চিন্তা—চেতনার ভিন্তিতে প্রবৃত্তির আলোকে কুরআনের তাফসির করাকে তাফসির বির বায় বলে। আর যথার্থ দলিল—প্রমাণের ভিন্তিতে তাফসির করা হলে তা তাফসির বির রায় হবে না। এ তাফসির আলিমদের কাছে বিশুন্ধ ও গ্রহণযোগ্য। অবশ্য আলিমগণ তাফসির বির রায় গ্রহণযোগ্যতার প্রশ্নে মতবিরোধ করেছেন। একশ্রেণীর আলিমের মতে, এ ধরনের তাফসির অবৈধ, অগ্রাহা। তাঁরা তাদের অভিমতের ম্বপক্ষে কুরআন—হাদিস ও

### আলকুরআন থেকে

যৌক্রিক প্রমাণ পেশ করার প্রয়াস পেয়েছেন।

- আল্লাহর বাণী :<sup>২৭</sup> وان تقولوا على الله مالا تعلسون»
   'আল্লাহর প্রতি এমন কথা আরোপ করো না যা তোমরা জান না।'
- ♦ আল্লাহর বাণী :<sup>২৮</sup>

«قل انسا حرم ربى الفواحش ماظهر منها وما بطن والاثم والبغى بغير الحق وان تشركوا بالله مالم ينزل به سلطانا وان تقولوا على الله مالا تعلسون»

'বলুন : আমার রব হারাম করেছেন যাবতীয় প্রকাশ্য ও অপ্রকাশ্য অশ্লীলতা, পাপ কাজ, অসংগত বিরোধিতা, আল্লাহর সাথে এমন কিছু শরিক করা যার কোন প্রমাণ তিনি নাবিল করেননি এবং আল্লাহর প্রতি এমন কথা আরোপ করা যা তোমরা জান না।'

- ♦ আল্লাহর বাণী :<sup>3</sup> «ولا تقف ماليس لك به علم»
   'যে বিষয়ে আপনার জ্ঞান নেই, তা আপনি বর্ণনা করবেন না।'
- আল্লাহর বাণী : وانزلنا البك الذكر لتبين للناس مانزل اليهي»
   'আর আপনার প্রতি নাবিল করেছি কুরআন, বাতে আপনি মানুবকে সুস্পফ্রভাবে বুঝিয়ে দেন
  যা তাদের প্রতি নাবিল করা হয়েছে।'

২৫. মাওলানা জান্তিস তাকী ওসমানী, উল্কুল কুরআন, করাচি : মাকতাবা দাকল উলুম, ১৪১৫ হি., ২য় খও, পু. ২১৮

২৬. প্রাণ্ডক

২৭, আলকুরআন, সুরা আরাফ, আয়াতাংশ : ৩৩

২৮. আলকুরআন, সুরা আরাফ, আরাত : ৩৩

২৯. আলকুরআন, সুরা বনি ইসরাইল, আয়াত : ৩৬

৩০. আলকুরআন, সুদ্রা দাহাল, আয়াত :88

#### আলহাদিস থেকে

- ◆ আবদুল্লাহ ইবনে আববাস [রা] বর্ণনা করেনে, রাসুলুল্লাহ সাল্লাল্ল আলাইহি ভয়াসাল্লাম বলেন :<sup>৩১</sup>
  اتقوا الحديث عنى الاماعلمتم فمن كذب على متعددا فليتبوأ مقعده من النار، ومن
  قال في القران برأبه فليتبوأ مقعده من النار.
  - 'হাদিসের ক্ষেত্রে তোমরা সতর্কতা অবলন্দন কর, যে ব্যক্তি ইচ্ছাকৃতভাবে আমার প্রতি
    মিথ্যারোপ করে, সে যেন জাহান্নামে তার বাসস্থান নির্ধারণ করে নের। আর যে ব্যক্তি
    কুরআনের ব্যাপারে মনগড়া কথা বলে, সেও যেন জাহান্নামে তার বাসস্থান নির্ধারণ করে
    নের।'
- ◆ তিরমিথি ও আবু দাউদ [র] জুনদুব [রা]—এর সূত্রে বর্ণনা করে বলেন, রাসুশুল্লাহ সালালাছ আলাইহি
  ওয়াসলাম ইরশাদ করেছেন :<sup>৩২</sup>

من قال في القران برأيه فأصاب فقد اخطاء.

'যে কুরআন সম্পর্কে নিজের অভিমত দারা কিছু বলে, তা যদি সঠিকও হয় তবুও সে ভূল করেছে।' যুক্তির নিরিখে

কুরআন ও হাদিসের প্রমাণ উল্লেখের পর نفير بالرائ তাফসির বির রায় অবৈধ অভিমত পোষণ কারীরা নিম্নাক্ত কিছু বৌক্তিক প্রমাণ উপস্থাপন করেন। যেমন–

◆ হয়রত আবু মুলায়কা বর্ণনা করেন, হয়রত আবু বকর সিদ্দিক [রা] কে কুয়আনের কোন একটি
আয়াত সম্পর্কে জিজ্ঞাসা কয়া হলে তিনি উত্তরে বলেছিলেন :<sup>৩৩</sup>

"اى سساء تظلنى، واى ارض تقلنى، واين اذهب، وكيف اصنع، اذا قلت فى حرف من كتاب الله بغير ما اراد تبارك وتعالى؟"

'কুরআন সম্পর্কে না জেনে আমি যদি কোন কিছু মনগড়া বলি, তবে কোন্ আসমান আমাকে ছারা দিবে এবং কোন জমিন আমাকে আশ্রয় দিবে?'

- ◆ বিখ্যাত তাবেয়ি সাইয়োদ ইবনুল মুসাইয়োব হালাল–হারাম সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করলে উত্তর প্রদান করতেন কিন্তু কুরআনের কোন আয়াতের তাকসির জিজ্ঞাসা করলে তিনি তা না শোনার ভান করে চুপ থাকতেন। <sup>৩৪</sup>
- ♦ মুজাহিদ বলেন :<sup>৩৬</sup>

قال رجل لابي : انت الذي تفسر القران برأيك ؟ فيكي ابي، ثم قال اني اذا لجرى، لقد حملت التفسير عن بضعة عشر رجلا من اصحاب النبي صلى الله عليه وسلم ورضي عنهم،

৩১, আবু ইসা মুহাম্মাদ, সুনানুত তিরমিথি, ২য় খণ্ড, তাফসিয় অধ্যায়, পু. ১৫৭

৩২, প্রাত্ত

৩৩. আলমাত্রিদী, *তাবিলাত আহল আলসুনাহ*, [ড. এম.এম রহমান সম্পাদিত] বাগলাল : আওকাক ও ধর্ম বিষয়ক মন্ত্রণালয়, ১৯৮৩ খ্রি, পু. ৫: ইবনে জারির তাবারী, *জামিউল বয়ান আন তাবিলি আইয়িল কুরআন*, ১ম খণ্ড, পু. ৭৭-৭৮

৩৪. যাহাবী, প্রাণ্ডন্ত, ১ম খণ্ড, পৃ. ২৬০

৩৫. প্রাথক

৩৬, প্রার্থক

'একদা জনৈক ব্যক্তি আমার পিতাকে বললেন! 'আপনি নাকি নিজন অভিমতের ভিভিতে তাফসির করেন? একথা শুনে আমার পিতা কেঁদে কেলেলেন আর বললেন, এতবড় দু:সাহস আমার নেই। আমি মহানবির সাল্লাল্ল আলাইহি জ্যাসাল্লাম প্রায় দশজন সাহাবি থেকে কুরআনের তাকসির সম্পর্কিত দরস গ্রহণ করেছি।'

◆ এভাবে অভিধান বিশারদগণও কুরআনের তাফসির এড়িয়ে য়েতেন। যখন কোন আয়াতের অর্থ জিজ্ঞাসা করা হতো তখন বলতেন :<sup>৩৭</sup>

"العرب تقول : معنى هذا كذا، ولا اعلم المراد منه فى الكتاب والسنة اى شئ هو"
'আরববাসীরা এর অর্থ এর্প বলে থাকেন। কুরআন সুনায় এ শব্দটি কোন অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে
তা আমার জানা নেই।'

এভাবে অনেক প্রমাণই আছে যার দারা এটা প্রতীয়মান হয় যে, তাফসির বির রায় জায়েয নেই। কাজেই এটা গ্রহণযোগ্য নয়, এর দারা দালাল উপস্থাপন করাও যায় না।

অপর এক শ্রেণীর আলিমের মতে, তাফসির বির রায় জায়েযে আছে। তাঁরা তাঁদের অভিমতের সমর্থনে যথাযথ দলিল প্রমাণও উপস্থাপন করেন। যেমন—

### আলকুরআন থেকে

আলকুরআনের এমন অনেক আয়াত রয়েছে যা দারা তাফসির বির রায় প্রমাণ করা যায়। আল্লাহর বাণী:

«افلا يتدبرون القران ام على قلرب اقفالها»

'তবে কি তারা কুরআন সম্পর্কে গভীরভাবে চিন্তা করে না? না তাদের অন্তরের উপর তালা লাগানো রয়েছে?'

আল্লাহর বাণী :৩৯

«كتاب انزلناه اليك مبارك ليدبروا اياته وليتذكر اولو الألباب»

'কুরআন এমন একটি বরকতময় কিতাব যা আমি আপনার প্রতি নাবিল করেছি যেন মানুষ এর
আয়াতসমূহ গবেষণা করে এবং জ্ঞানবান লোকেরা উপদেশ গ্রহণ করে।'
আল্লাহর বাণী :8°

«ولو ردوه الى الرسول والى اولى الأمر عنهم لعلمه الذين يستنبطونه عنهم»

'বিদ তারা তা সোপর্দ করত রাসুলের কাছে কিংবা তাদের মধ্যে যারা ফরসালার অধিকারী তাদের

কাছে তবে তাদের মধ্যে যারা তথ্য অনুসন্ধান করে তারা তার যথার্থতা নির্ণয় করতে পারত।'

৩৭. প্রাণ্ডক

৩৮, অলকুরঅন, সুরা মুহামাদ সালালার আলাইরি ওয়ালালাম আয়াত :২৯

৩৯. আলকুরআন, কুরা সোয়াদ, আয়াত : ২৯

৪০. আলকুরআন, সুরা নিসা, আয়াত : ৮৩

উপরোক্ত আয়াতসমূহে দেখা যায় যে, মহান আল্লাহ তাআলা জ্ঞানীদেরকে কুরআন সম্পর্কে চিন্তা—তাবনা ও গবেবণা করার জন্য উৎসাহ প্রদান করেছেন এবং সাথে সাথে এর থেকে উপদেশ গ্রহণ করতেও নির্দেশ দিয়েছেন। অতএব কুরআন—সুনাহর আলোকে তাফসির করা কি করে অবৈধ হতে পারে? আর এটা অবৈধ হলে তো ইজতিহাদও অবৈধ বলে গণ্য হবে। অথচ সকল আলিমের ঐকমত্যে ইজতিহাদ বৈধ। 85

### আলহাদিস থেকে

তাফসির বির রায় বৈধ হওয়ার ব্যাপারে হাদিসেও প্রমাণ রয়েছে। রাসুলুল্লাহ সাল্লাল্লাছ আলাইই ওয়াসাল্লাম বিশিক্ট সাহাবি হয়রত আবদুল্লাহ ইবনে আব্বাস [রা] কে দোআ করে বলেছিলেন : ৪২ اللها فقه في المناب 'হে আল্লাহ! তুমি তাকে দ্বীনের সঠিক বুকা দাও, তাকে কুরআনের ব্যাখ্যা পদ্ধতি শিক্ষা দাও।' আবদুল্লাহ ইবনে আব্বাসের [রা] জন্য রাসুলুল্লাহর সাল্লাল্লাছ আলাইই ওয়াসাল্লাম এই বাণীই প্রমাণ করে তাকসির বির রায় –এর বৈধতার। কেননা তাকসির বির রায় বৈধ না হলে ইবনে আব্বাসের [রা] জন্য রাসুলুল্লাহর গালাইই ওয়াসাল্লাম এই বেনে আব্বাসের [রা] জন্য রাসুলুল্লাহর সাল্লাল্লছ আলাইই ওয়াসাল্লাম এই দোআ অব্যৌক্তিক। ৪৩ এছাড়াও আবদুল্লাহ ইবনে আব্বাস [রা] বলেন :

'কুরজান বুঝা সহজ। তবে এর অনেক স্থানে বিবিধ অর্থের সম্ভাবনা রাখে। অতএব তোমরা এর মধ্যে অতীব সুন্দর অর্থটি গ্রহণ কর।'

এখানে অতীব সুন্দর অর্থটি গ্রহণ করতে বলা হয়েছে, যা হবে বিবেক—বুন্ধির যথাপযুক্ত প্রয়োগ।
অতএব বলা যায়, আবদুল্লাহ ইবনে আব্বাসের [রা] বক্তব্যে তাফসির বির রায় বৈধ হওয়ার প্রতি
ইঞ্জাত বিদ্যমান।

## যুক্তির নিরিখে

তাফসির বির রার বৈধ হওয়ার স্বপক্ষে যৌক্তিক প্রমাণ পেশ করেছেন ড. হুসাইন আয্যাহাবী।
তিনি বলেন : তাফসির বির রার জারেয় না হলে ইজতিহাদ জায়েয় হয় কি করে? জাবার এটা
জায়েয় না হলে শরিআতের অনেক বিধানের পথ রুল্থ হয়ে যাবে। কেননা শরিআতের অনেক
আহকাম ইজতিহাদের উপর নির্ভরশীল। রাসুল সাল্লাল্ল আলাইহি ওয়াসাল্লাম কুরআনের সমস্ত আয়াতের
ব্যাখ্যা পেশ করে যাননি, রায় অথবা ইজতিহাদ জায়েয় না হলে কুরআন থেকে অন্যান্য
বিধি–বিধান কিভাবে বের করা হবে? ইং অতএব এটা জায়েয়।

◆ সাহাবিগণ কুরআন পড়তেন কুরআনের বিভিন্ন বিষয় মতানৈকাও করতেন। এ কথা সবারই
জানা যে, তাদের সকলেই রাসুলুলাহ সালালাই আলাইই আসালাম থেকে কুরআনের তাফসির শ্রবণ
করেননি, কুরআনের সব আয়াতের তাফসিরও বর্ণনা করেননি। বরং তারা কুরআনের অংশ

৪১. যাহাখী, প্রাগুক্ত, ১ম খণ্ড, পু. ২৬২

৪২, ইবনে হাজার আসকালানী, ইসাবা, মিসর : মুন্তাফা আলবাবী, ১৩২৩ হি., ২য় খণ্ড, পু. ৩২৩

৪৩. যাহাবী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পু, ২৬২

৪৪, প্রায়ক

বিশেষের তাফসির করেছেন। যাঁরা তাফসির শুনেছেন তাঁরা অন্যের কাছে পৌঁছে দিয়েছেন নিজস্ব চিন্তা–চেতনা ও অভিমতের ভিন্তিতে। তাফসির বির রায় যদি বৈধ না হতো তবে সাহাবিগণ অবশ্যই এর বিরোধিতা করতেন। তাফসির বির রায় হারাম হলে সাহাবিগণ কুরআনের তাফসির করার ক্ষেত্রে মতবিরোধ করতেন না। 8৫

### অবৈধতার পক্ষে উপস্থাপিত দলিলের জবাব

তাফসির বির রায় অবৈধতার পক্ষে উপস্থাপিত দলিল—প্রমাণের উত্তরে নিম্নাক্ত জবাব দেয়া যেতে গারে। আলকুরআনের আয়াত দ্বারা উপস্থাপিত দলিল তাফসির বির রায় নাজায়েয হওয়ার পক্ষে দলিল হিসাবে ব্যবহার করা বাস্তবসমত নয়। কেননা ইসলামি শরিআতের উৎস চারটি। কোন বিবয় যেখানে কুরআন ও সুনায় সমাধান পাওয়া যাবে না সেখানে ইজতিহাদ বা কিয়াসের শরণাপন্ন হওয়া জরুরি হয়ে যায়। এ পর্যায়ে ইজতিহাদ যে বৈধ সে ব্যাপারে সবাই ঐকমত্য। কাজেই কুরআনের তাফসিরের ক্ষেত্রে এটা অবৈধ হয় কিভাবে? এ ছাড়াও রাসুল সাল্ললায় আলাইছি ভয়াসালাম কর্তৃক হয়রত মুআ্য ইবনে জাবালকে [রা] ইয়ামানের গভর্নর করে প্রেরণের ঘটনাটিও ইজতিহাদ বৈধ হওয়ার প্রমাণ বহন করে। রাসুল সাল্ললায় আরো বলেছেন :

\*\*প্রজতাহিদের জন্য দুটি সওয়াব রয়েছে। সিম্বান্ত সঠিক হলে দু'টি সওয়াব পাবে আর ভুল হলেও একটি সওয়াব পাবে।'

অতএব একথা প্রমাণিত হলো যে, ইজতিহাদ দারা কুরআনের তাফসির করা আর আল্লাহ সম্পর্কে না জেনে কিছু বলা এক নয়। কাজেই তাদের উপস্থাপিত আয়াতসমূহ দারা তাফসির বির রায় নাজায়েয হওয়া প্রমাণ করা যায় না।<sup>89</sup>

অবৈধতার পক্ষে উপস্থাপিত হাদিসভিত্তি ক দলিলের উত্তরে বলা যার, হাদিস দুইখানির অর্থ হচ্ছে—যে ব্যক্তি কুরআনের দুর্বোধ্য স্থানের ব্যাখ্যা করে যা সে জানে না। অথবা নিজের মতামত প্রমাণ করার জন্য যে কুরআনের অপব্যাখ্যা দেয়, জাহান্নামই তার ঠিকানা। অতএব কুরআন সুনাইর ভিত্তিতে ইজতিহাদের আলোকে কুরআনের তাফসির করা নাজায়েজ নয়। এছাড়া হাদিস দুটির মধ্যে জুনদুবের বর্ণনা বিশুন্ধ নয়। আর হাদিস সমালোচকের দৃষ্টিতে হাদিসটিও বিশুন্ধ নয়। কেননা এর সনদে সুহাইল ইবনে আবি হাযম নামের বর্ণণাকারী সমালোচিত ব্যক্তি, আবু হাতেম তাকে শক্তিশালী বর্ণনাকারী নয় বলেও অভিমত পেশ করেন। ইমাম বুখারী ও নাসায়িও [র] অনুরূপ অভিমত ব্যক্ত করেছেন। ৪৮ অবৈধতার পক্ষে উপস্থাপিত যৌক্তিক প্রমাণের উত্তরে বলা যায় যে, তাদের যৌক্তিক প্রমাণগুলো যথার্থ নয়। কেননা সাহাবি ও তাবেরিগণ সর্বদা মহান আল্লাহর তয়ে জীত—সন্ত্রস্ত থাকতেন। কখন কোন ভুল হয়ে যায় সে ব্যাপারে সদা সতর্কতা অবলন্দন করতেন। কুরআনের কোন কোন আয়াতের ব্যাখ্যাদান থেকে যে বিরত থাকতেন তা পূর্ণ সতর্কতার উজ্জ্বল প্রমাণ। এ সতর্কতা দ্বারা তাকসির বির রায় বৈধ হওয়ার প্রমাণ বহন করে না। এছাড়াও প্রতিটি আয়াতের যথার্থ ব্যাখ্যা জানা ছিল না বলেই তারা এরুপ অপারগতা প্রকাশ করেছেন। এ কারণে যেসব আয়াতের যথার্থ ব্যাখ্যা তাদের জানা ছিল কেসব আয়াতের ব্যাখ্যা প্রদান করার জন্য সাধ্যমত

৪৫. প্রাক্ত, ১ম খণ্ড, পৃ. ২৬৩

৪৬. আলহাদিস, উদ্ধৃত : মোল্লাজিউন, *দুরুল আনওয়ার*, ইজতিহাদ অধ্যায়, পৃ. ৪২

৪৭, যাহাবী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পু. ২৫৭

৪৮. প্রাতক, ১ম খণ্ড, পু. ২৫৯

প্রচেক্টা চালিয়েছেন। হযরত আবু বকর [রা] কে সুরা নিসার<sup>8</sup> উল্লিখিত الكلالة শব্দের ব্যাখ্যা জিজ্ঞাসা করলে তিনি উত্তরে বলেছিলেন :<sup>৫০</sup>

"اقول فيها برأى فان كان صوابا فسن الله، وان كان غير ذالك فسنى ومن الشيطان : الكلالة كذا كذا"

'কালালাহ সম্পর্কে আমার অভিমতের আলাকে ব্যাখ্যা দিচ্ছি। যদি সে ব্যাখ্যা সঠিক হয়, তা হবে আল্লাহর পক্ষ থেকে। আর যদি ভূল হয় তা হবে আমার ও শয়তানের পক্ষ থেকে। কালালাহ অর্থ এতাবে এভাবে..।

অতএব অনুসিন্ধান্তে একথা বলা যায় যে, তাফসির বির রায় ঐ সময় হারাম বা নিবিন্ধ হবে, যখন মুফাসসির সঠিক দলিল—প্রমাণ ছাড়া দৃঢ়তার সাথে বলেন যে, আল্লাহর বাণীর মর্মার্থ ইহাই অথবা যখন তাফসিরকার ভাষাগত মৌলনীতি ও শরিআতের মৌলিক বিধি–নিষেধ সম্পর্কে অজ্ঞ হওয়া

সত্ত্বেও তাফসির করার ধৃইত। দেখায় অথবা যখন তাফসিরকার বিদআতের<sup>৫১</sup> মণকে কুরআনের আয়াত বিকৃতভাবে উপস্থান করে। আল্লামা সুরুতীর যারকাশীকৃত আলবুরহান ফি উলুমিল কুরআন হতে যেসব শর্তাবলী উল্পৃত করেছেন যা নিজন্ম অভিমতভিত্তিক তাফসির বৈধ হওয়ার জন্য অত্যাবশ্যকীয়।<sup>৫২</sup>

<sup>«</sup> بعثر الله بفتيكم في الكلالة....الخ» الكلالة ....الخ الكلالة ....الخ الكلالة ....الخ الكلالة ....الخ

৫০. বাহাৰী, প্ৰাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ. ২৬১

৫১. বিদআত ঃ বিদআত (البدعة) আরবি শব্দ। অর্থ অভিনবভাবে তৈরি কোন বস্তু। আর ধর্মীর মতে- ধর্মে নতুন বিষয় সংযোজন। বা এর অর্থ হলো البدعة) আরবি শব্দ। অর্থ অলন্থি কোন বস্তু যদি পূর্ব নমুনা ছাড়া সৃষ্টি করা হয় তবে তাকে বিদআত বলে। এ দৃষ্টিকোণ থেকে আয়াহ তাআলাকে বাদী (بديع) বলা হয়। আয়াহয় বাণী: پديع السبوات والارض , [সুরা বাকারা, আয়াত : ১১৭] পরিতাঘায় যা রাসুল সায়ায়ায় আলাইহি ওয়সয়ায়-এর যমানায় ছিল না, পরবর্তী সময়ে আবিকৃত হয়েছে তাকে বিদআত বলে। কেউ কেউ বলেছেন :

তিন যুগের পর যা আবিকৃত হয়েছে তাই বিদলাত। ইমাম দব্দী বলেন : যে জিনিস নতুন আবিকৃত হয়েছে তাই বিদলাত। ইমাম দব্দী বলেন : যে জিনিস নতুন আবিকৃত হয়েছে এবং পূর্ববর্তী যুগে উহার দৃষ্টান্ত নেই, তাই বিদলাত। বিদলাতের ক্রমবিকাশের ব্যাপারে য়তু য়তু দুইটি ললের উদ্ভব হয়। একটি হচ্ছে রক্ষণশীল দল। অতীতে প্রধানত হায়লাগণ এবং বর্তমানে ওয়হারীগণ এই ললের অন্তর্তুক্ত। তাদের মতে, মুনিননের কর্তব্য হলো ইত্তবা বা তাবেদারী, সুন্নার অনুসরণ-নতুন কিছু করা নয়। অপর সলটি পারিপার্শ্বিকতা ও অবস্থার গরিবর্তনের ব্যাপারে স্বীকার করেম এবং শিক্ষা দেন যে, বিভিন্ন নাআর ও বিভিন্নভাবে ভাল ভাল বিদলাত এবং এমনকি প্রয়োজনীয় বিদলাত রয়েছে। ইমান শাফেরির (র) মতে, যা কিছু অভিনয় এবং কুরআন, সুন্নাহ, ইজমা বা সাহাবিদের কথা ও কাজের পরিপন্থী তাই বিদলাত উহাই বিপথে চালিত করে। তবে কোম কোম অভিনয়ত্ব, যা ঐগ্রলাের প্রতিকূল নয়, তা প্রশংসনীয় বিদলাত। আরাে বিশদ শ্রেণী বিন্যাস অনুযায়ী নব এবর্তনন্তলােকে ধর্মীয় অনুশাসনের পাঁচটি নিয়মে বিভক্ত করা হয়। যথা : ১. আলবিদলাত্বল ওয়াজিয়া। যেমন- কুরআন বুঝার জন্য আরবি ভাষাতত্ত্ব অধ্যরন, যোগ্য সাক্ষীর সাক্ষ্য এহণ ও অরোগ্য সাক্ষীর সাক্ষ্য বর্ত্তন, আলহিলাতাত্বল প্রয়ারান। যেমন- ইসলামের ছকুম বিরোধী সকল ধর্ম বিক্লন্ধ পদ্ধতি অনুসরণ করা। আদেরিয়া ও জাবারিয়াদের ধর্মানের হিলেও কাজগুলা মূলত ভালাে ও প্রশংসনীয়। ৪. আলবিদআতুল মানদায়। যেমন- মসজিদ ও কুরআনকে অলংকৃত করা। অবশ্য এটা ইমাম শাক্ষেরি (র) ও তার অনুসারীদের মত, হানান্টাদের মতে, এসব কাজ মুবাছ। ৫. আলবিদআতুল মুবায়া। যেমন- উত্তম পানাহারের মধ্যে প্রাচুর্য করা। এটা জায়েয় আছে।

আহলে হাদিসের মতে, বিদআতের কোন শ্রেণীতেন নেই। বিদআত বিদআতই। তবে ভালো কাজ শরিআতের পূর্ব দৃষ্টান্ত ছাড়া হয় সেটা এই হাদিসের অন্তর্ভুক্ত।

বিদায়া ও নিহায়া প্রণেতার নতে, বিদ্যাত দুই প্রকার। যথা : ১. বিদ্যাতে হুলা (بدعة هدى) এটা এমন বিদ্যাত যার সম্পর্কে আরাহ ও তাঁর রাসুল সাল্লাল্লাহ্ন আদেশ নিষেধ না করে সম্পূর্ণ নীরব ররেছেন। তবে তাঁরা একাজ করার ব্যাপারে অনুপ্রাণিত করেছেন। এ ধরনের কাজগুলো নব-আবিষ্কৃত হলেও তালো; ২. বিদ্যাতে দালালাহ (بدعة خيلالية) এটা এমন বিদ্যাতকে বলে, যা আল্লাহ ও তদীয় রাসুলের নির্দেশের বিপরীত।

<sup>[</sup>দেখা যেতে পারে : কিতাবুল হাওয়াদিস ওয়াল বিদআ, আবু বকর আল তারকুশী]

৫২. ড. সুবহি সালিহ, প্রাণ্ডক, পৃ. ৪১৮; সুমুতী, প্রাণ্ডক, ২য় খড, পৃ. ১৭৮; মারকাশী, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৫৬

### শ্ৰেণী বিন্যাস

তাফসির বির রায় দুই ভাগে বিভক্ত। এক প্রকার তাকসির এমন যা মাহমুদ বা প্রশংসিত। অন্য প্রকার মাযমুম বা ঘৃণিত।

## তাফসির বির রায় আলমাহমুদ

সাহাবি, তাবেয়ি, সাহাবিদের বস্তুব্যের ভিন্তিতে বিশুন্ধ সনদে বর্ণিত তাফসির এই শ্রেণীর অন্তর্ভুক্ত। এখানে মুফাসসির নিজের চিন্তা—চেতনায় আবেগ প্রসূত ব্যাখ্যা করার অবকাশ পান না। এখানে মুফাসসিরকে আরবি ভাষা অভিজ্ঞান, নাহু—সরফ, বালাগাত—ফাসাহাত ও ফিকহসহ নানা বিষয়ে বর্ণনা করার জন্য তাফসির করতে হয়। তাকওয়া ও ইমানদারীতাও এক্ষেত্রে বিবেচ্য বিষয়। এই ধরনের ইজতিহাদভিন্তিক তাফসির গৃহীত ও স্বীকৃত।

বেসব তা ফসির বিশ্ব সমাজে গৃহীত হয়েছে, তাফসির রচনা করে যাঁরা প্রশংসা কুড়িয়েছেন এমন কয়েকজন প্রসিন্ধ মুফাসসির হলেন–

- ০১. ইমাম ফখরুন্দিন রাবী [মৃ. ৫৪৪ হি.]
- ০২. কাষী নাসিরুদ্দিন আলবায়বাবী [মৃ. ৬৯১ হি.]
- ০৩. আবুল বারাকাত আবদুল্লাহ আননাসাকী [মৃ. ৭০১ হি.]
- ০৪. আবুল হাসান আলাউদ্দিন আলখাযিন [মৃ. ৭৪১ হি.]
- ০৫. আসিরুন্দিন আবু হাইয়্যান আলআন্দালুসী [মৃ. ৭৪৫ হি.]
- ০৬. নিযামুদ্দিন ইবনুল হাসান নিশাপুরী [মৃ. ৯বম শতকের শুরু]
- ০৭. জালালুদ্দিন মহাল্লী ও জালালুদ্দিন সুয়ুতী [মৃ. ৮৭৪; ৯১১ হি.]
- ob. শামসুদ্দিন মুহামাদ ইবনে আল শারবিনী [মৃ. ৯৭৭ হি.]
- ০৯. আবু সাউদ আল ইমাদী [মৃ. ৯৮২ হি.]
- ১০. শিহাবুদ্দিন আলুসী [মৃ. ১২৭০ হি.]
- আবু বকর আহমদ ইবনে হুসাইন আলবায়হাকী
- ১২. আবু ইউসুক আবদুস সালাম আলকাযবিনী
- ১৩. আবু বকর ইবনুল আরাবী [মৃ. ৬৩৮ হি.]
- ১৪. আবু বকর আলজাসসাস [মৃ. ৩৭০ হি.] <sup>৫৪</sup>
- ১৫. শায়খ সুলাইমান জুমাল [মৃ. ১১৯৬ হি.]
- ১৬. হাকিম মুহাম্মাদ হাসান
- ১৭. নওয়াব সিন্দিক হাসান
- ১৮. শায়খ আবুল ফায়েয
- ১৯. আহমদ মুস্তাফা আলমারাগী [মৃ. ১৩৬৪ হি./১৯৪৫ খ্রি.]

৫৩. বারকাদী, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩৯

৫৪. অত্র গ্রেষণা অভিসন্তর ৬ষ্ঠ অধ্যায় দ্র:

#### তাফসির রচনায় নুইটি ধারা

- ২০. আবদুল হক দিহলবী [মৃ. ১৩৫৪ হি.]
- ২১. রশিদ রিবা [মৃ. ১৩৫৪ হি./১৯০০ খ্রি.]<sup>৫৫</sup>
- ২২. আলি সাবুনী
- ২৩. সাইয়েদ কুতুব শহীদ [শাহাদাত. ১৯৬৬ খ্রি.]
- ২৪. মাওলানা আবুল কালাম আযাদ [মৃ. ১৩৭৭ হি.]
- ২৫. আবুল আলা মওদৃদী [মৃ. ১৯৭৯ খ্রি.]
- ২৬. মুকতি মুহাম্মাদ শফী [মৃ. ১৩৯৬ হি.]
- ২৭. মাওলানা আশরাফ আলী থানবী [মৃ. ১৩৬২ হি.]

## তাফসির বির রায় আলমাযমুম

প্রবৃত্তি ও বিদ্যাতের অনুসারীদের ব্যাখ্যাকে তাফসির বির রায় আলমাযমুম বলে। 

কৈ ইসলামের বিভিন্ন ধর্মতাত্ত্বিক সম্প্রদায় তথা মৃতাবিলা, খারেজী, রাফেয়ী ও শিআদের অনেক প্রসিন্ধ আলিমও নিজেদের ভ্রান্ত আফিলা প্রতিষ্ঠার লক্ষ্যে কুরআনের বহু আয়াতের অপব্যাখ্যায় লিপত হয়। এদের তাফসিরে আরবি তাবা–সাহিত্য, অলংকারিক বৈশিক্ষ্য, ইজায ও নাহু–সরকের চমকপ্রদ বর্ণনাও স্থান পায়। এতদসত্ত্বেও আলিমগণ এই তাফসিরকে মাযমুম তথা বিশুন্ধ দৃক্তিভজ্জি বহির্ভূত ব্যাখ্যা হিসেবে আখ্যায়িত করেছেন। এদের ব্যাখ্যার ক্ষেত্রে তাফসির শন্দটি প্রয়োগ করা সংগত নয়। এই দৃক্তিভজ্জির কয়েকজন বিখ্যাত মুকাসসির হলেন–

- ০১. কাথী আবদুল জব্বার [মৃ. ৪১৫ হি.]
- ০২. আবুল কালেম আলি ইবনে তাহের আলমুরতাযা
- ০৩. জারুল্লাহ আল্যামাখশারী [মৃ. ৫৩৮ হি.]<sup>৫৭</sup>
- ০৪. আবদুল লতিফ আলফাযরানী
- ০৫. আবু আলি আততাবরাসী
- ০৬. সাইয়েদ আবদুল্লাহ আল তালুবী
- ০৭. সুলতান মুহাম্মাদ আল খুরাসানী
- ০৮. আততাশতারী
- ০৯. আল সামনানী
- ১০. মোল্লা মোহসিন আলকাশী

এ শতকে বদরুদ্দিন যারকাশী [মৃ. ৭৪৫ হি.] النهر ও البحر नाমে দু'খানি তাফসির গ্রন্থ রচনা করেন। এরপর আলাউদ্দিন আলফিরমানী রচনা করেন 'بحرالعلرم' শিরোনামে একখানি

৫৫. ১ম অধ্যায় মুফাসসিরদের স্তর বিন্যাস দ্র:

৫৬. যারকাদী, প্রান্তক্ত, ২য় খণ্ড, পৃ,৩৯

৫৭. বি: দ্র: ১ম অধ্যায়, তাবকাতুল মুলাসসিরিন, ৬ষ্ঠ তর, দীকা : ১

তাফসির গ্রন্থ। আর জালালুন্দিন সুরুতী [মৃ.৮৪৯ হি.] রচনা করেন উলুমুল কুরআনের উপর একখানি বিশ্বখ্যাত গ্রন্থ 'আলইতকান' শিরোনামে।

শাহ ওয়ালী উল্লাহ দিহলবী [মৃ.১৭৬২ খ্রি.] রচনা করেন 'ফাতহুল খাবির মিম্মা লাবুদ্দা মিন হিফাবিহী ফি ইলমিত তাফসির।' চি তিনিই এতদাঞ্চলের সর্বপ্রথম ব্যক্তি বিনি কুরআনের ব্যাখ্যায় পূর্ববর্তীদের অনুসরণ—অনুকরণ পরিহার করেন। চি ফারসি ভাষায় বিরচিত সংক্ষিপত এ তাফসিরটিতে ইবনে আব্বাসের [রা] ব্যাখ্যার সূত্র থেকে কঠিন শব্দাবলীর ব্যাখ্যায় সাহায্য নেয়া হয়েছে। বুখারী ও তিরমিয়ী থেকে শানে নুবুদের তথ্য নেয়া হয়েছে। আর তাফসিরের নীতিমালা (اصول العند المول العند العند العند المول العند المول العند المول العند المول العند المول العند العند المول العند العند المول العند المول العند العند المول العند العند العند المول العند العند المول العند العند المول العند العند العند العند العند العند المول العند العند

শাহ আবদুল আযিয [মৃ. ১৮২৪ খ্রি.] ফারসি ভাষার ফাতহুল আযিয় নামে একটি অপূর্ণাজ্ঞা তাফসির রচনা করেন। ১৮৩২–১৮৩৪ সালে এটি কলকাতা থেকে প্রকাশিত হয়। ৬০

শাহ ওয়ালী উল্লাহর পুত্র শাহ আবদুল কাদির 'মুযিহি কুরআন' শীর্ষক উর্দু ভাষায় অনুবাদ সংবলিত সংক্ষিপত একটি তাকসির রচনা করেন। উর্দু ভাষার তাকসির হিসেবে এটিকে মাইলফলক মনে করা হয়।<sup>৬১</sup>

১৮৭৬ সালে স্যার সৈরদ আহমদ [মৃ. ১৮৯৯ খ্রি.] 'তাফসিরুল কুরআন' নামে একটি তাফসির রচনা করেন। তাফসিরের দুই পঞ্চমাংশ বাকি থাকতেই তিনি ইনতিকাল করেন। ১৮৮০ সালে ১ম খণ্ডটি প্রকাশিত হয়। এ তাফসিরটি কুরআনের আদ্যোপান্ত তাফসির নয় বরং যুগের প্রয়োজনে কতকগুলো নির্বাচিত আয়াতের তাফসির মাত্র। ৬২ তবে আলিম সমাজ তার তাফসিরের তীব্র সমালোচনা করেছেন। ৬০ কেউ কেউ তাকে কাফির, খ্রিস্টান ও দাজ্জাল বলে আখ্যায়িত করেছেন। আবদুল হক হাকানীর [মৃ. ১৯০০ খ্রি.] রচিত 'কাতহুল মানান' তাফসিরখানি স্যার সৈয়দের তাফসিরের প্রতি একটি প্রকাশ্য চ্যালেঞ্জ। ৬৪ এ তাফসিরে তিনি স্যার সৈয়দের যে সমালোচনা করেন সে সম্পর্কে J.M.S Baljon বলেন : ৬৫ তার এই সমালোচনায় বুল্বিমন্তা ও মৌলিকত্বের চেয়ে আবেগই বেশি লক্ষ্য করা যায়।

পরবর্তীকালে স্যার সৈয়দের তাফসির রচনার প্রভাব লক্ষ্য করা যায় মাওলানা আকরম খা [মৃ. ১৯৬৮ খ্রি.] তাফসিরুল কুরআনে; মাওলানা মুহাম্মাদ আলির 'বয়ানুল কুরআনে' ও রশিদ রিযার 'তাফসিরুল মানারে'। এদের তাফসিরগুলোতে স্যার সৈয়দের যুক্তিবাদের প্রভাব পরিদৃক্ট হয়।

বস্তৃত আলকুরআন মহান আল্লাহ তাআলার প্রত্যক্ষ বাণী সমস্টি। তিনি এ বাণী সংরক্ষণও করবেন বলে জানিয়ে দিয়েছেন। আর সংরক্ষণের অন্যতম একটি মাধ্যম তাফসির। এ কারণে বলা যায়, তাফসির রচনা একটি চলমান অনি:শেষ একটি প্রফ্রিয়া। এ প্রক্রিয়া অনাদিকাল পর্যন্ত অব্যাহত থাকবে। এর বিবর্তনের ধারা, বিকাশ পদ্ধতি যুগের চাহিদার প্রেক্ষিতে হওয়া বাঞ্ছনীয়।

৫৮, রফিক আহমদ রফিক, ইয়শাদুত তালিবিদ, পৃ. ৩৯

৫৯. লারেরা-এ-মাআরিক-ই-ইসলামিরা, প্রান্তক্ত, পু. ৫৩০

৬০, রফিক আহমদ রফিক, প্রান্তক্ত, পু. ৪০

৬১. প্রাণ্ডক

৬২. প্রাক্তর, পু. ৪০

৬৩. পানিপথী, *মাযামিন-এ- হাল,* [ওয়াহিলুদ্দিন সলিম সংকলিত] তা, বি., পু. ২০৩

৬৪. রফিক আহমদ রফিক, প্রাত্তক, পু. ৪১

<sup>64.</sup> J.M.S BALJON, Reforms and Religious Ideas of sir Sayed ahmad khan. Lahore: 1958, P. 93

# তাফসির রচনায় বিভিন্ন ধারার উদ্ভব

আলকুরআনের মর্মব্যাখ্যার শাস্ত্রকে পরিভাষাগত দিক দিয়ে তাফসির শাস্ত্র বলা হয়। 2 হাদিসের সংকলনের তাফসিরের অধ্যায়ের অন্তর্ভুক্তির মধ্য দিয়ে তাফসির–শাস্ত্রের সূচনা হয়। ইতাবেয়িদের যুগে বিভিন্ন দলমত তথা মাযহাবের উদ্ভব হয়। " মুসলিম সাম্রাজ্যের পরিধি সম্প্রসারিত হলে এবং অনারব জনগোলী ইসলাম গ্রহণ করতে লাগলে সামাজিক, রাজনৈতিক, অর্থনৈতিক ও সাংস্কৃতিকসহ নানাবিধ জটিল সমস্যার উদ্ভব ঘটে। এসব সমস্যার প্রেক্ষিতে তারা সাহাবিদের অনুসূত মূলনীতি অনুসরণ করে তাফসির করতেন। সমস্যা সমাধানে সাহাবিদের কোন বক্তব্য সরাসরি না পেলে নিজন্ব বিবেক-বৃশ্বি প্রয়োগ করে ইজতিহাদপূর্বক কুরআনের ব্যাখ্যা বিশ্লেষণ করতেন। তাবেয়িদের শেষ যুগে তাফসির শাস্ত্র এক নবতর ধারায় অনুপ্রবেশ করে। মানুবের মনকে চিন্তার বিপর্যয় থেকে রক্ষা করার জন্য এ যুগে নতুন আজ্ঞািকে তাফসির প্রণীত হয় এবং বিভিন্ন বিষয়ের উপর অসংখ্য গ্রন্থও প্রণীত হয়। এ সময়ে তাফসিরকারগণ যে যেই মাযহাবের সাথে সংশ্লিফ ছিলেন, তিনি কুরআনের তাফসির সেই দৃষ্টিভঞ্জার আলোকেই প্রণয়ন করতেন। s এ সময়েই মূলত তাকসিরের বিভিন্ন ধারার উদ্ভব হয় এবং নিয়মতান্ত্রিকভাবে তাকসির গবেবণার ধারা প্রবর্তিত হয়। একেত্রে আল্লামা ইবনে জারির তাবারীর [মৃ. ৩১০/৯২২] নাম বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য । কেননা তিনিই সর্বপ্রথম ব্যক্তি যিনি কুরআনের ব্যাখ্যা বর্ণনার পাশাপাশি এর সমর্থনে ব্যাখ্যাসহ হাদিস উল্লেখ করেন। সাহাবিদের প্রদত্ত তাফসিরের ভিত্তিতেই তিনি তাফসির প্রণয়ন করেন। <sup>৫</sup> তিনি ইসনাদের সত্যাসত্যের উপর মতনের অপেক্ষা অধিক গুরুত্ব প্রদান করতেন। ইসনাদভিত্তিক তাফসির রচনা সে সময়ে জনপ্রিয়তা অর্জন করে।

পরবর্তী সময়ে কুরজানের গবেষকগণ কুরজান গবেষণার কিছু নিয়ম—নীতি প্রণয়ন করেন। এর মধ্যে নাহু, সরক, ইরাব, কিরাত, বালাগাত উল্লেখযোগ্য।

এসব নিয়ম–নীতি পরবর্তীকালে বিভিন্ন তাফসিরে সংযোজিত হয়। এক্ষেত্রে আল্লামা জারুল্লাহ যামাখশারীর তাফসিরে কাশ্শাফ সবিশেষ উল্লেখযোগ্য।

ড. এম.এম. রহমান, কুরআন পরিচিতি. ঢাকা: নুবালা পাবলিকেশন, ১৯৯২, পৃ. ২২৬

২. প্রাতক্ত, পৃ. ২২৭

এ ড. আবনুল ওয়াহিদ, প্রাণ্ডক, পু. ৭০

৪, প্রাত্ত পু. ৭১

৫. প্রাত্তক, পু. ৭৩

৬. ড. এম.এম. রহমান, প্রাতক্ত, পৃ. ২৩৪

৭. ড. আবদুল ওয়াহিদ, প্রাণ্ডক, পু. ৭৩

৯. অত্র গবেষণা অভিসন্দর্ভের ১ম অধ্যায় মুফাসসিরদের স্তর বিন্যাস দ্র:

জ্ঞান-বিজ্ঞান চর্চার রেনেসাঁ যুগ আব্বাসী যুগ। মুসলিম বিশ্ব এ সময়ে বিদেশী ধ্যান-ধারণার সম্মুখীন হয়। বিদেশী জ্ঞান, ইসলামি চিন্তাধারা ও সংস্কৃতির সংমিশ্রণ হতে থাকে। এর কলে বিদ্রান্ত এথা তথ্যবিদ্যার আর্বিভাব ঘটে। এর মাধ্যমে ইসলামি আকায়েদের ব্যাখ্যার ও আল্লাহ তাআলার একত্ববাদ প্রতিষ্ঠাকন্তে আল্লাহ তাআলার গুণবাচক নামসমূহেরও ব্যাপক গবেষণা শুরু হয়। সুফিতাত্ত্বিক গবেষণাও ইলমূল কালাম ব্যবহৃত হয়। এক্ষেত্রে আল্লামা ফখরুন্দিন রাযির রিা অবদান অনস্বীকার্য। তিনি তার বিখ্যাত 'তাফসির মাফাতিহুল গায়ব' এরই ভিত্তিতে রচনা করতে সক্ষম হন। এতাবে অধুনাকাল পর্যন্ত বিশ্বের অগণিত ভাষার নিজম্ব চিন্তা-চেতনা তথা মাযহাবের ভিত্তিতে গবেষকাণ কুরআনের তাফসির রচনা করে বাচ্ছেন। এধারা কখনো বন্ধ হবে না, এ গবেষণা অব্যাহত থাকবে যুগ যুগান্তরে। ১০

তাকসির রচনার ক্ষেত্রে বিভিন্ন দল ও মাযহাবের যে অবদান বিদ্যমান, তার একটি সংক্ষিপত রূপরেখা নিমে প্রদত্ত হলো। ১১

## এক. মৃতাযিলাদের অবদান ঃ

- তানবিহুল কুরআন আনিল মাতায়িন, কাবিউল কুষা আবুল হাসান আবুল জব্বার ইবনে আহমাদ আল আসাদাবাদী [মৃ. ৪১৫/১০২৫];
- ২. গুরারুল ফাওয়ায়িদ ওয়া দুরারুল কাওয়ায়িদ, পরিচিত আমালি আশ শরিক আলমুরতাবা, আবুল কাসিম আলি ইবনে আততাহির আবি আহমদ আল হুসায়েন ইবনে মুসা ইবনে মুহাম্মাদ ইবনে ইবরাহিম ইবনে মুসা আল কাবিম ইবনে জাফর বায়নুল আবেদীন ইবনে আল হুসায়ন ইবনে আলি [মৃ. ৪৩৬/১০৪৪];
- আলকাশ্শাফ আলহাকায়িক আততানবিল, আবুল কাসিম মাহমুদ ইবনে উমর ইবনে মুহাম্মাদ
  ইবনে উমর আল খাওয়ায়িবমি, পরিচিত–জারুলাহ [মৃ. ৫৩৮/১১৪৩];
- কিতাব হাকায়িকুত তাবিল কি মুতাশাবিহ আততান্যিল, শরিফ রিযা।<sup>১২</sup> [মৃ.
  ৪০৬/১০১৫]<sup>১৩</sup>

# দুই. শিয়াদের অবদান ঃ ১৪

- তাফসির লিল হাসান আলআসকারী, আবু মুহাম্মাদ আলহাসান ইবনে আলি আলহাদী [মৃ. ২০৬/৮৭৩];
- ২. তাফসিরুল আয়্যাশি, মুহাম্মাদ ইবনে মাসউদ আস সুলামী;

৯. অত্র গবেষণা অভিসন্দর্ভের ১ম অধ্যায় দ্র:

১০. ড. আবদুল ওয়াহিদ, প্রাগুক্ত, পু. ৭৩

১১. ড. এম.এম, রহমান, প্রান্তক্ত, পু. ২৩৭

১২. শরিফ রিয়া হলেন শরিফ মুরতাযার ভাই ডি. এম.এম. রহমান সম্পাদিত, তাবিলাত আহাল আসসুনাহ, পৃ. ৮৭

১৪. ইসনা আশারিয়া শিয়ালের অবলান।

- তাকসিরুল কুম্মি, আলি ইবনে ইবরাহিম;
- 8. সিরাতৃল আনওয়ার ওয়া মিশকাতৃল আসরার, মাওলানা আবদুল লতিক আল কাবরানী:
- ৫. আততিবরান, শায়খ আবু জাকর আত তুসী [মৃ. ৪৬০/১০৬৮];
- মাজমাউল বয়ান লি উলুমিল কুরআন, আবু আলি আল কয়ল ইবনে আলহাসান আততাবয়াসী
  [মৃ. ৫৩৮/১১৪৩];
- আসসাফি ফি তাফসিরিল কুরআনিল কারিম, মোল্লা মুহসিন আলকাশি,
- ৮. আলবুরহান, হাশিম আলবাহরানী [মৃ. ১১০৭/১৬৯৫];
- তাফসিরুল কুরআন, সায়্যিদ আবদুয়াহ ইবনে মুহান্মাদ রিযা আল আলাভী আল হুসায়েনী [মৃ.
  ১১৪২/১৮২৬];
- বয়ানুস সাআদাত ফি মাকামাতিল ইবাদাত, সুলতান মুহাম্মাদ ইবনে হায়দায় আলখোয়াসানী;
- আলাউর রহমান ফি তাফসিরিল কুরআন, মুহাম্মাদ জাওয়াদ ইবনে হাসান আন নাজাফী
  [মৃ. ১৩৫২/১৯৩৩];
- ১২. আলমিয়ান ফি তাফসিরিল কুরআন, সাইয়েদ মুহাম্মাদ হুসায়েন আততাবাতাবায়ি। ১৫

### তিন, যার্লিরা শিয়াদের অবদান ঃ

- ১. তাফসির গারায়িবিল কুরআন, ইমাম যায়দ ইবনে আলী [মৃ. ২৯৩/৯০৫];
- ২. তাফসির লি ইসমাইল ইবনে আলি আল বসতি আল বারদী [মৃ. ৪২০/১১০১];
- ৩. আততাহবিব, মহসিন ইবনে মুহাম্মাদ ইবনে কাররমা [নিহত: ৪৯৪/১১০১];
- ৫. আততাইসির ফিততাফসির, হাসান ইবনে মুহাম্মাদ আস সানআনী [মৃ. ৭৯১/১৩৮৯];
- ৬. আলছামারাত আলইয়ানিআ, শায়খ শামসুদ্দিন ইউসুফ ইবনে আহমাদ;
- ৭. কাতহুল কাদির, মুহামাদ ইবনে আলি আশ শাওকানী [মৃ. ১২৫০/১৮৩৪] ১৬

## চার. ইসমাইলিয়া শিয়াদের অবদান ঃ১৭

- রিসালা লি উবায়িদিল্লাহ ইবনে আল হাসান আল কায়রাওয়ানী;
- মাকালা লি মহাম্মাদ ইবনে মালিক আলইয়ামানী;<sup>১৯</sup>
- ৩. তাবিলাতুল বাব, মির্যা আলি মুহাম্মাদ বাবা [মৃ. ১২৬৫/১৮৪৮];

[দেখা যেতে পারে : ড. এম.এম রহমান সম্পাদিত, কুরআন পরিচিতি, পু. ২৩৯]

১৫. ড. হুসাইন আয়যাহাবী, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, ২৮০-২৮৫; রাওযাতুল জারাত, পৃ. ৫১২-৫১৪

১৬. ড. ছসাইন আয়যাহারী, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পৃ. ২৮৫-৮৭

১৭. বাতেনিয়া, বাবাইয়া, কাহাইয়া ও আগাখানিয়া শাখা- উপশাখা দিয়ে ইসমাইলিয়া শিয়া শাখা সম্প্রদায় গঠিত। একেয় থেকে কোন সম্পূর্ণ তাফসির বিদ্যামান আছে বলে জানা নেই। তবে কুল্র কুল্র অংশের ব্যাখ্যান্দক য়চনায় সন্ধান পাওয়া বায়।

১৮. সায়্যেদ শরিফ, শরহল মাওয়াকিফ, ৮ম. খণ্ড, পৃ. ৩৮৮-৩৯০

১৯. আলগাঘালী, ফার্যায়িহল বাতিনিয়াা; পু. ৮-১৪

- ৪. তাবিলাতু বাহাউল্লাহ, মির্বা হুসায়ন আলি বাহাউল্লাহ [মৃ. ১৩০৯/১৮৯৯];
- ৫. তাবিলাত, আবদুল বাহা আব্বাস ইবনে মির্যা হুসায়ন আলি বাহাউল্লাহ [মৃ. ১৩৪০/১৯২১]<sup>২০</sup>
   পাঁচ. খারেজীদের অবদান ঃ
  - হুদ ইবনে মুহকাম আলহুওবারির প্রতি একটি তাফসির রচনার কথা উল্লেখ আছে;<sup>২১</sup>
  - শায়খ য়ৢহায়াদ ইবনে ইউসুফ ইতফেশির প্রতি তিনটি তাফসির রচনার বর্ণনা পাওয়া যায়।
     ক. দায়িউল আমল লি ইয়ামিল আমল; খ. হিমইয়ানুয় য়াদ ইলা দায়িল মাআদ; গ.
    তাইসিয়ৢত তাফসিয়।<sup>২২</sup>

## ছয়. সুফিদের অবদান ঃ

- তাফসিরুল কুরআনিল আযিম, আবু মুহাম্মাদ সহল ইবনে আবদিল্লাহ আততুসতারী [মৃ. ২৭৩/৮৮৬ মতাভরে ২৮৩/৮৯৬]<sup>২৩</sup>
- হাকায়িকুত্ তাফসিয়, আবু আবদুয় য়হয়ান মুহায়াদ ইবনে আলয়ুসায়ন ইবনে মুসা আলআয়াদী আলসুলায়ী [য়ৄ. ৪১২/১০২১];
- আরায়িসুল বয়ান ফি হাকায়িকিল কুরআন, আবু মুহাম্মাদ রু্যবাহান ইবনে আবিন নাসয় আলবাকিল্লি আশসিরায়ী [মৃ. ৬০৬/১২০৯];
- আততাবিলাত আন নাজমিয়া, নাজমুদ্দিন আবু বকর ইবনে আবদিল্লাহ আলরাযি আদ নাইয়া [মৃ. ৬৫৪/১২৫৬] এবং আহমাদ ইবনে মুহাম্মাদ আলসামনানী ওরকে আলাউদ্দৌলা [মৃ. ৭৩৬/১৩৩৫];<sup>২৪</sup>
- তাফসির লি আবি বকর মুহিউদ্দিন মুহামাদ ইবনে আলি আল আন্দালুসী ওরফে ইবনুল আরাবি [মৃ. ৬৩৮/১২৪০]<sup>২৫</sup>

## সাত. ককিহদের অবদান ঃ

- আহকামূল কুরআন, আবু বকর আহমদ ইবনে আলি আর রাথি আলহানাফি ওরফে আলজাসসাস [মৃ. ৩৭০/৯৮০];
- আততাফসিরাতুল আহমাদিয়া ফি বায়ানিল আয়াতিশ শাররিয়াা, আহমদ ইবনে আলি আবি
  সায়িদ আলহানাফি ওরফে মোল্লাজিউন;

২০. আবদুল কাহির, আলফারক বাইনাল ফিরাক, দারুল মারিফাহ, তা:বি:, পৃ. ১৮০-১৮৫

২১. ইসফারাইনী, আততাফসির ফিদ্দিন, পু. ৮৭-৯০; আয়্যাহারী, প্রাগুক্ত, ২য় খণ্ড, ৩১৫-৩২১

২২. প্রাত্ত

২০. ইবনে বাল্লিকান, *ওয়াফায়াত*, বৈদ্ধত : নাক্রন সানির, তা:বি:, ১ম খণ্ড, পূ. ৩১৫-৩১৭

২৪. লাউনী, তাবাফাত, পৃ. ২৮; হাজি খলিফা, কাশফুয যুনুন, ১ম খণ্ড, পৃ. ২৩৮

২৫. এ সম্পর্কে মতানৈক্য রয়েছে। কারো মতে, এটি আলকাশানী আলবাতেনী [মৃ. ৭৩০/১৩২৯] কর্তৃক রচিত। তবে মুক্তি মুহামাদ আবসুন্থ দৃড়তার সাথে এটি ইবনুল আরাবির রচনা নয় বলে লিখেছেন।

<sup>ি</sup>বি: দ্র: তাফসিরুল মানার, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৮; যাহাবী, প্রাণ্ডজ, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৬৬-৭২; ড. এম. এম রহমান, প্রাণ্ডজ, পৃ.৮৯-৯০

- আহকামুল কুরআন, ইমামুদ্দিন আবুল হাসান আলি আততাবারী আশ শাফিঈ ওরকে কিয়া আলহিরাসি [মৃ. ৫০৪/১১১০];
- আলকাওলুল ওয়াযিয় ফি আহকামিল কিতাবিল আয়য়য়, শিহাবুদ্দিন আয়ৢল আয়য়য় আহয়য় ইবনে ইউসুফ ইবনে মুহায়য়৸ আলহালাবি আশশাফিঈ ওরফে আসসামিন [য়ৣ৽৫৬/১৩৫৮];
- ৫. আহকামূল কুরআন, কাবি আবু বকর মুহাম্মাদ ইবনে আবদিল্লাহ আল মুআফিরি আলআন্দালুসী আলইশবিলি আলমালিকি ওরফে ইবনুল আরাবী [মৃ. ৫৪৩/১১৪৮];
- আলজামি লি আহকামিল কুরআন, আবু আবদুয়াহ মুহাম্মাদ ইবনে আহমদ আলআনসারী আলখাবরাজি আলকুরতুবী আলমালিকী [মৃ. ৬৭১/১২৭২];
- কানযুল ইরফান ফি ফিকহিল কুরআন, মিকদাদ ইবনে আবদিল্লাহ ইবনে মুহাম্মাদ ইবনে আলহাসান ইবনে মুহাম্মাদ আস সুয়ুরী;
- ৮. আহকামুল কিতাবিল মুবিন, আলি ইবনে মাহমুদ আশশানাফকি আশশাকিঈ;
- আসছামারাত আলইয়ানিআ ওয়াল আহকামিল ওয়াবিহা আলকাতিআ, শামসুদ্দিন ইউসুফ ইবনে আহমাদ ইবনে মুহাম্মাদ [মৃ. ৮৩২/১৪২৮];
- ১০. আলইকলিল ফি ইসতিন্বাতিত তান্যিল, জালালুন্দিন আসস্যুতি আশশাফিঈ [মৃ. ৯১১/১৫০৫]<sup>২৬</sup>

### আট. দার্শনিকদের অবদান ঃ২৭

- আলফারাবী [মৃ. ৩৩৯/৯৫০]; তাঁর অন্যান্য গ্রন্থের মধ্যে ফুসুলুল হিকাম এ দিক দিয়ে
  স্বাধিক গুরুত্বপূর্ণ;
- ২. আবু আলি আলহুসায়ন ইবনে আবদিল্লাহ ইবনে হাসান ইবনে আলি ইবনে সিনা [মৃ. ৪২৮/১০৩৭] শতাধিক অমূল্য গ্রন্থ রেখে গেছেন। কিতাবুল শিফা কিল হিকমা, আননাজাত ওয়াল ইশারাত ও আলকানুন তার মধ্যে সমধিক প্রসিম্ধ। তাঁর বিভিন্ন গ্রন্থে কুরআনের আয়াতের যে উল্পৃতি ও ব্যাখ্যা দিয়েছেন তা একত্রিত করলে একটি মূল্যবান গ্রন্থ হতে পারে। ২৮
- ৩. ইখওয়ানুস সাফা, তাঁরা তাদের রচিত 'রাসায়িলে' আলকুরআন থেকে প্রচুর উল্ফৃতি ব্যবহার করেছেন। এ ক্লেত্রে তারা শিয়াদের ইসমাইলিয়া শাখাভুক্ত বাতিনিয়াদের অনুসারী ছিলেন বলে প্রতীয়মান হয়। <sup>২৯</sup> জান্নাত, জাহান্নাম, মালায়িকা ইত্যাদি সম্পর্কে তাদের ব্যাখ্যা থেকে উপরোক্ত ধারণা প্রমাণিত হয়। <sup>২০</sup>

২৬. ড. হুসাইন আয়য়াহাবী, প্রাত্তক, ৩য় খণ্ড, ১০৪-১৩৯; ড. এম.এম রহমান, প্রাত্তক, পু. ৯০

২৭. দর্শন যুক্তি ও মুক্ত বিবেকের ফসল। ওহির স্থান দর্শনে গৌণ। তথাপি মুসলিম দার্শনিকদের মাঝে অনেকে তাদের দৃষ্টিতঙ্গি ব্যাখ্যার জন্য আলকুরআনের আয়াতসমূহ প্রয়োজন অনুষায়ী তাদের দর্শন এছে উদ্ধৃত করেছেন ও ব্যাখ্যা দিয়েছেন। এদিক দিয়ে তাদের কাজকে তাফসির বলা যায় না, তথাপি য়েহেতু তায়া কুরআনের আয়াতের ব্যাখ্যা সংঘলিত এছ রেখে গেছেন এবং মানুষ সেস্য গ্রন্থ অধ্যয়ন কয়ে, সে জন্য বিভিত্তাবে হলেও তাদের অবদানের মূল্য রয়েছে।

<sup>[</sup>দেখা যেতে পারে : ড. এম. এম. রহমান সম্পাদিত, কুরআন পরিটিতি পৃ. ২৪১]

২৮. ড. এম.এম রহমান, প্রাতজ, পৃ. ২৪১

২৯. ড. হুসাইন আযযাহাবী, প্রাণ্ডজ, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৮৭

৩০. প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পৃ. ৮৮; রাসারিল, ১ম খণ্ড, পৃ. ৯১-৯৮

#### পরিচ্ছেদ : ৩

# বুরআনের অনুবাদ ও তাফসির বিবরক নীতিমালা

আলকুরআন আরবি ভাষায় অবতীর্ণ সর্বশেষ আসমানী কিতাব। আর আরবি ভাষা আরববাসীদের। কিন্তু কুরআন নাবিল হয়েছে সমগ্রবিশ্ববাসীর জন্য, বিশেষ কোন জনগোষ্ঠীর, বিশেষ কোন অঞ্চল কিংবা কোন সময়ের জন্য প্রেরণ করা হয়নি। তাহলে প্রশ্ন এসে যায়, য়াসুল সাল্লায় লালাইই আসাল্লাম গোটা বিশ্ববাসীর কাছে এ কুরআন কিভাবে উপস্থাপন করবেন, বিশ্বের সবাইতো আরবি ভাষা জানে না। অনারব ভূখণ্ড মুসলিম সাম্রাজ্যভুক্ত হওয়ার পূর্ব পর্যন্ত এসব প্রশ্নের তেমন একটা প্রয়োজন দেখা দেয়নি। কিন্তু আরব সীমান্ত অতিক্রম করে গারস্য ও রোম সাম্রাজ্যের বিভিন্ন এলাকায় যখন ইসলামি শাসন ও কর্তৃত্ব প্রতিষ্ঠিত হয়, তখন এই প্রশ্ন আরো প্রকট হয়ে দাঁড়ায়। ঐতিহাসিক দৃষ্টিকোণ থেকে দেখা যায় য়ে, য়াসুলুয়াহ সালালায় আলাইবি আসালাম ও সাহাবিদের সময় এ ধরনের সমস্যার উদ্ভব হলে তাঁরা এর যথার্থ সমাধান দিয়েছেন। এসব তথ্য দ্বারা অধিকাংশ আলিম কুরআনের জনুবাদ বৈধ হওয়ার পক্ষে অভিমত প্রকাশ করার প্রয়াস পেয়েছেন। তাঁরা আলকুরআন ও অন্যান্য উৎস থেকে দলিল—প্রমাণ উপস্থাপন করেন।

আল্লাহর বাণী :

«لقد من الله على المؤمين أذبعث فيهم رسولا منهم يتلوا عليهم أياته ويزكيهم ويعلهم الكتاب والحكسة »

'অবশ্যই আল্লাহ মুমিনদের প্রতি অনুগ্রহ করেছেন যে, তিনি তাঁদের কাছে তালের মধ্য থেকেই একজন রাসুল পাঠিরেছেন। তিনি আল্লাহর আয়াত তাদের পাঠ করে শুনান, তাদের পরিশৃদ্ধ করেন এবং তাদের শিক্ষা দেন কিতাব ও হিকমাত।'

আল্লাহর বাণী :°

«وانزلنا اليك الذكر لتبين للناس ما نزل اليهم ولعلهم يتفكرون»

'আর আপনার প্রতি নাবিল করেছি কুরআন, বাতে আপনি মানুষদেরকে সুস্পঊভাবে বুরিরে দেন

যা তাদের প্রতি নাবিল করা হয়েছে। আশা করা যায় তোমরা চিন্তা ভাবনা করবে।'

আল্লাহর বাণী :

«وما ارسلنا من رسول الا بلسان قومه ليبين لهم»

আলকুরআন, সুরা আলে ইমরান, আয়াত : ১৬৪

অলকুরআন, সুরা নাহাল, আয়াত : 88

আলকুরআন, সুরা ইবরাহিম, আয়াত : 8

'আমি পাঠিয়েছি প্রত্যেক রাসুলকে তার কওমের ভাষায়, যেন সে স্পফ্টভাবে তালের কাছে বর্ণনা করতে পারে।'

আল্লাহর বাণী :<sup>৫</sup>

«كتاب انزلناه اليك مبارك ليدبروا اياته وليتذكر اولوالالباب»

'কুরআন একটি বরকতময় কিতাব আমি তা আপনার প্রতি নাযিল করেছি যেন মানুষ এর আয়াতসমূহ অনুধাবন করে এবং জ্ঞানবান লোকেরা উপদেশ গ্রহণ করে।'

«افلا يتدبرون القران ام على قلرب اقفالها » । আল্লাহর বাণী

'তবে কি তারা কুরআন সম্পর্কে চিন্তা করে না? না তাদের অন্তরের উপর তালা লাগানো রয়েছে?' আল্লাহর বাণী :°

«افلا يتدبرون القران ولوكان من عند غيرالله لوجدوا فيه اختلافا كثيرا»

'তবে কি তারা কুরজান সম্পর্কে চিন্তা—তাবনা করে নাং যদি আল্লাহ ছাড়া জন্য কারো পক্ষ থেকে
কুরজান হতো তবে তারা এতে জনেক বৈপরিত্য পেত।'

আল্লাহর বাণী:

«قل با اهل الكتاب تعالوا الى كلدة سوا، بيننا وبينكم الا نعبد الا الله ولانشرك به شينا ولايتخذ بعضنا بعضا اربابا من دون الله طفان تولوا فقولوا شهدوا بانا مليون» 'আপনি বলে দিন : হে আহলে কিতাব! এসো সে কথায় যা আমাদের ও তোমাদের মধ্য এক ও অভিন । তা হলো আমরা যেন আল্লাহ ছাড়া অন্য কারো ইবাদত না করি, কোন কিছুকেই যেন তাঁর শরিক সাব্যস্ত না করি এবং আমাদের কেউ যেন কাউকে পালনকর্তার্পে গ্রহণ না করে আল্লাহকে ত্যাগ করে। যদি তারা মুখ ফিরিয়ে নেয়, তবে তোমরা বল, 'তোমরা সাক্ষী থাক, আমরা তো মুসলিম।'

৬ষ্ঠ হিজরি সালে বাইজান্টাইন সম্রাট হিরাক্লিয়াসের কাছে রাসূ্লুল্লাহ সালালাই ব্যাসালান যে পত্র প্রেরণ করেছিলেন তাতে উক্ত আয়াতখানি উদ্ধৃত ছিল। পত্রটি প্রারম্ভ ছিল এরূপ:

পরম দরালু, পরম দরাময় আল্লাহর নামে। আল্লাহর বান্দা তাঁর বাণীবাহক মুহাম্মাদ সালালায় আলাইহি ভ্যাসালাম — এর তরক থেকে হিরাফ্লিয়াসের কাছে। ইবনে আব্বাস [রা] আবু সুফিয়ান ইবনে হরব থেকে বর্ণনা করেছেন যে, হিরাফ্লিয়াস একজন অনুবাদককে ভেকে রাসুলুল্লাহর সালালায় আলাইহি ভ্যাসালাম পত্রখানি আরবি ভাষা থেকে গ্রিক ভাষায় অনুবাদ করে শুনেন।

৫. আলকুরআন, সুরা সোরাল, আরাত : ২৯

আলকুরঝান, সুরা মুহাম্মাদ সাল্লালার আলাইছি ওয়াসাল্লাম, আয়াত : ২৪

আলকুরআন, সুরা নিসা, আয়াত : ৮২

লালকুরলান, সুরা আলেইমরান, আয়াত : ৬৪

৯. আলহাদিস, সহিহ বুখারী দ্র:

ইরাহুদী সম্প্রদায় একবার রাসুলুল্লাহর কাছে তাদের একজন নারী ও পুরুবের বিরুদ্ধে ব্যক্তিচারের অভিযোগ উথাপন করে। তখন তিনি তার কাছে তাওরাতের নির্দেশ জানতে চান। রাসুলুল্লাহ সাল্লালাই আলাইহি আসালাম তাওরাতের ভাষ্য মোতাবেক ব্যক্তিচারীকে প্রস্তরাঘাতে হত্যা করার নির্দেশ দিলেন। কিন্তু ইরাহুদী পণ্ডিতগণ তাওরাত পাঠ করার সময় যে স্থানে প্রস্তরাঘাতের হুকুম ছিল সে স্থান বাদ দিয়ে পাঠ করেছিল। অনুবাদক আবদুল্লাহ ইবনে সালাম তা বুঝতে পারেন এবং রাসুলুল্লাহ সাল্লালাই আলাইহি ওয়াসালাম কৈ ব্যাপারটি অবগত করেন। রাসুলুল্লাহ সাল্লালাই আলাইহি ওয়াসালাম কৈ ব্যাপারটি অবগত করেন। রাসুলুল্লাহ সাল্লালাই আলাইহি ওয়াসালাম কৈ ব্যাপারটি অবগত করেন। রাসুলুল্লাহ সাল্লালাই আলাইহি ওয়াসালাম কি স্থানটি পুনরায় পাঠ করার জন্য নির্দেশ প্রদান করেন আর তখন সত্য প্রকাশিত হয়ে পড়ে। ১০

ইরাহুদীদের ধর্মীয় ও সামাজিক নানা কর্মকাণ্ডে রাসুলুল্লাহ সাল্লাল্ল আলাইই ওয়াসাল্লাম কে ফয়সালা প্রদান করতে হতো। তিনি এ ব্যাপারে তাদের ধর্মগ্রন্থ তাওরাত মোতাবেক সিন্ধান্ত দিতেন। অথচ তিনি তাওরাতের হিবু তাবা জানতেন না। তিনি এ সময় দোতাবী বা অনুবাদকের সাহায্য নিতেন। ১১ হিজরি ১০ম সালে আবদুল মসিহ নাজরানীর নেতৃত্বে ৬০ সদস্যের একটি প্রতিনিধিদল মদিনায় রাসুলুল্লাহর সাথে সাক্ষাতের প্রত্যাশায় আসে। তারা হিবু ভাবার তাওরাত থেকে উন্পৃতি দিয়ে রাসুলুল্লাহর সাথে দীর্ঘবিতর্কে লিপ্ত হয়। রাসুলুল্লাহ সাল্লাল্ল আলাইই ওয়াসাল্লাম হিবু তাবা না জানার কারণে যায়েদ ইবনে ছাবিত [রা] ও অন্যান্য সাহাবি যারা হিবু তাবা জানতেন তারা তাকে অনুবাদ করে বিঝিয়ে দিতেন। ১২

পারস্যের কিছু লোক হবরত সালমান ফারসী [রা] কে কুরআনের কিছু অংশ লিখে পাঠাতে অনুরোধ করলো। অনুরোধ মোতাবেক তিনি সুরা ফাতিহা লিখে পাঠিয়ে দেন। ১০ তিরু মতে, পারস্যের কিছু লোক সালমান ফারসী [রা] কে ফারসি ভাবায় সুরা ফাতিহা লিখে পাঠানোর অনুরোধ করলে তিনি তাই করেন এবং তা সালাতে তিলাওয়াত করতো বতক্ষণ না তারা আরবি উচ্চারণে অভ্যস্ত হয়েছিল। ১৪ অবশ্য NOOR AL ISLAM জার্নালে 'كالما في ترجمة الغران الكريم শীর্ষক নিবল্মে আন নিহারা ওয়া আদদিরায়াহ থেকে উন্মৃত করে আশশারখ মাহমুদ বিন দাকিকাহ লিখেছেন য়ে, হয়রত সালমান ফারসী [রা] রাসুলুল্লাহর কাছে তিনি যা করেছেন তা জানালে তিনি তা অনুমোদন করেননি। ১৫ তবে ইমাম সারাখসী প্রথমোক্ত বক্তব্য উল্লেখ করেছেন এবং এ ব্যাপারটি রাসুলুল্লাহ সালাল্য আলইহি ওয়াসাল্লাম আলেঁ জানতেন না তা তিনি বলেননি। ১৬ রাসুলুল্লাহ সালাল্য আলেঁ জানতেন না তা তিনি বলেননি। ১৬ রাসুলুল্লাহ মালাল্যই ওয়াসাল্লাম আলেঁ জানতেন না তা তিনি বলেননি। ১৬ রাসুলুল্লাহ আলাইহি ওয়াসাল্লাম সালাতে অনুদিত কুরআন পড়ার অনুমতি দিয়েছেন এমন কোন প্রমাণ আমাদের কাছে নেই। তবে কুরআন ভাষান্তরের অনুমতি ও অনুমোদন যে দিয়েছেন তার প্রমাণের উপরোক্ত ঘটনাবলীই যথেষ্ট। অপরদিকে মালেকী মাযহাবের ভাষ্যকার কায়ী আবু বকর ইবনুল আরাবীর মতে, অন্যভাষার কুরআনের তরজমা বৈধ নয়। তিনি তার অভিমতের অনুকূলে বক্তব্য পেশ করে বলেন : আল্লাহ তাআলা চাননি কুরআনকে আরবি ভাষা ব্যতীত অন্য ভাষায় নাবিল করতে। এ কারণে তিনি মঞ্চার তাআলা চাননি কুরআনকে আরবি ভাষা ব্যতীত অন্য ভাষায় নাবিল করতে। এ কারণে তিনি মঞ্চার

১০. আলকুরআন, সুরা নায়িলায় ৪৩ নং আয়াতের তাফলির দ্র: দেখুন : বুখারী. ৮ম খণ্ড, পৃ. ১৫০, ২০০; ইবনে হাজার আসকালানী, লাতহুলবায়ী, বৈয়ৃত : দারু এহইয়াত আততুরাসিল আরাবী, ২য় সক্ষেরণ ১৪০২ হি., ১৩তম খণ্ড, পৃ. ৪৪২

১১. ড. এম.এম রহমান, প্রাগুক্ত, পৃ. ২১৫

১২. প্রাগৃত্ত

১৩. जानमाख्याची, जानमाजनू, काग्रद्धा : 9. obo

১৪. আলমাশমারী, কিতাব মাকালাত আল ইসলামিয়ান, ইস্তাম্ম্ল : ১৯২৯–৩৩, ১ম খড়, পৃ. ১৩

১৫. NOOR AL ISLAM, ৩য় খড়, পৃ. ৩৩-৩৪

১৬. ফিতাব আলমাবসুত, কার্য্যো : ১ম খন্ড, পৃ. ৩৭

মুশরিকদের সংশয়ের উত্তরে নাযিল করলেন : ১৭

«ولوجعلناه قرانا اعجمها لقالوا لولا فصلت ايته ط اعجمي وعربي ط قل هو للذين امنو اهدى وشفاء»

'বিদি আমি এ কুরআন আরবি ছাড়া অন্য কোন ভাবার নাবিল করতাম তাহলে অবশ্যই তারা বলতো, "কেন এর আয়াতসমূহ বিশদভাবে বিবৃত হয়নি? কি আন্চর্য! এর ভাবা আজমী অথচ রাসুলের ভাবা আরবি; বলুন : এ কুরআন মুমিনদের জন্য পথ নির্দেশ ও ব্যাধির প্রতিকার।'

বিংশ শতাব্দীর প্রথমদিকে সেকুলার মানসিকতার বিরুদ্ধে মিসর ও সিরিয়ার অনেক আলিম বিশেষত তুর্কি ও ইংরেজি কুরআনের অনুবাদের তীব্র বিরোধিতা করেন। কলে এ ধরনের অনুবাদকৃত অনেক কপি বাজেয়াপত করা হয়। এ ক্ষেত্রে শায়খ রশিদ রিবা<sup>১৮</sup> ছিলেন আপোষহীন। অবশ্য মুহাম্মাদ করিদ অজদী কুরআনের শাব্দিক অনুবাদের পরিবর্তে তাবানুবাদ বৈধ হওয়ার পক্ষে অভিমত ব্যক্ত করেছেন। ১৯

অতএব বলা যায়, অন্য ভাষায় কুরজানের তরজমা করা বৈধ আছে। রাসুলুল্লাহ সাল্লাল্ল আলাইছি আলালান তাঁর সময়কার লোকদের নিজের ভাষার কুরজান পরিপূর্ণরূপে বুঝাতে সক্ষম হয়েছিলেন। আর পরবর্তীকালে ঐ লোকেরাই ভাষান্তর ও ব্যাখ্যা—বিশ্লেষণের মাধ্যমে পৃথিবীর প্রত্যন্ত অঞ্চলে জন্যান্য ভাষাভাষীদের কাছে কুরজানের বাণী পৌছিয়ে দিয়েছেন। ২০ তবে একথা সত্য যে, ভাষাভারের এ দুরুহ কাজ প্রথমদিকে মৌখিকভাষে সমাধা হয়েছে আর পরবর্তীতে গ্রন্থাকারে লিপিকল্ম করা হয়। ২১ কখন কোন ভাষায় সর্বপ্রথম কুরজানের পূর্ণাঙ্গা জনুবাদ করা হয়েছে তা নির্ণয় করা বড়ই কঠিন। পরবর্তীকালে বলতে গেলে পৃথিবীর প্রায় সব লিখিত ভাষায়ই কুরজানের জনুবাদ হয়েছে। প্রথমদিকে শাদিক জনুবাদকে গ্রহণ করা হয়। ইন্টারলিনিয়া বা পঙ্ক্তি— মধ্য তরজমা দিয়েই সর্বপ্রথম কুরজানের জনুবাদ শুরু হয়। এল্ফেরে শাহ ওয়ালি উল্লাহর [র] অবদান প্রাত:সমরণীয়। শেখ সাদী, শাহ রিকউদ্দিন, শাহ আব্লুল কাদের প্রমুখ জনুবাদের ক্ষেত্রে অবদান রাখেন। অধুনাকালে ইংরেজি, করাসী, জার্মান, চীনা, জাপানী, তামিল, পাঞ্জাবী ও উর্দুসহ অসংখ্য ভাষায় কুরজানের জনুবাদ প্রকাশিত হয়েছে। বাংলাদেশের প্রকাশনা শিল্লে ইদানিং কুরজানের একটি ব্যাতিক্রমধর্মী জনুবাদ সংযোজিত হয়েছে। দুরুহ এ কাজটি করেছেন ঢাকা বিশ্ব বিদ্যালয়ের আরবি বিভাগের প্রফেসর ড. মুহাম্মদ মুস্তাফিজুর রহমান সাহেব। আরবি ও ইংরেজি ভাষায় সমান দক্ষ কোন বাংলাদেশীর পক্ষে এটিই প্রথম কাজ।

হিজরি পঞ্চম শতক পর্যন্ত কুরআনের অনুবাদ নিয়ে পভিতগণ যে মতবিরোধ করেন ক্রমশ: তা কিচমিত হয়ে যায় এবং অধুনাকালে অনুবাদকে শুধু জায়িয়ই মনে করা হয় না কুরআন বুঝার অত্যাবশ্যকীয় উপকরণও বিবেচনা করা হয়। কেননা কুরআন শুধু তিলাওয়াত করার জন্যই নাযিল হয়নি, কুরআন অনুযায়ী জীবন, সমাজ ও রাষ্ট্র পরিচালিত হবে এটাই নাযিলের উদ্দেশ্য। তাই কুরআনের সঠিক বুঝা বুঝাতে অনুবাদের প্রয়োজনীয়তা অন্স্বীকার্য। এ ক্ষেত্রে কেবল অনুবাদ নয় অনুবাদের সাথে প্রয়োজনীয় টীকা সংযোজন করাও বাঞ্ছনীয়। 
\*

আলকুরআন, সুরা হা-মিন সাজদা, আয়াত : 88

১৮. তিনি প্রসিন্ধ তাফসির আলমানাবের রচয়িতা। *[বিস্তারিত দেখা বেতে পারে : মুফাসসিরদের স্তর বিন্যাস*, ১ম অধ্যায় দ্র:/-

Sir T.W. Arnold, The Muslim World. Vol. xvi, P. 16-165; H.A.R. Gibb, Modern Trends in Islam, 131. N.I; Noor Al Islam. Vol. 3, P. 59; Tafsir Almanar, Vol. 9., P. 314.

২০. যামাখশারী, আলকাননাক, বৈর্ত : দার্ল মারিফাহ, ১ম খড, পু. ১৬৯৭

২১. সারাখসী, প্রাগুক্ত, ১ম খন্ড, পূ, ৩৭

২২. ড. এম.এম রহমান, প্রাগুক্ত, পূ, ২২৪

### তরজমা ও তাফসির প্রস্ঞা

তরজমা (الترجية) আরবি শব্দ। মূল অক্ষর مجرد এ শব্দটি م ও न وباعی مجرد এর ফ্রিয়ামূল। অভিধানে এ শব্দটি বিভিন্ন অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।

জাওহারী বলেন : <sup>১</sup> তরজমা হচ্ছে– কোন বাক্যকে এক ভাষা হতে অন্য ভাষায় রূপান্তর করা।

"نقل الكلام من لغة الى لغة اخرى ."

অন্যকোন ভাষায় বাক্যের ব্যাখ্যা ও বিশ্লেষণ করা।

تفسير الكلام وبيان معناه بلغة اخرى .

বাক্যের ব্যাখ্যা সে ভাষায় করা যে ভাষায় বাক্যটির উৎপত্তি হয়েছে। এ দৃফিকোণ থেকে আবদুল্লাহ ইবনে আব্বাস [রা] কে ترجمان القران বা কুরআনের ভাষ্যকার বলা হয়।°

কোন কথা বা বাক্য এমন ব্যক্তির কাছে পৌছে দেয়া যার নিকট তা পৌছে নি।8

তরজমা শব্দের অর্থ বর্ণনা বা বিশ্লেষণ করা, চাই তা সে ভাষায় হোক বা অন্য ভাষায় হোক।

পরিভাষায় একভাষা থেকে অন্যভাষায় কোন বাক্যের যথার্থ অর্থ এমনভাবে প্রকাশ করা যাতে উহার মর্মে কোনরূপ পার্থক্য সূচিত না হয়। এ দৃক্তিকোণ থেকে তরজমাকে দুইভাগে বিভক্ত করায় প্রয়াস পেয়েছেন অনেক মনীয়ী। এদের মধ্যে আল্লামা যায়কানী ও ড. হুসাইন আয়্যাহারী অন্যতম। তায়া বলেন : তরজমা দুই প্রকায়। ১. হ্রু হুর্ বা আক্ষরিক/শাব্দিক অনুবাদ। অর্থাৎ মূল বাক্যের গঠন ও বিন্যাস পদ্ধতি অটুট রেখে এক একটি শব্দের স্থানে অন্য সমার্থবাধক শব্দ ব্যবহায় কয়া। ২. হ্রু বা ব্যাখ্যামূলক/বর্ণনামূলক অনুবাদ। অর্থাৎ মূল বাক্যেয় গঠন ও বিন্যাস পদ্ধতির প্রতি লক্ষ্যারোপ না করে বাক্যের যথার্থ অর্থ ও উদ্দেশের প্রতি বিশেষভাবে লক্ষ্য রেখে অন্য ভাষায় রূপান্তর করা। ভ

তরজমা ও তাকসিরের মাঝে পার্থক্য বিদ্যমান। এ প্রসঞ্জো বিশেষজ্ঞ আলিমগণ উভয়ের মধ্যে পার্থক্য সূচিত করার প্রয়াস পেরেছেন। তাঁদের দৃক্তিতে উভরটি এক ও অভিনু নয় বরং উভয়ের মধ্যে বেশ পার্থক্য বিদ্যমান। পার্থক্যগুলো হচ্ছে—

জাওহারী, তাজুল আরস, ৮ম খণ্ড, পৃ. ২১১; ইবনে মানযুব, লিসানুল আরব, বৈল্পত: লাকুল এইইয়া আতত্রাস আলআরাবী, ১ম সংকরণ, ১৯৯৫, পৃ. ১০০১

ভ, যাহাবী, আততাফসির ওয়াল মুফাসসিয়ন, পাকিস্তান : ইলারাতুল ভুরুআন, তা:বি:, ১ম খণ্ড, পৃ. ২৩

আল্লামা যামাখলারী, আসাসুল বালাগাহ, পৃ. ২৩

৪. ইবনে নানমুর, প্রান্তক্ত, পূ. ১০০১

হাফেয ইমামুদ্দিন, তাফসির ইবনে কাসির, (বাংলা অনুবাদ), ইসলামিক ফাউতেশন বাংলাদেশ, ১ম খণ্ড, পৃ. ২০

ধারকানী, মানাহিলুল ইরফান, বৈরত : লাফল ফুত্ব আলইলমিয়া, ১ম সংস্করণ ১৯৮৮ খ্রি./১৪০৯ হি. ২য় খও, পৃ. ৮; ড.
য়াহাবী, প্রাওক, ১ম খও, পৃ. ২৩, ২৪

- ক. তরজনা মূল শব্দ বা বাক্যের স্থলাভিষিক্ত হয় কিন্তু তাকসির মূল শব্দের স্থলাভিষিক্ত হয় না
  বরং তা সর্বদা মূল বাক্যের স্থলাভিষিক্ত হয়ে থাকে। বেমন মূল ভাষার সরল অথবা বৌগিক
  শব্দাবলী চয়নপূর্বক উহার ব্যাখ্যা বর্ণনা করা হয় য়ে, য়াতে মূল বাক্যের মর্ম সুস্পাই হয়।
  এভাবে শব্দ ও বাক্যের ব্যাখ্যা চলতে থাকে। এর কলে তাকসির বিদ মূল পাঠ হতে পৃথক
  করে দেয়া হয় তাহলে বাক্যপুলো নিরর্থক হয়ে য়াবে।
- খ. তরজমার ক্ষেত্রে ব্যাখ্যা-বিশ্লেষণের কোন সুযোগ নেই। কেননা তরজমা মূলের সাথে সম্পূর্ণভাবে সামঞ্জস্যপূর্ণ হয় এবং উহাতে মূল পাঠের পরিবর্তন বা পরিবর্ধন সাধন করা হয় না, এমনকি মূল বাক্যের ভুলও তরজমায় বিদ্যমান থাকে। এক্ষেত্রে কেবল এসব ভুলের তথ্য প্রান্তিটীকায় স্বীকার করা হয়। অপরদিকে তাফসিরের ক্ষেত্রে ব্যাখ্যা-বিশ্লেষণ অত্যাবশ্যকীয়, তবে মূল শব্দ বা বাক্যের সাথে সামঞ্জস্যপূর্ণ হওয়া আবশ্যক নয়।
- তরজনার উদ্দেশ্য মূল বাক্যের সম্পূর্ণ অর্থ ও উদ্দেশ্য বহাল রাখা। আর তাকসিরের উদ্দেশ্য
  মূল বাক্যের অর্থ সুস্পয়ভাবে প্রকাশ করা, চাই তা সংকিতাকারে হোক বা বিস্তারিতভাবে
  হোক।
- ঘ. তরজমার ক্ষেত্রে অনুবাদকের বিশ্বস্ততার দাবি প্রজ্ঞর্কাবে পুঞ্চায়িত থাকে। মূল লেখকের দৃষ্টিভিজ্ঞার সাথে একমত হয়ে অনুবাদক মূল পাঠের উদ্দেশ্য পরিস্ফুটিত করে। অবশ্য তাফসিরের ক্ষেত্রে এরূপ হয় না। কেননা তাফসিরের ক্ষেত্রে কখনো কখনো মুফাসসির মূল বক্তব্যের সাথে ঐকমত্য হন আবার বিরোধিতাও করতে পারেন। এক্ষেত্রে মুফাসসির কোন বাক্যের মর্মার্থ উল্থারে অসমর্থ হলে তা অনায়াসে শ্বীকার করেন, যা তরজমার ক্ষেত্রে হয় না। এ কারণে অনেক তাফসিরবেতা মুতাশাবিহাত বা দ্বার্থবাধক আয়াতের অর্থ ও তাৎপর্য সম্পর্কে নিজেদের অক্ততা ও ব্যর্থতার কথা অকপটে শ্বীকার করেন। বি

যারকাশী, আলবয়হাদ, কায়রো: দারল কুতুর আলইলমিয়া, ২০০১ খ্রি./১৪২২ হি., ২য় খণ্ড, পৃ. ১০-১২

## পরিচ্ছেদ : ৪ বাংলা ভাষায় কুরআন চর্চা

আলকুরআন আরবি ভাষায় বিশ্বমানবের উদ্দেশে নাযিলকৃত সর্বশেষ আসমানী অনুশাসন গ্রন্থ। রাসুল [স] জীবনের শেষ পর্যায়ে আরব আযম নির্বিশেষে সকলের কাছে আল্লাহর বাণী পৌছে দিতে শুরু করলেন। কুরআনের ভাষা আরবি হওয়ার কারণে আরব দেশের বাইরের জনগণের তা না বোঝারই কথা। তবে প্রতিবেশী দেশসমূহে রাসুল [স] কর্তৃক দোভাষী দৃত নিয়োগ এবং সাহাবিদের বিদেশী ভাষা শিক্ষা করতে উৎসাহ প্রদান থেকে একথা বোঝা যায় যে, রাসুল [স] কুরআন নাযিলের সাথে সাথে অনুবাদ কর্মের দ্বার উন্মোচন করেন। ইবনে সাদের মতে : রাসুল [স] যে দেশে দৃত্

- ১. আলকুরআন (الغران) শব্দের উৎপত্তি বিপ্লেষণের ক্ষেত্রে অভিধানবেতা ও তাফসির্ভারনের মাঝে মতভেদ পরিলক্ষিত হয়। আক এই মততেল মূলত দুইটি বিষয়ে কেন্দ্ৰীভূত। মততেল দুইটি হচ্ছে- আলকুরআম শব্দটি উৎপন্ন বিশেষা অথবা নিরেট নামবাচক বিশেষ্য; আলকুরআন শব্দটি হাময়াবিশিষ্ট; অথবা হাময়াবিহীন। প্রখ্যাত তাফসিরবেত্তা ইবনে ফাসির ও ইমাম শাফেয়ির মতে, আলকুরআন শব্দটি অন্য কোনো শব্দ হতে গঠিত হরনি; এটা নিরেট নামবাচক বিশেষ্য। এটা হচ্ছে এমন একটি গ্রন্থ যা মহান আল্লাহ তাআলা তাঁর রাসুলের [স] উপর নাঘিল করেছেন। সর্বশেষ আসমানী গ্রন্থের নাম এবং একমাত্র তার জন্য প্রযোজ্য। ফারলা, ইনান আবুল হাসান ও ইবন কাসির আলকুরআন শভকে হাম্যা ছাড়া نران কুরাশ উল্লেখ করেছেন। ইনাম ব্যৱহাকী, খতিব বাগদাসীর মতানুসারে ইমাম শাফেরী فرأت শব্দকে হামযাসহ গাঠ করতেন। কিন্তু কুরআন শব্দকে হামযা ছাড়া পড়তেন এবং বলতেন যে কুরআন শন্দটি غراف শন্দ থেকে উৎপন্ন হয়নি বলে কুরআন শন্দটি হাময়া বিশিষ্ট নয়। বিশিষ্ট ভাষাতন্ত্রবিদ আল্লামা রাগিব ইম্পাহানী, ব্যাকরণবিদ কাররা, যুজায়, আযু উবাইদ ও ইমাম আবুল হাসান আলআশআরীর [র] মতে, কুরআন শঙ্কটি উৎপন্ন বিশেষ্য ও হাম্যা বিশিষ্ট। উল্লেখ্য, ভাষ্যকারগণ কুরআন শব্দের উৎপত্তিস্থল সম্পর্কে আবার মতভেদ করেছেন। যেমন-ইনান আবুল হাসান আলআশআরীর মতে, কুরআন শব্দটি আয়বদের উভি قرأة الشئ بالشئ بالشئ বভূর সাথে মিলিয়ে দিয়েছি" থেকে এসেছে। অতএব কুরআন অর্থ হচ্ছে- সন্নিবেশ, মিলন, যোগসূত্র। এ কারণে আলকুরআনের প্রতিটি আয়াত ও সুরার মাঝে মিল ও যোগসূত্র পরিকৃষ্ট হয়। ব্যাকরণবিদ ফাররার মতে, আলকুরআন শব্দটি القرائي গেকে উদ্ধৃত। যার অর্থ হচ্ছে- পরশ্বর সামগুস্যশীল বছুসমূহ। এ কারণে আলকুরআনের আরাতাবলীর মাঝে একটি অপরটির সভ্যতা প্রমাণ ও সাদৃশ্যতা বিধান স্বরূপ পরিলক্ষিত হয়। ভাষাতত্ত্ববিদ রাগিব ইম্পাহানীর মতে, কুরুআন শব্দটি 🔭 ধাতু থেকে নেয়া হয়েছে। এর অর্থ হচ্ছে সংগ্রহ করা, একত্রিত করা। এ কারণে আলকুআনের গূর্ববর্তী ধর্মগ্রন্থসমূহের সারমর্ম, শিক্ষা, বিভিন্ন সুরা, আয়াত এবং অকরের একত্রিকরণ পরিনুষ্ট হয়। আললিহয়ানী বলেন, ফুরআন শক্টি হামযাযুক্ত এবং ু 'সে পড়েছে' ক্রিয়ার মাসদার বা ভিন্নাসুল। যেমদ হে, কমা করা' শব্দটি غفر 'সে কমা করেছে' ক্রিয়ার মাসদার বা ভিন্নাসুল। ইহা نور শব্দ থেকে গঠিত। অর্থ তিলাওয়াত করা, পাঠ করা, আবৃত্তি করা, অধ্যয়দ করা। একৃতপক্ষে এ অর্থটিই সঠিক। কেননা শব্দের বিচারে কুরআন শব্দটি ماتران النافة ' সমার্থক বা ক্রিয়ামূল এবং করিয়াতের (قرأت) সমার্থক। ইবনে মানযুর বলেন : কুরআন শব্দটি আরবদের উক্তি শব্দ প্রকাশ করে থাকেন। আল্লামা যারকানী বলেন : কুরআন শব্দটি ঃ থেকে এসেছে। অর্থ পঠিত, অধ্যয়নকৃত, অধ্যয়নযোগ্য। এ কারণে ফিয়ানত পর্যন্ত এ গ্রন্থ পঠিত হতেই থাকবে। বাস্তবেও দেখা যাছে আলকুরআন পৃথিবীর সর্বাধিক মানুষ কর্তক পঠিত এন্থ। অতএব বলা যায়, ভুরআন শব্দটি বিভিন্ন ক্রিয়ানুল থেকে উৎপন্ন একটি শব্দ। এ কারণে এর বিভিন্ন অর্থও লক্ষা করা যায়। যেনন- পাঠ করা; আবৃত্তি করা; অধ্যয়ন করা; সন্নিবেশ; নিলানো; যোগসূত্র; বর্ণনা করা; প্রকাশ করা; পঠিত; গাঠতুত ইত্যাদি। আলিমগণ আলকুরআনের পারিভাষিক সংজ্ঞা বিভিন্নভাবে প্রদান করেছেন। বেমন-আহমদ মোল্লাজিউন বলেন : কিতাব কলতে এমন কুরআনকে বুঝায়, যা রাসুল [স]-এর উপর অবভারিত। এটি মাসহাফসমূহে লিপিবদ্ধ করা হয়েছে। আর এটি রাসুল [স] থেকে ধারাবাহিকভাবে সন্দেহাতীত পস্থায় বর্ণনা করা হয়েছে।' আল্লানা যারকানী বলেন : 'যা নবি করিম [স]-এর প্রতি মুভাওরাতির সমন পরম্পরার মাধ্যমে বর্ণিত হয়ে আসছে, যা তিলাওরাত করা হয় এবং যার তিলাওরাত আল্লাহর ইবাসত হিসেবে গণা, তার নাম আলকুরআন। মাওলানা আশরাফ আলী থানবী বলেন : মহান আল্লাহ তাআলার সেই অতীব পবিত্র ও সম্মানিত বাণী যা তাঁর পক্ষ থেকে রাসুল [স]-এর উপর অবতীর্ণ হরেতে এবং মাসহাকে লিখিত হয়েছে; আর রাসুল [স] হতে আমাদের কাছে ধারাবাহিকভাবে কোন প্রকার সন্দেহ-সংশয় ব্যতীত পৌরেছে, তাই হল কুরআনের আয়াত ও অর্থ উভয়ের সমষ্টির নাম। আল্লামা সাইয়্যেদ মুক্তি আমীমূল ইহসান বলেন, কুরআন মাজীদ এমন আসমানী ফিতার যা আমাদের দেতা দবি করিম [স]-এর উপর অবতীর্ণ হয়েছে। যার একটি মাত্র সুরার মোকাবিলা করতে মানুষ অক্ষম। মান্না আলকান্তান বলেন : কুরআন আল্লাহ তাতালার বাণী, যা মুহাম্মদ [স]-এর উপর অবতারিত, এর তিলাওয়াত করা ইবানত।
- S.A.F.H. Al Asqalani, Al Isaba Fi Tamyizis Shahaba. Cairo: 1910, P. 561; Muhammad Ahmed Al sunboli, Tarjamah Al maanial Qur'aniya, Qatar: n. d. P. 86-87

প্রেরণ করতেন সে দৃত সে দেশের সংশ্লিষ্ট ভাষায় পারদর্শী হতেন।" বর্ণিত আছে, আবিসিনিয়ার খ্রিস্টান গতর্নর নাজ্জাশির কাছে লেখা রাসুলুল্লাহর [স] পত্র আমির বিন উমাইয়া আমহারিক ভাষায় অনুবাদ করে শুনিয়েছিলেন। বাসুল [স]—এর ব্যক্তিগত সেক্রেটারি (কাতিব) যায়িদ বিন সাবিতকে তিনি সিরিয়ান ও হিবু ভাষা শিখতে আদেশ দিয়েছিলেন। উল্লেখ করা প্রয়োজন যে, তৎকালীন প্রালাপে কুরআনের কোনো না কোনো উল্পৃতি দেয়া থাকতো।

উপরোক্ত বর্ণনা থেকে বোঝা যায় যে, কুরআনের অনুবাদের প্রয়োজনীয়তা রাসুল [স]–এর সময়েই অনুভূত হয় এবং রাসুল [স] নিজেই কুরআনের অনুবাদের প্রক্রিয়া শুরু করেন। তবে এসব অনুবাদ ছিল মুখে মুখেই সীমাবন্ধ। কুরআন নাযিল হওয়ার অব্যবহিত পরেই বাইবেল হিব্র ভাষা থেকে গ্রীক, শ্যাটিন, সিরিয়া, কপটিক ভাষায় ভাষান্তরিত হলে মূল বাইবেলটি হারিয়ে যায়। এজন্য ইটালিতে একটি প্রবাদ প্রচলিত আছে : "Traduttore, Traditore" "অনুবাদক হলো প্রতারক"। মূলত একারণেই ইসলামি বিশ্বে অনুবাদ নিষিল্প বলে বিবেচিত হয়। সমকালীন আলিমগণের থেকেও কুরআন অনুবাদের সমর্থন মেলেনি। মধ্য এশিয়ার আলিমগণ এ শতাব্দীর মধ্যভাগ পর্যন্ত তাতার ভাষায় কুরআন অনুবাদকে ধর্মবিরোধী কর্ম বলে এক ফতওয়া জারি করেন। b আফ্রিকার হাউসা আলিমগণও মনে করতেন : ° কুরআন অনুবাদ হলে কুরআনের বরকত হাস পাবে। ক্যামেরুন রাজ্যের সুলতান সাইদ ও আলিমদের বিরোধিতার মুখে বামুম ভাষায় কুআনের অনুবাদ করতে অনেক প্রচেক্টার পর বার্থ হন। তুরস্করের কামাল আতাতুর্ক প্রথমে ও পরে কামাল পাশা কুরআন অনুবাদের পদক্ষেপ নিয়েও মিসরের আলআযহার বিশ্ববিদ্যালয়ের শায়খদের বিরোধিতার মুখে ব্যর্থ হন। ইংরেজিতে কুরআন অনুবাদক (Pickthal) পিকথলও আলআযহারের শায়খদের বিরোধিতার সম্মুখীন হন। এভাবে কুরআনের অনুবাদের ব্যাপারে যে বিতর্কের সৃষ্টি হয় তা আজও অমীমার্থসিত রয়ে গেছে। তবে গবেষণায় প্রতীয়মান হয় যে, কুরআনের অনুবাদ দ্বারা দাওয়াতী কাজ করা সহজ। কুরআনের আহ্বানে অমুসলিমদের ইসলামের দীক্ষা গ্রহণ একথার সাক্ষ্য বহন করে। এ কারণে হিজরি ১৯৮১ সালে মক্কাস্থ রাবিতা আলআলম আলইসলামির উদ্যোগে পৃথিবীর বিভিন্ন দেশের আলিমদের এক সন্মেলনে কুরআনের অর্থের অনুবাদ প্রকাশ করার এক ঐতিহাসিক সিদ্ধান্ত গৃহীত হয়। ফলে দীর্ঘকালের বাধা অপসারিত হয়।

জানা যায়, ইসলামি ভাষাগুলোর মধ্যে সর্বপ্রথম ইরানের সামানী বাদশাহ আবু সালেহ মানসুর বিন নুহ (৯৪৬–৯৭৬ খ্রি:) ফারসি ভাষায় কুরআনের অনুবাদ করেন। তিনি মুহাম্মাদ বিন জাবির আততাবারীর (মৃ. ৩১০ হি.) ৪০ খণ্ডে সমাপত আরবি ভাষায় লিখিত "জামিউল বয়ান আন তাবিলি আইয়িল কুরআন"—এর অনুবাদ করেন। সমকালীন আলিম সমাজও এ অনুবাদের সমর্থন করেন। দ

o. Al Bukhari, Al Shahih, Bulaq : 1296 : A.H. H I : 215

<sup>8.</sup> Ibn Saad, Al Tabakatul Kubra, Beirut: 1960, I, 258, (Arabic text)

<sup>4.</sup> J.T. Shipley. Dictionary of world, Literature, New york: 1943, P. 591

b. S.A.Z. Zenkovsky, Pan-Turkism and Islam in Russia, cambridge: Mass: 1960, P. 10

<sup>9.</sup> J.S. Trimingham, Islam in west Africa, Oxford: 1976, P. 82

মোফার্থার হুসেইন থান, পরিত্র কুরআন প্রচায়ের ইতিহাস ও বলাদুবালের শতবর্ষ, ঢাকা : বাংলা একাডেমী, ১ম সংকরণ ১৯৯৭
খি., পৃ. ১৩-১৪

ъ. Habib yaghami, Tarjumai tafsir Tabari, Tehran: 1961, Vol-1, Р. 5-6

ভারতীয় উপমহাদেশে শাহ ওয়ালীউল্লাহ [১৭০৩-১৭৬২] সর্বপ্রথম ফারসিতে কুরআনের অনুবাদ করেন। ১৭৭৬ সালে শাহ রফিউদ্দিন [১৭৪৯-১৮১৭] ও ১৭৮০ সালে শাহ আবদুল কাদির [১৭৫৩-১৮২৭] উর্দু ভাষায় কুরআনের অনুবাদ করেন। শাহ রফিউদ্দিনের অনুবাদটি ১৮৪০ সালে এবং শাহ আবদুল কাদিরের অনুবাদটি ১৮২৯ খ্রিস্টান্দে মুদ্রিত হয়ে প্রকাশ পায়। এসব তাফসির কালফ্রমে বাংলাদেশেও জনপ্রিয়তা লাভ করে।

আধুনিক গবেবণায় দেখা যায় যে, বাংলাদেশে ইসলামের আর্বিভাব ঘটে খলিফা হারুনুর রশীদ '° [৭৮৬-৮০৯]-এর সময়ে এবং ক্রমান্বয়ে ইসলামের বিস্তৃতি ঘটে। এ সময় কুরজানের বাণী মৌথিকভাবে প্রচারিত হতো। মুসলিমগণ অচিরেই বাংলা ভাষা ও সাহিত্যের উন্নতিতে মনোনিবেশ করেন। এ সময়ে শাহ মুহাম্মাদ সগীরের [১৩৮৯-১৪১০ খ্রি.] "ইছুফ জলিখা' কাব্য সুরা ইউস্ফের অর্থের অনুবাদ করেন। সৈয়দ সুলতানের "কোরানের কতা সব লিক্ষি লইলা সার" এই বক্তব্যের আকাঞ্জা থেকে সপ্তদশ শতাব্দীর কবি আবদুল হাকিম [১৬২০-১৬৯০] 'নুরনামা' কাব্য রচনা করেন। ১৭৫৭ সালে পলাশীর যুদ্ধে নবাব সিরাজউন্দৌলার পরাজয়ের পর মুসলমানদের রাজনৈতিক-অর্থনৈতিক বিপর্জয়ের সাথে সাথে ধর্মীয় বিপর্যয় দেখা দেয়। ফলে মুসলমানদের এহেন দুর্দিনে খ্রিস্টান মিশনারিদের অপতৎপরতা ক্রমান্বয়ে বৃদ্বি পেতে থাকে। আলিম সমাজও সোদার হয়ে সংস্কার আন্দোলন শুরু করেন। হাজী শরিয়াতুল্লাহ [১৭৬৪-১৮৪০]; মাওলানা ইমামুন্দীন [১৭৮৮-১৮৫৯], মাওলানা সুফি নূর মোহামাদ [১৭৯০-১৮৬১ আনু:] এবং মাওলানা কারামত আলী [১৮০০-১৮৭৩] প্রমুখ এই আন্দোলনের নেতৃত্ব দেন। আরবি ও ফারসি ভাষায় ব্যুৎপত্তি সম্পন্ন এসৰ আলিম বাংলা ভাষায় কোনো পুস্তক রচনায় অবদান রাখতে সক্ষম হননি। আর তখনও বাংলা মুদ্রণযন্ত্রের প্রচলন হয়নি। বাংলার রাজনৈতিক পরিবর্তনের সুবাদে ইস্ট ইন্ডিয়া কোম্পানীর উদ্যোগে সর্বপ্রথম ১৭৭৭ খ্রি. বাংলা মুদ্রণ বদ্ধের প্রচলন হয়। তখন থেকে বাংলা ভাষায় গ্রন্থ প্রকাশ শুরু হয়। ১৮১৫ সালের পর বাঙালি মুসলমানগণ মুদুণ যন্ত্র স্থাপন করেন। মুনশী হেদায়েতুল্লাহ ও মুনশী সৈয়দ আবদুল্লাহ এক্ষেত্রে অগ্রণী ভূমিকা পালন করেন। বস্তুত এ সময়টি ছিল বাংলা ভাষার ক্রান্তিকাল। এ অবস্থার মধ্য দিয়ে বাঙালি মুসলমানদের দীর্ঘ দিনের লালিত স্বপ্লের বহিঃপ্রকাশ ঘটান কলকাতার মির্যাপুরের পাটোয়ার বাগানের অধিবাসী আকবর আলি। দোভাষী পুঁথির ভাষায় রচিত পবিত্র কুরআনের আমপারা ও সুরা ফাতিহার বজ্ঞানুবাদ প্রকাশ করেন। অবশ্য এটি ছিল শাহ আবদুল কাদিরের উর্দু তাকসিরের বজ্ঞানুবাদ। >>

১৮০৮ অথবা ১৮০৯ সালে রংপুর নিবাসী আমিরুদ্দীন বশুনিয়া কুরআনের শেষ খণ্ড আমপারার অনুবাদ করেন। বর্তমানকালে বশুনিয়া অনুদিত আমপারার কোনো কপিরই সন্ধান পাওয়া যায় না। এ সম্পর্কে বেসব লেখালেখি হচ্ছে তা অনেকটা পরোক্ষ তথ্যভিত্তিক। এ কারণে আমিরুদ্দীন বশুনিয়াই যে এ অনুবাদটির রচয়িত তা নিশ্চিত করে বলা যায় না। ১২ গ্রন্থটির অগ্র পশ্চাতে কোথাও গ্রন্থকারের নাম, সাল ও তারিখ মুদ্রিত না থাকায় এই বিভ্রান্তির সৃক্টি হয়।

নোফাব্বার হসেইন খান, প্রাঞ্জ, পৃ. ১৫

১০. হাক্সনুর রশীদ: আক্রাসীয় খলিফা হাক্সনুয় রশিদ [১৭০/৭৮৬-১৯০/৮০৯] ২৫ বছয় বয়সে আক্রাসীয় খলিফা হিসাবে বাগদাদের সিংহাসনে বসেন। মহীয়সী নায়ী য়ুবায়লাফে তিনি বিবাহ করেন। মঞ্চায় নাহয়ে মুবায়লা এখনও স্কৃতি হিসাবে বিদ্যামান। বিদ্যোৎসাহী, সমর কুশলী ও প্রজাহিতৈকী, নরপতি হিসাবে তাঁর বিশ্বজ্ঞাভা খ্যাতি রয়েছে। বাগদাদের গৌরবোজ্জ্বল দিনগুলো তাঁর রাজত্বকালেই পরিলক্ষিত হয়। তাঁর আমলে জানবিজ্ঞানের স্বাধিক গ্রন্থগুলো অনুবাদ করে জ্ঞানবিজ্ঞানের নবতর খায়ায় রয় উল্পুজ করেন। /বি: দ্র: কে. আলী, ইসলামের ইতিহাস, পৃ. ৩০৪-৩১০/

১১. মোফাখ্যার হসেইন খান, প্রাণ্ডক, পু. ১৭-২৮

১২. বি: দ্র: প্রাগুক্ত, পু. ২৮-৩২

এরপর ১৮৭৯ সালে কুরআনের প্রথম পারার বজাানুবাদ করেন অমুসলিম রাজেন্দ্রনাথ মিত্র। গিরিশচন্দ্র সেনের তিন বছর আগে ১৬ পৃষ্ঠার এই অনুবাদ কর্মটি কলকাতার আয়ুর্বেদ প্রেস থেকে মুদ্রিত হয়। অনুবাদক নিজেই এ পুস্তকটির প্রকাশনার দায়িত্ব নেন। প্রথম মুদ্রণে ৫০০ কপি প্রকাশ করার পর এ কাজে বোধ হয় তিনি আর অগ্রসর হননি। ১৩

১৮৮৫ সালে ব্রাহ্মধর্মের নববিধান মণ্ডলীর ধর্মপ্রচারক গিরিশচন্দ্র সেন বাংলাভাষায় কুরআনের সর্বপ্রথম পূর্ণাঞ্চা ও সম্পূর্ণ অনুবাদ করেন। বজাানুবাদটির রচনা, মুদ্রণ ও প্রকাশিত হয় ১৮৮১ সালের শেষাংশ থেকে ১৮৮৫ সালের মাঝামাঝি পর্যন্ত এই পৌনে চার বছরের মধ্যে। ১৪ গিরিশচন্দ্রের অনুবাদটিতে ব্রাহ্মধর্মের প্রচারনীতি, কুরআনি বিজ্ঞানের অপরিপক্তা এবং ইসলাম ও মুসলমানদের প্রতি বিদ্বেষী মনোভাব লক্ষ্য করা যায়। এ কারণে তাঁর অনুবাদটি মুসলমানদের মাঝে জনপ্রিরতা তো অর্জন করতে পারেইনি উপরস্তু একটি নির্ভরযোগ্য প্রন্থ হিসাবেও স্বীকৃতি লাভ করেনি। তবে শতবর্ষ পরে একথা বলা বায় যে, তাঁর অনুবাদ কর্মটি মুসলমান আলিমদের মাঝে একপ্রকার আত্মবিশ্বাসের অনুপ্ররণা সৃক্টি করে। গিরিশচন্দ্রের বজ্ঞানুবাদের দুই বছরের মাথায় ১৮৮৭ সালে মুসলিম আলিম নইমৃদ্দীনের অনুবাদ প্রকাশিত হওয়া এ কথার প্রমাণ বহন করে।

সারণী : ১ বৃটিশ যুগে কুরআনের বজাানুবাদ

| অনুবাদকের নাম                | গ্রন্থের নাম           | সাল        | প্রকাশক/প্রতিষ্ঠান           |
|------------------------------|------------------------|------------|------------------------------|
| রাজেন্দ্রনাথ মিত্র           | কোরআন                  | ১৮৭৯ খ্রি. | আয়ুর্দেব প্রেস              |
| গিরিশচন্ত্র সেন              | কোরান শারিফ            | 2222       | শ্রীতারিণী চরণ বিশ্বাস       |
| <b>न</b> रॅन्षीन             | বজাানুবাদিত কোরান শরিক | 3669       | মীর আতাহার আলী               |
| আবদুল হক হক্কানী             | বজাানুবাদ তাফছির হলানী | 7907       | সুকী মধু মিঞা                |
| মৌ: মোহাম্মদ আকাছ আলি        | কুরআন শরিফ             | 2006       | মৌ: আব্বাছ আলি               |
| খান বাহাদুর তসলীমুন্দিন আহমদ | কোর্-আন                | 2009       | মো: রেয়াজন্দীন আহমদ         |
| গোল্ড স্যাক                  | কুরআন শরীক             | 7904       | ব্যাপটিস্ট মিশন, কলকাতা      |
| মৌ: খলকার আবুল ফজল আ: করি    | ম বজাানুবাদ কোরআন শরীক | 7978       | এসলামিয়া লাইব্রেয়ী, টাজাইল |
| মুনশী করিম-বখ্শ              | কোরান শরীক             | 2826       | তরিকা-ই-ইসলাম প্রেস,         |
|                              |                        |            | কলকাতা                       |
| মোহাম্মাদ রুহুল আমিন         | কোরআন শরিফ             | 1978       | শেখ আবদুল ওয়াহেদ,           |
|                              |                        |            | ২৪ পরগনা                     |
| আবদুল হাফিম ও                | কোরাণ শরিক             | 2255       | মোহাম্দ ফাজেল                |
| মোহাম্মদ আলি হাসাম           |                        |            | এভ সঙ্গ, কলকাতা              |
|                              |                        |            |                              |

১৩, প্রান্তক, পৃ. ৩৩

১৪. আহমাদ, বাংলা মুসলিম গ্রন্থপঞ্জী, ১৯৮৫, পু. ৩৮৬

| অনুবাদকের নাম          | গ্রন্থের নাম             | সাল   | প্রকাশক/প্রতিষ্ঠান                           |
|------------------------|--------------------------|-------|----------------------------------------------|
| 12 11 10 111           | 40 44 114                | -11-1 | वसाम्भवाव्यान                                |
| মোহামদ আকরম খা         | কোর্আন- <del>শ</del> রিফ | 7255  | মোহামাদী বুক এ <del>জেদী</del> ,<br>কলকাতা   |
|                        |                          |       | 4-14-101                                     |
| ফজপুর রহিম চৌধুরী      | ফোরআনের সুবর্ণ কুঞ্জিকা  | 7256  | উলানিয়া, বরিশাল                             |
| মুহামাদ আদুশ আজিজ      | কোরআন শরীফ               | 2907  | সৈয়দ আবদুল জব্বার ও<br>শামসুদ্দীন, কুমিল্লা |
| মোহামাদ নকীব উদ্দীন খা | কুরআন মজিদ মুতারজিম      | 7904  | মিনার কোম্পানী কলকাতা                        |
| মুহামাদ কুদরাত-এ খুদা  | পবিত্র কোরানের পৃতকথা    | 7286  | ইউনাইটেড পাবলিশার্স<br>কলফাতা                |
| ওষমান গণী              | পবিত্র কোরান             | 2889  | সলদা আঝাপুর, বর্ধমান                         |

সারণী : ২ পাকিস্তান যুগে কুরআনের বজাানুবাদ

| অনুবাদকের নাম                 | গ্রন্থের নাম            | সাল  | প্রকাশক/প্রতিষ্ঠান                            |
|-------------------------------|-------------------------|------|-----------------------------------------------|
| মাও. আশরাফ আলী থানবী          | তফ্সীরে আশরাফী          | 2260 | এমদাদিয়া লাইব্রেরী, ঢাকা                     |
| খান বাহাদুর আবদুর রহমান খাঁ   | কুর'আন শরীফ             | 2260 | প্রভিপিয়াল লাইব্রেরী, ঢাকা                   |
| গোলাম মোস্তকা                 | আণ্–ফুর্আন              | 5569 | নুসলিন বেজাল লাইব্রেরী, ঢাকা                  |
| এ.কে আহমদ খান                 | আল–কু"রআন               | 1266 | বেগম নুরুন্নাহার খানম, ঢাকা                   |
| সাইয়েদ আবুল আলা মওদূদী       | তাফহীমূল কোরআন          | 7262 | কাওসার পাবলিকেশন ও<br>ইসলামিক পাবলিকেশন, ঢাকা |
| আবদুর রহমান                   | কোর্আন ও জীবন-দর্শন     | 2200 | রহমান সঙ্গ গাবলিকেশল, চট্টগ্রাম               |
| হাকিম আবদুল মান্নান           | কোরান শরীক              | 1265 | সিরাত পাবলিসিটি, ঢাকা                         |
| কাজী আবদুল ওদুদ               | পবিত্র কোরআন            | ১৯৬৬ | ভারতী লাইব্রেরী, কলকাতা                       |
| মোহাম্দ আমিনুল ইসলাম          | কোরআন শরীফ              | ১৯৬৬ | বিনুক পুস্তিকা, ঢাকা                          |
| মোহাম্দ আমিনুল ইসলাম          | তফসীরে নূরুল কোরআন      | 7228 | অালবালাগ পাবলিকেশপ, ঢাকা                      |
| আলী হায়দার চৌধুরী            | কোরআন শরীক              | 1269 | বিদুক পুস্তিকা, ঢাকা                          |
| ছৈয়দ মারজুক উল্লাহ           | আল–কোরান                | 1269 | ছৈয়দ মারজুক উল্লাহ, নোয়াখালী                |
| মোহাম্মাদ ছায়ীদ ইব্রাহিমপুরী | কোরআনের মুক্তাহার       | 1266 | কোরআন মহল পরিবেশক, ঢাকা                       |
| শাহকামরুজ্জামান               | <u>থুলাছ।তুল কুরান</u>  | 2262 | শাহকামরুজ্জামান, মৈমনসিংহ                     |
| নুহাম্মাদ আবদুল বারি          | কাব্যে কুরআন পাক        | 1269 | হারেছউন্দীন মিয়া, ফরিদপুর                    |
| মোহাম্দ তাহের                 | আল–কুরআন তরজনা ও তাকসির | 2990 | মদনী মিশন, কলকাতা                             |
|                               |                         |      |                                               |

সারণী : ৩ বাংলাদেশ আমলে কুরআনের বঞ্চানুবাদ

| অনুবাদকের নাম                 | গ্রন্থের নাম                    | সাল  | প্রকাশক/প্রতিষ্ঠান                    |
|-------------------------------|---------------------------------|------|---------------------------------------|
| মোবারক করীম জওহর              | কোরআন শরীক                      | 3898 | হরক প্রকাশনী, কলকাতা                  |
| আবদুদ্ ফাইয়ান                | বাংলা কোরআন শরীফ                | 3598 | মোহামদ আবদুলাহ, ঢাকা                  |
| একে এম ফযলুর রহমান আনওয়ারী   | বাংলা কোরখান শরীফ               | 2896 | দি তাজ পাবলিশিং হাউস, ঢাকা            |
| এ.কে.এম ফলবুর রহমান মুসী      | বাংলা কোরান শরীফ                | 226  | এ.কে.এম শহীদুল হক<br>সরকার, কুমিল্লা  |
| মোহাম্মদ পিয়ার আলী নাজির     | আল্কোরআন                        | 2296 | সৈয়দ মুজিবুল্লাহ, ঢাকা               |
| জামিল বিন জিয়ারাত            | আল্ কোর–আন                      | 2296 | এস.এম আবদুল্লাহ, কৃষ্টিয়া            |
| মুহামাদ সুলতান আলী            | ছন্দে পাক কোরান                 | ১৯৭৬ | নুহামাদ সুসতান আলী, ঢাকা              |
| ওয়াহেদ আলী আনছারী            | কাব্য কোরান                     | 7994 | মোসামাত জাসিয়া খাতুদ, যশোর           |
| মুহান্মাদ হাদীসুর রহমান       | আনওয়ারুত তানযিল                | 7994 | আরাফাত পাবলিকেশস,<br>বরিশাল, ঢাকা     |
| নুর মোহামাদ                   | আল্–ঝুরাআন                      | 6966 | আদিল ব্রাদার্স, ঢাকা                  |
| নুকতী নুহামদ শকী              | তাফসীরে মা'আরেফুল কোরআন         | 2940 | ইসলামিক ফাউভেশন, ঢাকা                 |
| (মহিন্দীন খান অন্দিত)         |                                 |      |                                       |
| নাজহার উদ্দীন আহমদ ও অন্যান্য | শাহনূর কুরজান শরীফ              | 7927 | আনোয়ারা বেগম,<br>মনোয়ারা বেগম, ঢাকা |
| মাওলানা শামছুল হক ফরিদপুরী    | হাকানী তফছীর                    | 7985 | খাদেমুল ইসলাম<br>পাবলিকেশস, ঢাকা      |
| মোহাম্দ রেজাউল হক             | আনওয়ারুল বয়ান                 | 7225 | এশাআত মঞ্জিল, ঢাকা                    |
| হাফের ইমামন্দিন ইবনে কাসির    | তফ্সীর ইবনে কাসীর <sup>১৫</sup> | 2220 | মুহামাদ ইউসুফ সিদ্দিক,                |
| (ড. মুজিবুর রহমান অনূদিত)     |                                 |      | রাজশাহী                               |
| আ.ন.ম. রুহুল আমি চৌধুরী ও     | তাফসীরে জালালাইন ও              | १११० | আশরাফিয়া লাইত্রেরী,                  |
| মোহাম্মাদ গোলামুর্বী          | আনওয়ারুল কুরআন                 |      | চৌমুহনী                               |
| শ্রীক মুহাম্মদ ইউসুক          | তাফদীর-ই জালালায়ন শরীফ         | 7228 | আবু সাইদ ভূঞা, ফেনী                   |
| হাবিবুর রহমান ও আবদুল মানান   | আশরাফুল কোরআন                   | 7928 | শাহীন ব্রাদার্স, চট্টগ্রাম            |
| সদর উদ্দিন আহমদ চিশতী         | তফসীরে কোরআনুল করিম             | ১৯৮৬ | ইমামীয়া চিশতীয়া সংঘ, ঢাকা           |
|                               |                                 |      |                                       |

১৫. তাকসিরে ইবনে কাসিরের আখতার কারকের অনুবাদ ১৯৮৮ সালে ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, জকা প্রকাশ করে। ১৯৯৯ সালে ভ. মুজীবুর রহমাদের অনুবাদটি তাকসির পাবলিকেশন কমিটি, ঢাকা তৃতীয় সংস্করণ প্রকাশ করেন।

|                                        | বাংলা ভাষার কুরআন চ        | 101      | 79.9                            |
|----------------------------------------|----------------------------|----------|---------------------------------|
| মোঃ শামছুল হক                          | পবিত্র কোরআন এর বাংলা অনুব | শি ১৯৮৭  | বেগম সাহেরা খাতুন, ঢাকা         |
| মাওলানা আমিমুল এহছান                   | উতারণ ও অর্থসহ কোরআন শ     | রীফ ১৯৮৮ | কাদেরিয়া পাবলিকেশন্স, ঢাকা     |
| মুহাম্দ নূর্ল ইসলাম                    | কুরআনের শব্দার্থ           | 7922     | ঢাকা বুক সেন্টার, ঢাকা          |
| আহমদীয়া জামাত                         | কুরআন মজীদ                 | 7929     | আহমদীয়া জামাত, ঢাকা            |
| মতিউর রহমান খান                        | শব্দার্থে আলকুরআমূল মজীদ   | 2229     | ইসলামী দাওয়া প্রকাশনী, ঢাকা    |
| জালালুদ্দীন মহাল্লী ও সুযুতী           | তাফসীর-ই-জালালায়ন         | 1997     | ইসলামিক ফাউন্তেশন               |
| (ফ্রীপ্উশীন মাস্ট্র অনূলিত)            |                            |          | বাংলাদেশ, ঢাকা                  |
| ইবনে জারির তাবারী                      | তাফসীরে তাবারী শরীফ        | 7997     | ইসলামিক ফাউন্ডেশন               |
| (ই.ফা.বা সম্পাদন পর্যদ অন্দিত)         |                            |          | বাংলাদেশ, ঢাকা                  |
| আবদুল মাজেদ দরিয়াবাদী                 | তাফসীরে মাজেদী শরীফ        | 38866    | ইসলামিক ফাউন্ডেশন               |
| (ই.ফা.বা সম্পাদন পর্যদ অনৃদিত)         |                            |          | বাংলাদেশ, ঢাকা                  |
| সাইয়েদ কুতৃব                          | তাকসীর ফী যিলালিল কুরআন    | 2866     | আলকুরআন একাডেমী, লভন            |
| ড. ওসমান গণী                           | কোরআন শরীফ                 | 2886     | মল্লিক ব্রাদার্স, কলকাতা        |
| এ.কে.এম ফজলুর রহমান মুশী               | বজাানুবাদ কোরআন শরীফ       | 2866     | দি তাজ গাবলিশিং হাউস,ঢাকা       |
| মাওলানা মোহাম্মদ আমিনুল ইসলাম          | তাফসীরে নূরুল কোরআন        | 2666     | আলবালাগ পাবলিকেশন্স, ঢাকা       |
| কাজী আবদুল ওদৃদ                        | পবিত্র কুরআন               | 2886     | বাংলা একাডেমী, ঢাকা             |
| মাও. নেছারুল হক ও                      | আলকুরআনের তাবানুবাদ        | 2866     | গ্রাম কল্যাণ মিশন, ঢাকা         |
| ড. মোঃ আবদুস সোবহান <del>তৃ</del> ইয়া |                            |          |                                 |
| মাও. শাব্বীর আহমদ উসমানী               | তাফসীরে উসমানী             | 2886     | ইসলামিক ফাউন্ডেশন               |
|                                        |                            |          | বাংশাদেশ, ঢাকা                  |
| মোহাম্দ আবদুদ বারী                     | কাব্যে কুরআন পাক           | 2886     | তেরাগ আলী বুক হাউস, ফরিদপুর     |
| ড. ওসমান গণী                           | কোরআন শরীফ                 | 7994     | মল্লিক ব্রাদার্স , কলকাতা       |
|                                        | (অনু, টীকা ও ব্যাখ্যাসহ)   |          |                                 |
| মাও. মোঃ তাহের                         | তকসীর তাহেরী               | 1996     | তালিমাতে ইসলামিয়া,<br>বাংলাদেশ |
| মোঃ মোরশেদ হোসেন                       | আমপারা                     | 2886     | ইসলামিক ফাউভেশন                 |
| ও অন্যান্য                             |                            |          | বাংলাদে <mark>শ</mark> , ঢাকা   |
| মাওলানা মওদূদী                         | তাফহীমুল ফুরআন             | 7996     | খায়রুন প্রকাশনী, ঢাকা          |
| কাষী ছানাউল্লাহ পানিপথী                | তাকসিরে মাবহারী            | 1866     | হাকিমাবাদ খানকায়ে              |
| মোও. নোহা: মহসিদ অনূদিত)               |                            |          | মোজান্দেদিয়া, বাংলাদেশ         |
| মাও. আবদুর রহীম                        | সুরা ফাতিহার তাফসির        | 7994     | খায়রুন প্রকাশনী, ঢাকা          |
| মাও. শামসুল হক করিদপুরী                | বজাানুবাদ ও তাফসীরসহ       | 7994     | এমদাদিয়া পুস্তকালয়, ঢাকা      |
|                                        |                            |          |                                 |

|                               |                                            |      | 20 0                              |
|-------------------------------|--------------------------------------------|------|-----------------------------------|
| ড. মুহান্দদ মুস্তাফিজুর রহমান | কোরআন শরীফ বজাানুবাদ                       | 7999 | খোশরোজ কিতাবমহল, ঢাকা             |
| মাও. হুসাইন বিন সোহরাব        | তাফসীর আলমাদানী                            | 6666 | হুসাইন আলমাদানী<br>প্রকাশনী, ঢাকা |
| মাওলানা আবু দাউদ              | বাংলা উচ্চারণ ও অর্থসহ<br>জাদীদ কুরআন শরীফ | 6666 | কোহিন্র লাইব্রেরী, ঢাকা           |
| হা. মুনির উদ্দিন আহমাদ        | বজাানুবাদ কুরআন শরীফ                       | 2000 | আলকুরআন একাডেমী<br>লভন            |

এছাড়াও আমপারার বজাান্বাদে অনেকেই অবদান রেখেছেন। এঁদের সংখ্যা প্রায় পঞ্চাশ জন।
তন্যধ্যে আমাদের জাতীয় কবি কাজী নজরুল ইসলামের নাম উল্লেখ করা যেতে পারে। তিনি
১৯৩৩ সালে কাব্য-আমপারা রচনা করেন। কলকাতার করিম ব্রাদার্স থেকে এটি প্রকাশিত হয়।
আর কুরআনের বিভিন্ন সুরার অনুবাদকের সংখ্যা অসংখ্য। বস্তৃত প্রায় ১২০০ বছর আগে
বাংলাদেশে ইসলাম তথা কুরআন প্রচার শুরু হয়। আর বাংলা ভাষায় কুরআন প্রচার শুরু হয় ১৮৬৮
সাল থেকে। কাল পরিক্রমায় অসংখ্য মনীবী কুরআন ব্যাখ্যায় মনোনিবেশ করেছেন, সকলের তথ্য
এখানে উপস্থাপন করা অসম্ভব ব্যাপার।

## ইংরেজি ভাবায় কুরআন চর্চা

| অনুবাদকের নাম                                          | গ্রহের নাম                                 | সাল                                    | প্রকাশক/প্রতিষ্ঠান                                                              |
|--------------------------------------------------------|--------------------------------------------|----------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| Abdullah Yousuf Ali                                    | The Meaning of<br>the Holy Qur'an          | 1991                                   | Amana Corporation. U.S.A.                                                       |
| Dr. Muhammad Taqi-ud-din<br>Al-Hilali & Dr. Muhammad   | The Noble Qur'an                           | n.d.                                   | King Fahd Complex for the<br>Printing of the Qur'an.                            |
| Sayyid Qutb<br>M.A. Salahi & A.A. Shamis               | Fi Zilal Al-Qur'an                         | 1999                                   | Islamic Foundation, U.K.                                                        |
| Muhammed Marmaduke Pickthal                            | The Meaning<br>of the Holy Qur'an          | 1995                                   | Ubs Publishers Distributiors<br>Ltd. India.                                     |
| Lex Hixon                                              | Heart of the Qur'an                        | 1998                                   | Goodwork Books. India.                                                          |
| Mohammad Saeed Shakir                                  | The Glorious Qur'an.                       | 1998                                   | Ansaryan Publication,Qom,Iran.                                                  |
| Dr. Mohammad Mohar Ali                                 | A Word for Word                            | 1998,1999,                             | Jamiat Ihyaa Minhaaj Al-                                                        |
|                                                        | Meaning of the Qur'an                      | 2000,2001.                             | Sunna, U.K.                                                                     |
| Dr. Jahurl Hoque                                       | Translation and Commentary                 | 2000                                   | Thomson Press(I) Ltd.                                                           |
|                                                        | on The Holy Qur'an                         |                                        | U.S.A. & India                                                                  |
| T.B. Irving(AL-Haj Talim Ali)                          | The Qur'an                                 | 1998.                                  | Suhrawardi Research &<br>Publication Center,<br>Tehran,Iran.                    |
| Maulana Muhammad Ali                                   | The Holy Qur'an                            | 1996                                   | Motilal Banarsidass, India                                                      |
| Maulana Abdul Majid Daryabadi                          | Tafsir-ul-Qur'an                           | 181,1982,<br>1985,1994.                | Academy of Islamic Research<br>& Publications.                                  |
| A, Yusuf Ali                                           | The Holy Qur'an                            | 1983                                   | Amana Corporation, U.S.A.                                                       |
| Prof. Masudul Hassan.                                  | The Digest of the Holy                     | 1992.                                  | KitabBhaban India.                                                              |
|                                                        | Qur'an.                                    |                                        |                                                                                 |
| Al-Allama As-Sayyi Muhammad                            | Al-Mizan                                   | 1982,1983,<br>1984,1986,<br>1990,1992. | World Organization for Islamic<br>Hussyn At-Tabatabai.<br>Services,Tehran,Iran. |
| N.J. Dawood.                                           | The Koran                                  | 1994.                                  | Penguin Books, India.                                                           |
| Rashad Khalifa,Ph.D.                                   | Qur'an: The<br>Final Testament             | 1992.                                  | Universal Unity, U.S.A.                                                         |
| Abdullah Yusuf Ali                                     | The Holy Qur'an                            | n.d.                                   | King Fahd Holy Qur'an<br>Printing<br>Complex, K.S.A.                            |
| M.H.Shakir                                             | Holy Qur'an                                | n.d.                                   | Ansarian Publication,<br>Qom,Iran.                                              |
| Mohammad Marmaduke Pickthal<br>M.Abdul Haleem Eliyasee | The Holy Qur'an                            | 1999                                   | Islamic Book Service,India                                                      |
| John Perice                                            | A Dictionary and<br>Glossary of the Qur'an | 1987                                   | Academic Publishers.Dhaka.                                                      |
| Zahid Malik                                            | Subjects of Qur'an                         | 1998                                   | Kitab Bhaban "India.                                                            |

| Sayyid Abul A'la Maududi&Late<br>Ch.Muhammad Akber                  | The Meaning of the Qur'an 19                        | 981     | Adhunik Prokashani, Dhaka.                                   |
|---------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|---------|--------------------------------------------------------------|
| Dr.M.Golshani,M.J.Khalili                                           | The Holy Qur'an                                     | 1992    | Islamic Propagation<br>Organization.Iran.                    |
| Muhammad Marmaduke Pickthal                                         | The Meaning of the<br>Glorious Qur'an               | 1996    | Islamic Book Service,India.                                  |
| Dr. Muhammad Taqi-ud Din-Al-<br>Hilali&Dr.Dr. Muhammad Muhsin Khan. | Interpretation of the<br>Meaning of The Holy Qur'an | n.d.    | Darussalam Publishers&<br>Distributors,K.S.A.                |
| Arther J.Arberry                                                    | The Koran Interpreted                               | 1998    | Oxford University Press, U.K.                                |
| Abdullah Yusuf Ali                                                  | The Holy Qur'an                                     | n.d.    | Dar Al Arabia, Beirut, Lebanon.                              |
| Rashad Khalifa, Ph.D.                                               | Qur'an The Final Testament                          | 1989    | Islamic Productions,<br>Tucson,U.S.A.                        |
| Abdullah Yusur Ali                                                  | The Holy Qur'an                                     | 1413 Н. | The Presidency of the Islamic<br>Researches. IFTA. K.S.A.    |
| Arthur j. Arberry                                                   | The Koran                                           | 1982    | Oxford University Press. U.K.                                |
| The Late Maulawi Sher Ali                                           | The Holy Qur'an                                     | 1960    | The Late Maulawi Sher Ali<br>Ilmi Printing Press. Lahor.     |
| William Montgomery Watt                                             | Companion to the Qur'an                             | 1994    | Oneworld Publications, U.K.                                  |
| E.H. Palmer                                                         | The Qur'an                                          | 1990    | Atlantic Publishers &<br>Distributors. India.                |
| Dr. F. M. Maniruzzaman                                              | The Glorious Islam                                  | 1999    | Zenat Books. Dhaka.                                          |
| Muhammad Zafrulla Khan                                              | The Qur'an                                          | 1991    | Rupa & Co, India.                                            |
| Allama Shabbir Ahmad Usmani<br>Tr. Mohammad Ashfaq Ahmed            | Tafseer-E-Usmani                                    | 1992    | Idara Isha'at E-Diniyat<br>(P) Ltd., India.                  |
| Muhammad Keramat Ali                                                | The Message                                         | 1993    | Amana Corporation. U.S.A.                                    |
| Ahmed Ali                                                           | Al-Qur'an                                           | 1987    | Oxfor University Press Ltd. India.                           |
| David James                                                         | Qur'ans of the Mamluks                              | 1988    | Alexandria Press in association with Thames and Hudson. U.K. |
| Altaf Gauhar                                                        | Translations from the Qur'an                        | 1983    | Islamic Foundation Bangladesh                                |
| Mawlana Abul Kalam Azad<br>Edited & translation by Syed Abdul Latif | The Tarjuman Al-Qur'an                              | 1990    | Kitab Bhaban, India.                                         |
| T.B. Irving [Al Hajj Ta'Lim Ali]                                    | The Qur'an                                          | 1991    | Goodword Books. India.                                       |
| Helmut Gatji , Tr. Alford T. Welch                                  | The Qur'an & Its Exegesis                           | 1996    | Oneworld Oxford, U.K.                                        |
| Richard Bell, B.D.D.D                                               | The Qur'an                                          | 1960    | T&T. Clark, U.K.                                             |
| Mahmud Muhtar-Katircioglu<br>English translation by John Naish      | The wisdom of the Qur'an                            | 1937    | Oxfor University Press, U.K.                                 |
| Mirza Abul Fazl                                                     | The Koran                                           | 1955    | Bombay Reform Society. India.                                |
| Al-Hajj S.M. Abdul Hamid                                            | The Divine Qur'an                                   | 1965    | Hamidia Library, East Pakistan                               |

| Tr. Maulvi Sher Ali<br>Editor by Malik Ghulam Farid                                | The Holy Qur'an                                         | n.d.         | Malik Ghulam Farid Computer                                         |
|------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|--------------|---------------------------------------------------------------------|
|                                                                                    | m                                                       |              | Compose & printed in China.                                         |
| T.B. Irving [Al-Hajj Ta'lim Ali]                                                   | The Qur'an                                              | 1993         | Mother Mosque Foundation. U.S.A.                                    |
| Muhammad Baqir Behbudi Colin Turner                                                | The Qur'an                                              | 1997         | Curzon Press. U.K.                                                  |
| M. Akbar Ali                                                                       | Science In The Qur'an                                   | 1988         | The Malik Library,<br>Bangladesh                                    |
| Rashad Khalifa, Ph.D                                                               | The Computer Speaks: God's<br>Message to the World      | 1981         | Renaissance Productions<br>International, U.S.A.                    |
| Hani M. Atiyah                                                                     | Qur'anic Text: Toward a<br>Retrieval System             | 1996         | International Institute of<br>Islamic Thought, U.S.A.               |
| Zafar Afaq Ansari, Editor<br>International Institute of<br>Islamic Thought, U.S.A. | Qur'anic Concepts of<br>Human Psyche                    | 1992         | International Institute of Islamic Thought, U.S.A.                  |
| Adel M.A. Abbas                                                                    | His Throne Was On Water                                 | 1996         | Amana Pubications, U.S.A.                                           |
| Professor Misbah Yazdi                                                             | The Learnings of the<br>Glorous Qur'an                  | 1994         | Islamic Propagation<br>Organziation, Iran.                          |
| Fateh Ullah Khan                                                                   | God Universe and Man                                    | 1999         | Kitab Bhaban. India.                                                |
| Muhammad Rida-an-Nuri AI-Musawi                                                    | Extracts form the Holy<br>Qur'an & Its Guidance         | 1980         | World Organization For<br>Islamic Services (WOFIS)<br>Tehran. Iran. |
| Dr. Hasanuddin Ahmed                                                               | An Easy Way to<br>Understanding Qur'an                  | 1989         | Kitab Bhaban, India.                                                |
| Haji Rahim Bakhsh                                                                  | Excellence of the Holy Qur'an                           | 1999         | Kitab Bhaban, India.                                                |
| Maulana Abul Kalam Azad                                                            | Basic Concepts of the Qur'an                            | 1958         | Kitab Bhaban. India.                                                |
| Sir Nizamat Jung                                                                   | An Approach to the study<br>of Qur'an                   | 1992         | Kitab Bhaban, India.                                                |
| Abdul Karim Chippa                                                                 | Beauty & Wisdom of the of Qur'an                        | 1979         | Kitab Bhaban, India.                                                |
| Dr. Haluk Nurbaki                                                                  | Verses From the Holy Qur'an<br>and the Facts of Science | 1998         | Kitab Bhaban, India.                                                |
| Fafiq Zakaria                                                                      | Muhammad and The Qur'an                                 | 1991         | Penguin Books, India.                                               |
| Nawab Muhammad Yamin Khan                                                          | God Soul and Universe in<br>Science and Islam           | 1993         | Kitab Bhaban, India.                                                |
| T.W. Arnold                                                                        | The Preaching of Islam                                  | 1913<br>1997 | Low Publications, India<br>Reprinted.                               |
| Phlip Bamborough                                                                   | Treasures of Islam                                      | 1979         | Heritage Publishers, India.                                         |
| Munir Uddin Ahmed                                                                  | Dictionary of the Qur'an                                | n.d.         | Al-Qur'an Academy. London.                                          |
| Dr. Muhammad Iqtedar                                                               | Plants of The Qur'an                                    | 1992         | Sidrah Publishers, India.                                           |
| Husain Farooqi                                                                     |                                                         |              |                                                                     |
| Ali Akbar                                                                          | Israel and The Prophecies of the Holy Qur'an            | 1963         | Siraj Publication, U.K.                                             |
| Rashad Khalifa, Ph.D                                                               | Qur'an Hadith and Islam                                 | 1982         | Islamic productions, U.S.A.                                         |

| Dr. Majid Ali Khan                                            | The Holy Verses                                                                                    | 1989 | Islamic Research Foundation,                            |
|---------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|------|---------------------------------------------------------|
| Major Md. Zakaria Kamal G.                                    | Man and Universe                                                                                   | 1998 | Bangladesh Institute of Islamic<br>Thought, Bangladesh. |
| Sayyid Muhammad Husayni Beheshti<br>Ali Naqi Baqir Shahi      | God in the Qur'an                                                                                  | 1996 | International Publishing Co. Iran,                      |
| Ahmad Ali Al Imam                                             | Variant Readings of the<br>Qur'an: A critical study of<br>their Historical & Linguistic<br>Origins | 1998 | International Institute of Islamic Thought, U.S.A.      |
| Syed Muzaffar-ud-din Nadvi                                    | A Geographical History<br>of the Qur'an                                                            | 1985 | Taj Company, India.                                     |
| Shaikh Muhammad al Ghazali<br>Ashur A. Shamis                 | A Thematic Commentary<br>on the Qur'an                                                             | 1997 | International Institute of<br>Islamic Thought, U.S.A.   |
| Ismail Raji Al-Faruqi and Lois<br>Lamya Al-Faruqi             | The Cultural Atlas of Islam                                                                        | 1986 | Macmilan Publishing Company<br>Newyork. U.S.A.          |
| Ismail R. Al-Faruqi/David E. Sopher.                          | Historical Atlas of the Religions of the world                                                     | 1974 | Macmillan Publishing<br>Company. Newyouk. U.S.A.        |
| Bernard Lewis                                                 | The World of Islam                                                                                 | 1992 | Thames & Hudson, U.K.                                   |
| John L. Esposito                                              | Oxford History of Islam                                                                            | 1999 | Oxfor University Press. U.S.A.                          |
| Dr. Maurice Bucaille                                          | The Bible, The Qur'an and Science                                                                  | 1990 | Idara Isa'at-E-<br>Diniyat (P) Ltd.India.               |
| Muhammad Iqbal Siddiqi                                        | Ninety Nine Names of Allah                                                                         | 1988 | Adm Publishers & Distributors India.                    |
| Ali Akbar                                                     | God And Man                                                                                        | 1982 | Siraj Publications. U.K.                                |
| Kristina Nelson                                               | The Art of Reciting the Qur'an                                                                     | n.d. | University of Texas California, U.S.A.                  |
| Dr. Mir Valiuddin                                             | The Quranic Sufism                                                                                 | 1959 | Motilal Mamarsidass. India.                             |
| English- Marmaduke Pickthall<br>Urdu - Maulana Fateh Mohd Sb. | The Holy Qur'an                                                                                    | 2000 | Islamic Book Service, India.                            |
| SMA                                                           | Muhammad In The Qur'an                                                                             | 1989 | Islamic Book Service. New<br>Delhi. India.              |
| Imran N. Hossain                                              | The Prohibition of Riba in<br>the Qur'an & Sunnah                                                  | 1997 | Ummavision Shn. Bhd. Kuala<br>Lampur, Malaysia.         |
| Imran N. Hossain                                              | The Religion of Abraham &<br>the state of Israel A view<br>the Qur'an                              | 1997 | Ummavision Sbn. Bhd. Kuala<br>Lampur, Malaysia.         |
| Imran N. Hossain                                              | The Strategic Significance<br>the Fast of Ramadan & Isra<br>and Meraj                              | 1997 | Ummavision Sbn. Bhd. Kuala<br>Lampur, Malaysia.         |
| George Sale                                                   | The Koran                                                                                          | n.d. | Fredrick Warne (Publishers)<br>Ltd. London, England.    |
| Arthur J. Arberry                                             | The Koran Interpreted                                                                              | 1963 | George Allen & Unwin Ltd.<br>England.                   |
| Fathi Osman                                                   | Concepts of The Qur'an                                                                             | 1997 | MVI Publications, California,<br>U.S.A                  |
| Mhhammad abdul Malek                                          | A Study of The Qur'an<br>The Universal Guidance<br>For Mankind                                     | 1997 | M.A. Malik Sutton, Surrey<br>SMI 3ZL,                   |

| Dr. Muhammad Asad                              | Dua' From The Glorious<br>Qur'an          | 2001       | MicroEd Corp, New York.<br>Dar Al Andalus Ltd.<br>Gibraltar |
|------------------------------------------------|-------------------------------------------|------------|-------------------------------------------------------------|
| Muhammad Mujibur Rahman                        | The Message Of The Qur'an                 | 1980       | Distrbutor- E.J.<br>Brill, London.                          |
| Immam Abu Mansur Al Maturdi (333/944)          | Tawilat Ahl Al Sunnah<br>(Arabic)         | 1983       | Ministry of Religions Affairs &<br>Awqaf Baghdad, Iraq.     |
| Mowlana Ashraf Ali Thamovi (Urdu)              | Quran Majid Mutarzam<br>O Muhshi          | n.d.       | Edaratul Qur'an Wal Ulum Al<br>Islamia, Karachi, Pakistan   |
| Imam Abu Mansur Al Maturdi                     | Tawilat Ahl Al Sunnah<br>(Arabic)         | 1982 &1986 | Islamic Foundation<br>Bangladesh.                           |
| Ministry of Awqaf                              | Al Qur'anul Karim<br>(Arabic)             | 1398 Hi.   | Ministry of Awqaf Baghdad,<br>Iraq.                         |
| Jalaluddin Al Muhalli Jalauddin As Suyuti      | Al-Qur'anul Karim (Arabic)                | n.d.       | Darul Marifa, Beirut, Lebanon.                              |
| Nahhas                                         | Kitab Irab Al-Qur'an (Arabic)             | 1980       | Ministry of Religions Affairs &<br>Awqaf, Baghdad, Iraq.    |
| G. Margoliouth<br>Tr. J.M Rodwell Introduction | The Quran                                 | 1987       | The Guernsey Press Co. Ltd. U.K.                            |
| Dr. Mefakhkhar Hussain Khan                    | The Holy Qur'an in<br>South Asia          | 2001       | Bibi Akhtar Prakasani, Dhaka.<br>Bangladesh.                |
| Ali Musa Raza Muhajir                          | Lessons From the stories of<br>The Qur'an | 1992       | Kitab Bhaban, New Delhi,<br>India.                          |
| Translated by Abdullah Yusuf Ali               | The Meaning of the Illustrious<br>Qur'an  | 1997       | Kitab Bhaban, New Delhi,<br>India.                          |
| Unknown                                        | The Koran                                 | 2000       | Oxford University Pres                                      |
|                                                | (A very short Introduction)               |            | U.S.A.                                                      |
| Republic of Iraq                               | Al-Qur'an Karim (Arabic)                  | 1398       | Republic of Iraq.                                           |
| Keith L. Moore                                 | The Developing Human<br>Clinically        | 1983       | W.B. Saunders Company.                                      |
| Harun Yahya, Robert Bragner                    | The Creation of The Universe              | 2000       | Al-Attique Publishers Inc.<br>Canada.                       |
| M.M. Baig                                      | Search For The Ultimate Reality           | 1994       | Islamic Book Service, U.S.A.                                |
| Sidheeque M.A. Veliankode                      | Pearls of The Truth                       | 1997       | Dar Al-Hadyan, K.S.A.                                       |
| Shabir Ally                                    | Science in The Qur'an                     | 1997       | Islamic Publications Toronto,<br>Canada.                    |
| A. Yusuf Ali                                   | The Hloy Qur'an                           | 1938       | SH. Muhammad Ashraf,<br>Lahore, Pakistan.                   |
| Mrs. Ferdous Ara Ahmed                         |                                           | n.d.       | Dhaka. Bangladesh.                                          |
| Jefon Aboud Vhon                               | (Arabic) of Holy Qur'an                   | 1000       | Genuine Publications & Media                                |
| Irfan Ahmad Khan                               | Insight into the Qur'an                   | 1999       | Pvt. Ltd. New Delhi, India.                                 |
| Al-Qur'an Printers                             | Al- Qur'anul Hakeem (Alifi)<br>(Arabic)   | n.d.       | Al-Qur'an Printers,<br>Mumbai, India.                       |
| Dr. M.Mustafizur Rahman                        | Qur'an Mazid                              | 2002       | Khoshroz Kitab Mahal, Dhaka.                                |

#### পরিচ্ছেদ: ৫

## প্রথম মুফাসসির

আলকুরআনের অন্তর্নিহিত মর্মভাব উদঘাটন করার বিদ্যাকে পরিভাষাগত দৃক্টিকোণ থেকে তাফসির বলা হয়। आর রাসুলুল্লাহ [স]—ই আলকুরআনের সর্বপ্রথম ব্যাখ্যাতা। কুরআন মাজিদের যে অংশ সাহাবিদের কাছে জটিল মনে হতো সে সম্পর্কে তাঁরা রাসুলের শরণাপর হতেন। তিনি তাদেরকে জিজ্ঞাসিত আয়াতের তাফসির করে দিতেন। কলে সাহাবিগণ অতীব সহজেই তা অনুধাবন করতেন। তবে রাসুল [স] কুরআনের সমস্ত আয়াতের তাফসির করেছেন কীনা সে ব্যাপারে মতানৈক্য বিদ্যমান। রাসুল [স] যেসব আয়াতের ব্যাখ্যা করেছেন তা আলাদা কোন গ্রন্থে প্রন্থাবদ্ধ করা হয়নি। তবে ইমাম বুখারী ও তিরমিথি [র] য়—য় গ্রন্থে আনানর তাফসির করার প্রমাণ মেলে না। কেবল প্রয়োজনীয় ও সাহাবিদের জিজ্ঞাসিত আয়াতের তাফসির করার প্রমাণ পওয়া যায়। রাসুলের সে জীবন্দশায় সাহাবারে কিরাম তাফসির করার সাহস দেখাতেন না। তাঁর ইনতিকালের পর কেবল প্রশিক্ষণপ্রাপ্ত সাহাবিগণ কুরআনের তাফসির মনোনিবেশ করেন।

গতানুগতিক ধারার তাফসির রচনার প্রক্রিয়া হিজরি প্রথম শতকেই শুরু হয়। তবে কে প্রথম তাফসির রচনা করেছেন তা নির্ণয় করা বেশ কঠিন। তবুও বিভিন্ন বর্ণনা থেকে বেসব মতামত লক্ষ্য করা যায় তা এখানে উপস্থাপন করছি।

মিকতাহুস সাআদা ওয়া মিসবাহুস সিআদা গ্রাশেখর ভাব্য মতে : হিজরি প্রথম শতকেই উবাই ইবনে কাব [রা] আলকুরআনের তাফসির রচনা করেন। তিনি হ্যরত ওমর [রা]—এর খিলাকতকালে ইনতিকাল করেন। সুতরাং একথা ধরে নেরা যায় যে, তাঁর তাকসির রচনার কাজটি ঐ সময়েই হয়েছিল। যদিও এই তাকসির পরবর্তীকালে কালের গর্তে হারিয়ে যায় তবুও আল্লামা ইবনে জারির আততাবারী [মৃ. ৩১০ হি.] ও ইবনে আবি হাতিম [মৃ. ৩২৭ হি.] তাঁদের স্ব—স্ব তাকসিরে এই তাফসির গ্রন্থ থেকে অসংখ্য বর্ণনা উম্পুত করেছেন।

এ প্রসজ্যে আহমাদ তাশকুবরা যাদা [মৃ. ৯৬৮ হি.] বলেন : উবাই ইবনে কাবের [রা] রচিত তাফসিরখানি বৃহদাকারের ছিল যা আবু জাফর রাযি, রবি ইবনে আনাস হতে, তিনি আবুল আলিয়া হতে, তিনি উবাই ইবনে কাব [রা] হতে বর্ণনা করেন এবং এই সনদ কতীব বিশুদ্ধ। এভাবে হাকেম তাঁর মুস্তাদরাক গ্রন্থে, ইমাম আহমাদ বিন হাম্মল [র] তাঁর মুসনাদ গ্রন্থে এই তাফসিরে উবাই থেকে রেওয়ায়েত গ্রহণ করেছেন। ইমাম হাকেম ৪০৫ হিজরিতে ইনতিকাল করেন। কাজেই উবাই ইবনে কাবের [রা] ঐ তাফসির গ্রন্থটি নি:সন্দেহে ৫ম শতালী পর্যন্ত বিদ্যমান ছিল।

ড. মৃত্তকা মুসলিম, নালাহিজুল মুকানসিয়ীন, রিয়াল : দারাল মুসলিম, ১৪১৫ হি., ১ম খও, পৃ. ১৩

২. মারা আলকাতান, *মাবাহিস ফি উলুমিল কুরআন*, রিয়াল : মাকতাবা আলমাআরিফ, তা:বি:, পৃ. ৩৩৫

৩, অত্র গবেষণা অভিসন্দর্ভের ৩য় অধ্যায় দ্র:

আহমাদ তাশকুবরা যাদা, মিফতাহস সাঝাদা ওয়া মিসবাহস সিঝাদা, কায়য়েয় ; লাজল কুত্ব আলহাদিসাহ, ১ম খও, পৃ. ৪০৪;
সুয়ুতী আলইতকান, ২য় খও, পৃ. ১৮৯

অত্র গবেষণা অভিসন্দর্ভের ২য় অধ্যায় দ্র:

ড. সুবহি সালিহ-এর মতে : সাঈদ ইবনে জুবাইর [রা] -ই- সর্বপ্রথম আবদুল মালিক বিন মারওয়ানের আদেশক্রমে আলকুরআনের পূর্ণাঞ্চা তাফসির রচনা করেন। আতা ইবনে দিনার-এর নামে যে তাফসিরখানি তাফসির জগতে প্রসিম্পি লাভ করে তা প্রকৃতপক্ষে সাঈদ ইবনে জুবাইরেরই [রা] রচিত তাফসির।

ইবনে তাইমিয়া [১২৬৩-১৩২৮ খ্রি.] ও ইবনে খাল্লিকানের মতে : সর্বপ্রথম আবদুল মালিক বিন জুরাইব [৮০-১৪০ হি.] তাফসির রচনা করেন। এ সময়ে যাঁরা তাফসির শাস্ত্রে প্রসিন্থি লাভ করেন তাঁরা হলেন– ইমাম আহমাদ বিন হাম্মল [২৪১ হি.] ইবনে মাজা [২৭৩ হি.] ইবনে হাব্বান [৩৬৯ হি.] হাকিম [৪০৫ হি.] ইবনু মারদুবিয়া [৪১০ হি.] প্রমুখ।

ড. কাহাদ রুমী বলেন :<sup>১</sup>

"لا نستطيع الجزم با ذهبا اليه فقد سبق ابن جريج عدد كبير فقد املى ابن عباس رضى الله عنها (١٨هـ) التفسير على مجاهد بن جبر."

ড. রুমী আরো বলেন : ১০ সাঈদ ইবনে জুবাইর আবদুস মালিক বিন মারওয়ানের নির্দেশে তাফসিরের সহিফা সংকলন করেন। আর আবুল আলিয়া রিয়াহী [৯০ হি.] উবাই ইবনে কাব [র] থেকে তাফসিরের একটি নুসখা সংকলন করেন। আর আমর বিন উবাইদ শায়খুল মুতাযিলা হাসান বসরী [র] থেকে কুরআনের তাফসির লিখেন। অনুরূপ ইসমাইল বিন আবদুর রহমান সুদ্দীও [১২৭ হি.] কুরআনের তাফসির রচনা করেন।

বস্তৃত সর্বপ্রথম ইবনে জুরাইয যে তাফসির রচনা করেছেন জোড় দিয়ে সেকথা বলা বেশ কঠিন। কেননা যাঁদের কথা আমরা উল্লেখ করেছি তাঁদের কারো তাফসিরই আমাদের কাছে মওজুদ নেই। মওজুদ থাকলে এ বিষয়টি নির্ণয় করা বেশ সহজ হতো। আর বাঁদের তাফসির আমাদের কাছে মওজুদ আছে তনাধ্যে অগ্রগণ্য সর্বাধিক প্রাচীন ও প্রামাণ্য তাফসির হচ্ছে ইবনে জারীর তাবারীর [মৃ. ৩১০ হি.] "جامع البيان عن تأويل أي القران" "জামিউল বায়ান আন তাবিলে আইয়িল ক্রআন" অন্যতম।

ভ. ভ. সুবহি সালিহ, মাবাহিস ফি উলুমিল কুরআল, বৈছত ; লাকল ইলম লিল মালাইন, পৃ. ১৭১

৭, অত্র গবেরণা অভিসন্দর্ভের ৩য় অধ্যায় দ্র:

ভারবুল মুনয়িম ইবরাহিয়, আদ পুরাতুল মৃতায়ায়াহ, য়িয়াল : মাকতাবা নায়ার মুপ্তাফা আলবায়, ১য় সংস্করণ, ১৯৯৭ বি./১৪১৮
 হি., পৃ. ২০

৯. প্রার্জ

১০, প্রাণ্ডক

#### পরিকেদ : ৬

## বিখ্যাত মুফাসসিরদের যুগভিত্তিক তালিকা

তাফসির সাহিত্যের ইতিহাস ১৪২৩ বছরের। এই দীর্ঘ দিনে এর অনেক পরিবর্তন, পরিবর্ধন ও ফনোন্নতি হয়েছে। প্রাথমিক অবস্থায় তাফসিরের ইতিহাস গ্রন্থাবন্ধ না হওয়ায় তৎকাদীন ইতিহাস ও তাফসির সম্পর্কে যথার্থ বিশ্লেষণ প্রয়াসী হওয়া বেশ কফাসাধ্য হয়ে পড়ে। তদুপরি প্রচেক্টা থেমে থাকেনি। একটু একটু করে তাফসিরের যে ইতিহাস বিরচিত হয়েছে, তা আজ আমাদের কাছে বিশাল তথ্য ভাঙারে পরিণত হয়েছে। তা থেকে তথ্য উন্থার করতে গিয়ে রীতিমত বিস্মিত হতে হছে। তাফসির সাহিত্যের বিশাল জগত দেখে আমাদেরকে পূর্ববর্তী মুফাসসিরদের তথ্যানুসন্ধানী দৃক্টিভজ্জি ও নিরলস প্রচেক্টার কথা সমরণ করিয়ে দেয়। সুপ্রাচীন যুগ তথা জাহেলী [৫০০–৬১০ খ্রি.] যুগের পরবর্তী সময়কে ইসলামি যুগ [৬১০–৭৫০] হিসাবে অভিহিত করা হয়। তাই যুগ যুগান্তরের এসব তাফসির থেকে জ্ঞানাহরণের সুবিধার জন্য খ্যাতনামা মুফাসসিরদের যুগভিত্তিক তালিকা প্রণয়ন করা জরুরি মনে করিছে। নিম্লে হিজরি প্রথম শতক থেকে আধুনিক যুগ তথা পঞ্চদশ শতক পর্যন্ত প্রসিন্থ মুফাসসিরদের একটি তালিকা উপস্থাপন করা হলো—

## হিজরি প্রথম শতক

৬১০ খ্রি. থেকে হিজরি সালের অভিযাত্রা শুরু হয়। হিজরি প্রথম শতক বলতে সাহাবিদের যুগ এবং তাবেরি যুগের প্রথমার্ধকে বুঝায়। এশতকে মুসলিম শাসনের বিস্তৃতি লাভ করে। ফলে আরব ভূমি থেকে সুদূর স্পেন পর্যন্ত একটি বিশাল এলাকা মুসলমানদের অধিকারে আসে। নব দীক্ষিত অনারব মুসলমানগণ সাহাবিদেরকে কুরআন অবতরণের প্রেক্ষাপট ও কুরআনে ব্যবহৃত বিভিন্নি শব্দ সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করতে লাগলেন, ফলে তারা কুরআনের তাফসিরে মনোনিবেশ করেন। এভাবে অসংখ্য সাহাবি ও তাবেরি এসব বিজিত অঞ্চলে জ্ঞানের আলো নিয়ে ছড়িয়ে পড়েন চতুর্দিকে। সাহাবিগণ সাধারণ মানুবকে কুরআন বুঝানোর জন্য মসজিদে মসজিদে তাফসির শিক্ষার আসর বসাতেন। এ সময় মঞ্চা, মদিনা, মিসর, সিরিয়া ও ইরাকের বিভিন্ন মসজিদে এর্প কুরআন শিক্ষার বিশেষ বৈঠকের আয়োজন করার প্রাস লক্ষ্য করা যায়।

তাদের এমন কঠোর পরিশ্রম ও নিরলস প্রচেক্টায় নবদীক্ষিত মুসলমানদের মাঝে কুরআন সুনাহর জ্ঞান বিকশিত হয়। তারা প্রত্যেকই একেক এলাকার লোকদেরকে শরিআত শিক্ষা দিতেন এবং আলকুরআন সম্পর্কিত নানা প্রশ্লের উত্তর প্রদান করতেন। এ শতকে সাহাবিদের মধ্যে যাঁরা আলকুরআনের তাকসির বিষয়ে ব্যুৎপত্তি অর্জন করে প্রসিদ্ধি লাভ করেন, তাঁরা হলেন—

- ১. হবরত আবু বকর [রা] [মৃ. ১৩ হি.];
- ২. হবরত ওমর [রা] [মৃ. ২৪ হি.];
- ৩. হযরত ওসমান [রা] [মৃ. ৩৫ হি.];
- ৪. হবরত আলি [রা] [মৃ. ৪০ হি.];
- ৫. আবদুল্লাহ ইবনে মাসউদ [রা] [মৃ. ৩৪ হি.];
- ৬. উবাই ইবনে কাব [রা] [মৃ. ৩৫ হি.]
- ৭. আবদুল্লাহ ইবনে আফ্বাস [রা] [মৃ. ৬৮ হি.];
- ৮. যায়েদ ইবনে সাবিত [রা] [মৃ. ৪৫ হি.];

- ৯. আবু মুসা আলআশআরী [মৃ. ৪৪ হি.];
- ১০. আবদুল্লাহ ইবনে যুবায়ের [রা] [মৃ. ৭৩ হি.];

আর তাবেরিদের মধ্যে যাঁরা তাফসির শাস্তে প্রসিদ্ধি লাভ করেন তাঁদের মধ্যে করেকজন হলেন—

- ১. সাঈদ ইবনে যুবায়ের [মৃ. ৯৪ হি.];
- ২. মুজাহিদ ইবনে জাবর [মৃ. ১০৪ হি.];
- ৩. আবু আবদুল্লাহ ইকরামা [মৃ. ১০৪ হি.];
- ৪. আবুল আলিয়া [মৃ. ৯০ হি.]; প্রমুখের নাম বিশেষভাবে উল্লেখবোগ্য। এরা প্রত্যেকই য় য় ক্ষেত্রে তাফসির চর্চায় আত্মনিয়োগ করে অবদান রেখে গেছেন। অধুনাকালে এঁদের তাফসিরের অস্তিত্ব প্রন্থাকারে পাওয়া না গেলেও এঁদের অসংখ্য বর্ণনা বিভিন্ন সূত্রে উল্লেখ পাওয়া যায়।

## হিজরি বিতীয় শতক

এশতকে ইসলামি রাজ্রের পরিধি বিস্তার লাভ করার কারণে তাবেরিগণ সাহাবিদের সাথে ইসলাম প্রচারের উদ্দেশে মুসলিম জাহানের বিভিন্ন স্থানে ছড়িয়ে পড়েন। তারা তাফসির বিদ্যার জ্ঞান লাভের জন্য সাহাবিদের শিব্যত্ব গ্রহণ করেন। সাহাবিদের সাথে দীর্ঘ সাহচর্যের কারণে তারা অতি অন্ন সময়ে এ বিষয়ে প্রভূত জ্ঞানার্জন করেন। অতএব বলা বায়, এ শতকে তাফসির সংকলনের অভিযাত্রা শুরু হয়। আর তাবেরিগণ তাফসির অভিজ্ঞানের গোড়াপত্তনে অগ্রণী ভূমিকা পালন করেন। তাফসির শাস্তে বুংপিড লাভ করেছেন এমন কয়েকজন তাবেরি হচ্ছেন—

- ১. জাবির ইবনে ইয়াযিদ আলজুফী [মৃ. ১২৩ হি.];
- ২. শোবা ইবনুল হাজ্জাজ [মৃ. ১৬০ হি.];
- ৩. সুফিয়ান ইবনে উয়ায়না [মৃ. ১৯৮ হি.];
- মুজাহিদ ইবনে জাবর আলমাকী [মৃ. ১০৪ হি.];
- ৫. ইয়াবিদ ইবনে হারুন [মৃ. ১১৭ হি.];
- ৬. সাইদ ইবনে মুকাতিল [মৃ. ১৫০ হি.];
- ৭. ইবনে জুরাইজ [মৃ. ১৫০ হি.];
- ৮. ওয়াকি ইবনে জাররাহ [মৃ. ১৯৬ হি.]°

## হিজরি তৃতীয় শতক

এ শতকে তাফসিরের চর্চা, প্রচার, সংকলন ও গ্রন্থ প্রণয়নের কাজ অধিকতর উৎকর্ব লাভ করে।
এ শতকে মনীবীগণ তাফসির শিক্ষা ও চর্চার দিকে পূর্বের তুলনায় অনেক ব্যাপক ভিন্তিতে
মনোনিবেশ করেন। এছাড়া এ শতকে বহুবিধ ইসলাম বিরোধী ভাবধারা ও ফিতনা—ফাসাদের
উত্তব হয়। ইসলামি খিলাফতকে চূর্ণ করে দিয়ে জাহেলিয়াতের সর্বপ্রাবী সয়লাবে ইসলামের
নাম,—নিশানা নিশ্চিহ্ন করে দেয়ার চেক্টা করা হয়। কিন্তু সাহাবিদের উত্তরকালে একনিষ্ঠ
তাবেয়িদের অক্লান্ত চেক্টার—সাধনা ও অভিনিবেশের ফলে ইসলাম উহার আদর্শিক বুনিয়াদকে

সুয়ুতী, আলইতকাদ কি উলুমিল কুরআদ, দিল্লী: কুত্বখানা এশাআতে ইসলাম, তা:বি:, ২য় খণ্ড, পৃ. ২৩৯

২. সাহাবিদের তাফসির চর্চা সম্পর্কে বিস্তারিত আলোচনার জন্য অত্র গবেষণা অভিসন্দর্ভের তর অধ্যায় দ্র:

৩. তাবেরিদের তাফসির চর্চা সম্পর্কে অত্র গবেষণা অভিসন্ধর্ভের ৪র্থ অধ্যায় দ্র:

মজবৃত ও শক্তিশালী করে রাখতে সমর্থ হয়। মুসলিম সমাজে এই পর্যায়ে যেসব বাতিল চিন্তা ও মতবাদের উদ্ভব হয়, তন্মধ্যে সর্বপ্রথম হচ্ছে বল্লাহীন বুন্ধিবাদ ও যুক্তিবাদের প্রবল প্রবণতা। বুন্ধির কফিপাথরে ইসলামের মৌলিক আকিদা বিশ্বাস পর্যন্ত বাচাই করা শুরু হয়। যা মানুবের সংকীর্ণ ও সীমাবন্ধ বুন্ধি ও বিবেকের তুলাদন্ডে উদ্ভীর্ণ হয় না, তা প্রত্যাখ্যাত হতে থাকে। এ সমসত বাতিল চিন্তাধারার প্রভাব থেকে তাকসির অভিজ্ঞানকে মুক্তকরণের লক্ষ্যে হাদিসের আলোকে তাকসির রচিত হয়। এছাড়া কুরআন ও সুন্নাহর আলোকে ইজতিহাদের মাধ্যমে তাকসির চর্চার অনুসূত ধারানুযায়ী এশতকে অসংখ্য তাকসির রচিত হয়। তাকসির সাহিত্যের ইতিহাসে এশতক তাকসির চর্চার স্বর্ণযুগ বা Golden Age হিসেবে খ্যাত। এশতকে বেসব মনীষী তাকসির চর্চার অবদান রাখেন তাঁদের মধ্যে প্রসিন্ধ করেকজন হলেন—

- ইমাম আবু বকর আদুল্লাহ ইবনে মুহামাদ আলকুকী [মৃ. ২৩৫ হি.]। তার রচিত তাফসির গ্রেথের নাম, তাফসিরু আবী শায়বা।
- শারখ ইয়াকুব ইবনে ইসহাক ইবনে রাহওয়াই ইবনে ইবরাহিম ইবনে মাখলাদ আলহানয়ালী আননিশাপুরী [মৃ. ২৩৮ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম তাফসির ইবনে রাহওয়াই।
- আবু হাতিম সাহল ইবনে মুহান্দ সিজিস্তানী [মৃ. ২৪৮ হি.] তাঁর তাফসিরের নাম ইখতিলাফুল মাসাহিক।
- শায়থ আবি মারওয়ান আবদুশ মালিক ইবনে হাবিব [মৃ. ২৩৯ হি.]। তার রচিত তাফসিয়ের নাম রাগাইবুল কুরআন।
- ৫. বাকি ইবনে মাখলাদ আলকুরতুবী [মৃ. ২৮৬ হি.]। তাঁর গ্রন্থিত তাফসিরের নাম তাফসিরুল কুরআন। ইবনে হাযমের মতে : তার তাফসির গ্রন্থের ন্যায় আজও কোন তাফসির রচিত হয়নি।
- ৬. আবু জাফর মুহাম্মাদ বিন জারির আততাবারী। [মৃ. ৩১০ হি.]। তাঁর রচিত তাফসির গ্রন্থের নাম জামিউল বায়ান আন তাবিলি আইরিল কুরআন। মুসলিম উম্মাহর কাছে তাঁর তাফসিরটি 'তাফসিরে তাবারী' নামে পরিচিত। কুরআন ব্যাখ্যায় তিনি সনাতন ধারার পথিকৃত।

## হিজারি চতুর্থ শতক

এ শতক তাফসির অভিজ্ঞানের দিগন্ত সম্প্রসারিত হওয়ার শতক। ফলে বিভিন্ন দৃক্তিভজ্জা ও ধারা অবলন্দনে তাফসির রচনার প্রচেক্টা লক্ষ্য করা যায়। বিশেষত আসার, বৃশ্বিভিত্তিক, আকিদা–বিশ্বাস ও সুফিতাত্ত্বিক চিন্তা–চেতনায় বেসব মনীবী তাফসির রচনায় মনোনিবেশ করেন তাদের মধ্যে উল্লেখযোগ্য মুকাসসির হলেন—

- আবু জাফর আহমাদ ইবনে মুহামাদ আততাহাবী [মৃ. ৩২১ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম তাফসির আহকামুল কুরআন ও তাফসিরুল কুরআন।
- ২. মুহাম্মদ ইবনে বাহার আলইস্পাহানী [মৃ. ৩২২ হি.]। তাঁর তাফসিরের নাম জামিউত তাবিল।
- ৩. ইবরাহিম ইবনে ইরাবিদ [মৃ. ৩২৫ হি.]। তার রচিত তাফসিরের নাম মাসাদিরুল কুরআন।

কাসিম আলকারসী, তারিপুত তাফসির, ইরাক : আলমাজমাউল ইলমী, ১৯৬৬ খ্রি., পু. ৬৭

৫. অত্র গ্রেষণা অভিসন্দর্ভের ৫ম অধ্যায় দ্র:

- আবু জাকর আহমাদ ইবনে মুহাম্মাদ আননাহহাস [মৃ. ৩৩৮ হি.]। তাঁর রচিত তাকসির গ্রন্থের নাম ইরাবুল কুরআন।
- শের মুহামাদ কাসিম ইবনে আসবাগ আলকুরতুবী [মৃ. ৩৪০ হি.] তাঁর রচিত তাকসির গ্রেবর নাম আহকামুল কুরআন।
- ৬. আবু বকর মুহাম্দ ইবনে হাসান আলমুসেলী [মৃ. ৩৫১ হি.]। মুতাবিলা আকিদার ভিত্তিতে বিরচিত তাঁর তাফসির গ্রম্থের নাম শিফাউস সুদুর।
- আহমাদ বিন আলি আবু বকর আলজাসসাস [মৃ. ৩৭০ হি.]। হানাফী মতাদর্শের ভিত্তিতে
  ফিকহ শাস্ত্র বিষয়ক তাঁর তাফসিরের নাম আহকামুল কুরআন।
- ৮. ইবনে আতিআহ আদদামিশকী [মৃ. ৩৮৩ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম তাফসিরুল কুরআন।
- ৯. ককীহ আবুল লাইস আসসামারকানী [মৃ. ৩৯৬ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম বাহরুল উলুম। তবে মুসলিম উন্মাহর কাছে এটি তাফসিরে সামারকানী নামে পরিচিত।
- ১০. আবু নসর মানসুর ইবনে আলি সাইদ [মৃ. ৩৫৩ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম *তাজুল* মাআনি ফি তাফসিরে সাবউল মাসানী।
- ১১. আবুল হাসান ইবনে আলি ইবনে ইসা আর রুমানী [মৃ. ৩৮৪ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম *তাফসির রুমানী*।

## হিজরি পঞ্চম শতক

এ শতকে তাফসির চর্চার ক্ষেত্রে সনাতনী ধারার পরিবর্তন ঘটে। এ সময়ে কোনো কোনো তাফসিরকারক দীর্ঘ সনদের ব্যবহার অপ্রয়োজনীয় মনে করে তা পরিহার করেন। আবার কেউ কেউ সনদভিত্তিক তাফসির সুখপাঠ্যের অন্তরায় ভেবে সনদ আদৌ ব্যবহার করেননি। ফলে কুরআন ব্যাখ্যায় সনাতনী পদ্ধতি সনদের বিলুপ্তি ঘটে আর দুর্বলতা ও ইসরাইলী রেওয়ায়িতের অনুপ্রবেশ ঘটে। রেওয়ায়িতের পরিবর্তে দিরায়াতের আলোকে তাফসির রচনার প্রয়াস বৃদ্ধি পায়। এ শতকে প্রায় এমন চল্লিশ জন প্রাজ্ঞ মনীবীর সন্বান পাওয়া যায়। এঁদের মধ্যে প্রসিশ্ধ কয়েকজন মনীবী হলেন—

- ১. আবদুর রহমান ইবনে মুহামাদ মুতরিফ আলআকালুসী [মৃ. ৪০২ হি.]। তাঁর রচিত গ্রেথের নাম *আসবাবুন নুযুল*।
- ২. আবু আবদির রহমান মুহামাদ ইবনে হুসাইন আসসুলামী [মৃ. ৪০৬ হি.]। তাঁর রচিত গ্রন্থের নাম *আমসালুল কুরআন*।
- ৩. আবুল আব্বাস আহমাদ ইবনে আন্মার আলমাহদুবী [মৃ. ৪৩১ হি.]। তাঁর রচিত তাফসির গ্রন্থের নাম আততাফসিলুল জামি লি উলুমিত তানবিল।
- আবু ইসহাক আহমাদ ইবনে ইবরাহিম আসসালাবী [মৃ. ৪২৭ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম আলকাশফুল বারান ফি তাফসিরিল কুরআন।
- ৫. আবুল হাসান আলি ইবনে ইবরাহিন আল হাওকী [মৃ.৪৩০ হি.]।তাঁর রচিত তাকসির গ্রন্থের
  নাম আলবুরহান কি তাকসিরিল কুরআন।

৬. অত্র গবেষণা অভিসন্দর্ভের ৬ষ্ঠ অধ্যায় দ্র:

৭, প্রাণ্ডক

- ৬. আবু উমার ইউসুক বিন আবদুল্লাহ আলকুরতুবী [মৃ. ৪৩৭ হি.]। তাঁর রচিত গ্রন্থের নাম আলবারান।
- এ. আবু বকর আহমাদ ইবনে হুসাইন আলবায়হাকী [মৃ. ৪৫৮ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম আহকামুল কুরআন।
- ৮. আবুল হাসান আলি ইবনে আহমাদ আল ওয়াহেদী [মৃ. ৪৬৮ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম আলবাসীত।
- ৯. আলমাওরার্দী [মৃ. ৪৫০ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম *আননুকাতুল উয়ুন*।
- ১০. আবুল ফাতাহ সুলাইমান ইবনে আইউব আলরাযী [মৃ. ৪৭৭ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম *তাফসিরুল ফি যিরাইল কুলুব*।
- ১১. আবুল আলা আহমাদ ইবনে আবদিল্লাহ আলমাআররী [মৃ. ৪৯৯ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম *আলফুসুল ওয়াললুগাত*।
- ১২. হুসাইন ইবনে মুহামাদ ইবনে আলমুফাদাল আলরাগিব আল ইস্পাহানী [মৃ. ৫০০ হি.]। তাঁর রচিত গ্রেম্বের নাম *আলহুররাতৃত তাবিল*।
- ১৩. আবু হামিদ মুহাম্মদ আলগাযালী [মৃ. ৫০৫ হি.]।তাঁর রচিত তাফসিরের নাম *ইরাকুতুত* তাবিল ফি তাফসিরিত তানবিল।

## হিজরি বর্চ শতক

এ শতকে তাফসিরের ক্ষেত্রে আলকুরআনের ইজায়কে প্রাধান্য দিয়ে তাফসির শাস্ত্রে এক নবধারা প্রবর্তিত হয়। আল্লামা জারুল্লাহ যামাখশারীকে এ ধারার পথিকৃত মনে করা হয়। তাঁর নবতর ধারার আলোকে বিরচিত অসংখ্য তাফসির পরিলক্ষিত হয়। যেসব সুবিজ্ঞ আলিম এ ধারার আলোকে তাকসির রচনায় অবদান রাখেন তাদের মধ্যে প্রসিম্প করেকজন হলেন—

- ১. হাসান ইবনে ফাতাহ আলহামাদানী [মৃ. ৫০১ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম আলবাদী ওয়াল বায়ান।
- ২. আবুল কাসিম মাহমুদ ইবনে হামযা আলকারমানী [মৃ. ৫০১ হি.]। তাঁর রচিত তাকসিরের নাম *তাকসিরুল গারাইব ওয়াল আযাইব*।
- ৩. আবুল হাসান আলি ইবনে মুহামাদ আলকাইয়াল হারাসী [মৃ. ৫০৪ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম *আহকামুল কুরআন*।
- আবু মুহাম্মাদ হুসাইন ইবনে মাসউদ আলফাররা আলবাগাবী [মৃ. ৫১৬ হি.]। তাঁর রচিত
  তাফসিরের নাম মাআলিমুত তানবিল।
- ক. আবুল কাসিম জারুল্লাহ মাহমুদ বিন ওমর আব্যামাখশারী আলখাওয়ারিয়মী [মৃ. ৫৩৮ হি.]।
   তাঁর রচিত তাফসিরের নাম আলকাশশাফ।
- ৬. ইবনুল আরাবী [মৃ. ৫৪৩ হি.]। তার রচিত তাফসিরের নাম আহকামুল কুরআন।
- ৭. ইবনুল জাওয়ী [মৃ. ৫৯৭ হি.। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম *যাদুল মাসির*।

## হিজরি সংতম শতক

এ শতকে মুসলিম জাহানের রাজনৈতিক পরিমণ্ডলে অনেক বিপ্লবাত্মক ঘটনা সংঘটিত হয়। ৬৫৬ হিজরি/১২৫৮ খ্রি. সালে তাতার রাজবংশের উর্ধ্বতন পুরুষ হালাকুখান বাগদাদ আক্রমণ করে এবং প্রায় বিশ লাখ মুসলমনকে হত্যা করে। দুইলাখ বোল্বা নিয়ে হালাকুখান এই অভিযান পরিচালনা করেন। তিনি বাগদাদের শেষ আব্বাসীয় খলিকা মুসতাসিমকে হত্যা করে বাগদাদে আব্বাসী খিলাফতের অবসান ঘটার। রাজনৈতিক কেত্রে এরূপ অশান্ত পরিবেশের কারণে ব্যবসায়-বাণিজ্যের মন্দাভাব এবং কৃষিপণ্যের উৎপাদনহীনতা দৈশকে দ্রব্য মূল্যের উর্ধগতির দিকে নিয়ে যায়। ১০ ধর্মীয় ও শিক্ষা-সংস্কৃতির পরিমন্ডল তথা জ্ঞান-বিজ্ঞান ও বিদ্যা চর্চার দ্বার রুন্ধ হতে থাকে। এ কারণে সমকালীন বিশ্বানগণ জ্ঞান চর্চা থেকে প্রায় নিবৃত্ত থাকেন। ফলে অন্যান্য শতকের চেয়ে এ শতকে তাফসির চর্চা অনেকটা হ্রাস পায়। এ কারণে জ্ঞান–বিজ্ঞানের শিক্ষা কেন্দ্রসমূহ বাগদাদ, বসরা, কুফা ও মদিনা থেকে দামিশক, কায়রো, কুদস, আলেকজান্দ্রিয়া, হামাত, হালাব, আলোপো, হিমস, উসুরুত ও ফায়্যুম নগরীতে স্থানান্তরিত হয়। এই যুগে কায়রো সেই ভূমিকা পালন করে, যা ইতিপূর্বে বাগদাদ পালন করতো। কলে কায়রোতে আলিম-ওলামা ও কবি–সাহিত্যিকদের ভিড় জমতো।<sup>১১</sup> এভাবে জ্ঞান–বিজ্ঞান ও সাহিত্যের পৃষ্ঠাপোষকতা থেকে শাসকবর্গের মনোযোগ প্রত্যাহ্ত হলো। লেখককে তার গ্রন্থের ওজন পরিমাণ স্বর্ণ দিয়ে পুরুক্ত করার ধারা বদল হয়।<sup>১২</sup> বড় বড় গ্রন্থাগারের সংখ্যা হ্রাস পায়। কারণ বাগদাদ লুষ্ঠনের সময় মোগল ও তাতাররা গ্রন্থাগারগুলো পুড়িয়ে দিয়ে নদী বক্ষে নিক্ষেপ করেছিল। তদ্রপ স্পেন অধিকার করার পর সেখানকার অধিবাসীরা সেই একই ঘটনার পুনরাবৃত্তি করেছে। ইসলামি উপদলগুলোর পারস্পরিক বন্দ্র সংঘাতের ফলশ্রুতিতেও বহু মূল্যবান গ্রন্থ বিনফ্ট হয়েছিল। এমন চরম দুর্দিনেও যে সমস্ত মনীবী তাফসির অভিজ্ঞান রচনা করে বিশ্বজোড়া খ্যাতি কুড়িয়েছেন তাদের মধ্যে উল্লেখযোগ্য করেকজন হলেন—

- ইমাম ফখরুন্দিন আররাযী [মৃ. ৬০৬ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম মাফাতিহুল গাইব।
   তবে মুসলিম উন্থাহর কাছে এটি তাফসিরে কাবির নামে সমধিক পরিচিত।
- ২. আবু মুহাম্মাদ যুবরাহান আসসিরাজী [মৃ. ৬০৬হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম আরাইসুল বায়ান।
- ৩. আবুল হাসান ইবনে মুহামাদ আসসাখাবী [মৃ. ৬৪৩ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরটি *তাফসিরে* সাখাবী বলে পরিচিত।
- কাবী নাসিরুদ্দিন আলবায়বাবী [মৃ. ৬৮৫ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম আনওয়ারুত তানবিল ওয়া আসরায়ুত তাবিল। মুসলিম মিল্লাতের কাছে এটি তাফসিরে বায়বাবী হিসেবে খাত।
- ৫. মাআফী ইসমাইল ইবনে হুসাইন আলমাওসেলী [মৃ. ৬৩০ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম আলবায়ান ফি তাফসিরিল কুরআন।

৮. ইবনে কাসির, *আলবিদায়া ওয়ান নিহায়া*, পাকিস্তান : আলমাকতাবাতুল কুদসিয়াহ, তা:বি:, ১৩শ খণ্ড, পৃ. ২১৫

৯. তাঁর পুরো শান আবু আহমদ আবদুরাহ ইবনে আন মুসতালসির বিয়াহ। ৬০৯ হিজরিতে জন্মগ্রহণ করেন, আর বিলাকতের বায়আত গ্রহণ করেন ৬৪০ হিজরিতে। তখন তাঁর বয়স ৪৭ বছর। মাত্র ১৫ বছর বিলাকতের সায়িত্ পালন করে ৬৫৬ হিজরিতে নিহত হন। [দ্র: আলবিদায়া ওয়ান নিহায়া, ১৩শ খণ্ড]

১০. ইবনে কাসির, প্রাণ্ডক, ১৪শ খণ্ড, পু. ১৭

১১. প্রাণ্ডক, পু. ১১৭

১২, প্রাত্ত

## হিজরি অক্রম শতক

তাতার রাজবংশের উর্ধ্বতন পুরুষ হালাকুখানের জ্ঞান-বিজ্ঞানের পাদপীঠ বাগদাদ আক্রমণের কারণে মুসলিম পণ্ডিতদের জ্ঞান চর্চার ধারা স্তিমিত হয়ে যায়। এ শতকে সেই ধারার উদ্যমতা ফিরে আনতে মুসলিম পণ্ডিতগণ প্রয়াসী হন। তাঁরা থেমে যাওয়া জ্ঞান চর্চাকে পুনরুজ্জীবিত করতে মুসলিম বিশ্বের বিভিন্ন স্থানে শিক্ষাকেন্দ্র গড়ে তুলেন। এ সময় তাফসির চর্চায় যাঁরা মনোনিবেশ করে তাফসির শাস্তের ব্যুৎপত্তি অর্জন করেন তাঁদের মধ্যে প্রসিন্ধ করেকজন হলেন—

- আবুল বারাকাত আবদুল্লাহ বিন আহমাদ বিন মাহমুদ আননাসাকী [মৃ. ৭১০ হি.]। তাঁর রচিত
  তাকসিরের নাম মাদারিকুত তানবিল ওয়া হাকায়িকুত তাবিল।
- ২. কুতুবৃদ্দিন মাহমুদ ইবনে মাসউদ আসসিরাজী [মৃ. ৭১০ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম ফাতহুল মান্নান।
- আলাউদ্দিন ইবনে আলি ইবনে মুহামাদে আলবাগদাদী [মৃ. ৭২৫ হি.]। তাঁর সংকলিত
  তাফসিরের নাম লুবাব ফি মাআনিত তানফিল।
- ৪. আবু হাইয়্যান আলআন্দালুসী [মৃ. ৭৪৫ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম আলবাহরুল মুহিত।
- ৫. হাজার ইবনে আবদির রহমান আলআযাদী [মৃ. ৭৭৩ হি.] তাঁর রচিত গ্রন্থের নাম আততিবইয়ান ফি তাফসিয়ুল কুয়আন।
- ৬. হাফিয ইমামুদ্দিন ইসমাইল ইবনে কাসির আলকুরাশী [মৃ. ৭৭৪ হি.]। তাঁর রচিত তাফসির গ্রন্থের নাম তাফসিরুল কুরআনিল আযিম। তবে মুসলিম উন্মাহর কাছে এটি তাফসির ইবনে কাসির হিসেবে পরিচিত।
- ইবনে জাররাহ আহমাদ ইবনে মুহাম্মাদ [মৃ. ৭৭৮ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম কাতহুল কাদির।
- ৮. যাইনুদ্দিন মুহামাদে ইবনে শামসুদ্দিন [মৃ. ৭৬৮ হি.]। তাঁর রচিত তাফসির গ্রন্থের নাম আযযাহাবুল ইবরিজ ফি তাফসিরিল কুরআনিল আযিয়।
- ৯. আলি ইবনে মুহাম্মাদ আশশায়খী আলবাগদাদী [মৃ. ৭৪১ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম আততাবিল লি মাআনিত তান্যিল।

## হিজরি নবম শতক

এ শতকে মুসলিম শাসকবৃন্দের পৃষ্ঠপোবকতার ইসলামি শিক্ষা—সংস্কৃতির চরম উন্নতি সাধিত হয়। শাসকবৃন্দের সহায়তার মুসলিম পণ্ডিতগণ ইসলামের বিভিন্ন শাখায় গবেষণার কাজ অব্যাহত রাখেন। আসার, রায় ও ফিকহী দৃক্তিভজার আলোকে বিভিন্ন মনীবী তাফসির রচনায় আত্মনিয়োগ করেন। এদের মধ্যে প্রসিন্ধ কয়েকজন হলেন—

 আবু উবায়দুল্লাহ মুহাম্মাদ ইবনে আরাফা আলমালেকী [মৃ. ৮০৩ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম তাফসিরুল কুরআন।

- ২. শায়খ বুরহানুন্দিন ইবরাহিম ইবনে মুহাম্মাদ আলকিয়াফী [মৃ. অজ্ঞাত]। *আলআসআলা ফিল* বাসমালা নামে তিনি একটি সংক্ষিপত রিসালা সংকলন করেন।
- শায়খ শিহাবুদ্দিন আহমাদ বিন মাহমুদ সিওয়াসী [মৃ. ৮৩০ হি.]। উয়ৢনুত তাফাসির নামে
   একটি তাফসির গ্রনেথর সংকলক তিনি।
- শামসুদ্দিন ইবনে উমার আল যাওয়ালী দৌলতাবাদী [মৃ. ৮৪৯ হি.] । আলবাহরুল মাওয়াবের
  নামে একটি গ্রন্থ সংকলন করেন।
- ৫. হাফিয আহমাদ ইবনে আলি ইবনে হাজার আসকালানী [মৃ. ৮৫২ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম আহকামুল বায়ান।
- ৬. জালালুদ্দিন মুহান্মাদ ইবনে আহমাদ ইবনে মুহান্মাদ আলমহাল্লী [মৃ. ৮৬৪ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম জালালাইন। তিনি এই তাফসিরের দিতীয়ার্ধের [সুরা কাহাফ থেকে শেষ পর্যন্ত] সংকলক।
- জালালুদ্দিন আবদুর রহমান ইবনে আবু বকর আসস্যুতী [মৃ. ৯১১ হি.]। তাঁর রচিত
  তাফসিরের নামও জালালাইন। তিনি এই তাফসিরের প্রথমার্ধের [সুরা ফাতিহা থেকে বিণ
  ইসরাইল পর্যন্ত] সংকলক।
- ৮. আবু যায়েদে আবদুর রহমান ইবনে মুহাম্মাদ ইবনে মাখলুক আসসালাবী [মৃ. ৮৭৬ হি.]। তাঁর রচিত গ্রম্থের নাম *জাওয়াহিরুল হিসান*।
- ৯. শায়খ নাসিরুদ্দিন মুহামাদ ইবনে আবদুল্লাহ আলকারকুমাস [মৃ. ৮৮২ হি.]। তাঁর রচিত গ্রন্থের নাম ফাতহুর রহমান ফি তাফসিরিল কুরআন।
- ১০. বুরহানুদ্দিন ইবরাহিম ইবনে উমার আলবাকাই [মৃ. ৮৮৫ হি.]। তাঁর রচিত তাফসির গ্রন্থের নাম নাযমুদ দুরার। কনসটান্টিনোপল এবং মিসরের আলখাদুবিরা গ্রন্থাগারে এই তাফসিরটির পাগুলিপি সংরক্ষিত আছে। ১৩
- আবুল গানাইম কামলুদ্দিন আবদুর রাজ্জাক ইবনে জামালুদ্দিন আলকাসানী [মৃ. ৮৮৭ হি.]।
   তার রচিত তাফসিরের নাম তাবিলাতুল কুরআন।
- ১২. মোলা হুসাইন আলওয়াইয আলকাশেফী [মৃ. ৯০০ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম তাফসির আলহুসাইনী। অবশ্য জাওয়াহিরুত তাফসির নামে তাঁর আরো একটি তাফসিরের সম্বান পাওয়া যায়। ১৪
- ১৩. শার্থ নুরুদ্দিন সাইরেদ মইন ইবনে সাইরেদ শফিউদ্দিন [মৃ. ৮৯৪ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম *জামিউত তিব্য়ান ফি তাফসিরিল কুরআন*।
- ১৪. সাইয়েদ আলাউদ্দিন আলি ইবনে ইয়াহইয়া আসসামারকান্দী [মৃ. ৮৬০ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম বাহরুল উলুম ফিতৃ তাফসির।
- ১৫. আবু তাহির মুহাম্মাদ ইবনে ইয়াকুব আলফিরোজাবাদী [মৃ. ৮১২ হি.]। তাঁর সংকলিত তাফসির গ্রন্থের নাম তানবিবুল মিকবাস কি তাফসিরে ইবনে আকবাস।
- ১৬. আবু সউদ মুহামাদ আলইমাদী [মৃ. ৮৮২ হি.]। তাঁর রচিত তাফসির গ্রন্থের নাম *ইরশাদুল* আকলিস সালিম ইলা মাযায়াল কুরআনিল কারিম।

১৩. আবদুস সামাদ সারিম আলআযহারী, তারিপুত তাফসির, পৃ. ৬০

১৪. প্রায়ক

#### হিজরি দশম শতক

- এ শতকে মামলুকী সুলতানদের পৃষ্ঠপোষকতায় ইসলামি জ্ঞান গবেষণার দ্বার উন্মোচিত হয়।
  মিসরের কায়রো নগরী জ্ঞান চর্চার প্রাণ কেন্দ্রে পরিণত হয়। সমকালীন প্রাক্ত আলিমগণ ইসলামের
  বিভিন্ন বিষয়ে গবেষণায় আত্মনিয়োগ করেন। এ সময়ে যেসব আলিম তাকসির অভিজ্ঞানে
  অসামান্য অবদান রেখে প্রসিন্ধি অর্জন করেন তাঁরা হলেন—
- শায়খ য়ঈনুদ্দিন মুহাম্মাদ ইবনে আবদির রহমান আলআইজী [মৃ. ৯০৫ হি.]। তাঁর রচিত
  তাফসিরের নাম জামিউল বায়ান ফি তাফসিরিল কুরআন।
- জালালুদ্দিন আব্দুর রহমান ইবনে আবি বকর আসসুয়ুতী [মৃ. ৯১১ হি.]। তাঁর রচিত গ্রন্থ হচ্ছে— আলইতকান কি উলুমিল কুরআন, আততাহবির ফি উলুমিত তাফসির, আদদুররুল মানসুর।
- ৩. শারখ কাষী যাকারিয়া ইবনে মুহাম্মাদ আলআনসারী [মৃ. ৯৩৬ হি.]। তাঁর রচিত তাফসির হচ্ছে ফাতহুর রহমান ফি তাফসিরিল কুরআন।
- শায়খ আবুল হাসান মুহামাদ ইবনে আবদুর রহমান আলবিকরী [মৃ. ৯৫০ হি.]। তাঁর রচিত
  তাফসির হচ্ছে আলওয়ায়িহুল ওয়াজিয় ফি তাফসিরিল কুরআনিল আয়য়য়।
- ৫. মহিউদ্দিন মুহাম্মাদ ইবনে মুসলেহউদ্দিন আলকুষী [মৃ. ৯৫১ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম তানাসুখুদ দুরার।
- ৬. শামসুন্দিন মুহাম্মাদ ইবনে খতিব শারবীনী [মৃ. ৯৭৭ হি.]। তাঁর রচিত তাকসিরের নাম আসসিরাজুম মুনির কি মাআরিফাতি বাযি মাআনি রাক্ষানাল হাকিমিল খাবির।
- শায়খ বদর্দ্দিন মুহাম্মাদ ইবনে রাফিউদ্দিন আলগুয়ী [মৃ. ৯৮৪হি.]। জানা যায় দৃটি গদ্যে
   একটি পদ্যে মোট তিনটি তাফসির রচনা করেন। এসব তাফসিরে ১ লাখ ৮০ হাজার আরবি
   কবিতার উল্লেখ রয়েছে। ১৫

## হিজয়ি একাদশ শতক

এ শতকে তাফসির শাস্ত্রের তেমন বেশি গবেষণা হয়নি। মনীষীগণ তাফসির গবেষণার ক্ষেত্রে তুলনামূলক কম সংখ্যকই অংশগ্রহণ করেছেন। তাঁদের মধ্যে যাঁদের অবদানে তাফসির অভিজ্ঞানের ইতিহাস সমূল্য হয়েছে এঁদের মধ্যে নিম্নোক্তদের নাম বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য।

- শায়৺ মুবারক ইবনে থিয়রনাপুরী [মৃ. ১০০১ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম মানবাউ
  উরুনিল মাআনী।
- ২. শারখ আবুল ফায়েয আলফাইযী [মৃ. ১০০৪হি.]। তার রচিত তাফসিরের নাম সাওরাতিউল ইলহাম।
- কাবী আবদুস শহীদ সোহরাওয়ার্দী [মৃ. ১০১১ হি.]। তার রচিত তাফসিরের নাম বায়ানুল
  কুরআন।
- শায়খ আবদুল মুহসিন ইবনে সুলাইমান [মৃ. ১০২৫ হি.]। তিনি জামিউল আসরার নামক তাকসির সংকলন করেন।
- ৬. শায়খ আহমাদ মোল্লাজিউন [মৃ. ১০৬৯ হি.]। তাঁর রচিত তাফসির প্রশেথর নাম আততাফসিরাতুল আহমাদিয়া।

## হিজরি দ্বাদশ শতক

এ শতকে পূর্ববর্তী শতকের চেয়ে তুলনামূলক আরো কমসংখ্যক মনীবী তাফসির গবেবণায় আত্মনিয়াগে করেন। এ শতকের অন্যতম বৈশিক্টা হচ্ছে যে, এ শতকে বাঁদের অবদান তাফসির শাস্ত্রে পরিলক্ষিত হয় তাদের অনেকেই ভারতীয় উপমহাদেশের সুবিজ্ঞ আলিম। এঁদের মধ্যে বাঁদের অবদান সবচেয়ে বেশি এমন কয়েকজন মুকাসসির হলেন—

- মৌলভী গোলাম নকশাবন্দী লাখনাবী [মৃ. ১১২৬ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম হাশিয়াতু
  আনওয়ারিল কুরআন।
- ২. আবুল ফিদা ইসমাইল আলহাকী [মৃ. ১১২৭ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম *রুহুল বায়ান*।
- ৩. মৌলজী আসগর আলি কৌনজী [মৃ. ১১৪০হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম সাওয়াকিবুত তানবিল।
- শায়খ গোলাম মোস্তফা ইবনে আবদির রহমান আজমিরী [মৃ. ১১৫৫ হি.] উমদাতুল ফুরকান তার রচিত তাফসির গ্রন্থ।
- শাহ ওয়ালি উল্লাহ দিহলবী [মৃ.১১৭৬হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম ফাতহুর রহমান।
- ৬. শায়খ সুলায়মান ইবনে জুমাল [মৃ. ১১৯৬ হি.] তাঁর রচিত তাফসিরের নাম ফুতুহাতুল ইলাহিয়াহ।
- শায়খ আবদুল আয়য়য় দিহলয়ী [মৃ. ১৮২৪ খ্রি.]। তায় য়চিত তাফসিয়েয় নাম ফাতহুল আয়য়য়
  য়িত তাফসিয়।

## হিজরি ত্রয়োদশ শতক

এ শতকে মনীবীগণ আসার (الرائ) ও রায়ের (الرائ) আলোকে তাফসির রচনার ব্রতী হন। তাঁরা নিজস্ব বৈশিক্ট্যে সমুজ্জ্বল তাফসির রচনায় প্রয়াস পান। এ শতকে যাঁরা তাফসির গবেবণা করে স্মরণীয় হয়ে আছেন তাদের মধ্যে অন্যতম কয়েকজন মুফাসসির হলেন—

- কাবী সানাউল্লাহ পানিপথী [মৃ. ১২২৫ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম তাফসির মাবহারী ইতোমধ্যে ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ এ তাফসির গ্রন্থটির বাংলা অনুবাদ প্রকাশ করেছে।
- শাহ আবদুল কাদির দিহলবী [মৃ. ১২৩০ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম মুযিহুল কুরআন
  গ্রন্থখানি আলকুরআনের সর্থকিপত ব্যাখ্যাসহ আলকুরআনের অনুবাদ।
- ৩. কাষী শওকানী [মৃ. ১২৫৫ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম কাতহুল কাদির।
- শিহাবুদ্দিন আলুসী [মৃ. ১২৭০ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম রুহুল মাজানী। এটি
  তাফসির আসসাবউল মাসানী হিসেবেও প্রসিন্ধ।
- ৫. নওয়াব কুতুবুদ্দিন খান দিহলবী [মৃ. ১২৯৫ হি.] উর্দুতে রচিত তার তাফসিরের নাম জামিউত তাফসির।

## হিজরি চতুর্দশ শতক

এ শতক থেকে তাকসির অভিজ্ঞানের আধুনিক যুগের সূচনা হয়। মানব রচিত মতবাদের দ্বারা অধিকাংশ মুসলিম রাশ্র প্রভাবিত হলে ধর্মীয় চিন্তা—চেতনার তামান্দুনিক অবকাঠামো ভেজ্ঞা পড়ার উপক্রম হয়। মুসলিম জাহানে বাতিল মতবাদ ও সামাজিক মূল্যবোধের অবক্ষয় পরিলক্ষিত হয়। ইসলামি শিক্ষা—সংস্কৃতি প্রসার ও ইসলামি চেতনার স্লোগান স্তিমিত হতে থাকে। মুসলিম জাতির এই ক্রান্তিলগ্রে সমকালীন বিশেষজ্ঞ আলিমগণ জাহেলিয়াতের আফিদা বিধ্বংসী চিন্তাধারা থেকে ইসলামকে রক্ষার জন্য দুর্বার আন্দোলন শুরু করেন। সাথে সাথে তাদের ক্ষুরধার লেখনী ও নিরলস প্রচেক্টার মাধ্যমে ইসলামি তাহিবি তামান্দুনকে পুনরুজ্জীবিত করতে প্রয়াসী হন। মুসলিম জাহানের দিক দিগতে আলিম সমাজ কুরআন গবেষণার মাধ্যমে ছড়িয়ে পড়েন, অবদান রাখেন তাকসির গবেষণায়। এরূপ করেকজন প্রসিন্থ মনীষী হলেন—

- নওয়াব সিদ্দিক হাসান খান ভূপালী। ফাতহুল বায়ান তায় রচিত তাফসিয় প্রশেথর নাম।
- ২. আবদুল হক দিহলবী [মৃ. ১৯০০ খ্রি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম ফাতহুল মানান। অবশ্য মুসলিম উন্মাহর কাছে এটি *তাফসির হাক্কানী* নামে পরিচিত।
- উসমান ইবনে মুহাম্মাদ আলবিকরী [মৃ. ১৩১০ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম তাফসিরুল
  কুরআনিল আবিম।
- সুলতান মুহাম্মাদ ইবনে হায়দার আলজানাবেয়ী [মৃ. ১৩১১ হি.]। তার রচিত তাকসিরের নাম বয়ানুস সাআদা কি মাকামাতিল ইবাদাহ।
- কু. মুহাম্মাদ নুবী আলজাবী [মৃ. ১৩১৬ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম আততাফসিরুল মুনির
   লি মাআলিমুত তানবিল।
- ৬. মুফতি মুহাম্মাদ আবদুরু [মৃ. ১৩২৩ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম *তাফসির্ল কুরআনিল* হাকিম।

- ৭. মুহাম্মাদ ইবনে আহমাদ আলইক্লালারী [মৃ.১৩৩০হি.] ।কাশফুল আসসার আলনুরানিয়া তাঁর গ্রন্থের নাম।
- ৮. মুহাম্মাদ জামালুদ্দিন আলকাসেমী [মৃ. ১৩৩২ হি.]। তাঁর রচিত তাকসিরের নাম *মাহাসিনুত* তাবিল। অবশ্য এটি তাকসিরে আলকাসেমী হিসেবেও পরিচিত।
- ৯. মুহাম্মাদ জাওয়াদ আলবালাগী [মৃ. ১৩৫২ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম *আলাউর রহমান* কি তাফসিরিল কুরআন।
- ১০. সাইয়েদ রশিদ রিয়া [মৃ. ১৩৫৪ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম *তাফসিরুল মানার*।
- ১১. হাসান ইবনে মুহাম্মাদ আলবাকিলী [মৃ.১৩৬৮হি.]। তাঁর রচিত তাকসিরের নাম তাকসিরুল কুরআন।
- ১২. শার্থ তানতাবী জাওহারী [মৃ. ১৩৫৯ হি.]। তাঁর বিজ্ঞানতিন্তিক তাফসিরের নাম আলজাওয়াহির কি তাফসিরিল কুরআন।
- ১৩. নাসির ইবনে আবদিল্লাহ [মৃ. ১৩৭৬ হি.।]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম *কারিমির রহমান* ফি তাফসিরে কালামিল মান্নান।
- ১৪. মুহাম্মাদ আমিন ইবনে মুহাম্মাদ আলমুখতার শানকিতী [মৃ. ১৩৯৩ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম আদওয়াউল বায়ান ফি ইযাহিল কুরআন বিল কুরআন।

#### হিজরি পঞ্চদশ শতক

- এ শতকে বৃশ্বিবৃত্তিক ধারার তাফসির রচনার প্রক্রিয়া শুরু হয়। মনীষীগণ বিভিন্ন দৃষ্টিভঞ্জার আলোকে তাফসির রচনায় মনোনিবেশ করেন। এ ক্ষেত্রে যাঁদের অবদান সর্বজন স্বীকৃত তাঁদের মধ্যে অন্যতম করেকজন মুফাসসির হলেন—
- সাইয়েদ কুতুব [শাহাদাত. ১৯৬৬ খ্রি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম ফি বিলালিল কুরআন।
  সম্প্রতিকালে বাংলা ভাষায় আলকুরআন একাডেমী লঙন এর পূর্ণাজ্ঞা অনুবাদ প্রকাশ করেছে।
- ২. মুহাম্মাদ আলি সায়েস [মৃ. ১৯৭৬ খ্রি.] । তাঁর রচিত তাফসিরের নাম *তাফসিরু আয়াতিল* আহকাম।
- সাইয়েদ আবুল আলা মওদূদী [মৃ. ১৯৭৯ খ্রি.] তাঁর রচিত তাকসিরের নাম তাকহিমুল
  কুরআন। বাংলাদেশের আধুনিক প্রকাশনী ও খায়রুন প্রকাশনী এর বাংলা জনুবাদ প্রকাশ করেছে।
- মুহাম্মাদ আলি সাবুনী (জীবিত)। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম সাফওয়াতৃত তাফসির ও রাওয়াইউল বায়ান।
- অাবু মুহাম্মাদ মারা খলিল আলকান্তান (জীবিত)। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম তাফসির আয়াতিল আহকাম।
- ৬. ড. ওয়াহাবাতু্য যুহাইলী (জীবিত)। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম আততাফসির আলমুনির ফিল আফিদা ওয়াশ শরীআহ।
- প্রায়শা বিনতে শাতবী (জীবিত)। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম তাফসির আলবায়ানী লিল
  কুরআনিল কারিম।
- ৮. মুহাম্মাদ রশিদী (জীবিত)। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম *আলমুজায ফি তাফসিরিল কুরআন*।

## বিখ্যাত মুফাসসিরবর্গ ও তাঁদের তাফসিরসমূহ

রাসুল [স] ছিলেন আলকুরআনের সর্বোত্তম ব্যাখ্যাতা। তিনি কুরআনের বিভিন্ন জটিল আয়াতের ব্যাখ্যা সাহাবিদের সামনে উপস্থাপন করতেন। রাসুলের [স] পর সাহাবিগণ একাজে আত্মনিয়োগ করেন। তারা রাসুলের [স] কাছ থেকে জ্ঞাত পদ্ধতিতে সতর্কতার সাথে তাফসির করতেন। সাহাবিদের মধ্যে দশজন সাহাবি তাফসির বিদ্যায় পারদর্শী ছিলেন। <sup>১</sup> তাঁরা তাবেয়িদের মাঝে কুরআনের ব্যাখ্যা ও প্রশিক্ষণ প্রদান করতেন। তাবেরিগণ সাহাবিদের কাছ থেকে প্রাপত পল্বতিতে তাফসির করতেন। এদের মধ্যে খ্যাতিমান ব্যক্তিদের সম্পর্কে ইবনে তাইমিয়া উসুলুত তাফসিরের "واما التفسيس فاعلم الناس به اهل مكة لانهم اصحاب ابن عباس رض" : ভূমিকার লিখেছেন "তাবেয়িদের মধ্যে স্বাধিক তাফ্সির জানতেন মক্কাবাসীরা। কেন্না তারা ইবনে আক্রাসের [রা] শিষ্য।" এরপর তাবে তাবেরিগণ তাফসির চর্চায় মনোবিবেশ করেন। তাঁদের তাফসির মূলত সাহাবি ও তাবেরিদের বর্ণনার সংকলন। এদের মধ্যে অনেকেই প্রসিদ্ধি লাভ করেন। এভাবে রাসুলের [স] যুগে তাফসিরের যে অভিযাত্রা শুরু হয় তা আজও অব্যাহত আছে। এদীর্ঘ সময়ে অনেক মনীবী তাফসিরের চর্চায় অবিস্মরণীয় অবদান রেখে গেছেন। বাঁদের তাফসির ও তাফসির রচনা পন্ধতি কালের গণ্ডি পেড়িয়ে আজও বিশ্ববাসীকে হিদায়াত ও পুণ্যের উত্তাপ যোগাচ্ছে। এঁদের সকলের অবদান স্বীকার করার মতো হলেও এখানে সকলের নাম উপস্থাপন করা সম্ভব নয়। তাই তাফসিরের ক্ষেত্রে যাঁদের বিশ্বজোড়া খ্যাতি রয়েছে এবং যাঁদের তাফসির কালজয়ী সৃষ্টি হিসেবে বিশ্ববাসীর কাছে সমাদৃত হয়েছে কেবল তাদেরই একটি পরিসংখ্যান এখানে উপস্থাপনের প্রয়াস পাব।

|       |                                                          | সন্দভিত্তিক মুকাসসির                          |                     |        |
|-------|----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|---------------------|--------|
| ক্রম. | মুকাসসিরের নাম                                           | তাফসিরের নাম                                  | যে নামে প্রসিন্ধ    | मृक्)  |
| ٥٥.   | আবু জাফর মুহামাদ বিন<br>জারির আততাবারী°                  | জামিউল বায়ান আন তাবিলি<br>আইয়িল কুরআন       | তাফসির তাবারী       | ৩১০হি. |
| ٥٤.   | আবুল ফিদা ইসমাইল বিন<br>কাসির আদদিমাশকী                  | তাফসির কুরআনিল আযিম                           | তাফসির ইবনে কাসির   | ৭৭৪হি. |
| 00.   | নসর বিন মুহামাদ<br>আসসামারকা <del>ল</del> ী <sup>©</sup> | বাহরুণ উলুম                                   | তাকসির সামারকানী    | ৩৩৭হি. |
| 08.   | আহমাদ বিদ ইবরাহিম<br>আসসাআলাবী                           | লালকাশফু ওয়াল বায়ান                         | তাফসির সাআলাবী      | ৪২৭হি. |
| 00.   | হুসাইন বিন মাস্উদ<br>আলবাগাবী                            | মাআলিমুত তানবিল                               | তাফসির বাগাবী       | ৫১০হি. |
| ০৬.   | আবদুল হক বিন গালিব<br>আলআন্দালুসী                        | আল মুহাররার<br>আলওয়াযিয ফি<br>তাফসিরিল কিতাব | তাফসির ইবনে আতিয়াহ | ৫৪৬হি. |
| 09.   | আবদুর রহমান বিন<br>মুহামাদ আসসাআলাবী                     | আলজাওয়াহিরুল<br>হিসান ফি তাফসিরিল কুরআন      | তাকসির সাআলাবী<br>i | ৮৭৬হি. |
| ob.   | 0 0                                                      | আদদুররুল মানসুর<br>ফিত তাফসিরিল মাসুর         | তাকসির সুযুতী       | ৯১১হি. |

সুমুতী, আলইতকান ফি উলুমিল কুরআন, দিল্লী: কুতৃবখানা এশাআতে ইসলাম, তা:বি:, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৮৭

অত্র নবেশ্বণা অভিসক্তির ৫ম অধ্যায় দ্র:

অত্র গরেবণা অভিসন্দর্ভের ৫ম অধ্যায় দ্র:

# বুন্ধিবৃত্তিক মুকাসসির

| क्रम. | মুকাসসিরের নাম                                   | তাফসিরের নাম                              | যে নামে প্রসিন্ধ   | মৃত্যু  |
|-------|--------------------------------------------------|-------------------------------------------|--------------------|---------|
| 03.   | মুহামাদ বিন ওমর ইবনুণ<br>হুসাইন আররায়ী          | মাফাতিহুল গাইব                            | তাফসির রাযী        | ৬০৬হি.  |
| 50.   | আবদুল্লাহ বিন ওমর                                | আনওয়ারুত তানবিল                          | তাকসির বায়বাবী    | ৬৮৫হি.  |
|       | আলবায়বাবী                                       | ওয়াআসরারুত তাবিল                         |                    |         |
| 22.   | আবদুল্লাহ বিদ মুহাম্মাদ<br>আলখাবিন               | লুবাবুত তাবিল ফি<br>মাআনিত তানবিল         | তাফসির খাযিন       | ৭৪১হি.  |
| ١٤.   | আবদুল্লাহ বিন আহমাদ<br>আননাসাফী                  | মাদারিকুত তাদবিল<br>ওয়া হাকায়িকুত তাবিল | তাকসির নাসাফী      | ৭০১হি.  |
| ٥٥.   | নিবামুদ্দিন হুসাইন বিন                           | গারায়িবুল কুরআন                          | তাফসির নিশাপুরী    | ৭২৮হি.  |
|       | মুহাম্মাদ আননিশাপুরী                             | ওয়া রাগায়িবুল কুরকান                    |                    |         |
| 18.   | মুহাম্মাদ বিন মুহাম্মাদ ইবনে<br>মুস্তফা আততাহাবী | ইরশাসুল আফলিস সালিম                       | তাফসির তাহাবী      | ৯৫২হি.  |
| ١٥.   | মুহাম্মাদ বিন ইউসুফ বিন<br>হাইয়ান আলআন্দালুসী   | আলবাহরুল মুহিত                            | তাফসির আবি হাইয়ান | ৭৪৫হি.  |
| 36.   | শিহাবুদ্দিন মাহমুদ আলুসী                         | রুহুণ মালানী                              | তাফসির আগুসী       | ১২৭০হি. |
| ١٩.   | শায়খ মুহামাদ শারবিনী<br>আলখতিব                  | আসসিরাজুল মৃনির                           | তাফসিরুল খতিব      | -       |
| 56.   | জালালুন্দিন মহাল্লী ও সুরুতী                     | তাফসিরুল জালালাইন                         | তাফসির জালালাইন    | ৯১১হি.  |
| >>.   | মুহামাদ বিন আহমাদ ফারাহ<br>আলকুরত্বী             | আলজামি লি আহকামিল<br>কুরআন                | তাফসির ফুরতুবী     | ৬৭১হি.  |
|       |                                                  |                                           |                    |         |

## আহকাম বিষয়ক মুকাসসিয়

| क्रम. | মুফাসসিরের নাম                              | তাকসিরের নাম                     | যে নামে প্রসিম্ধ মৃত্যু       |
|-------|---------------------------------------------|----------------------------------|-------------------------------|
| २०.   | আহমাদ বিন আবু বকর<br>আলজাসসাস <sup>৫</sup>  | আহকামূল কুরআন<br>(হানাফী)        | তাফসির জাসসাস ৩৭০হি.          |
| ২১.   | আলি বিন মুহাম্মাদ তাবারী<br>আল কারাল হারাসী | আহকামুল কুরআন<br>(শাফেয়ি)       | তাফসির কায়াল হারাসী ৫০৪হি.   |
| ২২.   | জালালুদ্দিন সুয়ুতী                         | আল ইকলিল ফি<br>ইস্তিনবাতিত তাবিল | তাফসির সুয়ুতী ৯১১হি.         |
| ২৩.   | মুহাম্মাদ বিন আবদুল্লাহ<br>আলআন্দালুসী      | আহকামূল কুরআন<br>(মালেকী)        | তাফসির ইবনুল ৫৪৩ হি.<br>আরাবী |

৫. অত্র গ্রেবণা অতিসন্দর্ভের ৬ঠ অধ্যায় দ্র:

| ₹8. | মুহামাদ আল আসসাইস                                       | তাফসির আরাতুল আহকাম                           | তাফসির আয়াতুল আহকাম অজ্ঞাত |         |
|-----|---------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|-----------------------------|---------|
| ₹₡. | মুহাম্মাদ আলি সাবুনী                                    | রাওয়ায়িল বায়ান ফি<br>তাফসিরি আয়াতিল আহকান | তাফসির আয়াতুল আহকান অজ্ঞাত |         |
| ২৬. | মিকদাদ বিন আবদুল্লাহ<br>আসসুযুরী                        | কানবুল ইরকান (শিয়া)                          | তাফসির সুরুরী               | নবম হি. |
| ২৭. | ইউসুক বিন আহমাদ<br>আসসুলাসী                             | লাসমারাতৃল ইয়ানাহ<br>(যায়েদী)               | তাফসির যু্্যাইদী            | ৮৩২হি.  |
| ২৮. | মুহাম্মাদ বিন আহমাদ বিন<br>ফারাহ আলকুরতুবী <sup>৬</sup> | আলজামি লি আহকামিল<br>কুরআন (মালেকী)           | তাফসির কুরত্বী              | ৬৭১হি.  |

## সুকি মুকাসসির

| ক্ৰম. | মুকাসসিরের নাম                         | তাফসিরের নাম           | যে নামে প্রসিল্ধ  | मृङ्ग   |
|-------|----------------------------------------|------------------------|-------------------|---------|
| 23.   | সাহাল বিন আবদুল্লাহ তাশতারী            | তাফসিরুল কুরআনিল কারিম | তাফসির তাশতারী    | অভ্যত   |
| oo.   | আবু আবদুর রহমান আসসিলমী                | হাকায়িকুত তাফসির      | তাফসির সিলমী      | অজ্ঞাত  |
| ٥٥.   | আহমাদ বিদ ইবরাহিম<br>আননিশাপুরী        | আলকাশফ ওয়াল বায়ান    | তাফসির নিশাপুরী   | অজ্ঞাত  |
| ৩২.   | মুহিউদ্দিন বিন আরাবী                   | তাফসির ইবনে আরাবী      | তাফসির ইবনে আরাবী | অভ্যাত  |
| oo.   | শিহাবুদ্দিন মুহামাদ আলুসী <sup>৭</sup> | রুহুল মাআনী            | তাফসির আলুসী      | ১২৭০হি. |

# মৃতাবিলা ও শিয়াপন্থী মৃফাসসির

| ङम. | মুকাসসিরের নাম                       | তাকসিরের নাম                                   | যে নামে প্রসিন্ধ | <u> শৃক্র্য</u> |
|-----|--------------------------------------|------------------------------------------------|------------------|-----------------|
| 08. | আবদুল জব্বার বিন আহমাদ<br>আলহামাযানী | তানযিহুল কুরআন আন<br>মাতাআন (মুতাবিলী)         | তাফসির হামাযানী  | ৪১৫হি.          |
| oc. | আলি বিন আহমাদ হুসাইন                 | আমালিশ শরিফ<br>আলমুরতাযা (মুতাযিলী)            | তাফসির মুরতাবা   | ৪৩৬হি.          |
| ৩৬. | মাহমুদ বিন ওমর<br>আয্যামাখশারী       | আলকাশশাফ<br>(মুতাবিলী)                         | তাফসির যামাখশারী | ৫৩৮হি.          |
| ٥٩. | আবদুল লতিফ কাবরানী                   | মিরাতুল আনওয়ার ওয়া<br>মিশকাতুল আসরার (শিয়ী) | তাফসির মিশকাত    | অজ্ঞাত          |

৬, কেউ ফেউ ফুরতুবীর তাঞ্চিরকে আহকাম বিষয়ক মা বলে তাফদির বির রায় হলে গণ্য করেছেন।

<sup>.</sup> प्रमा इवतारिय, উलुपूल कृतवान, थृ. ১১৫/

৭. ফেউ কেউ আলুসীর তাফসিরকে সুফিবাদী তাফসির না বলে বুদ্ধিবৃত্তিক তাফসির বলে গণ্য করেছেন।

দ্রি: মুসা ইবরাহিম, উলুমুল কুরুআন, পৃ. ১১৪/

| Ob. | হাসনান বিন আলি আলহাদী                    | তাফসিরুল আসকারী (শিয়ী)             | তাফসির আসকারী   | ২৬০হি.  |
|-----|------------------------------------------|-------------------------------------|-----------------|---------|
| ৩৯. | ফ্যল বিন হাসান আততাব্য়াসী               | মাজমাউল বায়ান (শিয়ী)              | তাকসির তাবরাসী  | ৫৩৮হি.  |
| 80. | মুহাম্মাদ বিন শাহ মুরতাযা<br>আলকাসী      | আশশাফী ফি তাকসিরিল<br>কুরআন (শিয়ী) | তাকসির কাশী     | ১০৯০হি. |
| 85. | আবদুল্লাহ বিন মুহাম্মাদ<br>আলআলুবী       | তাফসিরুল কুরআন (শিয়ী)              | তাফসির আলুবী    | ১২৪২হি. |
| 82. | সুলতান মুহামাদ বিন<br>হায়দার আলখুরাসানী | বায়ানুস সাআদাহ (শিয়ী)             | তাফসির খোরাসাশী | ১৩১৫হি. |

## সমকালীন প্রসিন্ধ মুকাসসির ও তাকসির

| ক্ৰম. | মুকাসসিরের নাম              | তাফসিরের দাম           | যে নামে প্রসিন্ধ     | শৃক্তা     |
|-------|-----------------------------|------------------------|----------------------|------------|
| 80.   | মুহাম্মাদ রশিদ রিয়া        | তাফসিরুল কুরআনিল কারিম | তাফসির মানার         | ১৩৫৪হি.    |
| 88.   | শহিদ সাইয়েদ কুতৃব          | ফি বিলালিল কুরআন       | তাফসির বিলাল         | ১৯৬৫খ্রি.  |
| 80.   | আহমাদ মুস্তফা আলমারাগী      | তাফসিয়ুল মারাগী       | তাফসির মারাগী        | -          |
| 86.   | জামালুদ্দিন কাসেমী          | মাহাসিনুত তাবিল        | তাফসির কাসেমী        | -          |
| 89.   | মুহাম্মাদ মাহমুদ আল হিজাযী  | আততাফসিরুল ওয়াদিহ     | তাফসির ওয়াদিহ       | -          |
| 86.   | হাসনাইন মাখলুফ              | সাফওয়াতুল বায়ান      | তাফসির মাখলুফ        | -          |
| 85.   | সিন্দিক হাসান খান           | ফাতহুল বায়ান          | তাফসির হাসান খান     | -          |
| co.   | তানতাবী জাওহারী             | তাকসিরুল জাওহার        | তাফসির জাওহার        | -          |
| æ5.   | আবদুল ওয়াদুদ ইউসুফ         | তাফসিরুল মুমিনীন       | তাফসিয় মুমিন        | -          |
| 42.   | সায়িদ হুয়ী                | আলআসাস ফিততাফসির       | অালআসাস ফিততাফসিয়   | -          |
| œ0.   | শায়থ আবদুল জলিল ইসা        | তাইসিরুত তাফসির        | তাফসির ইসা           | অজ্ঞাত     |
| ¢8.   | মুহাম্মাদ ফরিদ ওয়াজেদী     | আলমাসহাফুল মুফাসসির    | তাফসির ওয়াজেদী      | পঞাত       |
| cc.   | আবু যায়েদ আদদিমনাহুরী      | আলহিদায়াহ ওয়াল ইরফান | তাফসির দিমনাহুরী     | পজাত       |
| œ6.   | মাওলানা আবুল কালাম আযাদ     | তরজমানুল কুরআন (উর্দু) |                      | ১৩৭৭হি.    |
| 69.   | মাওলানা মুকতি মুহাম্মাদ শফী | মাআরিফুল কুরআন(উর্দু)  |                      | ১৩৯৬হি.    |
| er.   | মাওলানা আবুল আলা মওদূদী     | তাফহিমুল কুরআন (উর্দু) |                      | ১৯৭৯খ্রি.  |
| ¢5.   | মুহাম্মাদ আলি সায়েস        | তাসিয়ু আয়াতিল আহকাম  | তাফসির আয়াতিল আহকাম | ১৯৭৬ খ্রি. |
| Go.   | আবু মুহামাদ মানা খলিল       | তাফসিরু আয়াতিল আহকাম  | তাফসির আয়াতিল       | জীবিত      |
|       | আলকাত্তান                   |                        | আহকাম                |            |
| 65.   | ড. ওয়াহাবাতৃ্য যুহাইলী     | আততাফসিরুল মুনির       | তাফসির মুনির         | জীবিত      |
|       |                             | ফিল আফিলা ওয়াশ শরিআহ  |                      |            |

# তৃতীয় অধ্যায়

হিজরি প্রথম শতকের বিখ্যাত মুফাসসিরবর্গের জীবন ও তাফসির পদ্ধতি

#### একনজরে

- হবরত আলি [রা]
- আবদুল্লাহ বিন মাসউদ [রা]
- ❖ উবাই বিন কাব [রা]
- আবদুল্লাহ বিন আক্বাস [রা]
- সাইদ বিন জুবায়ের [রা]
- ঝাবুল আলিয়া [র]

## হিজরি প্রথম শতকের বিখ্যাত মুফাসসিরবর্ণের জীবন ও তাকসির পদ্ধতি

হিজরি প্রথম শতক বলতে সাহাবিগণের যুগ ও তাবেরিগণের যুগের প্রথমার্থকে বুঝায়। এ শতকে কুরআনের সম্পূর্ণ তাফসির লিখিত হয়নি। এ সময়কালে তাফসির সংকলিত বা সম্পাদিত হয়েছে মাত্র। এ শতকে তাফসির সংশ্লিক ভাষ্যসমূহকে আলাদাভাবে সংকলন করা হয়নি। এ কারণে হাদিসের সাথে এতদসংক্রান্ত আলোচনা মিলেমিশে থাকতে দেখা যায়। তখন এসব ভাষ্যকে হাদিসের অংশ মনে করা হতো। হাদিসমূহের ন্যায় বিভিন্ন আয়াতের ব্যাখ্যা অবিন্যুস্ত ও পৃথকভাবে বর্ণনা করা হতো। হাদিসগুলো এতই অবিন্যুক্ত ছিলো যে, তখন সালাতের হাদিসসমূহের সাথে জিহাদের হাদিসের বর্ণনা বিদ্যমান ছিলো। বস্তৃত এশতকে সাহাবিদের নিরলস প্রচেফীয় নবদীক্ষিত মুসলমানদের মাঝে কুরুআন সুনাহর জ্ঞান বিকশিত হয়। সাহাবিদের মধ্যে খুব অল্প সংখ্যকই তাকসির শাস্ত্রে প্রসিদ্ধি অর্জন করেছেন। সুয়ুতীর বর্ণনা থেকে জানা যায়, সাহাবিদের মধ্যে দশজন সাহাবি প্রসিদ্ধি অর্জন করেছেন। অসংখ্য সাহাবির মাঝে এতো কম সংখ্যক সাহাবির প্রসিন্ধ হওয়ার কারণ হচ্ছে- সাহাবায়ে কিরাম কুরজানের সংক্ষিপ্ত অর্থের উপর নির্ভর করতেন, আর একেই যথেষ্ট মনে করতেন। বিস্তারিত ব্যাখ্যা-বিশ্লেষণের জন্য কালক্ষেপণ করা. অনুসন্ধান করা আবশ্যক মনে করতেন না। তাঁরা সংক্ষিপত শব্দাবলির হারা আভিধানিক অর্থের ব্যাখ্যা করাকেই যথেষ্ট মনে করতেন। কোনো কোনো সময় তারা কুরআনের আয়াত দারা ফিকহী হুক্ম-আহকাম উদ্ভাবন করতেও প্রয়াসী হয়েছেন। কেননা তারা আকিদা-বিশ্বাসের ক্ষেত্রে মতৈক্য ছিলেন। ধর্মীয় গোড়ামি, মাযহাবের অনুসরণ ও সাম্প্রদায়িক দলাদলি তাঁদের মধ্যে ছিল কল্পনাতীত। কুরআন নাযিলের সময় তাঁদের উপস্থিতি ও পরিবেশ-পরিস্থিতি সম্পর্কে যথাযথ জ্ঞান থাকার কারণে তাঁদের তাফসিরের মর্যাদা তাফসিরুল কুরআন বিল কুরআন ও তাফসিরুল কুরআন বিল হাদিসের পর পরই। মুসা ইবরাহিম বলেন :

"اما تفسير الصحابة رضى الله عنهم فهو فى المرتبة الثالثة بعد تفسير القران بالقران وتفسير العران بالسنة وذلك لان الصحابة رضى الله عنهم قد صحوا من النبى صلى الله عليه وسلم ونهلرا من صعينه الصافى وكانوا على قدر من الايمان وسلامة الفطرة والبيان السشرق والسليقة الاصلية لايضاهيهم احد فى شئى من ذلك كله . وهم لذلك كانوا اقرب لادراك صعانى القران الكريم باسراره."

#### তাফসির পন্ধতি

হিজরি প্রথম শতক তথা সাহাবিদের যুগের তাফসিরের পদ্ধতি ছিলো তিনটি। সাহাবিগণ এই তিনটি পদ্ধতির উপর ভিন্তি করেই তাফসির করতেন। ড. ফাহাদ রুমী বলেন :°

সাহাবিগণের থেকে তাফসির শাল্রে প্রসিদ্ধি লাভ করেছেন ১০ জন। ১. আবু বক্দা; ২. উমর; ৩. উসমান; ৪. আলি; ৫. আবদুল্লাহ বিদ মাসজন; ৬. আবদুল্লাহ বিদ আববাস; ৭. আবদুল্লাহ বিদ যুবায়ের; ৮. উবাই বিদ কাব; ৯. যায়েল বিদ সাবিত ও ১০. আবু মুসা আলআশআরী (রা)। /বি: দ্র: ড. ফাহাদ রুমী, উসুলুত তাফসির, পৃ. ২৬/

২. মুসা ইবরাহিম, *উলুবুল কুরআন*, আত্মান : দারু আত্মার, ২য় সংক্ষরণ ১৯৯৬/১৪১৬ হি., পু. ৯৮

ড. ড. কাহাদ ক্রমী, উসুলুত তাফসির, রিরাদ : মান্যতাবাতৃত তাওবা, ৫ম সংকরণ ১৪২০ হি.,পৃ. ২২

এ শতকের তাকসিরের সে পদ্ধতি তিনটি হচ্ছ-

 তাকসিরুল কুরআন বিল কুরআন; ২. তাকসিরুল কুরআন বিসসুনাহ ও ৩. তাকসিরুল কুরআন বিল ইজতিহাদ ওয়াল ইস্তিন্দাত। বিস্তারিত আলোচনা নিয়রুপ :

## এক. কুরআন দারা কুরআনের তাফসির

তাফসিরুল কুরআন বিল কুরআন তথা কুরআন দারা কুরআনের তাফসির করা তাফসিরের ক্ষেত্রে একটি সর্বোন্তম পদ্ধতি। খালিদ আবদুর রহমান আলইক বলেন :8

"فان قال قائل فيا احسن طرق التفسير؟ فالجواب ان اصبح الطريق في ذلك ان يفسر القران." بالقران."

খালিদ বিন উসমান আসসাবত বলেন :

"تفسير القران بالقران يعد اقوى انواع التفسير الا انه لا يقطع بصحته الا ان كان الذي فسر الاية بالاية رسول الله صلى الله عليه وسلم او وقع عليه الاجماع او صدر عن احد الصحابة ولم يعلم له مخالف."

শারখুল ইসলাম ইবনে তাইমিয়াও এ পদ্ধতিকে উত্তম পদ্ধতি বলেছেন। ইবনুল কাইয়েম মানহাজু আহলিস সুনাহ ফি তাফসিরিল কুরআনিল কারিম গ্রন্থে, হাফিয় ইবনে কাসির তাফসিরুল কুরআনিল কারিম গ্রন্থে ও শানকিতী আদওয়াউল বায়ানে এ পদ্ধতি অবলন্দনের প্রমাণ লক্ষ্য করা যায়। নিমে তাফসিরুল কুরআন বিল কুরআনের কিছু দৃফান্ত উপস্থাপন করছি।

১. আল্লাহর বাণী :৬

«الا ان اولياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون»

"জেনে রাখ, নিশ্চরই আল্লাহর বন্ধুদের কোনো ভয় নেই আর তাঁরা দু:খিতও হবে না।"

এ আয়াতে আল্লাহর বন্ধু কে তার পরিচয় তুলে ধরা হয়নি, তাই এর পরবর্তী আয়াতে এর
ব্যাখ্যা দেয়া হয়েছে। আল্লাহ বলেন :

«الذين امنوا وكانوا يتقون»

যারা ইমান এনেছে এবং তাকওয়া অবলম্বন করেছে।

আল্লাহর বাণী: وما ادراك مالطارق শব্দের তাকসির করা হয়েছে «وما ادراك مالطارق» दाता।

মালিদ আলইক, আলফুরকান ওয়ল কুরআন, সামিশক : আলহিকমা, ১ম সংস্করণ ১৯৯৪/১৪১৪ হি., পৃ. ৬৩১

৫, আসসাবত, কাওয়ায়িদুত তাফসির, মিসর : লাক ইবনে আফফান, ১ম সংকরণ ১৪২১ হি., ১ম খণ্ড, প্. ১০৯

আলকুরআন, সুরা ইউদুস, আয়াত : ৬২

৭. আলকুরআন, সুরা ইউনুস, আয়াত : ৬৩

ভ. আলকুরআন, সুরা তারিক, আয়াত : ২

আলকরআন, সুরা তারিক, আয়াত : ৩

#### আল্লাহর বাণী :১০

#### «والارض بعد ذلك دحاها»

## অতপর তিনি বিস্তৃত করেছেন জমিনকে।'

এ আয়াতের "دحاها" শব্দের ব্যাখ্যা করা হয়েছে পরবর্তী الجبال ভিনি এর মধ্য থেকে বের করেছেন, এর পানি এবং এর তৃণাদি। আর পর্বতসমূহ দৃঢ়ভাবে স্থাপন করেছেন জমিনে" দ্বারা।

## 8. আল্লাহর বাণী : ১২

«ان الذين كفروا بعد ايمانهم ثم ازدادوا كفروا لن تقبل تربتهم»

"অবশ্য যারা কুফরী করে তাদের ইমান আনার পর এবং বৃদ্ধি পেতে থাকে কুফরী প্রবৃত্তি, কখনো কবুল করা হবে না তাদের তাওবা।"

এই আয়াতটি মুতলাক। কোনো কোনো আলিম বলেছেন, মৃত্যুর সময় যখন তাওবা করতে দেরি হয়, তখন সে তাওবা কবুল করা হয় না। এর প্রমাণ স্বরূপ আল্লাহ অন্যত্র বলেছেন :১৩

«وليست التوبة للذين يعملون السيئات حتى اذا عضر احدهم الموت قال اني تبت الان ولا الذين يسوتون وهم كفار»

"আর তাওবা তাদের জন্য নয় যারা মল কাজ করতেই থাকে, এমনকি যখন তাদের কারো মৃত্যু উপস্থিত হয় তখন সে বলে, আমি এখন তাওবা করছি; আর তাদের জন্যও নয় যারা মারা যায় কাফির অবস্থায়।"

তাই বলা যায়, প্রথম আয়াতটি মুতলাক হিসেবে উল্লেখ করা হয়েছে, আর দ্বিতীয় আয়াতটি মুকাইয়াাদ হিসাবে উল্লেখ করা হয়েছে। যা প্রথম আয়াতের তাকসির বলে বিবেচিত।

৫. আল্লাহর বাণী : اعلت لكم بهية الانعام الاما يتلى عليكم»
"তোমাদের জন্য হালাল করা হয়েছে চতুম্পদ জতু, সেগুলো ছাড়া যা তোমাদের কাছে বর্ণিত হচ্ছে।" কুরআনের এ আয়াতে হারাম বতু কি কি তার বর্ণনা দেয়া হয়নি। তবে অন্য আয়াতে হারাম বতু কি কি তার বর্গনা দেয়া হয়নি। তবে অন্য আয়াতে হারাম বতু কি কি তার ব্যাখ্যা দেয়া হয়েছে। ব্যাখ্যা দিয়ে অন্যত্র আল্লাহ তাআলা বলেন : ১৫

«حرمت عليكم السيتة والدم ولحم الخنزير وما اهل لغير الله به --- الخ»

"তোমাদের জন্য হারাম করা হয়েছে মৃতপ্রাণী, রক্ত, শৃকরের গোশত, আল্লাহ ছাড়া অন্যের নামে যবাই করা পণ্ড, শ্বাসরোধে মৃত পণ্ড, আঘাতে মৃত পণ্ড, উক্তন্তান থেকে শিং এর আঘাতে মৃত পণ্ড, হিংস্র জানোরারের ভক্ষণ করা পণ্ড, তবে তোমরা যা যবেহ করেছ তা ছাড়া যা মূর্তিপূজার বেদীতে বলি দেয়া হয় এবং যা লটারীর তীর দিয়ে ভাগ করা হয়।"

১০, আলকুরআন, সুরা নাযিয়াত, আয়াত : ৩০

১১. আলকুরআন, *সুরা নাযিয়াত*, আয়াত : ৩১-৩২

১২, আলকুরআন, সুরা আলে ইমরান, আয়াত : ৯০

১৩. আলকুরআন, সুরা নিসা, আয়াত : ১৮

আলকুরআন, সুরা মায়িদা, আয়াত : ১

১৫. আলকুরআন, সুরা মায়িদা, আয়াত : ৩

৬. আল্লাহর বাণী :১৬

এ আরাতে শরতানের পদাংক অনুসরণের ক্ষতিকর দিকগুলোর ব্যাখ্যা দেরা হরনি। যার ব্যাখ্যা সুরা নুরে আমরা লক্ষ্য করি। আল্লাহ বলেন : ১৭

আল্লাহর বাণী :<sup>১৮</sup>

"তোমরা ইয়াতিমদের সম্পদ তাদেরকে দিয়ে দাও।"

এখানে আল্লাহ তাআলা শর্তহীনভাবে ইয়াতিমদের মাল ইয়াতিমের কাছে পৌছে দেয়ার আদেশ করেছেন। এখানে কোনো শর্ত লক্ষ্য করা যায় না। কিন্তু এর পরের আয়াতে দু'টো শর্তারোপ করে আল্লাহ ইয়াতিমের মাল তাদেরকে কেরত দিতে বলেছেন। শর্ত দু'টো হচ্ছে- ইয়াতিমের বালেগ হওয়া ও ভাল মন্দ বোঝার জ্ঞান হওয়া। এ দু'টো শর্ত পাওয়া গেলে ইয়াতিমের মাল ইয়াতিমের হাতে ফিরে দিতে হবে। আল্লাহ বলেন : ১৯

«وابتلرا اليتامي حتى اذا بلغوا النكاح قان انستم منهم رشدا فادفعوا اليهم اموالهم»

"আর তোমরা ইয়াতিমের পরীক্ষা করে নিবে, যে পর্যন্ত না তারা বিবাহের বয়সে পৌছে। যদি তাদের মধ্যে ভাল মন্দ বিচারের জ্ঞান দেখতে পাও, তবে তাদের মাল তাদের হাতে ফিরিয়ে দিবে।"

এভাবে আলকুরআনে অসংখ্য আয়াতে আছে, যা এক আয়াত অন্য আয়াতের ব্যাখ্যা হিসেবে বিবেচা।

## দুই. হাদিস দারা কুরআনের তাফসির

সাহাবিগণ কুরআনের ব্যাখ্যায় যখন কুরআনের অন্য আয়াত পেতেন না, তখন তাঁরা রাসুলের [স] শরণাপনু হতেন এবং তাঁর থেকে প্রশ্ন করে আয়াতের প্রয়োজনীয় ব্যাখ্যা জেনে নিতেন। ড. ফাহাদ রুমী বলেন :<sup>২০</sup>

"وان لم يجد الصحابة رضى الله عنهم تفسير الاية فى القران رجعوا الى الرسول صلى الله عليه وسلم فسألوه عنها فبينها لهم."

নিম্নে তাফসিকল কুরআন বিল হাদিসের কিছু দৃষ্টান্ত উপস্থাপন করা হলো০১. আল্লাহর বাণী :<sup>২১</sup>

## «غيرالمغضوب عليهم والالصالين»

১৬. আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ১৬৮

১৭. আলবুরাআন, সুরা নুর, আরাত : ৬১

১৮, আলকুরআন, সুরা দিসা, আয়াত : ২

১৯. আলকুরআন, দুরা দিসা, আয়াত : ৬

২০. ড. ফাহাদ রুমী, প্রাপ্তক্ত, পৃ. ২২

২১. আলকুরআন, সুরা ফাডিহা, আয়াতাংশ : ৭

'তাদের পথ নর যাদের উপর তোমার গযব পড়েছে এবং তাদের পথও নর যারা পথস্রই হয়েছে।

এ আয়াতে আল্লাহর গ্যবপ্রাপত বা অভিশপত এবং পথন্রফ কারা তাদের পরিচয় দেয়া হয়নি। কুরআনের অন্য আয়াতেও এর সরাসরি কোন ব্যাখ্যা পাওয়া যায় না। তবে হাদিসে এ আয়াতের ব্যাখ্যা লক্ষণীয়। বেমন আদি ইবনে হাকান থেকে বর্ণিত, রাসুল [স] ইরশাদ করেছেন : 

\*\*

"ان النغط رب عليهم هم اليهود وان الطالين هم النصاري" .
"অভিশপত হচ্ছে ইয়াহুদী আর পথত্রই হচ্ছে খ্রিস্টান সম্প্রদায়।"

०२. बाज्ञारत वांनी : والعالاة الوطيي» العالم العا

'তোমরা সালাতের ব্যাপারে বতুবান হও, বিশেষ করে মধ্যবর্তী সালাতের ব্যাপারে।'
এ আয়াতে মধ্যবর্তী সালাতের প্রতি বতুবান হওয়ার কথা বলা হলেও মধ্যবর্তী সালাত কোন্টি
তা বর্ণনা করা হয়নি। অনুরূপ কুরআনের অন্যকোন আয়াতেও এর ব্যাখ্যা দেয়া হয়নি। তবে
ইবনে মাসউদ [রা] থেকে বর্ণিত হাদিসে রাসুল [স] বলেন : ২৪
। এক ব্যাধ্যা কেরা হালাত হচ্ছে আসরের সালাত।'

०७. षाञ्चारत वांनी : २० «الذين امنوا ولم يلبسوا ايمانهم بظلم»

'যারা ইমান এনেছে এবং ইমানের সাথে যুলুমের সংমিশ্রণ করেনি।' আলকুরআনের এ আয়াত নাবিল হওয়ার পর মানুষের মাঝে আশংকা দেখা দিল। সাহাবিগণ জানতে চাইলেন হে আল্লাহর রাসুল! আমাদের মাঝে এমন কে আছে যার ইমানের সাথে যুলুমের সংমিশ্রণ নেই? এর জবাবে রাসুল [স] বললেন : ১৬

انه ليس الذي تعنون ، الم تسمعوا ماقال العبد الصالح : "ان الشرك لظلم عظيم "انما هو الشرك" .

'এখানে বুলুম দ্বারা শিরক' কে বুঝানো হয়েছে। তুমি কি শোননি নিশ্চয়ই শিরক হচ্ছে বড় পাপ।'

08. আল্লাহর বাণী :<sup>২৭</sup>

«انا اعطيناك اللكوثر، فصل لربك وانحر، ان شانئك هو الابتر»

'নিশ্চরই আমি আপনাকে কাওসার নামক হাউজ দান করেছি। অতএব, আপনি আপনার রবের উদ্দেশে নামায পভুন এবং কোরবানী করুন। নিশ্চরই আপনার দুশমনই নাম–চিহ্নবিহীন নির্বংশ।

আয়াতে 'الكوثر' কি তার পরিচয় ও ব্যাখ্যা কুরআনে পাওয়া যায় না। এর পরিচয় তুলে ধরা হয়েছে হাদিসে। যেমন হয়রত আনাস [রা] থেকে বর্ণিত, রাসুল [স] বলেন : ১৮ একদা রাসুল

২২. আলহাদিস, সাইহ বুখারী, তাফসির অধ্যায় দ্র:

২৩, আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ২৩৮

আলহাদিস, সহিহ বুখারী, তাফসির অধ্যায় দ্র:

২৫. আলকুরআন, সুরা আনআম, আরাত: ৮২

२७. जानशानिम, त्रुशाती, मुमानिम, जारमन

২৭. আলকুরআন, সুরা কাওসার, আয়াত : ১-৩

२४. जानशानिम, दूशाती, गुमानिम, जादु माउँम, गामाशी जः

[স] মসজিদে উপস্থিত হলেন। হঠাৎ তাঁর মধ্যে তন্ত্রা অথবা একপ্রকার অচেতনতারভাব দেখা দিল। অতপর তিনি হাসিমুখে মাথা তুলে তাকালেন। আমরা জিজ্ঞেস করলাম : হে আল্লাহর রাসুল! আপনার হাসির কারণ কি? তিনি বললেন : এই মুহূর্তে আমার উপর একটি সুরা অবতীর্ণ হয়েছে। অতপর তিনি বিসমিল্লাহসহ সুরা কাওসার পাঠ করলেন এবং বললেন : তোমরা জান, কাওসার কি? আমরা বললাম : আল্লাহ ও তাঁর রাসুলই ভাল জানেন।

الكوثر نهر اعطانيه ربي في الجنة .... الخ : তিনি বললেন

'এটা জানাতের একটি নহর, আমার পালনকর্তা আমাকে এটা জানাতে দেবেন বলে ওয়াদা করেছেন। এতে অজপ্র কল্যাণ আছে এবং এই হাউজে কিয়ামতের দিন আমার উন্মাত পানি পান করতে যাবে। এর পানি পান করার পাত্র সংখ্যা আকাশের তারকাসম হবে। তখন ফিরিশতাগণ কতক লোকফে হাউজ থেকে হটিয়ে দেবেন। আমি বলব : হে আল্লাহ ! সে তো আমার উন্মাত। আল্লাহ তাআলা বললেন : আপনি জানেন না, আপনার পরে সে কি নতুন মত ও পথ অবলন্দন করেছিল।' ই

o৫. আল্লাহর বাণী :<sup>৩০</sup> «واعدوا لهم مال تطعت من قرة» 'আর তোমরা প্রস্তুত রাখবে তাদের সাথে যুদ্ধের জন্য যা কিছু তোমাদের মধ্যে হয়।'

# তিন. তাফসিরুল কুরআন বিল ইজতিহাদ ওয়াল ইস্তিম্বাত

সাহাবিগণ কোনো আয়াতের ব্যাখ্যা যখন কুরআন ও হাদিনে খুঁজে পেতেন না তখন তাঁরা ইজতিহাদ করতেন।

لانهم عرب خلص شاهدوا التزيل وحضروا مجالس الرسول صلى الله عليه وسلم والقران نزل بلسان عربي مبين.

এসব কারণে তাঁদের ইজতিহাদ করার যোগ্যতাও বেশি ছিল। অতএব বলা যায়, সাহাবিদের ইজতিহাদ করার এসব দক্ষতার মূলে ছিল—

- ক. সাহাবিগণ আরবি ভাষা জানতেন। আর কুরআন বোঝার জন্য আরবি ভাষায় জ্ঞান থাকা জরুরি। কেননা কুরআন আরবি ভাষায় নাবিল হয়েছে।
- খ. তাঁরা আরববাসীর আচার আচরণ ও তাঁদের চরিত্র সম্পর্কে সম্যক পরিজ্ঞাত ছিলেন।
- তারা ইয়ায়দি নাসারাদের অবস্থা সম্পর্কেও অবগত ছিলেন।
- ঘ. কুরআন নাযিলের সময় তাঁরা উপস্থিত ছিলেন বিধায় তারা কুয়আন নাযিলের কারণ জানতেন। এছাড়াও কুয়আন নাযিলের স্থান কাল জানা থাকায় কায়ণে তাঁরা কুয়আন উভয়য়ৄপে বৢয়তে পায়তেন। ইবনে তাইয়িয়া বলেন:<sup>৩১</sup>

"معرفة سبب النزول يعين على فهم الاية فان العلم بالسبب يورث العلم بالسبب"

৬. সর্বোপরি আল্লাহ তাআলা তাঁদেরকে যথেক্ট জ্ঞান ও বুঝা শক্তি দান করেছিলেন। রাসুলের (স) সাথে অবস্থান করায় তাঁদের জ্ঞানের প্রসারতা এতাে বেশি ছিলাে যে, তাঁদের তাফসির কুরআন ও হাদিসের বিপরীত হতাে না।

২৯, বি: দ্র: তাফসির মাআরেফুল কুরআন, পু. ২২

৩০. আলকুরআন, সুরা আনফাল, আরাত : ৬০

৩১. ইবনে তাইমিয়া, প্রাণ্ডক্ত, পু. ৪৭

### তাকসিরের বৈশিক্ট্য

এশতকের তাফসিরের বৈশিক্ট্যগুলো হচ্ছে-

- ক. এ শতকের তাকসিরে ইসরাইলী বর্ণনা খুব কম ছিলো। সাহাবিদের রাসুলের [স] সাথে ওতপ্রোতভাবে সম্পর্ক থাকায় তাঁদের বর্ণনায় ইসরাইলী বর্ণনার আশ্রয় নিতে হয়নি।
- খ. এ শতকের মুকাসসিরগণ সম্পূর্ণ কুরআনের তাফসির করেননি। কেবল যেসব আয়াতের ব্যাখ্যা বিশ্লেবণের প্রয়োজন দেখা দিতো সেসব আয়াতের ব্যাখ্যা করা হয়।
- গ. সাহাবিগণ কুরআনের সংক্রিপত অর্থের উপর নির্ভর করতেন, বিস্তারিত ব্যাখ্যার প্রয়োজন মনে করতেন না। যেমন কুরআনের আয়াত «ابا، عَهِهِ) ''আর ফল–ফলাদি এবং অপক্ব বা সবুজ"। এ আয়াত দারা তারা এতটুকুই বোঝা যথেষ্ট মনে করতেন, এ আয়াতে মানুষের এবং আল্লাহ তাআলার পক্ষ থেকে বিশেষ অনুগ্রহের কথাই উল্লিখিত হয়েছে। তং
- ঘ. এ শতকে তাফসির গ্রন্থিত হয়নি। সংকলন ও সম্পাদনার কাজও খুব বেশি হয়নি। রেওয়ায়িত ও চর্চার মধ্যেই সীমাবন্ধ ছিল। সাহাবিদের মধ্যে আমর ইবনুল আস প্রথমে সংকলনের কাজে অবদান রাখেন। তাঁর সংকলিত সহিকার নাম "الصحيفة الصادقة" এই সহিকা সম্পর্কে তিনি বলতেন:৩৩

"هذه الصادقة فيها ما مسعت من رسول الله صلى الله عليه وسلم ليس بينى وبينه فيها احد" এই সহিফাটি মুসনাদে ইমাম আহমাদের সাথে বিদ্যমান আছে। তবে এই সংকলনটির বিদ্যমানতা এখন বিরল।

- ৬. সাহাবিগণ কুরআন বোঝার ব্যাপারে মতানৈক্য করেননি। কেননা আকিদার ব্যাপারে তাঁরা মতৈক্য ছিলেন। চিন্তা চেতনায়ও তাঁরা ছিলেন একীভূত।
- চ. এ শতকে তাফসির শাস্ত্র হাদিসের সাথে মিশ্রিত ছিলো। হাদিস শাস্ত্রের একটি অংশ জুড়ে তাফসিরের অবস্থান ছিলো।
- ছ. এছাড়াও মাযহাবের দলাদলি থেকেও সাহাবিদের তাফসির মুক্ত ছিলো ইত্যাদি। 🕫

## এ শতকের তাকসিরের হুকুম

হিজরি প্রথম শতক তথা সাহাবিদের তাফসির গ্রহণযোগ্য কীনা এ ব্যাপারে আলিমগণের মধ্যে মতানৈক্য বিদ্যমান। ইমাম আবু হানিফাসহ অসংখ্য আলিমের মতে, সাহাবিদের তাফসির বিদ الامور الغبية কার্যকর হবে এবং এধরনের তাফসির পালন করা ওয়াজিব হবে। শায়খুল ইসলাম ইবনে তাইমিয়া এই মতের সাথে একমত হয়ে তিনি বলেন :৩৫

"وحينئذ اذا لم تجد التفسير في القران ولا في السنة رجعت في ذلك الى اقبوال الصحابة فانهم ادرى بذالك لما شاهدوه من القران والاحوال التي اختصرا بها ولما لهم من الفهم التام والعلم الصحيح لاسيسا علماؤهم وكبراؤهم "

ইমাম যারকাশীর মতেও সাহাবিদের তাকসির গ্রহণীয় এবং তা মারকু বর্ণনার পর্যায়ভুক্ত। তিনি বলেন :৩৬

৩২. ইবনে তাইমিয়া, মাজমুউল ফতওয়া, আবদুর রহমান বিন কাসেম ও তার ছেলে ফর্তৃক একত্রিত, ১৩শ খণ্ড, পৃ. ৩৭২

৩৩. ইবনে সাল, প্রান্তক্ত, পু. ১৮৯

৩৪. বিভারিত দেখা যেতে পারে : আবদুর রহমান আলইক, আলফুরকান ওয়াল কুরআন, পৃ. ৩৪০

৩৫. ড. ফাহাদ ক্রমী, প্রাণ্ডক, পু. ২২

৩৬. ইবনে তাইনিয়া, মুকান্দিমা ফি উসুলিত তাফসির, পু. ৯৫

"الاخذ بقول الصحابي فأن تفسيره عندهم بسنزلة المرفوع الى النبى صلى الله عليه وسلم كسا قاله الحاكم في تفسيره"

ইমাম নিশাপুরী ও আলজাবুরীও এই মতের সাথে ঐকমত্য হয়ে বলেন : পাহাবিদের তাফসির প্রামাণ্য দলিল হিসাবে গণ্য হবে। কেননা তাঁরা রাসুল [স]—এর খুব কাছের লোক ছিলেন এবং কুরআন নাবিলের অবস্থা ও কার্যকারণ প্রত্যক্ষ করেছেন। তাই তাঁদের তাফসির গুরুত্বের দাবি রাখে।

ইমাম নববী বলেন :৩৮

"واما قول من قال تفسير الصحابى مرفوع فذالك فى تفسير يتعلق بسبب نزوله اية او نحوه"
পক্ষান্তরে সাহাবিদের তাফসির যদি তাঁদের ইজতিহাদের আলোকে হয়, তবে বতক্ষণ পর্যন্ত তার
সূত্র রাসুল [স] থেকে হবে না ততক্ষণ তা মাওকুক বর্ণনার অন্তর্ভুক্ত হবে। অর্থাৎ আয়াতের শানে
নুযুল সম্পর্কিত বর্ণনা মারফু হাদিসের ন্যায় হবে আর বেসব বর্ণনা রাসুল [স] থেকে হয়নি কেবল
সাহাবিগণ বর্ণনা করেছেন তা মাওকুক হাদিসের পর্যায়ভুক্ত হবে।

ইমাম শাফেরি বলেন : সাহাবিগণের প্রজ্ঞা – বুন্দি, মেধা – মননশীলতা, আল্লাহভীরুতা ও ইজতিহাদ করার দক্ষতা আমাদের চেয়ে অনেক বেশি। তাঁদের চিন্তা – চেতনা আমাদের জন্য যথেষ্ট উপকারী। তাই তাঁদের বর্ণনা নির্ভরযোগ্য, চাই তা মারফু সূত্রে হোক বা মাওকুফ সূত্রে হোক। বস্তৃত সাহাবিদের যে তাকসিরের সূত্র রাসুল [স] – এর সাথে সম্পৃক্ত তা মারফু বর্ণনার মর্যাদা রাখে। অনুরূপ যা শানে নুযুল, নাসিখ, মুজমাল ও মুবহামের সাথে সংগ্রিষ্ট কিন্তু যাতে ১০০ – এর অনুপ্রবেশ ঘটেনি তাও মারফু – এর মর্যাদাভুক্ত। শানে নুযুল সম্পর্কিত একটি উদাহরণ হচ্ছে, যা হাকেম জাবির [রা] থেকে বর্ণনা করে বলেন : ৪০০

তাতে اليهود تقول من اتى امرأته من ديرها فى قبلها جاء الولد احول فانزل الله تعالى «نساؤكم حرث لكم» 
হাকেম বলেন, এ হাদিসখানি মুসনাদ তাই এটি মাওকুক হবে না। কেননা–

"ان العصابى الذى شهد الوحى والتنزيل فاخبر عن ايه من القران انه نزلت فى كذا وكذا فانه حديث سند"

জমহুর আলিমগণও এই মতের প্রবক্তা, তাঁদের মতে সাহাবিদের তাফসির যখন রায়মুক্ত হবে তখন
তা রাসুল [স]—এর বর্ণনার ন্যায় দলিল হিসাবে বিবেচ্য হবে এবং তা গ্রহণ করা আবশ্যক। আর তা
রায়যুক্ত হলে তাঁদের গবেবণায় ভূলের আশংকায় দলিল হিসেবে গ্রহণীয় হবে না। এ কারণেই হ্বরত
ইবন মাসউদ [রা] "مالة السفوضة সম্পর্কে বলতেন ومن الشيطان" সম্পর্কে বলতেন ومن الشيطان" এর
দারা সাহাবিদের ইজতিহাদেও ভূলের আশংকা প্রমাণিত হয়। একারণে ইমাম কারখির মতে,
সাহাবির ইজতিহাদে যখন ভূলের আশংকা থাকে, তখন অন্য কোন মুজতাহিদের তা অনুসরণ করা
সমীচীন হয় না।

৩৭. যারকাশী, প্রাত্তক, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৫৭

০৮. সুমুতী, *তাদরিবুর রাবী*, লাহোর : দারন্দা-রিল কুতুব, তা:বি:,পু. ৬৪; জাবুরী, প্রাণ্ডক, পু. ৭২

৩৯. ইবনে তাইমিয়া, প্রাণ্ডক্ত, পু. ৩ ১ ৮

৪০, আলজাবুরী, প্রান্তক্ত, পু. ৭২

৪১. মুদাইৰ আততাইয়্যার, উসুকুত তাফসির, পৃ. ৩৩

# হ্যরত আলি [রা]

[মৃত্যু: ৪০ হি.]

শীর্ষস্থানীর মুকাস্সির সাহাবি, রাসুলুল্লাহর সাল্লাল্লাহু আলাইই ওয়াসাল্লাম —এর আপন চাচাত ভাই ও জামাতা, অন্যতম বীর সেনানী, সুবক্তা ও কবি, সর্বোত্তম বিচারক, কিশোরদের মধ্যে সর্বপ্রথম মুসলিম, খুলাফায়ে রাশেদার অন্যতম সদস্য হ্বরত আলি [রা] রাসুল সাল্লাল্লাহু আলাইই ওয়াসাল্লাম—এর নবুওয়াতপ্রাশ্তির দশ বছর পূর্বে মক্কায় জন্মগ্রহণ করেন। নিজের নাম আলি, উপাধি আসাদুল্লাহ, হারদার ও মুরতাবা। পারিবারিক নাম আবুল হাসান ও আবু তুরাব। পিতা আবু তালিব আবদু মানাক ও মাতা ফাতিমা উত্তরেই কুরাইশ বংশের হাশেমী শাখার সন্তান। তিনি বনু হাশিমের প্রথম খলিকা। তার বংশ পরম্পরা হচ্ছে— আবু হাসান আলি বিন আবি তালিব ইবনে আবদিল মুভালিব আলকুরাইশী আলহাশেমী। তিনি আশারা মুবাশশারা তথা জান্নাতের সুনংবাদপ্রাশতদের একজন। ও হ্বরত আলি [রা] ছিলেন জ্ঞানের সাধক بحر العلى তথা জ্ঞানের সম্প্রতুলা। নানা প্রতিকূল পরিবেশ—পরিস্থিতির মাঝেও তিনি জ্ঞান চর্চা অব্যাহত রাখতেন। তিনি হাদিস, তাফসির ও আরবি ব্যাকরণে অসাধারণ পাভিত্যের প্রমাণ রাথেন। সুবক্তা ও কবি হিসেবেও তাঁর খ্যাতি ছিল। স্বাহাবিগণ যখনই কোন জটিল বিষরের সম্মুখীন হতেন, তখনই

বি: দ্র: মুহামাদ আবদুল মা'বুদ, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পু. ৪৭-৫০/

বিভারিত দেখা যেতে পারে : আলমাওসুআতুল ইসলামিয়াা; আননাহবুল আরাবি

১. নুহামাদ আবদুদ মা'বুদ, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ. ৪৭-৫০

আসাদুল্লাহ অর্থ আল্লাহর সিংহ, খারবারের সুরক্ষিত কামুস দুর্গ জয় কয়লে মহাদাবি সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়াসাল্লাম তাঁকে এই উপাধি
দেন। বদর মুদ্ধে আলির [রা] সাহসিকতা ও ধীয়ত্ত্বর জন্য রাসুল সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়াসাল্লাম তাঁকে হায়দার উপাধিতে ভৃত্বিত
করে বুদাফিলার' নামক তরবারী উপহার দেন। বি: দ্র: মুহাখাদ আবদুল মা বুদ, প্রাণ্ডজ, ১ম খণ্ড, পৃ. ৪৭-৫০/

৩. আলি [রা] এতই অনাড়ম্বর জীবনযাপন করতেল যে সময়ে তিনি মাটিতে তয়ে যেতেল। একবায় তাঁয় এ অবস্থা দেখে রাসুল সাল্লাল্লাল্ল আলাইহি ওয়াসাল্লাম সম্বোধন করেছিলেন يا يراب এহে মাটির অধিবাসী। এ থেকেই তাঁর এ উপাধিটি প্রসিদ্ধি লাভ করে।

৪. ড. হুসাইন আয়যাহাবী, প্রান্তক, ১ম খণ্ড, পু. ৮৮

৫. প্রাণ্ডক

৬. প্রাক্তর

৭, প্রাণ্ডক

৮, হযরত আদি [রা] এর বর্ণিত হাদিসের সংখ্যা ৫৮৬ টি। তদাধ্যে ৪৯টি হাদিস বুখায়ীতে দ্বান পেয়েছে।

৯. আরবি ব্যাকরণ ঃ আরবি ভাষা বিশ্বভাবে পঠন ও লিখনের জন্য আরবি ব্যাকরণ শাস্তের উদ্ভব বটে। আবুল আসওয়াদ আদসুয়াইলী
[মৃ. ৬৯ হি./৬৮৮ ব্রি:] এই শাস্তের উদ্ভাবক। ইসা ইবনে উমার আসসাকাফী [মৃ. ১৪৯ হি.৭৬৬ ব্রি:] আরবি ব্যাকরণের অধ্যায় ও
পরিজ্ঞেলের সর্বপ্রথম বিদ্যাসকায়ী। ব্যাকরণের সূত্রাঘলীকে বৈজ্ঞানিক পদ্মায় রূপদান করেন বসরার অধিবাসী হারুন ইবনে মুসা।
কালের পয়িক্রমায় এই শাস্ত্রের চর্চা ব্যাপকতা লাভ করে তাফসিরকারকদের মাঝেও। মুফাসসিরগণ আয়বি ব্যাকরণের বিশাল জ্ঞান
ভাজারকে সংক্ষিপ্ত করে মৌলিক ও প্রাথমিক সূত্রাবলীর মধ্যে উহার আলোচনা সীমাবদ্ধ করেন। এ কারণে যারা কুরআনের ব্যাখ্যা
করেছেন তালের অধিকাংশই আরবি ব্যাকরণ শাস্ত্রে সুবিজ্ঞ ছিলেন। এই শাস্ত্রের সুবিজ্ঞ পিওতদের মধ্যে য়য়েছেন- ১, সিবভয়াই [মৃ.
১৭৭ হি.] ২, কিসাই [মৃ. ১৮৯ হি.]; ৩, করয়া [মৃ. ২০৭ হি.]; ৪, আলমাবিনী [মৃ. ২৪৯ হি.] ৫, য়য়মাখারী [মৃ. ৫৩৮ হি.] ও ৬,
ইনসুল হাঘিব [মৃ. ৬৪৬ হি.]

কবি ঃ হবরত আলি (রা)-এর কবিতার একটি সংকলন 'দেওয়ান' নামে পাওয়া যায়। এতে অনেক কবিতার ১৪০০ ল্লোক স্থান
পেয়েছে। পরিতবর্গের কাছে তিনি একজন আরবি কাব্য জগতের অতুলনীয় দিকপাল ছিলেন।

তাঁরা হবরত আলির [রা] কাছে সমাধানের জন্য চলে বেতেন। ১১ রাসুল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম তাঁকে ইয়ামানের বিচারক নিযুক্ত করে এই বলে দোআ করেছিলেন যে, اللهم عابت তথায় তিনি সমস্যাপূর্ণ বিষয়ের যথার্থ ও বৌক্তিক সমাধান দিতেন। এ প্রসজ্জো একটি প্রবাদও প্রচলিত আছে যে: "قضية الالال حسابات المائه كالمائه ك

তাঁর প্রজ্ঞা সম্পর্কে হযরত আলকামা ইবনে মাসউদের [রা] সূত্রে বলেন :১৩

"كناء نتجدث ان اقضى اهل المدينة على بن ابى طالب، وقبل لعطاء: اكان في اصحاب محمد اعلم من على؟ قال: لا والله لا اعلمه."

সাইদ ইবনে যুবায়ের ইবনে আব্বাস [রা] থেকে বর্ণনা করে বলেন :>8

"إذا اثبت لنا الشئ عن على لم تعدل عنه الى غيره."

আলকুরআনের তাফসিরের ক্ষেত্রে হযরত আলি [রা]—এর স্থান শীর্ষে। ইসলামের প্রথম তিন খলিফা<sup>১৫</sup> স্বল্প সমরের মধ্যে ইনতিকাল করায় তাঁরা তাফসির বর্ণনায় খুব বেশি সময় পাননি। পক্ষান্তরে হযরত আলি [রা] সুদীর্ঘ সময় জ্ঞান চর্চার সুযোগ পেয়েছেন। এ জন্যে তাঁর থেকে বহু সংখ্যক রেওয়ায়াত লক্ষ্য করা যায়। তিনি কুরআনের তাফসির সম্পর্কে জ্ঞানের সমুদ্রে পরিণত হয়েছিলেন। এ সম্পর্কে আবু তোফায়েল [রা] বলেন:১৬

"شهد علينا يخطب وهو يقول: سلوني فوالله لاتسالوني عن شئ الا اخبرتكم، وسلوني عن كتاب الله فوالله ما من ابه الا وانا اعلم ابليل نزلت ام في سهل ام في جبيل."

'আমি আলি [রা] কে খুতবা প্রদান করতে দেখেছি। তিনি বলেছেন, কুরআন সম্পর্কে আমাকে জিজ্ঞাসা কর। কেননা আল্লাহর শপথ! কুরআনের এমন কোন আয়াত নেই যে সম্পর্কে আমি অবগত নই যে, তা রাতে নাযিল হয়েছে, না দিনে? পাহাড়ে নাযিল হয়েছে, না ময়দানে?

আবদুল্লাহ বিন মাসউদ [রা] বলেন :>9

"ان القران انزل على سبعة احرف، ما منها حرف الاوله ظهر وبطن وان على بن ابى طالب عنده منه الظاهر والباطن."

১১. ড. হুসাইন আয্যাহাবী, প্রাণ্ডক্ত, ১ম খণ্ড, পু. ৮৯

১২, প্রাণ্ডক

১৩, প্রাণ্ডত

১৪. প্রাত্ত

১৫. হ্যরত আবু বকর [রা] [মৃ. ১৩ হি.]; হ্যরত ওমর [রা] [মৃ. ২৩ হি.]; হ্যরত ওসমান [রা] [মৃ. ৩৫ হি.]

১৬. সুযুতী, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পু. ১৮৭

১৭. সুমুতি, প্রান্তক, ১ম খণ্ড, পু. ৯০

আলি [রা] নিজেই বলেছেন : >br

"والله مانزلت اية الا وقد علت فيهم نزلت واين نزلت وان ربى وهب لى قلنا عقرلا ولسانا سؤلا." ইবনে আব্যাস [রা] বলেন ১৯

"مااخذت من تفسير القران فعن على بن ابي طالب."

রাসুলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম—এর ইনতিকালের পর হযরত আবু বকর [মৃ. ১৩ হি.] [রা] ইসলামের প্রথম খলিকা মনোনীত হন। এ সময় হযরত আলি [রা] কে রান্দ্রীয় কাজ—কর্মে তেমন একটা দেখা যেত না। কোন কোন লোকের মাঝে এ ধারণাও জন্মালো যে, তিনি খলিকা নির্বাচিত না হওয়ায় মর্মাহত আর এ কারণেই তিনি রান্দ্রীয় কোন কাজে যোগ দিচ্ছেন না। এ সম্পর্কে তাঁকে জিজ্ঞাসা করা হলে তিনি বললেন : ১০ 'রাসুলের ইনতিকালের পর আমি তাফসিরের জ্ঞান সাধনায় নিয়োজিত রয়েছি। আমি সে সন্তার শপথ করে বলছি, যিনি মুহাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম কে সত্য দ্বীনসহ প্রেরণ করেছেন। রাসুল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম সুরা কাতিহা সম্পর্কে আমাকে যে জ্ঞান দান করেছেন, তা যদি আমি লিপিবল্থ করি, তবে সে কাগজগুলো সাতশত উটের বোঝা হয়ে যাবে।

হযরত আলির [রা] এই মন্তব্য রাসুলুল্লাহর মুখনি:সৃত সেই অমীয় বাণীকে স্মরণ করিয়ে দেয়ে, যাতে রাসুল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম বলাছেন : انا مدينة العلم وعلى بابها 'আমি জ্ঞানের শহর, আলি তার দরজা।

আলি [রা] যেহেতু শেষ জীবনে কুফায় বসবাস করছিলেন সেহেতু ঐ অঞ্চলেই তিনি জ্ঞান চর্চার বেশি সুযোগ পেরেছেন। আর এ কারণেই তাঁর অধিকাংশ রেওয়ায়াতে কুফার অধিবাসীদের সূত্রে বর্ণিত।<sup>২২</sup>

আলি [রা] থেকে তাফসিরে গুরুত্বপূর্ণ সূত্রগুলো হচ্ছে-২০

اولا : طريق هشام، عن محمد بن سرين، عن عبيدة السليساني، عن على طريق صحيحة يخرج منها البخاري وغيره.

১৮, প্রাহত

১৯. প্রাণ্ডক ১ম খড়, পৃ. ৮৯

২০. ইমামুদ্দিন ইবনে কাসির, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পু. ১২৭

২১. আলহাদিস

২২, তাকী ওসমানী, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পু. ৩৯১

২৩, यादावी, शावक, প. ৯০

ثانيا : طريق ابن ابى الحسين عن ابى الطفيل عن على، وهذه طريق صحية يخرج منها ابن عيينة في نفسره.

ثالثا: طريق الزهرى، عن على زين العابدين عن أبيه الحسين عن أبيه على، وهذه طريق صحيحة جدا حتى عدها بعضهم اصح الاسانيد مطلقا.

চার বছর নর মাস যোগ্যতার সাথে খিলাফত পরিচালনার পর ১৭ রমবান ৪০ হিজরি সালের শনিবার কুফার আবদুর রহমান ইবনে মুলজিম আলখারেজির হাতে শাহাদাতবরণ করেন। মৃত্যুকালে তাঁর বরস হরেছিল ৬৩ বছর। তাঁর জানাযার নামাযে হযরত হাসান ইবনে আলি [রা] ইমামতি করেন। কুফার জামে মসজিদের পাশেই তাঁকে সমাহিত করা হয়। ২৪

## আবদুরাহ বিন মাসউদ [রা] জিন্ম : অজাত ; মৃত্যু : ৩২ হি.]

সাহাবিদের মধ্যে যাঁরা কুরআনের বাণীর তাফসির করে বিশ্বমানবতার হিদায়াতের উৎস বানিয়েছেন, তাঁদের মধ্যে রাসুলের বিশিষ্ট সাহাবি খাদেমে রাসুল সালালাছ আলাইহি ওয়াসালাম হযরত আবদুল্লাহ বিন মাসউদ [রা] একজন শীর্ষস্থানীয় তাফসিরবেতা। রাসুলুল্লাহ সালালাছ আলাইহি ওয়াসালাম –এর পরে তিনিই ভূ–পৃষ্ঠের প্রথম মুসলিম যিনি প্রকাশ্যে কুরাইশদের সামনে পবিত্র কুরআন পাঠের গৌরব অর্জন করেন।ইসলাম গ্রহণকারী ব্যক্তিদের তালিকায় তাঁর স্থান বর্চ।

তাঁর নাম আবদুল্লাহ, পিতার নাম মাসউদ, মাতার নাম উন্মু আবদ, কুনিয়াত আবু আবদির রহমান। লোকে তাঁকে 'ইবনে উন্মু আবদ' বলে ভাকতো। কিশোর বয়সে মঞ্চার গিরিপথে কুরাইশ নেতা 'উকবা ইবনে আবু মুইতের' ছাগল চড়াতেন। ঘটনাক্রমে রাসুল সাল্লাল্লাছ আলাইছি ওয়াসাল্লাম ও আবু বকরের [রা] সাথে তাঁর সাক্ষাৎ ঘটে। এর কিছুদিন পর তিনি ইসলাম গ্রহণ করেন এবং নিজেকে খাদেমে রাসুলুল্লাহ বলে উৎসর্গ করেন। রাসুলের [স] খাদেম হিসেবে স্বীকৃতি পাওয়ার পর তাঁর রাখালী জীবনের অবসান ঘটে এবং বিশ্বমানবতার মুক্তির দিশারী রাসুলের সাল্লাল্লছ আলাইছি ওয়াসাল্লান সানিধ্য লাভের সুযোগ পান। খাদেম হওয়ার কারণে তিনি রাসুলের সকল গোপন বিবয়ের খবর জানতেন। এ জন্যে তাকে المالية (সাহিবুস সির) বা গোপন রহস্যের অধিকারী বলা হত। ইসলাম গ্রহণের পর কুরাইশদের অত্যাচারে নিপতিত হন। বাধ্য হয়ে প্রথমে হাবশায় ও পরে মদিনায় হিজরাত গ্রহন।

ড. ফাহাদ ক্রমী, উপুলুত তাকসিয়, রিয়াদ : মাকতাবাতুততাওবা, ১৪১৬ হি., পৃ. ২৬ ; মুহামাদ আবদুল মাবুদ, আসহাবে য়াপুলেয় জীবন কথা, ঢাকা: বি.আই.সি. ১ম খণ্ড, পৃ. ১৪৪

২. বাহাৰী, *আততাফিসর ওয়াল মুফাসসিরন*, পাকিস্তান : এলারাতুল কুরআল, তা:বি:, ১ম খণ্ড, পু. ৮৩

৩. ঘটনা ঃ রাসুল সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়াসাল্লাম আবু বকর সিদ্ধিক (রা) একদা পিপাসার্ত হয়ে ছাগলের রাখাল আবসুল্লাহ ইবনে মাসউদের কাছে দুধ পান করতে চাইলেন। তিনি এতে অসমতি জানালে তারা অসজুই হলেন না। তিনি কাছে দাঁজিয়ে থাকা একটি ছোট ছাগীর দিকে ইশারা করলেন, যে ছাগী এখনও পাঠার সংস্পর্শে আসেনি। এ ছাগী দুধ দেয় না। তবুও তাঁরা বিসমিল্লাহ বলে ছাগীর ওলানে হাত দিয়ে দুধ দোহন করলেন। তাঁরা নিজেরা পান করলেন, রাখালকেও পান কয়ালেন। এতে ইবনে মাসউদ (রা) আভর্মান্তিত হয়ে এর মূলমন্ত্র শিখতে চাইলেন। তখন রাসুল সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়াসাল্লাম বললেন। তুমিতো শিক্ষাপ্রাপ্ত বালক। (বি: দ্র: মুহাম্মাদ আবদুল মাবুদ, প্রাপ্তক, ১ম খণ্ড, পু. ১৪১)

<sup>8.</sup> নুহামাদ আবদুল নাবুদ, প্রাগুক্ত, ১ম খণ্ড, পু. ১৪১

৫. হিজরাত ঃ আরবি হিজরাত শব্দের অর্থ হচ্ছে ত্যাগ করা, ছেত্তে দেরা, বর্জন করা ইত্যাদি। সাধারণ অর্থে, যা মানুবের জন্য ক্ষতিকর, তা বর্জন করাই হিজরত। ইসলামি শরিয়তের পরিভাবার, ইসলাম প্রচারের জন্য এক দেশ থেকে অন্য দেশে গমন তথা প্রতিকূল পরিবেশ থেকে অনুকূল পরিবেশে গমন করাকেই হিজরাত বলে।
কেউ কেউ বলেন, ইসলাম প্রচার করতে গিয়ে ইসলাম বিরোধীদের অত্যাচারে অতিষ্ঠ হয়ে অন্যদেশে গমন করাকেই হিজরত বলে।

### আবদুল্লাহ বিন মাসউদ [রা]

তিনি ইসলামের গুরুত্বপূর্ণ বুল্প তথা বদর, ওহুদ, খলক, বায়াতে রেদওয়ান ও খায়বারসহ অসংখ্য বুল্পে রাসুলের সজী ছিলেন। ত সাহাবিদের মধ্যে বিচক্ষণ ও বিদ্বান সাহাবি হিসেবে স্বীকৃত ইবনে মাসউদ [রা] রাসুলের পারিবারিক শিক্ষালয়ে শিক্ষা লাভ করেন। একারণে তিনি কুরআনের একজন সর্বোত্তম পাঠক ও আল্লাহর আইন তথা বিধি–বিধানের একজন নির্ভরযোগ্য ব্যক্তি হিসেবে খ্যাতি অর্জন করেন। বাসুল সাল্লাছ অলাইহি ওয়াসাল্লাম তাঁর সম্পর্কে বলেছেণ : ৮

"من سره ان يقرأ القران غضا كا انزل، فليقرأه على قرأة ابن ام عبد."

"যে ব্যক্তি বিশুন্থভাবে কুরআন পাঠ করে আনন্দ পেতে চায়, বেভাবে কুরআন অবতীর্ণ হয়েছে– সে

যেন ইবনে উন্ম আবদের ইবনে মাসউদের পাঠের অনুসরণে কুরআন পাঠ করে।"

সাহাবিদের মধ্যে যাঁদের থেকে অধিক পরিমাণে কুরআনের তাকসির বর্ণিত হয়েছে তাঁদের মধ্যে হযরত ইবনে মাসউদ [রা] জন্যতম। তাঁর বর্ণিত তাকসির আলি [রা]—এর চেয়েও বেশি। এ সম্পর্কে তিনি নিজেই বলেন : ১০

"والذى لا اله غيره مانزلت اية من كتاب الله الا وانا اعلم فيسن نزلت واين نزلت ولو اعلم مكان احد اعلم بكتاب الله منى تناله السطايا لاتيته."

"আমি সেই সন্তার শপথ করে বলছি, যিনি ছাড়া আর কোন ইলাহ নেই। আল্লাহর কিতাবের এমন কোন আয়াত নেই বার সম্পর্কে আমি অবগত নই যে, তা কোন ব্যক্তি সম্পর্কে নাবিল হয়েছে এবং কোথায় নাবিল হয়েছে। যদি আমি জানতাম যে, কুরআনের জ্ঞান আমার চেয়ে কারো কাছে বেশি আছে এবং কোনোভাবে সেখানে পৌঁছতে পারতাম, তবে অবশ্যই তাঁর কাছে উপস্থিত হয়ে অনুগত ছাত্র হিসেবে নিজেকে পেশ করতাম।"

ইবনে মাসউদের [রা] এ বক্তব্য মূলত কুরআনের প্রতি আকর্ষণ, অধ্যবসায়ের একাগ্রতা ও কুরআন গবেষণায় তার অনন্য অবদানের ইঞ্চিত বহন করে। প্রখ্যাত তাবেয়ি আল্লামা মাসরুক [র] বলেন :>>

کان عبد الله یقرأ علینا السورة ثم یحدثنا فیها ویفسرها عامة النهار.

'আবদুল্লাহ বিন মাসউদ [রা] আমাদের সামনে কুরআনের একটি সুরা পাঠ করতেন। অতপর

দিনের অধিকাংশ সময়ে সে সুরার তাকসির ও এ সম্পর্কীয় হাদিস বর্ণনা করে কাটিয়ে দিতেন।'

৬. যাহাবী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ. ৮৩

৭. মুসনাদ ইমাম আহ্মাদ, ১ম খণ্ড, পৃ. ৭

b. প্রাক্তর, পু. ৮৪

৯. তাকী ওসনাদী, উলুমূল কুরজান, (বাংলা অনুবাদ) ঢাকা: আলজামিআতুল দিদ্দিকীয়া, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩৯২; সুয়ুতী, আলইতকান, দিল্লী: কুতুবখানা এশাআতে ইসলাম, তা:বি:, ২য় খণ্ড, পৃ. ২৩৯

১০. ইবনে তাইমিয়া, মুকাদ্দিমা কি উসুলিত তাফসির, পৃ. ৯৬ ; /দেখা কেতে পারে : তাফসির তাবারী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৮০/

১১. আল্লামা তাবারী, জামিউল বয়াদ আদ তাবিলি আইয়িল কুরআদ, ১ম খন্ত, পু. ২৭: বাহাবী, প্রাণ্ডভ, ১ম খণ্ড, পু. ৮৬

মাসরুক [র] আরো বলেন :<sup>১২</sup>

"انتهى علم اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم الى ستة : عسر، وعلى ، وعبد الله بن مسعرد، وابى بن كعب، وابى دارداء، وزيد بن ثابت، ثم انتهى علم هولاء الستة الى رجلين : على، وعبد الله."

'আমি অনেক সাহাবির থেকে জ্ঞানার্জন করেছি কিন্তু অনেক গবেষণা করে বুঝতে পারলাম জ্ঞান ছয়জন সাহাবির মধ্যে বিদ্যমান আছে। তাঁরা হচ্ছেন— ১. ওমর; ২. আলি; ৩. আবদুল্লাহ বিন মাসউদ; ৪. উবাই ইবনে কাব; ৫. আবু দারদা ও ৬. যায়েদ বিন সাবিত [রা]। অতপর আমি আরো গবেষণা করে দেখলাম, এই ছয় জনের জ্ঞান দুই জনের মধ্যে সীমাবন্ধ। তাঁরা হচ্ছেন— ১. আলি ও ২. আবদুল্লাহ বিন মাসউদ [রা]।

ইবনে জারীর ইবনে মাসউদ [রা] থেকে বর্ণনা করেন : ১৩

ইবনে মাসউদ [রা]—এর কুরআন সম্পর্কে কতচুকু গভীর জ্ঞান ছিল তা নিয়ের একটি ঘটনায় সুস্পক হয়ে উঠে। ঘটনাটি ছিল: ১৬ একবার ওমর [রা] এক সকরে রাতের বেলা একটি অপরিচিত কাফেলার সাক্ষাৎ লাভ করেন। ঐ কাফেলার ইবনে মাসউদ [রা] ছিলেন কিন্তু ওমর [রা] তা জানতেন না। তাই ওমর [রা] তাদের ডেফে কাফেলার আগমন স্থান জিজ্ঞাসা করলে ইবনে মাসউদ [রা] আমিক উপত্যকার কথা বলে জবাব দেন। কাফেলা কোথায় যাবেং বাইতুল আতিকে। এ জবাব শুনে ওমর [রা] বৃকতে পারলেন এই কাফেলায় নিচ্য়ই কোন আলিম ব্যক্তি আছেন। এরপর ওমর [রা] বিভিন্ন প্রশ্ন করেন এবং ইবনে মাসউদ [রা] তাঁর উত্তর প্রদান করেন। প্রশ্নোত্তর পর্বটি এর্প ছিল:

১২. কাওসারী, *দস্তুর বারিয়াহ*, কাররো : মাতবাআতুল আনওয়ার, মুখবদ্ধ, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩০; আয্যাহারী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ. ৮৪

১৩, প্রান্তক, ১ম খণ্ড, পু. ৮৫

১৪. ইনসাইক্লোপেডিয়া অব ইসলাম, পু. ১৭২

১৫. শামসুদ্দিন আয়যাহাবী, সিয়ারু আলামিন নুবালা, বৈক্ষত : মুয়াসসাসাত্র রিসালাহ, তা:বি:, পৃ. ৪৮৬

১৬. আফ্রুল মারুব, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৪২

য় আলকুরআনের শ্রেষ্ঠতম আয়াত ফোনটি ? ইবনে মাসউদ [রা] বললেন :১৭

«الله لا اله الا هو الحي القيرم لا تأخذوه سنة ولا نوم»

য় সর্বাধিক ন্যায়─নীতিয় ভাব প্রকাশক আয়াত কোনটি ? —তিনি বললেন :>৮

«ان الله يأمروا بالعدل والاحان وايتاء ذي القربي. »

- # ব্যাপকার্থবোধক আয়াত কোনটি?
  - তিনি বললেন :<sup>১৯</sup>

«فمن يعمل مثقال ذرة خيرا يراه ومن يعمل مثقال ذرة شرا يراه»

- # সর্বাধিক ভীতিমূলক আয়াত কোনটি?
  - তিনি বললেন :<sup>২০</sup>

«ليس باعنيكم ولا امانيه اهل الكتاب من يعسل سوء يجزا به ولايجدله من دون الله ولبا ولا نعسرا» अः नर्वाधिक আশাবাঞ্জক जाয়ाত কোনটি ?

- তিনি বললেন :<sup>২১</sup>

«قل ياعبادى الذى اسرفوا على انفسهم لاتقنطوا من رحسة الله ان الله يغفر الذنوب جسيما. انه هو الغفور الرحيم.»

- # আপনাদের মাঝে কি আবদুল্লাহ বিন মাসউদ আছে?
- তিনি বললেন, হাাঁ, আছে।

ইবনে মাসউদের [রা] উপরোক্ত বক্তব্যে কোন অতিরঞ্জন নেই। প্রশ্নোত্তরের প্রতি লক্ষ্য করলে সহজেই তাঁর পাণ্ডিত্যের গভীরতা উপলব্ধি করা যায়। কুরআন সম্পর্কে কত গভীর জ্ঞান থাকলেই এ ধরনের প্রশ্নের সহজ উত্তর প্রদান করতে পারেন, তা সহজেই অনুমেয়। আল্লাহ তাআলা তাঁকে অসীম জ্ঞানের অধিকারী করেছিলেন। ইবনে মাসউদ সালাত শেষ করে দোআ করলেন। আর রাসুল সাল্লাল্লাহ্ন আলাইহি ওয়াসাল্লাম তাকে লক্ষ্য করে আম্তে আম্তে বলতে লাগলেন: "চাও, দেয়া হবে; চাও, দেয়া হবে।" ইবনে মাসউদের [রা] ব্যাপারে রাসুলের এ বাণী সত্যিই বাস্তবেও রূপায়িত হয়েছিল। আর তাই ইবনে মাসউদে কুরআনের একজন শ্রেষ্ঠভাষ্যকার হওয়ার গৌরব অর্জন করতে সক্ষম হয়েছিলেন।

১৭, আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ২৫৫

১৮. আলকুরআন সুরা দাহাল, আয়াত : ৯০

১৯. আলকুরআন, সুরা যিলযাল, আয়াত : ৮

২০. আলকুরআন, সুরা দিসা, আরাত : ১২৩

২১. আলবুন্যআন, সুরা যুমার, আয়াত : ৫৩

হযরত ওমর [রা] আম্মার ইবনে ইয়াসির [রা] কে কুফার গভর্নর নিয়োগ দিলে তাঁর সাথে ইবনে মাসউদ [রা] কে তার উপদেকা ও শিক্ষকর্পে কুফায় প্রেরণ করেন। আলি [রা] যখন কুফায় গমন করেন, তখন কুফাবাসীরা ইবনে মাসউদের প্রশংসা করে বলেছিলেন:

"ما راينا رجلا احسن خلقا ولا ارفق تعليسا ولا احسن مجالسة ولا اشد ورعا من ابن مسعود" কুফাবাসীদের এই অভিব্যক্তি শুনে খুশী হলেন এবং বললেন :

"اللهم اني اشهدك ، اللهم اني اقول فيه مثل ما قالوا أو أفعنل"

বস্তৃত তাঁকে কেন্দ্র করেই কুফার তাফসির চর্চার পরিবেশ গড়ে উঠে। তিনি যুক্তির ভিন্তিতে বক্তব্য প্রকাশের পশ্বতির প্রচলন করেন। শরিআতের বিধি–বিধানের বেলার তাঁর এ নীতি অনুসূত হত। এ কারণে তাফসিরের ক্ষেত্রেও এ প্রভাব প্রতিফলিত হয়। ২২ তাঁর থেকে অসংখ্য তাবেরি রেওয়ায়িত করেন। বেসব তাবেরি ইবনে মাসউদের কাছ থেকে শিক্ষাপ্রাপত হন তাঁদের মধ্যে নিম্নোক্তদের নাম বিশেবভাবে উল্লেখযোগ্য। ২৩

আলকামা ইবনে কারেস আননাথই [মৃ. ৬১/৬৮০]; <sup>২৪</sup> মাসর্ক ইবনে আলআজদা আলহামাদানী [মৃ. ৬৩/৬৮২]; <sup>২৫</sup> আলআসওরাদ ইবনে ইরাবিদ [মৃ. ৭৫/৬৯৪]; <sup>২৬</sup> আবু ইসমাইল মুররা ইবনে শুরাহিল আলহামাদানী [মৃ. ৭৬/৬৯৫]; <sup>২৭</sup> আবু আমর আমির শুরাহিল আসশারবী আলহিমায়ী আলকুফী [মৃ. ১০৯/৭২৭]; <sup>২৮</sup> আবু সায়িদ আলহাসান ইবনে আবিল হাসান ইরাসার আলবসরী [মৃ. ১০৯/৭২৭]; <sup>২৮</sup> আবু সার্ত্তিক আবুল খান্তাব কাতাদা ইবনে দিআমা আসসাদ্সী [৬১-১১৭/৬৮০-৭৩৫]; <sup>২০</sup> শুরাইহ ইবনে আলহারিস আলকিন্দী [মৃ. ৭৮/৬৯৭]; <sup>৩১</sup> ইবরাহিম ইবনে ইরাবিদ আননাথই [মৃ. ৯৫/৭১৩]; <sup>৩২</sup> উবারদা আসসালমানী [মৃ. ১০৪/৭২২] <sup>৩০</sup>

২২. ইবনে সাদ, ভারাকাতুল কুবরী, ৩য় খণ্ড. পৃ. ১৫৬; এম. এম রহমান, প্রাণ্ডক, পৃ. ২৩৩

২৩. আয়্যাহারী, প্রান্তক্ত, ১ম খণ্ড, পূ. ৮৭

আসকালানী, তাহিষিবৃত তাহিষিব, হায়দারাবাদ : দাইরাতুল মাআরিফ, ১৯১০ খ্রি./১৩২৮ হি. ৭ম খণ্ড, পৃ. ২৭৬-২৭৮; আববাহানী
প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ. ১১৯

২৫. আয়্যাহাৰী, প্ৰাক্তক, ১ম খণ্ড পৃ. ১২১; তাহাৰিৰ, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৪২. ৩৪৩

২৬. আয়যাহারী, প্রাঞ্জ, ১ম খণ্ড, পু. ১২১; তাহয়িব, ১ম খণ্ড, পু. ৩৪২-৩৪৩

২৭. প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ. ১২১, ১২২; আসকালানী, প্রাণ্ডক, পৃ. ৮৮,৮৯

২৮. প্রান্তক, ১ম খণ্ড, পু, ১২২, ১২৪; আসকালানী, প্রান্তক, ৫ম খণ্ড, পু. ৬৫-৬৯

২৯. প্রাথজ, ১ম খণ্ড, পু. ১২৪, ১২৭; আসকালানী, প্রাণ্ডজ, ২য় খণ্ড, পু. ২৬৩-২৭০

৩০. প্রান্তক্ত, ১ম খর, পৃ. ১২৫-১২৭; তাহষিব, ৮ম খর, পৃ. ৩৫১-৩৫৬

৩১. আলমাকরিয়ী, ২য় খণ্ড, পূ. ৩৫৮, ৫৯; আহমাদ আমিন, ফজরুল ইসলাম, মিসর : মাতবাআভুস লাজনাহ, পূ. ১৭০, ২৫৩, ২৬০

৩২. প্রান্তক্ত, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩৫৮, ৫৯, আহমদ আমিন, প্রান্তক্ত, পৃ. ১৭০, ২৫২-২৬০

৩৩. প্রান্তক, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩৫৯, ৩৫৯, আহমদ আমিন, প্রান্তক, পৃ. ১৭০, ২৫২-২৬০

সাহাবিদের মধ্যে ইবনে মাসউদ [রা] কুফার শিক্ষা উপদেন্টা ছিলেন। হিজরি ২০ সালে ওমর [রা] তাঁকে বিচারক পদে নিয়োগ করেন। এছাড়াও তিনি বায়তুলমাল, শিক্ষা ও প্রশিক্ষণ, কোষাধ্যক্ষের দায়িত্ব পালন করেন। খলিকা উসমানের [রা] খিলাফতের শেষ দিকে তাঁর দায়িত্ব থেকে অব্যাহতি দেয়া হয়। শেষ জীবন তিনি মদিনার অতিবাহিত করেন। ৩8

তিনি রোগাক্রাক্ত হয়ে হিজরি ৩২ সালে ইনতিকাল করেন। মৃত্যুকালে তাঁর বরস হয়েছিল ৬০ বছরের উপরে। খলিকা উসমান রো] তাঁর জানাবার নামাযে ইমামতি করেন এবং উসমান ইবনে মাবউনের [রা] কবরের পাশে তাঁকে সমাহিত করা হয়। তাঁক কারো মতে, তিনি হিজরি ৩৪ সালে ইনতিকাল করেন। তাঁ

৩৪. আবদুল মা বুদ, প্রাহুক্ত, ১ম খণ্ড, পু. ১৪৫

৩৫. প্রান্তক, পৃ. ১৪৬; ড. ফাহাদ রুমী, প্রান্তক, পৃ. ২৭

৩৬. ইবনে কাইয়েস, এলামুল মুকিয়িন, মিসর : মাতবাআতুস সাআদাহ, ১৩৭৪ হি./১৯৫৫ খ্রি. পৃ. ৩২

## উবাই বিন কাব [রা] [মৃ. ৩৩ হি.]

রাসুলুলাহর মুকাসসির সাহাবি উবাই বিন কাব জ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় অবদান রাখেন। নিজের নাম উবাই, পিতা কাব। কুনিয়াত আবুল মুন্যির ও আবু তোফায়েল। তাঁর বংশ পরম্পরা হচ্ছে—

ابو السنذر أو ابو الطفيل ابي بن كعب بن قيس الانتساري الخزرجي

তিনি বায়াতে আকাবা ও বদরের যুদ্ধে উপস্থিত ছিলেন। পিলাকতে রাশেদার যুগে যাঁরা তাফসির শাস্তের উপর গবেষণায় আত্মনিয়োগ করেন উবাই বিন কাব তাঁদের মধ্যে অন্যতম। তিনিই প্রথম ব্যক্তি যাঁর সম্পর্কে রাসুল সাল্লাল্লাছু আলাইহি ওয়াসাল্লাম বলেছেন : পিল্লাল্লাছ প্রজন প্রাথমিদের মধ্যে উবাই বিন কাব সর্বোত্তম কারী। তিনি ওহি লিখকদের একজন। ছয়জন প্রাথমিদের মধ্যে উবাই বিন কাব সর্বোত্তম কারী। তিনি ওহি লিখকদের একজন। ছয়জন এক ন মধ্যে তিনি অন্যতম। ছয়জন হচ্ছেন— ১. ওমর; ২. আলি; ৩. আবদুল্লাহ; ৪. উবাই; ৫. যায়েদে ও ৬. আবু মুসা [রা]। কিতাবুল্লায় পারদর্শী সাহাবিদের অন্যতম সাহাবি ওবাই বিন কাব। ওহি লিখক হওয়ার কারণে কুরআনের আয়াতসমূহের নুযুলের কারণ, নুযুলের স্থান, সর্বপ্রথম ও সর্বশেষ আয়াত, নাসিখ—মানসুখ ইত্যাদি সম্পর্কে তিনি সম্যক পরিজ্ঞাত ছিলেন। হয়রত ইবনে আক্ষাসের মত ব্যক্তিও তাঁর নিকট জ্ঞানার্জন করেছেন। এর থেকে তাঁর বিশেষ মর্যাদা প্রতিভাত হয়। হয়রত মামার [রা] বলেন : ৬

ইবনে আব্বাসের জ্ঞানভাভার তিনজনের থেকে সমৃন্ধ হয়েছে। ওমর, আলি ও উবাই বিন কাব।'
কোন কোন বর্ণনা থেকে জানা যায় যে, উবাই বিন কাবই সর্বপ্রথম তাফসিরকারক যাঁর তাফসির গ্রন্থাকারে বিন্যুস্ত হয়। তার তাফসির গ্রন্থাকার একটি বিরাট সংকলন ছিল যা আবু জাফর রাযি রা। রবি ইবনে আনাসের মধ্যুস্থতায় আবু আলিয়া হতে রেওয়ায়েত করতেন। ইমাম ইবনে জারীর রা। ইবনে আবি হাতিম রা, ইমাম আহমদ বিন হান্মল এবং হাকেম তার থেকে রেওয়ায়েত গ্রহণ করেছেন। আর হাকেম রে) ৪০৫ হিজরি সালে ইনতিকাল করেন। কাজেই এই সংকলন পঞ্চম শতান্দী পর্যন্ত অবশিষ্ট ছিল।

যাহাবী, আততাকসির ওয়াল মুফাসসিরন, পাকিতান: এদারাতুল কুরআন, তা:বি:, ১ম খণ্ড, পৃ. ৯১

২. তিরমিনী, ৫ম খণ্ড, পৃ. ৬৬৫; ইবনু মাজাহ, ১ম খণ্ড, পৃ. ৬৮

৩, যাহাবী, প্রাগুক্ত, ১ম খণ্ড, ৯১-৯২

৪, প্রাণ্ডত

৫ তাকী ওসমানী, উলুমূল কুরআন, (বাংলা অনুবাদ) ঢাকা: আলজামিআতুল সিদ্দিকীয়া, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩৯৩

पाश्वी, जागिकतांकृत इस्काय, ३४ थव, १९, ०৮

৭. তাকী ওসমানী, প্রান্তক্ত, ২য় খণ্ড, পূ, ৩৯৩

৮. বুরুতী , আলইতকান, নিল্লী : কুতুবখানা এশাআতে ইসলাম, তা:বি:, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৮৯; তাকী ওসমানী, প্রাণ্ডজ, ২য় খন্ড, পৃ. ৩৯৩

আনাস বিন মালেক [র] থেকে বর্ণিত আছে যে, রাসুল [স] কাবকে বললেন, আল্লাহ আমাকে এই মর্মে আদেশ দিয়েছেন যেন আমি তোমাকে «لم يكن الذين كفروا » পাঠ করে শুনাই। কাব শুনে বললেন, الم يكن الذين كفروا তিনি বললেন হাঁ। অতপর কাব কাঁদতে শুরু করলেন।

উবাই ইবনে কাবের [রা] শিষ্যদের মধ্যে আবুল আলিরা, যায়েদে বিন আসলাম, মুহামাদে বিন কাব আলকুরাজী ও তাঁর পুত্র তোফায়েলের নাম বিশেবভাবে উল্লেখ করা যায়। ১০

আছনাদাবী বলেন : >>

"اخذ القران ومعانيه عن رسول الله صلى الله عليه وللم وكان بيد القراء"

তাঁর ওফাত নিয়ে বিভিন্ন অভিমত থাকলেও অধিকাংশের মতে তিনি ওমর ইবনুল খাভাবের [রা]

খিলাফতকালে ইনতিকাল করেন। আছনাবীর মতে, তিনি ৩৩ হি. মারা যান। কেউ কেউ তার
মৃত্যু সাল যথাক্রমে ২০ হি. ১৯ হি. ২২ হি.।১২

৯. মুসনাদ ইমাম আহমাদ, ৩য় খণ্ড, পৃ. ১৩

১০. ড. ফাহাদ রুমী, প্রাগুক্ত, পৃ. ২৯

১১. যাহাৰী, প্ৰাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ. ৯১ ; ড. ফাহাদ ক্ৰমী, প্ৰাণ্ডক, পৃ. ২৯

১২. ইসাবা, ১ম খণ্ড, পু. ৩২

# আবদুরাহ বিন আব্বাস [রা] [মৃ. ৬৮ হি.]

বিশ্বমানবতার মুক্তির দিশারী রাসুল মুহান্দাদ সাল্লাল্ল আলাইহি ওয়াসাল্লান —এর জীবদ্দশায় সাহাবায়ে কিরাম কুরআন বুঝার জন্য তাঁকে জিজ্ঞাসা করতেন। তিনি তাঁদের প্রয়োজনীয় জ্ঞান দান করতেন। রাসুলের ইনতিকালের পর সাহাবায়ে কিরামের মধ্যে যাঁরা কুরআনের তাফসির সম্পর্কে পারদর্শী ছিলেন, ঐতিহাসিক কারণে কুরআনের তাফসির করার দায়িত্ব তাঁদের উপরই অর্পিত হয়। মুসলিম সাম্রাজ্যের পরিধি সম্প্রসারিত হলে এবং জনারব জনগোষ্ঠী ইসলাম গ্রহণ করতে লাগলে সাহাবিদের এ দায়িত্ব আরো বহুগুণে বৃদ্ধি পায়। তাই তাঁরা স্বীয় জ্ঞান ও প্রজ্ঞার সাহায্যে রাসুল সাল্লাল্ল আলাইহি ওয়াসাল্লাম —এর পদাজ্ঞা অনুসরণ করে আলকুরআনের ভাব্য বিস্তারকরণে আত্মনিয়োগ করেন, তাঁদের মধ্যে রাসুলের সাল্লাল্লছু আলাইহি ওয়াসাল্লাম চাচাত ভাই, অগাধ জ্ঞান ও পাভিত্যের অধিকারী, আলকুরআনের সর্বোভ্য ভাব্যকার, খিলাফতে রাশেদার মজলিসে শুরার জন্যতম সদস্য হয়রত আবদুল্লাহ বিন আব্বাসের [রা] একজন অনন্য মনীবা।

তাঁর নাম আবদুল্লাহ, কুনিয়াত আবুল আববাস। পিতার নাম আববাস, মাতা উন্মূল ফাদল লুবাবা। কুরাইশ বংশের হাশেমী শাখার সন্তান। উন্মূল মুমিনিন মায়মুনা [রা] তাঁর আপন খালা। রাসুলের সাল্লালায় আলাইহি জ্যাসাল্লাম মক্কা থেকে মদিনায় হিজরতের তিন বছর পূর্বে তিনি মক্কার শিয়াবে আবি তালিবে জন্মগ্রহণ করেন। বাসুলের ইনতিকালের সময় তিনি তের বছরের কিশোর। এতদসত্ত্বেও তিনি রাসুলের এক হাজার ছয়শত ঘাটটি হাদিস মুখ্য্য করে সংক্রকণ করেন। ব

তিনি বয়সে নবীন কিন্তু জ্ঞানে প্রবীণ ছিলেন। একদা হবরত ওমর [রা] কুরআনের একটি আয়াতের ব্যাখ্যা জিজ্ঞেস করে আবদুল্লাহকে পরীক্ষা করেন। সে পরীক্ষায় তিনি উত্তীর্ণ হলে ওমর [রা] বলেন: 'আবদুল্লাহ তো বৃশ্বদের মত বুবক। তাঁর আছে একটি জিজ্ঞাসু জবান ও সচেতন অন্ত:করণ।'

তাফসির শাস্ত্রের তাঁর অগাধ পাণ্ডিত্য ও ব্যুৎপত্তি লক্ষণীয়। আমর ইবনে হাবশী বলেন : আমি ইবনে উমারকে একটি আয়াত সম্পর্কে জিজ্জেস করলাম। তিনি বললেন : তুমি ইবনে আব্বাসকে জিজ্জেস কর। কেননা মুহাম্মাদ সাল্লাল্ল আলাইই গ্যাসাল্লাম –এর উপর যা কিছু অবতীর্ণ হয়েছে সে সম্পর্কে অভিজ্ঞ ব্যক্তিদের মধ্যে যাঁরা অবশিষ্ট আছেন, তাঁদের মধ্যে তিনিই অধিক জ্ঞানী।

তাঁকে কেন্দ্র করে মকায় তাফসির শিক্ষা প্রদানের চর্চা প্রসিদ্ধি লাভ করে। তিনি ছিলেন কুরআনের ভাষ্য প্রদানের ক্ষেত্রে অনন্য। তাঁকে ترجمان القران বা কুরআনের ভাষ্যকার উপাধীতে ভূষিত করা হয়েছিল। ইবনে তাইমিয়ার মতে, মকার লোকেরা কুরআনের সর্বোৎকৃষ্ট তাফসির জ্ঞানের

ভ. ফাহাদ রদ্মী, উসুলুত তাফাসির, প্রাণ্ডভ, পৃ. ২৮

২. মুহামাদ আবদুল মা'বুদ, *আসহাবে রাসুলের জীবদ কথা,* ঢাকা : বাংলাদেশ ইসলামিক সে<del>'টা</del>র, ভৃতীয় প্রকা**র** ১৯৯৬, পৃ. ১৩১

৩, প্রাণ্ডভ

ইবনে হাজার আসকালানী, ইসাবা, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩৩২

৫. বাহাবী, সিয়ারু আলাম, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৩৪৭

৬. ইবনে তাইমিয়াঃ আল্লামা হবনু তাইমিয়া ১২৬৩ খ্রিটাবের ২৩ জানুয়ায়ি মৃতাবিক ৬৬১ হিজরির ১০ য়বিউল আউয়াল য়োজ সোমবার লামিশক -এর নিকটবর্তী হারয়ান' শহরেয় এক সয়াভ মুসলিম পরিবায়ে জনুয়হণ করেন। জন্মের পর তাঁয় পিতা আবনুল হালিম তাঁয় নাম রাখেন আহমল। তবে তিনি এই মূল নামে পরিচিত নন, তিনি ইবনু তাইমিয়া নামেই সমধিক

পরিচিত। তাঁর বংশ পরম্পরা হক্ষে- তাকিউদ্দিন আবুল আববাস আহমাদ ইবনে শিহাবিদ্দিন আবদিল হালিম ইবনে মাজসুদ্দিন আবদিস সালাম ইয়নে আর্যনিল্লাই ইবনে মুহামাদ ইবনিল খানর ইবনে আলি ইবনে আবদুল্লাই উবনে তাইমিয়া আল হাররানী আলহাৰলী। তাঁর বংশ সাভ-আট পুরুষ থেকে শিক্ষা- সাধনার উল্লেখযোগ্য মর্যানার অধিকারী। তাঁর পিতা হারলী মায়হাযের একজন বিখ্যাত আলিম ছিলেন। যিনি অসামান্য পাতিত্য আর বিচফণতার জন্য সিরিয়ার রাজধানী দামিশক -এর বিশ্ববিদ্যালয়ের অধ্যাপক নিযুক্ত হয়ে ছিলেন। আর পিতামহ মাজদুদ্দিন আরল বারাকাত 'মুনতাকাল আখবার' প্রস্তের প্রশেতা, হাদিস বিশেষজ্ঞ হাফিয় ছিলেন। আল্লামা তাইমিয়ার জন্মের পাঁচ বছর পূর্বে ১২৫৮ খ্রিটান্দে, নোসলরা বাগদাদ আক্রমণ করে দখল করে নেয়। আর তাঁর বয়স যখন সাত বছর তখন মোসলর। হাররান শহরে আক্রমণ চালার। তাই তাঁর পিতা মোসলদের অভ্যানায় এভাবার উদ্দেশে সপরিবারে দামিশকে চলে বাদ এবং তথায় স্থায়ীভাবে বসবাস ওক করেন। কিশোর ইবন ভাইনিয়া জ্ঞানার্ভানে আত্মনিয়োগ করেন। পিতা আবদুল হালিমের কারেই তাঁর প্রাথমিক শিক্ষার যাত্রা তরু হয়। পিতা পত্রকে করআন, তাফসির, হালিল, আরবি ভাষা প্রভৃতি বিষয়ে উন্তমক্রণে শিক্ষা দেন। অসাধারণ মেধা, আন্তর্য স্থতিশক্তির আধ্যায়ী হওয়ার কারণে তাইনিয়া প্রথমে আলকুর্মান মুখস্ক করেন। মত:পর তাফসির, হানিস, ধর্মতন্ত, আইন এবং আরবি ভাষা ও সাহিত্যে গভীর পাণ্ডিত্য অর্জন করেন। জানা যায়, ইবনু তাইনিয়া প্রায় দুই শতাধিক শিক্ষকের কাছ থেকে বিভিন্নমুখী শিক্ষালাভ করেন। তাঁর উল্লেখযোগ্য শিক্ষকদের মধ্যে রয়েছেন- আলকামাল ইবনে আবদ, আলকামাল আবদুর রহিম, শামসুদ্দিন আলহায়লী, ইবনে অবিল খারর, আবু বকর আলহারাবরী, মুসলিম ইবনে আল্লান, ইবনে আতা আলহানাকী, জামালুদ্দিন আসসায়রাফী ও আবিল উসর প্রমুখ। ইবনু তাইমিয়ার জানার্জনের স্বীকৃতি বিভিন্ন মনীধীর মন্তব্যে লক্ষ্য করা যায়। যাহাবী বলেন : ইবনু তাইমিয়া পরিণত বয়সের পূর্বেই কুরআন, হাদিস, ফিক্হ, মুনাজারা ও ফতওয়া দানে পারদর্শিতা লাভ করেন এবং শীর্যস্থানীয় আলিমদের অন্তর্ভুক্ত হন। ইবনে কুদামা বলেদ: তিনি সতের বছর বয়সে ফতওয়া প্রলান ও গ্রন্থ রচনায় মনোনিবেশ করেন। কথিত আছে, তিনি একবার যা শিখতেন তা কথনই ভূলে যেতেন না এবং ধর্মতন্ত ও আইন সর্ম্পকে তাঁর জ্ঞান ছিল এত বিশ্বদ ও ব্যাপক যে. কোন বিষয়ে তাঁর অভিমতকে প্রায় বত: সিদ্ধ বলে নেমে দেয়া হতে। ৬৮১ হিজরিতে পিতার ইমতিকালের পর তিমি পিতার শুন্য পদে হাম্বলী মাযহাবের আইন বিষয়ের অধ্যাপক পদে নিযুক্ত হম। কিন্ত ১২৯৯ প্রিটাক্তে কারয়েয়ে অবস্তানকালে আল্লাহর দিকাত বা গুণাবলি সর্ম্পতে এক কতওয়া প্রসামকে উপলক্ষ করে শাফেদ্ধি মাযহাবপন্থীরা তাঁর বিরুদ্ধে জনমত গতে তললে অধ্যাপনার চাকরিটি ছেভে লিতে বাধ্য হন। অবশ্য ত্রিশ বছর বয়সে তাঁকে প্রধান বিচারণতির পদ গ্রহণের জন্য আমন্ত্রণ জানালে তিনি তা প্রত্যাখ্যান করেন। এরপর তিনি কায়রো গমন করে মোংগলদের বিক্লম্বে জিহাদ প্রচারণার কাজে আত্মনিয়োগ করেন। ১৩০৩ প্রিটালে দামিশকের নিকটবর্তী 'শাকহাব' নামক তানে মোংগলদের পরাজয়ের সময় তিনি উপস্থিত জিলেন। ১৩৫০ খ্রিটালে তিনি সিরিয়ার 'জাবাল-কাসরাওয়ান' নামক স্থানে ইসমাইলী, নুসাইরী ও হাকিমী নামক সম্প্রদায়ের বিরুদ্ধে জিহাদে লিঙ হন। হাকিমীরা হবরত আলি [রা] কে অত্রান্ত ও বিশ্বনবির [স] অন্যান্য সাহাবিকে কাফির মনে করতো, নামায আদায় করতো না, রোযা পালন করতো না, এমনকি শুকরের গোশতকেও হালাল মনে করতো। ১৩০৬ খ্রিটাব্দে ইবনু তাইমিল্লা শাফেয়ি কাবিল্ল সাথে পুনরার কাররো প্রত্যাবর্তন করেন এবং তাঁর বিরুদ্ধে আনীত বিচারসভার সমুখীন হন। তাঁর বিরুদ্ধে আনীত 'আল্লাহ মানবসুলভ আকৃতি বিশিষ্ট' এই মতবাদ প্রচারের অভিযোগের বিচার শেষে বিচারক তাঁকে কারারক্ষ করার আদেশ প্রদান করেন। তিনি দেড় বছর কারা ভোগ করার পর মুক্তি লাভ করে ১৩০৭ খ্রিটালে "ইভিহান" সম্পর্কে একটি গ্রন্থ রচনার জন্য পুনরায় কারাবরণ করেন। অত:পর মুক্তি পেয়ে দামিশকে প্রত্যাবর্তমের সমর পথিমধ্যে পুনরার রাজনৈতিক কারণে তাঁকে কলী করা হয়। এবারও দেও বছর কারাভোগ করার পর মুক্তি লাভ করেন। মুক্তি পেয়ে তিনি আলেকজান্ত্রিয়ার দূর্গে অবক্রম্ব হন এবং তথায় আট মাস অবস্থানের পর কায়রোতে আগমন করেন। সেখানে সুলতান তাঁর চরিত্রে বিমুগ্ধ হয়ে তাঁকে নিজের বিশ্ববিদ্যালয়ের অধ্যাপক নিবুক্ত করেন। ১৩১২ খ্রিস্টাব্দে তাঁকে সিরিয়া অভিমুখে গমনকারী সেনা সদস্যদের সাথে যাওয়ার অনুমতি দেরা হয়। কলে তিনি বাইতল মুকান্ধাস হয়ে দীর্ঘ সাত বছর সাত সপ্তাহ পরে পুনরায় লামিশকে প্রত্যাবর্তন করেন এবং পুনরায় অধ্যাপনার লায়িত গ্রহণ করেন। কিন্তু ১৩২০ খ্রিন্টাব্দে ভালাক বিল ইয়ামিন' সম্পর্কিত একটি বিভর্মিত কতওয়ার জন্য এক শাহী নির্দেশে লামিশকের দুর্গে বন্দী করা হয়। ৫ মাস ১৮ দিন কারাভোগের পর সুলতানের দির্দেশে মুক্তি লাভ করে তিনি পুনরায় অধ্যাপনায় আত্মনিয়োগ করেন। ১৩২৬ সালে 'জিয়ারতে কবর' সম্পর্কিত গ্রন্থ রচনার অভিযোগে সুলতানের মির্দেশে পুনরায় দামিশকের দুর্গে নভারবন্দী করা হয়। তার ভাই শারফুদ্দিন আবদুর রহমানের বিফ্রন্সে কোন অভিযোগ না থাকা সত্ত্বেও তিনিও স্বেচ্ছায় তাঁর ভাইয়ের সাথে কারাসঙ্গী হন। এখানে তাঁর ভাইয়ের সহযোগিতায় কুরআনের তাঞ্চসির, নিজের কুৎসা রটনাকারীদের বিরুদ্ধে পুত্তিফা এবং যেসফ মাসআলার কারণে তাঁকে কারারন্দ করা হয় সেসব মাসআলার উপর গ্রন্থ রচনায় আত্মনিয়োগ করেন। তাঁর লেখালেখির সংবাদ ছতিয়ে গডলে তাঁর লিখন উপকরণ কাগজ, ফলম, কালি সরবরাহ বন্ধ করে দেয়া হয়। ফলে লেখার উপকরণের বিকল্প হিসেবে করালা দিয়ে কারাগারের দেয়ালে লিখতে ওরু করেন। কিন্তু দুর্ভাগাক্রমে শক্রপক্ষের কাছে তাঁর এ লেখালেখির সংঘাদ পৌছে গেলে তারা ইবনু তাইমিয়ার সমস্ত পুঁথিপত্র কাগজ-কলম ছিনিয়ে দিয়ে যায়। এতে তিনি মনে আঘাত পান এবং মানসিকভাবে দুর্বল হয়ে নিষ্কর্মায় লায় জীবনযাপন করতে থাকেন। আল্লামা ইবনু তাইমিয়া একজন উত্তম চরিত্রের আদর্শ মানুষ ছিলেন। আয়যাহারী বলেন : তিনি সুদর্শন এবং উত্তম চরিত্রের অধিকারী ছিলেন, তত্র রং, প্রশস্ত কন্দ, সুউক্ত কন্ঠায়র, কালো ফন চুল এবং চকুরয় সনুজ্বন ছিল যাতে প্রতিভার নিদর্শন সুস্পষ্ট। শরিআতের প্রতি ভার অভুষ্ঠ সমর্থন ও ইসলামের সেবার ভিনি জীবন উৎসর্গ করে গেছেন। পার্থিব সুখ-সম্পদ, লুনিয়ার খ্যান্ডি-সন্মানকে ভিনি সর্বলা তুচ্ছ জ্ঞান করেছেন। ইসলামের মহিমা প্রচার করাই ছিলো তাঁর জীবনের অন্যতম ব্রত। তিনি আহমদ বিন হাপুলের অনুসারী ছিলেন, তবে তাঁর অন্ধ অনুকরণ করতেন না। বিদ্রাত্যে তিনি প্রায় দিতেন না। তিনি মাযার জিয়ারত ও 'অলিগণ বিশেষ ক্ষমতার অধিফারী' এই বিশ্বাসের একজন তীব্র

অধিকারী, কারণ তারা ইবনে আব্বাসের শিষ্য। <sup>9</sup> এখান থেকে ইবনে আব্বাসের কাছে শিক্ষা লাভ করে অনেক তাবেরি পরবর্তীকালে অমূল্য অবদান রেখে গেছেন। তাঁদের প্রচেক্টার তাকসির স্বতন্ত্র অভিজ্ঞানে আত্মপ্রকাশ করে। <sup>6</sup>

হবরত উমর [রা]—এর শাসনামলে স্বল্প বয়স সত্ত্বেও উমর ইবনে আব্বাসের [রা] থেকে পরামর্শ গ্রহণ করতেন। তিনি তাঁর কাছে কুরআনের তাফসির জিজেস করতেন। ইবনে আব্বাস [রা] একদিন করে তাফসির, হাদিস, ফিকাহ, সিরাত [নবি চরিত], মাগাযী [যুল্খ—বিগ্রহ], সাহিত্য, ইতিহাস সম্পর্কে আলোচনা করতেন।

ইবনে আব্বাসের পাণ্ডিত্য ও জ্ঞানের প্রসিন্থি মূলত পাঁচটি কারণে হয়েছিল। <sup>১০</sup> কারণগুলো হচ্ছে–

- মহানবি সাল্লালার আলাইহি ওয়াসাল্লাম –এর দোআা নবি সাল্লালার আলাইহি ওয়াসাল্লাম তাঁর জন্য বিভিন্ন সময়
  দোআা করেছিলেন। বেমন–
  - থে আল্লাহ! তাকে কুরআনের জ্ঞান ও হিকমাত শিক্ষা
    দাও'।
    <sup>১১</sup>
  - रह बाहार। जूमि जारक बीरनत मठिक तूर्य माउ, जारक । اللهم فقه في الدين وعلمه التاويل ♦

সমালোচক ছিলেন। তিনি বলতেন: রাসুল [স] কি বলেননি যে, কেবল তিনটি মসজিদ ব্যতীত সওয়াবের নিয়াতে সকর করা বৈধ নয়, মঞ্জার মাসজিদুল হারাম, বাইতল মুকান্দাস এবং আমার মসজিদ (মসজিদে নববি)"। ইবনু তাইমিয়ার কবি ও কবিতার সাথে কোন সম্পর্ক না থাকলেও তিনি যে একজন কাব্য প্রেমিক ছিলেন এতে কোন সন্দেহ নেই। কবিতার মাধ্যমে নিজের ইবাদতের স্পৃহা প্রকাশ এবং কোনো কোনো জ্ঞান বিষয়ক প্রশ্নের উত্তর প্রদান করেছেন। জনৈক যিমি ইয়ান্টুদি 'ভাগ্য' সম্পর্কিত বিষয়ে ৮টি কবিতা লিখে তাঁর সামনে উপস্থাপন করলে তিনি তৎক্ষণাৎ ১৯৯ টি কবিতা লিখে তার উত্তর প্রদান করেন। তাঁর কবিতাগুলো আল বিদায়া ওয়ান নিহায়া, তাবাকাত-ই- সুবকি ও ফতওয়া হালাবিয়াতে বিদ্যামান আছে। আল্লামা ইবনু তাইমিয়ার ৫৫ বছরের জীবন জেল-জরিমানা, অসংখ্য সংগ্রাম আন্দোলনের মধ্য দিয়ে অতিবাহিত হলেও এসব কিছ তাঁর জ্ঞান গবেষণার ক্ষেত্রে আদৌ প্রভাব কেলতে পারেনি। বরং এসব কিছু জ্ঞানার্জনের পথে অগ্রসর হতে আরো উৎসাহ যোগিয়েছে। কারাগারে অবস্থানকালে জ্ঞানচর্চা ও অসংখ্য এন্থ রচনায় তার প্রমাণ পাওয়া যায়। ইয়নে হাজার আসকালানী তাঁর দুরারুল কানিদা এছে তাইমিয়ার পাঁচ শতাধিক এছের কথা উল্লেখ করেছেন। আর নওয়াব সিদ্দিক হাসান খান (মৃ. ১৩০২ হি.) তাঁর 'ইতহাফুন নুবালা' এস্থে ৪৮০ খানা গ্রন্থের নামোরেখ করেছেন। তন্মধ্যে ১৫৯ খানা গ্রন্থের অন্তিত্ত্বের সন্ধান পাওয়া যায়। তাঁর অপ্রকাশিত বহু পাওুলিপি পৃথিবীর বিভিন্ন গ্রন্থাগারে সংরক্ষিত আছে। সম্প্রতি সউদি সরকারের সৌজন্যে এবং রাবিতাতুল আলম আল ইসলামির উদ্যোগে 'মাজমুআতুল কতওয়া' গ্রন্থখনি ৩৪ খণ্ডে প্রকাশ পেয়েছে। ড. সিরাজুল হক তাঁর Imam Ibn Taimiya and His Projects of Reform এছে ২৫৬ টি এছের একটি তালিকা উল্লেখ করেছেন। তন্যধ্যে প্রসিদ্ধ করেকটি থাত্বের মধ্যে রারোছে কিতাবুল ইমান: কিতাবুল ইস্তিকামাত; কতওয়ায়ে মিছরিয়া।; রিসালাতুল কুরকান বাইনাল হান্ধি ওয়াল বুতলান; আত তিবইয়াৰ ফি মুযুলিল কুরআন; আল ইকলিল ফিল মুতাশাবিহ ওয়াত তাবিল; ফিতাবু ফি উসুলিল ফিকছ; আলবাহকল মুহিত; রাফউল সালাম আদ আয়িমাতিল আলাম; আলমাসায়িলুল ইঙ্কান্দারিয়া; আলকুরআদ বাইনা আউলিয়াউর রহমান ওয়া আওলিয়াউশ শয়তান; আলকুরআন বাইনাত তালাক ওয়াল ইমান; আল মিহনাতুল মিসরিয়া; কারিলাতুল কুরআন। আল্লামা ইবনু অহিমিত্তা কারাগারে যখন জ্ঞান চর্চায় আত্মনিয়োগ করেন তখন দুশমনরা তাঁর লেখার যাবতীয় উপতরণ ছিনিয়ে শিয়ে গেলে তিনি কয়েদীদের মাঝে কুরআনের দরস দিতে ওরু কয়েম। এজাবে দরস, সালাত আদায় ও কুরআন তিলাওয়াতের মাধ্যমে তিনি প্রশান্তি লাভ করার চেষ্টা করেন। জেলখানায় তাঁর অপর হাফিজ দুই ভাই-সঙ্গী হওয়ার কারণে তিন ভাই মিলে কুরআনের দাওর করতেন। এতাবে ৮০ বার কুরআনের দাওর করার পর ৮১ বারে সুরা কামারের শেষ দুইটি আয়াত তিলাওয়াত করার সময় ১৩২৮ সালে তিনি ইনতিকাল করেন। অত্যন্ত ভাবগদ্ধীর পরিবেশে তাঁর জানাযা অনুষ্ঠিত হয়। জানাযায় প্রায় দুই লক্ষ পুরুষ এবং শদের হাজার প্রীলোক উপস্থিত হয়। যাদের দর্শনের তিনি তীত্র বিরোধিতা করেছিলেন, সেই সুফিদের সমাধিস্থলেই তাকে সমাধিস্থ করা হয় এবং লক লক জনতা তাঁর স্বৃতিতে শেব শ্রদ্ধা নিবেদন করেন। সুফিদের সমাধিস্থলের উপর সিরিয়া বিশ্ববিদ্যালয়ের একাভেমিক তবন নির্মাণ করা হলেও তাইমিয়ার কবরটি আজও অন্তণ্ন আছে।

আয়্যাহারী, আততাফাসির ওয়াল য়ফাসসিরুন, করাচি, ১ম খণ্ড, পৃ. ৬৫;

৮. ড. এম.এম, রহনান, প্রাণ্ডক, পু, ২৩১

৯. ইনসাইক্রোণেজিয়া অব ইসলাম (উর্দু)

১০. আয যাহাবী, প্রাগুক্ত, ১ম খণ্ড, ৬৭

১১. প্রাহুক্ত, পৃ. ৬৭

তাবিল বা ব্যাখ্যার পদ্ধতি শিখাও'।<sup>১২</sup>

- اللهم بارك فيه وانشرمنه । তাকে বরকত দান কর এবং তাঁর মাধ্যমে দ্বীনি ইলমের চর্চা ব্যাপক কর।
- الله المالحكة 'হে আল্লাহ! তাঁকে তুমি হিকমাত দান কর'। ١٥٠
- আবদুল্লাহ ইবনে আব্বাস [রা] য়য়ং বর্ণনা করেন, একদা আমি রাসুলের দরবারে গিয়ে হয়রত জিবরাইল [আ] কে দেখতে পেলাম। জিবরাইল [আ] রাসুল সালালার আলাইহি ওয়াসালাম কে লক্ষ্য করে বললেন : এ লোকটি আপনার উন্মাতের মধ্যে সুবিজ্ঞ ব্যক্তিত্বে পরিণত হবেন, আপনি তার জন্য দোআ করুন। ১৬
- নবি পরিবারের প্রশিক্ষণ লাভ। নবি সালালার আলাইই ওয়াসালাম এর সাহচর্য লাভ, নবি সালালার আলাইই ওয়াসালাম থেকে অনেক কিছু শ্রবণের সৌভাগ্য তিনি লাভ করেছিলেন। অনেক কিছুই তিনি রাসুলের কাছ থেকে প্রত্যক্ষ করেছেন।
- ৩. নবি সাল্লায় আলাইই ওয়াসাল্লাম এর ওফাতের পর বিশিক্ট সাহাবিদের সংস্পর্শ লাভ করেন। তাঁদের থেকে অনেক বর্ণনা গ্রহণ করে নিজে বর্ণনা করেছেন। কুরআন নাযিলের অনেক স্থান ও কারণ সম্পর্কে অবহিত হয়েছেন। এ প্রসজ্যে তিনি নিজেই বলেছেন : ১৭ রাসুলের ইনতিকালের পর আমি একজন আনসারী সাহাবির কাছে উপস্থিত হয়ে বললাম, এখনও রাসুলের অনেক সাহাবি জীবিত রয়েছেন, তাঁদের থেকে আমাদের কুরআন ও হাদিসের জ্ঞানার্জন করা উচিত। আনসারী সাহাবি আমার প্রস্তাবে তেমন আগ্রহ প্রকাশ না করলে আমি নিজেই ঐ ব্যক্তির কাছে গমন করলাম। মধ্যাহ্নকালীন বিশ্রামের সময় উপস্থিত হলে তাঁর দরজার চাদর বিছিয়ে শুয়ে পড়লাম। বাতাস ধুলাবালি উড়িয়ে আমার শবীর একাকার করে ফেলল। অথচ আমি তাঁকে জাগ্রত করে সাক্ষাতের অনুমতি চাইলে তিনি অনুমতি দিতেন। তিনি য়র থেকে বেড়িয়ে আমার অবস্থা দেখে বললেন, হে রাসুলের চাচাত তাই! আপনি কি উদ্দেশে এসেছেন! আমাকে খবর দিলে তো আমি নিজে গিয়েই সাক্ষাৎ করে আসতাম। তথন তিনি বললেন : 'জ্ঞান এসে গ্রহণ করার বস্তু, গিয়ে বিতরণ করার বস্তু নয়।'
- আরবি ভাষা ও সাহিত্যে অগাধ পাণ্ডিত্য। তিনি আরবি ভাষা ও সাহিত্যের বৈশিক্টা ও স্টাইল সম্পর্কে সম্যক পরিজ্ঞাত ছিলেন। এ সম্পর্কে যাহাবী বলেন :<sup>১৮</sup>
  - "حفظه للغة العربية ومعرفت لغريبها وادابها وغصائصها واساليبها- وكثيرا ما كان يستشهد للمعنى الذي يفهمه من لفظ القران بالبيت والاكثر من الشعر العربي-
- ইজতিহাদের যোগ্যতা অর্জন। আল্লাহ তাআলা তাঁকে কোন বিষয় সম্পর্কে ইজতিহাদ করার যোগ্যতা দান করেছিলেন। সত্য বলার সাহস তাঁর মধ্যে ছিল। এতে কোন সমালোচকের

ইবনে হাজার আসকালানী, আল ইসাবা, ২য় বঙ, পৃ. ৩২৩; উসলুল গাবাহ, ৩য় বঙ, পৃ. ২৯০, ২৯১; ইমাম আহমান, য়ুসনাল, ১ম বঙ, পৃ. ২৬৬

১৩. প্রান্তক্ত, পৃ. ৩২৩

১৪. সুযুতী, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৮৭

১৫. আবদুল মাবুদ, প্রাগুক্ত, পু. ১৩৩

১৬. সুযুতী, প্রাগুক্ত, পু. ৯০৯

১৭. আয় যাহাবী, প্রাগুক্ত, ১ম খণ্ড, পু. ৬৮

১৮, প্রাপ্তক

সমালোচনার কর্ণপাত করতেন না। একদা জনৈক ব্যক্তি হ্বরত ওমর [রা] এর কাছে কুরআনের এই আয়াত সম্পর্কে "ان السرات والارض كانتارتفا ففتفناها" ব্যাখ্যা জিজেস করলে তিনি ইবনে আক্বাসের কাছে পাঠিরে দেন। লোকটি ইবনে আক্বাসের কাছে ব্যাখ্যা জানতে চাইলে জানালেন 'আকাশের মুখবন্ধ হওয়ার' অর্থ বৃক্তি বন্ধ হওয়া আর 'জমিনের মুখবন্ধ হওয়ার' অর্থ উদ্ভিদ না জন্মানো। অত:পর আকাশের মুখ খোলা অর্থ বৃক্তি বর্ষিত হওয়া, আর জমিনের মুখ খোলা অর্থ উদ্ভিদ জন্মানো, লোকটি কিরে ইবনে উমর [রা] কে ইবনে আক্বাসের কৃত ব্যাখ্যা শুনালেন। তখন ইবনে ওমর [রা] বললেন: ' আমি এ যাবৎ মনে করতাম, কুরআন সম্পর্কে কথা বলা ইবনে আক্বাসের দু:সাহস বৈ কিছুই নয়। কিছু এখন বুঝতে পারলাম, সতাই ইবনে আক্বাসকে জ্ঞান দান করা হয়েছে।

"

हिन्दी कार्या कि कि स्वास्त कि स्वास कि स्वास

- ♦ হয়রত আবদুল্লাহ বিন মাসউদ [রা] বলেন : কুরআনের সর্বোত্তম ব্যাখ্যাকারী হলেন হয়রত
  আবদুল্লাহ বিন আব্বাস [রা]।

  २०
- ◆ হয়য়ত আবু ওয়েল বলেন : হয়য়ত আলি [রা] এর য়ৄয়ে আবদুয়াহ বিন আববাস হজ্জের দলপতি নিয়ৢয় হয়েছিলেন। তিনি ভায়য়ে সুরা বাকারা পাঠ করেন এবং এমন সুন্দরভাবে তাফসির করেন য়ে, য়িদ তুরকে, য়োম ও দহিলামের কাফিরগণ তা শুনতে পেত তবে তারাও তৎক্ষণাৎ বিনা বাক্যে মুসলমান হয়ে য়েত। ২০
- ◆্হবরত বায়িদ ইবনে সাবিত [রা] ইনতিকাল করলে হ্বরত আবু হুরাইরা [রা] মন্তব্য করেছিলেন : এই উন্মাতের বিজ্ঞ আলিম মৃত্যুবরণ করলেন এবং আশা করি আল্লাহ তাআলা আবদুল্লাহ বিন আব্বাসকে তাঁর স্থলাভিবিক্ত করবেন।<sup>২২</sup>
- ◆৴মাসরুক ইবনুল আজদা বলেন : 'আমি যখন ইবনে আব্বাসকে দেখলাম তখন বললাম 'সুলরতম ব্যক্তি, যখন তার কথা শুনলাম বললাম, 'সর্বোভ্যম প্রাঞ্জলতাবী' এবং যখন তিনি আলোচনা করলেন বললাম, 'সর্বাধিক জ্ঞানী ব্যক্তি।'<sup>২৩</sup>
- ◆ হয়রত ওমর [রা] বলেন : ইবনে আব্বাসের আছে একটি জিজ্ঞাসু য়বান এবং সচেতন অন্ত:করণ।<sup>২৪</sup>
- ◆ মুজাহিদ বলেন : ইবনে আব্বাস যখন তাফসির করতেন আমি তাঁর মধ্যে নূর দেখতে পেতাম। ३৬

১৯. প্রাত্ত

আল্লামা ইনানুদ্দিন ইবনে কাসির, তাকাসিরে ইবনে কাসির, মুখবদ্ধ, ভ. মুহামাদ মুজীবুর রহমান অনুদিত, ঢাকা, ৩য় সংকরণ ১৯৯৯, পৃ. ৪১

২১. প্রাণ্ডক, পু. ৪২

২২. মুহামাদ আবদুল মা'বুদ, প্রাণ্ডক্ত, পৃ. ১৩৯

২৩. প্রান্তক, পু. ১৩৭

২৪. প্রাপ্তক, পু, ১৩৮

২৫. আয়্যাহারী, আভতাফলির ওয়াল মুফাসসিরন, ১ম খণ্ড, পু. ৬৯

২৬, প্রায়ন্ত, পৃ. ৬৯

- ♦ ইবনে ওমর [রা] বলেন : রাসুলের উপর অবতীর্ণ কুরআন সম্পর্কে উম্মাতের মধ্যে হবরত ইবনে আব্বাস [রা] হচ্ছেন স্বচেয়ে জ্ঞানী ব্যক্তি।<sup>২৭</sup>
- ওরওয়া বলেন : ইবনে আব্বাসের তুল্য জ্ঞানী লোক আমার নয়রে আর পড়েনি। হযরত আবদুল্লাহ ইবনে আব্বাস সম্পর্কে পাশ্চাত্য সমালোচকগণ উদ্দেশ্যপ্রণোদিত বিভিন্ন অভিযোগ উত্থাপন করে। যেমন তাদের মতে- 'ইবনে আব্বসের মত এত কম বয়সে রাসুল [স] এর কথা ও কাজের মর্মানুধাবন করা অসম্ভব ব্যাপার।' পাশ্চাত্য সমালোচকলের এ দাবি অসাড়, অবৌক্তিক। তাদের দৃক্তিতে ইবনে আব্বাসের [রা] পাণ্ডিত্যের ব্যাপারটি আশ্চর্য হলেও বাস্তবে এতে আন্তর্যের কিছুই নেই। কেননা ইবনে আব্বাস [রা] ছাড়াও অনেক মনীবী এমন রয়েছেন যাঁরা অতি অল্প বয়সেই সূক্ষ ধীশক্তির অধিকারী হয়েছেন। বেমন হ্যরত সুলাইমান [আ]। তিনি অল ব্য়নে সূক্ষ বুন্ধির অধিকারী হয়েছিলেন, যাঁর সাক্ষ্য আল্লাহ তাআলা নিজেই দিয়েছেন। ইমাম ইবনে তাইমিয়া দশ বছর বয়সে সাধারণ দাঠ শেষ করে পনের বছর বয়সে কতওয়া দিতে শুরু করেন। আর সতের বছর বয়সে তিনি গ্রন্থ রচনার মনোনিবেশ করেন। শাহ ওয়ালি উল্লাহ [র] [মৃ. ১১৭৬ হি.] প্রায় এ বয়সেই একজন সুবিজ্ঞ আলিমে পরিণত হন। মাওলানা আবদুল হাই লাখনুবী [মৃ. ১৩০৪ হি.] মাত্র ১৬-১৭ বছর বয়সে অনেক মূল্যবান গ্রন্থ রচনা করেন। এভাবে অনেকেই অল্প বয়সে জ্ঞানে প্রদীপত হয়েছেন, ইতিহাসে তাঁদের প্রমাণ পাওয়া বায়। কাজেই ইবনে আব্বাসের ঘটনা নতুন কোন ঘটনা নয়। এছাড়াও ইবনে আব্বাসের প্রজ্ঞার জন্য রাসুল সাল্লাল্য আলাইহি ওয়াসাল্লাম দোআ করেছিলেন। ২৯

এছাড়া প্রাচ্যবিদ গোল্ড যিহের আরও একটি বিভ্রান্তি ছড়িয়ে দিয়েছেন। তা হচ্ছে-

"ইবনে আব্বাস কর্তৃক সবচেয়ে নির্ভরযোগ্য সমস্টি যা আলি ইবনে আবি তালহার সূত্রে বর্ণিত। এ সম্পর্কে গোল্ড যিহের মন্তব্য করেনে, হাদিস শাস্ত্রের বিচারকগণ স্বীকার করেন যে, আলি ইবনে আবি তালহা নিজে ইবনে আব্বাসের কাছে উক্ত তাফসির সংক্রান্ত বক্তব্যগুলা শুনেননি, যা তিনি স্বীয় গ্রন্থে উল্লেখ করেছেন।"

কিছু গোল্ড বিহের একথা উল্লেখ করেননি যে, হাদিস শান্তের বিজ্ঞ আলিমগণ যেখানে লিখেছেন আলি ইবনে আবি তালহা উক্ত তাফসির সংক্রান্ত বক্তব্যসমূহ হযরত ইবনে আব্বাসের [রা] কাছ থেকে শুনেননি। সেখানে তাঁরা গবেষণার পর একথাও লিখেছেন যে, এ বক্তব্যগুলো কিছু তিনি সংগ্রহ করেছেন সাইদ ইবনে জুবাইর [রা] থেকে। এ ব্যাপারে আল্লামা ইবনে হাজার আসকালানী [র] বলেন:

'যখন অন্তর্বর্তী মাধ্যমগুলো সম্পর্কে জানা গেল এবং তিনি বিশস্ত বর্ণনাকারী, তখন এ বর্ণনা গ্রহণ করতে কোন সমস্যা নেই।'<sup>৩১</sup> আলি ইবনে আবি তালহা [রা]–এর স্ব্রটি ছাড়াও হযরত ইবনে আব্বাসের [রা] বর্ণনাগুলোর আরো একাধিক সহিহ<sup>৩২</sup>

২৭, প্রাহত, পু. ৬৯

২৮. আবদুল মা'বুদ, প্রাণ্ডক, পৃ. ১৩৮

২৯. মিশকাতুল মাসাবিহ গ্রন্থের মুখবন্ধ, মাওলাশা নূর মোহাত্মাদ আজমী অনূদিত, ঢাকা, চতুর্থ মুদ্রণ, ১৯৯২, পৃ. ২৮

৩০. গোল্ড যিহায়, মাযাহিবুত তাফসির আল ইসলামি, আরবি অনুবাদ ড. আবদুল হালিম, পৃ. ৯৮

৩১, ইবনে হাজার আসকালানী, *তাহযিবুত্ তাহযিব*, ৭ম খণ্ড, ৩৩৯; সুয়ুতী, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৮৮

بعد أن عرفت الواسطة وهي شقة فلا ضير في ذالك.

৩২. সহিহ ঃ যে হালিদের সনদ মৃত্যাসিল এবং রাবীগণ প্রত্যেকই উত্তম শ্রেণীর, আদিল ও যাবিতরপে বিষেচিত যা শায় ও ইন্মাত থেকে মুক্ত, তাকে সহিহ হালিস বলে। |বি: দ্র: তালমিকুর রাধী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৬৩|

বা হাসান<sup>৩৩</sup> সূত্র বিদ্যমান আছে।<sup>৩৪</sup> বেমন–

"ابو ثور عن ابن جريج عن ابن عباس رضى الله عنه يا حجاج محمد عن سعيد بن جبير عن ابن عباس رضى الله عنه- يا ابن اسحاق عن محمد بن عكرمة اوسعيد بن جبير عن ابن عباس غيره

তবে ইবনে আব্বাস নিম্নোক্ত সূত্রে যা বর্ণনা করেছেন সেগুলো দুর্বল সূত্র।<sup>৩৫</sup> যেমন–

ত্ত "মুজাবিরা ইবনে জাবি সালিহ জান জালি ইবনে জাবি তালহা জান ইবনে জাববাস' সূত্রটি বেশি নির্জরযোগ্য। ইমাম বুখারী [র] এ পনথাকেই জবলন্দন করেন। ত ننوير المغنياس تغيير ابن 'তানবিরুল মিকবাস ফি তাফসিরে ইবনে জাব্বাস' তাফসির শাস্তের এই গ্রন্থটিকে ইবনে আব্বাসের তাফসির হিসেবে মনে করা হয়। এ গ্রন্থটি মিসর থেকে বেশ কয়েকবার মুদ্রিত হয়েছে। বস্তুত এ তাফসিরটি কামুসুল মুহিত গ্রন্থের প্রণেতা জাবু তাহের বিন ইয়াকুব জাল ফিরোজাবাদী জাশ শাকেরি কর্তৃক সংগৃহীত। ত এটাকেই জাজকাল 'তাফসিরে ইবনে আব্বাস' বলে ধারণা করা হয়। অথচ এ গ্রন্থটিকে তার দিকে সম্পৃক্ত করা মোটেই সমীচীন নয়। কেননা এ গ্রন্থটি কর্নথটিক তার দিকে সম্পৃক্ত করা মোটেই সমীচীন নয়। কেননা এ গ্রন্থটি এবর সূত্রে বর্ণিত। ত হাদিস শাস্তের পণ্ডিতগণ এ সনদটিকে না না না মিথার ধারাবাহিকতা' বলে আখ্যায়িত করেছেন। জতএব তাফসিরের এ গ্রন্থটি নির্জরযোগ্য নয়। ইবনে আব্বাসের প্রতি এটিকে সম্পৃক্ত করার মার্বে কোন সার্থকতাও নেই। ত এটিকে সম্পৃক্ত করার মার্বে কোন সার্থকতাও নেই। ত ত

ইবনে আব্বাসের [রা] তাফসিরের পদ্ধতি হলো— কুরআন দ্বারা আয়াতের ব্যাখ্যা করা। কোনো আয়াতের ব্যাখ্যায় কুরআনের আয়াত না পাওয়া গেলে তিনি হাদিস দিয়ে ব্যাখ্যা করতেন। এতাবে কুরআনের আয়াতের ব্যাখ্যায় হাদিস না পাওয়া গেলে তিনি ইজতিহাদ দ্বারা তাফসির করতেন। এ জন্যে তিনি আরবদের রীতিনীতি ও তাঁদের প্রচলিত বাগধারা এবং প্রবাদ প্রবচনের সাহায্য নিতেন। তিনি শব্দগত বিশ্লেষণে বেশি প্রয়াসী ছিলেন বলে জানা যায়। শব্দগত বিশ্লেষণের ক্ষেত্রে তিনি আরবি কবিতার দ্বারা উদাহরণ উপস্থাপন করতেন। <sup>80</sup> তিনি বলতেন: 80

"اذا قرأتم شيئا من كتاب الله فلم تعرفوه فطلبوه في اشعار العرب فان الشعر ديوان العرب"

৩৩. হাসামঃ ঐ হাদিসকে বলে, যার সন্দ মুন্তাসিল তবে রাবীর স্থৃতিশক্তি কম এবং শায় ও ইল্লাত থেকে মুক্ত।
[বি: দ্র: মান্রা আলকান্তান, মাবাহিস ফি উলুমিল হাদিস, পৃ. ৭১]

৩৪. তাকী ওসমানী, প্রাগুক্ত, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩৮৯

৩৫. প্রায়ক্ত, পৃ. ৩৯০,

৩৬ ইনসাইক্রোপেভিয়া অব ইসলাম (উর্দু) প্রাণ্ডক, পু. ৭১

৩৭, আয়য়াহানী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পু. ৮১

৩৮. ফিরোজাবাদী, তাদাবিক্রল মিকবাস, পু. ৬৬

৩৯. আয্যাহাবী, প্রান্তক্ত, ১ম খণ্ড, পু, ৮২

<sup>8</sup>o. *भागाविज्ञन भुकाममितिन* , ५२ খণ্ড, পृ. 98

৪১. *হসনুস সাহাৰা ফি শারহে আশআরিশ সাহাবা*, ১ম খণ্ড, ভূমিকাংশ

হবরত ওসমান [রা]—এর শাসনামলে সংঘটিত 'ফতুহাতে আফ্রিকা' যা হারবুল ইনদিলাহ নামে খ্যাত ইবনে আব্বাস ছিলেন এ যুদ্ধের প্রধান সদস্য। সিফ্ফিনের যুদ্ধে তিনি প্রধান সেনাপতির দায়িত্ব পালন করেন। আর হবরত আলি [রা]—এর সময় তিনি বসরার গভর্নরও ছিলেন। আবু বকর মুহাম্মাদ ইবনে মুসা তাঁর ফতোওয়াগুলোকে ২০ খণ্ডে একত্রিত করেছেন। ৪২

শেষ বয়সে তাঁর দৃক্টিশক্তি রহিত হতে থাকে। ৬৮হিজরি মুতাবিক ৬৮৬ মতান্তরে ৬৮৮ খ্রি:
তায়েফ নগরীতে ইনতিকাল করেন। মৃত্যুকালে তাঁর বয়স হয়েছিল ৭১ বছর। মুহাম্মাদ ইবনুল
হানফিয়া তাঁর জানাবার নামাবে ইমামতি করেন। তায়েফের "মসজিদে ইবনে আক্বাস' –এর
পিছনের দিকে এই মহান সাহাবিকে সমাহিত করা হয়। তাঁকে কবরে রাখার পর আলকুরানের এই
আয়াতখানি পঠিত হয়েছিল–<sup>80</sup>

"এবং প্রবেশ কর আমার জানাতে।"

ভাবের বিশ্বর আমার জানাতে।

ভাবের আমার জানাতে।

ভাবের আমার আমার জানাতে।

ভাবের ভাবের আমার জানাতে।

ভাবের ভাবের ভাবের ভাবের আমার জানাতে।

ভাবের ভাবের ভাবের ভাবের ভাবের ভাবের ভাবের ভাবের আমার বিশিষ্ট বালাদের মধ্যে এবং প্রবেশ কর আমার জানাতে।

৪২. দ্র: ইনসাইক্লোপেডিয়া অব ইসলাম (উদু)

৪৩. আলবুরআন, সুরা ফাজর, আয়াত : ২৭-৩০

## নাইদ ইবনে জুবায়ের [র]

|জন্ম : ৪৫ হি., নৃত্য : ৯৪ হি.]

সাইদ ইবনে জুবারের প্রসিম্প তাবেরি মুফাসসিরের অন্যতম। নাম সাইদ পিতা জুবারের। উপাধি আবু মুহাম্মাদ অথবা আবু আবদুল্লাহ। পূর্ণ নাম আবু মুহাম্মাদ/আবু আবদুল্লাহ সাইদ ইবনে জুবায়ের বিন হিশাম আলআসাদী আলওয়ালী। তিনি ৪৫ হিজরিতে জন্মগ্রহণ করেন।

শরীরের বর্ণ কালো হলেও চরিত্রের দিক থেকে তিনি উন্তম চরিত্রের অধিকারী ছিলেন। ইতিনি আবেদ ও যাহেদ ছিলেন। প্রত্যেক দুই রাত্রে তিনি কুরআন খতম করতেন। একবার কাবার চত্ত্বরে এক রাকাতেই সম্পূর্ণ কুরআন পাঠ করেন। যাহাবীর মতে, তিনি হাবশী ছিলেন। ইবনে আফাস ও ইবনে ওমর থেকে তিনি জ্ঞানার্জন করেন। তিনি সাহাবিদের একটি বড় অংশের থেকে জ্ঞানার্জন করেন। প্রসিন্ধ মুফাসসির হযরত ইবনে আফাস ও ইবনে মাসউদ [রা] থেকেও তিনি বর্ণনা করেন। তাকসির চর্চার সাথে সাথে তিনি কিকহ, হাদিস ও কিরআত শাস্ত্রে পাণ্ডিত্য জর্জন করেন। ও তাঁর কিরাআত সাহাবিদের কাছেও আস্থা অর্জন করে। ইসমাইল বিন আবদুল মালেক বলেন: সাইদ বিন জুবারের রম্বান মাসে আমাদের ইমামতি করতেন। তিনি একরাতে আবদুল্লাহ ইবনে মাসউদের কিরআত, অন্য রাতে যারেদ ইবনে সাবিতের কিরআত, অন্য রাতে অন্যদের কিরাত পাঠ করতেন। এতাবে তিনি সব সময়েই করতেন। কুরআনের গুর রহস্যের তথ্যের জ্ঞানাহরণের কারণেই তিনি কিরআত শাস্ত্রে এই অভিজ্ঞতা অর্জন করতে পেরেছিলেন।

তাঁর অসাধারণ মুখ্যথ শক্তি ছিল। যা একবার শুনতেন তা মুখ্যথ হয়ে যেত। এ সম্পর্কে ইবনে আব্বাস বলতেন : তিনি প্রজ্ঞাবান সাহাবি হয়রত ইবনে আব্বাস, ইবনে মাসউদ, আনাস ও আবদুল্লাহ বিন মুগাফফাল [রা] প্রমুখের থেফে শিক্ষাগ্রহণ করেন। তিনিই সর্বপ্রথম তাফসির শাদ্র প্রথমনকারী। তাফসির শাদ্রে তাঁর দক্ষতা অনস্বীকার্য। কাতাদাহ [র] বলেন : তাবেয়িদের মধ্যে চারজন জ্ঞানে পারদর্শী ছিলেন। ১. আতা বিন রাবাহা মানাসিক বা হজ্বে, ২. সাইদ বিন জুবায়ের তাফসিরে; ৩. ইকরামা সিরাতে ও ৪. হাসান বসরী হালাল–হারাম সম্পর্কে জ্ঞান রাখতেন। সুকিয়ান সাওরী [র] বলেন: তামরা চার ব্যক্তি থেকে তাফসির গ্রহণ কর। ১. সাইদ বিন যুবায়ের; ২. মুজাহিদ; ৩. ইকরামা ও ৪. দাহ্হাক [র]।

১. যাহাবী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পু. ১০২

২. প্রাণ্ডক

৩. সাবুনী, প্রাখক্ত, পৃ. ৮১

<sup>8.</sup> যাহাবী, প্রাণ্ডক

৫. প্রায়ন্ত

৬. সাবুদী, প্রাগুক্ত, পু. ৮০

৭. নববী, প্রাপ্তক, ১ম খণ্ড, পৃ. ২১৬

মুফতী আমিমুল ইহসান, আভতাদাবীয় ফি উদুলিত তাফাসিয়, পৃ. ৯৯

৯. সুমুতী, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পু. ২৪৩

১০, প্রাথজ

হবরত সাইদ ইবনে জুবারের [র] খলিফা আবদুল মালেক ইবনে মারওয়ানের নির্দেশে একখানি তাফসির গ্রন্থ রচনা করেছিলেন। খলিফা তার তাফসিরখানি শাহী গ্রন্থাগারে সংরক্ষণ করেছিলেন। কিছুকাল পর এই তাফসিরখানি হবরত আতা ইবনে দিনারের [র] [মৃ. ১২৬ হি.] হস্তগত হয়। তিনি এই সংকলনটির উপর ভিত্তি করে এই তাফসিরের রেওয়ায়েতগুলোকে হবরত সাইদ ইবনে জুবায়ের [র] হতে মুরসাল তথা সূত্র উল্লেখ না করে বর্ণনা করতেন। ১১ এ কারণে আতা ইবনে দিনার [র] হতে সাইদ ইবনে জুবায়ের রি – এর বেসব রেওয়ায়েত বর্ণিত আছে সেগুলো মুহান্দিসদের পরিভাবায় বিজাদা [লুখ্ব পুস্তক] বলা হয়। গ্রহণবোগ্যতার দিক থেকে এগুলো বেশি নির্ভরযোগ্য নয়। ১২

সাইদ ইবনে জুবায়ের [র] অনেক রেওয়ায়েত মুরসাল বা সাহাবির নামের মধ্যস্থতা অনুক্ত। তবে তাঁর মুরসাল রেওয়াতগুলো নির্ভরযোগ্য। হযরত ইয়াইয়া ইবনে সাইদ [র] বলেন : <sup>১০</sup> সাইদ ইবনে জুবায়েরের [র] মুরসাল রেওয়াতগুলো আতা ও মুজাহিদ [র]-এর মুরসাল রেওয়ায়েতসমূহের তুলনায় আমার নিকট অধিক প্রিয়। সাইদ ইবনে জুবায়ের [র] তাফসিরের পাশাপাশি ফিকহ শাস্ত্রেও দক্ষতা অর্জন করেছিলেন। ইবনে আব্বাসের [র] কাছে কুফাবাসী কোন বিষয়ের ফতোয়া জানতে গেলে তিনি বলতেন, আমার কাছে কেন আস, তোমাদের কাছে কি সাইদ ইবনে জুবায়ের নেই?<sup>১৪</sup> খাছিফ [র] বলেন:<sup>১৫</sup> প্রজ্ঞাবান তাবেয়িদের মধ্যে সাইদ ইবনে মুসাইয়ােব তালাক, আতা হজ্জ্ব, তাউস হালাল-হারাম, আবুল হাজ্ঞাজ মুজাহিদ বিন জাবর তাফসিরে দক্ষতা অর্জন করেছিলেন, আর সাইদ ইবনে জুবায়ের [র] উক্ত সব বিষয়ের পারদর্শী ছিলেন। আর এ কারণেই ইবনে আব্বাস [র] সকল বিষয়ে তার উপর নির্তর করতেন। >৬ আমর ইবনে মায়মুন তার পিতার সূত্রে বর্ণনা করে বলেন: >৭ যখন সাইদ ইবনে জুবায়ের ইনতিকাল করেন, তখন পৃথিবীতে এমন কেউ ছিল না যারা তাঁর ইলমের মুখাপেক্ষী হয়নি। ১৮ আহমদ বিন হাম্বাল বলন :১৯ الارض احدا الارض احدا العجاج عيدا وما على وجه الارض احدا া কেউ কেউ সাইদ ইবনে জুবায়ের [র] কে মুজাহিদ, তাউসের চেয়ে বিজ্ঞ আলিম মনে করতেন। ২০ আর কাতাদা [র] তাঁকে তাবেরিদের মধ্যে সুবিজ্ঞ মুফাসসির বলে মনে করতেন। আবুল কাসেমে আততাবারী তাঁকে বিশ্বস্ত, হুজ্জাত ও ইমামুল মুসলিমিন বলতেন। <sup>২১</sup> তিনি ইবাদত ও বুহদ তথা দুনিয়া বিমুখতার ক্ষেত্রে সুপ্রসিন্ধ ছিলেন। রাতে ইবাদত করতেন, আর এভাবে আল্লাহর দরবারে ক্রন্দন করতে করতে দৃষ্টিশক্তি হারিয়ে কেলেন। ২২ আবু শায়খ বলেন :২০ ৯৫

১১. আসকালানী, প্রাণ্ডভ, ৭ম খণ্ড, পু. ১৯-১৯৯

১২. তাকী ওসমানী, প্রাগুক্ত, ২য় খণ্ড, পু. ৩৯৫

১৩. আসকালানী, প্রাণ্ডক্ত, ৪র্থ খণ্ড, পু. ১৪

১৪. বাহাবী, প্রাক্তক, ১ম খণ্ড, পু. ১০৩

১৫. প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৬৫

১৬. ঘাহাৰী, প্ৰাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পু. ১০৩

১৭. প্রাত্তক

১৮. প্রান্তক

১৯. সাবুদী , প্রাণ্ডক, পু. ৮১

২০. যাহাবী, প্রাঞ্চ্জ, পু. ১০৩

২১. প্রাত্ত

২২, তাকী ওসমানী, প্রান্তক্ত, ২য় খণ্ড, পূ. ১৯৫

২৩. ড. হুসাইন যাহাবী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পূ. ১০৩

হিজরি সালের শাবান মাসে তিনি হাজ্জাজ ইবনে ইউসুফের হাতে শাহাদাতবরণ করেন। শাহাদাতের সময় তাঁর বয়স হয়েছিল ৪৯ বছর। শাহাদাতের পূর্বে তিনি হাজ্জাজের সাথে মুনাযারায় অবতীর্ণ হয়েছিলেন। যার মাধ্যমে ইমান, বিশ্বাস, আল্লাহর প্রতি অবিচল আস্থার প্রকাশ পায়। ২৪

বর্ণিত আছে যে, হাজ্ঞাজ যখন সাইদ ইবনে জুবাইরের ঘাড়ে আঘাত করলেন, তখন সাইদ বললেন: আমাকে দুই রাকাত নামায পড়ার সুযোগ দাও। হাজ্ঞাজ নাছারাদের কিবলা ছাড়া অন্যদিকে ফিরে নামায আদার করতে অনীকৃতি জানায়। ঘাড়ে আবার আঘাত শুরু করলে তিনি কিবলার দিকে ফিরে বললেন: «فاينما تولوا فشم وجه الله شهر الله محمد رسول الله محمد رسول الله محمد رسول الله الا الله محمد رسول الله الا الله محمد رسول الله الا

তাকী ওসমানীর মতেও তিনি ৯৪ হিজরি সালে <sup>২৬</sup> ইনসাইক্লোপেডিয়া অব ইসলামের ভাষ্য মতে ৬৫ হিজরি সালে তিনি ইনতিকাল করেন। <sup>২৭</sup>

২৪. প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পু. ১০৩

২৫. সাবুদী, প্রাণ্ডক, পু. ৮১

২৬. তাকী ওসমানী, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩৯৫

২৭. দ্র: ইনসাইক্রোপেডিয়া অব ইসলাম [উর্দু]

# আবুল আলিয়া [র] যেতা. ৯০ হিজরি]

আবুল আলিয়া রাফী বিন মাহরান আররিয়াহী প্রসিন্ধ তাবেরি মুফাসনিরের অন্যতম। তাঁর নাম রাফী বিন মাহরান। কুনিরাত আবুল আলিরা। বনী রিয়াহ গোত্রের একজন নারীর মুক্তদাস ছিলেন। তিনি জাহেলী যুগ পরেছেন। রাসুল [স]—এর ওফাতের পরে ৬০ বছর বয়সে তিনি ইসলাম কবুল করেন। তিনি আলি [রা], ইবনে মাসউদ [রা], ইবনে আক্রাস [রা], ইবনে ওমর [রা], উবাই বিন কাব [রা] ও আয়শাসহ প্রসিন্ধ সাহাবি থেকে তাফসির বর্ণনা করেছেন। খ্যাতিমান ও বিশ্বস্ত তাবেরি মুফাসসির হিসেবে তাঁর অনন্য অবদান লক্ষ্য করা যায়। ইবনে মুইন, আবু যারআ ও আবু হাতেম তাঁকে একজন বিশ্বস্ত রাবী হিসেবে আখ্যায়িত করেছেন। তিনি পবিত্র কুরআন হিফ্য করেন এবং এতে দক্ষতা অর্জন করেন। কুরআনের কিরাআত সম্পর্কেও তিনি পারদর্শিতা অর্জন করেন। কাতাদার [র] মতে, রাসুল [স]—এর ওফাতের পর তিনি ১০ বছর কিরাআতুল কুরআন চর্চা করেন। আর হাফসা [রা] বর্ণনা মতে, তিনি ওমরের সময়ে তিনবার কুরআন পড়েন। ইবনে আবি দাউদ বলেন ত

# "ليس احد بعد الصحابة اعلم بالقرأة من ابي العالية."

তিনি উবাই ইবনে কাব [রা] থেকে বর্ণনা করে তাফসিরের একটি কপি তৈরি করেন। তাঁর বর্ণনার এসব সূত্র ছিল অতীব বিশুল্ধ। ইবনে জারির ও ইবনে আবি হাতিম তাঁর এই নুসখা থেকে অনেক বর্ণনা গ্রহণ করেছেন। অনুরূপ হাকেম মুস্তাদরাক গ্রন্থে ও ইমাম আহমাদ বিন হাম্পল মুসনাদ গ্রন্থে অনেক বর্ণনা গ্রহণ করেন।

আবুল আলিয়া [র] ফিকহ ও তাফসির শাস্তে প্রসিদ্ধি লাভ করলেও তাফসিরের ক্ষেত্রে তাঁর অবদান বেশি। হ্যরত ইবনে আব্বাস [রা] আবুল আলিয়া [র] কে নিজ খাটের উপরে বসাতেন আর কুরাইদেরকে খাটের নিচে বসাতেন। আর বলতেন : ﴿ هَكَذَا الْعَلَمُ بِزِيدَ الشَّرِيفَ شُرِفًا ﴿

আদনাছাবী ও ড. হুসাইন আয্যাহাবীর মতে, তিনি ৯০ হিজরি সালে ইনতিকাল করেন। ড. যাহাবীর মতে, এই মতটিই অগ্রগণ্য। তবে যাহাবী ও আলী সাবুনীর মতে, তিনি ৯৩ হিজরি সালে ইনতিকাল করেন। মৃত্যুকালে তাঁর বয়স হয়েছিল ৮০ বছর। ৭

আলি সাবুমী, আততিবইয়ান, য়য়া : আলামূল কুতুব, ১য় সংয়রণ ১৯৮৫/১৪০৫,পৃ. ৮২

রাসুল [স]-এর আর্বিভাবের পূর্বে আরব দেশের অবস্থা অতীব শোচনীয় ছিল। ঐতিহাসিকগণ ঐ সময়কে (৫০০-৬১০ খ্রি.) জাহেলী

যুগ বা অঞ্জতা - অলত্বের যুগ নামে অভিহিত করেছেন।

বি: দ্র: গোন্ড যিহার, মুসলিম ভাত্তিজ (ইংরেজি অনুবাদ), লন্ডন : ১৯৬৭, পৃ. ২০১-২০৮/

ড. ছসাইন আয্যাহারী, আততাফাসির ওয়াল মুফাসসিরদন, পাকিডান : এলারাতুল কুরআন, ১৯৮৭ খ্রি./১৪০৭ হি., ১ম খ্র, পৃ.
১১৫

৪. প্রার্ভ

৫. আলী সাবুনী, প্রাণ্ডক, পু. ৮৩

৬. আদনাছাবী, প্রান্তক্ত, পৃ. ৯; ড. হুসাইন আয্যাহাবী, প্রান্তক্ত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১১৫

৭. যাহাবী, সিয়ারু আলাম আননুবালা, বৈজত : মুআসসাসাত্র রিসালাহ ,তা:বি:, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ২১৩; আলী সাবুনী, প্রাণ্ডক, পৃ. ৮৩

# চতুর্থ অধ্যায়

# হিজরি দ্বিতীয় শতকের বিখ্যাত মুকাসসিরবর্গের জীবন ও তাকসির পদ্ধতি

### একনজরে

- কু মুজাহিদ ইবনে জাবর (র)
- আবু আবদুল্লাহ ইকরামা (র)
- তাউস ইবনে কায়সান [র]
- হাসান বসরী [র]
- আতা বিন রাবাহ [র]
- কাতাদা বিন দিআমা [র]
- মুহামদ বিন কাব আলকুরাবী [র]
- যায়েদ বিন আসলাম [র]

# হিজরি বিতীয় শতকের বিখ্যাত মুফাসসিরবর্গের জীবন ও তাফসির পদ্ধতি

সাহাবিগণের যুগ ও তাবেরি যুগের প্রথমার্ধকে হিজরি প্রথম শতক গণনা করা হয়। এই শতকের পরিসমান্তির পর হিজরি দ্বিতীয় শতকের সূচনা হয়। এই শতকে তাফসির সংকলন, সম্পাদনা ও প্রকাশনার কাজের অতিযাত্রা শুরু হয়। আর তাবেরিগণ তাফসির অতিজ্ঞানের গোড়াপত্তনে অগ্রণী ভূমিকা পালন করেন। তারা তাফসির বিদ্যার ব্যুৎপত্তি অর্জনের জন্য সাহাবিদের শিষ্যত্ব গ্রহণ করেন। সাহাবিদের সাথে দীর্ঘ সাহচর্বের কারণে তারা অতি অল্প সময়ে এ বিষয়ে প্রভূত জ্ঞানার্জন করেন। এ সময়ে ইসলামি রাক্ট্রের পরিধি বিস্তৃতি লাভ করলে তাবেরিগণ সাহাবিদের সাথে ইসলাম প্রচারের নিমিত্তে মুসলিম জাহানের প্রত্যন্ত অঞ্চলে ছড়িয়ে পড়েন। তারা যেখানেই পদার্পণ করেছেন সেখানেই কুরজান সুন্নাহর প্রচার–প্রসারে ভূমিকা রেখেছেন। ড. ফাহাদ রুমী বলেন : ১

"يشترك التابعون رحسهم الله تعالى مع الصحابة رضى الله عنهم في اهم التفسير الا انهم نظراً لتلقيهم التفسير عن الصحابة واتساع الفتوعات الاسلامية جدت اسس اخرى"

### তাফসির পন্ধতি

ড.ফাহাদ রুমী হিজরি দ্বিতীয় শতকের তাফসিরের ৫টি পদ্ধতি বর্ণনা করেছেন। তাবেরিগণ এসব পদ্ধতি অবলম্মনে কুরআনের তাফসির করেছেন। পদ্ধতিগুলো হচ্ছে—২

- তাফসিরুল কুরআন বিল কুরআন তথা কুরআন দারা কুরআনের তাফসির। তাফসিরের পদ্ধতিগুলোর মধ্যে এটি একটি সর্বোত্তম পদ্ধতি। এ বিষয় বিস্তারিত বিবরণ সাহাবিদের তাফসির পদ্ধতিতে উল্লেখ করা হয়েছে।
- তাফসিরুল কুরআন বিসসুনাহ তথা হাদিস দ্বারা কুরআনের তাফসির। তাবেরিগণ যখন কোনো আয়াতের ব্যাখ্যা অন্য কোনো আয়াতে খুঁজে পেতেন না, তখন তাঁরা হাদিসের শরণাপন্ন হতেন। তাফসিরের এ পম্পতিটিরও বিস্তারিত বিবরণ সাহাবিদের তাফসির পম্পতিতে উল্লেখ করা হয়েছে।
- ৩. তাফসিরুল কুরআন বি আকওয়ালিস সাহাবা তথা সাহাবিদের বক্তব্য দ্বারা কুরআনের তাফসির। তাবেয়িগণ যখন কোনো আয়াতের ব্যাখ্যায় কুরআন ও হাদিসের ব্যাখ্যা খুঁজে পেতেন না তখন তাঁরা সাহাবিদের বক্তব্য দ্বারা তাফসির করতেন। সাহাবিদের বক্তব্যকে তাঁরা প্রাধান্য দিতেন। কেননা তাঁরা তাফসিরের জ্ঞান সাহাবিদের কাছ থেকেই অর্জন করেছেন। তাফসিরের বিশুদ্ধতা বাচাইয়ের জন্য তাঁদের সামনে উপস্থাপন করতেন। মুজাহিদ বিন জাবর [র] বলেন:৬

১. ড. কাহান রুমী, উসুসুত তাফসির, রিয়ান : মাকতাবাতৃত তাওবা, ১৪১৬ হি., পৃ. ৩১

১. প্রাগ্ত

তাকসির অভিজ্ঞানের বিফাশধারা, ২য় অধ্যায় দ্র:

তাফসির অভিজ্ঞানের বিকাশধারা, ২য় অধ্যায় দ্র:

৬, ইবনে তাইনিয়া, প্রাণ্ডক, পু. ১০২

"عرضت النصحف على ابن عباس ثلاث عرضات من فاتحته الى خاتمته اوقفه عند كل أية منه وأسأله عنها."

৪. আলফাহমু ওয়াল ইজতিহাদু তথা তাবেয়িদের জ্ঞান গবেষণা দ্বারা কুরআনের তাফসির। তাবেয়িগণ যখন কুরআনের কোনো আয়াতের ব্যাখ্যায় কুরআন, হাদিস ও সাহাবিদের বক্তব্য বুঁজে পেতেন না, তখন তাঁরা ইজতিহাদ করতেন। অর্থাৎ তখন তাঁরা কুরআন, সুনাহ ও সাহাবিদের বক্তব্যের আলোকে গবেষণা করে কুরআনের তাফসির করতেন। তাঁরা আরবদের তাষা জ্ঞানেও পারদর্শী ছিলেন। তাবেয়িগণ যেহেতু সাহাবিদের থেকে তাফসিরের জ্ঞানার্জন করেছেন, সেহেতু তাঁরা সাহাবিদের পরে গবেষণা করবেন এটাই সময়ের বৌক্তিক দাবি। ড. কাহাদ রুমী বলেন : ٩

"وقد تلقوا التفسير عن الصحابة وسمعوا صنهم مالم يسمعه غيرهم فحق لهم أن يجتهدوا بعد ذالك."

৫. আহলি কিতাবদের বর্ণনা দারা কুরআনের তাফসির। তাবেয়িগণ কুরআনের ব্যাখ্যায় ইয়ায়ুদি খ্রিস্টানদেরও বক্তব্য-বর্ণনা সংযোজন করেছেন। কেননা কুরআনে নবিদের কাহিনী ও পূর্ববর্তী উন্মাতদের বর্ণনা বিস্তারিতভাবে উপস্থাপিত হয়নি। ইসলামের বিস্তৃতির ফলে আহলে কিতাবগণ ইসলাম গ্রহণ করেন, ফলে স্বাভাবিক কারণেই তাবেয়িগণ যখন কোনো ব্যাপারে সমস্যায় পড়তেন তখনই তাদের শরণাপর হতেন, তাদের থেকে বিস্তারিত বর্ণনা গ্রহণ করতেন। তাফসির শাস্ত্রে এমন বর্ণনা সূত্রকে ইসয়াইলিয়াত বলে। অধিকাংশ ইসয়াইলী বর্ণনা আবদুল্লাহ বিন সালাম, কাবুল আহবার, ওয়াহাব বিন মুনিক্রাহ ও আবদুল মালেক বিন জুরাইজ নামক আহলি কিতাবদের থেকে গ্রহণ করা হয়েছে।

## তাফসিরের বৈশিক্ট্য

হিজরি দ্বিতীয় শতকের মুফাসসিরদের তাফসিরে সাধারণত নিম্নোক্ত বৈশিক্ট্যাবলি লক্ষ্য করা যায়। যেমন—

- ১. তাফসির সাহিত্যে ইসরাইলী বর্ণনার অনুপ্রবেশ। এ শতকের তাফসির সাহিত্যে অনেফ ইসরাইলী বর্ণনা লক্ষ্য করা যায়। কেননা নব দীক্ষিত মুসলমানগণ কুরআনে বর্ণিত অনেক ব্যাপারে অজ্ঞ থাকায় ইয়াহুদী, খ্রিস্টান পণ্ডিতদের থেকে সাহায্য গ্রহণ করতেন। এ ক্ষেত্রে ইসলাম গ্রহণকারী একজন ইয়াহুদী পণ্ডিত কাবুল আহবার এ ধরনের বর্ণনার অগ্রপথিক। অবশ্য পরবর্তীকালে এসব বর্ণনা ভুল প্রমাণিত হওয়ায় আরবরা তাঁদের ভুল বুঝতে পারেন। ১০
- ইসলামের বিজয়ের ফলে অনেক অনারবও ইসলাম গ্রহণ করেন। ফলে কুরআনের অনেক আয়াতের তাফসির জানার প্রয়োজনীয়তা দেখা দেয়, যা সাহাবিগণ থেকে কোন বর্ণনা পাওয়া

৭, ড, ফাহাদ ক্লমী, প্রাগুক্ত, পু. ৩১

৮. প্রাখক: পু. ৩২; এছাড়াও বি: দ্র; অত্র গবেষণা অভিসন্দর্ভের ১ম অধ্যায়

১. বি: দ্র: অত্র গবেষণা অভিসন্দর্ভ, ১ম অধ্যায়ের মুফাসসিরদের বর্জনীয় বিষয়াবলী, চীকা নং : ৫

৬. ওয়াহাবাত্য বৃহাইলী, আলইলয়াইলিয়াত ফিত তাফলির ওয়াল হালিস, কায়রো : মাকতাবা ওয়াহাবা, ৪র্থ সংস্করণ ১৯৯০
 খি./১৪১১ হি., পৃ. ৩৩

যায়নি। তাই তাবেরিগণ মানুবের প্রয়োজনের কথা চিন্তা করে কুরআনের সেসব জিজ্ঞাসিত আয়াতের তাকসির পেশ করতেন। এভাবে তাবেরিগণ কুরআনের ব্যাখ্যায় আত্মনিয়োগ করেন।

- ৩. এশতকে তাকসির মূলত চর্চা ও রিওয়ায়িত–এর মাধ্যমে সংরক্ষিত হয়। প্রত্যেক শহরে তাকসির চর্চার কেন্দ্র গড়ে ওঠে। মঞ্চাবাসীরা ইবনে আব্বাসের [রা] কাছে, মদিনাবাসীরা উবাই ইবনে কাব [রা]–এর কাছে এবং ইরাকবাসীরা ইবনে মাসউদের [রা] কাছে তাকসিরের জ্ঞানার্জন করেন।<sup>১২</sup>
- মাবহাবী দৃক্তিভাজা প্রকাশ লাভ করে। ড. রুমী বলেন :১৩
   "ظهرت نواة الخلاف المذهبي فظهرت بعض الاراء التي تحمل في طياتها بذور هذه الناهب"
- ৫. এ সময়ে সনদভিত্তিক তাকসির বর্ণিত হয়। প্রত্যেকটি বক্তব্য সনদের মাধ্যমে বিবৃত হয়। কোন বক্তব্যই সনদ বর্জিত ছিল না। সনদের মাধ্যমে বক্তব্যের বিশুল্খতা, দুর্বলতা যাচাই বাচাই করা হয়।<sup>১৪</sup>

### তাকসিরের হুকুম

হিজারি দ্বিতীয় শতক বা তাবেয়িগণের তাকসির গ্রহণীয় কীনা এব্যাপারে আলিমগণের মধ্যে মতবিরোধ বিদ্যমান। তনাধ্যে ইবনে আকিল, ইমাম আহমদ ও শোবা ইবনুল হাজ্জাজ—এর মতে, তাবেরিগণের তাকসির গ্রহণযোগ্য নয়। ২৫ তারা এ মতের সপক্ষে নিম্নের বৌক্তিক প্রমাণ উপস্থাপন করেন। যেমন—

- ◆ তাবেরিগণ সাহাবিগণের ন্যায় রাসুল [স] থেকে কুরআন শ্রবণ করেননি। তাই তাঁদের তাকসিরের উপর আমল করা যায় না।<sup>১৬</sup>
- ◆ তাবেয়িগণ কুরআন নাবিলের সময় উপস্থিত ছিলেন না। কুরআন নাবিলের পরিবেশ পরিস্থিতি সম্পর্কে তারা অনবহিত। এ কারণে কুরআনের বক্তব্য হুদয়ড়ামে তাঁদের ভুল—ভ্রান্তি হওয়া অয়াভাবিক নয়। অতএব তাবেয়িদের তাফসির দলিল হিসেবে গ্রহণবোগ্য হতে পারে না।²٩
- ♦ তাবেয়িগণের আদালত বা ন্যায়পরায়ণতা সাহাবিগণের ন্যায় দলিল হারা প্রমাণসিল্থ নয়। তাই এঁদের তাফসির গ্রহণ করা যায় কীতাবে? ইমাম আবু হানিফা এই মর্মে বর্ণনা করেন : ১৮ ।

  "ماجاء عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فعلى الرأس والعين وماجاء عن أصحابه فلا التركه وما جاء عن التابعين فهم رجال اجتهلوا نحن رجال نجتهد."
- ♦ শোবা ইবনুল হাজ্জাজ বলেন, শরিজাতের ফুরু (الفروع) –এর ব্যাপারে তাবেরিগণের বক্তব্য

১১. ড. কাহান ক্রমী, প্রাণ্ডক, পৃ. ৩২

১২. ভ. হুসাইন আয়্যাহারী, আততাফ্রসির ওয়াল মুফাসসিকন, গাকিন্তান : এদারাতুল কুরআন, তা:বি:,, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৩১

১৩. ড. কাহাদ রুমী, প্রাগুক্ত, পৃ. ৩৩

১৪. প্রাত্ত

১৫. প্রায়ক

১৬. প্রার্ভক

১৭. প্রাত্ত

১৮. ইবনে আবদুশ শাকুর, ফাওয়াতিহুর রাহমুত বি শারহি মুসাল্লামাতুস সুবুত, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৮৮

যেখানে দলিল হিসেবে গ্রহণযোগ্য নয়, সেখানে তাফসিরের ক্ষেত্রে কিভাবে তাঁদের বক্তব্য দলিল হিসবে গ্রহণযোগ্য হতে পারে? অর্থাৎ তাঁদের তাফসির গ্রহণীয় নয়। যারা তাবেরিদের বক্তব্য গ্রহণযোগ্য না হওয়ার পক্ষে কথা বলেছেন, তাঁদের অভিনতই সঠিক। তবে যখন তাঁদের বক্তব্যে ইজনা হবে, তখন তা গ্রহণযোগ্য হবে, দলিল হিসেবে গ্রহণ করাতে কোনো সন্দেহ থাকবে না। শান কানৈক্য থাকে, তবে তখন কতিপরের কথা দলিল হিসাবে গ্রহণীয় তো হবেই না। এঁদের পরবর্তীদের কথাও গ্রহণীয় হবে না। এ ক্ষেত্রে কুরআন, সুন্নাহ, আরবদের চিন্তাধারা ও সাহাবিদের বক্তব্যের প্রতি প্রত্যাবর্তন করা যেতে পারে। ভাল্লেখ থাকে যে, জমহুর আলিম ও শায়খুল ইসলাম, ইবনে তাইমিয়া এই অভিমতের সাথে একমত। শালান্তরে অধিকাংশ মুকাসসির ও ইমাম আহমদের অন্য মতানুসারে, যখন কোনো আয়াতের তাফসির, সুনাহ ও সাহাবিদের বক্তব্যের মধ্যে পাওয়া যাবে না, তখন তাবেরিগণের তাফসির গ্রহণীয় হবে। এদের সপক্ষের বৌক্তিক প্রমাণ হিসাবে নিম্নের বক্তব্য উপস্থাপন করেন। যেনন

- ◆ তাবেরিগণের তাফসির এই জন্য গ্রহণযোগ্য বেহেতু তাঁরা সাহাবিদের থেকে জ্ঞানার্জন করেছেন, তাদের সাহচর্য থেকে খুব কাছ থেকে তাঁদেরকে অনুসরণ করার সুযোগ পেরেছেন। তাবেরিগণ সাহাবিদের মজলিসে উপস্থিত থেকে তাঁদের আমল অনুসরণ করেছেন। তাঁরা সাহাবিদের থেকে যা শুনেছেন তা অন্যরা শ্রবণ করার সুযোগ পায়নি।<sup>২২</sup>
- ♦ তাবেরিগণের তাফসির এইজন্য গ্রহণযোগ্য থেহেতু তাবেরিগণ কুরআনের প্রত্যেকটি আয়াত সন্পর্কে জ্ঞান রাখতেন, অত্যন্ত সতর্কতার সাথে ব্যাখ্যা করতেন। এক্ষেত্রে মুজাহিদের [র] বক্তব্য প্রণিধানযোগ্য। তিনি বলেন :<sup>২৩</sup>

"عرضت المصحف على ابن عباس ثلاث عرضات من فاتحت الى فاتسته اوقف عند كل أبة منه وأسأله عنها."

কাতাদা [র] বলেন : ২৪ "مافي القران اية الاوقد معت فيها شيئا."

আর শাবী বলেন :<sup>২৫</sup> "واللك ما من أية الاوقد سألت عنها."

এভাবে তাবেরিগণ জেনে শুনে বিচার–বিশ্লেষণ করে কুরআনের তাকসির করতেন। আল্লামা ইবনে জারির তাবারী বলেন :<sup>২৬</sup>

"عن ابى مليكة قال : رأيت مجاهداً سأل ابن عباس عن تفسير القران ومعه الواحة قال فيقول له ابن عباس اكتب حتى سأله عن التفسير كله."

১৯, ইবনে তাইমিয়া, প্রান্তক্ত, পু. ১০৫

২০, প্রাক্তর, ১০৪-১০৫

২১. মুসা ইবরাহিম, উলুমুল কুরআন, আবহা : দারু আমার, ১৯৯৬ খ্রি./১৪১৬ হি., পূ. ৯৯

২২, আবদুল মুনয়িম (সম্পাদনা), আন্তুকাতুল মুতামামাহ, রিয়াদ : মাকতাবা নাযার, ১ম সংস্করণ ১৯৯৭ খ্রি./১৪১৮ হি., পূ. ৯৭

২৩. ইবনে তাইনিয়া, প্রাভক্ত, পু. ১১৩

২৪. আদনাহারী, *তাবকাতুল মুফাসসিরিদ*, মদিনা : নাকতাবাতুল উলুম ওয়াল হিকাম, ১ম সংকরণ ১৯৯৮ খ্রি./১৪১৭ হি., ২য় খঙ, পু. ৪৩

২৫. প্রায়ন্ত

২৬. তাবায়ী, জামিউল বায়াদ আন ভাষিণি আইয়িল কুরজান, বৈয়ত : দায়ল ফিফায়, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩১

সুফিয়ান সাওরী বলেন : ২৭

### "اذا جاءك التفسير عن مجاهد نحيك."

উপরোক্ত বক্তব্য দ্বারা তাবেরিগণের তাফসির গ্রহণযোগ্য হওয়া প্রমাণিত হয়। তাই বলা যার, তাবেরিগণের তাফসির বদি সন্দেহমুক্ত হয় তবে গ্রহণ করাতে কোন দোব নেই। সাথে সাথে যেসব বক্তব্যে ইজমা হয়েছে তাও গ্রহণীয়। মুসাইদ ইবন সুলাইমান বলেন : ১৮

### "ما اجمعرا عليه هذا يكون حجة."

তবে তাবেরিদের বক্তব্য যদি আহলি কিতাবের সূত্র থেকে প্রাপত হয়, তাহলে সে বক্তব্য বর্জনীয়। এ বক্তব্যের উপর নির্ভর করা যবে না। ড. হুসাইন আযবাহাবী বলেন :<sup>২৯</sup>

"ان قول التابعى فى التفيير لايجب الأخذ به الا اذا كان ميا لا مجال للرأى فيه، فانه يؤخذ به حين المعلى المع

"لوكنت قرأت ابن مسعود لم احتج ان أسأل ابن عباس عن كثير من القران مما سألت." ইবনে তাইনিয়া বলেন :৩১

"فان اجمعوا على تفسير واحد وجب الأخذ به ولايرتباب في كونه حجة وان اختلفوا فلا يكون قول بعضهم حجة على بعض ولا على من بعدهم ويرجع في ذلك الى لغة القران او السنة اوعسوم لغة العرب أو اقوال الصحابة في ذلك."

এই বক্তব্যের প্রেক্ষিতে ড. ফাহাদ রুমী বলেন :৩২

"قلت وهذا مسالا خلاف فيه وانما الخلاف فيسا اذا ورد التفسير عن تابعي ولم يعرف له مخالف من التابعين فهذا مسا ينبغي الأخذ به وتقديسه على غيره لما لهم من فضل ومزية على من بعدهم في العلم."

২৭, প্রাত্ত

২৮. মুসাইন বিদ সুলাইনান, উসুলুত ভাফসিয়, বিয়ান : দাফ ইবনুল জাওয়ী, ১৪২০ হি., পৃ. ৩৯

২৯. ড. হুসাইন আযযাহাবী, প্রাগুক্ত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১২৭-১২৯

৩০. খালিদ আলইক, আলকুরকাদ ওয়াল কুরআদ, দামিশক : আলহিকমা, ১ম সংস্করণ ১৯৯৪ খ্রি./১৪১৪ হি., পৃ. ৬৩৩

৩১. ইবনে তাইমিরা, প্রাণ্ডক, পু. ১০৫

৩২, ড, ফাহান ক্লমী, প্রাণ্ডক, পু. ৩৫

### তাবেয়িদের তাফসির চর্চা

তাবেয়িদের কুরআন সুনাহর জ্ঞানাহরণের ঐকান্তিক ইচ্ছায় এবং সাহাবিদের নিরলস প্রচেষ্টায় মঞা, মিদিনা ও ইরাকে তাফসির চর্চার কেন্দ্র গড়ে উঠে। সাহাবিগণ এসব কেন্দ্রের শিক্ষক ছিলেন আর তাবেয়িগণ ছিলেন ছাত্র। কুরআনের জ্ঞানে পারদশী সাহাবিদের এসব কেন্দ্রে অবস্থানের কারণে মানুব তাদের কাছে আসতে থাকেন এবং ক্রমশ: তা বৃন্ধি পেতে থাকে। তাফসির চর্চার ক্রেত্রে কেন্দ্র তিনটি তাফসির অভিজ্ঞানের বিশেষ স্থান দখল করে নেয়। সংক্রিপত বিবরণ নিয়রূপ—

#### ১. মঞ্চা কেন্দ্ৰ

আবদুল্লাহ ইবনে আব্বাস মন্ধায় তাফসির চর্চার কেন্দ্র প্রতিষ্ঠা করেন। কুরআনের ভাষ্য প্রদানের ক্ষেত্রে তিনি ছিলেন অনন্য ব্যক্তি। তাঁকে কেন্দ্র করেই মন্ধায় তাফসির চর্চা প্রসিম্পি লাভ করে। এ প্রসঞ্জো ইবনে তাইমিয়া (র) বলেন :°

"اعلم الناس بالتفسير اهل مكة لانهم اصحاب ابن عباس"

'মঞ্চার অধিবাসীরা কুরআনের সর্বোৎকৃষ্ট তাফসির জ্ঞানের অধিকারী। কেননা তাঁরা ইবনে আক্রাসের শিষ্য।'

ইবনে আব্বাস মসজিদুল হারামে নিয়মিত তাফসিরের দরস দিতেন। এ সময় তিনি তাবেরিদের সামনে আলকুরআনের মর্ম উপস্থাপন করতেন। তাঁর কাছে শিক্ষা লাভ করে অনেক তাবেরি পরবর্তীতে অমূল্য অবদান রাখেন। তাঁদের প্রচেক্টায় তাফসির স্বতন্ত্র অভিজ্ঞানে আত্মপ্রকাশ করে। তাফসির অভিজ্ঞানের উৎকর্ষও সাধিত হয় এই সময়ে। মঞ্চা কেন্দ্রের প্রসিন্ধ মুফাসসিরগণের মধ্যে নিয়োক্তদের নাম বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য।

- ০১. আবু আবদুল্লাহ সাইদ ইবনে জুবায়ের [মৃ. ৯৫ হি.] 8
- ০২. আবুল হাজ্জাজ মুজাহিদ ইবনে জাবর [মৃ. ১০৪ হি.] °
- ০৩. আবু আবদুল্লাহ ইকরামা [মৃ. ১০৪ হি.]<sup>৬</sup>
- ০৪. আবু আবদুর রহমান তাউস ইবনে কায়সান [মৃ ১০৬ হি.]
- ০৫. আবু মুহাম্মাদ জাতা ইবনে আবি রাবাহ [মৃ. ১১৪ হি.]

১. দিয়াসাভুন ফিত ভাফসির, পু. ৭৪

২. ড. এম. এম রহমান, প্রাণ্ডক, পৃ. ৩২১

মুকান্দামা ইবনে তাইনিয়া ফি উবুলিত তাফরিয়, পৃ. ১৫; যাহাবী, প্রাথজ, ১ম খণ্ড, পৃ. ১০২; বুরুতী, আলইতকাদ ফি উলুমিল কুরআন, কুতুবখানা এশাআতে ইসলাম, তা:বি:, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩১৮-৩২৪

৪. তিনি হবরত আবদুরাহ ইবনে মাসউলের (রা) কাছেও শিক্ষা লাভ করেন। উমাইয়া খলিফা আবদুল মালেকের অনুরোধে তিনি ঘতর তাফনির রচনা করেন। বিভায়িত দেখা যেতে গায়ে: বাহারী, প্রাতক্ত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১০২; ইবনে খারিকান, অফায়াত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৬৪-৩৭০; আসকালানী, তাহবিব, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ১৩-১৪]

α. মূজাহিদের তাফসিরে তাবিল তথা মূক বিবেকের প্রাবল্য বিদ্যমান। বিভারিত দেখা যেতে পারে: আসকালানী, প্রাপ্তক, ১০ খণ্ড,
 প. ৪২; তাবারী, জানেউল বয়াদ আদ তাবিলে আইয়িল জুয়আদ, ১ম খণ্ড, ৩০, ২৫৩; ২৯ তম খণ্ড, প্, ১২০

তিনি আলি (রা) ও আবু হয়াইয়য় (রা) কাছেও শিকার্জন করেন। (বিভারিত দেখুন : আসকালানী, প্রাণ্ডজ, ৭ম খণ্ড, পৃ.
২৬০-২৭০; য়াহানী, প্রাণ্ডজ, ১ম খণ্ড, ১০৭-১১২)

এঁদের তাফসির করার পদ্ধতি ছিল কুরআনের কঠিন শব্দের বিশ্লেষণ ও আয়াত সংশ্লিফ্ট সৃক্ষ বিষয় উদ্ভাবন করা। এ সম্পর্কে কুয়াদ সিজগীন বলেন :

'তাঁদের তাফসিরের পদ্ধতি ছিল আয়াত সংশ্লিক্ট সুপত বিষয়কে ঐতিহাসিক ও ফিকহী দৃক্টিভজ্জিতে তাফসির করা এবং আয়াতে উল্লিখিত কঠিন শব্দের আভিধানিক বিশ্লেষণ ও এর যথার্থ মূল্যায়ন করা।'

#### ২. মদিনা কেল

মদিনার রাসুল [স]—এর রওয়া মুবারকের অবস্থান ও ইসলামি প্রজাতন্ত্রের রাজধানী হওয়ার কারণে অধিকাংশ সাহাবি এখানে অবস্থান করতে পছল করতেন, মদিনা ত্যাগ করা সমীচীন মনে করতেন না। এ সম্পর্কে ড. এম.এম রহমান বলেন : ই

Madina enjoys the privilege of this being frist capital of the Islamic state and here in the messenger of Allah is lying buried. Because of this, many of the companions of the prophet loved to stay there.

তাদের এখানে অবস্থান করায় লোকদের জন্য কুরআন শিক্ষালাভের এক অপূর্ব সুযোগ সৃষ্টি হয়, মদিনা পরিণত হয় জ্ঞানীগুণীদের মিলন মেলায়। তাবেরিদের যুগে সাহাবিদের প্রচেকায় এখানে তাকসির চর্চার একটি কেন্দ্র গড়ে ওঠে। অন্যান্যের মধ্যে উবাই ইবনে কাব (রা) ছিলেন এই কেন্দ্রের মুখ্য ব্যক্তি। মদিনা কেন্দ্র তাঁর নামেই পরিচিত ছিল। তিনি নিয়মিত এখানে তাকসিরের দরস দিতেন। অনেক তাবেয়ি তাঁর দরসে উপস্থিত হয়ে তাঁর শিষ্যত্ব গ্রহণ করেন এবং তাকসিরের ক্ষেত্রে প্রভৃত অবদান রাখেন। তাই এদের মধ্যে উল্লেখযোগ্য কয়েকজন হলেন—

- o). আবুল আলি হান্দাদ ইবনে কাব আল কুরাবী [মৃ. ১১৮ হি.] ১৩
- ০২. আবু আবদুল্লাহ মুহাম্মাদ ইবনে কাব আল কুরাযী [মৃ. ১১৮ হি.] <sup>১৪</sup>
- ০৩. আবু উসামা যায়দ ইবনে আসলাম আলমাদানী [মৃ. ১৩৬ হি.] ১৫

## ৩. ইরাক কেন্দ্র

ইরাকের রাজধানী ছিল কুফার। মানব সত্যতার ইতিহাসে ইরাকের স্থান অতি উচ্চ। সাহাবিদের সমর ইরাক মুসলিম সামাজ্যভুক্ত হয়। ফলে এখানে অনেক সাহাবি দ্বীন প্রচারের উদ্দেশে আগমন করেন। আবুল বাশার দুলাবীর মতে: কুফা নগরীতে রাসুলের ১০৫০ জন সাহাবির শুভাগমন ঘটেছিল, তাঁদের মধ্যে বদর যুদ্ধে অংশগ্রহণকারী ২৪ জন সাহাবিও ছিলেন। ১৬ এভাবে বসরা ও বাগদাদেও অসংখ্য সাহাবির আগমন ঘটে। এসব সাহাবির অনেকেই নবদীক্ষিত মুসলমানদের কুর্আন—সুনুহের তালিম দেরার জন্য এ অঞ্চলে স্থারীভাবে বসবাস শুরু করেন। ১৭ ঐতিহাসিক

তারিস্থত তুরাসিল আয়াবি, ১ম বঙ, পু. ৬৪

৮. ড. এম.এম রহমান, প্রাণ্ডক পু. ২৩২

b. Dr. M.M. Rahman, AL QURAN: THE GUIDANCE FOR MANKIND. SOUVENIR on Golorious Quranic Exhibition. ₹00\$.
9. Øb

১০. মুহামাদ আবু যাহ, *আল হাদিস ওয়াল মুহাদ্দিসুন*, মিসর: লাক্ল কুতুর আল ইলমিয়াগ, তা:বি:, ১৯৫৮ খ্রি. পৃ. ১০১-১০২

যাহাবী, প্রান্তক্ত, ১ম খণ্ড, পু, ৯১-১১৪

১২. মানাহিজুল মুফাসসিরিন, ১ম খণ্ড, পু. ১৫৯

১৩. যাহাবী, প্রান্তক, ১ম খণ্ড, পু. ১১৫; আসকালাদী, প্রান্তক, ৩য় খণ্ড, পু. ২৮৪, ২৮৫;

১৪. প্রাখন্ত, ১ম খণ্ড, পু. ১১৬ : ইবনে আউন, খুলাসা তাহযিব আলকালাম, পু. ৩০৫

১৫. তিনি ইবনে আব্বাসের [রা] শিষ্য মুজাহিদের ন্যায় মুক্ত বিবেকের অনুসারী ছিলেন। [বিভারিত দেখা বেতে পারে: আসকালাদী, তাহবিব, ৩য় খণ্ড, পু. ৩৯৫, ৩৯৭; যাহাদী, প্রাঞ্চক, ১ম খণ্ড, পু. ১১৬-১১৭]

১৬. কিতাবুল কুনা ওয়াল আসমা, ১ম খণ্ড, পু. ১৭৪

১৭. মুহাম্মাদ আবু যাহ, প্রাঞ্জ, পু. ১০৪-১০৫

তথ্যানুসারে আবু মুসা আলআশআরী, ইমরান ইবনে হুসাইন, ইবনে আব্বাস ও আনাস ইবনে মালিক [রা] সহ অনেকেই এসব অঞ্চলে স্থায়ীভাবে বসবাস শুরু করেন। আনাস ইবনে মালিক [রা] এখানেই শেষ নি:শ্বাস ত্যাগ করেন। <sup>১৮</sup> খলিকা হযরত ওমর [রা]—এর খিলাফতকালে আন্মার ইবনে ইয়াসির [রা] কে গভর্নর নিয়োগ করেন এবং তাঁর সাথে আবদুল্লাহ ইবনে মাসউদ [রা] কে তাঁর উপদেকটা ও শিক্ষকরূপে কুফায় প্রেরণ করেন। <sup>১৯</sup> ইবনে মাসউদের (রা) ঐকান্তিক প্রচেকটার ইয়াকে তাফসির চর্চার কেন্দ্র গড়ে উঠে। তিনি এ কেন্দ্রে নিয়মিত তাফসিরের দরস দিতেন। ইয়াকের জনগণ তাঁর গভীর পান্ডিত্যে অভিভূত হয়ে তাঁর মতামতকে প্রাধান্য দিতেন। <sup>২০</sup>

ইবনে মাসউদ [রা] তাফসিরের ক্ষেত্রে বৃত্তির ভিত্তিতে বক্তব্য প্রকাশ পদ্ধতির পথিকৃত। শরিআতের বিধি–বিধানের ক্ষেত্রেও তাঁর এ পদ্ধতি অনুসূত হত সমানভাবে। পরবর্তীকালে এখান থেকে শিক্ষা প্রাপতরা এ যুক্তিবাদী ধারা ধারণ, লালন ও বিকাশ সাধন করেন। ইমাম হাসান আলবসরী, আবু হানিফা ও ইমাম আবু মানসুর আল মাতুরিদী [র] এ ধারাকেই সমুনুত ও সমৃন্ধ করেছেন। ২১ কুফায় ইবনে মাসউদের (রা) কাছে তাফসির শাস্ত্রে শিক্ষালাভ করে বেসব তাবেরি প্রসিদ্ধি অর্জন করেছেন তাঁরা হলেন–

- আলকামা ইবনে কায়ল [মৃ. ৬১ হি.]<sup>২২</sup>
- ০২. মাসরুক ইবনে আজদা [মৃ. ৬৩ হি.]<sup>২৩</sup>
- ০৩. আসওয়াদ ইবনে ইয়াবিদ [মৃ. ৭৫ হি.]<sup>২৪</sup>
- 08. মুররা ইবনে শুরাহিল [মৃ. ৭৬ হি.]<sup>২৫</sup>
- আমির ইবনে শুরাহিল [মৃ. ১০৯ হি.]
- ০৬. হাসান আল বসরী [মৃ. ১১০ হি.]<sup>২৭</sup>
- ০৭. কাতাদা ইবনে দামআ [মৃ. ১১৭ হি.]
- ob. শুরাই ইবনে আল হাসির [মৃ. ৭৮ হি.]<sup>২৯</sup>
- ০৯. ইবরাহিম ইবনে ইয়াবিদ [মৃ. ৯৫ হি.]<sup>৩০</sup>
- ১০. উবায়দা আস সালমানী [মৃ. ১০৪ হি.]<sup>৩১</sup>

## এ শতকের প্রসিম্প মুকাসসির

## এ শতকের কয়েকজন প্রসিন্ধ মুফাসসির হচ্ছেন–

১৮. মুহাম্মাদ আবু যাহ, প্রাগুক্ত পৃ. ১০৪

১৯. ড. এম.এম রহমান, প্রাণ্ডক, পৃ. ২৩২

২০. দিরসাতুদ ফিততাফসির, পু. ৭৫

আহমদ আমিন, ফজরুল ইসলাম, ১৭০, ২৫২-২৫৫; মুস্তাফা আবদুর রাফিক, তামহিদ, পৃ. ৭-১২; আলি হাসবুল্লাহ, মুহাদালাত, পৃ. ৯১-৯৪; ড. এম.এম রহমান, Introduction to Al Maturidis Tawilat. পৃ. ১৭-১৮, ৮০-৮১.

২২. যাহারী, প্রাগুক্ত, ১ম খণ্ড, পূ. ১১৯; আসকালানী, জহারিব, ৭ম খণ্ড, পূ. ২৭৬-২৭৮

২৩, প্রান্তক্ত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১২০; প্রান্তক্ত, ১০ম খণ্ড, পৃ. ১০৯-১১১

২৪. প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পূ. ১২১; প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পূ. ৩৪২-৩৪৩

২৫. প্রান্তক, ১ম খণ্ড, পূ, ১২২-১২২; প্রান্তক, ১০ম খণ্ড, পূ, ৮৮-৮৯

২৬. প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পু. ১২২-১২৪; প্রাণ্ডক, ৫ম খণ্ড, পু. ৬৫-৬৯

২৭. প্রাণ্ডজ, ১ম খণ্ড, পূ, ১২৪-১২৭; প্রাণ্ডজ, ২য় খণ্ড, পূ, ২৬৩-২৭০

২৮. প্রান্তক, ১ম খণ্ড, পু. ১২৫-১২৭; প্রান্তক, ৮ম খণ্ড, পু. ৩৫১-৩৫৬

২৯. আলমাকবিয়ী, প্রাপ্তক্ত, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩৫৮-৩৫৯; আহমদ আমিন, প্রাপ্তক্ত, পৃ. ১৭০, ২৫২. ২৬০

৩০. প্রান্তক্ত, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩৫৮-৩৫৯; আহমদ আমিন, প্রান্তক্ত, পৃ. ১৭০,২৫২-২৬০

৩১. প্রান্তক, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩৫৮-৩৫৯; আহমদ আমিন, প্রান্তক, পৃ. ১৭০, ২৫২-২৬০

# মুজাহিদ ইবনে জাবর [র]

জনা : ২১ হি., মৃত্যু : ১০৩ হি.]

মুজাহিদ তাবেরিদের মধ্যে শীর্ষস্থানীর মুফাসসির। তাঁর নিজের নাম মুজাহিদ, পিতা জাবর, উপনাম আবুল হাজ্জাজ। পিতার নাম কেউ কেউ যুবারের বলেছেন। পূর্ণ নাম আবুল হাজ্জাজ মুজাহিদ ইবনে জাবর আলমাখযুমী।

তিনি ২১ হিজরিতে উমর ইবনুল খান্তাবের খিলাফতকালে মঞ্চায় জন্মগ্রহণ করেন। বানু মাখ্যুম গোত্রের সাথে তাঁর বংশীয় যোগসূত্র ছিল। তিনি ছিলেন আস সাইব ইবনে জাবিস সাইবের আযাদকৃত দাস। তিনি তাফসিরের ব্যাপারে আল্লাহর একটি নিদর্শন ছিলেন। তাঁর তাফসিরে মুক্ত বিবেকের প্রাবল্য বিদ্যমান। ইলমে তাফসিরে মুজাহিদ ইবনে আব্বাসের [রা] শিষ্য হওয়ার গৌরব অর্জন করেন। মুজাহিদ [র] স্বয়ং বলতেন: তাঁ

"عرضت المصحف على ابن عباس ثلاث عرضات اقف عند كل ابنة وأسأله عنها فيم نزلت وكيف كانت؟

'আমি তিনবার প্রথম হতে শেষ পর্যন্ত পবিত্র কুরআন হবরত আবদুল্লাহ ইবনে আফাসের [রা] নিকট শিখেছি ও বুঝেছি। প্রত্যেকটি আয়াতকে জিজ্জেদ করে করে এবং বুঝে পড়েছি।' জাল্লামা আদকালানী বলেন: <sup>৬</sup> হবরত ইবনে আফাসের [রা] সাথে তিনি ত্রিশ বছর পবিত্র কুরআনের দাওর করেছেন এবং তিনবার তাফদির পড়েছেন।'

মুজাহিদ [র] এর তাফসির জানার প্রবল আগ্রহ লক্ষ্য করা যায়। তিনি লেখার সামগ্রী সঞ্জো রাখতেন এবং তাঁর ওস্তাদ ইবনে আক্ষাস [রা] যা বলতেন তা সাথে সাথে লিখে রাখতেন। এ প্রসঞ্জো ইবনে আবি মুলাইকাহ [র] বলেন :

"رأيت مجاهدا سأل ابن عباس عن تفسير القران ومعد الواحة، فقال ابن عباس رض الله عنه : اكتب حتى سأله عن التفسير كله.

'আমি ষাঃং মুজাহিদ কে দেখেছি যে, তিনি কিতাব, কলম, দোয়াত নিয়ে ইবনে আকাদের [রা] কাছে যেতেন এবং কুরআনের তাফসির জিজ্ঞেস করে তাতে নিরন্তর লিপিবিশ্ব করতেন। ইবনে আব্বাস [রা] বললেন: 'লিখতে থাক। তিনি এভাবেই গোটা কুরআনের তাফসির নকল করতেন।'

নধনী, তাহিবিবুল আসমা ওয়াল লুগাত, তা:বি:, বৈদ্ধত : লাকল কুতুৰ আলইণমিয়া, ২য় খণ্ড, পৃ. ৮৩

২, যাহারী, প্রাণ্ডজ, ১ম খণ্ড, পৃ. ১০৪ ; মারা আলকাভাদ, বৈরত : মুখ্যাসসাসাত্র রিসালাহ, ২য় সংকরণ ১৯৯৯ খ্রি./১৪২০ হি., পৃ. ৩৪৯

ইমানুদ্দিদ ইবনু কাদির, তাফদির ইবনে কাদির (ড. মুজীবুর রহমান অনুদিত), মুখবন্ধ, পৃ. ৪৫

ইবনে জারির অবারী, জামিউল বয়ান ফি তাবিলি আইয়িল কুয়আদ, ১ম খঙ, পৃ. ৩০; ২৫৩; ২৯তম খঙ, পৃ. ১২০; আসকালানী, প্রাপ্তক, ১০ম খঙ, পৃ. ৪২

৫. ড. ছপাইন আঘ্যাহাণী, আততাফসির জ্যাল মুফাসসিরন, পাকিস্তান : এদারাতুল কুরআদ, তা:বি:, ১ম খণ্ড, পৃ. ১০৪, ১২৮, মাল্লা আলকাল্যন, প্রাথক, পৃ. ৩৮৪

৬. তাবারী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, মুখবদা, পৃ. ৩০

৭. যাহাবী, ১ম খণ্ড, পৃ. ১০৫

মুজাহিদ কোন আয়াতের তাফসির করলে সবাই নির্দিধায় মেনে নিতেন। তাঁর তাফসিরের পর কেউ অন্য কারো তাফসিরের প্রয়োজন মনে করতেন না। সবাই তাঁর তাফসিরই যথেষ্ট মনে করতেন। ইবনে জারীর তাফসির তাবারীতে হযরত আবু বকর আলহানফী—এর সূত্রে বর্ণনা করে বলেন : আমি সুফিয়ান সাওরীকে বলতে শুনেছি, তিনি বলেছেন :

'মুজাহিদ [র] এর সূত্রে যখন কোন আয়াতের তাকসির পাওয়া যেত, তখন সত্যাসত্য যাচাই ছাড়াই তাঁর তাকসির স্বাই যথেষ্ট মনে করতেন।'

তাকসির শাস্ত্রে মুজাহিদের [র] পারদর্শিতা প্রশ্নাতীত। তাঁর দক্ষতা অন্যান্য তাবেয়িও সমানভাবে শ্বীকার করতেন। প্রখ্যাত তাবেয়ি কাতাদা [র] বলেন :

'তাফসিরে বিশেষজ্ঞ আদিমদের মধ্যে বাঁরা জীবিত আছেন তাঁদের মধ্যে মুজাহিদ সবচেয়ে বেশি ইলমের অধিকারী।'

মুজাহিদ [র] সম্পর্কে খুছাইক [র] বলেন :১০ "اعليه بالتفيير مجاهد"

'মুজাহিদ–ই তাফসির শাস্ত্রের সবচেয়ে বড় আলিম।' তিনি একজন তাবেয়ি হলেও সাহাবায়ে কিরাম তাঁকে যথেফ মুল্যায়ন করতেন। এ ব্যাপারে মুজাহিদ (র) স্বয়ং বলেন :<sup>১১</sup>

'আমি হবরত ওমরের [রা] সংসর্গে অবস্থান করি। এ সমরে আমি তাঁর খেদমত করতে চাইলে তিনিই আমার খেদমত করতেন।' মুজাহিদের [র] মেধা, মনন, স্মরণশক্তি ছিল প্রখর। কোন বিষয়কে সহজেই মুখস্থ করতে পারতেন। একবার আবদুল্লাহ ইবনে ওমর [রা], মুজাহিদের [র] ঘোড়ার রেকাব ধরে বলেছিলেনে: وددت ان نافعا بحفظ حفظ عنظ اله

'আমার ছেলে সালেম এবং আমার গোলাম নাকে যদি তোমার ন্যায় স্মরণ শক্তির অধিকারী হতো।'<sup>১২</sup> মুজাহিদের তাফসির সকলেই নির্ভরযোগ্য মনে করতেন। ইবনে তাইমিয়া [র] বলেন :<sup>১৩</sup> আর একারণেই মুজাহিদের তাফসিরের উপর ইমাম শাফেয়ি [র], বোখারী [র] ও জন্য আলেমগণ নির্ভর করতেন। ইমাম বুখারী [র] তার সংকলিত বুখারী শরিকের তাফসির অধ্যায়ে জনেক বর্ণনা মুজাহিদের সূত্রে বর্ণনা করেছেন। হযরত সুফিয়ান সাওরী [র] বলেছেন :<sup>১৪</sup> 'চার ব্যক্তি থেকে

৮. যাহাবী, তাযকিরাতুল হফফায, হায়দায়াবাদ : দারিয়াতুল মাআরিফ, তা:বি:, ১ম খণ্ড, পু. ৮৬

৯. আবু নাসন, হলইয়াভুল আউলিয়া, ৩য় খণ্ড, পু. ১৮৫-১৮৬

১০. যাহাবী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ. ১০৫; যাহাবী, *মিযানুল ইতেদাল*, মিসর : দারু এহইয়াইল কুতুবিল আরাবিয়াহ, ১ম সংস্করণ ১৩৮২ হি./১৯৬৩ খ্রি., ৩য় খণ্ড, পৃ. ৯

১১. সুরুতী, আলইজনান, নিল্লী : কুতুৰখানা এশাআতে ইসলাম, তা:বি:, ২য় খণ্ড, পৃ. ২৪৩

১২. প্রাপ্তক

১৩, প্রায়ক

১৪. যাহাবী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পু. ১০২

তাফসির গ্রহণ করো। ১. সাইদ বিন যুবায়ের; ২. মুজাহিদ ; ৩. ইকরামা ও ৪. দাহ্হাক [র]। যাহাবী বলেন : "شيخ القراء المفسرين بلا مراء اخذ التفسير عن ابن عباس"
সাবুনী বলেন : ১৬

"تلقى مجاهد تفسير كتاب الله عن شيخه الجليل ابن عباس وقرأه عليه قراءة تفهم وتدبر ووقوف عند كل اينة من ايات القران يأله عن معناها ويتفره عن اسرارها."

মনীবীদের বক্তব্য থেকে এ কথারই প্রমাণ পাওয়া যায় যে, মুজাহিদ [র] একজন উচ্চাসনের তাফসিরবেন্ডা ছিলেন। তাফসির চর্চায় তার জীবন উৎসর্গ করে গেছেন। বিশ্ববাগী কুরআনের ব্যাখ্যা পৌছে দেবার ক্ষেত্রে তার অবদান অনস্বীকার্য। ড. হুসাইন আয়্যাহাবী বলেন: ১৭ মুজাহিদ [র] এর হাদিস, তাফসির ইত্যাদি ক্ষেত্রে কিছু আচর্য ঘটনা রয়েছে, যা অন্যরা পছল করেন না। তার তাফসিরের একটি সংকলন মিশরের খুদাইবিয়া প্রন্থাগারে সংরক্ষিত আছে বলে কেউ কেউ মন্তব্য করেছেন। মুজাহিদের হাদিস ও কিকহ শাস্ত্রেও অবদান রয়েছে। আবু হাতেম বলেন: মুজাহিদ আয়ুশা [রা] থেকে মুরসাল সূত্রে হাদিস বর্ণনা করতেন। ইবনে সাদের মতে, তিনি একজন নির্তর্রোগ্য ককীহ ও সুবিজ্ঞ হাদিসবেত্তা ছিলেন। যাহাবীর মতে, তিনি উন্মাতের ইমাম এবং তাঁর বক্তব্য দ্বারা দলিল উপস্থাপন করা যায়। ১৮ তিনি ১০৩ হিজরি সালে সিজদারত অবস্থায় ইনতিকাল করেন। মৃত্যুকালে তাঁর বয়স হয়েছিল ৮৩ বছর। ইয়াহইয়া আলকাভানের মতে, ১০৪ হিজরিতে ৮৪ বছর বয়সে তিনি ইনতিকাল করেন। ১৯

১৫, यादानी, ७४ वढ, लु. ১৬১

১৬, সাবুদী, ভিত্তরাদ, মন্তা : আলামূল কুতুব, ১ম সংস্করণ, ১৯৮৫/১৪০৫ হি., পু. ৭৮

১৭. যাহাবী, প্রাথক

১৮. মানা আলকাতান, প্রান্তক, পু. ৩৮৫

১৯. সুমুজী, আলবিদায়া ওয়ান নিহায়া, পাকিস্তান : আলমাকতাবাতৃল কুদসিয়া, ১৯৮৪ খ্রি., ৯০ম খণ্ড, পৃ. ২২৪; যাহাবী, প্রাণ্ডজ, ১ম খণ্ড, পৃ. ১০৪; মান্না আলকাত্তান, প্রাণ্ডজ, পৃ. ৩৯৪ ; ইসলামী বিশ্বকোষ, ঢাকা: ই.ফা.বা, ১৮তম খণ্ড, পৃ. ৭২৪

# আবু আবদুল্লাহ ইকরামা [র]

জনা : ২৫ হি., মৃত্যু: ১০৫ হি.]

নির্ভরবোগ্য তাবেরি ইকরামা একজন বিখ্যাত তাকসিরবেন্ডা। তিনি ইবনে আব্বাসের (রা) আযাদকৃত গোলাম। এ কারণে তিনি 'মাওলারে ইবনে আব্বাস' নামে বেশি প্রসিদ্ধ। মঞ্চার বসবাসকারী ইকরামার পূর্ণ নাম হচ্ছে— আবু আবদুল্লাহ ইকরামা আল বারবারী আলমাদানী মাওলারে ইবনে আব্বাস। তিনি আফ্রিকার বারবারী বংশীয় ক্রীতদাস ছিলেন। তুসাইন ইবনে আবিল হুর আল আন্মারী নামক এক ব্যক্তি ইবনে আব্বাসকে [রা] এই গোলাম উপহার স্বরূপ দিরেছিল। ইবনে আব্বাস [রা] তাঁকে স্বযত্ন লালনের পাশাপাশি দ্বীনী শিক্ষার শিক্ষিত করে তুলেন। তিনি ইবনে আব্বাস (রা) ছাড়াও আলি ইবনে আবি তালিব, আবু হুরাইরা, ইবনে ওমর, আবদুল্লাহ ইবনে আমর, আবু সাইদ আলখুদরীসহ বেশ কয়েকজন সাহাবি থেকে রেওয়ায়াত করেছেন। ত

হবরত ইকরামা [র] জ্ঞান সাধনায় নিবেদিত প্রাণ ছিলেন। বিদ্যান্থেবণ যেন তাঁর জীবনের একটি অবিচ্ছেদ্য মোহে পরিণত হরেছিল। বিদ্যান্থেবণে তাঁর কতটুকু একাগ্রতা ছিল তা তাঁর একটি বক্তব্য থেকে আরো বেশি সুস্পই হয়ে উঠে। ইকরামা [র] নিজে বলতেন : 'আমি বিদ্যান্থেবণে চল্লিশটি বছর অতিবাহিত করেছি। এই দীর্ঘ সময় বিদ্যান্থেবণে থাকার কারণে পৃথিবীর অনেক পথ পারি দিতে হয়েছে, ত্রমণ করতে হয়েছে জ্ঞানবিজ্ঞানের শীলাভূমি হিসেবে স্বীকৃত মিশর, শাম, ইরাক, আফ্রিকাসহ অসংখ্য দেশ।'

যাহাবীর মতে, তিনি তাফসির ও মাগাযীর বিশেষজ্ঞ ছিলেন। বিভিন্ন দেশ জ্ঞানার্জনের জন্য সফর করেছেন। তার থেকে প্রায় ৩০০ জন ব্যক্তি রেওয়ায়াত করেন। তন্মধ্যে ৭০ জনের বেশি ছিল তাবেরি। তিনি পাশ্চাত্য দেশ থেকে জ্ঞানার্জন করেন। এরপর মদিনায় ফিরে আন্সেন। আমির তাঁকে তলব করলে মৃত্যুর পূর্ব পর্যন্ত তিনি সাক্ষাৎ করেননি। ১

তিনি জ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় অভিজ্ঞতা অর্জন করেন। বিশেষ করে তাফসির শান্তে তাঁর প্রজ্ঞা ছিল অতুলনীয়। সমসাময়িক মনীবীগণ তাঁর জ্ঞানের স্বীকৃতি দিয়েছেন। ইমাম শাফেয়ি বলেন : ১৮

'আমাদের বুগে ইকরামার [র] চেয়ে কুরআনের বড় কোন আলিম জীবিত নেই।' কাতাদা [র] বলেন: ১০ তাবেয়িদের মাঝে বড় আলিম ছিলেন চারজন। ১. আতা; ২. সাইদ ইবনে জুবায়ের; ৩. ইকরামা ও ৪. হাসান বসরী [র]। তাবেয়িদের মধ্যে তাফসির শাস্তে যাঁরা প্রসিন্ধি অর্জন করেন তিনি তাঁদের একজন। যে কেউ কুরআনের কোন আয়াতের তাফসির জিজ্জেস করলে তিনি তাঁর ব্যাখ্যা করতেন সুস্পউভাবে। হাবিব বিন আবি সাবিত বলেন :১১ দ

১. যাহাবী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পু. ১০৭

২, প্রাত্ত

৩. তাকী ওসমানী, প্রান্তক্ত, ২য় খণ্ড, পু. ৩৯৬

প্রাথত

৫. আসকালানী, প্রাণ্ডজ, ৭ম খণ্ড, পু. ২৬৪; তাকী ওসমানী, প্রাণ্ডজ, ২য় খণ্ড, পু. ৩৯৬; বাহারী, প্রাণ্ডজ, ১ম খণ্ড, পু. ১০৭

৬. তাকী ওসমানী, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩৯৬

৭, ইবনে কাসির, আলবিদায়া ওয়ান নিহায়া, ৯বম খণ্ড, পু. ১৪৫

বারকালী, আলাম, ৫ম খণ্ড, পু, ৪০

৯. মিফতাহস সাআদা, ১ম খণ্ড, পৃ. ৪১০; আসকালানী; প্রাণ্ডজ, ৭ম খণ্ড, পৃ. ২৬৬; বাহারী, প্রাণ্ডজ, ১ম খণ্ড, পৃ. ১১১; সাবুদী, পৃ. ৭৯

১০. প্রাণ্ডক

মাহাবী, প্রাগুক্ত, ১ম খণ্ড, পু. ১১১

"اجتمع خمسة : طاوس مجاهد وسعيد بن جبير وعكرمة ، وعطاء، فاقبل مجاهد وسعيد بن جبير يلقيان على عكرمة التفسير؛ فلم يسألاه عن اية الا فسرها لها"

তিনি কুরআনের কোন্ আয়াত কোন্ প্রেক্ষিতে নাবিল হয়েছে সে সম্পর্কে জ্ঞান রাখতেন। ইয়াহইয়া বিন আয়ুব আল মিসরী বলেন : ১২ ইবনু জুরাইজ আমাকে প্রশ্ন করলেন–

"هل كتبتم عن عكرمة؛ فقلت : لا، قال : فاتكم ثلثا العلم"

ইবনে হাব্বান বলেন : ১০ "ইকরামা তাঁর যুগের বিশিষ্ট ফিকাহবিদ ও কুরআন বিশেষজ্ঞদের অন্যতম ছিলেন। আমর বিন দিনার বলেন : ১৪

"دفع الى جابر بن زيد مسائل أسأل عنها عكرمة وجعل يقول هذا عكرمة مولى ابن عباس، هذا البحر فسلوه"

তাফসিরে অগাধ পাণ্ডিত্যের অধিকারী ইকরামা [র]—এর প্রশংসা করেছেন তাফসিরবেন্তা কাতাদা [র]। তিনি বলেছেন : 'পরিপূর্ণ তাফসিরের জ্ঞানের ক্ষেত্রে ইকরামা [র] অনন্য মর্যাদার অধিকারী।' বিশিষ্ট তাফসির বিশারদ সাইদ ইবনে জুবায়ের ও মুজাহিদও [র] তাঁর থেকে উপকৃত হয়েছেন নানাভাবে। ইকরামা [র] যতদিন বসরায় বসবাস করছিলেন ততদিন ইমাম হাসান আলবসরী নিজে কোন কতোয়া দিতেন না। ' তাঁর সম্পর্কে সামাক বিন হারব বলেন : আমি ইকরামাকে বলতে শুনেছি : ' قال الموقية المالية المالية المالية المالية قالمالية ق

الم الم الم الكبل ويعلنى القران والسنن" الم الكبل في رجل الكبل ويعلنى القران والسنن" الم الكبل في رجل الكبل ويعلنى القران فهو ابن عباس" الكل شئ احدثكم في القران فهو ابن عباس" الكل شئ احدثكم في القران فهو ابن عباس"

ইকরামার [র] তাফসির গ্রহণযোগ্য কি—না এ ব্যাপারে পরস্পর বিরোধী দু'টো অভিমত পাওয়া যায়। কেউ বলেছেন তাঁর তাফসির গ্রহণযোগ্য নয়, তাঁর থেকে বর্ণনাও করা যাবে না। আবার কেউ এর সম্পূর্ণ বিপরীত বলেছেন; তাঁর রেওয়ায়াত গ্রহণযোগ্য হওয়ার কথা বলেছেন। যারা তাঁর রেওয়ায়াত অগ্রহণযোগ্য বলেছেন, তাঁদের মধ্যে প্রসিম্প প্রাচ্যবিদ গোল্ড বিহের অন্যতম। ২০ এরা মূলত তাঁর বিরুম্পে তিনটি অভিযোগ উত্থাপন করে। ইবনে হাজার [র]—এর মতে অভিযোগ তিনটি হচ্ছে—

- ০১. ইকরামা [র] কিছু কথা ইবনে আব্বাসের [রা] প্রতি সম্পৃক্ত করেছেন ;
- ০২. তিনি আফিদা বিশ্বাসে খারেজী সম্প্রদায়ভুক্ত ছিলেন;
- ০৩. তিনি শাসক ও গভর্নরদের থেকে পুরস্কার গ্রহণ করতেন।

১২, প্রাগ্ত

১৩, প্রাণ্ডক

১৪, প্রাণ্ডক

১৫. ইনসাইক্লোপেভিন্ন অব ইসলাম, পু. ১০৫

১৬. সুযুতী, প্রান্তক, ২য় খণ্ড, পু. ২৪৩

১৭. সাবুদী, প্রাণ্ডক, পু. ৭৯

১৮. সুত্বতী, প্রাগুক্ত, ২য় খণ্ড, পু. ২৪৩

১৯. প্রাত্তভ

২০. গোল্ড যিহের, মাযাহিবুত তাফসির |আরবি অনুবাদ। প. ৯৫ ৭

মুসলিম পশুতগণ উক্ত অভিযোগ তিনটির সত্যাসত্যের জন্য বেশ গবেষণা ও তথ্যানুসন্ধান চালিয়ে এ ব্যাপারে একমত হয়েছেন যে, উক্ত অভিযোগগুলো মিথ্যা, বানোরাট ও ভিন্তিহীন। এ গবেষণার ক্ষেত্রে বাঁদের ভূমিকা বেশি তাদের মধ্যে আল্লামা তাবারী, ইবনে হাক্ষান, আবদুল্লাহ বিন মানদা, আবু ওমর ইবনে আবদুল বার অন্যতম। ২১

মুসলিম পণ্ডিগণ অভিযোগ তিনটির নিম্নোক্ত উত্তর প্রদান করেন। বেমন-

❖ মিথ্যাচারের অভিযোগটি একটি ভ্রান্ত ধারণা। কেননা ইকরামা দুই ব্যক্তি থেকে হাদিস শিক্ষা করতেন। বর্ণনা করার সময় হয়তো এক ব্যক্তির নামে বর্ণনা করতেন অন্য জনের নাম গোপন রাখতেন। আবার অন্য সময় একই হাদিস সম্পর্কে জিজ্ঞাসিত হলে হয়তো তিনি অন্য ব্যক্তির সূত্রে রেওয়ায়েত করতেন। ইকরামার [র] এতাবে দুই ব্যক্তির সূত্রের রেওয়ায়াতকে হয়তো কেউ কেউ জাল হাদিস মনে করেছেন, যার সাথে বাস্তবতার কোন মিল নেই। কেননা দু'টো সূত্রের দু'টো বর্ণনাই সঠিক ও যথার্থ ছিল। এ প্রসজ্ঞো ইকরামা [র] বলতেন :<sup>২২</sup>

"ارأيت هولاء الذين يكذبوني من خلفي افلا يكذبوني في وجهي"

'যারা আমার অগোচরে আমাকে মিথ্যাবাদী বলে, তারা আমার সামনে এসে কেন আমাকে মিথ্যাবাদী বলে না?'

বেহেতু কেউ এ ব্যাপারে তাঁকে মিথ্যাবাদী সাব্যস্ত করতে পারেনি সেহেতু তাঁর মিথ্যাবাদী হওয়ার অভিযোগটি সত্য নয়।

❖ এতাবে তাঁর খারেজী সম্প্রদায়ভুক্ত হওয়ার অভিযোগটিও সত্য নয়। বস্তৃত তিনি কোন কোন ফিকহী মাসআলার শাখা–প্রশাখায় এমন নীতি অবলন্দন করেছিলেন যা বাহ্যত খারেজীদের সাথে সামঞ্জস্যশীল ছিল। আর এ কারণেই কেউ কেউ তাঁকে খারেজী হওয়ার অভিযোগে অভিযুক্ত করে, যা আদৌ ঠিক নয়। এ ক্ষেত্রে ইমাম আজলী [র] বলেন :<sup>২৩</sup>

'ইকরামা [র] হবরত আবদুল্লাহ ইবনে আব্বাসের আযাদকৃত গোলাম এবং মন্ধার বসবাসকারী একজন নির্ভরবোগ্য তাবেরি। লোকেরা তাঁকে খারেজী বলে, অবশ্য তিনি এই অভিযোগে অভিযুক্ত নন। আল্লামা তাবারী [র] বলেন : <sup>২৪</sup> 'কোন ব্যক্তিকে কোন ভ্রান্ত মতবাদের সাথে সম্পৃক্ত করে দেয়ার কারণেই যদি তাকে অনির্ভরবোগ্য বলা হয়, তবে অধিকাংশ হাদিসবেভাকেই প্রত্যাখ্যান করা জরুরি হয়ে যাবে। কেননা তাদের প্রায় সকলের প্রতিই এমন সব বিষয় সম্পৃক্ত করা হয়েছে যা তারা পছল করতেন না।'

এছাড়াও দেখা যায় যে, হাদিস শাস্তের যারা ইকরামার [র] কঠোর সমালোচনাকারী তারাও তাদের গ্রন্থে ইকরামার [র] রেওরারাত গ্রহণ করেছেন। ইকরামা [র] থেকে রেওয়ায়াত গ্রহণকারীদের মধ্যে জন্যতম হচ্ছেন— ইমাম বুখারী, মুসলিম ও মালেক [র]। এঁরা সকলেই তাঁকে অপছন্দ করা সত্ত্বেও তাঁর থেকে রেওয়ায়েত গ্রহণ করতেন, যা তাঁর গ্রহণযোগ্যতারই প্রমাণ করে।

২১. হাফিয ইবনে হাজার, *হাদউস সারী ক্ষিতহুল বারীর মুখবন্ধা,* ২য় ৭৫, পৃ. ১৯২

২২. তাকী ওসমানী, প্রাগুক্ত, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩৯৮

২৩. প্রান্তক

২৪. প্রাণ্ডক; *হাদউস সারী*, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৯২-৯৬

❖ তাঁর বিরুদ্ধে তৃতীয় অভিবোগটির উত্তরে বলা যায় যে, তিনি শাসক ও গভর্নরদের কাছ থেকে পুরস্কার গ্রহণ করেছেন। কিন্তু পুরস্কার গ্রহণ করা কোন দোবের ব্যাপার নয়। আর কেউ পুরস্কার গ্রহণ করলেই তার রেওয়ায়েত প্রত্যাখ্যান করতে হবে এমন তো কোন কথা নেই। অতএব, তাঁর বিরুদ্ধে আনীত এ অভিবোগটিও যথার্থ নয়।<sup>২৫</sup>

ইকরামা [র] যে দিন ইনতিকাল করেন ঐ দিন আরবের এক প্রসিম্প কবি কুসাইর উব্যাও মারা যান। ইকরামা [র]—এর জানাযার লোক সমাগম কম হয় এবং কবির জানাযার লোক সমাগম তুলনামূলক বেশি হয়। এতে গোল্ড যিহের বিভ্রান্তি ছড়িয়ে দেয় যে, সাধারণ মানুষ বংশ পরম্পরায় একজন গোলামকে তাঁর মৃত্যুর পরেও একজন আদি আরবীয়ের চেয়ে তুল্ছ মনে করেছে। আল্লামা হাফিয ইবনে হাজার [র] এর জবাবে বলেন : ২৬

"والذى نقل انهم شهدوا جنازة كشير وتركوا عكرمة لم يشبت لان ناقلهم بسم"

'লোকেরা কুসাইরের জানাযায় অংশ নের আর ইকরামার [র] জানাযা বর্জন করে এ কথাটি প্রমাণিত
নয়। কেননা এটা জনৈক অজ্ঞাত ব্যক্তি বর্ণনা করেছে।'

এছাড়া ইকরামার [র] জানাযায় লোক কম হওয়ার কারণ হচ্ছে— সরকার তাঁর বিরুদ্ধে দীর্ঘদিন যাবৎ গ্রেকতারী পরওয়ানা জারি করে রেখেছিল। তিনি গ্রেকতারী এড়ানোর জন্যে একরকম আত্মগোপন করেই থেকে ছিলেন। আর আত্মগোপন থাকা অবস্থায়ই তাঁর মৃত্যু ঘটে। তাই বাস্তব কারণেই তাঁর মৃত্যু সংবাদ যথাসমরে সাধারণ মানুব জানতে পারেনি, জানাযায় বেশি লোকের সমাগম হওয়ার গ্রন্থই আসে না। জানাযার লোক সমাগমের স্বল্পতা দিয়ে তাঁর সন্মান—মর্যাদা মূল্যায়ন করা যায় না। বরং তিনি যেদিন ইনতিকাল করেন সেদিন সাধারণ মানুবের মুখে মুখে উচ্চারিত হচ্ছিল: বা

"مات افقه الناس واشعر الناس"

'আজ সবচেয়ে বড় ফকিহ ও সবচেয়ে বড় কবির ইন্তিকাল হয়েছে।'

তাফসির শান্দ্রের এই মহান সাধক ১০৪ হিজরি সালে ইন্তিকাল করেন। কি কেউ কেউ বলেছেন :
তিনি ১০৫ হিজরি সালে মঞ্চায় ইনতিকাল করেন। কি কারো কারো মতে, তিনি ১০৭ হিজরি সালে
৮০ বছর বয়সে মৃত্যুবরণ করেন। ত আলী সাবুনীর মতে, তিনি মদিনায় ১০৫ হিজরিতে ইনতিকাল
করেন। ত

২৫. তাকী ওসমানী, প্রাগুক্ত, ২য় খণ্ড, পূ. ৩৯৯

২৬. আসকালানী, প্রান্তক্ত, ৭ম খণ্ড, পূ. ২৭৩

২৭. হাফির ইবনে কাসির, প্রাণ্ডক, ৯বম খণ্ড, পৃ. ২৪৫

২৮. যাহাবী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ. ১১২; আসকালানী, প্রাণ্ডক, ৭ম খণ্ড, পৃ. ১৬৩-২৭৩

২৯. আহমাদ মুন্তাকা আলমারাগী, তাকসিরে মারাগী, বৈদ্ধত: লাল এইইয়া আততুরাস আলআরাবী, ১ম খণ্ড, পু. ৭

৩০. শামসুল হক, তাফাসির শাস্ত্র পরিচিতি, ঢাভা ; ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ১৯৯৯ খ্রি., পৃ. ৭০

৩১. সাবুনী, প্রাণ্ডক্ত, পু. ৭৯

## তাউস ইবনে কারসান [র] জনা : ৩৩ হি., মৃত্যু : ১০৬ হি.]

তাকসির চর্চার ক্ষেত্রে মঞ্চা, মদিনা ও ইরাকের অসামান্য অবদান রয়েছে। এই তিনটি স্থানে এ শতকে সাহাবিগণ তাকসির–চর্চার কেন্দ্র প্রতিষ্ঠা করেন। আবদুল্লাহ বিন আব্বাস [রা] মঞ্চার, উবাই বিন কাব মদিনার ও আবদুল্লাহ বিন মাসউদ [রা] ইরাক কেন্দ্রের মাধ্যমে আলাদা আলাদাভাবে তাকসিরের দরদ দিতেন। এসব কেন্দ্রে সাহাবিগণ অবস্থান করার সমকালীন লোকদের জন্য কুরআন শিক্ষার হার উন্মুক্ত হয়। সাহাবিগণ তাবেয়িগণের মাঝে কুরআনের তাকসির পেশ করতেন। যেসব আয়াতের অর্থ বুক্তে তাবেয়িগণ সমস্যা মনে করতেন সাহাবিগণ সেসব আয়াতের প্রয়োজনীর ব্যাখ্যা দিতেন। এসব দরদের বসা শিক্ষার্থাগণ সাহাবীগণ যা বলতেন তা আত্মস্থ করতেন এবং অনুপস্থিতদের মাঝে শুত বিবয়গুলো বর্ণনা করতেন। মঞ্চা কেন্দ্রের শিক্ষার্থাদের মধ্যে তাউস ইবনে কায়সান ছিলেন একজন প্রসিশ্ব মুকাসসির। তাঁর পূর্ণ নাম হচ্ছে—আবু আবদুর রহমান তাউস বিন কায়সান আলইয়ামানী আলহুমাইয় আলজানাদী। ইয়ামান শহরে বসবাস করার কারণে তাঁকে জানাদী এলাকার দিকে নিসবাত করা হয়। তিনি বুহাইয় বিন য়াইসান—এর মুক্তদাস ছিলেন। অবশ্য কেউ কেউ তাঁকে হামাদান এর মুক্ত দাস বলেছেন। ইলম ও আমলে তিনি শীর্কস্থানীয় তাবেয়গণের অন্যতম ছিলেন। ফিক্হ ও তাফসির বিষয়ের একজন বিশেবজ্ঞ আলিম তাউস করার গেনিগণের অন্যতম ছিলেন। কিন জীবনে ৪০ বার হজ্ব করার সৌতাগ্য অর্জন করেন। ইবনে হাববান বলেন : ত

"كان عن عباد اهل الين ومن سادت التابعين وكان مستجاب الدعوة وحج اربعين حجة." । তিনি ৫০ জন সাহাবির সাক্ষাৎ লাভ করেন। এ সম্পর্কে তাঁর থেকে বর্ণিত আছে, তিনি বলেন ها والمادة و

তিনি অনেক সাহাবির সান্নিধ্যে গমন করে কুরআনের জ্ঞানার্জন করতেন। বিশেষত তিনি ইবনে আব্বাসের [রা] কাছে বেশি যাতায়াত করতেন এবং তাঁর থেকে তাফসিরের বিভিন্ন দিক সম্পর্কে দীক্ষা গ্রহণ করতেন। এ কারণে তাঁকে ইবনে আব্বাসের প্রতিষ্ঠিত মক্কা কেন্দ্রের তাফসিরের ছাত্র হিসাবে মূল্যায়ন করা হয়।

আমানতদারীতা, ধর্মভীরুতা ও তাকওয়া পরহেযগারীতে তাউস ছিলেন একজন অনন্য ব্যক্তিত্ব। তাঁর ওস্তাদ আবদুল্লাহ ইবনে আব্বাস [রা] স্বরং তাঁর সম্পর্কে সত্যায়ন করে বলেন :

"انى لاظن طاوسا من اهل الجنة."

১. আদ্দাহাধী, তাবকাতুল মুফাসসিরিন, মদিনা : মাকতাবাতুল উলুম ওয়াল হিকাম, ১ম সংস্করণ ১৯৯৮ খ্রি./১৪১৭ হি., পৃ. ১২; ড. হসাইন আয্যাহাবী, আততাফসির ওয়াল মুফাসসিরন, পাকিস্তান : এলারাতুল কুরআম, ১৯৮৭ খ্রি./১৪০৭ হি., ১ম খণ্ড, পৃ. ১১২; এছাড়াও জীবনবৃত্তান্তের জন্য দেখা যেতে পারে : তাবকাতু ইনদে সাম, ৫/৫৩৭; ওয়াফিআতুল আইআন, ২/৫০৯; তারিপুল ইসলান, ৪/১২৬

২. ড. হুদাইন আঘ্যাহানী, প্রাগুক্ত, ১ম বণ্ড, পু. ১১২

৩. প্রাণ্ডক, পৃ. ১১৩; আদনাছাবী, প্রাণ্ডক, পৃ. ১২

<sup>8.</sup> প্রায়ক, পৃ. ১১২

৫. প্রায়ক

৬. প্রাথক

"তাউসকে জান্নাতবাসী ছাড়া আমি আর কিছু ভাবি না।"

ওমর বিন দিনার বলেন :9

"مارأيت أحدا مثل طاوس."

'আমি তাউসের মত আর কাউকে দেখিনি।' আর ইবনে মুইন তাঁকে একজন বিশ্বস্ত বর্ণনাকারী বলে উল্লেখ করেছেন। দ তাহযিবৃত তাহযিব গ্রন্থের প্রণেতা বলেন :

"كان طاوس من شيخ اهل اليسن وكان كشير الحج."

কুরআন ব্যাখ্যায় তাউসের অবদান অসামান্য। কিন্তু তিনি গতানুগতিক ধারার কোন তাকসির গ্রন্থ
রচনা করে যাননি। কেবল বিভিন্ন বর্ণনা সূত্রের মাধ্যমে তাঁর কুরআন ব্যাখ্যার প্রমাণ পাওয়া যায়।
الاعلام

"طاوس بن كيان الخولاني الهداني ابوعبد الرحدن من اكابر التابعين تفقها في الدين ورواية للحديث وتقشفافي العيش وجرأة على وعظ الخلفاء والملوك اصله في الفرس ومولده ومنشاه باليدن توفى حاجا بالنزدلفة وكان (هشام بن عبد مالك) حاجا تلك السنة فصلى عليه وكان يأبى القرب من السلوك والأمراء قال ابن : متجنب السلطان ثلاثة : ابو ذر، وطاوس، والثوري."

তাউস [র] হজুব্রত অবস্থায় يوم التربية এর পূর্বে ১৬০ হিজরি সালে পবিত্র মকায় ইনতিকাল করেন। হিসাম বিন আবদুল মালিক তাঁর জানাযায় ইমামতি করেন। ১১

৭. প্রাণ্ডক, পৃ. ১১৩

৮, প্রাণ্ডত

৯, যাহাবী, *তাহবিবৃত তাহবিব*, বৈক্ষত : দাকল কলম, তা:বি:, ৫ম খণ্ড, পু. ৮-১০

১০. याचारी, व्यानवानाम, ७३ थव, १७, ७३३

১১. আদনাহাবী, প্রাণ্ডজ, পু. ১৩; যাহাবী, প্রাণ্ডজ, ৫ম খণ্ড, পু. ১০

## হাসান বসরী [র]

জন্ম : ২১ হি., মৃত্যু : ১১০ হি.]

ইমাম হাসান আলবসরী [র] বিশিষ্ট সাহাবি আবদুল্লাহ ইবনে মাসউদ [রা] কর্তৃক ইরাকে প্রতিষ্ঠিত তাফসির কেন্দ্রের একজন স্থনামখ্যাত তাবেরি মুফাসসির। বসরাবাসীদের ইমাম, সুফিদের অগ্রদূত ও সমকালীন প্রখ্যাত পণ্ডিত হিসেবে তাঁর বিশ্বজোড়া সুখ্যাতি রয়েছে। ভাব গাম্ভীর্যপূর্ণ ব্যক্তিত্বের অধিকারী ও অসাধারণ বাগ্মী হাসান বসরীর উপদেশ–নসিহাতের প্রভাবে অসংখ্য পথহারা ব্যক্তি আলোর পথের সম্থান পেয়েছে। তাকওয়া পরহেযগারীতে অনন্য, বীরত্ব ও সাধক হিসাবেও তিনি ছিলেন অপ্রতিহন্দী।

তাঁর নাম হাসান। উপনাম আবু সাইল। পিতার নাম ইয়াসার। তাঁর পূর্ণ বংশ পরন্পরা হচ্ছে—
আবু সাইল আলহাসান বিন আবিল হাসান ইয়াসার আলবসরী। তবে তিনি মুসলিম মিল্লাতের কাছে
হাসান বসরী নামেই খ্যাত। ইরাক বিজয় অতিযানকালে তাঁর পিতাকে মায়সান হতে ক্রীতদাসরূপে
মিলায় আনয়ন করা হয়। তিনি খ্যাতনামা যায়দ ইবনে ছাবিতের আশ্রিত ব্যক্তি ছিলেন এবং
খায়রা নায়ী উন্মে সালমার এক আশ্রিতা রমণীর সাথে বিবাহ বন্ধনে আবন্ধ হন। এই দাম্পত্য
বন্ধনের ফলে ২১ হি./৬৪২ খ্রিস্টান্দে দ্বিতীয় খলিফা ওময়ের [রা] শাসনামলে হাসান বসরী মিদিনা
মুনাওয়ারায় জন্মগ্রহণ করেন। তাঁর বৌবন আলি বিন আবি তালিবের তত্ত্বাবধানে অতিবাহিত
হয়। রবি বিন যিয়াদের সাহচর্যের কারণে তিনি মুআবিয়ার [রা] সময়ে খোরাসানে আসেন অতপর
বসরায় জীবন্যাপন করেন।

সাহাবি ও নবি [স]—এর পরিবারে হাসান বসরীর প্রাথমিক শিক্ষার হাতেখড়ি হয়। অতপর তিনি আলি [রা]—এর কাছে কুরআন, হাদিস, ফিকহ ও তাসাউফ শিক্ষা গ্রহণ করেন। এছাড়াও তিনি মদিনা ও বসরার বহু মুহাদ্দিস ও ফফিহ থেকে জ্ঞানার্জন করে সমকালীন বিখ্যাত পশুতে পরিণত হন। তিনি ১২০ জন সাহাবির সাহচর্য লাভ করেন তন্মধ্যে ৭১ জন ছিলেন বদরী সাহাবি। তাঁর সম্পর্কে ইমাম গাবালী বলেন : তু

"كان الحسن البصرى اشبه الناس كلاماً بكلام الانهاء واقربهم هديا من الصحابة وكان في غاية عن الفصاحة تتصبب الحكمة من فسه."

তিনি জ্ঞান ও প্রজ্ঞায় সবসময় মশগুল থাকতেন। কুরআন সুনাহভিত্তিক ওয়াজ নসিহাত বর্ণনা করার সময় তিনি এমন প্রজ্ঞাপূর্ণ আলোচনা করতেন যে, উপস্থিত শ্রোতামগুলী কেঁদে কেলতেন। তিনি আল্লাহর তয়ে এত ভীত থাকতেন যে, তাঁর মনে হতো জাহানামের আগুন কেবল তাঁর জন্য তৈরি করা হয়েছে। সত্য প্রকাশে তিনি কোন নিশুকের নিশাকে তয় করতেন না। তদানীন্তন

আরহি সকল গ্রন্থে হাসান নামটি আলিফ লামসহ الحسن আছে। তবে এটি প্রকৃতপক্ষে আলিফ ছাড়া حسن হবে। এটিই সঠিক।
 (দেখা যেতে পারে : জাননাহারী, তাবকাতুল মুকাসসিরিন, পু. ১৩/

২. ড. হুসাইন আয়্যাহারী, প্রান্তক্ত, ১ম খণ্ড, পু. ১২৪

ইসলামী বিশ্বকোষ, সম্পাদনা পর্যদ, ঢাকা : ই.ফা.বা., ২য় খণ্ড, পু. ৫৫৯

৫. প্রাণ্ডত

৬, প্রাত্তক

৭, প্রাণ্ডত

খ্যাতিমান ব্যক্তি ইবনে সিরিন ও আশশাবীকে ইয়াবিদের খিলাফতের অধিকার সম্পর্কে প্রশ্ন করা হলে, তাঁরা নিজস্ব মতামত প্রকাশ করতে সাহস পাননি, কিন্তু হাসান বসরী অকপটে ইয়াবিদের খিলাফতের অধিকার অস্বীকার করেন। আবদুল মালিক ও হাজ্জাজের কাছে লিখিত পত্রে তিনি অনুরূপ বাক স্বাধীনতা প্রদর্শন করেন। ফলে পরবর্তী লেখকগণ ঐ সকল পত্রে স্বাধীন ইচ্ছার প্রতি হাসান বসরীর অধ্যধিক প্রবণতা লক্ষ্য করে ঐগুলো ওয়াসিল বিন আতার লিখিত পত্র বলে অনুমান করেন। তদীয় সমকালীন হাজ্জাজের সমকক্ষ বাগ্যী বলে তিনি স্বীকৃত।

তিনি অনেক হাদিস মুরসাল সূত্রে বর্ণনা করেছেন। এভাবে বর্ণনার কারণ জিজ্ঞাসা করলে তিনি বলতেন:

"ياابن اخى: لقد سألتنى عن شئ ما سألنى عنه احد قبلك . ولولا منزلتك منى ما اخبرتك انى فى زمان كا ترى وكان فى عسل الحجاج كل شئ سسعتنى اقول قال رسول الله فهر عن على بن ابى طالب غير انى فى زمان لا استطيع ان اذكر عليا."

তবে মুরসাল সূত্রে হাদিস বর্ণনা করার কারণে তাঁর বর্ণনাকৃত হাদিস কবুল হওয়ার ব্যাপারে আলিমগণ মতবিরোধ করেছেন। কেউ তাঁর হাদিস কবুল হওয়ার ব্যাপারে একমত হয়েছেন, আবার কেউ মতানৈক্য করেছেন। ইমাম ইবনুল মাদিনী বলেন :১০

"حسن کی مرسلات اگر ثقه راویون سے مروی هوں تو وه صحیح هیں اور بهت کم ساقط الاعتبارهیں."

'বিশ্বস্ত রাবীর থেকে বর্ণিত হলে হাসানের হাদিস কবুলযোগ্য, অন্যথায় কবুলযোগ্য নয়।' ইমাম আবু যারআর মতে :<sup>১১</sup> 'হাসান বসরী যেসব হাদিস غال رسول الله বলে বর্ণনা করেছেন সেসব হাদিস যাচাই বাচাই সাপেকে গ্রহণযোগ্য। তবে চারটি হাদিসের কোন ভিত্তি খুজে পাওয়া যায়নি।' তবে ইমাম আহমাদ হাসান বসরী ও আতার [র] মুরসাল সূত্রের বর্ণিত হাদিসসমূহকে
"اضعف المراسيا" বলে উল্লেখ করেছেন। ১২

হাসান বসরীর সামনে কুরআনের আয়াত তিলাওয়াত করা হলে তিনি সেসব আয়াতের তাফসির করতেন। তাকদির সম্পর্কে তিনি বলতেন, যে তাকদির অস্বীকার করে সে কাফির। ১৩ তার সম্পর্কে বিকরুল মুযানী বলেন :১৪ ৫

"من سره ان ينظر الى اعلم عالم ادركناه في زمانه فلينظر الى الحسن."

ইবনে সাদ বলেন :১৫ -

"كان الحسن جامعا عالما رفيعا فقيها ثقة مامونا عابدا ناسكا كثير العلم فصيحا جميلا وسيما" আদনাছাবী বলেন :১৬ /

"كان من سادات التابعين وافتى في زمان الصحابة بالغ الفصاحة وبليخ المواعظ كشير العلم بالقران ومعانية."

তিনি ১১০ হি./৭২৮ খ্রি. বসরায় ইনতিকাল করেন। মৃত্যুকালে তাঁর বয়স হয়েছিল ৮৯ বছর।১৭

৮. ইসলামী বিশ্বকোষ, প্রাণ্ডক্ত, পু. ৫৫৯

৯. আসকালানী, *তাহযিবুত তাহযিব*, হারদারাবাদ : দায়িরাতুল মাআরিফ, ১৯১৮/১৩২৮, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৩৯৬

১০. মাওলানা জাটিদ তাকী ওসমানী, *উলুমুল কুরআন*, সাহার্যানপুর : যাকারিয়া বুক ডিপো, তা:বি:, পু. ৪৭৭

১১. প্রাণ্ডক

১২, প্রাণ্ডক

১৩. ড. হুসাইন আয্যাহানী, প্রান্তক্ত, ১ম খণ্ড, পূ. ১২৫

১৪. প্রাণ্ডক

১৫. প্রাণ্ডক

১৬. আসনাহারী, *তাবকাতুল মুকাসাসীরিদ*, প্রাণ্ডক, পু. ১৩

১৭. প্রাণ্ডক্ত; সাবুদী, প্রাণ্ডক, পৃ. ৮৫; যাহাবী, প্রাণ্ডক, পৃ. ১২৫ ; তাকী ওসমাদী, প্রাণ্ডক, পৃ. ৪৭৭

#### আতা বিন রাবাহ রো

জন্ম : ২৭হি.; মৃত: ১১৪ হি.]

আতা বিন রাবাহ [র] বিশিষ্ট তাবেরি মুফাসসিরের অন্যতম। তাফসির শাস্তের বিশেষজ্ঞ ৪ জন তাবেরিদের মধ্যে আতা বিন রাবাহ বিশেষ মর্যাদার অধিকারী। তাঁর পূর্ণ নাম আবু মুহামাদ আতা বিন আবি রাবাহ আলমান্ধী আলকুরাশী। আদনাছাবীর মতে, তাঁর নাম আতা বিন আবি রাবাহ বিন আসলাম। তিনি ২৭ হি. সালে জানাদে জন্মগ্রহণ করেন। জন্মগতভাবে তিনি জানাদী হলেও মকায় তিনি বসবাস করেন। জানা বার, তিনি কালো, অন্ধ, খঞ্জ ও প্যারালাইসিসট রুগীছিলেন। বিন কাহারের মুক্তদাস আতা বিন রাবাহকে তাঁর পিতা মুহাম্মাদের দিকেই সম্পর্কযুক্ত করা হয়। মকায় অবস্থান করার কারণে তিনি ইবনে আক্রাস, ইবনে ওমর, আমর ইবনুল আসসহ প্রসিন্ধ সাহাবির কাছ থেকে কুরআনের দীক্ষা গ্রহণের সুযোগ পান। তাঁর নিজের বর্ণনা মতে, তিনি ২০০শত সাহাবির সাহচর্য লাভ করেন। এ কারণে তিনি কুরআনের ব্যাখ্যা, হাদিস ও ফিক্ছ বিষয়ে পাণ্ডিত্য অর্জন করতে সক্ষম হন। মক্কাবাসীরা ফতওয়া জানার জন্য তাঁর কাছে আগমন করতেন। এ কারণে মক্কাবাসীরা যখন ইবনে আক্রাসের কাছে হাজির হতে। তখন তাঁদেরকে লক্ষ্য করে বলতেন: তোমাদের কাছে কি আতা নেই ং আর ইমাম আবু হানিফা [র] বলতেন: চ

## "مارايت فيسن لقيت افضل من عطاء"

'যাদের সাথে আমার সাক্ষাৎ হয়েছে তন্মধ্যে আতার চেরে উন্তম ব্যক্তি হিসাবে আমি আর কাউকে দেখিনি।"

আওযায়ী বলেন :>

"مات عطاء يوم عطآء وهو ارضى اهل الارض عند الناس."

সালমা বিন কুহাইল বলেন :১০

"ما رايت احد يريد بهذا العلم وجه الله الا ثلاثة : عطاء. ومجاهد وطاوس." ইবনে হাব্বান বলেন <sup>১১</sup>

"كان من سادت التابعين فقها وعلما وورعا وفضلا وهو عند اصحاب الكتب المستة."
আতা বিন রাবাহ সম্পর্কে উল্লিখিত বক্তব্য দ্বারা একথা প্রমাণিত হয় যে, তিনি একজন খ্যাতিমান
আলিম ছিলেন। জ্ঞান ও প্রজ্ঞায় তাঁর স্থান সবার শীর্ষে। মদীবীদের বক্তব্য দ্বারা তিনি যে একজন

১. ড. ভুসাইন আযুৱাহারী, প্রাণ্ডক্ত, প. ১১৩

২. আননাছারী, প্রাণ্ডক, পু. ১৪

৩ প্রাচ্চত

৪. ড. হুসাইন আয়যাহারী, প্রাণ্ডক, পৃ. ১১৩; আদনাছারী, প্রাণ্ডক, পৃ. ১৪

<sup>2 20076</sup> 

৬. ড. হুসাইন আয়্যাহারী, প্রাগুক্ত, পু. ১১৩

g etters

৮. প্রাথক

৯. প্রাত্ত

১০. প্রান্তক

১১. প্রাতক

বিশ্বস্ত রাবী ছিলেন তাও প্রমাণিত হয়। তবে তাঁর সম্পর্কে তাঁরই ওস্তাদ হয়রত ইবনে আব্বাসের [রা] কোনো উক্তি লক্ষ্য করা যায় না। তবে ইবনে আব্বাসের [রা] অন্যান্য শিষ্য থেকে আতার সুখ্যাতির কথা জানা যায়। তিনি মানাসিকুল হজ্ব সম্পর্কে বিশেষ পারদর্শী ছিলেন। এজন্যে কাতাদা [র] বলেন : ১২

আবদুল্লাহ বিন আব্বাস [রা] থেকে আতা বিন বিন রাবাহ—এর চেয়ে অনেকেই বেশি রেওয়ায়েত করেছেন। তাকসির সম্পর্কে মুজাহিদ ও সাইদ ইবনে জুবাইরের বর্ণনাই বেশি পাওয়া যায়। তবে তাকসির সম্পর্কে আতা বিন রাবাহ—এর এই কম সংখ্যক বর্ণনার কারণে তাকসির বিশেষজ্ঞদের মাঝে তার মর্বাদার কমতি নেই। তাকসির শাস্তে তাঁর বর্ণনা সূত্রের কমতির কারণ বোধ হয় তিনি এন্ট্র করে চলতেন। বুন্ধিভিত্তিক তাকসির তিনি এড়িয়ে যেতেন। তাকসিরে বুন্ধিভিত্তিক সংযোজন তিনি হয়তোবা পছল করতেন না। যেমন এ সম্পর্কে আবদুল আযিয় বিন রাফী বলেন : ১৩

"سئل عطاء عن مسألة فقال: الادرى فقال له: الا تقول فيها برأيك؟ قال انى استحى من الله ان يدان في الارض برائ."

তাঁর মৃত্যুসাল সম্পর্কে ভিন্ন মত রয়েছে। ড. হুসাইন আযযাহাবীর মতে, তিনি ১১৪ হি. সালে ইনতিকাল করেন। ১৪ আর আদনাছাবীর মতে, তিনি ৮০ বছর বয়সে ১১৫ হি. সালে ইনতিকাল করেন। ১৫ আর আলী সাব্নীর মতে, তিনি মক্কায় ইনতিকাল করেন এবং সেখানেই তাঁকে ৮৭ হি. সালে সমাহিত করা হয়। ১৬ তবে যাহাবীর মতে, প্রথম মতটি বেশি অগ্রগণ্য।

১২, প্রান্তক, পু. ১১৪

১৩, প্রাতক্ত

১৪, প্রান্তক, পু. ১১৩

১৫. আদনাছাবী, প্রাণ্ডক্ত, পু. ১৪

১৬. আলী সাবুনী, আততিবইয়ান, মন্ধা : আলানুল কুতুব, ১ম সংস্করণ ১৯৮৫ খ্রি./১৪০৫ হি., পূ. ৭৯

## কাতাদা বিন দিআমা রি

জনা : ৬১ হি., মৃত্যু: ১১৭ হি.]

প্রসিন্ধ তাবেরি মুকাসসির কাতাদা [র]—এর পূর্ণ নাম আবুল খিতাব কাতাদা বিন দিআমা আসসাদুসী আলবসরী। তিনি হিজরি ৬১ সালে বসরার জন্মগ্রহণ করেন। আনাস বিন মালেক, সাইদ ইবনে মুসাইয়্যেব, ইবনে সিরিন, ইকরামা, আতাসহ বিশেষজ্ঞ সাহাবি ও তাবেরি থেকে রেওয়ায়াত করেন। ইম্পৃতি শক্তির প্রথরতা ও অসাধারণ ধীশক্তির কারণে সমকালীন যুগে তাঁর যথেক সুনাম ছিল। এ সম্পর্কে তিনি বলেন :

"ما قلت لمحدث قد اعد على وما سمعت اذناى شيئا الا وعاه قلبي."

বর্ণিত আছে যে, তিনি সাইদ ইবনে মুসাইরায়েব [রা]—এর কাছে গমন করতেনে, আর তিনি বিভিন্ন সময় বিভিন্ন বিষয়ের উপর তাঁকে প্রশ্ন করতেন। একবার তাঁকে প্রশ্ন করতেন তিনি বলেনে, আমি কি আপনার সকল প্রশ্ন মুখস্থ বলবা? তিনি বললেনে, হাঁ৷ বলা৷ তখন কাতাদা৷ তাঁকে লক্ষ্য করে বললেনে:

"আঁঘিট বত ইনা ভ্রমিট ভ্রমিট

"مااتاني عراقي احين من قتادة وقرئت عليه مرة صحيفة جابر فحفظها."

"আমার কাছে কাতাদা অপেক্ষা উত্তম কেউ আগমন করেনি। একবার জাবির [রা] একটি সাহিফা পাঠ করা মাত্র তিনি তা মুখস্থ করে ফেলেন।"

ইবনে সিরিনও কাতাদার [র] মেধা ও প্রজ্ঞার প্রশংসা করেছেন। এ প্রসজ্ঞো ইবনুল মুসাইর্য়েব বলেনঃ " "مارات عراقيا احفظ من قتادة."

"আমি ইরাকীদের মাঝে কাতাদার চেয়ে বেশি মুখস্থ করতে পারতেন এমন আর কাউকে দেখিনি।"

কাতাদা [র] বিদ্যাবতায় পারদর্শী হওয়ায় তিনি কিতাবুল্লাহর জ্ঞানার্জন করতে সক্ষম হন এবং তাফসির শাফ্রে খ্যাতি অর্জন করেন। মামার বলেন, আবু আমর বিন আলাকে আমি আল্লাহর বাণী:

অক্লেন্ড ক্রিলেন্ড ক্রেন্ড জ্ঞাসা করলে তিনি আমাকে কোনো উত্তর দেননি। মামার বলেন, আমি শুনেছি যে, কাতাদা في المنابخ والما المنابخ والما المنابخ والما منابخ والما المنابخ والمنابخ والمنابخ

১. মাওলানা জান্টিস তাকী ওসমানী, উলুবুল কুরুআন, সাহারানপুর : যাকারিয়া বুক ডিপো, তা:বি:, পু. ৪৭৮

আলি সাবুনী, আততিবইয়ান, মড়া: আলাবুল কুতুব, ১ম সংস্করণ ১৯৮৫ খ্রি./১৪০৫ হি., পৃ. ৮৬; ড. যাহাবী, প্রাত্তক, ১ম খণ্ড, পৃ. ১২৫

৩, প্রাত্তক

৪. প্রাণ্ডক

৫ প্রাথ্য

৬. আসকালানী, ভাহাযবুড ভাহাযিক, হায়দারাবাদ : পারিরাভুল মাআরিফ, ১৯১৮/১৩২৮ হি., ৮ম বঙ, পৃ. ৩৫১

আবদুকা আঘিন ঘারকাদী, মানাহিলুল ইরফান, বৈরত : লাক্তল কুতুব, ১ম সংকরণ ১৯৮৮/১৪০৯ হি., ২য় খণ্ড, পৃ. ২৪

আমরকে বললে তিনি বলেন, কাতাদার তাফসিরই যথেই। আবু আমরের বর্ণনা দ্বারা মূলত কাতাদার তাফসিরের অগাধ পাড়িত্যের কথার প্রমাণ পাওয়া যায়। কুরজানের উপর তাঁর এত বেশি পারদর্শিতা ছিলো যে, তিনি বলতেন : "

"قران کریم کی کوئی ایت ایسی نهیں ہے جس کے بارے میں میںنے کجھ نہ کجھ (یعنی کوئی نه کوئی روایت) سن نه رکھی هو."

'কুরআনের এমন কোনো আয়াত নেই যে সম্পর্কে তিনি কিছু না কিছু জ্ঞান রাখেন।' ইমাম আহমাদ বলতেন :<sup>১০</sup>

"قتادہ رح تفسیرکے زیادہ بڑے عالم هیں"

'কাতাদা তাফসিরের খুব বড় আলিম ছিলেন।' আদনাছাবী বলেন :<sup>১১</sup>

"أخذ القران ومعانيه وروى عن انس بن مالك وعن غيرهم."

'কাতাদা কুরআন ও কুরআনের ব্যাখ্যায় জ্ঞানার্জন করেনে, তিনি আনাস বিন মালিক ও অন্যান্য সাহাবি থেকে বর্ণনা করেনে।'

কাতাদার [র] দৃক্টি শক্তি না থাকলেও তিনি কুরআন মুখস্থ করতে দ্বিধাবোধ করেননি, দৃক্টিশক্তি কুরআন চর্চার পথে কোনো অন্তরার সৃক্টি হরনি। আহমাদ বিন হান্দল পঞ্চমুখ হয়ে তাঁকে ইমামুত তাকসির ও কিকহ বলে আখ্যায়িত করেছেন। আর শাবীতো তাঁকে "حاطب ليل" বলে মন্তব্য করেন। মামার বুহুরীকে জিজ্ঞাসা করেছিলেন, তাকসিরে তোমার কাছে কে বেশি পারদর্শী কাতাদা না মাকহুল ? উভরে তিনি কাতাদার [র] নাম বলেন। ১০

ইবনে হাফান তার নির্ভরযোগ্যতা প্রসঞ্জে বলেন :>৬

"كان من علماء الناس بالقران والفقد ومن حفاظ اهل زمانه"

তিনি ১১৭ সালে বসরায় ইনতিকাল করেন। সেখানেই তাঁকে সমাহিত করা হয়। মৃত্যুকালে তাঁর বয়স হয়েছিল ৫৫ বছর। বসরাবাসী তাঁর মৃত্যুতে কেঁদে কেঁদে শোক প্রকাশ করে। ১৭ ড. হুসাইন যাহাবী বলেছেন, তিনি ১১৭ হি. সালে ইনতিকাল করেন। মৃত্যুকালে তাঁর বয়স ছিল ৫৬ বছর। ১৮ এই মতটিই সঠিক বলে মনে হয়। কেননা তাঁর জন্ম যদি ৬১ হি. সালে হয়, তবে তাঁর মৃত্যুর সময় বয়স ৫৬ বছর হওয়াটাই সঠিক। আসকালানী তাহিবিব গ্রন্থে এরূপ মত প্রকাশ করেছেন।

৮. ড. হুসাইন আয্যাহাবী, প্রাগুক্ত ১ম খণ্ড, পু. ১২৬

৯. তাকী ওসমানী, প্রান্তক, পু. ৪৭৮

১০. প্রাণ্ডত

১১. আদনাছাবী, তাবকাতুল মুকাসাসিরিদ, পু. ১৪

১২. আলি সাবুনী, প্রাণ্ডক্ত, পু. ৮৬

১৩. ড. হসাইন আয্যাহারী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, তাকী ওসমানী, প্রাণ্ডক, পু. ৪৭৮,পু. ১২৫

১৪. তাফী ওসমানী, প্রাণ্ডক, পু. ৪৭৮

১৫. ড. হুসাইন আঘ্যাহাযী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পু. ১২৬

১৬, প্রাণ্ডক

১৭. আলি সাবুনী, প্রাণ্ডক, পু. ৮৬

১৮. ড. হুসাইন আয়যাহাবী, প্রাণ্ডক্ত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১২৬

# **गूरामाम विन कांव जानकृता**यी [त]

[मृज्. ১১१/১১৮ रि.]

উবাই ইবনে কাব [রা] কর্তৃক প্রতিষ্ঠিত মদিনার তাফসির কেল্রের প্রসিন্ধ তাবেরি মুফাসসির হচ্ছেন মুহাম্মাদ বিন কাব আলকুরাঝী। তাঁর পূর্ণ নাম আবু হাম্যা আবু আবদুল্লাহ মুহাম্মাদ বিন কাব বিন সালিম বিন আসাদ আলকুরাঝী আলমাদানী। কুরাঝী নামকরণের কারণ ব্যাখ্যা করে ইমাম বুখারী [র] বলেন : ২

"ان اباه كان مسن لم ينبت يوم قريظة فترك."

আর এটা এই জন্য যে, বনি কুরাইযা গোত্রের লোকেরা যখন রাসুল [স]–এর সাথে ওয়াদা ভজা করে বিশ্বাসঘাতকতা করে তখন রাসুল [স] শিশু ও নারী ব্যতিরেকে হত্যা করার নির্দেশ প্রদান করেন। এ থেকেই তাঁকে কুরায়ী বলা হয়।

কুরাযী রাসুল [স]–এর জীবন্দশায় জন্মগ্রহণ করেন।° এ অভিমতটি ইবনে কুতাইবার। তবে হাফিয ইবনে হাজার বলেন :8

"قلت وما تقدم نقله عن قتيبة من انه ولد في عهد النبي صد وانما الذي ولد في عهده هو ابوه."

তিনি প্রথমে কুফার এবং পরে মদিনার বসবাস করেন। তিনি বিপুল সংখ্যক সাহাবি থেকে
রেওয়ায়াত করেন। তনাধ্যে আলি বিন আবি তালিব, আবদুল্লাহ বিন মাসউদ ও ইবনে আব্বাসের
নাম বিশেষভাবে উল্লেখবোগা।

বিশ্বস্ততা, ন্যায়পরায়ণতা, আল্লাহভীরুতা, হাদিস বর্ণনা ও কুরআন ব্যাখ্যায় তাঁর সুখ্যাতি ছড়িয়ে পড়ে। তাই ইবনে সাদ বলেন : "كان ثقة عالما كثير الحديث ورعا صالحا."

আউন বিন আবদুল্লাহ বলেন : " "مارایت احدا اعلم بتأویل القران مند." "
"কুরআন ব্যাখ্যায় তাঁর চেয়ে অতীব জ্ঞানী আমি আর কাউকে দেখিনি।"

"مدنى تابعى ثقة رجل صالح عالم بالقران." " مدنى تابعى ثقة رجل صالح عالم بالقران."

"তিনি ছিলেন মদিনার অধিবাসী, তাবেয়ি, বিশ্বস্ত, ন্যায়বান ও কুরআনের পণ্ডিত।"

"كان من افاضل اهل المدينة علاء وفقها." في من افاضل اهل المدينة علاء وفقها."

"তিনি মদিনার শীর্ষস্থানীয় আলিম ও ফিকহবিদদের মধ্যে অন্যতম ছিলেন।"

১১৭ হি. সালে কোন একদিন তিনি মসজিদে দরস লিপ্ত ছিলেন, এমতাবস্থায় মসজিদের ছাদ ধনে পড়ে। এতে তিনি ও তাঁর সাথীরা মারা যান। অবশ্য কেউ কেউ বলেছেন, অন্য ঘটনার কথা বলেছেন। মৃত্যুকালে তার বরস হরেছিল ৭৮ বছর। ১০ আদনাছাবী বলেন, এই ঘটনাটি তাঁর মৃত্যু সাল নির্ধারণের জন্য। তবে এসব বক্তব্যের কোন নির্ভরযোগ্য সূত্র খুঁজে পাওয়া যায় না। কেউ কেউ তাঁর মৃত্যু সাল যথাক্রমে ১১৭, ১১৮ ও ১২০ হি. বলে উল্লেখ করেছেন। ১১

১. ড. হসাইন আয্যাহারী, *আত্তাফাসির ওয়াল মুফাসসিরুন,* পাকিস্তান: এদারাতুল কুরআন, ১৯৮৭ খ্রি./১৪০৭ হি., ১ম খণ্ড, পৃ.১১৬

২. দেখা যেতে পারে: তাহযিবুত তাহযিব, ৫ম খণ্ড, পৃ. ৪২১

আদনাছাবী, তাবকাতুল মুকানানিরিদ, মদিনা : মাকতাবাতুল উপুম ওয়াল হিকাম, ১ম সংস্করণ ১৯৯৮ খ্রি./১৪১৭ হি., পৃ. ৯

৪. ইবনে হাজার, আতভাহায়িব, ৯বম খণ্ড, পৃ. ৩৭৪

৫. প্রাতক্ত, ৫ম খণ্ড, পৃ. ৪২১

৬. ড. হুসাইন আয়্যাহারী, প্রাণ্ডজ, ১ম খণ্ড, পু. ১১৬

৭. আসকালানী, প্রাণ্ডক, ৫ম খণ্ড, পৃ. ৪২১ ; বুলালাতু তাহযিবুল কামাল, পৃ. ২০৫

৮. ড. হুসাইন আয়্যাহারী, প্রাপ্তক্ত, ১ম খণ্ড পু. ১১৬

৯. প্রাত্তক

১০. প্রাত্তত

সামসুদ্দিন বাহাবী, সিয়ার আলাম আননুবালা, বৈয়ত : মুআসসাসাতুর রিসালাহ, তা:বি:, ৫ম খণ্ড, পৃ. ৬৬; আসকালানী, প্রাণ্ডক ৯বম খণ্ড, পৃ. ৩৭৪

#### যায়েদ বিদ আসলাম রি

[মৃ. ১৩৬ হি.]

যায়েদে বিন আসলাম প্রসিন্ধ তাবেরি মুফাসসির। পূর্ণ নাম আবু উসমা/আবু আবদুল্লাহ যায়েদে বিন আসলাম আলআদুবী আলউমরী আলমাদানী। আবু উসামা বা আবু আবদুল্লাহ তাঁর কুনিরাত। তিনি উমর বিন আবদুল আযিয়ের খিলাফতের সমসামরিক মুফাসসির ছিলেন। মসজিদে নববিতে তিনি হাদিসের দরস দিতেন। তাঁর বর্ণনা সূত্রের বিশ্বস্ততা ছিল প্রস্নাতীত। ইমাম আহমাদ, আবু যারজা, আবু হাতিম ও ইমাম নাসায়ীর মতে, তিনি বিশ্বস্ত রাবী ছিলেন, হ্রা। ্রার্ড অন্যতম সদস্য তিনি। ত

যায়েদ বিন আসলামের নাম সমকালীন যুগে একজন প্রসিন্থ আলিম হিসেবে সর্বত্র ছড়িয়ে পড়ে। যেই তাঁর সান্নিধ্যে গমন করেছেন সেই তাঁর থেকে বর্ণনা গ্রহণ করে প্রভূত জ্ঞানার্জন করেছেন। এ প্রসজ্ঞো ইমাম বুখারী বর্ণনা করেন:

"ان على بن الحسين كان يجلس الى زيد بن اسلم ويتخطى مجلس قومه فقال له نافع بن جبير بن مطعم : تتخطى مجالس قومك الى عبد عسر بن الخطاب؟ فقال على : انما يجلس الرجل الى من ينفعه فى دينه."

জানা যায় তাফসিরের উপর তাঁর একটি গ্রন্থ ছিল যা তাঁর থেকে তারই পুত্র আবদুর রহমান বর্ণনা করেন। ইবনে উজলান বলেন :°

একদা তিনি সন্দ্রবিহীন হাদিস বর্ণনা করছিলেন, জনৈক ব্যক্তি প্রশ্ন করলেন হে আবু উসামা! এটা কিং উত্তরে তিনি বললেন :৬

তিনি তাফসির রায় থেকে সতর্কতা অবশন্দন করতেন না। হান্দাদ বিন যায়েদ উবায়দুল্লাহ বিন ওমর থেকে বর্ণনা করেন, তিনি বলেন :°

বস্তৃত তিনি তাফসির বির রায়কে দোষের কিছু মনে করতেন না, যে কারণে তিনি এ ধরনের তাফসির পেশ করা থেকে সতর্কতাও অবলক্ষন করতেন না। যেমনটা অনেক সাহাবি ও তাবেয়ির

২, আলি সাবুনী, প্রাগুক্ত, পু, ৮৩

৩. ড. হুসাইন আয্বাহাবী, প্রাণ্ডক, পু. ১১৬

৪. প্রাত্ত

৫. আদি সাবুনী, প্রাণ্ডক্ত, পৃ. ৮৩

৬. ড. হুসাইন আয়্যাহাবী, প্রাগুক্ত, ১ম খণ্ড, পু. ১১৭

৭, প্রাণ্ডক

ক্ষেত্রে হয়েছে। যায়েদ বিন আসলাম বেহেতু কোনো বিদআতি মাযহাবের সাথে সংশ্লিক্ট ছিলেন না, সেহেতু তাঁর তাফসিরকে বিদআতের দোষে দোষারোপ করা যায় না। আর এমনটা হলে অবশ্যই উবাইদুল্লাহ তাঁর বর্ণনার প্রকাশ করতেন, অথচ তিনি এ ব্যাপারে কিছু বলেননি। বরং তিনি যায়েদের ন্যায়পরারণতা ও বিশ্বস্ততা সম্পর্কে দৃঢ়তা প্রকাশ করেছেন। দ্মদিনার অনেক খ্যাতিমান আলিম তাঁর থেকে তাফসিরের জ্ঞানার্জন করেছেন। তন্মধ্যে তাঁর পুত্র আবদুর রহমান মালিক বিন আনাসের [র] নাম বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য।

তিনি ১৩৬ হি. সালে মদিনা মুনাওয়ারায় ইনতিকাল করেন। ১০ অবশ্য কেউ কেউ এই মতের সাথে ভিন্নত পোষণ করেছেন। ১১

৮. প্রাহত

৯, প্রারভ

১০. বাহাৰী, *ভাষাকিরাতৃল হক্ষাৰ*, হায়দারাবাদ : দায়িরাতৃল মাআরিফ, তা:বি:, ১ম খণ্ড, পৃ. ৬২; ড. হসাইন আযবাহাৰী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ. ১১৭

১১. আসকালাদী, ভাহাযিবুত ভাহাযিব, হায়দারাবাদ : দায়িরাতুল মাআরিফ, ১৯১০/১৩২৮, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৩৯৫-৩৯৭

# পঞ্চম অধ্যায়

হিজরি তৃতীয় শতকের বিখ্যাত মুকাসসিরবর্গের জীবন ও তাকসির পদ্ধতি

#### একনজরে

- আবু জাফর মুহামাদ বিন জারির আততাবারী
- আবু মানসুর আলমাত্রিদী

#### পরিচ্ছেদ : ১

# আবু জাফর মুহামাদ বিন জারির আততাবারী

জনা : ২২৪ হি.; মৃত্যু : ৩১০ হি.]

ইসলাম একটি পূর্ণাজ্ঞা জীবনব্যবস্থা। আর এই জীবনব্যবস্থা পরিচালনার মৌলিক আইন-কানুন ও বিধি-বিধান হচ্ছে আলকুরআন। জীবনব্যবস্থার বিধান সংবলিত এই কুরআন নাযিলের উদ্দেশ্য ছিল এর আদেশ-নির্দেশাবলী তাৎক্ষণিকভাবে কার্যকর করা। মুসলমানদের কিবলা পরিবর্তনের বটনা এই তাৎক্ষণিক কার্যকরণের প্রকৃষ্ট প্রমাণ বহন করে। ৬১০ খ্রি. থেকে ৬৩৩ খ্রি. পর্যন্ত এ সুদীর্ঘ তেইশ বছরের যখনই কোনো আয়াত রাসুল [স]-এর উপর নাবিল হতো রাসুল [স] তা উপস্থিত সাহাবিদের সামনে পাঠ করে শুনাতেন। অধিকল্প আয়াতগুলো তাঁর সাহাবিদের মুখস্থ করার নির্দেশ দিতেন। তৎকালীন সময়ে মক্কা ও মদিনায় লিখন সামগ্রীও ছিল অপ্রতুল, তাই মৌখিক প্রচারই প্রাধান্য লাভ করে। রাসুল একাজে স্বক্রিয় অংশগ্রহণ করে মদিনায় অবস্থানের প্রথম দিকে রবীআ গোত্রের লোকদেরকে সাক্ষাৎদানকালে সমাপনী ভাষণে বলেছিলেন: "যা বললাম তা মনে রেখ, আর যাদের রেখে এসেছো তাদের কাছে প্রচার করো। <sup>১</sup> ঐতিহাসিক বিদায় হঞ্জের ভাষণেও এর প্রমাণ পাওয়া যায়। অতদ্বাতীত কুরআন লেখার মাধ্যমেও প্রচার হয়। রাসুল [স] লেখার প্রতি গুরুত্বারোপ করতেন। তাই তিনি সর্বাবস্থায় এমনকি ভ্রমণের সময়ও লিপিকার ও লিখন সামগ্রী সাথে রাখতেন। <sup>২</sup> অবন্য রাসুলের [স] জীবদ্দশায় হাদিস লিখে রাখতে তিনি নিবেধ করেন। তিবে কোন কোন ক্ষেত্রে এ নিবেধাজ্ঞা কার্যকর ছিল না] ফলে ইসলামের প্রথম যুগে রাসুল [স] প্রদত্ত কুরআনের ব্যাখ্যাও লেখা হতো না। কুরআনের পঠন-পাঠন, ব্যাখ্যা-বিশ্লেষণ সবই মুখে মুখে চলতো। এ কারণে হিজরি প্রথম ও দ্বিতীয় শতাব্দীতে রচিত কুরআদের কোনো তাফসির গ্রন্থ নেই বললেই চলে। পরে, ধীরে ধীরে হাদিস সংগ্রহ এবং গ্রন্থনার সাথে সাথে কুরআনের তাফসির রচনাও জ্ঞানের একটি স্বতন্ত্র শাখায় রূপ পরিগ্রহ করে। এ পর্যায়ে তাফসির রচনার ক্ষেত্রে পৃথক দৃষ্টিভঞ্জার অনুসরণ করা হয়। একদল মুফাসসির মুহান্দিসদের পদ্ধতি অনুসরণ করে সনদভিত্তিক তাফসির রচনায় ব্রতী হন। তাঁরা ইসনাদের সত্যাসত্যের উপর মতনের অপেক্ষা অধিক গুরুত্ব প্রদান করেন। এ ব্যাপারে তাকসিরের ক্ষেত্রে আবু জাকর মুহাম্মাদ বিন জারির আততাবারী [মৃ. ৩১০ হি./৯২২ খ্রি.] ছিলেন পথিকৃত। তাঁর সময়ে [২২৪-৩১০ হি.] আব্বাসীয় সমাজ স্থিতিশীল অবস্থায় পৌছে এবং সংস্কৃতির বিভিন্ন দিক বিকাশ লাভ করে। খলিফাগণ এসব প্রাক্ত মনীবীর বিদুষী ও সুন্দরী কন্যাদের বিবাহ করে অনারবদের সাথে আত্মীরতার সম্পর্ক স্থাপন করেন। আব্বাসীয় খলিফাদের অনেকেই ছিলেন অনারব রমণীর সন্তান।° এভাবে আরব ও অনারবের বৈবাহিক সম্পর্কের কারণে সভ্যতা ও জাতিসন্তারও বিকাশ লাভ করে। আর ইবনে জারির আততাবারী আরব আজমদের অবদানের প্রকৃত মূল্যায়ন করেন। এ বুগে আরবি ভাষা, জ্ঞান-বিজ্ঞান, সাহিত্য ও সংস্কৃতির বিকাশের অনন্য মাধ্যম হিসাবে ব্যবহুত হয়। কর্জোবা থেকে

ওয়ালিউদ্দিন মুহামন ইবনে আবলুয়াহ, আলমিশকাতুল মাসাবিহ, বৈয়ত : লাকল ফিকার, তা:বি:, ১ম খণ্ড, পৃ. ১

<sup>2.</sup> M. Habib, "Islam's writting on the wali ..." The Unesco courier (Dec. 1977), P. 43

৩. ভাহাযিযুগ আসার, সম্পাদনা-*নাসির ইবনে সাদ আল রশিদ*, মল্লা : মাতাবি আলসাফা, ১৪০২ হি., ১ম খণ্ড, ভূমিকা, পৃ. সা-জিম

কাশগড় পর্যন্ত জাতিধর্মবর্ণ নির্বিশেবে মুফাসসির, মুহাদ্দিস, সাহিত্যিক, চিকিৎসাবিদ, ধর্মবিদ ও ঐতিহাসিক তাদের নিজ নিজ পরিমণ্ডলে আরবি ভাষার মাধ্যমে জ্ঞান চর্চা করেন। ইবনে জারির আততাবারী পারসিক হয়েও ব্যুৎপত্তি অর্জন এরই প্রকৃষ্ট প্রমাণ।

ব্যবহারিক প্রয়োজনে কুরআন ও হাদিসের শিক্ষা গ্রহণ করা মুসলমানদের জন্য অপরিহার্য। এ কারণে ধর্মীয় কর্তব্যের একটি অংশ হিসেবে মুসলিম অধ্যুবিত প্রতিটি অংগলে শিক্ষা—সংস্কৃতির সুষ্ঠু পরিবেশ গড়ে ওঠে এ সমরে। সমকালীন রাজ্রীয় পৃষ্ঠপোবকতায় পরিচালিত শিক্ষা প্রতিষ্ঠান ছাড়াও বেসরকারী শিক্ষা প্রতিষ্ঠানে পাঠ দানের ব্যবস্থা থাকতো। নিয়মিত ও বহিরাগত শিক্ষার্থীগণ সেখানকার পণ্ডিত ব্যক্তিদের থেকে জ্ঞানার্জন করতেন। কুফার প্রথিত্যশা পণ্ডিত আবু কুরাইবের শিক্ষায়তনে আল্লামা তাবারীর পাঠগ্রহণ একথার উজ্জ্বল দৃক্টান্ত। তথনকার দিনের আরবদের মধ্যে সহশিক্ষার ব্যবস্থা থাকায় মেরেদের ছেলেদের সাথে পড়াশুনা করার অনুমতি দেয়া হতো। মেরেরা কুরআন পাঠ করতে শেখে এবং একই সজো কিছু ধর্মীয় জ্ঞান লাভের প্রয়াস পায়। যারা লেখা পড়া অব্যাহত রেখে ধর্মতত্ত্ব ও জন্যান্য বিষয়ে পাডিত্য অর্জন করেন, তারা শিক্ষা পেশা হিসাবে গ্রহণ করতেন। তাদের প্রাথমিক পাঠক্রমে কুরআন, হাদিস, ব্যাকরণ, গণিত ও কবিতা অন্তর্ভুক্ত ছিল। মাধ্যমিক পর্যায়ে কুরআনের তাকসির, হাদিসের ভাষ্য, ধর্মতত্ত্ব, আইন বিজ্ঞান, অলংকার শাসত্র ও সাহিত্য শিক্ষা দেয়া হতো। শিক্ষার সকল সুযোগ—সুবিধা সমাজের সর্বস্বরে ছড়িয়ে দেয়া হয় এ সময়ে। ভ

আব্বাসীয়দের আমলে শিক্ষা—সংস্কৃতির অর্থাগিত অত্যন্ত দুত ও বৈপ্লবিকভাবে ত্রান্থিত হয়। এ কারণে খলিফা মামুনের আমলকে যথার্থই ইসলামি চিন্তা ও সংস্কৃতির স্বর্ণযুগ বলা হয়। একে রোমের আগস্টীয় যুগ (Augustan) এর সাথে তুলনা করা যায়। কারণ সে যুগেও জ্ঞান ও সংস্কৃতির বিভিন্ন ক্ষেত্রে অনুরূপ অর্থগতি সাধিত হয়েছিল। সৈয়দ আমীর আলীর মতে : তাদের আমলে মুলমানদের জ্ঞানবিজ্ঞানের বিকাশ ঘটে বিস্ময়কর দুততার সাথে। ইউরোপের খ্রিস্টান ছাত্ররাসহ পৃথিবীর বিভিন্ন অংশের ছাত্ররা বিভিন্ন বিষয়ে জ্ঞান অর্জনের জন্য বাগদাদের অধ্যাপকদের কাছে ভিড় করতা। " খলিফা মামুনের বাইতুল হিক্মা প্রতিষ্ঠা শিক্ষা সংস্কৃতির অর্থগতির প্রমাণ বহন করে। এ প্রসক্ষো একজন বিখ্যাত ইতিহাসবিদ বলেন : " "বাইতুল হিক্মাকে মধ্যযুগ ও আধুনিক যুগ, এ উভয় সময়ের প্রথম বিশ্ববিদ্যালয়ের মর্যাদায় ভূবিত করা যায়।" কারণ বলোগনা, প্যারিস, অক্সফোর্ড ও কেমব্রিজ প্রতিষ্ঠিত হয় এরও জনেক পরে।

অতএব বলা যায়, বাগদাদ নগরী বিশ্বের জ্ঞান-বিজ্ঞান, শিক্ষা-সংস্কৃতির প্রাণ কেন্দ্রে পরিণত হয়। এতব্যতীত মন্ধা, মদিনা, কুফা, বসরা, রাই, দামিশক ও মিসর প্রভৃতি মুসলমানদের শিক্ষা-সংস্কৃতির কেন্দ্র হিসেবে গড়ে ওঠে। বলাবাহুল্য যে, আল্লামা তাবারী এসব শিক্ষায়তনের শ্রেষ্ঠ আলিমদের থেকে জ্ঞানার্জন করেন।

এ.কে.এম ইয়াকুব আলী, আরব জাতির ইতিহাস চর্চা, ঢাকা: বাংলা একাডেমী, ১৯৮২ খ্রি. পৃ. ৫০-৫১

ড. মোঃ আজিজুল হক, আল্লামা জারীর তাবারী (র) ইতিহাস চর্চায় তার অবদাদ, ঢাফা: ইসলামিক ফাউডেশন বাংলাদেশ, ২০০০
 বি. , পৃ. ৪৭

Sydur Rahman, An Introduction to Islamic culture and philosopohy. Dhaka: Bangla Academy, 1751, P. 51

৭, প্রাণ্ডত

৮, প্রাহত

#### জীবনকথা

তাফসির অভিজ্ঞানে যাঁদের অবদান উজ্জ্বল জ্যোতিক্ষের ন্যায় সম্জ্বল তাঁদের মধ্যে তৃতীয় হিজরি শতকের কৃতীমান পুরুব, বিশ্বখ্যাত পণ্ডিত, তাফসির, হাদিস, ফিক্হ, কিরআত, ইতিহাস, দর্শন, তর্কবিদ্যা, ভূতত্ত্ব, কবিতা ও চিকিৎসা অভিজ্ঞানসহ বহুমুখী প্রতিভার অধিকারী আবু জাফর মুহাম্মাদ ইবন জারির আততাবারী ছিলেন অন্যতম। প্রসিম্প ইমাম, প্রতিষ্ঠিত গবেষক, খ্যাতিমান মনীবা ও বিশ্বখ্যাত শ্রেষ্ঠ পণ্ডিতের তালিকার তাঁর নাম সবার শীর্ষে। তিনি ইসলামের ইতিহাসে অন্যতম শ্রেষ্ঠ মুফাসসিরুল কুরআন, ইতিহাসবেত্তা, তাফসির সাহিত্যের সনাতন ধারার পথিকৃত এবং কুরআন হাদিসের আলোকে ইতিহাস রচরিতাদের অগ্রপথিক। জ্ঞানতাপস তাবারী তাঁর সুদীর্ঘ ছিয়াশি বছরের বর্ণাঢ্য জীবনের অমরকীর্তি স্বরূপ তিন হাজার পৃষ্ঠার 'আলজামিউল রায়ান আনতাবিলি আইরিল কুরআন' শিরোনামে একখানি অনবদ্য তাকসির রচনা করেন। ইসলামের প্রাথমিক যুগের এ তাকসিরখানি সমকালীন প্রেক্ষাপটে প্রণীত হলেও তত্ত্ব ও তথ্যের বিশুস্খতার কারণে সাড়ে এগার'শ বছরের সুপ্রাচীন এ তাকসিরখানি মুসলিম জাহানে প্রামাণ্য ও নন্দিত তাকসির হিসেবে আজও বিশেষভাবে সমাদৃত। আধুনিক যুগের পাশ্চাত্যের প্রথিতবর্ণা পণ্ডিতগণও এই গ্রন্থকে তথ্য সংগ্রহ ও তান্ধিক সমালোচনামূলক গবেষণার উৎস বলে মনে করে থাকেন। এখানে তাবারীর জীবন ও তাকসির পন্ধতি উপস্থাপন করা হয়েছে।

আল্লামা তাবারীর মূল নাম মুহান্দাদ। পিতার নাম জারির, পিতামহের নাম ইয়াযিদ, প্রপিতামহের নাম কাসির এবং তিনি গালিবের পুত্র। কৈউ তাঁর প্রপিতামহের নাম খালিদ বলেছেন। <sup>১০</sup> তাঁর উপাধি আবু জাফর। কিন্তু তাবারিস্তানে জন্ম হওয়ার জন্য তিনি 'তাবারী' নামে পরিচিতি লাভ করেন। <sup>১১</sup> তাঁর বংশ পরম্পরা হচ্ছে–

"ابو جعفر محسد بن جرير ابن يزيد بن كثير بن غالب الطبرى الامولى البغدادى"
তার বংশক্রম বর্ণনার এই মতপার্থক্যের কারণ হলো, তাবারী নিজ বংশ পরিচয়ের প্রতি তেমন
কোনো গুরুত্বারোপ করতেন না। একদিন জনৈক প্রশ্নকারীর প্রশ্নের উত্তরে বংশ সম্পর্কে মুহামাদ
ইবন জারির স্বীয় নাম-ই শুধু উল্লেখ করেন। প্রশ্নকারী একটু বাড়িয়ে বলতে বললে তিনি বাড়িয়ে
কবি রুযুবার নিমের একটি চরণ আবৃত্তি করে শুনালেন:

৯. ড. হৃদাইন আয়্যাহারী, আততাফসির ওয়াল মুফাসসিরনে, গাফিডান : এলায়াতুল কুয়আন ওয়াল উলুমুল ইসলামিয়া, ১৪০৭ হি./১৯৮৭ বি., ১ম খণ্ড, পৃ. ২০৫; আবদুল আযিম য়য়য়য়নী, য়ালাহিলুল ইয়য়ায় কি উলুমিল কুয়আন, বৈয়ত : লাকল কুতুব আলইলমিয়া, ১ম সংজ্বণ ১৪০৯ হি./১৯৮৮ বি., ২য় খণ্ড, পৃ. ৩৩

১০. আবু জাফর নুহামদ বিদ জায়িয় আতভাবায়ী, জায়িউল বায়ান আন তাবিলে আইয়িল কুরআন, বৈয়ভ: লাজল ফিকর, ১৪১৫ হি./১৯৯৫ খ্রি., ১য় খণ্ড, পৃ. ৪; ইবদ দালিয়, আলফিয়য়িড়, বৈয়ভ: য়াকতাবা আলখাইয়াভ, ১৮৭২ খ্রি. পৃ. ২৩৪

১১. ইবন নালিম, প্রান্তক্ত, পু. ২৩৪ ; ড. হুসাইন আয্যাহারী, প্রান্তক্ত, ১ম খণ্ড, পু. ২০৫

১২, তাহযিবুল আসার, প্রাণ্ডক্ত, পু. সা-জিম

উপকৃলের বিস্তৃত পাবর্তা প্রদেশ তাবারিস্তানের <sup>১৩</sup> 'আমুল'<sup>১৪</sup> নামক স্থানে এক অভিজাত মুসলিম পরিবারে জন্মগ্রহণ করেন। <sup>১৫</sup> তাঁর জন্মসাল নিয়ে মতভেদ পরিলক্ষিত হয়। ২২৪ হিজারি/৮৩৮ খ্রিস্টাব্দ ছাড়াও কারো কারো মতে, তিনি ২২৫ হিজারি/৮৩৯ খ্রিস্টাব্দের শুরুতে জন্মগ্রহণ করেন। <sup>১৬</sup> তবে অধিকাংশ পশুতের মতে, তিনি ২২৪ হিজারি/৮৩৮ খ্রিস্টাব্দের রবিউল আউয়াল মাসে জন্মগ্রহণ করেন। <sup>১৭</sup>

তাবারীর বাল্যকাল থেকেই জ্ঞানস্পৃহা ও বিদ্যানুরাগ লক্ষ্য করা যায়। তাঁর জ্ঞানপিপাসা ছিল অত্যন্ত প্রবল। পিতার কাছেই তাঁর জ্ঞানসাধনার হাতে খড়ি হয়। মাত্র সাত বছর বয়সে তিনি আলকুরআনুল কারিম মুখস্থ করেন। কারসি ভাষা ও সাহিত্য এবং ইরানের ইতিহাস তিনি ছেলে বেলার নিজগৃহে অবস্থানকালে গভীর মনোযোগের সাথে অধ্যয়ন করেন। ১৮ আট বছর বয়সে তিনি নামাযের ইমামতি করেন, নয় বছর বয়সে হাদিস লেখা শুরু করেন। ১৯ এভাবে অল্প দিনের মধ্যে তিনি প্রসিন্ধ মুহান্দিস, মুফাসসির, ককিহ, ভাষাতভ্ববিদ এবং শ্রেষ্ঠ ঐতিহাসিক হিসেবে খ্যাতি অর্জন করেন। ১০ এই সময় ইরাক ছিল মুসলিম সংস্কৃতির প্রধান কেন্দ্র। তাই একজন কবি বলেছিলেন : 'আমি দেখেছি এক মানুষকে যার মধ্যে প্রকাশ পেয়েছে সম্পাদকের গাম্ভীর্য, এমন একজন যিনি ব্যক্ত করেছেন ইরাকের সুমহান সংস্কৃতি। ১১ বছর বয়সে তিনি উচ্চশিক্ষার জন্য উদগ্রীব হয়ে ইসলামি শিক্ষায়তনসমূহে যাতায়াত শুরু করেন। প্রথমত রাঈ এবং পার্শ্ববর্তী স্থানগুলোর শিক্ষা কেন্দ্রসমূহ থেকে জ্ঞানার্জন করে ২৩৬ হিজরিতে আব্বাসীয় খিলাকতের রাজধানী, সর্বোচ জ্ঞান–বিজ্ঞানের বিদ্যাপীঠ মদিনাতুস সালাম বা বাগদাদে গমন করেন। ২০ তার ইচ্ছা ছিল তিনি

১৩. তাবারিস্তান পারস্যের একটি প্রসিদ্ধ প্রদেশের নাম। এর পূর্বনাম মাযাল্রারান। আরবদের বিজয়ের পর তাবারিস্তান নামকরণ করা হয়। আরবদের বিজয়ের পূর্বে এ অঞ্চলটি গতীর অয়ণো বেটিত একটি বনতুমি অঞ্চল ছিল। আরবদের বিজয়ের পর তারা এসব বন-জলল তাবার' নামক কটায়ী যন্ত্র দিয়ে পরিকার কয়ে এর অনুর্বর জমিকে উর্বর জমিতে পরিণত কয়ে। পরবর্তীতে এই তাবার নামক কটায়ী যন্ত্র থেকেই এই স্থানের নাম তাবারিতান রাখা হয়েছে বলে মনে কয় হয়। ।বিজ্ঞ: তাহাযিবুল আয়ার, ১য় বঙা

১৪. 'আমূল' তাবারিতাদ প্রদেশের অন্তর্গত একটি সমৃদ্ধশালী নগরী। এটি পূর্ব মাযান্ত্রারান সমভূমির দক্ষিণ-পশ্চিমে হারহায় দলীর তীরবর্তী কাশ্বিয়ান সাগরের দক্ষিণে অবস্থিত। মুসলিম শাসনামলে এ স্থানটি শিল্প-সাহিত্য ও ব্যবসায়-বাণিজ্যের কেন্দ্রভূমিতে পরিণত হয়। বিভারিত দেখা যেতে পারে; ওয়াফাআতুল আইআন, ১ম খণ্ড, পৃ. ৫৭৭/

১৫. ইবন খাল্লিখান, *ওয়াফাআতুল আইআন*, মিসর : বুলাক প্রেস, ১২৯৯ হি., ১ম খণ্ড, পৃ. ৫৭৭; P.k. Hitti, History of the Arabs, London: Macmillon & Co. Ltd. 1961, P. 390; Encyclopaedia Britannica, London: william Benton, Vol.xxL, 1973, P. 594

১৬. তাহযিবুল আসার, প্রাণ্ডক্ত, ১ম খণ্ড, পূ. 'সা' ; EB, Vol. 11, P. 934

১৭, প্রাত্ত

১৮. ইবন থাল্লিকান, প্রাণ্ডজ, ১ম খণ্ড, ৫৭৬; ইবন নানিন, প্রাণ্ডজ, পৃ. ২৩৪; ড. হসাইন আয়য়হাবী, প্রাণ্ডজ, ১ম খণ্ড, পৃ. ২০৫; তাহয়িবুল আসার, প্রাণ্ডজ, ১ম খণ্ড, ভূমিকা, পৃ. 'সা'; P.K Hitti. OP. cit, P. 390; EB Vol. xxi, P. 594

১৯. তাহযিবুল আসার, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পূ. 'সা'; আবু জাফর মুহামাদ বিন জারির আততাবারী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পূ. ৪

২০, প্রায়ত

২১. ড. হসাইন আয়্যাহাবী, প্রাণ্ডভ, ১ম খণ্ড, পৃ. ২০৬ ; আলখতিব আলবাগদালী, তারিখ বাগদাদ, কায়রো : মাঞ্চল্যাত আলবাদজী, ১৩৪৯ হি., ২য় খণ্ড, পৃ. ১৬৩; আবু জাফর মুহামাদ বিন জারির আততাবারী, প্রাণ্ডভ, ১ম খণ্ড, পৃ. ৪; এ.কে.এম ইয়াভুব আলী, আরব জাতির ইতিহাস চর্চা, চাফা : বাংলা একাডেমী, ১৯৮২, পৃ. ৫০

২২. আর.এ. নিকলসন, আরবি সাহিত্যের ইতিহাস (বাংলা অনুবাদ) কলকাতা : মল্লিক ব্রাদার্গ, ১ম প্রকাশ ২০০০, প্. ৩২৪

২৩, প্রাত্ত

ইমাম আহমাদ বিন হাল্বলের [র] কাছে হাদিস অধ্যয়ন করবেন। কিন্তু ভাগ্যের কি নির্মম পরিহাস তাবারী বাগদাদে তাঁর নিকট পৌঁছার আগেই ইমাম আহমাদ বিন হাম্মল [র] ইনতিকাল করেন। <sup>২৪</sup> অতপর তিনি বাগদাদে সুদীর্ঘকাল অবস্থান করেন এবং সেখানকার প্রখ্যাত আলিমদের কাছ থেকে তাকসির, হাদিস, কিক্হ, ইতিহাস, আরবি ভাষা ও সাহিত্যসহ শরিআতের বিভিন্ন শাখায় জ্ঞানার্জন করেন। তার এখানকার শিক্ষকদের মধ্যে আল হাসান ইবনে মুহাম্মাদ আল জায়াফরানী, ইউনুস ইবন আবদুল আলা, আবদুল হাকিম মুহামাদি, আবদুর রহমান, আবদুল ওরাহাব প্রমুখের নাম বিশেবভাবে উল্লেখযোগ্য। <sup>২৫</sup> এরপর তিনি বসরায় গমন করেন। বসরা গমনের পথে তিনি ওয়াসিতে বসবাসরত অনেক মুহান্দিসের কাছে হাদিস লিপিবল্ব করেন। এখানে তিনি মুহাম্মাদ ইবন আবদুল আলা আসসানআনী আলবস্রী এবং মুহাম্মাদ ইবন বাশশার বুন্দারের [মৃ. ২৫২ হি.] মুহাম্মাদ ইবন মুসান্না প্রমুখের কাছ থেকে হাদিস অতিজ্ঞানসহ বিতিন্ন বিষয়ে জ্ঞানার্জন করেন।<sup>২৬</sup> আল্লামা তাবারী বসরার শীর্ষস্থানীয় আলিমদের থেকে জ্ঞানার্জনের পর তিনি ইসলামের মুখ্য বিষয়ের উপর অধিক জ্ঞানার্জনের উদ্দেশে কুফার গমন করেন। সেখানকার মুহান্দিস ও ফকিহদের নিকট হাদিস ও ফিকহশাস্ত্র অধ্যয়ন করেন। তিনি সেখানকার শ্রেষ্ঠ হাদিসবিশারদ আবু কুরাইবের নিকট থেকে এক লক্ষ হাদিস গ্রহণ করেন। <sup>২৭</sup> এ প্রসঞ্জো তাবারী বলেন : "একদা আমি কতিপয় মুহান্দিসের সাথে আবু কুরাইবের সন্নিকটে যাই। মুহান্দিসগণ বরের ভিতরে প্রবেশের অনুমতি চাইলে তিনি নিজেই বেরিয়ে আসেন। বেরিয়ে এসে তিনি জানতে চান, তোমাদের মধ্যে এমন কে আছ যে আমার হাদিস মুখস্থ করেছে? একথা শুনে উপস্থিত সবাই আমার প্রতি ইঞ্জিত করলেন। অতপর আমি উক্ত লিখিত হাদিসগুলো মুখ্যথ বলে দিলাম।"<sup>২৮</sup>

কুফায় জ্ঞানার্জনের পর তিনি ইসলামি সভ্যতা ও সংস্কৃতির লীলাভূমি মিসর গমন করেন। <sup>২৯</sup> মিসর গমনের পথে সিরিয়া এবং তৎসমুদ্র উপকৃল সীমান্তবর্তী এলাকায় পরিশ্রমণ করে প্রখ্যাত আলিমদের থেকে বিভিন্ন বিষয়ে জ্ঞানার্জন করেন। ২৫৩ হিজরিতে তিনি মিসরের কুসতাত শহরে উপনীত হয়ে সেখানকার বিখ্যাত পণ্ডিতদের সংস্পর্শে আসেন এবং প্রসিদ্ধ চার মাযহাবের ফিকাহ অধ্যয়ন করেন। তাবারীর পাণ্ডিত্যের কথা দুত মিসরে ছড়িয়ে পড়লে আবুল হাসান আলি ইবন সিরাজ নামের একজন বিখ্যাত আলিম তাঁর সাথে সাক্ষাতে মিলিত হন। তিনি তাবারীকে কুরআন, হাদিস, ফিক্হ, আরবি সাহিত্যসহ নানা বিষয়ে প্রশ্ন করেল তিনি বুন্ধিমন্তার সাথে সকল প্রশ্নের যথাযথ উত্তর প্রদান করেন। এতে তিনি খুবই খুনি হন এবং তাঁর প্রশংসা করেন। <sup>৩০</sup> তাবারী মিসর

২৪. ইবন খাল্লিকান, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ. ৫৭৮; তাহযিবুল আসার, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, তৃমিকা, পৃ. 'সা'; ড. হুসাইন আয্যাহাবী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ. ২০৫; ইবন নালিম, প্রাণ্ডক, পৃ. ২০৪; আলবাস আলইসলামী, নালপ্রাতুল উলামা, লয়েন, তারত, ৬৮ সংখ্যা, ১৩১১ হি., ইসলামিক একাডেমী পত্রিকা, ঢাকা, বাংলাদেশ, ১ম সংখ্যা, ১৯৭৩ পৃ. ৪০

২৫. সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষ, *সম্পাদনা পরিষদ সম্পাদিত*, ঢাকা : ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ১৯৮২ খ্রি. ১ম খণ্ড, পৃ. ৪৬৮

২৬, তাহযিবুল আসার, ১ম খণ্ড, ভূমিকা, ইবন নাদিম, প্রাণ্ডজ, পু. ২৩৪

২৭. আলখতির আলবাগদাদী, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৬২, EL, Vol. 6. P. 578; ইবন নালিম, প্রাণ্ডক, পৃ. ২৩৪

২৮. আবু আবদুলাহ ইয়াকুত, মুজামুল উদাবা, বৈলত : লাকুল এহইয়া ট্রান্ট, তা: বি:, ১৮শ খণ্ড, পৃ. ৫১

২৯. তাহযিবুল আসার, প্রাগুক্ত, ১ম খণ্ড, পূ, 'জিুম'

৩০. প্রান্তক, P.K. Hitti, op. cit., P. 391; EL Vol. vl, P. 578; EB, Vol. 11, P. 480; ইবদ খাল্লিকাদ, প্রান্তক, ১ম খণ্ড, পৃ.
৫৭৮

থেকে পুনরায় বাগদাদ ফিরে আসেন। জীবনের শেষ দিনগুলো সেখানেই অতিবাহিত করেন। বাগদাদ থেকে জন্মভূমি তাবারিস্তানে তিনি মাত্র দুইবার স্বল্পকালীন সফরে গিয়েছিলেন। <sup>৩১</sup> বাগদাদে বসেই তিনি তাঁর বিশ্বখ্যাত তাফসিরুল কুরআন ও ইতিহাস প্রণয়ন করেন। <sup>৩২</sup> বিভিন্ন দেশে তাঁর সফরের উদ্দেশ্য ছিল সমকালীন খ্যাতিমান আলিমদের সাহচর্যে অবস্থান করে জ্ঞান–বিজ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় পারদর্শিত। অর্জন করা। আলকুরআনের তাকসির, হাদিসের ব্যাখ্যা-বিশ্লেষণ ও ইতিহাসের তথ্যাদি সংগ্রহের প্রাক্কালে তাঁর আর্থিক সংকটের কথা জানা যায়। তবে এই আর্থিক সংকটের কারণে তাঁর জ্ঞানার্জনে কোন ছেদ পড়েনি, জ্ঞান চর্চার পথে কোন অন্তরায়ও সৃষ্টি হয়নি। তিনি বাধা–বিপত্তি ও কক্টকে ধৈর্যও সহিষ্ণৃতা দিয়ে মোকাবেলা করে জ্ঞানসাধনার পথে সামনেই অগ্রসর হতেন। জানা যায়, তাঁর পিতা বাৎসরিক ভাতা পাঠাতেন কিন্তু তা সময়মত তাঁর হাতে পৌছাত না। এ কারণে বহুদিন তাঁকে অর্ধাহারে অনাহারে কাটাতে হয়েছে। একবার বাধ্য হয়ে জামার আস্তিন পর্যন্ত বিক্রি করে তাঁকে রুটি সংগ্রহ করতে হয়েছিল। সৌভাগ্যবশত বাগদাদে খলিকা মুতাওয়াক্কিল-এর প্রধান উজির উবাইদুল্লাহ বিন ইয়াহইয়া-এর সাথে সাক্ষাৎ হয় এবং তিনি তাবারীকে তাঁর পুত্রের শিক্ষক হিসেবে নিয়োগ করেন। তাবারী কতদিন এই পেশায় বহাল ছিলেন তা নিশ্চিত করে জানা যায় না, তবে তাঁর পৃষ্ঠপোবক যখন ক্ষমতাচ্যুত হন তখন তাঁর বয়স ছিল মাত্র ২৩ বছর। এই ঘটনার ১৫ বছর পরে আরো একবার কপর্দকশূন্য অবস্থায় কায়রো শহরে [৮৭৬-৮৭৭ খ্রি.] দেখা যায়। তবে শীঘ্রই তিনি বাগদাদে ফিরে আসেন এবং সেখানেই তিনি অধ্যাপনা ও গ্রন্থ রচনা করে জীবনের বাকি অংশ অতিবাহিত করেন। °°

জ্ঞানপিপাসার অদম্য স্পৃহা নিয়ে তাবারী পৃথিবীর বিভিন্ন দেশে গমন করেছেন। তিনি রাঈ থেকে শুরু করে সিরিয়া, খোরাসান, বাগদাদ, কুফা, বসরা, দামিশক, মিসর প্রভৃতি অঞ্চল কেবল জ্ঞানার্জনের জন্য পরিভ্রমণ করেন। সমকালীন পভিতদের কাছ থেকে শরিজাতের বিভিন্ন শাখার জ্ঞান অর্জন করে নিজেকে বিশ্বখ্যাত পণ্ডিত হিসেবে প্রতিষ্ঠা করতে সক্ষম হয়েছিলেন। ইবনে খ্যাইমা বলেন: তান্ত লান্ত আন কর্ত লান্ত শুনা কর্ত শুহাম্মদ বিন জারির অপেক্ষা অধিক জ্ঞানী ব্যক্তি আর কেউ আছে বলে আমার জানা নেই।"

এ কারণে তাঁর শিক্ষক সংখ্যার সঠিক হিসাব দেয়া বেশ কঠিন। তবে হাকিম শামসুদ্দিন বাহাবী ৪২ জন শিক্ষকের নামোল্লেখ করেছেন। তব্ তনাধ্যে প্রসিন্ধ কয়েকজন হলেন : মুহাম্মাদ ইবন হামিদ আররাবী, আবু কুরাইব মুহাম্মাদ ইবনুল আলা, আবু ইবরাহিম আলমুবানী আল মিসরী, হারাদ ইবন আবি জুরাইব, মুহাম্মাদ ইবনুল মুসান্না, সুফিয়ান ইবন ওয়াকী, ইবরাহিম ইবন সাইদ আলওজাহারী ও সাইদ ইবন আমর আস সুকৃনী প্রমুখ। ত

৩১, তাহযিবুল আসার, প্রান্তক, ১ম খণ্ড, পূ, জি্ম'

৩২. আবু জাফর মুহামাদ বিন জারির আততাবারী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ. ৬

৩৩. আবদুল মওদুদ, মুসলিম মনীয়া, জকা : ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ৪র্থ মুদ্রণ, ১৯৯৪, পৃ. ৪১

৩৪. আর.এ. নিকলসন, প্রাণ্ডক, পৃ. ৩২৫;শামসুদ্দিন আয্যাহাবী, *সিয়ারু আলাম আন নুবালা,* বৈরত : মুআসসাসাতুর রিসালাহ, ১৪১৮ হি., ১৪শ খণ্ড, পৃ. ২৬৮

৩৫. যাহাবী,প্রাণ্ডক্ত,পৃ. ৩৬৫

৩৬. তাহযিবুল আসার, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, ভূমিকা, পৃ. নাল

আল্লামা তাবারী অত্যন্ত শান্ত প্রকৃতির লোক ছিলেন। বিনয়ী, নির্মোহ ও সরল জীবন চর্যায় বিশ্বাসী এই মানুবটি প্রায় অতিমানবিক পরিশ্রমের মাধ্যমে তাঁর সর্বব্যাপক জ্ঞানের আলোক চারদিকে ছড়িয়ে দিয়েছিলেন। <sup>৩৭</sup> পার্থিব প্রতিপত্তি ও ধন—সম্পদের মোহ তাঁকে স্পর্শ করতে পারেনি। তাঁর পিতার নিকট থেকে উত্তরাধিকার সূত্রে প্রাপত সম্পত্তির আয় থেকে তিনি সাধারণভাবে জীবনযাপন করতেন। রাজা—বাদশাহর দরবারে গমন ও অনুদান গ্রহণ করাকে ঘৃণার দৃক্তিতে দেখতেন। সদা অল্লে তুক্ট থাকতেন এবং প্রায়ই তিনি এই কবিতা পাঠ করতেন: তাঁ

اذا عسرت لم يعلم ثقيقى \* واستغنى فيستغنى صديقى حيائى حافظ لى ما ، وجهى \* ورفقى فى مطالبتى رقيقى ولو انى سعت بذل وجهى \* لكنت الى الغنى سهل الطريق

একবার আব্বাসীয় খলিফা আলমুকতাফী বিশেষ কোন বিষয়ে তাবারীর সমর্থন পেতে চাইলেন। খলিফার পক্ষ থেকে তাঁর জন্য মূল্যবান উপঢৌকন প্রেরণ করা হয়, কিন্তু তিনি তা গ্রহণ করতে অসম্যতি জ্ঞাপন করেন। তা এভাবে তিনি ফিক্ছ গ্রন্থ রচনা করে সম্যানী গ্রহণ করা ও বিচারকের পদ অলংকৃত করার প্রস্তাবও প্রত্যাখ্যান করেন (هرض عليه القضاء في المواقعة) । এব্যাপারে তিনি তাঁর সজ্ঞী–সাথীদের বলতেন : আমি কখনো কোন পদের জন্য আসক্ত হয়ে পড়লে তোমরা আমাকে তা থেকে বারণ করবে। তা পুণ্যময় চরিত্রের অধিকারী তাবারী একাধারে ছিলেন ধার্মিক, আল্লাহভীরু, পরহেজগার ও আল্লাহ প্রেমে উজ্জীবিত।

আল্লামা তাবারীর ধর্ম বিশ্বাস সম্পর্কে কিছুটা বিভ্রান্তি বিদ্যমান। তাঁর প্রতিপক্ষগণ তাঁকে উদ্দেশ্যপ্রণোদিতভাবে তাঁকে কেউ রাফিয়ী, মৃতাযিলী সম্প্রদায়ের ধর্ম বিশ্বাসের প্রবক্তা হিসেবে উপস্থাপিত করার প্রয়াস চালিয়েছে। কিছু পূর্বাপর ঘটনার বিশ্লেষণ করলে প্রতীয়মান হয় যে, তাঁর প্রতি এর্প ধারণা অমূলক ও বিভ্রান্তিকর। কেননা তিনি ছিলেন আহলি সুন্নাত ওয়াল জামাআতের একজন একনিষ্ঠ অনুসারী। এব্যাপারে আবসুল আযিব ইবন মুহাম্মাদ আততাবারী বলেছেন : ১ 'মুহাম্মাদ ইবন জারির তাবারী আহলি সুন্নাত ওয়াল জামাআতের অন্তর্ভুক্ত ছিলেন এবং তিনি আল্লাহর গুণাবলী ও তাঁর কালামের চিরন্তন হওয়ার উপর পূর্ণ বিশ্বাসী ছিলেন।' খিলাকত ও নেতৃত্বের ক্রেন্তে পর্যায়ক্রমিক খলিকা নির্বাচিত হওয়াকেও সমর্থন করতেন, তিনি আহলি সুন্নাত ওয়াল জামাআতের অনুসূত আকিদা, কবরের আযাব, আল্লাহর দর্শন, জান্নাত, জাহান্নাম, সিরাত, মিবান ও মুজার উপর মাসিহ বৈধ হওয়াতেও বিশ্বাস করতেন। তাঁর রচিত তাফসির তাবারী গ্রন্থ তাঁর নীরব সাক্ষী। মূলত তাঁকে শিয়া, রাফিয়ী ও মুতাবিলী বলার কারণ হলো, তিনি ইমাম আহমদ বিন হাম্বলকে দক্ষ ক্রিহ মনে করতেন না। কলে তিনি হাম্বলী মাবহাবের অনুসারীদের রোবানলৈ পতিত হন। ৪২

এছাড়াও তাবারী নামে ঐ সময় আরো একজন ব্যক্তি খ্যাতি লাভ করেন। যিনি ছিলেন শিয়া মাবহাবের অনুসারী। অনেকেই এই দুইজনের মধ্যে পার্থক্য করতে না পারার কারণে এই বিভ্রান্তির সৃষ্টি হয়। আবু জাকর মুহাম্মাদ বিন জারির আততাবারীর ব্যাপারে এসব কারণে শিয়া, মুতাযিলা

৩৭, প্রাণ্ডক

৩৮. আর.এ. নিকলসন, প্রান্তক্ত, পৃ. ৩২৫

৩৯. তাহযিবুল আসার, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, ভূমিকা, পু. দাল'

৩৯. প্রাণ্ডক

৪০, প্রাণ্ডক, পু, 'রা'-'যা'

৪১. আৰু জাফর মুহাম্মাদ বিন জারীর আততাবারী, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পৃ. ২৪৯-২৫১

৪১. তাহবিবুল আসার, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, ভূমিকা, পূ. 'শিন'; ড. হুসাইন আয-যাহাবী, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পূ. ২০৭

৪২. ড. হসাইন আয্যাহাৰী, প্ৰাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ. ২০৬; তাহযিবুল আসার, প্ৰাণ্ডক, ১ম খণ্ড, ভূমিকা, পৃ. 'দিন'; আততাবাকাতুশ শাফিইয়াহ, ৩য় খণ্ড, পৃ. ১২৩

কিংবা রাফিয়ী বলা যায় না। তিনি এসব মাযহাবে বিশ্বাসী তো দূরের কথা এসব মাযহাবে বিশ্বাসী লোকদের কোন সংবাদ ও সাক্ষ্য পর্যন্ত গ্রহণ করতেন না।<sup>80</sup>

আল্লামা তাবারী মিসর থেকে প্রত্যাবর্তন করার পর দশ বছরকাল শাফেরি মাযহারের অনুসরণ করতেন এবং সে অনুযারী কতওয়া প্রদান করতেন। 88 পরবর্তীকালে তিনি এই মাযহাব পরিত্যাগ করে তাঁর নিজস্ব চিন্তাধারা থেকে তাঁর পিতার নামানুসারে 'জারীরিয়া' মাহ্যাব নামে একটি স্বতন্ত্র মাযহাব প্রতিষ্ঠা করেন। সামান্য কয়েকটি মাসআলা ব্যতীত শাফেরি মাযহাবের সাথে এই মাযহাবের তেমন কোন বৈপরিত্য পরিলক্ষিত হর না। অবশ্য কালের গরিক্রমায় এই জারীরিয়া মাযহাবের বিলুপ্তি ঘটে। 8৫ এদিকে ইবনে হাজার আসকালানী তাবারীকে জারীরিয়া মাযহাবের প্রবর্তক হিসেবে অস্বীকার করেন। তাঁর মতে, তাবারী প্রথম জীবনে শাফেরি মাযহাবের অনুসারী এবং শেষ জীবনে তিনি শিয়া মাযহাবের প্রতি অনুরক্ত হয়ে পড়েছিলেন। ৪৬ তবে অধিকাংশ আলিম আসকালানীর এই অভিমতকে অস্বীকার করেন। কেননা তিনি শিয়াদেরকে ঘৃণার দৃক্তিতে দেখতেন। বস্তুত শরিআতের বিভিন্ন শাখায় তাবারীর জ্ঞানের দিগন্ত সম্প্রসারিত হওয়ায় নিজেই ইজতিহাদ করতেন এবং তারই ভিন্তিতে ফতওয়া প্রদান করতেন। তাঁর সম্পর্কে ইবন খাল্লিকান বলেছেন: 'তিনি একজন মুজতাহিদ ও ইমাম ছিলেন। তিনি বিশেষ কোন মাযহাবের অনুসরণ করেননি। 8৭

সুদীর্ঘ ছিয়াশি বছর জীবত থাকার পর প্রায় ১১শ' বছর পূর্বে ৩১০ হি./৯২৩ খ্রিস্টান্দে অক্টাদশ আব্বাসী খলিফা আলমুকতাদির বিল্লাহর আমলে মুসলিম জাহানের এ অনন্যসাধারণ প্রতিভাশালী ইমাম স্বাভাবিক অবস্থায় বার্ধক্যজনিত কারণে শাওয়াল মাসে বাগদাদে ইনতিকাল করেন। ৪৮ তার ইনতিকালের বছর ও মাস সম্পর্কে কোন দ্বিমত নেই, দ্বিমত আছে তার ইনতিকালের তারিখ সম্পর্কে। ৪৯ তার ইনতিকালের পর জানাযা নিয়ে হাম্বলী মাযহাবপন্থীরা প্রতিবন্ধকতা সৃষ্টি করে। এ কারণে তার তক্তবৃন্দ সংগোপনে তাকে সমাহিত করেন। ৫০ দাফনের পূর্বে তার জানাযা হয়েছিল কিনা এ ব্যাপারে দ্বিমত লক্ষ্য করা বায়। ৫০ তার ইনতিকালে অনেকে শোকাহত হয়ে শোক গাঁথা রচনা করেন। অনেকের মধ্যে সাইদ ইবনুল আরাবি তাবারীর মৃত্যুতে এই শোক গাঁথা রচনা করেন।

حدث مفظع خطب جليل . دق عن مثله اصطبار الصبور قام ناعى العلوم اجمع لما . قام ناعى محمد بن جرير.

৪৩. আবু জাফর মুহাম্মাদ বিন জারির আততাবারী, প্রাপ্তক্ত, ১ম খণ্ড, পু. ১২

৪৪. ইবন হাজার আসকালানী, লিসালুল মিফাদ, হায়লারাবাদ : দায়িরাতুল মাআরিফ, ১৩২০ হি., পৃ. ১৪২; ড. হসাইন আয়য়য়হাবী, প্রাতক্ত, ১য় খও, পৃ. ২০৬ ;

৪৫. ইবন খাত্মিকান, প্রাগুক্ত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৫৭৭; তাহযিবুল আসার, ১ম খণ্ড, ভূমিক, পৃ. 'শিন'

৪৬. আবু জাফর মুহাম্মাদ বিন জারির আততাবারী, প্রাপ্তক, ১ম খণ্ড, পৃ. ১১; ইবন নাদিম, প্রাপ্তক, পৃ. ২৩৪; ড. ছসাইন আয্যাহাবী, প্রাপ্তক, ১ম খণ্ড, পৃ. ২০৫; জালালুদ্দিন সুয়ুতী; তাবকাতুল মুফাসসিরিন, বৈল্পত : সাক্রণ কুতুব আলইলমিয়া, প্রথম সংস্করণ, ১৪০৩/১৯৮৩, পৃ. ৩০

৪৭. ইবন খাল্লিকানের মতে, তাবারী ৩১০ হিজারির শাওয়াল মাসের শনিবার দিবাভাগের শেষাংশে ইনভিকাল করেন এবং শাওয়ালের ছাবিবশ তারিখ য়োববার বাগদাদে তাঁকে সমাহিত করা হয়। হাসান ইবন আবু বসর আহমদ ইবন কামিল আলকায়ী হতে বর্ণনা করেছেন যে, তিনি ৩১০ হিজারির শাওয়াল মাসের দুইদিন বাকি থাকতে শনিবার মাগরিবের সময় ইনভিকাল করেন, আর য়োববার সকালে লাফন দেয়া হয়। আল সুবকীও এই মতের প্রবক্তা। তবে খতিব আলবাগদাদীর মতে, ৩১০ হিজারির শাওয়াল মাসের চায়দিন বাকি থাকতে তাঁর ইনভিকাল হয়।

<sup>্</sup>রি: খতিব আলবাগদাদী, প্রাণ্ডজ, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৬৬; তাহযিবুল আসার, প্রাণ্ডজ, ১ম খণ্ড, ভূমিকা, পৃ. 'তুা'

৪৮. আবদুল মওদুদ, প্রাণ্ডক, পু. ৪১

৫৯. ড. আহমাস আমিনের মতে, তাবারীর জানায়া অনুষ্ঠিত হয়নি। তবে শামসুদ্দিন যাহাবী বলেছেন, তাঁকে সমাহিত করার পর একমাস কবরে দিবারাত্রি জানায়া পড়া হয়েছিল। *বিজ্ঞানত দ্র: কিলাক আলাম আম বুবালা, শামসুদ্দিন যাহাবী, রাগুড, ১৪শ বঙ, পৃ. ২৬৬।* 

৫০. আবদুল মতদুদ, প্রান্তক্ত, পু. ৪১

৫১. শামসুন্দিন যাহাবী, প্রাণ্ডক, ১৪ খণ্ড, পু. ২৮৩

৫২. প্রাণ্ডক

#### তাবারীর গ্রন্থ পর্যালোচনা

আল্লামা তারারী কঠোর পরিশ্রম, নিরবচ্ছিন্ন অধ্যাবসায় আর সত্যিকার জ্ঞানের অনুশীলনে তাঁর জীবনকে উৎসর্গ করে দিয়েছিলেন। দু:খ-কফ, হতাশা-নিরাশা, আর্থিক দৈন্যতাও তাঁর সৃজনশীল গবেবণার পথে কোন অন্তরায় সৃষ্টি করতে পারেনি। বরং এসব কিছুকে তিনি উপেক্ষা করে জাগতিক জীবনের পরবর্তী প্রজন্মের হিদায়াত লাভ আর পারব্রিক জীবনে মহান প্রভুর সান্নিধ্যের প্রত্যাশায় ইসলামী জ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় প্রক্থ রচনা তথা জ্ঞান সাধনায় আজীবন ব্যাপৃত থাকেন। এ কারণে জানা যায়, আলি বিন উবায়দুল্লাহ বিন আবদুল গাফফার আসসামআনী আললুগাবী বলেন:

## "مكث ابن جرير اربعين سنة يكتب كل يوم اربعين ورقة"

'তার জীবনের শেষ ৪০ বছর প্রতিদিন ৪০ পৃষ্ঠা করে লিখতেন।' আবু মুহামাদ আলফারাগানী 'সিলাহ আল তারিখ' গ্রন্থে উল্লেখ করেছেন যে, তাবারী বয়:প্রাপ্ত হওয়ার পর থেকে মৃত্যু পর্যন্ত বিরতিহীনতাবে দৈনিক লিখতেন। এই সুদীর্ঘ সময়ে তার রচনাবলী হিসেব করলে দেখা যায় যে, তিনি প্রতিদিন গড়ে ১৪ পৃষ্ঠা করে লিখেছেন। বিভিন্ন বিষয়ে অসংখ্য গ্রন্থ রচনা এরই প্রমাণ বহন করে। এসব গ্রন্থ তাঁকে ইতিহাসে চির অমর করে রেখেছে। তার উল্লেখযোগ্য রচনাবলীর মধ্যে রয়েছে—

- ১. জামিউল বয়ান আন তাবিলি আইয়িল কুরআন ;
- ২. তারিখুল উমাম ওয়াল মুলুক;
- ৩. তাহযিবুল আসার ;
- ইখতিলাফুল ফুকাহা;
- ৫. কিতাবুল কিরাত;
- ৬. কিতাবুল লিবাস;
- ৭. লতিফুল কাওল ফি আহকামি শরাইল ইসলাম;
- ৮. কিতাবুশ শরব;
- ৯. কিতাবু উম্মাহাতিল আওলাদ;
- ১০. আল আদাদ ওয়ান নাযিল;
- ১১. মুসনাদু ইবন আব্বাস;
- ১২. তারিখুর রিজাল মিনাস সাহাবা ওয়াত তাবিইন;
- ১৩. আততাফসির ফি উসুলিদ দ্বীন;
- ১৪. মানাসিকুল হজু;
- ১৫. মুখতাসার্ল ফারাইদ;
- ১৬. আলজামি ফিল কিরাত;
- ১৭. কিতাবুল ফাযাইল;

খতিব আলবাগদাদী, প্রাগৃক্ত, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৬০; P.K. Hitti, op cit, P. 391; আর.এ নিফলসন, প্রাগৃক্ত, পৃ. ৩২৫; আয়ু জাফর
মূহামাদ বিন জারির আততাবারী, প্রাগৃক্ত, ১ম খল্ড, পৃ. ১১

২. তাহবিবুল আসার, প্রাপুক্ত, ১ম খণ্ড, তুমিকা, পৃ. 'শিন'

শামসুদ্দিন যাহাবী, প্রাগুক্ত, ১৪শ খড়, পৃ. ২৭৩-২৭৪; তাহিববুল আসার, প্রাগুক্ত, ১ম খড়, পৃ. 'সিদ'- 'সোরাল'

- ১৮. ইবারাতুর বাইয়া;
- ১৯. আলবাছির:
- ২০. সারিহুস সুনাহ;
- ২১. আদাবুল কুযাত;
- ২২. দালাইলুল ইমামা;
- ২৩. ইখতিলাফু উলামাই আমসাল;
- ২৪. আদাবুন নুফুস;
- ২৫. বাসিতুল কাওল;
- ২৬. আলমুযায ফিল উসুল;
- ২৭. মুখতালারুল ফারাইদ;
- ২৮. ফাযাইলু আবি বকর;
- ২৯. কিতাবু উন্মাহাতুল আওলাদ;
- ৩০. রিসাতুল বাসির ফি মাআলি মিন্দীন;
- ৩১. কিতাবুল বাসিত ফিল ফিক্হ;
- ৩২. আলজামি ফিল কিরাত;
- ৩৩. কিতাবুত তাবসির ফিল উসুল;
- ৩৪. আলমুসতারশাদ ফি ইমামাতি আলি ইবনে আবি তালিব ইত্যাদি।

উপরোক্ত গ্রন্থগুলোর মধ্যে তাফসির গ্রন্থ 'জামিউল বায়ান আন তাবিলি আইয়িল কুরআন; হাদিসগ্রন্থ 'তাহিযবুল আসার' এবং ইতিহাস গ্রন্থ 'তারিখুল উমাম ওয়ালমুলুক' বিশেষ করে মুসলিম জাতির জন্য অমূল্য সম্পদ।<sup>8</sup>

আল্লামা জারির তাবারী তাফসির, হাদিস, ফিকহ, ভাষাতত্ত্ব, ইতিহাস ও ইসলামি জ্ঞান–বিজ্ঞানের অন্যান্য ক্ষেত্রে গ্রন্থ রচনা করে বিশ্বজ্ঞাভ়া খ্যাতি অর্জন করেছেন। তার উপরোক্ত রচনাবলীর মধ্যে ৩টি গ্রন্থের পর্বালোচনা এখানে উপস্থাপন করছি।

#### এক.

# জামিউল বায়ান আন তাবিলি আইরিল কুরআন

(جامع البيان عن تأويل اى القران)

আল্লামা তাবারীর কর্মময় জীবনের অবিস্মরণীয় কীর্তি 'জামিউল বায়ান আন তাবিলি আইয়িল কুরআন' গ্রন্থখানি। প্রাথমিক পর্যায়ে রচিত আলকুরআনের একটি সুবিন্যুস্ত হাদিসভিত্তিক প্রামাণ্য তাফসির। এ সুবিশাল তাফসির গ্রন্থখানি প্রণয়নের জন্যই তাবারী সমগ্র বিশ্বজগতে উচ্চ মর্যাদার

ছ. ছ. হুসাইন আযবাহাবী, প্রাগুক্ত, ১ম খড, পৃ. ২০৫-২০৬; ইবদ দাদিম, প্রাগুক্ত, পৃ. ২৩৪-২৩৬; যতিব আলবাগদাদী, প্রাগুক্ত, ২য় খড, পৃ. ১৬৩; তাহিযবুল আসার, প্রাগুক্ত, ১ম খড, পৃ. 'লোয়াল'-'দোয়াদ'

আসনে সমাসীন হতে পেরেছেন। জানা যায় যে, তিনি ত্রিশ হাজার পৃষ্ঠায় ত্রিশ খণ্ডে এই অনবদ্য রচনাকে সমাপত করার পরিকল্পনা করেছিলেন। কিন্তু আয়ুক্ষালের স্বল্পতা, পাঠকের নিরুৎসাহিতা আর সুধীজনের বিশেষ অনুরোধের কথা চিন্তা করে তিনি তা সংক্ষিপত করে তিন হাজার পৃষ্ঠায় সীমিত করেন।

এ গ্রন্থে বিশুন্ধ ও নির্তরযোগ্য তথ্য উপস্থাপিত হয়েছে। ভাষার গতিশীলতা, অনন্য উপস্থাপনা, অভিনব বিন্যাস কৌশল, বর্ণনা শৈলীর অসাধারণত্বের দিক দিয়ে তাবারীর তাফসিরখানি তাফসির অভিজ্ঞানের অগ্রদৃত হিসেবে বিবেচিত। এ কারণে আলিমগণ তাবারীকে সনদভিত্তিক তাফসির রচনার পথিকৃত হিসেবে উল্লেখ করেন। প্রাচ্য ও প্রতীচ্যের পন্ডিতগণের মতে, প্রাথমিক তাফসির গ্রন্থ হিসেবে তাবারীর এই গ্রন্থের কোন বিকল্প নেই।

আল্লামা সুয়ুতী বলেন:

"تفسير سحمد بن جرير الطبري اجل التفاسير واعظسها فانه بشعرض لتوجيه الاقوال وترجيح بعضها على بعض"

'তাবারীর তাফসিরখানি বিশুদ্ধতায় অনন্য এবং জ্ঞানের দিগন্ত প্রসারিত করার ক্ষেত্রে অনুপম। তিনি কোন ঘটনার বিবরণে বিভিন্ন রিওয়ায়িত উপস্থাপন করেছেন এবং যাচাই–বাছাই করে একটিকে অপরটির উপরে প্রাধান্য দিয়েছেন।' আল্লামা নববীর [মৃ. ১৭৬ হি.] মতে :

"اجمعت الامة على انه لم يصنف مثل تفسير الطبرى"

'তাবারীর তাফসিরখানি তাফসির অভিজ্ঞানের এক অনন্য কীর্তি। এর অনুরূপ কোন তাফসির প্রন্থ আজ পর্যন্ত কেউ রচনা করতে পারেনি।'

আবু হামিদ, আলইসফিরাইনীর মতে:

"لوسافر رجل الى العين حتى يحصل له كتاب تفسير ابن جرير لم يكن ذلك كثيرا"
"তাবারীর তাফসিরের জ্ঞানার্জনে কেউ যদি চীন পর্যন্ত ভ্রমণ করে তবে তা মোটেই অতিরঞ্জিত হবে না।"
ইবনে খুযাইমা বলেন : ১০

"قد نظرت فه من اوله الى اخره وما اعلم على اديم الارض اعلم من محمد بن جرير"
"আমি তাবারীর তাফসির আদ্যপ্রান্ত পড়েছি। তবে ভূ–পৃঠে তাবারী অপেক্ষা ইলমে তাফসিরে
অধিক পারদর্শী ব্যক্তি আর কেউ আছে বলে আমার জানা নেই।"

"وله كتاب في التفسير لم يعنف مثله" دد: याश्री रालन

৫. ড. হুসাইন আযবাহাবী, প্রাগুক্ত, ১ম খণ্ড, পৃ. ২০৮; তাহিবিবুল আসার, প্রাগুক্ত, ১ম খণ্ড, ভূমিকা, পৃ. 'শিন'-'সোয়াদ'; আবু
আবদুল্লাহ ইয়াকৃত, প্রাগুক্ত, ১৮শ খণ্ড, পৃ. ৪২

৬. প্রাগৃত্ত

৭. প্রাগৃত্ত

৮. প্রাগুক্ত

৯. তাবারী, প্রাপুত্ত, ১ম খড, পু. ৮

১০. প্রাগৃক্ত

১১. শামসুন্দিন, প্রাগুক্ত, ১৪শ খড, পৃ. ২৭০

"তাবারীর তাফসির গ্রন্থের সমকক্ষ তাফসির গ্রন্থ কেউ অদ্যাবদি রচনা করতে পারেনি।" আলজাবুরী বলেন :<sup>১২</sup>

"তাফসির জগতে তাবারীর তাফসির একটি ব্যতিক্রমী সংযোজন। তাফসির বিল মাসুরের ক্ষেত্রে সকল তাফসিরবেত্তাদের নির্ভরযোগ্য উৎস ও উপাদান হিসেবে স্বীকৃত।" ইবনুল খতিব বলেন :<sup>১৩</sup>

"جمع من العلوم مالم يشاركه فيه احد من اهل عصره"

"তাবারীতে জ্ঞানের বিভিন্ন শাখা একত্র করা হয়েছে। সমকাশীন কেউ তা অতিক্রম করতে শারেনি।"

এ তাফসিরখানির গুরুত্ব ও প্রয়োজনীয়তা উপলব্ধি করে পৃথিবীর বিভিন্ন ভাষায় এর জনুবাদ কার্যক্রম অব্যাহত রয়েছে। সৌভাগ্যক্রমে তাবারীর এ তাফসিরখানি সুদীর্ঘ এক হাজার এগার বছর পর ১৯০০ খ্রিস্টান্দে প্রথমে মিসরের মারমানা প্রিন্টিং প্রেসে এবং গরবর্তীতে বুলাক প্রেসে মুদ্রণ করে ৩০ খণ্ডে প্রকাশ করা হয়। ১৪ ইবন নাদিমের মতে, প্রথমে এর ফারসি জনুবাদ প্রকাশিত হয়। ১৫ ১৯৮৮ সালে গ্রেট বৃটেনের জল্পকোর্ড ইউনিভার্সিটি প্রেস এর ইংরেজি জনুবাদ প্রকাশ করে। প্রকাশনা উৎসবে রাণী দ্বিতীয় এলিজাবেথ প্রধান অতিথি হিসেবে উপস্থিত থেকে উদ্বোধনী ভাষণ দেন এবং এর ভূয়সী প্রশংসা করেন। ১৬ শাকের দ্রাতৃদ্বর সম্প্রতি এতে তোবারীর আরবি তাফসিরে) প্রয়োজনীয় টীকা সংযোজন করে মিসর থেকে প্রকাশ করেছেন। তাফসিরখানি পৃথিবীর বিভিন্ন উক্ত শিক্ষা প্রতিষ্ঠানে পাঠ্যতালিকাভুক্ত রয়েছে। পৃথিবীর খ্যাতনামা বিশ্ববিদ্যালয়সমূহে এর উপর অনেক গবেষণা হয়েছে এবং বর্তমানেও হচ্ছে। ১৭

### তাবারীর তাফসির পন্ধতি

বিশ্ব নন্দিত মুফাসসির আল্লামা তাবারী, বাঁর গোটা জীবন অতিবাহিত হয়েছে ইসলামি জ্ঞান গবেষণায়। জ্ঞান সাধনা আর প্রভুর আরাধনার ফলে তিনি সাফল্যের য়র্ণ শিখরে আরোহণ করেছিলেন। অগাধ পাণ্ডিত্য আর সূক্ষ বিশ্লেষণ শক্তি দিয়ে তিনি য়র্ণালী সাফল্য স্পর্শ করতে পেরেছিলেন। বিশ্বজোড়া খ্যাতি আর পর্বতসম সন্মান তিনি কুড়িয়েছেন অপ্রত্যাশিতভাবে। সৃক্তির তৃপ্তি আর শৈলীর বিকাশে তিনি ছিলেন পথিকৃত। আর এসব কিছুই ছিল তাঁর অমর কীর্তি "জামিউল বায়ান আন তাবিলি আইয়িল কুরআন" কে ঘিরে। বিস্ময়কর রচনাশোলী ও অনবদ্য উপস্থাপনা পন্থতির মাধ্যমে বিন্যুস্ত করেছেন তাঁর তাক্সির প্রন্থকে। তাকসিরখানি অধ্যয়ন করলে এর প্রমাণ মেলে; পরিস্ফুটিত হয় অনন্য তাকসির পন্থতি ও বৈশিক্যাবলি। যেসব পন্থতি ও বৈশিক্ট্যে এ প্রন্থখানি সমুজ্জ্বল তার কিছু নমুনা নিম্নে উপস্থাপিত হলো:

১২. দিরাসাতুন ফিততাফসির, প্রাপুক্ত, পৃ. ১০

১৩. ইবনুল থাতিব, তারিখু বাদদাদ, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৬৩

১৪. আর.এ নিকলসন, প্রাগৃক্ত, পৃ. ৩২৪

১৫. ইবন নাদিন, প্রাগৃক্ত, পু. ৩২৭

১৬. আবু জাফর মুহাম্মাল বিদ জারির আততাবায়ী, তাফসির তাবায়ী, বিালা অনুবাদ) ঢাকা : ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ১৯৯৩, ১ম খড, পু. ১৪

ড.এম.এম রহনান, কুরআন নারিচিভি, ঢাকা : নুবালা পাবলিকেশন, ১৯৯২, পৃ. ২৩৫

আল্লামা তাবারী তাফসির রচনায় বিশেষভাবে যে পল্পতিটি গ্রহণ করেছেন তা হচ্ছে, হাদিস উল্পৃত করতে গিয়ে সনদ বা বর্ণনা সূত্রের পরম্পরা রক্ষা করা। কুরুআনের ব্যাখ্যায় তিনি বেসব হাদিস উন্ধৃত করেছেন তার প্রতিটি হাদিসই সনদসহ উন্ধৃত করেছেন। সনদ বর্ণনায় তিনি সিলসিলা বা ধারাবাহিকতা ভজা করেননি। এ কারণে তাঁকে সনদভিত্তিক তাকসির রচনার পথিকৃত বলা হয়। <sup>১৮</sup> এ ক্ষেত্রে তিনি মুহান্দিসদের হাদিস বর্ণনা পদ্ধতি অনুসরণ করেছেন। তাঁর কোন বক্তব্যই সনদ বর্জিত নয়, গোটা তাফসির বর্ণনাকারী পরম্পরায় ধারাবাহিকভাবে বিন্যুস্ত। তাঁর তাফসিরের আরেকটি অনন্য পশ্ধতি হচ্ছে, ইজাযুল কুরআনের<sup>১৯</sup> আলোচনা সন্নিবেশিত করা। বেসব আয়াতে কুরআনের রচনাশৈলী সম্পর্কে চ্যালেঞ্জ করা হয়েছে, আল্লামা তাবারী সেসব চ্যালেঞ্জের মোকাবেলায় বৌক্তিক প্রমাণ আর অভিনব বর্ণনা পদ্ধতি উপস্থাপন করেছেন। ইজায় সম্পর্কে তাবারীর অভিমত হচ্ছে: 'আলকুরআনের চিরন্তনবাণী একটি অবিনশ্বর মুজিযা, যা চিরদিন অকুণ্ন থাকবে। মানুষের প্রাণাত্তকর প্রচেক্টার দ্বারাও এ চ্যালেঞ্জ গ্রহণ করা সম্ভব হবে না। কুরুজানের রচনাশৈলী ও ভাষার লালিত্য এতই অসাধারণ যে, যা অন্যসব আসমানী কিতাবের গুণাবলিকে ম্লান করে দেয়। তদানীন্তন আরবের কত খ্যাতনামা কবি, আর যুগযুগান্তরের কত সাহিত্যরথী ও বাগ্মীদেরকে হতবাক করে দিয়েছে। কুরআনের বিরুদ্ধে তাদের সকল সাধনা ও প্রচেকী একান্তভাবে ব্যর্থতার পর্যবসিত হয়েছে।"<sup>২০</sup> কুরআনের যে সমস্ত আয়াতের মাধ্যমে মঞ্চাবাসীদের মুহুর্মুহু চ্যালেঞ্জ দেয়া হয়েছিল, আল্লামা তাবারী সে সম্পর্কে বিশদ আলোচনা করেছেন।<sup>২১</sup>

১৮. অল্লানা তাৰায়ী ব্যতীত সনদভিত্তিক তাফসির রচনার ক্ষেত্রে দিয়োজনের অবদান সর্বাধিক প্রণিধানবোগা : আবু আবদুল্লাহ মুহাম্মদ ইবনে ইরাবিদ আলকাথবিনী, পরিচিত ইবনে মাজা নামে [মৃ. ২৭৫/৮৮৮]; আবু বকর ইবনে আলমুনথির মুহাম্মদ ইবনে ইবরাহিম আন নিশাপুরী [মৃ. ৩১৮/৯৩০]; আবদুর রহমান ইবনে মুহাম্মদ ইবনে ইবিস আততামিমী, পরিচিত ইবনে আবি হাতিম নামে [মৃ. ৩২৭/৯৩৮]; আবুস শায়৺ ইবনে হিকান আবু আবদিল্লাহ মুহাম্মদ ইবনে মুহাম্মদ ইবনে জাকর [মৃ. ৩৬৯/৯৭৯]; আবু লাইন নাসর ইবনে মুহাম্মাদ ইবনে ইবরাহিম আসসামায়কান্দী [মৃ. ৩৭৩/৯৮৩]; আল হাকেম আবু আবদুল্লাহ মুহাম্মাদ ইবনে আবদিল্লাহ [মৃ. ৪০৫/১০১৪]; আবু বকর ইবনে মারদুবিয়া আহমদ ইবনে মুসা আলআসবাহানী [মৃ. ৪১০/১০৯৯]; আবু ইসহাক আহমাদ ইবনে ইবরাহিম আসসালাবী আননিশাপুরী [মৃ. ৪২৭/১০৩৬]; আবু মুহাম্মাদ আলহুসাইন ইবনে মাসজদ, গরিচিত আলফাররা ও আলবাগতী নামে [মৃ. ৫১০/১১১৬]; আবু মুহাম্মাদ আবদুল হক ইবনে গালিব ইবনে আতিয়া আল আনালুসী আলগারনাতী [মৃ.৫৪৬/১১৫১]; আবুল ফিদা ইমানুন্দিন ইসমাইণ ইবনে আমর ইবনে কাসিয় আলবসরী, পরিচিত ইবনে কাসিয় নামে [৭০০-৭৭৪/১৩০০-১৩৭৩]।

১৯. ইজায় ঃ ইজায় (اعجاز) শলটি আজয় (عجر) ধাতু থেকে দিন্দান্ন। এর অর্থ কোন কিছু করতে অক্ষম বা অগারগ হওয়া। যেহেতু অনন্য আলকুরআনের উপর নবুওয়াতে মুহান্দালির সুভত গ্রাসাল সুগ্রভিষ্ঠিত এবং এর ভাবধারা ও রচনারীতিকে আয়ন্তাধীনে আনা পৃথিবীর মনুষ্য শক্তির বহিত্ত, তাই এই অতুগনীর পল্ধতিকে বলা হয় 'ইজাযুল কুরআন' বা কুরআনের অলৌকিকতা। ইজাযের এই পরিভাষার উদ্ভব কখন কিভাবে হয়েছিল তা সঠিকভাবে বলা বেশ মুশ্ফিল। তামে একথা সত্য যে, এটা কোন মনুষ্য আবিক্ষৃত বিষর নয়। হিজরি ১ম ও ২য় শতকে ইজায় শন্দের ব্যাপক ব্যাহার পরিলৃষ্ট হয় না। হিজরি ৩য় শতকের প্রথম ভাগে আলি বিন যায়ন আততাবারী 'আলউসলুব আলবালাগ' নামে একটি অনবদ্য গ্রন্থ রচনা করেন, তবে এ গ্রন্থের কোথাও তিনি ইজায় শন্দার ব্যাহার করেনদি। সক্ষমত ইমাম আহমন বিন হাম্মল (মৃ. ২৪১ হি.) সর্বপ্রথম শবি–রাসুলগের জন্য মুজিয়া শন্দের ব্যাবহার করেন। ইবনে ইয়াযিল আলওয়াসেতী (মৃ. ৩০৬ হি.) তার সুগ্রসিম্ব 'ইজাযুল কুরআন' নামক গ্রন্থে ইজায় শন্দের ব্যাবহার করেন। এরপর থেকে এ শন্দটি ব্যাপকাকারে ব্যাবহৃত হতে থাকে। যেহেতু পুন:পুন: চ্যালেজ যোলগা সন্থেও কুরআনের অনুরূপ সাহিত্যরীতি সৃষ্টি করেতে নিখিল বিশ্বের জ্বিন ও ইনসান অপারগ হয়েতে এবং আর্লি তাষার একেই কলা হয়েতে 'ফালুক্স সাহিত্যরীতি সৃষ্টি করেতে নিখিল বিশ্বের জ্বিন ও ইনসান অপারগ হয়েতে এবং আর্লি তাষার একেই কলা হয়েতে 'ফালুক্স সাহিত্যরীতি সৃষ্টি করেতে নিখিল বিশ্বের জ্বিত তাবকে প্রকাশ করেতে গিয়ে এই বিশিশ্র অর্থ ব্যাবহার করেছেন 'ইজায়' শন্দেন। আলকুরজানের এই ব্যাকপন্থতি ও রচনাশৈলীই শুধু অননুকরণীয় এ দিয়ে যখন প্রশ্ন তিলা, তখন তার সমালোচনা শামেরর সীমাবন্ধগণ্ডী অতিক্রম করে গেলাে। বস্তুত এই বাকপন্থতির শ্রেন্ত প্রমাণের জন্য সাহিত্য বিচারকগণ যে বিশাল সমালোচনা সাহিত্য সৃষ্টি করেছেন, তারই নাম হছে 'ইজাযুল কুরআনে' বা কুরআনের আলংকারিক অসাধারণক্রে বিনার। বিস্তারিক প্র: ইজাযুল কুরআন, ইমাম আলবাাক্রিলনি, পু..)

২০. আবু জাফর মুহাম্মাদ বিন জারীর আততাবারী, প্রাগুক্ত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৬৫

২১. বিস্তারিত দ্র: জারীর আততাবারী, প্রাগুক্ত, ১ম খন্ড, সূরা বাকারার ২৩ ও ২৪ নং আয়াতের তাফসির।

কুরআন দারা কুরআনের তাফসির করার পদ্ধতি তাঁর তাফসিরে শক্ষ্য করা যায়। তাফসিরের ক্ষেত্রে এটি একটি বলিষ্ঠ ও সর্বোৎকৃফ পদ্ধতি।<sup>২২</sup> কুরআন দারা কুরআনের তাফসিরের একটি নমুনা হচ্ছ– আল্লাহর বাণী :<sup>২০</sup>

«فازلها الشيطان عنها فاخرجها ما كانا فيه وقلنا اهبطوا بعضكم بيعض عدو ولكم في الأرض مستقر ومتاع الى حين»

"কিন্তু শরতান তাদের উত্যকে জান্নাত থেকে পদস্খলিত করল এবং তারা যেখানে ছিল সেখান থেকে তাদের বের করে দিল। আর আমি বললাম : তোমরা নেমে যাও, তোমরা একে অপরের শর্রু, তোমাদের জন্য রইল পৃথিবীতে কিছুকালের অকস্থান ও জীবিকা।"

আল্লামা তাবারী উপরোক্ত আয়াতের তাফসিরে অনেক সম্পূরক আয়াত ব্যবহার করেছেন। বেমন তিনি বলেন: হবরত ইবন আব্বাস, ইবন মাসউদ (রা) এবং অন্যান্য সাহাবি থেকে বর্ণিত আছে যে, যখন আল্লাহ হবরত আদম (আ) কে বললেন:<sup>২৪</sup>

«يا ادم اسكن انت وزوجك الجنة وكلا منها رغدا حيث شئتسا ولا تقربا هذه الشجرة فتكونا من الظاليين»

"আর আমি বললাম : হে আদম। তুমি ও তোমার স্থাী জানাতে বসবাস করতে থাক এবং সেখানে যা, যেভাবে, যেখান থেকে চাও, তৃপ্তিসহকারে খাও, কিন্তু এ গাছের কাছেও যেও না। গেলে, তোমরা যালিমদের অন্তর্ভুক্ত হয়ে পড়বে।"

এমন সময় ইবলিস আদম ও হাওয়া (আ)—এর কাছে গমনের আশা ব্যক্ত করলে প্রহরী তাকে বাধা প্রদান করে। অতপর সে সাপের রূপ ধারণ করে জান্নাতে প্রবেশ করে আদম ও হাওয়া (আ) কে বলল: ২৫

«يا ادم هل ادلك على شجرة الخلد وملك لا يبلى»

হে আদম! আমি কি তোমাকে অমরত্বের বৃক্ষের এবং অবিনশ্বর রাজ্যের সম্বান দেব?

তাবারীর তাফসিরখানি অধ্যয়ন করলে এর্প অনেক দৃষ্টান্ত পাওয়া যাবে। তিনি প্রায় অধিকাংশ আয়াতের তাফসিরের ক্ষেত্রে এতাবে অনেক আয়াত উপস্থাপন করেছেন। <sup>২৬</sup> তাবারীর তাফসিরের একটি উল্লেখযোগ্য পদ্ধতি হলো, তিনি প্রতিটি আয়াতের তাফসিরের ক্ষেত্রে মহানবি (স), সাহাবি ও তাবেয়িদের বর্ণিত হাদিস সন্দসহকারে উল্লেখ করেছেন। হাদিসের অসংখ্য প্রামাণ্য উল্লেতিতে তার তাফসিরটি পরিপূর্ণ। এ ক্ষেত্রে তিনি রাসুলুল্লাহ (স) থেকে বর্ণিত মারকু হাদিসকেই সম্পূর্ণ প্রামাণ্য ও নির্তরযোগ্য মনে করতেন। আল্লামা তাবারী–ই প্রথম মুফাসসির যিনি তাফসির সম্পর্কীয় প্রচুর হাদিস সংগ্রহ করে তাঁর তাফসিরে উল্লেত করেছেন। আর পরবর্তীকালে

২২. আবুল বারাকাত আবদুলাহ বিদ আহমাদ বিদ মাহমুদ আদনাসাফী, মাদারিকৃত তাদাবিদ ওয়া হাকায়িকৃত তাবিদা, বৈরুত : সাজাদা, ১৩২৬ হি., ১ম খড, পৃ. ৯

২৩. আলকুরআন, ২ : ৩৬

২৪. আলকুরআন, ২ : ৩৫

২৫. আলকুরআন, ২০: ১২০

২৬. আবু জাফর মুহাম্মাদ বিন জারির আততাবারী, প্রাগুক্ত, ১ম খন্ড, পৃ. ২৩৫-২৩৭

মুকাসসিরগণ এই গ্রন্থের উপর তিন্তি করেই তাফসির রচনা করতে সক্ষম হয়েছেন। <sup>২৭</sup> হাদিস দারা কুরআনের আয়াতের তাফসিরের একটি নমুনা পেশ করা গেল। আল্লাহর বাণী :<sup>২৮</sup>

"তাদের অন্তরে রয়েছে রোগ। তারপর আল্লাহ তাদের রোগ আরো বাড়িয়ে দিয়েছেন।" আল্লামা তাবারী এই আয়াতের 'مرض' শন্দের তাফসির করতে গিয়ে একথানি হাদিন উন্পৃত করেছেন। এ প্রসঞ্জো তাবারী বলেন : আয়াতে 'مرض' শন্দের দ্বারা যে রোগের কথা বলা হয়েছে, তা মূলত বিশ্বাসগত রোগ। আর তা হলো মহানবি (স) এবং তিনি যা কিছু মহান আল্লাহর কাছ থেকে নিয়ে এসেছেন সে সম্পর্কে তাদের সন্দেহ এবং তা গ্রহণ করতে তাদের সিন্ধান্তহীনতা। যার ফলে তারা তাঁর প্রতি ইমানও আনে না আর তাঁকে অস্বীকারও করে না। আল্লামা তাবারী এর তাফসির সঠিক প্রমাণের জন্য হাদিস উন্পৃত করেছেন। যেমন ইবন আক্রাস (রা) থেকে বর্ণিত, তিনি বলেছেন: 'ক্রেড' হলো সন্দেহ—সংশয়। তবে ইবন আক্রাসের (রা) সূত্রে যে হাদিসটি বর্ণনা করেছেন, তাতে 'ক্রেড' বারা মুনাফেকী বা কপটতা বুঝানো হয়েছে। আবদুর রহমান ইবন যায়দ থেকে বর্ণিত হাদিসের ভাব্যানুসারে 'ক্রেড' দ্বারা আজ্মিক রোগকে বুঝানো হয়েছে, দৈহিক রোগ বুঝানো হয়নি। 'উ এভাবে তিনি হাদিস দ্বারা কুরআনের তাফসির করার প্রয়াস পেয়েছেন।
তার তাফসির গ্রম্পে তিনি ফিক্হী বিভিন্ন মাযহাবের বিভিন্ন অভিমতও সংশ্লিক্ট ক্ষেত্রে উল্লেখ

আহকাম বিষয়ক আয়াতের তাফসিরের ক্ষেত্রে তিনি ফিক্হী মাসআলা সম্পর্কেও আলোকপাত করেছেন। এ ক্ষেত্রে তিনি যে বক্তব্যটি প্রবল বলে বিবেচনা করেছেন সেটিকে বিভিন্ন দলিল–প্রমাণ দারা প্রমাণসিল্প করার প্রয়াস পেয়েছেন। এর্প তাফসিরের একটি নমুনা পেশ করা গেল। আল্লাহর বাণী:

"তিনি সৃষ্টি করেছেন যোড়া, খড়র ও গাধা তোমাদের আরোহণের জন্য ও শোভার জন্য এবং তিনি সৃষ্টি করেন এমন কিছু যা তোমরা জান না।"

আলোচ্য আরাতের তাকসির প্রসঞ্জো আল্লামা তাবারী ঘোড়া, খকর ও গাধার গোশত খাওয়া জায়িব কীনা এ ব্যাপারে কিকহবিদদের অভিমত উল্লেখ করেছেন। কিকহবিদদের মধ্যে যাঁরা এসব প্রাণীর গোশত হালাল হওয়ার কথা বলেছেন, তাবারী তাদের সাথে একমত হয়ে বলেন: "আয়াতখানি দারা উল্লিখিত প্রাণীর গোশত খাওয়া হালাল হওয়া বুঝায় না।" আয়াতে উল্লিখিত 'لتركبوط) শব্দ দারা যদি একথা বুঝায় যে, উক্ত প্রাণী তিনটি কেবল আরোহণের জন্য, তক্কণের জন্য নয়, তবে আল্লাহর বাণী: ত্র্

করেছেন।

২৭. প্রাগুক্ত, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৭৪

২৮. সালকুরসাল, ২:১০

২৯. আবু জাফর মুহাম্মাদ বিন জারির আততাবারী, প্রাগুক্ত, ১ম খড, পু. ১৪২

৩০. আলকুরআন, ১৬ : ৮

৩১. আলকুরঝান, ১৬:৫

պারোহণ করা বুঝাবে না। অথচ আলিমগণ এ আয়াতের দ্বারা চতুষ্পদ প্রাণীর গোশত ভক্ষণ করা ও এদের উপর আরোহণ করা উভয়ই বৈধ মনে করেন। কাজেই 'لتركبوها' দ্বারা উক্ত প্রাণী তিনটির উপর আরোহণ করা বেমন বৈধ তদুপ এর গোশত ভক্ষণ করাও বৈধ বলে প্রতীয়মান হয়। অবশ্য পরবর্তীতে গৃহপালিত গাধা ও খডরের গোশত ভক্ষণের ক্ষেত্রে রাসুলুল্লাহ (স) কর্তৃক নিবেধাজ্ঞা আরোপিত হলে তা হারাম হয়ে যায়। পক্ষান্তরে হাদিসে ঘোড়ার গোশত ভক্ষণের প্রতি কোন প্রকার নিবেধাজ্ঞা না থাকায় তা ভক্ষণ করার বিধান বহাল থেকে যায়। অতএব উপরোক্ত আয়াতের আলোকে ঘোড়ার গোশত খাওয়া হারাম দাবি করা অয়ৌক্তিক। ত্ব

তাবারীর তাফসিরের আর একটি অনন্য পন্ধতি হলো মুতাবিলা, কাদরিয়া ও জাহমিয়া তথা বাতিল ফিরকার মতামত উল্লেখ করত তা খন্ডনের মাধ্যমে তাদের কঠোর সমালোচনা করা। তিনি এ ক্ষেত্রে ভ্রান্তপন্থীদের দাঁতভাজা জবাব দিয়ে আহলি সুনাত ওয়াল জামাআতের অভিমতকে প্রতিষ্ঠা করার প্রয়াস পেয়েছেন। যেমন আল্লাহর বাণী :<sup>৩৩</sup>

### «غير السغضوب عليهم ولا الضالين»

"তাদের পথ নর যাদের উপর তোমার গবব পড়েছে এবং তাদের পথও নর যারা পথন্রই হরেছে।" উক্ত আয়াতের তাফসিরে কাদরিয়া সম্প্রদায় যে অভিমত ব্যক্ত করেছেন, তাবারী তার বিরোধিতা করেছেন। কেননা তার মতে, কাদরিয়া সম্প্রদায়ের এক শ্রেণীর বিবেক বর্জিত লোক মনে করে যে, আয়াতে 'الخالين' দ্বারা আল্লাহ খ্রিস্টানদের পথন্রই বলে আখ্যায়িত করেছেন এবং এ আয়াতে যেভাবে তিনি ইয়ায়্রদিদেরকে المخارب । বলেছেন, তনুপ খ্রিস্টানদেরকে না করে তাদেরকে الخالين । বলেছেন। তাবারী বলেন : এ বক্তব্য তাদরে মূর্খতারই পরিচয় বহন করে। তাদের মতে, বালা নিজ ইচ্ছাধীন, মুক্ত ও য়াধীন। সে নিজেই পছল করে এবং নিজেই নিজের কাজ সম্পাদন করে। প্রকৃতপক্ষে আরবি ভাষা–সাহিত্য ও বাগধারা সম্পর্কে কোন বিশেষ জ্ঞান না থাকার কারণে তারা এরূপ উদ্ভটে উক্তি পেশ করেছে। তাবারী তাদের এসব বক্তব্য হাদিসের প্রমাণ দ্বারা খন্ডন করতে সক্ষম হয়েছেন। তাব

আয়াতের সাথে সংশ্লিষ্ট বিভিন্ন শব্দ ও বাক্যের ব্যাকরণগত দিক তুলে ধরাও তাবারীর তাফসিরের একটি বিশেষ পদ্ধতি। এ ক্ষেত্রে তিনি কুফা ও বসরার ব্যাকরণবিদদের উক্তি উল্লেখপূর্বক কুফার বৈয়াকরণিকদের মতামতকে প্রাধান্য দিয়েছেন। <sup>৩৬</sup>

উদাহরণ স্বর্প আল্লাহর বাণী : ٥٩ ولاالضالين» উল্লেখ করা যেতে পারে।

৩২, আবু জাফর মুহামাদ বিন জারির আততাবারী, প্রাগুক্ত, ১৪শ খড়, পৃ. ৮৩

৩৩. আলকুরআন, ১: ৭

৩৪ আবু জাফর মুহামাদ বিন জারির আততাবারী, প্রাণুক্ত, ১ম খড, পৃ. ৮৪

৩৫. আদি ইবনে হাকান (রা) থেকে বর্ণিত, রাসুল বলেছেন : "اذ المنشرب عليه هم البهره واذ الضالبن هم النصاري (বিস্তারিত দ্র: মুহাম্মাদ ইবন ইসমাইন, সহিহ বুখারী, তাফসির অধ্যায়)

৩৬. غير المناسب وليتم ولا التنالين، এর ব্যাখ্যার জন্য দেখা খেতে গান্তে, জারির আততাবারী, আলজামিউল বায়ান আন তাবিলি আইয়িল কুরআন, ১ম খণ্ড।

৩৭. আলকুরআন, *সুরা ফাতিহা*, আয়াত : ৭

আয়াতের "غير" শন্দটির محل الاعراب সম্পর্কে সকলেই ঐকমত্য হয়েছেন যে, এটি কাসরাহ বা বের দিয়ে পড়তে হবে। কিন্তু তাবারী তাদের মতের সাথে একমত হতে পারেননি, তিনি তিরুমতের কারণ ব্যাখ্যা করেছেন এতাবে:

প্রথমত, আরাতের الذين শব্দের বিশেষণ পদ। তাই الذين বেহেতু বের-এর স্থানে অবস্থান করছে, তাই 🚅 শদটিতেই বের হওয়া যুক্তিযুক্ত। এতে মাওসুফ ও সিফাতের মধ্যে বিদামান সামঞ্জস্য অকুণু থাকে। আর الذين শব্দটি নির্দিক ও غير শব্দটি অনির্দিক হওয়া সত্ত্বেও এটি صله শব্দের الذين শব্দের صله (সিলাহ) যায়েদ, আমর এসব نكره مجهولة नात्मत माठ العبير - الرجل नत वत९ विधि शरण معرفه مؤقته वनव भरमत नात्म শন্তি غير المفعدرب عليهم হতো তবে معرف مؤقة কে কখনো এর সিফাত বানানো সমীচীন হতো না। কেননা عرف موقد –এর সিকাত যদি অনির্দিক্ট নেয়া হয়, তবে নি:সন্দেহে ঐ অনির্দিষ্ট শব্দের মাঝেও নির্দিষ্ট শব্দের ইরাব সংযোজন করা আবশ্যক হয়ে যায়। আর তা আরবি ব্যাকরণের নিয়মে বিরোধী। তবে تقرير عامل পশ্বটিতে নাকারাতেও মারিদার হারাকাত হতে পারে। এতে দোষের কিছু নেই। া বিতীয়ত, উক্ত আয়াতে الذين শব্দটি معرفه غير موقته اضافت শব্দের صراط পর হত হয়েছে এবং صراط শব্দের معرف موقت – এর অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে এবং صراط –এর কারণে পূর্বে উল্লিখিত শব্দটি যের এর স্থানে পতিত হয়েছে। অতএব এ অবস্থায় আয়াতের श्व जारा हता : «صراط الذين انعست عليهم صراط غير السغضوب عليهم ولاالضالين» : शृव जारा हत বলেন: 🚅 শব্দটিতে হারাকাত ব্যবহারের ক্ষেত্রে ব্যাকরণগত পার্থক্য থাকলেও অর্থগত দিক দিয়ে এতদুভারের মাঝে যথেষ্ট মিল রয়েছে। <sup>৩৯</sup> প্রয়োজনীয় বর্ণনা, অতিরিক্ত আলোচনা পরিহার করেছেন এবং যে সমস্ত মুফাসসির তাফসিরের ক্ষেত্রে নিজন্ব চিন্তা-চেতনা তথা ব্যক্তিগত অভিমত ব্যক্ত করেছেন, তাদের উল্পৃতি তিনি তাঁর তাফসিরে গ্রহণ করেননি। কেননা তিনি মনে করতেন যে, তাফসিরের ক্ষেত্রে ব্যক্তিগত মতামত সম্পূর্ণরূপে পরিত্যাজ্য। রাসুল বলেছেন :<sup>8</sup>°

"من قال في القران برائيه فليتبرا مقعده من النار"

তার তাফসিরে ইসরাইলী বর্ণনার<sup>82</sup> ব্যবহার পরিদৃষ্ট হয়। এ ক্ষেত্রে তিনি কাবুল আহবার,

৩৮. তাবারী, প্রাগুক্ত, ১ম খন্ড, পৃ. ৭৬

৩৯. প্রাগুক্ত, পৃ. ৭৮

৪০. অলহাদিন, জামে আততিরমিনী, বোংলা অনুবাদ। বাংলাদেশ ঢাকা : বাংলাদেশ ইসলানিক সেন্টার, ১৯৯০, পু.১০১

৪১. ইসরাইলী বর্ণনা ঃ যে সকল তথা, বর্ণনা ও ব্যাখ্যা ইয়াহুদি বা ব্রিস্টান সম্প্রদায় থেকে আনাদের কাছে পৌছেছে, তাকে ইসরাইলিয়াত বা ইসরাইলি বর্ণনা বলে। হিজয়ি প্রথম শতকের শেষলয়ে মুসলিম গবেরকগণ কুরআনে বর্ণিত বিভিন্ন প্রাচীন সভ্যতার কাহিনী সম্পর্কে সদ্য ইসলাম গ্রহণকারী ইয়াহুদিদের কাছ থেকে বিভিন্ন তথা সগুরহ করতেন। প্রাচীন সভ্যতার ঘটনাবলী সম্পর্কে আরবদের যথাযথ জ্ঞান না থাকার কারণে আহলি কিতাবের লোকদের গ্রন্থত তথা ও বর্ণনাস্ত্র নির্ভরযোগ্য ও প্রমাণসিম্প্র মনে করতেন। ইসলাম গ্রহণকারী একজন ইয়াহুদি পঙিত কাবুল আহবার এ ধরনের বর্ণনার অপ্রপথিক। পরবর্তীকালে এসব বর্ণনার অধিকাংশ ভুল প্রমাণিত হওয়ায় আরবরা তাদের ভুল বুঝতে পারে। অধুনাজালের অনেক ভাকসির গ্রন্থে এ ধরনের ইসরাইলি বর্ণনা পরিলৃট্ট হয়। তাফসির সাহিত্যে ইসরাইলি বর্ণনার অনুপ্রবেশের একটি বিশেষ কারণ ছিল। আয় তা হচ্ছে রাসুল (সা)-এর একখানি হালিস। হযরত আবদুল্লাহ বিন আমর (রা) থেকে বর্ণিত আছে যে, রাসুল (সা) বলেছেন : 'একটি আয়াত হলেও তোময়া তা আমায় পক্ষ থেকে গ্রচার কর। বণি ইসরাইল হতে বর্ণনা গ্রহণ করাতে কোন দোষ নেই। ইচ্ছাপূর্বক আমার পক্ষ থেকে মিথাা কথা প্রচারকারী জাহান্নামী।'

আবদুল্লাহ বিন সালাম, ওয়াহাব বিন মুনিব্বাহ প্রমুখের কাছ থেকে বর্ণনা গ্রহণ করেছেন। <sup>8</sup> আলকুরআনের ঐতিহাসিক ঘটনার বিবরণ প্রসজ্ঞো তিনি এসব মনীবীর থেকে ইসরাইলী বর্ণনার শরণাপন হয়েছেন। <sup>80</sup> অবশ্য ইসরাইলী বর্ণনা তাঁর তাফসিরে সংযোজন করার তাফসিরের মান কিছুটা হলেও কুণু হয়েছে। <sup>88</sup>

যেমন আল্লাহর বাণী:80

«قالوا ياذاالقرنين ان ياجوج وماجوج مفيون في الارض فهل نجعل لك خرجا على ان تجعل بينا وبينهم سدا»

"তারা বলল : হে বুলকারনাইন! ইরাজুজ ও মাজুজ দেশে অশান্তি সৃষ্টি করবে। আপনি বললে আমরা আপনার জন্য কিছু কর ধার্য করবো এই শর্তে যে, আপনি আমাদের ও তাদের মধ্যে একটি প্রাচীর নির্মাণ করে দিবেন।"

আল্লামা তাবারী উক্ত আয়াতের ব্যাখ্যায় একটি ইসরাইলী রেওয়ায়িত উল্লেখ করে বলেন:<sup>৪৬</sup>

"ان ذا القرنيــن كان رجل من اهل معــر- أــــه مرزبا بن مردبة اليـونانى من ولد يونن بن يـافـــُ بن

نوح"

এভাবে তিনি আল্লাহর বাণী:89

«قال رب انى لااملك الانفسى واخى»

আরাতের তাকসিরে মুকাসসির সুদ্দি থেকে একটি ইসরাইলী বর্ণনা উল্লেখ করে বলেন, হবরত মুসা [আ] উব ইবনে উনুক এর মুখোমুখি হলে তিনি আসমানে দশ গজ লাক দিলেন। উল্লেখ্য যে, হবরত মুসা [আ]—এর এবং তাঁর লাঠির উত্ততাও ছিল দশ গজ করে। পরিশেবে তিনি উবের পায়ের গোড়ালিতে আঘাত করে তাকে হত্যা করলেন।

আল্লামা ইবনে কাসির উক্ত বর্ণনার সমালোচনা করে বলেন, এর্প একটি বর্ণনা আওফ আলবাঞ্চালী থেকেও বর্ণিত আছে। আর তাবারী এই বর্ণনাটি ইবনে আক্রাস রো] থেকে গ্রহণ করেছেন। এইর্প বর্ণনা ইবনে আক্রাস করেছেন কীনা তাতে যথেফ সন্দেহ রয়েছে। তাই বলা যায়, এটি ইসরাইলী বর্ণনা, যা বনু ইসরাইলদের অজ্ঞ লোকদের মাঝে নির্বিচারে প্রচলিত ছিল। ৪৮ ইসরাইলী বর্ণনায় উব ইবনে উনুকের আকার—আকৃতি শক্তি—সাহসকে এত বেশি অতিরঞ্জিত করে বর্ণনা করা হয়েছে যে, তা বিবেকবান লোকের পক্ষের উন্পৃত করা সমীচীন নয়। আল্লামা ইবনে কাসির আরো বলেন, উব ইবনে উনুক সম্পর্কিত যে সকল কাহিনী ইসরাইলী বর্ণনায় স্থান পেয়েছ ইসলামের সাথে এর কোন সম্পর্ক নেই। এসব ভিত্তিহীন কাল্লনিক কাহিনী মাত্র। ৪৯ কুরআনের বিভিন্ন

৪২. ড. হুসাইন আঘ্যাহারী, প্রাগুক্ত, ১ম খন্ড, পৃ. ২১৪

৪৩. আবুজাফর মুহাম্মাদ বিন জারির আততাবারী, প্রাগুক্ত, ২য় খণ্ড, পৃ. ২২৮

৪৪. প্রাগৃক্ত

৪৫. আলবুরআন, সুরা কাহাক, আয়াত : ১৪

৪৬. আলকুরমান, সুরা মায়িদা, আরাত : ২৫

৪৭. তাবারী, প্রাগুক্ত, ৬ষ্ঠ খন্ড, পু. ৫১

৪৮. মুফতী মুহামাদ শফী, মাঝারেফুল বুরঝান, ঢাকা : ইসলামিক ফাউডেশন বাংলাদেশ, ৩য় খড়, পৃ. ৮৭

৪৯. উ. হুসাইন আয়্যাহারী, *আলহসরাইলিয়াত ফিততাফসির ওয়াল হাদিস*, মিসর : মার্ফতারা ওরাহারা, ৪র্থ সংস্করণ, ১৯৯০খ্র./১৪১১ হি, পৃ. ৯৮

শব্দের পঠন-পশ্বতির বিশ্লেষণও তাঁর তাফসিরে দেখা যায়। কেননা তাবারী ছিলেন ইলম্ল কিরআতের একজন খ্যাতনামা পণ্ডিত ব্যক্তি। " এ বিষয়ে তিনি 'কিতাবুল কিরআত' নামে ১৮ খণ্ডে সমাপত একখানি গ্রন্থ রচনা করেছেন। এতে তিনি কুরআনের ভাষার উচ্চারণ ও পঠনরীতি উল্লেখ করেছেন। কিন্তু গ্রন্থটি অবলুপত হওয়ার কারণে আমাদের কাছে পৌছেনি। তিনি 'তাফসির' ও 'কিরাআত' কে দুইটি আলাদা বিষয়রূপে গণ্য করেছেন। " তিনি কিরআত বর্ণনার পাশাপাশি কুরআনের অক্ষরের ক্ষেত্রে বিখ্যাত ক্বারীদের অভিমতও উল্লেখ করেছেন। "

ভদাহরণ স্বরূপ উল্লেখ করা যায়, আল্লাহর বাণী : فلك يوم الدين «ملك يوم الدين «ملك يوم الدين «

তিনি আয়াতের ব্যাখ্যায় আরবি কবিতা ব্যবহার করেছেন। কোন শব্দ কোন সময় কি অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে, তাও তিনি আরবি সাহিত্যের প্রখ্যাত কবিদের কবিতার উন্পৃতি দিয়ে উল্লেখ করেছেন। <sup>৫৫</sup> বেমন আল্লাহর বাণী : <sup>৫৬</sup>

«يايها الناس اعبدوا ربكم الذى خلقكم والذين من قبلكم لعلكم تتقون» উপরোক্ত আয়াতের ব্যাখ্যায় তাবারী নিম্নের আরবি কবিতা দারা ব্যাখ্যা করেন

وقلتم لنا كفرا الحروب لعلنا . تكف ثقلتم لنا كل مؤثق فلما كففنا الحرب كانت عهردكم . وكلمح سراب في الفلا متألق.

৫০. অল্লামা তাবারী সুললিত কণ্ঠয়রের অধিকারী ছিলেদ। তিনি যথন কুরআন তিলাওয়াত করতেদ তথন মানুষ তার তিলাওয়াত শুনে বিনোহিত হতো। আবু আলি আলকুমারী বলেন: আমি পবিত্র রমযান মাসে একটি প্রদীণসহ আবু বকর ইবন মুজাহিদের সাথে ছিলাম। তিনি নামাযের জন্য মসজিদে প্রযোগ না করে তাবারীয় কিরআত শোনার জন্য তাবারীয় মসজিদের দরজায় উপনীত হন। আমি তাঁকে বললাম, লোকজন আপনার জন্য মসজিদে অশেকা করছে আর আপনি এখানে দাঁজিয়ে অন্যের কিরআত শুনরেন? তনুত্তরে তিনি বললেন: "আল্লাহ তাআলা ইবন জারীর অপেকা সুলর কিরআত পঠিকারী আর কোন ব্যক্তিকে সন্টি করেছেন কিনা আমার জানা নেই।" দি: আবু আবদুলাই ইয়াকুত, মুজামুল উদাবা, ১৮শ খণ্ড, পৃ. ৫৮-৬০া

৫১. আবু জাফর মুহান্দাদ বিদ জারির আততাবারী, প্রাগৃক্ত, ১ম খড়, পৃ. ১৫; ড. হুসাইন আযযাহাবী, প্রাগৃক্ত, ১ম খড়, পৃ. ২১৪

৫২. আবু জাফর মুহাম্মাদ বিন জারির আততাবারী, প্রাগুক্ত, ২য় খন্ড, পৃ. ২৪৬

৫৩. আলবুরুআন, সুরা ফাতিহা, আরাত : ৩

৫৪. তাবারী, প্রাপুক্ত, ১ম খণ্ড, পৃ. ৬৭-৬৮

৫৫. প্রাগুক্ত, ১ম খড, পু. ১৫

৫৬. আপকুরআল, ২ : ২১

আয়াতে বর্ণিত يعل শব্দটি এবং কবিতার উল্লিখিত يعل শব্দটি একই অর্থে (দৃঢ়তার অর্থে) ব্যবহৃত হয়েছে।<sup>৫৭</sup>

অন্যান্য পশ্বতির পাশাপাশি শাব্দিক বিশ্লেষণ পশ্বতিটিও তাঁর তাফসিরের লক্ষণীয় বিবর। তিনি কঠিন ও জটিল শব্দের বিশ্লেষণ করে পাঠকের সামনে বোধগম্য ও সহজবোধ্য করে তুলেছেন। শব্দের উৎপত্তিগত বিশ্লেষণ এবং গঠন পদ্বতি অত্যন্ত গুরুত্বসহকারে তিনি তাঁর তাফসিরে উপস্থাপন করেছেন। যেমন আল্লাহর বাণী :<sup>৫৯</sup>

এ আয়াতে উল্লিখিত وفد শদের ব্যাখ্যায় তিনি বলেছেন যে, وفد শদের দ্বারা দল বা কোন কাফেলাকে বুঝায়। এ শব্দটির বহুবচন হিসেবে الوفود শব্দ ব্যবহার হয়। আবার কখনো الوفود শব্দটি وافد শব্দের বহুবচনরূপে ব্যবহার লক্ষ্য করা যায়। ৬°

মূলত আল্লামা তাবারী তাঁর তাফসির গ্রন্থ রচনায় দু'টি পন্ধতিকে বিশেষভাবে প্রাধান্য দিয়েছেন। প্রথমত, তিনি আয়াতের তাফসির করতে গিয়ে সনদসহ প্রামাণ্য হাদিসের উন্ধৃতি দিয়েছেন আর দ্বিতীয়ত, তিনি কিরআত বা পঠন-পন্ধতি সম্পর্কে কুফা ও বসরার আরবি ব্যাকরণবিদদের মতামত উপস্থাপন করার প্রয়াস পেয়েছেন। এ দু'টি পন্ধতি তাঁর তাফসিরখানিকে অন্যান্য তাফসিরকারকের তাফসির থেকে ব্যতিক্রধর্মী করে তুলেছে।

# তাবারীর তাফসিরের মূল্যায়ন

আলকুরআনের তাব্যগ্রনথ রচনার ক্ষেত্রে যাঁরা মতন অপেক্ষা ইসনাদ—এর ওপর অধিক গুরুত্বারোপ করে তাফসির রচনার ব্রতী হন তাঁদের মধ্যে তাবারীর নাম শীর্ষে। তিনি সনদভিত্তিক, পৃথিবীর সর্ববৃহৎ ও সর্বাধিকপ্রসিন্ধ তাফসির প্রন্থ "জামিউল বারান আন তাবিলি আইয়িল কুরআন" রচনা করে পথিকৃতের মর্যাদা কুড়িয়ে নিয়েছেন। হাদিসভিত্তিক তাফসির রচনার ক্ষেত্রে তাঁর কোন জুড়ি নেই। মধ্যযুগীয় প্রচলিত আরবি ভাষায় এ তাফসিরখানি বিরচিত হলেও অধুনাকালেও এটি সমানভাবে স্বার কাছে সমানৃত। তাঁর তাফসিরের আবেদন সর্বকালীন। আলকুরআনের বিভিন্ন যুগের ব্যাখ্যাকারগণ তো এ প্রন্থের প্রশংসা করেছেনই। এছাড়াও অন্যান্য মনীষীও এর মূল্যায়ন করে সমানভাবে ভূরসী প্রশংসা করেছেন। এতে এর বিশুন্ধতা ও প্রামাণিকতারই ইঞ্জিত বহন করে। এখানে বিশ্বখ্যাত কয়েকজন প্রাঞ্জ আলিমের উক্তি উপস্থাপিত হলো:

৫৭. আবুজাফর মুহাম্মাদ বিন জারির আততাবারী, প্রাণুক্ত, ১ম খন্ড, পৃ. ১৬১

৫৮. প্রাগুক্ত

৫৯. আলকুরআন, ১৯ : ৮৫

৬০. আবু জাফর মুহামাদ বিন জারির আততাবারী, প্রাগুক্ত, ১৬শ খড়, পু. ১২৬

আল্লামা জালালউদ্দিন সুযুতী [মৃ. ৯১১ হি.] বলেন : 63

"قد من الله على بادامه مطالعته والاستفادة منه وارجو ان اصرف العناية اختصاره وتهذيبه ليهل على كل احد تناوله"

"রাসুশুল্লাহ (স), সাহাবি ও তাবেরিদের থেকে বর্ণিত হাদিসের ভিত্তিতে কেবল তাফসির তাবারী গ্রন্থটিই বিরচিত হয়েছে, এর পূর্বে এমন তাফসির আর একটিও রচিত হয়নি।"

ইমাম নববি [মৃ. ৬৭৬ হি.] বলেন : ৬২

"ذلك لانه جسع فيه بين الرواية والدراية لم يشاركه في ذلك احد لاقبله ولابعده"

"তাবারীর তাফসির গ্রন্থটি এক অনন্য বৈশিক্টো সমুজ্জ্বন। এই তাফসিরটি তাঁর অনন্যকীর্তি। এর সমতুল্য তাফসির আজ পর্যন্ত কেউ রচনা করতে পারেনি।"

ইবন তাইমিয়া [মৃ. ৭২৮ হি.] বলেন : ৬০

"واما التفاسير التى فى ايدى الناس فاصحها تفسير محدد بن جرير الطبرى – فانه يذكر مقالات السلف بالاسانيد الثابتة . وليس فيه بدعة ولا ينقل عن الستهسين كسفاتل بن بكير والكلبى "তাবারীর তাফসির গ্রন্থখানি বিশেষ মর্যাদার অধিকারী, সতি।ই এটি একটি অতুলনীয় তাফসির গ্রন্থ

আবদুল আযিম যারকানী বলেন: 68

"كان تفسير من اجل التفاسير بالمأثور واصحها واجسعها لما ورد عن الصحابة والتابعين عرض فيه لتوجيه الاقوال ورجع بعضها على بعض . وذكر فيه كثيرا من الاعراب واستنباط الاحكام . وقد شهد العارفون بانه لايظهرله في التفاسير."

"তাবারীর তাকসির এ যাবৎ রচিত তাকসিরগুলোর মধ্যে সর্বোচ্চ মর্যাদার অধিকারী। কোনো তাকসিরের সাথেই এর তুলনা হয় না। আয়াতের ব্যাখ্যার সনদসহ হাদিস উপস্থাপন, শাব্দিক বিশ্বেষণে আরবি কবিতা ও ব্যাকরণের ব্যবহার নি:সন্দেহে তাঁর তাকসিরখানি অন্যান্যের তাকসিরের চেয়ে রতন্ত্র বৈশিক্টো সমুজ্জ্ব।"

আবু উমার [মৃ. ৩৬০ হি.] বলেন : <sup>৬৫</sup> "আমি তাবারীর তাফসিরখানি শুরু থেকে শেষ পর্যন্ত অধ্যয়ন করেছি। কোথাও ভাষাগত বা আরবি ব্যাকরণগত কোন ত্রুটি আমার চোখে পড়েনি।"

তাফসির অভিজ্ঞানে সুবিজ্ঞ এসব মনীবীর মূল্যায়ন বারা তাবারীর তাফসিরের শ্রেষ্ঠত্বেরই প্রমাণ পাওয়া যায়। এ যেন তাবারীর জীবনের সার্থক সৃষ্টি, অমরকীর্তি।

৬১. আদনাছাবী, *তাবকাতুল মুফাসসিরিন*, মদিনা : মাকতাবাতুল উলুম ওয়াল হিকাম, ১৯৯৭খ্রি./১৪১৭হি., ১ম সংকরণ, পৃ. ৫১

৬২. তাহযিবুল আসমা ওয়াল লুগাত, ১ম খণ্ড, পু. ৭৮

৬৩. ভ. ফাহাদ রুমী, দিরাসাত ফি উলুমিল কুরস্রান, বৈরুভ: মাকতাবা আততাওবা, ১৪২১ হি., পৃ. ১৫৫

৬৪. আবদুল আযিম যারকানী, মানাহিলুল ইবজান, কৈবুত : দারুল কুতুব আলইলমিয়া, ১ম সংকরণ ১৪০৯ হি./১৯৮৮; পু. ৩৩

৬৫. আবু আবদুলাহ ইয়াকৃত, প্রাগৃক্ত, ১৮শ খন্ড, পৃ. ৬২

# দুই. তাহবিবুল আসার (نهني الاثار)

আল্লামা তাবারী তাফসিরের ক্ষেত্রে অনন্য অবদানের জন্য বিশ্বজোড়া খ্যাতি লাভ করেন। তবে তাফসিরের পাশাপাশি হাদিস অভিজ্ঞানেও তাঁর পাণ্ডিত্যের কমতি ছিল না। সমকালীন যুগে তাঁর মত হাদিসবেতা খুব কমই ছিল। নিজম্ব বৈশিক্ট্যে সমুজ্জ্বল 'তাহিবিবুল আসার' নামক হাদিসবিবরক প্রন্থখানি এর সাক্ষ্য বহন করে। তিনি তাঁর তাফসির ও ইতিহাস বিষয়ক বই দুইটি বেভাবে পরিকল্পিতভাবে রচনা সমাপত করে গেছেন সেভাবে 'তাহিবিবুল আসার' প্রন্থটি সমাপত করে যেতে পারেননি। পরিকল্পনা অনুযায়ী প্রন্থটির রচনা কর্ম পরিসমাপত করার পূর্বেই মৃত্যু তার জীবন কেড়ে নেয়। বিষয়বস্তুর বিন্যাস পদ্ধতি ও অনন্য প্রকাশভিজার কারণে প্রন্থটি হাদিস অভিজ্ঞানের একটি ব্যতিক্রমী প্রন্থ হিসেবে সমকালীন যুগে পরিচিত ছিল। এ প্রসজ্যে খতিব আলবাগলাদী বলেন: ৬৬ 'তাবারীর তাহিবিব প্রন্থখানি একটি ব্যতিক্রমধর্মী প্রন্থ। এরূপ অনন্য প্রন্থ আর একটিও দেখিন।"

তাবারীর এই প্রন্থে সিহাহসিত্তাহসহ অন্যান্য হাদিস প্রন্থের ন্যায় অধ্যায় বিন্যাসের ধারাবাহিকতা রক্ষা করা হয়নি। তিনি এটি তার নিজষ স্টাইলেই সংকলন করেছেন একথা নির্দ্ধিয় বলা যায়। প্রন্থটির আদ্যপ্রান্ত পাঠ করলে এর প্রমাণ পাওয়া বায় খুব সহজেই। এ প্রন্থে সাহাবি ও তাবেয়ির হাদিস উপস্থাপন করার প্রয়াস পেয়েছেন। হাদিস সংকলনের সাথে সাথে হাদিসের বিশ্লেষণ করেছেন। এ প্রন্থে আলোচিত বিবয়গুলোর মধ্যে রয়েছে— ১. আততিজরাহ; ২. ওয়াসিয়াতুর রাসুল বিস—সালাত; ৩. আল গোসল মিনাল জানাবাত; ৪. আলহিদায়াত মিনাল মুশরিক; ৫. আল মানাকিব ও ৬. আননাহী আনিস সাওম আইয়াম মিয়ী ইত্যাদি। তাবায়ী আলোচিত বিবয়ে কিক্হ শাস্ত্রবিদ ও প্রাক্ত আলিমদের অভিমত ও প্রাসজিক বিশ্লেষণ গ্রহণযোগ্য করে তুলতে প্রয়াসী হয়েছেন। হাফিয ইবনে কাসির বলেন :৬৭ "তাবায়ীর মূল্যবান প্রন্থগুলোর মধ্যে তাহবিবুল আসার একটি অন্যতম প্রন্থ। তাঁর পরিকল্পনা অনুযায়ী প্রন্থটির রচনা কর্ম সমাপত হলে হাদিস অভিজ্ঞানের একটি অমূল্য সম্পদ বলে বিবেচিত হতো।" ইয়াকুত বলেন :৬৮ তাবায়ীর তাহবিব প্রস্থাটির অসমাপত কাজ পরবর্তী কোন বিদ্বানজনের পক্ষে সমাপত করা অসম্ভব ছিল।"

তাহবিবুল আসার গ্রন্থখানির গুরুত্ব বিবেচনা করে ১৪০২ হিজরি সালে সউদি সরকারের তত্ত্বাবধানে অসামাপত হাদিসখানির ১ম খণ্ড প্রকাশ পায়। নাসির ইবনে সাদ আল রশিদের সন্পাদনায় মকাস্থ মাতাবি আলসাফা নামক প্রকাশনা প্রতিষ্ঠান এটি প্রকাশ করে। ৬৯

৬৬. খতিব আলবাগদাদী, প্রাগুক্ত, ২য় খন্ড, পৃ. ১৬৩

৬৭. তাবারী, তাহিযিবুল আসার, ১ম খণ্ড, ভূমিকা, পু. সোল্লাদ, দোয়াদ

৬৮. প্রাগর

৬৯. সাযযাহাবী, প্রাগুক্ত, ১ম খণ্ড, পৃ. ২০৫; ইবন নাদিম, প্রাগুক্ত, পৃ. ২৩৪

### তিন.

# তারিখুর রাসুল ওয়াল মূলুক অথবা তারিখুল উমাম ওয়াল মূলুক

তাবারীর জামিউল বরান তাকসির গ্রন্থের ন্যার আরো একটি বিস্ময়কর অমরকীর্তি 'তারিখুর রাসুল ওয়াল মূলুক গ্রন্থটি'। তাঁর মতে, ইতিহাস অভিজ্ঞান ধর্মীর বিষয়ের অন্তর্ভুক্ত। বলা যায়, এই বোধ ও চিন্তা-চেতনা থেকেই এ গ্রন্থ রচনায় তিনি মনোনিবেশ করে বিশ্বখ্যাত ইতিহাসমূলক অনন্য গ্রন্থটি উপহার দিতে সক্ষম হয়েছেন। হিজরি তৃতীয় শতাব্দী পর্যন্ত মুসলিম ইতিহাস চর্চার যে ধারা অব্যাহত ছিল তিনি তার পূর্ণতা দান করে একটি নব অধ্যায়ের সূচনা করেন। বিশ্বসৃষ্টি থেকে শুরু করে মানব জনগোষ্ঠীর ঘটনাপ্রবাহ, চিন্তা-চেতনা, জীবনবোধ ও সমাজের সকল শ্রেণীর অভিব্যক্তির বিবরণ এ গ্রন্থে উপস্থাপন করে তাবারী পথিকৃতের সম্মান কুড়িয়ে নিয়েছেন। পরবর্তী ইতিহাসবেতাগণ তাবারীর ইতিহাসকে মডেল হিসেবে বিবেচনা করে বিশ্ব ইতিহাস রচনায় ব্রতী হয়েছেন। <sup>৭০</sup> আরব ইতিহাসবেতাদের মধ্যে তাবারী ছিলেন এমন একজন পরিশ্রমী জ্ঞানতাপস যিনি উপাদানের বিচার বিশ্লেষণপূর্বক বস্তুনিষ্ঠ তথ্য পরিবেশনের মাধ্যমে ইতিহাস রচনার প্রয়াস পেয়েছেন। তিনি বিশ্ব সৃক্টির পূর্বাবস্থার সাথে পরবর্তী অবস্থার নিরীক্ষায় জড়, উদ্ভিদ ও প্রাণিজগতের সৃষ্টি নিয়ে আলোকপাত করেছেন। এক্ষেত্রে যেসব সমস্যার কথা বলেছেন, তার সমাধানের উৎস হিসেবে আল্লাহর সার্বভৌম ক্ষমতার প্রতি ইঞ্জািত করেছেন। ইতিহাস ও জনগোষ্ঠীর কার্যক্রমকে তিনি আল্লাহর ইচ্ছার প্রতিফলন হিসেবে ব্যাখ্যা করেছেন। এছাড়া মানবগোষ্ঠীর কার্যক্রম নিয়ন্ত্রিত পরিসরে রূপায়িত হয়ে থাকে এই ইতিহাস দর্শনও তার গ্রন্থে প্রতিফলিত হয়েছে। সাথে সাথে আল্লাহর চিরন্তন হওয়ার কথা আলোকপাত করতে প্রয়াসী হয়েছেন। শাহ ওয়ালি উল্লাহ দেহলবীর [র] মতে : 95 "তারিখুর রাসুল ওয়াল মূলুক গ্রন্থটি পর্যালোচনা করলে প্রতীয়মান হয় যে, ইতিহাস সম্পর্কে দু'টি মূল চিন্তাধারা তাতে বিশ্লেষিত হয়েছে। আদম [আ] থেকে রাসুল [স]-এর সৃক্টি পর্যন্ত মানুবের হিদারাতের জন্য যুগে যুগে আল্লাহ তাঁর নির্দেশনা মনোনীত ব্যক্তির মাধ্যমে প্রেরণ করে থাকেন।"

আল্লামা তাবারী মুসলিম মিল্লাতের গৌরবগাঁথা ইতিহাস সম্পর্কে আলোকপাত করার প্রয়াস পেয়েছেন। ইসলামি ঐতিহ্যকে শ্রেষ্ঠত্ব দান করে তিনি তার খতিয়ান পেশ করেছেন। তাঁর ইতিহাস রচনার সমালোচনা স্থান পায়নি। তাঁর উত্তরসুরি ইতিহাসবেত্তাদের মাঝে সমালোচনামূলক ইতিহাস সৃক্টির প্রয়াস লক্ষ্য করা যায়। এ ব্যাপারে আলমাসউদী পথিকৃতের মর্যাদা কুড়িয়েছেন। বং তাবারীর মতে, সনদের বলিষ্ঠতার উপর ঘটনার সত্যাসত্য নির্তরশীল। এ কারণে তিনি ঘটনার পুঞানুপুঞা বিশ্লেষণের জন্য রিওয়ায়াত দিরায়াত পদ্ধতি প্রয়োগ করেছেন

মফিজুরাহ কবীর, মুসলিম সভ্যতার মর্গযুগ, ঢাকা : বাংলা একাডেমী ১৯৮৭, পৃ. ২১৬

৭১. শাহ ওয়ালি উল্লাহ নৈহলকী, হুজ্জাত্লাহিল বালিগাহ, (উর্দু অনুবাদ : আবদুর রহীম) লাহোর : কওমী কৃত্বখানা, ১৯৬২, ১ম খণ্ড, পু. ৪৪২

৭২. মফিজুল্লাহ কবির, প্রাগুক্ত, পু. ২১৬

এবং মাপকাঠিতে উত্তীর্ণ ঐতিহাসিক ঘটনাবলী তাঁর গ্রন্থে গ্রন্থাবন্ধ করেছেন। ফলে তাঁর উত্তরসুরি ঐতিহাসিকগণ তাবারীতে বর্ণিত ঘটনাবলী গ্রহণের প্রাক্কালে সনদ বর্ণনার প্রয়োজনীয়তা দেখা দেয়নি। ৭৩

তাবারী ইতিহাসের তথ্য সংগ্রহ ও সংকলনে হাদিসবেদ্তা ও ফিকহবিদগণের নীতিমালা অনুসরণ করতেন। এ জন্য তাঁর ইতিহাসে ধর্মীর দৃষ্টিভঙ্গি প্রতিফলিত হয়েছে। তাঁর রচনার অন্যতম বৈশিষ্ট্য হচ্ছে, তিনি ইতিহাস রচনার সাল–তারিখভিন্তিক পদ্ধতিকে প্রাধান্য দিয়েছেন। সাল–তারিখের ক্রমানুসারে ইতিহাসের ঘটনাপঞ্জী বিন্যাস করেছেন।

আল্লামা তাবারী তারিখুর রাসুল ওয়াল মুলুক গ্রন্থে বেসব বিষয় অন্তর্ভুক্ত করেছেন তন্মধ্যে প্রসিন্ধ বিষয়গুলো হচ্ছে— হবরত আদম [আ], আদম [আ]—এর জানাতে বসবাস, পৃথিবীতে মানব সমাজ প্রসঞ্জা, নূহ [আ]—এর প্লাবন, ইবরাহিম [আ]—এর আগমন, মুসা [আ] ও ফিরাউন, দাউদ [আ] ও সমকালীন প্রসঞ্জা, ঈসা [আ] এক ব্যতিক্রম সৃষ্টি, বখতে নাসর ও বারতুল মুকান্দাস, আসহাবে কাহক, ফিসরা নাওশার ওয়ান, মহানবি [স]—এর বংশক্রম, মহানবি ও খাদিজা [রা]—এর পরিণয়, ওহি প্রসঞ্জা, বদরের যুদ্ধের পটভূমি, মঞ্চা বিজয়ের ঘটনা, মুরতাদের বিরুদ্ধে আবুবকর [রা]—এর ভূমিকা, দিওয়ান প্রতিষ্ঠায় হবরত ওমর ফার্ক, [রা]—এর অবদান, মুআবিয়া সকাশে আলি [রা]—এর প্রতিনিধি, উমাইয়া খিলাফতের পরিসমান্তি, আলমানসুর ও আবু মুসলিমের ক্ষমতার হল্প ইত্যাদি। বিশ্ব এসব বিষয়ের উপর তিনি বিশ্লেষণমূলক আলোচনা কুরআন ও হাদিসের আলোকে উপস্থাপন করেছেন।

অতএব বলা যায়, আল্লামা তাবারী সময়ের পরীক্ষায়, ইসলামি জ্ঞান গবেষণায় অভীক্ট লক্ষ্যে পৌছতে সক্ষম হয়েছিলেন। তাকসির অভিজ্ঞানকে মর্যাদার ষ্বর্ণালী আসনে তিনিই সমাসীন করেছিলেন। তিনি শুধু তাকসির অভিজ্ঞান চর্চায়ই জ্ঞানসাধনাকে সীমাবন্ধ রাখেননি, অন্যান্য বিবরেও তিনি সমানভাবে অবদান রেখেছেন, সম্মান কুড়িয়েছেন। ইতিহাসবেন্ডা হিসেবে তাঁর বিশ্বজ্যেড়া খ্যাতি এরই প্রমাণ। বিভিন্ন বিষয়ে তাঁর রচনা দ্বারা মৌলিক চিন্তার পরিমন্ডলকে তিনি সম্প্রসারিত করতে সক্ষম হয়েছিলেন। তাবারীর ইতিহাস রচনার পন্ধতি বিজ্ঞানসম্মত এবং জ্ঞানকোব তথ্য সমৃন্ধ সংবোজন হিসেবে বিশ্ববাসীর কাছে সমাদৃত। তাঁর জ্ঞান গবেবণা, নিরলস প্রচেক্টা মুসলিম ইতিহাস চর্চার শুধু জনক হিসেবে খ্যাতি এনে দেননি বরং একটি প্রতিষ্ঠান হিসাবে তিনি ইতিহাসের পাতায় স্থান করে দিয়েছে। রচনাশৈলীতে মৌলিকত্ব, বিন্যাস পন্ধতিতে অভিনবত্ব, গবেবণায় অসাধারণত্ব তাঁকে এনে দিয়েছে অমরত্ব। মুফাসসির তাবারী হিসেবে তাঁর নাম ইতিহাসের সোনালী পাতায় চিরভাবর হয়ে থাকবে।

৭৩. আবদুল আবিব আদন্ত্রী, *নাশাআতুল ইলম আততারিখ ইনদাল আরব*, বৈয়ুত: মাতবাজাহ আলকালুসিকিয়াহ, ১৯৬০ খ্রি., পৃ.

৫৫–৫৬

৭৪. তাবারী, তারিখুল উমাম ওরাল মুলুক, ২য় খন্ড, পু. ১১০-১১৪

৭৫. বিস্তারিত দ্র: তারিখুল উমাম ওয়াল মূলুক, ১ম –৬ষ্ঠ খন্ড পর্যন্ত।

### শরিফেল : ২

# আবু মানসুর আলমাতুরিদী

[নৃত্যু: ৩৩৩ হি./৯৪৪ খ্রি.]

আলকুরআন মহান আল্লাহ তাআলার প্রত্যক্ষ বাণী সমষ্টি। মানব জাতির জীবন পরিচালনার জন্য এটি প্রধান উৎস। মানব জাতির এমন কোন প্রয়োজন নেই, যা এতে আলোচিত হয়নি। এ কারণে এটি বিশ্বমানবতার সকল সমস্যার সমাধানদাতা হিসেবে স্বীকৃত। পরিবেশ ও পরিস্থিতির বিবেচনায় আলকুরআন সম্যকভাবে অনুধাবন করার জন্য প্রয়োজন পড়ে ব্যাখ্যা-বিশ্লেষণের মত এক সুবিন্যুক্ত শাক্তের যা আরব পরিভাষার তাফসির অভিজ্ঞান নামে খ্যাত। স্বয়ং রাসুল [স] একাজে শামিল হয়ে কুরআন ব্যাখ্যার শুভ সূচনা করেন। পরবর্তীকালে সাহাবি ও তাবেয়িগণ তাফসির অভিজ্ঞানে অবদান রাখেন। কাল পরিক্রমায় বিভিন্ন যুগের মুসলিম মনীবীগণ এ শাস্ত্রের সমৃশ্বি সাধনে এগিয়ে আসেন। এঁদের মধ্যে বাঁদের নাম তাফসির অভিজ্ঞানের ইতিহাসে অবিস্মরণীয় হয়ে থাকবে আবু মানসুর আলমাতুরিদী তাঁদের মধ্যে অন্যতম মনীষা। কুরআনের ভাষ্য রচনার ক্ষেত্রে যে সনদ ও মতন পদ্ধতি অনুসরণ অনুসূত হরে আসছে সে ক্ষেত্রে আল্লামা আবু জাফর মুহাম্মাদ বিন জারির আততাবারীকে [মৃ. ৩১০ হি.] সনদভিত্তিক তাফসির রচনার পথিকৃত বলা হয়। আর ইমাম মাতুরিদীকে [মৃ. ৩৩৩ হি.] বলা হয় মতনভিত্তিক তাকসিরের — পথিকৃত। তিনি সর্বপ্রথম কুরআনের তাফসির রচনার ক্ষেত্রে ইসনাদ অপেক্ষা মতন-এর উপর অধিক গুরুত্বারোপ করে তাফসির রচনায় ব্রতী হন। তিনি পূর্বে বর্ণিত তাফসির ও তাবিলের মধ্যে পার্থক্য বিবেচনা করে তাবিলের নীতিতে তাফসির রচনা করেন। মতন এর মর্ম প্রকাশের জন্য তিনি এক আয়াতকে অন্য আয়াত এবং হাদিস দিয়ে ব্যাখ্যা করেন। তিনি এ ক্ষেত্রে কুরআন, হাদিস, ইতিহাস, সিরাত, তাবাকাত প্রভৃতি সূত্র ব্যবহার করেন এবং যুক্তি ও বিবেকের সমর্থনকে কাজে লাগান। তাঁর অনুসূত এ পন্ধতি হাদিসের ক্ষেত্রেও প্রয়োগ করতে দেখা যায়। ইমাম আবু জাফর আততাহাবী [মৃ. ৩২১ হি./৯৩৩ খ্রি.] তাঁর সংকলিত 'শরাহ মাআনিল আসার' গ্রন্থে উক্ত পদ্ধতি অনুসরণ করেছেন। তখন ছিল ইসনাদভিত্তিক হাদিস সংকলনের সময়। সে সময়কার পাঠকদের কাছে সূত্র অনুন্নিখিত রচনা, বিশেষত কুরআন-হাদিস সম্পর্কিত বিষয়ে রচিত গ্রন্থ জনপ্রিরতা লাভ করতে না পারাই স্বাভাবিক। এ জন্যে হিজরি ৬ষ্ঠ শতকের পূর্ব পর্যন্ত এ পন্থতির খুব একটা প্রসার পরিলক্ষিত হয় না। তবে সময়ের পরীক্ষায় এ পদ্ধতি পরবর্তীকালে একমাত্র পন্ধতিতে পরিণত হয়।

ইমাম মাতৃরিদী আব্বাসীয় খলিকা মৃতাওয়াঞ্জিল<sup>5</sup> [৮৪৭-৮৬১ খ্রি.]-এর সময় জন্মগ্রহণ করেন। আধুনিক গবেষক ঐতিহাসিকগণ আব্বাসী খিলাফতের প্রথম নয় জন<sup>5</sup> খলিকার যুগকে আব্বাসী

২. আবুল আক্রাস সাফফাহ (৭৫০-৭৫৪ খ্রি.); আলমানসুর (৭৫৪-৭৭৫ খ্রি.); আলমাহদী (৭৭৫-৭৮৫খ্রি.); হারদ্র রশিদ (৭৮৬-৮০৯ খ্রি.); আলআমিন (৮০৯-৮১৩ খ্রি.); আলমামূন (৮১৩-৮৩৩ খ্রি.); মূতাসিম (৮৩৩-৮৪২ খ্রি.); প্রাসিক মৃ. ৮৪৭ খ্রি.)

১. খলিফা ওয়াদিক [মৃ. ৮৪৭ খ্রি.]-এর মৃত্যুর পর তাঁর তাই মুতাওয়ায়িল ক্ষমতা গ্রহণ করেন। তিনি বিলাসী ও নিষ্ঠুর প্রকৃতির লোক ছিলেন। তিনি হ্যরত আলি [রা]-এর পরিবারের সাথে অত্যন্ত দুর্বাহায় করেন। মুতাওয়ায়িল হ্যরত হুসাইনের মাযার ধ্বংস করেন এবং ফাতেমীয়দের নিকট থেকে 'ফিলক' বাজেয়াঙ করেন। তিনি মুতাবিলা সম্প্রনায়তুক সমুদয় রাজকর্মচারীকে বরখান্ত করেন এবং তাদের নেতৃবৃদ্ধকে কারাফ্রন্ধ করে ধর্মান্ধতার পরিচয় দেন। অমুসলিমরাও তার হাতে দানাতাবে নির্বাতিত হয়। তিনি তুর্কী আমিয়দের সংগতি বাজেয়াঙ করে তুর্কীদেয় বিরাগভাজন হন। ৮৬১ খ্রি. তিনি তুর্কী নেহয়ক্ষীদেয় হাতে নিহত হন। /বিভায়িত দ্র: পি.কে. হিট্রি, হিন্তি অব দ্যা আরবস, লগুন ১৯৫১, পু. ৪৫৫/

খিলাফতের স্বর্ণযুগ বলে আখ্যায়িত করেন।° তারা দ্বিতীয় পর্বের সূচনাকাল ধরেন বংশের দশম খলিফা আলমুতাওয়াঞ্জিল হতে এবং এ বুগের সমাপিত টানেন আলমুহতাদি [৮৬৯-৭০] তে। সময়কালটি বৈশিক্ট্যমন্ডিত এবং ঐতিহাসিক উপাত্তের প্রাচুর্বে পরিপূর্ণ। আক্বাসীয় যুগ নানা কারণে ইতিহাসে খ্যাতি লাভ করেছে। এ সময় আরব সাম্রাজ্য আটলান্টিক মহাসাগর হতে সিন্দু দেশ এবং কাস্পিয়ান সাগর হতে নীলনদ পর্যন্ত বিস্তৃতি লাভ করে। খলিকাদের পৃষ্ঠপোষকতার শিল্প সাহিত্য, শিক্ষা দর্শন, বিজ্ঞান এবং সংস্কৃতি সভ্যতার উন্নতি সাধিত হয়। শিক্ষার সমন্বয় ঘটায় আরবগণ জ্ঞানের বিভিন্ন ক্ষেত্রে সক্রিয়ভাবে গবেষণায় আত্মনিয়োগ করে। পৃথিবীর বিভিন্ন স্থান থেকে শিক্ষিত লোক, বিজ্ঞানী ও শিল্পী, কবি সাহিত্যিকদের তারা স্বাগত জানার, তাঁদের পৃষ্ঠপোষকতা ও উৎসাহ দান করেন। তাঁরা গ্রন্থাগার স্থাপন করে পন্ডিত ও দার্শনিকদের সঞ্চিত জ্ঞান অনুশীলনের ব্যবস্থা করে। গ্রীক, রোমান, সিরীয়, পারসিক এবং ভারতীয় জ্ঞানের গ্রন্থসমূহ আরবীয় ভাষায় অনুবাদ করে আগামী দিনের সভাতার জন্য সংরক্ষণ করা হয়। শিক্ষা-দীক্ষায়, জ্ঞান–বিজ্ঞানে, সভ্যতা–সংস্কৃতিতে আব্বাসীয় যুগ শুধু ইসলামের নয়, বিশ্বের ইতিহাসেও বিশিষ্ট স্থান অধিকার করে রয়েছে। মুসলিম সুধীমন্ডলী জ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় জ্ঞানচর্চা অব্যাহত রাখেন। তাফসির অভিজ্ঞানে ইমাম মাতুরদীসহ অনেক খ্যাতনামা মনীষী অবদান রাখেন। এই যুগে ন্যায় শাস্ত্র প্রণেতা ইমাম আবু হানিকা, মালিক, শাফেয়ি ও আহমাদ বিন হাম্বল [র] ধর্ম জগতে এক নতুন পথের সন্ধান দিরেছিলেন। এই আমলে হাদিস সংগ্রহের ইতিহাসে 'সিহাহ সিতাহ' বিশেষ স্থান অধিকার করে রয়েছে। ইমাম বুখারী, মুসলিম, আবু দাউদ, তিরমিয়ী, ইবনে মাজাহ ও নাসায়ী এই সমস্ত হাদিস সংগ্রহ করেছিলেন। সাহিত্য ক্ষেত্রেও মুসলমানদের দান কম ছিল না। ইস্পাহানী, ইবনে খাল্লিকান, আবু নাওয়াস, ফিরদৌসী, আনসারী, জালালুদ্দিন রুমী ও ইবনে ইসহাকের সাহিত্য চর্চা এক বিশেষ যুগের সূচনা করেছিল। এছাড়াও বহু মনীবী তাঁদের বিভিন্নমুখী প্রতিভা দারা সভ্য জগতকে তাঁদের কৃতজ্ঞতা পাশে আবন্ধ করেছেন। এখানে আব্বাসীয় যুগের অন্যতম কালাম শাস্ত্রবিদ ও মুফাসসির মনীবী আল্লামা আবু মানসুর আলমাতুরিদীর জীবন ও তাফসির পন্ধতি সম্পর্কে আলোকপাত করার প্রয়াস পাবো।

### জীবনকথা

ইমাম মাতৃরিদী সামারকান্দের উপকণ্ঠে অবস্থিত মাতৃরিদ পল্লীতে খলিফা মুতাওয়াঞ্চিল আলআববাসী [২৩২–২৪৭ হি.]—এর সময়কালে জন্মগ্রহণ করেন। কোনও জীবনীকার তাঁর জন্ম তারিখ উল্লেখ করেন নাই। তবে তিনি হিজরি ২৪৮ সালের পূর্বে জন্মগ্রহণ করেছেন বলে প্রতীয়মান হয়। তাঁর ওস্তাদ মুহাম্মাদ বিন মুকাতিল রাবী [মৃ. ২৪৮ হি.] যখন ইনতিকাল করেন তখন মাতৃরিদীর বয়স কমপক্ষে দশ বছর ছিল। মাতৃরিদী প্রাথমিক শিক্ষা মাতৃরিদ পল্লীতে সমাপত করার পর তিনি মুহাম্মাদ বিন মুকাতিল রাবীর শিষ্যত্ব গ্রহণ করেন। তাঁর কাছ থেকে তিনি ফিক্ম ও তাওহিদ বিষয়ে জ্ঞানার্জন করেন। এ সময় তাঁর বয়স দশ বছর হলে তাঁর জন্মসাল ২৩৮ হি. সাল হওয়া সম্ভব। আর একথা স্বীকার করলে তিনি প্রায় ৯৫ বছর জীবিত ছিলেন বলে প্রতীয়মান হয়। ও প্রছাড়াও বলা যায়, ইমাম মাতৃরিদী খলিকা মুতাওয়াঞ্চিলের সময় [২৩২–২৪৭ হি.]

v. P.K. Hitti, History of the Arabs, London: 1951, P. 466.

ড. একেএম আইউব আলী, আকিদাতুল ইসলাম ওয়াল ইমাম মাতুরিদী, ঢাকা: ইসলামিক কাউভেশন বাংলাদেশ, প্রথম সক্ষেরণ ১৯৮০/১৪০৪ হি., পু. ২৬৫

জন্মগ্রহণ করেন। খলিকা মুতাওরাঞ্চিল যখন নিহত হন তখন মাতুরিদীর বয়স ৯ বছর। আর তিনি ইনতিকাল করেন খলিকা মুভাকী বিন মুকতাদির আলআক্রাসী [৩২৯–৩৩৩ হি.]—এর খিলাফতকালে। এ থেকে ধরে নেরা যায় যে, মাতুরিদী আশআরীর কমপেক্ষ ২২ বছর পূর্বে জন্মগ্রহণ করেন। আর আশআরী ২৬০ হিজরি সালে জন্মগ্রহণ করেন। তবে কোন কোন বর্ণনায় আশআরীর জন্মসাল ২৭০ হিজরি বলে উল্লেখ আছে। এ হিসাবে মাতুরিদীর জন্ম সাল ২৩৮ অথবা ২৪৮ হিজরি সালে হওয়া প্রমাণিত হয়।

তাঁর নাম আবু মানসুর মুহান্মাদ বিন মুহান্মাদ মাহমুদ আলমাত্রিদী। নিসবতী নাম মাত্রিদী। সামারকান্দের মাত্রিদ অঞ্চলে জন্ম লাভ করার কারণে তিনি এই নামে এমন প্রসিন্ধি লাভ করেন যে, তাঁর প্রকৃত নাম ঢাকা পড়ে যার। তাঁকে বিভিন্ন উপাধিতে ভূষিত করা হয়। উপাধিগুলো হচ্ছে— ইমামুল হুদা, ইমামুল মুতাকাল্লিমিন, রাইসু আহলিস সুনাহ, মুসলিছু আকারিদিল মুসলিমীন, আলামুল হুদা ইত্যাদি। তাঁকে আনসারীও বলা হয়। কেননা তিনি আবু আইয়ুব খালিদ বিন যায়েদ বিন কালিব আলআনসারী [রা]—এর বংশধর ছিলেন। রাসুল [স] মঞ্চা থেকে মদিনার যখন হিজরত করেন তখন তিনি এই সাহাবির কাছে সতের মাস অবস্থান করেন। তবে মুরতাযা যুবাইদী আনসারী উপাধির কারণ ব্যাখ্যা করেছেন অন্যভাবে। তিনি কোনো কোনো গ্রন্থে মাতুরিদী শব্দের পরে আনসারী শব্দ অতিরিক্ত পেরেছেন। এ সম্পর্কে তাঁর বক্তব্য হচ্ছে: ৮

"فان صح ذلك فلا ربب فيه فانه ناصر النة وقامع البدعة ومحيى الشرعية كما ان تكتبه تدل على ذلك ايضا."

"একথা যদি সত্য হয়, তবে এ ব্যাপারে কোন সন্দেহ নেই যে, তিনি সুনাতের সাহায্যকারী, বিদআতের ধাংসকারী ও শরিআতের জীবনদানকারী ছিলেন। তাঁর লেখনীতে এর প্রমাণ পাওয়া যায়।"

সম্ভবত বুবাইদী তাঁর উক্ত বক্তব্য দারা একথাই বুঝাতে চেয়েছেন যে, মাতুরিদী নসবের দিক দিয়ে আনসারী ছিলেন না, বরং জ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় ও দ্বীনের সাহায্যে অনন্য অবদানের জন্য তাঁকে এ উপাধিতে ভূষিত করা হয়।

৫. আশ্আরী ঃ আবুল হাসান আলআশ্আরী একজন বিখ্যাত ধর্মতভ্বুবিল। তিনি ২৬০ হিজরি সালে বসরায় জন্মগ্রহণ করেন। তাঁর পূর্ণ নাম আবু হাসান আলি বিন ইসমাইল আলআশ্আরী। তবে তিনি মুসলিম মিল্লাতের কাছে আশ্আরী নামেই খ্যাত। তিনি আবু মুসা আশ্আরী (রা) বংশধর। তিনি বিখ্যাত মুতাবিলা চিন্তাবিদ আল জুবাইয়ের ৪০ বছর পর্যন্ত ছাত্র ছিলেন। তংপর আল্লাহ কর্তৃক তাগ্য নির্ধারনের উচিত্য সম্পর্কে এক বিতর্ক উপলক্ষে জুবাইরের সাথে মততেল হওয়ায় তিনি নিজম্ব পথ অবলম্বন করেন। তখন থেকেই তিনি মুতাবিলী মত খছন এবং সুন্নী মতের সমর্থন করেতে থাকেন এবং ধর্মনীতি বিষয়ক ও বিতর্কমূলক বহু সংখ্যক পুসতক রচনা করেন। ইবনে ফুরাকের মতে, আশ্আরীর রচিত পুসতকের সংখ্যা প্রায় ৩০০টি। তবে ইবনে আসাকীর ৯৯ টি নাম তল্লেখ করেছেন। তন্মধ্যে আলইবানা আনলিউসুদ দিয়ানা, রিসালা ফি ইসতিহসানিল খাওদ ফিল কালাম; মাকালাতুল ইসলামিয়্রান প্রভৃতি বিশেষতাবে উল্লেখযোগ্য। এছাড়াও তাঁর কিতাবুশ শারহ ওয়াত তাফসিল, লুম, মুজাব, ইযাহুল বুরহান, তাবিরিন প্রভৃতি গ্রম্থ মুসলিম বিশ্বে সমাদৃত। তাঁর প্রচারিত মতবাদসমূহ হচ্ছে— খোলার সিফাত বা গুণাবলী আছে, ফুরআন চিরন্তন—ইহার প্রত্যেক অংশই চিরন্তন ও শাস্বত, বিশ্বাসীয়া খোলার দর্শন লাতে ধন্য হবে, খোদা বিশ্বভুবনের একমাত্র ও আদি কারণ, খোদা জাগতিক ঘটনাসমূহের একমাত্র কারণ, মানুষ প্রজার সাহাযো খোদা সম্পর্কে কোন জ্ঞান লাত করতে পারে না ইত্যাদি। কিকহী ব্যাগায়ে তিনি শাফেয়িয় মাযহাবের অনুসারী ছিলেন। তিনি ৩২৪ হি./১৩৫ খ্রি. বাগদানে দুতুবরণ করেন।

<sup>্</sup>বিস্তারিত দ্র: সংক্ষিণ্ড ইসলামী বিশ্বকোষ, জকা : ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ,১ম খণ্ড, পৃ. ৮২-৮]

হবনে খাল্লিকান, ওয়াফিয়াতুল আইয়ান, মিসর : মাতবাআতুন নাহদা আলমিছরিয়া, তা:বি:, ২য় খঙ, প, ৪৪৬

সামজানী, আলআনসাব, পৃ. ৩৯৮; ইবনুল আসির, লুবাব, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৭৬; ইয়াকৃত, মুজামুল বুলদান, ৪য় খণ্ড, পৃ. ৩৭৮; আহমাদ আমিন, জাহরুল ইসলাম, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৬৫

b. युवारेनी, भाराङ्ग *धररेसा*, २য় খড, প. ৫

৯. ড. একেএম আইউব আলী, প্রাগুক্ত, পৃ. ২৬৩

ইমাম মাতৃরিদীর জীবন সম্পর্কে ইতিহাসে তেমন বেশি কিছু তথ্য পাওয়া যার না। তিনি কীভাবে লালিত পালিত হরেছেন, কীভাবে শিক্ষাগ্রহণ করছেন, কার দ্বারা তিনি উৎসাহিত হরেছেন, জ্ঞানার্জনের জন্য কোন কোন দেশ পরিভ্রমণ করেছেন। এসব ব্যাপারে কোন ঐতিহাসিক তথ্য পাওয়া যায় না। ঐতিহাসিকগণ এ ব্যাপারে নীরব ভূমিকা পালন করেছেন। তবে কেউ কেউ তার শায়খদের নামোল্লেখ করেছেন, আবার কেউ কেউ তার কিছু গ্রন্থের নামও বলেছেন। এ পর্যায়ে তাবাকাত গ্রন্থে বলা হয়েছে যে, ইমাম মাতৃরিদী ৪ জন শারখের কাছ থেকে জ্ঞানার্জন করেছেন। ব্যাদের প্রত্যেকের সনদ ইমাম আবু হানিকা রি পর্যন্ত পৌছেছে। তারা হছেনে আবু বকর আহমাদ বিন ইসহাক বিন সালিহ আলজ্বজানী; আবু নসর আহমাদ বিন আলআক্রাস বিন আলহুসাইন আলইরাদী আলআনসারী; নাসির বিন ইয়াহইয়া আলবলখী [মৃ. ২৬৮/৮৮১] ও মুহাম্মাদ বিন মুকাতিল আররায়ী [মৃ. ২৪৮/৮৬২]। তন্যধ্যে আবু বকর আলজ্বজ্ঞানী, আবু নসর আলইয়াবী ও নাসির বলখী, ইমাম আবু সুলাইমান মুসা বিন সুলাইমান আলজ্বজ্ঞানী থেকে কিকহ শাস্তে দীক্ষা লাভ করেন। আর জ্বজ্ঞানী ফিকহ শাস্তের দুই ইমাম আবু হানিকার থেকে ফিকহ শাস্তে পাঙিত্য অর্জন করেন। তার এই দুই ইমাম ইমাম আবু হানিকার থেকে ফিকহ শাস্তে পাঙিত্য অর্জন করেন। ত্ব

মাতৃরিদীর শায়খ মুহামাদ বিন মুকাতিল ও নাসির বলখী দীক্ষা লাভ করেন ইমাম আবু মুতীল হাকাম বিন আবদুল্লাহ আলবলখী ও আবু মুকাতিল হাকস বিন সালাম আসসামারকালীর থেকে। আর এরা উভয়েই আবার ইমাম আবু হানিফার শিষ্য। তবে মুহামাদ বিন মুকাতিল ইমাম মুহামাদ বিন আলহাসানের থেকে পাণ্ডিত্য অর্জন করেন। ১১ তবে ইমাম মাতৃরিদীর শিক্ষাজীবন সম্পর্কে আরো সুস্পষ্ট ধারণার জন্য তাঁর শায়খদের একটি তালিকা উপস্থাপন করা যেতে পারে। এর মাধ্যমে তাঁর শিক্ষার একটি ধারাবাহিকতা খুঁজে পাওয়া যাবে। ১২

### সারণী : ১

### ইমাম আযম আবু হানিফা [র] [মৃ. ১৫০ হি.]

কাষী আৰু ইউসুফ [মৃ. ১৮২ হি.]

মুহাম্মাল বিদ হাসান আশশায়বানী [মৃ.১৮৯ হি.]

আবু সুলাইমান মুসা আলজ্যজানী [মৃ. ২০০ হি. পর]

আবু বকর আহমাদ আলজুবজাদী আবু নসর আহমাদ আলইয়াদী নাসির বিদ ইয়াহইয়া বলখী [মৃ. ২৬৮ হি.]

ইমাম আবু মানসুর আল মাতুরিদী [মৃ. ৩৩৩ হি./৯৪৪ খ্রি.]

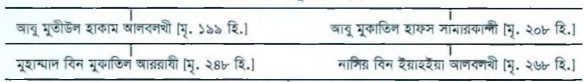
১০. প্রাগৃক্ত, পু. ২৬৮

১১. যুবাইদী, প্রাগুক্ত, ২য় খন্ড, পৃ. ৫

১২. ড. মুহাম্মাদ মুস্তাফিজুর রহমান, মানহাজুল ইমাম মাতুরিলী, আলনাজালুত্ব আরাবিয়াা, আরবি বিভাগ, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়, জালুয়ায়ি ১৯৯৩/শাবান ১৪১৩, ১ম সংখ্যা, পৃ. ১১

### সারণী : ২

### ইমাম আযম আবু হানিকা [র]



ইমাম আবু মানসুর আলমাভুরিদী [মৃ. ৩৩৩ হি.]

### সারণী : ৩

# ইমাম আযম আবু হানিফা [র] া ইমাম মুহাম্মাদ বিন হাসান আশশায়বানী [মৃ. ১৮৯ হি.] া ইমাম মুহাম্মাদ বিন মুফাতিল আররাষী [মৃ. ২৪৮ হি.] া ইমাম আবু মানসুর আলমাতুরিদী [মৃ. ৩৩৩ হি.]

তৎকালীন সময়ে হানাকী মাযহাবের প্রচার-প্রসারে ইমাম মাতুরিদীর শায়খদের অবদান অনস্বীকার্য। তাঁর শায়খ আবু বকর আলজ্যজানী একজন সুবিজ্ঞ আলিম ছিলেন। তাঁর রচিত কিতাবের নাম হচ্ছে— আলফারকু আততামিযু ও কিতাবুত তাওহিদ। ১০ তাঁর অপর শায়খ আবু নসরও একজন সুবিজ্ঞ ককিহ ও ইমাম ছিলেন। তাঁকে 'সামারকান্দের ককিহ' উপাধিতে ভূবিত করা হয়। তিনি সাদ বিন উবাদা আলআনসারী আলখাজরাজীর বংশধর ছিলেন। ইন্তিসী তারিখে সামারকান্দে উল্লেখ করেন : ১৪

"১০০ বিদ্যালয় তিনি মাত্রিদীর সাথে শায়খ আবু বকর আল জুবজানীর কাছে দীক্ষা লাভ করেন। তার অপর শায়খ মুহাম্মাদ বিন মুকাতিল আররায়ী মুহাম্মাদ বিন হাসান, আবু মুতী বলখী ও আবু মুকাতিল সামারকালী থেকে জ্ঞানার্জন করেন। তিনি একজন প্রসিদ্ধ কায়ী ছিলেন। যাহাবী মিয়ান গ্রন্থে তাঁর জীবনী উল্লেখ করেছেন। তিনি বলেন : ১৫ "১০০ বর্ণ বর্ণ ব্যালয় নামির বলখীর জীবন সম্পর্কে তেমন কিছু জানা যায় না। তিন ২৬৮ হিজরি সালে ইনতিকাল করেন।

আবদুল কাদির আলকুরাণী, আলজাওয়াহিরুল মুদিয়া ফি তাবাকাতিল হানফিয়া, হায়দারাবাদ : লাইয়াতুল মাআয়িফ, ১ম সংস্করণ ১৩৩২ হি./১৯১৪ খ্রি. পু. ২৬

১৪. ড. একেএম আইউব আলী, প্রাগুক্ত, পৃ. ২৭০

১৫. আবদুল হাই লাখনাথী, আল ফাওয়ায়িদুল বাহিয়া, মিসর: মাতবাআতুস সাআদাহ, ১ম সক্ষরণ ১৩২৪ হি./১৯০৬ খ্রি., পৃ. ২২১

১৬. প্রাগুক্ত

ইমাম মাতুরিদীর জন্ম ইসলামি পরিবারে, বেড়ে উঠা দ্বীনি ইলমী পরিবেশে আর রাজনৈতিক অজানে পদচারণার মাধ্যমে তাঁর জীবন অতিবাহিত হয়। সন্দেহ সংশয় তাঁকে কখনো আচ্ছন্ন করতে পারেনি। তাঁর জীবদশায় এক মুহূর্তের জন্যেও তিনি আহলে সুন্নাত ওয়াল জামাতের মাসলাক থেকে বিচ্যুত হননি। তাঁর গোটা জীবন ইলমে কালাম, ফিকহ, তাফসির ও হাদিসের জ্ঞান গবেষণায় অতিবাহিত হয়েছে। এসব তিনি খোরাসানের সমকালীন প্রসিদ্ধ হানাফী আলিমদের থেকে অর্জন করেছিলেন। এদের থেকেই আবু হানিফার অতিমতের রেওরায়িত করেন। মাতুরিদী জ্ঞানের আকলী ও নকলী বিষয়ে গভীর পাণ্ডিত্য অর্জন করতে সক্ষম হন। ফলে তিনি সমকালীন একজন প্রসিদ্ধ ফকিহ; তাফসিরবেত্তা ও মুতাকাল্লিম হিসেবে খ্যাতি লাভ করেন। জ্ঞান বিজ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় ব্যুৎপত্তি অর্জনের পর তিনি অধ্যাপনা, গ্রন্থ রচনা, ইসলামের খেদমত ও আহলুস সুন্নাহ ওয়াল জামাতের মতাদর্শ প্রতিষ্ঠার জন্য আত্মনিয়োগ করেন। শায়খ মাহমুদ আলকাফাবী [মৃ. ৯৯০ হি.] মাতুরিদীর প্রশংসা করে বলেন : ১৭

"هوا امام الهدى قدوة اهل السنة والاهتداء رافع اعلام السنة والجماعة قالع اضاليل الفتنة والبدعة.
الشيخ الامام ابو منصور محمد بن محمد بن محمود الساتريدى امام المتكلمين ومصحح عقائد
المسلمين نصره الله بالصراط المستقيم فصار في نصرة الدين القريم. صنف التصانيف الجليلة ورد
اقوال اصحاب العقائد الباطلة."

"মাতুরিদী ছিলেন কালাম শাস্ত্রবিদগণের ইমাম এবং মুসলমানগণের আকীদা বিশুন্ধকারী। আল্লাহ তাঁকে সঠিক পথ লাভে সাহায্য করেছেন এবং তিনি সুদৃঢ় দ্বীনের সাহায্যে দভরমান হয়েছেন। তিনি মুল্যবান গ্রন্থসমূহের রচয়িতা এবং ভ্রান্ত আকিদাপন্থীদের মতবাদ খভনকারী।"

কাফাবীর এ মন্তব্যে সুস্পইত প্রতীরমান হয় যে, মাতুরিদী বিভিন্ন গুণে গুণান্থিত আহলুস সুনাহ ওয়াল জামাতের সমকালীন যুগের একজন প্রখ্যাত মনীষী ছিলেন। তাঁর সম্পর্কে জুবাইদী বলেন: ১৮ "وحاصل ماذكروه انه كان اماما جليلا مناضلا عن الدين موطدا لعقائد اهل النة ؛ قطع المعتزلة وذوى البدع في مناظراتهم وخصيهم في محاوراتهم حتى الكتهم."

জুবাইদী আরো বলেন :১৯

"انه كان مهدى هذه الامة في وقت."

কাফাবীর ন্যায় জুবাইদীও মাতুরিদীর প্রশংসায় পঞ্চমুখ হয়েছেন। তাঁরা তাঁকে একজন সমকাশীন চিন্তানায়কের স্থানে অধিষ্ঠিত করার প্রয়াস পেয়েছেন। মুসলমানদের আকিদা–বিশ্বাসের সংস্কারক ও দার্শনিকদের নেতা হিসাবে তাঁর যে উপাধি রয়েছে সে ব্যাপারেও তিনি একটি পরোক্ষ ইঞ্চিত দিয়েছেন।

১৭. কাফাবী, আলামুল আখইয়ার, দার্ল কুত্ব আলমিছরিয়া, নং ৮৪,পৃ. ১২৯

১৮. জুবাইলী, প্রাগুক্ত, পৃ.

১৯. প্রাগুক্ত

# ইমাম মাতৃরিদীর রচনাবলি

ইনান নাতুরিদীর সুদীর্ঘ জীবন অতিবাহিত হরেছে ইসলামি জ্ঞান গবেষণায়। তিনি তাঁর জীবনে অনেক মূল্যবান গ্রন্থ রচনা করে গেছেন। তাফসির, হাদিস, ফিকহ, উসুলে ফিকহ ও ইলমূল কালামের বিশ্ব নন্দিত গ্রন্থগুলো একথার প্রমাণ বহন করে। তাবাকাতের গ্রন্থকারগণ তাঁর গ্রন্থাবলির কোন চূড়ান্ত তালিকা উল্লেখ করেননি। তবে বিভিন্ন সূত্র থেকে প্রাণ্ত তথ্যানুবায়ী তাঁর লিখিত গ্রন্থের সংখ্যা ২০টির কম হবে না। ২০ এসব রচনায় তিনি মূতাকাল্লিমিনদের অনুসূত পন্ধতিকে প্রাধান্য দিয়েছেন। এ ক্ষেত্রে তিনি দ্বীনের সংরক্ষণার্থে যুক্তিভিন্তিক বক্তব্য উপস্থাপনের প্রয়াস পেয়েছেন। তবে তাঁর উপস্থাপিত দলিল কখনো বিরুম্ববাদীদের বক্তব্যের সমর্থিত দলিলের সাথে সামঞ্জস্যশীল হয়নি। অনুরূপ তিনি সুক্বিবাদের পন্ধতিও তিনি অনুসরণ করেননি, বাঁরা শুধু কাশফ ও ইলহামের উপর নির্ভর করে। তাঁদের বিশ্বাস বিশুন্ধ মারিকাত চর্চাই নফসকে সকল পাপাচার ও কুপ্রবৃত্তি থেকে রক্ষা করতে পারে। মাতুরিদীয় মতে, বুন্থির অবস্থান হক্ষে পঞ্চইন্দ্রিয়ের ন্যায়। ২০

### তাঁর রচিত গ্রন্থাবলির মধ্যে রয়েছে-

- ১. তাবিলাতুল কুরআন (تأويلات القران)
- ২. কিতাবুত তাওহিদ (كتاب التوحيد)
- ৩. কিতাবুল মাকালাত (كاب السقالات)
- রাদ্দু আহলিল আদিল্লা লিলকাবী (رد أهل الادلة للكعبى)
- বারানু আওহামিল মুতাবিলা (بيان اوهام المعتزلة)
- (الرد على القرامطة) আররান্দু আলাল কারামিত। و
- भाथायूभ भातार कि उनुनिन किकर (مأخذ الشرائع في اصول الفقد)
- ৮. কিতাবুল জাদাল (كتاب الجدل)
- ৯. শারহু ফিকহিল আকবার লি আবি হানিফা (شرح فقه الاكبر لابي حنيفة)
- ১০. কিতাবুল উসুল আও উসুলুদ দিন (كتاب الاصول أو اصول الدين)
- ১১. রান্দু কিতাবুল ইমামা লি বাদির রাওয়াফিয (رد كتاب الامامة لبعض الروافض)
- ১২. রান্দুল উসুলুল খামসা লি আবি মুহান্দাদ বাহেলী (د الاصول الخسسة لابي محمد الباهلي)
- ১৩. কিতাবু রান্দু তাহযিবুল জাদাল লিল কাবী (كتاب رد تهذيب الجدل للكعبي)
- ১৪. রাদ্দু কিতাবু ওরিদুল ফুসসাক লিলকাবী (رد كتاب وعيد الفساق للكعبي)

২০. ড. এমএম রহমান,প্রাগৃক্ত, পৃ. ১২

২১. ড. একেএম আইউব আলী, প্রাগুক্ত, পু. ২৯১-২৯২

# তাবিলাতুল কুরআন পর্যালোচনা

ইমাম মাতুরিদীর এটি তাফসির বিষয়ক একটি গুরুত্বপূর্ণ গ্রন্থ। তবে এ গ্রন্থটি বিভিন্ন নামে মুসলিম মিল্লাতের কাছে পরিচিত। তাবাকাত গ্রন্থের প্রণেতাগণের কাছে এটি তাবিলাতুল কুরআন নামেই পরিচিত। তবে কাশকৃষ যুনুনের রচরিতা হাজী খলিকার মতে, এটি তাবিলাতু আহলিস সুন্নাহ নামে পরিচিত। ২২ আর মিসরের দারুল কুত্ব—এ যে কপিটি সংরক্ষিত আছে সেটি অবশ্য অন্য একটি নামে পরিচিত। এই কপিটি ৬৫৫ পৃষ্ঠা সম্বলিত। এই গ্রন্থটির অপর একটি কপি যা ত্রুক্ষ, তারত ও বার্লিন—এর গ্রন্থাগারে মওজুদ আছে। অবশ্য এ কপিটিতে তাবিলাতুল কুরআন শিরোনামই মুদ্রিত আছে। বুকলম্যানের বর্ণনায়ও একথার সমর্থন পাওয়া যায়। এছাড়াও এর প্রায় ৫০টি পাছুলিপি পৃথিবীর বিভিন্ন গ্রন্থাগারে মওজুদ আছে। যার অধিকাংশ ইস্তাম্বুলে লাইব্রেরীতে, কিছু মিসরের দারুল কুত্বে, দামিকের দারুল কুত্ব জাহেরিয়া, বার্লিনের তুবানজান, লভনের মুত্যক বারিতানি, ভারতের বাঁকীপুর, মাকতাবা তাশখান্দ ও উজবেকিস্তানে সংরক্ষিত আছে। ২০

# তাবিলাতের পাডুলিপিসমূহ

বিভিন্ন গ্রন্থাগারে সংরক্ষিত তাবিলাতের হস্তলিপিগুলোর পরিসংখ্যান হচ্ছে–

- ১. আসাদ আফেন্দী ৪৮ [১/৩৬৮ পৃষ্ঠা, ৭১৫ হি.]
- ২. বাঁকীপুর ১৮, ২য় বিভাগ ১৫৭, নং ১৪৭ [১/১৮৪ পৃ.]
- বার্লিন, তুবানজান ৪১৫৬ [কায়রো ১/৪৩ মাকতাবা মাহমুদ মদিনা বাঁকীপুর, আরবি
  তালিকা ২৯৪]
- বশির আগা ৯ [১০১৫ পৃ., ১১ হিজরি]
- ৫. জারুল্লাহ ইস্তাম্প ৪৭ (২৭০ পৃ. ৬৫০ হি.)
- ৬. জারুল্লাহ ইস্তাম্মুল ৪৮ [২৮৬ পৃ. ৬৫০ হি.]
- ৭. জারুল্লাহ ইস্তাম্বল ২৩০ (৩৩৬ পৃ. ৬৫৭ হি.)
- ৮. জুর লায়লা ইস্তাম্পুল ১০ [২/৭৫৩ পৃ. ১১১৭ হি.]
- ৯. হুমাইদিয়া ১৭৬ [৮৮৭ পৃ., ১১৮০ হি.]
- ১০. হুমাইদিয়া ৩০ [৬৩৩ পু. ১১ হি.]
- ১১. হুমাইদিয়া ৩১০ [৭০৯ পৃ., ১১৬৪ হি.]
- ১২. জারুল্লাহ ৪৯ [২৯৫ পৃ. ৬৫০ হি.]
- ১৩. খালিদ আফিন্দী ২২ [আলিফ বা, ৯৮৭ বা, ১১ হি.]
- ১৪. দারুল কুতুব জাহিরিয়া দামিশক, তাফসির ৯৯ [৬৫৯ পৃষ্ঠা]
- ১৫. দার্ল কুত্ব মিছরিয়া কায়রো, তাফসির ৮৭৩ [২৫৯ পৃ., ৫৮০হি.]

২২. হাজী বলিফা, কাশফুষ যুনুন, ইলনুভ ভাষিল অধ্যায়, মিসায় : মাতবাতুল আলম, ১ম সক্ষরণ ১৩১০ হি/১৮৯৩ খ্রি., ১ম খণ্ড,পৃ. ২২৫

২৩. ড. এম.এম রহমান, প্রাগুক্ত,পৃ. ১২

- ১৬. রাগিব ৩৫ [৮৯৭ পু., ৮৯০ হি.]
- ১৭. রাগিব ৩৬ [৭৩৮ পৃ., ৮৩৭ হি.]
- ১৮. রাগিব ৩৭ [৭১৬ পৃ. ১১৬৪ হি.]
- ১৯. রিফান ১৮২ [৫৩২ পূ., ১১৬২ হি.]
- ২০. সারা আহমাদ সালিস ১/২৮ [২/২৮৩ পৃ., ৮ম হি.]
- ২১. সারা আহমাদ সালিস ২/২৮ [৩/৩২৮ পৃ., ৬ষ্ঠ হি.]
- ২২. সারা মদিনা ১৭৯ [১০২৩ পু., ১১ হি.]
- ২৩. সারা মদিনা ১৮০ [৯৫২ পু. ১১ হি.]
- ২৪. সালিম আগা ৪০ [৯১০ পৃ., ১৩ হি.]
- ২৫. সালিম আগা ১৪০ [৩৭৭ পৃ., ১৩ হি.]
- ২৬. শহিদ আলি ৫৩ [৪৭৫ পৃ., ১১১৬ হি.]
- ২৭. শহিদ আলি ২৮৩ [১/৪২১ পৃ. ৯বম হিজরির কাছাকাছি]
- ২৮. তাশখন্দ ৫১২৬ ২৪
- ২৯. তাশখন্দ ৫১২৭ ২য় অংশের শেষ
- ৩০. আতিফ ৭৬ [১/৪৫৬ পৃ. ১১৫৫ হি.]
- ৩১. আতিক ৭৭ [২/৪৩২ পূ., ১১৫৬ হি.]
- ৩২. কুরাহ জালাবী যাদাহ, ৫ [আলিফ বা-১৬৮ বা, ১১ হি.]
- ৩৩. কায়সারিয়া রশিদ ৪৭
- ৩৪. কাওনিয়া ইউসুফ আফিন্দী ৫৫৫২
- ৩৫. কুবারীলি ৪৭ [৫১৮ পু., ১১ হি.]
- ৩৬. কুবরিলি ৪৮ (৩০২ পৃ., ৯বম হি.)
- ७१. नानाइ नि ১०० [১৫৮ %., ১২ रि.]
- ৩৮. মুহাম্মাদ বুহারী ১৪ (৩৭৬ পৃ., ১১২৪ হি.)
- ৩৯. মোহর শাহ ইস্তাম্বল ৮ [৯৩০ পু., ১০২৩ হি.]
- ৪০. আলমুতহাফুল বারিতানী, প্রাচ্য পার্ছুলিপি ৯৪৩২ [২/২১১ পু., ৬৬৫ হি.]
- ৪১. নুর উসমানিরা ১২২ [৬২৪ পৃ., ১১৬৫ হি.]
- ৪২. নুর উসমানিয়া ১২৩ [৮৪৪ পৃ., ১১০৩ হি.]
- ৪৩. নুর উসমানিয়া ১২৪ [৮৪০পু., ১১২৪ হি.]
- ৪৪. নুর উসমানিয়া ১২৫ [৮৪১ পৃ., ১২৬৫ হি.]
- ৪৫. ওয়ালি উদ্দিন ৪২৩ [১/২৮৬ পু., ৮ম হি.]
- ৪৬. ওয়ালি উদ্দিন ৪২৪ [২/২৮৮ পৃ., ৮ম হি.]
- ৪৭. ওয়ালি উদ্দিন ৪২৫ [৩/২৬২ পৃ., ৮ম হি.]
- ৪৮. ওয়ালি উদ্দিন ৪২৬ (৩৩১ পৃ., ৯বম হি.)

দেখা বেতে গায়ে: মাজাল্লা মাহাদুল মাথতুতাতুল আরাবিয়া, ৬, ৩২২; য়ুকলয়াদ, তায়িপুল আদাবিল আরাবী, মিসয়: দায়ুল
মাআরিফ, ৪র্থ সতক্রেপ, তা:বি: ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৭৪

উল্লেখ্য, ১৯৮৩ সালে ইরাকের আওকাফ ও ধর্মবিবরক মন্ত্রণালয় ড. মুহান্মাদ মুস্তাফিজুর রহমান সম্পাদিত তাবিলাতু আহলিস সুনাহ –এর ১ম খণ্ড প্রকাশ করে। ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশও উক্ত সম্পাদিত কপি ২খণ্ডে প্রকাশ করেছে।

সামারকান্দীর শরহে তাবিলাতের পাঙুলিপির সংখ্যা প্রায় ১২টি; যা পৃথিবীর বিভিন্ন গ্রন্থাগারে সংরক্ষিত আছে। নিম্নে তার একটি পরিসংখান দেয়া হলো—

- ১. আসআদ ৪৮ (১/৩৬৮ পৃষ্ঠা)
- ২. বাঁকীপুর ১৪৮০ (সুরা ফাতিহা ও সুরা বাকারা ২৩৮ আয়াত)
- ৩. বার্যিদ উমুমী ৪২৩ (২৮২ পৃষ্ঠা)
- ৪. বারবিদ উমুমী ৪২৪ (২৮৮ পৃষ্ঠা)
- ৫. বারবিদ উমুমী ৪২৫ (২৬২ পৃষ্ঠা)
- ৬. বায়বিদ উমুমী ৪২৬ (৩৩১ পৃষ্ঠা)
- ৭. জারুল্লাহ ৫১ (৩২৪ পৃষ্ঠা সুরা সাজদা : ৩২ থেকে সুরা নাস : ১১৪ পর্যন্ত)
- ৮. জারুল্লাহ ২২৯ (৩৩৬ পৃষ্ঠা সুরা ফাতিহা থেকে সুরা আলে ইমরান পর্যন্ত)
- ৯. জারুল্লাহ ২৩০ (৩৬৬ পৃষ্ঠা, সুরা নিসা : ৪ থেকে সুরা আরাফ : ৭ পর্যন্ত)
- ১০. হুমাইদিয়া ১৭৬ (৮৮৯ পৃষ্ঠা, উত্তম ও পরিপূর্ণ)
- ১১. সারা মদিনা ১৭৯ (১০৬৩ পৃষ্ঠা, উত্তম ও পরিপূর্ণ)
- ১২. শহিদ আলি ২৮৩ (২৪১ পৃষ্ঠা, সুরা ফাতিহা থেকে আনফাল : ৮ পর্যন্ত)

'তাবিলাতুল কুরআন' কুরআনের ব্যাখ্যা বিষয়ক একটি অনন্য তাফসির গ্রন্থ। হানাফী মাযহাবের মতাদর্শের ভিত্তিতে বিরচিত এটির সমকক্ষ পূর্বে আর কোন গ্রন্থ বিরচিত হয়নি। ইমাম আব্দুল কাদের কুরাশী [মৃ. ৭৭৫ হি.] মাতুরিদীর তাবিলাতুল কুরআনের প্রশংসা করে বলেন : ২৫

"هوكتاب لايوازيه فيه كتاب بل لا يرانيه شئ من تصانيف من سبقه في ذلك الفن."

কাশফুয যুনুনের প্রণেতা হাজী খলিফা ও আবদুল কাদের কুরাশীর ন্যায় কোন সংযোজন বিয়োজন ছাড়া তাবিলাতুল কুরজানের প্রশংসা করেছেন। অতপর তিনি 'তাবিলাতুল মাতুরিদীর' নামের অন্য একটি গ্রন্থের প্রশংসা করে বলেন:<sup>২৬</sup>

"وهى ما اخذ منه اصحابه المهرزون تلقفا، ولهذا كان اسهل تناولا من كتبه جمعه الشيخ الامام علا، الدين محمد بن احمد ابن ابى احمد السمرقندى صاحب تحفة الفقهاء فى ثمان مجلدات كذا وجد فى ظهر نسخه ولعل ماذكره عبد القادر هو هذا فظن انه من تصنيفه."

কাশকুয যুনুনের প্রণেতার বক্তব্য থেকে এটা প্রতীরমান হয় যে, এখানে দু'টো গ্রন্থের নাম উল্লেখ করা হয়েছে। তনাধ্যে একটির নাম তাবিলাতু আহলিস সুনাহ। এটি মাতুরিদীর নিজস্ব রচনা। অপরটির নাম তাবিলাতুল মাতুরিদীয়া। এটা তাঁর নিজস্ব গ্রন্থ নয়, এটা তাঁর শিব্যদের সংকলন।

২৫. আবদুল কাদের কুরাশী, জা*ওয়াহিরুল মুদিয়া,* মিসর : দারুল কুত্য, পৃ. ২৫১

২৬. ড. একেএম আইউব আলী, উন্পত, পৃ. ২৭৯

তবে এটা একত্রিত করেছেন ইমাম আলাউদ্দিন আসসামারকান্দী। এ জন্যেই হাজী খলিকা মনে করেছেন যে, মাতুরিদীর উপরে বর্ণিত ২য় গ্রন্থটিও ইমাম আলাউদ্দিন একত্রিত করেছেন।

মাতৃরিদীর প্রতি সন্মোধিত তাবিলাত গ্রন্থের ৩টি কপির তুলনামূলক পর্যালোচনা করা বেতে পারে। তন্মধ্যে প্রথম কপিটি যেটি তাবিলাতৃ আহলিস সুনাহ নামে মিসরের দারুল কুতৃব গ্রন্থাগারে সংরক্ষিত আছে। এ কপিটির ১ম পৃষ্ঠায় ত্রুটি লক্ষ্য করা যায়। এ কারণে ভূমিকায় লেখকের কোন বক্তব্য ছিল কিনা তাও জানা বার না। ইস্তান্ধূলের শহিদ আলি দাশা গ্রন্থাগারে সংরক্ষিত কপিটি অবশ্য পরিপূর্ণ। এটির নাম দেয়া আছে তাবিলাতৃল কুরআন। তবে গ্রন্থের লেখক সম্পর্কে কোন বক্তব্য এখানে উল্লেখ নেই। এ গ্রন্থের শুরুতে অবশ্য তাকসির তাবিল সম্পর্কে মাতুরিদীর সংজ্ঞা বিশ্রেষণ ও উভয়ের মধ্যে পার্থক্যের আলোচনা স্থান পেরেছে। উপরের বক্তব দ্বারা একথা প্রমাণিত হয় যে, তাবিলাতু আহলিস সুনাহ ও তাবিলাতুল কুরআন একই কিতাব, ভিনু গ্রন্থের নাম নয়। নামের পার্থক্য ছাড়া উভয়ের মধ্যে আর কোন পার্থক্য পরিদৃষ্ট হয় না। তাই বলা যায় "الكتاب واحد لكنه معرون باسيين" কিতাব একটি তবে দু'টি নামে প্রসিম্বা

আর মাকতাবা খোদাবখশ-এর কপিটিও তাবিলাতুল কুরআন নামে পরিচিত। এ কিতাবের বহিরাংশে মাতুরিদীর পরিচয় পাওয়া বায়। ভূমিকাংশে মাতুরিদীর পরিচয় ও তাকসির তাবিল প্রসঞ্জা সম্পর্কে আলোচনা বিদ্যমান আছে। এ কপিটিও পরিপূর্ণ নয়, এটি তাবিলাতের ১ম খণ্ড মাত্র। এই কপিটির ভূমিকায় লেখক সম্পর্কে যে বক্তব্য পাওয়া যায়, তার সারসংক্ষেপ হচ্ছে–

"শায়খুল ইমাম যাহেদ বলেন :<sup>২৭</sup> ইমাম মাতুরিদীর দিকে সম্পর্কিত তাবিলাতুল কুরআন গ্রন্থখানি মূল্যবান ও প্রভূত উপকারী একটি গ্রন্থ। এতে আহলুস সুনাহ ওয়াল জামাতের ও ইমাম আযমের উসুলের মৌলিক বিষরগুলার বর্ণনা উপস্থাপিত হয়েছে। তবে এ কিতাবটি তাঁর রচিত নয়, অনুরূপ কিতাবুত তাওহিদ, মাকালাত ও মাখাযুশ শারাই তাঁর রচনা নয়। এগুলো তাঁর থেকে তাঁর আসহাব কর্তৃক সংকলিত।"

ভারতের খোদাবখণ গ্রন্থাগারে সংরক্ষিত কপিটি মাতৃরিদীর তাবিলাতৃল কুরআন ও তাবিলাতৃ আহলিস সুনাহ নামে বিদ্যমান আছে। ব্যাখ্যাকার হচ্ছেন আলাউদ্দিন আবু বকর মুহান্মাদ বিন আহমাদ আসসামারকান্দী। ব্যাখ্যায় তিনি তাবিলাতের বিভিন্ন কঠিন শব্দ ও অস্পঠ্ট অর্থের বিবরণ নতুন আজিকে উপস্থাপন করার প্রয়াস পেয়েছেন। আর এই ব্যাখ্যার উপাদান তিনি তাঁর শায়খ আযুল মুঈন আননাসাফী থেকে অর্জন করেছেন।

উপরোক্ত তিনটি কপির তুলনামূলক পর্যালোচনা করলে একথা প্রতীয়মান হয় যে, انبانی হাজী প্রলিফা কাশফুর বুনুন গ্রন্থে 'তাবিলাতুল মাতুরিদীয়া ফি বায়ানি উসুলু আহলিস সুনাহ ওয়া উসুলিত তাওহিদ' নামক গ্রন্থটির প্রথম খন্ডের কথা উল্লেখ করেছেন। সেটি বস্তুত ৮ খন্ডে বিভক্ত, আর এটি সংগ্রহ করেছেন শায়খ আলাউদ্দিন মুহাম্মাদ বিন আহমাদ। অবশ্য এই বক্তব্য হাজী খলিফার বক্তব্যের সাথে সাংঘর্ষিক। কেননা তার মতে তাবিলাত গ্রন্থিটি মাতুরিদীর নিজস্ব রচনা।

তবে ঐতিহাসিকগণ এ ব্যাপারে একমত হয়েছেন যে, তাবিলাত মাতুরিদীর রচনা। তাঁর তাবিলাত

২৭. ড. একেএম আইউব আলী, প্রাগুক্ত, পৃ. ২৮০

২৮. প্রাগুক্ত

ও কিতাবৃত তাওহিদের মাঝে তুলনামূলক পর্যালোচনা করে বলেছেন যে, দু'টি গ্রন্থের বর্ণনা ও উপস্থাপনা পদ্ধতি এক ও অভিন্ন। উভর গ্রন্থেই কঠিন শব্দের বিশ্লেষণ ও অপফ্ট শব্দের সুস্পফ্ট বর্ণনা স্থান পেরেছে। গ্রন্থ দুইটির অধিকাংশ স্থানেই বক্তব্যের সামঞ্জস্য এমনভাবেই পরিলক্ষিত হয় যে, মনে হয় এক বক্তব্যই দুই জায়গায়ও স্থান পেয়েছে। এখানে মাতুরিদীর কিতাবৃত তাওহিদ থেকে 'আল্লাহর দর্শন' সম্পর্কে একটি দৃফান্ত উপস্থাপন করা হলো, এতে উপরোক্ত বক্তব্যের এই মিল খুঁজে পাওয়া যাবে যে, দুটি গ্রন্থই ইমাম মাতুরিদীর নিজস্ব রচনা। رؤية باري تعالى সম্পর্কে মাতুরিদী বলেন : উদ্

"القول في رؤية الرب عز وجل عندنا لازم حق من غير ادراك ولا تفير. فاما الدليل على الرؤية فقوله تعالى: «لا تدركه الابصار «و يدرك الابصار» ولوكان لايرى لم يكن لنفى الادراك حكية. اذ لا يدرك غيره بغير رؤية. فموضع نفى الادراك وغيره من الخلق لا يدرك الا بالرؤية لا معنى له وبالله التوقيق ..... "٥٠٠

উপরোক্ত বক্তব্যটি কিতাবুত তাওহিদ থেকে নেয়া। আর তাবিলাতে যে বক্তব্যটি আছে সেটিরও এর সাথে মিল আছে। উভর বক্তব্যের মাঝে তেমন বড় কোন পার্থক্য নেই। মাতুরিদীর তাবিলাতে সুরা আরাফের ১৪৩ নং আরাতের যে ব্যাখ্যা করেছেন তার সাথে কিতাবুত তাওহিদের ব্যাখ্যার মিল আছে। এভাবে অনেক উদাহরণ দেরা যাবে, যাতে উভর গ্রন্থের ব্যাখ্যা এক ও অভিনু বলে প্রতীয়মান হবে। তবে মাতুরিদী "بالله التوفيق والله السوفيق ولاقوة الإبالله" এই শব্দগুলো কিতাবুত তাওহিদে তেমন বেশি ব্যবহার করেননি, যা তিনি তাবিলাত গ্রন্থে ব্যবহার করেছেন। উল্লিখিত বক্তব্যের পর আর কোন সন্দেহের অবকাশ নেই যে, তাবিলাত মাতুরিদীর রচনা নয়। বরং এটা তারই রচনা এর বহু প্রমাণ বিদ্যমান আছে।

# মাতুরিদীর তাফসির পদ্ধতি

ইমাম মাতৃরিদীর বিস্ময়কর সৃষ্টি তাবিলাতৃল কুরআন। তিনি কুরআন ব্যাখ্যায় গতানুগতিক পদ্ধতি অনুসরণ না করে মতন বা আধুনিক পদ্ধতি উপস্থাপনের প্রয়াস পেরেছেন। এর মাধ্যমে তিনি তার তাফসিরটি মুসলিম মিল্লাতের কাছে একটি গুরুত্বপূর্ণ তাফসির হিসাবে তুলে ধরতে সক্ষম হয়েছেন। যেসব অনন্য বৈশিষ্টো এ তাফসিরখানি সমুজ্জ্বল, যেসব পদ্ধতি ইমাম মাতৃরিদী তাঁর রচনায় অবলম্মন করেছেন তনাধ্যে কিছু গুরুত্বপূর্ণ দিক এখানে প্রদন্ত হলো—

ইমাম মাত্রিদী তাঁর তাকসিরে বর্ণনা ও বুন্ধিবৃত্তিক পন্ধতি এক সাথে অনুসরণ করে তাকসির পেশ করেছেন। সম্ভবত তিনিই আহলুস সুনাই ওয়াল জামাতের মধ্যে প্রথম ব্যক্তি বিনি এই পন্ধতির অনুসরণের প্রয়াসী হরেছেন। আহলুস সুনাহ ওয়াল জামাতের সাথে যেখানে মৃতাযিলাদের সাথে বিরোধ লক্ষ্য করা গেছে মাতুরিদী সেখানেই দাঁতভাজা জবাব দিয়ে আহলুস সুনার অভিমতকে প্রতিষ্ঠিত করেছেন। তাকসিরের মধ্যে তিনি আহলুস সুনাহর আকিদাকে আকলী ও নকলী দলিল হারা সমর্থন করেছেন।

ইনাম মাতুরিদী কুরআনের আয়াতাবলি থেকে ফিকহী মাসআলা–মাসায়িলও উদ্ভাবন করেছেন। অতপর উদ্ভাবিত মাসআলাগুলো সম্পর্কে তাঁর ওস্তাদের অভিমত নিয়ে ইমাম আযম আবু হানিফারও সমর্থন নিয়েছেন। কখনো অন্যকোন ফিকাহবিদদের অভিমতকে প্রত্যাখ্যানও করেছেন।

২৯. আলকুরআন, সুরা আনআম, আয়াত : ১০৩

ত০. এতাবৈ মূল কলিতে আছে। সম্ভবত এটাই সঠিক যে, "فصوضع نفى الادراك وغيره من الخلق بغير رؤية لا معنى له"

৩১. ড. এম. এম রহমান, প্রাগৃত্ত, পু. ১৬

তিনি তাঁর অসামান্য পান্ডিতা দ্বারা ইতেকাদী মাসারেল এমনভাবে বের করে আনতে সক্ষম হয়েছেন যে, যা তাঁর পূর্ববর্তী কোন তাফসিরে পরিলক্ষিত হয় না। সম্ভবত এদিকে ইঞ্জািত করেই আলকুরাশী বলেন :<sup>৩১</sup>

"انه لا يوازنه فيه كتاب ولا يوانيه شئ من تصانيف من سبقه في ذلك الفن."

তিনি আয়াতের ব্যাখ্যায় পূর্ণতাদানের জন্য প্রমাণ হিসাবে কুরজানের আয়াত, হাদিসে নবনী ও সালফদের বক্তব্য উপস্থাপন করছেন। এর দ্বারা তিনি আয়াতের অর্থ সুস্পাইকরণ ও আহকাম বের করার প্রচেকী করেছেন। অবশ্য এ কারণে লেখকের মর্যাদাও বৃদ্ধি পেয়েছে। তিনি কুরজান ও হাদিসকে তার স্পৃতিতে এমনভাবে সংরক্ষণ করতেন যে, তিনি যখনই কুরজান হাদিসের দলিল একত্রে কিংবা বিস্তারিতভাবে উপস্থাপন করতে চাইতেন পারতেন।

মাত্রিদী তাঁর তাকসিরে কোন কোন হাদিস بالعنى উল্লেখ করেছেন। এ ক্ষেত্রে তিনি তাঁর স্মরণে থাকা হাদিসের উপর নির্ভর করতেন। খান্যান খান্যান খান্যান কথনো তিনি তাবিলকৃত আয়াতের অংশ বিশেষ উল্লেখ করেছেন। অতপর তার পরিপূর্ণতার জন্য তাবিলের আয়াত উল্লেখ করেছেন। সম্ভবত এটা তিনি সংক্ষিপতকরণের জন্য করেছেন।

তিনি তাবিলের ক্ষেত্রে কুরআনের আয়াতের পরিবর্তে কবিতা দারা প্রমাণ উপস্থাপন করতে তেমন কোন গরুত্বারোপ করতেন না।

তং القران حجة للعربية في تقنينها تقوم عليه بحوث علماء اللغة. <sup>©</sup>

ইমাম মাত্রিদীর "رسالة فيما لا يجوز الوقف عليه القران" নামে একটি পুস্তিকা রয়েছে। তবে

এটি তাঁর রচনা কীনা এ ব্যাপারেও কথা উঠেছে। কেউ এটাকে তাঁর রচনা বলে দাবি করেছেন।
আবার কেউ এটাকে অন্যের রচনা বলে মনে করেছেন। আলামূল হুদা আবু মানসূর বলেন :<sup>©©</sup>

"ان هذه الرسالة ليست من مكترباته بل من مقرلاته التي منسوب الهه."

আবার কেউ বলেছেন, মাতুরিদী ছাত্রদের সামনে "مواضع الوقف في الفران" সম্পর্কে দরস দিয়েছেন তাদের মধ্যে কেউ লিখে রেখেছেন বা মুখস্থ করেছেন যা পরবর্তীতে তাঁর নামে পুস্তিকা আকারে সংকলন করা হয়েছে। ইস্তাম্মুলের বিভিন্ন গ্রন্থাগারে এর কপি মওজুদ আছে। বেমন–

- কুবরিলী মুহাম্মাদ পাশা, ইন্তাম্বল, নং ৭০৫ [মাজমুয়ে রিসালাহ–এর সাথে একত্রে, পৃষ্ঠা ১৪৪, অধ্যায় ৪৪, ১৩ হি.] মুহাম্মাদ আসিম এই কপিটি লিপিবল্থ করেছেন।
- ২. শহিদ আলি, ইস্তাম্বুল, নং ৬০/৩৭৬৫ [পৃষ্ঠা ৫৯–৬০, ১০ম হি.]
- ৩. তালাআত ইস্মাম্বল, নং ৯৪০ [পৃষ্ঠা ১৬৭-১৬৮]
- ৪. মাহমুদ, ইস্তাম্বুল, নং ২/৮৯২ [পৃষ্ঠা ১৭৯-১৮৯, সাল ৭৯৫ হি.]
- ৫. এস. ওয়াজেদ, প্যারিস,নং ৬৩৬৭/৭২২ [পৃষ্ঠা ১৩-১৪,১২ হি.]
- ৬. তিব, ইস্তাম্বুল, নং ৪/১৪৬ [পৃষ্ঠা ১০৩-১০৫,১১ হি.]

এসব পাঙ্লিপি অবশ্য বিভিন্ন ভুল ভ্রান্তি ও পরিবর্তন-পরিবর্ধনে ভরপুর। °8

৩২. দেখা যেতে গারে : তাফসিরুল মাতুরিদী, সম্পাদনা : ড. ইবরাহিম আওলাইন ও সাইয়্যেদ আওলাইন, কায়রো, ১৩৯১ / ১৯৭১

৩৩, ড. এম.এম রহমান, প্রাণুক্ত. ১৮

৩৪. প্রাগুক্ত

মাতৃরিদীর এই পুস্তিকার আলকুরআনের বেসব আরাতে ্রা, বা বিরতি নেরা জায়েয নেই সেসব স্থানগুলো নির্ধারণ করেছেন। আরাতের এসব স্থানে কেউ যদি ইচ্ছাকৃতভাবে থেমে যার, তবে সে কাফির হবে। আর কেউ যদি অসাবধাতানবশত থেমে যার, তবে তার সালাত বিনক্ত হবে। কোনো ইমাম যদি এইসব স্থানের ওয়াকফ নিয়ম না জেনে ইমামতি করেন, তবে তাঁর ইমামতি করা সর্বসন্থাতম অবৈধ। আলকুরআনে এরূপ স্থান অনেক আছে। এখানে নমুনা হিসাবে ৫১টি স্থানের একটি দৃকীতে উপস্থাপন করা হলো। যেমন—

- ك. কেউ যদি সুরা কাতিহার «الستقيم» এর উপর ওয়াকক করে অতপর «صراط الذين» পাঠ করে, তবে সে নি:সন্দেহে আল্লাহর সাথে কুফরী করলো। ত
- ত. যদি আল্লাহর বাণী : ৩৭ صراط الذين» এর ওয়াকফ করে এবং ইচ্ছাকৃতভাবে «انعت عليه)»
   দারা শুরু করে, তবে তা কৃফরী হবে। আর এটা যদি সালাতে ভুলবশতও হয়, তবে সালাত বিনক হয়ে যাবে।
- ৫. আল্লাহর বাণী : ملی الله الله الله وما » এর উপর ওয়াকফ করে «كفر الله الله الله وما » দারা পড়া শুরু করাও কুকরী।
- ৬. কেউ যদি «واتخذ الله ولدا» এর উপর ওয়াকফ করে «واتخذ الله ولدا» বলে পড়া শুরু করে তাও কুফরী হবে।<sup>৪০</sup>
- এর উপর ওয়াকক করে الله يعلم وانتم لا تعليون» এর উপর ওয়াকক করে كان ابراهيم
   قام وانتم لا تعليونا»
- ৮. আল্লাহর বাণী :<sup>১২</sup> «ان الله فقير » এর উপর ওয়াকক করে «لقد صبع الله قول الذين قالوا » পভ়া কুকরী।
- ৯. "ربناما" এর উপর ওয়াকফ করে «خلقت هذا باطلا» দ্বারা শুরু করা কুফরী। الاخلقة هذا باطلا)
- ১٥٠ «له ولد » এর উপর ওয়াকফ করে «له ولد » দ্বারা শুরু করলে কুকরী হবে।88

৩৬. আলকুরআন, সুরা ফাতিহা, আয়াত : ১

৩৭. আলকুরআন, সুরা ফাতিহা, আরাত : ৬

৩৮. আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ১৭

৩৯. আলকুরআন, সুরা বাকারা, আরাত : ১০২

৪০. আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ১১৬

আলকুরআন, সুরা আলে ইমরান, আয়াত : ৬৬-৬৭

৪২. আলকুরআন, সুরা আলে ইমরান, আয়াত : ১৮১

<sup>8</sup>७. वानकृतवान, भूता वारन इँगतान, वाग्राठ : ১৯১

৪৪. আলকুরম্বান, সুরা নিসা, আয়াত : ১৭১

- ১১. وقالت اليهود والنصارى . এর শেষ শব্দে ওরাকফ করে ابناء الله واحباؤ দারা পাঠ শুরু করলে কুফরী করা হবে। ৪৫
- ১২. «يد الله مغلولة» পড়ে ওয়াকফ করে «يد الله مغلولة» পড়লে কুফরী করা হবে الله مغلولة ه
- ১৩. আল্লাহর বাণী :<sup>89</sup> «انت قلت للناس) এর উপর ওয়াকফ করে اتخذى وامى الهين من دون द्वाता পড়া শুরু করা কৃফরী।
- ১৪. আল্লাহর বাণী : المرض انى پكون له ولد په এর উপর থেমে «بديع السوات والارض انى پ দারা পড়া শুরু করা কুফরী।
- ১৫. আল্লাহর বাণী :<sup>8৯</sup> الا» هنال تعاليوا اتبل ما حيرم ربكم عبليكم الا» পাঠ করে থেমে গিয়ে «قبل تعاليوا اتبل ما حيرم ربكم عبليكم الا» পাঠ করে থেমে গিয়ে
- ১৬. কেউ যদি «قرلكم عندى خزائن الله» এর উপর ওয়াকক করে هنا عندى خزائن الله» বলে পড়া শুরু করে তবে তা কুফরী হবে। دو
- ১৭. এতাবে «قىل هىل» এর উপর ওয়াকফ করে والبعير » দারা পড়া শুরু করা কুফরী। د
- كلا. কুরআনের বাণী : وقالت النصاري» এর উপর ওয়াকফ করে «النصيح ابن الله» দ্বারা পড়া শুরু করলে কুফরী হবে।
- ১৯. এভাবে «كذبوا الله» এর উপর ওয়াকফ করে «كذبوا الله» পড়াও কুফরী।<sup>৫৩</sup>
- ২০. আল্লাহর বাণী : <sup>৫৪</sup> « الا ان اولیا ، الله ه এর উপর ওয়াকক করে « خوف علیه » পড়লে কুফরী হবে।
- ২১. আল্লাহর বাণী : १० مبين « ان ابانا لفى ضلال مبين ) এ আয়াতের «مبين ) এর উপর থেমে القتلوا ।
  শৃত্র সালাত বিনফ হবে।
- ২২. «قال هال » এর উপর থেমে «قال هال »পড়া কুফরী। ৫৬
- ২৩. এভাবে «ام هل هاه والنور» এর উপর থেকে «تــــوى الظلمات والنور» পড়া কুফরী। এভাবে কুরআনে বহু জায়গায় আছে। ৫৭
- ২৪. «في الله شك» এর উপর ওয়াকফ করে «في الله شك » পড়লে কুকরী হবে। والله أ

৪৫. আলকুরআন, সুরা মায়িদা, আরাত। ১৮

৪৬. আলকুরআম, সুরা মারিলা, আয়াত : ৬৪

৪৭. আলকুরআন, সুরা মায়িদা, আয়াত : ১১৬

৪৮, আলকুরআন, সুরা আনআন, আয়াত : ১০১

৪৯. আলকুরআন, সুরা আনআম, আয়াত : ১৫১

৫০. আলকুরআন, সুরা আনআম, আয়াত : ৫০

৫১. আল্কুরআন, সুরা আনআম, আয়াত : ৫০

৫২. আলকুরঝান, সুরা তাওবা, আয়াত : ৩০

৫৩, আলকুরআন, সুরা তাওবা, আরাত : ১০

৫৪. আলকুরআন, কুরা ইউনুস, আয়াত : ৬২

৫৫. আলকুরআন, সুরা ইউসুফ, আয়াত : ৮-৯

৫৬. আলকুরআন, সুরা রাল, আয়াত : ১৬

৫৭. আলকুরআন, সুরা রাদ, আরাত : ১৬

৫৮. আলকুরমান, সুরা ইবরাহিন, আয়াত : ১০

- ২৫. আল্লাহর বাণী : انى كفرت « وماانتم بـ مـ وماانتم بـ مـ وخى » পড় খুরু করলে কুকরী হবে।
- ২৬. আল্লাহর বাণী :<sup>৬০</sup> الذي نزل عليه الذي هو الوا ياايها الذي الذي هو এর উপর ওয়াকফ করে انك «انك পড়া কুফরী।
- ২৭. « وقال الله لاتتخذوا » পড়ে এর উপর ওয়াকফ করে « وقال الله لاتتخذوا » পড়া কুফরী। ه
- ২৮. এভাবে «پهدی من يختل» এর উপর ওয়াকফ করে «نان الله لا» পড়া শুরু করলে কুফরী হবে।৩<sup>৬২</sup>
- ২৯. আল্লাহর বাণী : افاصفاگم ربکم بالبنین» এর উপর যদি ওয়াকফ করা হয় এবং পরে যদি « اتخذ من الملاتكة اناثا » দারা শুরু করা হয়, তবে তা কুফরী হবে।
- ৩০. কুরআনের বাণী : ه واتخذ الله « وينفر الذين قالوا » পড়ার প্রাক্তি ওয়াকফ করত واتخذ الله ه ولدا » পড়ালে কুফরী হবে।
- ৩১. আল্লাহর বাণী :<sup>৬৫</sup> «ناعبلونی» –এর উপর ওয়াকফ করত «ناعبلونی» পড়লে কুফরী হবে।
- ৩২. আল্লাহর বাণী :৬৬ «سارکة زیتونة لا» এর উপর ওয়াকফ করে কেউ যদি «من شجرة مبارکة زیتونة لا» পড়ে, তবে সে কুফরী করলো।
- ৩৩. আল্লাহর বাণী : ৬৭ «وما الرحمان قالوا » এর উপর ওয়াকক করত «وما الرحمان قالوا » পড়া কুকরী।
- ত 8. «قال فرعون » এর উপর ওয়াকফ করত «قال فرعون » পড়া কুফরী। الله العالمين « وما رب العالمين »
- ৩৫. এভাবে «ماوعـد الرحـمن « এর উপর ওয়াকফ করত কেউ যদি «ماوعـد الرحـمن « ماوعـد الرحـمن ক্রের তবে তা কুফরী হবে।
- ৩৬. আল্লাহর বাণী : ٩٠ ولد الله « ولد الله من افكه من افكه ولد الله من افكه من افكه ولد الله » পড়া কুফরী।
- ৩৭. আল্লাহর বাণী :٩٥ «وعبوا ان جاءهم منفر منهم উপর ওয়াকফ করত «هذا ساحر كذاب» পড়লে কৃফরী হবে।
- ৩৮. এভাবে আল্লাহর বাণী : १२ «ماكان يدعوا الله من قبل وجعل » এর উপর কেউ যদি ওয়াকফ করত (لله اندادا » পড়া শুরু করে, তবে তা কুকরী বহু গণ্য হবে।

৫৯. আলকুরআন, সুরা ইবরাহিম, আয়াত : ২২

৬০. আলকুরআন, সুরা হাজার, আয়াত : ১৫

৬১. আলকুরআন, সুরা নাহাল, আয়াত ৫১

৬২, আলকুরআন, সুরা নাহাল, আয়াত : ৩৭

৬৩. আলকুরআন, সুরা বনী ইসরাইল, আল্লাত : ৪০

৬৪. আলকুরআন, সুরা কাহাফ, আয়াত : ৪

৬৫. আলকুরমান, সুরা আখিয়া, আয়াত : ২৫

৬৬. আলকুরআন, সুরা নুর, আয়াত : ৩৫

৬৭. আলকুরআন, সুরা ফুরকান, আয়াত : ৬০

৬৮. আলকুরআন, সুরা শুআরা, আয়াত : ২৩০

৬৯. আলকুরাআন, সুরা ইয়াসিন, আয়াত : ৫৩

৭০. আলবুরবাদ, সুরা সাফফাত, বায়াত : ১৫১-১৫২

৭১. আলকুরআন, সুরা সোয়াদ, আয়াত: 8

৭২. আলকুরআন, সুরা যুমার, আরাত : ৮

- ৩৯. আল্লাহর বাণী :٩٥ «الى فرعون وهامان وقارون» এর ওয়াকফ করার পর কেউ যদি
  «ساحركذاب» পড়ে, সে যেন কুফরী করলো।
- 80. «يا هامان» এর উপর ওয়াকফ করার পর কেউ যদি «يا هامان» পাঠ করে, তবে সে কুফরী করলো। اون لى صرحا لعلى ابلغ الاسباب
- 8). «ولكن ظننتم» এর উপর ওয়াকফ করত কেউ যদি «ان الله لايعلم كثيرا مما تعليون» পড়ে সে কুফরী করলো। الا
- 8২. আল্লাহর বাণী :٩৬ «لغو فيها كأسا لا» و عنه الله ه এর উপর ওয়াকক করে «لغو فيها كأسا لا» দারা পড়া শুরু করা কুফরী।
- ৪৩. যদি «بادر» পড়া শুরু করলে কুফরী وظل من يحسوم ४॥ अ अ উপর ওয়াকফ করত কেউ «بادر» পড়া শুরু করলে কুফরী
- 88. আল্লাহর বাণী : اکفر» এর উপর ওয়াকফ করার পর «کیٹیل الشیطان اذ قال للانیان» পড়লে কুফরী হবে।
- ৪৫. «وابتغوا» পড়ে ওয়াকফ করত «من فضل الله» পড়া শুরু করাও কুফরী। ٩٥
- ৪৬. «انه السجنون» পড়ার পর ওয়াকফ করত কেউ যদি انه السجنون» পড়ে তবে সে কুফরী করলো।৮০
- 89. «نقال» –এর উপর ওয়াকফ করার পর কেউ কেউ যদি «نقال» পড়ে, সে যেন কুফরী করলো। ان ربکم الاعلی
- 8৮. আল্লাহর বাণী: المنجي ما » পড়ে কেউ যদি ওয়াকফ করত «ودعلك ربلك » পড়ে,তবে তা কুফরীর শামিল হবে।
- ৪৯. «الكافرون لا» এর উপর ওয়াকফ করত «الكافرون لا) পড়লে কুফরী হবে। ه
- ৫০. এভাবে "ولا" এর উপর ওয়াকফ করত «انا عابد ناعبتم» পড়লে কুফরী হবে।৮৪
- ৫১. কুরআনের বাণী : اله كفرا احد » এর উপর ওয়াকফ করত «له كفرا احد » পড়লে কুফরী হবে।

৭৩. আলকুরআন, সুরা মুমিন, আয়াত : ২৪

৭৪. আলকুরআন, সুরা মুমিন, আয়াত : ৩৬

৭৫. আলকুরআন, সুরা কুসিসলাত, আয়াত : ২২

৭৬. আলকুরঝান, সুরা তুর, আয়াত : ২৩

৭৭. আলকুরআন, সুরা ওয়াকিয়া, আয়াত : ৪২

৭৮. আলকুরঝান, সুরা হাশর, আয়াত : ১৬

৭৯. আলকুরআন, সুরা জুমআ, আয়াত : ১০

৮০. আলকুরআন, সুরা কলম, আয়াত : ৫১

৮১. আলকুরআন, সুরা নাযিঝাত, আয়াত : ২৪

৮২. আলকুরআন, সুরা আলসুহা, আয়াত : ২-৩

৮৩. আলভুরআন, সুরা কাফিরুন, আয়াত : ১–২

৮৪, আলকুরআন, সুরা কাফিরুন, আয়াত : ৪

৮৫. আলকুরআন, সুরা ইখলাস, আয়াত : 8

আহলুস সুনাহ ওয়াল জামাতের মতাদর্শের অনুসারীদের মাঝে দুইজন ব্যক্তি মুসলিম মিল্লাতের কাছে অত্যন্ত সম্মানীয়। একজন হলেন শাফেরী মাযহাবের অনুসারী, সুবিজ্ঞ আলিম ইমাম আবুল হাসান আলি ইবনে ইসমাইল আলআশআরী। আর অপরজন হলেন হানাফী মাসলাকের জ্ঞানগুরু ইমাম আবু মানসুর আলমাত্রিদী। ৮৬ সুনী ইলমুল কালামের দুই মেরু বলে এঁদের স্বীকৃতি আছে। আহলুস সুনাহ ওরাল জামাতের আলিমগণ এঁদের চিন্তাধারাকে হিদায়াত লাভ এবং প্রান্তি থেকে নিজেদেরকে রক্ষা করার অবলম্বন মনে করেন। ৮৭ এতদসত্ত্বেও ইমাম মাত্রিদী সুনী ইলমুল কালামকে অনেক ক্ষেত্রে আশআরীর সাথে মতবিরোধ করেছেন। উভয়ের মতবাদের পার্থক্যগুলো হচ্ছে—৮৮

- আশআরীর মতে, ওহির মাধ্যমে আল্লাহর জ্ঞান পাওয়া বায়, আর মাতুরিদীর মতে, প্রজ্ঞার
  মাধ্যমে আল্লাহর জ্ঞান পাওয়া বায়।
- ২. আশআরীর মতে, মানুবের কর্ম, কর্মের শক্তি ও ইচ্ছা আল্লাহ তাআলা উৎপাদন করেন। মানুব শুধু তা অর্জন করে। কর্মের ক্ষেত্রে মানুবের কোন সক্রিয় ভূমিকা নেই। আর মাতুরিদী মনে করেন, মানুবের ইচ্ছা ও কর্ম আল্লাহ উৎপন্ন করলেও দু'টি থেকে একটি বেছে নেওয়া মানুবের কর্তব্য, এটা আল্লাহর কাজ নয়।
- আশআরীর মতে, আল্লাহ কোন সংকর্মশীল লোককে শাস্তি প্রদান করতে পারেন, ইহা প্রজ্ঞার বিরোধী নয়। কিন্তু মাতুরিদী বলেন, আল্লাহ কোন সংকর্মশীল ব্যক্তিকে শাস্তি দিতে পারে— ইহা অচিন্তনীয় ব্যাপার।
- আশআরীর মতে, রাসুলগণ অসাবধনতাবশত কবিরা গুনাহ করতে পারেন। পক্ষান্তরে মাতুরিদীর মতে, রাসুলগণ কবিরা গুনাহ করতে পারেন না।
- ৫. আশআরীর মতে, আল্লাহর কাজের গুণাবলী অবভাসিক, আর মাতুরদীর মতে, তা চিরন্তন শাশ্বত।
- আশআরীর মতানুসারে, আল্লাহর মধ্যে বিদ্যমান, শব্দ শ্রুত হওয়া সম্ভব। তবে মাতুরিদীর
  মতে, এ ধরনের শব্দ শ্রুত হওয়া সম্ভব নয়।

উল্লেখ্য যে, ইমাম মাতৃরিদীর মতবাদ দীর্ঘদিন স্থায়ী হতে পারেনি, হুজ্জাতৃল ইসলাম ইমাম গাবালীর আবির্ভাবের পর আশআরিয়া মতবাদের সাথে মিশে মাতৃরিদীয়া মতবাদ সুনী মাযহাবের অক্তর্কু হয়েছে।

আশআরী বেহেতু ফিকহী মাসআলায় ইমাম শাফেরী [র]—এর অনুসারী ছিলেন, এ কারণে ইমাম শাফিয়ীর কাছে তাঁর ইলমুল কালাম স্বীকৃতি লাভ করে।

৮৬. তাশকুবরা যাদাহ, *মিফতাহুস সাঝাদাহ*, বৈরুত : দারুল ফিকর, ২য় খড, পৃ. ২১

৮৭. আবু উযবা, আর্রাওনাতুন বাহিয়া, পৃ. ৩

ьь. O'Leary, Arabic Thought and its place in History, P. 218; Syed Abdul Hai, Muslim Philosophy, P. 117

৮৯. আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ২৮৬

অপরদিকে মাতুরিদী হানাফী মাসলাকের ইমাম হওয়ার কারণে তাঁর ইলমুল কালাম হানাফীদের কাছে বিপুলভাবে সমাদৃত হয়। কালক্রমে আশআরীর কালাম শাস্ত্র এত বেশি প্রসিদ্ধি লাভ করে যে, যা বিভিন্ন মনীবীর মন্তব্যে চলে আসে। ইবনুল আসির বলেন :৯০ এটা অত্যন্ত আশ্চর্যজনক যে, কোন আলিম ফিকহী মাসলাকে হানাফী হবেন, আর ইলমুল কালামে আশআরী মতবাদের অনুসারী হবেন। আশআরীর মতবাদ প্রধানত দুইটি কারণে প্রসিদ্ধি লাভ করে। প্রথমত, আশআরীর যুগ মাতুরিদীর চেয়ে প্রাচীন ছিল, সংশ্লিষ্ট বিষয়ে তার রচনাও ছিল বেশি। ইলমুল কালামে পূর্ব থেকে বেসব আলিম কাজ করতেন তাঁরা সকলেই আশআরীর অনুসরণ করতেন। এ কারণে তাঁর প্রসিদ্ধি বেশি ঘটে। দ্বিতীয়ত, আশআরী ও মাতুরিদীর মতপার্থক্যগুলো মৌলিক কোন বিষয় ছিল না, বরং তা ছিল শাখাগত পার্থক্য মাত্র। এ কারণে আহলুস সুনাহ ওয়াল জামাতের আকাইদে আশআরিয়া ও মাতুরিদীয়া এক ও অভিন্ন বলে বিবেচিত হয়। কোন কোন মাসআলায় যতটুকু মতপার্থক্য মনে হয়, তা কোন দোষের ব্যাশার নয়। এর দ্বারা দ্বীনি আকিদার উপর কোন প্রভাব পড়ে না।৯১ এই দুই মহান ব্যক্তি কালামের বিভিন্ন শাখা—প্রশাখায় যে মতবিরোধ করেছেন, তা হেনু মুহাসিন আলাদা

"تريدة वितानारि আবু উববা আলহাসান বিন আরাদিল মুহাসিন আলাদা পুস্তক রচনা করেন। উভয়ের মধ্যে মতবিরোধপূর্ণ মাসআলার সংখ্যা মতান্তরে ৫০, ৪০ ও ১৩টি বলে উল্লেখ করেছেন। ১২

ইমাম মাত্রিদী তাকসির শাস্তে যে মতনভিত্তিক পন্ধতি সংযোজন করেন, তাঁর প্রভাব পরবর্তী তাকসিরকারকের তাকসিরে লক্ষ্য করা যায়। পরবর্তীকালে মাত্রিদীর প্রভাব পর্যালোচনার জন্য তাঁর পন্ধতি অনুসরণে রচিত কতিপয় প্রসিন্ধ তাকসির গ্রন্থের তালিকা নিম্নে প্রদত্ত হলো–

- ফখরুন্দিন আররাযী [মৃ. ৫৫৪/১১৫০]। তাঁর তাফসিরের নাম মাফাতিহুল গায়িব। মুসলিম মিল্লাতের কাছে এটি তাফসির কাবির নামে পরিচিত।
- কাষী নাসিরুদ্দিন বায়য়াবী [মৃ. ৬৯১/১২৯২]। তিনি রচনা করেন আনওয়ায়ুত তানবিল ওয়া আসরায়ুত তাবিল। এটি তাফসির বায়য়াবী নামে বেশি প্রসিল্ব।
- আবুল বারাকাত আবু আবদুল্লাহ আননাসাকী [মৃ. ৭০১/১৩০১]। তাঁর গ্রন্থের নাম মাদাবিকুত
   তানবিল ওয়া হাকায়িকুত তাবিল।
- আবুল হাসান আলি আলখাযিন [মৃ. ৭৪১/১৩৪০]। লুবাবুত তাবিল ফি মাআলিউত তানযিল তাঁর গ্রনেথর নাম।
- ৫. আবু হাইয়ান আলআন্দালুসী [মৃ. ৭৪৫/১৩৪৪]। আলবাহরুল মুহিত তাঁর রচিত গ্রন্থ।
- দিবামুদ্দিন আননিশাপুরী [মৃ. ৯বম শতকের শুরুতে]। তাঁর রচিত গ্রন্থের নাম গারায়িবুল কুরআন ওয়া রাগায়িবুল ফুরকান।
- জালাবুদ্দিন মহাল্লী [মৃ. ৮৭৪/১৪৬৯] ও জালাবুদ্দিন সুয়ুতী [মৃ. ৯১১/১৫০৫]। এঁদের রচিত
  গ্রেপের নাম জালালাইন।

৯০. ইলমূল কালাম, ১ম খড, পৃ. ৯২

৯১. বিস্তায়িত দু: ইলমুল কালাম, ১ম খন্ড, পৃ. ৮৮-৯৫

১২. প্রাগুক্ত, পৃ. ১৩

- শামসুদ্দিন মুহামাদ আশশারবিনী [মৃ. ৯৭৭/১৫৬৯]। তিনি আসসিরাজুল মুনির নামে একটি
  তাফসির রচনা করেন।
- ৯. আবুস সাউদ আলইমাদী [মৃ. ৯৮২/১৫৭৪]। তার গ্রন্থের নাম ইরশাদুল আকলিস সালিম ইলা মা জায়াল কিতাবিল কারিম।
- ১০. শিহাবৃদ্দিন আলুসী [মৃ. ১২৭০/--]। তাঁর তাফসিরের নাম আসসাবউল মাসানী। এটি রুহুল মাআনী হিসেবেই সমধিক পরিচিত।
- শায়খ মুহাম্মাদ আবদুরু [মৃ. ১৩২৩/১৯০৫]। তাঁর কিতাবের নাম তাফসিরুল কুরআনিল
  হাকিম। তবে এটি সর্ব সাধারণের কাছে তাফসিরুল মানার নামে পরিচিত।
- শায়খ মুস্তফা আলমারাগী [মৃ. ১৩৬৪/১৯৫৮]। তাঁর গ্রন্থের নাম আলদুরুসুদ্দীনিয়া। তবে
   এটি তাফসিরে মারাগী নামে খ্যাত।
- মাওলানা আবুল কালাম আবাদ [মৃ. ১৩৭৭/১৯৫৮]। তিনি রচনা করেন তরজমানুল কুরআন।
- ১৪. মাওলানা আকরম খা [মৃ. ১৩৮৮/১৯৬৮]। তিনি রচনা করেন তাকসিরুল কুরআন।
- ১৫. মাওলানা আবুল আলা মওদৃদী [মৃ. ১৩৯৯/১৯৭৯]। তাঁর রচিত কিতাবের নাম তাকহিমুল কুরআন।

বস্তৃত ইমাম আবু হানিকা ছিলেন কালাম শান্তের পথিকৃত। আর মাতুরিদী ছিলেন এর পূর্ণতাদানকারী। তিনি কুরআন, সুন্নাহ, জ্ঞান-প্রজ্ঞা ও বৌক্তিক প্রমাণের ভিন্তিতে ইমাম আবু হানিকার [র] উপস্থাপিত মতামতকে প্রতিষ্ঠা করার প্রয়াস পেরেছেন। উগ্রপন্থী মুতাবিলা, কারামিয়া ও বাতিনিয়াদের বাতিল আকিদা খন্ডন করেছেন। ইমাম আবু হানিকার [র] শিব্যদের কেউ তাঁর বর্ণিত বিষরগুলোকে চূড়ান্ত বলে গ্রহণ করে, আবার কেউ আহলুস সুনাহ ওয়াল জামাআত থেকে ভ্রন্ট হয়ে মুতাবিলা আকিদা গ্রহণ করে, কেউ বা চরমপন্থা অবলম্বন করেন। এ সমরে মাতুরিদী মধ্যপন্থা অবলম্বন করে কালাম শাস্ত্র দৃঢ়তার সাথে অনুশীলন করেন। ১০

তাফসির শাফ্রের এই জ্ঞানতাপস ইসলামের বিভিন্ন শাখায় অনেক অবিক্ষরণীয় অবদান রাখায় পর আববাসীয় খলিফা আলমুত্তাকী—এর সময়ে ৩৩/৯৪৪ সালে সামারকালে ইনতিকাল করেন। ১৪ সমারকালেই তাঁকে সমাহিত করা হয়। সামারকালে তাঁর কবর বিদ্যমান আছে। ১৫ তবে মাতুরিদীর কিতাবুত তাওহিদের তাব্য মতে, তিনি ৩৩২ হি.সালে ইনতিকাল করেন। ১৬ আল্লামা কাওসারী ও কুতুবুদ্দিন হালাবীর বর্ণনা সূত্রে ইমাম আবু হানিকার مقدمة العالم والمتعلم মধ্যে মাতুরিদীর মৃত্যুসাল ৩৩২ হি. বলে উল্লেখ করেছেন। ১৭

তবে অধিকাংশ বর্ণনা মতে মাতুরিদী ৩৩৩ হি. সালেই ইনতিকাল করেছেন।

৯৩. ড. এ.কে.এম. আইউব আলী, প্রাগুক্ত, পৃ. ২৭১

৯৪. ইবনে খাল্লিকান, প্রাগুক্ত, ২য় খন্ড, পৃ. ৪৪৬; ড. এ.কে.এম আইউব আনী, প্রাগুক্ত, পৃ. ২৬৫

৯৫. নাতুরিলী, ফিতাবৃত তাওহিল, হস্তান্দ্রণ, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৪০৬

১৭. প্রাগুক্ত

অতএব বলা যায়, মাতুরিদী শাখার প্রধান ইমাম আবু মানসুর আলমাতুরিদী কুরআনের আধুনিক পদ্ধতির অন্যতম রূপকার। সনাতনী ধারা থেকে কুরআনের ব্যাখ্যাকে আধুনিক ধারায় রূপান্তরিত করতে তিনি পথিকৃতের মর্যাদা কুড়িয়ে নিয়েছেন। কেননা তিনিই প্রথম ব্যক্তি যিনি তাফসিরের সনদভিত্তিক ধারার পরিবর্তে মতনভিত্তিক ধারার প্রবর্তন করেন। ফলে তাফসির অভিজ্ঞানে এক নবতর ধারা সংযোজিত হয়। পরবর্তীকালে এই ধারার উপর ভিত্তি করে মনীবীগণ তাফসির রচনা করতে থাকেন। অনেকেই এই ধারা বজায় রেখে তাফসির রচনা করে আসছেন। বর্তমানেও এই ধারার তাফসির রচনা অব্যাহত আছে।

তবে পরিতাপের বিষয় মহান ব্যক্তিত্বের কালজয়ী সৃষ্টির অনন্য অবদানের কথা মানুষের অজানাই থেকে গেছে। কোনো ভাষাতেই এই মনীষীর জীবন ও কর্মের উপর তেমন বেশি গবেষণা হয়েছে বলে প্রমাণ পাওয়া যায় না। বাংলাদেশে এ সম্পর্কিত দুইজন গবেষক হচ্ছেন যথাক্রমে ড. এ.কে.এম আইউব আলী ও ড. মুহাম্মাদ মুস্তাফিজুর রহমান। তারা এতদসম্পর্কিত যে বিষয়ে গবেষণা করে পিএইচ.ডি. ভিগ্রি অর্জন করেছেন তাও আরবি ভাষায়। ব্যাপক প্রচার ও গবেষণার সার্থে এসব গ্রন্থের বাংলা অনুবাদ হওয়া সময়ের দাবি।

# ষষ্ঠ অধ্যায়

# হিজরি তৃতীয় শতকের বিখ্যাত মুফাসসিরবর্গের জীবন ও তাফসির পদ্ধতি

### একনজরে

- আবু বকর আহমাদ আলজাসসাস
- আবুল লাইন আননামারকানী
- আবুজাফর আততাহাবী

#### পারিক্ছেল : ১

### আবু বকর আহ্মাদ আল্জাস্সাস

জন্ম : ৩০৫ হি./৯১৭ খ্রি; মৃত্যু : ৩৭০ হি./৯৮০ খ্রি.]

আলকুরআনের তাফসির এবং এর দর্শন উপলব্ধির জন্য রাসুল [স]–এর জীবদ্দশায় তাফসির অভিজ্ঞানের সূচনা হয়। সাহাবায়ে কেরামের সময় মুসলিম সাম্রাজ্যের বিস্তৃতি ঘটে। আরব ভূমি থেকে সুদূর স্পেন পর্যন্ত মুসলমানদের অধিকারে আসে। এ সময়ে অনেক সাহাবি জ্ঞানের আলোকবর্তিকা নিয়ে ছড়িয়ে পড়েন নবদীক্ষিত মুসলমানদের মাঝে কুরআন-হাদিসের জ্ঞান বিকশিত করার জন্য। তাঁরা কুরআনের তাকসির বিষয়ে সুবিজ্ঞ হয়ে উঠেন। এঁদের মধ্যে খুলাফায়ে রাশিদুনের চার সদস্য আবদুল্লাহ ইবনে আব্বাস, আবদুল্লাহ ইবনে মাসউদ, আবদুল্লাহ ইবনে ওমর, আবদুল্লাহ ইবনে আমর ইবনুল আস, জাবির ইবনে আবদুল্লাহ, যায়েদ ইবনে সাবিত (রা)-এর অবদান অনস্বীকার্য। এ শতাব্দীতে তাফসিরের তেমন কোন অগ্রগতি সাধিত হয়নি। তবে তাফসির সংকলনের অভিযাত্রা শুরু হয় হিজার দ্বিতীয় শতাব্দীতে তাবেয়িদের যুগে। তাবেয়ি সাহাবিদের থেকে সংগৃহীত তাফসির সংক্রান্ত বর্ণনা সূত্রের মাধ্যমে স্বতন্ত্রভাবে তাফসির অভিজ্ঞানের গোড়াপন্তন হয়। এ ক্ষেত্রে মুজাহিদ, ইকরামা, সাইদ ইবনে জুবাইর, মুকাতিল ও আবুল আলিয়া (র) প্রমুখ তাবেয়ির অবদান সর্বজনবিদিত। এরপর হিজরি তৃতীয় শতকে তাফসির চর্চার স্বর্ণ যুগের সূচনা হয়। এ যুগে মুসলিম সমাজে বাতিল চিন্তাধারা ও মতবাদের উদ্ভব হয়। এসব বাতিল চিন্তাধারার প্রভাব থেকে তাফসির অভিজ্ঞানকে মুক্ত করার লক্ষ্যে হাদিস সাহিত্যের আলোকে তাফসির সাহিত্য বিরচিত হয়। বুন্দি ও যুক্তিবাদের ধারা প্রাধান্য লাভ করে। এ শতকে তাফসির অভিজ্ঞানের تفهير بالالأثور তথা সনদভিত্তিক তাফসির-এর পথিকৃত আল্লামা ইবনে জারীর আততাবারীর (মৃ. ৩১০ হি.) আগমন ঘটে। তিনি কুরআনের তাফসিরের পাশাপাশি এর সমর্থনে ব্যাখ্যাসহ হাদিস উল্লেখ করেন। সাহাবিদের প্রদন্ত তাফসিরের ভিত্তিতে তিনি তাফসির রচনা করেন। তিনি ইসনাদের সত্যাসত্যের উপর মতনের অপেক্ষা অধিক গুরুত্ব প্রদান করতেন। ইসনাদভিত্তিক তাকসির রচনা সে সময়ে জনপ্রিয়তা অর্জন করে।

এরপর মানব সভ্যতার অপ্রযাত্রায় যে পরিবর্তন সাধিত হয়, তার সাথে তাফসির রচনার ধারায়ও পরিবর্তন আলে। এ সময়ে তাফসির সাহিত্য এক নবতর ধারায় অনুপ্রবেশ করে। অন্যান্য জ্ঞান-বিজ্ঞান চর্চার পাশাপাশি তাফসির অভিজ্ঞানের দিগন্ত সন্প্রসারিত হয়। ফলে বিভিন্ন দৃিইভিজ্ঞা ও ধারার আদলে তাফসির রচনার প্রবর্ণতা দেখা দেয়। সে সময়ে মুফাসসিরগণ যে মাযহাবের সাথে সংশ্রিষ্ট ছিলেন, তিনি সেই দৃিইভিজ্ঞার আলোকে তাফসির রচনা শুরু করেন। বলাবাহুল্য এ শতাব্দীতেই হানাফী মাযহাবের ফিক্হ শাস্ত্র সংক্রান্ত তাফসির "আহকামুল কুরআন"—এর রচয়িতা আল্লামা আবু বকর আহমাদ আলজাসসাস (র)—এর আগমন ঘটে। নিমে তার জীবন ও তাফসির পদ্ধতি সম্পর্কে আলোকপাত করা হলো।

### জীবনকথা

হিজরি চতুর্থ শতকের হানাফী ফিক্হের প্রসিন্ধ ইমাম আল্লামা জাসসাস হিজরি ৩০৫ সালে জ্ঞান–বিজ্ঞানের প্রসিন্ধ নগরী বর্তমান ইরাকের বাগদাদে জন্মগ্রহণ করেন। ১ তাঁর প্রকৃত নাম

ড. হৃসাইন আয্যাহারী, আত্তাকসিয় ওয়াল মুফাসসিয়ন, গালিতান : এলায়াতৃণ ওয়াল উলুমূল ইসলামিয়া, ১৯৮৭ খি,/১৪০৭ হি., ২য় বঙ, পৃ. ৪০৮

আহমাদ। পিতার নাম আলি, উপনাম আবু বকর। তবে তিনি উপাধি বা বিশেষ উপনাম আলজাসসাস অতিধায় সমধিক পরিচিত। ইজাসসাস তার পারিবারিক উপাধি।

আলজামে বলেছেন :°

"الجصاص بفتح الجيم وتشديد الصاد المهسلة في اخره صاد اخرى. هذه النسبة الى العسل بالجص ذكره السمعاني .

"جواض" শব্দের "ج" বর্ণে যবর "ض" বর্ণে তাশদিদ ও পরবর্তী তবর্ণ সাকিন (جواض) তিনি জিপসাম (Gypsum–নরম খনিজ পদার্থ)–এর কারিগর ও এর ব্যবসায়ের সাথে সম্পর্কের কারণে জাসসাস নামে খ্যাত। সামআনীও এই কথাই উল্লেখ করেছেন।" তাবাকাত্ব কারী–এর গ্রন্থকারের মতে :8

"احمد بن على ابو بكر الرازى الامام الكبير الثأن العروف بالجصاص . وهو لقب له."
"আহমাদ বিন আলী আবু বকর আররায়ী অত্যন্ত খ্যাতিসম্পন্ন ইমাম ছিলেন। তিনি আলজাসসাস
অভিধায় পরিচিত। এটা তাঁর উপাধি ছিল।"

পারস্যের রায় নামক স্থানে তাঁর পূর্বপুরুবরা বসবাস করতেন। এ জন্যে তাঁকে রাষীও বলা হয়ে থাকে। এ কারণে কেউ কেউ জাসসাস ও রাষীকে দুই ব্যক্তি মনে করে থাকেন। তবে সমসাময়িক জীবনী লেখকদের প্রদত্ত তথ্যানুসারে জানা যায় যে, আবু বকর আলজাসসাস এবং আবু বকর আর রাষী একই ব্যক্তি। তবে প্রামাণ্য সূত্র মতে, তাঁর প্রকৃত নাম আহমদ ইবন আলি। আবদুল হাই—আলকানুবী আলহিন্দী বলেন :

"ذكره بعض الاصحاب بلغظ الرازى وبعضه بلغظ الجصاص وهما واحد خلافا لمن توهم انها اثنان." 
কাশকুয যুনুনের গ্রন্থকার হাজী খলিকা তাঁর নাম বর্ণনার ক্ষেত্রে কিছু কম বেশি উল্লেখ করেছেন। 
তিনি জাসসাসের নাম একস্থানে মুহাম্মাদ ইবনে আলি এবং অপর স্থানে আহমাদ ইবনে আলি 
উল্লেখ করেছেন। আর এ কারণেই তাঁর নাম সম্পর্কে সাধারণ পাঠকের মাঝে বিভ্রান্তি ছড়িয়ে 
পরে। গবেবণায় প্রতীয়মান হয় যে, তাঁর নাম সম্পর্কে যে বিভ্রান্তি তা মূলত উল্লিখিত কারণের 
প্রেক্ষিতেই। প্রকৃতপক্ষে এতে কোন বিভ্রান্তির অবকাশ নেই। গাঁরা এই দুই অভিধায় অভিহিত 
ব্যক্তিকে দুইজন ব্যক্তি মনে করেছেন, তাঁরা নিতান্তই ভুলবশত করেছেন। আলকামুস এর গ্রন্থকার 
তাঁর তাবাকাত গ্রন্থে এ কথাটিই স্পর্ফ তাবায় উল্লেখ করেছেন।

আল্লামা জাসসাস (র)-এর প্রাথমিক শিক্ষা নিজ গ্রামেই সমাপত করেন। অত:পর পঁচিশ বছর বয়সে উচ্চ শিক্ষার জন্য বাগদাদে গমন করেন। বাগদাদ থেকে বেরিয়ে তিনি আহওয়ায গমন

হাফিয় আহমাদ বিন আলি বতিয়, তারিপু বাগদাদ, মিদয় : মাতবাআতুদ দাআলা, ১৩৪৯ হি:, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ৩১৪-৩১৫; আবদুল হাই ইবনুল ছনাল, শাষরাতৃষ যাহার, কায়য়ে: য়াকতারাতুল কুদসী, ১৩৫০ হি., ৩য় খণ্ড, ২১ : হাফিয় ইবনে কাসির, আলবিলায়া ওয়ান নিহায়া, পাকিআল: আলমাকতারাতুল কুদসিয়া, ১৯৮৪ হি., ১১শ খণ্ড, পৃ. ১৯৭-২৯৮

৩. আবু বকর আলজাসসাস, *আহকামূল কুরআন,* বৈঞ্জত : দারুল কুতুব আলইলমিয়া, তা:বি:, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩

৪, প্রাণ্ডক

৫. প্রাত্তক

৬. হাজী খলিফা, কাশফুয যুনুন ফি আসমাইল কুতুব ওয়াল কুনুন, বৈত্বত : দারুল ফিকর, ১৯৮২ খ্রি. পৃ. ৪২

জাসসাস, অহকামূল কুরুঅনে (বাংলা অনুবাদ; মাওলানা আবদুর রহীম) খায়রুন প্রকাশনী, ২য় সংক্ষরণ, ২০০১ ব্রি./১৪২০ হি., ১ম খণ্ড পৃ.
লেখকের জীবনী অংশ।

করেন। সেখান থেকে পুনরায় বাগদাদ ফিরে আসেন। এরপর হাকেম নিশাপুরীর সাথে নিশাপুর গমন করেন। সেখানে তিনি শায়খ আবুল হাসান আলকারখী (মৃ. ৩৪০ হি.)—এর কাছে কিক্হ শাস্ত্র অধ্যয়ন করেন। তিনি ৩২৫ হিজরিতে বাগদাদ নগরীতে প্রবেশ করেন। পরে আহওয়ায় চলে যান এবং পুনরায় বাগদাদে ফিরে আসেন অত:পর তাঁর শিক্ষক ও শায়খ আবুল হাসান আলকারখীর পরামর্শক্রমে নিশাপুরের শাসকের সাথে নিশাপুর চলে যান। তিনি নিশাপুর অবস্থানকালেই আবুল হাসান কারখীর ইনতিকাল হয়। তাই ৩৪৪ হিজরিতে তিনি আবার বাগদাদ নগরীতে প্রত্যাবর্তন করেন। ও এখানে তিনি হাদিস বিষয়ক জ্ঞানার্জন করেন আবদুল বাকী বিন কানে' (র) থেকে। আলকুরআনের আহকাম বা বিধি–বিধান পর্যায়েও তাঁর নিকট থেকে অনেক জ্ঞানার্জন করেন। তিনি বহু প্রশ্লের যথোপযুক্ত সমাধান দেন। এছাড়াও তিনি আবুল আব্বাস আল আসাম, দায়ালাজ, ইবনে আহমাদ আততাবরানী, মুসা ইবনে নুসায়ের আলরাযী ও আবু সাঈদ আলবুরদায়ী থেকেও ইলমে হাদিসের গভীর জ্ঞানার্জন করেন।

বিদেশ পরিত্রমণের ইতি টেনে তিনি বাগদাদেই বসবাস শুরু করেন। অত:পর অধ্যাপনায় নিজেকে নিয়োজিত করেন। বাগদাদের কিক্হ শিক্ষার্থীগণ তাঁর থেকে কিক্হ বিষয়ক প্রভূত জ্ঞানার্জন করতে থাকেন। এদের মধ্যে কুদুরীর শায়খ আবু আবদুল্লাহ মুহাম্মাদ ইবনে ইয়াহইয়া আলজুরজানী এবং আবুল হাসান মুহাম্মাদ ইবনে আহমদ আলজাফরানীর নাম বিশেবভাবে উল্লেখযোগ্য। তাঁর অধ্যাপনায়ও হানাফী মতের প্রাধান্য লক্ষ্য করা বায়। ১০

আল্লামা আবু বকর আলজাসসাস তাঁর জীবনকালে হানাফী মাবহাবের প্রসিন্ধ ইমাম ছিলেন। খতিব আলবাগদাদী বলেছেন : তাঁর জীবনকাল অবধি ইমাম আবু হানিফার (র) মাবহাবের অনুসারীদের তিনিই ইমাম ছিলেন। '' তিনি তাঁর পূর্ববর্তী হানাফী ইমামদের দ্ব্যর্থবাধক উক্তি ও অস্পট্ট অভিমতের ব্যাখ্যাদান, দুর্বোধ্য ও সংক্ষিত্ব বাক্যসমূহের সঠিক বিশ্লেষণে গভীর প্রজ্ঞা ও কৃতিত্বের পরিচয় দিয়েছেন। এতদ্ব্যতীত তিনি তাঁর শিক্ষক আবুল হাসান আলকারখীর জ্ঞান–গরিমা, নৈতিক আদর্শবোধ ও মহৎ গুণাবলী অর্জন করেছিলেন। এর ফলে ইমাম কারখীর ইনতিকালের পর অধ্যাপনা ও ফতওয়া প্রদানের দায়িত্ব তাঁর উপরই বর্তার। তিনি ইমাম কারখীর স্বলাভিবিক্ত হয়ে এসব দায়িত্ব নিষ্ঠার সাথে পালন করতেন। '২

আল্লামা জাসসাস—এর অগাধ পাঙিত্যের কথা দুত ছড়িয়ে পরে। তাই তাঁকে বাগদাদের প্রধান বিচারপতির পদ অলংকৃত হওয়ার আহ্বান জানানো হয়। কাজী আবু বকর আলআবহারীর বর্ণনা থেকে জানা যায় যে, তৎকালীন সময়ে বাগদাদের প্রধান বিচারপতির পদ অলংকৃত করার মত তিনিই অধিকতর যোগ্য ও গ্রহণযোগ্য ব্যক্তি ছিলেন। কিন্তু জাসসাস অতীব আল্লাহ ভীতি আর ন্যায় নীতির কারণে এই পদ গ্রহণ করতে অমীকৃতি জানান। এ প্রসঞ্জো ড. হুসাইন আযযাহাবী বলেন: ১৩

৮, প্রাত্ত

১০. প্রায়ক

১১. প্রাণ্ডক

হাফিয় আহমাদ বিদ আলখতিব, প্রাওক, ৫ম বও, পৃ. ৪৬৩ ইসলামী বিশ্বকোষ, সালাদদা পরিষদ, ঢাকা : ইসলামিক ফাউঙেশন, ১১শ বও, পৃ. ৫৩২

১৩. ড. হুসাইন আয়যাহারী, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পৃ. ৪৩৮

জানা যায়, ইমাম জাসসাস ইবাদতে মশগুল থাকতেন। আল্লাহ তাআলাকে এত বেশি তর করতেন যে, তিনি ভাবতেন বিচার কার্যের ন্যায় এত বড় কঠিন দায়িত্ব তাঁর পক্ষে সঠিকভাবে পালন করা সক্তব নয়। আর তাই তিনি সদা এধরনের পদ থেকে দূরে থাকতেন, এড়িয়ে চলতেন এসব প্রস্তাবকে। ১৪

کان من الحفاظ জাসসাস হাদিসের একজন হাফিয ছিলেন। তিনি হিজরি ৩১৫ সালে ইনতিকাল করেন।

কাশফুয যুনুন (کشف الظنون) –এর গ্রন্থকার হাজী খলিকা আহকামুল কুরআন (احکام القران) গ্রন্থের উল্লেখ প্রসজো বলেছেন :১৮

"انه لمحمد بن احمد المعروف بالجعماص الرازى المتوفى منة بعين وثلثمائة."
"এ প্রন্থটি (আহকামুল কুরআন) জাসসাসের আররায়ী অভিধায় পরিচিত মুহাম্মাদ ইবনে আহমাদের
রচিত। তিনি ৩৭০ হিজরি সালে ইনতিকাল করেন।" উসুলে কিকহ্ (اصول الفقه) উল্লেখ পর্যায়েও
এই মৃত্যুসাল তথা ৩৭০ হিজরি সালের কথাই উল্লেখ আছে।১৯

আদাবুল কাযা (ادب النفاء) – এর ব্যাখ্যাকার খাচ্ছাফ তিনিও এই একই (৩৭০ হি.) মৃত্যু সালের কথা লিখেছেন। শারহুল জানে সগীর (شرح الجامع العنفير) গ্রেখের শরাহ লেখকদের প্রসজ্জে ইমাম আবু বকর আহমাদ ইবনে আলি আল জাসসাসের মৃত্যু সাল ৩৭০ হিজরিতে লিখেছেন। আলজামি আলকাবীর (الجامع الكبير) গ্রেখে শরাহ প্রসজ্জেও একই কথা উল্লেখ করেছেন। মুখতাসারুল কারখীর (مختصر الكرخي) শরাহ গ্রন্থসমূহের উল্লেখ পর্যায়েও জাসসাসের মৃত্যু সাল ৩৭০ হিজরি লিখেছেন। ২০

১৪, হাফিয় আহমাদ বিন আলগতিব, প্রাথক, ৫ম খণ্ড, পূ. ৪৬৩

১৫. প্রাণ্ডন্ড, বিভায়িত দেখা যেতে পারে : আলকাওয়ায়িদুল বাহিয়া ফি ভারাজিমিল হাদফিয়া, পৃ. ২৭-২৮

১৬. আলজাসসাস, প্রাতক, ১ম খণ্ড, পু. ৪

১৭ প্রার্ভ

১৮, প্রাতক

১৯, প্রাচক

২০. প্রার্ভ

আল্লামা জাসসাসের মৃত্যু সালের পার্থক্যের সাথে সাথে নামের পার্থক্যও পরিলক্ষিত হয়। তাঁর নাম কোন স্থানে আহমাদ ইবনে আলি আবার কোন স্থানে মুহাম্মাদ ইবনে আলি এবং কোন স্থানে মুহাম্মাদ ইবনে আহমাদ উল্লেখ করা হয়েছে। তবে আবদুল হাই-আলকানবী আলহিন্দীর মতে-প্রথমোক্ত মতটিই যথার্থ ও গ্রহণযোগ্য। ২১

আল্লামা জাসসাস তাফসির, হাদিস ও ফিক্হ বিষরে গভীর পাণ্ডিত্য অর্জন করার পর ইসলামি জ্ঞান গবেবণা তথা গ্রন্থ রচনার আত্মনিয়োগ করেন। ইসলামের বিভিন্ন শাখায় গ্রন্থ রচনা করে বিশ্বজোড়া সুখ্যাতি কুড়িয়েছেন। তাঁর মূল্যবান সময় ব্যয় করে বেসব মূল্যবান গ্রন্থ রচনা করেছেন তা সত্যিই বিশ্বমানবতার হিদায়াতের অনন্য উৎস হিসাবে বিবেচিত। তাঁর উল্লেখবোগ্য রচনাবলী হলো—<sup>২২</sup>

- ০১. আহকামূল কুরআন (احكام القران) احكام
- ০২. শারহু মুখতাদার্ল কারখী (شرح مختصر الكرخي)
- ০৩. শারহু মুখাতাসার্ত তাহাবী (شرح مختصر الطحاوى)
- ০৪. শারহু জামিউ মুহাম্মাদ (شرح جامع محمد)
- of. किञातून कि जिनूनिन किक्र (کتاب فی اصول الفقه)
- ৩৬. শারহুল আসমাইল হুসনা (شرح الالله الحني)
- ০৭. আদাবুল কাবা (ادب القضاء)
- ০৮. শারহুল জামি আসসগীর (شرح الجامع الصغير)
- ০৯. শারহুল জামি আলকাবীর (شرح الجامع الكبير)

২১, প্রাত্ত

২২, আলভাদদাদ, প্রাণ্ডভ, ১ম খণ্ড, পু. ৪

এ সম্পর্কে সামনে বিস্তারিত আলোচনা উপস্থাপন করবো। (গবেষক)

# আল্লামা জাসসাসের তাফসির পম্থতি

আবু বকর আহমাদ আলজাসাসের সুদীর্ঘ কর্মমর জীবনে অনেক গ্রন্থ রচনা করলেও তাঁর জীবনের অবিস্মরণীয় কীর্ত্তি 'আহকামুল কুরআন' নামক প্রামাণ্য তাফসির গ্রন্থখানি। এ গ্রন্থখানির জন্যই তাঁকে একজন মৌলিক চিন্তাবিদ ও মুজতাহিদ হিসাবে আখ্যায়িত করা হয়। এ গ্রন্থে আল্লামা জাসসাসের কঠোর প্ররিশ্রম নিরবচ্ছিন্ন জ্ঞানামূশীলনের সুস্পই ছাপ পরিলক্ষিত হয়। ফিকহী মাযহাবের দিক থেকে হানাফী মতাদর্শের শীর্বস্থানীয় ইমাম আল্লামা জাসসাস তাঁর তাফসির গ্রন্থে আলকুরআন থেকে বিভিন্ন ফিকহী মাসআলা উদ্ভাবন করার প্রয়াস পেরেছেন। এ গ্রন্থে তিনি আলকুরআনের সকল আয়াতের ধারাবাহিক তাফসির সন্নিবেশ করার পরিবর্তে কেবল আহকাম বা বিভিন্ন ব্যবহারিক নিরম–বিধি সন্দলিত আয়াতসমূহের তাফসির করেছেন। সাথে সাথে কুরআন ও সুনাহর আলোকে ফিকহী মাসআলা মাসায়িলও আলোচনা করেছেন। এতদ্বাতীত এ গ্রন্থে আহকাম সন্দলিত আয়াতাবলী থেকে বিভিন্ন মাসআলা ও প্রশ্নাবলী সম্পর্কে সিন্থান্ত গ্রহণ বিধি–বিধান প্রণয়নের নীতিমালা ও পন্থতি ব্যতিক্রমধর্মী ধারায় উপস্থাপন করার প্রয়াস চালিয়েছেন। তাফসিরখানির ভাষা, বিন্যাস কৌশল ও বর্ণনাশৈলী অসাধারণ। তাফসিরখানি পাঠ করলে জাসসাসের অগাধ পান্ডিত্য ও সূক্ষ বিশ্লেষণ শক্তির প্রমাণ পাওয়া যায়। যেসব বৈশিক্টা তাঁর তাফসির গ্রন্থখানি অনন্য মর্যাদায় বিশ্ব দরবারে ম্বর্ণালী আসনে সমাসীন সেসব অতুজ্বল বৈশিকটাবলী নিম্নে প্রদন্ত হলো–

এ প্রনথখানিতে তিনি আলকুরআনের সকল আয়াতের তাফসির করেননি। কেবল আহকাম বিষয়ক আয়াতাবলীর ফিকহী দৃফিকোণ থেকে ব্যাখ্যা করা হয়েছে। তবে এ প্রনেখ ফিকহ বিষয়ক কিতাবসমূহের বিন্যাস পদ্ধতি অনুসরণের নমুনা পাওয়া যায় না। এ প্রনথ বেহেতু আলকুরআনের আয়াতভিত্তিক ফিকহী আলোচনা, তাই এ প্রনেখ কুরআনের পরম্পরাকেই অনুসরণ করা হয়েছে। এ প্রসজ্ঞো ড. হুসাইন আয়য়াহাবী বলেন : ১৪

"্ৰু এইন দুবি কিন্তু কিন্তু

"يعد هذا التفسير من اهم كتب التفسير الفقهى خصوصا عند الحنفية لانه يقوم على تركير مذهبهم والترجيح له."

উদাহরণ স্বরূপ নিম্নের আয়াতখানি উল্লেখ করা যেতে পারে। আল্লাহর বাণী :<sup>২৬</sup>

«والذين يرمون ازواجهم ولم يكن لهم شهداء الا انفسهم فشهادة احدهم اربع شهادات بالله انه لمن الصدقين. »

২৪. ড. হুসাইন আয়্যাহাবী, প্রাপ্তক্ত, ২য় খণ্ড., পৃ. ৪৩৯

২৫. প্রাত্তক

২৬. আলকুরআল, সুরা নুর, আয়াত : ৬

"এবং যারা তাদের স্ত্রীদের প্রতি অপবাদ আরোপ করে এবং তারা নিজেরা ছাড়া তাদের কোন সাক্ষী নেই, এর্প ব্যক্তির সাক্ষ্য এভাবে হবে যে, সে আল্লাহর শপথ করে চারবার সাক্ষ্য দেবে যে, সে অবশ্যই সত্যবাদী।"

উপরোক্ত আয়াতটি লিয়ানের<sup>২৭</sup> বিধান সম্পর্কিত আয়াত।

এ আয়াতের তাফসির প্রসঞ্জো আল্লামা জাসসাস বিভিন্ন ইমামদের মতামত উল্লেখ করে বলেন : ১৮ ইমাম আবু হানিফা, আবু ইউসুফ ও মুহান্মাদের [র] মতানুসারে কেবল লিআন দারা স্বামী – স্ত্রীর মধ্যে বিচ্ছেদ সৃষ্টি হবে না যতক্ষণ পর্যন্ত না বিচারক উভয়ের মাঝে বিচ্ছেদ করে দেন। ইমাম মালিক ও যুকারের মতে : ১৯ লিআনের দারাই স্বামী স্ত্রীর মাঝে বিচ্ছেদ ঘটবে, এটি বিচারকের করসালার উপর নির্ভরশীল নয়। সুফিয়ান সাওরী ও হাসান বিন সালেহ বলেন : ১০

"لا يجب اللعان اذا كان احد الزوجيين مسلوكا أوكافرا ويجب اذا كان محدودا في قذف." আওযারী বলেন :<sup>৩১</sup>

"لا لعان بين اهل الكتاب ولابين المحدود في القذف وامراته."

আল লাইস বলেন :°2

"فى العبد اذا قذف امرأتة الحرة وادعى انه رأى عليها رجلا: «بلاعنها لانه يحد لها اذا كان اجنيها فان كانت امة او نصرانية لاعنها فى الولد اذا ظهر بها حسل ولا يلاعنها فى الرؤية لانه لا يحدلها والمحدود فى القذف يلاعن امرأته.»

২৭. লিয়ানঃ লিআন (احمان) আরবি শব্দ। এর আতিখানিক অর্থ হলো- বদ লোআ, প্রতিশোধ, ক্রোধ, অসন্তুষ্টি, অভিসম্পাত, অনুগ্রহ বঞ্জিত ইত্যাদি। পরিভাষায় স্বামী কর্তৃক ব্রীয় বিরুদ্ধে যিনার অপবাদ আরোপ করা হলে এবং নিজে ব্যতীত অন্যকোন সাক্ষী না থাকলে এর মোকাদ্দমায় করসালা দেয়ার পদ্ধতিকে ইসলামি শরিত্মতে লিআন (১১১) বলে। অথবা, স্বামী স্ত্রী উভয়কে বিশেষ পদ্ধতিতে কয়েকটি শপথ বাক্য বলাকে শরিআতের পরিভাষায় লিআন বলে। যথন কোন স্বামী তার গ্রীর প্রতি যেনা-ব্যক্তিচায়ের অপবাদ দেয় অথবা সন্তান সম্পর্কে বলে যে, সে তার হক্তজাত সন্তান নয়, অপরদিকে স্ত্রী স্বামীকে মিথ্যাযালী অভিহিত করে দাবি করে যে, তাকে মিথ্যা অপবাদের শান্তি হিসাবে আশিটি বেত্রাঘাত করা হোক। তথন স্বামীকে তার সপক্ষে চারজন সাক্ষী পেশ করতে বলা হবে। যদি সে যথাবিহিত চারজন সাক্ষী উপস্থিত করে, তা হলে জ্রীর প্রতি যেনার হল-বিধান প্রয়োগ করা হবে। পক্ষান্তরে সে চারজন সাক্ষী উপদ্ভিত করতে না পারলে স্বামী-প্রী উত্তয়ের মধ্যে 'লিআন' করালো হবে। প্রথমে স্বামীকে বলা হবে যে, সে আলকুরআনে উল্লিখিত ভাষায় চারবার সাক্ষ্য প্রদান করুক যে, সে এ ব্যাপারে সত্যবাদী এবং পঞ্জমবারে বলুক যে, মিথ্যাবাদী হলে তায় প্রতি আল্লাহ তাআলার অভিসম্পাত বর্ষিত হবে। স্বামী যদি এসব কথা হতে বিরত থাকে তাহলে যে পর্যন্ত নিজের মিধ্যাবাদী হওয়ার কথা স্বীকার না করে অথবা উপরোক্ত ভাষায় পাঁচবার শপথ না করে. সে পর্যন্ত তাকে আটক রাখা হবে। সে যদি মিধ্যাবাদী হওয়ার কথা স্বীকার করে তাহলে তার উপর অপযাদের শান্তি প্রয়োগ করা হয়ে। পক্ষান্তরে যদি পাঁচবার শপথ কয়ে নেয়, তাহলে স্তীর কাছ থেকে আলকুরআনে বর্ণিত ভাষায় পাঁচবার শপথ নেয়া হয়ে। বলি স্ত্রী শপ্থ করতে অধীকার করে তাহলে যে পর্যন্ত সে দামীর কথার সত্যতা দ্বীকার না করে এবং নিজের ব্যতিসারের অপরাধ স্বীকার না করে সে পর্যন্ত তাকে আটক রাখা হবে। এরপ স্বীকার করলে তার উপর ব্যতিসায়ের নান্তি প্রয়োগ করা হবে। পক্ষান্তরে স্ত্রী যদি উপরোক্ত ভাষায় শপথ করতে সম্মত হয়ে যায় এবং শপথ করে নেয়, তাহলে লিআন পূর্ণতা লাভ করবে। এর ফলশ্রুতিতে পার্থিব শান্তির থেকে উভরেই বেঁচে যাবে। পরকালের ব্যাপারে আল্লাহ তাআলা-ই- তাল জানেন। তবে দুনিয়ার জীবনে স্বামী-স্ত্রীর মধ্যে উপল্লোক্ত পদ্ধায় লিআন সংঘটিত হয় তখন তালের সম্পর্ক বিচ্ছিন্ন হয়ে যাবে। তারা একে অপরের জন্য চির জীবনের জন্য হারাম হয়ে যাবে। এমতাবস্থায় স্বামী ক্রীকে তালাক নিয়ে মুক্ত করে নিবে অথবা বিচারক উভয়ের মধ্যে বিবাহ বিজেদ ঘটিয়ে দিতে পারবেন। এই বিজেদের পর তাদের মধ্যে আর কখনো পুনর্বিবাহ হতে পারবে না। বিজ্ঞারিত দেখা যেতে পারে : তাফসির মাআরিফুল কুরআন, সংশ্লিষ্ট আয়াতের তাফসির অংশ

২৮, জাসসাস, প্রাণ্ডক, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৩৭১

২৯. প্রার্ভ

৩০. প্রায়ন্ত

৩১ প্রাতক

৩২. প্রাণ্ডজ

ইবনে শাবরামা বলেন : 00

# "يلاعن المسلم زوجت اليهودية اذا قذفها."

উসমান আলবান্তী বলেন :<sup>৩৪</sup> কেবল স্বামীর লিআনের দ্বারাই স্থাীর সাথে সম্পর্কের বিচ্ছেদ ঘটবে বলে আমি মনে করি না। আমার মতে কেবল তালাকের দ্বারাই উভয়ের মাঝে বিচ্ছেদ ঘটবে। ইমাম শাফেরির [র] মতে :<sup>৩৫</sup>

"کل زوج جاز طلاقة ولزمه الفرض بلاعن اذا کانت مین بلزمها الفرض."
উপরোক্ত মতামত উল্লেখের পর আল্লামা জাসসাস হানাফী মাযহাবের ইমামদের অভিমত প্রতিষ্ঠা করার লক্ষ্যে অন্য ইমামদের উপস্থাপিত অভিমত খন্ডন করে বলেন, লিআন সম্পর্কিত আলবাতানীর অভিমত যুক্তিসংগত নয়। কেননা আমাদের জানা মতে, তাঁর কথার সাথে অন্য কোন ফিকহ শাস্ত্রবিদের সাথে সামঞ্জস্য নেই। অনুরূপ লিআন সম্পর্কে ইমাম শাকেরি [র] যে অভিমত উপস্থাপন করেছেন তাও অন্য কফিহদের উপস্থাপিত অভিমতের বিপরীত, কোন সামঞ্জস্য নেই। অতপর আল্লামা আবু ইউসুফ ও মুহাম্যাদের [র] অভিমত স্বীকৃতি প্রদানের জন্য নিম্নের হাদিস উল্লেখ করেন।

হ্যরত আমর ইবনুল আস [রা] রাসুল [স] থেকে বর্ণনা করেন, রাসুল [স] ইরশাদ করেছেন : ৩৬
اربع من النساء ليس بينهن وبين ازواجهن ملاعنة : البهردية والنصرانية تحت السللم

والحرة تحت المسلوك والمسلوكة تحت الحر."

হ্যরত আমর ইবনে শোআইব তাঁর দাদার সূত্রে বর্ণনা করে বলেন, রাসুল [স] ইরশাদ করেছেন:৩৭
اربع ليس بينهن ملاعنه اليهودية والنصرانية تحت المسلم والمسلوكة تحت الحر والحرة تحت المسلوك."

আল্লামা জাসসাস অধিকাংশ মাসআলা বর্ণনার ক্ষেত্রে হানাকী মাযহাবের পক্ষ থেকে অন্যান্য ইমামের উপস্থাপিত দলিলের উত্তর প্রদান করেছেন। যেমন ওযুর মাসআলায় তিনি ইমাম শাকেরির [র] মতামতের সমালোচনাপূর্বক যলেছেন: ওযুর সময় অজা প্রত্যুক্তা ধারাবাহিকতা রক্ষা করে ধৌত করার ব্যাপারে ইমাম শাকেরি [র] যে মত পোষণ করেছেন তা কিকাহবিদ ও সালকে সালেহীনদের সাথে সামঞ্জস্যশীল নয়। মনে হয় ইমাম শাকেরি [র] জাসসাসের দৃক্তিতে গ্রহণযোগ্য ব্যক্তি নন। এ প্রসঞ্চো ড. হুসাইন আয়্যাহাবী বলেন:

"کان الشافعی فی نظر الجصاص مسن لایعتد برأیه حتی ینعقد الاجهاع بدرنه."
আল্লামা জাসসাস হানাফী মাযহাবের একজন গোড়া সমর্থক ছিলেন। আর এ কারণেই তিনি
নিজের মাযহাবকে প্রতিষ্ঠার জন্য অন্যান্য মাযহাবের কঠোর সমালোচনা করেছেন। এ প্রসঞ্জো
মান্না আলকান্তান বলেন: "

৩৩. প্রায়ক্ত

৩৪, প্রান্তক

৩৫. প্রান্তভ

৩৬, প্রাথজ

৩৭. প্রাণ্ডক

৩৮. ভ. হুসাইন আয্যাহারী, প্রাগুক্ত, পু. ৪৪১

৩৯. মানা আলকান্তান, *মাবাহিস ফি উলুমিল কুরআন,* বৈরত:মুআসসাসাতুর রিসালাহ, দ্বিতীয় সংক্ষরণ, ১৯৯৯ প্র./১৪২০ হি.,পৃ. ৩৭৮

"الجماص يتعصب لمذهب الحنفية تعصبا مسقوتا يحمله التعصب في تفسير الايات وتاويلها انتصارا لمذهبه ويشتد في الرد على السخالفين متعنتا في التأويل بصورة تنفرا القارئ احيانا من متابعة القراة لعباراتة اللاذعه في مناقشة المناهب الأخرى." আল্লামা জাসসাস তাফসির করার ক্ষেত্রে মৃতাবিলী আকিদার দ্বারা প্রভাবিত হয়েছেন বলে প্রমাণ পাওয়া যায়। ড. হুসাইন আযবাহাবী বলেন :80

"كذلك نجد الجصاص يسيل الى عقيدة المعتزلة ويتأثريها فى تفسيره ." মান্না আলকান্তান বলেন :<sup>8)</sup>

"وببد ومن تفسير الجصاص كذلك انه ينحى المعتزلة في العقائد" জাসসাস যে মুতাবিলী আফিদার দ্বারা প্রভাবিত হয়েছিলেন তা মহান আল্লাহর বাণী :82

الاندرك الابهار» "দৃষ্টিসমূহ তাকে পরিবেউন করতে পারে না।" এর ব্যাখ্যার মাধ্যমে প্রমাণ পাওয়া যায়। কেননা তিনি এই আয়াতের তাকসির প্রসঞ্জো বলেছেন, আয়াহর দর্শন অসম্ভব। তিনি সরাসির আয়াহর দর্শনকে অস্বীকার করেছেন। ৪০ অথচ তিরমিয়ি ও সুনানে আহমাদের হাদিসে ইবনে ওমর [রা]—এর এক রেওয়ায়েতে বর্ণিত আছে যে, আয়াহ তাআলা যাদেরকে জায়াতে বিশেষ মর্যাদা দান করবেন, তাদেরকে প্রতিদিন সকাল—বিকাল সাক্ষাৎ দান করবেন। ৪৪ বুখারী শরিকের এক হাদিসেও আছে যে, রাসুল [স] এক চন্দ্রালোকিত রাতে সাহাবিদের সমিতিব্যাহারে উপবিক্ট ছিলেন। তিনি চাঁদের দিকে দৃক্টিপাত করে বললেন, (পরকাল) তোমরা স্বীয় প্রতিপালককে এ চাঁদের ন্যায় চাক্ষ্ম দেখতে পাবে। ৪৫

এমনিভাবে জাসসাসের তাফসিরে হবরত মু্আবিয়া [রা]—এর প্রতি তাঁর অসন্তোধ পরিশক্ষিত হয়। যেমন আল্লাহর বাণী :<sup>86</sup>

«اذن للذين يقاتلون بانهم ظلموا وإن الله على نصرهم لقدير الذين اخرجوا من ديارهم بغير حق.... الذين أن مكناهم في الارض اقاموا الصلاة وأتوا الزكاة وأمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر ولله عاقبة الامور.»

"যুদ্ধের অনুমতি দেরা হলো তাদেরকে যাদের সাথে যুদ্ধ করা হয়, কেননা তাদের প্রতি যুলুম করা হয়েছে; আর আল্লাহ তাদেরকে সাহায্য করতে অবশ্যই সক্ষম; যারা বহিক্ষৃত হয়েছে অন্যায়তাবে তাদের য়য়—বাড়ি থেকে, শুধু এ জন্যে যে, তারা বলে : "আমাদের রব আল্লাহ।" আর আল্লাহ যদি মানুষের একদলকে অন্য দল দিয়ে প্রতিহত না করতেন, তাহলে অবশ্যই ধ্বংস হয়ে যেত নাসারাদের আশ্রম ও গীর্জা, ইয়ায়ুদীদের সিনাগণ এবং মসজিদসমূহ যাতে অধিক পরিমাণে আল্লাহর নাম স্মরণ করা হয়ে থাকে। আর আল্লাহ নিকরই তাকে সাহায্য করেন যে তাকে সাহায্য করে। নিকয় আল্লাহ মহাশক্তিধর, প্রবল পরাক্রান্ত। তারা এমন লোক, যদি আমি তাদেরকে পৃথিবীতে প্রতিষ্ঠা দান করি, তবে তারা নামায কায়েম করবে, যাকাত দেবে, সৎ কাজের আদেশ দিবে আর অসৎ কাজ থেকে বিরত রাখবে এবং নেক কাজের পরিণামতো আল্লাহরই হাতে।"

৪০, ভ. হুসাইন আয়্যাহারী, প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, প. ৪৪১

৪১, মানা আলকাতান, প্রাণ্ডক, পূ, ৩৭৮

৪২. আলকুরআন, সুরা আনআম, আয়াত : ১০৩

৪৩. জাসদাদ, প্রাপ্তক, ১ম খণ্ড, পু. ২০৮

৪৪. মুফতি মুহাম্মাদ শক্ষী, *তাফসির মাআরিফুল কুরআন*, সুরা আলআমের ১০৩ নং আয়াতের তাফসির অংশ দেখা যেতে পারে।

৪৫. প্রাত্তক

৪৬ , আলকুরআন, সুরা হজু, আয়াত : ৩৯-৪১

উপরোক্ত আয়াতে খোলাফায়ে রাশিদুনের কিছু গুণাবলীর কথা উল্লেখ করা হয়েছে। যাদেরকে আল্লাহ তাআলা এ পৃথিবীতে দ্বীন কায়েমের জন্য প্রতিষ্ঠা করেছিলেন। এ আয়াত দ্বারা একথা প্রমাণিত হয় যে, আল্লাহ তাআলা ইমামতের দারিত্ব দিয়েই তাদেরকে পাঠিয়েছিলেন, এর মধ্যে হ্বরত মুআবিয়া রা] কে শামিল করা যায় না। কেননা আয়াতে আল্লাহ তাআলা তাদেরকে মুহাজিরীন বৈশিক্টো বৈশিক্টামন্তিত করেছেন, আর মুআবিয়া রা] মুহাজিরিন ছিলেন না, তিনি এইটি – এর অন্তর্ভুক্ত ছিলেন। ৪৭ অনুরপ্র আল্লাহর বাণী :৪৮

«وعد الذين امنوا وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الارض .....الاية»

"তোমাদের মধ্যে বারা ইমান আনে ও নেক কাজ করে, আল্লাহ তাদেরকে ওয়াদা দিয়েছেন যে, অবশ্যই তিনি তাদেরকে পৃথিবীতে আধিপত্য দান করবেন, যেমন তিনি আধিপত্য দান করেছিলেন তাদের পূর্ববর্তীদেরকে এবং তিনি অবশ্যই সুদৃঢ় করবেন তাদের জন্য তাদের দ্বীনকে যা তিনি তাদের জন্য পছন্দ করেছেন এবং অবশ্যই তিনি তাদের ভয়—ভীতির পরে তা পরিবর্তিত করে দেবেন নিরাপত্তায়। তারা আমারই ইবাদত করবে, আমার সাথে কোন শরিক সাব্যাস্ত করবে না। আর যারা এরপরও নাশোকরী করবে, তারাইতো নাকরমান।"

উল্লিখিত আয়াতে জমিনে যে আধিপত্য ও প্রতিনিধিত্বের কথা বলা হয়েছে, তা মূলত খোলাফায়ে রাশিদুনের চার সদস্যের বেলায় প্রযোজ্য। আল্লাহ তাআলা তাদেরকে সেই দায়িত্ব দিয়েছিলেন। এর মধ্যে মুআবিয়া [রা] কে অন্তর্ভুক্ত করা যায় না, কেননা তিনি ঐ সময় ইমান আনরন করেননি। 8১

"ولايدخل فيهم معاوية لانهم لم يكن مؤمنا في ذلك الوقت"

আল্লাহর বাণী :<sup>৫০</sup>

«وان طائفتان من السؤمنين اقتتلوا فاصلحوا بينهما»

"আর যদি মুমিনদের দু'টি দল পরস্পর যুদ্ধে লিপ্ত হয়ে পড়ে, তবে তোমরা তাদের মধ্যে সন্ধি স্থাপন করে দিবে।" এ আয়াতের তাফসির প্রসঞ্জো জাসসাস বলেন: হ্বরত মুআবিয়া [রা]—এর বিরুদ্ধে হ্বরত আলি [রা] ও তাঁর অনুসারীগণ যারা এ যুদ্ধে অংশগ্রহণ করেছিলেন তাঁরা বিদ্রোহী দলের অন্তর্ভুক্ত।<sup>৫১</sup>

প্রকৃতপক্ষে হযরত আলি ও মুআবিয়া [রা]—এর মধ্যে রাজনৈতিক মতপার্থক্যের প্রেক্ষিতে যে গৃহযুন্ধ সংঘটিত হয়েছিল, সে ক্ষেত্রে হযরত আলি [রা] সত্যপন্থী ছিলেন কিন্তু মুআবিয়া [রা] যে সত্যপন্থী ছিলেন না বরং বিদ্রোহী দলের অন্তর্ভুক্ত ছিলেন বলে জাসসাস [রা] যে অভিমত পোষণ করেছেন তা সঠিক নয়। কেননা সম্মানিত সাহাবিগণের মাঝে কোন বিষয়ে মতপার্থক্য সৃষ্টি হলে সে ক্ষেত্রে একজনকে সত্যপন্থী ও অপরজনকে বাতিলপন্থী বলে রায় দেয়া আহলুস সুনাহ ওয়াল জামাআতের আকিদার পরিপন্থী। তবে এ ক্ষেত্রে মৌনতা অবলন্দন করাই উন্তম। তব কননা তারা মুজতাহিদ ছিলেন। তাই তাঁদের ভুল সিন্ধান্তের সরুন তাদেরকে ভর্তসনা কয়া যাবে না। তব

৪৭, জানদান, প্রাণ্ডক, ৩য় খণ্ড, পূ. ৩২০-৩২১

৪৮. আলকুরআন, সুরা নুর, আয়াত : ৫৫

৪৯. জাসসাস, প্রাগুক্ত, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৪০৬

৫০. আলতুরআদ, *সুরা হজুরাত*, আরাত : ৯

৫১. জাসসাস, প্রান্তক্ত, ৩য় খণ্ড, পু. ৫৩১

৫২. শরহল ফিকাইল আকবার, বৈরতঃ দারতা কুতুব, তা:বি: পু. ২৩-২৪

৫৩. আসকালানী, ফাতহল নারী, বৈদ্ধত : দারুল কুতুব, ১ম খণ্ড, পু. ৫৪২

বস্তৃত আল্লামা জাসসাসের অমর কীর্তি ধর্প আহকামুল কুরআন গ্রন্থখানির ব্যাপারে কিছু সমালোচনা করার সুবোগ থাকলেও এ তাকসির গ্রন্থখানি হানাফী মাযহাবের অনুসারীদের মাঝে বিশেষ প্রশংসা অর্জন করতে সক্ষম হয়েছে। শরিআতের বিধান সম্পর্কিত আলকুরআনের আয়াতসমূহের ব্যাখ্যাদান এবং এ সকল আয়াত হতে প্রত্যক্ষ ও পরোক্ষভাবে যে সকল বিধি–বিধান নির্ণয় করা যায় উহার নির্দেশনার উদ্দেশে গ্রন্থখানি রচিত। এ কারণে পৃথিবীর বহু খ্যাতিমান প্রকাশনা প্রতিষ্ঠান এ তাকসিরখানি প্রকাশ করেছে। এর মধ্যে বৈরুতের দারুল কুতৃব আল ইলমিয়া অন্যতম। বাংলা ভাষায়ও ইতোমধ্যে এটির অনুবাদ প্রকাশিত হয়েছে। ১৯৯১ সালে ইসলামিক ফাউন্ডেশন এটির প্রথম বাংলা অনুবাদ দুই খণ্ডে প্রকাশ করে। পরবর্তীতে গ্রন্থখানির পুন:মুদ্রণের ব্যাপারে তাদের আর কোন উদ্যোগ পরিলক্ষিত না হলে পাঠক মহলের ক্রমাগত দাবির প্রেক্ষিতে খায়রুন প্রকাশনী মে ২০০১ সালে এর ২য় সংকরণ প্রকাশ করেন। পাঠক সমাদৃত, বিশ্বনন্দিত এ তাফসিরখানির বাংলা অনুবাদ করেছেন বাংলাদেশের ইসলামি জীবন ব্যবস্থা প্রতিষ্ঠা সংগ্রামের অন্যতম পথিকৃত, দক্ষসংগঠক, ইসলামি চিন্তাবিদ, সুসাহিত্যিক ও অনুবাদক মাওলানা মুহাম্মাদ আবদুর রহীম রা। বি

অবশ্য তাঁর পারিবারিক সূত্র থেকে জানা যায় যে, মাওলানা আবদুর রহীম [র] জীবনের শেবভাগে নানা কর্ম ব্যুস্তভার মধ্যেও এ কাজটি আঞ্জাম দিচ্ছিলেন অত্যন্ত দক্ষভার সাথে। গ্রন্থখানির অনুবাদ করার প্রাণপণ চেকাঁ করার পরেও তিনি পুরো অনুবাদ সন্পন্ন করে যেতে গারেননি। অর্থেকের কিছু বেশি অংশের অনুবাদ করার পর তিনি এ নশ্বর পৃথিবী ছেড়ে চির বিদার গ্রহণ করেন। কলে ঐকান্তিক প্রচেকাঁ ও আকাঞ্চন থাকা সন্ত্বেও তাঁর অনুবাদ কর্মটি সম্পন্ন হতে পারেনি। তবে তাঁর রেখে যাওয়া অবশিষ্ট অংশের অনুবাদ করার দারিত্বে নিয়োজিত আছেন ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের আরবি বিভাগের প্রফেসর, বর্তমান (২০০২) চেয়ারম্যান ড. মুহান্মাদ কজলুর রহমান। যিনি ইতোমধ্যে একজন আদর্শ শিক্ষক, সকল গবেষক, প্রতিষ্ঠিত লেখক ও বিশিষ্ট অনুবাদক হিসেবে সুখ্যাতি অর্জন করেছেন।

৫৪, মাওলানা আবদুর রহীম [র] ঃ বর্তমান শতকে যে ক'জন মুসলিম মনীষা ইসলামি জীবন ব্যবস্থা প্রতিষ্ঠা অন্দোলনের পাশাপাশি লেখনীর মাধ্যমে ইসলামকে একটি কালজয়ী জীবন দর্শনরূপে তুলে ধরতে পেরেছেন মাওলানা মুহামান আবদুর রহীম [র] তাঁলের মধ্যে অন্যতম। তিনি ১৯১৮ সালে ২ মার্চ [১৩২৫, কাছুন ৮] বর্তমান পিরোজপুর জেলার কাউখালী থানার অন্তর্গত শিয়ালকাঠী গ্রামে জন্মগ্রহণ করেন। ১৯৩৮ সালে ছারছীনা আলিয়া মন্ত্রাসা থেকে আলিম, ১৯৪০ ও ১৯৪২ সালে কলকাতা আলিয়া মাদ্রাসা থেকে ফাযিল ও কামিল ডিগ্রি অর্জন করেন। ১৯৪৩-১৯৪৫ সাল পর্যন্ত তিনি কলকাতা আলিয়া মাদ্রাসায় কুরআন ও হাদিস সম্পর্কে উত্ততন্ত গবেষণায় নিরত থাকেন। ১৯৪৬ সালে তিনি বাংলাদেশে ইসলামি জীবন ব্যবস্থা প্রতিষ্ঠার সংগ্রামে গ্রত্যক্তাবে অংশগ্রহণ করেন। তিনি বাংলাদেশসহ দক্ষিণ-পূর্ব এশিয়া থেকে ইসলামি সম্মেলন সংস্থা (O.I.C)-এর অন্তর্গত ফিফ্ছ একাতেমীয় একমাত্র সদস্য ছিলেন। মাওলান আবনুর রহীন [র] ১৯৭৭ সালে মঞ্চায় অনুষ্ঠিত প্রথম বিশ্ব ইসলামী সম্বেলন, ১৯৭৮ সালে কুয়ালালামপুর-এ অনুষ্ঠিত প্রথম নক্ষিণ-পূর্ব এশীয় ও প্রশান্ত মহাসাগরীয় ইসলামি দাওয়াত সম্মেলন, একই বছর করাচিতে অনুষ্ঠিত প্রথম ইসলামি মহা সম্মেলন, ১৯৮০ সালে কল্পোতে অনুষ্ঠিত আন্ত:পার্লামেন্টারী সম্মেলন এবং ১৯৮২ সালে তেহরানে অনুষ্ঠিত ইসলামি বিপ্লবের ৩য় বার্ষিকী উৎসবে বাংলাদেশের প্রতিনিধত্ব করেন। বাংলা ভাষায় ৬০টিরও বেশি এছ য়চনা করে ইসলামি জ্ঞান চর্চার পথিকৃতের সন্মান কুড়িয়ে নিয়েছেন। প্রকাশিত এছেয় মধ্যে রয়েছে– ইসলামী রাজনীতির ভূমিকা; ২. ইসলামের অর্থনীতি; ও মহাসত্যের সন্ধানে; ৪. বিবর্তন্বাদ ও সৃষ্টিতত্ত্ব; ৫. আজকের চিত্তাধারা; ৬. পাশ্চাত্য সভ্যতার দার্শনিক ভিত্তি; ৭. পরিবার ও পারিবারিক জীবন; ৮. হাদীস সংফলদের ইতিহাস; ৯. সুনাত ও বিদয়াত; ১০, শিরক ও তাওহীল; ১১, নবুয়াত ও গ্রিসালাত; ১২, ইসলাম ও মানবাধিকার; ১৩, নারী; ১৪, কমিউনিজম ও ইসলাম; ১৫. বিজ্ঞান ও জীবন বিধান; ১৬. ইসলামী শরীয়াতের উৎস; ১৭. অপরাধ প্রতিরোধে ইসলাম; ১৮. রাদ্র ও সরকার; ১৯. উদুত জীবদের আদর্শ; ২০. ইক্ষাণের রাজনৈতিক চিতাধারা ইত্যাদি। এছাড়াও তিনি বিশ্বগ্যাত তাকহিনুল কুরআন, ইসলামের যাকাত বিধান, ইসলামের হালাল-হারাম, বিংশ শতাব্দীর জাহিলিয়াত ও আবু বকর আল জাসসাসের ঐতিহাসিক তাফসির গ্রন্থ 'আহকামুল কুরআনসহ' বহু গ্রন্থের অনুবাদক। তাঁর অনূদিত গ্রন্থের সংখ্যা ৬০টির বেশি। ইসলামের মহান বালেন, যুগত্রটা নদীবী ১৯৮৭ সালের ১ অক্টোবর (১৩১৯-১৪ আধিন) ইনতিকাল করেন। ইন্নালিকাহি ওয়া ইন্না ইলাইহি রাজিউন। বিস্তারিত দেখা যেতে পারে: মাওলানা আবদর রহীম-এর আত্মজীবনী গ্রন্থ)

### ইলমে দ্বীনে তাঁর স্থান

আবু বকর আহমাদ আলজাসসাস যাঁর গোটা জীবন অতিবাহিত হয়েছে ইসলামি জ্ঞান গবেষণায়। এ কারণে তিনি সে যুগের শ্রেষ্ঠ ইসলামি জ্ঞান বিশারদ ও হানাকী মাযহাবের চতুর্থ স্তরের ইমাম হওয়ার যোগ্যতা অর্জন করতে পেরেছিলেন। তাঁর সম্পর্কে প্রাক্ত মনীবীদের বক্তব্যে এর প্রমাণ পাওয়া যায়। যেমন—

"هو امام اصحاب ابي عنيفة ت في وقته وكان مشهورا بالزهد."

"তাঁর জীবনকাল অবধি ইমাম আবু হানিকা [র]–এর মাযহাবের অনুসারীদের তিনিই ছিলেন ইমাম এবং তাকওয়া পরহেজগারীতেও বিশেষভাবে খ্যাত ছিলেন।"

- মুহাম্মাদ ইবনে আবদুল বাকী আয়্যারকানী [র] বলেন: ৫৬ "ইমাম আবু বকর আলজাসসাস [র]
  হাদিসের হাফিয় এবং নিশাপুরস্থ হানাফী ইমামদের মুহান্দিস ছিলেন।"
- ইবনে উকলা বলেন : <sup>৫৭</sup> ইমাম আবু বকর আররাবী [র] হাদিসের হাফিয ছিলেন।
- আহমাদ বিন আলি বলেন : ( ) আবু বকর আররায়ী একজন শীর্ষস্থানীর আলিম ছিলেন,
   আলজাসসাস অভিধারই তিনি বেশি পরিচিত।
- ♣ ইবনে কাসিরের মতে:

  <sup>৫৯</sup>

"ركان عابدا زاهدا ورعا- انتهت البه رباسة الحنفية في وقته ورحل البه الطلبة من الافاق."

বস্তুত আল্লামা জাসসাস [র] কঠোর পরিশ্রম ও অসাধারণ প্রজ্ঞার কারণে তাক্ষসির অভিজ্ঞানে নবতর ধারার সংবোজন করতে পেরেছিলেন। অধ্যাপনা ও ইসলামি সাহিত্যে গবেবণার পাশাপাশি তিনি ব্যতিক্রমধর্মী প্রন্থ রচনা করে তাফসিরের ইতিহাসে অমর হয়ে আছেন। তাক্ষসির, হাদিস, কিকহসহ অসংখ্য বিষয়ে গভীর পাঙিত্যের কারণে তিনি দ্বীনি ইলমের যে আঞ্জাম দিয়ে গেছেন তা চিরসমরণীয় হয়ে থাকবে। আহকামুল কুরআনের মত তার অনবদ্য রচনা যুগযুগ বিশ্বমানবতার হিদায়াত ও অনুপ্রেরণার উৎস হয়ে থাকবে।

৫৫. জাসসাস, প্রাণ্ডক, পু. ৪

৫৬. প্রাণ্ডক

৫৭. প্রাণ্ডক

৫৮, প্রাত্ত

৫৯. আলবিদায়া ওয়ান নিহায়া, পৃ. ৩৩৭

# আল্লামা জাসসাসের তাফসিরের নমুনা

প্রায় বার'শ বছর পূর্বে আল্লামা আবু বকর আল জাসসাস 'আহকামুল কুরআন' নামে একটি অনন্য তাফসির গ্রন্থ রচনা করে তাফসির সাহিত্যের ইতিহাসে অম্লান হয়ে আছেন। এ গ্রন্থে তিনি আলকুরআনের হুকুম—আহকাম সম্পর্কিত আরাতসমূহ ব্যাখ্যা—বিশ্লেষণ করে হানাফী ফিকহ অনুসারে সমস্যাবলীর সমাধান দেয়ার প্রয়াস পেয়েছেন। পূর্বেই উল্লেখ করা হয়েছে যে, এই গ্রন্থে তিনি সমস্ত কুরআনের আয়াতের তাফসির পেশ করেনি, বরং এ গ্রন্থে তিনি কেবল আহকাম বিবয়ক আয়াতের তাফসির পেশ করেছেন। যেসব আয়াত বিভিন্ন মাসআলা—মাসায়িলের সাথে সংশ্লিফ কেবল সেসব আয়াতের তাফসির করার একান্তিক প্রচেক্টা এ গ্রন্থে লক্ষণীয়। এখানে তার তাফসিরের কিছু নমুনা উপস্থাপন করা হলো—

#### এক.

আল্লাহর বাণী: 3

«الذين يؤمنون بالغيب ويقيسون الصلاة ومما رزقناهم ينفقون»

"(মুত্তাকী তারা) যারা গায়ব-এর প্রতি ইমান রাখে, সালাত কায়েম করে এবং আমি তাদের যে রুষী দিয়েছি তা থেকে ব্যয় করে।"

আল্লামা জাসসাস উক্ত আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেন, এ আয়াতে সালাত ও যাকাত—এর আদেশ রয়েছে। কেননা এ দুইটি কাজ মুভাকীদের গুণ হিসেবে উল্লিখিত হয়েছে। তাকওয়ার শর্তও হচ্ছে তাই। যেমন يؤمنون بالغيب বা গায়ব—এর প্রতি ইমান বলে আল্লাহ, পুনরুখান ও হাশরের প্রতি ইমান আনাকে বুকিয়েছেন। এতথ্যতীত বৌক্তিক প্রমাণের ভিত্তিতে আরো যা যা বিশ্বাস করা প্রয়োজন তাও তাকওয়ার শর্তের অন্তর্ভুক্ত। কাজেই আয়াতে উল্লিখিত সালাত ও যাকাত কর্যরূপে প্রমাণিত হলো।

তিনি আরো বলেন— اقامة المالة – 'নামায কায়েম কর' কথাটির বিভিন্ন তাৎপর্য বিদ্যমান। বেমন তা সম্পূর্ণ করা, একটি জিনিসকে যথার্থভাবে দাঁড় করে দেয়া, তাকে বাস্তবায়িত করা। বেমন আল্লাহর বাণী : القرن بالقامة "এবং ন্যায়পরায়ণতা সহকারে তোমরা ওজন দাঁড় কর।" আবার কেউ কেউ بقير – এর অর্থ করেছেন তাঁরা আদায় করে'। কেননা সালাতে قيام বা দাঁড়ানো তো কর্তব্য। এ কারণে আদায় করার কথা বুঝানোর জন্য 'তারা কায়েম করে' বলা হয়েছে। সালাতে 'দণ্ডায়মান' ফর্য তাও এ থেকে বুঝা যায়, যদিও 'দন্ডারমান' ছাড়াও সালাতে আরো একটি কর্য রয়েছে। বেমন আল্লাহর বাণী : " من القران "কুরআনের যা পড়া সহজ, তাই তোমরা পড়।' অর্থাৎ নামাযে 'সালাত' বারা সেই নামায বুঝানো হয়েছে যাতে কুরআন পাঠ করা হয়।

আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ৩

আবু বকর আহমাদ আলজাসসাস, আহকায়ুল কুরআন, বৈরত : দারুল কুতুব আলইলমিয়াা, তা:বি:, ১ম খঙ, পৃ. ২৭

অলকুরআন, সুরা আররাহমান, আয়াত : ৯

আলবুরাআন, সুরা মুযায়াখিল, আয়াত : ২

আর আল্লাহর বাণী : " ومما رزقناهم بنفقون» 'আমি তাদের যে রুবী দিরেছি তা থেকে ব্যর করে'। সন্দোধনের তাৎপর্যে এই অর্থ নিহিত রয়েছে যে, –এর অর্থ হচ্ছে, অর্থ ব্যয় ফরব। তা আল্লাহর হক হিসেবে ধার্যকৃত ব্যয় যেমন যাকাত ইত্যাদি। কেননা অন্যত্র আল্লাহ বলেন : ৬

«وانفقوا من ما رزقناكم من قبل ان يأتى احدكم الموت»

"আর আমি তোমাদেরকে যা দান করেছি তা থেকে ব্যয় কর, তোমাদের মধ্যে কারও মৃত্যু আসার পূর্বে।"

আল্লাহ অন্যত্র বলেন : وانفقرا في بيل الله (তামরা আল্লাহর পথে ব্যর কর'। আল্লাহ আরো বলেন : والذين يكتزون الذهب والفضة ولاينفقونها في بيل الله.... (আর বারা স্বর্ণ ও রৌপ্য পুঞ্জীকৃত করে রাখে, তা আল্লাহর পথে ব্যয় করে না।....

উপরোক্ত আয়াতগুলোতে যাকাত প্রদান করার কথা বলা হয়েছে। এই 'ব্যর'—এর কথা সালাত—এর সাথে একত্রিত ও পাশাপাশি রেখে বলা হয়েছে। আর সালাত য়েহেতু কর্ম, তাই এই ব্যরটাও যে কর্ম তা সুস্পইতাবে প্রমাণিত হয়। আর তা আল্লাহর ইমানের কথা বলার পর বলা হয়েছে বলে সে ব্যরটা ইমানের মতই গুরুত্বপূর্ণ হয়ে গেছে। এই ব্যর হচ্ছে মুন্তাকীদের অন্যতম গুণ পরিচিতি। সালাত ও যাকাত উভয়িট যে কর্ম তা এভাবেও বুঝা যায় য়ে, 'সালাত' শব্দটি যখন সিকাত ও শর্তহীনভাবে ব্যবহৃত হবে, তখন তা থেকে সর্বজন পরিচিত কর্ম সালাতই বুঝা বাবে। যেমন আল্লাহর বাণী : " اقم العالم المالية العالم المالية العالم المالية العالم (তামরা কর'। অন্যত্র আল্লাহ বলেন : 'তামরা সালাতসমূহের প্রতি বহুবান হও, বিশেষ করে মধ্যবর্তী সময়ের সালাতের প্রতি'।

এখানে পালাত শব্দ বলে যখন করব সালাত বুঝানো হয়েছে, তখন এই انفاق বা ব্যর বলতে করব ব্যামকে বুঝাবে। আর ব্যর করতে বলা হয়েছে আল্লাহর দেয়া রিষিক থেকে। তা থেকে বুঝা বার 'রিষিক' নাম হতে পারে কেবল با ما আনিষিপ রিষিকের। নিষিপ রিষিক এ পর্যায়ে ধর্তব্য নয়। যা যুলুম কিংবা অপহরণ করা হয়েছে, তা রিষিকের অন্তর্ভুক্ত নয়। কেননা তা আল্লাহ তাকে রিষিক হিসেবে দেননি। তা রিষিক হলে তা ব্যয় তরাও বৈধ হবে, অন্যকে দান করাও সজাত হবে। তা দিয়ে আল্লাহর সানিধ্য লাভের আশা করাও অসমীচীন হবে না। কিন্তু মুসলিম সমাজ এ ব্যাপারে একমত যে অপহরণকৃত মাল দ্বারা সাদক। করা হারাম।" এ প্রসজো রাসুল [স] বলেছেন: ১২ এ এন এই ১০ এই ১

'অপহৃত মালের সাদকা কবুল হয় না'।

থ. আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ৩

অলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ১০

৭, আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ১৯

৯. আলকুরআন, সুরা তাওবা, আয়াত : ৩৪

৯. আলকুরআন, সুরা ইসরা, আয়াত : ৭৮

১০. আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ২৩

১১. জাসসাস, প্রান্তক, ১ম খণ্ড, পু. ২৮

১২ আলহাদিন, উদ্ধৃত : আহকামূল কুরআন, ১ম খণ্ড, পু. ২৮

# দুই.

আল্লাহর বাণী: >৩

«واذقانا المسجدوا لادم فسجدوا» 'আর যখন আমি আদমকে সিজদা করার জন্য ফিরিশতাদের বললাম, তখন তারা সকলেই সিজদা করলো।'

আল্লামা জাসসাস বলেন, এ আয়াত থেকে বুকা যায় যে, সিজদা করার আদেশ করে আল্লাহ আদম [আ]—এর প্রতি সম্মান প্রদর্শন করতে চেয়েছেন। তার মর্যাদা বৃদ্ধিই লক্ষ্য ছিল। আর এ কারণেই ইবলিস বলেছিল: ১৪ «أسجد لين خلقت طينا. قال اربيتك هذا الذي كرمت على»

"আমি কি সিজদা করবো তাকে, যাকে আপনি মাটি থেকে সৃষ্টি করেছেন? আপনি কি লক্ষ্য করেননি, এতে করে আপনি আমার উপর তাকে বেশি সম্মানিত করে দেবেন?"

ইবলিস একথা বলে প্রকারান্তরে জানিয়ে দিল যে, সে আদমকে সিজদা করছে না। কেননা আদমকে সিজদা করার জন্য আল্লাহর এই আদেশ দ্বারা আদমকে অধিক মর্যাদা ও সন্মান প্রদান করা হবে। আদমকে কিবলার স্থানে দণ্ডায়মান করে সিজদাকারীদেরকে সিজদা করার আদেশ করা হলে তাতে আদমের মর্যাদা দানের কোন ব্যাপার হতো না, যাতে করে ইবলিসের হিংসা হওয়ার কোন কারণ হতো। যেমন কাবাকে কিবলা হিসেবে নির্দিক্ট করা হয়েছে, তার প্রতি মুখ করেই তো সালাত আদায় ও সিজদা করা হয়, তাতে কাবার কোন মর্যাদা হয় না। একথাও বলা হয়েছে যে, আদমের শরিআতে সৃক্টির জন্য সিজদা করা বৈধ ছিল। সক্তবত সেই শরিআতি বিধান হয়রত ইউসুফ [আ] পর্যন্ত কার্যকর ছিল। এর ফলে তাদের মধ্যে সন্মান পাওয়ার অধিকারী ব্যক্তিদের জন্য সাধারণভাবেই সিজদা করা হতো। তাঁর প্রতি সন্মান—মর্যাদা ও মাহাত্ম প্রদর্শনই হতো এর উদ্দেশ্য। যেমন মুসাফাহা—করমর্দন ও মুআনাকা—গলায় গলায় মেলানো। অথবা তা ছিল হাতে চুমা দেয়ার পর্যায়ের কাজ। হাতে চুমা দেয়া বৈধ হওয়া সন্দর্কে হালিস বর্ণিত আছে। যদিও তা অপছন্দ করার বর্ণনাও আছে। তবে সন্মান ও মর্যাদা প্রদর্শনের জন্য সিজদা করা মানসুখ বা রহিত হয়ে গেছে হাদিস দ্বারা। ১৫ হাদিসখানি হয়রত আয়েশা, জারির ও আনাস [রা] থেকে বর্ণিত, রাসুল সে৷ এরশাদ করেছেন :১৬

"ما ينبغي لبشر ان يسجد لبشر ولو صلح لبشر ان يسجد لبشر الامرت السرأة ان تسجد لزوجها من عظم حقد عليها."

"কোন ব্যক্তির জন্য কোন ব্যক্তিকে সিজদা করা সমীচীন নয়। কোন ব্যক্তির পক্ষে যদি অপর কোন ব্যক্তিকে সিজদা করা ন্যায়সজ্ঞাত হতো, তাহলৈ আমি নি:সন্দেহে স্ত্রীর প্রতি স্বামীকে সিজদা করার আদেশ দিতাম। কেননা স্ত্রীর উপর স্বামীর তো অনেক বড় অধিকার আছে।"\_\_

১৩, আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ৩৪

আলকুরআন, সুরা ইসরা, আয়াত : ৬১-৬২

১৫. জাসসাস, প্রাথক, ১ম খণ্ড, পু. ৩৭

১৬. আলহাদিস, উদ্ধৃত : আহকায়ল কুরআন, ১ম খণ্ড, পু. ৩৭

# তিন.

আল্লাহর বাণী: ১৭

«ماننسخ من اية أو ننسها نات بخير منها أومثلها»

"আমি কোন আয়াত রহিত করলে কিংবা ভুলিয়ে দিলে তার চেয়ে উত্তম অথবা তার সমত্ল্য কোন আয়াত আনয়ন করি।"

আল্লামা জাসসাস বলেন, ফিকাহবিদগণ মুতাআখখিরীন—এর কেউ কেউ মনে করেছেন যে, আমাদের নবি মুহাম্মাদ [স]—এর শরিআতে নুসুখ বা বাদ করে দেয়া নেই। নুসুখ পর্যায়ে যেসব কথা বলা হয়েছে, তা হয়রত মুহাম্মাদ [স]—এর পূর্ববর্তী সকল নবি—রাসুলের শরিআত রদ হয়ে যাওয়া সম্পর্কিত কথা। যেমন শনিবারের উৎসব, কাবার দিক ব্যতীত অন্য দিকে ফিরে সালাত আদায়, কেননা আমাদের নবি হলেন সর্বশেষ নবি ও রাসুল। তাঁর প্রবর্তিত শরিআত কিয়ামত পর্যন্ত স্থারী থাকবে। উক্ত কথা যে ব্যক্তি বলেছেন তিনি আরবি ভাষা ও সাহিত্যে বিশেষ ব্যুৎপত্তি ও দক্ষতার অধিকারী ছিলেন, যা এখন সংরক্ষিত নয়। ফিকহ, উসুলে ফিকহও তাঁর আয়ত্তাধীন ছিল। তাঁর আকিদাও সঠিক ছিল, নিছক অনুমানের ভিত্তিতে কথা বলতেন না। তাঁর পরিচয় সকলের জানা ছিল না। তাই এ কথাটি প্রকাশের সুযোগ পাননি এবং তাঁর পূর্বেও কেউ এ ধরনের কথা বলেনি। তবে একথা সত্য যে, প্রাচীন ও পরবর্তীকালে মুসলিম উন্মাহ পূর্ববর্তী দ্বীনের ও শরিআতের মানসুখ হওয়া অনেক কিছুই একত্র করে আমাদের উপর এমনভাবে চাপিয়ে দিয়েছেন, যা কেউ সন্দেহও করেনি। আর তার ব্যাখ্যা—বিশ্লেষণ উপস্থাপন করারও সুযোগ পায়নি।

আল্লাহর বাণী । اون به শব্দটির অর্থ আমরা বিদান্দিত করদাম। এ থেকে গঠিত نوب । অর্থ বিদান্দিত ঋণ। যেমন আল্লাহর বাণী : ১৮

১৭, আলকুরআদ, সুরা বাকারা, আয়াত :১০৬

১৮. আলকুরআন, সুরা ভাওবা, আয়াত : ৩৭

আল্লাহর বাণী : من المنابع ا

আল্লামা জাসসাস বলেন, অনেকের মতে হাদিস দ্বারা কুরআন মানসুখ হওয়া জায়েব নয়। কেননা সুনাত আর যাই হোক, তা কুরআনের চেয়ে অধিক কল্যাণকর হতে পায়ে না। এ কথাটি যিনি বলেছেন, তিনি খুব চিন্তাতাবনা করে কথা বলেছেন বলে মনে হয় না। এর বিভিন্ন কায়ণ রয়েছে। য়েমন— পাঠের দিক দিয়ে ও ১০০ বা সুসংবল্খতার দিক দিয়ে কুরআনের তুলনায় অধিক কল্যাণকর, এই অর্থ গ্রহণযোগ্য নয়। কেননা ১০০ এর মুজিযা হওয়ার ক্লেত্রে মানসুখকারী ও মানসুখ পুইটিই সমমানের। দ্বিতীয়ত মুতাকান্দেমীন এ ব্যাপারে ঐকমত্য হয়েছেন য়ে, ১০০ উপস্থিত নেই। কেননা তাদের কথা দু'টি কথার একটিকে ভিভি করে হয়েছে। হয় বোঝা হালকাকরণ কিংবা কল্যাণময়তা। আর তা সুনাত দ্বারাও হতে পায়ে। যেমন হতে পায়ে কুরআনে দ্বারা। তাদের কেউ বলেননি য়ে, পাঠের কথাই বুঝিয়েছেন। অতএব উপয়েক্ত আয়াত থেকেই একথা প্রমাণিত হয় য়ে, সুনাত দ্বারা কুরআনের আয়াত মানসুখ হওয়া জায়েয়।

### চার.

আল্লাহর বাণী :<sup>২২</sup>

«ان الذين يك بن ما انزلنا من البين والهدى» "আমার নাবিল করা উজ্জ্বল নিদর্শন ও জীবন বিধান যারা গোপন করে রাখবে…"। আল্লামা জাসসাস বলেন, এ আয়াতটি দ্বীনি ইলম প্রকাশ করা ও ব্যাখ্যা–বিশ্লেষণের মাধ্যমে লোকদের মাঝে ছড়িয়ে দেয়াকে একান্ত কর্তব্য বলে ঘোষণা করে এবং তা গোপন করতে প্রবলভাবে নিবেধ করে। আল্লাহ তাআলা অন্যত্ত বলেছেন : ২০

«ان الذين يكتسون ما انزل الله من الكتاب ويشترون به ثمنا قليلا»

"আর যারা আল্লাহর নাবিল করা কিতাব গোপন করে রাখে এবং তদ্বারা সামান্য মূল্য কয় করে..।" জাসসাস বলেন, আর বেসব বিষরের উপর অকাট্য দলিল এসেছে, অকাট্য দলিল যা যা নি:সন্দেহে ও অকাট্যভাবে প্রমাণ করে অনিবার্যভাবে, তাও অবশ্যই বয়ান ও প্রকাশ করতে হবে, তা গোপন করে রাখা পরিহার করতে হবে। কেননা আল্লাহ তাআলা তাঁর নাবিল করা যুক্তি প্রমাণ ও হিদায়াতের বিধান গোপন করতে অত্যন্ত কঠোর ভাষায় নিষেধ করেছেন। তাঁর এই ঘোষণায় সেইসব আইন–বিধানই শামিল, যা সপষ্ট দলিলের ভিভিতে প্রমাণিত এবং যা সেসব দলিলের

১৯. আলকুরআন, সুরা হাকারা, আয়াতাংশ : ১০৬

২০. আলকুরআন, সুরা আনফাল, আয়াত : ৬৬

২১. জাসসাস, প্রাতক, ১ম খণ্ড, পু. ৭১-৭২

২২, আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ১৫৯

২৩, আলকুরআন, সুরা আলে ইমরান, আয়াত: ১৮৭

ভিডিতে উদ্ধাবিত। <sup>২৪</sup> কেননা যে কাজ করা একজন লোকের নিজের কর্তব্যরূপে নির্ধারিত সে কাজ করে কোন পারিশ্রমিক পাওরার অধিকার থাকতে পারে না। তা গ্রহণ বৈধও হতে পারে না। ঠিক যেমন দ্বীন—ইসলাম কবুল করার পর কোন গারিশ্রমিক কোন ইসলাম গ্রহণকারী যান্তি পেতে পারে না। এই মর্মে বর্ণিত আছে যে, এক ব্যক্তি রাসুল [স]—এর কাছে এসে বলল : আমি আমার লোকদেরকে একশটি ছাগল দিরেছি, যেন তারা ইসলাম গ্রহণ করে। একথা শুনে রাসুল [স] ছাগলগুলো লোকটির নিজের কাছে কিরিয়ে নিতে বললেন। এরপর তারা যদি ইসলাম ত্যাগ করে তবে আমরা ওদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করবো। 'যারা আল্লাহর নাযিল করা কিতাব গোপন করে রাথে এবং তার বিনিমর সামান্য মূল্য গ্রহণ করে' আল্লাহর এই কথাটি অন্য দিক দিরে দ্বীন প্রচারের কাজে বা তা গোপন করে পারিশ্রমিক গ্রহণ উভরকেই নিষিদ্ধ করে দিয়েছেন। কেননা তার বিনিমর সামান্য মূল্য ক্রম করে কথাটি বিনিমর সর্বদিক দিরেই নিষিদ্ধ করে দিয়েছেন। অভিধানে শুমে পারিশ্রমিক গ্রহণ সক্র্ণ না জারেয। আর 'তবে তারা তাওবা করেছে, নিজেদের সংশোধন করেছে এবং গোপন করা ইলম বয়ান ও প্রকাশ করা শুন্ধ করেছে' কথাটি প্রমাণ করে যে, গোপন করা থেকে তাওবা হবে তা প্রকাশ ও বয়ান করার কাজের মাধ্যমে। গোপন করার অপরাধের জন্য শুধু লজ্জিত হওয়া বা অনুতল্ত হওয়া তওবার জন্য কিছুই যথেফ নয়। ২৫

# পাঁচ.

আল্লাহর বাণী : والفلك التي تجرى في البحر بنا ينفع الناس» "আর নৌকা-জাহাজ, যা بري همموريا الفلك التي تجرى الفلك التي تبعري المناس» "আর নৌকা-জাহাজ, যা সমুদ্রে জনকল্যাণমূলক পণ্যাদিসহ চলাচল করে...।"

আল্লামা জাসসাস বলেন, আলোচ্য আয়াত দ্বারা, প্রমাণ হয় যে, নদী সমুদ্রে চলাচল করায় কোন দোষ নেই। চাই সে চলাচল বোল্থা হিসাবে হোক বা ব্যবসায়ী হিসাবে হোক বা বৈষয়িক কোন কল্যাণার্জনের জন্য হোক। কেননা আয়াতে কল্যাণকর জিনিসের কথা বলা হয়েছে। তাতে কোন এক প্রকারকে জন্যান্য প্রকার সফর থেকে আলাদা করে বিশেষভাবে নির্দিষ্ট করে দেয়া হয়নি। আল্লাহর বাণী : ২৭ هـو الـذي يـــــــر كم في البحر والبحر» "তিনিই আল্লাহ যিনি তোমাদেরকে স্থলভাগে ও নদীসম্মুখে পরিজমণ করিয়েছেন।" তিনি আরো বলেন : ২৮

«ربكم الذي يزجى لكم الفلك في البحر لتبتغوا من فضله»

"তোমাদের রব তিনিই, যিনি তোমাদের জন্য নদী-সমুদ্রে নৌকা-জাহাজ চালান, যেন তোমরা তাঁর অনুগ্রহের সন্ধান করতে পার।" এসব আয়াতে আন্তর্জাতিক ব্যবসায়-বাণিজ্যের কথা বলা হয়েছে। যেমন আল্লাহ অন্যত্র বলেন :<sup>২৯</sup>

«فاذا قضيت الصلراة فانتشروا في الارض وابتغوا من فضل الله»

২৪. জাসসাস, প্রান্তক্ত, ১ম খণ্ড, পু. ১২১

২৫, প্রাণ্ডক, পু. ১২২

২৬. আলকুরআন, সূরা বাকারা, আয়াত : ১৬৪

২৭, আলকুরআন, সুরা ইউসুস, আয়াত : ২২

২৮. আলকুরআন, সুরা ইসরা, আয়াত : ৬৬

২৯. আলকুরআন, বুরা জুনআ, আয়াত :১০

"যখন সালাত সমাপত হয়ে যাবে, তখন তোমরা জমিনে ছড়িয়ে পড়বে এবং আল্লাহর অনুগ্রহ অন্বেবণ করবে।" আল্লাহ আরো বলেন:ত «لیس علیکم جناح ان تبتغرا فضلا من ربکم»

"তোমাদের পালনকর্তার অনুগ্রহ অন্বেষণ করায় তোমাদের কোন পাপ নেই"।

সাহাবিদের একটি জামাআত থেকে বর্ণিত আছে যে, নদী-সমৃদ্রে চলাচলের মাধ্যমে ব্যবসায়-বাণিজ্য করা সন্দূর্ণ বৈধ। অবশ্য হ্যরত ওমর ইবনুল খাভাব [রা] নদী-সমৃদ্রে যুদ্ধ-বিগ্রহ চালাতে নিষেধ করেছেন মুসলমানদের প্রতি রেহের বশবতী হয়ে। ইবনে আব্বাস [রা] থেকে বর্ণিত আছে যে, তিনি বলেছেন, নদী-সমৃদ্রে তোমাদের কেউ যেন জল্যানে আরোহণ করে চলাচল না করে। যদি তা করতেই হয়, তাহলে যেন যোদ্ধা হিসেবে কিংবা হাজী হিসাবে বা উমরাকারী হিসেবে করে। সন্তবত এটা তার একটা পরামর্শ কিংবা জল্যানে আরোহী সম্পর্কে তার মনে একটা তীতি ছিল, সে কারণে একথা বলেছেন। নবি [স] থেকে বর্ণিত অন্য একটি হাদিসে বলা হয়েছে যে, যা মুহান্মদ ইবনে বকর আলবসরী, আবু দাউদ সাঈদ ইবনে মানসুর, ইসনাইল ইবনে যাকারিয়া, মুতরাফ, বাশার, আবু আবদুল্লাহ, বিশির ইবনে মুসলিম, আবদুল্লাহ ইবনে উমর সূত্রে বর্ণিত হয়েছে, নবি [স] এরশাদ করেছেন :°

"। দুন্দুর ।। তেন্দুর নিচে আগুন রয়েছে এবং সে আগুনের নিচেও সমুদ্র রয়েছে।"

### হ্র.

আল্লাহর বাণী: ৩২

«انما حرم عليكم السيتة والدم ولحم الخنزير وما اهل به لغير الله»

"নিক্রই আল্লাহ তোমাদের উপর হারাম করেছেন মৃত জন্তু; রক্ত, শৃকরের গোশত এবং এমন জিনিস যা জবাইর সময় আল্লাহ ছাড়া অপর কারোর নাম উকারিত হয়েছে।"

আল্লামা জাসসাস বলেছেন, আয়াতে 

- া বলতে শরিআতের দৃষ্টিতে মৃত জন্তু বুঝিয়েছেন, যা জবাই করা হয়নি। জীব-জন্তু অনেক সময় শ্বাস রুন্ধ হওয়ার কায়ণে মারা যায়, য়ায় মৃত্যুর কোন কায়ণ মানুষ ঘটায়িন। অবশ্য অনেক সময় আবার মানব সৃষ্ট কায়ণেও হয়ে থাকে। যখন মানুষ মুবাহ নিয়মে জবাই কয়ায় উদ্দেশে তার মৃত্যুর কোন কায়ণের সৃষ্টি কয়েনি। জন্তুর মৃত্যু যদি আল্লাহর কয়া কোন কাজের দয়ুন হয়ে থাকে, তাও হায়াম হবে। যদি আময়া একথা জানি য়য়, হায়াম-হালাল, নিবেধ ও মুবাহ ইত্যাদি আমাদের কাজ কর্মের সাথে সম্পর্কিত। আমাদের ছাড়া অন্য কায়ের কাজের সাথে শরিআতের এসব বিধি-বিধান সম্পর্কিত হয় না। কেননা মানুষকে অন্যের কাজ থেকে বিয়ত রাখা সজাত নয়। কোন কাজের জন্য আদেশও কয়তে পায়েন না। কেননা তার অর্থ কখনই যুক্তিসজাত হতে পায়ে না শ্রোতাদের কাছে। তাতে হায়াম-হালালকরণ

৩০, আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ১৯৮

৩১. আলহাদিদ, উদ্ধৃত: আহকামূল কুরআন, ১ম খণ্ড, পু. ১২৯

৩২, আলকুরআন, সুরা বাকারা, আরাত : ১৭৩

শব্দ ব্যবহার হতে পারে, যদিও তা প্রকৃত নয়। বরং তা হারামকরণের হুকুমের তাগিদের দলিল হয়ে যায়। তা মুনাফা বা ফারদা লাভের সব দিকই পরিব্যাপত হয়। এ কারণে আমাদের হানাফী ফিকাহবিদগণ বলেছেন, মৃত জন্তু দ্বারা কোনরূপ উপকার নেয়া জারিয় নয়। নিজেদের পালিত কুকুর ও যখমকারীকেও খাওয়ানোও জারিয় নয়। কেননা তাও এক ধরনের উপকার লাভ। অথচ আল্লাহ তারালা প্রাণীকে শর্তহীনভাবেই হারাম করেছেন। মূল মৃতটাই হারাম। এই নিবেধের হুকুমের উপর অত্যন্ত জোর দেয়া হয়েছে। ফলে তার এক বিন্দু জিনিসি থেকেও কোন প্রকার উপকার গ্রহণ বৈধ নয়। তবে মানবার যোগ্য কোন দলিল দ্বারা কোন জিনিস বিশেষভাবে নির্দিষ্ট করা হলে তিনু কথা। নবি [স] থেকে বর্ণিত হাদিস মৃত মাছকে এই সাধারণ হারামকরণ থেকে আলাদা করে দিয়েছে। পশুপালও এ পর্যায়ে গণ্য বলে তা মুবাহ। তা আবদুর রহমান ইবনে যায়েদ ইবনে আসলাম তার পিতার কাছ থেকে তিনি ইবনে উমর থেকে বর্ণনা করেছেন, রাসুল [স] এরশাদ করেছেন :তা

"احلت لنا مبتتان ودمان فاما البيتتان فالجراد والسبك واما الدمان فالطحال والكبد."
"দুই প্রকার মৃত জন্তু ও রক্ত আমাদের জন্য হালাল করে দেয়া হয়েছে। মৃত জন্তুর মধ্যে রয়েছে
পজাপাল ও মাছ। আর রক্তের মধ্যে রয়েছে তিল্লি ও কলিজা।"

#### সাত.

আন্নাহর বাণী: ৩৫

«ليس البر ان تولوا وجوهكم قبل المشرق والمغرب»

"পূর্ব এবং পশ্চিম দিকে তোমাদের মুখ ফিরানোতে কোন পুণ্য নেই।"

বলা হয়েছে, আল্লাহ তাআলা আলোচ্য আয়াতে ইয়াহুদী ও খ্রিস্টানদের লক্ষ্য করে বলেছেনে, তারা যখন কিবলা পরিবর্তনকে মেনে নিতে পারল না, অস্বীকার ও অগ্রাহ্য করলো, তখন আল্লাহ তাআলা জানিরে দিলেন যে, পূর্ণমাত্রায় পুণ্যশীলতা হচ্ছে আল্লাহর আনুগত্য স্বীকার করা, তাঁর আদেশ পালন ও অসুনরণ । পূর্ব কিংবা পশ্চিমে মুখ করে দাঁড়িয়ে যাওয়াটাই কোন পুণ্যশীলতা নয়, যদি তা আল্লাহর আদেশ পালন ভিত্তিক না হয়। আর এক্ষণে আল্লাহর আনুগত্য হচ্ছে আল্লাহর আদেশানুযায়ী কাবার দিকে মুখ করা। কেননা কাবা ছাড়া অন্য কোন দিকে মুখ করে দাঁড়ানো মানসুখ হয়ে গিয়েছে। অন্য কোনদিকে মুখ করলে আল্লাহর আদেশ অমান্য করা হবে। আল্লাহর বাণী : তা

"বরং পুণ্য আছে কেউ ইমান আনকা আল্লাহর উপর, আখিরিতের উপর।" বলা হয়েছে এখানে একটি শব্দ উহা রয়েছে। প্রকৃত অর্থ হচ্ছে ان البرير من اصن بالله –এও বলা হয়েছে যে, এ আয়াতের বক্তব্য হচ্ছে, প্রকৃত পুণাশীলতা হচ্ছে সেই ব্যক্তি, যে আল্লাহ ও পরকালের প্রতি ইমান

৩৩. জাসসাস, প্রাহুক্ত, ১ম খহু, পৃ. ১৩০

৩৪. আলহাদিদ, উদ্ধৃত : আহকামূল কুরআন, ১ম খণ্ড, পু. ১৩৪

৩৫. আলফুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ১৭৭

৩৬, প্রাণ্ডক

এনেছে। যেমন কবি খানসা বলেন ;<sup>৩৭</sup>

# "ترتع مارتعت حتى اذا دكرت فانما هي اقبال وادبار."

আল্লাহর বাণী: " وأتى السال على حبد» "প্রকৃত পুণ্যশীল সেই ব্যক্তি যে, আল্লাহর ভালবাসার কারণে ধন–সম্পদ দান করবে।" আরাতের على حبه –এর দু'টি অর্থ হতে পারে। প্রথমত, ধন–সম্পদের মুহাক্রাতের কথা বলা হয়েছে। অর্থাৎ ধন–সম্পদের মারা–মুহাক্রাত থাকা সত্ত্বেও তা দান করে। আল্লাহ অন্যত্ত্ব বলেছেন : ত

«لن تنالوا البرحتى تنفقرا مما تحبون»

"তোমরা কখনো পুণ্য লাভ করতে পারবে না যে পর্যন্ত না নিজেদের প্রিয়বস্তুর থেকে ব্যয় করবে।"

আয়াতের দ্বিতীয় অর্থ বলা হয়েছে দান করার ভালবাসা। অর্থাৎ দান করার সময় অসন্তুক্ত হবে না। হাা, আরো একটা অর্থ হতে পারে, আর তা হলো আল্লাহ তাআলার মুহাব্বাত। যেমন অন্য আয়াতে আল্লাহ বলেন :80

# «قل ان كنتم تحبون الله فاتبعوني»

"আপনি বলে দিন : যদি তোমরা প্রকৃতই আল্লাহকে ভালবাস তবে আমার অনুসরণ কর।" আল্লামা জাসসাস বলেন, এক সাথে এই সব কয়টি অর্থ ও বক্তব্য হতে পারে। তবে নবি [স]—এর থেকে যে হাদিস বর্ণিত আছে তাতে মনে হয়, এখানে ধন—সম্পদের ভালবাসার কথাটাই মূল বক্তব্য। হাদিসটি জাবির ইবনে আবদুল হামিদ উমরাতা ইবনুল কাকা আবু হুরাইরা [রা]—এর সূত্রে বর্ণিত হয়েছে। তিনি বলেছেন, রাসুল [স] কে জনৈক ব্যক্তি প্রশ্ন করলো, হে আল্লাহর রাসুল! কোন্ দান সাদকা অতীব উভাম? তিনি উভারে বললেন : 85

"ان تصدق وانت صحيح تخشى الفقر وتأمل الغنى ولا تسهل حتى اذا بلغت الحلقوم قلت لفلان كذا ولفلان كذا وقد كان لفلان"

"তুমি সাদকা করবে এ অবস্থায় যে, তুমি সুস্থা–সবল, তুমি দারিদ্রাকে ভয় পাও, ধন–ঐশ্বর্বের আশা পোষণ করছ। আর তুমি অপেক্ষা করবে না সেই মুহূর্তের, যখন প্রাণটা কণ্ঠনালী পর্যন্ত উঠে এসেছে বের হয়ে যাওয়ার জন্য। আর তখন তুমি বলতে থাক: অমুককে এত অমুককে এত আর অমুকের পাওনা ছিল ইত্যাদি।

৩৭, উদ্ধৃত: জাসসাস, প্রাগুক্ত, ১ম খণ্ড, পূ. ১৬০

৩৮, আগবুদাআন, সুরা বাকারা, আরাত : ১৭৭

৩৯. আলকুরআন, সুরা আলেইমরান, আয়াত : ৯২

৪০. আলকুরআন, সুরা আলেইমরান, আয়াত : ৩১

৪১. আলহাদিস, উদ্ধৃত; লাসসাস, প্রাত্তক, ১ম খণ্ড, পূ. ১৬০

### আট.

আল্লাহর বাণী :<sup>8২</sup> «كتب عليكم القصاص فى القتلى» ইত্যাকাডে তোমাদের প্রতি কিসাস ফরয করা হয়েছে।"

আল্লামা জাসসাস বলেন, এটি একটি ষয়ংসম্পূর্ণ ও পূর্ণাক্তা কথা। এর পরে যা মূল আয়াতে বলা হয়েছে, তার কোন প্রয়োজন পরে না, তা বলা না হলেও পূর্ণ তাৎপর্য পাওয়ার কোনরূপ অসুবিধা হতো না। এতটুকু বলে শেষ করলেও তাতে ব্যবহৃত শব্দ থেকে তার তাৎপর্য সহজেই বুকা বেত। আর এর বাহ্যিক অর্থই এ কথা বুকারে দেয়ে যে, সকল নরহত্যার ক্ষেত্রে কিসাস কার্যকর করা মুমিনের কর্তব্য। আর কিসাস হচ্ছে – "ان يفعل به مثل ما فعل به المنازعة ال

"একজনের সাথে যে আচরণ কেউ করেছেন, তার সাথে সেইরূপ আচরণ করা। "আরবি ভাবায় বলা হয়— افتین اثر فلان "অমুকে যেমন করেছে তার সাথে সমান সমান তেমনই কর।" যেমন আল্লাহর বাণী: 8°

«فارتدا على اثارهما قصصا»

"অতপর তারা দু জনই নিজেদের পায়ের চিহ্ন দেখে দেখে পুনরায় ফিরে গেল।"

আলোচ্য আয়াতের « کتب علیک » অর্থ তোনাদের প্রতি ফর্য করা হয়েছে। যেমন অন্য আয়াতে 

" । বারা রোযা ফর্য করা হয়েছে। উক্ত আয়াতে মুমিনদের উপর কিসাস 
ফর্য করা হয়েছে, যখন তারা হত্যাকাণ্ড ঘটাবে। এই কিসাস সকল নিহত ব্যক্তির হত্যাকারীর 
উপর কার্যকর হবে। কেননা 'নিহত' কথাটি সাধারণ ও ব্যাপক। বিশেষভাবে লক্ষ্য হচ্ছে 
হত্যাকারীরা। কেননা হত্যাকাণ্ড ঘটলে সে কাজের কর্তা হবে হত্যাকারী। তাই প্রত্যেক 
হত্যাকারীর উপরই 'কিসাস' কার্যকর হতে হবে। তা অস্ত্র য়রা ইচ্ছাপূর্বক হত্যাকারীর উপরই 
জারী হবে, সব হত্যাকারীই সমান ও নির্বিশেষে দণ্ডনীর। নিহত ব্যক্তি যেই হোক, ক্রীতদাস 
হোক, যিন্মি হোক, পুরুষ হোক, নারী হোক। কেননা মূল আয়াতে ব্যবহৃত দুল্লা। 'নিহত' শব্দটি 
এই সবকেই অন্তর্ভুক্ত করে। আয়াতে সম্মোধন যদিও মুমিনদের প্রতি, নিহতের জন্য 'কিসাস' 
কার্যকর করা তাদের উপর বাধ্যতামূলকভাবে কর্তব্য। তার অর্থ এই নয় যে, মুমিন ব্যক্তি নিহত 
হলেই 'কিসাস' করতে হবে না। না, সে অর্থ নয়। ব্যবহৃত শন্দের সাধারণ ও নির্বিশেষ তাৎপর্য 
অনুসরণ করাই আমাদের কর্তব্য বিশেষীকরণের দলিল না পাওয়া পর্যন্ত। আর এ আয়াতে কোন 
কথা নেই। 

কথা নেই। 

স্বিত্য বিসাস' করতে হবে না, এমন 
কথা নেই। 

কথা নেই। 

স্বিত্য বিসাস' করতে হবে না, এমন 
কথা নেই। 

স্বিত্য করাত বিসাস করতে হবে না, এমন 
কথা নেই। 

স্বিত্য করাত বিসাস করতে হবে না, এমন 
কথা নেই। 

স্বিত্য করাত বিসাস করতে হবে না, এমন 
কথা নেই। 

স্বিত্য করাত বিসাস করতে হবে না, এমন 
কথা নেই। 

স্বিত্য করাত বিসাস করতে হবে না, এমন 
কথা নেই। 

স্বিত্য করাত বিসাম করতে হবে না, এমন 
কথা নেই। 

স্বিত্য করা হালেক আরুর হালেক 
স্বার্য করে বিসাম করতে হবে না, এমন 

কথা নেই। 

স্বিত্য করা হালেক 
স্বিত্র করা 
স্বিত্র

৪২, আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ১৭৮

৪৩. আলকুরআন, সুরা কাহাফ, আয়াত: ৬৪

৪৪, জাসসাস, প্রান্তক, ১ম খণ্ড, পু. ১৬২-১৬৩

#### **94.**

আল্লাহর বাণী :80

«كتب عليكم اذا حضر احدكم الموت ان ترك خير الوصية للوالدين والاقربين بالمعروف حقا على المتقين. »

"যখন তোমাদের কারো মৃত্যুর সময় উপস্থিত হয় সে যদি কিছু ধন–সম্পত্তি রেখে যায়, তবে তার জন্য ইনসাফের সাথে পিতা–মাতা ও নিকট–আত্মীয়দের জন্য অসিয়াত করা বিধিবল্ধ করা হলো। মুভাকীদের জন্য এটি একটি কর্তব্য।"

আল্লামা জাসসাস আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেন, পূর্ববর্তী ফিকাহবিদদের থেকে যে বর্ণনা এসেছে, তাতে দেখা যায় যে, আয়াতের "خبر" শদের অর্থ হচ্ছে— ধন—সম্পদ। এ বিষয়ে কোন মততেদ নেই। তবে এই ধন—সম্পদ কতটুকু হলে তাতে অসিয়াত করা ফরয, এ বিষয়ে মতপার্থক্য বিদ্যমান। হযরত আলি [রা] থেকে বর্ণিত আছে যে, তিনি তার এক আযাদ করা ব্যক্তির রোগাক্রান্ত অবস্থায় তার ঘরে গেলেন। তখন তার মালিকানায় সাত অথবা ছয়শত দিরহাম নগদ মুদ্রা মওজুদ ছিল। সে বলল : 'আমি অসিয়াত করবো না।' হযরত আলি [রা] বললেন, না। কেননা আল্লাহ তাআলা তো বলেছেন: ৪৬ ان ترك خبرا 'বলি বেশি কিছু রেখে যেতে থাকে।' আর তোমার এই ছয়শত কি সাতশত দিরহাম কোন বেশি কিছু সম্পদ নয়। আলি [রা] থেকে অপর এক বর্ণনায় বলা হয়েছে : ৪৭ শানা বিশ্ব বিশ্ব বিশ্ব বিশ্ব হাজার দিরহাম হলে অসিয়াত, তার কম হলে তা তো দৈনন্দিন খয়চের সম্পদ মাত্র।

হ্যরত ইবনে আব্বাস [রা] বলেছেন :86

# "لاوصية في ثمان مائة درهم"

"আটশত দিরহামে কোন অসিরাত নেই।" হবরত আয়েশা [রা] অসিয়াত করতে ইচ্ছুক এক মহিলাকে বলেছিলেন, 'না, তুমি অসিয়াত করবে না। লোকেরা বলেছে, সে মহিলার সন্তানাদি ছিল। আর তার মাল ছিল খুবই সামান্য। তিনি জানতে চাইলেন, তার সন্তান করটি? বলল, চারটি। বললেন, তার কত মাল আছে? বলল, তিন হাজার। যেন সে তালের কাছে স্বীয় অক্ষমতা প্রকাশ করেছেন। তখন হবরত আয়েশা [রা] বললেন, এ মাল তো ভাল পরিমাণের। ইবরাহিম নাখায়ী বলেছেন, সম্পদের পরিমাণ হাজার দিরহাম থেকে কমের দিকে পাঁচশত দিরহাম হলে অসিয়াত করা যাবে। <sup>85</sup>

৪৫. আলফুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ১৮০

৪৬, প্রাণ্ডক

৪৭. আলহাদিস, উদ্ধৃত: আসমান, আহকামূল কুরআন, প্রাণ্ডজ, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৯৯

৪৮. আলহাদিস, উদ্ধৃত: জাসসাস, *আহকামুল কুরআন*, প্রাণ্ডক, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৯৯

৪৯. বিভায়িত দ্র: জাসসাস, প্রাত্তক, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৯৯

#### দশ.

আল্লাহর বাণী :<sup>৫০</sup>

«يايها الذين امنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم لعلكم تتقون» "হে ইমানদারগণ! যারা ইমান এনেছ! তোমাদের উপর রোযা ফর্য কর হলো যের্প কর্য করা হয়েছিল তোমাদের পূর্ববর্তী লোকদের উপর, যেন তোমরা মুব্তাকী হতে পার।"

আল্লামা জাসসাস বলেছেন. كالذين من قبلك আল্লাহর এ বাণীতে দিনের সংখ্যা বুঝাবার মতো কিছু নেই। সিয়ামের পরিচিতি, নিয়ম—কানুনও কিছু বলে দেয়া হয়নি, সময়ও নির্ধারণ করা হয়নি, শব্দ ছিল অসপই। পূর্বের লোকদের রোবার সময়টা ও সংখ্যাটা বিদি আমরা জানতে পারতাম, তাহলে তার মাধ্যমে আমরা আমাদের জন্য করা রোযার নিয়ম—পরিচিতি জানতে পারতাম, খুমের পরে কোন্ কাজ নিবিন্ধ তাও জানা বেত। কলে আমাদের পূর্ববর্তীদের রোযার পরিচিতি জানবার জন্য শব্দের বাহ্যিক অর্থ ব্যবহারের কোন উপায়ই আমাদের জন্য ছিল না। তাই এর পরেই আল্লাহ বলেছেন : اباما معلودات – 'গণ্য কিছু দিন'। কম সংখ্যক বা বেনি সংখ্যক দিন বুঝাবার জন্য এরূপ বলা খুবই সঞ্চাত। এর পরে আল্লাহ আয়াতের ধারাবাহিকতায় বলেন : <sup>৫১</sup>

«شهر رمضان الذي انزل فيه القران هدى للناس وبيئت من الهدى والفرقان فمن شهد منكم الشهر فليصمه»

'রমযান মাস, এ মাসেই কুরআন নাবিল করা হয়েছে, যা মানুবের জন্য হিদায়াত, সংপথের স্পষ্ট নিদর্শন এবং সত্যাসত্যের পার্থক্যকারী। সুতরাং তোমাদের মধ্যে যে এ মাস পাবে সে যেন এ মাসে রোযা রাখে।"

এ আয়াতে রোযার দিনের সংখ্যা ও সমর নির্দিন্ট করা হয়েছে এবং এই মাসকাল ধরে রোযা রাখার নির্দেশ দেয়া হয়েছে। ইবনে আবু লাইলা থেকে এই তাৎপর্যেরই বর্ণনা পাওয়া গেছে। ইবনে আক্ষাস ও আতার বর্ণনায় এই পাওয়া গেছে যে, 'নির্দিন্ট সংখ্যক দিন' – এর তাৎপর্য হলো প্রতি মাসে তিন দিনের রোযা। রমযান সংক্রান্ত এ আয়াত নাবিল হওয়ার পূর্বে তাই ছিল। পরে এ আয়াত দারা তা মানসুখ হয়ে গেছে। আল্লাহর বাণী:

"রম্যান মাসে তোমাদের কেউ রোগাক্রান্ত কিংবা সফরে থাকলে অন্য দিনগুলোই হবে তার সময়।" জাসসাস বলেছেন, এ আয়াতের বাহ্যিক অর্থের দৃষ্টিতে রোগী ও বিদেশ যাত্রীর পক্ষে রোযা ভজা করার অনুমতি রয়েছে। রোযা তার জন্য ক্ষতির কারণ হোক, আর নাই হোক, কিন্তু আমরা একথা জানি যে, রোযা রাখা রোগীর জন্য ক্তিকর না হলে তার জন্য এই সুযোগ নয়। তার জন্য রোযা না রাখার অনুমতি নেই। তা

৫০. আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ১৮৩

৫১. আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ১৮৫

৫২, আলকুরআন, সুরা ঘাফারা, আয়াত : ১৮৪

৫৩. জাসসাস, প্রান্তক, ১ম খণ্ড, পু. ২১২

#### পরিজেদ : ২

# আবুল লাইস আসসামারকান্দী

জিনা : ৩১০ হি.; নৃত্যু: ৩৯৬ হি.]

আলকুরআনের তাফসির রচনা করে যাঁরা ইতিহাসের স্বর্ণালী আসনে সমাসীন হয়েছেন, তাঁদের মধ্যে হিজরি চতুর্থ শতাব্দীর আবুল লাইস নসর বিন মুহাম্মাদ বিন ইবরাহিম আসসামারকান্দী অন্যতম মুফাসসির মনীযা। সনদভিন্তিক তাকসির রচনায় যাঁদের অবদান ইতিহাসে স্বর্ণোজ্জ্বল অধ্যায় হিলেবে স্মরণীয় হয়ে থাকবে চিরকাল তাঁলের মধ্যে অসাধারণ পাণ্ডিত্যের অধিকারী, সুবিজ্ঞ আলিম, তাফসির, হাদিস, ফিকহ, ইতিহাস ও ধর্মতত্ত্বের বিভিন্ন শাখায় গ্রন্থ রচনায় পারদর্শী, সর্বোতমুখী প্রতিভার অধিকারী, ক্ষণজন্ম প্রথিত্যশা ইমাম আল্লামা সামারকালীর নাম সকলের শীর্বে। তার সময়ে অন্যান্য জ্ঞান গবেষণার পাশাপাশি তাফসির অভিজ্ঞানের দিগন্ত সম্প্রসারিত হয়। এর ফলে বিভিন্ন ধারা ও দৃফিভজির আলোকে তাফসির রচনার প্রবণতা দেখা দেয়। বিশেষত আছার, রায়, আফিদা ও সুফি দৃষ্টিভঞ্জার আলোকে তাফসির রচনায় সে যুগের প্রখ্যাত আলিমগণ আতানিয়োগ করেন। আল্লামা সামারকান্দীর নিরশস পরিশ্রম ও নিরবচ্ছির জ্ঞান গবেষণার অমর কীর্তি 'বাহরুল উলুম' তাফসির গ্রন্থখানি অধ্যয়ন করলে এর প্রমাণ পাওয়া যায়। তার তাফসিরখানি মুসলিম মিল্লাতের হিদায়াত ও প্রেরণার উৎস হিসেবে বিশ্বব্যাপী উজ্জ্বল আলো বিকীরণ করছে। কুরআন ব্যাখ্যায় কালজয়ী এই মুকাসসির আহলুস সুনাত ওয়াল জামাআতের আফিদা প্রতিষ্ঠার প্রয়াসে ব্যাপুত ছিলেন। তাঁর কালাতিক্রমী চিন্তাধারা, কুরআন, হাদিস ও ফিকহ বিষয়ে অনন্য পথ নির্দেশনা কালের গঙি পেরিয়ে আজও মুসলিম মিল্লাতের কাছে সমভাবে সমাপৃত হচ্ছে। তিনি মেধা, মনন ও রচনাশৈলীর অনন্য ছোঁয়ায় জ্ঞানের পরিমভলকে বিকশিত করতে সমর্থ হয়েছিলেন। মুসলিম বিশ্বে খ্যাতি অর্জনের সাথে সাথে যুগ যুগান্তরের জ্ঞানপিপাসুদের জ্ঞানতৃষ্ণা নিবারণের জন্য অফুরন্ত জ্ঞান সম্ভার ও সাহিত্যকীর্তি রেখে গেছেন। এ রচনা সামগ্রীর মাধ্যমে তিনি দ্বীনকে সমুনুত ও সত্যকে সুউচ্চ করার প্রয়াস চালিয়েছেন। সাবলীল ও অলংকারপূর্ণ দ্যোতনায় আলকুরআনের তাফসির রচনায় তাঁর ভূমিকা উজ্জ্বল জ্যোতিক্ষের ন্যায় সমুজ্জ্বল হয়ে থাক্বে।

### জীবনকথা

আবুল লাইস আসসামারকালী হিজারি ৩০১ সালে খোরাসানের অন্তর্গত সামারকাল নামক

للناس اخرهم جنة • وجنة الدنيا سمرقند

'মানুষের জন্য আরেকটি জান্নাত রয়েছে,

আর দুনিয়ার জান্লাত হলো সামারকান।

এ শহরে প্রাকৃতিক পরিবেশ বিদ্যমান থাকায় জ্ঞান চর্চায় জীলাভূমিতে পরিণত হয়। ফলে আলিম, ফিকাহবিদ, সুফি সাধক, ধর্মতত্ত্বিদ ও জ্ঞানপিণাসুদের অতীষ্ট লক্ষ্যস্থল হিসাবে গণ্য হয়। মুহামদ ইবনে আহমদ সামারকান্দী, মুহামদ ইবনে উসমান সামারকান্দী ও ইসহাক সামারকান্দী এই শহরেই জনুগ্রহণ করার ফলে এ শহয়েয় গুরুত্ব ও মর্যাদা আরো বৃদ্ধি পায়।

ব্রিভারিত দ: তাফসির সামারকান্দী, ১ম খণ্ডা

এ শহরটি সামারকান্দীর জনোর পূর্ব থেকেই ইসলামি শিক্ষা সংস্কৃতির প্রসিদ্ধ শহর হিসেবে পরিচিত ছিল। শহরটি প্রাকৃতিক
মনোরম দৃশ্যাবলী দ্বারা পরিবেটিত ছিল। ইয়াকৃত আলহামুবী এ শহরকে ভূম্বর্গ হিসেবে উল্লেখ করে জনৈক কবির কবিতার উদ্ধৃতি
দিয়ে বলেশ:

জ্ঞান–বিজ্ঞানের প্রসিন্ধ নগরীতে এক রক্ষণশীল দ্বীনি পরিবারে জন্মগ্রহণ করেন। কেউ কেউ তাঁর জন্মসাল ৩১০ হিজরির কথা বলেছেন। সামারকান্দীর প্রকৃত নাম নসর। পিতার নাম মুহাম্মাদ। পারিবারিক নাম আবুল লাইস। তাঁর বংশপরম্পরা সম্পর্কে শামসুদ্দিন যাহাবী বলেন :°

শনসর বিন মুহাম্মাদ বিন ইবরাহিম আসসামারকালী আততাওয়ী আলবলখী আলহানাকী।' তবে সামারকালী মুফাসসিরের চেয়ে ককীহ হিসেবেই বেশি পরিচিতি লাভ করেন। এই পরিচিতির কারণ সম্পর্কে জীবনী লেখকগণ একটি ঘটনা উল্লেখ করেছেন। ঘটনাটি হলো সামারকালী করেণ সম্পর্কে জীবনী লেখকগণ একটি ঘটনা উল্লেখ করেছেন। ঘটনাটি হলো সামারকালী করেণ সম্পর্কে জীবনী লেখকগণ একটি ঘটনা উল্লেখ করেছেন। ঘটনাটি হলো সামারকালী ব্যার্থিতা প্রমাণের শিমিন্তে রাসুল [স]—এর রওযা মোবারকে রাব্রি যাপন করলেন। ঐ রাব্রিতে তাঁর সাথে রাসুল [স]—এর বিয়ারত ঘটে। নবি [স] উক্ত কিতাবটি হাতে নিয়ে বললেন: "হে ককীহ! তুনি তোমার কিতাবটি হাতে নাও।" এ কথা শুনে তার অকস্মাৎ ঘুম ভেঙে যায়। আর এরপর থেকেই রাসুলের দেয়া এই উপাধিতে সমধিক প্রসিন্থ লাভ করেন এবং তাঁর মূল নাম ঢাকা পড়ে যায়। ই নবির [স] প্রাপ্ত এই উপাধিতে কেউ তাকে ভাকলে তিনি আনন্সবোধ করতেন। সামারকান্দে জন্মের কারণে তাঁকে সামারকান্দীও বলা হয়। তবে ড. হুসাইন আয্বাহাবীর মতে, তিনি এন উপাধিতে ভূবিত হন। অবশ্য এই উপাধিটি আবুল মানসুর আলমাতুরিদীর। বাতিলপন্থীদের আন্ত মতবাদের অসারতা প্রমাণ করে আহলুস সুন্নাহ ওয়াল জামায়াতের আকিদা প্রতিষ্ঠায় অনন্য কৃতিত্বের কারণে লোকেরা তাঁকে এ উপাধিতে ভূবিত করেন।

আল্লামা সামারকালীর পারিবারিক শিক্ষায়তনে প্রাথমিক শিক্ষার হাতেখড়ি ঘটে। প্রাথমিক শিক্ষা সমাপিতর পর তিনি সমকালীন বিখ্যাত শিক্ষা প্রতিষ্ঠানে নানা বিষয়ে জ্ঞানার্জনের নিমিত্তে গমন করেন। শিক্ষার্জনের ধারাবাহিকতার খলিল ইবনে আহমাদ —এর কাছ থেকে ইলমূল হাদিস ও ফিক্হ বিষয়ে জ্ঞানাহরণ করেন। এরপর তিনি বলখে গমন করে তৎকালীন বিখ্যাত আলিম মুহাম্মদ ইবনে কদল আলবলখীর কাছ থেকে ইলমূততাফসিরে পাণ্ডিত্য অর্জন করেন। এছাড়াও তিনি সমকালীন বিখ্যাত আলিমদের থেকে তাফসির, হাদিস, ফিক্হসহ বিভিন্ন বিষয়ে ব্যুৎপত্তি অর্জন করে।

২. সামারকালী, বাহরুল উলুম, বৈরুত : দারুল কুতুব আলইলমিয়াা, তা:বি:, ১ম খণ্ড, পু. ২১

যাহাবী, সিয়ার আলামিদ দুবালা, বৈরত : মুআসসাসাত্র রিসালাহ, ১৯৯২ খ্রি., ১৬ শ খণ্ড, পৃ. ৩২২

৪. প্রাত্ত

৫. সামারকানী, প্রান্তক্ত, ১ম খণ্ড, পু.

৬. ড. হসাইন আয্যাহারী, আততাফসির ওয়াল য়ুফাসসিরুন, পাকিস্তান : এলারাতুল কুয়আন ওয়াল উলমুল ইসলামিয়া, ১৯৮৭
 থি./১৪০৭ হি., ১ম খণ্ড, পৃ. ২২৪

৭. ইমাম মাতুরিলী বামারকান্দের অধিবাসী। তিনি কবে কখন জন্মহণ করেন তা জানা যায় না। তবে যে তিনি ৯৯৪ খ্রি./৩৩৩ হিজরিতে ইনতিকাল করেন তার উল্লেখ পাওয়া যায়। ইমামূল হলা, ইমামূল মূতাকাল্লিমিন, রাইসু আহলিস সুনাহ ওয়াল জামাআত ও ইলমূল হলা ইত্যালি উপাধিতে তাঁকে ভূষিত করা হয়। অনুরপ তাঁকে আনসারীও বলা হয়। তিনি ধর্মতন্ত্রের নাত্রিনী শাখার প্রধান। মাতুরিদ সামারকান্দের একটি মহল্লাহর নাম। তিনি আলআশআরীর সমসাময়িক ছিলেন, কিছু আলআশআরী তাঁর অপেকা অয় কিছুলিন পূর্বে ৩৩০/৯৪১ সালের কাহাকাহি সয়য় ইনতিকাল কয়েন। তিনি জানের বিভিন্ন শাখায় প্রায় ২০টি গ্রন্থ রচনা কয়েন। তল্লাধ্যে আন্তর্গরে বার্ত্তির বিভাগর ত্রেন্ত্রিক দেখা যেতে পারে: অয়ণ্রপ্রের্থণ অভিসন্তর্গত ৬৬ প্রধায়া

৮, মুকান্মাত্ত তাহকীক, পু. ৭

কাসিম বিন কাতলুবাগা বলেন : تفته ابو الليث على جعفر الهندارانى আবুল লাইস সামারকান্দী আবু জাফর আলহানদাওয়ানী থেকে ফিকহ বিবয়ে জ্ঞানার্জন করেন। মুহাম্মাদ বিন আবদুল্লাহ বিন মুহাম্মাদ বিন বলখী তাকে ছোট হানিকা (حنيفة الصغير) বলে ভাকতেন। তিনি তাফসির হাদিসের পাশাপাশি তর্কবিদ্যায়ও গভীর জ্ঞানার্জন করেন। সমকালীন সমাজে একজন বিশিষ্ট তর্কবিদ হিসেবে তাঁর পরিচিতি ছিল। তাঁর জ্ঞান ও প্রজ্ঞার সংবাদ দুত চারদিকে ছড়িয়ে পড়লে দেশের প্রত্যন্ত অঞ্চল থেকে অসংখ্য জ্ঞানপিপাসুর আগমন ঘটে। তারা তাঁর থেকে দ্বীনের বিভিন্ন বিষয়ে জ্ঞানার্জন করেন। তাঁর শিক্ষাখীর মধ্যে লোকমান ইবনে হাকিম, মুহাম্মদ ইবনে আবদির রহমান ও নাঈম আল খতিবের নাম বিশেবতাবে উল্লেখযোগ্য। ১০

আল্লামা সামারকালী আমৃত্যু জ্ঞান গবেষণায় নিজেকে উৎসর্গ করেছিলেন। সমকালীন সমাজে তিনি তাফসির, হাদিস ও ফিকহ শাস্ত্রের একজন খ্যাতিমান পণ্ডিত ছিলেন। ইসলামি জ্ঞানের বিভিন্ন বিষয়ের পারদর্শিতার কারণে তাঁর সুনাম—সুখ্যাতি সেকালের মানুষের মুখে মুখে বিরাজ করতো। তিনি ইসলামের বিভিন্ন শাখায় বেশ কিছু গ্রন্থ রচনা করে গেছেন। যা মুসলিম মিল্লাতের জন্য আজও হিদায়াত ও প্রেরণার উৎস হিসাবে বিবেচিত হচ্ছে। তাঁর উল্লেখযোগ্য গ্রন্থগুলোর মধ্যে রয়েছে—

- বাহারুল উলুম (بحر العلرم) : এটি সামারকান্দী তাফসির বিষয়ক রচনা। মুসলিম সমাজে এটি 'তাফসির আবু লাইস সামারকান্দী' হিসেবে বেশি পরিচিত। ১১ কুরআনের তাফসিরের ক্ষেত্রে এ তাফসিরে তিনি সনাতন পন্ধতি অনুসরণ করেছেন।
- ২. কিতাবুন নাওয়াবিল ফিল ফিকহ (كتاب النوازل ني الغقي): এটি তাঁর ফিকহ বিবয়ক রচনা।
  ৩৭৬ হিজরিতে এ কিতাবটির লেখার কাজ সম্পন্ন করেন। এ গ্রন্থে তিনি সমকালীন
  বিশেষজ্ঞ ফিকাহবিদদের রিওয়ায়িত সন্নিবেশ করেন। মুহাম্মদ ইবনে সাজা, মুহাম্মদ ইবনে
  মুকাতিল ও আবু বকর আলইসহাক এসব ফিকাহবিদের অন্যতম। তিনি গ্রন্থটির সূচনা বক্তব্যে
  বলেন: ১২

# "الحمد لله على نعمته التي لاتحصى"

খাবানাতুল ফিকহ (خزانة النفة): এটিও তাঁর ফিকহ বিষয়ক গ্রন্থ। তবে আদনাবীর
তাবাকাতুল মুফাসসিরিন গ্রন্থে এ কিাতবখানির নাম খাবানাতুল আকমাল (خزانة الاكسل)
বলে উল্লেখ করা হয়েছে। এ গ্রন্থে ফিকহ বিষয়ক মাসআলা সংকিপতাকারে বর্ণনা করা
হয়েছে। এ গ্রন্থটির সম্পাদনার দায়িত্বে ছিলেন ড. সালেহ আদদীন। এটি মিসর থেকে
প্রথমবারের মত এক খণ্ডে প্রকাশিত হয়। লেখক সূচনা বক্তব্যে বলেন :>৩

# الحمد لله رب العالمين

৯. শামসুদ্দিন যাহাবী, প্রাণ্ডক, ১৬শ খণ্ড, পূ. ১৩১

১০. প্রান্তক, পু. ৮

১১. বাহাবী, প্রান্তক্ত, ১ম খণ্ড, পু. ২২৪

১২, হাজী বলিকা, কাশফুম যুনুন, বৈরত : দারুল কিকর, ১৯৮২ খ্রি., ২য় খণ্ড, পু. ১৯৮১

১৩, প্রাহত

৪. তান্বিহুল গাফিলীন (تَبِهُ الْغَافِلِينَ): এক খণ্ডে সমাপ্ত সামারকালীর এ গ্রন্থটি ওয়ায নসিহাত ও বিভিন্ন উপদেশমূলক বাণী দ্বারা সজ্জায়ন করা হয়েছে। এ গ্রন্থে সর্বমোট ১৪ টি অধ্যায় রয়েছে। গ্রন্থটির গুরুত্ব বিবেচনা করে সমকালীন চাহিদা মেটানোর জন্যে কারসি ও তুর্কী ভাষায় এর অনুবাদ করা হয়। এটি মিসর, কলকাতাসহ জনেক দেশ থেকে প্রকাশ পায়। গ্রন্থটি সম্পর্কে হাফিয যাহাবী বলেন : ১৪ "কিতাবটিতে জনেক মাওযু হাদিস রয়েছে। তবে গ্রন্থটি সাধারণ পাঠকের জন্য জনেক উপকারী ও ফলপ্রদ।" গ্রন্থটির সূচনা বক্তব্য হচ্ছে—

# الحدد لله الذي هدانا لكتابه ..... الخ.

- ক. বুস্তানুল আরিকীন (بــــان العارئين): হাদিসের আলোকে বিরচিত শরিআতের বিভিন্ন
   রুকুম–আহকাম ও আদাব–শিফাচার সম্পর্কিত বর্ণনা এ গ্রন্থে গ্রন্থাবন্ধ করা হয়েছে। ১৫০টি
   অধ্যায়ে বিভক্ত এ গ্রন্থটি সর্বপ্রথম তান্মিছুল গাফিলীন (تنبين الغائلين) –এর প্রান্তটীকায়
   প্রকাশিত হয়।১৫
- ৬. মুকাদ্দিমাহ ফি বায়ানিল কাবাইর ওয়াস সাগাইর (مقدمة في ببان الكبائر والصفائر):
  কবিরা ও সগিরা গুনাহ সম্পর্কিত আলোচনায় সমৃদ্ধ এটি সামারকান্দীর প্রসিদ্ধ মুকাদ্দিমা
  প্রন্থ। অনেকে এ প্রন্থের তায়্য রচনা করেছেন। এদের মধ্যে জুননুন ইবনে আহমাদ, শায়খ
  আহমাদ, শায়খ মুসলেহ উদ্দিন মুস্তকা ইবনে যাকারিয়া, জিবরিল ইবনে হাসান প্রমুখের নাম
  বিশেষভাবে উল্লেখ্য। তায়াগুলোর মধ্যে মুসলেহ উদ্দিনের আততাওহিদ নামের ভাষ্যপ্রন্থটি
  সর্ববৃহৎ ভাষাগ্রন্থ। এছাড়া আবদুল ওয়াহহাব ইবনে আহমাদ আলউসমানী আলআনসারী এ
  প্রন্থটির একটি কাবায়পের নাম রাখেন। নামটি হচ্ছে—

# البنح المعظمة في نظم مسائل المقدمة

بسم الاله ربنا مبتديا \* والحدد لله المعظم تاليا. - প্রকা বক্তব্য হচ্ছে

- ৭. মুখতালাফ আর রিওয়াইয়য়াহ (مختلف الرواية) এক খণ্ডে সমাপত এ গ্রেক্থে সামারকালী হাদিস
  বিষয়ক অনেক মতানৈকয়পূর্ণ বর্ণনা সন্নিবেশ করেছেন। জানা যায় এয় একটি কাবয়রূপ ব্যাখ্যা
  গ্রেক্থেও রয়েছে। গ্রন্থটির সূচনা বক্তবয় হচ্ছে

  الحد للدالـتفرد بذاته ١٠٠٠
- ৮. কিতাবু উরুনিল মাসায়িল (كتاب عيون السائل): এ কিতাবখানির নাম কেবল আল্লামা আদনাবী তাঁর তাবকাতুল মুকাসসিরিন গ্রেখে উল্লেখ করেছেন। এছাড়া অন্য কোন গ্রেখে এ কিতাবটির উল্লেখ পাওয়া যার না। ১৭
- ৯. কিতাবু তাসিসুন নাযায়ির (كتاب تأبيس النظائر): এ কিতাবখানির নামও কেবল আল্লামা আদনাবী উল্লেখ করেছেন। অন্য কেউ উল্লেখ করেননি। ১৮

১৪. বুজাবুল মাতবুজাত, ১ম খণ্ড, পৃ. ১০৫০

১৫. প্রাথত

১৬. হাজী খলিফা, প্রাগুক্ত, ২য় খণ্ড, পু. ১৭৯৫

১৭. আদনাছারী, *তাবকাতুল মুফাসসিলিন*, মদিনা মুনাওয়ারা : মাকতাবাতুল উলুম ওয়াল হিকাম, ১ম সংকরণ ১৯৯৭ খ্রি./১৪০৭ হি., পু. ৯২

১৮. প্রাণ্ডক

মুসলিম উন্মাহর এই বিশ্বখ্যাত মনীবা গভীর অধ্যবসা ও গবেষণায় থেকে থেকে এক সময় জীবনের শেষ প্রান্তে পৌছে যান। তাঁর মৃত্যুসাল সম্পর্কে জীবনীকারদের মধ্যে মতনৈকা রয়েছে। জাওয়াহির্ল মুদিয়াহর প্রন্থকারের মতে, তিনি ৩৭৩ হিজরিতে ইনতিকাল করেন। লাউদীর মতে, তিনি ৩৯৩ হিজরিতে ইনতিকাল করেন। আর হাজী খলিকা কাশকুয যুনুন প্রশেখ তাঁর জন্মসাল সন্পর্কে তিনটি অভিমত ব্যক্ত করেছেন। মতগুলো যথাক্রমে ৩৭৫, ৩৭৬, ৩৮৩ হিজরি। তবে অভিজ্ঞমহলের মতে, তিনি ৩৯৬ হিজরিতে ইনতিকাল করেন। অনেকের মতে, এমতটিই বেশি বৌক্তিক। সমস্কিন বাহাবীর মতে, তাঁর মৃত্যুসাল ৩৭৫ হিজরি। বি আদনাবীর মতে, ৩৭৩ হিজরি। বি

### তাফসির পর্বালোচনা

আল্লামা সামারকান্দীর অনবদ্য রচনাশৈলীর কালজরী সৃষ্টি 'বাহার্ল উলুম' তাফসির প্রন্থখানি। মুসলিম মিল্লাতের কাছে এ তাফসিরখানি 'তাফসির সামারকান্দী' হিসেবে সমধিক পরিচিত। তাষার মাধুর্য ও বর্ণনায় লালিত্যে সমৃন্ধ তাফসিরখানি বিশ্বব্যাপী প্রামাণ্য তাফিসির হিসেবে বিবেচ্য। নিরলস পরিশ্রম ও গভীর পান্ডিত্যের ছোঁয়ায় বিরচিত তাঁর তাফসিরটি মুসলিম জাহানে সহজবোধ্য ও হুদরগ্রাহী তাফসির হিসেবে স্বীকৃত। সামারকান্দীর অবিস্মরণীয় কীর্তির প্রমাণ বর্প এ তাফসিরটি সন্দভিত্তিক তাফসিররত অন্যতম। এতে আলকুরআনের বিশুন্ধ তাফসির সংকলিত হয়েছে। যেসব বৈশিক্ট্যে এ তাফসিরটি সমুজ্জ্বল এমন কিছু বৈশিক্ট্য নিয়ে প্রদত্ত হলো—

আল্লামা সামারকানী রচিত তাফসিরে 'বাহার্ল উল্মে' বেসব পদ্ধতি অনুসরণ করেছেন তন্মধ্য সর্বোত্তম পদ্ধতিটি হচ্ছে تغير القران بالقران والقران عند বা কুরআনের এক আয়াত ধারা কুরআনের অন্য আয়াতের তাফসির। কুরআন ব্যাখ্যার ক্ষেত্রে এ পদ্ধতিটি একটি সর্বোত্তম পদ্ধতি। বেমন আল্লাহর বাণী :<sup>২২</sup>

«والذين امنوا وعملوا الصلحت مندخلهم جنات تجرى من تحتها الانهار»

"আর যারা ইমান এনেছে এবং নেক কাজ করেছে অবশ্যই আমি অচিরেই দাখিল করব এমন জান্নাতে যার তলদেশ দিয়ে নহরসমূহ প্রবাহিত হয়।"

১৯. হানিয়াভুল আরোফিন, পৃ. ৪৯০ ; আলফাওয়াইদুল বাহিয়্যাহ, পৃ. ২২০

২০. যাহাৰী, প্ৰান্তক, ১৬শ খণ্ড, পৃ. ১৩২

২১. আদনাহাবী, প্রাণ্ডক, পৃ. ৯২

২২. আলকুর**ান**, *সুরা নিসা*, আয়াত : ৫৭

২৩. আলকুরআন, সুরা মুহাম্মাদ, আয়াত : ১৫

"মুভাকীদেরকে যে জান্নাতের ওয়াদা প্রদান করা হয়েছে তার দৃকীন্ত এর্প: সেখানে আছে নির্মল পানির নহর, আছে দুধের নহর যার স্বাদ অপরিবর্তনীয়, আছে পানকারীদের জন্য বড়ই সুস্বাদু শরাবের নহর, আছে পরিশোধিত স্বচ্ছ মধুর নহর এবং তাদের জন্য সেখানে থাকবে সর্বপ্রকারের ফলমূল এবং তাদের রবের পক্ষ থেকে ক্ষমা। মুভাকীরা কি তাদের ন্যায় যারা অনন্তকাল দোযথে থাকবে এবং যাদেরকে এমন কুটন্ত পানি পান করতে দেয়া হবে যা তাদের নাড়িভূঁড়ি ছিন্ন-বিচ্ছিন্ন করে ফেলবে?"

সামারকালী কুরআনের আয়াতের ব্যাখ্যায় অন্য আয়াত ব্যাখ্যা হিসেবে না পেলে তিনি সুন্নাহর প্রতি ধাবিত হতেন। কেননা সুনাহর ভিত্তিতে কুরআনের তাফসির করাকে তিনি অতীব শক্তিশালী মনে করতেন। তাঁর তাফসিরটির প্রতি অনুসন্ধানী দৃষ্টি নিবন্ধ করলে এর যথার্থ প্রমাণ পাওয়া যায় অনায়াসে। তিনি প্রায় আয়াতেরই তাফসির করার জন্য হাদিস ব্যবহার করেছেন। এক্ষেত্রে তিনি প্রথমে সংশ্লিক্ট আয়াতে উল্লিখিত শব্দের অর্থ বর্ণনা করেছেন, অতপর আয়াতের সংশ্লিক্ট হুকুম বর্ণনা করার পর তাঁর সমর্থনে হাদিস উপস্থাপনায় প্রয়াসী হয়েছেন। যেমন আল্লাহর বাণী: ২৪

# المغضوب عليهم واالضالين»

সামারকানীর মতে, النفضوب والمنفود বা ইরাহুদীদের পথ ব্যতীত। শকল তাফসিরকার এব্যাপারে ব্রাতীত। শকল তাফসিরকার এব্যাপারে একমত্য হয়েছে যে, النصاري দ্বারা ইয়াহুদী ও النصاري দ্বারা খ্রিস্টানদের বুঝানো হয়েছে। তবে বিদ কেউ এই প্রশ্ন করে যে, তাহলে খ্রিস্টানগণ কি المنفور এর অন্তর্ভুক্ত নয়ং আর ইয়াহুদীরাই শুধু المناون দ্বারা খ্রিস্টানদের বুঝানো হয়েছে। তবে বিদ কেউ এই প্রশ্ন করে যে, তাহলে খ্রেস্টানগণ কি المنفور এর অন্তর্ভুক্ত নয়ং আর ইয়াহুদীরাই শুধু المناون দ্বারা খ্রিস্টানদের বুঝানো হয়েছে তাহলে কেন المنفور দ্বারা ইয়াহুদী এবং المناون দ্বারা ভ্রেন্থে আই প্রশানো হয়েছে এই প্রশ্নের উত্তরে বলা হবে যে, المنفور দ্বারা ইয়াহুদী এবং المناون দ্বারা খ্রিস্টানদেরকে বুঝানো হয়েছে; তা হাদিস দ্বারাই প্রমাণিত। এটি নিছক কারো কোন ব্যক্তিগত অভিমত নয়। যেমন হয়রত আদী ইবনে হাব্বান [রা] থেকে বর্ণিত, রাসুল [স] এরশাদ করেছেন: বি

'অভিশপ্ত হচ্ছে ইয়াহুদী আর পথভ্রক্ট হচ্ছে খ্রিস্টান সম্প্রদায়।'

এ তাফসিরটি আসারের ভিত্তিতে রচিত। তিনি ব্যক্তিগত মতামতের (تغرب بالراى) দ্বারা কুরআনের তাকসির করাকে হারাম মনে করতেন। কেননা তিনি মনে করতেন তাকসিরের ক্ষেত্রে ব্যক্তিগত মতামত সম্পূর্ণরূপে পরিত্যাজ্য। রাসুল [স] বলেছেন :<sup>১৬</sup>

'যে ব্যক্তি ব্যক্তিগত অভিমত দারা কুরআনের ব্যাখ্যা করে সে যেন তার বাসস্থান জাহান্নামে ঠিক করে নেয়।' হযরত ইবনে আব্বাস [রা] থেকে বর্ণিত, রাসুল [স]। আরো বলেছেন :<sup>২৭</sup>

২৪. আলকুরআন, সুরা ফাতিহা, আয়াত : ৭

২৫. মুহাম্মাদ ইবনে ইসমাইল, সহিহ বুখারী, তাকসির অধ্যায়, পৃ. ১১০

২৬, আলহাদিস, জামে আততিরমিয়ী (বাংলা অমুবাদ) ঢাকা: বি.আই.সি, ১৯৯০ খ্রি., পৃ. ১০১

২৭. প্রাণ্ডত

'যে ব্যক্তি ইলম ব্যতীত কুরআন সম্পর্কে কোন কথা বলে সে যেন তার স্থান জাহান্নামে খুঁজে নেয়।'

উল্লেখ্য এ তাফসিরের প্রারক্তে الحث على طلب التغيير নামে একটি পরিচ্ছেদ ররেছে। এখানে ব্যক্তিগত মতামতের ভিন্তিতে তাফসির (تغيير بالراي) হারাম হওয়ার ব্যাপারে সন্দসহ অনেক বর্ণনা স্থান পেয়েছে।

তিনি তাফসির করতে গিয়ে কুরআন হাদিসের অনুপস্থিতে সাহাবিদের বাণী দ্বারা আয়াতের তাফসির করেছেন। তাফসির সামারকান্দী এরূপ অসংখ্য সাহাবির বাণী দ্বারা সমৃন্ধ। বেমন হয়রত আলি [রা], হয়রত উমর [রা], হয়রত উবাই ইয়নে কাব [রা], জারির ইয়নে আবদিল্লাহ [রা], আবদুল্লাহ বিন বুবাইর [রা], আব্দুল্লাহ বিন মাসউদ [রা] প্রমুখ খ্যাতনামা মুফাসসির সাহাবিদের অসংখ্য বাণী আয়াতের ব্যাখ্যায় এই গ্রন্থে উল্লেখ করা হয়েছে। এতদ্বাতীত মুফাসসির প্রখ্যাত তাফসিরকার হয়রত আবদুল্লাহ ইয়নে আব্বাস [রা] থেকেও অনেক বর্ণনা এ তাফসির গ্রন্থে উল্লেখ করেছেন।

তাফসির করতে গিয়ে মহানবি [স] থেকে রেওয়ায়িত না পেলে তিনি তাবিয়েদের বাণীর প্রতি ধাবিত হতেন। তাবেয়িদের মধ্যে প্রখ্যাত তাফসিরকারকদের রেওয়ায়িত তাঁর প্রশেখ লক্ষ্য করা যায়।এদের মধ্যে হাসান বসরী, সাইদ ইবনে যুবাইর, ইকরামা, আতা, ওয়াহাব বিন মুনিকাহ, মুকাতিল, সুদ্দী ও কালবী [র] প্রমুখের নাম বিশেষভাবে উল্লেখ্য। তবে তিনি মুজাহিদ [র] থেকে বেশি রেওয়ায়িত গ্রহণ করেছেন। ১৯

তিনি আয়াতের তাকসিরে প্রথমত শব্দগত বিশ্লেষণ অতপর রিওয়ায়িতের মাধ্যমে আয়াতের বিস্তারিত ব্যাখ্যায় প্রয়াসী হয়েছেন। শব্দগত বিশ্লেষণে তিনি কুরআনের আয়াত য়য়া উদাহরণ পেশ করেছেন। যেমন رب العلب এর ব্যাখ্যায় رب শব্দের বিশ্লেষণ করতে গিয়ে তিনি বলেন : بالعلب এর অর্থ হলো العلب আয় আয়বি ভাষায় অভিধানে رب শব্দের অর্থ হলো العلب العلب এর অর্থ হলো العلب আয় আয়বি ভাষায় অভিধানে ত্র শাব্দিক বিশ্লেষণ করতে গিয়ে কখনো শীর্ষস্থানীয় অভিধানবেতাদের নামোল্লেখ কয়ে বর্ণনা কয়েছেন। এদের মধ্যে অভিধান বিশারদ খলিল ইবনে আহমাদ, জুয়ায়, ফায়য়া ও আসমাইয় নাম বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। অবশ্য কোন কোন ক্ষেত্রে তিনি এদেয় নামোল্লেখ না কয়ে, কেবল আধ্যা বাক্য ব্যবহার কয়ে তাফসিয় পেশ করেছেন।

কুরআনের কঠিন শব্দের অর্থ খুঁজে না পেলে তিনি প্রাচীন আরবি কবিতার শরণাপন্ন হয়েছেন। কুরআনের ব্যাখ্যায় কবিতার গুরুত্ব অপরিসীম। এজন্যই হযরত উমর [রা] কবিতার প্রতি গুরুত্বারোপ করে বলেছিলেন:<sup>৩১</sup>

"عليكم بديوانكم قالوا وما ديواننا قال شعر الجاهلية فان فيه تفسير كتابكم ومعني كلامكم."

২৮, সামারকান্দী, প্রাগুক্ত, ১ম খণ্ড, পু. ৭২

২৯. প্রাহাত

৩০, আলকুরআদ, সুরা ইউসুফ, আরাত : ৫০

৩১. ড. হুসাইন আয়যাহারী, প্রাত্তক, ১ম খণ্ড, পু. ১৭৫

"তোমাদের জন্য দিওয়ান অধ্যয়ন করা আবশ্যক। তারা বললো, আমাদের দিওয়ান কোনটি? তিনি বললেন, জাহেলী যুগের কবিতা। নিশ্চয়ই তাতে তোমাদের কিতাবের (কুরআনের) তাফসির ও তোমাদের কালামের অর্থ রয়েছে।" তাই সামারকান্দী কুরআনের জটিল শন্দের অর্থ অনুধাবনে তার তাফসিরে আরবি কবিতার উদ্ধৃতি ব্যবহার করেছেন। যেমন আল্লাহর বাণী :

"যখন আপনার রব ফিরিশতাদের বললেন, আমি পৃথিবীতে খলিফা–প্রতিনিধি সৃক্টি করতে চাই।" আয়াতের السلائكة। শব্দের ব্যাখ্যায় তিনি বলেন, এ শব্দটি السلائكة। থেকে এসেছে। যার অর্থ রিসালাহ। যেমন কবির কবিতায় :<sup>৩০</sup>

এভাবে কবি اسين। শব্দের কিরাআত—পঠন রীতি বর্ণনা প্রসঞ্জো বলেন, এ শব্দটি মান্দসহ (مد) কিংবা বর্জন করে পড়লে একই অর্থ হয়। যেমন কবি বলেন :08

অন্য এক কবি বলেন :তং

تباعد عنى قطحل اذ دعوته ١٥ امين قزاد الله ما بينا بعدا

এভাবে সামারকান্দী আয়াতের তাফসির করতে গিয়ে অনেক ফিকহী মাসআলা–মাসায়িলও আলোচনা করেছেন। আল্লাহর বাণী :<sup>৩৬</sup>

"তারপর যদি স্বামী স্ত্রীকে (তৃতীয়বার) তালাক দেয়, তবে উক্ত স্ত্রী তার জন্য বৈধ হবে না যতক্ষণ পর্যন্ত না অন্যত্র বিবাহ কবনে আবন্ধ হয়।"

আলোচ্য আয়াতের তাকসির প্রসঞ্জো মুফাসসির বলেন, তিন তালাক প্রদান করার পর ঐ মহিলার জন্য আর বৈধ হবে না যতক্ষণ না ঐ মহিলা দ্বিতীয় স্বামী গ্রহণ করে। এক্ষেত্রে প্রথম স্বামীর জন্য বৈধ হওয়ার জন্য দ্বিতীয় স্বামীর সাথে উক্ত মহিলার সহবাস হওয়া শর্ত। এমর্মে আবদুল্লাহ ইবনে আব্বাসের [রা] বর্ণিত হাদিস দলিল হিসাবে উল্লেখ করে বলেন, একদা রিকা আলকার্মী নিজ স্ত্রী তামিমা বিনতে ওয়ারকে তিন তালাক প্রদান করলে স্ত্রী রাসুলের শরণাপন্ন হয়ে আর্য করলেন, হে আল্লাহর রাসুল! রিকা আমাকে তিন তালাক প্রদান করেছে। অতপর (ইন্দত শেবে) আন্মুর রহমান আমাকে বিবাহ করে। কিন্তু আমি তাকে নপুংবক হিসাবে পেয়েছি। রাসুল [স] একথা শুনে বললেন, তুমি পুনরায় রিকার কাছে কিয়ে যেতে চাও? মহিলাটি যাওয়ার অভিপ্রায় ব্যক্ত করে হাঁা বললেন। তখন রাসুল [স] বলেন: তুমি রিকার কাছ কিয়ে যেতে পারবে না যে পর্যন্ত না সে তোমার স্বাদ গ্রহণ করবে এবং তুমিও তার স্বাদ গ্রহণ করবে। তব

৩২, আলকুরাআন, সুরা বাকারা, আয়াত : ৩০

৩৩. সামারকানী, প্রান্তক, ১ম খণ্ড, পু. ১০৭

৩৪. প্রাণ্ডক

৩৫. প্রাণ্ডক

৩৬. আলকুরআন, সুরা বাকারা, আয়াভ : ২৩০

৩৭, বিভায়িত দ্র: তাফসির সামারকানী, ১ম খণ্ড, পু. ২০৯

গ্রন্থকার তাঁর তাফসিরে ইসরাইলী বর্ণনা ব্যবহার করেছেন। অবশ্য এ কারণে তাঁর তাফসিরের ভিত্তি দুর্বল হয়েছে। তবে তিনি এসব বর্ণনা পরিত্যাগ করেননি। যেমন আল্লাহর বাণী :

"কিন্তু শরতান তাদের উত্তরকে সেখান থেকে পদস্খলিত করলো এবং তারা যেখানে ছিল সেখান থেকে তাদের বের করে দিলো।"

এ আয়াতের ব্যাখ্যায় সামারকান্দী হযরত ইবনে আব্বাস [রা] থেকে যে রেওয়ায়িত উল্লেখ করেন তা মূলত ইবনে আব্বাস [রা] আহলে কিতাবের থেকে গ্রহণ করেছেন। বর্ণনাটি হচ্ছে এরূপ :

বিহিশতে হযরত আদম [আ]—এর বসবাস ও আল্লাহ তাআলার পক্ষ থেকে অসংখ্য নিয়ামতপ্রাপত দেখে শয়তান ঈর্বান্থিত হয়ে উঠে। সে আদমকে বেহেশত থেকে বের করার জন্য সাপের আকৃতি ধারণ করে বিহিশতের দরজায় এসে আদম ও হাওয়া [আ] কে ডাক দেয়। এরপর সে উভয়কে বলতে থাকে যে, তোমাদের প্রতিপালক ঐ গাছের কাছে এজন্য যেতে নিষেধ করেছেন যে, যদি তোমরা ঐ গাছের ফল খাও, তবে তোমরা ফিরিশতায় পরিণত হবে। একথা শুনে তারা ফল খাওয়ার জন্য উদুন্ধ হলেন এবং উভয়েই ফল খেয়ে নিলেন।

সামারকান্দীর তাফসিরে ইসরাইলী রেওয়ায়িত উল্লেখ করার কারণ প্রসজ্যে তিনি নিজেই দ্বীকার করেছেন যে, তিনি তাওরাত কিতাব অধ্যয়ন করতেন। এছাড়াও আহলি কিতাবের পণ্ডিতদের সাথেও তার সম্পর্ক ছিল। যে কারণে তিনি সহজেই তাদের দ্বারা প্রভাবিত হন। <sup>80</sup> অবশ্য একথা অস্বীকার করার কোন উপায় নাই যে, শুধু সামারকান্দী নন অনেক প্রসিন্ধ মুফাসসিরগণ তাদের তাফসিরে কম–বেশি ইসরাইলী রেওয়ায়িত ব্যবহার করেছেন। সর্বপ্রথম সাহাবিদের বর্ণনার মাধ্যমে তাফসির শাস্তে ইসরাইলী রেওয়ায়িতের অনুপ্রবেশ ঘটে।

উপরোক্ত বৈশিষ্ট্য ছাড়াও সামারকান্দীর তাফসিরের আরো একটি অনন্য বৈশিষ্ট্য হচ্ছে, তিনি বিভিন্ন শব্দের কিরাআত বা পঠনরীতি উল্লেখ করেছেন। একটি আয়াতের একাধিক কিরাআত উল্লেখ করে প্রাক্ত আলিমদের মতামত বর্ণনার প্রয়াস পেরেছেন। প্রামাণ্য মতটিকে প্রাধান্য দিয়েছেন। বেমন আল্লাহর বাণী: 83

# «مالك يوم الدين»

এ আয়াতে الدار مالك শব্দের পঠনরীতির বর্ণনা প্রসঞ্জো নাফে ইবনে কাসির, হাম্যা, আবু আমর ইবনুল আলা ইবনে আমের প্রমুখের মত উল্লেখ করেছেন। এনের মতে, الله শব্দটি আলিফ ছাড়াই الله পড়া যায়। তবে আছিম কাসায়ী الله শব্দটি আলিফের সাথে الله –ই পড়েছেন। এনের মতে আলিফসহ الله مال পড়া গুণাগুণ বর্ণনার দিক থেকে অধিক বৌক্তিক। কেননা বলা হরে থাকে الدار مالك الدارة ا

৩৮, আলকুরআন, দুরা বাকারা, আয়াত : ৩৬

৩৯, প্রাণ্ডক

৪০, বুকাৰামাতৃত ভাহকীক, পৃ. ৫৬

৪১. আলকুরআন, সুরা কাতিহা, আয়াত : ৩

العمد الدين পড়েন তাদের যুক্তি হচ্ছে ملك গুণাগুণ বর্ণনায় অধিক অর্থবহ। কেননা যখন তুমি বলবে ملك هذه البلدة البلدة البلدة والبلدة البلدة البلدة البلدة والبلدة البلدة البلدة والبلدة والبلدة

সামারকাশী বলেন, আমার পিতা আবু আবদিল্লাহ মুহান্মাদ ইবনে সাজা আলবলখীর সূত্রে বর্ণনা করেন যে, তিনি কাসাইর পঠনরীতি অনুযারী ماك برم الدين পড়তেন। তিনি একদা রাতে এই মর্মে ব্রেপ্লে দেখলেন যে, জনৈক আগন্তুক ব্যক্তি তার কাছে আলিফ ছাড়া ملك পড়ার কারণ জানতে চাইলো। তাঁকে বললেন, তোমার কাছে কি রাসুলের [স] হাদিস পৌছেনি? তিনি [স] বললেন, াূ নুল্লি আরো বললেন, যে ব্যক্তি কুরআন তিলাওয়াত করে তাকে প্রত্যেকটি অক্ষরে দশটি করে নেকী প্রদান করা হয়, তুমি প্রত্যেক কিরাআতে কেন দশটি নেকী কম অর্জন করছো? যুম থেকে জাগ্রত হয়ে তিনি অভিধানবেন্তা কুতরুব এর শরণাপন্ন হয়ে তার কাছে ماك এটি পড়ার পার্থক্য জানতে চান। তিনি বললেন, আম অর্থ হলো রাজা–বাদশা আর الله অর্থ যিনি রাজা–বাদশাহর মালিক। এরপর তিনি বিখ্যাত কারী কাসাইর কিরআত– পঠনরীতি অনুযায়ী আলিফসহ আম পড়তে লাগলেন। ৪০০

এছাড়া সামারকান্দী তাঁর তাফসিরে নাসিখ–মানসুখ, মাকী–মাদানী ও আসবাবুন নুযুলসহ অনেক বিষয়ের প্রাণবন্ত আলোচনা উপস্থাপন করেছেন। যা তার তাফসিরখানিকে অনন্য বৈশিষ্ট্যে সমুজ্জ্বল করে রেখেছে।

বস্তৃত আল্লামা সামারকান্দী একজন ক্ষণজন্মা মুফাসসির। তিনি তাঁর মেধা–মনন দিয়ে স্বাতন্ত্র্য বৈশিষ্ট্যে মন্ডিত করে বিশ্বখ্যাত একটি তাফসির রচনা করেছেন। যা কালের গণ্ডি পেরিয়ে একুশ শতকেও বিশ্ববাসীর কাছে সমভাবে সমাদৃত হচ্ছে। তাফসির অভিজ্ঞানে তাঁর এই ব্যতিক্রমী সংযোজন অম্লান হয়ে থাকবে চিরকাল।

৪২, আলকুরআন, *সুরা কাতিহা,* আয়াত : ১

৪৩. সামারকানী, প্রান্তক্ত, ১ম খণ্ড, পু. ৮১

#### পরিচ্ছেদ : ৩

### আবু জাফর আততাহাবী

জন্য : ২৩৯/৮৫৩; নৃত্যু: ৩২১/৯৩৩)

আলকুরআন মহান আল্লাহ তাআলার প্রত্যক্ষ বাণী সমষ্টি। এই বাণীকে সমুনুত করা তথা এর আবেদন বিশ্ববাসীর কাছে পৌছে দেয়ার জন্য প্রত্যেক যুগে অসংখ্য মুসলিম মনীবী আত্মোৎসর্গ করেছেন। কুরআনের দাবিকে সহজ-সরল ভাষায় মানুষের কাছে পৌছে দেয়ার ব্যাপারে তাঁদের প্রাণান্তকর প্রচেক্টাও ইতিহাসে গৌরবোজ্জ্বল অধ্যায়ের সূচনা করেছে। পবিত্র কুরআনের দুইটি উপাদান আছে। একটি নযম (نظم) বা মৃলপাঠ, আর অন্যটি হচ্ছে মানা (معنى) বা অর্থ। মূলপাঠের কোনরূপ পরিবর্তন ছাড়াই কুরআনের অর্থ বা ব্যাখ্যাদান কার্য রাসুল [স]–এর জীবনকাল থেকেই চলে এসেছে। জীবন্দশায় রাসুল [স] নিজেই ছিলেন কুরআনের ভাষ্যকার। সাহাবিদের মাঝে কখনো কোন আয়াতের খুঁটিনাটি প্রশ্নের উদ্রেক হলেও অনেক সময় ধৈর্যধারণ করতেন, আল্লাহর সাহায্য কামনা করতেন। তাঁরা আল্লাহ তাআলার এই নির্দেশ সম্পর্কে অবহিত ছিলেন : ই সকল বিষয়ে নানারূপ প্রশ্ন জিজেন করো না, যদি জবাব প্রকাশ করে দেয়া হয়, তবে তোমাদের ক্ষতি হবে।" প্রয়োজনে আল্লাহ রাসুল [স]-এর মাধ্যমে ব্যাখ্যা দিতেন। আবার কখনোবা ব্যাখ্যা দেয়ার জন্য প্রশ্নকারী বেশে হযরত জিবরাইল [আ] কে প্রেরণ করতেন। গরাসুলের [স] ইনতিকালের পর সাহাবিগণ ও পরে তাবেয়িগণ কুরআন ব্যাখ্যার গুরুত্ব উপলব্ধি করে এই ধারা অব্যাহত রাখেন। প্রাথমিক পর্যায় তাফসির হাদিস গ্রন্থের সাথে গ্রন্থিত হলেও হিজরি তৃতীয় শতকে হাদিস সংগ্রহ ও গ্রন্থনার সাথে সাথে কুরআনের তাব্য রচনা ও জ্ঞানের একটি শ্বতন্ত্র শাখায় রূপ পরিগ্রহ করে। বলাবাহুল্য এ সময়েই আবু জাফর আততাহাবীর [মৃ. ৩২১ হি.] আগমন ঘটে। তিনি ছিলেন হিজরি তৃতীয়—চতুর্থ শতাব্দীর একজন খ্যাতিমান তাফসির শাস্ত্রবিদ। তিনি ছিলেনে প্রাজ্ঞ আলিমি, হাদিস বিশারদ, ফিকহশাস্ত্রবিদ ও ইসলামি শরিআতে ইজতিহাদের অন্যতম যুগস্তুকী ব্যক্তিত্ব। তাফসির, হাদিস, ফিক্হ ও আকায়িদসহ ইসলামের বহু বুনিয়াদী বিষয়ে অনেক মূল্যবান গ্রন্থ রচনার জন্য ইসলামি চিন্তাবিদ ইমাম তাহাবীর নাম অবিস্মরণীয়। হাদিসের প্রামাণ্যতমনির্ভর ফিকহের বস্তুনিষ্ঠতা বিশ্লেষণ, নিরূপণ ও এ দু'রের সমন্বর পদ্ধতি বিষয়ক গ্রন্থাবলি রচনায় তাঁর অবদান মুসলিম উম্মাহর মূল্যবান সম্পদরূপে বিবেচিত হয়ে আসছে। হানাফী ফিক্হ-এর অনুসূত সূত্রে ফিকহবিদ হিসেবে তাঁর ইজতিহাদ ইমাম আবু হানিফা [মৃ.১৫০/৭৬৭]–এর কর্মকাণ্ডের সম্পূরক মনে করা হয়। সিহাহসিত্তার সংকলকগণ ইসনাদের মানদত্তে পরীক্ষা-নিরীক্ষা করে নিজ নিজ পদ্ধতি ও শর্তানুসারে তাঁদের গ্রন্থসমূহ সংকলন করেন। এ কারণে হাদিসের মতনের তুলনায় ইসনাদের গুরুত্ব প্রাধান্য পায়। কিন্তু ইমাম তাহাবী এক্ষেত্রে এক অভিনব ও স্বতন্ত্র পদ্ধতি অবলম্মন করেন। তিনি সনদের সাথে সাথে মতনের প্রতিও বিশেষ গর্ত্বারোপ করেন। তিনিই সর্বপ্রথম

আলকুরআন, সুরা মায়িদা, আয়াত : ১০১

২, সহিহ বুখারী, ২: ২৭

Muhammad Ali, The Religion of Islam, Lahor: 1950, P. 61 Quotes narration of a Hadith by Abu Hurairah in Support of this statement.

কঠিন ও দুর্বোধ্য হাদিসের ব্যাখ্যা-বিশ্লেষণের উদ্দেশে হাদিস সংকলনের ক্ষেত্রে যে অবদান রাখেন, হাদিস শাতের তা আজও এক অতুলনীয় অবদান হিসেবে স্বীকৃত। আহকাম সম্পর্কিত হাদিস একরে সন্নিবেশ করে ইমামদের মতামত উল্লেখকরণের ক্ষেত্রে তিনি পথিকৃতের সন্মান অর্জন করেছেন। ইমাম তাহাবী কুরআনের ব্যাখ্যার প্রয়োজনীয়তা গভীরভাবে উপলব্ধি করে তাফসিরুল কুরআন রচনায় অসামান্য অবদান রাখেন। তাঁর অনবদ্য সৃষ্টি ও অপূর্ব বিশ্লেষণ পন্ধতি ইতিহাসে শ্রেষ্ঠ চিন্তানায়ক হিসেবে আজও অমর হয়ে আছেন। ঐতিহাসিক সামআনীর [মৃ. ৫৬২ হি./১১৬৬ খ্রি.] বর্ণনা মতে, ইমাম তাহাবী দশম আক্রাসী খলিকা আলমুতাওয়াক্কিলের সময় [২৩২ হি./৮৪৭ খ্রি.–২৪৭ হি./৮৬১ খ্রি.] জন্মগ্রহণ করেন। তথন মিসরের রাজনৈতিক অবস্থা স্থীতিশীল ছিল না। তবে সামাজি ও অর্থনৈতিক অবস্থা ছিল খুবই উন্নত। ব্যবসায়–বণিজ্য, শিল্প–কলা ইত্যাদির ক্ষেত্রে মিসর ছিল উন্নতির চরম শিখরে। এ সময় ফুসতাত শহর উন্নতির দিক দিয়ে বাগদাদ শহরকেও ছাড়িয়ে যায়। এ প্রসজো আলমাকদিসী বলেন :

"। বিঃসলেহে এটি [কুসতাত নগরী] বাগদাদের সৌন্দর্য মানকারী, ইসলামের গৌরবজনক বাণিজ্য কেন্দ্র ও শান্তির নগরী [বাগদাদ] থেকেও শ্রেষ্ঠতম।" এ সময়ে মিসরের অধিকাংশ গ্রামবাসী থ্রিস্টান ধর্মের অনুসারী ছিল। তারা কিবতী ভাষাভাষী। তাহাবীর সময় আব্বাসীয় যুগ ছিল বিভিন্নমুখী সংস্কৃতি ও বিবিধ জ্ঞান–বিজ্ঞানের লীলাকেন্দ্র। খলিফা আলমামুন প্রতিষ্ঠিত [৮৩০ থ্রি.] 'বাইতুল হিকমা' জ্ঞান–বিজ্ঞান চর্চার সার্বজ্ঞানি কেন্দ্রবিন্দু হিসেবে এক উল্লেখযোগ্য অবদান রাখে। তখন জ্ঞান–বিজ্ঞানের প্রতিষ্ঠিত সাধিত হয়। ক্ষুত্র ক্ষুত্রধানগণ নিজ নিজ এলাকায় শিক্ষা ও সংস্কৃতির পৃষ্ঠপোষকতায় এগিয়ে আসেন। হিজরি তৃতীয় শতকের শেষাংশ থেকে চতুর্ত শতান্দী পর্যন্ত শিক্ষা–দীক্ষা ও জ্ঞান অনুশীলনের ক্ষেত্রে পূর্ববর্তী যুগের তুলনায় অতুলনীয় উৎকর্ব সাধিত হয়। ৭ শতক মূলত তাফসির অভিজ্ঞানের দিগন্ত সম্প্রসারিত হওয়ায় শতক। এ শতকে তাফসিরের বিভিন্ন দৃক্টিভজ্ঞা ও নানান ধারার তাফসির রচনার প্রচেক্টা লক্ষ্য করা যায়। ইমাম তাহাবীও এতে শামিল হয়ে তাফসির রচনায় অবদান রাখেন। এখানে ইমাম তাহাবীর জীবনকথা সম্পর্কে আলোকপাত করার প্রয়াস পাবো।

### জীবনকথা

বিশ্ব বরেণ্য পশ্চিত আল্লামা আবু জাফর আততাহাবী ২৩৯ হি./৮৫৩ খ্রি. মিসরের নিভূত পল্লী 'তাহা' দতে জন্মগ্রহণ করেন। এই গ্রামের নামানুসারে তাঁকে তাহাবী বলা হয়। এই নামে তিনি

Samani, Alansab, Leyden; E.J. Brili imprime Rie orientale London; Luzac & Co. 46 Great Russell Street, 1912, P. 369

৫. আলমাকসিসী, আহসানুত তাকাসিম ফি মারিফাতিল আকালিম, লিডেন : মাতবাআতুল ব্রিল, ১৯০৬ খ্রি., পৃ. ১৯৭

৬. প্রাগুত

আহমাদ আমিন, 

য়ুবরল ইসলাম, কায়রো : মাকতাবাতুল নাহলাহ ওয়াল মিছরিয়া, ৭ম সংস্করণ, ১ম খণ্ড, পৃ. ৯৪-৯৫

৮. তাহা ঃ মিসরের একটি প্রামের নাম। প্রামটির ঐতিহাসিক খ্যাতি রয়েছে। মিসরের সাইদ এলাকায় এর অবস্থান। প্রাচীনকালে এটি একটি কর্মব্যন্ত নগরী ছিল। সাইদ এলাকায় এই দামে আরো ৩টি প্রাম আছে। তন্মধ্যে দুইটি বনি সুওয়াইফ এর অন্তর্ভুক্ত এবং একটি আলমুনিয়া-এর অন্তর্ভুক্ত। তাহা এই মুনিয়া জেলার অন্তর্ভুক্ত। অবশ্য হামাবীর মতে, তাহা দীল দলের পশ্চিম দিকে উত্তর সাইদে অবস্থিত একটি জেলার নাম। আরু জাফরকে এই জেলায় দিকেই সম্পর্কিত করা হয়ে থাকে। আর সামআনীর মতে, তাহা সাইদ অঞ্চলের নিয়াংলের একটি প্রাম। এখানে লাল কালায়াটি দিয়ে কলস তৈরি কয়া হয়। আমালের জানামতে সকল ঐতিহাসিক তাহা কে মিসরের সাইদ বা উচ্চ ভূমিতে অবস্থিত একটি প্রাম বলে উল্লেখ কয়েছেন। তাব ইবনে তাগরী বায়লী এই মতের সাথে একমত নন। বি: দ্র: হায়াবী, য়ুলায়ুল য়ুলদাল, ৬৪ খণ্ড, পূ. ৩০/

৯. তাহাবীর জন্মাল সম্পর্কে কমপক্ষে ১০টি অভিমত রয়েছে। সেগুলো যথাক্রমে- ২২৭, ২২৮, ২২৯, ২৩০, ২৩৩, ২৩৭, ২৩৮, ২৩৯, ২৮৮ ও ৩৩১ হি. সাল। অধুনাকালে ২২৯ হি. সাল বেশি প্রচলিত।

এত বেশি প্রসিদ্ধি লাভ করেন যে, এর আদলে তাঁর মূল নাম ভাকা পরে যায়। তবে ইমাম হামাবীর মতে, ইমাম তাহাবী 'তাহা' গ্রামের অধিবাসী ছিলেন না। তবে তিনি এই গ্রামেরই নিকটবর্তী একটি গ্রাম 'তাহাতুত'-এর অধিবাসী ছিলেন। কিন্তু এই গ্রামের নামানুসারে সম্পুক্ত হওয়া তিনি পছন্দ করতেন না। <sup>১০</sup> তীর পুরো নাম আহমাদ ইবনে মুহাম্মাদ ইবনে সালামাহ ইবনে সালামাহ ইবনে আবদুল মালিক ইবনে সালামাহ ইবনে সুলাইম ইবনে সুলাইমান ইবনে জনাব।<sup>১১</sup> অধিকাংশ জীবনীকার তাহাবীর বংশধারা বর্ণনায় আবদুল মালিক পর্যন্ত একইভাবে বর্ণনা করেছেন। তবে ইবনে খাল্লিখান 'সালামাহ' নামটি উল্লেখ করেননি। <sup>১২</sup> তার উপনাম আবু জাফর; ইয়ামানের আযদ হাজার গোত্রের দিকে সম্পর্কিত করে তাকে আবদী ও হাজরীও বলা হয়। <sup>১৩</sup> আলজীযাহ শহরের দিকে আরোপ করে তাঁকে আলজীযীও বলা হয়। <sup>১৪</sup> তিন পিতা ও মাতার দিক থেকে দক্ষিণ ও উত্তর আরবের অন্তর্ভুক্ত ছিলেন। মিসরের রাজনৈতিক ও সামাজিক ইতিহাসে ইমাম তাহাবীর পরিবার বিশেষ স্থান দখল করে আছে। জানা যায়, তাহাবীর দাদা সালামাহ মিসরের সেনাবাহিনী ও তথাকার রাজনীতিতে সক্রিয় ব্যক্তি ছিলেন। তাঁর পিতা থেকেই হাদিস শ্রবণ করেন। <sup>১৫</sup> তাঁর পিতা ২৬৪ হি./৮৭৭ খ্রিস্টাব্দে ইনতিকাল করেন। <sup>১৬</sup> তাঁর মাতাও ইসলামি আইন শাস্ত্রের একজন সুবিজ্ঞ মহিলা ছিলেন। বিনি আরবের আদনান গোত্রের সদস্য ছিলেন। জীবনীকারদের মতে, তার মাতার নাম জানা যায় না। তবে ইমাম সুরুতী [মৃ.৯১১/১৫০৫] তাকে মিসরের শাকেরি মাযহাব অনুসারী কিকহ শাস্ত্রবিদদের একজন মনে করেন। <sup>১৭</sup>

তাহাবীর পিতা মুহাদ্দিস ও মাতা ফকীহ হওয়ায় প্রাথমিক শিক্ষা তাঁদের কাছেই সমাপত করেন এবং উত্তরাধিকার সূত্রে হাদিস ও ফিকহ শাস্তের জ্ঞান লাভ করেন। <sup>১৮</sup> তিনি কুরআন শরিক মুখস্থ করেন এবং কুরআনের ১০টি পঠন পদ্ধতি [কিরআতে আশারাহ] সম্পর্কে সম্যক জ্ঞানার্জন করেন। <sup>১৯</sup>

এতাবে তিনি কুরআন, হাদিস, কিকহ ও আরবি ব্যাকরণ নিজ গৃহেই সমাপত করতে সক্ষম হন। প্রাথমিক শিক্ষা সমাপনের পর তিনি উচ্চ শিক্ষা গ্রহণের জন্য শহরে গমন করেন। তিনি সেখানকার প্রসিন্ধ আলিম ও তাহাবীর মামা মুযানীর কাছে হাদিস, শাফেয়ি ফিকহ ও মুসনাদ অধ্যয়ন করেন। <sup>২০</sup> কাব্যকলার প্রতিও তাঁর বিশেষ আকর্ষণ ছিল। তিনি অন্যের কাছে যেসব কবিতা শ্রবণ করতেন সেসব কবিতা পিতাকে শুনায়ে পিতার মতামত গ্রহণ করতেন। যেমন :<sup>২১</sup>

১০. হামাবী, মুজামুল বুলদান, বৈদ্ধত ; দাকল কুতুৰ, ৬ষ্ঠ খণ্ড, পৃ. ৩০

কাতলুবাগা, তাজুত তারাজিম, বাগদাদ : মাকতাবাতুল আমী, ১৯৬২ খ্রি., পৃ. ৮-৯

১২. ইবনে খাল্লিকান, *ওয়াফিরাতুল আইয়াদ*, মিসর : মাতবাআতুল নাহদাহ আলমিসরিয়া, তা:বি:, ১ম খণ্ড, পূ. ৫৩

১৩, সামআনী, প্রান্তক্ত, পু. ১৫৭

১৪. কালকাসন্ধী, সুবহুল আশা, ৩য় খণ্ড, পু. ৪০২

১৫. ইবনে খাল্লিকান, প্রাত্তক, ১ম খণ্ড, পৃ. ৫৪

১৬, প্রাণ্ডত

১৭. আবদুল মজিদ মাহমুদ, আবু জাফর তাহাবী ওয়া আসারুছ ফিল হাদিস, কায়রো: আলমাজলিসুল আলা, ১ম সংস্করণ ১৩৬৫ হি./১৯৭৫ বি.. পৃ. ৫১

১৮. প্রান্তক, পৃ. ৬১

১৯. ইবনুল আদির, গারাতুল বারাদ, মিসর : মাতবাআতুস সাআদাহ, ১৩৫১ হি., ২য় খণ্ড, পু. ৩২২

২০. মোল্লা আদি কাল্লী, *আলআসমারুল জানিয়াাই*, পাটনা : খোদাবর্থশ ওরিয়েন্টাল পাবলিক লাইব্রেরি, হন্তলিপি, নং ২৫৪১, পৃ. ৯৮

২১, ভাহাদী, মুশকিলুল আসার, হামদারাবাদ : দাইরাতুল মাআরিফ, ১৩৩৩ হি./১৯১৫ খ্রি., পৃ. ১১১-১১২

لقد كان ذوالقرنين قبلك مسلما + علكا تدين له الملوك وتحشد بلغ المشارق والمغرب يبتغى + الباب علم من حكيم مرشد فراى مغيب الشمس عند غروبها + في عين ذي خلب وشاط حرمد.

"তোমার পূর্বে যুলকারনাইন ছিলেন একজন মুসলমান বাদশাহ। সমকালনীন বাদশাগণ তাঁর অনুগত থাকতেন এবং তাঁর কাছে সমবেত হতেন। তিনি সুবিজ্ঞ ও পথ প্রদর্শকের পক্ষ থেকে জ্ঞানের উপাত্ত লাভের সম্বানে পূর্ব ও পশ্চিম দিগত্তে উপনীত হন।"

তখন তিনি সূর্যাস্তের সময় তাঁর অন্তস্থলকে কর্দমাক্ত কালো মাটিবুক্ত একটি কৃপর্পে দেখতে পেলেন।"

এই কবিতাটি পিতার সামনে উপস্থাপন করলে কবিতাটি ছন্দের দিক থেকে অসামঞ্জস্য বলে মন্তব্য করেন। পিতা কবিতাটি উদ্ধৃত করে শুনালে তাহাবী পিতার উদ্ধৃত কবিতাকে সঠিক বলে মন্তব্য করে বলেন :<sup>২২</sup>

"هذا هو الصواب حتى تلتنم توافي هذه الابيات وتعود كلها الى الحروف المكسرة الروى ولاتختلف."

ইমাম তাহাবীর জীবনের একটি উল্লেখযোগ্য ঘটনা হচ্ছে মাযহাব পরিবর্তন করা। এর কারণ সম্পর্কে সিরাজী [মৃ. ৪৭৬ হি./১০৮৩ খ্রি.] বলেন :<sup>২৩</sup>

"أخذ العلم عن ابى عمران وعن ابى خازم وغيرها. وكان شافعيا يقرأ على ابى ابراهيم المزنى -فقال يوما والله لاجاء منك شئ فغضب (ابو جعفر) من ذلك وانتقل إلى (ابوجعفر بن ابى عسران) فلما صنف مختصره قال: رحم الله ابا ابراهيم اوكان حيا للكفر عن يسينه."

"তাহাবী আবু জাফর ইবনে ইমরান এবং আবু খাষিম প্রমুখ থেকে জ্ঞানার্জন করেন। তিনি শাফেয়ি মাযহাবের অনুসারী ছিলেন। এ সময় তিনি আবু ইবরাহিম মুবানী থেকে জ্ঞান লাভ করেন। এ সময়ে একদা বললেন: 'আল্লাহর শপথ! তোমার থেকে সৃজনশীল কিছু আশা করা যায় না।' এতে তাহাবী রাগান্থিত হয়ে আবু জাফর ইবনে আবু ইমরান–এর কাছে চলে আসেন। অতপর যখন তিনি তার 'মুখতাসার' কিতাবখানি রচনা করেন তখন তিনি বললেন: 'আল্লাহ আবু ইবরাহিমের প্রতি রহমত বর্ষণ করন। তিনি জীবিত থাকলে নিজ শপথের কাফফারা আদায় করতেন।"

অনুরূপ একটি কারণ আবদুল কাদির আলকুরাশী তাঁর গ্রন্থে আবুল হুসায়ন আল কুদুরী থেকে বর্ণনা করে বলেন :<sup>২৪</sup>

"১০। ابو جعفر الطحاوى يقرأ على النزنى فقال له يوما والله لاافلحت فغطب وانتقل من عنده"
"আবু জাফর আতাহাবী মুযানী থেকে শিক্ষা গ্রহণ করতেন। একদা মুযানী তাহাবীকে উদ্দেশ্য করে
বললেন: 'আল্লাহর শপথ! তুমি সফলকাম হতে পারবে না।' এতে তাহাবী রাগান্থিত হন এবং
তাঁর মজলিস ত্যাগ করেন।"

২২. প্রাত্ত

২৩. সিরাজী, তাবকাতুল ফুকাহা, বাগদাদ প্রেস, ১৯৩৭ খ্রি., পৃ. ৪১-৪২

২৪. কুরাশী, *আলজাওয়াহিরুল মুদিয়াহ*, হায়দারাবাদ : দাইরাভুগ মাআরিফ, ১ম সংকরণ, ১ম খণ্ড, পু. ৭৬

অবশ্য ইমাম তাহাবী নিজে তাঁর মাযহাব পরিবর্তনের অন্য একটি কারণ ব্যাখ্যা করেছেন। তাঁর বর্ণনাটি হচ্ছে— আবু আলি খলিলী তাঁর কিতাবুল ইরশাদ গ্রন্থে ইমাম মুযানী—এর জীবনী বর্ণনা প্রসজ্জে উল্লেখ করেন, ইমাম তাহাবী ইমাম মুযানীর বোনের পুত্র ছিলেন। তিনি আরো বর্ণনা করেন যে, মুহামাদ ইবনে আহমাদ আশশুরুতী একদা ইমাম তাহাবীকে স্বীর মামার বিরোধিতা করে ইমাম আবু হানিকা [র]—এর মাযহাব গ্রহণের কারণ জিজ্ঞাসা করেন। এর জবাবে তাহাবী বলেন, মামাকে সব সমরই ইমাম আবু হানিকার গ্রন্থাবলি মনোযোগসহকারে অধ্যরন করতে দেখতাম। আর এ কারণেই আমি মাবহাব পরিবর্তন করি। ২০

বস্তৃত ইমাম মুযানীর কথায় যে ইমাম তাহাবী রাগান্থিত হয়েছিলেন, তা ইমাম তাহাবীর একটি সপ্লে দেখা বক্তব্য থেকে প্রমাণ পাওয়া যায়। ইমাম মুযানী ইনতিকালের পর ইমাম তাহাবী স্বপ্লে দেখেন যে, মুযানী তাঁকে লক্ষ্য করে বলছেন : ১৬ مرتب الخفياك وكررها مرتبن "হে আবু জাকর! আমি তোমাকে রাগান্থিত করেছি। হে আবু জাকর! আমি তোমাকে রাগান্থিত করেছি।

ইমাম তাহাবী মাযহাব পরিবর্তনের পর হানাফী শায়খদের সংস্পর্শে আসেন। এ ক্ষেত্রে কাযী বালার ইবনে কৃতাইবা এবং আহমাদ ইবনে আবু ইমরানের নাম বিশেষতাবে উল্লেখযোগ্য। এঁদের থেকে তিনি নানান বিষয়ে জ্ঞানার্জন করেন। ২৬৮ হি. সালে সরকারি নির্দেশে তিনি সিরিয়া সফর করেন। সেখানে তিনি দামিশকের প্রধান কাষী আবু খাষিম আবদুল হামিদ ইবনে আবদুল আযিয [মৃ. ২৯২ হি.] থেকে ফিকহ বিষয়ে পড়াশুনা করেন। ২৭ এ সফরে তিনি বায়তুল মুকান্দাস, গায়াহ ও আসকালান শহরের প্রসিন্ধ মুহান্দিস থেকে হাদিস শাস্ত্র অধ্যয়ন করেন। ২৮

ইমাম তাহাবীই সর্বপ্রথম যোগ্যতা ও বিশ্বস্ততার বলে মিসরের নারেবে কাবীর পদ অলংকৃত করেন। এই পদে অধিষ্ঠিত হওয়ার পর সরকারি কর্মকর্তা—কর্মচারী, আলিম সমাজ ও জ্ঞানী গুণী মহলে তাঁর মর্বাদা ও পরিচিতি বৃল্পি পায়। কাবীর পদে অধিষ্ঠিত হওয়ার পর ইমাম তাহাবীর বৈবয়িক উনুতিও সাধিত হয়। তাঁর প্রাথমিক জীবন দরিদ্রতায় কাটলেও কাবীর পদ অলংকৃত করার পর সক্ষলতা ফিরে পান। তবে এই সক্ষলতার কারণ ছিলো উপহার সামগ্রী হিসেবে স্বর্ণমুদ্রা প্রাপত হওয়া। কাবী থাকাকালীন সময়ে তিনি অসংখ্য স্বর্ণমুদ্রা পেয়েছিলেন। এছাড়াও তিনি তাঁর ওস্তাদ বাঞ্চারের সেক্রেটারি নিযুক্ত হয়েছিলেন। এতে তাঁর ফিকহ বিষয়ে গারদর্শিতা অর্জনের সাথে সাথে অর্থনৈতিকভাবেও সক্ষল হন। তাহাবীর লিখিত বক্তব্যের প্রতি শাসকের দৃষ্টি নিবন্ধ হলে তিনি কাবীকে তাহাবীর পরিচয় জিজ্ঞাসা করেন। উত্তরে ওস্তাদ বলেন, তিনি আমার সেক্রেটারী। তিনি আবার তাঁর কুনিয়াত জিজ্ঞাসা করেন। কাবী বললেন, তাঁর কুনিয়াত আবু জাকর। তখন তিনি তাহাবীর প্রতি লক্ষ্য করে বললেন : ১৯

"اطال الله بقائه وادام عزه واعلاة لجسيع ما في هذا الكتاب."
(হে আবু জাফর! আল্লাহ তোমার স্থায়িত্ব দীর্ঘ করুন, তোমার সম্মান ও মর্যাদা সুউচ্চ করুন।

২৫. আলইয়াফী, *মিরআভূয যামান*, পাটনা : খোদা বখন লাইব্রেয়ি, হস্তলিপি নং ২২২৭, প্রসেদ নং ২৪২৮, পৃ. ১৯৫

২৬. হামাবী, প্রান্তক্ত, ৬ষ্ঠ খণ্ড, পু. ৩০

২৭. আবদুল হাই লাখনাবী, যাওয়াইদুল বাহিয়াহ, পৃ. ৩২

२৮. यादाती, *जगिकताजून इस्पार*, ७४ थव, পृ. ७०

২৯. মুহাম্মাদ ইউসুক, মুকান্দামাতু আমানিল আহবার, পৃ. ৫৯

ইমাম তাহাবী উত্তম চরিত্রের অধিকারী একজন আল্লাহতীরু মানুব ছিলেন। আল্লাহর প্রতি প্রগাঢ় বিশ্বাস ও ইবাদতে মশগুল থাকতেন। দ্বীনদার আবিদ ইমাম তাহাবীর অসাধারণ স্মৃতি শক্তি ও তীক্ষ ধীশক্তির কারণে তাঁর ব্যক্তিত্ব ও মর্বাদার সুখ্যাতি ছড়িয়ে পরে। তাঁর অসাধারণ পাণ্ডিত্য ও গতীর প্রজ্ঞার কথা সেকালে মানুবের মুখে মুখে প্রকাশ পায়। সমকালীন পণ্ডিতগণের মন্তব্যে সেকথার প্রমাণ পাওয়া বায়। এখানে এসব মনীবীর কিছু উল্পুতি উল্লেখ করছি।

ইবনুল ইমাম হাস্বলী বলনে :<sup>৩০</sup> ইমাম তাহাবী ছিলেনে হানাফী মাবহাবের একজন শায়খ, বিশ্বস্ত বর্ণনাকারী এবং প্রখ্যাত আলিম। তিনি ফিকহ ও হাদিসে শাস্তো শ্রেষ্ঠত্ব অর্জন করেন।

আল্লামা সুরুতী বলেন :<sup>৩১</sup> ইমাম তাহাবী ছিলেন হাদিস শাস্ত্রের হাফিব, অভিনব কিতাবসমূহের প্রণেতা; বিশ্বস্ত হাদিস বর্ণনাকারী এবং ফিক্হ শাস্ত্রবিদ। তাঁর উত্তরসূরিদের মাকো এরূপ অগাধ পাভিত্যের অধিকারী আর কাউকে পাওয়া যায় না। তাঁর ইনতিকালের পর মিসরে হানাকী মাযহাবের নেতৃত্ব আস্তে আস্তে হাস পেতে থাকে।

আল্লামা যাহাবী বলেন :<sup>৩২</sup> ইমাম তাহাবী প্রতিষ্ঠিত রাবী এবং সুবিজ্ঞ ককিহ ছিলেন। তাঁর সময়ে তাঁর সমকক আলিম ছিল বিরল।

ইবনুল আসির বলেন : ত তাহাবী ছিলেন হানাফী মাযহাবের একজন সুবিজ্ঞ ফিকহবিদ, ইমাম ও বিশ্বস্ত হাদিস বর্ণনাকারী। ইবনে আবদুল বার বলেন : ত তিনি ছিলেন কুফাবাসীদের ইতিহাস ও জীবনবৃত্যন্ত সম্পর্কে সর্বাধিক জ্ঞাত ব্যক্তি, তদুপরি ফিকাহবিদদের মাযহাবেও তাঁর অসামান্য দখল ছিল।

আল্লামা ইবনে তাগরী বারদী বলেন : প তিনি ছিলেন ফিকহশাস্ত্রবিদ, হাদিস–বিশারদ, হাদিসের হাফিয়, ইথতিলাফুল উলামা, আহকাম, আরবি অভিধান ও ব্যাকরণশাস্ত্রে সমকালীন যুগের অপ্রতিরোধ্য ইমাম ও অনবদ্য গ্রন্থসমূহের প্রণেতা।

ইবনে কাসির বলেন :<sup>৩৬</sup> তিনি ছিলেন হানাফী ফিকহ–এর মূল্যবান গ্রন্থাবলির অন্যতম রচয়িতা। তিনি সুপ্রতিষ্ঠিত বিশ্বস্ত রাবী ও লব্ধ প্রতিষ্ঠিত হাফিবগণের অন্যতম ছিলেন।

ইবনুল জাওয়ী বলেন : <sup>৩৭</sup> ইমাম তাহাবী একজন বিখ্যাত রাবী, প্রসিন্ধ ফিকাহবিদ ও বুন্ধিমান ব্যক্তিতু ছিলেন।

কাতলুবাগা বলেন : <sup>৩৮</sup> তিনি ধীশক্তিসম্পন্ন ফিকাহবিদ ও ইমাম ছিলেন।

৩০. ইবনুল ইমাদ, শাষরাতুষ যাহাব, কাররো : মাকতাবাতুল কুল্সী, ১৩৫০ হি./ ১৯৩২ খ্রি., ২য় খণ্ড, পৃ. ২৮৮

৩১. সুমুজী, হসমুল নুহাদারাহ, মিসর : মাতবাআতু ইদারাতিল ওয়াতান, ১২৯১ হি./১৮৮২ খ্রি. ১ম খণ্ড, পু. ১৯৮

৩২, যাহাবী, প্রান্তক, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৩০

৩৩. ইবনুল আসিয়, আললুয়ায, মাতবাআতুস সাআদাহ, ১৩৫৬ হি., ২য় খণ্ড, পৃ. ৮২

৩৪. ইবনে আবনুল বার, জামিউল বারানিল ইলম, মিসর : আলমুনিরিয়া, ১ম সংকরণ, পু. ১

৩৫. ইবাদ তাগরী বারলী, *আন নুজুমুয যাহিরাহ*, মিসর : ওযারাতুস সাকাফাহ, ৮৫৫ হি./১৪৮০ খ্রি., ৩য় খণ্ড, পৃ. ২৩৯-২৪০

৩৬. ইবনে কাসির, আলবিদায়া ওয়ান নিহায়া, বৈরত : মাকতাবাতুল মাআরিফ, ২য় সংস্করণ ১৯৭৭ খ্রি., ১১শ খণ্ড, পৃ. ৭৪

৩৭. ইবনুল জাওয়ী, *তারিখুল মুলুক ওয়াল উমাম*, হারদারাবাদ : দায়িরাতুল মাআরিফ, ১৩৫৭ হি., ৬ষ্ঠ খণ্ড, পৃ. ২৫০

৩৮, ইবান কাতল্যাগা, তাজুত তারাজিম, বাগদাদ : মাতবাআতুল আনী, ১৯৬২, পু. ৮

ইমাম তাহাবী সরকারি চাকরিতে নিয়োজিত থাকাকালে জ্ঞান চর্চা ও অধ্যবসায় মনোবোগ দিতে পারেননি। চাকরির সময় জ্ঞান চর্চায় কিছুটা হলেও বিশ্ল ঘটে। তবে সরবর্তীতে জ্ঞান গবেষণায় সর্বোততাবে আত্মনিয়োগ করেন এবং চাকরি থেকে অর্জিত সম্পদ ব্যয় করেন। জ্ঞান–বিজ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় অসংখ্য গ্রন্থ রচনা একথার প্রমাণ বহন করে। তঁর রচিত গ্রন্থগুলোর মধ্যে রয়েছে—<sup>১৯</sup>

- ০১. আহকামুল কুরআন;
- ০২. তাফসিরুল কুরআন;
- ০৩. শারহু মাআনিল আসার;
- ০৪. আলমুখতাসারুল কাবির;
- ০৫. আলমুখতাসারুল সাগির;
- ০৬. কিতাবুল আশরিবা;
- ০৭. শারহ জামিইল কাবির:
- ০৮. শারহু জামিউস সাগির;
- ০৯. ইখতিলাফুল উলামা;
- ১০. বারানু ইতিকাদি আহলিন সুনাহ ওয়াল জামাআত;
- ১১. আততারিখুল কাবির;
- ১২. আলখিতাবাত ফিল ফুরু;
- ১৩. শারহুল মুগনী;
- ১৪. আননাওয়াদির ওয়াল হিকায়াত;
- ১৫. আলমুহাজির ওয়াস সিজিল্লাত;
- ১৬. জুবউন ফির-রাবিয়াহ;
- ১৭. জুযআনি ফির রান্দি আলা ইসা ইবনে আব্বান;
- ১৮. আররান্দ আলা আবি উবারদা ফিমা আখতাআ ফিহি ফি কিতাবিল আনসাব:
- ১৯. জুবআনি ফি ইখতিলাফির রিওয়ায়াত আলা মাবহাবিল কুফিয়াৢিন;
- ২০. আখরু আবি হানিফাহ ওয়া আসহাবিহী/মানকিতু আবি হানিফাহ;
- ২১. আশশুরুতুল কাবির;
- ২২. আননাওয়াদিরুল ফিকহিয়া;
- ২৩. জুবউন ফি আরদি মঞ্চাহ;
- ২৪. আশশুরুতুল আওলাত;
- ২৫. মুখতাসারুত শুরুত;
- ২৬. জুবউন ফি কিসমিল ফাই ওয়াল গানাইম;
- ২৭. কিতাবুল ফিন নিহাল ওয়া আহকামিহা ওয়া সিফাতিহা ওয়া আজনাসিহা ওয়া মা ওয়ারাদা ফিহা মিন খাবরে প্রভৃতি।

৩৯. ওয়াসী আহমাদ, তরজমাতুল ইমাম আবু জাফর, লিক্সি: মাকতাবাতু আসাফিয়াহ, ১৩৪৮/১৯২৯, পৃ. ৫১ ও ইমাম তাহাবীর অন্যান্য জীবনী প্রশা প্র:

'যেদিন অনেক মুখমন্ডল উজ্জ্বল হবে, তাদের রবের দিকে তাকিয়ে থাকবে।'

ইমাম তাহাবী আকিদার এই মূল কথাটি বলার পর মন্তব্য করে বলেন যে, এ আয়াতের তাফসির মহান আল্লাহ তাআলাই তালো জানেন। এ সম্পর্কে সহিহ হাদিসে রাসুল [স] থেকে যা বর্ণিত আছে তা অবিকৃত অবস্থায় গৃহীত হবে। আমরা নিজেদের বিবেক-বৃশ্বি অনুসারে কোনরূপ অসজাত তাৎপর্যের অনুপ্রবেশ ঘটাতে পারি না। কেননা দ্বীনের ব্যাপারে কেবল সেই ব্যক্তিই পদস্থলন থেকে নিরাপদ থাকতে পারে, যে ব্যক্তি আল্লাহ ও তদীয় রাসুলের [স] প্রতি আত্মসমর্পণপূর্বক তাঁদের বাণীর প্রতি ইমান এনেছে এবং সম্পেহমূলক বিষয়কে সর্বজ্ঞাতা আল্লাহর প্রতি সোপর্দ করেছে।

অনুরূপ আল্লাহর বাণী :<sup>83</sup> «وانشتى القسر» 'আর চন্দ্র, বিদীর্ণ হয়েছে।' ইমাম তাহাবী এর সপক্ষে বিভিন্ন সনদে হযরত আলি, ইবনে মাসউদ, হুযায়কা, ইবনে উমার, ইবনে আব্বাস এবং আনাস [রা] থেকে দশটি হাদিস বর্ণনা করেনে। অতপর তিনি বলেনে :

"ولانعلم روى عن احد من اهل العلم في ذلك غير الذي روى عنهم فيه وهم القدوة ولحجة الذبن لابخرج عنهم الاجاهل ولا يرغب عما كانوا عليه الاجائر"

আল্লাহর বাণী :82

«يايها الذين امنوا عليكم اننسيكم لايضركم من ضل اذا اهتديتم»

'ওহে যারা ইমান এনেছো! তোমরা নিজেদের দায়িত্ব পালন করো। যে পথত্রক হয়েছে সে তোমাদের কোনো ক্ষতি করতে পারবে না, যদি তোমরা সৎপথে পরিচালিত হও।'

ইমাম তাহাবী মনে করেন الامر بالمعروف والنهر عن المنكر» –এর সাথে বাহ্যিক দৃক্তিতে পরস্গর বিরোধী বলে প্রতীয়মান হয়। তবে কি সৎকাজের আদেশ এবং অসৎকাজে বাধাদানের নির্দেশটি মানসুখ হয়ে গিয়েছে? এ জিজ্ঞাসার সঠিক জবাব অন্বেষণে ইমাম তাহাবী প্রয়াসী হন। তিনি তাঁর সনদে হয়রত আবু বকর [রা] থেকে বর্ণনা করেন: 80

"عن ابى بكر الصديق رضى الله عنه قال انكم تقرءون هذه الاية «يايها الذين امنوا عليكم انفسكم لايضركم من ضل اذا اهتديتم» انى معت النبى صلى الله عليه وسلم يقول ان الناس اذا رأوا الظالم فلم يأحذ على يديه يوشك ان يعمه الله بعقاب"

৪০. আলকুরআন, সুরা কিয়ানাহ, আরাত : ২২-২৩

<sup>8</sup>১. আলকুরআন, সুরা কামার, আয়াত : ১

৪২, আলকুরআন, সুরা মায়িলা, আয়াত : ১০৫

৪৩. ইনাম তাহারী, মুশকিলুল আসার, ২য় খণ্ড, পৃ. ৬২

"তোমরা কুরআনের এ আয়াতটি পাঠ করছো, এতে আল্লাহ তাআলা বলেন : 'ওহে যারা ইমান এনেছো! তোমরা নিজেদের দারিত্ব পালন করো। যে পথ এক হয়েছে সে তোমাদের কোনো ক্ষতি করতে পারবে না, যদি তোমরা নিজেদের দারিত্ব পালন করো। যে পথ এক হয়েছে সে তোমাদের কোনো ক্ষতি করতে পারবে না, যদি তোমরা সংপথে পরিচালিত হও।' আর আমি রাসুল [স]—এর কাছে শুনেছি, তিনি বলেন : লোকেরা যদি অত্যাচারী ব্যক্তিকে অত্যাচার করতে দেয় তাকে অত্যাচার করা থেকে বিরত না রাখে তবে অতি অল সময়ের মধ্যে আল্লাহ তাদের সকলের উপর সাধারণভাবে আযাব নাবিল করবেন।" এরপর ইমাম তাহাবী এই হাদিস সম্পর্কে মন্তব্য করে বলেন :88

আমরা অবগত আছি যে, হবরত আবু বকর [রা]—এর বুন্ধিমন্তা, প্রজ্ঞা, মহানুতবতা ও বিরাট মর্যাদার অধিকারী হওয়ার পর জনগণের প্রতি এমন কোন বক্তব্য প্রমাণ করবেন না যাতে কোন এটি—বিচ্যুতি পরিলক্ষিত হতে পারে। আর আমরা একথাও অবগত আছি যে, এখানে যে বুটি পরিলক্ষিত হয় তা হাদিসের কোন বর্ণনাকারীর পক্ষ থেকে সংঘটিত হয়েছে আবু বকর [রা]—এর পক্ষ থেকে নয়।

ইমাম তাহাবীর তাফসির বিষয়ক দ্বিতীয় গ্রন্থটি হচ্ছে 'আহকামুল কুরআন' শিরোনামে। অধুনাকালে এ গ্রন্থটি দুর্লভি ও দুস্প্রাপ্য। মোল্লা আলি কারীর মতে, তাহাবীর এ গ্রন্থটি ২০ খণ্ডে বিভক্ত।<sup>80</sup>

উল্লেখ থাকে যে, হাজী খলিকা ইমাম তাহাবীর তাকসির বিষয়ক কিতাবের নাম 'নাওয়াদিরুল কুরআন' বলে উল্লেখ করেছেন। এ কিতাবটি এক হাজার পৃষ্ঠা সংবলিত ছিল বলে কাষী ইয়ায মত প্রকাশ করেছেন।<sup>8৬</sup>

ইমাম তাহাবী ৩২১ হি./৯৩৩ খ্রিস্টাব্দে মিসরে ইনতিকাল করেন। আলকিরাফাতৃস সুগরার বানুল আশআস কবরস্থানে তাঁকে সমাহিত করা হয়। অধিকাংশ জীবনীকার এই অভিমতের সাথে ঐকমত্য হয়েছেন। <sup>89</sup> ইবনে নাদিম তাঁর মৃত্যুসাল ৩২২ হি./৯৩৪ খ্রি. বলে উল্লেখ করেছেন। তাঁর মতে, মৃত্যুকালে তাঁর বয়স হয়েছিল ৮০ বছর। এই তথ্যটি ইবনে নাদিম ব্যতীত আর কেউ উল্লেখ করেনিন। <sup>8৮</sup> তবে 'তাবজুত তাবাকাত' গ্রেল্খ তাহাবীর মৃত্যুস্থান বাগদাদের কথা উল্লেখ আছে। সেখানে তিনি ৩২১ হি. সালে ১৬ রজব সোমবার ইনতিকাল করেন। তাঁর মৃত্যুতে বাগদাদে শোকের ছায়া নেমে আসে। সর্বস্তরের জনগণ তাঁর জানাযায় অংশগ্রহণ করেন। <sup>8৯</sup>

অতএব বলা যায়, ইমাম আবু জাফর আততাহাবী ছিলেন হিজারি—তৃতীয়—চতুর্থ শতকের অন্যতম কুরআন বিশ্লেষক। বাল্যকাল থেকেই তিনি কুরআন ও হাদিসের মৌলিক জ্ঞানার্জনে ব্রতী হন। সময়ের পরীক্ষায় তিনি সাফল্য স্পর্শ করতে সমর্থ হন। জ্ঞান—বিজ্ঞানের নানান বিষয়ে প্রচুর জ্ঞান গবেবণা একথার প্রমাণ বহন করে। পবিত্র কুরআন ও হাদিস থেকে অতি সৃক্ষভাবে আহকাম উদ্ভাবন করা তাহাবীর অসাধারণ পাভিত্যের কথাই স্মরণ করিয়ে দেয়ে। একজন পভিত মুফাসসির হিসেবে ইতিহাসে তাঁর নাম দেদীপ্যমান থাকবে চিরকাল।

<sup>88,</sup> প্রাণ্ডক, পু. 88

৪৫. মোল্লা আলি কান্নী, *আলআসমাকল জানিয়াহ*, পাটনা : খোদাবখশ ওরিয়েন্টাল লাইব্রেরী, হত্তলিপি নং ২৪৫১, পৃ. ৯৮

৪৬. হাজী থলিকা, কাশফুর যুবুন, বৈত্মত : নারাল ফিকার, ১৪০২ হি./১৯৮১ খ্রি. পু. ৫১

৪৭. সাখাবী, তুহকাতুল আহ্বাব, কায়রো : মাতবাউল উলুমি ওয়াল আদাবি, ১৩৫৬ হি./১৯৩৭ খ্রি., পূ. ১৯৯-২০০

৪৮. ইবনে নালিম, ফিহরিশত, বৈল্পত : মাকতাবাতুল খাইরাত, ১৯৭২ খ্রি. পৃ. ২০৭

৪৯. তাজুত তাবাকাত (পাঞ্চিপি নং বি-১২৩৫৫), পাটনা : খোদাবখৰ দাইব্ৰেনি, পৃ. ১৯৮

## সপ্তম অধ্যায়

হিজরি চতুর্থ শতকের পরে তাফসির শাস্ত্রের গতিধারা

#### হিজরি চতুর্থ শতকের পরে ভাকসির শান্ত্রের গতিধারা

তাফসির শাস্ত্রে পরিধি অত্যন্ত বিস্তৃত ও ব্যাপক। যে কোনো শাস্ত্রের চেয়ে এর গবেষণার সীমানাও অনেক প্রশস্ত। হিজরি প্রথম শতকে তাফসির অভিজ্ঞানের সূচনা হয় আর হিজরি দ্বিতীয় শতকে এর ভিত্তি আরো সুদৃঢ় হয়। হিজারি তৃতীয় শতকের পূর্বে রচিত তাফসির গ্রন্থ, পরবর্তীকালে রচিত গ্রন্থের মধ্যে উন্থাতির মাধ্যমে এবং তাবাকাত ও ইতিহাস গ্রন্থে উল্লেখের মাধ্যমে পাওয়া যায়। হিজরি তৃতীয় শতকে আল্লামা আবু জাকর মুহামাদ বিন আততাবারী [মৃ. ৩১০ হি.] রচনা করেন। সনদভিত্তিক তাকসির গ্রন্থ "জামিউল বয়ান আন তাবিলি আইয়িল কুরআন" মুসলিম মিল্লাতের কাছে যা তাফসির তাবারী নামে পরিচিত। এ সময়ে সন্দভিত্তিক ধারা অত্যন্ত জনপ্রিয় ছিল। মুহাদ্দিসদের ন্যায় এ ধারাটি অবলন্দনে সে সময়ে অনেকে তাকসির রচনার আত্মনিয়োগ করেন। তবে এই সনাতনী ধারার পথিকৃত আল্লামা জারির তাবারী। কুরআনের তাফসির রচনার ক্ষেত্রে অন্য একদল মুফাসসির সন্দ অপেক্ষা মতন–এর উপর বেশি গুরুত্বারোপ করে তাফসির রচনায় ব্রতী হন। এঁদের পথিকৃত হলেন আল্লামা আবু মানসুর আলমাতুরিদী [মৃ. ৩৩৩ হি.]। সে সময়ে তাঁর অনুসৃত এ পদ্ধতি হাদিসের ক্ষেত্রেও প্রয়োগ করতে দেখা যায়। পরবর্তী তাফসির মূলত এই দুটি ধারাকে কেন্দ্র করে বিরচিত হতে থাকে। হিজরি পঞ্চম শতকে এসে অবশ্য তাফসির চর্চায় তাবারীর সনাতনী ধারার পরিবর্তন ঘটে। কেউ কেউ তাকসির রচনায় দীর্ঘ সনদের ব্যবহার অপ্রয়োজনীয় ভেবে পরিহার করেন, আবার কেউ কেউ সনদভিত্তিক তাফসির সুখপাঠ্যের অন্তরায় তেবে আদৌ ব্যবহার করেননি। সনদের এই বিলুপ্তির ফলে তাফসির শাসেত্র দুর্বলতা ও ইসরাইলী বর্ণনার অনুপ্রবেশ ঘটে এবং রেওয়ায়েতের পরিবর্তে দিরায়াতের আলোকে তাফসির রচনার প্রয়াস ক্রমশ বৃশ্বি পায়। এ সময়ে অনেকেই তাফসির রচনায় এগিয়ে আসেন। তবে এঁদের মধ্যে নিম্নোক্তদের অবদান অবিস্মরণীয়। তাঁরা হলেন–

আবলুর রহমান ইবনে মুহাম্মাদ মুতরিক আলআন্দালুসী [মৃ. ৪০২ হি.]। তাঁর রচিত গ্রন্থের নাম আসবাবুন নুবুল। আবু আবলির রহমান মুহাম্মাদ ইবনে হুসাইন আসবুলামী [মৃ. ৪০৬ হি.]। তাঁর রচিত গ্রন্থের নাম আমসালুল কুর আন। আবুল আবরাস আহমাদ ইবনে আম্মার আলমাহদুবী [মৃ. ৪০১ হি.]। তাঁর রচিত তাফসির গ্রন্থের নাম আততাফসিলুল জামি লি উলুমিত তানবিল। আবু ইসহাক আহমাদ ইবনে ইবরাহিম আসসালাবী [মৃ. ৪২৭ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম আলকাশফুল বায়ান ফি তাফসিরিল কুরআন। আবুল হাসান আলি ইবনে ইবরাহিম আল হাওকী [মৃ.৪৩০ হি.]।তাঁর রচিত তাফসির গ্রন্থের নাম আলবুরহান ফি তাফসিরিল কুরআন। আবু উমার ইউসুফ বিন আবলুলাহ আলকুরতুবী [মৃ. ৪৩৭ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম আলবায়ান। আবু বকর আহমাদ ইবনে হুসাইন আলবায়হাকী [মৃ. ৪৫৮ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম আহকামুল কুরআন। আবুল হাসান আলি ইবনে আহমাদ আল ওয়াহেদী [মৃ. ৪৬৮ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম আলবাসীত। আলমাওয়ার্দী [মৃ. ৪৫০ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম আলবাসীত। আলমাওয়ার্দী [মৃ. ৪৫০ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম আনব্দীত্র ফালমাওয়ার্দী হ্বনে আইউব আলরায়ী [মৃ. ৪৭৭ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম আলবাসীত। আলমাওয়ার্দী হ্বনে আইউব আলরায়ী [মৃ. ৪৭৭ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম আলবাসীত হুলাইমান ইবনে আইউব আলরায়ী [মৃ. ৪৭৭ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম আনবুল ফাতাহ সুলাইমান ইবনে আইউব আলরায়ী [মৃ. ৪৭৭ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম আলবাসীত্র আলমাআররী

[মৃ. ৪৯৯ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম আলফুসুল ওয়াল লুগাত। হুসাইন ইবনে মুহাম্মাদ ইবনে আলমুফাদ্দাল আল রাগিব আল ইস্পাহানী [মৃ. ৫০০ হি.]। তাঁর রচিত গ্রন্থের নাম আলহুররাতৃত তাবিল। আবু হামিদ মুহাম্মদ আলগাযালী [মৃ. ৫০৫ হি.]।তাঁর রচিত তাফসিরের নাম ইয়াকুতৃত তাবিল ফি তাফরিত তানবিল।

উল্লেখ্য হিজরি পঞ্চম শতকে উল্লিখিত মুকাসসির ছাড়াও আরো অনেকে তাফসির শাস্ত্রে অবদান রেখেছেন। কেউ কেউ এঁদের সংখ্যা চল্লিশ জন পর্যন্ত বলেছেন। তবে এ শতকের মুকাসসিরদের তাফসির তেমন বেশি জনপ্রিয় হয়েছে বলে মনে হয় না। বর্তমানে এসব তাফসিরের খুব একটা আলোচনা পাওয়া যায় না।

হিজরি ষষ্ঠ শতকে তাফসির শাস্তে আরো একটি নবতর ধারার অনুপ্রবেশ লক্ষ্য করা যায়। এই ধারার প্রবর্তক ও পথিকৃত হিসাবে আল্লামা যামাখশারীকে মনে করা হয়। তিনি ইজাবকৈ প্রাধান্য দিয়ে নবতর ধারার আলোকে আলকাশশাফ গ্রন্থ রচনা করেন।

#### জার্ল্লাহ যামাখশারী মৃত্যু. ৫৩৮ হি.। আলকাশশাফ

আবল কালেন মাহমুদ বিন ওমর যামাখশারী বিশ্বখ্যাত কাশশাফ গ্রন্থের প্রণেতা। মক্কা নগরীর বাইতুল্লাহর সন্নিকটে দীর্ঘ সময় অবস্থানের কারণে তাঁকে জারুল্লাহ বা আল্লাহর প্রতিবেশী উপাধিতে ভূষিত করা হয়। তবে তিনি জন্মহান যামাখশারের নিসবতী নামেই বেশি প্রসিদ্ধ। তিনি ৪৬৭ হি. সালে পারস্যের খাওয়ারিয়মের অন্তর্গত যামাখশার পল্লীতে ২৭ রজব জন্মগ্রহণ করেন। জনোর পর পিতা ওমর তাঁর নাম রাখেন মাহমুদ। কিন্তু কালক্রমে তিনি বামাখশারী নামেই এমন খ্যাতি লাভ করেন যে, তাঁর মূল নাম অনেকের অজানা থেকে যায়। তাঁর পিতা ছিলেন তৎকালীন সমাজের একজন ধর্মপরায়ণ ব্যক্তি। আর তাঁর মাতা ছিলেন বিভিন্ন গুণে গুণান্থিত এক অসাধারণ ব্যক্তিত্বের অধিকারী। পারিবারিক প্রভাবে তিনি অত্যন্ত সুন্দর পরিবেশে বেড়ে উঠেন। পিতা কারাগারে মৃত্যু বরণ করেন। কিছু দিন পর মাতাও মারা যান। এতে যামাখশারীর জীবনে বিপর্যয় নেমে আসে। তবে এসব দু:খ-কষ্ট তাঁর জ্ঞানার্জনের পথে কোনো অন্তরায় সৃষ্টি করতে পারেনি। অসাধারণ স্মৃতি শক্তির অধিকারী যামাখশারীর পড়াখনার হাতেখড়ি হয় পিতামাতার কাছেই। জনাতান যামাখশারেই তাঁর প্রাথমিক শিকা শেষ হয়। এ সময়ে তিনি পবিত্র কুরআন মুখস্থ করেন। জ্ঞানানুশীলনের অদম্য বাসনা নিয়ে তৎকালীন জ্ঞানবিজ্ঞানের পাদপীঠ বুখারা, বাগদাদ, খুরাসান, হিজাযসহ মুসলিম বিশ্বের জ্ঞানের নগরীসমূহ পরিভ্রমণ করেন। এ সময়ে বিশ্বখ্যাত পণ্ডিতদের থেকে তিনি তাফসির, হাদিস, আরবি সাহিত্য, নাহু, সরফ, বালাগাতসহ জ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় জ্ঞানার্জন করেন। জ্ঞানান্তেষণের প্রতি তাঁর গভীর মনোনিবেশ লক্ষ্য করা যায়। জ্ঞানান্তেষণ ছিল জীবনের একমাত্র সাধনা। এ প্রসঙ্গে তাঁর একটি বিখ্যাত উক্তি আজও ইতিহাস হয়ে রয়েছে। বিদ্যার্জনে তাঁর গভীর মনোযোগের কথা স্বীকার করে তিনি বলতেন: "জ্ঞানানুশীলন ও অধ্যয়নে রাত্রি জাগরণ আমার কাছে নর্তকী ষোড়শীর সাথে মধুর মিলন এবং তার বাঁকা কাঁধে ভালবাসার হাত রাখার চেয়ে বেশি আনন্দদায়ক। দুর্বোধ্য ও কঠিন বিষয়কে বোধগম্য করার প্রতি আমার

ন্বত:ক্রুর্ত অনুরাগ পরিবেশনকারিণীর পরিবেশিত সুধা পান করার চেয়েও মিষ্টি। কাগজের উপর কলমের খসখস আওয়াজ আমার কাছে প্রেমিকের ডাক এবং গানে মত্ত থাকার চেয়ে বেশি তপ্তিদারক। কাগজের বুক থেকে বালুকণা অপাসরণে আমার হাতের শব্দ যুবতীর ঢোলের শব্দ হতেও বেশি রুচিশীল।" জীবনীকারদের মতামত থেকে জানা যায় যে, যামাখশারীর একটি পা ভাঙ্গা ছিল। এর কারণ বিশ্লেষণে তাঁরা বিভিন্ন মতের কথা উল্লেখ করেন। কেউ বলেন, তাঁর পারে টিউমার হওয়ার কারণে পা কাটা হয়েছিল। কেউ বলেন, বরফের আঘাতে এক পা বিচ্ছিন হয়ে গিয়েছিল। আবার কেউ বলেন, এটা ছিল তাঁর মায়ের বদ দোআর ফল। জানা যায়, ছোট বেলায় চড়ই পাখির পায়ে সুতা বেঁধে খেলা অবস্থায় চড়ই পাখি মাটির গর্তে ঢুকে যায়। কিন্তু যামাখশারী সূতা টানতে থাকলে চড়ুই পাখির পা বিচ্ছিনু হয়ে আসে। এতে তাঁর মা ব্যথিত হয়ে বলেন, তুমি পাখির পা যেভাবে বিচ্ছিন করলে আল্লাহও তোমার পা সেভাবে বিচ্ছিন করবেন। ঘটনাক্রমে পরবর্তীতে বুখারায় যাত্রাপথে বাহনের থেকে পড়ে পা ভেঙ্গে যায়। যামাখশারী আকিদাগত দিক থেকে মৃতাবিলীপন্থী এবং মাবহাবী দিক থেকে হানাফী ছিলেন। তবে তিনি নিজেকে মৃতাবিলী হিসাবে পরিচয় দিতেই বেশি পছন্দ করতেন। বন্ধু-বান্ধব সহপাঠীর সাথে সাক্ষাৎ করতে চাইলে. "তিনি ভেতরে প্রবেশের অনুমতি চেয়ে বলতেন : দরজার আবুল কাসেম মুতাবিলী এসেছেন।" এ কারণে তাঁর কাশশাফ গ্রন্থে মুতাযিলী আফিদা ছড়িয়ে দিয়েছেন। এই গ্রন্থের ওরুতেই তিনি া الحدد لله الذي خلت القران বলে 'কুরআন সৃষ্ট' এইভ্রান্ত আকিদার বহি:প্রকাশ ঘটিরেছেন। কাশশাফ গ্রন্থের সূচনায় এই বক্তব্য সংযোজিত হলে মুসলিম বিশ্বের আলিমদের প্রতিবাদের মুখে جعل উল্লেখ্য মুতাযিলীদের কাছে الحمد لله الذي جعل القران । উল্লেখ্য মুতাযিলীদের কাছে অর্থও 🚉 , তাই তিনি গ্রন্থের ওক্নতে চতুরতার সাথে এটি সংযোজন করেন। জীবনীকারদের থেকে জানা যায় যে, তিনি জীবনের শেষ দিকে মুতাবিলী মতবাদ ত্যাগ করে আহলুস সুনাহ ওয়াল জামাআতের মতবাদ গ্রহণ করেন। অবশ্য অনেকে এটা অস্বীকার করেছেন। তবে তিনি কাশশাফ গ্রন্থে ফিকহী মাসআলার ক্ষেত্রে হানাকী মাবহাবের মতামতকে বিশ্লেষণ করেছেন এবং অগ্রাধিকারও দিয়েছেন। যামাখশারী তাফসির, হাদিস, ফিকহ ও আরবি ভাষা সাহিত্যসহ নানা বিষয়ে গ্রন্থ রচনা করেছেন। তনাধ্যে আলকাশশাফ গ্রন্থটি বিশ্বজোড়া খ্যাতি অর্জন করেছে। মাত্র দুই বছরে সমাপ্ত করে এই গ্রন্থখানির গুণাগুণ মূল্যায়ন করে নিজেই বলেছেন:

> ان التفاسير في الدنيا بلا عدد\* وليس فيها لعسرى مثل كشافي. ان كنت تبغى الهدى فالزم قرأته \* فالجهل كالداء والكشاف كالشافي.

অপূর্ব শব্দ চয়ন, উপমার বৈশিষ্ট্য, অলংকারপূর্ণ বাক্য সন্নিবেশ ও ভাষাগত উৎকর্ষের কারণে এই গ্রন্থটি কেবল তাফসিরের জগতকেই অবাক করেনি আরবি ভাষা ও সাহিত্যের জগতকেও সমৃদ্ধ করেছে অনেকখানি। গ্রন্থখানির মূল্যায়ন প্রসঙ্গে বিদগ্ধ পণ্ডিতগণ যেভাবে প্রশংসা করেছেন ঠিক সেভাবে এর সমালোচনাও করেছেন। তবে সার্বিক বিচারে গ্রন্থখানি তাফসির অভিজ্ঞানের একটি মূল্যবান সংযোজন। তিনি ৫৩৮ হিজরিতে খাওয়ারিয়নের জুরজানিয়া পল্লীতে মৃত্যুবরণ করেন। স্বানেই তাঁকে সমাহিত করা হয়। জনৈক কবি তাঁর মৃত্যুতে শোক গাঁথা রচনা করে বলেন:

"فارض مكة تذرى الدمع مقلتها \* حزنا لفراقة جارالله محسود"

১. বি: দ্র: ড. হুসাইন আঘ্যাহারী, আততাফসির ওয়াল মুকাসসিক্রন, পৃ. ৪২৯-৪৮২

এছাড়াও এ শতকের যাঁরা তাফসির শাস্তে অবদান রাখেন তাঁদের মধ্যে অন্যতম মুফাসসির হলেন–

হাসান ইবনে কাতাহ আলহামাদানী [মৃ. ৫০১ হি.]। তাঁর রচিত তাকসিরের নাম আলবাদী ওয়াল বায়ান। আবুল কাসিম মাহমুদ ইবনে হামযা আলকারমানী [মৃ. ৫০১ হি.]। তাঁর রচিত তাকসিরের নাম তাকসিরুল গারাইব ওয়াল আবাইব। আবুল হাসান আলি ইবনে মুহাম্মাদ আলকাইয়াল হারাসী [মৃ. ৫০৪ হি.]। তাঁর রচিত তাকসিরের নাম আহকামুল কুরআন। আবু মুহাম্মাদ হুসাইন ইবনে মাসউদ আলকাররা আলবাগাবী [মৃ. ৫১৬ হি.]। তাঁর রচিত তাকসিরের নাম মাআলিমুত তানবিল। আবুল কাসিম জারুল্লাহ মাহমুদ বিন ওমর আববামাখশারী আলখাওয়ারিযমী [মৃ. ৫৩৮ হি.]। তাঁর রচিত তাকসিরের নাম আলকাশশাফ। ইবনুল আরাবী [মৃ. ৫৪৩ হি.]। তাঁর রচিত তাকসিরের নাম আলকাশশাফ। বনুল আরাবী [মৃ. ৫৪৩ হি.]। তাঁর রচিত তাকসিরের নাম আলকাশশাফ। বনুল জাওবী [মৃ. ৫৯৭ হি.। তাঁর রচিত তাকসিরের নাম বাদুল মাসির।

হিজার সপত্ম শতক তাফসির চর্চার ইতিহাসে এক ক্রান্তিকাল হিসাবে চিহ্নিত। এ সময়ে মুসলিম জাহানের রাজনৈতিক অজ্ঞানে অনেক বিপ্লাবাত্মক ঘটনা সংঘটিত হওয়ার কারণে ধর্মীর ও শিক্ষা—সংস্কৃতির পরিমণ্ডল তথা জ্ঞান বিজ্ঞান ও বিদ্যা চর্চার দ্বার প্রায় রুপ্থ হয়ে যায়। সমকালীন আলিমগণ তাফসির চর্চা থেকে প্রায় নিবৃত্ত থাকতে শুরু করেন। এ অবস্থায় কায়রো জ্ঞান—বিজ্ঞানের পৃষ্ঠপোষকতা শুরু করে এবং এর ফলে তাফসির শাস্তের বিকাশ লাভ শুরু হয়। এ চরম অবস্থার মধ্যেও যাঁরা কুরআন গবেষণায় এগিয়ে আসেন, তাঁদের মধ্যে ইমাম ফখরুন্দিন রায়ী ও কায়ী নাসিরুন্দিন বায়যাবীর নাম সকলের শীর্ষে।

#### ফখরুন্দিন রাযী [মৃত্যু. ৬০৬ হি.] মাফাতিহুল গায়ব

হিজরি ৬ঠ শতকের খ্যাতিমান দার্শনিক মুকাসসির ইমাম ফখরুদ্দিন রাষী পারস্যের অন্তর্গত রায় নামক শহরে ৫৪৩ হি./১১৪৮ খ্রিক্টাব্দে জন্মগ্রহণ করেন। তাঁর প্রকৃত নাম মুহাম্মাদ, পিতার নাম উমার, উপনাম আবু আবদিল্লাহ, উপাধি ফখরুদ্দিন। ইবনুল খতিব বা ফখরুদ্দিন রাষী নামে সমধিক প্রসিদ্ধ। তাঁর পূর্ণ বংশ পরম্পরা হচ্ছে- আবু আবদিল্লাহ ফখরুদ্দিন মুহাম্মাদ বিন উমার ইবনুল হুসাইন ইবনুল হাসান ইবনে আলি আততামিমী আলবিকরী আততাবারিতানী আররাষী আশশাকেরি। পিতামাতার স্নেহধন্য ইমাম রাষীর প্রাথমিক শিক্ষা স্বীর বাসন্তান রায় নগরীতে শেষ হয়। উক্ত শিক্ষার জন্য তিনি বুখারা, সামারকান্দ, মারাগাসহ সমকালীন প্রসিদ্ধ পাদপীঠে গমন করেন। ধর্মতত্ত্ব, তাফসির, হাদিস, ফিকহ, আরবি ভাষা ও সাহিত্যসহ বিভিন্ন বিষয়ে জ্ঞানার্জন করেন। খুব কম সময়ের ব্যবধানে ইমাম রাষী একজন সমকালীন পণ্ডিত ব্যক্তি ও চিন্তা নায়ক হিসেবে সুখ্যাতি অর্জন করেন। অধিবিদ্যা ও দর্শন তত্ত্বেও তাঁর পারদর্শিতার কথা জানা যায়। ইমাম রাষী তৎকালীন শ্রেষ্ঠ জ্ঞানতাপসদের কাছ থেকে গভীর পাণ্ডিত্য অর্জন করার পর তিনি অধ্যাপনা ও দ্বীনি দাণ্ডয়াত কর্মে আত্মনিয়োগ করেন। তীক্ষ মেধা ও অসাধারণ পাণ্ডিত্যের কারণে সমকালীন সমাজে একজন যশস্বী জ্ঞানবিদ হিসেবে সমাদৃত হন। বক্তৃতায় ছন্দময় বাক্য ব্যবহারে

পারদর্শী ইমাম রায়ী ছিলেন তৎকালীন যুগের এক শ্রেষ্ঠ বাগ্মী। তাঁর পাণ্ডিত্যপূর্ণ ভাবাবেগময়ী বক্তব্য দ্বারা তিনি শ্রোতাদের হৃদয় স্পর্শ ও নয়ন অশ্রুসিক্ত করতে পারতেন। এ কারণে তিনি রাষ্ট্রীয় সন্মান ও স্থানীয় জনগণের গভীর ভালবাসা পেয়েছিলেন। তিনি যেখানেই গমন করতেন সেখানেই অসংখ্য লোক এ কারণে তাঁর পিছু লেগে থাকতো। ইমাম রাযী ছিলেন শাফেরি মাযহাবের অনুসারী, আশআরী মতবাদে বিশ্বাসী এবং মৃতাবিলী মতবাদের বিরোধী। মৃতাবিলী মতবাদের বিরুদ্ধে তিনি আজীবন সংখ্যাম করে গেছেন। তিনি দর্শন চর্চায় গভীর মনোনিবেশের কারণে অধিবিদ্যা নামে একটি স্বতন্ত্র মতবাদ উদ্ভাবন করেন। ধর্ম ও দর্শনের সমন্বর করার জন্য প্রয়াসী ছিলেন। দর্শন চর্চার কারণে সমকালীন আলিমদের কাছে তিনি সমালোচিত হন এবং জীবনের শেষভাগে তা পরিত্যাগ করেন। এ কারণে তাঁকে আফসোস করতেও দেখা যায়। তিনি বলতেন: व्याग्य त्राविक भात्रमंत्र वायीत कीवक्रभाय "ياليتني لم اشتغل بعلم الكلام وبكي" অনেক বিখ্যাত গ্রন্থ রচনা করেছেন। তন্মধ্যে তাঁর তাফসির সংক্রান্ত মাফাতিহুল গায়ব গ্রন্থটি বিশ্ব নন্দিত তাফসির গ্রন্থ হিসাবে স্বীকৃতি পেয়েছে। কুরআন ব্যাখ্যায় তাঁর এই তাফসির গ্রন্থটি ইমাম মাত্রিদীর [ম.৩৩৩ হি.] তাবিলাতুল কুরআনের ন্যায় Text Based পদ্ধতিতে রচিত হয়েছে। এ কারণে ব্যক্তিগত বৃদ্ধি প্রসূত অভিমতের প্রাধান্য এ গ্রন্থে লক্ষ্য করা যায়। দার্শনিক দৃষ্টিভঙ্গি নিয়ে আলোচিত এ গ্রন্থে সৃষ্টিতত্ত ও জ্যোর্তিবিজ্ঞান সম্পর্কেও আলোচনা করা হয়েছে। তিনি আয়াতের মধ্যে যুক্তিভিত্তিক সম্পর্ক নির্ধারণের চেষ্টা করেন এবং প্রশ্নসমূহের সমাধানের নিমিত্তে বিভিন্ন অভিমতের যৌক্তিক দলিল-প্রমাণ দ্বারা উপস্থাপনের প্রয়াস পেয়েছেন। এছাড়াও আহকাম, আরবি ব্যাকরণগত বিষয় ও বালাগাত ফাসাহাত বিষয়েও আলোকপাত করেছেন। কঠিন শব্দকে সহজ ও প্রাঞ্জল ভাষায় বিশ্লেষণ করা, দুর্বোধ্য শব্দকে বোধগম্য করে তোলার ক্ষেত্রে তিনি যে পারদর্শিতার পরিচয় দিয়েছেন, তা তাঁর তাফসিরখানি পাঠ করলেই সহজে অনুমান করা যায়। তিনি ৬০৬ হি. সালে ইন্তিকাল করেন।2

### কাজী নাসিরুদ্দিন বারবাবী [মৃত্যু. ৬৮৫ হি.] আনওয়ারুত তানবিদ

তিনি ইরানের প্রসিদ্ধ নগরী শিরাজের অন্তর্গত বায়্য। শহরের অন্ডিজাত পরিবারে আতাবেকী শাসনকর্তা আবু বকর ইবনে সাদ [৬১৩-৬৫৮ হি.] এর শাসনামলে জন্মগ্রহণ করেন। কোনো জীবনীকার তাঁর সঠিক জন্ম সাল উল্লেখ করেননি। তাঁর প্রকৃত নাম আবদুল্লাহ, উপনাম আবুল খায়ের/আবু সাইদ। উপাধি নাসিরুদ্দিন। পিতার নাম উমার। তবে তিনি কাষী নাসিরুদ্দিন বায়্রযাবী নামে সমধিক পরিচিত। পারিবারিক আন্তিজাত্য ও পেশাগত পরিচিতির কারণে বায়্যাবীর জীবনের ওকটাই ছিল ভিন্নতর। পুরুষানুক্রমে জ্ঞান চর্চা ও বিচারপতির পদ অলংকৃত করায় ৭ম শতাব্দীতে পারস্য তথা শিরাজ নগরীতে তাঁর পরিবারটি জ্ঞান চর্চার পরিবার হিসাবে সামাজিকভাবে সমাদৃত হয়। পিতামাতা দু'জনের পাণ্ডিত্যের খ্যাতি থাকার কারণে বায়্যাবীর প্রাথমিক শিক্ষা পরিবারেই সমাপ্ত হয়। সমকালীন প্রখ্যাত আলিমদের সানিধ্যে থেকে তিনি কুরআন, হাদিস, ফিকহ, ইতিহাসসহ বিভিন্ন বিষয়ে জ্ঞানার্জন করেন। উচ্চ শিক্ষার জন্য তিনি

১. বি: দ্র: যাহাবী সিয়ারু আলাম আননুবালা, ২১শ খড, পৃ. ৫০১

জ্ঞানবিজ্ঞান চর্চার পাদপীঠ তাবরিয়ে গমন করেও জ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় ব্যুৎপত্তি অর্জন করেন। প্রথিতযশা জ্ঞানবিদদের থেকে জ্ঞানার্জনের পর তিনি শিরাযের বিচারপতির পদ অলংকৃত করেন। ৬৮৩ হি. পূর্ব পর্যন্ত তিনি এ পদে অধিষ্ঠিত ছিলেন। বিচারপতি পদ থেকে পদচ্যুতির কথা জানা যার। বায়্যাবী তাঁর তাফসির গ্রন্থ আনওয়াক্ষত তান্যিল গ্রন্থখানি তৎকালীন সুলতানের কাছে প্রেরণ করে বিচারকের পদ ফিরে চান। তবে এই তথ্যটি কতটুকু সঠিক তা ব্যাখ্যা সাপেক্ষ। কেননা ইমাম বায়যাবী আনওয়াক্রত তানযিল জীবনের শেষ দিকে বিচারকের পদ থেকে অব্যাহতি নেয়ার পর রচনা করেন। তবে ঐতিহাসিক তথ্যানুযায়ী জানা যায়, ইমাম বায়যাবীকে পদচ্যুত করা হয়নি বরং তিনি তাঁর শায়খ মুহামাদ আলকাতহাতাইর আদেশক্রমে বিচারকের পদ ছেড়ে দেন। ইমাম বায়বাবী জ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় অনেক মৃল্যবান গ্রন্থ রচনা করেছেন। তনুধ্যে কুরআনের ব্যাখ্যা বিষয়ক গ্রন্থ 'আনওয়াক্রত তানবিল ওয়া আসরাক্রত তাবিল' গ্রন্থখানি তাকসির অভিজ্ঞানের ব্যতিক্রমধর্মী মূল্যবান সংযোজন। হিজরি ৭ম শতকের মধ্যভাগে রচিত এ গ্রন্থটি আহলুস সুনাহ ওয়াল জামাআতের আকিদার আলোকে রিওয়ায়িত ও দিরায়িতের একটি সর্বোৎকৃষ্ট গ্রন্থ। তিনি এ গ্রন্থে আলকুরআনের ইজায় সম্পর্কে আলোকপাত করার প্রয়াসী হয়েছেন। মুতাযিলী আকিদার প্রভাবমুক্ত এ গ্রন্থটি অনেকের কাছে মুখতাসাকল কাশশাফ হিসেবে পরিচিত। বস্তুত এটি কাশশাফ গ্রন্থের জবাবী গ্রন্থ। গ্রন্থের শুক্রতে আলকুরআনের ইজাব ও গুঢ় রহস্য সম্পর্কে আলোকপাত করে বায়যায়ী তাঁর গ্রন্থটি স্বতন্ত্র পদ্ধতির তাফসির হিসাবে পরিচিত করেছেন। তাঁর গ্রন্থে কুরআন বিন কুরআন পদ্ধতিও অনুসূত হয়েছে। এছাড়াও তিনি কিরাআত, ফিকহী মাসআলা, শব্দগত বিশ্লেষণ, জ্যোতির্বিদ্যা ও আরবি ব্যাকরণগত বিশ্লেষণ উপস্থাপন করেছেন। সর্বোপরি গ্রন্থটি কুরআনের অতুলনীয় গ্রন্থ হিসেবে বিশ্ববাসীর কাছে সমাদৃত। মুসলিম বিশ্বে বিশেষত এশিয়া উপমহাদেশে বিভিন্ন শিক্ষা প্রতিষ্ঠানে গ্রন্থটি পাঠ্য তালিকাভুক্ত আছে। এর উপর গবেষণা করে অনেকে পিএইচ.ডি ডিগ্রি নিয়েছেন, অনেকে এখনও গবেষণায় নিরত আছেন।

তিনি ৬৮৫ মতান্তরে ৬৯১, ৬৯২ হিজরিতে আযারবাইযানের প্রসিদ্ধ নগরী তাবরিয়ে ইনতিকাল করেন। তাঁর শেষ ইচ্ছা অনুযায়ী তাঁকে তাঁর শায়খের পাশে সমাহিত করা হয়।

হিজারি অন্টম শতকের মুকাসসিরগণ সপতম শতকের থেমে যাওয়া জ্ঞান চর্চাকে পুনরুজ্জীবিত করতে প্রয়াসী হন। এ লক্ষ্যে তাঁরা মুসলিম বিশ্বের বিভিন্ন স্থানে শিক্ষাকেন্দ্র গড়ে তুলেন। অনেকেই তাকসির চর্চার মনোনিবেশ করে খ্যাতি অর্জন করেন। এঁদের মধ্যে মাদারিকুত তানযিলের লেখক আবুল বারাকাত আননাসাকী ও তাকসির কুরআনিল কারিম ।ইবনে কাসির)—এর লেখক হাকেয ইমামুদ্দিন ইবনে কাসিরের নাম বিশেষভাবে উল্লেখ্য। উভরই ষ ষ কেত্রে খ্যাতিমান মুফাসসির।

# আবুল বারাকাত আননাসাফী [মৃত্যু. ৭১০ হি.] মাদারিকৃত তানবিল ওয়া হাকায়িকৃত তাবিল

তিনি তুর্কিস্থানের মাওরাউন্নাহারের সাগদীয়ানা প্রদেশের অন্তর্গত নাসাফ নামক স্থানে জন্মগ্রহণ করেন। নৈসর্গিক দৃশ্যাবলী সমৃদ্ধ এ শহরটিতে সমকালীন অনেক প্রতিভাধর জ্ঞানী ব্যক্তিত্বের জন্ম হয়। কোন চরিতকারই তাঁর জন্ম তারিখ উল্লেখ করেন নি। হানাফী ফকিহ ও ধর্মতত্ত্বিদ হিসেবে

১. বি: দ্র: কাশকুর বুনুন, ১ম খড়, পু. ১৬২

তিনি ছিলেন সেকালের একজন খ্যাতিমান পুরুষ। প্রাথমিক শিক্ষা সমাপ্তির পর তিনি সমকালীন বিখ্যাত আলিমদের সানিধ্যে গমন করেন। তাঁদের কাছ থেকে তাফসির, হাদিস, ফিকহ, উসুল, তর্কবিদ্যা ও আরবি ভাষা ও সাহিত্যে জ্ঞানার্জন করেন। ইসলামের বিভিন্ন শাখায় জ্ঞানার্জনের পর তিনি কির্মানের আলকুতবিয়া আসসুলতানিয়া মাদ্রাসায় অধ্যাপনার আত্মনিয়োগ করেন। এখানে তাফসির ও হাদিস বিষয়ে অধ্যাপনা করলেও তিনি ফিকহ শান্ত্রেও ব্যুৎপত্তি অর্জন করেছিলেন। আলমানার ও কানযুদ দাকাইক গ্রন্থে এই ব্যুৎপত্তির বহি:প্রকাশ ঘটে। অসাধারণ পাণ্ডিত্যের ছোঁয়া এই গ্রন্থে লক্ষণীয়। বিভিন্ন বিষয়ে তাঁর লেখালেখি লক্ষ্য করা যায়। এসব বিষয়ের মধ্যে রয়েছে-১. মাদারিকুত তান্যিল ওয়া হাকায়িকুত তাবিল; ২. আলমানার; ৩. কাশফুল আসরার; ৪. কান্যুদ দাকাইক: ৫. আলকাকী: ৬. আলওয়াকী: ৭. আলমানাকী: ৮. আলমুসাফফা; ৯. আলইতিকাদ ফিল ইতিফাদ; ১০. আলমুসতাশফা প্রভৃতি। তবে এসব গ্রন্থের মধ্যে বিখ্যাত গ্রন্থ হচ্ছে মাদারিকুত তান্যিল ও হাকায়িকুত তাবিল নামক অন্ন্য তাফসির গ্রন্থটি। আহলুস সুন্নাত ওয়াল জামায়াতের অকিদার আলোকে রচিত এ তাফসিরখানি বায়বাবী ও কাশশাফের সংক্রিগুসার মনে করা হয়। এ গ্রন্থে মৃতাবিলী আকিদারও তীব্র সমালোচনা রয়েছে। চরিতকারদের ভাষ্য মতে, তিনি ৭১০হি./১৩১০ খ্রিক্টাব্দে বাগদাদে ইনতিকাল করেন। তবে হাজি খলিকার মতে, তিনি ৭১০ হি. সালে ইনতিকাল করেন। বাগদাদেই তাঁকে সমাহিত করা হয়। তাঁর ইনতিকালে মুসলিম উন্মাহ আহলুস সুনাহ ওয়াল জামাআতের একজন প্রজ্ঞাবান ধর্মতত্ত্বিদকে হারায়।<sup>২</sup>

## হাফিয় ইমামুদ্দিন ইবনু কাসির [মৃত্যু. ৭৭৪ হি.] তাফসিরল কুরআনিল আবিম

৭০০ হি./ ১৩০০ খ্রিস্টান্দে সিরিয়া প্রদেশের দামিশকের উপকণ্ঠে বসরা (বর্তমানে উবা হ্রান নামে পরিচিত) অঞ্চলে 'সাজদাল' নামক পল্লীতে এক অভিজাত মুসলিম পরিবারে জন্মহাহণ করেন। তাঁর মূল নাম ইসমাইল। উপনাম আবুল ফিদা, উপাধি ইমামুদ্দিন। জন্মহান, বংশ ও প্রজ্ঞার কারণে তাঁকে যথাক্রমে আলকুরাশী, আলবসরী ও আদদিমাশকী বলা হয়। তবে তিনি তাঁর পিতামহ ইবনু কাসিরের নামেই বেশি প্রসিন্ধ। উপমহাদেশে তাঁর মূল নামের চেয়ে এই নামই সমধিক পরিচিত। জন্মের তিন বছর পরে [৭০৩ হি.] ইবনু কাসিরের পিতা ইনতিকাল করেন। বড় ভাই আবদুল ওয়াহহাব তাঁর প্রতিপালনের দায়িত্ব গ্রহণ করেন। এ কারণে তাঁর প্রাথমিক শিক্ষার হাতেখড়ি হয় বড় ভাইয়ের কাছেই। ভাই সম্পর্কে ইবনে কাসিরের মন্তব্য: "তিনি আমাদের সহোদর এবং আমাদের প্রতি অত্যন্ত স্নেহবৎসল ছিলেন।" ৭০৬ হিজরিতে শিক্ষা সংস্কৃতির কেন্দ্রভূমি বাগদাদে গমন করেন। ৭০৭ হিজরিতে সাত বছর বয়সে তিনি সপরিবারে দামিশক গমন করেন। ৭১১ হিজরিতে তিনি পরিত্র কুরআন মুখস্থ করেন। এভাবে তিনি প্রাথমিক ও মাধ্যমিক স্তরের শিক্ষা সমাপ্ত করে উক্ত শিক্ষার মনোনিবেশ করেন। শায়্ম বুরহান উদ্দিন ইবরাহিম বিন আবদুর রহমান আলকাবারী এর কাছ থেকে তিনি ইলমুল ফিকহ শিক্ষা লাভ করেন। সমকালীন নিয়মানুসারে শাফিয়া ও ইবনে হাজির মালিক-এর মুখতাসার গ্রন্থ মুখস্থ করেন। এরপর তিনি হাদিসশান্ত্রে পাণ্ডিত্য অর্জনের জন্য সমকালীন প্রসিদ্ধ শায়খদের শরণাপন্ন করেন। এরপর তিনি হাদিসশান্ত্রে পাণ্ডিত্য অর্জনের জন্য সমকালীন প্রসিদ্ধ শায়খদের শরণাপন্ন

২, বিস্তারিত দ্র: ড. হুসাইন আয্যাহারী, আতভাফসিয় ওয়াল মুফাসসিরুন, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩০৪

হন। নাজমুদ্দিন আবুল হাসান আলি আবদুর রহমানের কাছে মুয়ান্তা; শিহাবুদ্দিন আবুল আব্বাসের কাছে বুখারী; নাজমুদ্দিন আসকালানীর কাছে মুসলিম; মুহিউদ্দিন আবু যাকারিয়া আশ শায়বানীর কাছে আসসুনান লি দারাকুতনী; ইলমুদ্দিন আল জাবালীর কাছে মুসনাদ গ্রন্থ অধ্যয়ন করেন। তবে তিনি জামালুদ্দিন ইউসুফ ইবনে আবদুর রহমান মুযযী আশ শাফেয়ির কাছে সর্বাপেকা বেশি হাদিস শিক্ষা লাভ করেন। ইবনু তাইমিরা [মৃ. ১২৩৮ খ্রি.] থেকে হাদিস শাল্রের নানাবিদ বিষয়ে জ্ঞানার্জনের পর তিনি মিসরের ইউসুফ খুতনী তিবি মুহান্দিসের শরণাপনু হন। তাঁরা তাঁকে হাদিসবেতা হিসেবে স্বীকৃতি দিয়ে হাদিস শাজের অধ্যাপনা করার অনুমতি প্রদান করেন। এভাবে ইবনু কাসির সে যুগের বিখ্যাত শিক্ষায়তনে গমন করে সমকালীন খ্যাতিমান পণ্ডিতদের কাছ থেকে তাফসির, হাদিস, ফিকহ ও ইতিহাস বিষয়ে জ্ঞানার্জন করে কালজয়ী মুফাসসির হিসেবে প্রতিষ্ঠা লাভ করেন। বহুমুখী প্রতিভার অধিকারী আল্লামা ইবনু কাসির অধ্যাপনার মাধ্যমে কর্মজীবনের সূচনা করেন। প্রথমে তিনি নজিবিয়্যাহ শিক্ষালয়ে অধ্যাপক নিযুক্ত হয়ে আল্লাহর বাণী : "নিশ্চয়ই আল্লাহর বান্দাদের মধ্যে থেকে কেবল আলিমগণ আল্লাহকে ভয় করেন" এ আয়াতখানির তাফসির পেশ করেন। তাঁর পাণ্ডিত্যপূর্ণ আলোচনায় উপস্থিত সুধীজন বিমোহিত হন। ৭৪৮ হিজরিতে তাঁর উত্তাদ শামসুদ্দিন যাহাবীর ইত্তিকালের পর তিনি উন্মূল সালিহ শিক্ষা প্রতিষ্ঠানের হাদিসের অধ্যাপক হিসাবে নিযুক্ত হন। এখানেও তিনি সুধীজনের দৃষ্টি আকর্ষণ করতে সক্ষম হয়েছিলেন। দীর্ঘ দিন এই প্রতিষ্ঠানে অধ্যাপনার পর তিনি ৭৫৬ হিজরিতে তিনি 'দারুল হাদিস আল আশরাফিয়া' প্রতিষ্ঠানের ভাইরেয়র হিসাবে নিযুক্ত হন। অবশ্য এ পদে তিনি বেশি দিন চাকরি করেননি। ৭৬৭ হিজয়িতে গভর্নর সাইফুদ্দিন মানকালী বুগার শাসনামলে আলজামিউল উমাবীতে ইলমুত তাফসিরের অধ্যাপক হিসাবে নিয়োগপ্রাপ্ত হন। তৎকালীন সময়ে এ পদে নিযুক্ত হওয়া মর্যাদার ব্যাপার মনে করা হতো। তবে আসকালানীর ভাষ্য থেকে জানা যায়, এ প্রতিষ্ঠানের তিনি নিয়মিত অধ্যাপক ছিলেন না। গভর্নর মানকালী বুগার আমন্ত্রণে তাফসির ক্লাসের সবক অনুষ্ঠানে যোগদানের জন্য সেখানে উপস্থিত হয়েছিলেন।

আল্লামা ইবনু কাসির সমকালীন শীর্ষস্থানীয় প্রতিষ্ঠানে অধ্যাপনার পাশাপাশি তাঁর সুচিন্তিত অভিমত দিয়ে প্রশাসনের বিভিন্ন কাজে সহযোগিতা করেন। ৭৫১ হিজরির শেষ দিকে গভর্নর আল তুনবুগা আন নাসিরীকে আহবারক করে অবতারবাদে বিশ্বাসী এক ধর্মাদ্রোহীর বিচারের জন্য যে তদন্ত কমিটি গঠিত হয়, ইবনু কাসির এই কমিটির একজন বিচক্ষণ সদস্য ছিলেন। এই কমিটিতে তিনি অন্যান্য সদস্যের সাথে অংশগ্রহণ করে তদন্ত কাজে সহযোগিতা করেন। ৭৫২ হিজরিতে খলিকা আল মুতাদিদকে সাম্রাজ্যের শান্তি প্রতিষ্ঠার জন্য প্রত্যক্ষ সহযোগিতা করেন। খলিকা মানজাক দুর্নীতি দমনের ব্যবহাকে আরো শক্তিশালী করার জন্য, অন্য আলিমদের সাথে ইবনু কাসিরও আহ্ত হয়ে তাঁর সুচিন্তিত পরামর্শ চেয়েছিলেন। তিনি তাঁর কতওয়ায় সমঝোতা ও শান্তির উপায় খুঁজে বের করার জন্য পরামর্শ প্রদান করেছিলেন।

৭৬২ হিজরিতে খলিকা বায়দামুর বিদ্রোহ দমনের জন্য দেশের শীর্ষস্থানীয় কর্মকর্তাগণ ইবনু কাসিরসহ অন্যান্য প্রধান প্রধান আলিমদের পরামর্শ চেরেছিলেন। তিনি তাঁর কতওয়ায় সমঝোতা ও শান্তির উপায় খুঁজে বের করার জন্য পরামর্শ প্রদান করেন। সাইপ্রাসের ফ্রাংকদের দ্বারা লেবানন ও সিরিয়ার সমুদ্রোপক্লবর্তী অঞ্চল আক্রান্ত হলে দামিশকের গভর্নর আমির মানজাক এর প্রতিরোধকল্পে ব্যবস্থা গ্রহণের জন্য ইবনু কাসিরের কাছে শরিআতের বিধান জানতে চান। তিনি আমিরের অনুরোধের প্রেক্ষিতে সীমান্ত রক্ষা সংক্রান্ত রিবাতুল ইজতিহাদি ফি তালাবিল জিহাদ' শিরোনামে একটি গ্রন্থ রচনা করেন। এতে আমির খুব খুশি হন এবং এ ধরনের সহযোগিতার জন্য তাকে ধন্যবাদ জ্ঞাপন করেন। ইবনু কাসির তালাকের মাসআলার ইবনু তাইমিয়ার মত অনুসরণ করায় সমকালীন আলিমদের রোধানলে পরেন। তাঁরা ফতওয়া প্রদান থেকে বিরত থাকার জন্য রাজকীয় নিষেধাজ্ঞা জারী করে। তিনি এসব রাজাদেশ উপেক্ষা করলে তাঁকে কারাগারে বন্দী করা হয়। তবে অত্যাচার নির্যাতন যতই করা হোক তিনি তাঁর মতাদর্শ থেকে বিচ্যুত হননি কখনো। তাঁর রচিত বিশ্বখ্যাত অসংখ্য গ্রন্থই এর উজ্জুল প্রমাণ। তাঁর অগাধ পাণ্ডিত্য আর ক্ষুরধার লেখনী শক্তি মুসলিম মিল্লাতের জন্য এক বিশ্বয়কর অহংকার। যুগ জিজ্ঞাসা ও সমকালীন চাহিদার প্রেক্সিতে বিরচিত এসব গ্রন্থাবলি বিশ্ব মুসলমানের জন্য এক ব্যতিক্রম সংযোজন। তাঁর রচিত গ্রন্থসমূহের সঠিক পরিসংখ্যান দেয়া বেশ কঠিন। তবে বিভিন্ন সূত্র থেকে প্রাপ্ত তথ্য অনুযায়ী তাঁর গুরুত্বপূর্ণ গ্রন্থগুলো হচেছ : ১. তাফসিরুল কুরআনিল আযিম; ২. রিসালাতু ফি ফাযায়িলিল কুরুআন: ৩, আল বিদায়া ওয়ান নিহায়া; ৪, আততাকমিলাত ফি মারিফাতিস সিফাত ওয়ায যুজাফা ওয়াল মুজাহিল (বিলুপ্ত); ৫. শরহু সহিহিল বুখারী (বিলুপ্ত); ৬. শরহুত তানবিহ লি আবি ইসহাক আস সিরাযী; ৭, জিওয়াযু উদ্দে সালামা ৮, বাইয়ু উন্মহাতিল আওলাদ; ৯, আখবারু হুজুমিল আফরানজ আলাল ইস্কিন্দারিয়াহ; ১০. তাখরিজু আহাদিসি মুখতাসারি ইবন হাজিব; ১১. আল হাদউ ওয়াস সুনানু ফি আহাদিসিল মাসানিদে ওয়াস সুনান; ১২. ইখতাসাক উলুমিল হাদিস; ১৩. কিতাবুল মুকাদ্দিমাত; ১৪. মুসনাদে ইমাম আহমদ বিন হারল; ১৫. আল ফুসুল ফি ইখতিসারি সিরাতির রাসুল; ১৬. আসসিরাতুন নববিয়াহ; ১৭. তাবাকাতুশ শাফিইয়াহ (অপ্রকাশিত):১৮. আলআহকামূল কাবির (বিলুপ্ত): ১৯. আলকাওয়াকিবুদ দুরারী ফিততারিখ (বিলুপ্ত); ২০. মামায়িলু রাসুলিল্লাহ [স]; ২১. মাতালিদু রাসুলিল্লাহ [স]; ২২. বুতলানু ওযইল যিযিয়া; ২৩. আলআহকামুল সগির ((বিলুগু); ২৪. রিসালাতুল ফিস সিমাঈ; ২৫. আল ইজতিহাদ ফি তালাবিল জিহাদ; ২৬. জুযউন ফিল আহাদিসিল ওয়ারিদাহ ফি কাতলিল কিলাব; ২৭. ইখতিসাক কিতাবিল মাখদাল ইলা কিতাবিস সুনান লিল বায়হাকী (বিলুপ্ত); ২৮. আলহাওয়াশী আলা বিয়াদাতে মুসলিম [পাণ্ডুলিপি]; ২৯. আহাদিসুত তাওহিদ ওয়া রান্দিস শিরক; ৩০. জুবউন ফিল আহাদিসিল ওয়ারিদাহ ফিল মাহদী; ৩১. জুবউন ফি হাদিসে কাফফারাতিল মাজলিস; ৩২. সিরাতু উমর ইবনে আবদিল আযিয় [র]; ৩৩. তরজমাতু শায়খিল ইসলাম ইমাম ইবনু তাইমিয়া:৩৪, সিরাতু সিদ্দিক ওয়াল ফারুক; ৩৫. সিরাতু মুনকালী বুগা আশশামসী:৩৬. মানাকিবুস শাফিয়ি: ৩৭. তাখরিজু আহাদিসি আদিল্লাভিত তানবিহ; ৩৮. আততারিখুল কাবির:৩৯. আততাফসিরুল কাবির:৪০. জামিউল মাসানিদ আল আশারা, ৪১. সিরাতুশ শায়খায়ন (বিলুপ্ত); ৪২, তাখরিজু আহাদিসি আদিল্লাতিত তানবিহ ফি ফুরুইশ শাফিয়া। উল্লিখিত গ্রন্থলো ছাড়াও ইবনু কাসিরের আরো গ্রন্থ আছে বলে ঐতিহাসিকগণ মত প্রকাশ করেছেন। যুগ পরিক্রমায় তা বিলুপ্ত হয়েছে, অনুসন্ধান করে পাওয়া যায়নি এসব গ্রন্থ। অবশেবে ৭৭৪ হিজরি সালের ২৩ শাবান বৃহস্পতিবার দামিশকে ইনতিকাল করেন। মুত্যুকালে তাঁর বয়স হয়েছিল ৭৪ বছর। অবশ্য ইসলামী বিশ্বকোষের ভাষ্য মতে, তিনি ৭৭৫ হিজরি (১৩৭৩ খ্রি.) সালে ইনতিকাল করেন।°

হিজরি নবম শতকে আবার ইসলামি শিক্ষা-সংস্কৃতির উনুতি সাধিত হয়। মুসলিম শাসকদের

৩ বিভান্তিত দ্ৰ: আল বিদায়া ওয়ান নিহায়া, জীবনী অংশ

পৃষ্ঠপোবকতার মুসলিম পণ্ডিতগণ আসার, রার ও ফিকহী দৃষ্টিভঞ্জার আলোকে তাফসির রচনা করেন। এ শতকের অনেক প্রাপ্ত আলিম তাফসির রচনা করে আজও অমর হয়ে আছেন। যাঁদের তাফসির কালজায়ী হয়ে আছে তনাধ্যে জালালুদ্দিন সূযুতী, জালালুদ্দিন মহাল্লী ও আযু তাহির ফিরোজাবাদীর নাম উল্লেখযোগ্য। এঁদের রচনা সমকালীন চাহিদা মিটিয়ে আজও বিশ্ববাসীর কাছে হেদায়াতের আলোকবর্তিকা হিসাবে দিশারীর ভূমিকা পালন করছে। এছাড়াও এ শতকে যাঁদের অবদান রয়েছে, তাঁদের মধ্যে নিমোক্তদের নাম বিশেষভাবে উল্লেখ করা যেতে পারে—

কুতুবুদ্দিন মাহমুদ ইবনে মাসউদ আসসিরাজী [মৃ. ৭১০ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম ফাতহুল মানান। আলাউদ্দিন ইবনে আলি ইবনে মুহাম্মাদ আলবাগদাদী [মৃ. ৭২৫ হি.]। তাঁর সংকলিত তাফসিরের নাম লুবাব ফি মাআনিত তানবিল। আবু হাইয়ান আলআন্দালুসী [মৃ. ৭৪৫ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম আলবাহরুল মুহিত। হাজার ইবনে আবদির রহমান আলআবাদী [মৃ. ৭৭০ হি.] তাঁর রচিত গ্রন্থের নাম আততিবইয়ান ফি তাফসির্ল কুরআন। ইবনে জাররাহ আহমাদ ইবনে মুহাম্মদ [মৃ. ৭৭৮ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম ফাতহুল কাদির। বাইনুদ্দিন মুহাম্মাদ ইবনে শামসুদ্দিন [মৃ. ৭৬৮ হি.]। তাঁর রচিত তাফসির গ্রন্থের নাম আববাহাবুল ইবরিজ ফি তাফসিরিল কুরআনিল আবিব। আলি ইবনে মুহাম্মাদ আশবারখী আলবাগদাদী [মৃ. ৭৪১ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম আবতাবিল লি মাআনিত তানবিল।

### জালালুদিন মহাল্লী [মৃত্যু. ৮৬৪ হি.] জালালাইন [দ্বিতীয়াৰ্ধ]

তিনি ৯৭১ হিজরি সালের শাওয়াল মাসে কায়রো শহরে জন্মগ্রহণ করেন। প্রাথমিক শিক্ষার সাথে সাথে তিনি কুরআন মাজিদ মুখস্থ করেন। উক্ত শিক্ষার জন্য তৎকালীন প্রসিদ্ধ আলিমদের সানিধ্যে গমন করেন। তাঁদের কাছ থেকে তাফসির, হাদিস, ফিকহ, ইলমে নাহ, ফারায়েজ ও অংক শাত্রে ব্যুৎপত্তি অর্জন করেন। এছাড়াও তিনি মানতিক, বয়ান ও ইলমুল বাদীতে পাণ্ডিত্য অর্জন করেন। শিক্ষা জীবন পরিসমাপ্তির পর তিনি প্রথমে কাপড়ের ব্যবসায় ও পরে অধ্যাপনায় আত্মনিয়োগ করেন। বিচারপতির পদ অলংকৃত করায় প্রভাবও তিনি প্রত্যাখ্যান করেন। জ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় তিনি বহু গ্রন্থ রচনা করেন। তাঁর রচিত গ্রন্থের মধ্যে রয়েছে—১. তাকসিয় জালালাইন (দ্বিতীয়ার্ধ); ২. শারহল মিনহাজ; ৩. শারহল ওরাকাত; ৪. আলআনওয়ারুল মুদিয়া; ৫. আলকাওলুল মুফিদ ফিন নাইলিস সায়িদ; ৬. আত তিব্দুন নবুবী; ৭. কানবুর রাগিবীন; ৮. আল বাদক্রত তালি ফি হিল্লি জামউল জাওয়ামি প্রভৃতি। তিনি ৮৬৪ হিজরি সালের ১৫ রামাদান শনিবার ইনতিকাল করেন। ৪

### जानानुमिन नूयुठी

[মৃত্যু. ৯১১ হি.]

#### জালালাইন [প্রথমার্ধ]

যাঁর ব্যক্তিত্বে সম্পূর্ণরূপে আরবীয় সভ্যতার আলেকজান্দ্রীয় যুগের সাহিত্যের প্রবণতা পরিকুটিত

৪. বি:দ্র: তাকসির জালালাইন, বৈদ্ধত : মুআসসাসাতুর রাইয়ান, ১ম সংশ্বরণ ১৪২২ হি./২০০১ ব্রি., পৃ. ভূমিকাংশ, আলিফ

হয়, তিনি হচ্ছেন হিজরি দশম শতকের খ্যাতিমান লেখক ও চিন্তানায়ক আল্লামা জালালুদ্দিন সুয়ুতী। কুরআন, হাদিস, আইন, দর্শন, ইতিহাস, ভাষা বিজ্ঞান ও অলংকারশান্ত্রসহ অসংখ্য বিষয়ে পাণ্ডিত্যের অধিকারী তিনি। তাঁর নাম আবদুর রহমান, উপাধি জালালুদ্দিন, উপনাম আবুল ফ্যল। পিতার নাম আবু বকর মুহামাদ কামালুদ্দিন। তাঁর বংশধারা হচ্ছে- আবদুর রহমান জালালুদ্দিন ইবনে আবু বকর মুহামাদ কামালুদ্দিন ইবনে সাবেকুদ্দিন ইবনে উসমান ফখরুদ্দিন ইবনে মুহামাদ নাযিকুদ্দিন ইবনে সাইফুদ্দিন জাফর ইবনে আবু আসসালাহ আইয়ুব নাজমুদ্দিন ইবনে মুহাম্মাদ নাসিকুদ্দিন ইবনে শায়খ হুসামুদ্দিন আসসুযুতী। তিনি ৮৪৯ হিজরি মোতাবেক ১৪৪৫ খ্রি. মিসরের নীল নদের পশ্চিম তীরে অবস্থিত সুয়ুত নামক এলাকায় এক সঞ্জান্ত মুসলিম পরিবারে জন্মগ্রহণ করেন। সুযুত অঞ্চলে জন্মগ্রহণ করার কারণে তিনি সুযুতী নামে এমন প্রসিদ্ধি লাভ করেন যে, এর আবর্তে তাঁর আসল নামটি কালক্রমে ঢাকা পড়ে যায়। সুয়ুতীর বর্ণনুযায়ী তাঁর উর্ধাতন পূর্বপুরুষ বাগদাদের আলখুদাইরিয়া নামক একটি অখ্যাত পল্লীতে বসবাস করতেন, এ কারণে তাঁকে আলখুদাইরীও বলা হয়ে থাকে। তাঁর মাতা ছিলেন একজন বিদুষী রমণী। আর পিতা সমকালীন প্রসিদ্ধ ফিকাহবিদ ও আসীউতের বিচারপতি। সুয়ুতীর পাঁচ বছর বয়সের সময়ে পিতা মারা গেলে তিনি মাতার তত্ত্বাবধানে বড় হতে থাকেন। পিতৃহারা হওয়ার কারণে মাতা বৃদ্ধিদীপ্ত ছেলের অতি শৈশবেই যথোপযুক্ত বিদ্যানুশীলনের স্বধরনের ব্যবহা করেছিলেন। প্রখর মেধার অধিকারী সুযুতী মাত্র আট বছর বয়সে আলকুরআন মুখস্থ করেন। এরপর তিনি সমকালীন সেইসব খ্যাতনামা আলিমদের সাহচর্য লাভ করেন, যাঁদের পাণ্ডিত্যপূর্ণ লেখনীর ছোঁয়ায় ইসলামি জ্ঞান-বিজ্ঞানের অসংখ্য বিষয় বিকশিত হয়। ফলশ্রুতিতে মাত্র ১৫ বছর বয়সে উমদাতুল আহকাম, মিনহাজুল উসুল, আলফিয়া ইবনে মালেক এবং কাষী নাসিক্লন্দিন আলবায়যাবীর আলমিনহাজ গ্রন্থ মুখস্থ করে আলিমদের সামনে নিজেকে বিশয়কর মেধার অধিকারী হিসাবে উপস্থাপন করতে সক্ষম হন। তিনি জ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় সমকালীন প্রসিদ্ধ আলিমদের থেকে জ্ঞানার্জন করতে সক্ষম হয়েছিলেন। জালালুদ্দিন মহাল্লী থেকে তাফসির, আলবলকানীর কাছ থেকে ইলমে ফিকহ, মিসরের বিখ্যাত পণ্ডিত শামসুদ্দিন শায়রামীর কাছ থেকে সহিহ মুসলিম, আল্লামা তকিউদ্দিন শিবলীর থেকে আরবি ভাষা ও সাহিত্যে জ্ঞানার্জন করেন। তিনি স্বদেশের সীমানা পেড়িয়ে ইসলামি জ্ঞান-বিজ্ঞানে উক্ততর জ্ঞান গবেষণার জন্য বিদেশও সফর করেন। এ মর্মে তিনি শাম, হিজায়, ইয়ামান, মরক্কো, দিমইয়াত প্রভৃতি অঞ্চল পরিভ্রমণ করে তৎকালীন খ্যাতিমান আলিমদের শরণাপনু হয়ে জ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় ব্যুৎপত্তি অর্জন করেন। এভাবে তিনি অতি অল্প দিনের মধ্যেই অগাধ পাণ্ডিত্যের পরিচয় দেন। ইতিহাস ও কুরআন হাদিসের ব্যাখ্যায় তাঁর অনুসন্ধিৎসুচিত্তের আকুল আবেগ নিয়ে ছোট থেকেই গভীরভাবে চিন্তা করতে ভালবাসতেন।

শিক্ষার্থী জীবন শেষ করে তিনি অধ্যাপনা ও কতওয়া প্রদানের মাধ্যমে কর্মজীনের সূচনা করেন। কায়রো ইউনিভার্সিটিতে অধ্যাপনার অবসরে তিনি লেখালেখি করতে থাকেন। শাইখুনিয়া মাদ্রাসায় তাঁর শিক্ষক বলকানীর পরামর্শক হিসাবেও কিছু দিন দায়িত্ব পালন করেন। অধ্যাপনাকালে শক্রপক্ষের চক্রান্তের কলে বিশ্ববিদ্যালয় থেকে পদত্যাগ করেন। পরবর্তী জীবন জ্ঞান গবেষণা ও প্রভুর আরাধনায় অতিবাহিত করার জন্য নীল নদের প্রান্তে অবস্থিত রওয়া নামক স্থানে নির্জনবাস জ্বন্ধ করেন। মৃত্যুর পূর্ব পর্যন্ত এখানেই অবস্থান করেন। আল্লামা সুয়ুতীর গোটা জীবন ইসলামি জ্ঞান গবেষণায় অতিবাহিত হওয়ার কারণে মুসলিম উম্মাহর তাহিবিব-তামান্দুন বিকাশে জীবন্ধশায় অসংখ্য প্রস্ত রচনা করে গেছেন। ঐতিহাসিক ক্রুক্রম্যান মতে, এই সংখ্যা ৪১৫টি। আর ইকদুল

জাওরাহির-এর গ্রন্থকারের মতে, ৫৭৬টি। আল্লামা দাউদ মালেকী থেকে বর্ণিত আছে যে, সুযুতীর রচনাবলি পাঁচ শতেরও বেশি। এসব গ্রন্থে তাঁর সৃক্ষ বিশ্লেষণ শক্তি, জ্ঞানের গভীরতা ও অসাধারণ পাণ্ডিত্যের কথাই অরণ করিয়ে দের। তাঁর রচিত উল্লেখযোগ্য গ্রন্থগুলোর মধ্যে রয়েছে - ১. তাকসির জালালাইন ; ২. আলইতকান ফি উলুমিল কুরআন; ৩. আদদুরক্রণ মানসুর ফিত তাকসির বিল মাসুর; ৪. আলইকলিল ফি ইন্তিমবাতিত তান্যিল; ৫. তাবাকাতুল মুফাসসিরিন; ৬. তাবাকাতুল মুহাদ্দিসিন; ৭. তারিখুল খুলাফা; ৮. হুসনুল মুহাদারাহ; ৯. আলমুযহির ফিল লুগাহ; ১০. জামউল জাওরামী; ১১. হাশিরাতুত তাকসিরিল বারদাবী; ১২. আলজামি ফিল ফারাইদ; ১৩. আসমাউল মুদাল্লিসিন; ১৪. মাজমাউল বাহরাইন ও ১৫. তাবাকাতু কুতাব ইত্যাদি। এছাড়াও অনেক প্রকাশিত গ্রন্থ রয়েছে। বিশাল কর্মময় জীবনের অধিকারী আল্লামা সুযুতী অবশেষে ৯১১হি./১৫০৫খ্রিটান্সের ১৯ জামাদিউল উলা শুক্রবার ৬১ বছর বয়সের ইনতিকাল করেন। রওযা নামক স্থানে তাঁকে সমাহিত করা হয়। ৫

### আবু তাহির কিরোজাবাদী

মুত্যু, ৮১২ হি.]

## তানবিরুল মিকবাস ফি তাফসিরে ইবনে আব্বাস

মাজদুদ্দিন মুহামাদ বিন ইয়াকুব আলফিরোজাবাদী আসসিরাজী ৮ম হিজারি শতকের একজন ক্ষণজন্ম প্রসিদ্ধ আলিম। তাকসির, হাদিস, ফিকহ, অভিধান, ভাষা ও সাহিত্যসহ জ্ঞান-বিজ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় তাঁর অবিন্মরণীয় অবদান রয়েছে। তিনি পারস্যের সিরাজ নগরীর নিকটবর্তী 'কার্যিন' নামক অঞ্চলে ৭২৬ হি./১৩২৬ খ্রিন্টাব্দে জন্মগ্রহণ করেন। কারো কারো মতে, তিনি হিজরি ৭২৯ সালে জন্মগ্রহণ করেছেন। কার্যিনে প্রাথমিক শিক্ষা সমাপ্ত করার পর ৮ বছর বয়সে তিনি সিরাজ নগরীতে গমন করেন। ৭৪৫ হি. সালের মাঝামাঝি সময়ে তিনি সমকালীন প্রসিদ্ধ আলিমদের থেকে জ্ঞানার্জনের জন্য বাগদাদ গমন করেন। ৭৫০ হি. সালে তিনি দামিশক গমন করেন। এখানে তিনি তাকিউদ্দিন সাবকীর শিষ্যত গ্রহণ করেন। এ বছরেই তিনি তাঁর ওস্তাদের সাথে কদস গমন করেন এবং এখানে ১০ বছর অবস্থান করে জ্ঞানার্জন করেন। কুদস থেকে কায়রো গমন করে সমকালীন প্রসিন্ধ আলিমদের থেকে জ্ঞানার্জন করেন। তাঁর প্রসিন্ধ শায়খদের মধ্যে সালাউদ্দিন সাফাদী, বাহাউদ্দিন আকীল, কামালুদ্দিন আসনাবী, ইবনে হিশাম প্রমুখের নাম বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। কায়রো অবস্থানকালে হজু আদায়ের জন্য মক্কা যিয়ারত করেন। ৭৭০ হিজরিতে তিনি দ্বিতীয়বার মক্কা যিয়ারত করেন। অতপর তিনি ভারতে প্রত্যাবর্তন করেন এবং দিল্লিতে ৫ বছর অবস্থান করেন। ৭৯৪ হি. সালে সুলতান আহমাদ বিন আওইস এর আমন্ত্রণে বাগদাদ পরিভ্রমণ করেন। এ সময়েই তিনি তৈমুর লং–এর সাথে সাক্ষাৎ করার জন্য পারস্য গমন করেন। তৈমুর লং তাঁকে যথোপযুক্ত সম্মান ও হাদিয়াস্বরূপ ১ হাজার দিনার প্রদান করেন। কেউ কেউ বলেছেন, ১ লাখ দিনার উপহার প্রদান করেন। ফিরোজাবাদী জীবনের শেষতাগ জাযিরাতুল আরবে অতিবাহিত করেন। ইয়ামানের বাদশা তাঁকে ৭৯৭ হি. সালে ইয়ামানের কাবী হিসাবে মনোনীত করেন। তিনি জীবনের কিছু অংশ তারেক, মঞ্চা ও মদিনায়ও অতিবাহিত করেন।

৫. বি:দ্র: তাক্সির জালালাইন, যৈয়ত : মুআননাসাভূর রাইয়ান, ১ম সংস্করণ ১৪২২ হি./২০০১ খ্রি., পৃ. ভূমিকাংশ, বা

৮০৫ হি. সালে তিনি আবার হজ্ব আদায় করেন। অসাধারণ স্মৃতিশক্তির অধিকারী ফিরোজাবাদী মাত্র সাত বছর বয়সে পবিত্র কুরআন হিফ্য করেন। প্রতিদিন তিনি কমপক্ষে ১শত কবিতার শের পর্যন্ত মুখ্যথ করতেন। সফরকালীন সময়ে তিনি প্রয়োজনীয় কিতাবপত্র সাথে রাখতেন। এক রাতে তিনি একটি সংক্ষিপত পুস্তিকা রচনা করতে পারতেন। একবার তাঁকে মধু সম্পর্কে প্রশ্ন (مل هو قيئ النحل) করা হলে এক রাতে তিনি এ বিষয়ের উপর পুত্তিকা রচনা করেন। অসাধারণ পাণ্ডিত্যের কারণে জ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় তিনি অসংখ্য গ্রন্থ রচনা করেছেন। তন্মধ্যে প্রসিদ্ধগুলো হচ্ছে- ১. তানবিরুল মিকাবাস কি তাকসিরে ইবনে আব্বাস। ৪ খণ্ডে বিভক্ত এ তাকসিরটি কায়রো থেকে ১২৯০ হি. সালে ইবনু হাযমের নাসিখ ও মানসুখের প্রান্তটীকার প্রকাশিত হয়। অধুনাকালে এটি বৈক্ষতের দারুল কুতুব থেকেও প্রকাশিত হয়েছে। ২. ফাযায়েলে সুরাতুল ইখলাস: ৩. শরহু সহিহ আলবুখারী। এটি তিনি পবিত্র মঞ্চার অবস্থানকালীন সময়ে সংকলন করেন। ৪. সাফার আসসাআদাহ। এটি সিরাতুরুবি [স] বিষয়ক গ্রন্থ। এটির মূল কপি ফারসিতে ছিল। আবুল জাওদ মুহামাদ বিন মাহমুদ এটির আরবি অনুবাদ করেন। ওয়ালিউল্লাহ ইবনে আবদুর রহিমের ফাওযুল কাবিরের সাথে ১৩০৭ হি. সালে এবং শারনীর কাশফুল গুমাহর সাথে ১৩১৭ হি. সালে কায়রো থেকে প্রকাশিত হয়। ৫. আলআহাদিসুল দায়িকা; ৬. আলকাবুসুল ওয়াসিত। এটি ফিরোজাবাদীর বিখ্যাত রচনার অন্যতম। আরবি ক্লাসিকধর্মী শব্দসমূহের এটি একটা বিখ্যাত অভিধান। তিনি এটি লিসানুল আরব ও জাওহারীর সিহাহ-এর সাথে সামঞ্জস্য রেখে সংকলন করেন। ৭, আনওয়ারুল গাইস ফি আসমায়িল লাইস; ৮, তাবাকাতুশ শাফিয়া; ৯. আসমাউন নিকাহ: ১০. আশরাফুল হানফিয়াা ইত্যাদি । এছাড়াও তাঁর অনেক মূল্যবান গ্রন্থ রয়েছে। জ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় অসামান্য অবদান রেখে ফিরোজাবাদী ৮১৭ হি. সালের ২০ শাওয়াল ইনতিকাল করেন। মৃত্যুকালে তাঁর বয়স হয়েছিল ৯০ বছর। কেউ কেউ তাঁর মৃত্যুসাল ৮১৬ হি. বলে উল্লেখ করেছেন।<sup>৬</sup>

হিজরি দশম শতক মামলুকী সুলতানদের পৃষ্ঠপোষকতায় জ্ঞান চর্চার হার উন্মোচিত হয়। ফলে মনীষীগণ অন্যান্য জ্ঞান চর্চার ন্যায় তাফসির অভিজ্ঞানের চর্চারও মনোনিবেশ করেন। এ শতকে আবু াউদ আলইমাদী ও সুয়ুতীর অবদান বিশেষ গুরুত্বের দাবি রাখে। সুয়ুতী রচনা করেন আলইতকান ফি উলুমিল কুরআন ও আদদুরারুল মানসুর এবং ইমাদী রচনা করেন 'তাফসিরে ইরশাদুল আকলিস সালিম ইলা মাযায়াল কিতাবিল কারিম।' মুসলিম মিল্লাতের কাছে যা তাকসিরে আবি সউদ হিসাবে পরিচিত।

### আবু সউদ আলইমাদী [মৃত্যু. ৯৮২ হি.] ইরশাদুল আকলিস সালিম

আবু সউদ আলইমাদী হিজরি দশম শতকের একজন প্রসিল্থ মুফাসসির। তিনি কনস্টান্টিনোপলের অন্তর্গত আলআকসালিব পল্লীতে ৮৯৬ হি. সালে জন্মগ্রহণ করেন। পরিবারিক পরিবেশে প্রাথমিক শিক্ষা শেষ করে কাদায় সমসাময়িক বিখ্যাত আলিমদের কাছে জ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় অধ্যয়ন করেন। গভীর আগ্রহ ও কঠোর অধ্যাবসয়ের কলে তিনি কুরআন, হাদিস, তাফসির, ফিকহ সহ

৬. বি: দ্ৰ: হাজী বলিফা, কাশফুয যুদুদ, ১ম খণ্ড, ১৩১০ হি. পৃ. ৩৪৩ : ফিরোজাবাদী, কাদুদুল মুহিত, তুমিকা অংশ, "Al Firozabadi" article by H. Fleisch, Encyclopaedia of Islam, New edition, Vol. ii, P. 926

বিভিন্ন বিষয়ে পাণ্ডিত্য অর্জন করেন। তুরন্কের বিভিন্ন প্রতিষ্ঠানে অধ্যাপনার পর তিনি বুরুসার কাষীর পদে অধিষ্ঠিত হন। অতপর তিনি আলআসকার মানসুরেও বিচারকের পদ অলংকৃত করেন। এ সময়ে তিনি তাঁর তাফসির প্রন্থ 'ইরশাদুল আফলিস সালিম' রচনা করেন। আহলুস সুনাহ ওয়াল জামাতের আকিদার আলোকে বিরচিত এ তাফসিরে তিনি প্রাচীন আরবি সাহিত্যের মাকামা পদ্ধতি উপস্থাপনের প্রয়াস পেয়েছেন। এছাড়াও তাফসিরটির অনন্য পদ্ধতিগুলো হলো—আলকুরআনের ইজাযের বর্ণনা; আয়াতের পূর্বাপর যোগসূত্র আলোচনা; আহকাম বিষয়ক তাফসির বর্ণনার ইসলামী আইনের বিভিন্ন দিক তুলে ধরা; কুরআনের ব্যাখ্যায় আরবি কবিতার উল্পৃতি ও ব্যাকরণগত বিশ্লেষণ। তিনি এ তাফসিরে কমসংখ্যক ইসরাইলী বর্ণনা পেশ করেছেন। বস্তুত ইমাদী তাঁর তাফসিরখানি কাশশাফ ও বায়বাবীর উপর নির্ভর করে রচনা করেন। তবে যামাখশারী যেখানে কাশশাফ প্রদেখ মুতাবিলী আকিদা প্রকাশে ব্রতী হয়েছেন তিনি সেখানে মুতাবিলী আকিদা বর্জনে আলোচনা করেছেন। বায়যাবী কাশশাফের ন্যায় তিনি সুরার কবিলত বর্ণনায় মাওযু হাদিস উল্লেথ করেছেন। তিনি ৯৮২ হি. সালে ইনতিকাল করেন। বিশিক্ট সাহাবি হয়রত আবু আইয়ুব আনসারীর [রা] কবরের পাশে তাঁকে সমাহিত করা হয়।

এছাড়াও এ শতকে যাঁরা অবদান রাখেন তাঁরা হচ্ছেন– আবু উবায়দুল্লাহ মুহাম্মাদ ইবনে আরাকা আলমালেকী [মৃ. ৮০৩ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম তাফসিরুল কুরআন। শায়খ বুরহানুদ্দিন ইবরাহিম ইবনে মুহামাদ আলকিরাকী [মৃ. অজ্ঞাত]। আলআসআলা কিল বাসমালা নামে তিনি একটি সংক্ষিপত রিসালা সংকলন করেন। শায়খ শিহাবুদ্দিন আহমাদ বিন মাহমুদ সিওয়াসী [মৃ. ৮৩০ হি.]। উয়ুনুত তাকসির নামে একটি তাকসির গ্রন্থের সংকলক তিনি। শামসুদ্দিন ইবনে উমার আল যাওয়ালী দৌলতাবাদী [মৃ. ৮৪৯ হি.] । আলবাহরুল মাওয়াযের নামে একটি গ্রন্থ সংকলন করেন। হাকিযে আহমাদ ইবনে আলি ইবনে হাজার আসকালানী [মৃ. ৮৫২ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম আহকামুল বায়ান। আবু যায়েদ আবদুর রহমান ইবনে মুহাম্মাদ ইবনে মাখলুক আসসালাবী [মৃ. ৮৭৬ হি.]। তাঁর রচিত গ্রন্থের নাম জাওয়াহিরুল হিসান। শায়খ নাসিরুদ্দিন মুহামাদ ইবনে আবদুল্লাহ আলকারকুমাস [মৃ. ৮৮২ হি.]। তাঁর রচিত গ্রন্থের নাম ফাতহুর রহমান ফি তাফসিরিল কুরআন। বুরহানুদ্দিন ইবরাহিম ইবনে উমার আলবাফাই [মৃ. ৮৮৫ হি.]। তাঁর রচিত তাফসির গ্রন্থের নাম নাযমুদ দুরার। কনসটান্টিনোপল এবং মিসরের আলখাদুবিয়া গ্রন্থাগারে এই তাফসিরটির পাঙুলিপি সংরক্ষিত আছে। ১৩ আবুল গানাইম কামলুদ্দিন আবদুর রাজ্জাক ইবনে জামালুদ্দিন আলকাসানী [মৃ. ৮৮৭ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম তাবিলাতুল কুরআন। মোল্লা হুসাইন আলওয়াইয আলকাশেফী [মৃ. ৯০০ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম তাফসির আলহুসাইনী। অবশ্য জাওয়াহিরুত তাফসির নামে তাঁর আরো একটি তাফসিরের সম্বান পাওয়া যায়।<sup>১৪</sup> শায়খ নুরুদ্দিন সাইয়েদ মইন ইবনে সাইয়েদ শকিউদ্দিন [মৃ. ৮৯৪ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম জামিউত তিবরান কি তাফসিরিল কুরুআন। সাইয়েদ আলাউদ্দিন আলি ইবনে ইয়াহইয়া আসসামারকান্দী [মৃ. ৮৬০ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম বাহরুল উলুম ফিত্ তাফসির।

এছাড়াও এ শতকের বিখ্যাত মুফাসসিরগণ হলেন— শায়খ মঈনুদ্দিন মুহাম্মাদ ইবনে আবদির রহমান আলআইজী [মৃ. ৯০৫ হি.]। তাঁর রচিত তাকসিরের নাম জামিউল বায়ান ফি তাকসিরিল

কুরআন। জালালুন্দিন আব্দুর রহমান ইবনে আবি বকর আসসুরুতী [মৃ. ৯১১ হি.]। তাঁর রচিত গ্রন্থ হচ্ছে— আলইতকান ফি উলুমিল কুরআন, আততাহবির ফি উলুমিত তাফসির, আদপুররুল মানসুর। শারখ কাযী যাকারিয়া ইবনে মুহাম্মাদ আলআনসারী [মৃ. ৯৩৬ হি.]। তাঁর রচিত তাফসির হচ্ছে ফাতহুর রহমান ফি তাফসিরিল কুরআন। শায়খ আবুল হাসান মুহাম্মাদ ইবনে আবদুর রহমান আলবিকরী [মৃ. ৯৫০ হি.]। তাঁর রচিত তাফসির হচ্ছে আলওয়াযিহুল ওয়াজিয ফি তাফসিরিল কুরআনিল আবিয়। মহিউন্দিন মুহাম্মাদ ইবনে মুসলেহউন্দিন আলকুয়ী [মৃ. ৯৫১ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম তানাসুখুদ দুরার। শামসুন্দিন মুহাম্মাদ ইবনে খতিব শারবীনী [মৃ. ৯৭৭ হি.]। তাঁর রচিত তাফসিরের নাম আসসিরাজুম মুনির ফি মাআরিফাতি বায়ি মাআনি রাক্ষানাল হাকিমিল খাবির। শায়খ বদরুন্দিন মুহাম্মাদ ইবনে রাফিউন্দিন আলগুয়ী [মৃ. ৯৮৪হি.]। জানা যায় দুটি গদ্যে একটি গদ্যে মোট তিনটি তাফসির রচনা করেন। এসব তাফসিরে ১ লাখ ৮০ হাজার আরবি কবিতার উল্লেখ রয়েছে।

হিজরি একাদশ শতকে তাফসির রচনার গতিধারা আবার থেমে যায়। এ শতকে তাফসিরের খুব বেশি গবেষণা পরিলক্ষিত হয় না। খুব কম সংখ্যক মনীবীই তাফসির গবেষণায় আত্মনিয়োগ করেন। তদুপরি যাঁরা গবেষণায় অবদান রেখেছেন তাঁদের মধ্যে 'আততাফসিরাতুল আহাদিয়া'-এর রচয়িতা শায়খ আহমাদ মোল্লাজিউন ও সাওয়াতিউল ইলহামের -এর রচয়িতা শায়খ আবুল ফায়েয় আলফাইবীর অবদান শরণীয় হয়ে আছে।

### আহমাদ মোল্লাজিউন [মৃ. ১১৩০ হি.] আততাফসিরাতুল আহমাদিরা

তাঁর মূল নাম শায়খ আহমাদ ইবনে আবু সাইদ। তবে তিনি সাধারণ্যে মোল্লাজিউন নামেই সমধিক পরিচিত। জিউন শন্দটি হিন্দি। বাংলায় যার প্রতিশন্দ হচ্ছে জীবন। তিনি ১০৪৭ সালে ভারতের লাখনৌ এলাকার আমেঠী অঞ্চলে জন্মগ্রহণ করেন। তিনি প্রকৃত সিদ্দিকী বুযুর্গগণের অন্যতম অধ:তুন পুরুষ। তাঁর পূর্বপুরুষ মক্কার অধিবাসী ছিল। প্রাথমিক শিক্ষার পর জ্ঞানাহরণের জন্য দেশের দূর ও নিকট শহর ও জনপদে পরিভ্রমণ করেন। জ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় তিনি পাণ্ডিত্য অর্জন করেন। তিনি বিদ্ময়কর স্মৃতি শক্তির অধিকারী ছিলেন। বড় বড় আরবি কাসিদা তিনি শ্রবণ করা মাত্র মুখস্থ বলতে পারতেন। ৫৮ বছর বয়সে হজব্রত পালন করার প্রাক্কালে মদিনা শরিফে অবস্থানকালে তিনি 'নুরুল আনওয়ার' গ্রন্থটি রচনা করেন। আততাফসিরাতুল আহমাদিয়া ফি বয়ানিল আয়াতিশ শারইয়্যাহ কিতাবটিও তাঁর রচিত বিখ্যাত কিতাবের অন্যতম। তিনি ১১৩০ সালে দিল্লীতে ইনতিকাল করেন।

হিজরি দ্বাদশ শতকের অন্যতম বৈশিষ্ট্য হচ্ছে এই শতকের অধিকাংশ মুফাসসিরই হচ্ছেন ভারতীয় উপমহাদেশের আলিম। এ স ময়ে ভারত উপমহাদেশে আলিম ও সুকী সাধনের কমতি ছিল না। তাঁরা সামধ্যানুযায়ী সংকার আন্দোলনে ব্রতী ছিলেন বলে কমসংখ্যক আলিমই কুরআন ব্যাখ্যার এগিয়ে আসেন। এ শতকে যাঁরা কুরআন গবেষণায় অবদান রাখেন তাঁদের মধ্যে শাহওয়ারী উল্লাহ ও তাঁর পরিবারের সদস্যদের অবদান সবচেয়ে বেশি। কুরআনের ক্ষেত্রে তাঁর বংশের খেদমতের কথা উল্লেখ করতে গিয়ে আবদুল মজিদ দরিয়াবাদী তাঁর তাকসিরের ভূমিকায় লিখেন:

৭. বি: দ্র: দুরুল আনওয়ার, তুরিকা অংশ

"ভারতীয় উপমহাদেশে শাহওয়ালী উল্লাহ ও তাঁর বংশধরগণ যদি কুরআন ব্যাখ্যার পথ উন্মুক্ত না করতেন, তবে আজ কি ধরনের বিপদের সমুখীন হতে হতো তা আল্লাহই ভাল জানেন।" এ শতকের প্রসিদ্ধ মুফাসসিরগণ হলেন, শাহওয়ালী উল্লাহ দিহলবী [মৃ. ১১৭৬ হি.]; শায়খ সুলায়মান ইবনে জুমাল [মৃ. ১১৯৬ হি.] ও আবদুল আযিয় দিহলবী [মৃ. ১৮২৪ খ্রি.] প্রমুখ।

### শাহ ওয়ালী উল্লাহ দিহলবী [মৃ. ১১৭৬ হি.] ফাতহুর রহমান

তাঁর প্রকৃত নাম আবুল ফায়্যাদ আহমাদ কুতুবদ্দিন। তিনি ১১১৪ হি. / ১৭০৩ খ্রি. দিল্লির এক সম্ভ্রান্ত মুসলিম পরিবারে জন্মগ্রহণ করেন। তাঁর জীবনকাল ভারতীয় উপমহাদেশের মুসলমানদের ধর্মীয়, সামাজিক ও রাজনৈতিক এক চরম দুর্যোগপূর্ণ যুগ সন্ধিক্ষণের সাথে ঐতিহাসিকভাবে সম্পৃক্ত। তাঁর জীবদশায় উপহাদেশে ইসলাম ও মুসলিম জাতি সন্তার উপর নেমে এসেছিল এক চরম দু:সময়। বিশেষত: এখানকার মুসলিমগণ কুরআন-হাদিসের প্রকৃত শিক্ষা ভূলে নানাবিদ কুসংস্কার ও অপসংস্কৃতিতে নিমজ্জিত হয়ে পড়ে। মুসলিম জাতিকে ধর্মীয় ও রাজনৈতিক চরম অধ:পতন থেকে রক্ষার জন্য সম্ভাব্য সকল প্রচেষ্টার সাথে বিশেষত তিনি লেখনি হাতে নেন। শতাধিক অনবদ্য গ্রন্থ রচনা করে তিনি মুসলমানদেরকে প্রকৃত ইসলামের চত্ত্রে পুনর্বাসিত করার আপ্রাণ চেষ্টা করেন। তাঁর রচনাবলীর মধ্যে পবিত্র কুরআনের অনুবাদ 'আলফাতহ আর রহমান'-এর নাম বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। তিনি এ গ্রন্থ এ জন্যে প্রণয়ন করেন, যাতে সাধারণ মুসলমান আল্লাহর পবিত্র বাণী বুঝতে ও সে অনুযায়ী আমল করতে সক্ষম হয়। এ অনুবাদ কাজকে সে সময় তৎকালীন তথাকথিত আলিম সমাজের কাছে বেশ সমালোচিত হয়েছিল। কেননা তাঁরা মনে করতেন কুরআনকে সাধারণ লোকের জ্ঞাত ভাষায় অনুবাদ করলে আলিমগণের মর্যাদা সাধারণ লোকদের নিকট লোপ পাবে। শাহ ওয়ালি উল্লাহর এ অনুবাদ কর্মের কারণে সাধারণ মুসলমানদের মাঝে কুরআন শিক্ষার এক অভতপূর্ব জাগরণ সৃষ্টি হয়। যার ফলশ্রুতিতে উপমহাদেশে কুরআন চর্চা স্থায়ী ও ব্যাপকরূপ লাভ করে। তাঁর কুরআন বিষয়ক রচনাবলির মধ্যে কুরআন গবেষণার নীতি বিষয়ক "আল ফাউবুল কাবির" গ্রন্থখানি বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। এছাড়াও তাঁর রচনাবলির মধ্যে হাদিস বিষয়ক গ্রন্থ আলমুসওয়া (ইমাম মালেকের রি) মুয়াড়া গ্রন্থের ব্যাখ্যা), হুজ্জাতুল্লাহ আলবালিগা (ধর্ম দর্শন বিষয়ক গ্রন্থ), ইযালাত আলখিফা আন খিলাফাত আল খুলাফা (ফিকহ বিষয়ক), কুররাত আলআইনাইন (আকায়িদ বিষয়ক), আলকাওল আলজামিল (তাসাউফ), রিসালা দানিশমান্দী (শিক্ষাদাননীতি বিষয়ক), আনফাল আল আরেফীন (ইতিহাস বিষয়ক) গ্রন্থাবলি বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। তিনি সুদীর্যকাল জাতীয় কল্যাণে নিয়োজিত থাকার পর অষ্টাদশ শতকের শ্রেষ্ঠ চিন্তা নায়ক ১১৭৬ হি./ ১৭৬৩ খ্রি. সম্রাট দ্বিতীয় আলমগীরের রাজতুকালে দিল্লিতে ইনতিকাল করেন। b

৮. বি: দ্র: ড. আবলুর রশীল, শাহওয়ালী জন্নাহ দেহলবী : জীবন ও চিজাখারা, পিএইচ.ডি থিসিস, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় গ্রন্থাপার, অপ্রকাশিত

# শাহ আবদুল আযিয় দিহলবী [মৃ. ১৮২৪ খ্রি.] কাতহুল আযিয় কিত তাকসির

তিনি ৯৫৪ হিজারি মতান্তরে ৯৫৮ হিজারিতে ভারতবর্ষের দিল্লি নগরীর এক সুপ্রসিদ্ধ সুফি পরিবারে জনুগ্রহণ করেন। তাঁর পিতা সাইফুদ্দিন ও দাদা আলাউল্লাহ ছিলেন তৎকালীন প্রসিদ্ধ আলিম ও সুফিসাধক। আবদুল হক দেহলবীর প্রাথমিক শিক্ষা দিল্লিতে শুরু হয়। প্রথর স্মৃতিশক্তির অধিকারী হওয়ার কারণে মাত্র ১৫ বছর বয়সে পবিত্র কুরআন মুখস্থ করেন। তৎকালীন সময়ে দিল্লি হাদিস চর্চার অন্যতম কেন্দ্র হওয়ার কারণে তিনি খুব অল্প বয়সে হাদিস অধ্যয়নে ব্রতী হন। অতপর সাবেক সোভিয়েত ইউনিয়নের সামারকান্দ, বোখারাসহ প্রভৃতি স্থানে হাদিস শাল্রে উচ্চ শিক্ষা লাভের জন্য গমন করেন। ৯৯৬ হি. সালে পবিত্র মক্কায় গমন করেন। সেখানে আবদুল মোভাকী বোরহানপুরী মক্কীসহ বড় বড় মুহান্দিসগণের কাছ থেকে হাদিস ও সুফিবাদে ব্যুৎপত্তি অর্জন করেন। পারিবারিক সূত্রেই তিনি সুফিবাদে বিশ্বাস ও সুফি তরিকার অনুশীলন করতেন-দীক্ষা দিতেন। অবশ্য কেউ কেউ তাঁকে ওয়াহাবী মতের ধারক মনে করতেন। কেননা তাঁর ওন্তাদ ছিলেন ওয়াহাবী মতালম্বী। তিনি অত্যন্ত মুত্তাকী ও আবেদ ছিলেন। শায়খ আবদুল হক দেহলবী মক্কা থেকে প্রত্যাবর্তন করে দিল্লিতে খানকায়ে কাদিরিয়া প্রতিষ্ঠা করেন। এটি ছিল তাঁর স্কিবাদ তালিমের কেন্দ্রীয় দপ্তর এবং পাশাপাশি এখানেই তিনি হাদিসের দরস আরম্ভ করেন। তিনি সমভাবে গ্রন্থ প্রণয়নের কাজেও ব্রতী হন। তিনি অসংখ্য গ্রন্থ রচনা করেন। তন্মধ্যে প্রসিদ্ধগুলো হচ্ছে- ১. সাদক্রস সাআদাত গ্রন্থের ফারসি শরাহ আততারিকুল কাবিম ও শারহি সিরাতিল মস্তাকিম : ২. মিশকাত শরিফের ফারসি শরাহ 'আশিআতুল লুমআত ফিল মিশকাত' : ৩. আলআকমাল ফি আসমায়ির রিজাল ; ৪. লুমআতুত তানকিহ ফি শারহি মিশকাতুল মাসাবিহ ; ৫. জামিউল বারাকাত মুনতাখাব শারহল মিশকাত ; ৬. মা সাবাতা বিস সুনাহ কি আয়্যামিস সুনাহ: ৭, আলহাদিসুল আরবাইন ফি উলুমিদ দ্বীন ; ৮, তরজমাতুল আহাদিসুল আরবাইন ; ৯. দাসতুর ফায়দুন নুর :১০. মাদারিজুন নবুওয়াত প্রভৃতি। সুদীর্ঘকাল হাদিসের খেদমত করার পর তিনি ১০৫২ হিজরিতে দিল্লিতে ইনতিকাল করেন।

এছাড়াও এ শতকে আবুল ফিদা আলহাক্কী [মৃ. ১১২৭ হি.]-এর অবদান বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। তিনি আরবি ভাষায় রচনা করেন রুহুল বয়ান। কায়রো ও বৈরুতের বিভিন্ন প্রকাশনা প্রতিষ্ঠান ও এ তাফসিরটি প্রকাশ করেছে।

হিজরি ত্রয়োদশ শতকে মুফাসসিরগণ আসার ও রায়ের আলোকে তাকসির রচনায় মনোনিবেশ করেন। এ শতকের প্রসিদ্ধ মুফাসসিরগণ হলেন-কাবী সানাউল্লাহ পানিপথী [মৃ. ১২২৫ হি.]; শাহ আবদুল কাদির দিহলবী [মৃ. ১২৩০ হি.]; শিহাবুদ্দিন আলুসী [মৃ. ১২৭০ হি.] প্রমুখ। এসব মুফাসসির সিজস্ব বৈশিষ্ট্যের আলোকে তাকসির রচনা করেন।

৯. বিভারিত দুইবা : ড, আবদুর রশীদ, শাহওয়ালী উল্লাহ দেহলঘী : জীবন ও তিত্তাধারা, পিএইচ.ডি থিসিস, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় গ্রন্থাগার, অপ্রকাশিত

# কাষী সানাউল্লাহ পানিপথী [মৃ. ১২২৫ হি.] তাফসির মাযহারী

তিনি ১১৪৩ হি/ ১৭৩০ খ্রিক্টাব্দে ভারতের পূর্ব পাঞ্জাবের অন্তর্গত পানিপথ নামক স্থানে জন্মগ্রহণ করেন। অসাধারণ স্থৃতিশক্তির অধিকারী হওয়ায় মাত্র সাত বছর বয়সে কুরআন শরিক মুখস্থ করেন। আর মাত্র বোল বছর বয়সে কুরআন, হাদিস, ফিকহ, উসুল ও মানতিক প্রভৃতি বিষয়ে পাণ্ডিত্য অর্জন করেন। বিশ্বখ্যাত পণ্ডিত শাহ ওয়ালি উল্লাহর সান্নিধ্য লাভ করে হাদিস শাল্রে উক্ততর জ্ঞানার্জন করেন। যাহেরী ইলমের পাশাপাশি তিনি বাতেনী ইলমও চর্চা করতেন। এ ক্ষেত্রে শায়খ মুহাম্মাদ আবিদ সুনানী নকশাবন্দীর নাম বিশেষভাবে উল্লেখ্য। তাঁর কাছেই তিনি বাতেনী ইলম শিক্ষা করেন। নকশাবন্দীর ইনতিকালের পর তিনি মির্যা জানে জানান এর শরণাপনু হন। শাহ আবদুল গফুর মুহাদ্দিস দিহলবী তাঁকে সমকালীন 'বায়হাকী' বলে অভিহিত করতেন। হযরত মির্যা তাঁকে 'ইলমুল হুদা' উপাধিতে ডাকতেন। শরিআত ও তরিকাতে ব্যুৎপত্তি অর্জনের পর তিনি দ্বীন প্রচার, ফতওয়া প্রদান ও গ্রন্থ রচনায় আত্মনিয়োগ করেন। তাঁর উল্লেখ্যযোগ্য রচনাবলির মধ্যে রয়েছে- ১. আততাফসিকল মাযহারী। বাংলা ও উর্দুতে এর তরজমা প্রকাশ হয়েছে : ২. মালাবুদ্দা মিনছ; ৩. ইরশাদুত তালেবীন : ৪. হুকুকুল ইসলাম; ৫. ওয়াসিয়াত নামা; ৬. জাওয়াহিরুল কুরআন ; ৭. তাযকিরাতুল মাআদ ; ৮. আসসাইফুল মাসলুল ; ৯. রিসালাত দার হুরুমাত মুতা ; ১০. তাযকিরাতুল মাওতা ওয়াল কুবুর প্রভৃতি। ১২২৫ হি. সালে তিনি ইনতিকাল করেন। পানিপথে মির্যা মাযহারের থেকে প্রাপ্ত চাদর দ্বারা তাঁকে সমাহিত করা रहा 120

### শাহ আবদুল কাদির [মৃ. ১২৫৫ হি.] মুজিহি কুরআন

শাহওয়ালী উল্লাহর পরে তারই সুযোগ্য তনর শাহ আবদুল কাদির ১৭৮০ সালে বিশেষ বাক পদ্ধতিতে উর্দু ভাষার রচনা করেন মুজিহি কুরআন। তিনি কুরআনের অনুবাদের ক্ষেত্রে অত্যন্ত সাহসিকতা, সযত্ন ও বিচক্ষণতার পরিচর দেন। তাঁর অনুবাদ যথার্থ, নির্ভরযোগ্য ও অতীব বিশুদ্ধ। সহজ-সরল অথচ সাহিত্যের আদলের তাঁর অনুবাদ কর্মটিতে পাঠকদের পুন:পুন অনুরোধের প্রেক্ষিতে হাশিয়া লিখেন, পাঠক সমাজে এটিই ব্যাখ্যা হিসেবে বিবেচিত। দুই খণ্ডে সমাপ্ত এই অনুবাদটি প্রথমে সৈরদ আবদুল্লাহ ইবনে বাহাদুর আলী দিল্লির মাতবাআ আহমদী থেকে প্রকাশ করেন। উল্লেখ্য মুজিহি কুরআন থেকেই ১২০৫ সাল বেরোয়। যেমন-

م = ٤٠ ؛ و= ٦ ؛ ض = ٨٠٠ ؛ ح = ٨ ؛ ق = ١٠٠ ؛ رء = ٢٠٠ ؛ ا= ١؛ ن = ٥٠ = موضع قران

১০. বি:দ্র: পানিপথী, তাফসির মাযহারী, জীবনী অংশ

#### শিহাবুদ্দিন মাহমুদ আলুসী [মৃ. ১২৭০ হি.]

মৃ. ১২৭০ ।২. রুভল মাআনী

মাহমুদ আলুসী তাফসির জগতের উজ্জ্বল নক্ষা। তাঁর নাম মাহমুদ, উপনাম আবুস সানা. উপাধি শিহাবুদ্দিন। নিসবতী নাম আলুসী বা আলবাগদাদী। পিতার নাম আবদুল্লাহ সালাহউদ্দিন। তাঁর পুরো নাম আবুস সানা শিহাবুদ্দিন আসসাইয়েদ মাহমুদ আফিদ্দী আলুসী বাগদাদী। আলুস কোরাত নদীর পশ্চিম তীরে অবস্থিত ইরাকের একটি সুপ্রসিদ্ধ ও সমৃদ্ধশালী নগরী। এখানে জন্ম হওয়ার কারণে তিনি এই নামেই প্রসিদ্ধি অর্জন করেন। আলুসী ১২১৭ হি./১৮০২ খ্রিন্টান্দের বর্তমান ইরাকের বাগদাদের প্রখ্যাত আলুসী পরিবারে জন্মগ্রহণ করেন। বংশ পরস্পায় চলে আসা নসবনামা আনুযায়ী আলুসীর পূর্বপুক্ষবর্গণ হয়রত হাসান ও হুসাইনের [রা] বংশোদ্ভূত সাইরেদ ছিলেন। ইরাকের শিক্ষা সংকৃতির ইতিহাসে আলুসী ও তাঁর পিতা আবদুল্লাহ সালাউদ্দিদ ছিলেন ইতিহাসের গৌরবোজ্জ্বল অধ্যায়ের সংযোজক। তাঁর স্বীয় পিতার কাছেই প্রাথমিক শিক্ষার হাতেখড়ি হয়। অতপর তিনি সমকালীন বিভিন্ন প্রাক্ত আলিমদের কাছ থেকে উক্ত শিক্ষা গ্রহণ করেন। তৎকালীন সময়ে সুদূর ইউরোপ থেকেও বাগদাদে শিক্ষার উদ্দেশে জ্ঞান পিপাসুদের আগমন ঘটত। সে সুবাদে তিনি উপযুক্ত পিতার তত্ত্বাবধানে বাগদাদের প্রখ্যাত আলিমদের নিকট অল্প বয়নে উক্ত শিক্ষা সমাপ্ত করেন। এছাড়াও শায়খ নকশাবন্দী ও আলি সুয়াইদী থেকে জ্ঞানের বিভিন্ন বিষয়ে তালিম গ্রহণ করেন। মাত্র তের বছর বয়সে জ্ঞানবিজ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় বুয়ৎপত্তি অর্জন করেন।

শিক্ষা জীবনের সমাপ্তি টেনে তিনি মাত্র তের বছর বরসে অধ্যাপনার আত্মনিয়োগ করেন। অসংখ্য শিক্ষার্থীর মাঝে জ্ঞান বিতরণ করে খুব কম সময়ের ব্যবধানে একজন খ্যাতিমান তাফসিরবেতা হিসাবে প্রসিদ্ধি অর্জন করেন। সমকালীন প্রখ্যাত শিক্ষাগুরু, ইসলামি চিন্তানায়ক ও শীর্ষস্থানীয় তার্কিক হিসাবে নিজেকে উপস্থাপন করতে সমর্থ হন। ১২৫০ হি. সালে এক আমন্ত্রিত সভায় বক্তার সুবাদে শাহী দরবারের হানাকী মাযহাবের মুকতী নিযুক্ত হন। বদিও তিনি ব্যক্তিজীবনে পুরুষানুক্রমে শাকেয়ী মাযহাবের অনুসারী ছিলেন।

ফতওয়া প্রদানের অবসরে তাফসির রচনার মধ্য দিয়ে তাঁর লেখালেখি জীবনের সূচনা করেন। অধ্যাপনা ও রচনাকর্মের মাধ্যমে ইসলামি জ্ঞান গবেষণার যে খিদমত করে গেছেন তা আজও বিশ্ববাসীর জন্য অনন্য পাথেয় হিসেবে বিবেচিত। তাঁর রচনাগুলোর মধ্যে অন্যতম কয়েকটি রচনা হচ্ছে— ১. তাফসির রুহুল মাআনী ; ২. আলমাকামাতুল খিয়ালিয়া; ৩. আল ফাইবুল ওয়ারিদ আল মারসিয়াতি খালিদ ; ৪. গারাইবুল ইগতিরাব ওয়া নুযহাতুল আলবাব ; ৫. আততিরাব আলম্বাহহাব ; ৬. নিসওয়াতুশ ওমুল ; ৭. কাশফুত তুররাহ ; ৮. দুররাতুল গাওয়াস ফি আওহামিল খাওয়াস ; ৯. শারহুস সুল্লাম ফিল মানতিক ; ১০. ফিশ শাবাবে ইলা মাওলায়িল হাল ; ১১. হাশিয়া আল শারহিল মুবাল্লাফ আলা কুতবিন নাদা; ১২. সুফরাতুয যাদ; ১৩. তাবিবুল মামলুকাতিল বাতিনিয়া ; ১৪. নাজমুল আলাল ফিল হিকাম ওয়াল আমসাল ও ১৫. আল ফাওয়ায়িদুল ফিকরিয়া লিল মাকাতিবুল মিসরিয়া প্রভৃতি। তিনি ১২৭০ হি. সালের ২৫ যুলকাদা গুক্রবার ইনতিকাল করেন। কারখ নামক মহল্লায় মারফ কারখীর পাশে তাঁকে সমাহিত করা হয়। ইজিরি চর্তুদশ শতক থেকে তাফসিরের আধুনিক যুগ হিসেবে বিবেচিত। জাহেলিয়াতের

১১. বি: দ্র: ড. হুসাইন আয্যাহাবী, আততাফসির ওয়াল মুফাসসিরুন, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৫২-৩৬২

চিন্তাধারা থেকে ইসলামকে রক্ষার আন্দোলনে এ শতকের আলিমগণ অথণী ভূমিকা পালন করেন। তাঁরা ইসলামি তাহবিব তামান্দুনকে পুনরুজ্জীবিত করতে কলম হাতে নেন এবং ভেলে পড়া তামান্দুনিক চেতনাকে নিরলস প্রচেষ্টার মাধ্যমে পুনরার গড়ে তুলতে সক্ষম হন। এ শতকের প্রসিদ্ধ মুফাসসির হলেন- মুফতি মুহামাদ আবদুহ; সাইরেদে রশিদ রিযা; শারখ তানতাবী জাওহারী ও শানকিতী প্রমুখ।

# মুকতি মুহামাদ আবদুছু [মৃ. ১৩২৩ হি.] তাফসিকল কুরআনিল হাফিম

তিনি মিসরের এক পল্লীতে ১৮৪৯ সালে জন্মগ্রহণ করেন। প্রথমে তিনি কুরআন হিক্য করেন। পরে উচ্চ শিক্ষার জন্য আলআযহার বিশ্ববিদ্যালয়ে ভর্তি হন। লেখাপড়ার সাথে সাথে তিনি তাসাউফ চর্চাও করেন। পরে জামালুদ্দিন আফগানীর অনুপ্রেরণায় মুসলিম সমাজের সংক্ষারক ও প্রবর্তক হিসেবে নিজেকে মুসলিম জগতের শ্রেষ্ঠ বিপ্রবী নায়ক হিসেবে প্রতিষ্ঠিত করেন। তাঁর গোটা জীবন অতিবাহিত হয়েছে সমাজ সংক্ষারমূলক আন্দোলনে। সাংবাদকিতার মাধ্যমে তিনি এই আন্দোলনকে সমাজের সর্বত্তরে ছড়িয়ে দিতে সক্ষম হয়েছিলেন। সরকারের উচ্চ পদস্থ কর্মকর্তাদের অন্যায় অপরাধের প্রতিবাদ করতেও তিনি কুষ্ঠাবোধ করতেন না। মিসরের প্রখ্যাত লেখক উসমান আমিন বলেন : নৈতিক চরিত্রের শিক্ষক মুফতি আবদুহ তাঁর তালিম ও তরবিয়াতের মাধ্যমে মিসরীয় সমাজের বহু দোষ, নানা কুসংস্কার এবং শিরক বিদআতের বিরুদ্ধে অল্রধারণপূর্বক মুসলিম জাতির সামাজিক মান-সন্মানকে ক্রমাগত উন্নত ও জাগ্রত করতে প্রয়াসী ছিলেন। তিনি মিসরের মুফতিয়ে আজনের পদ অলংকৃত করেছিলেন। অধ্যাপনা, ধর্ম, রাজনীতি ও ফতওয়া প্রদান ইত্যাদি বিভিনুমুখী দায়িত্বের অবসরে জ্ঞান দর্শনের বিভিনু শাখাকে মৌলিক অবদানে সমৃদ্ধ করতে সক্ষম হরেছিলেন। তাঁর রচিত গ্রন্থগুলোর মধ্যে রয়েছে- ১. আলইসলাম ওয়ার রান্ধু আল মুতাফিদীহি; ২. আলইসলাম ওয়ান নাসরানিয়া মাআল ইলমি ওয়াল মদিনা ; ৩. মুকতাবানুস সিয়াসাত, ৪. শর্ভু নাহাজুল বালাগা; ৫. রিসালা আততাওহিদ ; ৬. ইসলাহুল মাহাকিমিস শরিয়াহ ; ৭. শার্ছ মাকামাতি বদিউজ্জামান হামাদানী ; ৮. আলওরাওয়াতুল ওসকা প্রভৃতি। বতুত আবদুহুর উদারতা ও কুসংক্ষারমুক্ত মানব প্রীতিকে সমকালীন মিসরীয় আলিমগণ মেনে নিতে না পারায় তাঁর জীবন দুর্বিষহ ও অতিষ্ঠ হয়ে উঠেছিল। তাই তার গোটা জীবন সংগ্রাম ও আন্দোলনে অতিবাহিত হয়েছে। তিনি ১৯০৫ খ্রিস্টাব্দে ইনতিকাল করেন।<sup>১২</sup>

## সাইরেদ রশিদ রিযা [মৃ. ১৩৫৪ হি.] তাফসিরুল মানার

তিনি আধুনিক খ্যাতনামা মুফাসসির, চিভানায়ক ও সমাজ তত্ত্বিদ। ১৮৬৫ সালে এপোলী সিরিয়ার কালমুন নামক ছোট শহরে জনুগুহেণ করেন। সিরিয়ায় শিক্ষায়তনে শায়খ হুসাইন

১২. वि: मु: ७, काशाम क्रमी, मानशाकुन मानवाना, 'वववण : मूजाममामाजूत विमानार, पृ. ১২৪-১৬৯

আলজাসসাসের কাছে ধর্মতত্ত্ব শিক্ষার মাধ্যমে তিনি জ্ঞান চর্চা গুরু করেন। এই শারখের কাছ থেকে তিনি মুক্তবুদ্ধি ও আধুনিক বিজ্ঞানের বিভিন্ন বিষয় প্রত্যক্ষভাবে পরিচিত হন। এরপর তিনি শায়খ মুহাম্মদ আবদুহর তত্ত্বাবধানে জ্ঞানচর্চায় মনোনিবেশ করেন। ক্রমান্ধয়ে তিনি বিখ্যাত সংকারক ইবনে তাইমিয়ার সংকার ও শিক্ষানীতির প্রতি অনুরক্ত হন। তিনি কায়রো গমন করে সাংবাদিকতার সাথে জড়িয়ে পড়েন। শায়খ মুহাম্মদ আবদুহ আলআযহার ইউনিভার্সিটিতে যে দারস দিতেন তিনি তা ধায়াবাহিকভাবে আলমানার পত্রিকায় প্রকাশ করতেন। অল্প দিনের মধ্যে গোটা মুসলিম জাহানে কুরআনের এ উদান্ত বাণী ছড়িয়ে পড়ে। শিরক, বিদআত ও কুসংকারের মূলোৎপাটনে এ পত্রিকাটি সমকালীন যুগে সাহসী ভূমিকা পালন করে। মুকতি আবদুহুর ইনতিকালের (১৯০৫ খ্রি.) পর রশিদ রিয়া উক্ত পত্রিকায় কুরআনের তাকসির লেখা অব্যাহত রাখেন। পরে তিনি সুরাভিত্তিক তাকসির লেখার উদ্যোগ গ্রহণ করেন। তবে তিনি কুরআনের তাকসির সম্পূর্ণ করে যেতে পারেননি। সুরা ইউসুক্বের ১০১ নং আয়াতের—

«رب قد اتيتنى من السلك وعلستنى من تأويل الاحاديث فاطر السسرات والارض انت ولبى فى الدنيا والاخرة توفنى مسلسا والحقنى بالصالحين»

তাফসির লেখার সময় তাঁর জীবন প্রভুর সান্নিধ্যে চলে যায়। অবশেষে তৎকালীন প্রখ্যাত আলিম উত্তাদ বাহ্যাতুল বাইতার অবশিষ্ট সুরাগুলোর তাফসির সম্পূর্ণ করে সাইয়েদ রশিদ রিয়ার নামে প্রকাশ করেন। বিশ্ববাসীর কাছে সেটিই আজ তাফসিরুল মানার হিসেবে পরিচিত। এই নন্দিত তাফসিরখানি ছাড়াও তাঁর আরো বেশ কিছু গ্রন্থের উল্লেখ পাওয়া যায়। যেমন— আলখিলাফাতু আও ইমামাতুল কুবরা; খুলাসাতু সিরাতিন নাবাবিয়াহ; শুবহাতুন নাসারা; তারিখুল ইমাম; আলমুসলিহ ওয়াল মুকাল্লিদ; আলমানার ওয়াল আযহার; আলওয়াহিউল মুহামাদী; মাওলিদুন নববী; নিদাউল ইলাল জিনসিল লাতিফ ইত্যাদি। দার্শনিক, চিন্তানায়ক, সুবজা, সাংবাদিক, তাফসির ও হাদিসবেতা রশিদ রিয়া ১৩৫৪ হি./১৯২৫ খ্রিস্টান্দে ইনতিকাল করেন। তাফসিরুল মানার বিশ্ববাসীর কাছে আজও অমর কীর্তি হিসেবে অবিশ্বরণীয় হয়ে আছে। ১৩

# আশরাফ আলী থানবী [মৃ. ১৩৬২ হি.] তাফসিরে আশরাফী

তিনি ভারতের বর্তমান উত্তর প্রদেশের মুজাফফর নগর জেলার থানা ভবন নামক স্থানে ১২৮০ হি./১৮৬২ খ্রি. জন্মগ্রহণ করেন। পিতা মুসী আবদুল হকের দিক দিরে তিনি হয়রত ওমর ফারুক রো]-এর সাথে এবং মাতার দিক থেকে তিনি হয়রত আলি রা]-এর সাথে সম্পৃক্ত। প্রথমে কুরআন অধ্যয়ন করার পর তৎকালীন ফারসি ভাষা পণ্ডিত মাওলানা ওয়াজেদ আলির কাছে ফারসি ভাষা অধ্যয়ন করেন। দেওবন্দের দারুল উলুম মাদ্রাসা থেকে আরবি ভাষা ও সাহিত্য, ফারসি ভাষা এবং জ্ঞানবিজ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় পাণ্ডিত্য লাভ করেন। এছাড়াও তিনি তাকসির, হাদিস, ফিকহ, আরবি সাহিত্য, দর্শন, তর্কশান্ত্র, মানতিক, কিরআত, জোতির্বিদ্যায় পারদর্শিতা লাভ করেন। ১৩১৫ হি. থেকে প্রায় ১৪ বছর কানপুর মাদ্রাসায় অধ্যাপনা করেন। অগাধ পাণ্ডিত্য সূক্ষ্মদর্শিতার

১৩. বি: দ্র: তাফসিরুল মানার, জীবনী অংশ

জন্য তিনি এই উপমহাদেশে হাকিমুল উমাত বা জাতির দার্শনিক আখ্যার সুপরিচিত হন। জ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় তিনি গ্রন্থ রচনা করেন। এর মধ্যে উল্লেখযোগ্যগুলো হচ্ছে - ১. বারানুল কুরআন; ২. কাসদুস সাবিল; ৩. তাজবিদুল কুরআন; ৪. ফুরউল ইমান; ৫. বেহেশতী যেওর; ৬. নাশরুত তিব; ৭. ইসলাহুল নিসা; ৮. জামালুল কুরআন; ৯. হারাতুল মুসলিমীন; ১০. কালিমাতুল হক প্রভৃতি। তিনি ১৯৪৩ খ্রি. / ১৩৬২ হি. সালে ইনতিকাল করেন। ১৪

# মুফতি মুহাম্মাদ শফী [মৃ. ১৩৯৬ হি. ] তাফসিরে মাআরিফুল কুরআন

তিনি ভারতের দেওবন্দ শহরে ১৩১৪ হি. / ১৮৯৬ খ্রি. ঐতিহ্যবাহী আলিম পরিবারে জন্মগ্রহণ করেন। সুযোগ্য পিতা মাওলানা ইয়াসিনের তত্ত্বাবধানে দেওবন্দ মাদ্রাসায় তাঁর শিক্ষাজীবন শুরু হয়। প্রথমে কুরআন মুখস্থ করেন। এভাবে পিতার নিকটেই তিনি উর্দু, ফারসি, অংক, জ্যামিতি ও প্রাথমিক আরবি শিক্ষা লাভ করেন। ১৩৩৫ হি. সালে তিনি দরসে নিজামীর কোর্স সমাপ্ত করেন। যাহেরী জ্ঞান চর্চার পাশাপাশি তিনি বাতেনী জ্ঞানও চর্চা করতেন। এজন্য তিনি শায়খুল হিন্দ-এর হাতে বায়আত গ্রহণ করেন। তাঁর ইনতিকালের পর থানবীর হাতে পুন:বায়আত গ্রহণ করেন। শিক্ষাজীবন সমাপ্ত করার পর তিনি দারুল উলুম দেওবন্দে অধ্যাপনায় আত্মনিয়োগ করেন। ১৩৪৯ হি. সালে প্রধান মুফতি হিসাবে দারুল উলুম দেওবন্দের ফতওয়া বিভাগের দায়িত্ব প্রদান করা হয়। ১৩৬২ সালে অধ্যাপনা থেকে ইন্তকা দেন। ১৯৪৫ খ্রি. জমিআতে উলামা ইসলামের সদস্য হন। ১৯৪৮ খ্রি, সাল থেকে পাকিন্তানের করাচিতে স্থায়ীভাবে বসবাস শুরু করেন। ১৯৫০ খ্রি. পাকিস্তান 'ল' কমিশনের সদস্য নিযুক্ত হন। ১৯৫৩ খ্রি. কেন্দ্রীয় জমিআতে উলামার সভাপতি নির্বাচিত হন। ১৯৫৪ খ্রি. রেভিও পাকিতানের 'মাআরিফুল কুরআন' নামক অনুষ্ঠান পরিচালনা করেন। তিনি দারুল উলুম করাচির প্রতিষ্ঠাতা। তার লিখিত ফতওয়ার সংখ্যা ৭৭, ১৪৪টি। পাকিস্তানের 'মুফতিয়ে আজম' পদও অলংকৃত করেন তিনি। কাদিয়ানী কিৎনা রোধেও তাঁর অবদান ছিল অবিশ্মরণীয়। তাঁর ১৬২টি গ্রন্থের মধ্যে অমরকীর্তি হচ্ছে উর্দু ভাষায় রচিত তাফসির মাআরিফুল কুরআন। এ তাফসিরে প্রাচীন ও আধুনিক চিন্তাধারার সমন্বর লক্ষণীয়। তিনি ১৩৯৬ হি. / ১৯৭৬ খ্রি. ইনতিকাল করেন।

হিজরি পঞ্চদশ শতকে বুদ্ধিবৃত্তিক ধারার আদলে কুরআন ব্যাখ্যা পদ্ধতি ওরু হয়। এ শতকে যাঁদের অবদান বেশি তাঁদের মধ্যে সাইয়েদ কুতুব ও মাওলানা আবুল আলা মওদ্দীর নাম বিশেষভাবে উল্লেখ করা যেতে পারে।<sup>১৫</sup>

১৪. বিভারিত দ্র: উর্দু ইনসাইক্রোপেডিয়া অব ইসলাম, ২য় খণ্ড পু. ৭৯০

১৫. বিস্তারিত দ্র: তাক্সির মাআরিফুল কুরআদের মুকাঞ্চিমা, জীবদী অংশ

#### সাইয়্যেদ কুতুব

[শাহাদাত : ১৯৬৬ খ্রি.] ফি বিলালিল কুরআন

তিনি মিসরের আসিউত-এর অন্তর্গত মুশাহ নামক পল্লীতে ১৯০৬ খ্রিন্টাব্দে জন্মগ্রহণ করেন। নিজ গ্রামের প্রাথমিক শিক্ষায়তনে তাঁর পড়াগুনার হাতেখড়ি ঘটে। মায়ের একান্ত ইচ্ছানুসারে শৈশবেই কুরআন মুখস্থ করেন। বয়স বৃদ্ধির সাথে সাথে তাঁর মেধা, স্মৃতিশক্তিও বৃদ্ধি পায়। তাঁর অসামান্য স্মৃতিশক্তি সমকালীন আলিমদেরকে বিশ্বিত করে। উচ্চ শিক্ষার জন্য তিনি কায়ারোস্থ দারুল উলুনে ভর্তি হন। এখানে থেকে তিনি আরবি ভাষা ও সাহিত্য, তাফসির, হাদিস, কালাম, দর্শন, ফিক্ই প্রভৃতি বিষয়ে পাণ্ডিত্য অর্জন করেন। শিক্ষা জীবন শেষে তিনি এ প্রতিষ্ঠানেরই অধ্যাপক নিযুক্ত হন। এরপর তিনি বিভিন্ন সন্মানজনক পদের দায়িত্ব পালন করেন। অবশেষে তিনি ১৯৫১ সালে ইখওরানুল মুসলিমিনের সাথে সম্পৃক্ত হয়ে বৃটিশ বিরোধী আন্দোলনে সক্রিয় অংশগ্রহণ করেন। এরপর কর্নেল নাসেরের সরকার তাঁর উপর যুলুম নির্যাতন শুরু করেন। তাঁর উপর অমানসিক নির্যাতনের বর্ণনা দিয়ে তারই এক সহকর্মী বলেন : "নির্যাতনের পাহাড তার উপর চাপিয়ে দেয়া হয়েছিলো। তাঁকে আগুনে ছাঁকা দেয়া হতো, কুকুর লেলিয়ে দিয়ে তাঁকে ক্তবিক্ত করা হতো, তাঁর মাথার উপর কখনো অত্যন্ত গ্রম পানি আবার কখনো অত্যন্ত ঠাণ্ডা পানি ঢালা হতো, লাথি, চর, বেত্রাঘাত ইত্যাদির মাধ্যমেও তাঁকে নির্যাতন করা হতো, কিন্তু তিনি ছিলেন ইমান ও ইয়াকীনে অবিচল-নির্ভীক।" ১৯৫৫ সালে বিচারের নামে প্রহসনমূলক পনের বছর সশ্রম কারাদও প্রদান করা হয়। ১৯৬৪ সালে ইরাকের তৎকালীন প্রেসিডেন্ট আবদুস সালাম আরিফের সুপারিশক্রমে মুক্তি পান। এক বছর অতিবাহিত না হতেই ক্ষমতা দখলের অপবাদে তাঁকে আবার গ্রেফতার করা হয়। তাঁর সাথে সহোদর চার ভাই বোন ও বিশ হাজার নেতা কর্মীও গ্রেফতার হন। তবে এসব নির্যাতন জেল-জরিমানা তাঁকে আল্লাহর পথ থেকে সামান্যও বিচ্যুত করতে পারেনি। তিনি জেলে বসেও দাওয়াতী কাজের আঞ্জাম দিতেন। কারারুদ্ধ অবস্থায় বিশ্বখ্যাত তাফসির ফি যিলালিল কুরআন রচনা এ কথার উজ্জ্বল দৃষ্টান্ত। কিন্তু এতে নাসের সরকারের মন একটুও বিগলিত হয়নি। পক্ষান্তরে নামমাত্র বিচার অনুষ্ঠান করে ১৯৬৬ সালে সামরিক ট্রাইব্যুনালে তাঁকে ফাঁসির নির্দেশ দেয়া হয়। (الله وإنا الله والهجون) ইসলামের অকুতভয় সৈনিক সাইয়েদ কুতুব আনন্দ চিত্তে ফাঁসির মঞ্চে আরোহণ করে সেদিন ফাঁসির আদেশ মেনে নিলেন।

তাঁর রচিত গ্রন্থাবলির মধ্যে রয়েছে— ১. তাকসির ফি বিলাবিল কুরআন ; ২. আততাসবিক্রল ফারি ফিল কুরআন ; ৩. আল আদালাতুল ইজতিমাইয়া ফিল ইসলাম ; ৪. দারাসাতে ইসলামিয়া ; ৫. আসসালামুল আলামী ওয়াল ইসলাম ; ৬. মুশাহিদুল কিয়ামাতি ফিল কুরআন ; ৭. মাআলিম ফিত তারিখ ; ৮. মাহবু মুজতামিউ ইসলামী ; ৯. আলশাতিউল মাজহুল ; ১০. কাফিলাতুর রাকিক ; ১১. হুলমুল ফাজরী ; ১২. আশওয়াক ; ১৩. তিফলে মিনাল কারিয়া ; ১৪. মুদিনাতুল মাশহুর ; ১৫. কাসাদুদ দিনিয়াহ ; ১৬. আননাকদুল আদাবী উসুলুহু ওয়া মানহাজাহ ; ১৭. আল আতইয়াফুল আরবাআ ; ১৮. মহিমাতুশ শায়ির ; ১৯. আমেরিকা আলাতি রাইয়াতু ; ২০. কিতাব ওয়া শাখসিয়াত ; ২১. হায়াদ দ্বীন ; ২২. মারিকাতুল ইসলাম ওয়ার রাসমালিয়াহ ; ২৩. আলজাদিদ ফিল মাহকুয়াত ; ২৪. খাসায়সুত তাসাওউর আলইসলামী ; ২৫. মুকাওয়ামাতুত তাসাউর আলইসলামী প্রভৃতি। ১৬

১৬. বিস্তারিত দুষ্টবা: সাইয়েদ কুতুব মিনাল মিলাদ ইলাল ইশতিশহাল ও মাবাহিস ফি উলুমিল কুরআন পৃ. ৩৭৩

# আবুল আলা মওদূদী [মৃ. ১৯৭৯ খ্রি.] তাফহিমুল কুরআন

তিনি ১৯০৩ খ্রি. সালে হিন্দুতানের হায়দারাবাদ (বর্তমান অন্ধ্র প্রদেশ) অর্ত্তগত আওরঙ্গাবাদ শহরের মুসলিম পরিবারে জন্মগ্রহণ করেন। পিতা সাইরেদ আহমাদ হাসানের তত্ত্বাবধানে গৃহ শিক্ষকের মাধ্যমে প্রাথমিক শিক্ষা লাভ করেন। পরে তিনি আওরঙ্গাবাদের মাদ্রাসা ফাওকানিয়াতে ৮ম শ্রেণীতে ভর্তি হন। এখানে তিনি আরবি সাহিত্য, নাহু-সরফ, মানতিক, ফিকহ, ফারাইদ, রসারন, স্বাস্থ্য বিজ্ঞান, অংক, ইতিহাস, ভূগোল প্রভৃতি বিষয়ে জ্ঞানার্জন করেন। প্রাতিষ্ঠানিক শিক্ষার পাশাপাশি তিনি সমকালীন আলিমদের থেকেও জ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় জ্ঞানার্জন করেন। সাংবাদিকতার মাধ্যমে তার কর্মজীবন শুরু হয়। প্রথমে মদিনা পত্রিকা এবং পরে তাজ ও আল জমিয়াত পত্রিকার সম্পাদক নিযুক্ত হন। ১৯২৩ সালে তরজমানুল কুরআন নামে একটি মাসিক পত্রিকা প্রকাশ করেন। এর মাধ্যমে ইসলামি আন্দোলন-সংগ্রামের জন্য দাওয়াত দেয়ার সুযোগ পান। ১৯৪১ সালে জামায়াতে ইসলামী নামে সংগঠন প্রতিষ্ঠা করে এর আমীর নির্বাচিত হন। ১৯৪৩ সালে বিশ্ব নন্দিত তাফসির গ্রন্থ 'তাফহিমুল কুরআন' রচনা শুরু করেন। ইসলামি সমাজ প্রতিষ্ঠার আন্দোলনের বিভিন্ন পর্যায়ে তিনি কারারুদ্ধ হন। ১৯৫৩ সালে সামরিক আদালতে তাঁর মৃত্যুদগুদেশ দেয়া হয়। আন্দোলনের ফলে তা যাবজ্জীবন কারাদণ্ডে রূপান্তরিত হয়। ১৯৭৯ সালে তিনি ইনতিকাল করেন। জ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় তিনি অসংখ্য গ্রন্থ রচনা করেন। তন্মধ্যে অমর কীর্তি হচ্ছে তাফহিমুল কুরুআন। এটি ১৯৪৩ থেকে ১৯৭২ সাল। এই প্রায় ৩০ বছরে লেখা সমাপ্ত করেন। বিভিন্ন ভাষায় এর অনুবাদ প্রকাশ হয়েছে। এছাড়াও আলজিহাদ, সিরাতে সরওয়ারে আলম, পর্দা ও ইসলাম, তরজমায়ে কুরআন মজিদ তাঁর রচনাবলির অন্যতম।<sup>১৭</sup>

এছাড়াও মাওলানা আমিনুল ইসলাম নুক্রল কুরআন নামে কুরআনের তাফসির রচনা করেন।
তাফসিরটি ১৯৮১ সাল থেকে মাসিক আলবালাগ পত্রিকার প্রকাশিত হর। পরে প্রস্থাকারে প্রথমে
ইসলামিক ফাউন্ডেশন ও পরে আলবালাগ পাবলিকেশন এর প্রকাশনার দায়িত্ব গ্রহণ করে।
তাফসিরখানির ১ম খণ্ডের মুকাদ্দিমাহ অংশে পৃথিবীর সর্ববৃহৎ তাফসিরের যে তালিকা দিয়েছেন
তার সত্যতা নিরূপণ করা যায় না। সূত্র বর্জিত এসব তাফসিরের অন্তিত্ব কোথায় পেলেন তা
বোধগন্য নয়।

১৭. বিভাৱিত দুষ্টবা : মাওলানা মওলুলী, একটি জীবন একটি ইতিহাস একটি আন্দোলন

#### উপসংহার

বস্তৃত তাফসির শাস্ত্রের পরিধি অত্যন্ত বিস্তৃত ও ব্যাপক। যে কোনো শাস্ত্রের চেয়ে এর গবেষণার সীমানাও প্রশস্ত। হিজরি প্রথম শতকে তাফসির অভিজ্ঞানের সূচনা হয় আর হিজরি দ্বিতীর শতকে এর ভিত্তি আরো সুদৃঢ় হয়। প্রথমে রাসুল [স] ও সাহাবায়ে কিরাম এবং পরে তাবেরিগণ এ কাজে অংশগ্রহণ করেন। তাঁদের অবদানের ফলশ্রতিতে আমরা আজ তাফসির অভিজ্ঞানের স্বতন্ত্র ইতিহাস পাচ্ছি। হিজরি তৃতীয় শতকের পূর্বে রচিত তাফসির গ্রন্থ, পরবর্তীকালে রচিত গ্রন্থের মধ্যে উল্থাতির মাধ্যমে এবং তাবাকাত ও ইতিহাস গ্রন্থে উল্লেখের মাধ্যমে পাওয়া যায়। এ সময়ে কোনো ধারাবাহিক তাকসির রচিত হয়নি। হিজরি তৃতীয় শতকে আল্লামা আবু জাকর মুহাম্মাদ বিন আততাবারী [মৃ. ৩১০ হি.] রচনা করেন সনদভিত্তিক তাকসির গ্রন্থ "জামিউল বয়ান আন তাবিলি আইয়িল কুরআন"। মুসলিম মিল্লাতের কাছে যা তাফসির তাবারী নামে পরিচিত। এ সময়ে সনদভিত্তিক ধারা অত্যন্ত জনপ্রিয় ছিল। মুহাচ্দিসদের ন্যায় এ ধারাটি অবলম্মনে সে সময়ে অনেকে তাফসির রচনায় আত্মনিয়োগ করেন। তবে এই সনাতনী ধারার পথিকৃত আল্লামা তাবারী। কুরআনের তাকসির রচনার ক্ষেত্রে অন্য একদল মুফাসসির সনদ অপেক্ষা মতন–এর উপর বেশি গুরুত্বারোপ করে তাকসির রচনার ব্রতী হন। এঁদের পথিকৃত হলেন আবু মানসুর আলমাতুরিদী [মৃ. ৩৩৩ হি.]। সে সময়ে তাঁর অনুসূত এ পদ্ধতি হাদিসের ক্ষেত্রেও প্রয়োগ করতে দেখা যায়। পরবর্তী তাফসির মূলত এই দু'টি ধারাকে কেন্দ্র করে বিরচিত হয়। ১০০-৪০০ হি. পর্যন্ত এই তিনটি শতক বিশ্লেষণ করলে দেখা বার, হিজারি প্রথম শতকে সাহাবিগণ তাফসির চর্চায় অসামান্য অবদান রেখেছেন। অবশ্য সাহাবিদের মধ্যে খুব কম সংখ্যকই এই গবেষণায় অংশগ্রহণ করেছেন। কুরআনের ব্যাখ্যায় আত্মনিয়োগ করে সাহাবিদের মধ্যে প্রসিন্ধি পেয়েছেন সুয়ুতীর ভাষ্য মতে এদের সংখ্যা দশজন। তন্মধ্যে চার খলিফার প্রথম তিনজনের তেমন বেশি অবদানের তথ্য পাওয়া যায় না। অবশ্য এক্ষেত্রে হ্যরত আলি [রা]-এর অবদান অনেক বেশি বলে বিভিন্ন সূত্রে উল্লেখ পাওয়া যায়। কুরআন নাবিলকালীন সময়ে সাহাবিদের উপস্থিতি এবং রাসুল [স] সাহাবিদের নানা জটিল প্রশ্নের ব্যাখ্যা দেয়ার কারণে এ শতকে তাফসির অভিজ্ঞান গ্রন্থনা ও সম্পাদনার প্রয়োজনও ততোটা দেখা দেয়নি। এছাড়াও সাহাবায় কেরাম কুরআনের সংক্ষিপত অর্থের উপরই বেশি নির্ভর করতেন, বিস্তারিত ব্যাখ্যার জন্য কালক্ষেপণ করা তাঁরা পছক করতেন না। এ কারণে এ শতকের তাফসির সূত্রের মাধ্যম ছাড়া পাওয়া যায় না। তবে তাঁদের তাফসির সংক্রান্ত বর্ণনা অত্যন্ত গুরুত্বহ। কেননা তাঁরা তাই বর্ণনা করেছেন যা অবতীর্ণ হওয়ার কার্যকারণ সম্পর্কে তাঁরা স্বয়ং ওয়াকিফহাল ছিলেন। আর না হয় সময়ের উভ্ত সমস্যার সমাধানে ইজতিহাদ এবং চিতা–গবেষণা ও পরামর্শের মাধ্যমে তাঁরা কোনো সিন্ধান্তে পৌছতে সক্ষম হন।

হিজরি দ্বিতীয় শতকে তাফসির চর্চার ভিন্তি গড়ে উঠে। এ সময়ে মক্কা মদিনা ও ইরাকে তাফসির চর্চার তিনটি কেন্দ্র গড়ে উঠে। সাহাবিগণ এসব কেন্দ্রে দরস দিতেন আর তাবেরিগণ এসব কেন্দ্রে উপস্থিত থেকে তাঁদের শিব্যত্ব গ্রহণপূর্বক কুরআন চর্চা করতেন। কুরআনের অধ্যয়ন এবং পঠন–পাঠনের ধারাবাহিকতা উক্ত প্রতিষ্ঠান তিনটির অসামান্য অবদান রয়েছে। অনেকে এ শতকে তাফসিরে খ্যাতি অর্জন করেন। এ সম্পর্কে বিস্তারিত আলোচনা অত্র গবেবণা অভিসম্পর্তের চতুর্থ অধ্যায়ে স্থান পেয়েছে। উল্লেখ্য এ শতকে ইসরাইলী বর্ণনার অনুপ্রেবেশ ঘটে।

হিজরি তৃতীয় শতক তাফসির চর্চার স্বর্ণ যুগ। এ শতকে জন্যতম মুকাসসির আল্লামা তাবারী ও ইমাম মাতুরিদী। তাবারীর জামিউল বয়ান আন তাবিলি আইয়িল কুরআন রচনার মাধ্যমে সন্দতিত্তিক তাফসির রচনার যে ধারা সূচিত হয়, তা জব্যাহত। জনুরূপ মাতুরিদী মতনতিত্তিক ধারার মাধ্যমে যে তাবিলাতুল কুরআন রচনা করেন তাও কালক্রমে তাফসির চর্চায় পথিকৃতের ভূমিকা পালন করে। উভয়ের কালজয়ী রচনা আজও কালের বিস্ময় হয়ে রয়েছে। তাফসির অভিজ্ঞানে এ এক অপূর্ব সংযোজন। কুরআন ব্যাখ্যায় তাঁদের যে আন্তরিকতা ও একাগ্রতার পরিচয় মেলে পরবর্তীতে এর নজির পাওয়া যায় না। পরবর্তী তাফসিরসমূহ মূলত এই উভয় ভিত্তির উপর নির্ভর করেই রচিত হয়।

হিজরি চতুর্থ শতকে হানাফী মাবহাবের ফিকহ সংক্রান্ত তাফসির আহকামুল কুরজান রচিত হয়। তিনি গোটা কুরজানের ব্যাখ্যায় না গিয়ে কেবল শরিজাতের আহকাম বিষয়ক আয়াতের ব্যাখ্যায় মনোনিবেশ করেন। কুরজান ব্যাখ্যায় তাঁর অবদান তাফসির অভিজ্ঞানের ইতিহাসে চিরস্মরণীয় হয়ে থাকবে। আশার কথা বাংলাভাষায় এসব তাফসিরের অনুবাদ হচ্ছে। তাফসির তাবারীর অনুবাদ ইতোমধ্যেই ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ থেকে প্রকাশিত হয়েছে। আর আহকামুল কুরজানের প্রাথমিক দিকের মাওলানা আবদুর রহীমের অনুবাদও বেশ আগে ইসলামিক ফাউভেশন প্রকাশ করে। সম্প্রতি সে অনুবাদটি মাওলানা আবদুর রহীমের নিজস্ব প্রকাশনা প্রতিষ্ঠান খায়রুন প্রকাশনী থেকে প্রকাশিত হয়েছে। অবশ্য এর বাকী অংশের অনুবাদ এখনও শেষ হয়নি। ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের আরবী বিভাগের প্রফেসর ড. মুহাম্মাদ ফলসুর রহমান এ মহতী কাজে ব্যাপৃত আছেন। আশা করা যায়, খুব শীঘ্রই এর বাকী কাজ শেষ হবে এবং দীর্ঘদিনের অভাব পূরণ হবে। এসব তাকসিরের উপর দেশে বিদেশে বহু গবেষণাও হচ্ছে। বিশ্বের অনেক বিশ্ববিদ্যালয়ের এ তাফসির পাঠ্যভুক্ত রয়েছে।

এ শতকে আবুল লাইস আসসামারকান্দীরও অসামান্য অবদান লক্ষণীয়। বাহরুল মুইত বিশ্বনন্দিত তাফসির হিসেবে খ্যাতি তাঁর এই অসামান্য অবদানেরই স্বীকৃতি। তবে এই মূল্যবান তাফসিরখানির বাংলা অনুবাদ হওয়া দরকার। তবেই পঠিক সমাজ সামারকান্দীকে মূল্যায়ন করতে পারবে, তাঁর শ্রম সার্থকতা পাবে। এছাড়াও এ শতকে ইমাম তাহাবীর তাফসির শাস্তে অবদানের কথা উপস্থাপনে প্রয়াসী হয়েছি। তাফসির শাস্তে তাঁর অবিসমরণীয় অবদানের কথা তুলে ধরেছি। তবে এক্ষেত্রে তাঁর তাফসির দু'খানির সন্ধান পাওয়া গেলে বিষয়টি আরো খোলাসা করে বলা

পরিশেষে বলা যেতে পারে যুগের অগ্রগতির সাথে সাথে জ্ঞান-বিজ্ঞানেরও অগ্রগতি ঘটে, বিকাশ ঘটে। যুগের এই অগ্রগতির সাথে কুরআন ব্যাখ্যা, সংকলন ও সম্পাদনার ধারাও প্রবহমান। হ্যরত আবদুল্লাহ বিন আব্বাস [রা]-এর একটি বক্তব্য এখানে বিশেষভাবে উল্লেখ করা যেতে পারে। তিনি বলেছেন : النصان بفران يفران يفران الزمان कि क तर यूग वा সময় তাফসির করে।' তাফসির অভিজ্ঞানের বিকাশধারার দিকে তাকালে এর প্রমাণ মেলে। কেননা প্রত্যেকটি যুগেই এই শান্তের অগ্রগতি সাধিত হয়েছে, বিকাশধারা অব্যাহত আছে। তবে স্মরণ করা যেতে পারে যে, এই শাস্ত্রের ক্রমবিকাশের উপর তেমন বেশি তথ্য-উপকরণ নেই। বিভিন্ন ভাষায় এ বিষয়ের উপর গ্রন্থের অভাব পরিলক্ষিত হয়। তাফসিরের ইতিহাস ও উলুমুল কুরআনের উপর বেসব গ্রন্থ পাওয়া যায়, তার অধিকাংশই একই ধাঁচের, একই ধারায় গতানুগতিক। নতুনত্ব কিংবা প্রয়োজনীয় অনেক বিবয় উদ্ভাবনে লেখকগণ অসচেতন ছিলেন বলে আমার মনে হয়। প্রায় অধিকাংশ গ্রন্থেই লক্ষ্য করা যায় যে, শুধু ভাষা বা উপস্থপনার বিভিন্নতা ছাড়া মৌলিক কোনো পরিবর্তন আদতে সচেফ হননি। যেমন বলা যেতে পারে কোনো বিষয় বলতে গিয়ে তারা একটু শ্রম ব্যয় করলেই কুরআন হাদিসের সিন্ধান্ত বা কুরআন-হাদিসে এর প্রয়োগ দেখাতে পারতেন কিংবা বর্তমানে এর ব্যবহার কোন ক্ষেত্রে হচ্ছে প্রমাণ করতে দারতেন কিন্তু তারা এ বিষয়টি সকলেই এড়িয়ে গেছেন। তবে তাঁদের এই অবদান পরবর্তী গবেষণার জন্য বিশেষভাবে সহায়ক হয়েছে এ কথা বলা যায় নি:সন্দেহে। আশার কথা হচ্ছে বর্তমানে দেশে-বিদেশে এর উপর যে গবেষণা চলছে তাতে এমন কিছু বিষয় বেরিয়ে আসছে যা সত্যিই পরবর্তী গবেষকদের জন্য যুগে যুগে তথ্যের উৎস হয়ে থাকবে। যুগ পরিক্রমায় এই ধারা অব্যাহত থাকবে, নতুন আরো কেউ এই গবেষণায় শামিল হয়ে নবনব দিক উদ্ধাবন করবেন এটাই প্রত্যাশা।

# 

### আলকুরআন ও আততাকসির

কালামুল্লাহ : আলকুরআনুল কারিম

ঢাকা: ইসলামিক কাউভেশন, ১৯৮৬ খ্রি.

কালামুল্লাহ : gur'an majid

Translated by: Dr. M. Mustafizur Rahman. Dhaka: Khoshroz Kitab Mahal, 2002

মুহাম্মাদ বিন জারির আততাবারী : জামিউল বারান আন তাবিলে আইয়িল কুরআন

বৈরৃত: দারুল ফিকর, ১৯৯৫ খ্রি./১৪১৫ হি.

আবু বকর আহমাদ আলজাসসাস : আহকামুল কুরআন

বৈরূত: দারুল কুতৃব আলইলমিয়া, তা:বি:

আবুল লাইস আসসামারকান্দী : বাহরুল উলুম

বৈরূত: দারুল কুতুব আলইলমিয়া, তা:বি:

আবু মানসুর আলমাতুরিদী : তাবিলাতু আহলিস সুনুাহ

সম্পাদনা: ড. এম.এম রহমান ইরাক: ওযারাতুল আওকাফ ওয়াশশুয়ুনিদ দ্নীয়াহ, ১৪০৪হি.

আবু তাহের ফিরোজাবাদী : তানবিরুল মিকবাস মিন তাফসিরে ইবনে আব্বাস

বৈরৃত: মুআসসাসাত্র রিসালাহ, তা:বি:

ইমাম ফখরুর রায়ী : মাকাতিহুল গায়ব

বৈরূত: দারুল ফিকর, তা:বি:

আবু হাইয়ান আল গারনাতী : আলবাহরুল মুহিত

বৈর্ত: দার্ল ফিকর ১৪০৩ হি.

আবু আবদুল্লাহ নাসাফী : মাদারিকুত তানবিল ওয়া হাকায়িকুত তাবিল

সাআদাহ : ১৯২৬ হি.

আবু আবদুল্লাহ মুহাম্মাদ আলকুরতুবী : আলজামি লি আহকামিল কুরআন

বৈরূত: দার এহইয়া আতত্রাস আলআরাবী, ১৯৬৫ খ্রি.

আলি বিন মুহামাদ বিন ইবরাহিম আলবাগদাদী : লুবাবুত তাবিল ফি মাআনিত তান্যিল (তাফসিরে খাযিন)

বৈর্ত: দার্শ ফিকর, তা:বি:

আবুল ফারাজ ইবনুল জাওয়ী : যাদুল মাসির ফি ইলমিত তাফসির

বৈরত: দারুল ফিকর, ১৪০৭ হি.

#### নির্বাচিত গ্রন্থপঞ্জি

|                               |   | নিৰ্বাচিত গ্ৰন্থপঞ্জি ৩৯৩                                                 |
|-------------------------------|---|---------------------------------------------------------------------------|
| মুহাম্মাদ বিন আলি শাওকানী 🗸   | : | ফাতহুল কাদির আলজামি বাইনা ফির রিওয়াতি ওয়াদ<br>দিরায়াতি ফি ইলমিত তাফসির |
|                               |   | আলবাবী আলহালাবী, ১৩৮৩ হি.                                                 |
| মুহাম্মাদ রশিদ রিযা ব         | : | তাকসিরুল মানার                                                            |
|                               |   | মিসর : দারুল মানার, ৪র্থ সংস্করণ, ১৩৭৩ হি.                                |
| তাকিউদ্দিন ইবনে তাইমিয়া 🤇    | : | আততাকসির্ল কাবির                                                          |
|                               |   | বৈর্ত : দার্ল কুত্ব আলইলমিয়া, ১৪০৮ হি.                                   |
| আবু মুহামাদ আল আন্দালুসী      | : | আলমুহাররারুল ওয়াজিয ফি তাফসিরিল ফিতাবিল আযিয                             |
|                               |   | মুআসসাসাহ দারুল উলুম, তাঃবিঃ                                              |
| জালালুদ্দিন আসসুয়ুতী         | : | আদদুরারুল মানসুর ফিত তাফসিরিল মাসুর                                       |
|                               |   | বৈর্ত: মুআসসাসাতুর রিসালাহ, তা:বি:                                        |
| জালালুদ্দিন আসস্য়ুতী         | : | আল একলিল কি ইস্তিন্যাতিত তান্যিল                                          |
|                               |   | দিল্লী: আলফার্কী, ১২৯৬ হি.                                                |
| মানা আলকাভান –                | : | তাফসিরু আয়াতিল আহকাম                                                     |
| আবদুল আযিয জাওয়িশ            |   | দামিশক: আল্মাকতাবুল ইসলামি,                                               |
|                               |   | ১ম সংস্করণ ১৩৮৪হি.                                                        |
|                               |   | তাফসিরু আসরারিল কুরআন                                                     |
|                               |   | আলহিদায়া ১৩৩১ হি.                                                        |
| ড. আয়শা আবদুর রহমান          | : | আততাকসির্ল বারানী লিল কুরআনিল কারিম<br>মিসর: দারুল মাআরিক, ১৯৬৮ খ্রি.     |
| আবু সাউদ আলইমাদী              |   | ইরাশাদুল আকলিস সালিম ইলা মাযায়াল কুরআনিল                                 |
|                               |   | কারিম (তাফসিরে আবি সাউদ)                                                  |
|                               |   | মিসর: দারুল মাসহাফ, তা:বি:                                                |
| হাফিয ইমামুদ্দিন ইবনে কাসির ' | : | তা <b>ফসিরুল কুরআনিল আযিম</b> (তাফসিরে ইবনে কাসির)                        |
|                               |   | মিসর: মাকতাবা আননাহদা আলহাদিসাহ                                           |
|                               |   | ১ম সংস্করণ, ১৩৮৪ হি.                                                      |
| আহমাদ মুস্তফা আলমারাগী '      | : | তাকসিরুল মারাগী                                                           |
|                               |   | মিসর: মুস্তফা আলহালাবী, ৩য় সংস্করণ ১৩৯৪ হি.                              |
| মোল্লা ফাতহুল্লাহ আলকাশানী    | : | তাফসির মানহাজে সাদিকীন (ফারসি)                                            |
|                               |   | ইরান: তা:বি:                                                              |

মুহান্মাদ বিন ইউসুফ আতফিশ : তাইসরুত তাফসির লিল কুরআনিল কারিম আম্মান: ওযারাত ট্রাস্ট, তা:বি:

#### নির্বাচিত গ্রন্থপঞ্জি

| আবদুর রহমান আসসাদী             | : | তাইসিরুল কারিমির রহমান ফি তাফসিরে কালামিল মানান                              |
|--------------------------------|---|------------------------------------------------------------------------------|
|                                |   | রিয়াদ: আল মুআসসাতৃস সায়িদিয়া, তা:বি:                                      |
| তানতাবী জাওহারী                | : | আলজাওয়াহির ফি তাফসিরিল কুরআনিল কারিম                                        |
| /                              |   | তেহরান: তা:বি:                                                               |
| মুহামাদ আলি আসসাবুনী           | : | অরাইল বারান তাকসিরে আরাতিল আহকাম                                             |
|                                |   | দামিশক: মাকতাবাতুল গাবালী, ২য় সংকরণ, ১৩৯৭ হি.                               |
| শিহাবৃদ্দিন মাহমুদ আলুসী       | : | রুহুল মাআনী ফি তাফসিরিল কুরআনিল আযিম<br>ওয়াসসাবউল মাসামী                    |
|                                |   | বৈরূত: দারুল ফিকার, ১৩৯৮ হি.                                                 |
| মুহাম্মাদ রুশদী হিমাদী         | : | আলমুজিয কি তাকসিরিল কুরআনিল কারিম                                            |
|                                |   | মিসর: দার এহইয়া, ১৯৭৩ খ্রি.                                                 |
| মুহাম্মাদ হুসাইন আততাবাতাবায়ী | : | আলমিয়ান ফি তাফসিরিল কুরআন<br>বৈরৃত: মুআসসাসা আলআলামী, ২য় সংস্করণ, ১৩৯৪ হি. |
| মুহাম্মাদ আবু যায়েদ           | : | আলহিদায়া ওয়াল ইরকান কি তাকসিরিল                                            |
|                                |   | কুরআন বিল কুরআন                                                              |
|                                |   | মিসর: মুস্তফা আলবাবী, ১৩৪৯ হি.                                               |
| ইবনুল আরাবী '                  | : | আহকামূল কুরআন                                                                |
|                                |   | মিসর: ইসা আলবাবী আলহালাবী, তা:বি:                                            |
| সাইয়োদ কুতৃব                  | : | ফি যিলালিল কুরআন                                                             |
|                                |   | জেন্দা: দার্শ শুর্ক, তা:বি:                                                  |
| ড. আয়াশা আবদুর রহমান          | : | আলকুরআন ওয়াত তাফসির<br>আলআসরী মিসর : দার্ল মাআরিফি, তা:বি:                  |
| মুহাম্মাদ তাহের বিন আশুর       | : | তাফসিরুত তাহরির ওয়াততাদবির                                                  |
| नूरा मान जाउरत । मा मा दूस     | • | তিউনিশিয়া: আদদারুত তিউনিশিয়া, তা:বি:                                       |
| জারুল্লাহ মাহমুদ যামাখশারী ি   | : | আলকাশশাক আনহাকায়িকিত তানবিল ওয়া উয়ুনিল<br>আকাবিল ফি উযুহিত তাবিল          |
| ,                              |   | বৈর্ত: দারুল কুতুব মারিকা, তা:বি:                                            |
| আবু মুহাম্মাদ হুসাইন আলবাগবী   | : | মা <b>আলিমুত তানবিল</b> (তাফসির বাগবী)                                       |
|                                |   | বৈর্ত: দারুল মারিকা                                                          |
|                                |   | ১ম সংস্করণ, ১৪০৬ হি.                                                         |
| জালালুদ্দিন আসসুযুতী           | : |                                                                              |
| ও জালালুদ্দিন মহাল্লী          |   | বৈরৃত: মুআসসাসাতুর বাইয়ান, ২০০১ খ্রি./১৪২২ হি.                              |

#### নিৰ্বাচিত গ্ৰন্থপঞ্জি

|                                   | ানবাচত হাস্থপাজ                                          |
|-----------------------------------|----------------------------------------------------------|
| কাযী নাসিরুদ্দিন বায়বাবী :       | আনওয়ারুত তানযিল ওয়া আসরারুত তাবিল                      |
|                                   | বৈর্ত: দার্ল কুতুব, তা:বি:                               |
| আবুল ইসহাক সালাবী                 | আলকাশশাফ ওয়াল বায়ান আন তাফসিরিল কুরআ                   |
|                                   | মাখতুতাহ, আলআযহার, ১৩২৩ হি.                              |
| नियाभूकिन जाननिशाश्रुती :         | গারায়িবুল কুরআন ওয়ারাগায়িবুল কুরকান                   |
|                                   | বৈর্ত: দার্ল ফিকর, ১৩২৩ হি.                              |
| সাইয়েদ আবদুল্লাহ উলুবী           | তাফসিরুল কুরআন                                           |
|                                   | মাথত্তাহ                                                 |
| হাসান আসকারী                      | : তাকসির আলআসকারী                                        |
| স্যার সৈয়দ আহমাদ খান             | : তাকসির্ল কুরআন                                         |
| ভাই গিরিশ চন্দ্র সেন              | : কুরআন শরিক                                             |
|                                   | কলকাতা:                                                  |
| মুজাহিদ [র]                       | : তাফসির মুজাহিদ বিন জাবর                                |
| আবদুর রহমান তাহের সুরাতী সম্পাদিও | বৈরৃত: দারুল ফিকার আলইসলামী, আলমুনসারাতুল                |
|                                   | ইলমিয়া, ১ম সংস্করণ ১৪১০ হি.                             |
| ইবনু কুতাইবা                      | : তাফসিরে গারিবিল কুরআন                                  |
| প্রফেসর আহমাদ সাকার সম্পাদিত      |                                                          |
| আবদুল হামিদ বাদিস                 | : তাফসিরু ইবনে বাদিস                                     |
|                                   | দারুল ফিকার, ২য় সংস্করণ                                 |
| আবদুল কাদির মাগরিবী               | : তাফসির যুযু তাবারাকা                                   |
|                                   | আলআমিরিয়া, ১৩৬৬ হি.                                     |
| শায়খ মুহাম্মাদ আবদুহু            | : তাকসির যুযু আন্দা                                      |
|                                   | মুহাম্মাদ আলিসাবিহ, ১৩৮৭ হি.                             |
| আবদুল্লাহ কানুন                   | : তাফসির সুয়ারুল মুফাসসাল                               |
|                                   | দারুস সিকাফাহ, ১ম সংস্করণ, ১৪০১ হি.                      |
| হানাফী আহমাদ                      | <ul> <li>আততাফসিরুল ইলমী লিল আয়াতিল কাওনিয়া</li> </ul> |
|                                   | ফিল কুরআন                                                |
|                                   | মিসর: দারুল মাআরিফ                                       |
| আবদুল্লাহ আহদাল                   | : আততাফসিরুল ইলমী লিল কুরআনিল কারিম                      |
|                                   | মাস্টার্স থিসিস, ১৪০২ হি.                                |
| মুহামাদ জাওয়াদ                   | : আততাফসিরুল কাশিক                                       |
|                                   | বৈরৃত: দারুল ইলম লিল মালাইন,<br>৩য় সংস্করণ ১৯৭৮খ্রি.    |

#### নিৰ্বাচিত গ্ৰন্থপঞ্জি

| মুহাম্মাদ জাওয়াদ                               | : | আততাকসিরুল মুবিন                                                         |
|-------------------------------------------------|---|--------------------------------------------------------------------------|
|                                                 |   | বৈরূত: দারুত তাআরিফ, ১৩৯৮ হি.                                            |
| জামালুন্দিন কাসেমী                              | : | মাহাসিনুত তাবিল (তাফসিরে কাসেমী)                                         |
|                                                 |   | মিসর: দার এহইয়াউল কুতুব আলআরাবিয়া,                                     |
|                                                 |   | ১ম সংক্রবণ ১৩৭৬ হি.                                                      |
| আবু জাফর আননাহহাস                               | : | এরাবুল কুরআন                                                             |
|                                                 |   | আলামুল কুত্ব, ১৪০৫ হি.                                                   |
| কাযী আবদুশ জব্বার                               | : | তানযিহুল কুরআন আনিল মাতায়িন                                             |
|                                                 |   | জামালিয়াহ, ১৩২৯ হি.                                                     |
| আবদুশ শতিফ গাজরানী                              | : | মুকান্দিমা মারায়াতুল আনওয়ার                                            |
|                                                 |   | আলআজম, ১৩০৩ হি.                                                          |
| মিকদাদ আল ইউসুরী                                | : | কানবুল ইরকান ফি ফিকহিল কুরআন                                             |
|                                                 |   | তাব্যিয়, ১৩১৪ হি.                                                       |
| আবদুর রাজ্জাক কাসানী                            | : | তাফসির ইবনুল আরাবী                                                       |
|                                                 |   | আমিরিয়াহ, ১২৮৩ হি.                                                      |
| সুলতান খ্রাসানী                                 | : | বারানুস সাআদাহ                                                           |
|                                                 |   | তেহরান: ১৩১৪ হি.                                                         |
| আবুল আলা তাবরাসী                                | : | মাজমাউল বায়ান                                                           |
|                                                 |   | তেহরান: ১৩১৪ হি.                                                         |
| নিজামুদ্দিন দায়ীহ                              | : | আততাবিলাতুল নাবমিয়াহ                                                    |
|                                                 |   | মাখতুতাহ                                                                 |
| শরিফ মুরতাযা                                    | : | ইমাম আলশরিফ মুরতাযা                                                      |
| •                                               |   | সাআদাহ, ১৩২৫ হি.                                                         |
| মুহামাদ আতফিস                                   | : |                                                                          |
|                                                 |   | যুনজাব্বার, ১৩১৪ হি.                                                     |
| আবু মুহামাদ রুযবাহান                            | : |                                                                          |
|                                                 |   | হিন্দ: ১৩১৫ হি.                                                          |
| মাওলানা সাউদ কাসেমী<br>মাও. আনিস আহমাদ সিন্দিকী | : | নাহওয়ালি কি কুরআনি কিকর কা মৃতালাআ<br>লাহোর: মাহমুদ একাডেমী, ১৯৯৮ খ্রি. |
|                                                 |   |                                                                          |
|                                                 | : | পাঞ্জাব: জামেয়া রশিদিয়া, ১৯৯২ খ্রি.                                    |
| মাও. মুহামাদ আকরম খা                            |   |                                                                          |
| गाउ. गूरामाग जाम्झन गा                          |   | ঢাকা: ঝিনুক পুস্তিকা, ১৩৮২ মাঘ                                           |
|                                                 |   | वायाः विसूच प्राच्या, ३०४५ स्वय                                          |

সালিম কাসেমী ও অন্যান্য জারেযারে তারাজিমে কুরআনী দেওবন্দ: মাজলিসে মাআরিফে কুরআন, তা:বি: : আততাফসিরুল হাদিস মুহাম্মাদ ইয়্যাত কাররো: দার এহইয়া আলকুতুব আলআরাবিয়া, ১৩৮১ হি. উমদাতৃত তাফসির আলহাফিব ইবনে কাসির মুহাম্মাদ শাকির আহ্মাদ কাররো: দারুল মাআরিক, ১৩৭৬ হি. : সাওয়াতিউল ইলহাম আবুল ফরেজ ফরজী নওলকিশোর, ১৩০৬ হি. তরজনা রাফিয়ী শাহ রফিউদ্দিন ক্রাচি: তা:বি: তরজমা ওয়া তাফসির ফাতহুল মানুান মাওলানা আবু মুহাম্মদ আবদুল হক হাল্কার্নী: দেওবন : তা:বি: তরজমা ওয়া তাফসির সানাঈ মাওলানা সানাউল্লাহ অমৃতসরী দিল্লি: তা:বি: মাওলানা সায়িদ আমীর আলী মালীহাবাদী তরজনা ওয়া তাফসির মাওরাহিবুর রহমান লাহোর : তা:বি: : তরজমা ওয়া তাকসির গারায়িবুল কুরআন ডেপুটি নজীর আহমদ 🕫 লাহোর, করাচি: ১৯০৯ খ্রি. : তরজমা কাতহুল হামিদ মাআ তরজমা ডেপুটি নজীর আহমদ লাহোর: তা:বি: তরজমা মুজিহুল কুরআন ওয়া তাকসির ওয়াহিদী মাওলানা ওহিদুজ্জামান লাথের: ১৯৩৩ তরজমা ওয়া তাকসির বায়ানুল কুরআন মাওলানা আশরাফ আলি থানবী করাচি, লাহোর, দিল্লি: ১৯৭৮ খ্রি. তরজমা মুজিহি ফুরকান শায়খুল হিন্দ মাওলানা মাহমুদ হাসান: দিল্লি: ১৯৭৮ খ্রি. কানবুল ইমান কি তরজমাতিল কুরআন মাওলানা আহমদ রিয়া খান দিল্লি, করাচি, লাহোর: তা:বি: তরজমা ওয়া তাফসির বায়ানুল কুরআন

লাহোর: ১৯২১-২৩ খ্রি.

মৌলবী মুহাম্মদ আলী

মওলানা আবুল কালান আজাদ : তরজমা ওয়া তাকসির তরজমানুল কুরআন

দিল্লি: ১-৪ খণ্ড ১৯৬৬-৭০

মাও. সাইয়িদ আবুল আলা মওদূদী : তরজমা ওয়া তাকসির তাকহিমুল কুরআন

লাহোর: ১৯৭৬-৮৫ খ্রি.

মাওলানা আবদুল মাজিদ দরিয়াবাদী : তরজমা ওয়া তাফসিরে মাজিদী

করাচি, লাহোর: ১৯৫২

মাওলানা আবদুল মাজিদ দরিয়াবাদী : Holy Quran

লাহোর:

গোলাম আহমদ পারভেজ : মাফহুমুল কুরআন

লাহোর: ১৯৭০

নৌলবী মুহা: ইবন ইব্রাহীম জুনাগড়ী : তাফসিরে মুহামাদী

বোশাই: ১৯০০-১৯০৪ খ্রি.

মুহাম্মদ আলী হাসান : বজাানুবাদ ও তাফসির

মুহাম্মদ আবদুল হাকীম ঢাকা : ১৯৩৮

মাওলানা মুহাম্মদ আকরম খা : তাফসিরুল কুরআন

মুস্তফা সাযী জুওরাইনী : মানহাজু্য যামাখশারী কি তাফসিরিল কুরআন

মিসর: দারুল মাআরিফ, তা:বি:

শায়খুল ইসলাম আবদুল ওয়াহাব : তাফসিরুল ফাতিহা

রিরাদ: মাকতাবাতুল হারামাইন

১ম সংস্করণ ১৪০৭ হি.

আবদুল্লাহ শুহাতা : তাফসির মুকাতিল বিন সুলাইমান

কাররো: আলহালাবী, ১৯৬৯ খ্রি.

মাওলানা মুহাম্মাদ জুনাগড়ী : কুরআনে কারিম মাআ উর্দু তরজমা ওয়া তাকসির

মদিনা: তা:বি:

মাওলানা আবুল কালাম আযাদ : তরজমানুল কুরআন

লাহোর: তা:বি:

শাহওয়ালি উল্লাহ : কাতহুর রহমান

লাহোর

শাহ আবদুল কাদির দিহলবী : তাফসির মুজিহুল কুরআন

লাহোর: তা:বি:

মাওলানা উবাইদুল্লাহ সিন্ধী : তাফসির আহকামুল মাহমুদ

করাচি: ১৯৯৭ খ্রি.

নির্বাচিত গ্রন্থপঞ্জি 660 আলইকলিল ফিল মুতাশাবিহ ওয়াত তান্যিল ইবনে তাইমিয়া আলইমারাতুশ শারকিয়্যাহ, ১৩২৩ হি. মাওলানা আমীনুল ইসলাম তাফসিরে নুরুল কুরআন ঢাকা: ইসলামিক কাউন্ডেশন বাংলাদেশ শাহ আবদুল আযীয তাকসিরে আযিয়ী লাহোর: তা:বি: মওলানা মীর আবদুস সালাম কুরআন মজীদ ঢাকা: মীর প্রকাশন, ১৯৬৮ মুল্লা জিওয়ান তাফসিরে আহমদী লাহোর: তা:বি: শায়খুল হিন্দ মাওলানা মাহমুদ হাসান : তাফসিরে ফাওয়ায়েদে উসমানী মাওলানা শাকীর আহমদ উসমানী মদিনা মুনাওয়ারা, ১৯৮৯ ইমাম আহমদ রিবা খান বেরেলবী মুহাম্মদ নাঈম উন্দীন মুরাদাবাদী কানবুল ইমান কী তারজামাতিল কুরআন ওয়া খাবাইনুল ইরকান ফি তাফসিরিল কুরআন লাহোর: তা:বি: মাওলানা আশরাফ আলী থানবী বারানুল কুরআন করাচি: তা:বি: প্রফেসর রকী উল্লাহ শিহাব আহকামুল কুরকান শাহোর: ১৯৯৩ তাফসিরে মানসুখুল কুরআন আল্লামা রহমাতুল্লাহ তারিক লাহোর: ১৯৯৫ মাও. সাইয়িাদ আবুল আলা মওদূদী: তারজামায়ে কুরআন মাজীদ লাহোর: ১৯৮৬ আল্লাম সাইয়্যিদ আমীর আলী মালিহাবাদী মাওয়াহিবুর রহমান লাহোর: তা:বি: আলকুরআনুদ হাকিম, সানাই তরজনা, মাআ খাসাইসুল কুরআন মাও. আবুল ওয়াফা সানাউল্লাহ অমৃতসরী মুলতান: তা:বি: মুজামুল মুকাহারাস লি আলফাযিল কুরআনিল কারিম ফুয়াদ আবদুল বাকী মিসর: মাতবাআ দারুল কুতুব, ১৯৪৫ খ্রি. বৈরৃত: মুআসসাসাতুল আলামী, ১৯৯৯ খ্রি. তাফসিরে মাজেদী ইংরেজি কা এক মৃতালাআ ড. আবদুল্লাহ আব্বাস নদবী

মুহাম্মাদ আসাদ: শতবর্বের শ্রুম্বাঞ্জলি

ঢাকা: দি পাইওনিয়ার, ২০০০ খ্রি.

ইস্তাম্মুল: বায়জিদ লাইব্রেরি

তাফসিরে জামী

সম্পাদনা পরিবধ

আবদুর রহমান জামী 🏒

# উলুমুল কুরআন

ইমাম বদরুদ্দিন যারকাশী : আলবুরহান ফি উলুমিল ফুরআন

বৈরত: দারুল কুতুব আলইলমিয়া, ২০০১খ্রি./১৪২২ হি.

মারা আলকাতান : মাবাহিস ফি উলুমিল কুরআন

বৈরৃত: মুআসসাসাতুর রিসালাহ, ১৪২০ হি.

আবদুল আযিম যারকানী : মানাহিলুল কুরআন কি উলুমিল কুরআন

বৈরৃত: দারুল কুতুব আলইলমিয়া, ১৯৮৮ খ্রি/১৪০৯ হি.

খালিদ আবদুর রহমান : আলফুরকান ওয়াল কুরআন

দামিশক: আলহিকমাহ, ১৪১৪ হি.

আহ্মাদ হুসাইন ফারহাত : কি উলুমিল কুরআন

আম্মান: দারু আম্মার, ১৪২১ হি.

ড. সুবহি সালিহ : মাবাহিস ফি উলুমিল কুরআন

বৈরৃত: দারুল ইলম লিলমালাইন, ১৯৯৩ খ্রি.

মুসা ইবরাহিম : উলুমুল কুরআনিল কারিম

আম্মান: দারু আম্মার, ১৪১৬ হি./১৯৯৬ খ্রি.

ড. সালাহ আবদুল ফাতাহ : আততাফসির্ল মাও

দুরী

আম্মান: দারুন নাফায়িস, ১৪১৮ হি.

ড. মুস্তফা মুসলিম : মাবাহিস ফিত তাফসিরিল মাওদুরী

দামিশক: দারুল কলম, ১৪১৮ হি./১৯৯৭ খ্রি.

ড. ফাহাদ রুমী : উসুলুত তাফসির

রিয়াদ: মাকতাবাতৃত তাওবা, ১৪১৬ হি.

ড. কাহাদ রুমী : ই**ত্তেজাহাতৃত তাকসির** 

বৈরৃত: মুআসসাসাতুর রিসালাহ,১৪১৮ হি./১৯৯৭ খ্রি.

ড. কাহাদ রুমী : খাসায়িসুল কুরআন

রিয়াদ: মাকতাবাতুত তাওবা, ১৪২১ হি./২০০০ খ্রি.

ড. ফাহাদ রুমী : মানহাজুল মাদরাসা আলআকলিয়া কিত তাকসিয়

বৈরূত: মুআসসাসাতুর রিসালাহ, ১৪১৪ হি.

খালিদ বিন উসমান সাবত : কাওয়ায়িদুত তাফসির

মিসর: দার ইবনে আফফান, ১৪২১ হি.

|                           | 1-1-4110  | 80                                      |
|---------------------------|-----------|-----------------------------------------|
| আবদুর রহমান নাজদী         | : হাশিয়া | মুকাদামুত তাফসির                        |
|                           | প্রকাশন   | ার নাম মুদ্রিত নেই, ১৯৯০ খ্রি./১৪১০ হি. |
| মুহান্মাদ আলি সাবুনী      | : আততি    | বইয়ান ফি উলুমিল কুরআন                  |
|                           | মকা: অ    | ালামুল কুতুব, তা:ধি:                    |
| সিহাবুদ্দিন আবু শামা      | : আলমুর   | শিদুল ওয়াজ্জিয                         |
|                           | বৈরূত:    | দার সাদির, ১৯৭৫ খ্রি./১৩৯৫ হি.          |
| মুসাইদ সুলাইমান           | : উসুলুত  | তাফসির                                  |
|                           | দামাম     | : দার ইবনুল জাওযী, ১৪২০ হি.             |
| ড. ফাহাদ রুমী             | : দিরাসা  | ত ফি উল্মিল কুরআন                       |
|                           | রিয়াদ:   | মাকতাবাতুত তাওবা, ১৪২১ হি.              |
| জালালুদ্দিন সুয়ুতী       | : আলইড    | চকান ফি উলুমিল কুরআন                    |
|                           | দিল্লি :  | এশাঅতে ইসলাম তা:বি:                     |
| ড. আবদুল্লাহ উসমান        | : ইজমাল   | ল বরান কি মাবাহিসে মিন উলুমিল কুরআন     |
|                           | জামেরা    | কায়িনুস, ১৩৯৮ হি.                      |
| সামসুদ্দিন দাউদী          | : তাবাক   | তুল মুফাসসিরিন                          |
|                           | মাকতাৰ    | াা ওয়াহাবা                             |
| জালালুদ্দিন সুয়ুতী       | : তাবাক   | তুল মুফাসসিরিন                          |
|                           | মাকতাৰ    | য়া ওয়াহাবা                            |
| ইবনে তাইমিয়া             | ः यूकाना  | মা ফি উসুলিত তাফসির                     |
|                           | কুয়েত:   | দারুল কুরআন                             |
| ড. মুস্তকা মুসলিম         | : মানাহি  | জুল মুকাসসিরিন                          |
|                           | ইরাক:     | ওযারাতৃত তাশিম                          |
| শায়খ মুহাম্মাদ বিন সালেহ | : উসুল বি | কত তাকসির                               |
|                           | দার ইব    | নিল কাইয়্যেম                           |
| তাহের বিন আশুর            | : আততা    | হরির ওয়াততানবির                        |
|                           | দারু তি   | উনিশিয়া, ১৯৮৪ খ্রি.                    |
| মুহাম্মাদ আবদুল খালেক     | : দিরাসা  | ত লি উসলিবিল কুরআন                      |
|                           | দারুল হ   | াদিস, ১৩৯২ হি.                          |
| ইবনুল আরাবী               | : আননা    | সিখ ওয়াল মানসুখ                        |
|                           | ওযারাত্   | ল আওকাফ, ১৪০৮ হি.                       |
|                           |           |                                         |

আবুল ফারাজ জাওয়ী : নাওয়াসিখুল কুরআন

মদিনা মুনাওরা, ১৪০৪ হি.

মুহাম্মাদ সাকাগ : লামহাত ফি উলুমিল কুরআন

আলমাকতাবুল ইসলামি, ১৩৯৪ হি.

মালিক গোলাম হায়দার : আহওয়ালুত তাকসির

লাহোর: হক নন্স, তা:বি:

ছ. হুলাইন আববাহাবী : আততাফসির ওয়াল মুকাসসির্ন

পাকিস্তান: এদারাতুল কুরআন, ১৪০৭ হি./১৯৮৭ খ্রি.

তাকী ওসমানী : উলুমুল কুরআন

শাহোর :

প্রফেসর গোলাম আহমাদ হারিরী : তারিখে তাফসির ওয়া মুকাসসিরিদ

দিল্লি: তাজ কোম্পানী

আবু হামিদ গাযালী : জাওয়াহিরুদ কুরআদ

মাখতুতাহ নং ৯৪৮৩, লঙন: বৃটিশ মিউজিয়াম

মাওলানা আমিন আহমদ ইসলাহী : তাদাব্বুরে কুরআন (১-৬ খণ্ড)

ণাহোর :

প্রফেসর মিঞা মনজুর আহমদ : তারিখে তাকসির ওয়া উসুলে তাকসির

লাহোর : ইসলামি কুতুবখানা, তা:বি:

নওয়াব সিদ্দিক হাসান খান : আলইকসির ফি উসুলিত তাফসির

কানপুর : ১২৯১ হি.

রাগিব ইস্পাহানী : মুকান্দামাতৃত তাকসির

আলজামালিয়াহ, ১৩২৯ হি.

মুহাম্মাদ খারবী দিমরাতী : মাবাদিউত তাফসির

আননাইল, ১৩২১ হি.

গোল্ড যিহার : আলমাবাহিবুল ইসলামিয়া ফিত তাফসির

মাতবুআতুল উলুম, ১৯৪৪ খ্রি.

মাওলানা সাইদ আহমাদ : ফাহমে কুরআন

দিল্লি: ৩য় সংস্করণ, ১৯৭৪ খ্রি.

ড. মুস্তকা যারদ : দিরাসাতুল ফিত তাফসির

মিসর : ১৯৭০ খ্রি.

আবদুস সামাদ সারিম : তারিখুত তাফসির

লাহোর : মইনুল ইসলাম

আবদুস সামাদ সারিম : তারিখুল কুরআন

লাহোর : মইনুল ইসলাম

রশিদ আহমাদ জালন্ধরী : ইলমে তাফসির আওর মুফাসসিরিন

লাহোর: মাকতাবাতু ইলমিয়া, ১৯৭১ খ্রি.

নুর মুহাম্মাদ আযমী : তারিখুত তাফসির

অপ্রকাশিত পাণ্ডুলিপি, ১৯৯২ খ্রি. ৯ মার্চ রচিত

মাওলানা হুসাইন আলি : আহসানুত তাকসির

नारशत : ১৪১२ रि.

মাওলানা আবদুল হক জালালাবাদী : তারিখে ইলমে তাফসির

८६६८ : किए

ড. মুহাম্মাদ মিঁয়া সিলিক : উলুমুল কুরআন

ইসলামাবাদ: ইদারায়ে তাহকিকাতে ইসলামী, ১৯৯৭ খ্রি.

৬. আবদুল মুনয়িম আননমর : ইলমুত তাফসির কাইফা নাশাআ ওয়া তাতাওয়ারা হাতা

ইনতিহা ইলা আসরিনাল হাদির মিসর: দারুল কিতাব, ১৯২৫ খ্রি.

ড. আবদুল্লাহ : উলুমুল কুরআন ওয়াত তাকসির

নিসর: ৩য় সংস্করণ, ১৯৬৮ খ্রি.

ইমাম হাসানুল বারা : মুকান্দামাতু ফি ইলমিত ভাকসির

বৈরত: ১৯৮০ খ্রি.

ড. সালিম মুহাইমিন : তারিখুল কুরআনিল কারিম

জেনা: ১৪১৪ হি.

সাইয়েদ সুলাইমান নদবী : আরজুল কুরআন

লাহোর : তা:বি:

প্রফেসর রফিউল্লাহ শিহাব : আহকামুল কুরআন মেঁ তাহরিফ

লাহোর : জুলাই ১৯৯৯

ড. গোলাম জিলানী বারক : দ্যা কুরআন

লাহোর: ১৯৫৮ খ্রি.

ড. হামিদ সাত্তারী : কুরআন মজিদকে উর্দু তারাজিম ওয়া তাফসির কা

তানকীদী মুতালাআ

১৯১৪ পর্যন্ত

সাইয়েদ মারুফ শাহ সিরাজী

সিরাতুল কুরআন

লাহোর : ১৯৯২ খ্রি.

ড. সালিম কিদওয়ারী

: হিন্দুস্তানী মুফাসসিরিন আওর উনফি আরবি তাফসিরে

লাহোর: ইদারায়ে মাআরিফে ইসলামী, ১৯৯৩ খ্রি.

সাইয়েদ মুশতাক আলী রিওয়ানী

কুরআন আলমাবী হাল মুসতাকবিল

দিল্লি: ১৯৮৪ খ্রি.

ড. আহমাদ খান

কুরআনে কারিমকে উর্দু তারাজিম

ইসলামাবাদ: মুকতাদারা কাওমী যবান, ১৯৮৭ খ্রি.

আবদুল মাবুদ আলকাসেম

: কুরআনী মালুমাত

দেওবল : মাকতাবা দানেশ, ১৯৯৭ খ্রি.

কাবী মুহাম্মাদ বাহিদ হুসাইনী

তাজকিরাতুল মুকাসসিরিন

লাহোর: এদারায়ে মাআরিফে ইসলামিয়া, তা:বি:

মাওলানা মুহাম্মাদ আজমল খান

আদাবুল কুরআন

লাহোর : ১৯৮২ খ্রি.

সাইয়েদ শামসুল হক

ভলুমুল কুরআন

লাহোর: আলমাকতাবুল আশরাফিয়া, তা:বি:

হামিদ আলইমাদী

আততাফসির ফি আলফারকু বাইনাত তাফসির ওয়াত

তাবিল মাখতুতাহ

আমিন আলখাওলী

: আততাফসির মাআলিমু হায়াতিহ

দারুল মুআল্লিমিন, ১৯৪৪ খ্রি.

শাহওয়ালি উল্লাহ দেহলবী

আলফাওযুল কাবির ফিত তাফসির

লাহোর : তা:বি:

মুহাম্মাদ বিন আবদুল আযিয

: আলইজমাউ ফিত তাফসির

রিয়াদ : দারুল ওয়াতান, ১৯৯৯ খ্রি./১৪২০ হি.

ইবনে উসাইমিন

: উসুলুত তাফসির

দার ইবনে কাইয়েয়েম

ইবনুল কাইয়্যেম

আততিবইয়ান ফি আকসামিল কুরআন

বৈরত : দারুল মারিফা

মুহাম্মাদ আমিন, আমির শাহ

তাইসিরুত তাহরির

বৈরৃত: দারুল কুতুব আলইলমিয়া

সারিদ হুবী : আলআসাস ফিত তাফসির

দারুস সালাম

নবুবী : আততিবইয়ান ফি আদাবে হামালাতিল কুরআন

দারুল ফিকার

জ. সালাহ আবুল ফাত্তাহ আলখালিদী : আততাফসির ওয়াততাবিল ফিল কুয়আন

আম্মান : দারুল নাফারিস

জ. আবদুস সাভার সাইদ : আলমাদখাল ইলাত তাকসিরিল মাওদুরী

মিসর : দারুততাবাআ ওয়ান নাশরুল ইসলামিয়া

বুরহানুদ্দিন আলবাকায়ী : নাযমুদ দুরার কি তানাসিবিল আই ওয়াস সুরার

দিল্লি: হায়দারাবাদ, তা:বি:

হানিফ গাংগুহী : যাফরুল মুহাসসিলিন

করাচি : দারুল এশাআত তা:বি:

নওয়াব সিদ্দিক হাসান খান ভূপালী: আবজাদুল কুরআন

ভূপাল : সিদ্দিক প্রেস, ১২৯৫ হি.

মুহাম্মাদ আমর ইবনে আবদুল লতিক: আখলাকু আহলিল কুরআন

মকা : দারুল বাব

আবুল হাসান নিশাপুরী : আসবাবুন নুযুল

মিসর : মুআসসাসাহ আলহালাবী, ১৩৮৮ হি.

ভ. খামসাবী : আসমাউল কুরআনিল কারিম ফিল কুরআন

মিসর : দারুত তাহরির, তা:বি:

মুহামাদ আমিন শানকিতী : আদওয়াউল বায়ান কি ই্যাহিল কুরআন বিল কুরআন

কাররো: মাকতাবা ইবনে তাইমিয়া, ১৯৯৫/১৪১৫

ফিরোজাবাদী : বাসাইরু যাবিত তামিয় ফি লাতাইফিল ফিতাবিল আযিয

মিসর: লাজনা এহইয়া, ২য় সংস্করণ ১৪০৬ হি.

আহমদ বিন মুহামাদে আলবারা : ইতহাকু কুদালাউল বাশার

বৈরূত: দারুন নাদওয়া

*কু*রাদ সিজকিন : তারি**খুত তারাকুল আরাবী** 

(অনুবাদ: ড. মাহমুদ হিজাযী) মিসর: আলহাইয়াা আলমিসরিয়াা, ১৯৭৮ খ্রি.

ইবনে হাযাম : জাওয়ামিউস সিরাহ

মিসর : দারুল মাআরিফ

| আদিল নুওয়াইহাদ            | : মুজামুল মুকাসসিরিন                                                                   |
|----------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
|                            | মুআসসাসাহ নুওয়াইহাদ, ১৪০৩ হি.                                                         |
| সালিহ বালিহী               | : আলহুদা ওয়াল বায়ান ফি আসমাইল কুরআন                                                  |
|                            | রিয়াদ : আহলিয়া, ১৩৯৭ হি.                                                             |
| সাইরেদ শরিফ জুরজানী        | : আততারিকাত                                                                            |
|                            | মিসর : মুস্তকা আলবাবী আলহালাবী, ১৩৫৭ হি.                                               |
| হামিদ আল ইমাদী             | : <b>আততাকসিল ফিল কারকে বাইনাত</b> তাকসির ওয়াত তাবিল                                  |
|                            | মাখতৃতাহ, মাকতাবাতুল হারাম আলমাদানী                                                    |
| আবুল ফাতাহ উসমান           | : খাসায়িস                                                                             |
|                            | বৈর্ত : দারুল কিতাব, ১৩৭৬ হি.                                                          |
| ড. মুহাম্মাদ রজব আলবয়ুমী  | : খুতওয়াতৃত তাকসিরুল বায়ানী লিল কুরআনিল কারিম                                        |
|                            | মাজমাউল বুহুসুল ইসলামী, ১৩৯১ হি.                                                       |
| ড. আহ্মাদ জামাল উম্রী      | : দিরাসাত ফিত তাকসিরিল মাওদুরী লিলকাসাসিল কুরআনী                                       |
|                            | মিসর: মাকতাবাতুল খানাজী, ১ম সংক্রণ, ১৪০৬ হি.                                           |
| আবদুর রহমান সাদী           | : আলকাওয়ায়িদুল হিসান লি তাকসিরিল কুরআন                                               |
|                            | মিসর : আনসারুস সুন্নাহ, ১৩৬৬ হি.                                                       |
| ড. কামিল সাকান             | : আলমানহাজুল বায়ানী ফি তাফসিরিল ফুরআনিল কারিম                                         |
|                            | মিসর : মাকতাবাতৃশ আনজুশু, ১ম সংস্করণ, ১৯৮১ খ্রি.                                       |
| ড. আবদুল্লাহ দাররাজ        | : আননাবাউল আযিম                                                                        |
|                            | কুরেত : দারুল কলম, ৪র্থ সংস্করণ, ১৩৯৭ হি.                                              |
| ড. বেকরী শায়খ আমিন        | : আততাবিরুল ফান্নী ফিল কুরআন                                                           |
| ড. যাহির আলমায়ী           | : মানাহিজুল জাদলু ফিল কুরআন                                                            |
| শায়খ আবদুল হাকিম সারুর    | : আসসাফির ফি উস্লিত তাফসির                                                             |
| ড. হুসাইন আয্যাহাবী '      | <ul> <li>আলইন্ডিজাহাতুল মুনহারিকাতু কিততাকসির<br/>রিয়াদ: মুআসসাসাহ আনওয়ার</li> </ul> |
| আলওয়াহিদী 🗸               | : আসবাবু নুযুলিল কুরআন                                                                 |
| ড. হুসাইন আয্যাহাবী        | <ul> <li>আলইসরাইলিয়াত ফিত তাফসির ওয়াল হাদিস</li> <li>দামিশক : দারুল ইমান</li> </ul>  |
| ড. মুহাম্মাদ এনায়েতুল্লাহ | : এমআনুন নাযরি ফি নিযামিল আয়াতি ওয়াস সুরার<br>মাখতুতাহ                               |
| ড. আহমাদ হাসান করহাত       | : আলউমাহ ফি দালালাতিহাল আরাবিয়া ওয়াল কুরআনিয়া                                       |

আম্মান : দারু আম্মার

| মাকী আলকায়সী                           | : | আলইযাহ লি নাসিখিল কুরআন ওয়া মানস্খিহি              |
|-----------------------------------------|---|-----------------------------------------------------|
|                                         |   | জিদ্দাহ : দারুল মানারাহ                             |
| ইবনু কুতাইবা                            | : | তাবিল মুশকিলুল কুরআন                                |
| প্রফেসর সাইয়েদ সাকার সম্পাদনা          |   | আলমাকতাবাতুল আলমিয়া                                |
|                                         |   | তা:বি:                                              |
| জাহিয                                   | : | আলবায়ান ওয়াততাবিন                                 |
|                                         |   | আশশিবকাতৃল বানানিয়া, তা:বি:                        |
| ড. আবদুল মজিদ মুহতাসিব                  | : | ইন্তিজাতৃত তাফসির ফিল আসরির রাহিন                   |
|                                         |   | আম্মান : মাকতাবাতুন নাহদা, ২য় সংস্করণ ১৪০০ হি.     |
| ড. আয়শা আবদুর রহমান                    | : | এজাযুল বায়ানী লিল কুরআন                            |
|                                         |   | মিসর : দার্ল মাআরিফ, ১৯৭১ খ্রি.                     |
| ড. সাইয়েদ জামিলী                       | : | আলইজাযুত তিবী ফিল কুরআন                             |
|                                         |   | মিসর : দার্ত তুরাস আলআরাবী, ১৪০০ হি.                |
| আবদুর রাজ্জাক নওফেল                     | : | আলইজাযুল আদাদী লিল কুরআনিল কারিম                    |
|                                         |   | মাতবুআতুশ শায়াব, ৩য় সংক্রণ, ১৯৭৫ খ্রি.            |
| মুস্তফা সাদিক রাফিয়ী                   | : |                                                     |
|                                         |   | মিসর: মাকতাবাতুল তিজারিয়া, ৮ম সংস্করণ, ১৩৮৯ হি.    |
| ইমাম আবু বকর বাকিল্লানী                 | : | ইজাযুল কুরআন                                        |
|                                         |   | বৈর্ত: দার্ল ফিকার, ১৯৮৬ খ্রি./১৪০৬ হি.             |
| <ul> <li>খাফি মুহাম্মাদ শারক</li> </ul> | : | ইজাযুল কুরআন<br>মিসর : আলমাজলিসুল আলী, ১৩৯০হি.      |
| মাহমুদ কাসিম                            | : |                                                     |
| सार्युरा कार्याच                        |   | বৈর্ত: দার্ল হিজরাহ, ১ম সংকরণ, ১৩৯৭ হি.             |
| হাশিম বাহরানী                           | : | আলবুরহান ফি তাফসিরিল কুরআন                          |
|                                         |   | তেহরান : ১৩৭৫ হি.                                   |
| মাহমুদ আহমাদ মাহদী                      | : | আলবুরহান মিনাল কুরআন                                |
|                                         |   | বৈর্ত : মানসুরাত হামদ, তা:বি:                       |
| আলি বিফায়ী মুহাম্মাদ                   | : | বাশায়িরুর বিদওয়ান ফি তাফসিরিল কুরআন               |
|                                         |   | মুহাম্মদ আলি সাবিহ ও তাঁর উত্তরসূরি কর্তৃক প্রকাশিত |
| আবু সুলাইমান খাতাবী                     | : |                                                     |
|                                         |   | মিসর : দারুল মাআরিফ, তা:বি:                         |

|                             |   | 550                                                |
|-----------------------------|---|----------------------------------------------------|
| আবুল কাসিম খাত্তাবী         | : | আলবায়ান ফি তাফসিরিল কুরআন                         |
|                             |   | বৈর্ত : দার্যযাহরা, ৪র্থ সংক্রণ ১৩৯৫ হি.           |
| সাইয়েদ আহমাদ খলিল          | : | দিরাসাত ফিল কুরআন                                  |
|                             |   | মিসর : দারুশ মাআরিক, ১৯৭২ খ্রি.                    |
|                             |   | দারুন নাহদা, ১৯৬৯ খ্রি.                            |
| মুহাম্মাদ বিন আবদুল আবিব    | : | আতদিরাসাতৃল কুরআনিয়া আলমুআসিরা                    |
|                             |   | রিয়াদ : উচ্চতর ভিগ্রির জন্য গবেষণাপত্র            |
| মুহাম্মাদ কামিল হুসাইন      | : | वाययिकत्न राकिम                                    |
|                             |   | মিসর : আননাহদাতুল মিসরিয়্যা, ১৯৭১ খ্রি.           |
| ড. আদনান                    | : | উলুমুল কুরআন                                       |
|                             |   | বৈর্ত : আলমাকতাবুল ইসলামী, ১৪০১ হি.                |
| ড. মুহামাদ সাদেকী           | : | আলকুরকান ফি তাকসিরিল কুরআন বিল কুরআন ওয়াস সুনাহ   |
|                             |   | বৈর্ত : দার্ত তুরাস, ১৩৯৫ হি.                      |
| আবদুল কাহির আলবাগদাদী       | : | আলফারকু বাইনাল ফিরাক                               |
|                             |   | বৈর্ত: দার্শ আফাক আশজাদিদা, ২য় সংস্করণ ১৯৭৭ খ্রি. |
| ড. আহমাদ খালফুল্লাহ         | : | আলকানুল কাসাসী ফিল কুরআনিল কারিম                   |
|                             |   | মিসর : মাকতাবাতুল আনজুলু, ১৯৭২ খ্রি.               |
| সাইয়েদ মুহামাদ তাবাতাবায়ী | : | আলকুরআন ফিল ইসলাম                                  |
|                             |   | বৈর্ত: দার্য যাহরা, ১ম সংস্করণ ১৩৯৩ হি.            |
| মাহমুদ শুকরী আলুসী          | : | মা দাল্লা আলারহিল কুরআন                            |
|                             |   | বৈর্ত: আলমাকতাবুল ইসলামী, ২য় সংস্করণ ১৩৯১ হি.     |
| সাদেকী বেগ                  | : | মুজিযাতৃল কুরআন আলআদিদাহ                           |
|                             |   | দামিশক : মুআসসাসাহ উলুমুল কুরআন, ১৪০১ হি.          |
| হাসানুশ বারা                | : | মুকান্দিমা ফিত ভাকসির                              |
|                             |   | দার্শ শিহাব, ১৯৭৮                                  |
| আমিন আলখাওলী 🖊              | : | মিন হুদাল কুরআন                                    |
|                             |   | মিসর : ১৯৭৮ খ্রি.                                  |
| সাদিক হুসাইনী               | : | আলমাহদী ফিল কুরআন                                  |
|                             |   | বৈর্ত : দার্স সাদিক, ১ম সংকরণ ১৩৮৯ হি.             |
| মুহাম্মাদ সাদিক হাসান       | : | নাইলুল মারাম মিন তাফসিরে আয়াতিল আহকাম             |
|                             |   |                                                    |

জিদ্দাহ : মাকতাবাতুল মাদানী, ১৩৯৯ হি.

| ড. মাহমুদ হেজাজী                            | : | আলওয়াহদাতুল মাওদুইয়াহ ফিল কুরআনিল কারিম          |
|---------------------------------------------|---|----------------------------------------------------|
|                                             |   | মিসর : দারুল কুতুব আলহাদিসাহ                       |
| মুহাম্মাদ রশিদ রিয়া                        | : | আলওয়াহিউল মুহান্দাদী                              |
|                                             |   | মিসর : মাতবাআতুল মানার, ৩য় সংস্করণ ১৩৫৪ হি.       |
| মুহাম্মাদ বিন সাদ                           | : | অাননাযমূল ফুরআনী ফি সুরাতির রাদ                    |
|                                             |   | আলামুল কুতুব, ১৯৮১ খ্রি.                           |
| বায়ানুল হক নিশাপুরী                        | : | ওয়াদাহাল বুরহান ফি মুশকিলাতিল কুরআন               |
|                                             |   | মিসর : দারুল কলম, তা:বি:                           |
| মোফাখ্খার হুসেইন খান                        | : | পবিত্র কুরআন প্রচায়ের ইতিহাস ও বজাানুবাদের শতবর্ষ |
|                                             |   | ঢাকা : বাংলা একাডেমী, ১৯৯৭ খ্রি.                   |
| ভ. মুহামাদ মুজিবুর রহমান <sup>′</sup>       | : | বাংলা ভাষায় কুরআন চর্চা                           |
|                                             |   | ঢাকা: ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ১৯৮৬ খ্রি.         |
| <ul> <li>মুহাম্মাদ মুজিবুর রহমান</li> </ul> | : | কুরআনের চিরন্তন মুজিযা                             |
|                                             |   | ঢাকা: ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ,                    |
|                                             |   | ৩য় সংস্করণ ১৯৯১ খ্রি.                             |
| ফুরুবুর রহমান                               | : | তাআরুফে কুরআন                                      |
|                                             |   | লাহোর: শাকিস্তান বুক সেন্টার, তা:বি:               |
| ইবনে কাসির দামিশকী                          | : | ফাযায়িলুল কুরআন                                   |
|                                             |   | দার্ল আন্দালুস, তা:বি:                             |
| ইবনুল জাওযী                                 | : | ফুনুনুল আফনান                                      |
|                                             |   | বৈর্ত: ১ম সংস্করণ ১৪০৮ হি.                         |
| আবদুল হামিদ                                 | : | ফি রিহাবিত তাকসির                                  |
|                                             |   | কায়রো: আলমাকতাবাতুল মিছরী আলহাদিস, তা:বি:         |
| মুহাম্মাদ বাহিদ কাওসারী                     | : | মাকালাতুল কাওসারী                                  |
|                                             |   | কায়রো: মাতবাআতুল আনওয়ার, তা:বি:                  |
| মুহাম্মাদ ফরিদ ওয়াজেদী                     | : | মুকাশামাতৃল মাসহাফ                                 |

# আলহাদিস

মুহাম্মাদ ইবনে ইসমাইল

সহিহ বৃখারী (আলজামি আসসহিহ)

ইস্তাম্বল: আলমাকতাবাতুল ইসলামিয়া, ১৯৭৯ খ্রি.

মুসলিম ইবনুল হাজ্জাজ

: সহিহ মুসলিম (আলজামি আসসহিহ)

রিরাদ: এদারাতৃল বুহুসুল ইলমিরা, ১৪০০ হি.

আবু ইসা তিরমিয়ী

আলজামিউস সহিহ (সুনানুত তিরমিবী)

বৈরত: দার এহইরা তুরাস আলআরাবী

আবু দাউদ সুলাইমান

: সুনান আবু দাউদ

কাররো : দারুল কিতাব

আবু আবদুর রহমান নাসাই

: সুনান নাসাই

কায়রো : দারুল কিতাব

আবু আবদুল্লাহ কাৰ্যবিদী

: সুনানে ইবনে মাজা

বৈর্ত : দার্ল ফিকার, ২য় সংস্করণ

আহমদ বিদ হাম্বল

: মুসনাদ ইমাম আহ্মাদ

আল মায়মুনিয়াহ, ১৩১৩ হি.

ইবনে হাজার আসকালানী

ফাতহুল বারী

আলখারারিয়াহ : ১৩১৯ হি.

ইমাম শাওকানী

নাইনুল আওতার

আল উসমানিয়াহ, ১৩৫৭ হি.

ইবনে হাজার আসকালানী

আলইসাবা ফি তামিবিস সাহাবা

আশশার কিয়্যাহ, ১৯০৭ খ্রি.

ইবনে হাজার আসকালানী

: তাহযিবৃত তাহযিব

হিল: ১৩২৫ হি.

জালালুন্দিন সুয়ুতী

: তাদরিবুর রাবী

আলখায়রিয়্যাহ, ১৩০৭ হি.

হাকিম নিশাপুরী

माञातिक उनुमिन शानिन

নিসর : দারুদ কিতাব, ১৯৩৭ খ্রি.

কাস্তাদানী

: ইরশাদুস সারিহ শরহুল বুখারী

আমিরিয়াহ : ১৩২৫ হি.

আবু ওমর ইবনুস সালাহ

: মুকান্দামা ইবনুস সালাহ

হিল: ১৩৫৭ হি.

शिक्य गश्ती : **भियानून ইंजिनान** 

সাআদাহ, ১৩২৫ হি.

ইবনে হাজার আসকাশানী : লিসানুল মিযান

হিন্দ : ১৩৩১ হি.

মহিউদ্দিন আনওয়ারী : শারহু সহিহ মুসলিম

আমিরিয়া : ১৩২৫ হি.

ইবনে তাইমিরা আলহাররাদী : মিনহাজুস সুনাহ

আমিরিয়া, ১৩২৬ হি.

ইবনে হাজার আসকালানী : হাদিউস সারেমী মুকান্দামাহ কাতহুল বারী

मुनितियार : ১৩৪৭ रि.

ইবনে তাইনিয়া হাররানী : কাতওয়া ইবনে তাইমিয়া

কুরাদিস্তান : ১৩২৯ হি.

সফিউন্দিন খাযরাজী : খুলাসা তাহিষিবুল মুকান্দিল

আলখাইরিয়া : ১৩২২ হি.

ইবন নাদিম : আলফিহরিশত

त्रश्मानियाः ১৩৪৭ वि.

ইবনে কৃতাইবা : তাবিল মুখতালাফুল হাদিস

কুরদিস্তান : ১৩২৫ হি.

ইবনে কাথিম : এলামুল মুকিরীন

কুরদিস্তান : ১৩২৫ হি.

ইবনুল আসির : উসদুল গাবাহ

আলওয়াহাবিয়া: ১২৮০ হি.

শামসুদ্দিন সাখাবী : কাতহুল মুগিস

বৈরুত: দারুল কুতুব আলইলমিয়া, ১ম সংকরণ, ১৪০৩ হি.

ড. সুবহি সালেহ : মাবাহিস কি উলুমিল হাদিস

বৈরূত: দারুল ইলম লিলমালাইন, ১৯৮৩ খ্রি.

মুহামাদ আলখতিব : আসসুনুতু কাবলাত তাদবীন

কায়রো: দারুল ফিকার, ২য় সংস্করণ, ১৩৯১ হি.

মুক্তকা আসসাবায়ী : আসসুনাুতু ওয়ামাকানাতুহা ফি তাশরিয়িল ইসলামী

বৈর্ত: আলমাকতাবুল ইসলামী, ২য় সংস্করণ ১৩৯৬ হি.

ইবনে কুলামা : রওযাতুন নাবের ও জান্নাতুল মানাথির

রিয়াদ : আলজাবিরাহ, ১৩৮৯ হি.

আহমাদ আমিন : যুআমাউল ইসলাহ ফিল আসরিল হাদিস

মিসর: মাকতাবাতুন নাহদা, ১৯৭৯ খ্রি.

আমিন আশশায়খ : আল উসলুবুল হাদিস

মাতবাআ সিবরা: ১৯৪০ খ্রি.

ইবনে আসসাবাকী : জামউল জাওয়ামে

আলআযহার: ১৩৩১ হি.

মালিক বিন আনাস : মুয়াতা ইমাম মালেক

বৈরুত: দারুল কুতুব, ১ম সংস্করণ ১৪০৫ হি.

ইবনুল আসির জাবরী : জামিউল উসুল লি আহাদিসির রাসুল

ইমাম নববী : রিরাদুস সালেহীন

লাজনাতুল ইলমিয়া ইশতিশরাকিয়া : আলমুজামুল মুফাহরাস লি আলফাযিল হাদিস

তত্ত্বাবধায়ক : কুয়াদ আ: বাকী

আলকাত্তানী : নাযমূল মুতাআসির ফিল হাদিস সুনানুদ দারিমী

কাররো: দারুল ফিকার, ১৩৯৮ হি.

আবু আবদুল্লাহ শারবানী : ফাযায়িলুস সাহাবা

ইনাম বায়হাকী : আসস্নানুল কুবরা

বৈরৃত : দারুল ফিকার

আবদুল্লাহ ইয়ামানী : সুনান দার কৃতনী

দারুল মাহাসিন: ১৩৮৬ হি.

নাসিরুদ্দিন আলবানী : সহিহ আলজামিউস সাগির

আলমাকতাবুল ইসলামী, ১৪০২ হি.

যাইনুদ্দিন মানাবী : আলফাতহুস সামাবী

দারুল আসিমা: প্রথম সংস্করণ ১৪০৯ হি.

আলহাকিন : মারিকাতু উলুমিল হালিস

বৈরৃত : দারুণ আফাক, ১৪০০ হি.

ইবনু মাজাহ আলকাযবিনী : আসসুনান

দেওবল : কুতুবখানা রশিদিয়া, তা:বি:

মুহাম্মাদ আবু যাহু : আলহাদিস ওয়াল মুহান্দিসুন

বৈরূত : দারুল কিতাব, ১৯৮৪ খ্রি.

আবুল ফজল আসকালানী

: তাফরিবৃত তাহযিব

মদিনা : আলমাকভাবাতুল ইলমিয়া, তা:বি:

মোল্লা আলি কারী

: আলআসরার্ল মারফুয়া ফিল আখবারিল মাওদুআ

বৈর্ত : দার্ল আমানাহ, ১৩৯১ হি.

ইবনে মাজা

: সুণানুল মুস্তকা

বৈরত: দারুল ফিকার, ২য় সংস্করণ

ইবনে মাজা

: जूनानून नातिमी

কাররো: দারুল কিকার, ১৩৯৮ হি.

হাফিব আবি আসিম

: আসস্নাতু

আলমাকতাবাতুল ইসলামী, ১ম সংক্রণ ১৪০০ হি.

মাহিবুল্লাহ শাকুর

: মুসাল্লামুস সুবুত

কায়রো: মুআসসাসাহ হালাবী, ১৩২২ খ্রি.

শামসুদ্দিন যাহাবী

: আলমুজামুস মুখতাস ফিল মুহাদিসিন

তায়েক : মাকতাবাতুস সাদিক, ১ম সংস্করণ ১৪০৮ হি.

আবু বকর আবি শারবা

: আলমুসান্নিফ ফিল আহাদিস ওয়াল আসার

হিন্দ : আদদারুস সালাফিয়া, তা:বি:

শামসুন্দিন বাহাবী

আল মুশতাবাহ ফি আসমায়ির রিবাল

কায়রো : ১৯৬২ খ্রি.

আবু ইয়ালা আলমুসেলী

: মুসনাদু আব্ ইয়ালা

দামিশক: দার্ল মামুন আততুরাস, ১ম সংস্করণ ১৪০৪ হি.

আবু আবদুল্লাহ নিশাপুরী

াল মুসতাদরাক আলাস সহিহাইন

হায়দারাবাদ : ১৩৪১ হি.

### वन्यान्य

ইবনে খাল্লিকান :

ওয়াফিয়াতুল আইয়ান

বৈর্ত: দার্স সাদির তা:বি:

ইমাম গাবালী

: এহইয়া উলুমিদ্দিন

মিসর: মুস্তফা আলবাবী আলহালাবী

১৩৫৮হি./১৯৩৯খ্রি.

হাফিয ইবনে কাসির

: আলবিদায়া ওয়ান নিহায়া

বৈরৃত: মাকতাবাতুল মাআরিফ, ১৯৬৬ খ্রি.

খতিব আলবাগদাদী

: তারিখে বাগদাদ

মদিনা: আলমাকতাবাতুল সালাফিয়া

জালালুদ্দিন সুয়ুতী

: তারিখুল খুলাফা

আনমিনবারিয়া, ১ম সংস্করণ ১৩৫১ হি.

শামসুদ্দিন বাহাবী

: তাযকিরাতুল হুককায

হিন্দ: এদারাতুল মাআরিফ আল উসমানিয়া ,

তয় সংস্করণ ১৩৭৫ হি.

ইবনে হাজার আসকালানী

তাহযিবুত তাহযিব

বৈরৃত: দারুল ফিকার

আহমাদ আমিন

ফাজরুল ইসলাম

বৈর্ত: দার্ল কিতাব ১০ম সংক্রবণ ১৯৬৯ খ্রি.

শামসুদ্দিন যাহাবী

সিয়ারু আলাম আননুবালা

বৈরৃত: মুআসসাসাত্র রিসালাহ, ১৪০২ হি.

হাজী খলিফা

কাশফুয যুনুন আন আসাসিল কুতুব ওয়াল ফুনুন

বৈরূত: দারুল ফিকার, ১৯৮২ খ্রি.

ইয়াকুত আলহামুবী

কিতাবু মুজামিল বুলদান

মিসর: মাকতাবাতুস সাআদাহ, তা:বি:

ইসমাইল পাশা আলবাগদাদী

হাদিয়াতুল আরিফিন ওয়া আসমাউল মুআল্লিফিন ওয়া

আসারুল মুসান্নিফিন

বৈরৃত: দারু এহইয়ায়ি তুরাস আলআরাবী, তা:বি:

| ড. আহমাদ আমিন                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | : | দুহাল ইসলাম                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|----------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   | মিসর: আলমাকতাবাতুল নাহদা আল মিছরিয়া, তা:বি: |
| ড. আবদুল করিম বারদান                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | : | আলওয়াজিয ফি উসুলিল ফিকহ                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   | তেহরান: দারুল ইহসান, ১৯৯৫ খ্রি.              |
| খায়রুদ্দিন আযযিরকিলী                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | : | আলআলাম                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   | বৈরৃত: দারুল ফিকার, তা:বি:                   |
| আবু ইসহাক সিরাজী                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | : | তাবাকাতুল ফুকাহা                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   | বৈরৃত: দারুল কায়িদ, ১৯৮১ খ্রি.              |
| মুহাম্মাদ ইবনে আলি শওকানী                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |   | আলবাদরুত তালী                                |
| 25 07 500                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |   | কাররো: মাতবাআতুস সাআদাহ, ১৩৪৮ হি.            |
| ইবনুল আসাকির                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | : | তারিখুদ দামিশক আলকাবির                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   | বৈরূত: দার এহইয়া তুরাস আলআরাবী, তা:বি:      |
| আহমাদ তাশকুবরা যাদাহ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | : | মিকতাহুস সাআদাহ ওয়া মিসবাহুস সিআদাহ         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   | বৈর্ত: দারুল কুতৃব আলইলমিয়া, ১৯৮৫ খ্রি.     |
| গোলাম সারওয়ার                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | : | খাযানাতৃল আসফিয়া                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   | লাহোর: ১২৮৪ হি.                              |
| মোল্লা আলি কারী                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | : | শারহুল ফিকহিল আখবার                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   | কায়রো: মাতবাআতুত তাকান্দ্স, ১৩৩৩ হি.        |
| মুহাম্মাদ ইবনে সাদ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | : | আততাবাকাতুল কুবরা                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   | লাইডেন: মাতবায়াতু বিরিল, ১৩৩০ হি.           |
| উমর রিযা কাহহালা                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | : | মূজামূল মূজাল্লিফিন                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   | বৈর্ত: মুআসসাসাতুর রিসালাহ, ১৯৯৩ খ্রি.       |
| আবুল মাকারিম আলগুযী                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | : | আলকাওয়াকিবুস সায়িরাহ ফি আয়ানিল মিয়াতিল   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   | আশিরাহ                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   | বৈরৃত: আলমাতবাআতুল মুরসালিন, ১৯৪৯ খ্রি.      |
| আবদুল হাই লাখনাবী                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | : | আলফাওয়াইদুল বাহিয়াহ ফি তারাজিমিল হানফিয়া  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   | করাচি: মাকতাবা খায়র কাসির, তা:বি:           |
| ফকির মুহাম্মাদ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | : | হাদায়িকুল হানাফিয়াহ                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   | লাখনৌ: ১৯৬০ খ্রি.                            |
| লিসানুন্দিন আলখতিব                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | : | আলইহাতা ফি আখবারি গারনাতা                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   | কায়রো: মাকতাবাতুল খানাজী, ১৩৯০ হি.          |
| জামালুদ্দিন আলমিয়ী                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | : | তাহযিবুল কামাল কি আসমায়ির রিজাল             |
| THE PROPERTY AND THE PARTY AND |   | বৈরৃত: দারুল ফিকার, ১৯৯৪ খ্রি.               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |                                              |

836 জামালুদ্দিন কিফতী ইনবাহুর রুয়াত কাররো: মাতবাআতুল মিছরিরা, ১৯৫০ খ্রি. নিহায়াতুস সাউল জামালুদ্দিন আলইছনাবী মিসর: আলামুল কুতুব, তা:বি: হিলইয়াতুল আওলিয়া আবু নাইম আল ইস্পাহানী মিসর: দারুল কলম, ১৩৫১ হি. খায়রুদ্দিন আলুসী জালাউল আইনাইন আলমাদানী প্রেস, ১৯৬১ খ্রি. আননুযুমুয যাহিরাহ ফি আখবারি মিসর ওয়াল ফাহিরাহ ইবনে তাগরী বারদী কায়রো: দারুল কুতুব আলমিছরিরা, ১৩৬১ হি. আবুল কাসিম বিশকাল কিতাবুস সিলাহ কায়রো: দারুল কুতুব আলমিসরিয়াহ, ১৯৬৬ খ্রি. মারাসিদুল ইন্ডিলা আলাল আসমায়ি ওয়াল আসকিনাহ শফিউদ্দিন আলবাগদাদী মিসর: দারু এহইয়ায়িল কুতুব আলআরাবিয়া, ১৯৫৪ খ্রি. তাবাকাতৃশ শাকিয়াহ আলকুবরা আবদুল ওহাব সাবুকী বৈরত: দারুল মারিকাহ, ১৯৮৮ খ্রি. তারিখুত তুরাসিল ইসলামী কুরাদ সিবগীন কুরেত: ১৯৮৩ খ্রি. মুহাম্মদ ইবনে শাকির কুতবী কাওরাতুল ওকাইরাত বৈর্ত: দারুস সাকাফাহ, তা:বি: উजुलुन् मिन আবদুল কাহির বাগদাদী ইস্তাম্বল: মাতবাআতৃত দাউলা ১ম সংস্করণ ১৩৪৬ হি. হাফিব আবি বকর বায়হাকী আলইতিকাদ আলা মাযহাবিস সালক ফয়সালাবাদ: হাদিস এফাভেমী আলবাহরুল মুহিত ফি উসুলিল ফিকহ বদরুদ্দিন যারকাশী

১৪০৬ হি.

তারিখুল উমাম ওয়াল মুলুক মুহাম্মাদ বিন জারির আত্তাবারী

> বৈরত: দারু সুইডেন ২য় সংস্করণ ১৩৮৭ হি.

: তারিখ ওমর ইবনুল খাতাব আবুল ফারাজ ইবনুল জাওযী

দামিশক: দার এহইয়া উলুমিদ্দিন

| ড. মুস্তফা খালিদী       | : আততাবশির ওয়াল ইন্তেমার               |
|-------------------------|-----------------------------------------|
|                         | বৈর্ত: আলমাকতাবাতুল আসরিয়া             |
|                         | ৫ম সংস্করণ ১৯৭৩ খ্রি.                   |
| ড. সুবহি সালিহ          | : দিরাসাত কি ফিকহিল লুগাহ               |
|                         | বৈরৃত: দারুল ইলম লিল মালাইন             |
|                         | ৬ষ্ঠ সংস্করণ ১৯৭৬ খ্রি.                 |
| আবু আবদুল্লাহ বোখারী    | : মাহাসিমূল ইসলাম                       |
|                         | বৈর্ত: দারুল ফিতাব আলআরাবী              |
|                         | ২য় সংস্করণ                             |
| ইবনে হাযাম              | : আলমুহাল্লী                            |
|                         | বৈর্ত: দারুল আফাক আলজাদিদা, তা:বি:      |
| সাইয়েদ কুতৃব           | : মুআলিমু ফিততারিক                      |
|                         | ৩য় সংস্করণ ১৩৮৬ হি.                    |
| শাতিবী                  | : আলমুয়াকিকাত                          |
|                         | বৈর্ত: দারুল মারিফাহ                    |
| ইবনে কুদামা             | : আলমুগনী                               |
|                         | মিসর: মাকতাবাতুল জামহুরিয়া             |
|                         | রিয়াদ: মাকতাবাত্র রিয়াদ আলহাদিসাহ     |
| আবু আমর দানী            | ः जानम्काना                             |
|                         | দামিশক: দারুল ফিকার, ১৪০৩ হি.           |
| যাকারিয়া আলকাজবিনী     | : আসার্ল বিলাদ ওয়া আখবার্ল ইবাদ        |
|                         | দারু বৈর্ত                              |
| শামসুদ্দিন সাখাবী       | : আলইলাঠ বিততাওবিখ                      |
|                         | বৈর্ত: দারুল ফিতাব, তা:বি:              |
| আবু সাইদ সামআনী         | : আনসাব                                 |
|                         | বৈর্ত: দার্ল জিনান, ১ম সংস্করণ ১৪০৮ হি. |
| আবুল ফযল আলইযাহসী       | : তারতিবুল মাদারিক                      |
|                         | বৈর্ত: মাকতাবাতুল হায়াত তা:বি:         |
| আবু আবদুল্লাহ আলকাদায়ী | : আততাকমিলাতু লি কিতাবিস সিলাহ          |
|                         | কায়রো: ১৯৫৫ খ্রি.                      |

| যাকিউদ্দিন মুনবেরী    | : আততাকমিলাতু লি ওয়াফিয়াতুন নাকলাহ                                      |
|-----------------------|---------------------------------------------------------------------------|
|                       | বৈরৃত: মুআসসাসাহ আররিসালাহ, তা:বি:                                        |
| আবু মুহামাদ আন্দালুসী | : জামহারাতু আনসাবিল আরাব                                                  |
|                       | কায়রো: দারুল মাআরিফ, তা:বি:                                              |
| বুরহানুদ্দিন ফারহুন   | : আদদিবাজুল মাযহাব                                                        |
|                       | বৈরৃত: দারু এহইয়া আততুরাসুল আরাবী, তা:বি:                                |
| আবু নাইম ইস্পাহানী    | : যিকরু আখবারু আস্পাহান                                                   |
|                       | লাইভেন : ১৯৩১ খ্রি.                                                       |
| শামসুদ্দিন হুসাইনী    | : যাইলু তাবকাতুল হুককায                                                   |
|                       | (তাবকিরাতুল হুফফায-এর সাথে মুদ্রিত)                                       |
| জালালুদ্দিন সুরুতী    | : যাইনুল তাবকাতুল হুককায                                                  |
|                       | (তাযকিরাতুল হুফফায–এর সাথে মুদ্রিত)                                       |
| ইবনে রজব              | : আয্যাইলু আলা তাবকাতিল হানাবালা                                          |
|                       | দারুল মাআরিফাহ, তা:বি:                                                    |
| আহমাদ তাশকুবরা বাদাহ  | : আশশাকায়িকুন নুমানিয়া                                                  |
|                       | কায়রো: ১৩১০ হি.                                                          |
| আবুল কাসিম খালফ       | : আসসিলাহ ফি তারিখে আয়িমাতুল আন্দালুস                                    |
|                       | মিসর: দারুদ মিসরিয়াহ, ১৯৬৬ খ্রি.                                         |
| আবু জাফর মুসা আকেলী   | : আদদুআফাউল কাবির                                                         |
|                       | বৈর্ত: দার্ল কুতুব আলইলমিয়া<br>১ম সংস্করণ ১৪০৪ হি.                       |
|                       |                                                                           |
| আবু হুসাইন ফাররা      | <ul> <li>তাবকাতৃল হাদাবালাহ</li> <li>দারুল মারিফাহ, তা:বি:</li> </ul>     |
|                       | : তাবকাতুশ শাকিয়াহ                                                       |
| জামালুদ্দিন ইসনাবী    | বাগদাদ: ১৩৯১ হি.                                                          |
| was and was           | : তাবকাতুশ শাকিয়াহ                                                       |
| আবু বকর কাযী শোহবা    | জালামূল কুতুব, ১ম সংস্করণ ১৪০৭ হি.                                        |
| সংক্ৰম উল্লেখ্য       | 0                                                                         |
| আবদুল মালেক উসামী     | <ul> <li>াসমাত্ন নুজ্ম  কায়রো: মাতবাআতুল সালাফিয়াহ, ১৩৭৯ হি.</li> </ul> |
| শামসুদ্দিন জাযরী      | : গারাতুন নিহারা                                                          |
| ાાનગીતાન આત્રશ        | বৈরুত: দারুল কুত্ব আলইলমিয়া, তা:বি:                                      |
|                       | and a will the mind with a second                                         |

| The surface series     |                                                              |
|------------------------|--------------------------------------------------------------|
| ইবনুল আসির জাযরী       | : আললুবাৰ কি তাহযিবিল আনসাৰ                                  |
| 0.0                    | দারু সাদির , তা:বি:                                          |
| শিহাবুদ্দিন হামুবী     | : মুজামুল উদাবা                                              |
|                        | মিসর: মাকতাবা ইসা আলবাবী, তা:বি:                             |
| শিহাবুদ্দিন হামুবী     | : মুজামুল বুলদান                                             |
|                        | দারু সাদির, তা:বি:                                           |
| ওমর রিযা কাহহালা       | : মুজামুল মুয়াল্লিফিন                                       |
|                        | বৈর্ত: দার্ এহইয়া আততুরাসুল আরাবী, তা:বি:                   |
| ইউসুফ সারফিস           | <ul> <li>মুজামুল মাতবুআত আলআরাবিয়া ওয়াল মুয়াবা</li> </ul> |
|                        | কাররো: ১৯২৮ খ্রি.                                            |
| শামসুদ্দিন যাহাবী      | <ul> <li>মারিফাতৃল কুররাউল কিবার</li> </ul>                  |
|                        | বৈর্ত: মুআসসাসাত্র রিসালাহ, ১ম সংকরণ ১৪০৪ হি.                |
| আবুল ফাতাহ শাহরাস্তানী | : আলমিলাল ওয়ান নিহাল                                        |
|                        | বৈর্ত: দার্শ ফিকার, তা:বি:                                   |
| জালালুদ্দিন সুরুতী     | : নাজমুল ইকইয়ান কি আইয়ানিল আইয়ান                          |
|                        | নিউইয়ৰ্ক : ১৯২৭ খ্রি.                                       |
| মুহিউদ্দিন ইদরুস       | : আননুরুস সাফির আন আখবারিল কারনিল আশির                       |
|                        | বৈরূত: দারুল কুতুব, ১ম সংস্করণ ১৪০৫ হি.                      |
| আবুল আব্বাস তাকরুরী    | : নাইলুল ইবতিহাজ বি তাতরিযিয় দিবাজ                          |
|                        | বৈর্ত: দারুল কুতুব আলইলমিয়া, তা:বি:                         |
| সালাহউদ্দিন আসসাফাদী   | : ञान ওয়ाकि विन ওয়ाकिয়াত                                  |
|                        | ফ্রান্স: দারুন নাশর, তা:বি:                                  |
| শিহাবুদ্দিন দিমইয়াতী  | : আলমুসতাফাদ মিন যাইলি তারিখে বাগদাদ                         |
|                        | বৈরূত: দারুল কুতুব আলইলমিয়া, তা:বি:                         |
| ছাফিউন্দিন আনহানাবলী   | : মারাসিদুল ইতেলা আলআসমাইল আমকিনা ওয়াল বুকা                 |
|                        | কায়রো : ১৯৭৪ খ্রি.                                          |
| আফিফুদ্দিন আলইয়াফী    | : মিরাতুল জিনান ওয়া ইবরাতুল ইরাক্যান                        |
|                        | হারদারাবাদ : ১৩৩৮ হি.                                        |
| শামসুন্দিন যাহাবী      | : আলমুখতাসারুল মুহতাজ ইলাইহি মিন যাইলি ইবনুদ দুবইয়াসী       |
| 4                      | বৈর্ত: দারুল কুতুব আলইলমিয়া, ১ম সংস্করণ ১৪০৫ হি.            |
|                        |                                                              |

তাকিউদ্দিন আলমালেকী লাহবুল আলহায বিযাইলি তাবকাতুল হুকফায (তাবকিরাতুল হুফুব-এর সাথে মুদ্রিত) নাবমুন্দিন গাবালী আলকাওয়াকিস সায়িরাহ ফি আইরানিল মিয়াতিল আশিরাহ আবুল আব্বাস আহমাদ বিন আহমাদ: উনওয়ানুদ দিরায়াহ বৈরুত: লাজনাতুত তালিফ, ১৯৬৯ খ্রি. : আল ইকদুল মান্যুম আলি বিন বালী মিসর : ১৩১০ হি. তারিখে আদবিয়ানে মুসলমানে পাক ও হিল আবদুল কাইয়ুম পাজাব ইউনিভার্সিটি, ১৯৭২ দার্ল উলুম দেওবন্দ কারী মুহাম্মদ তায়্যিব দিল্লী: দারুল কুতুব, ১৯৬৫ মাওলানা আশরাফ আলি থানবী আওর তাহরিকে আযাদী প্রফেসর আহমদ সাইদ লাহোর: ফিরোয এভ সন্স, ১৯৭৫ : নুবহাতুল খাওয়াতির হাকিম আবদুল হক হায়দারাবাদ : ১৯৭০ : আহসানুস সাওয়ানিহ মুন্সী আবদুর রহমান লাহোর: কিতাব মনবিল, ১৯৭৪ সফরনামা এ আসীর এ মাল্টা মাওলানা হুসাইন আহমদ মাদানী বিজনৌর: মাদানী দারুত্ তালিক, ১৯৭০ আসীরানে মাল্টা মাওলানা সায়্যেদ মুহাম্মদ মিয়া দিল্লী: আলজমইয়ত বুক ভিপো, ১৯৭৬ বীস বড়ে মুসলমান আবদুর রশিদ আরশাদ দেওবল: মাকতাবা কাসিমিয়া, ১৯৭০ মাওলানা মওলূদী আব্বাস আলী খান ঢাকা: ১৯৮০, ২য় সংস্করণ : আদবিয়াতে মওদূদী খুরশিদ আহমদ দিল্লী: ১৯৮০

মাওলানা মওদূদী আওর ফিকর-ই-ইনফিলাব মাতিন তারিক

তাবইন কিযবুল মুকতারী

দামিশক: ১৯২৮

রফিক আহমদ রফিক : ইরশাদুত তালিবীন

চট্টগ্রাম: ১৩৯৯

মাওলানা মুহাম্মদ আবদুল কাইউম : আররাবী লি মাতালিবিল বার্যাবী

চট্যাম: তা:বি:

আবুল কালাম আযাদ : মেরা আকিদা

মাকতাবা জামিআ, ১৯৫৯ খ্রি.

ড. ফজলুর রহমান : আলইসলাম

শাকিস্তান

আবু তামাম : দিওয়ানুল হামাসাহ

মিসর: বুলাক প্রেস, ১২৮৬

কারুক মাহমুদ : ইতিহাসের অন্তরালে

ঢাকা : ওয়েসিস বুক ১৯৮৯

ড. তাহসীন ফাররাকী : আবদুল মাজিদ দরিয়াবাদী: আহওয়াল ওয়া আসার

লাহোর: ইদারায়ে সাকাফাতে ইসলামিয়া, ১৯৯৩

ড. মুহামাদ ইসহাক : ইলম হাদিস মেঁ বেরবে আবিম পাক ওয়া হিন্দ কা

হিসসা মারকাষী মাকতাবা ইসলামী

নিল্লী : ১৯৮৩

আশিক কায়রানবী : ইমাম রাযী

ফিরোয সন্স লি.লাহোর: ১৯৬৯

মাওলানা আবদুস সালাম নদবী : ইমাম রাযী

লাহোর: ইদারায়ে ইসলামিয়াত, ১৯৮৮

মাওলানা মুহামাদ হানিফ নদবী : মাসআলায়ে ইজতিহাদ

লাহোর: ইদারায়ে সাকাফাতে ইসলামিয়া, ১৯৯৪

মাওলানা মুহাম্মদ সর্ফরায খান : তানকীদে মতীন বর তাফসির নাঈমুন্দিন

লাহোর: মাকতাবা সফদরিয়া, তা:বি:

৯. মাহমুদুল হাসান আরিফ : তায়কিরাতু কায়ী মুহামদ সানাউল্লাহ পানিপথী

লাহোর : ১৯৯৫

মুহাম্মাদ সোলায়মান আলী সরকার : ইবনুল আরাবী ও জালাল উদ্দিন রুমী

ঢাকা : বাংলা একাডেমী, জুন ১৯৮৪

মুহাম্মদ ইসমাইল পানিপথী সম্পা. : মাকালাতে স্যার সৈরদ (তাফসিরী মা্যামিন)

লাহোর: মাজলিসে তারাক্কিয়ে আদব, ১৯৬১

মাওলানা উবায়দুল্লাহ সিন্ধী : শাহ ওয়ালিউল্লাহ আওর উনকী সিয়াসি তাহরীক

লাহোর: তা:বি:

মাওলানা উবায়দুল্লাহ সিন্ধী : শাহ ওয়ালি উল্লাহ আওর উনকে ফালসাফা

লাহোর: ১৯৯৮

সাইয়্যিদ আবুল হাসান আলি নদবী : কারাওয়ানে ইমান ওয়া আযিমাত

করাচি: তা:বি:

আবদুল মানুান তালিব : ইমাম ইবনে তাইমিয়ার সংগ্রামী জীবন

।কা : ১৯৮৭

গোলাম রসুল মেহের : সারগুযাশতে মুজাহিদীন

লাহোর: তা:বি:

সাইর্য়িদ মানাবির আহসান : সাওয়ানেহে কাসিমী

লাহোর: তা:বি:

মাওলানা মুহান্দদ তকী আমিনী : ইজতিহাদ

করাচি: তা:বি:

সাইয়্যিদ আবুল হাসান আলি নদবী: যব ইমান কি বাহার আয়ী

লাখনৌ: ১৯৯৪

মাওলানা বশির আহমদ হুসাইনী : ইসলাম আওর ইসাইয়্যাত

লাহোর: তা:বি:

ইবনে হাবাম : আল ফছল

আল আদাবিয়া: ১৩২০ হি.

মুহাম্মদ ইবন মালিক আল ইয়ামানী: কাশফ আসবাব আল বাতেনিয়াহ

আল আনওয়ার: ১৩৫৭ হি.

আবু হামিদ আলগাযালী : নাসায়েহ আল বাতেনিয়াহ

লভদ: ১৯১৬ খ্রি.

আবদুর রাজ্জাক হাসানী : তাআরিক আলশিয়া

আলইরফান: ১৩৫২ হি.

মুসা জারুল্লাহ : আলওশিয়াত ফি নাকদি আকাইদ আলশিয়া

আলশারক: ১৩৫৫ হি.

বাহাউল্লাহ : কিতাব বাহাউল্লাহ

সাআদাহ : ১৯২০ খ্রি.

আবু ফাযায়েল ইরানী রাসায়েল আবি আলফায়ায়েল সাআদাহ : ১৯২০ খ্রি. মির্যা মুহাম্মদ মেহদী খান মিফতাহুল বাবুল আনওয়ার আলমানার, ১৩২১ হি. খুতবাত ওয়া মুহদিসাত আবদুল বাহাউ আব্বাস নাআদাহ: ১৯২০ খ্রি. ইংরেজি থেকে আরবি অনুবাদ আলমাবাদি উল বাহাই রাজামাসিস : ১৯২১ খ্রি. আবু কাফারিল ইরানী আলহাজ্ঞাজ আলবাহাই সাআদাহ : ১৯২০ খ্রি. : মুহাযিরাতুল বাহাই আবদুল আবিব নাসাহী আলসালাফিয়াহ: ১৩৫২ হি. আল ফতুহাত আলমাককিয়াহ ইবন আরাবী দারুল কুতুব আলআরাবিয়্যাহ : ১৩২৯ হি. আল কুসুস আল যামান ইবন আরাবী ১৩০৪ হি. রাসায়িল ইখওয়ান আলসাফা ইখওয়ান আলসাফা আলআদাব: ১৩০৬ হি. : কুসুস আলহিকাম আল ফারাবী সাআদাহ: ১৯০৭ খ্রি. রাসায়েল ইবন সীনা আবু আলি ইবন সীনা হিন্দ: ১৯০৮ খ্রি. আবু আলি ইবন সীনা জামি আলবাদায়ি সাআদাহ : ১৯১৭ খ্রি. তারিখ আল ফালসাফা ড. মাদকুর ইউসুফ করম বখবত আততালিক ওয়াততরজমা সিবল \$\$80 €.

Maulana Abdul Majid Dariyabadi : Tafsir-ul-Quran

Islamabad : Islamic Book Foundation

Maulabi Mohammad Ali : The Holy Quran

Lahore: Ahmadiyya

Anjuman-l-Ishat-i- Islamia, 1920.

Syed Amir Ali The Spirit of Islam Delhi: Prof G.N. Jalbin Teaching of Sahah waliullah of Delhi Lahore: 1967 Dr. M. A. Z. Ahmed The contribution on Indo-Pak to Arabic literature Lahore: 1964 S. M. Ikram Sahah Waliullah in a history of the freedom movemen Karachi: 1957. The Indian Muslims M. Mujib London: 1966. T I Jutso Rtico-Relegious concepts in the Quran Macgil: 1967. Water Wallbank T A Short History of India and Pakistan New York: 1963 A. Short History of Pakistan, Vol. IV, I. H. Qureishi Karachi: 1967. খুতবাতে আহমদিয়া স্যার সৈয়দ আহমদ খা লাহোর: তা:বি: : সিয়ারে মুতাখখিরিন গোলাম হোসেন তাবাতাবায়ী (এম. আবদুল কাদের অনুদিত) ঢাকা : ১৯৬৯ শাহ আবদুল আযিয : বুস্তানুল মুহান্দিসীন করাচি : ১৩৩৪ হি. জামাল উল কুরাইশী : সুররাহ কলকাতা: ১২৪৫ হি. : মুনতাখাবুত তাওয়ারিখ আবদুল কাদির বাদায়ুনী কলকাতা: ১৯৫৮ ইয়ালাতুল খিফা আন খিলাফাতিল খুলাফা শাহ আবদুল আযীয় দিহলবী খালিক আহমদ নিবামী : হায়াতে আবদুল হক লাহোর : তা:বি: : আশরাফ আল সাওয়ানিহ আযিয় আলহাসান

নওল কিশোর: লাখনৌ: ১ম সংকরণ ১৯৩৫ খ্রি./১৩০৪হি.

নির্বাচিত গ্রন্থপঞ্জি 820 ইসলামি উলুম ওয়া ফুনুন হিলুস্তান মেঁ সাইয়্যিদ আবদুল হাই আযমগড়: লাখনৌ, ১ম সংস্করণ, ১৯৭০ খ্রি. (আবুল ইরফান নদবী অনূদিত) মাওলানা আবুল কালাম আযাদ তাযকিরা লাহোর : ১ম সংস্করণ, ১৯৮৩ খ্রি. তরজমা কা ফন আওর রিওয়াত ড. কমর রইস দিল্লী: ১৯৭৬ খ্রি. মুহাম্মদ সালিম কাসেমী ও অন্যান্য : জায়েযায়ে তারাজিমে কুরআনী দেওবল : ১৯৬৮ খ্রি. আবদুর রাজ্জাক মালীহাবাদী যিকরি আযাদ কলকাতা : ১৯৬০ খ্রি. হুজাতুল্লাহিল বালিগা শাহ ওয়ালি উল্লাহ দিহলবী লাহোর : ১৯৬৮ খ্রি. রন্দে ফিতনায়ে মওদুদিরাত ড. সাইয়্যিদ আনোয়ার আলী দিল্লী: ১৯৮০ সাওয়ানিহে কাসিমী সাইয়ািদ মানাযির আহসান গিলানী : দেওবল : ১৯৭৫ খ্রি. শাহ আবদুল কাদির কী কুরআন কাহমী মুহাম্দ ফারুক খান দিল্লী: ১৯৭৯ খ্রি. গুবারে খাতির মাওলানা আবুল কালাম আবাদ দিল্লী: ১৯৭৬ খ্রি. মাওলানা আবুল কালাম আযাদ ফিকর ওয়াকন ড. মালিক যাদা মন্যুর আহমদ লাখনৌ : ১ম সংস্করণ ১৯৬৯ হিন্দুস্তান মেঁ ওহাবী আন্দোলন ড. কিয়াম উদ্দীন আহমদ করাচি: নাফিস একাডেমী, ১৯৭৬ খ্রি. হিলুস্তানী মুফাসসিরিন আওর উনকী আরবি তাফসিরেঁ দ. সালিম কিদওয়ায়ী দিল্লি: ১ম সংস্করণ ১৯৭৩ খ্রি. वारम्म जानिन्न जानिन कुतानिन कारिम মুহামাদ সহিহ দারুন সাকাফাত আল আম্মাহ, ১৯৬৬ খ্রি. আসসাকাকাতু ওয়াল ইসলামিয়াতু ড. আবদুল করিম উসমানী

বৈরত: ১৯৭৬ খ্রি.

স্যার সৈরদ আহমদ খাঁর ধর্মীয় ও সামাজিক চিন্তাধারা মুহাম্দ আবদুল্লাহ

ঢাকা: ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ, ১৯৮২ খ্রি.

ইশরায়ে আয়াতে কুরআনিয়া প্রফেসর মিঞা মনজুর আহমদ

দিল্লি: কুতুবখানা আজিজিয়া, তা:বি:

|                                |   | 1111100 4 1 1101                             |
|--------------------------------|---|----------------------------------------------|
| ড. মুহাম্দ আবদুর রহীম          | : | আতভাকসির আন নববী খাসায়েসুহু ওয়া মাসাদিরুহু |
|                                |   | মিসর : মাকতাবাতু্য যোহরা, তা:বি:             |
| আবদুল হালিম                    | : | মুসলিম দৰ্শন: চেতনা ও প্ৰবাহ                 |
|                                |   | ঢাকা: বাংলা একাডেমী, ১৯৯৮                    |
| সরদার ফজলুল করিম               | : | দৰ্শনকোষ                                     |
|                                |   | ঢাকা: বাংলা একাডেমী, ১৯৭৩                    |
| হাসান ইবন মুহামাদ দামগান       | : | কামুসুল কুরআন আও ইসলাহ বেওজুহ ওয়ান          |
|                                |   | নাযায়ের ফিল কুরআনিল কারিম                   |
|                                |   | আমিরিয়াহ, ১৩২৭ হি.                          |
| ইবন মান্যুর                    | : | আলকিতাবুল মুকাদিস                            |
|                                |   | আমেরিকা: ১৯৩০ খ্রি.                          |
| ইবন আবি আলহাদীদ                | : | শরহু নাহজুল বালাগাহ                          |
|                                |   | দারুল কিতাব আল আরাবিয়াহ, ১৩২৯ হি.           |
| আলজাহিয                        | : | আলহাইওয়ান                                   |
|                                |   | সাআদাহ : ১৩২৫ হি.                            |
| যোহাল ইসলাম                    | : | বিজনাতু আত তালিক ওয়াত তরজমা                 |
|                                |   | ১৯৩৫ খ্রি.                                   |
| আহমদ আমিন                      | : | বিজনাতৃততালিক ওয়াত তরজমা                    |
|                                |   | ১৯৩৩ খ্রি.                                   |
| উসমান আমিন                     | : | गुरामन वायनुरू                               |
|                                |   | ইসা হালাবী: ১৯৪৪ খ্রি.                       |
| সাইয়্যিদ আবদুল হাই            | : | 2-0-0-0-                                     |
|                                |   | দামিশক: ১৩৪১ হি.                             |
| কাবী মুহাম্মদ সুলায়মান সালমান |   |                                              |
| रन्या बूदा बन जूनाववान नानवान  |   | লাহোর : ১৯২৯ খ্রি.                           |
| মুহাম্মদ রহীম বখশ দিহলবী       |   | 9                                            |
| 761411 2614 44 1116141         |   | দিল্লী: তা:বি:                               |
| মুহাম্মদ মিয়া মুরাদাবাদী      | : | 5 0                                          |
| Market and an about            |   | দিল্লী: তা:বি:                               |
| শায়খ মুহাম্দ ইকরাম            | : | আবে কাওসার                                   |
|                                |   | লাহোর : তা:বি:                               |
|                                |   |                                              |

শায়খ মুহাম্মদ ইকরাম : রোবে কাওসার

পাথের

মাওলানা আশরাফ আলি থানবী

আকলিয়াত পদলী

হুমায়ুন আবদুল হাই

মুসলিম সংস্কার ও সাধক

ঢাকা: বাংলা একাডেমী, ১৯৭৬

হারুশুর রশিদ

: রাজনীতিকোব

ঢাকা: মাওলানা ব্রাদার্স, ১৯৯৯

ইমরান হোসেন

বাজাালী মুসলিম বুন্ধিজীবী: চিন্তা ও কর্ম

ঢাকা: বাংলা একাডেমী, ১৯৯৩

সায়্যিদ আতহার আব্বাস রিযবী

শাহ ওয়ালীউল্লাহ ও সমকালীন রাজনীতি

(এম রুহুল আমিন অদূদিত)

ঢাকা: ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ, ১৯৮৮

মোহাম্দ আবদুল মান্নান

আমাদের জাতিসন্তার বিকাশধারা

ঢাকা: দারুস সালাম পাবলিকেশন্স, ১৯৯৮

ড. আবু সাঈদ নুবুদ্দিন

তারিখে আদবিয়াতে উর্দু

লাহোর: উর্দু একাডেমী, ১৯৯৯

আল্লামা শিবলী নুমানী

ইসলামী দর্শন

(মুহাম্দ আবদুল্লাহ অনূদিত)

ঢাকা: ইসলামিক কাউভেশন বাংলাদেশ, ১৯৮১

Prof Dr. Bashir Ahmed Siddiqi:

Modern Trends in Tafsir Literature-Miracles Lahore: University of the Panjab: 1988.

Syed Aley Rasol

Nazm-E-Ilahi

Mombai : Bajme-Barakat-e- Ilahi Mostafa

মুহাম্মদ ইনামুল হক

ভারতের মুসলমান ও স্বাধীনতা আন্দোলন

ঢাকা: বাংলা একাডেমী, ১৯৯৫

নুসা আনসারী

মধ্যযুগের মুসলিম সভ্যতা ও সংস্কৃতি

ঢাকা: বাংলা একাডেমী, ১৯৯৯

ইব্রাহিম খাঁ ও আহছানউল্লাহ

ইসলাম সোপান

ঢাকা: বাংলা একাডেমী, ১৯৯৫ খ্রি.

নুরুল ইসলাম পাটোয়ারী

পাকাত্য সভ্যতায় ইসলাম

ঢাকা: ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, ২০০০খ্রি.

মাওলানা আবদুল করীম পারেখ

: কওমে ইয়াহুদ আওর হাম

আবদুল ওয়াহাব গাযালী

করাচি: তা:বি:

হাবিবুর রহমান কাররাওয়ানী অনুদিত : আহওয়ালুস সাদিকীন

মুলতান: ১ম সং, ১৩৩৯, ২য় সংকরণ ১৩৮৬

মাওলানা আলতাফ হুসাইন হালী : হায়াতে জাভীদ

লাহোর: ১৯৮৬

Shah Abdul Hannan : Usul Al Fiqh

Dhaka: BIIT

Written by a Board of Researchers : Scientific Indications in Holy Qur'an

Dhaka: Islamic Foudation Bangladesh, 1995

মোল্লাজিউন : নুর্ল আনওয়ার

ঢাকা: তা:বি:

সাইয়েদ সোলায়মান নদবী : খুতবাতে মাদরাজ

সাহারানপুর, দেওবল, ১৯৯৬

আল্লামা রাগিব আততবাখ : তারিখে আফকার ওয়া উলুমে ইসলামী

লাহোর, ১৯৯৮

আবদুল কাৰী দসন্বী : হায়াতে আবুল কালাম আযাদ

দিল্লী: ২০০০

ভ. আনোয়ার মাহমুদ খালিদ : উর্দু নসর মেঁ সিরাতে রাসুল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া

বাল্লাশ

লাহোর: ১৯৮৯

মাও, সাইরিদ আবুল হাসান আলী নদবী : ইসলামী দুনির। পর মুসলমানকে উরুজ ওয়া যাওয়াল

কা আসর

লাখনৌ : ১৯৭৪

মাও. সাইয়িদ হুসাইন আহমদ মাদানী: নকশে হায়াত

করাচি: তা:বি:

এস. এম. ইমামউদ্দিন : মুসলিম স্পেনের রাজনৈতিক ইতিহাস

ঢাকা: খান ব্রাদার্স এন্ড কোম্পানি

২য় সংস্করণ ২০০১ খ্রি.

৬. এম. এম রহমান : ব্যক্তি ও সমাজ জীবনে মসজিদের ভূমিকা

ঢাকা: ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ

মুহাম্মদ বাকের মৌসুমী : রওযাতুল জান্নাত

পারস্য: ১৩০৭ হি.

জালালুদ্দিন সুয়ুতী : বুগইয়াত আল ওয়াতু কি তাবাকাভুন নুহাত

সাআদাহ: ১৩২৬ হি.

আলসাবকী আলবার বারমী : তাযকিরাতু তারিখু তা-রিউল ইসলামী

দাদমী আল মামলুক, ১৯৩৬ খ্রি.

### নির্বাচিত গ্রন্থ নজি

অলী হাসান আবদুল ফাদের : ন্যরাতৃন আমাতৃন ফি তারিখ আততাশরি আল

ইসলামি

আলউলুম : ১৯৪২ খ্রি.

মুহাম্মদ আবু ওবিরাহ : তারিখ আলজদল

আল উলুম : ১৯৩৪ খ্রি.

আবু মনসুর বাগদাদী : আলফারকু বারনাল ফারকি

আলমাআরিক : ১৩২৮ হি.

আবুল মুজাফফর ইসফিরায়িনী : আততাবসির ফিদ দীন

আল আনওয়ার : ১৯৪০ খ্রি.

সায়্যিদ শরীফ : শরহুআল মাওয়াকীফ

সাআদাহ : ১৯০৭ খ্রি.

ইবন আসাকীর : তাবার্য়িন কিয়ব আল মুফতারী

দামিশক : ১৩৪৭ হি.

আবু আবদুল্লাহ আলইয়ানেনী : ইয়াসার আল হাক আলাল খালক

আলআদাব : ১৩১৮ হি.

সাআদ উদ্দিন তাকতাযানী : শরহু আকাইদিন নাসাকি

মুস্তফা হালাবী : ১৩২১ হি.

গোলাম রসুল মেহের : হ্যরত সৈয়দ আহ্মদ শহীদ

(অনু: আবদুল জলিল ও মতিউর রহমান নুরী) ঢাকা : ১৯৮১

আবু মহামেদ হাবিবুল্লাহ : সমাজ সংস্কৃতি ও ইতিহাস

ঢাকা: ১৯৭৪

ভরিউ হান্টার : দি ইভিয়ান মুসলিমস

আবনুল মওনুদ অনুদিত ঢাকা : খোশরোজ কিতাব মহল, ১৯৭৪

Mainud-Din Ahmed Khan: A History of the Fraidi Movement in Bengal

(1881 - 1909)

S. M. Ikram : Modern Muslim India and the Birth of Pakistan

Lahore: 1965

### নিৰ্বাচিত ক্ৰম্থপঞ্জি

Marmaduke Pickthal The Meaning of glorious Quran ড. আবদুল হক কাসাসুল কুতুব (উর্দু) করাচি: আঞ্জুমানে তারাককীয়ে উর্দু, ১৯৬১ খাযা আযিযুল হাসান : আশরাকুস সাওয়ানিহ লাহোর: সানাউল্লাহ খান এন্ড সন্স, ১৯৬০ খ্রি. বাংলাদেশের খ্যাতনামা আরবীবিদ মুহাম্দ আবদুল্লাহ ঢাকা : ইসলামিক কাউন্ডেশন বাংলাদেশ, ১৯৮০ বাকীয়াতে তরজমানুল কুরআন গোলাম রসুল মেহের লাহোর: তা:বি: মাওলনা আবুল কালাম আযাদ কিকর ওয়া কান দিল্লী: তা:বি: মুহান্মদ আকবর শাহ সাহেব বুখারী : আকাবেরে উলামারে দেওবন্দ লাহোর: ইদারায়ে ইসলামিয়াত, তা:বি: আরবি আদবিয়াত মে্ঁ পাক ওয়া হিন্দ কা হিস্সাহ ড. যোবায়েদ আহমদ লাহোর: ইদারায়ে সাকাফাতে ইসলামিয়া, ১৯৮৭ খ্রি. (শহিদ হুসাইন রাজ্জাকী অনুদিত) খালিক আনজুম সম্পাদিত : মাওলানা আবুল কালাম আযাদ করাচি: আলমুসলিম পাবলিশার্স, ১৯৮৮ খ্রি. মাওলানা রাগিব রহমানী অনুদিত : युकानिया করাচি: নাফিস একাডেমী

সেপ্টেম্বর ১৯৮৬ খ্রি.

মাওলানা উবায়দুল্লাহ সিন্ধী : শুউর ওয়া আগাহী

লাহোর : মাক্কী দারুল কুতুব, ১৯৯৪

এ.এম.এম সিরাজুল ইসলাম : ইমাম আযম আবু হানিকা [র]

ঢাকা: ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ

## অভিধান

ইবনে মানবুর

: লিসানুল আরব

বৈরুত: দার এহইয়ায়িত তুরাস আলআরাবী

১ম সংস্করণ ১৯৯৫ খ্রি.১৪১৬ হি.

আবদুল জলিল রহিম

: লুগাতুল কুরআন

আম্মান: মাকতাবাতুর রিসালাহ, ১ম সংস্করণ ১৪০১ হি.

ইসমাইল জাওহারী

আসসিহাহ তাজুল লুগাহ ওয়া সিহাহুল আরাবিয়া

বৈরত: দারুল ইলম লিল মালাইন, ১ম প্রকাশ (কায়রো)

১৯৫৬ খ্রি./১৩৭৬ হি.

আবুল ফারাজ মুহাম্দ মুরতাঘা যুবাইদী

: তাজুল আরুস

মিসর: দারু এহইয়ায়িত তুরাস আলআরাবী, ১৩০৬ হি.

ইবরাহিম মাদকুর ও অন্যান্য

: আলমুজামুল ওয়াসিত

দেওবন্দ: আলমাকতাবাতুল হুসাইনিয়া, তা:বি:

আল ফিরোজাবাদী

: আলকামুসুল মুহিত

কায়রো: মুআসসাসুল হালাবী, তা:বি:

মাজমাউললুগা আলআরাবিয়া

: আলমুজামুল ওয়াসিত

ইমাম আব্দুল কাদির রাবী

মুখতারুস সিহাহ

বৈরত: দারুল কিতাব, ১ম সংকরণ ১৯৬৭ হি.

আহম্মাদ বিন মুহাম্মাদ

আলমিসবাহুল মুনির

বৈরত, দারুল কুতুব, ১৪০৫ হি.

আবুল হাসান আহমাদ বিন কারিস

মুজামু মাকারিসুল লুগাহ

মুস্তাফা আলবাবী আলহালাবী, ১৩৮৯ হি.

লুইস মালুফ

: আলমুনজিদ ফিল লুগাহ

বৈরূত: আলকাসুলিকিরাহ, ১৯তম সংস্করণ

নাজনাউল লুগাহ আলআরাবিয়া

: আলমুজামুল ওয়াজিব

১০ম সংস্করণ ১৪১০ হি. / ১৯৯০ খ্রি.

Hans Wehr

A Dictionary of Modern written Arabic.

J. G. Hava S. J.

Al Faraid al-durriyya

(Arabic - English)

Dr. Rohi

: Al munjid

(Arabic - English)

Bangla Academy Dhaka

English - Bengali Dictionary

Sahitya Samsud : English - Bengali Dictionary

Calcutta

সূভাব ভট্টাচার্য : বাংলা লেখক ও সম্পাদকের অভিধান

আনন্দ পাবলিশার্স (প্রাঃ) লিঃ

কলকাতা ২য় সংস্করণ, মার্চ ১৯৯৭

নিরেন্দ্রনাথ চক্রবর্তী সম্পাদিত : বাংলা : কী লিখবেন কেন লিখবেন

আনন্দ পাবলিশার্স (প্রাঃ) লিঃ

কলকাতা ২য় সংস্করণ আগস্ট ১৯৯৬

সাদী আবু হাবিব : আল কামুসুল ফিকহী

গাফিস্তান: এদারাতুল ফুরআন ওয়াল উলুমূল ইসলামিয়া

তা:বি:

আবু মানসুর জুয়ালিকী : আলমুজামু মিনাল কালামিল আজামী আলা হুরুকিল মুজাম

## ইংরেজী

M. Manazir Ahsa : Social life Under the Abbasids

London: Longman Group Ltd. 1997

Ibn Hajar Al-Asqalani : IsabahFi Ahwal al-Sahaba

Dr. Spranger, Calcutta, 1956

Al Masudi : Morooj ak-Zahab

tr. A Hakim London : Horrison & co., n.d.

Muhammad Ali : Muhammad : The prophet

Lahore: Ahmediyyah Anjuman Islam, 1951

Syed Ameer Ali : The life and Teaching of Muhammad

London: Williams and Norgats, 1873.

T.W. Arnold : The Caliphate

Oxford: University Press, 1965.

Bengalee, Sufi Mutiur Rahman : The life of Muhammad

Chicago: The Muslim Sunrise Press, Vol. 1, 1941.

E.G. Browne : A Literary History of Persia

Cambridge: The University Press, Vol. 1. 1951.

J.B. Bury : The Ancient Greek Historians

New Yourk: 1958.

G. De Burgh : The Legacy of the Ancient World Vol. 1

London: The Whitefriars Press, Ltd. 1955.

Ferdinand Schevil : Six Historians

Chicago: The University of Chicago Press, 1956.

R. Flint : History of the Philosophy of History

London, 1893.

H.A.R. Gibb : Studies on the Civilization of Islam

London: Routledge & Kegan Paul Ltd. 1962.

Ignaz Goldziher : Muslim Studies

London: George Allen & Unwin Ltd. Vol. 1, 1967.

S. Lucas Henry : A Short History of Civilization

New Yourk: Macgraw Hill Book Company. INC, 1953.

James Henry Breasted : Ancient Time A History of the early World

America: The Oriental Institute the University of

Chicago, n.d.

Henry H. Halley : Helley's Bible Handbook

America: Library of Congress, 1962.

P.K. Hitti : History of the Arabs

London: Macmillon & Co. Ltd. 1961.

P.K. Hitti : The Near East in History

New York: D. Van Nostrand co. INC., 1961.

P.K. Hitti : The Arabs A Short History

America: Princeton University Press, 1949.

Hutton Webster : History of Civilization Ancient and Mediaeval

Boston: D. C. Health and Company, 1947.

Ibn Ishaq : Sirat Rasul Allah. Tr. A. Guillaume, The life of Muhamad

London: Oxford University Press, 1968.

Ibn Khallikan : Ibn Khallikan's Biographical Dictionary, Tr. Mac

Guckin De Sltane

New York: 1843.

Ibn Khaldun : Al-Muqaddimah. Tr. F. Rosenthal

New York: Vol. 3. 1930.

P. De. Lacy Johonstons : Muhammad and his Power

New York: Chorles Scribner's sons, 1901.

Stanely Land-Pools : Muhammadan Dynasties

Paris: Paul Geuthner, 1952.

R. Levy : The Social Structure of Islam

Cambridge: University Press, 1957.

B. Lewis : Historians of the Middle East

London: Oxford University Press, 1962.

Liu Chal-Lien : The Arabian Prophet. Tr. Isaac Mason

North Chaina: Royal Asiatic Society of Shanghai, 1921.

Maurice Bucaille : The Bible, The Quran and Science

Paris: Desclee de Brouwer, 1978.

S. Morgoliouth : Muhammad and Rise of Islam

London: The Anivherbeher Pres: 1906.

S. Margoliouth : Lectures on Arabic Historians

Calcutta, 1930.

Mohi-ud-Din : The Arabian Prophet

Karahi: Feroz & Sons. 1965.

Willaiam Muir The Caliphate, Its Rise, Decline and Fall

Beirut, 1963.

Willaim Muir : Life of Muhammad

London: Smith Elder & Co., 1861.

Nabia Abbott : Studies : An Arabic Literary Papyri

Chicago: The University of Chicago Press, 1967.

R.A Nicholson : A Literary History of the Arabs

Cambridge: Cambridge University Press, Reprient, 1969.

De Lacy O'Leary : Arabic Thought and Its Place in History

London: Kegan Paul, Trench, Trubner & Co. Ltd. 1922.

Rev. E. Sell : The Faith of Islam

London: 1880.

F. Rosenthal : A History of Muslim Historigraphy

Leyden: 1952.

Hafiz Ghulam Sarwar : Muhammad : The Holy Prophet

Laohore: Muhammad Ashraf n.d.

S.A. Salik : The Early Heroes of Islam

Calcutta: The University of Calcutta. 1926.

Rev. Canon Sell : The Life of Muhammad

Madras: The Christian Literature Society for India, 1913.

R. Bosworth Smith : Muhammad and Muhammadanism

London: Smith Elder & Co. 1874.

A.M.D Spranger : The life of Muhammad

Allahabad: Presbyterion Mission, 1859.

Sydney Neitleton Fisher : The Middle East

London: Routlege & Kegan Paul Ltd. 1959.

T.W. & Taylor A.M. Wallbank : Civilization Past and Present

New York: Scoott Foresman and Company, 1949.

Montgomary watt : Muhammad prophet and States man

London: Oxford University Press, 1961.

Montgomary watt : Muhammad at Mecca

London: Oxford University Press, 1961.

Montgomary watt : Muhammad at Medina

London: Oxford University Press, 1953.

Montgomary watt : The Majesty that was Islam

London: Sidgwick & Jackson, 1976.

Montgomary watt : The Formative Period of Islamic Thought

Edinburgh: Oxford University Press, 1973.

J. Welhousen : The Arab and its Fall

Beirut: 1963.

Will Derant : Our Oriental Heritage

New York: Simon & Sehuster, Vol. 1. 1954.

S. M. Stem : Muslim Studies, Tr : C.R. Barder

London: George Allen an Unwin Ltd. 1971.

Alden Jhon Williams : Islam

London: Prentice Hall, International, 1961.

Muhammad Ali : The Religion of Islam

Pakistan: The Al-Ahmadiyyah Anjuman isha al-Islam, 1950.

Lesley Brown : The new shorter Oxford English Dictonary

Oxford: Clarendon Press, 1993.

H. A. R. Gibb : Muhammadanism

London: Oxford University Press, 1953.

S. Hasim : Persian English Dictionary

Teheran: 1961/1340.

L Jones Bevan : The People of the Mosque

Calcutta: Bapticmission press, 1959.

F. A Klein : The Religion of Islam

New Delhi: Cosmo Publications, 1978.

Syed Ahmad Khan Bahador : Essay of the Mohammadan theological Literature

London: Trubner an Co. 1969.

Edeard William Lane : An Arabic-English Lexicon

Beirut: 1980.

#### Dhaka University Institutional Repository

Fazlur Rahman : Islamic Methodology in History

Karachi: Central Institute of Islamic Research, 1965.

Dr. Siddiqi Zubayr : Hadith Literature

Calcutta: University Press, 1961.

## Blackie's Medern Enyclopedia of University Information

London: Balackie & Son, 1889-1890.

Chamber's

Vol. 6, London: Pergamon Press, 1967.

Britannica.

Vol.2. London: William Benton. 1973.

Islam

Leaden: E.J. Brill Ltd. 1924.

Islam (Urdu)

Lahore: The University of Panjab.

Social Science

New York: The Macm Company, 1968.

Americana

Vol. 26, Danbury: International Headquarter, 1929.

International Islamic Colloquium Papers

December 29. 1957-January 8. 1958, Lahore, 1960.

## গবেবণা জানাল

## ক. আরবি

- ١. جريدة الاهرام المصرية
  - ٢. جريدة الايام السودانية
- ٣. جريدة الرياض السعودية
- ٤. جريدة الرأى العام الكريتية
- ٥. جريدة الصحافة السودانية
- ٦. جريدة المدينة المنورة السعودية
  - ٧. مجلة المنار المصرية
    - ٨. مجلة العربي الكويتية
    - ٩. مجلة الكويت الكويتية
      - ١٠. مجلة الامة القطرية
  - ١١. مجلة صباح الخنير المصرية
- ١٢. مجلة كلية اصول الدين (جامعة الامام مصمد بن سعود الاسلامية العدد الثاني.
   الرياض)
  - ١٢. التعدن الاسلامي
  - ١٤. العربي الكوتية
  - ١٥. مجلة المجمع العلمي العربي بدمشق
    - ١٦. مجلة المنار. القاهرة
    - ١٧. مجلة الهلال. القاهرة
    - ١٨. مجلة الأزهر. القاهرة
    - ١٩. مجلة الرسالة. القاهرة
  - . ٢٠ اضواء الشريعة. كلية الشريعة. جامعة الامام محمد بن سعود الاسلامية. الرياض
    - ١٢. مجلة الوعى الاسلامي. الكويت
      - ٢٢. مهلة المقتطف، مصر

- ٢٤. مجلة المجتمع الكويتية
- ٢٥. مجلة الجمهور اللبنانية
- ٢٦. مجلة الفكر الاسلامي. بيروت
  - ٢٧. مجلة الدعوة السعودية
  - ٢٨. جريدة الجزيرة السعودية
- ٢٩. المجلة العربية (القسم العربي. جامعة داكا)
  - .٢٠ مجلة المنار المصرية.
    - ٢١. المعارف
  - ٣٢. البعث الاسلامي (ندوة)

# খ. ইংরেজি

- Islamic Studies, Islamic Research Institute, Islamabad.
- Islamic Culture, The Islamic Culture Board, Hyderabad.
- 3. The Muslim world League Journal, January 1985, Makkah.
- 4. The Dhaka University Studies, Vol. 54, NO. 2, December-1997.
- 5. The Hinustan, 14th April, 1988.
- 6. Leader, Elahabad, 1st June, 1943
- Morning News, Calcata, 29<sup>th</sup> June, 1943.
- 8. Tires of India, 13 Aug. 1943.
- 9. The Islamic University studies. Vol. 8, No.-1, December, 1999.
- 10. The Islamic University studies. Vol. 5, No-1, December, 1996.
- 11. The Islamic University studies, Vol. 8, No-2, June, 2000.
- Perspective in Social Science. Vol. 7, June, 2001.
   Centre for Advenced Research in Social Sciences. D.U
- Souvenir on Golorious Quranic Exhibition
   Alquran Research Foundation, 2001.
- Islamic Literature, Lahor, April, 1958
- 15. Middle Estera Studies, Vol. 8, New Dihli.
- 16. American Journal of Islamic Social Science. Vol. 18, No-1, Winter 2001
- 17. American Journal of Islamic Social Science. Vol. 18, No-1, Winter 2001

### গ. বাংলা

## বাংলাদেশ এশিয়াটিক সোসাইটি পত্রিকা

উনবিংশ খণ্ড ॥ প্রথম সংখ্যা॥ আবাঢ় ১৪০৮॥ জুন ২০০১

## সাহিত্য পত্ৰিকা

৪৪ বর্ষ 🏿 ২য় সংখ্যা 🗓 কাল্পুন ১৪০৭ 🐧 কেব্রুয়ারি ২০০১

## দর্শন ও প্রগতি

১৭শ বর্ষা৷ ১ম সংখ্যা ৷৷ ডিসেম্বর ২০০০

## ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় পত্রিকা

সংখ্যা ৬৯ 🏿 কাল্পন ১৪০৭ 🖟 ফেব্রুয়ারি ২০০১

## বাংলা একাডেমী পত্রিকা

माप - रिज्य ১८०७

## ইসলামিক কাউভেশন পত্রিকা

৪১ বর্ষ ॥ ৪র্থ সংখ্যা ॥ এপ্রিল- জুন ২০০২

## ইসলামিক কাউভেশন পত্রিকা

৪০ বর্ষ ॥ ১ম সংখ্যা ॥ জুলাই - সেপ্টেম্বর ২০০০

## দর্শন ও প্রগতি

জুন - ডিসেম্বর ১৯৯৭

# মানববিদ্যা বক্ততা ১৯৯৮

উত্তর নাম্ববিদ্যা গবেষণা কেন্দ্র, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়

### নিবন্ধমালা

১০ম খণ্ড 🏿 মার্চ ২০০০ 🗈 উত্তর মানববিদ্যা গবেষণা কেন্দ্র 🗓 ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়

### নিবন্ধমালা

৮ম খণ্ড 🏿 ১৯৯৪ 🖫 উত্ততর মানববিদ্যা গবেষণা কেন্দ্র 🖫 ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়

## দেব স্মারক বজুতামালা (১৯৮১ - ১৯৯৯)

জুলাই ২০০১ 🏿 আবাঢ় ১৪০৮ 🗈 গোবিন্দ দেব দর্শন গবেষণা কেন্দ্র, দর্শন বিভাগ 🗈 ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়

# চউগ্রাম বিশ্ববিদ্যালয় স্টাভিজ

খণ্ড ১১ 🏿 কলা 🖟 জুন – ১৯৯৫

### গবেবণা প্রবন্ধ

# ইংরেজি

Dr. M.M. Rahman

: Al-Quran

The Guidence for Mankind Souvenir on Glorious

Quranic Exhibtion, 2001.

Dr. M. Yusuf Abbasi

: "The History of Tabari"

Islamic Studies, Islamic Research Institute, Vol. 26, No.1,

Islamabad, 1987.

Gulam Martuza

: "The History of Tabari"

Islamic Studies, Islamic Research Institute, Vol. 26, No. 37,

Islamabad, 1987.

Dr. M. Yusuf Abbasi

"The History of Tabari (Tarik al Rusul wal-Muluk)"

Ed. Muhammad Khalid Masud, Islamic Studies, Vol.

26, No. 1, Islamic Research Institute, Islamabad, 1987.

Imtiaz Ahmed

: "Waqidi as a Traditionist"

Islamic Studies, Islamic Research Institute, Vol. 28, No. 3,

Islamabad, 1979.

M. Kamil Ayad

"The Beginning of Muslim Historical Research"

t.r M.S. Khan, Islamic Studies, Vol. 23 No. 1, Islamic

Research Institute, Islamabad, 1978.

M. S. Khan

"Mediaval Arabic Historiography" Islamic Studies,

Islamic Research Institute, Vol. 23, No. 3, Islamabad, 1984.

M.S. Khan

"Mediaval Arabic Historiography"

Islamic Culture, the Islamic Culture Board Hyderabad,

India, 1959.

Ahmed Faruqi Nise

: "Early Muslim Historiography"

Islamic Culture, The Islamic Culture Board Hyderabad,

India, 1980.

Guataz Richter

"Mediaval Arabic Historiography"

tr. M.S. Khan, Islamic Studies, Islamic Research

Institute, Vol. 23, No.3, Islamabad, 1948.

Anwarul Haque Khatibi : Imam IbnTaimiyyah and His Critics a Review

Chittagong University Studies, Bangladesh, 1995

Francesco Gabridi : "Arabic Historiography"

Tr. M.S Khan, Islmic Studies, Islamic Research Institute,

Vol. 23, No.2, Islamabad, 1979

## বাংলা

- আলকুরআনের শৈল্পিক বিন্যাস ও রচনাশৈলীর উৎকর্ষ : একটি তাত্ত্বিক বিশ্লেষণ সাহিত্য পত্রিকা ॥ ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়
- .২। আল্লামা জারীর তাবারী : জীবন ও তাক্সির পদ্ধতি
  বাংলাদেশ এশিয়াটিক সোসাইটি পত্রিকা ॥ ঢাকা: বাংলাদেশ
- হজরী প্রথম শতকে তাফসীর চর্চা; পদ্ধতি ও মৃল্যায়ন
   ইসলামিক কাউত্তেশন পত্রিকা॥ ইসলামিক ফাউত্তেশন বাংলাদেশ, ঢাকা
- ৪। ইলন্ত তাফসীর: নাসায়াতৃত্ ওয়া তাতাওকত্
   " আল মাজালাতুল আরাবিয়া" গবেষণা পত্রিকা ॥ আরবী বিভাগ, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়
- পরনিকা: দার্শনিক চিন্তা ও সামাজিক প্রভাব
   দর্শন ও প্রগতি পত্রিকা । ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়
- ভ। আল্লামা ইবনু তাইমিয়া আলহাররানী : জীবন ও তাফসির দর্শন

  ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় পত্রিকা ॥ ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়
- প। আল্লামা ইবনু কাসির : জীবন ও তাফসির দর্শন

  ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় পত্রিকা ॥ ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়

- পবিত্র কুরআন ব্যাখ্যায় মুতায়িলা দৃষ্টিভঙ্গী
   ইসলামিক ফাউভেশন পত্রিকা, জুলাই সেপ্টেম্বর ১৯৯৬ ৩য় বর্ষ ১ম সংখ্যা