# বাংলাদেশে ইসলাম প্রচারে হ্যরত শাহজালাল (রহঃ) অবদান

# পিএইচ.ডি. অভিসন্দর্ভ সৈয়দ শহীদ আহমদ বোগদাদী



449281





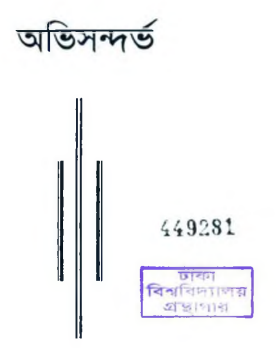
ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় গ্রন্থাগায়

# আরবী বিভাগ ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়

রেজিঃ নং ও শিক্ষাবর্ষ- ১৮৬/ ২০০৬-২০০৭

# বাংলাদেশে ইসলাম প্রচারে হ্যরত শাহজালাল (রহঃ) অবদান

আরবী বিভাগে পিএইচ.ডি. ডিগ্রী লাভের জন্য ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ে উপস্থাপিত



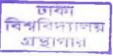
তত্ত্বাবধারক প্রকেসর ড. আ.স.ম আব্দুল্লাহ আরবী বিভাগ ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় গবেষক সৈয়দ শহীদ আহমদ বোগদাদী

পিএইচ.ডি. গবেবক আরবী বিভাগ, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় রেজি নং ও শিকাবর্ব- ১৮৬/ ২০০৬-২০০৭

জুলাই- ২০১০ইং



449281



বাংলাদেশে ইসলাম প্রচারে হ্যরত শাহজালাল (রহঃ) অবদান

# প্রত্যয়ন পত্র

প্রত্যয়ন করা যাচ্ছে যে, আরবী বিভাগের পিএইচ.ডি. গবেবক সৈয়দ শহীদ আহমদ বোগদাদী কর্তৃক পিএইচ.ডি. ডিগ্রী লাভের জন্য ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ে দাখিলকৃত 'বাংলাদেশে ইসলাম প্রচারে হ্বরত শাহজালাল (রহঃ) অবদান" শীর্বক অভিসন্দর্ভটি আমার প্রত্যক্ষ তত্ত্বাবধানে প্রণয়ন করা হয়েছে। এটি একটি মৌলিক গবেষণা কর্ম। আমার জানা মতে ইতোপূর্বে কোথাও কোন ভাষাতেই এ শিরোনামে পিএইচ.ডি. ডিগ্রী লাভের উদ্দেশ্যে গবেষণা কর্ম সম্পাদিত হয়নি। আমি এ গবেষণা অভিসন্দর্ভটির চূড়ান্ত কপি আদ্যোপান্ত পাঠ করেছি এবং পিএইচ.ডি. ডিগ্রী লাভের উদ্দেশ্যে দাখিল করার জন্য অনুমোদন করছি।

(প্রফেসর ড. আ.স.ম. আব্দুল্লাহ)

XTWORNERS

অধ্যাপক ও তত্তাবধায়ক আরবী বিভাগ, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় ঢাকা- ১০০০, বাংলাদেশ।

# যোষণা পত্ৰ

আমি নিমু স্বাক্ষরকারী এই মর্মে ঘোষণা প্রদান করছি যে, 'বাংলাদেশে ইসলাম প্রচারে হ্যরত শাহজালাল (রহঃ) অবদান' শীর্ষক আমার বর্তমান অভিসন্দর্ভীট পূর্ণ অথবা আংশিকভাবে কোথাও প্রকাশ করিনি। এটি আমার মৌলিক ও একক গবেষণা কর্ম।

> (কৈন্দ্ৰ সংগ্ৰীদ চিম্ছেন্দ্ৰ ক্ৰেপ্ৰদানী -(সৈয়দ শহীদ আহমদ বোগদাদী )

২৭/০৭/২০১০
পিএইচ.ডি গবেষক
আরবী বিভাগ, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়
রেজি. নং ও শিক্ষাবর্ষ ১৮৬/২০০৬-২০০৭

# কৃতজ্ঞতা দীকার

সকল প্রশংসা সেই আল্লাহ তালার জন্য যিনি মানুষকে সৃষ্টির সেরা জীব রূপে বিশেষিত করেছেন। যার দরার মানব জাতি তত্ত্ব ও তথ্য জ্ঞানে প্রজ্ঞাবান হওয়ার সুযোগ পেয়েছেন। অসংখ্য সালাত ও সালাম প্রাণাধিক প্রিরতম বিশ্বনবী ও রাসুল রাহমাতৃললিল আলামীনের উপর যার পরে আর কোন নবী আসবেন না। যিনি মানব কল্যাণ ও সভ্যতা প্রতিষ্ঠার জন্য প্রেরত হয়েছেন মানবতার মহান শিক্ষকরূপে। যার পদান্ধ অনুসরণ করে দ্বীন প্রতিষ্ঠার প্রচেষ্টায় লিও ছিলেন সাহাবায়ে কেরাম, তাবেরীন, তাবে তাবেরিন, মুহান্দিসিন, মুকাসসিরিন, ফুকাহা, মুজান্দিনিন, মুবাল্লিগিন উলামা মাশায়েখ তথা দা স্বগণ। আলোচ্য অভিসন্দর্ভটি উপমহাদেশের অন্যতম আউলিয়াকুল শিরোমণি ও মহান মুবাল্লিগ শায়খুল মাশাইখ হয়রত শাহজালাল (রহ.) এর বাংলাদেশে ইসলাম প্রচার বিষয়ের উপর রচিত।

পিএইচ.ডি. গবেষনার লক্ষ্যে আমি ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের আরবী বিভাগের প্রখ্যাত খনামধন্য অধ্যাপক আমার প্রাণাধিক পরম শ্রন্ধের স্যার প্রফেসর আ.ন.ম আবদুল মান্নান খান এর সাথে দেখা করে আমার সাগ্রহ মিনতি ব্যক্ত করলে তিনি আমাকে আলোচ্য শিরোনামটি নির্ধারণের পরামর্শ দেন। তাঁর ইন্তেকালের পর অত্র বিভাগের খনামধন্য অধ্যাপক ড.আ.স.ম আব্দুল্লাহ স্যার তাঁর স্থলাভিবিক্ত হন। তিনি আলোচ্য অভিসন্দর্ভটির সামগ্রিক পরিকল্পনা, রূপরেখা, প্রণরন, অধ্যার বিন্যাস তথা গবেষণা সংক্রান্ত সকল বিষয়ে প্রয়োজনীয় সংশোধন ও সংযোজন করে দিয়েছেন। মরহুম গবেষণা তত্ত্বাবধারক প্রফেসর আ.ন.ম আবদুল মান্নান খান স্যারের এবং বর্তমান তত্ত্বাবধারক প্রকেসর ড. আ.স.ম আব্দুল্লাহ স্যারের অকৃত্রিম আতরিক উৎসাহ ও অনুপ্রেরণা ছিল আমার অন্যতম শ্রম সাধনার উৎস। যাদের সুচিন্তিত, সুপ্রসন্ন, সুদৃঢ় পরিকল্পনা, মেধাশ্রিত প্রাক্ত পরামর্শ আমার গবেষণা কর্মকৈ স্বচ্ছ সাবলিল রূপে সহজবোধ্য করে দিয়েছে। সশ্রন্ধচিন্তে প্রণতি করে চির কৃতজ্ঞতা শ্বীকার করছি।

আমার গবেষণা তত্ত্বাবধারক যিনি হাজারো ব্যক্ততা ও অসুস্থতার মাঝে ও সীমাহীন ত্যাগ শ্রম
থীকার করে অভিসন্দর্ভটি আদ্যোপান্ত পড়ে তুল ক্রটি অসংগতি সংশোধন, রচনাবলীর তাত্ত্বিক
ও তাথ্যিক বিষয়াবলীর উপর সুক্ষ দৃষ্টি নিক্ষেপনে সমৃদ্ধ ও প্রাণবন্ত করার পথ সুগম করে
দিরেছেন। গবেষণা কর্মের জন্য যিনি অকৃপন হত্তে অবারিত দত্তে দিরেছেন মূল্যবান বই পত্র
গবেষণা ধর্মী সাময়িকি ইত্যাদি।

তথু আজ কেন কোন দিনই আমার পক্ষে এ ঋণ শোধ হবার নয়। তাঁর প্রতি আমি চিরকৃতজ্ঞ। মহান আল্লাহ তাঁকে উত্তম প্রতিদান দান করুন। ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের আরবী বিভাগের চেয়ারম্যান বনামধন্য অধ্যাপক ড. এ.বি এম ছিন্দিকুর রহমান নিজামী স্যার ও বিভাগের সকল আছাভেজারে কেরামের নিকট আমি চিরকৃতজ্ঞ। অত্র বিভাগের অফিস কর্মকর্তা ও কর্মচারীদের সহযোগিতা ও কৃতজ্ঞতার সাথে ব্যরণ করছি। ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের গ্রন্থাগারিক ও গবেষণা বিভাগের কর্মকর্তা কর্মচারী সহ সংশ্লিষ্ট সকলের নিকট আমি ঋণী, তালের সহযোগিতা কখনও ভুলার নর। প্রশাসনিক ভবনের কর্মকর্তা-কর্মচারী বিশেষতঃ এম.ফিল ও পিএইচ.ডি. সেকশনের সম্মানিত কর্মকর্তা ও কর্মচারীদের একান্ত সহযোগিতা পেয়েছি। সংশ্লিষ্ট সকলের কাছে আমি কৃতজ্ঞ। তাছাড় ইসলামী ফাউন্ডেশন লাইব্রেরী, পাবলিক লাইব্রেরী, বাংলা একান্ডেমী ও বাংলাদেশ এশিয়াটিক সোসাইটি, ও কেন্দ্রীর মুসলিম সাহিত্য সংসদ, সিলেট এর সম্মানিত কর্মকর্তা ও কর্মচারীর নিকট ও আমি কৃতজ্ঞ।

সহপাঠী বন্ধু ড. মুহান্দদ আবদুল মুনয়িম খান, ড. আবদুল মান্নান মোল্লা সহ আর অনেকে, তাঁদের বন্ধু সুলভ আচরণ বারা যে সহযোগিতা করেছেন তা কখনও তুলার নর। আমি তাদের কাছে কৃতজ্ঞ। শ্রন্ধের বড় ভাই জনাব হাজী সৈরদ ছাদেক মিয়া ও জনাব হাজী সৈরদ হাফিজ আহমদ তাঁদের ঐকান্তিক দোরা ও সহযোগিতা আমার চলার পথের পাথেয় হিসেবে কাজ করেছে। তাঁদের দীর্ঘায়ু কামনা করছি। জনাব আন্দুর রউফ, হাজী তাহির আলী, স্নেহভাজন মাওলানা মোহান্দদ আলী ও মাওলানা ছালেহ আহমদ সহ কম্পিউটার ম্যান ছাইফুল আলম (সিলেট) ও নূরে আলম (ঢাকা) তাদের কাছেও আমি কৃতজ্ঞ। সংশ্লিষ্ট সকলের জন্য মহান আল্লাহর দরবারে উত্তম প্রতিদান কামনা সহ কৃতজ্ঞতা জ্ঞাপন করছি।

পরিশেবে মহান আল্লাহর নিকট শোকরিয়া আদার করছি বিনি আমার এ কুদ্র প্রয়াসকে স্বার্থক করেছেন। হে আল্লাহ! আমার এ সাধনাকে কবুল কর এবং মরহুম মাতা, পিতা, শিক্ষকমন্তলী সহ সকল মুমিন নরনারী বারা পরপারে চলে গেছেন তাদের ক্ষমা কর, মর্বাদা বৃদ্ধি কর। বারা জীবিত আছেন তাদের হারাতে ত্বাইর্য়িবা, উপযুক্ত প্রতিদান দান কর। এ কুদ্র প্রকেষ্টা ও শ্রম সাধনাকে আমার নাজাতের মাধ্যম বানিরে দেন। আমীন

বিনয়াবনত

সৈরদ শহীদ আহমদ বোগদাদী

পিএইচ.ডি. গবেষক

আরবী বিভাগ

চাকা বিশ্ববিদ্যালয়।

### শব্দ সংকেত

| र्ग् गम                                             | সংক্ষিপ্ত চিহ্ন      |
|-----------------------------------------------------|----------------------|
| রাহিমাহল্লাহ/ রাহমাতুল্লাহি আলাইহি                  | রহ: / র. / রহ.       |
| রাহিয়াল্লাহ্ তায়ালা আনহ/ আনহ্ম                    | রা.                  |
| সাল্লাল্লাল্লান্থ আলাইহি ওয়াসাল্লাম                | ना.                  |
| <del>ৰ্</del> জ্য                                   | মৃ.                  |
| জন্ম                                                | জ.                   |
| খ্রিষ্টাব্দ / খ্রিষ্টিয়                            | প্রি.                |
| ঈসায়ী/ ঈসাব্দ                                      | 화.                   |
| হিজরী                                               | হি,                  |
| ভক্তর                                               | ড.                   |
| অবসর প্রাপ্ত                                        | অব.                  |
| সম্পাদক/ সম্পাদিত                                   | সম্পা.               |
| অনুবাদক / অনূদিত                                    | অনু.                 |
| বাংলা                                               | বা.                  |
| জার্নাল অব দি এশিয়াটিক সোসাইটি অব পাকিন্তান, ঢাকা। | জে.এ.এস.পি.          |
| জার্নাল অব দি এশিয়াটিক সোসাইটি অব বেঙ্গল, কলকাতা।  | জে.এ.এস.বি.          |
| জার্নাল অব দি এশিয়াটিক সোসাইটি অব বাংলাদেশ, ঢাকা   | জে.এ.এস.বিডি.        |
| তারি⊀-ই ফিরিশতা                                     | ফিরি <del>শ</del> তা |
| জিয়া-উদ-দীন বারানী                                 | বারানী               |
| রিয়াজ-উস-সালাতীন                                   | রিয়াজ               |
| তারিখ বিহীন                                         | তা.বি.               |
|                                                     |                      |

### বাংলা ও হিজরী অবশুলোর সমপরিমাণ প্রিষ্টাব্দ নির্ণর পদ্ধতি নিমুরূপ

বঙ্গাব্দের সমপরিমাণ খৃষ্টাব্দ পেতে হলে প্রাপ্ত বঙ্গাব্দের সাথে ৫৯৩ যোগ করতে হবে যেমন
 ১৩৮৬ বাং + ৫৯৩ = ১৯৭৯ খ্রিষ্টাব্দ।

২। হিজরী অন্দের সমপরিমাণ খ্রিষ্টাব্দ পেতে হলে নিম্নোক্ত সূত্র পেলে অংক কবে বের করতে হবে।  $A.H \frac{3 \times A.H}{100} + 621 = A.D.$ 

হিজরী ১০৮৪- ত×১০৮৪ +৬২১ খৃ. = ১৬৭২/ ১৬৭৩ খৃষ্টান।

Fracting being neglected.

#### সন পরিবর্তনের পদ্ধতি

#### ত্ৰৰ্ম পদ্ধতিঃ

১। হিজরী সনকে খ্রিষ্ট্রীয় সনে পরিবর্তনের নিয়য়ঃ
সাধারণতঃ হিজরী সন ৩৩ বছরে খ্রিষ্টীয় সন ৩২ বছর হয়।
কেননা হিজরী হিসাব চান্দ্র বছর অনুযায়ী হয় এবং খ্রিষ্টীয় হিসাব সৌয় বছর অনুযায়ী হয়।
ফরমুলা ঃ খ্রীষ্টয় সন ৩২ (হিজয়ী সন) + ৬২২

উদাহরণ: ১৪১২ হি. = ৩২ (১৪১২) + ৬২২

 $\zeta$ ১.রে৬৩ $\zeta = \infty \div 8$ ব $\zeta$ ১৪ = ১৩ × ১८৪ $\zeta$ 

১৩৬৯ + ৬২২ = ১৯৯১ খ্রিঃ

এ হিসাবে ভগ্নাংশ বিবেচ্য নয়।

খ্রীষ্টীয় সনকে হিজয়ী সনে পরিবর্তনের নিয়য়

ফরমুলাঃ হিজরী সন 😊 (খ্রীষ্টির সন - ৬২২)

উদাহরণ: ১৯৯১ খ্রি. = তুঁ (১৯৯১-৬২২)

PP ১১৪ = ৩৩ imes ৫৬৩১ = ১৮৬ - ১৫৯১

8৫১৭৭ ÷ ৩২ = ১৪১২ হিঃ ২

০১. এনাৰুণ হক; ড. মনীবা মঞ্বা (ঢাকা, মুক্তবারা ১৯৮৪ইং, ৩ব) পু- ৫০-৫১ ও ৫৩

০২. মুডাফিক্র রহমান, ড. কুরআন পরিচিতি, (ঢাকা, নুবালা পাবলিকেশল ৩৭/বি, তুনার রোভ, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়) প্- ১৫২।

## সার সংক্ষেপ (ABSTRACT)

অত্র অভিসন্দর্ভের লক্ষ্য "বাংলাদেশে ইসলাম প্রচারে হযরত শাহজালাল (রহ.) এর অবদান"-অনুসন্ধান। অনুসন্ধানের সুবিধার্থে এ অভিসন্দর্ভটিকে ছয়টি অধ্যায়ে বিভক্ত করা হয়েছে।

- ০১. প্রথম অধ্যায়ে "শায়খুল মাশাইখ হয়য়ত শাহজালাল (রহ.) পরিচিতি" অর্থাৎ হয়য়ত শাহজালাল (রহ.) এর প্রাথমিক জীবন তথা মুর্শিদ পরিচয়, বাল্যকাল, শিক্ষা, নছব নামা ও পীরদের শাজায়াহ সহ হয়য়ত শাহজালাল ও শায়খ জালাল উদ্দিন তাবরিয়ি দু'জন ভিন্ন মনীয়ি এ বিষয়ে বিশদ আলোচনা করা হয়েছে।
- ০২. বিতীর অধ্যারে "হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর কর্মজীবন" অর্থাৎ হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর কর্ম জীবনের সূচনা লগ্নে ব্যাঘ্রকে চপেটাঘাতের মাধ্যমে কামালিরাতের বহিঃপ্রকাশ ঘটে। পীর ও মূর্শিদ কর্তৃক ইসলাম প্রচারের ইজাজত ও নির্দেশনা প্রদান। এ প্রেক্ষাপটে ইয়ামন, বাগদাদ, দিল্লী হয়ে বাংলাদেশের পথে শাহজালাল (রহ.) তাঁর সঙ্গী সাথী আউলিয়া বাহিনীর গুভাগমন এজনপদে। এ বিষর আলোচনার স্থান পেয়েছে।
- ০৩. তৃতীয় অধ্যায়ে "বাংলাদেশে ইসলাম প্রচার ও হ্যরত শাহজালাল (রহ.)" অর্থাৎ বাংলাদেশ তথা বাংলার পরিচিতি, নামকরণ, ভৌগলিক সীমা, ধর্ম, অধিবাসীর আলোচনার সাথে সাথে ইসলাম প্রচারের সূচনা ও বিভিন্ন পর্যায় নিয়ে বিতারিত আলোচনা স্থান পেরেছে। এর পাশাপাশি হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর সমকালীন বাংলার রাজনৈতিক আর্থ সামাজিক ও সাংস্কৃতিক অবস্থার বাতব চিত্র তুলে ধরা হ্রেছে।
- ০৪. চতুর্থ অধ্যায়ে- ''সিলেটে ইসলাম ও হ্বরত শাহজালাল (রহ.) এর আগমন'' অর্থাৎ সিলেটের নামতত্ত্ব, ভৌগলিক বিবরণ, বিভিন্ন যুগে সিলেটের অবস্থা, শিক্ষা ও সংস্কৃতি, মুসলিম আগমন ও বসতি সহ মুসলিম শাসন ব্যবস্থা আলোচিত হয়েছে। এর পাশাপাশি সিলেট বিজয়ের পটভূমি শাহজালাল (য়হ.) এর তথায় আগমন ও বিজয়ের সময় নিয়ে আলোকপাত করা হয়েছে।
- ০৫. পঞ্চম অধ্যায়ে "সিলেটে ইসলাম ও হ্যরত শাহজালাল (রহ.)" এ বিষয়ে তাসাউক বা তৃরিকত, কারামত, জীবনাদর্শ কবি সাহিত্যিকদের লেখনিতে শাহজালাল (রহ.) আলোচনার ছান পেরেছে। এর সাথে সাথে জীবনীকার, সেমিনার, সিলোজিয়াম ও পত্রিকা সলাদকীয় নিয়ে আলোচনা করা হয়েছে। ০৬. ষষ্ট অধ্যায়ে 'ইবনে বতুতার সকর ও হ্যরত শাহজালাল (য়হ.) অর্থাৎ ইবনে বতুতার পরিচিতি বিশেষতঃ হ্যরত শাহজালাল (য়হ.) এর সঙ্গে সাক্ষাৎ লাভেরজন্য সিলেট সকর, ইসলাম প্রচারে তিনিও তাঁর ৩৬০ আউলিয়া বাহিনী, শাহজালাল (য়হ.) এর ওকাত, দরগা শরীক, বিভিন্ন মূদ্রা ও শিলালিপির আলোচনা সহ ঈসালে সওয়াব উরস-ই শাহজালাল এর গঠন মূলক শরীয়তের দৃষ্টিকোণ নিয়ে আলোচনা করা হয়েছে।

উপরিউক্ত আলোচনা থেকে প্রতিয়মান হয় যে, শায়খুল মাশাইব হযরত শাহজালাল (রহ.) বাংলাদেশে ইসলাম প্রচার ও জনসেবায় যথেষ্ট অবদান রাখেন। উক্ত অবদানের সম্পূর্ণ বিবরণ দিতে গেলে পিএইচ.ডি. অভিসন্দর্ভের কলেবর বা আয়তন হড়িয়ে অসংখ্য ভল্যুম বা খন্ডে পরিণত হবে। সেজন্য বাংলাদেশে ইসলাম প্রচারের মৌলিক দিকসমূহ উপস্থাপন করা হয়েছে।

# সূচীপত্ৰ

| প্রথম অধ্যায়ঃ      |                                                | পৃষ্ঠা          |
|---------------------|------------------------------------------------|-----------------|
|                     | শায়খুল মাশাইখ হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর পরিচিতি | 03-86           |
| বিতীয় অধ্যায়      | 8                                              |                 |
|                     | হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর কর্ম জীবন              | 89-90           |
| তৃতীর অধ্যার        | 8                                              |                 |
|                     | বাংলাদেশে ইসলাম প্রচার ও হ্যরত শাহজালাল (রহ.)  | 92-200          |
| চতুর্থ অধ্যায়ঃ     |                                                |                 |
|                     | সিলেটে ইসলাম ও হ্যরত নাহজালাল (রহ.) এর আগমন    | 202-589         |
| পঞ্চন অধ্যায়ঃ      |                                                |                 |
|                     | সিলেটে ইসলাম ও হ্যরত শাহজালাল (রহ.)            | २৫०-७०৫         |
| ষষ্ট অধ্যায়ঃ       |                                                |                 |
|                     | ইবনে বতুতার সফর ও হ্যরত শাহজালাল (রহ.)         | <b>७०</b> ७-8১٩ |
| <b>া</b> তথা নিৰ্দে | শিকা                                           | 878-856         |

# প্রথম অধ্যায়

# শায়খুল মাশাইখ হযরত শাহজালাল (রহ.) পরিচিতি

#### অবতরণিকাঃ

প্রত্যেক জাতির অতীত ও বর্তমানের মাঝে নিহীত আছে তার ভবিষ্যতের বীজ। যে জাতি তার অতীত সম্বন্ধে উদাসীন সে জাতি আত্মবিস্মৃত। আত্ম বিস্মৃত জাতি নিজেকে সভ্য জগতের কাছে পরিচয় দেবার গৌরবের অধিকারী নয়। তাই ইতিহাস জাতীয় জীবনের প্রতিবিদ্ধ । এতে পাওয়া বায় জাতীয় উন্নতি, পরিমাপের মাপকাঠি ও চলার পথের নির্দেশনা।

মহানবী হযরত মুহাম্মদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম এর জীবনকাল থেকে ওরু করে তাঁর ইত্তেকালের অর্থশত বছরের মধ্যে ইসলাম এশিয়া, আফ্রিকা ও ইউরোপে ছড়িয়ে পড়েছিল। রাসুলুল্লাহ (সা.) এর পরে তাঁর প্রিয় সাহাবী ও তাবেয়ীগণের উত্তরসুরী আলিমগণ ইসলাম প্রচারে অর্থণী ভূমিকা পালন করতে থাকেন। সৈন্যবাহিনী ছাড়াও এসব আউলিয়ায়ে কেরাম ইসলাম প্রচারের জন্য দিকে দিকে ছড়িয়ে পড়েন।

এসব ধর্ম প্রচারকদের অনেকেই ভারতবর্বে এসেছিলেন এবং কখনও ব্যক্তিগত ভাবে কখনও রাষ্ট্রীয় পৃষ্ঠপোষকতার ধর্ম প্রচার করেছিলেন। শায়খুল মাশাইখ শায়খ জালাল যিনি শাহজালাল নামে সমধিক পরিচিত। তিনি বিশ্বের মহান দরবেশদের মধ্যে অন্যতম। ২

তখনকার সামাজিক পরিমন্ডলে ব্রাহ্মণ্যদের আধিপত্য সু-প্রতিষ্ঠিত ছিল। ব্রাহ্মণ্যবাদের শাসন-শোষণ ঘৃণা নির্বাতনে সে যুগের স্থানীয় আদম সন্তান মানবেতর জীবন যাপন করতে বাধ্য হত। বর্ণ-বৈষম্যবাদের ভয়াবহ যাতাকলে তাদেরকে নিগৃহীত নিম্পেষিত জীবন যাপন করতে বাধ্য করা হত। মানব জীবনের সুকুমার বৃত্তি ও মন-মানসিকতার সুষম সচেতনতার সাথে তারা সম্পূর্ণ অপরিচিত ছিল।

১. মুর্তাজা আলী লৈন্দ্রন, হ্যরত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, (জন্দা, এ.বি. বুক লেটার্স, আজিমপুর, জানুয়ারী ১৯৭০, ২সং) প্-১।

২, শামসুল আলম এ,জেভ,এম, হযরত শাহজালাল কুনিয়াডি, (রহ.) (ঢাকা, খোশরোজ কিতাব মহল লিঃ, আগঠ ১৯৯৬, ৩সং) প্ -৫

এমনই এক যুগ সন্ধিক্ষণে বাংলাদেশের বুকে মুবাল্লিগ আউলিরারে কেরামদের আবির্তাব ঘটে। তাঁরা সঙ্গে নিয়ে আসেন আল কুরআনুল করীম ও পবিত্র হাদীসের অমর বাণী। ইসলামের সাম্যমৈত্রী ও প্রাতৃত্বের মহান আদর্শ। তাঁদের পরিবেশ অচিরেই বকীয় সুবমায় উদ্ধাসিত হয়ে উঠে। তাঁদের রুহানিয়াত তথা অমর অত্তর উৎসারিত স্নেহ-প্রেম-ভালবাসার পবিত্র ধারা নিগৃহীত সমাজ তথা এই মাটির পৃথিবীতেই যেন বেহেশতের সন্ধান খুঁজে পায় এবং সামাজিক সুবিচার ও প্রকৃত মানবতাবাদী আদর্শের উপস্থিতিতে বর্ণবৈষম্য ক্লিষ্ট নিমুবর্ণের মজলুম মানুষ নিমিষে তাদের প্রাচীন ধর্ম বিশ্বাসের শৃংখল ভেঙ্গে খান খান করে সাবেক ধর্ম কৃষ্টি সংকৃতি থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ে দলে দলে ইসলামের সার্বজনীন সাম্যের তাওহীদ ও রিসালাতের পতাকাতলে সমবেত হয়ে বন্তির নিঃখাস ফেলে নব উদ্দীপনার সঞ্জীবিত হয়ে ওঠে।

যেসব সুকীয়ায়ে কেরামের ত্যাগ ও সাধনার বদৌলতে বাংলাদেশ ও আসামের মানুষ পবিত্র ইসলামের আব-এ কাওসারের সন্ধান পেয়েছে <sup>৩</sup> তাদের মধ্যে সিলেটের হ্যরত শাহজালাল মুজাররদ (রহ.) অন্যতম। তাঁর অক্লান্ত কর্ম প্রচেষ্টার ফলশ্রুতিতেই আজ এ অঞ্চলের ব্যাপক গণ মানুষের আদর্শ হচ্ছে ইসলাম। মুসলমান ও অন্যান্য ধর্মাবলদ্বী যুগ যুগ ধরে দলমত নির্বিশেষে বাংলাদেশের আধ্যাত্মিক রাজধানী নামে খ্যাত সিলেট শহরে সমাহিত এ মুকুটবিহীন আধ্যাত্মিক সম্রাটকে ভক্তিভরে যথার্থ আন্তরিকতার সহিত সম্মান করে আসছেন। যার বাস্তব প্রমাণ আজও প্রতিদিন দুরদুরাত্ত থেকে হাজারো হাজারো ভক্ত আশেকীন সালাম পেশ করার মানসে তাঁর পবিত্র মাযার জিয়ারত করে থাকেন। সুক্ষ দৃষ্টিতে তাঁর পবিত্র মাযার ও আঙ্গিনা প্রাঙ্গনের দিকে দৃষ্টিপাত করলে প্রতীয়মান হয় যে, সত্যিকার অর্থে এখানে মহান আল্লাহর ওলী শায়িত রয়েছেন এবং তারই সার্বিক তত্ত্বাবধানে ও নির্দেশনায় এ রাজত্বের কার্যক্রম অব্যাহত রয়েছে। বিশেষতঃ শত সহস্র গরীব দুঃখী ও দুস্থ মানবতার সাহায্য ও ভরণ-পোবনের জ্বলন্ত প্রমাণ এখানে অর্থাৎ মাজার প্রাঙ্গণে বিদ্যমান। এখানে প্রতিদিন এদের আহার্য্য ও ভরণ পোবণের সুষ্ঠ ব্যবস্থাপনা ও সার্বিক সাহায্য- সহযোগিতা অলৌকিক ভাবে দিন দিন বৃদ্ধি পাচ্ছে। ইসলাম প্রচার ও খিদমতে খালক্ব তথা জনসেবার সুমহান ব্রত নিয়ে নিষ্ঠা ও আন্তরিকতার সাথে যে কাজের সূচনা করেছিলেন মহানবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) ও তদীয় সঙ্গী সাথী সাহাবারে কেরানদের নিয়ে, এরই ধারাবাহিকতা অনুকরণ ও অনুসরণে হ্যরত শাহজালাল মুজাররদ ইয়ামনী (রহ.) আজ থেকে সাত শত সাত বছর পূর্বে তাঁর সঙ্গী সাথীদের নিয়ে সেই মহতি উদ্যোগ গ্রহণ করেন। ৩৬০ আউলিয়া বাহিনী যেন জালালিয়া মিশনের প্রতিষ্ঠাতা সদস্য। বাংলাদেশ ও আসাম অঞ্চলের সকল ধর্মপ্রাণমুসলমান এ সংগঠনের সাধারণ সদস্য। প্রকৃত নায়েবে নবী, আলেম উলামা, পীর মাশায়েব, বুযর্গানে দ্বীন যেন এ মিশনের কার্য নির্বাহী পরিষদের সদস্য। শায়খুল মাশাইখ শাহজালাল (রহ.) এর সুযোগ্য উত্তর সুরী হিসেবে তারা

৩. প্রাতক পু- ৯

মসজিদ, মাদরাসা, শিক্ষা প্রতিষ্ঠান, খানকাহ, এতিম খানা, লঙ্গরখানা ও বহুমুখী সেবা মূলক বিভিন্ন সংস্থার প্রতিষ্ঠা, পৃষ্ঠপোবকতা, পরিচালনা করার মাধ্যমে যেন জালালিয়া মিশনের কার্যক্রম চালিয়ে যাচেছন এতদঞ্চলের ধর্মপ্রাণ মুসলমানদের সার্বিক সাহায্য সহযোগিতায়। ইসলাম ও মুসলমান আক্রান্ত হলে সবাই ঐক্যবদ্ধভাবে হযরত শাহজালাল (রহ.) ও তাঁর আউলিয়া বাহিনীর আদর্শে অনুপ্রাণিত হয়ে এর সমূচিত জবাব প্রদান করে থাকেন।

সিলেট শহরে সমাহিত সুফী সাধক হবরত শাহজালাল মুজাররদ (রহ.) এর আধ্যাত্মিক প্রভাব এবং অক্লান্ত সাধনায় সিলেট, কাছাড়, কুমিল্লা, নোয়াখালী, মোমেনশাহী, চউগ্রাম, ঢাকা তথা বাংলা - আসামের লক্ষ লক্ষ মানুব ইসলামের সুশীতল শান্তির ছারাতলে আশ্রয় লাভ করেন। সুফী সাধকের প্রেম ভালোবাসা, সেবা ও সাধনার প্রভাবেই বাংলাদেশ, মালয়েশিয়া ও ইন্দোনেশিয়ার ইসলাম প্রচারিত হয় ।

বহু প্রখ্যাত কামিল সুফি সাধকের মধ্যে হ্বরত শাহ জালাল (রহ.) একটি বিশেষ দিক দিয়ে অনন্য। তিনি নিজে যে শুধু ইবাদত বন্দেগীতে লিগু থাকতেন তা নর। তাবলীগে দ্বীন তথা ইসলাম প্রচারের দিকে তার সবিশেষ দৃষ্টি ছিল। নিপীড়িত নির্যাতিত মানুষ তার খানকার এসে মুক্তির বাণী শুনতে পেত। ইসলামের সাম্য, আতৃত্বের বাণী ও শোষণহীন সমাজ ব্যবস্থা কায়েমের দাওয়াত দিয়ে তিনি তার সঙ্গী আউলিয়াদের পাঠাতেন দৃর দ্রাতে। বাংলাদেশের অন্য কোন সুকীসাধক তাঁর মতো ৩৬০জন সঙ্গী আউলিয়া নিয়ে দাওয়াত দিয়েছেন বলে তেমন কোন জনশ্রুতি নেই। শাহজালাল (রহ.) ৭০৩ হি. মোতাবেক ১৩০৩ ঈসায়ী সেনাপতি সিকান্দর শাহকে নিয়ে সিলেট আসেন।

৪. প্রাভক্ত পৃ: ০১

#### প্রথম পরিচ্ছেদ

#### হ্যরত শাহজালাল (রহ,) এর প্রাথমিক জীবনঃ

হযরত শাহজালাল (রহ.) বাংলাদেশ ও আসাম অঞ্চলের একজন মহান ও বিশিষ্ট সুফী সাধক ছিলেন। তিনি মুসলিম বাংলার ইতিহাসের ও অবিচ্ছেদ্য অংশ। তাঁকে এদেশের মুসলিম জাতি সন্তার আদি রূপকার বা 'পেট্রন সেইন্ট অব বাংলাদেশ' বলে চিহ্নিত করা হয়। তিনি এতদঞ্চলের পথিকৃৎ ইসলাম প্রচারক সুফী গুরু শায়খুল মাশারেখ হযরত শাহজালাল (রহ.)।

#### জীবন পরিচিতিঃ

হ্বরত শাহজালাল (রহ.) এর জীবন ও কার্যকলাপ সম্পর্কে কোন প্রামাণ্য বিবরণ পাওয়া যায় না। ইবনে বতুতা (১৩০৪-১৩৭৮ঈ.) ও আলা উদ্দীন হোসেন শাহের (১৪৯৩-১৫১৯ ঈ.) সময়কালীন দুটো শিলালিপিতে তাঁর নাম উল্লেখিত হয়েছে। ১৬১৩ ঈসায়ী একজন শান্তারী সূফী পতিত মুহাম্মদ গাউস মানভুবীহ কর্তৃক সংকলিত 'গুলজারে আবরার' গ্রন্থে শাহজালাল সম্বন্ধে কিছু তথ্য পাওয়া যায়। এই লেখক দাবী করেন যে, তিনি তথ্য সংগ্রহ করেছেন 'শারখ আলী শের রচিত শারহ-ই-নুজহাতুল আরওয়াহ' নামক গ্রন্থ থেকে। শায়খ আলী শের সিলেটের শায়খ জালালের শিষ্য ও সঙ্গী শায়খ নুরুল হুদার একজন বংশধর। আধুনিক কালে শাহজালাল সম্পর্কে লিখিত প্রথম জীবনী গ্রন্থ হচ্ছে 'সুহেল-ই-ইয়ামন'। সিলেটের মুঙ্গেফ মৌলভী নাসির উদ্দিন হায়দার ফার্সী ভাষায় ১৮৫৯ ঈসান্দে গ্রন্থখানি রচনা করেন এবং উহা লক্ষ্ণৌর নেওল কিশোর কর্তৃক প্রকাশিত হয়। সিলেটের মুক্তি পরিবারের কাজী মুহাম্মদ হাসানের লাইব্রেরীতে দুখানি ফার্সী পান্ডুলিপি ছিল, একখানি মুহী-উদ-দীন খাদিমের 'রিসালা' এবং অন্য খানি অজ্ঞাত নামা লেখকের 'রাওদ্বাত-উস-সালাতিন'। দু'খানি পাতুলিপিই বর্তমানে পাওয়া যায় না, তবে নাসির উদ-দীন হারদার সুহেল-ই-ইয়ামন লেখার সময় ঐ দুটি গান্ডুলিপির সাহায্য নেন। ঐ দুখানি পান্তুলিপিও সিলেটে মুসলিম বিজয়ের চারশ বছর পরে রচিত। প্রথমটি ১৭১১ সসায়ী এবং দ্বিতীয়টি ১৭২১ ঈসায়ী লিখিত। <sup>২</sup> এর সমর্থন অন্যান্য সমসাময়িক বর্ণনার মধ্যে পাওয়া থার ।

১. রবিষ এম.এ.ড. (মোহাত্মদ আসাদুজ্জামন অনু.) বাংলার সামাজিক ও সাংস্কৃতিক ইতিহাস, (ঢাকা বাংলা একাডেমী জুন ২০০৮, ১খ, ১২০৩- ১৫৭৬, ২-সং) প্- ৭৩। পজনশ শতকে শান্তারিয়া তরিকা বাংলাদেশে প্রবর্তিত হয়। বিখ্যাত সুফী তাইফুর বিভামী (৭৫৩-৮৪৫ই.) থেকে এই লিললিলার উৎপত্তি নিম্নপন করা হয়।

২. আহমেদ শরীক উদ্দিন, প্রক্লেসর, সিলেট ইতিহাস ও ঐতিহ্য, (ঢাকা, বাংলাদেশ ইতিহাস সমিতি, জুলাই ১৯৯৯, ১ সং) প্- ১০৭।

হযরত শাহজালাল (রহ.) এর পৈতৃক বাসন্থান জাযিরাতৃল আরবের ইরামন দেশ। তাঁর পিতার নাম মুহাম্মদ, পিতামহের নাম ইবরাহীম। বাল্যকালে তাঁর পিতা-মাতা ইন্তেকাল করেন। শৈশবে তাঁর মামা সৈরদ আহমদ কবীর সোহরাওয়াদী তাঁকে পুত্র সম লালন পালন করেন। তাঁর পিতা কুরাইশ ও মাতা সৈরদ তনরা ছিলেন।

হযরত শাহজালাল (রহ.) এর বাল্য জীবন ইতিহাসের হারানো অধ্যায়। তার পিতা মুহাম্মদ অত্যন্ন বয়সেই জিহাদে শহীদ হন। সম্ভবত: সুন্দর এ পৃথিবীর আলো দেখার পূর্বেই শাহজালাল (রহ.) পিতৃ হারা হন। জিহাদের ঐতিহ্য ছিল শাহজালাল (রহ.) এর পরিবারে। জিহাদী প্রেরণা ছিল তার শোণিতে। পরবর্তী জীবনে তাঁকে দেখতে পাওয়া যায় সংঘামী মহামানব রূপে। অন্যায় ও অসত্যের বিরুদ্ধে তিনি জীবনভর সংগ্রাম করে গেছেন।

৯১৮ হি. / ১৫১২ ঈসায়ী সুলতান হোসেন শাহের আমলের একটি শিলালিপিতে ও হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর পিতার নাম মুহাম্মদ বলে উল্লেখ রয়েছে। এইচ.ই স্টাপলটন শিলালিপির সংশ্লিষ্ট অংশের নিমুদ্ধপ অনুবাদ করেছেন: In the honour of the greatness of the respected Shaik Ul Mashaikh Makhdum Shaikh Jalal Muzarrad son of Muhammad. শিলা লিপির ভাষায় বআজমতে শায়খুল মাশাইখ মাখদুম শায়খ জালাল মুজাররদ বিন মুহাম্মদ।

মুলেক নাসির উদ্দিদ হারদার প্রণীত 'সুহেল-ই-ইরামন' (১৮৫৯/৬০খ্রি.) গ্রন্থ অবলম্বনে ড. জে. ওয়াইজ বলেন- Shahjalal Mujarrad Yamani was the son of a distinguished saint, whose title of shaikus Shuyuke is still preserved. He belonged to Quraish Tribe, Shah Jalal's Father was named Muhammad.<sup>৫</sup>

#### হ্বরত শাহজালাল (রহ.) এর পিতৃ ও মাতৃ পরিচয়ঃ

হযরত শাহজালাল (রহ.) এর পিতার সঠিক নাম সম্বন্ধে কিছুটা মতভেদ পরিলক্ষিত হয়। (১)
মুক্সেফ নাসির উদ্দিন হারদার রচিত 'সুহেল-ই-ইয়মন' (১৮৫৯ঈ.) নামক গ্রন্থে উল্লেখ আছে
তার পিতার নাম মাহমুদ (২) তাওয়ারিখ-ই-জালালীতে তার পিতার নাম শায়খ-উশ-ওয়ৢখ
নাহমুদ ইবন মুহাম্মদ ইব্রাহিম। (৩) সিলেট শহরের আম্বরখানার (৯১১ হি.) আবিকৃত হোসেন
শাহী শিলালিপিতে হযরত শাহজালাল (রহ.) এর পিতার নাম মুহাম্মদ বলে উল্লেখ আছে।

(৪) ড, ওয়াইজ 'সুহেল-ই-ইয়মন' গ্রন্থের আলোকে এশিয়াটিক সোসাইটি জার্নালে যে প্রবন্ধ
লিখেছেন তাতে অবশ্য তার পিতার নাম মুহাম্মদ বলে উল্লেখ করেছেন।

৩. হাসানদানী আহমদ, যিক্লিঙ্গাফী অব দি মুসদিম ইন্সক্রিপশন অব বেলন, (এণেনভিন্ধ-২ দি জার্নান অব এশিয়াটিক সোসাইটি অব গাকিও ান, ঢাকা ১৯৫৭ তন্যুম-২) পু-৭।

৪, জার্নাল অব এশিয়াটিক সোসাইটি অব বেসন, (জে.এ.এস,বি কলকাতা ১৯২২) পৃঃ ৪১৩।

৫. চৌধুরী নুরুল আনোয়ার হোগেল দেওয়াল, অর্থপথিক সংকলন, আমাদের সুফিয়ায়ে কিরাম, (ঢাকা, ইফাবা, জুন ১৯৯৫ ১সং) প্-৫।

৬, ত্রকমান ড, জার্নাল অব এশিয়াটিক সোসাইটি অব বেঙ্গল, কনকাতা বায়মিট অব স্থলিয়া (১৮৭৩ বি.) পু- ২৮০-৮১।

পরবর্তী কালে অধিকাংশ জীবনী লেখক হযরত শাহজালাল (রহ.) এর পিতার নাম মাহমুদ অথবা মাহমুদ বিন মুহাম্মদ লিখেছেন।

(৫) হ্বরত শাহজালাল বিখ্যাত কুরাইশ বংশের লোক ছিলেন। তাঁর পিতার নাম মোহাম্মদ ও পিতামহের নাম ইব্রাহিম। তাঁর পিতা মোহাম্মদ ইয়ামনীর পূর্ব পুরুষ আরব দেশের ইয়ামন প্রদেশের অধিবাসী ছিলেন।

মোহাম্মদ ইরামনী ধর্মবৃদ্ধে (জেহাদে) নিহত হন। পিতামাতা উভয়ই ছিলেন কোরাইশ বংশীয় ও বিখ্যাত ওলী আল্লাহগণের বংশধর।

(৬) শাহজালালের পিতা মুহাম্মদ ইবনে ইব্রাহীম কোরারশী ছিলেন তাইজের (Taiez) নিকটবর্তী আজ্ঞান দুর্গের আমীর। তিনি ছিলেন ইরামনের সুলতান মালিক মুহাম্মদ শামসুদ্দীনের হাদীসের শিক্ষক। সে সময় কেন্দ্রীয় সুলতান ও শক্তিশালী সামত আমীরদের মধ্যে প্রায়ই সংঘাত চলত। এরপ এক খন্ডযুদ্ধে শাহজালালের জন্মের পূর্বেই আমীর মুহাম্মদ শাহাদত বরণ করেন।

উপরোক্ত আলোচনা থেকে সুস্পষ্ট প্রমাণিত যে, শিলালিপিতে হযরত শাহজালাল (রহ.) এর পিতার নাম মুহান্মদ লেখা রয়েছে বিধায় তিনি শায়খ (শাহ) জালাল এবং পিতার নাম মুহান্মদ। মাহমুদ বা মাহমুদ বিন মুহান্মদ হতে পারে না এবং তিনি কুরাইশ বংশীয়।

উর্দু দারেরারে মাআরিফে ইসলামিয়া গ্রন্থে বলা হরেছে- "হ্যরত শাহজালাল ইরামনী কাতারালুক কবিলারে কুরাইশ ছে থা। আপকে ওয়ালিদ কা নাম মুহাম্মদ থা। যিণকে আছলাফ
ইয়ামন ছে কাওনিয়া আয়ে থে। শাহজালাল কে ওয়ালিদাইন উনকে বাছপন হীমে ওফাত পায়ে
গায়ে"। ১০

অর্থাৎ- হযরত শাহজালাল ইরামনীর সম্পর্ক কুরাইশ বংশের সাথে ছিল। তার পিতার নাম মুহাম্মদ ছিল। যার পূর্ব পুরুষ ইরামন হতে কাওনিয়ায় এসেছিলেন। শাহজালাল (রহ.) এর পিতা মাতা শৈশবেই ইত্তেকাল করেছিলেন।

#### শাভূপরিচয়ঃ

হযরত শাহজালাল (রহ.) এর মাতৃ পরিচর সম্পর্কে তেমন কিছু জানা যার না। তার জন্মের করেক মাস পরেই কারও কারও মতে তিনমাস পরেই পিতৃহীন শাহজালাল (রহ.)মাতৃহারা হন। মাতৃ-পিতৃহীন এই ইরাতিম শিশুকে লালন পালন করার ভার নেন তার এক নিকটাগ্রীর<sup>১১</sup> শিশু জালালের সঙ্গে তার কি সম্পর্ক ছিল এ সম্বন্ধে মতভেদ আছে। কেউ কেউ বলেন, তিনি ছিলেন শিশুর খালু।

৭. চৌধুরী আব্দুদ মালিক, হবরত শাহজাদান (কল্কাতা, জীয়েউল ফ্রিটার্ল এড শাবলিনার্গ দিয়িডেট, ১৩০১) প্- ৬।

৮. আজহার উদ্দিন আহমদ মুক্তি, নিদ্দিকী, শ্রীহট্টে ইসলাম ছোতি, (সিলেট নভেমর ১৯৩৮, ১সং) পূ-২২। ৯. কমপুর রহমান, লিলেটের একশত একজন, (লিলেট, কংকল কবির বাঁ, এথিল ১৯৯৪ ১সং) পূ- ১৭।

১০. উর্বু দায়েরায়ে মাআরিফে ইসলামিয়া (নানি-দা) পাঞ্জাব, লাহেড, ১৩৯১হি: /১৯৭১ই. ৭৭. ১ সং) পৃ: ৩৩২।

১১. ওয়াইভ ড. জার্নাল অব এশিয়াটিক সোসাইটি অব বেঙ্গল, কলজাতা, পৃ- ২৭৮।

আবার কারও কারও মতে লালন পালনকারী মনীবী ছিলেন তুর্কস্তানের মহান সাধক খাজা সৈয়দ আহমদ ইয়াসভী। তবে অধিকাংশ লেখকের মতে তাঁর আধ্যাত্মিক উত্তাদ মাতুল এবং শিতকালে লালন-পালনকারী ছিলেন সৈয়দ আহমদ কবীর সুহরাওয়ার্দী। <sup>১২</sup>

শাহজালাল (রহ.) এর পিতা মোহাম্মদ ইয়ামনী। জালাল সুরুখ বুখারী নামক জনৈক ভদ্রলোকের কন্যার পাণিগ্রহণ করেন। জালাল সুরখ বুখারী উত্তরকালে ভারতবর্ষে এসে মুলতানের নিকটবর্তী উচে বসতি স্থাপন করেন এবং তথারই শেষ নিঃশ্বাস ত্যাগ করেন (জ.৫৯৫ হি. মৃ.৬৫২ হি.)। মুঙ্গেফ নাসির উদ্দিন হারদার লিখেছেন যে, শাহজালাল (রহ.) এর মাতা হ্যরত জালাল বুখারীর কন্যা ছিলেন। ১° কোন কোন জীবনী লেখক মুলতানের সৈয়দ আহমদ কবির সুহরাওয়ার্দিকে শাহজালালের মাতুল বলে উল্লেখ করেছেন<sup>১৪</sup>। এই তথ্যের ভিন্তিতে তাঁর মাতার আত্মীয়-স্বজন সমন্ধে কিছুটা ধারণা করা যায়।

তবে এই তথ্য কতটুকু সঠিক তাতে সন্দেহ আছে। সৈয়দ জালাল বুখারী উঁচে বসতি স্থাপন করেন। তাঁর পুরা নাম সৈয়দ জালাল উদ্দিন মুনীর শাহ সুরখ বুখারী। উঁচের এই বিখ্যাত জালাল বুখারী সাইয়্যিদুস সা'দাত এবং ওয়ুখ বুখারী নামে ও পরিচিত ছিলেন।

হযরত জালাল বুখারীর পাঁচ পুত্র ছিলেন। পুত্র সৈয়দ আলী সৈয়দ জাফরের জন্ম হয় বুখারাতে তাঁর বুখারার স্ত্রীর গর্ভে। উঁচে বসতি স্থাপন করার পর তিনি আরো বিয়ে করেন। তাঁর স্ত্রী বিবি ফাতিমার গর্ভে উচে তিন পুত্রের জন্ম হয়। তাঁরা হলেন সৈয়দ আহমদ কবির, সৈয়দ বাহা উদ্দিন এবং সৈয়দ মুহাম্মদ<sup>26</sup>। কোরাইশ বংশীয় ছিলেন। মাতা ছিলেন সৈয়দা<sup>26</sup>। উল্লেখ্য শাহজালালের মাতা সৈয়দা হাসিনা ফাতিমা বিনতে সৈয়দ জালালুন্দিন সুরখ বোখারী। তিনিও ৩ মাসের শিশু জালালকে রেখে ইত্তেকাল করেন। এ স্থলে লক্ষনীয় যে, হ্যরত শাহজালালের মাজার রয়েছে উপনহাদেশের পূর্ব প্রাত্তে সিলেট শহরে এবং তাঁর নানা, নামা ও মামাত ভাইরের মাজার রয়েছে উপমহাদেশের পশ্চিম প্রান্তে মুলতানের উচ্ শরীফে। আরও লকণীয় যে, শাহজালালের বাল্যকাল বহুলাংশে রাসুলে করিম (সা.) এর জীবনের সাথে মিলে যার। উভয়েই পিভূহীন হয়ে জন্ম গ্রহণ করেন। অতি অল্প বয়সে মাতৃহারা হন। তাঁর পিতামহ ও চাচা / মামা বারা লালিত পালিত হন<sup>১৭</sup>।

Azhar Uddin Ahmed, Shahjalal and his Khadims (Sylhet, welsah Mission press, Sylhet 1914) P. 37 ১৩. হযরত শাহজালাল কুনিয়াডী (রহ.) পু-৩।

Shahjalal and his Khadims, p-37

১৫. প্রাতক পু-৩৮

১৬. সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষ, (ঢাকা, ইফাবা, নতেবর ১৯৮৭, ২ব, ২সং) পু - ৩৭৬

১৭. লিলেটের একশত একজন, পু- ১৭-১৮।

#### আতা পরিচয়ঃ

হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর জীবনীর উপর কোন প্রামাণ্য গ্রন্থ লেখা নেই। সুফী দরবেশ বা তাঁদের অনুসারীগণ নিজের কর্তব্য কাজ নিষ্ঠা আন্তরিকতার সহিত আল্লাহ তায়ালার সন্তুষ্টির লক্ষে করে যান। আতা পরিচয় বা আতা প্রচার তাঁদের কাম্য নয়। অনেকে নিজের নাম পর্যন্ত গোপন করে অতি তুচ্ছ শব্দের নামে নিজেদের পরিচয় দেন। তাই তাদের ওফাতের শত শত বছর পর ইতিহাস চেতনা সম্পন্ন কৌতুহলী ব্যক্তিরা বিভিন্ন সূত্র থেকে প্রাপ্ত তথ্য দারা আউলিয়ার জীবন কাহিনী দাঁড় করাতে চেষ্টা করেন। মনে হয় হযরত শাহজালাল (রহ.) এর ক্ষেত্রেও হয়েছে তাই। এমনিভাবে তাঁর মাতা পিতার পরিচয় সম্বন্ধে বিতর্ক আছে তা নয়, তাঁর আতা পরিচয় সম্বন্ধেও বিতর্ক আছে<sup>১৮</sup>। অথচ শাহজালাল যেই সময় সিলেট ওভাগমন করেন সেই সময়কার দিল্লির সুলতানাত ও তাদের আওতাধীন রাজ্য ও রাজা বাদশাহদের ঘটনাবলী রাষ্ট্রীয় ভাবে লিপিবন্ধ করা হয়েছে। শাহজালাল (রহ,) ও তাঁর সঙ্গে সাথীদের ইন্তেকালের শত শত বৎসর পর তাঁর আংশিক ইতিহাস প্রামাণ্য হিসেবে শিলালিপি বা পরবর্তীতে বই আকারে প্রকাশিত হয়েছে। উপমহাদেশের বিভিন্ন দরবেশ আউলিয়াদের জীবন থেকে ধার করা এবং এমন সব অপ্রাসন্দিক কথা ও হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর জীবন কাহিনীতে ঢুকে গেছে যে, কোন কোন লেখক যেমন ধরুন (ব্লকম্যান সাহেব) সিলেট শাহজালাল নামে কোন ওলীর মাজারের অন্তিতু সম্বন্ধেই সন্দেহ পোষণ করে বসেছেন। ব্লক্ষ্যানের মতে হ্বরত শাহ জালালের বিষয় কাহিনী এবং সঙ্গী আউলিয়ার জীবন কথাও কাল্পনিক<sup>3</sup>।

হযরত শাহজালাল (রহ.) সম্বন্ধে একটি নির্ভরযোগ্য ঐতিহাসিক সূত্র হলো সিলেট শহরের আম্বরখানা মহল্লার প্রাপ্ত হোসেন শাহী শিলালিপি (৯১১ হি.)। এই শিলালিপিতে তাঁর নাম (শাহজালাল) শায়খ জালাল (রহ.) নামে অংকিত আছে। বিভিন্ন তথ্য থেকে স্পষ্ট যে, হযরত শাহজালাল (রহ.) এর নাম এক শব্দে; তা হল জালাল। এক শব্দের নাম আরবীর রীতি। যেমন আমাদের দবীর নাম এক শব্দের মুহাম্মদ (সা.)। উমর, উসমান, আলী, যুবাইর, তালহা (রা.), প্রভৃতি এক শব্দের নাম। ২০

শায়খ আরবী শব্দ যার আক্ষরিক অর্থ বরোবৃদ্ধ। কিন্তু এর প্রয়োগিক অর্থ হচ্ছে ইসলামিক আইন ও ধর্ম তত্ত্বে জ্ঞানী ব্যক্তি। এই অর্থে শায়খ একজন আলিমও বটে। কিন্তু শায়খ হচ্ছেন সেই আলিম যিনি আধ্যাত্মিক জ্ঞানে বুংপত্তি অর্জন করেছেন এবং অপরের আধ্যাত্মিক জ্ঞান লাভে সহায়তা করেন। মুসলমানদের মধ্যে সুকীদের শায়খ বলা হয়। ভারত উপ মহাদেশে এবং বাংলায় সুকীদের শায়খ, মাখদুম, পীর ও মুর্লিদ বলা হয়। বাংলায় সুলতানদের লিপিমালায় শায়খ ও মাখদুম দ্বারা সুকীদের বুঝানো হয়েছে। এ আমলের লিপিগুলো আরবী ভাষায় লেখা হতো বলে ফার্সী পীর শব্দটির উল্লেখপাওয়া যায় নি। কিন্তু বাংলার জন সাধারণের নিকট শায়খ অপেক্ষা পীর শব্দটি বেশী জনপ্রিয়। ২১

১৮. হ্যরত শাহজাগাল কুনিয়াজী (রহ.) পৃ-৫।

১৯. ঢাকা রিভিউ - (আনট ১৯১৩ ই.) পৃ: ১৫৩।

২০, হ্যরত শাহজালাল কুনিয়াভি (রহ.) পু- १।

২১. বাংলা ণিডিয়া, (जব্দ, বাংলাদেশ এলিয়াটিক দোলাইটি, মার্চ ২০০৩, ৯ৰ, ১ সং) পু- ২৯৬।

শারব কোন ধর্মীর প্রাতৃসংবের প্রতিষ্ঠাতা এবং সেই ধর্মীর সম্প্রদারের বংশানুক্রমিক প্রধান আধ্যাত্মিক নেতাকে তার উত্তরাধিকারীগণ এবং শাবা প্রধানগণ কর্তৃক এই বেতাব প্রদত্ত হয়। <sup>২২</sup> লিছানুল আরব (৩য় বন্ড ৫০৯ পৃষ্ঠা) 'শায়ব' বলতে প্রধান ব্যক্তি, পঞ্চাশর উর্ধ্ব বয়স্ক বয়োবৃদ্ধ ব্যক্তিকে বলা হয়েছে)

شيخ: تدل هذه الكلمة على الشخص الذي يحمل علائم كبر السن وقد نيف على المتمسين عاما - ٥٠ 'شيخ' هذا اللقب الذي يطلق على مؤسس الطريقة الصوفية يطلق ايضا على من يأتون بعده على رأس المراتب في الطريقة وكذالك على رؤساء الفروع المختلفة-

আর-রায়িদ নামক আধুনিক আরবী অভিধানগ্রন্থে 'শায়খ' এর নয়টি অর্থ লিবেছেন। তা নিমুরূপ:

ا - الذي بلغ من الشيوخة وهي غالبا ما فوق الخمسين

٢- رجل الدين عند المسلمين

٣-العالم

٣- الاستاذ النعلم

٥- كبير القوم

٢- كل كبير المقام

2- شيخ العل عند الدروز هو رئيس مذهبهم وزعيمهم الروحي ورئيس مجلسهم المذهبي

٨- شيخ المرأة زوجها

٩- شيخ النار ابليس -8>

'শায়খ' সম্মান সূচক শব্দ। সিলেটের শায়খ জালালকে শাহজালাল নামে সবাই জানে। শায়খ কিভাবে কখন 'শাহ' এ পরিণত হল। তা অজ্ঞাত।<sup>২৫</sup>

উল্লেখ্য দীর্ঘদিন এ উপমহাদেশে দিল্লির সুলতানাত ছিল। সে সমর রাষ্ট্রভাষা ফার্সী ছিল। ফলে আমাদের সংস্কৃতিতে আরব ঐতিহ্য থেকে পারস্য ঐতিহ্য অধিকতর প্রবল। ফার্সী 'শাহ' এর প্রভাব সমাজ জীবন অতিক্রম করে ওলী আউলিয়াদের খানকা, মাজার পর্যন্ত বিতৃত হয়েছে। মধ্য যুগে রাজা বাদশাহদের শান শওকত জাঁকজমক জনমনে এত প্রভাব সৃষ্টি করেছে যে, অনেকের কাছে 'শাহ' লগাটি সন্মান সূচক হয়ে যায়। তাছাড়া বাংলাদেশের মুসলিম রজন্যবর্গ দিল্লী, আগ্রা, লাহোর, মুলতানের রাজা-বাদশাহদের কারো কারো মতো অত্যাচারী ছিলনা। ঐ সকল অঞ্চলে ওলী দরবেশদের নামের আগে 'শায়খ' ললই ব্যবহার করা হয়। শাহ শব্দ ব্যবহার করা হয় না। তাই শাহ খাজা মঈনুন্দীন, শাহ মুজাদিদে আলফে সানি, শাহ নিজামুদ্দীন আউলিয়া শব্দ গুনা যায় না, কিন্তু বাংলাদেশের ওলী দরবেশদের নামের আগে বা পরে শাহ শব্দটি ব্যবহার করা রেওয়াজে পরিণত হয়েছে। সাধারণ মানুব ওলী দরবেশদের 'শাহ' উপাধিতে ভূবিত করে সন্মান দেখায়, মহাজ্য আরোপ করে। এই প্রবন্তার ফলেই জনগণ শায়খ জালালের পরিবর্তে শাহজালাল নামের সঙ্লেই পরিচিত হয়ে ওঠে এবং বর্তমানে এটা তার নামের অবিক্রেদ্য অংশ।

২২. ইসলামী বিশ্বকোষ, (जাকা, ইকাবা, জুন ১৯৯৭, ২৩ ব, ১সং) পৃঃ ৫৫৭।

২৩, মাহদী আল্লামা মুহান্দদ ড. দায়িরাতুল মাআরিফ আল ইসলামিয়া, (আরখী), (দামেশক, নিরিয়া, দারুল ফিল্ড, ২০ জুলাই ১৯৩৩ই, ৰ-১৩) পৃঃ ৪৬৮-৬৯।

২৪, মাসউদ ক্ররান, আন্ত-রাত্মিদ, আধুনিক আরবী অভিধান (বাইক্লড, লেবাদদ, জানুয়ারী ১৯৮৬, ২ব, ৫সং) পৃ: ৯০২।

২৫, জার্নাল অব এশিয়াটিক সোসাইটি অব পাকিস্তান (চাকা, ২ব, ১৯৫৬) পু - ৬৪-৬৫।

২৬, হ্যরত শাহজালাল কুনিয়াতী, পু-৮

'শাহ' এর শান্দিক অর্থ স্থাট, রাজা। ফার্সী শব্দ রাজা আরবী অভিধানে আল মালিকু এবং 'শাহানশাহ' মালিকুল মুলুক<sup>২৭</sup> স্থাট অর্থে ব্যবহৃত হয়। যেমন 'শাহুল বাছার' বসরার রাজা। এইরপ মুসলিম দেশ সমূহে 'শাহ' লব্দটি রাজা নিদর্শন সাধারণ প্রচলিত শন্দে অব্যাহত ভাবে ব্যবহৃত হয়ে আসছে। সাহিত্য ক্ষেত্রে এই উপাধি আরবী উপাধি সম্পন্ন এমন শাসক গণের জন্য ব্যবহার করা হয়ে থাকে। উদাহরণ বরূপ ফেরদৌসির রচনার ক্ষেত্রে গাসসানের আমীর মাহমুদ। নিয়মিত স্তুতি কবি শ্রেণীর নিকট স্বাভাবিক ভাবেই 'শাহান শাহ' উপাধি ব্যবহার একটি অতি সাধারণ প্রথা এবং যথেষ্ট উদারভাবে ইহার চর্চা করা হয়ে থাকে। ভারতের বেশ কয়েকজন মোঘল স্থাটের নামের মধ্যে উহার প্রথম ও দ্বিতীয় অংশ হিসেবে 'শাহ' শঙ্কের উপস্থিতি দেখতে পাওয়া যায়। (শাহজাহান, আজম শাহ)<sup>২৮</sup> আহমদ নগর, বীদার বেয়ারভিজাপুর ও গোলকুভার লাসক শ্রেণীর মধ্যে এই শব্দের ব্যবহার দেখতে পাওয়া যায়। শতাধিক বছর পূর্ব থেকে প্রকৃত ত্রিকত পদ্ধি প্রখ্যাত আলিম ওলামা পীর-মাশায়েখদের নামের পূর্বে শাহ শব্দের ব্যবহার রীতিতে পরিণত হয়ে গিয়েছে।

বিশেষতঃ পাক ভারতের আলিম ওলামা বুজুর্গানে দ্বীনের নামের সঙ্গে যুক্তভাবে উহার ব্যবহার পরিলক্ষিত হয়। যে মহান পরিবার বর্গের মাধ্যমে পাক ভারতে উলুমূল কুরআন ও উলুমূল হাদিছ এসেছে এবং যারা নিষ্টা ও আন্তরিকতার সহিত তাদের সারাটা জীবন এই খেদমতে উৎসর্গ করেছেন তারাই 'শাহ' পরিবার। এই 'শাহ' পরিবার বিশুদ্ধ পবিত্র কুরআন, পঠন এবং তাঁর মমার্থ সঠিকভাবে বুঝাবার জন্য তরজমা ও তাকসীর শাস্ত্র প্রন্যন করেন। সাথে সাথে হাদিছ শরীকের সঠিক মর্মার্থ কিভাবে বুঝা যায় এ বিষয়েও গ্রন্থ রচনা করে এই খিদমতে কঠোর পরিশ্রম, সাধনা ও গবেষণা করেছেন। সেই পরিবারের সন্মানিত মুকাসসিরীন ও মুহান্দিছীন বুরুর্গানে দ্বীনের নামের পূর্বে 'শাহ' শন্দের প্রয়োগ দেখা যায়। যেমন- শাহ আব্দুর রহীম মুহান্দিছে দেহলজী (রহ.), শাহ ওয়ালী উল্লাহ মুহান্দিছে দেহলজী (রহ.), শাহ আব্দুল কাদির মুহান্দিছে দেহলজী (রহ.) প্রমূখ বিশ্ব বরেণ্য তুরিকত পন্থী ওলামায়ে কেরাম। আল্লাহ তাদের কহানী করেজ থেকে আমাদের কর্মজিয়াব করুন। (আমিন)।

#### হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর জন্মস্থান

হযরত শাহজালাল (রহ.) এর জন্মন্থান সম্বন্ধেও ঐতিহাসিকদের মধ্যে মতভেদ রয়েছে। " তাঁর জীবনীর প্রাথমিক উপকরণগুলি প্রধানতঃ উপাখ্যানমূলক। অবিসম্বাদিত ভাবে সত্য কোন ঐতিহাসিক তত্ত্বের অভাবে এই উপাখ্যানভলিকেই আশ্রয় করে তদীর ইতিহাসের গোড়াপন্তন করতে হয়। গভীর অনুসন্ধান ও প্রচুর বিশ্লেষণ পরে যেসব তথ্য সংগ্রহ করা হয়েছে তাও প্রাচীর সীমানার মধ্যে আবদ্ধ রয়েছে। বস্তুত হয়রত শাহ জালাল (য়হ.) জীবনেতিহাসের গ্রারম্ভের দিকটা এমনি মসিমলিন যে, উপাখ্যানের ক্ষীন বর্তিকার সাহায্য না নিয়ে তথার প্রবেশ করা চলে না।

২৭. আর রায়িদ (আধুনিক আরবী অভিধান) পৃ: ৮৬০।

২৮. সংক্রিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষ (ঢাকা, ইফারা, ১৯৮৭ ২ব, ২সং) পৃ-৩৪০

২৯. হ্যরত শাহজালাল কুনিয়াডী (রহ.), পু-৮

হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর জনাস্থান সলার্কে নিমে করেকটি অভিমত প্রদন্ত হল।

প্রথমত ঃ তুর্কিস্থানের অন্তর্গত কুনিয়ার অধিবাসী

দ্বিতীয়ত ঃ তুর্কিস্থান জাদ বাঙ্গালী

তৃতীয়ত ঃ বুখারায়

চতুর্থত ঃ ভারতের ইটোয়া এবং সিলেটে

প্রথমত ঃ ইয়াননে।

#### এখন এ বিষয় বিভারিত আলোচনা করছি

(০১) সিলেট শহরের আম্বরখানায় প্রাপ্ত ৯১১/১৫০৫ সালের আবিকৃত শিলা লিপি অবলম্বনে হ্বরত শাহজালাল (রহ.) কে কুনিরার অধিবাসী বলে উল্লেখ করা হয়েছে। শিলালিপির অংশ বিশেষ অনুবাদ নিমুরূপ শ্রেষ্ঠ আবিদ (আবিদে আ'লা) ও শ্রেষ্ঠ শায়েখ (কিবারিশ শায়েখ) শায়খ জালাল মুজর্রদকুনিয়াভি 'কুদুসিল্লাহি শরহিল আজিজ'। সুলতান আলা উদ্দিন আবুল মুজাফফর সুলতান খাল্লাদাল্লাহু মুলকাহু ও সুলতানাহু (আল্লাহ তার রাজ্য ও সার্বভৌমত্বকে দীর্বজীবি রাখুন।) খানে আযম খালিল খান জামদার গয়র মায়ানী ও সর লক্ষর ও উজির ইকলিমে মুয়াজ্জামাবাদ ৯১১ হিজরী (১৫০৫ ঈ.)। ত

উল্লেখ্য, কেউ কেউ উল্লেখিত হোসেনশাহী শিলালিপির সূত্রে দাবী করেন যে, সিলেটের শায়খ জালাল (রহ.) জন্মসূত্রে তুর্কিস্তানের কুনিয়ার অধিবাসী ছিলেন। তাঁদের মতে শিলালিপিতে শায়খ জালাল মুজররদ কুনিয়ায়ি বলে উল্লেখ করা হয়েছে।

অর্থাৎ- তিনি অবিবাহিত এবং কুনিয়ার লোক ছিলেন। কুনিয়া বর্তমান তুরকের একটি শহর। 
অধ্যাপক ড.আব্দুল করিম প্রমুখ এমতের প্রবক্তা। ড. মঈন উদ্দিন খান ইসলামী বিশ্বেকোষে
বৃক্তি প্রমাণ সহ ঐ দাবী প্রত্যাখ্যান করেন বলেন- কোনিয়া তখনও বাইবানটাইন খৃষ্টান
সাম্রাজ্যের অধিনে ছিল, তাহা মধ্য এশিয়ায় অবস্থিত, তুর্কীতানের কোন জনপদ নয়। অতএব
কোনিয়ায় তাঁর জন্ম গ্রহণের কোন কথাই উঠেনা। কোনিয়াকে কুনিয়া মনে করে মাওলানা
জালালুদ্দিন রুমীর পিতার নির্বাসিত স্থানের সাখে নাহজালালের জন্ম স্থানের সিদ্ধান্ত নেহায়াত
কাল্পনিক বৈ কিছু নয়। 

\*\*

হেনরী ব্লক্ষ্যান যিনি ১৮৭৩ সালে স্বপ্ন ভিত্তিক ১৫০৫ সালের হোসেন শাহী নিলালিপিটির পাঠোদ্ধার করেছিলেন এবং বলেছিলেন যে, নিলালিপিতে বর্ণিত কুনিরা ইরামনের একটি স্থান। কিন্তু কোন কোন লেখক পাঠোদ্ধারকারীর বিপরীত অবস্থান এহণ করেন যার কোন যুক্তি নেই। এহাড়া ড. সাগীর হাসান মাসুমী দাবী করেন যে, শিলালিপির সংশ্লিষ্ট অংশটি বিনষ্ট এবং পাঠোদ্ধারযোগ্য নর। অধ্যাপক ড. আবুল করিমের মতে সুহায়ল-ই-ইরামন অবলম্বনে দরবেশ এসেছিলেন ইরেমেন থেকে, তবে এটিভুল প্রমাণিত হরেছে। তাঁর মতে ১৮৭৩ ঈসারী সিলেটে আবিষ্কৃত একটি শিলালিপিতে স্পষ্টভাবে উল্লেখ ররেছে যে, শাহজালাল ছিলেন কুনিরারি। অর্থাৎ তিনি এসেছিলেন কোনিরা এলাকা থেকে। ড. সগীর হাসান মাসুমীর মতে ঐ শিলালীপির অংশটুকু বিকৃত হয়ে গেছে। কথিত শিলালিপিতে যেভাবে 'কুনিরান্তী' লেখা হয়েছে আরবী ফার্সী সাহিত্যের কোথা এরূপ উল্লেখ নাই। তাঁ

৩১. সিলেট ইভিহাস ও ঐতিহ্য, পু ১০৮।

৩০. চৌধুমী নুসল আনোয়ার হোগেল, দেওৱাৰ, সিলেট বিভাগের ইতিহাস, (ঢাকা, সৈয়দা তাহেরা ফেনন, নালীবাজার, ২০০৬ঈ. ১ সং) পৃ ৭২

৩২, ইসলামী বিশ্বকোষ (ঢাকা, হকাবা, ২৩ ৰ) পূ ৬৫১-৫২।

৩৩. জার্নাল অব দি এশিয়াটিক সোসাইটি অব পাকিস্তান (JASP), (Vol. X No. 2, Dec 1965) P. 65-66

এতদসত্ত্বেও অধ্যাপক ড. করিম দাবী করেন যে, তিনি এসেছিলেন তুরক্ষের কুনিয়া শহর থেকে। <sup>৩৪</sup> অথচ ৩৬০ আউলিয়ার কেউ নিজেকে কুনিয়াভী বলে পরিচয় দেননি। বরং ইয়ামানী বলে পরিচয় দানকারী অনেক সঙ্গী-সাথী ছিলেন।

এ প্রসঙ্গে প্রথম কথা হল যে, ৯১২/১৫০৫ সালের শিলালিপিটির একটি ছাপ জে.ওয়াইজ শাঠোদ্বারের জন্য ব্লকম্যানের কাছে প্রেরণ করেন। এতে প্রমাণিত হয় যে, শিলালিপিটি বা এর অংশ বিশেষ দুর্বোধ্য ছিল। Block man শিলালিপির ছাপটি (Rubbing) প্রকাশ করেন নাই।

ফলে তার পাঠ সঠিক কিনা তা যাচাই করা যাচ্ছেনা। এজন্য সন্দেহের অবকাশ রয়ে গেছে। অপরদিকে শাহজালাল (রহ.) কে আরবীয় বলেই ড. ব্লক স্বীকার করে নিয়েছেন। সুতরাং ভুল পাঠের কথা সহজেই ধরা পড়ে।

ড. সগীর হাসান মাসুমী এ অংশটি Damaged বলে দাবী করেন। তার একথা অদ্যাবধি কেউ চ্যালেঞ্জ করেননি। ঐতিহাসিক তথ্য ও উপাদানগুলো ড. সগীর হাসান মাসুমীর ধারণার অনুকুল। কারণ জালাল উদ্দিন রুমী ব্যতিত সেইসময়ে প্রখ্যাত কোন জালাল উদ্দিন কুমিয়াভির অতিত্ব খুজে পাওয়া যায় নাই।

বিতীয়ঃ এস.এম. ইকরাম সি.এস.পি গুলজারে আবরার ১৬১২ ঈ. সূত্রে দাবী করেন যে, শাহজালাল তুর্কিস্থান জাদ বাঙ্গালী, তার মতে কথিত গুলজারে আবরারে তাকে তুর্কিস্থান জাদ বাঙ্গালী বলে চিহ্নিত করা হয়েছে। অথচ শাহজালাল (রহ.) না ছিলেন তুর্কিস্থানী আর না ছিলেন বাঙ্গালী। তুর্কীজানের সুফীদের তালিকার শায়খ জালাল বিন মুহাম্মদ বলে প্রখ্যাত কোন সুফীর উল্লেখ নেই। গুলজারে আবরারে তার মুর্শিদের নাম বলা হয়েছে সৈরদ আহমদ ইয়েসজী। অথচ তিনি শাহজালাল (রহ.) এর জন্মের অনেক আগে ১১৭৮ ঈসায়ী ইত্তেকাল করেন। ত্ব এস.এম. ইকরাম ঐ গ্রন্থের বরাতে আবে কাওছার গ্রন্থে লিখেছেন যে- আপ তুর্কিস্তানী থে মগর পরদাইশ বাংগালা কি হার।

গুলজার সম্পর্কে এস.এম. ইকরাম বলেন Unluckily the urdu version contains some material errors, and even a perfectly accurate manuscript copy of the persian original is not available. ™

৩৪. বাংলা শিভিয়া বাংলাদেশ এশিয়াটিক সোসাইটি; (ঢাকা, মার্চ ২০০৩. ৯ ব, ১সং) পৃ: ৩১০।

৩৫. ইসলামিক ফাউডেশন পত্রিকা গবেষণা বিজান (ঢাকা, ইফাবা, অক্টোবর-ডিসেমর ২০০৫) পৃঃ ৮

৩৬. চৌধুরী নুরুল আনোয়ার হোলেন দেওয়ান, হযরত শাহজালাল দলিল ও জন্ম (ঢাকা, ই.ফা.বা. জুন- ১৯৯৯, ১সং) পৃ- ৩৬০।

৩৭. প্রাতক, পু-১

Ob. An Unnoticed Account of Shaikh Jalal of Sylhet. JASP (Vol. 11, Dhaka, 1957), p-64.

তৃতীয়তঃ মুফতি আজহার উদ্দিন দাবি করেন যে, কুনিয়া বুখারায় অবস্থিত। তাই তিনি বুখারার অধিবাসী। তিনি বলেন "ভারতের উত্তর পশ্চিম সীমান্ত প্রদেশ হতে আগত একদল তীর্থযাত্রী দৃঢ়তার সাথে আমাদের বলে গেছেন যে, কুনিয়া বোখারার সমীপবর্তী একটি ছোট শহর এবং ইহা স্বরং তারা পরিদর্শন করিয়া আসিয়াছেন।" তর্কের খাতিরে ধরে নেয়া যাক যে, একথাও সত্য। তাহলে কোন কুনিয়া বা কোনিয়ার অধিবাসী ছিলেন সিলেটের শাহজালাল (রহ.)? একজন ব্যক্তিতো এই তিনটি ভিন্ন স্থানে জন্ম গ্রহণ করতে পারেন না।

চতুর্বঃ শেব ওভোদরা গ্রন্থের মতে (যা বোড়শ শতান্দীতে লিখিত) তিনি ছিলেন ভারতের উত্তর প্রদেশের ইটোরার অধিবাসী। গুলজারে আবরারে তাঁকে তুর্কিতানজাদ বাঙ্গালী হবার তথাকথিত দাবীর মতই এটি ও আরেকটি উদ্ভট দাবী। শাহজালাল (রহ.) উত্তর প্রদেশের ইটোরা বা তুর্কিতান জাদ বাঙ্গালি হতে পারেন না।

জনৈক ভারতীয় লেখকের মতে তিনি সিলেটে জন্মগ্রহণ করেন। এটাও একটা ভুয়া ও মনগড়া মতামত; এর কোন ঐতিহাসিক ভিত্তি নেই।

উল্লেখ্য গুলজার বা নুজহাতুল আরওয়াহ ও শোনা কথার উপর বিশ্বাস করে লেখা হয়ে থাকবে বার কোন প্রামান্য উৎস নেই। এ কারণেই গুলজারে দরবেশের পরিচিত ও পীর প্রসংগ অন্যান্য প্রামাণ্য উৎস দ্বারা সমর্থিত নয়। আর প্রাচীনত্বের বিচারেতো গুলজারের চেয়ে শেখ গুলোদয়া বেশী প্রাচীন। বোড়শ শতাব্দীতে লিখিত বলে কথিত জাল শেখ গুলোদয়া প্রছের মতে শায়খ জালাল জন্মসূত্রে উত্তর ভারতের ইটোয়ার অধিবাসী ছিলেন। তাহলে প্রাচীনত্বের দোহাই দিয়ে বাচাই বাছাই না করেই কি দরবেশকে উত্তর ভারতের অধিবাসী বলে মেনে নিতে হবে? এ গ্রছের বক্তব্যের স্থপক্ষে ও কোন গ্রহণযোগ্য প্রমাণ নেই। ত্র

পঞ্চমতঃ শাহজালালের জন্মস্থান ইরামন শাহজালালের জীবন বৃতাত্তের উৎস হল দুটি প্রাচীন গ্রন্থ। ঐ প্রাচীন গ্রন্থবন্ধের আলোকে মুনসেক নাসির উদ্দিন হারদার কর্তৃক ১৯৫৯/৬০ ঈ. রচিত সুহেলই-ইরামন। এতে হযরত শাহজালালকে দক্ষিণ আরবের ইরামন বাসী বলা হয়।

হবরত শাহজালাল (রহ.) সামপ্রতিক জীবনীকারদের মধ্যে শামসুল আলম শাহজালাল (রহ.) কে তুর্কি বংশদ্পুত বলে দাবী করেন্ তিনি বলেন, শায়ৢৠ জালালকে যদিও বহু প্রন্থে ইয়ামনী বলে উল্লেখ করা হয়েছে এবং হানীয় জনসাধারণ বিশ্বাস করেন যে, তিনি ইয়ামনবাসী ছিলেন, আময়া তার ইয়ামনের হওয়ার সম্ভাবনা শীকার করতে পারি না। আময়া দেখেছি যে, তিনি তুর্কিস্থানের অন্তর্গত কুনিয়াবাসী ছিলেন। তিনি আয়ো বলেন, ইয়ামনী নামটি হয়য়ত শাহজালালের নামের সঙ্গে এত বেশি জড়িত যে,মনে হয় হয়য়ত শাহজালালের ইয়ামন দেশের সঙ্গে বিশেষ কোন সম্পর্ক ছিল। ৪১ তবে একাধিক গবেষক ও জীবনীকারের বয়াত দিয়ে তিনি বলেন "এমন হইতে পারে যে, শায়ৢৠ জালালের পূর্বপুক্রব ইয়ামেন বাসী ছিলেন।"

৩৯. সিলেট বিভাগের ইতিহাস, পৃ ২২-২৩

৪০. ইসলামী বিশ্বকোষ (জবল, ইভাবা, জুন ১৯৯৭, ২৩ খ, ১সং) পৃ ৬৪৯।

৪১. শামসুল আলম এ.জেড.এম, হযরত শায়ৰ জালাল (রহ.) (ঢাকা, ইফানা, ১৯৮৩, ১সং) পৃ ৩১।

পক্ষান্তরে শাহজালালের সর্ব শেষ জীবনীকারের উল্লেখ দিয়ে ড. মঈন উদ্দিন আহমদ খান বলেন, দেওয়ান নুরুল আনোয়ার হোসেন চৌধুরী নির্দেশ করেন যে, তাঁর দরগায় রক্তিত একটি কলক লিপিতে তিনি কোনিয়ার অধিবাসী ছিলেন বলে উল্লেখ আছে, যা বুকানন সাহেব ইয়ামনের একটি স্থান বলে মন্তব্য করেছেন।

কেন্দ্রীয় মুসলিম সাহিত্য সংসদের (সিলেট) আজীবন সম্পাদক মুহাম্মদ নুরুল হক (মরহুম)
এ বিষয়ে গবেষণাকরে তার সারা জীবন কাটিয়েছিলেন। তাঁর বক্তব্য নিমুরূপঃ

"পুণ্যভূমি আরবের হিজায পবিত্রতম স্থান। সেই হিজায ক্ষেত্রের সংলগ্ন দক্ষিণ ভূ ভাগই-ই ইয়ামন এবং এই ইয়ামন প্রদেশের অন্তর্গত 'কার্ণিয়া' নামক স্থানে শাহজালাল (র.) এর জন্ম হয়।"<sup>82</sup>

উল্লেখ্য ইয়ামনে কার্লিয়া বা এরপ কোন স্থান আছে কিনা জানা দরকার। হ্যরত শেখ শরফ উদ্দিন ইয়াহইয়া মানেরী (রহ.) রচিত মাকতুবাতে সদী তাসাউফের একথানি প্রসিদ্ধ কিতাব। ইহা ৭৫৭ হি. সনে প্রণীত হয় ইহাতে কার্ণ বা ক্লারণ নামের একটি স্থানের উল্লেখ পাওয়া যায়। তাহা এই, যখন ক্লারণ প্রদেশে ওয়াসে (রহ.) ছিলেন। তখন হ্যরত রসুল করিম (সা.) এরশাদ করেছিলেন- নিশ্চয় ইয়ামনের দিক হতে আল্লাহর সুগন্ধি পাচছি। (মাকতুবাতে সদী-পৃ: ৭৫)

প্রাণিধান যোগ্য যে, কবি জালালুন্দিন রুমীর জন্মস্থান কুনিয়া ছিল না। তিনি ৬০৪/১২০৭ সনে ইরান দেশের খুরাসান এর অন্তর্গত বালখ এ জন্ম গ্রহণ করেন এবং তাঁর পিতা বাহা উদ্দিন ওরালাদকে এক সময় দেশান্তরে গমন করতে হলে তিনি পুত্র জালালুন্দিন কে সঙ্গে নিয়ে সর্বশেষ প্রাচ্য রোমান সাম্রাজ্যের অন্তর্গত কোনয়ায় বসতি স্থাপন করেন। পিতার মৃত্যুর পরেও পুত্র জালালুন্দিন তথায় বসবাস করতে থাকেন এবং ইন্তেকালের পর সেখানেই তিনি সমাহিত হন বলে তাঁকে কুনিয়ায়ী ও রুমি নামে অরণ করা হয়।

অতএব, প্রতীয়মান হয় যে, শাহজালালের জনুস্থান রুমীর বাসস্থান কুনিয়াতেই নয়।
পক্ষান্তরে তাঁর অসংখ্য হিন্দু মুসলমান ইংরেজী জীবনীকার এ বিষয়ে একমত যে, তিনি
ইয়ামেনী ছিলেন আরবী ছিলেন। তাঁর এক শব্দ বিশিষ্ট নাম (জালাল) তাঁর আরবী ঐতিহ্যের
সাক্ষ্য বহন করে।
88

অতএব, তাঁর আরব ও ইয়ামেনী হওয়া এবং মুজাররদ (চিরকুমার) হওয়ার বিষয়টি নির্ভরযোগ্য তথ্য দারা সমর্থিত।

৪২. (ক) দুদ্দন হক মুহাম্মদ, হ্যৱত শাহজালাল ইয়ামনী, (সিনেট আন ইসনাহ, শাহজালাল সংখ্যা, ১৩৬৪ বাংলা) পৃঃ ১২৮ (খ) আজহার উদ্দিদ আহমদ মুফতি শ্রীহট্টে ইসলাম জ্যোতি (সিলেট ১৩৮৬ বাংলা, ৩সং) পৃ ৩১

৪৩. ইসলামী বিশ্বকোষ, (ঢাকা, ইকোলা, জুন ১৯৯৭, ১ খ, ১ সং) পৃ ৪৩১

৪৪. ইসলামী বিশ্বকোষ, (ঢাকা, ইকোষা, জুন ১৯৯৭, ২৩ খ, ১ সং) পু ৬৫০

#### হ্যরত শাহজালাল ইয়ামনী হওয়ার দলিলঃ

প্রাচীন করেকটি নসবনামা সূত্রে জানা যায় যে, শাহজালাল (রহ.) জন্মসূত্রে ইয়ামনী ছিলেন। তাঁর কতিপয় ইয়ামনী সঙ্গী ও ইয়ামন থেকে তাঁর সাথে এদেশে আগমন করেন। এঁদের অনেকের বংশধর এখনও সিলোট বিভাগের বিভিন্ন স্থানে শ্রন্ধার আসনে সমাসীন। হযরত শাহজলালের সাথী বংশধরদের অনেকের কাছে অদ্যাপি এরকম অনেক লিখিত প্রমাণ মওজুদ আছে। এসবকে প্রত্যাখ্যান করা যায় না। হযরত শাহজালালের সাথী ৩৬০ আউলিয়ার অনেকের মাযার জালালাবাদের বিভিন্ন স্থানে যুগ যুগ ধরে সম্মানিত ও শ্রন্ধার সাথে স্মরণীয় হরে আসছে। এদের অনেকে ইয়ামনের অধিবাসী। ৪৫ সিলেটে সর্বজন মান্য অর্থাৎ এসব মাযার ও প্রমাণ হিসেবে গণ্য।

৩৬০ আউলিয়ার অন্যতম হযরত শাহ আলী ইয়ামনী (য়হ.) সুলেমান করনী কুরায়শীর নাম হযরত শাহজালাল ও ৩৬০ আউলিয়া সংক্রান্ত প্রায় সকল গ্রন্থেই বর্ণিত হয়েছে। হয়রত শাহজালালের মায়ারের পাশেই ইয়ামনের য়ুবয়াজ শাহ আলী ইয়ামনী চিরন্দ্রিয় শায়িত আছেন। ৪৬ সুলেমান করনী কুয়ায়শী সিলেটের করণশীতে ইসলাম প্রচার করেন। এখানেই তার মায়ার অবস্থিত। একারণেই স্থানটির নাম হয়েছে কয়ণশী এবং অন্যান্য স্থানে বর্তমান। অবিশ্বাসীরা (সন্দেহ প্রবণ অর্থে) কি হয়রত শাহজালালের এসব সাথী দরবেশদের এবং তাদের বংশধরদের (য়ায়া ছিলেন/ আছেন) অনীকার করবেন? ৪৭

ইংরেজ শাসনামলে ইংরেজ লেখকগণ সহ প্রায় লেখকই হযরত শাহজালালকে ইয়ামনের অধিবাসী বলে উল্লেখ করেছেন। প্রায় পৌনে দুশ গ্রন্থ ও প্রবন্ধে শাহজালাল (রহ.) কে ইয়ামনী বলে চিহ্নিত করা হয়েছে। নিম্নে এ বিষয়ে সংক্ষিপ্ত আলোচনা করছি।

- ১. অধ্যাপক ড. এনামূল হক এর A History of Sufism in Bangal পিএইচ.ডি. থিসিস এছে সংশ্লিষ্ট শিলালিপি সম্বন্ধে বিভূত আলোচনা করা সত্ত্বেও হ্বরত শাহজালাল (রহ.) কে বার বার ইয়ামনী' বলে উল্লেখ করেছেন। যেমন তিনি বলেন Shah Jalal Mugarrad-I-Yaman (d. 1346): The tomb of this saint of Bengal is in the distric of Sylhet. 8৮
- ২. বাংলা সুহরাওয়ার্দীয়া সাধকদের মধ্যে শ্রীহটের বঙ্গ বিখ্যাত সাধক শাহজালাল মুজাররদ-ই-ইয়ামনী একটি অতি বিশিষ্ট স্থান অধিকার করে রয়েছেন। বাংলার মুসলমান এই স্থনাম খ্যাত দরবেশের নিকট এদেশে ইসলাম বিভৃতির জন্য প্রভৃত পরিমাণ ঋণী।<sup>৪৯</sup>

৪৫, বাংলা শিভিয়া, (ঢাকা, বাংলাদেশ এশিয়াটিক সোসাইটি মার্চ- ২০০৩, ৪৭ ১সং) পৃঃ ২৪২

৪৬. ইসলামিক ফাউডেশন পত্রিকা (৪৫ বর্ষ ২য় সংখ্যা। ঢাকা, অক্টোবর-ডিসেম্বর ২০০৫) প. ৮

৪৭. নৈনিক ইত্তেকাকের সম্পানকীয় ১০/১২/২০০৩ইং।

<sup>84.</sup> Enamul Haq; Dr. A History of Sufism in Bengal (Dhaka 1975) P-218-24

৪৯, আল ইসলাহ (নিলেট কেমুসান, বৈশাখ-আশ্বিন ১৩৬৪ বাংলা) পৃ: ৮১

- হয়রত শাহজালাল (য়হ.) ছিলেন আরবের অধিবাসী। ইয়ামন দেশ হতে দিল্লি হয়ে তিনি
   সিলেট আসেন এবং সেখানেই তার সাধনা সিদ্ধির বাস ভূমি রচনা করেন।
- ৫. হয়রত শাহজালাল ছিলেন মুজাররদ বা চির কুমার। তাঁর জন্ম হয়েছিল আরবদেশের ইয়ামন প্রদেশে। তাই তিনি হয়রত শাহজালাল মুজাররদ ইয়ামনী নামে মশহর। ৫২
- ৬। এশিয়া মহাদেশের আরবদেশের ইয়ামন<sup>৫৩</sup> প্রদেশের কুনিয়া বা কার্নিয়া নামক স্থানে তার জন্ম। পিতার নাম মুহাম্মদ।
- এসব গ্রন্থ ছাড়া আরো শতাধিক গ্রন্থে হ্যরত শাহজালাল (রহ.) কে 'ইয়ামনী' বলা হয়েছে।
  নিম্নে কতিপয় পান্চাত্য ঐতিহাসিকদের বক্তব্য উদ্ধৃত করা হচ্ছে। তাঁরাও হ্যরত শাহজালাল
  (রহ.) কে ইয়ামনী' বলে উল্লেখ করেছেন।
- The famous faker Hazrat Shah Jalal had been born in Yamen in Arabia.<sup>68</sup>
- 2. The conquest of Sylhet by Muslims is ascribed by traditon to Shah Jalal of Yamen. <sup>eq</sup> The short account of Shah Jalal given by Dr. Wise in the Journal of the Asiatic Society of Bengal. 1873. Page 278, Seems to be based on the suhail-I- Yaman Complited in 1859 by Nasir uddin Haidar. The original persian text was published in Calcutta in 1894 and a material translation in to Bengali by Elahi Baksh was printed in to Bengali year 1278.
- 3. This man was a native of Yamen in Arabia.
- According to Munsif<sup>eq</sup> (Nasiruddin). Shah Jalal Muzarrad Yamani was the son of a distinguished saint. Whose title of Shaikhus Shuyak is still preserved.

এসকল বিবরন নিশ্চিত প্রমাণ করে যে, হ্যরত শাহজালাল (রহ.) ইরামনী ছিলেন। কোন কোন আধুনিক পভিত শিলালিপির দোহাই দিরেই শাহজালাল (রহ.) কে আল্লামা জালালুদ্দীন রুমী (রহ.) এর দীর্ঘকালের সাধনা ক্ষেত্র কুনিয়ার বাসিন্দা বানিয়েছেন। তাঁদের বক্তব্যের অসারতা প্রমাণ করেছেন, ড. সগীর হাসান মাসুমী।

৫০. বজপুর রশীদ আ.ন.ম, আমাদের সুফীসাধক (ঢাকা, ইফাবা, ১৯৭৭) পু- ৬

৫১. নুর মুহাম্মদ আন্ধমী, মাওলানা হাদিসের তত্ত্ব ও ইভিহাস, (তাকা এমদানীয়া লাইব্রেরী- ১৯৬৬ই.)পু-২৬২

৫২. চৌধুরী মুহাম্মদ মুসলিম, উজ্জল এক গায়ন্তা (ঢাকা ই.ফা.বা ১৯৮০) পু-৯

৫৩. চৌধুরী, গোলাম আকবর সাহিত্য ভূষন, ইসলাম জ্যোতি হযরত শাহজালাল (রহ.) (সিলেট ১৯৭০) পু ৯

q8. B.C. Allen. I.C.S. Assam District Gazetteers (Sylhet Vol. 11, Sylhet 1905), p- 24.

ee. E.A. Gait 1.C.S. History of Assam (Sylhet 1905), p- 40

es. Provincial Gazetteers of India. Eastern Bengal and Assam p.p 54/65.

eq. J. Wise, Dr. Notes of Shah Jalal the patron saint of Silhat, cited by H. Blochmann Cotribution to the Geography and History of Bengal (Muhammadan perid calcutta. 1873, P. 73.

তিনি বলেন- Accepting the fourteenth century as the era of Shahjalal as indicated by the inscription preserved in the Dacca Museum (Dated 918/1512) and supported by the statement of Ibn-e-Battuta it becomes difficult to accept the version of Gulzar-I-Abrar<sup>eb</sup> of Ghousi which was compiled in 1022 Ah/1613 Ad. is about two centuries after the time of Shah Jalal especially when the version is compared with the Expression (কিনাই) which has wrongly been considered by a number of scholars. Moreover the attributive term derived from (ক্যুওনিয়া) কুনিয়া is কুনয়ভী (ক্যুওনওয়ী)=and not (কিনইয়ায়ি) which has, in this sense never been used in the whole Arabic persian literature. The only possible explanation, Which can be offered at the present moment is therefore, that the expression in the inscription has wrongly been deciphered due to the fact that this part of the inscription is damaged and the original word must be read as সান্যানী বা আল-ইয়ামনী instead of কুনিয়াভী which is supported by traditional

Yaman. 

তি আলোচনার ও হ্যরত শাহজালাল (রহ.) যে ইয়ামনী ছিলেন তা প্রমাণিত হল। এছাড়া আরো অনেক গ্রন্থে ও হ্যরত শাহাজালাল (রহ.) কে ইয়ামনী বলে উল্লেখ করা হয়েছে। নিম্নে কয়েকটি গ্রন্থের উল্লেখ করা হল।

version recorded by the suhail-I-Yaman that Shahjalal hailed from

- ক. আব্দুল কাদির কবি, ড.মুহাম্মদ এনামুল হক স্মারক বক্তৃতামালা, ঢাকা ১৯৮৪, পু- ১২৮।
- খ. সুফিয়া আহমদ ড. মুসলিম কমিউনিটি ইন বেঙ্গল, ঢাকা ১৯৭০ পৃ- ৩৩০।
- গ. বাংলা একাডেমী. ঐতিহাসিক অভিধান, পৃ ১৩০
- ঘ. মুহামদ আবুল্লাহ, বাংলাদেশে ফার্সী সাহিত্য, ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ, ১৯৮৩ পৃ: ৩৮৫।
- ঙ. মুহাম্মদ মতিউর রহমান:আয়না-ই-ওয়াইসী (উর্দু) পাটনা, ভারত ১৯৭৬, পৃ- ২৭-২৮।
- চ. দেওয়ান মোহাম্মদ আজরক: ইসলাম ও মানবতাবাদ, ঢাকা ১৯৮০, পু ১৪
- ছ. সাদেক শিবলী জামান: বাংলাদেশের সুফী সাধক ও ওলী-আউলিয়া (২য় সংকরন), ১৯৮১ পৃ- ১-২
- জ. খান বাহাদুর আহসানউল্লা: আউলিয়া চরিত, ঢাকা ১৯৮৪, পু ৫১
- ঝ. উর্দু দাররারে মাআরিফে ইসলামিয়া, দানিশগাহ পাজাব, লাহোর ৭ম খন্ড ১৩৯১ হি: ১৯৭১ ঈ. ভাষ্য- (হযরত শাহজালাল ইয়ামনী কাতায়ালুক কবিলায়ে কুরাইশ ছেথা) পৃ- ৩৩৩।

৫৯. ইহা একটি চ্যালেঞ্চ বলে প্রতিয়মান হয়। আরবী ও ফার্সী সাহিত্যের কোপায়ও এর এরূপ এন্মোন দেখা যায় না।

৬০, জার্নাল অব এশিয়াটিক সোসাইটি অব পাকিস্তান (JASP. Vol. X No. 2, December 1955) P- 65-66

ইয়ামেনের সানআয় অনুষ্ঠিত পঞ্চদশ ইসলামী পররাষ্ট্রমন্ত্রী সন্মেলন, ১৯৮৪ উপলক্ষে বাংলাদেশের সাবেক পররাষ্ট্রমন্ত্রী পরবর্তীতে জাতীয় সংসদের স্পীকার আলহাজ্ব হুমায়ুন রশীদ চৌধুরী ইয়ামনে হ্বরত শাহজালাল (রহ.) এর জন্মস্থান পরিদর্শন করে এসেছেন। <sup>৬১</sup> উপরোক্ত আলোচনা থেকে প্রমাণিত যে হ্বরত শাহজালাল মুজাররদ ইয়ামনী ছিলেন।

#### জন্মকালঃ

হযরত শাহজালাল (রহ.) এর জন্ম তারিখ সম্বন্ধে সঠিক কিছু জানা যায় না। এটা অন্যভাবিক এবং অপ্রত্যাশিত নর। যখন এ শিশুর জন্ম হয় তখন কেই বা জানতো যে এ সন্তানের ভবিষ্যত বিপূল সন্তাবনাময়। যদিও হযরত শাহজালাল (রহ.) এর সম-সাময়িককালে ইতিহাস বিজ্ঞান যথেষ্ট উন্নতি লাভ করেছিল, তবুও তখনকার দিনে সাধারণতঃ রাজা-বাদশাহদের কাহিনীই ইতিহাসে স্থান পেত। সুফী সাধকদের নীরব সাধনার কথা তৎকালীন ঐতিহাসিকদের আলোচনার বিষয় হত না। সুফী-সাধকদের জীবন কথা লিখে গেছেন তাদের ভক্ত এবং সঙ্গীগন। দুর্জাগ্যবশতঃ হযরত শাহজালাল মুজাররদ (রহ.) এর সঙ্গীদের মধ্যে এমন কেউছিলেন না, বিনি তাঁর ঘটনাবছল জীবনালেখ্য লিখবেন। আর যদিও কিছু লিখে থাকেন তবে যথাযথভাবে সংরক্ষিত হয়নি। ফলে পরবর্তীকালীন লেখকদের জন্য তার জীবনকালের নানা বটনা, জন্মতারিখ জানা প্রায় অসন্ভব হয়ে দাঁজার।

মুঙ্গেফ নাসির উদ্দিন হায়দার তাঁর "সুহেল-ই-ইয়ামন" গ্রন্থে যে তারিখ দিয়েছেন তা শাহজালাল (রহ.) এর জীবনের অন্যান্য ঘটনার সঙ্গে অসঙ্গতিপূর্ণ। তিনি লিখেছেন ৬২ বছর বয়সে ৫৯১ হিজরীতে তার ইত্তেকাল হয়। সে হিসেবে তার জন্ম তারিখ দাড়ায় ৫২৯ হি.। এ সন সত্য হতে পারে না। কারণ তাতে শাহজালাল (রহ.) এর জীবনের বহু ঘটনা অসম্ভব হয়ে য়য়। ৺ পাশ্চাত্য লেখত গীবসের "হিউরী অব ইয়ামনী ভায়নেষ্টি" গ্রন্থ সূত্রে কেউ কেউ বলেন যে, হয়রত শাহজালালকে ইয়ামনের শাসনকর্তা সুলতান ওমর আশরাফ ১২৯৬ সালে বিব মিশ্রিত শরবত দিয়ে পরীক্ষা কয়েন। এ সময় শাহজালালের বয়স ছিল ৩০ বছর ৺ সে অনুয়ায়ী তার জন্ম তারিখ ১২৯৬-৩০=১২৬৬ সালে নির্ধারিত হবার কথা।

আবার বাংলা একাডেমী ১২৭১ ঈসায়ী তার জন্ম তারিখ নির্ধারণ করেছেন। অথচ ১২৫৮ সালে হালাকু খান কর্তৃক বাগদাদ ধ্বংসের সময় শাহজালাল (রহ.) বাগদাদে ছিলেন। বিধায় ১২৬৬ বা ১২৭১ ঈসায়ী তাঁর জন্ম তারিখ হতে পারে না। কারণ ১২৫৮ ঈসায়ী শাহজালাল (রহ.) বাগদাদে জীবিত ছিলেন বলে দয়ং ইবনে বতুতা উল্লেখ করেছেন। ৬৪

৬১.বাংলাদেশ অভজারভার ২৭/১২/৮৪ইং, সাগুহিক যুগভেরী সিলেট ৩১/১২/৮৪ ও ইসলামীক ফাউভেশনশামিকা জানুয়ায়ী-মার্চ ১৯৮৪।

৬২, হ্যরত শাহজালাল কুনিয়াডী পু ১০

৬৩, ইসলামী ফাউডেশন পত্রিকা (চাকা, ইফাবা, অটোবন্ন-ভিসেম্ম ২০০৫) পু ৯

৬৪, বাংলা একাডেমী চরিতাবিধান, (ঢাকা, বাংলা একাডেমী জুন ১৯৮৫, ২সং), পু ৩৭০

বিশিষ্ট ঐতিহাসিক বাবু সুখমর মুখোপাধ্যার হবরত শাহজালাল ও শারখ জালালুদ্দীন তাবরিষিকে অভিন্ন দেখিয়েছেন এবং তার জন্ম তারিখ ১২০০ ঈসায়ীর কাছাকাছি সময়ে বলে উল্লেখ করেছেন। ইবনে বতুতার উক্তি অনুসারে তার জন্ম এই সময়েই। সৌরসন অনুযায়ী ১১৯৭ ঈসায়ী, চান্দসন অনুযায়ী ৫৯৭ হি. ১২০২ খ্রি.। ৬৫

ইবনে বতুতার সফর নামার আলোকে শাহজালাল (রহ.) এর জন্ম তারিখ ১১৯৬/১১৯৭ সালে নির্ধারিত হয়েছে। প্রায় সকল আধুনিক পন্তিতই এই তারিখের উল্লেখ করে থাকেন।

হালাকু খান যখন বাগদাদ ধ্বংস করেছিলেন তখন সাধক শাহজালাল (রহ.) বাগদাদে ছিলেন। ঐ ঘটনাটি ঘটেছিল ১২৫৮ ঈসায়ী তথা ৬৫৬ হিজরীতে। তখন শাহজালাল (রহ.) এর বয়স ছিল ২৫-৩০ এর মধ্যে। এ হিসেবে অনুমান করা যায় যে, তিনি ১২২৮ এর কাছাকাছি কোন সময় জনুগ্রহণ করেন। ৬৭

যদি ধরে নেয়া যায় যে, হযরত শাহজালাল (রহ.) ৩২ বছর বয়সে বাংলাদেশে উপনীত হন, তবে তাঁর জন্মতারিখ দাঁড়ায় ৬৭১ হি. (১২৭১ ঈ.)। কারণ হোসেন শাহী শিলালিপি মতে শাহজালাল (রহ.) ৭০৩ হিজরীতে সিলেট বিজয় সম্পন্ন করেন।

উল্লেখ্য বিশ্ব বিখ্যাত সুফি পরিভ্রাজক ইবনে বতুতার সাক্ষে জানা যায় যে, শাহজালাল (রহ.) ১৫০ বছর বয়সে ৭৪৬ হিজরী ইত্তেকাল করেন। এই হিসেবে তার জন্ম তারিখ (৭৪৬ - ১৫০) = ৫৯৬ হিজরী সনে হয়। ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ কর্তৃক প্রকাশিত সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোবে তার জন্ম তারিখ ৫৯৬ হিজরী সনে নির্ধারণ করা হয়। ড. মুহাম্মদ শহীদুল্লাহর মতে তিনি ৭৪৮ হিজরী সনে ইত্তেকাল করেন। ১৯ এই হিসাবে তার জন্ম তারিখ (৭৪৮ - ১৫০) = ৫৯৮ হিজরী সনে হয়। ড. মাহলী হাসানের মতে ৭৪৭ হিজরী/ ১৩৪৭ ঈসায়ী শাহজালাল (রহ.) এর মৃত্যু তারিখ মেনে নিলে তার জন্ম তারিখ হয় (৭৪৭-১৫০) = ৫৯৭ হিজরী সনে। ড. এম.এ রহিম বলেন ইবনে বতুতার বক্তব্য যদি সঠিক হয় তাহলে এই সিদ্ধ পুরুষ ১১৯৭ ঈসান্দে জন্ম গ্রহণ করেন। ৭০ অতএব, হিজরী তারিখ উল্লেখ না করে অনেক পত্তিত ১১৯৭ ঈসান্দে জন্ম তারিখ নির্ধারণ করেছেন।

তাঁর জন্ম তারিখসংক্রান্ত সর্বশেষ সিদ্ধান্ত হচ্ছে ইসলামী বিশ্বকোষ ২৩তম খন্তে শাহজালাল (রহ.) এর জন্মতারিখ ১১৯৭ ঈসান্দের হুলে অধ্যাপক ড. আব্দুল করিম কর্তৃক অনুমিত ১২০১ঈ. করা হয়েছে। কেননা এতে করে শাহজালাল (রহ.) নিজামুদ্দিন আউলিয়ার সাথে দিল্লীতে (মৃ. ১৩২৫ঈ.) এবং ১৩০৩ ঈ. সিলেট বিজয় অভিযানে অংশ্রহণ করতে সক্ষম ছিলেন। <sup>৭১</sup>

৬৫. মুবৌপাধার সুধ্ময়, অধ্যালক, বালার ইতিয়দের দুশো বছর (১৩৩৮-১৫৩৮) (চাক, খান ব্রাদার্স এড কে. পারিনাস রোড, এপ্রিল- ২০০০), পু ৬৮৮

৬৬. ইস্লামিক ফাউডেশন পক্রিল (ঢাকা, ইফাঘা, অক্টোবর-ডিসেমর ২০০৫) পু-৯

৬৭. মাসিক ভারতবর্ষ ঃ (২৯শ বর্ষ, ২ব, ১ স, পৌষ ১৩৪৮ বাংলা) পৃ- ৪০

৬৮. হযরত শাহজালাল কুনিয়াজী (রহ.), পু-১

৬৯. শহীদুল্লাই মুহাত্মদ ভ, ইসলাম এদন, (ডাজা, রেনেনান প্রিন্টার্স লি: ১৯৬৩) পু-৯৮

৭০. রহিম এম.এ. ড. (মোহাম্বদ আসাদুজ্জমান অনু.) বাংগার সামাজিক ও সান্তেতিক ইতিহাস (ঢাকা, বাংলা এজাতেমী, ভুন ২০০৮ইং, ২ সং, ১ খ) পৃ- ৭৩

৭১. ইসলামী বিশ্বকোষ, ২৩ ব, পু ৬৫৩।

#### বিতীয় পরিচ্ছেদ

### হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর মুর্শিদ পরিচয়, বাল্যকাল ও শিক্ষা

হযরত শাহজালাল (রহ.) বাল্যকালে পিতা ও মাতা ইন্তেকাল করেন। শৈশবে তার মামা সৈয়দ আহমদ কবীর সোহরাওয়াদী তাঁকে পুত্রবৎ লালন পালন করেন। সৈরদ আহমদ কবীরের পীর ও উন্তাদ ছিলেন সৈরদ শাহ জালাল উদ্দিন বুখারী।<sup>৭২</sup>

সৈয়দ আহমদ কবীর দিল্লীর সম্রাট ফিরুজ তোঘলকের মুর্শিদ জালাল উদ্দিন মাখদুম জাহানীরান জাহান গাস্তের (মৃ. ১৩৮৩ ঈ.) পিতা ছিলেন। হযরত শাহজালাল এর পিতা মুহাম্মদ বিখ্যাত দরবেশ জালাল সুরখ বুখারীর (১১৯৯-১২৯১ঈ.) কন্যাকে বিবাহ করেন। জালাল সুরখ বুখারী মুলতানের নিকটবর্তী উঁচ এ বাস করতেন ও সেখানে তার মাজার রয়েছে।

তাঁর মায়ের ওফাতের পর শিশু জালালের লালন-পালনের ভার নেন দাদা ইব্রাহিম কোরেশী। তিনি ছিলেন বিখ্যাত দরবেশ। তাইজ নগরীতেই তাঁর মাজার অবস্থিত। মূর পরিপ্রাজক ইবনে বতুতা ৭৩০ হিজরীতে ইয়েমেন সফরকালে এই মাজার জিয়ারত করেন।

অদ্ষ্টের নিবন্ধন, রাজরোবে পতিত হরে ইব্রাহিম কোরেশী ৬৭৩ হিজরীতে কারাবন্দী হন। বন্দী অবস্থার ৬৮৩ হিজরীতে কারাগারে ইন্তেকাল করেন। দাদার কারাবন্দী হওয়ার পর তিন বছরের শিশু জালালের লালন পালনের ভার নেন তার মামা সৈরদ আহমদ কবির। তিনি ছিলেন মঞা শরীকের বিশিষ্ট আলিমও ওলী আল্লাহ। এ সময়ে তিন বছরের এতিম শিশু জালাল ইয়েমেন হতে পবিত্র মঞ্চার আসেন। তার নানা জালাল উদ্দিন সুরুখ বোখারী ছিলেন অতি উচু তরের ওলী আল্লাহ। তিনি পাঞ্জাব ও রাজপুতনার ইসলাম প্রচার করেন। ১২৫৮ সালে হালাকুখানের বাগদাদ ধ্বংসের সময় তিনি সেখানে ছিলেন। ৬৯১ হিজরীতে তিনি মূলতানের উঁচ শরীকে ইত্তেকাল করেন। তিনি ছিলেন হয়রত বাহা উদ্দিন জাকারিয়ার মুরিদ।

তার মামা ও মুর্শিদ সৈয়দ আহমদ কবীর ৭২৫ হিজরীতে পিতার গন্দীনশীন অবস্থায় উচ্ শরীকে দেহত্যাগ করেন। সৈয়দ আহমদ কবীরের পুত্র জালালুন্দীন জাহানিয়া জাহাগাশত ও ৭৮১ হিজরীতে উঁচ শরীকে ইন্তেকাল করেন। <sup>৭৪</sup>

সৈরদ আহমদ কবির সোহরাওয়ার্দী (রহ.) হবরত শাহজালাল (রহ.) এর পীর ও মুর্শিদ এটাই সাধারণ বিশ্বাস। তবে এসম্বন্ধে ও বিতর্ক আছে। এই বিতর্কের সূত্র গাউসি মাজজী রচিত গুলজার-ই আবরার (১৬১৩ ঈ.) গাউসির বর্ণনায় দেখা যার, হবরত শাহ জালাল (রহ.) এর মুর্শিদের নাম খাজা আহমদ ইরাসজী। এই মতটি সম্বন্ধে খানিকটা আলোচনা প্রাসন্ধিক হতে পারে।

৭২, আল ইসলাহ, ২৬শ বর্ষ জুলাই-ভিসেমর ১৯৫৪ইং) পু ৭৭

৭৩. হ্যরত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, পু ৫

৭৪. ফজপুর রহমান, সিলেটের মাটি সিলেটের মানুষ (শিলেট, লে. কর্ণেল (অব.) আব্দুল মান্নান, এপ্রিল ১৯৯১, ১সং) পৃ ১৮৩-৮৪

তুরক্ষের ইতিহাসে ইয়াসভি নামে পরিচিত সুকী-সাধকদের একটা সিলসিলাহ পাওয়া বার। বর্তমান তুরক্ষে ও ইয়াসভি সুকিদের বিশেষ সন্মানের চোখে দেখা হয়। লোক তাদেরকে সন্মান করে 'আতাইয়াসভি' বলে ভাকে। তুর্কি আতা শব্দের বাংলা প্রতিশব্দ হল পিতা। একটি প্রচলিত বিশ্বাস আছে যে, রসুল (সা.) এর ইশারার ইয়াসভি দরবেশদের কামালিরাত হাসিল হয়।

থাজা আহমদ ইয়াসভি গোড়ার দিকে বিখ্যাত দরবেশ বাবা আরসালানের শাগরিদ ছিলেন। দরবেশ বাবা আরসালানের ইনতেকালের পর তিনি বুখারায় আসেন এবং খাজা ইউসুফের শিষ্যত্ব গ্রহণ করেন। খাজা ইউসুফের প্রথম দুই খলিফা খাজা আব্দুল্লাহ বারকী এবং খাজা হাসান আনদাকি এর ইন্তেকালের পর খাজা আহমদ ইয়াসভি তৃতীয় খলিফা মনোনীত হন এবং প্রচার কার্য চালিয়ে যান। কিছু কাল পর তিনি তুর্কিস্থানের ইসা নামক স্থানে যান। তুরকের অপর একজন বিখ্যাত দরবেশ খাজা আব্দুল খালেক আহমদ ইয়াসভির ইশারায় তিনি ইসা গিয়েছিলেন বলে কথিত আছে।

খাজা আহমদ ইয়াসজীর আবির্জাব কাল সম্বন্ধে কাসিকীর বর্ণনা দেখা যায় যে, আহমদ ইয়াসজী খাজা আলী রামতানির সমসাময়িক ছিলেন। খাজা আলী রামতাতিনী ৭১৫ হি. (১৩১৫-১৬ ঈ.) ইত্তেকাল করেন। <sup>৭৫</sup>

গুলজারে আবরারের বর্ণনা অনুসারে হযরত শাহজালাল সুকীদের খাজা বা নকসবন্দি ত্রিকার মুরিদ ছিলেন। সোহেল-ই ইয়ামনের মতে তিনি সোহরাওয়ার্দী ত্রিকার মুরিদ ছিলেন। সৈয়দ মুর্তাজা আলী বলেন সোহেল ই ইয়ামনের লেখক বোধ হয় শেব জালাল মুজাররদকে উচঁর বিখ্যাত দরবেশ শাহজালাল বুখায়ীর সঙ্গে অভিনু মনে করে তাঁর পীরদের নাম দিয়েছেন। তাঁর মতে গুলজারে আবরারের বর্ণনা প্রাচীনতর ও অধিকতর বিশ্বাস যোগ্য, সুতরাং সিলেটের শাহজালাল খাজা বা নকসবন্দিয়া তরিকার মুরিদ ছিলেন। কারণ ঐ সময়ে খাজা বা নকসবন্দিয়া তরিকার মুরিদ ছিলেন। কারণ ঐ সময়ে খাজা বা নকসবন্দিয়া তরিকার হয়েছিল।

সোহেলী ইয়ানেনের লেখক তুলে সৈয়দ আহমদ কবির কে সৈয়দ জালালুদ্দিন বুখারী মাখদুম জাহানিয়ান জাহান গাসতের শিব্য দেখিয়েছেন। মাখদুম জাহানীয়া জাহান গাসত সৈয়দ আহমদ কবিরের পুত্র ছিলেন। সৈয়দ আহমদ কবির তাঁর পিতা সৈয়দ জালাল বুখারীর মুরিদ ছিলেন। পিতামহ ও পুত্রের নাম এক হওয়ায় সোহেল-ই-ইয়ামনের গ্রন্থকার শ্রমে পতিত হন।

শাহজালাল (রহ.) এর ত্বরিকা সম্পর্কে অধ্যাপক ড. মুহাম্মাদ এনামুল হক বলেন- 'বাঙ্গালার সুহরাওয়ার্দীয়া ত্বরিকার সাধকদের মধ্যে শ্রীহট্টের বঙ্গ বিখ্যাত সাধক শাহজলাল মুজাররদ-ই-ইয়মনী একটি অতি বিশিষ্ট স্থান অধিকার করে রয়েছেন। বাঙ্গালার মুসলমান এই স্বনাম খ্যাত দরবেশের নিকট এদেশে ইসলাম বিকৃতির জন্য প্রভুত পরিমাণ খৃণী।

৭৫. আল কাসিফি আলী ইবনে আল ওয়াইজ: রাশাহাত, (নেওয়াল কিশোর প্রেস, কালপুর) ১৯১১, প্- ৮-৯।

৭৬. হ্যরত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, পু- ৫

তিনি তাঁর 'শাহজালাল' নিবন্ধে হযরত শাহজালালের (রহ.) কে সুহরাওর্য়াদীয়া ত্রীকার সাধক বলে উল্লেখ করলেন। তাছাড়া সোহেল ই-ইয়ামন গ্রন্থ সম্পর্কে মন্তব্য করতে গিয়ে বলেন "সে যাহাই হউক এ যাবৎ এই সাধকের সঠিক ইতিহাস উদ্ধারের জন্য অনেক পভিত চেষ্টা করিয়াছেন- দুঃখের বিষয় তাঁহাদের কেহই স্পূর্ণ কৃতকার্য হইতে পারিয়াছেন বলে মনে হয় না তাহার জীবনী সম্বলিত ফারসী সুহেল-ই-ইয়ামন গ্রন্থে কোন কোন বিষয়ে এমন প্রমাদপূর্ণ হইলেও এ গ্রন্থ হইতে এ দরবেশের সাধারণ জীবন আখ্যারিকা জানিতে পারা যায়।" সম্প্রতি এই সাধকের দরগা হতে যে সকল আরবী ও ফারসী শিলালিপি আবিস্কৃত হয়েছে। তাহার মর্মের সহিত সামঞ্জস্য রেখে সুহেল-ই-ইয়ামন গ্রন্থের আখ্যায়িকার সহিত মিলিয়ে দেখলে বুঝা যায় যে, শাহজালাল (রহ.) ৭০৩ হি: অর্থাৎ ১৩০৩ ঈ. সিকান্দর খান গাজী নামক কোন গৌড় সেনাপতির সহিত একযোগে শ্রীহট্ট জর করেন। সূতরাং ১৩০৩ ঈ. তিনি জীবিত ছিলেন। <sup>৭৭</sup> সৈয়দ আহমদ কবির (রহ.) কে সৈয়দ আহমদ কবির সুহরাওয়ার্দী বলে সর্ব প্রথম 'সুহেল-ই ইয়ামন' নামক প্রন্থে উল্লেখ করা হয়। ১৮৬০ঈ. সিলেটের তৎকালীন মুসেফ গ্রন্থটি প্রকাশ করেন। ইহার রেফারেন্স গ্রন্থ 'রিসালাহ' ও 'রাওদ্বাতুস সালাতিন' ইত্যাদি প্রাচীন গ্রন্থাদি অবলম্বনে রচিত হয়। সুতরাং এসকল দুস্প্রাপ্য গ্রন্থে ও নিশ্চয়ই পূর্বোক্ত বিবরণই উল্লেখিত হয়ে থাকবে। জনশ্রুতিতেও এর উল্লেখ পাওয়া ৩৬০ আউলিয়াদের বংশধরেরা ও সৈয়দ আহমদ কবীরকে সৈরদ আহমদ কবির সোহরাওয়ার্দী বলে থাকেন। ইহা ছাড়া আধুনিক লেখকদের অনেকেই ইহা স্বীকার করেন। 9b

হযরত শাহজালালের মামা সৈরদ আহমদ কবির মঞা শরীকের একজন বিশিষ্ট আলিম ছিলেন।
তিনি একজন প্রখ্যাত সুফী সাধক ও দরবেশ ছিলেন। তিনি সৈরদ আহমদ কবির সোহরাওয়াদী
নামে খ্যাত ছিলেন। নামের শেষে সোহরাওয়াদী লকব ব্যবহারেই ইহার প্রমাণ পাওয়া যায়।
ইহাতে প্রতিরমান হয় যে, তিনি সোহরাওয়াদী ত্রিকার একজন দরবেশ ছিলেন। প্রাচীন প্রস্থ
সমূহে সুফীদের চৌন্দটি তরিকার সন্ধান পাওয়া যায়। তন্মধ্যে সোহরাওয়াদী ত্রিকা অন্যতম।
আইনে আকবরীতে এই ত্রিকার প্রতিষ্ঠাতা হিসেবে শায়খ আবু নজিব সুহরাওয়াদী (য়হ.) এর
নাম বর্ণিত হয়েছে। তিনি ৫৬৩ হি. / ১১৬৮ ঈ. ইত্তেকাল করেন। তিনি বাগদাদের জামেয়া
নিজামিয়ার প্রধান রেয়য় ছিলেন। তিনি একজন প্রখ্যাত হাদিস বিশারদ বা মুহান্দিছ ছিলেন।
তিনি সুফিদের জন্য "আদাবুল মুরিদিন" গ্রন্থটি লিখেন।

মুকতি আজহার উদ্দীন আহমদ সহ কোন কোন লেখক বলেন, সৈরদ আহমদ কবির তার পিতা জালাল উদ্দিন সুরব বোখারীর শিষ্য ছিলেন। জালাল সুরব বোবারীর জন্ম ৫৯৫ হিজরী সনে। ৫৯৬ হিজরী সনে শাহজালাল (রহ.) জন্ম গ্রহণ করেন। নানা ও নাতীর জন্ম একই সমরে হতে পারেনা। ৫৯৫ হিজরী সনে যে জালাল সুরখ বুখারীর জন্ম, তার পুত্র আহমদ কবির হযরত শাহজালালের লালন পালন করার প্রশুই উঠেনা। ইহা অসম্ভব। সুতরাং জালাল সুরখ বুখারীর পুত্র বলে কথিত সৈরদ আহমদ কবীর ও হ্যরত শাহজালালের মামা সৈরদ আহমদ কবির ভিন্ন ব্যক্তি। তি

৭৭. আল ইসলাহ, শাহজালাল সংখ্যা, (২৬বর্ষ, ১ম ৬৪ সং, জুলাই-ভিনেম্বর ১৯৫৪ঈ.), পৃ ৮১-৮২

৭৮. চৌধুরী নুরুল আনোয়ার হেসেন, দেওয়ান, হ্যরত শাহজালাল (র.) (লকা, ইফাযা, জুন-১৯৯৫) প্-১৪ ও গোলাম নাকালারেন, ড. পূর্ব পাকিস্তানের সুফি সাধক (জাকা, বাংলা একাডেমী ১৩৮৭ বাংলা, ১সং) পু ৫৮

৭৯, হ্যরত শাহজালাল(র.) পৃ ১৩

৮০. প্রাতক পু ১৫

#### মুর্শিদের প্রতি ডক্তি ও শ্রদাঃ

আধ্যাত্মিক মূর্শিদের প্রতি শাহজালাল (রহ.) এর প্রগাঢ় ভক্তি ও শ্রদ্ধা ছিল। তিনি তার উত্তাদের জন্য নিজ হাতে রাঁধতেন। পরবর্তীকালে যখন তিনি সিলেট বসবাস করার সিদ্ধান্ত নেন, তখন দেখা যায় যে, তিনি অত্যন্ত ভক্তি এবং গান্তীর্যের সাথে মূর্শিদের মৃত্যু বার্বিকী উদযাপন করতেন ২৬শে শাওয়াল তারিখে ঐ উপলক্ষে তিনি নিজে নিকটবর্তী পাহাড় থেকে লাকড়ি তুলে এনে রন্ধনকৃত খাদ্য দরিশ্রের মধ্যে বিতরণ করতেন।

যে পাহাড় থেকে শাহজালাল (রহ.) লাকড়ি 'তুড়ে' বা তুলে আনতেন ঐ পাহাড়ের নাম হয়েছিল লাকড়িতুড়া। ঐ পাহাড়ের অংশে আছে বর্তমানে একটি চা-বাগান। ইংরেজ সাহেবদের উচ্চারণ বদান্যে বর্তমানে ঐ পাহাড়টির নাম, দাড়িয়েছে লাখাতুড়া'। সিলেট শহর থেকে আড়াই মাইল দূরে ঐ পাহাড়টি অবস্থিত। হয়রত শাহজালাল (রহ.) লাকড়িতুড়ার স্মৃতির প্রতি শ্রদ্ধান্তরূপ আজও প্রতিবছর ২৬শে শাওয়াল মায়ার থেকে ভক্তরা লাখাতুড়া পাহাড়ে যায়। মুর্শিদের প্রতি শাহজালাল (রহ.) এর শ্রদ্ধাকে শায়খ শিহাব উদ্দিন সোহরাওয়াদীর প্রতি সাধক জালালুদ্দিন তাবরিষির শ্রদ্ধা ও আনুগত্যের সঙ্গে তুলনা করা যেতে পারে। শায়খ শিহাব উদ্দিন সোহরাওয়াদীর প্রতি সাধক জালালুদ্দিন তাবরিষির শ্রদ্ধা ও আনুগত্যের জন্য গরম খাদ্য পছন্দ করতেন। হয়রত জালালুদ্দিন তাবরিষি শ্রমনকালে একটি জ্বলন্ত চুল্লীর উপর খায়ার রেখে পথ চলতেন, যাতে তিনি চাওয়া মায়ই মুর্শিকে গরম খাদ্য দিতে পারেন। ত্ব

#### বাল্যকাল ও শিক্ষাঃ

শাহজালাল (রহ.) বাল্যকালেই এতিম হরে যান। তারঁ লালন পালন ও শিক্ষাদীক্ষার ভার গ্রহণ করেন তার মামা সৈরদ আহমদ কবির সুহরাওয়াদীর। স্নেহপ্রবন মুর্শিদের নিকটেই তিনি আধ্যাত্মিক ও জাগতিক শিক্ষা লাভ করেন।

মুর্শিদের আত্মীয়দের নিকট তিনি আল-কুরআন হাদিস, ফিকহ, তাসাউফ, দর্শন, যুদ্ধবিদ্যা, ইবাদত প্রভৃতি অত্যন্ত মনোযোগের সঙ্গে শিক্ষা করেন। মাদরাসা এবং মক্তবের প্রাতিষ্ঠানিক শিক্ষার সুযোগ না পেলেও তিনি শিক্ষার সুযোগ থেকে বঞ্চিত হননি। মুর্শিদের জীবন এবং শিক্ষা কিশোর জালাল (রহ.) খানকার প্রতিপালিত বালক আসহাব-ই-সুফফায় ঐতিহ্যে গড়ে উঠেন।

শাহজালালের স্মরণশক্তি ছিল অত্যন্ত প্রথর। মাত্র সাত বছর বয়সে তিনি মহাগ্রন্থ আল কুরআন মুখস্ত করেন। দ্বীনি শিক্ষার প্রতিটি শাখায় ছিল তাঁর বলিষ্ঠ পদচারণা। মাত্র ১৬ (বোল) বছর বয়সে শাহজালাল (রহ.) ইলমে দ্বীনের প্রতিটি শাখায় বুৎপত্তি অর্জন করেন।

৮১. হ্যরত শাহজালাল কুনিয়াডী (রহ.), পৃ- ১৬-১৭

৮২. প্রাতক পু- ১৫

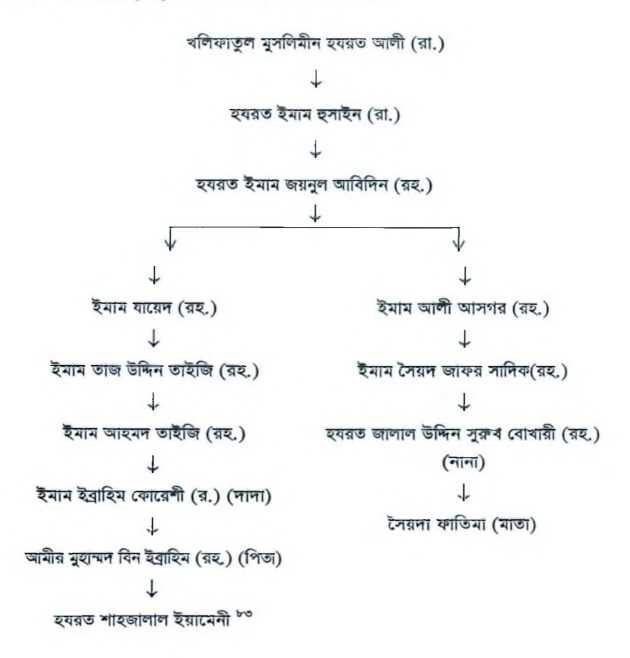
উল্লেখ্য শাহজালাল (রহ.) ৩০ বছর পর্যন্ত মুর্শিদের খানকার ইবাদত বন্দেগী ও বিদ্যার্জনে কাটান। সুদীর্ঘ ৩০ বছরের কঠোর সাধনার কলে তিনি সুফী সাধকের নানা অতুলনীয় গুণে গুণান্নিত হন। কথিত আছে যে, তিনি ৩০ বছর পর্যন্ত খানকার বাহিরে যাননি। কুদ্র গভীর মধ্যে থেকে বহুবছরের নিরবচ্ছিন্ন ইবাদতে তিনি কামালিয়াত লাভ করেন। এই বিষয়ে এছাড়া আর নির্ভরযোগ্য তেমন কোন বিবরণ পাওয়া যায় না। তবে ইবনে বতুতার ভ্রমন বিবরণী হতে তাঁর জ্ঞান ও বিদ্যা শিক্ষার গভীরতা সম্পর্কে ইন্ধিত পাওয়া যায়। ইবনে বতুতা সিলেটে হযরত শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গে সাক্ষাৎ করেন। এই সময় তাঁর জনৈক মুরিদ বা খলিফা তাঁকে (শাহজালালকে) সম্বোধন করে বললেন, "মাওলানা ইনি (ইবনে বতুতা) আরব ও আজম (অনারব) উভয়ের মধ্যে একজন ভ্রমণকারী। এই মাওলানা সম্বোধন হতে প্রমাণিত হয় যে, হ্যরত শাহজালাল (রহ.) একজন প্রখ্যাত আলিম ছিলেন। আলিম হওয়ার জন্য যেসব বিদ্যা হাসিল করতে হয় তার সবই তিনি আয়ন্ত করেছিলেন। এতদ্ব্যতীত তাসাউফ তত্ত্বে জ্ঞান লাভের জন্য সৈয়দ আহমদ কবীর সুহরাওয়াদী (রহ.) এর মত এক প্রখ্যাত বুজুর্গ আউলিয়ার সোহবত লাভের সৌভাগ্য তাঁর হয়েছিল। এই কামিল পীরের সান্নিধ্যে থেকে অত্যল্প কালের মধ্যেই শাহজালাল (রহ.) সুফীবাদের দিকে তথা তাসাউফ তত্ত্বের প্রতি আকৃষ্ট হন। মামা ও পীর মূর্শিদ যত্ন সহকারে তাঁকে এই তত্তজ্ঞান হাসিল করতে যথাসাধ্য সহায়তা করেন। কালক্রমে তিনি কামালিয়াতের উচ্চ শিবরে উপনীত হয়ে সাহেবে কারামতের মার্যাদা প্রাপ্ত হন।

মুসলিম ইতিহাসের শ্রেষ্ঠতম ওলিরে কামিলের অন্যতম রাহবর হ্বরত শাহজালাল মুজাররদ ইয়ামনী (রহ.) ব্যক্তি জীবনে সেরা আবেদ। সমাজ জীবনে ছিলেন তাবলীলে বীনে মুহাম্মদীর একজন মহাদ সিগাহসালার ও সমাজ সেবক।

#### ৩য় পরিচ্ছেদ

#### হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর নসব নামা ও পীরদের শাজারা

হ্বরত শাহজালাল (রহ.) এর নসব নামা বা বংশ তালিকাঃ



৮৩. সিলেটের মাট সিলেটের মানুব, পৃ ১৯০ ও মোজকা কামাল নৈরদ, সিলেট বিভাগের গরিচিভি, (সিলেট, রেনেসা গার্যলিকেশস, সেক্টেম্বর- ২০০৪ই, ১সং), পৃ ২৮।

## হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর শীরদের শাজারা বা জীবন বৃক্ষ ঃ

- হবরত মুহাম্মদ সাল্লাল্লাহ্ আলাইহি ওয়াসাল্লাম। (জ. ৫৭০ঈ. ১২ই রবিউল আউয়াল, মৃ. ৬৩২ ঈ. ১১ হি. ১২ই রবি: আ.)
- ২. বলিফাতুল মুসলিমিন হযরত আলী (রা.) (৩৫-৪০ হি.)
- ৩. শায়খ হাসান বসরী (রহ.) (২১-২১০ হি.)
- শারখ হাবীব আযমী (রহ.) (মৃ.- ১২১ হি:)
- ৫. শায়খ দাউদ তাঈ (রহ.) (মৃ. ১৬৫ হি.)
- ৬. শায়খ মারুফ কারখি (রহ.) (মৃ. ২০০ হি.)
- ৭. শারখ সিররী সকতী (রহ.) (মৃ. ২৫০ হি.)
- ৮. শারখ মমশাদ সিন্দরী (রহ.) (মৃ. ২৯৭ হি.)
- ৯. শায়খ আহমদ দিনরী (রহ.) (মৃ. ৩৬৭হি.)
- ১০. শায়খ আম্বিয়া (রহ.) (মৃ. ৩৯৩ হি.)
- ১১. শায়খ আজী উদ্দিন সোহরাওয়ার্দী (রহ.) (মৃ. ৫৬৬হি.)
- ১২. শায়খ আবু নজিদ জিয়া উদ্দিন (রহ.) (মৃ. ৫৬৩ হি.)
- ১৩. শায়খ শিহাবুদ্দীন সোহরাওয়ার্দী (রহ.) (মৃ. ৬৩২ হি.)
- ১৪. শারখ মাখদুম বাহা উদ্দিন জাকারিরা (রহ.) (মৃ. ৬৬১ হি.)
- ১৫. সৈরদ জালাল সুরখ বোখারী (রহ.) (মৃ. ৬৫২ হি.)
- ১৬. সৈয়দ আহমদ কবির সোহরাওয়ার্দী (রহ.) (মৃ. ৭২৫ হি.)
- ১৭. হ্যরত শাহজালাল মুজাররদ (মৃ. ৭৪৭ হি.)। b8

# চতুর্থ পরিচ্ছেদ

## হ্যরত শাহজালাল ও শার্থ জালাল উদ্দিন তাবরিথি (রহ.)

পূর্বকথা ঃ হযরত শাহজালাল মুজাররদ (রহ.) ও শারখ জালাল উদ্দিন উদ্দিন তাবরিযি (রহ.) এর পরিচিতি সম্পর্কে তথা সংক্ষিপ্ত জীবনী নিয়ে আলোচনা করার পর পরস্পরের প্রামানিক তত্ত্বাদি নিয়ে বিত্তারিত আলোচনা করে একটি গ্রহণ যোগ্য সিদ্ধান্তে পৌছবার প্রচেষ্টা চালাব যে, তাঁরা উজয় একজন না জিন্ন জিন্ন দুজন মনীষি। এ বিষয়ে পন্তিতদের মধ্যে বিতর্কের শেষ নেই। শাহজালালের (রহ.) ইন্তেকালের শতশত বৎসর পর তাঁর জীবনালেখ্য রচনার সূচনা হয়। এ দীর্ঘ সময়ে দিল্লির সুলতানদের রাষ্ট্রীয় পৃষ্টপোবকতায় তাদের জীবনী যথাযথ ভাবে ইতিহাসে লিপিবদ্ধ করা হলেও তার প্রামাণ্য কোন ইতিহাস সরকারীভাবে হান পায়নি। তাঁর জীবদ্দশায় ইবনে বতুতা সিলেটে তাঁর সাথে দেখা করেন এবং তিনি তাঁকে তাবরিযি বলে সন্ধোধন করে ছিলেন বলে তার সকরনামায় উল্লেখিত হওয়াই হচ্ছে এ বিতর্কের মূল সূচনা। নিমে শায়খ জালাল উদ্দীন তাবরিয়ি এবং হযরত শাহ জালাল মুজাররদ (য়হ.) এর সংক্ষিপ্ত জীবনী আলোচনা করা হল। অতঃপর উজয়ের জীবন ও কর্ম নিয়ে আলাদা আসিকে প্রামাণিক তত্ত্বাদি সহ আলোচনা করা হবে।

## শায়খ জালাল উদ্দীন তাবরিথি (রহ.)

(মৃ. ১২২৫ ঈ.)

Shaik Jalal Uddin Tabrizi (R).

সুহরাওয়ার্দীয়া তরিকার সুফী দরবেশদের মধ্যে সর্বপ্রথম যিনি বাংলার এসেছিলেন, তিনি হলেন শায়খ জালাল উদ্দীন তাবরিযি। ৮৫

তিনি পারস্যের (ইরান) তাবরিয় নগরে জন্মগ্রহণ করেন। এ দরবেশের প্রাথমিক জীবন সম্পর্কে বিশেষ কিছু জানা যায় না। আন্দুর রহমান চিশতি তাঁকে আবুল কাসিম মাখদুম শায়খ জালাল উন্দীন তাবরিয়ি নামে বর্ণনা করেন। ৮৬

প্রথমে শায়খ আবু সাঈদ তাবরিষি এবং তাঁর ইন্তেকালের পর শায়খ শাহাবুদ্দীন সুহরাওয়াদীর শিষ্যত্ব গ্রহণ করেন। <sup>৮৭</sup> শুধুমাত্র তার কৃতিত্ব উত্তরবঙ্গে মুসলিম শাসনের প্রথম দিকে ইসলামের প্রচার ও প্রসার। ইখতিয়ার উদ্দিন মুহাম্মদ বখতিয়ার খলজি দদীয়া বিজয়ের পর সুলতান গিয়াস উদ্দিন ইওজ খলজির শাসন কালের কোন এক সময়ে তিনি লখনৌতি শহরে উপনীত হন এবং সেখানে থেকে পালুয়ার সতের মাইল দূরত্বে আতানা স্থাপন করেন।

৮৫, গোলাম সরওয়ার, বাজিলাতুল আগফিয়া, নেওয়াল কিশোর, লক্ষী ১৩২৫ হি, পু-২৭৮

৮৬. চিনতি আপুর রহমান প্রণীত মিরআতুক আগরার, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়, গার্কিপি নং- ১৬ এ আর, মানরাসা-ই-আদিয়া ঢাকা, গার্কিপি নং এম.এ ১২/১৯-২০।

৮৭. আব্দুল করিম, (মোকান্দেছুর রহমান অনু.) বাংলার মুসলমানদের সামাজিক ইতিহাস (ঢাকা ১৯৯৩) পু ১৩৬।

ফলে সমগ্র বাংলায় ইসলামের প্রভাব ছড়িয়ে পড়ে; বাংলার তার বারা বিশেষ করে উচ্চ শ্রেণীর হিন্দু ও বৌদ্ধ সমাজ প্রভাবিত হয়। তিনি সাত বছর পর্যন্ত পীরের খেদমত করেন। শায়খ আব্দুল হকের অভিমতে হজ সমাপনের জন্য তার উত্তাদ শায়খ সোহরাওয়াধী প্রতি বছর পবিত্র মক্কা-মদিনার গমন করতেন। আর তাঁর সাথে জালাল উদ্দিন তাবরিবিও যেতেন। পীর অসুহ থাকায় ঠাভা খাবার খেতে পারতেন না। সুতরাং শীয় পীরকে গরম খাবার দেয়ার জন্য শিষ্য জালাল উদ্দিন মাথায় একটি চুল্লি বহন করতেন। যথনই পীর ক্ষুধার্ত হতেন সাথে সাথেই চুল্লি নামিয়ে গরম খাবার পরিবেশন করতেন। তার অসীম ধৈর্য্য, একাগ্রচিত্ততা, ও দীর্ঘ্যতের অভিভূত হয়ে হয়রত শিহাব উদ্দিন তাঁকে খিরকা-ই- খিলাকত দান করেন।

শারথ জালাল উদ্দীন বাগদাদ থেকে বহু দেশ শ্রমনের পর ভারতের উদ্দেশ্যে যাত্রা করেন। সেখান থেকে মুলতান অবস্থানকালে তার ঘনিষ্ট সতীর্থ খাজা কুতুবুদ্দীন বখতিয়ার কাকী ও শারব বাহা উদ্দিন জাকারিয়ার সাথে সাক্ষাৎ হয়। তখন মুলতানের- শাসনকর্তা ছিলেন নাসির উদ্দিন কুবাচা। ঐ সময় জালাল উদ্দিন তাবরিথি মুলতান ত্যাগ করে দিল্লিতে আসেন। এ দরবেশ দিল্লীতে পৌছলে শামসুদ্দিন ইলতুতমিশ শায়খুল ইসলাম নাজমুদ্দীন সুগায়াকে সঙ্গে নিয়ে ঘোড়ায় চড়ে তাঁকে স্বাগত জানাতে এসেছিলেন। সুলতান তাঁকে প্রাসাদের সন্নিকটে অবস্থান করার আদেশ ও দিয়েছিলেন। ফলে শায়খুল ইসলাম স্বাস্থিত হয়ে শায়খ জালাল্দ্দীন এর বিরুদ্ধে কিছু অভিযোগ আনেন, তন্মধ্যে সবচেয়ে মায়াত্মক অভিযোগটি ছিল কলিয়নি এক মহিলার সাথে অসচ্চরিত্রের অভিযোগ। 

\*\* পরিশেষে অভিযোগটি মিথ্যা প্রমাণিত হয়। কিন্তু এ ঘটনায় জালাল উদ্দিন মর্মাহত হয়ে ব্রেয়াদশ শতকের প্রথম দিকে দিল্লী ত্যাগ করে বাংলায় আগমন করেন।

শায়খ জালাল উদ্দিন ভারতের অন্তর্গত উত্তর প্রদেশের ইটাওয়া' জেলার জন্মগ্রহণ করেন। তার পিতার নাম কাফুর। তিনি রমজান খান নামীর একজন বণিকের সহায়তার শিক্ষা লাভ করেন। আর ঐ বনিকের দুর্কর্মের অংশীদার হয়ে গৃহ পরিত্যাগ করেন। শুধু একটি কালো পোশাক পরে তিনি বাংলার এসেছিলেন। তার হাতে একটি পাত্র ও একটি ঘড়ি ছিল। ১০

সিয়ারুল আরিফিন' গ্রন্থের লেখক বলেন, যখন শারখ জালাল উদ্দীন বাংলার পৌছান, তখন এদেশের অধিবাসীগণ তার নিকট ভিড় জমায় এবং তার নিষ্যত্ব লাভ করেন। তিনি এখানে একটি খানকাহ ও একটি লঙ্গরখানা প্রতিষ্ঠা করেন। কিছু জমি ও বাগান কিনেন তিনি। তার লঙ্গর খানার খরচ নির্বাহের জন্য তা দানকরেন। তিনি বহু অবিশ্বাসীকে ইসলামে দীকিত করেন।

৮৮. আবুল হক নেহলজী, নায়ৰ, আখবাক্রণ আবিয়ায় (উর্দু অনুবাদ) (করাচী ১৯৬৩) পৃ ৪৪

৮৯, আবুল ফজল আইন-ই-আক্ষমী, (২য় খন্ত কলকাতা ১৮০৫) পৃ ৪৪-৪৫

১০, বাংলা মুসলমানদের সামাজিক ইতিহাস, পু ১৩৬

৯১, জামালী মাওলালা, সিয়ারুল আরিফিন (লিল্লী ১৩১১ হি.) প ১৭১।

তিনি উচ্চতম আধ্যাত্মিক জ্ঞান সম্পন্ন একজন বিখ্যাত সাধু পুরুষ ছিলেন। তাঁর ত্যাগ, সাধনা, নিষ্টাও গভীর আধ্যাত্মিক জ্ঞানের জন্য তিনি সুখ্যাতি লাভ করেন। বিরাট আধ্যাত্মিক ব্যক্তিত্ব এবং মানবহিতৈষীমূলক সেবার দ্বারা তিনি বাংলায় অলৌকিক কার্য সাধন করেন। উৎপীড়িত, নির্যাতিত, অবহেলিত, হিন্দু ও বৌদ্ধরা ত্রাণ লাভের জন্য দলে দলে তাঁর আশ্রয়ে ইসলাম কর্ল করেন। এভাবে তিনি উত্তর বাংলায় এক শক্তিশালী মুসলিম সমাজের ভিত্তিভূমি রচনা করেন। বাংলায় নব প্রতিষ্ঠিত মুসলিম শাসন সংহত ও মজবুত করায় ক্ষেত্রে ও তার যথেষ্ট অবদান ছিল। এদরবেশের অসামন্য প্রভাব হিন্দু মুসলমান উভয় সম্প্রদায়ের উপর ছিল। সর্বজনশীকৃত যে, তিনি ১২২৫ ঈসায়ী দেওতলায় ইন্তেকাল করেন। এখানেই তার সমাধি বিদ্যমান। ১২ শায়খ জালাল উন্দিন সমাজ জীবনে অপরিসীম ও স্থায়ী প্রভাবের দক্ষন তার শ্মৃতি অদ্যাবধি

শায়খ জালাল উদ্দিন সমাজ জীবনে অপরিসীম ও স্থায়ী প্রভাবের দরুন তার স্মৃতি অদ্যাবধি মানুবের মনে রেখাপাত করেছে। ফলে কাল ক্রমে সত্যিকার পীরের ধর্ম হিন্দু সমাজে গ্রহণীয় হয়ে উঠে। এভাবে রক্ষণশীল হিন্দু সমাজ উদার ও প্রগতিশীল হয়ে উঠে।

জার্ণাল অব পাকিন্তান হিস্টোরিকেল সোসাইটি ১৯৬০ (Jounal of pakistan historical society 1960) এ বলা হয়েছে (শায়খ) জালাল উদ্দিন তাবরিথি বাদশ শতাব্দীর শেবের দিকে তাবরিথে জন্মগ্রহণ করেন। তিনি শেব শিহাবুদ্দিন সোহরাওয়ার্দীর মুরিদ ছিলেন। তিনি কুতুবুদ্দীন বখতিয়ার কাকী ও শেব বাহা উদ্দিন জাকারিয়া (রহ.) প্রমুখ দরবেশের সম সামরিক। ১২৪৪ ঈসায়ী তাঁর ইন্তেকাল হয় ও তাঁকে দেওতলায় (পাড়য়ার কাছে) সমাহিত করা হয়।

৯২. তালিব আবদুল মান্নান, বাংলাদেশে ইসলাম, (জব্দা, ইফাবা, ভিনেবর ২০০২, ৩সং) পৃ ৯৪

## হ্যরত শাহজালাল (রহ.)

### Hazrat Shah Jalal (R)

(মৃ. ১৩৪৭ ঈ.)

হযরত শাহজালাল (রহ.) বাংলার একজন মহান ও বিশিষ্ট সুফী সাধক ছিলেন। তাঁর পূর্ণনাম হলো শায়খ জালাল উদ্দীন মুজাররদ। জীবনে তিনি বিয়ে করেননি। তাঁকে এজন্য মুজাররদ বলা হয়। কোথার তিনি জন্মগ্রহণ করেন তা নিয়ে বিভিন্ন অভিমত রয়েছে। কারো মতে তিনি ইয়ামনে জন্ম গ্রহণ করেন এ কারণে তাঁকে ইয়ামনী বলা হয়। তা আবার কারো মতে তিনি কুনিয়ায় জন্মগ্রহণ করেন। তা দেওয়ান নুরুল আনোয়ায় হোসেন চৌধুয়ী তারই হয়য়ত শাহজালাল (য়.)' নামক গ্রন্থে অনেক প্রমাণ উদ্ধৃত করে দেখিয়েছেন য়ে, হয়য়ত শাহজালাল (য়হ.) এর জন্মস্থান ইয়ামন। তা

হযরত শাহজালাল (রহ.) এর জন্মসন নিয়েও অনেক মতান্তর রয়েছে। ইবনে বতুতা বলেন
তিনি দেড়শত বৎসর জীবিত ছিলেন। তাঁর ইস্তেকালের সময় ৭৪৬ হিজরী উল্লেখ করা হয়েছে।
এ হিসেবে তিনি ৫৯৬ হিজরীতে জন্ম গ্রহণ করেন। ড. মুহাম্মদ শহীদুল্লাহর মতে তিনি ৫৯৮
হিজরীতে। ৬৬ ড. মাহদী হাসান বলেন তিনি ৫৯৭ হিজরীতে জন্মগ্রহণ করেন। সংক্রিপ্ত ইসলামী
বিশ্বকোষে তার জন্ম ৫৯৫ হিজরী উল্লেখ করা হয়।

উল্লেখিত ব্যাপারে সকলেই একমত যে, ৬ষ্ট হিজরীর শেষ দশকে তার জন্ম।<sup>১৭</sup>

হযরত শাহজালাল (রহ.) এর পিতার নাম ছিল মুহাম্মদ তাঁর মাতার নাম সৈরদা ফাতেমা। তিনি ছিলেন তার মাতুল সাইরিয়দ আহমদ কবির ইয়ামনীর শিষ্য। গুরুর নির্দেশে তিনি শত শত সহচর নিয়ে ইসলাম প্রচারে সচেষ্ট হন। ঐ সময় হয়রত শাহজালাল (য়হ.) তাঁর সহচরসহ ইসলামের উদ্দেশ্যে পথে পথে জিহাদ করেছিলেন ইসলামী হকুমত কায়িম রাখার জন্য। বিজিত দেশগুলোতে তার সাথীদের কিছু কিছু রেখে সম্মুখের দিকে অগ্রসর হচ্ছিলেন। তথু তিনি ৩৬০ জন শিষ্যসহ সিলেটে উপস্থিত হন এবং পরাজিত করেন সিলেটের হিন্দু রাজা গৌড় গোবিন্দকে। শি সিলেট বিজয়ের পর সেখানে হয়রত শাহজালাল (য়হ.) অবস্থান করে মানব সেবা ও ধর্ম প্রচারের কাজে আত্ম নিয়োগ করেন। ইবনে বতুতার বিবরণে তার আত্ম সংয়ম, ধর্মনিষ্ট ও সেবা ধর্মী জীবনের পরিচিতি জানা যায়। ইবনে বতুতা যখন শাহজালাল (য়হ.) সঙ্গে দেখা করেন।

<sup>&</sup>gt;o. Shams Ud-din Ahmed, Inscriptions of bengal (Rajshahi-1960, Vol IV) p-169

৯৪. ইসলাম প্রসঙ্গ, (জাকা, রেনেসার্গ থিন্টার্স, ঢাকা ১৯৬৩) পু- ৯৭।

৯৫,তিনি এতে ৩৪ জন গবেষক, এছাকার এবং গ্রন্থ প্রথমের বরাত দিয়ে এমাণ করেছেন যে, হবরত শাহজালাল (রহ.) এর জন্মহান ইয়ামন। দেওয়ান নুজন আনোয়ার হোলেন চৌধুরী (সম্পাদিত) হয়রত শাহজালাল, ইসলামিক ফাউডেশন বাংলাদেশ, ঢাকা ১৯৮৭ পৃ- ৪-৭ ৯৬, ইসনাম এসর পু- ৯৮

৯৭. সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বেকোষ (জাকা, ইফাবা, জুন ১৯৮৭ ২খ, ১সং) পৃ- ৩৭৬।

৯৮. আতুন লাভিক মুহামদ, শরকৃদিন আরু তাওয়ামা শরকুদিন ইয়াহইয়া মুলারী ও নুর কৃতবুন আলম (রহ.) সাধক্ময়ের জীবন ও কর্মের উপর তুলনামূলক সমীকা, পিএইচ.ডি অভিসন্দর্ভ (অধ্যকাশিভ) ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়।

তিনি খুবই বৃদ্ধ ছিলেন। তিনি শীর্নকার লম্বা আকৃতির ছিলেন এবং তার ছিলো অয় দাড়ি। প্রায় চল্লিশ বছর তিনি একাধারে রোজা রাখতেন। আর দশদিন অত্তর (ইফতার) রোজা খুলতেন। তাঁর একটি গাভী ছিল, সেই গাভীর দুধই ছিল তার খাদ্য। সারা রাত তিনি এবাদতে মগ্ন থাকতেন। ইবনে বতুতা আরো বর্ণনা করেন যে, এ শায়খের শ্রমের দক্ষন ঐ এলাকার অধিবাসীগণ ইসলামে দীক্ষিত হয়। এ কারণে তাদের মধ্যে তিনি বসতি স্থাপন করেন। তিনি সেখানে খানকাহ প্রতিষ্ঠা করেন।

এ খানকাহ মূলত সুফি দরবেশ ও পরিভ্রাজক মানুবের আশ্রয় স্থল। হিন্দু মুসলমান সকলেই তাকে বিশেষ করে শ্রন্ধা ও ভক্তি করত। তারা নানা রকম উপটোঁকন তার জন্য আনতো এবং তার আন্তানার অনেক লোককে ঐ গুলো দিয়ে খাওয়ানো হতো। <sup>১৯</sup> শাহজালাল (রহ.) এর ধর্মপ্রচারের উদ্যম ও নিঃস্বার্থ সেবার ফলে এই সুদুর অঞ্চলে ইসলাম ধর্ম বিন্তার লাভ করেছিল এবং বাংলার অন্যতম মুসলিম অধ্যবিত অঞ্চলে এটা উনুতি হয়েছিল।

প্রকৃত পক্ষে তিনি তার মহান কার্যাবলীর দ্বারা মুসলিম বাংলার নির্মাতাদের মধ্যে উচ্চ আসন লাভের অধিকারী। তাঁর ধর্মের প্রতিগভীর অনুরাগ, আদর্শ জীবন ও দুস্থ মানুষের প্রতি নিঃস্বার্থ সেবার জন্য তিনি বাংলার মুসলমানদের ভক্তি ও শ্রদ্ধা অর্জন করেছেন। ফলে, অদ্যাবধি তিনি সাধারণ লোক সমাজে চির অমর হয়ে রয়েছেন। তার স্মৃতি শত শত লোক সঙ্গীতে আজও উজ্জল হয়ে আছে।

এই সুফী দরবেশ ১৫০ বছর বয়সে ১৩৪৭ ঈসায়ী পরলোক গমন করেন। সিলেটে তাঁর সমাধি অদ্যাবধি সর্বশ্রেণীর মানুষের নিকট তীর্থস্থান।

শায়খ জালালুদ্দিন আত তাবরিথি এবং সিলেটের শাহজালাল মুজাররদ ইয়ামনী (রহ.) এর সংক্ষিপ্ত পরিচিতি প্রদানের পর এখন একটু সবিতারে আলোচনা করার প্রয়াস চালাব।

## শায়খ জালালুদ্দীন আত তাবরীযি (রহ.)ঃ

শায়থ জালালুদ্দীন আত তাবরিথি (রহ.) উপমহাদেশের প্রখ্যাত সুফী সাধক এবং বঙ্গদেশে মুসলিম শাসন প্রতিষ্ঠার প্রাথমিক যুগে বেই সকল মনীবি ব্যাপকভাবে দেশের সর্বত্র ইসলামের আদর্শ ও শিক্ষা বিতার ও ইসলামী সমাজ ব্যবহা প্রতিষ্ঠার বলিষ্ট ভূমিকা পালন করেন তিনি তাদের অথনারক। বতুত শায়থ তাবরিথি খিট্রীয় ১৩শ শতান্দীর প্রথমার্ধে পান্থরাকে কেন্দ্র করে বাংলার উত্তরাঞ্চলেই ইসলাম প্রচারে অসাধারণ সফলতা অর্জন করেন প্রায় একশত বৎসর পরে সিলেট কে কেন্দ্র করে খৃষ্টীর ১৪শ শতান্দীর প্রথম ভাগে মাখদুম শাহজালাল পূর্ববঙ্গে ইসলাম প্রচারে অনুরূপ কৃতিত্বের অধিকারী হন। ১০০

তিনি (ইবনে বতুতা) শায়খ জালালুদ্দীন তাবরিষির সঙ্গে সাক্ষাৎ করেছিলেন। তাঁর এই স্পষ্ট বর্ণনা বিতর্কের বিষয় হয়ে দাঁড়িয়েছে এবং আধুনিক কিছু সংখ্যক পশুত মনে করেন যে, দুজন জালালই (শায়খ জালালুদ্দিন তাবরিষি এবং সিলেটের শাহজালাল) এক অভিনু ব্যক্তি।

৯৯. H.A.R Gibb- Ibn Batuta Travels in Asia and Africa (London, 1926) p- 144-45 ১০০. ইসলামী বিশ্বকোষ, (জব্দ, ইফাবা, ২৩ ব, ১সং), পু- ৫৫৯।

কিন্তু আধুনিক গবেষণা থেকে দেখা যায় যে, তারা ছিলেন দুজন ভিন্ন ভিন্ন ব্যক্তি। দুজনই ছিলেন বড় দরবেশ, বাংলার মানুবের উপর দুজন বিশাল প্রভাব বিত্তার করেছিলেন তবে তাদের কর্মক্ষেত্র ছিল ভিন্ন শায়খ জালালুদ্দিন তাবরিবির নাম মালদহের (পশ্চিমবঙ্গ) পাতুয়া ও দেওতলার সঙ্গে জড়িত। কিন্তু শাহজালালের নাম সিলেটের (পূর্ববঙ্গ) ও আসামের সঙ্গে জড়িত। তাদের সময়কাল ও ভিন্ন। শায়খ জালালুদ্দিন তাবরিবি সিলেটের শাহজালালের চেয়ে কমপক্ষে এক শতান্দি আগে সক্রিয়ভাবে বর্তমান ছিলেন। প্রথমোক্ত ব্যক্তি সুলতান শামসুদ্দীন ইলতুতমিশ (মৃ. ১২৩৬ঈ.) দিল্লির শায়খ কুতুবুদ্দিন বখতিয়ার কাকী (মৃ. ১৩৩৫ঈ.) এবং মুলতানের শায়খ বাহা উদ্দিন জাকারিয়া (১২৬২ঈ.) সমসাময়িক। দরবেশ দের জীনীমুলক সাহিত্য অনুসারে জালালুদ্দিন তাবরিবি ১২২৫ অথবা ১২৪৪ ইসায়ী ইন্তেকাল করেছিলেন। কাজেই শেষোক্ত তারিখটি মেনে নিলেও তিনি শাহজালালের মৃত্যুয় ১০৩ বছর আগে ইন্তেকাল করেছিলেন। এখনও বহু মানুব রোজ শাহজালালের মাজার জিয়ারত করেন তাঁর কবরটি অন্বাজবিক রকম বড় (বাংলার মানুবের আকৃতির তুলনায় এবং এটা ইবনে বতুতার সাক্ষ্যকে সমর্থন করে।

পান্ধুরার বড় দরগাহের ফারসী কবিতা সম্বলিত একটি শিলালিপিতে আছে। উহার প্রথম পংক্তিঃ

## جلال الدين شه تبريز مولد- كه در مدحش رباتها شد كهريز-

অর্থাৎ- জালালুদ্দিন শাহ যিনি তাবরিযে জন্মগ্রহণ করেন তার প্রশংসার রসনাসমূহ মুক্তা নির্গত করে।

ইতিহাস ও জীবনী গ্রন্থ সমূহে শায়খ জালালুদ্দিন তাবরিবির বিদ্যাবন্তা, আধ্যাত্মিকতা ও অলৌকিক ঘটনাবলীর বহু বর্ণনা থাকলেও তার বংশ বৃত্তান্ত ও প্রাথমিক জীবন সম্পর্কে কোন বিশ্বন তথ্য পাওয়া বার না। মিরআতুল অস্রার গ্রন্থে তার পূর্ণ নাম আবুল কাসিম মাখলুম শায়খ জালালুদ্দিন তাবরিবি উল্লেখ করা হয়েছে। পান্ধুয়া শায়খ তাবরিবির দরগাহের একটি শিলালিপিতে তাঁকে শায়খ জালাল মুহাম্মদ তাবরিবি নামে উল্লেখ করা হয়েছে। এতে প্রতিয়মান হয় যে, শায়খ তাবরিবীর কুনিয়া (উপনাম ছিল) আবুল কাসিম এবং তার প্রকৃত নাম মুহাম্মদ। উল্লেখ্য যে, মাখদুম, শাহ, শায়খ প্রভৃতি শব্দ পীর মুর্লিদের নামের পূর্বে সম্মান সূচক পদবী হিসেবে ব্যবহৃত হলেও মুহাম্মদ শব্দটি কখনও সম্মান প্রদর্শনের উদ্দেশ্যে কোন ও সাধক বা তাপসের প্রতি আয়োপ করা হয় না। কাজেই শিলা লিপিতে উল্লেখিত মুহাম্মদ শব্দটি প্রশংসিত এ অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে এবং ইয়া শায়খ তাবরিবির প্রকৃত নামরূপে ব্যবহৃত হয় নাই। এরপ অনুমান করা যুক্তিসঙ্গত নহে। ১০২

১০১. বাংলা ণিভিয়া, বাংলাদেশ এশিয়াটিক সোগইটি (ঢাকা, মার্চ ২০০৩, ১ সং) পৃ ৩১১।

১০২. ইসলামী বিশ্বকোষ, ২৩খ, পৃ ৫৫%।

কুনিরাঃ ও সমানসূচক পদবীসহ শায়খ তাবরিঘির পূর্ণনাম মাখদুম শায়খ আবুল কাসিম মুহাম্মদ জালালুদ্দিন তাবরিথি। জীবনী গ্রন্থ সমূহে ও সাধারণ্যে তিনি শার্থ জালালুদ্দীন তাবরিথি নামেই সমধিক পরিচিত। তাঁর নামের শেবে তাবরিথি শব্দটি জন্মস্থান নির্দেশক ইহা কোন বংশগত নিসবা নহে বরং তাঁর ব্যক্তিগত নিসবা। এই নিসবা হতে স্বতসিদ্ধ ভাবে প্রমাণিত হয় যে, শারখ জালালুদ্দিন পারস্যের তাবরীয় শহরে জন্মগ্রহণ করেন। হলায়ুধ মিশ্রের রচিত বলে কথিত প্রসিদ্ধ গ্রন্থ 'শোক ওডোদয়ায়' (শায়খের ওভ আবির্ভাব) শায়খ তাবরিথি ভারতের উত্তর প্রদেশের ইটাওয়া জিলার জন্ম গ্রহণ করেন এবং কোনও মুসলিম বনিকের গৃহে জরগীর থেকে বিদ্যা শিক্ষা করেন বলে যে গল্প কাহিনী বর্ণনা করা হয়েছে তার মূলে আদৌ কোনও ঐতিহাসিক ভিত্তি নেই। সমকালীন বা পরবর্তীকালের প্রামাণিক কোন সূত্রেই তাঁকে ভারতের অধিবাসী বলে উল্লেখ করা হয় নাই। এসকল সূত্র হতে নিঃশর্তভাবে প্রমাণিত হয় যে, তিনি এই উপ-মহাদেশে বহিরাগত। পান্তুরার বড় দরগাহের একটি শিলালিপিতে শায়খ জাশালুদ্দীনকে 'তাবরীয় মুয়াল্লাদ' বলে উল্লেখ করা হয়েছ। শায়খ জালালুদ্দিন তাবরীযির জীবন বৃত্তাত সম্পর্কে প্রধান সূত্র সমূহ হল ফাওয়াইদুল ফুয়াদ, খাজিনাতুল আসফিয়া, সিয়ারুল আউলিয়া, আখবারুল আখিয়ার প্রভৃতি গ্রন্থ। এই সকল গ্রন্থে শায়খ তাবরিবির জীবনের বিভিন্ন যটনার বর্ণনা থাকলেও তাদের সুনির্দষ্ট সন তারিখের উল্লেখ নেই। তবে ইতিহাসের আলোকে জীবনী গ্রন্থে উল্লেখিত ঘটনাবলীর সুনির্দিষ্ট সময় পর্ব নির্ণয় করা সম্ভবপর। সংশ্লিষ্ট ঘটনাবলীর বিশ্লেষণ হতে সুনিশ্চিতভাবে প্রমাণিত হয় যে, সিলেটের মাখদুম শাহজালাল মুজাররদ ও পাভুয়ার শায়র জালালুদ্দীন তাবরিয়ি দুজন স্বতন্ত্র ব্যক্তি এবং ভালের কার্যকাল ও কর্মক্ষেত্র ও বিভিন্ন।<sup>১০৩</sup>

### শায়খ তাবরিযির পরিচিতিঃ

জ্নু ও শিক্ষাকালঃ উপরে উল্লেখিত গ্রন্থ সমূহের বর্ণনামতে শায়খ জালালুদ্দীন তাবরিবির জন্ম স্থানের স্পষ্ট উল্লেখ নেই। কিন্তু সংশ্লিষ্ট ঘটনা হতে প্রতিয়মান হয় যে, তিনি তাবরিয়ে জন্ম গ্রহণ করেন এবং প্রচলিত প্রাথমিক ধর্মীয় শিক্ষা লাভের পর প্রথমে শায়খ আবু সাইদ তাবরিবীর নিকট তরীকত (আধ্যাত্মিক বিদ্যা) শিক্ষা লাভ করেন ও মুরিদ হন। আখবারুল আখিয়ার গ্রন্থের উর্দু সংকরণে শায়খ জালালুদ্দিন তাবরিবির জন্মকাল ৫৩২ হিজরী ১১৩৭ খ্রীঃ উল্লেখিত হয়েছে। উক্ত গ্রন্থে কোন সূত্রের উল্লেখ না থাকলেও সম সাময়িক ঘটনাবলীর প্রেক্ষিতে ৫৩২ হিজরীকে শায়েখ তাবরিবির সন্থাব্য জন্ম সাল হিসেবে গ্রহণ করা যেতে পারে। যদিও ফার্সী সংকরণে তার সাল উল্লেখিত হয়নি। শায়খ আবুসাইদ তাবরিবির মৃত্যুয়পর শায়খ জালালুদ্দীন বাগদাদে প্রখ্যাত সুকি সাধক শায়খ আবু হাক্স শিহাবুদ্দীন উমর ইবনে মুহাম্মদ সূহরাওয়ার্দী (৫৩৯-৬৩২/১১৪৪-১২৩৪) এর নিকট সোহরাওয়ার্দিয়া সুকী ত্রিকায় দীক্ষা গ্রহণ করেন। দীর্ঘ সাত বৎসর এই মহান তাপসের সাহচর্যে থেকে শায়খ জালালুদ্দীন আধ্যাত্মিক সাধনায় কামালিয়াত ও পরম সকলতা অর্জন করেন। তিনি নীয় মুর্শিদের সেবা যত্নে এক অনন্য সাধারণ দৃষ্টান্ত স্থাপন করেন।

শায়থ জালালুদ্দীন যখন বাগদাদে অবস্থান করছিলেন সেই সময় তিনজন প্রখ্যাত শীর্ষ স্থানীয় সুফী সাধক শায়খ সোহরাওয়াদীর সন্দর্শন ও উপকার লাভের মানসে বাগদাদ গমন করেছিলেন। তারা হলেন উপমহাদেশের চিশতিয়া তরীকার প্রবর্তক সুলতানুল মাশাইব খাজা মইনুদ্দীন মুহাম্মদ হাসান সিজবী চিশতি (৫৩৭-৬৩৩-১১৪২/১২৩৬) খাজা কুতুবৃদ্দীন বর্ধতিয়ার কাকী (৫৩৭-৬৩৩/১১৪২-১২৩৫) এবং উপমহাদেশে সুহরাওয়াদীয়া ত্রিকার প্রবর্তক শায়খ বাহা উদ্দিন জাকারিয়া মুলতানী ৫৬৫-৬৬৫/১১৬৯-১২৬৬) বাগদাদে শায়খ শিহাবৃদ্দীন সুহরাওয়াদীয় খানকাতে উপয়েজে তিনজন মাশাইখের সাথে শায়খ জালালুদ্দীন তাররিবির পরিচয় হয় এবং তাঁদের মধ্যে গভীর বদ্ধত্বপূর্ণ সম্পর্ক স্থাপিত হয়।

শায়খ জালালুদ্দীন তাবরিবির জন্মের তারিখ, বাগদাদে অবস্থান এবং উপ মাহাদেশে আগমনের সম্ভাব্য সময় পর্ব নির্দান্ত বিবর গুলো বিবেচ্য। খাজা মঈনুদ্দিন টিশতি (রহ.) বাগদাদে শায়খ শিহাবৃদ্দীন সুহরাওয়ার্দীর খিদমতে কয়েক মাস (ছয় মাস) অবস্থান করে বিভিন্ন পবিত্র স্থান জিয়ারতের পর খীয় মুর্শিদ শায়খ উছমান হারুদীর নির্দেশে ইসলাম প্রচারের উদ্দেশ্যে উপমহাদেশে আগমন করেন।

খাজা মইনুন্দীন চিশতি (রহ.) এর ভারতের আজমীরে অবস্থানের পর শায়খ বাহা উদ্দিন যাকারিয়া, খাজা কুতুবুদ্দীন বখতিয়ার ও শায়খ জালাল উদ্দিন তাবরিথি উপমহাদেশে আগমান করেন। মুলতানে এই তিন আধ্যত্মিক সতীর্থ ও বন্ধু একত্রে মিলিত হন। তখন মুলতানের শাসনকর্তা ছিলেন সুলতান নাসিক়ন্দীন কুবাচা (১২০৬-১২১৬ ঈ.)। পুণরায় এই তিন সাধকের একত্রে মিলিত হবার সুযোগ ঘটে দিল্লীতে সুলতান শামসুন্দিন ইলতুত মিশের শাসনামলে (১২১০-৩৬ঈ.) জীবনী গ্রন্থসূত্রে বর্ণনা হতে ইহাও জানা যায় যে, শায়র্থ বাহা উদ্দিন জাকারিয়া স্বীয় মুর্শিদ শিহাবুদ্দীনের নির্দেশে মুলতানের উদ্দেশ্যে বাগদাদ ত্যাগ করেন। এই সময় শায়খ জালালুদ্দীন তাবরিথি স্বীয় অন্তরঙ্গ বন্ধু শায়র বাহা উদ্দিনের সাথে উপমহাদেশে আগমনের আকাংখা ব্যক্ত করলে শায়খ শিহাবুদ্দীন তাঁকে অনুমতি প্রদান করেন। যাত্রাপথে উভয়ে বিভিন্ন গবিত্র স্থান জিয়ারত করে খুরাসান পৌছলে এই অঞ্চলের বিভিন্ন পবিত্র স্থান জিয়ারত ও বিভিন্ন সুফী সাধকের সাক্ষাৎ লাভের উদ্দেশ্যে শায়খ তাবরিথি স্বীয় বন্ধু ও সফর সঙ্গীর অনুমতি ক্রমে তথায় থেকে যান এবং শায়খ বাহা উদ্দিন তথা হতে সীয় জন্মভূমি মূলতানে প্রত্যাবর্তন করেন। শায়খ তাবরীয়ী খুরাসানে অবস্থানকালে নীশাপুরে শায়র্ব ফরিদুন্দীন আততারের (৫১২-৬২৭/১১১৮-১২২৯) সাবে সাক্ষাত করেছিলেন। কিছুকাল পরে শায়খ জালালুন্দীন মুলতানে এসে শায়খ বাহা উদ্দিনের সাখে মিলিত হন। খাজা কুতুবুদ্দীন বখতিয়ার কাকী উশী ও সেই সময় মুলতানে অবস্থান করেছিলেন। পূর্বেই উল্লেখ করা হয়েছে যে, নাসিক্লদীন কু বাচা তখন মুলতানের শাসনকর্তার পদে অধিষ্টিত ছিলেন। কুবাচা ১২০৬ -১২১৬ঈ. পর্যন্ত উক্ত পদে বহাল ছিলেন। শায়খ তাবরিথি মুলতানে আগমনের পরে খাজা কুতুবুন্দীন মুলতান হতে দিল্লী আগমন করলে সুলতান শামসুন্দীন ইলভুতমিশ (১২১০-৩৬) তাঁকে অতি সম্মান প্রদর্শন করেন এবং দিল্লিতে তাঁর বসবাসের সুব্যবস্থা করেন। এই সময় শারপুল ইসলামের পদ শূন্য হওয়ায় সুলতান তাঁকে এই পদ গ্রহণের প্রভাব দিলে তিনি অসমত হন। অগত্যা শায়খ নাজমুন্দীন সুগরাকে এই পদে নিয়োগ করা হয়। <sup>১০৪</sup>

১০৪, প্রাভড, পু ৫৬০

খাজা কুতুবৃদ্দীন যখন দিল্লিতে অবস্থান করেছিলেন তখন শায়খ জালালুদ্দীন মুলতান হতে দিল্লি গমন করেন। সেই সময়ও মুলতানের শাসনকর্তা ছিলেন নাসিরুদ্দীন কুবাচা (১২০৬-১৬ ঈ.) এবং দিল্লির সম্রাট ছিলেন সুলতান শামসুদ্দীন ইলতুতমিশ (১২১০-৩৬ ঈ.)। মুলতানে অবস্থানকালেই শায়খ জালালুদ্দীন তাবরীবীর মহত্ব ও আধ্যাত্মিক কামালিরাতের সুখ্যাতি দিল্লিসহ উত্তর ভারতের সর্বত্র ছড়িয়ে পড়ে। দিল্লি পৌছলে স্বয়ং সুলতান তাঁকে সাদর সম্বর্ধনা জ্ঞাপন করেন এবং অনুরক্ত ভক্তের ন্যায় তাঁকে সম্মান করতে থাকেন একজন তত্ত্বজ্ঞানী বিজ্ঞ আলিম ও সত্যানিষ্ট কামিল দরবেশ রূপে দিল্লীর জনগণ ও স্বয়ং সুলতান শায়খ জালালুদ্দিনকে বিশেষ সমাদর করতে থাকলে শায়খুল ইসলাম নাজমুদ্দীন সুগরা স্বর্ধান্বিত হয়ে উঠেন। তিনি শায়খ জালালুদ্দীনের বিক্লদ্ধে সুলতানের নিকট কতিপয় অভিযোগ ও পেশ করেন। সুলতান ইলতুতমিশ এই সকল অভিযোগ সম্বন্ধ তদন্তের উদ্দেশ্যে খ্যাতনামা মাশাইখ ও আলিমদের সমন্বয়ে একটি কমিটি গঠন করেন। মুলতানের শায়খ বাহা উদ্দিন জাকারিয়া নাগুরের শায়খ হামিদুদ্দীন ও দিল্লীর শায়খ কুতুবৃদ্দীন বর্খতিয়ারও এই কমিটির সদস্য ছিলেন। তদত্তে অভিযোগ সমূহ মিথ্যা প্রমাণিত হলে শায়খ নাজমুদ্দীন সুগরাকে শায়খুল ইসলাম পদ হতে সুলতান অপসারিত করেন।

এই অপ্রীতিকর ঘটনার পর শায়খ জালালুদ্দীন দিল্লী ত্যাগকরে বাদায়ুন গমন করেন। এই খানে অবস্থানকালে জনৈক হিন্দু দস্যু সরদার তার নিকট ইসলাম ধর্মে দীক্ষিত হন এবং পরবর্তীকালে তিনি খাজা আলী নামে খ্যাতহন। শায়খ তাবরিষির বাদায়ুন হতে বাংলার উদ্দেশ্যে যাত্রার সময় খাজা আলী ও তাঁর সঙ্গী হবার ঐকান্তিক ইচ্ছা ব্যক্ত করলে শায়খ তাঁকে সান্তনা দিরে বললেন "বাদায়ুন তোমার কর্মক্ষেত্র।" বাদায়ুনেই শায়খ আলা উদ্দিন আল-উসুলী নামে খ্যাত বিজ্ঞালিম বাল্য বরুসে শায়খ তাবারিষির মুরিদ হন। শায়খ আলা উদ্দিন ছিলেন শায়খ নিজামুদ্দীন আউলিয়ার (১২৩৫-১৩২০) শিক্ষক। শায়খ নিজামুদ্দীন তার এই শিক্ষক সম্বন্ধে বলতেন যে, তিনি শীয় মুর্শিদ শায়খ জালালুদ্দিন তাবরিষির মহান শভাব চরিত্রের অনুসারী ছিলেনঃ

# انه كان من اصحاب الشيخ جلال الدين التبريزي وكان علي قدم شيخه في الخصال الحميدة-

বর্ণিত জীবনী গ্রন্থসূহ ও আইনে আকবরীর বর্ণনা মতে শারব জালালুদ্দীন তাবরিথি বাদায়ুন হতে বাংলার আগমন করেন। বাংলার তৎকালীন রাজধানী লাখনৌতি (লক্ষ্যাবর্তী / গৌড়)- এ কিছুকাল অবস্থান করে তিনি স্থায়ীভাবে গালুয়াতে বসবাস করেন এবং এখানেই তিনি ইত্তেকাল করেন। উল্লেখিত জীবনী গ্রন্থ ও অন্যান্য কার্সী সূত্রের কোন একটিতে এরপ কোন প্রমাণ পাওয়া যায় না যে, শায়খ জালালুদ্দীন তাবরিথি বঙ্গদেশে আগমনের পর এই দেশ হতে অন্য কোনও দেশে কর্থনও গমন করেছিলেন।

সিয়ারুল আরেফীন, তাবকিরাই-হিন্দ ও অন্যান্য জীবনী গ্রন্থের বর্ণনা অনুসারে শায়খ জালালুদীন তাবরিথি বঙ্গদেশে আগমনের পর লাখনৌতী (গৌড়) ও পান্ধুয়ায় অবস্থান করে ইসলাম প্রচারে আত্মনিয়োগ করেন। এই অঞ্চলের সম্ভ্রান্ত ও সাধারণ শ্রেণীর জনগণ (বৌদ্ধ ও হিন্দু) তাঁর চারিত্রিক মহত্ব, ধর্ম পরায়নতা ও আধ্যাত্মিক শক্তিতে মুগ্ধ হয়ে দলে দলে ইসলাম ধর্মে দীক্ষিত হয়।

নওমুসলিমদের ধর্মীর ও আধ্যাত্মিক শিক্ষার উদ্দেশ্যে পান্ডুরার তিনি একটি খানকা (ধর্মচর্চা ও সুকী সাধনার আবাসিক কেন্দ্র) এবং জাতি ধর্ম নির্বিশেষে সকল শ্রেণীর দুহু, দরিদ্র ও পর্বটকদের আহার্য দানের উদ্দেশ্যে একটি লঙ্গর খানা প্রতিষ্ঠা করেন। খানকাহ ও লঙ্গরখানার রক্ষনাবেক্ষন ও পরিচালনার ব্যর নির্বাহের জন্য তিনি পান্ডুরা ওপার্শ্ববর্তী এলাকার বহু জমি করে করে ঐগুলি উপরোক্ত উদ্দেশ্যে ওয়াকক্ষ করে দেন। তাঁর ওয়াকক্ষৃত সম্পত্তিসমূহ বর্তমানে বাইশ হাজারী ওয়াকক টেট (বার্ষিক আয় বাইশ হাজার টাকা অথবা ২২ হাজার বিঘা সম্পত্তি বলে এরূপ নামকরন) নামে একজন মুতাওয়াল্পী দ্বারা পরিচালিত হয়ে আসছে। ১০৫

শায়ঽ তাবরীবির খানকাহ যেইছানে নির্মিত হয় উহায় সন্নিকটে ছিল একটি হিন্দু মন্দির।
মন্দিরে উপাসনা কারীগণকে তিনি ইসলাম ধর্মে দীক্ষিত করেন এবং মন্দিরটিকে আধ্যাত্মিক
শক্তি বলে ধ্বংস করে তথায় একটি তাকিয়া (খানকাহ) মতান্তরে একটি মসজিদ নির্মাণ
করেন। আমীর শ্বসক ও তাঁর রচিত 'আফ্ছালুল ফাওয়াইল' গ্রন্থে অনুরূপ একটি ঘটনার উল্লেখ
করেছেন। শায়ঝ জালালুদ্দিন তাবরিষী যখন বাংলার কোনও একটি শহরে (পাভ্রমা/ দেওতলা)
আগমন করেন তখন তথাকার অধিবাসীয়া একটি দৈত্য (দেও demon) কর্তৃক আক্রান্ত
হচ্ছিল। প্রতিরাত্রে দৈতটি একজন লোককে হত্যা করে ভক্ষণ করত। শায়খ জালালুদ্দিন
তাবরিষি দৈত্যটিকে বন্দি করে জনগণকে বিপদমুক্ত করেন। তাঁর এই অলৌকিক কর্মে মুধ্ব
হয়ে সেই স্থানের হিন্দু শাসক ও জনগন তাঁর নিকট ইসলাম ধর্মে দীক্ষিত হয়। তিনি তথায়
একটি খানকাহ নির্মাণ করেন।

খানকা, লঙ্গরখানা ও মসজিদ ছাড়াও (পান্ধ্য়া ও পাশ্ববর্তী দেওতলা নামক স্থানের বহু "চিল্লা খানাহ" শায়খ জালালুদ্দিন তাবরিবির কঠোর রিয়াদাতে আধ্যাত্মিক কৃচ্ছ সাধনা) এর স্মৃতি বহন করে। বেই স্থানে তিনি রোজা রেখে একাধিকক্রমে চল্লিল দিন আল্লাহর বিকর ও ইবাদাত বন্দেগীতে নিমগ্ন থাকতেন উহাই 'চিল্লাখানা' নামে পরিচিত। তাঁর মহান ব্যক্তিত্ব গভীর বিদ্যাবভা ও আধ্যাত্মিক মাহাত্ম্য সম্পর্কে 'সিয়ারুল আরিকিন' গ্রন্থের লেখক বলেন-

'জাহিরী ও বাতিনী-ধর্মীর ও আধ্যাত্মিক বিদ্যাসমূহে তিনি সুফী সাধকগন কর্তৃক তাঁর আধ্যাত্মিক নেতৃত্ব ও তত্ত্বজ্ঞান স্বীকৃত, দিব্যদর্শন (কাশফ) ও অলৌকিক কর্মে (কারামত) তিনি ছিলন অনন্য সাধারণ, সংসার জীবন ও পার্থিব ভোগ বিলাসে তাঁর নিরাসক্তি ছিল সীমাহীন।" ১০৬

১০৫. Khan Alid Ali M. Memories of Goure and pandua (Sec. Stapleten, calcutta 1931. পূর্ব: মুল্রন New Delhi 1997, P- 96-106.

১০৬. জামালীমাওলানা, সিয়ারুল আরিফিন (রচনাকাল১৬শ শতাব্দীর মধ্যভাগ নিল্লী ১৩১১ হি:) পু- ১৬৪-৬৯)।

ব্রাহ্মন্যবাদ, সামন্তবাদ ও বর্ণবাদের যাতাকলে নিম্পেষিত তৎকালীন বাংলার বিশেষত উত্তরবঙ্গের জনগন কে শায়৺ তাবরিবি দেখিয়ে ছিলেন মুজির পথ, চিরন্তন শান্তির পথ শায়৺ তাবরিবি অন্তদারী মুজাহিদ বা ধর্ম যোদ্ধা ছিলেন না, তিনি ছিলেন- সংসার অনাসক্ত আল্লাহ প্রেমিক, জনকল্যানে নিবেদিত মহম্প্রাণ সাধক। ইসলামের একত্বাদ, সাম্য ও ভ্রাতৃত্বেবেধের আদর্শ। তিনি তাঁর বিশ্ময়কর আকর্ষনীয় ব্যক্তিত্ব ও দৈনন্দিন কার্যাবলীর মাধ্যমে জনগণকে বুঝাতে সক্ষম হয়েছিলেন। তিনি বলেতেন ''নারী ও ধন সম্পদ্দে আসক্ত ব্যক্তি কোনও কল্যাণ অর্জন করতে পারে না।'' তিনি পার্থিব লোভ লালসা ও মোহমায়া হতে সম্পূর্ণ মুক্ত ছিলেন। তাহার অর্জিত বিরাট ভূ-সম্পত্তি জনকল্যাণে ওয়াকক করে দেয়া এবং খানকা ও লঙ্গরখানার দৈনিক হাজার হাজার লোককে আহার্য দান হতেই প্রমাণিত হয়। তিনি জনগণের দুঃখ দুর্দশা লাঘবে মুক্ত হস্তে এত বিপুল পরিমাণ অর্থ দান করতেন যা কোন ধনাত্য রাজার পক্ষেও সম্ভব হতনা। বস্তুত সোহরাওয়ার্দীয়া তরিকা অনুসারীদের একটা বৈশিষ্ট হল তারা জনগণের আধ্যাত্মিক ও নৈতিক উনুতির সাথে তাদের দৈন্যদশা মোচনেও বতুবান হতেন।

শারখ জালালুন্দীন তাবরিয়ির খানকাহ শুধু আধ্যাত্মিক ও নৈতিক উন্নতির প্রশিক্ষণের কেন্দ্র ছিল না ইহা সামাজিক, সাংস্কৃতিক ও অর্থনৈতিক কর্মতৎপরতার কেন্দ্রেও পরিণত হয়েছিল।

বিভিন্ন সূত্রের বর্ণনা হতে প্রমাণিত হয় যে, হিন্দু ও বৌদ্ধ সমাজের বিভিন্ন স্থরের বিপুল সংখ্যক লোক তাঁর নিকট ইসলামের দীক্ষা গ্রহণ করে এবং এইভাবে তাঁর জীবন্দশার উত্তরবঙ্গে একটি শক্তিশালী মুসলিম সমাজ গড়ে উঠে। অমুসলিম জনগন তাঁকে দেব সূলভ চরিত্রের অধিকারী ও দৈব ক্ষমতা সম্পন্ন একজন সিদ্ধ মহাপুরুষ হিসাবে অতিশয় ভক্তি ও শ্রদ্ধা করত এবং রোগ শোক ও দুঃখ দুর্দশা মোচনে তার আশির্বাদ কামনা করত। পাভুরার তাঁর মাজার পুরুষ পরস্পরাক্রমে তাদের নিকট পুন্য তীর্থক্ষেত্র রূপে বিবেচিত হয়ে আসছে। প্রত্যক্ষ বা পরোক্ষভাবে কোন ও রাজশক্তির সাহাব্য বা ছত্রছারা ছাড়া শারখ জালালুদ্দীন তাবরিবি বঙ্গদেশে ব্যাপক ইসলাম প্রচারে যেই সাফল্য অর্জন করেন এবং জাতি ধর্ম বর্ণ নির্বিশেষে সকল শ্রেণীর জনগণের উপর তিনি যে অবিশ্মরণীয় প্রভাব বিতার করেন বাংলার সুফী সাধকের ইতিহাসে তাঁর তুলনা বিরল।

ইতেকালঃ শারখ জালালুন্দীন তাবরিবির মৃত্যুর তারিখ শুধু পরবর্তী কালে লিখিত একটি গ্রন্থে পাওয়া বার মুকতি গোলাম সরওয়ার লিখিত ১৮৭০ খ্রীষ্টান্দে লাহোর থেকে প্রকাশিত খাজিনাতুল আসফিয়া গ্রন্থে এই তারিখ ৬৪১ হি. ১২৪৪ ঈ. মতান্তরে ৬২২হি./১২২৫ঈ. সালে পানুরার ইত্তেকাল করেন।

যদিও খাজিনাতুল আসফিরা গ্রন্থটি অনেক পরে লিখিত তবুও শারখ জালাল উদ্দীনের মৃত্যুর তারিখটি সত্য বলে মনে করার কারণ আছে। ১ম শারখ ফরিদ উদ্দিন গাঞ্জে শাকর (৫৭১-৬৬৬হি./ ১১৭৫-১২৬৯ঈ.) এর নিজাম উদ্দিন নামক এক শিব্য ৬৫৫ হিজরী ১২৫৭ খ্রীষ্টাব্দে রাহাতুল কুলুব নামে এখানি পুত্তক লিখেন। এ পুত্তকে শারখ ফরিদ উদ্দিনের মালফুজ বা

আলাপ আলোচনা লিপিবদ্ধ করা হয়। এক মজলিসে শায়খ ফরিদ উদ্দিন বলেন যে, তিনি শায়খ জালালুদ্দীন তাবরিধির ইভেকালের সময় উপস্থিত ছিলেন। শায়খ তাবরিধি সেই সময় হাসছিলেন। জনৈক বন্ধু এই অবস্থা দেখে বিস্ময় প্রকাশ করে বললেন: মুমুর্ব ব্যক্তির ইহা কি রকম হাসি? উত্তরে বলা হল: আল্লাহ সম্পর্কিত তত্ত্ব জ্ঞানের ইহাই নিদর্শন- ১০৭

উল্লেখ্য শায়খ ফরিদ উদ্দিন গাঞ্জে শাকর ১২৬৯ খৃষ্টাব্দে পরলোক গমন করেন। এই সূত্র অনুসারে শায়খ জালালুদ্দিন ১২৬৯ খ্রীষ্টাব্দের আগে পরলোক গমন করেন।

বিতীয়ত ঃ রাহাতুল কুলুব পুত্তকটি লিখিত হয় ১২৫৭ খ্রীষ্টাব্দে। অতএব, শারখ জালাল উদ্দীন তাবরিষির মৃত্যু ১২৫৭ ঈসায়ীর আগে নির্ধারণ করতে হয়। তাই খাজিনাতুল আসফিয়ার সাক্ষ্যমতে শারখ জালালুদ্দীন তাবরিষির মৃত্যুর তারিখ ১২৪৪ ঈসায়ী গ্রহণযোগ্য। সুতরাং শারখ জালাল উদ্দিন তাবরিষি শাহজালাল (রহ.) থেকে একশত বৎসর পূর্বের লোক ছিলেন এ বিষয়ে সন্দেহ করা যায় না। ১০৮

### শাহজালাল ও শায়ৰ জালালুদ্দীন তাবরিথি এক ননঃ

আধুনিক পশুতদের অত্যন্ত বিতর্কিত প্রশ্ন হলো শাহজালাল ও শায়খ জালাল উদ্দীন তাবরিজি কি একই ব্যক্তি? এই বিতর্কের উৎস হলো ইবনে বতুতা, তিনি বলেন যে, তাঁর বাংলার আসার এবং কামরূপের পাবর্ত্য এলাকা ভ্রমণের উদ্দেশ্যে ছিল শায়খ জালাল উদ্দিন তাবরিঘির সঙ্গে সাক্ষাত করা।

ইবনে বতুতা, যাকে নিজে দেখেন, যার সান্নিধ্যে তিন দিন অবস্থান করেন, তার নাম তুল করতে পারেন না, এই ধারণার কেউ কেউ মনে করেন যে, শারখ জালাল উদ্দীন তাবরিষি এবং শাহ জালাল একই ব্যক্তি। আবার কেউ কেউ মনে করেন যে, উভরই ভিন্ন ভিন্ন লোক এবং এ বিষরে বিত্তর লেখা লেবি হয়েছে। সুফীলের সম্বন্ধে সুলতানী এবং মোগল আমলে দিল্লিতে অনেক গ্রন্থ লিখিত হয়। তার মধ্যে ফাওয়ায়িদ্ল ফুওয়াদ একটি প্রামান্য গ্রন্থরূপে দীকৃত। এই পুত্তকে শারখ জালালুদ্দীন তাবরিজি সম্বন্ধে নিমুরূপ তথ্যাদি পাওয়া যায়। ১০৯

(১) শারখ জালাল উদ্দিন তাবরিজি প্রথমে শারখ আবু সারিদ তাবরিজির শিষ্য ছিলেন। আবু সারিদ তাবরিবির মৃত্যু হলে তিনি শারখ শিহাব উদ্দিন সোহরাওয়ার্দীর (১১১৪-১২৩৫ ঈ.) শিষ্যত্ব গ্রহণ করেন। আজমীরের শারখ মুঈন উদ্দীন চিশতি (১১৪২-১২৩৬ ঈ.) শারখ আবু সাইদ তাবরিবি ও শারখ সাহাব উদ্দিন সোহরাওয়ার্দীর বন্ধু ছিলেন। শারখ জালাল উদ্দিন তাবরিবি শারখ কুতুবৃদ্দীন বখতিয়ার কাকী (মৃত্যু ১২৩৫ খ্রিঃ) এবং মুলতানের শারখ বাহা উদ্দিন জাকারিয়া (১১৬৯-১২৬৬ ঈ.) বন্ধু ছিলেন। এ সকল তথ্য থেকে বুঝা যার শারখ জালাল উদ্দীন তাবরিজি প্রধান সুকীদের সমসাময়িক ছিলেন যারা বাদশ শতান্দীর বাটের দশকের মধ্যেই পরলোক গমন করেন।

১০৭, বাদাভুনী, নিজামুখীন আহমদ, রাহাতুল কুল্ব (মালজুজাত-ই- শায়ধ ফরীদুখীন গাঞে শাক্র, রচনাবলি ৬৫৫/১২৪৫ লাখনৌ আ-বি) পৃ ৪৬

১০৮, সিলেট- ইতিহাস ও ঐতিহ্য, পু ১২২

১০৯. প্রাতক পু ১১১।

- (২) সুলতান মুহাম্মদ যোরী ১১৯২ ঈসারী তরাইন বা তিরোরারী যুদ্ধে জয়লাভ করেন এবং প্রায় একই সময়ে বাজা মুঈন উদ্দীন চিশতি আজমীরে আসেন ইবনে বতুতার মতে শাহজালাল ১৫০ বছর বয়সে ১৩৪৭ ঈসারী মৃত্যুবরণ করেন এই হিসাবে শাহজালালের জন্ম হয় ১১৯৭ ঈসারী অর্থাৎ শায়্রখ মুঈন উদ্দীন চিশতি আজমীর আসার সময় শাহজালালের জন্মই হয়নি। কিন্তু শায়্রখ জালাল উদ্দিন তাবরিথি বৃদ্ধ না হলেও আধ্যাত্মিক সাধানার খ্যাতি অর্জন করেন, ফলে তিনি শায়খমুঈন উদ্দিন চিশতির বৃদ্ধ হওয়ার গৌরব অর্জন করেন।
- (৩) শায়খ জালাল উদ্দিন তাবরিথি সুলতান ইলতুতমিশের সময় দিল্লিতে আসেন। সুলতান তাঁকে অভ্যর্থনা জানিয়ে প্রাসাদেই থাকা খাওয়ার-ব্যবস্থা করেন। দিল্লিতে শায়খ নাজমুদ্দীন সুগরা তাঁর প্রতি ঈর্বান্বিত হয়ে তাঁর বিরুদ্ধে কুৎসা রটনা করেন। কিন্তু শায়খ কুতুব উদ্দিন বখতিয়ার কাকী তার পক্ষ সমর্থন করেন। অবশেবে প্রায় অলৌকিক ভাবেই তিনি নির্দোব প্রমাণিত হন। অতএব, শায়খ জালাল উদ্দীন তাবরিথি তখন একজন প্রবীন লোক ছিলেন কিন্তু শাহজালাল তখন একজন বালক মায় (১৫০ বছর বয়সে মায়া যাওয়ায় কথা হিসেবে ধয়লেও) তাছাজ়া ইবনে বতুতার সাক্ষ্যমতে, শাহজালাল ইলতুত মিশের মত্যুর (১২৩৬ ঈ.) ২২ বৎসর পরেও বাগদাদে ছিলেন এবং খলিকা মু'তাসিম বিল্লাহর হত্যাকান্ত (১২৫৮ ঈ.) দেখেন।

যাই হোক দিল্লি থেকে শারখ জালাল উদ্দিন তাবরিথি লখনৌতি চলে আনেন এবং বাকী জীবন লখনৌতিতে (বা বাংলার) কাটান। মৃত্যুপর্যন্ত তিনি বাংলাদেশ ছেড়ে অন্য কোখাও যান বলে প্রমাণ নেই। শারখ জালালুদ্দিন তাবরিথির মৃত্যুর তারিখ শুধু পরবর্তীকালে লিখিত একটি গ্রন্থেই পাওয়া যায়। মুফতি গোলাম সরওয়ার লিখিত এবং ১৮৭০ ঈসায়ী লাহোর কর্তৃক প্রকাশিত 'খাজিনাতুল আসফিয়া' গ্রন্থে এই তারিখ ৬৪২হি./ ১২৪৪ ঈসায়ী যদিও খাজিনাতুল আসফিয়া গ্রন্থিত তবুও শায়েখ জালাল উদ্দিনের মৃত্যুর তারিখটি সত্য বলে মনে করার কারণ আছে।

১ম শায়৺ ফরিদ উদ্দীন গঞ্জেশাকার নিজাম উদ্দিন নামক এক শিষ্য ৬৫৫ হি: বা ১২৫৭ঈ. রাহাতুল কুলুব নামে একখানি পুক্তক লিখেন, এ পুক্তকে শায়৺ ফরিদ উদ্দীনের মালফুজ বা আলাপ আলোচনা লিপিবদ্ধ করাহয়। এক মজলিসে শায়৺ ফরিদ উদ্দীন বলেছেন যে, তিনি শায়৺ জালালুদ্দীন তাবারীয়ির মৃত্যুর সময় উপস্থিত ছিলেন এবং তিনি দেখেন যে, শায়৺ জালাল হাসছেন। উপস্থিত একজন জিজ্ঞাসা করলেন মৃত্যু পথ যাত্রী কিভাবে হাসতে গায়ে। তিনি উত্তর দেন যে, এটা আল্লাহ তারালার রহস্য জ্ঞানের চিহ্ন। শায়৺ ফরিদ উদ্দীন গঞ্জেশাকর ১২৬৯ ঈসায়ী পরলোক গমন করেন, এই স্ত্র অনুসারে শায়৺জালাল উদ্দীন ১২৬৯ ঈসায়ীয় আগে পরলোক গমনকরেন। ২য়, রাহাতুল কুলুব গ্রন্থটি লিখিত হয় ১২৫৭ ঈসাদে। অতএব শায়৺ জালাল উদ্দীন তাবরিয়ির মৃত্যুর তারি৺ ১২৫৭ ঈসায়ীর আগে নির্ধারণ করতে হয়। তাই খাজিনাতুল আসফিয়ার সাক্ষ্য মতে শায়৺ জালাল উদ্দীন তাবরিয়ির মৃত্যুর তারিশ ১২৪৪ ঈসায়ী গ্রহণযোগ্য সুতরাং শায়৺ জালাল উদ্দীন তাবরিয়ি শাহজালাল থেকে একশত বৎসর পূর্বের লোক ছিলেন এ বিষয়ে সন্দেহ করা যায় না। ১১০

পান্ধার শায়খ জালালুদ্দীন তাবরিথি ও সিলেটের শাহজালাল মুজাররদ কুনিয়াজী (অথবা ইয়ামনী) যে দু'জন স্বতন্ত্র ব্যক্তি তা উভয়ের জীবনেতিহাস ও কার্যাবলী হতে সুস্পষ্ট ভাবে প্রমাণিত হয়। কিন্তু ইবনে বতুতা তার 'তাজরিবুল আসফার' নামক প্রমন বৃত্তান্তে সিলেটে ১৩৪৬ বৃষ্টান্দে যে দরবেশের সাথে সাক্ষাৎ করেন তার নাম শায়খ জালালুদ্দীন তাবরিথি রূপে উল্লেখ করায় বেভারিজ (H. Beveridye.) স্টাপলন (H.E. Stapleton) সহ কয়েকজন আধুনিক লেখক এই প্রান্তিমূলক মত পোষন করেন যে, পালুয়ার শায়খ তাবরিথি ও সিলেটের শাহজালাল (রহ.) উভয় অভিনু ব্যক্তি। ১১১

উপরোক্ত লেখকগন সিলেটের হ্যরত শাহ জালাল (রহ.) ও তাঁর তিনশতাধিক সঙ্গী সাথির জন্মমৃত্ কাল, গৌড় গোবিন্দের শাসনকাল, বাংলার তৎকালীন সুলতানদের শাসন কাল ও সিলেট বিজয়ের সন তারিব পর্বালোচনা করলে জনায়াসে উপলব্ধি করতে পারতেন যে, ইবনে বতুতা সিলেটের যেই মহান সাধকের সহিত সাক্ষাৎ করেছিলেন, তাঁর সময়পর্ব এবং পান্ধ্রার শায়খ তাবরিথির সময় পর্বের মধ্যে প্রায় শতবর্ষের ব্যবধান, তাদের কর্মক্ষেত্র ও ভিন্ন ভিন্ন। কাজেই ইবনে বতুতার ভ্রমণ বৃত্তান্তে সিলেটের সাধকের নামের শেবে তাবরিথি শব্দের সংযোজন হয় প্রক্রিপ্ত কিংবা লেখক অথবা লিপিকারের বিভ্রম জনিত।

উপরোক্ত শ্রমন বৃত্তান্ত ছাড়া অন্য কোন ও এছেই সিলেটের হ্যরত শাহজালাল (রহ.) নামের সাথে তাবরিথি শব্দটির উল্লেখ নেই। জীবনগ্রন্থ সমূহে তারনামের শেষে মুজাররদ (চিরকুমার) এবং নিসবা রূপে ইয়মনী অথবা কুনিয়াতি প্রারই উল্লেখরয়েছে। সিলেট অঞ্চল হতে তিনিকখনও গৌড় বা পাত্রা অঞ্চলে গমন করেছিলেন বলে কোন প্রমাণ পাওয়া যায় না। অন্যদিকে মাখদুম শায়খ জালালুদ্দীন তাবরিথির কর্মকেন্দ্র ছিল উত্তর বঙ্গের গৌড় পাত্রয়য় । তিনি সিলেট বিজয়ে ১৩০৩ ঈসায়ী অংশগ্রহণ করেছিলেন কিংবা সিলেট অঞ্চলে কখনও গমন করেছিলেন বলে কোন গ্রহে উল্লেখিত হয় নাই। ইবনে বতুতা ১৩৪৬ ঈসায়ী সিলেটে আগমন করেদ এবং শায়খ তাবরিথি ইয়ার প্রায় একশত বর্ষপূর্বে ১২২৫ কিংবা ১২৪৪ ঈসায়ী ইনতিকাল করেন। কাজেই শায়খ তাবরিথির সহিত তার সাক্ষাৎ লাভ কল্পনা ও করা যায় না। হ্যরত শাহজালালের ইত্তেকাল হয় ১৩৪৭ ঈসায়ী সিলেটে। কাজেই ইয়া সুনিন্চিত যে, ইবনে বতুতা সিলেটে যে সাধকের সাক্ষাৎ লাভ করেছিলেন তিনি মখদুম শায়খ জালালুদ্দীন মুজাররদ কুনিয়াভী ইয়ামনী। তিনি বাংলার জনগণের নিকট শাহজালাল নামে পরিচিত। ১১২ অতএব উভয় দরবেশ এক হতে পারেন না।

১১১. ইসলামী বিশ্বকোষ, পৃ ৫৬৩।

১১২. প্রাতক পু ৫৬৪।

বাংলার শায়খ জালালুদ্দিন তাবরিঘির শৃতি বিজড়িত দুটি স্থান, পান্ডুয়া এবং দেওতলা। পান্ডুয়া প্রাচীন আমলের একটি প্রসিদ্ধ স্থান। এটি গৌড়ের প্রায় ২০ মাইল উত্তর-পূর্ব দিকে অবস্থিত। মুসলমান সুলতানেরা গান্ডুয়ায় রাজধানী স্থাপন করে এর নাম দেন ফিরুজাবাদ। পান্ডুয়ার শায়খ জালাল উদ্দিন তাবরিঘির দরগা আছে এটি বড়ি দরগাহ বা বাইশ হাজারী দরগা নামে খ্যাত।

রিয়াছ-উস-সালাতিনে' বর্ণিত আছে যে, ব্রপ্নে আদিষ্ট হয়ে সুলতান আলা উদ্দিন আলী শাহ (১৩৪১-৪২) মূল দরগা ভবনটি নির্মাণ করেন। এই দরগাহের বিভিন্ন ভবনে প্রাপ্ত করেকটি শিলালিপিতে শায়ৢ জালাল উদ্দিন তাবরিয়ির নাম আছে। ১৬৬৪ ঈসায়ী উৎকীর্ণ একখানি শিলালিপিতে তাঁর নাম নাহজালাল ১৬৭৩-৭৪ ঈসায়ী উৎকীর্ণ ছিতীয় শিলালিপিতে তার নাম জালালুদ্দীন শাহ, জালাল উদ্দিন তাবরিয়ি কিন্তু এই শিলালিপিতে পরিকার বলা হয়েছে যে, জালাল উদ্দিন শাহ তাবরিজি (তাবরিষ ইরানের একটি শহর) জন্ম গ্রহণ করেন। ১৭২২ ঈসায়ী। তৃতীয় শিলালিপিতে তাঁর নাম দেওয়া আছে শাহ জালাল তাবরিষ এবং ১৬৮২ ঈসায়ী। একখানি শিলালিপিতে তাঁর নাম জালাল উদ্দিন শাহ। উল্লেখযোগ্য যে, এই শিলালিপি গুলি পরবর্তীকালে, উৎকীর্ণ, প্রাচীনতম টিও শায়ৢখ জালাল উদ্দিন তাবরিষির সময়ে প্রায় চার শত বছর পরে উৎকীর্ণ।

পানুষার পনেরো মাইল উত্তরে মালদহ জেলার উত্তর সীমানার কাহাকাছি দেওতলা অবস্থিত। এই স্থান ও শায়খ জালাল উদ্দিন তাবরিবির স্মৃতি বিজড়িত এখানে তার চিল্লা খানা বা সাধনার স্থান আছে। এই স্থানে প্রাপ্ত কয়েকখানি শিলালিপিতে শায়খ জালাল উদ্দিন তাবরিবি সম্পর্কে তথ্য পাওয়া যায়। এই তথ্যগুলি ইতিহাসের দৃষ্টিতে পানুয়ায় প্রাপ্ত শিলালিপি থেকে অনেক বেশী মূল্যবান। এই শিলালিপি গুলিতে জানা যায় যে, শায়খ জালাল উদ্দিন তাবরিবির সম্মানার্থে দেওতলার নাম তাবরিজাবাদ রাখা হয়। একখানি শিলালিপিতে দেওতলা ওরকে তাবারিবাবাদকে শায়খ জালাল মূহাম্মদ তাবরিবির শহর বলা হয়েছে। সময়ের বিচারেও এই শিলালিপিগুলো গ্রাচীন, প্রথমটি ১৪৬৪ ঈলায়ী উৎকীর্ণ।

অতএব, শিলালিপিগুলোর সাক্ষ্যে পান্তুরা দেওতলার শায়খ জালাল ছিলেন তাবরিথি। কিন্তু সিলেটের শাহজালাল ছিলেন কুনরায়ী। অতএব, উভর শাহ বা শায়খ জালাল এক হতে পারেন না। ১১৩ শায়খ জালাল উদ্দিন তাবরিথির মাযার ও প্রাসিকিক কথা

শাহজালাল (রহ.) এর কবর সিলেট অবস্থিত, কিন্তু শায়খ জালাল উদ্দিন তাবরিষির করব কোথায় চট করে তা বলা যায় না। এটা গবেষণা করে বের করার বিষয়। পান্ড্রায় বাইশ হাজারী দরগাহে ৯ - ৬ দীর্ঘ × ৬ -২ প্রস্থ একটি কবর আছে। কিন্তু দরগাহের মুতাওয়াল্লীরা বলেন যে, কবরটি নকল। ওখানে শায়খ জালাল উদ্দিন তাবরিষি সমাহিত দন বরং তিনি সমাহিত আছেন আওরঙ্গবাদে (দক্ষিণ ভারতের হায়দ্রাবাদের নিকটে) কিন্তু আওরঙ্গবাদে শায়খ জালাল উদ্দিন তাবরিষির কবর সম্পর্কে কেউ কিছু বলতে পারে না।

১১৩. সিলেট ইতিহাস ও ঐতিহ্য, পু ১১২, ১৩।

হুমায়ুনের আমলে রচিত মাওলানা জামালীর সিরারুল আরিফিন গ্রছে এবং আবুল ফজলের আইনে আকবরী গ্রছে বলা হর যে, শারখ জালাল উদ্দিন তাবরিথি বন্দরদেব মহলে সমাহিত আছেন। কিন্দুদিউ বা মালদ্বীপেও শারখ জালাল উদ্দিন তাবরিথি সম্পর্কে কোন জনশ্রুতি নেই বা কেউ ছিল বলতে পারে না। সিরারুল আরিফেনে কিছু তথ্য আছে যা এই বিষয়ে প্রাসঙ্গিক বিধার উল্লেখকরা যেতে পারে। এই পুত্তকে বলা হয় যে, শারখ জালাল উদ্দিন তাবরিথি বাংলায় গেলে লোকজন তার চতুর্দিকে ভীড় জমায়। তিনি সেখানে একটি খানকা নির্মাণ করেন এবং দুস্থদের জন্য লঙ্গরখানা খোলেন। সেখান থেকে অগ্রসর হয়ে তিনি দেওমহলে যান। সেখানে একটি কুপ আছে একজন বিধর্মী অনেক অর্থ বয়য় করে সেখানে একটি মন্দির নির্মাণ করেন। শায়খ জালাল উদ্দীন তাবরিথি মন্দিরটি ধ্বংস করে দালানকে তাকিয়া বা খানকায় পরিণত করেন এবং অনেক বিধর্মিকে ইসলাম ধর্মে দীক্ষিত করেন। এই মন্দির হুলেই এখন তাঁর কবর অবস্থিত। এই সূত্রে শায়খ জালাল উদ্দিন তাবরিথি বাংলা ছেড়ে কোথাও যাওয়ার কথা নেই, বরং এই বিবরনে বুঝা বায় যে, শায়খ জালাল উদ্দীন তাবরিথি বাংলায় দেওমহলে সমাহিত হন। অর্থাৎ শায়খ জালালের সমাধিহল দেওমহল বাংলারই কোথাও অবস্থিত।

উপরে বলা হয়েছে যে, দেওতলা স্থানটি শায়খ জালাল উদ্দীন তাবরিয়ির স্মৃতি বিজড়িত, তার সন্মানার্থে দেওতলার নাম তাবারিয়াবাদ। দেওতলা এবং দেওমহল সমার্থক আরবী বা ফারসী মহল' বাংলায় - তলা, তাই মনে হর আইনে আকবরী এবং সিয়ারুল আরিফিনের দেওমহল এবং শায়খ জালাল উদ্দিন তাবরিয়ির স্মৃতি বিজড়িত দেওতলা একই স্থান এবং এই স্থানেই শায়খ জালাল উদ্দিন তাবরিয়ি সমাহিত আছেন। উপরোক্ত আলোচনার পরিপ্রেক্ষিতে দৃঢ়তার সঙ্গে বলতে পারি যে, শাহজালাল এবং শায়খ জালাল উদ্দীন তাবারিয়ি এক নয়, তারা ভিন্ন লোক, প্রথম ব্যক্তি সিলেটে এবং দ্বিতীয় ব্যক্তি ভারতের মালদহ জেলার দেওতলায় সমাহিত আছেন।

আমি মনে করি, হ্যরত শাহজালাল মুজাররদ ও শায়খ জালাল উদ্দিন তাবারিথির ভিন্নতা, প্রমাণ করে একটা গ্রহণযোগ্য সিদ্ধান্তে পৌঁছতে পেরেছি। তবুও একটি প্রশ্ন পাঠকদের বিভ্রান্ত করতে পারে প্রশ্নটি হচ্ছে ইবনে বতুতা থাকে দেখেছেন তাঁর নাম ভুল করলেন কি করে? ইবনে বতুতা যে ভুল করেন সেই বিষয়ে ড. এম.এ. রহিম নিমুক্তপ ব্যাখ্যা দেন।

ইবনে বতুতা দিল্লিতে ছর বছর অবস্থান করেন এবং সুকি সাধকের সহিত মেলামেশা করেন, ঐ সময়ে তিনি নিশ্চয়ই শায়৺ জালাল উদ্দীন তাবরিষি সম্পর্কে জনেছিলেন। পরে তিনি চীনে যাওয়ার পথে সিলেটে শাহজালালের সঙ্গে সাক্ষাত করেন। শাহজালালের সঙ্গে সাক্ষাতের প্রায় বিশ বছর পরে তার ভ্রমণ কাহিনী লিপিবদ্ধ হয়। ইবনে বতুতা নিজে তার ভ্রমণ কাহিনী লিখেননি। তিনি শ্বতিচারণ করেন এবং একজন সেক্রেটারী শ্বতিকথা লিখে নেন। বিশ বৎসর পূর্বে ঘটিত ঘটনাবলী বর্ণনা করার সময় তারিশ এবং প্রায় একই রকম নামে ভূল হওয়ার সম্ভাবনা থাকে। ইবনে বতুতা হয়ত ভূল করেই শাহজালালের নামের সঙ্গে তাবরিষি শ্লটি যোগ করে পাঠকদের মধ্যে বিভ্রান্তি সৃষ্টি কয়েছেন।

ড. এম.এ. রহীন সাহেবের যুক্তি উড়িয়ে দেয়া যায় না। বিশ বৎসরের ব্যবধানে শ্বৃতি ভ্রম হতে পারে, বিশেষ করে নামের একটি শব্দের বা ভারিখে। ইবনে বতুতার ভুলের আকেরটি প্রমাণ বাংলার ইতিহাসে পাওয়া যায়। ইবনে বতুতা বলেন সুলতান শামস উদ্দিন ফিরোজ শাহ বলবনী বংশের লোক ছিলেন। কিন্তু আধুনিক গবেষণায় প্রমাণিত হয়েছে যে, ইবনে বতুতার এই উজি ভুল, সুলতান শামস উদ্দীন ফীরুজ শাহ বলবনি বংশের লোক ছিলেন না। ১১৪

অতএব, সম সাময়িক ও অব্যবহিত পরবর্তী কালের জীবনীগ্রন্থ সমূহ ও ঐতিহাসিক সূত্র সমূহের বর্ণনা হতে ইহা সুল্লন্ট যে, শায়খ জালাল উদ্দিন তাবরিথি বঙ্গদেশেই শেষ জীবন অতিবাহিত করেন, বঙ্গদেশেই তিনি ইত্তেকাল করেন এবং পান্ডুয়া অথবা সন্নিকটন্থ দেওতলার তিনি সমাহিত হন। এই মহান সাধকের ফাতিহা তাঁর মৃত্যু বার্ষিকী উদযাপন উপলক্ষ্যে প্রতি বৎসর রজব মাসের ১ হতে ২০ পর্যন্ত পান্ডুয়া বড় দরগাহে অনুষ্ঠিত হয় এবং এই উপলক্ষে জাতি ধর্ম নির্বিশেবে সকল শ্রেণীর জনগন তার মাজার জিয়ারত করেন। তবে সারা বৎসরই দেশ বিদেশের ধর্মপ্রাণ জনগন ও পর্যটক এই মাজার জিয়ারত করতে আসেন। এই দুই স্থানে তাঁর পুণ্য শ্বৃতি বিজড়িত বহু নিদর্শন এখনও বিদ্যমান রয়েছে।

সর্বশ্রেণীর জনগণের আধ্যাত্মিক ও নৈতিক বিকাশ সাধন নিপীড়িত, দরিদ্র ও পীড়িত অসংখ্য লোকের দুঃখ দুর্দশা মোচন, স্বীয় আধ্যাত্মিক ও নৈতিক মহত্বের দ্বারা সর্ব সাধারণ জনগনকে ইহকালীন ও পরকালীন কল্যাণ ও মুক্তির পথ প্রদর্শনই ছিল তার জীবনের একমাত্র ব্রত। এইজাবে তিনি অসংখ্য হিন্দু ও বৌদ্দ জনগনকে ইসলামের দিকে আকৃষ্ট করতে সক্ষম হন এবং ১৩শ শতাব্দীর প্রথশ ভাগে বন্দ দেশে, বিশেষ করে উত্তর ও পশ্চিম বন্দে মুসলিম সমাজের ভিত্তি মুল সুদৃঢ় করতে অসাধারণ সকলতা অর্জন করেন। ১১৫

সর্বশেষে বলতে হয় যে, ইবনে বতুতা সম সাময়িক হলেও তার বিবরণ স্মৃতিচারণ মূলক হওয়ার সন তারিখ নাম ধাম অক্ষরে অক্ষরে সত্য নাও হতে পারে। এই ক্ষেত্রে শায়খ জালাল উদ্দিনের নামের সঙ্গে তাবরিথি শব্দ যোগ করে তিনি বিভ্রান্তির সৃষ্টি করেছেন। ইচ্ছা বশতঃ এমন কোন কিছু করার কথা নয় তবে অনিচ্ছা সত্ত্বেও তথা ভুল বশতঃ মানুষ হিসেবে এমন কিছু হওয়া অস্বাভাবিক কিছু নয়।

উল্লেখ্য ইবনে বতুতা ৭৪৬ হিজরীতে বাঙ্গালা পরিদর্শন করেছিলেন সুতরাং পান্ধুয়ার জালাল উদ্দিন তাবরিজির সাথে তার দেখা হওয়ার সম্ভাবনা নেই। অধিকন্ত তিনি যখন বয়োবৃদ্ধ ব্যক্তি ছিলেন। সেই সময় সম্ভবতঃ কামরুপের জালাল উদ্দিনের জন্ম হয়নি। কায়ণ ইবনে বতুতার বর্ণনামত কামরুপের জালালুদ্দীন ১৫০ বছর বয়সে ৭৪৭ হি. অদ্দে মানবলীলা সংবয়ন করেছিলেন। সুতরাং তিনি নিক্তয় ৫৯৬ হি. জন্ম গ্রহণ কয়ে থাকবেন। সে সময় দেওতলার জালাল উদ্দিন তাররিবি থোয়াসান ও বাগদাদ শ্রমণে ব্যাপৃত ছিলেন। একথা স্থির নিক্তিত যে পরিশ্রাজকের বর্ণিত কামরূপের জালাল উদ্দিনএবং পান্ধুয়ার জালাল উদ্দিন তাররিবি একই ব্যক্তি নহেন। ১১৬

১১৪. প্রাতভ, পু ১১৩, ১১৪।

১১৫. ইসলামী বিশ্বকোষ, (जन्म, ইকাৰা, জুন ১৯৯৭, ২৩খ, ১সং) পৃ ৫৬৫

১১৬. আজহার উদ্দিন আহমদ মুফতি শিব্দিকী, শ্রীহটো ইসলাম জ্যোতি, (চাকা, উৎস প্রকাশন, সেপ্টেম্বর ২০০২, ৫সং) পু ৪০

উল্লেখ্য জালালুদ্দিন তিবরিবিকে সিলেটের শাহজালাল মনে করা ড্ল। তবে একথা নিশ্চিত যে, ইবনে বতুতা সিলেটের শাহজালালের সহিত সাক্ষাত করেন। ১১৭

যারা বা যাদের লেখার হ্যরত শাহজালাল মুজাররদ ইরামনী (রহ.) এবং জালাল উদ্দিন তাবরিয়িকে অভিনু তথা একজনই দেখিয়েছেন, সে বিষয়ে কিছুটা আলোকপাত করা হল।

- (১) স্যার হেনরী ইউল এবং প্রাচ্যের ইতিহাস বিশারদ হ্যামিলটন গিব এর লেখা পড়লে মনে হয় তারা শাহজালাল মাজররদ (রহ.) এবং জালালুদ্দিন তাবরিয়িকে একই ব্যক্তি ধরে নিয়ে বিভিন্নমুখী বর্ণনার সমন্বয় করতে চেয়েছেন, এভাবে যে জলালুদ্দীন তাবরিয়ির চিল্লা খানা পান্তয়ায় এবং তিনি সমাহিত আছেন সিলেটে।
- (২) নুজহাতুল খাওয়াতির প্রণেতা সৈয়দ আব্দুল হাই বেরলভী, হয়রত শাহজালাল মুজাররদ(রহ.) এবং জালাল উদ্দিন তাবরিষিকে একজন বলে দেখিয়েছেন।
- (৩) ড. মুহান্মদ শহীদুল্লাহ লিখেন যে, শাহ জালাল তাবরিয়ি বারিন্দ্র ভূমিতে প্রথম দিকে ইসলাম প্রচার করেন এবং পরবর্তী কালে তিনি সিলেট বসবাস করেন। তাঁর মতে এটা নিশ্চিত যে, ইবনে বতুতা সিলেটে-ই শাহজালাল তিবরিয়ির সঙ্গে সাক্ষাত করেন এবং তিনি ৭৪৮ হিজরীতে ইত্তেকাল করেন।

তিনি সিলেটের পীর হ্বরত শাহজালাল' প্রবন্ধে লিখেন যে, দেখা যাচেছে জালাল উদ্দিন তাবরিয়ি মৃত্যুর তারিখ ইবনে বতুতা ব্যক্তিত সকলে কেবল শোনা কথার উপরে বিশ্বাস করে শাহ জালাল উদ্দিন তাবরিয়িকে সিলেটের শাহজালাল হতে পৃথক মনে করা ভুল। ১১৮

(৪) বিশ্ব ভারতীর প্রাক্তন অধ্যাপক বিশিষ্ট ঐতিহাসিক বাবু সুখময় মুখোপাধ্যায় বাংলায় ইতিহাসের দু'শো বছর (স্বাধীন সুলতান দের আমল (১৩৩৮-১৫৩৮) বইয়ের পরিশেষে উল্লেখ করেন ইবনে বতুতার দেখা শেখ জালালুন্দিন কে? আলোচনা করতে গিয়ে তিনি বলেন ড. আব্দুল করিমের মতে ইবনে বতুতা শেব জালালুন্দীনের সঙ্গে সাক্ষাৎ করেছিলেন, তিনি শেব জালালুন্দিন তাবরিথি নন, শেব জালালুন্দিন কুনিয়ায়ী। ড. আব্দুল করিম লিখেছেন- Ibn Batuta reference to shaykh Jalal Tabrizi in kumrup is mistake for shaykh Jalal Kunayai, as he comited in many other case in connection with Bangle"

ইবনে বতুতা যে লোককে নিজের চোখে দেখেছিলেন তার নাম তুল ভাবে লেখা তার পক্ষে কি সম্ভব? শায়খ জালালুদ্দীন তাবরিথি একজন অতি বিখ্যাত ব্যক্তি; অন্য কারও সঙ্গে দেখা করে শেব জালালুদ্দিন তাবরিথির সঙ্গে দেখা করেছি। বলা কোন লোকের পক্ষেই সম্ভব বলে মনে হয় না বলে স্বপক্ষে তিনি অনেক যুক্তি দেখিয়েছেণ। ">>>

(৫) সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষে দেওয়ান দুরুল আনোয়ার হোসেন চৌধুয়ীর নিবন্ধে হয়রত শাহজালাল (রহ.) এর উপাধি তাবারিথি দেখিয়ে তিনি শায়৺ জালালুদ্দিন তাবরিথি এবং শাহজালাল (রহ.) কে অভিন্ন বলে তাঁর মতামত ব্যক্ত করেন।

১১৭, ইসলাম প্রসঙ্গ, পু ৯৭

১১৮. প্রাতক, পু ৯৮

১১৯, বাংলার ইতিহাসের দু'শ বছর, পু ৬৮৭-৮৮

তিনি বলেন- শাহজালাল (রহ.) এরপূর্ণ নাম জালালুদ্দীন। তিনি ছিলেন ইয়ামনের অধিবাসী ৫৯৬/১১৯৬ সালে জন্মগ্রহণ করেন। তার পিতা মুহাম্মদ বিনি আবু সাঈদ তাবরিবির খলিফা ছিলেন শাহজালাল চির কুমার ছিলেন বলে তাকে মুজাররদ বলা হয়। তার পিতৃপুরুব কুরাইশ বংশীয় ছিলেন। মাতা ছিলেন সৈয়দা, পিতা- মাতার ইডেকালের পর মামা সৈয়দ আহমদ কবীরের তত্ত্বাবধানে শরীআত ও মারিফাতের বিদ্যা হাসিল করেন। পরে পিতা মুহাম্মদের মুর্শিদ আবু সাঈদ তাবরিবির মুরিদহন ও খিলাফত লাভ করেন। এই কারণে পিতার ন্যায় তাঁর ও একটি উপাধি হয় তাবরিবি। আবু সাঈদ তাবরিবির ইডেকালের পর তিনি শায়ের শিহাব উদ্দিন আস সুহয়াওয়াদীর মুরিদ হন। ১২০

## শায়খ জালাল উদ্দীন তাবরিযি ও হ্যরত শাহজালাল (রহ.)

বাংলাদেশে তাসাউফের মাধ্যমে ইসলামের প্রসারতা ও ব্যাপকতা পরিলক্ষিত হয়। শায়খ জালাল উন্দীন তাবরিথির এদেশে আগমন ভারত বাঙ্গালা বিজয় খ্রিষ্টীয় ১৩ শতকের গোড়ায় হয়েছিল। পক্ষান্তরে শাহজালাল (রহ.) এর আগমন একশত বৎসর পরে সিলেট বিজয় খৃষ্টীয় ১৪ শতকের গোড়র দিকে হয়েছিল। উভয়ই প্রায় শত বৎসর ব্যবধানে পবিত্র মক্কা, মদীনার পবিত্র ভূমি থেকে বাগদাদ ও দিল্লী হয়ে বাঙ্গালায় পদার্পর্ণ করেন। উভয়ই পবিত্র কোরআন ও হাদীস ভিত্তিক রাসুল (সা.) এর বিশুদ্ধ সুন্নাহর পাবন্দ ছিলেন এবং উভয়েই কঠোর আল্লাহ প্রেমের সাধনার নিমজ্জিত ছিলেন। অকল্পনীর নূরে মোহাম্মদী (সা.) এর কারছ এর আকর এবং আলৌকিক ক্ষমতার অধিকারী ছিলেন। উভয়ইে শরীয়ত ও তরিকত সন্মত আল্লাহর ইবাদত ও জনদেবার উদারতায় এবং আচার-ব্যবহারে, গণসংযোগে, ধর্ম-কর্মে, দয়া-দাক্ষিন্যে, উদার নৈতিক দৃষ্টিভঙ্গি ও ধর্ম-বর্ণ গোত্র-জাতি শ্রেণী-নির্বিশেষে ন্যায়নিষ্ঠ ও সদাচারে অতুলনীয় ছিলেন। এসব সাদৃশ্যের দরুন ইবনে বতুতা এবং তাকে অনুসরণ করে ইংরেজ পভিত বিভারেজ ও এতদুভয়ের অনুকরণে আরো অনেকে দুই জালালকে একই ব্যক্তি বলে আখ্যায়িত করেছেন।<sup>১২১</sup> মূলতঃ এ ব্যাপারে ধুম্রজাল সৃষ্টি করেছেন ঐ ম্যুর পরিব্রাজক ইবনে বভূতা। তিনি তাঁর প্রবন্ধে বলেছেন জালাল উদ্দীন তাবরিথি নামক কোন ওলীর সঙ্গে সাক্ষাতের জন্য তিনি কামরূপ এসেছিলেন। তাঁর বর্ণনায় এক জায়গায় সৃফী সাধককে জালাল উদ্দিন (বারসামী) সিরাজী বলেছেন। জালাল উদ্দিন তাবরিথি এবং জালাল উদ্দিন সিরাজী এক ব্যক্তি নন। জালাল উন্দীন তাবরিয়ি ও সিলেটের শাহজালালও এক নন। এটা ঐতিহাসিক তথ্যের আলোকে প্রমাণিত। ইবনে বতুতার রিসালা তাঁর নিজের হাতের লেখা নয়, বহুদেশ ভ্রমণ করে দদেশ প্রত্যাবর্তন করে মরক্কোর রাজদরবারে তিনি তার ভ্রমণ বৃত্তান্ত লিপিবন্ধ করান। তাঁর বর্ণনা সমূহ মুহাম্মদ ইবনে জওজী নামক রাজ সভাসচিব কর্তৃত লিখিত হয়েছিল। বহুকাল আগে সংঘটিত ঘটনাবলীর স্মৃতি কিংবা বিশ বছর পূর্বে দেখা কোন ব্যক্তি সম্পর্কে কোন কিছু লিখতে বা বর্ণনা করতে গেলে বর্ণনাকারীর পক্ষে তারিখ ও নাম বিশেষ করে সাদৃশ্য মূলক নামের মধ্যে ভুল করা স্বাভাবিক। এ ধরণের ভ্রান্তিতে পতিত হয়ে ইবনে বতুতা শায়খ জালালের (শাহজালাল) নামের সঙ্গে আল তাবয়িয়ি আখ্যা জুড়ে দিয়েছেন।<sup>১২২</sup>

১২০. সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষ (দ্বিতীয় বন্ত) দ্বিতীয়সংস্করণ। ইসলামী বিশ্বোকোষ বক্তম ই.কা.বা প্রকাশকাল নডেমর ১৯৮৭) পৃ ৩৭৬।

১২১, ইসলামী বিশ্বকোৰ, (জব্দ ই.ফা.বা, জুন-১৯৯৭, ২৩ৰ, ১সং) পু ৬৫৩

১২২, বাংলার সামাজিক ও সাংস্কৃতিক ইতিহাস (১২০৩-১৫৭৬, ১ৰ) পু ৬৪।

উর্দু 'দাররারে মাআরিফে ইসলামির্য়া' গ্রন্থে উল্লেখ রয়েছে শাহজালাল ইয়ামনী সিলহেটি আওর শারব জালাল উদ্দিন তাবরিথি জো পাভুরা মে মদফুন হেঁ দর মখতলিফ বুজর্গ হায়। ১২৩ অর্থাৎশাহজালাল ইয়ামনী সিলেটি এবং শায়খ জালাল উদ্দিন তাবরিথি থিনি পাভুয়ায় সমাহিত আছেন
অবশ্যই ভিন্ন বুজুর্গ।

এ গুরুত্বপূর্ণ বিষয়টি দু'জন দ্বনামধন্য ঐতিহাসিক ড, আব্দুর রহিম ও ড, আব্দুল করিম পুজ্থানু পুজ্বরূপে বিশ্লেষণ করে দেখিয়েছেন। ড, আব্দুর রহিম তাঁর সোস্যাল এভ কালচারাল হিন্দ্রী অব বেঙ্গলা এর ১ম খন্ডে ইবনে বতুতার সাক্ষের উপর নির্ভর করে দু'জনকে একব্যক্তি বলে মতামত ব্যক্ত করেছিলেন। কিন্তু পরবর্তী বিতীয় খন্তে শার্থ জালাল উদ্দীন তাবরিথি ও শাহজালাল দুই ব্যাক্তি বলে বর্ণনা দেন। ১২৪

অতএব, এ বিষয়ে ইসলামী বিশ্বকোষের সম্পাদনা পরিষদের মতামত টুকু সর্বশেষ সিদ্ধান্ত হিসেবে মেনে নেরাই শ্রেয়। কারণ গবেষণার আলোকে দেশের স্বনামধন্য সর্বজন শ্রদ্ধের পশ্তিতদের পান্তিত্য পূর্ণ সিদ্ধান্তই এ পরিশ্রেক্ষিতেচ্ছান্ত সিদ্ধান্ত বলে মনে করি। নিম্নে এ বিষয়টি হবুহ তুলে ধরছি।

"সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষে 'শাহজালাল' নিবন্ধটি প্রকাশের সময় কোন ও মহল হতে কোন জোরালো দ্বিমত উত্থাপিত না হওয়ায় সম্পাদক মন্তলী গভীর ভাবে পরীক্ষা নিরীক্ষার প্রয়োজন বোধ করেন নাই। কিন্তু পরবর্তী কালে ড.এ.কে.এম. আইউব আলী ভিন্ন মত পোষণ করে শায়খ জালাল উদ্দীন তাবরিষি নিবন্ধটি লিখলে সম্পাদনা পরিবদের সভায় আলোচনাক্রমে ২ জন খ্যাতনামা ঐতিহাসিকের মতামত নেওয়া হয়। তাতে তাঁরা উভয়কে ভিন্ন দুই ব্যক্তি বলে মত প্রদান করেন। পরে ৫ জন ঐতিহাসিকের এক সভা আহ্বান করা হয়। উক্ত সভায় উপস্থিত ৪ জন ঐতিহাসিক এই ব্যাপারে নিম্নলিখিত মত পোষণ করেঃ ইতিহাসে অনেক বিতর্কিত বিষয়ে মীমাংসা হয় না। শায়খ জালাল উদ্দীন তাবরিষি এবং সিলেটের শাহজালাল (য়হ.) একই ব্যক্তি বা দুই ব্যক্তি কিনা এ প্রশ্নের নিশ্চিত চূড়ান্ত মীমাংসা এখনও পর্যন্ত সম্ভব নয়। তবে এই পর্যন্ত প্রথাও তথ্যের ভিত্তিতে কমিটি মনে করে যে, এই দুইজন পৃথক দুই ব্যক্তি। সম্পাদনা পরিবদ বিশিষ্ট ঐতিহাসিকদের গৃহীত সিদ্ধান্তই অনুমোদন করে।" " ব্যাণান্ত ।" সম্পাদনা পরিবদ বিশিষ্ট ঐতিহাসিকদের গৃহীত সিদ্ধান্তই অনুমোদন করে।" " ব্যাণান্ত ।" " ব্যক্তি । সম্পাদনা পরিবদ বিশিষ্ট ঐতিহাসিকদের গৃহীত সিদ্ধান্তই অনুমোদন করে।" " ব্যাণান্ত ।" " ব্যক্তি । সম্পাদনা পরিবদ বিশিষ্ট ঐতিহাসিকদের গৃহীত সিদ্ধান্তই অনুমোদন করে।" " ব্যাণান্ত ।" " ব্যাণান্ত । শিক্ষান্ত তালান্ত । শিক্ষান্ত আনুমোদন করে।" " ব্যাণান্ত ।" " ব্যাণান্ত । শিক্ষান্ত আনুমোদন করে।" " ব্যাণান্ত ।" " ব্যাণান্ত ।" " ব্যাণান্ত । শিক্ষান্ত আনুমোদন করে।" " ব্যাণান্ত ।" " ব্যাণান্ত ।" " ব্যাণান্ত ।" " ব্যাণান্ত । শিক্ষান্ত আনুমান্ত আনুমান্ত । শিক্ষান্ত । শিক্ষান্ত আনুমান্ত । শিক্ষান্ত । শিক্ষান্ত আনুমান্ত । শিক্ষান্ত আনুমান্ত । শিক্ষান্ত আনুমান্ত । শিক্ষান্ত । শিক্ষান্ত আনুমান্ত । শিক্ষান্ত আনুমান্ত আনুমান্ত । শিক্ষান্ত আনুমান্ত অনুমান্ত । শিক্ষান্ত আনুমান্ত । শিক্ষান্ত আনুমান্ত আনুমান্ত । শিক্ষান্ত আনুমান্ত আনুমান্ত । শি

১২৩. উর্দু দায়রায়ে মাআরিকে ইসলামিয়্যাহ (লাহোর, দাদিশগা পাঞ্চাব, ১৯৭১ ইং ৭ ব, ১সং) পু ৩৩৬।

১২৪. ইসলামী বিশকোষ, (ঢাকা, ইকাবা, জুন- ১৯৯৭, ২৩খ, ১সং) পু-৬৫৩

১২৫. প্রাতক পু- ৬৫৬।

# বিতীয় অধ্যায়

## হ্যররত শাহজালাল (রহ.) এর কর্মজীবন

### প্রথম পরিচ্ছেদঃ

ব্যাহ্মকে চপেটাঘাতের ঘটনা, মাটি আস্বাদন করার উপাখ্যান ও শাহজালাল মুজাররদ (রহ.)

### অবতরণিকাঃ

হযরত শাহজালাল (রহ.) এর জীবনীর প্রাথমিক উপকরণ প্রধানতঃ উপাখ্যানমূলক। এসমন্ত উপাখ্যানশুলোর অবলম্বনে তঁর ইতিহাসের গোড়াপন্তন হয়েছে। যদিও কোন কোন ঘটনার নির্ভরযোগ্য ঐতিহাসিক ভিন্তি নেই। কিন্তু শতাধিক বছরের চেয়ে বেশী সময়ের মধ্যে হয়রত শাহজালাল (রহ.) সম্বন্ধে যতগুলো পুত্তক লেখা হয়েছে বা প্রবন্ধছাপা হয়েছে প্রায় সবকটিতে হয়রত শাহজালাল (রহ.) কর্তৃক ব্যাহ্মকে চপেটাঘাতের ঘটনা বর্ণনা করা হয়েছে। ঐতিহাসিক ভিত্তির অভাবে প্রত্যেকেই তাদের কল্পনার আলোকে ঘটনাটিকে বিভিন্ন রূপ দিয়েছেন। মূলত সকল ঘটনার বিষয়বন্ত একই। নিম্নে এ বিষয় আলোচনা করা হল।

মুক্তি আজহার উদ্দিন আহমদ সিদ্দিকী বলেন হ্যরত শাহজালাল (রহ.) মাতুলের সঙ্গে যখন পবিত্র মক্কার অবস্থান করেছিলেন, সে সময়ে একদা একটি হরিন ব্যাম কর্তৃক বিতাড়িত হয়ে সৈরদ আহমদ কবিরের নিকট এ হিংস্র জন্তুর অত্যাচারের বিক্লক্ষে অভিযোগ আনরন পূর্বক তিনি তাঁর ভাগ্নের হ্যরত শাহজালাল (রহ.) উপর এর সুবিচারের ভার অর্পণ করলেন। তদনুসারে হ্যরত শাহজালাল ঘটনাস্থলে উপস্থিত হলে। সৈরদ আহমদ কবির হোজরাতে বসে মনে মনে ভাবলেন যদি এই ব্যাঘ্রটিকে দুহাতে পাঁচ আঙ্গুলির দক্ষিণ হাতের তিন ও বাম হাতের দু' আঙ্গুলীর সাহায্যে থাপপর মেরে জঙ্গল হতে তাড়িরে দেয়া হয় তবে উপযুক্ত শান্তি হবে। হ্যরত শাহজালাল (রহ.) আধ্যাত্মিক শক্তির প্রভাবে তাঁর মাতুলের ইচ্ছা হ্রদরঙ্গম করতে পারলেন এবং তদনুসারে কার্য করলেন। ফিরে এসে যথায়থ ভাবে ঘটনাটি তার মাতুলের নিকট বর্ণনা করলেন। এতে তিনি আভরিকভাবে সম্ভুষ্ট হয়ে বললেন। তোমার আধ্যাত্মিকতা চরমে পৌছেছে; আমার এবং তোমার হৃদর এক হয়ে গেছে, তোমাকে আবদ্ধ করে রাখা চলেনা। অতএব, যাও ভারতে ইসলাম প্রচারে আত্মিনিরোগ কর।

সুহেল-ই-ইয়ামনগ্রন্থে ঘটনাটি এরূপ উল্লেখ করা হয়েছে। একদিন হয়রত শাহজালালের পীর সৈরদ আহমদ কবির সোহরাওয়াদী পবিত্র মঞ্চার তার খানকার মধ্যে বসা ছিলেন। তখন একটি হরিণ তার কাছে এসে বিচার চেয়ে বসল। জনাব আল্লাহ আপনাকে অনেক ক্ষমতার অধিকারী করেছেন। আমি আপনার সাহায্য প্রার্থী, কেননা একটি হিংস্র বাঘ অত্যাচার চালিয়ে আমাকে ঘর ছাড়া করেছে। আমার কি ছিল, এখন কি হয়ে গেল, এই বিষয় আমার হ্বদয় মন চুর্ন বিচুর্ণ হয়ে গেছে। আল্লাহ আপনাকে একজন বিচারকের যে গুণ থাকা দরকার তা দিয়েছেন। আপনি হচ্ছেন সৃষ্টি জগতের সেরা আমি তো এক অতি সাধারণ নিরীহ জীব।

১. শাহজালাল কুনিয়াজী (রহ.), পৃ ২৩

আমি আমার ঘোর সংকটে আপনার সহযোগিতা চাই যাতে আমার প্রতিশোধের পথ সৃগম হয়। হরিণির এমন আহাজারি আর ভয় জনিত কয় তনে তাঁর দয়াদ্র মন উথলে গেল তিনি নিপীড়িত হরিনীর প্রতিশোধ নেওয়ার জন্য তাঁর ভাগ্নে শাহজালাল (য়হ.) কে নির্দেশ দিলেন। শাহজালাল হরিণিকে সঙ্গে নিয়ে সেখানে গিয়ে দেখলেন একটি বাঘ বসে আছে। বাঘটি শাহজালালের (য়হ.) চেহারা দেখামাত্র পায়ে লুটিয়ে পড়ল। শাহজালাল চাচ্ছিলেন বাঘটিকে মেরে হরিণীর উপর অত্যাচারের প্রতিশোধ নেবেন। কিছ সঙ্গে সঙ্গে তার পীর সৈয়দ আহমদ কবির সোহয়াওয়াদীর কথা মনে পড়ে গেল। তিনি বলেছিলেন শাহজালাল যেন তার ভান হাতের তিন আর বাম হাতের দুই আঙ্গুল দিয়ে বাঘের মুখে আঘাত করেন। তিনি তাই করলেন এবং বাঘটি গৃহচ্যুত করে হরিণীকে তার হাত গৃহ পুনক্রদার করে দিলেন।

উপরোক্ত ঘটনার প্রতিশোধ নেওয়ার এই অভিনব পদ্ধতি অর্থাৎ দুই হাতের পাঁচ আঙ্গুলি এক করে আঘাত করার গুড় রহস্য গুরু শিষ্যের মন একস্থরে পৌছে গিয়েছিল। বিধায় মামা ও পীর সৈয়দ আহমদ কবির বললেন 'জালাল সুমা বকামালে রসিদি' অর্থাল জালাল তুমি আত্মোন্নতির চরমে পৌছে গেছ।"<sup>2</sup>

ড. ওয়াইজ ঘটনাটির বর্ণনা দিয়েছেন নিমুর্রপঃ একদিন সৈয়দ আহমদ কবির তার মঞ্চান্থ আন্ত । নার সম্পুর্বে উপবেশন করে আল্লাহর ধ্যানে তন্ময় হয়ে গিয়েছিলেন। তিনি তখন দেখলেন যে, একমৃগ শাবক সহ তাঁর দিকে আসছে। মৃগটি বর্ণনা করল কিভাবে বনে একটি শার্দুল আবির্ভূত হয়ে মৃগকুল নিধন করছে। মৃগটি সৈয়দ আহমদ কবিরের নিকট আবেদন করল যে, তিনি যেন বনে গমন করে শাদুলটিকে বন হতে তাড়িয়ে দেন। শায়খ জালাল কে ভাকা হল এবং নির্দেশ দেয়া হল। যেন বনে গিয়ে শার্দুলটিকে তাড়িয়ে দেওয়া হয়। পথিমধ্যে শায়খ জালাল ভাবতে লাগলেন তিনি শার্দুলটিকে কি করবেন, অপ্রত্যাশিতভাবে তিনি শার্দুলটিকে বনের মধ্যে পেলেন। তার নয়ন থেকে চোৰ জলসানো জ্যোতি নিক্ষিপ্ত হল তা সহ্য করতে না পেরে শার্দুলটি পালিয়ে গেল। তার সম্বন্ধে আর কিছু শোনা যায়নি।

প্রকাশ থাকে যে, মোরগের বাচ্ছাকে চিল অথবা শৃগাল যখন তাড়া করে, তখণ সাধারণ মানুবতো এসব আক্রমণ প্রতিহত করার জন্য ধাওয়াকারী চিল শৃগাল ও সাপকে লাটি পেটা করে তখন তো পশুপাখি জীবজন্তর ভাষা বুঝার কথা উঠে না। এই কথা কে না বুঝা? তবে আল্লাহর বিশেষ বান্দাদেরকে তা বুঝার ক্ষমতা দিয়েছেন। যেমন হ্যরত সুলাইমান (আ.) কে আল্লাহ পাক পশু পাখি জীব-জন্তর ভাষা বুঝার ক্ষমতা প্রদান করেছিলেন। পবিত্র কুরআনে এর প্রমাণ মওজুদ আছে। যেমন- তিনি এরশাদ করেন-

وورث سليمن داود وقال يايها الناس علمنا منطق الطير واوتينا من كل شي ان هذا لهو الفضل المبين-

২. আপুর রহিম, শ্রীহট নূর (উইকলি ক্রনিক্যাল প্রেস, শ্রী কার্তিক চন্দ্র দাস প্রিন্টার্স কর্তৃক মুদ্রিত ও অকাশিত, ১৯০৫) পৃ ১৩-১৪

৩. ওয়াইজ ভ., (কলকাতা, জার্নাল অব এশিয়াটিক সোসইটি অব বেসন ১৮৭৩ ইং) পৃ ২৭৮।

অর্থাৎ- সুলাইমান দাউদের উত্তরাধিকারী হলেন এবং বলেছিলেন হে লোক সকল আমাকে উড়ত্ত পক্ষীকুলের ভাষা শিক্ষা দেয়া হয়েছে এবং আমাকে সব কিছুর জ্ঞান দেয়া হয়েছে। নি-চয় এটা সুল্পষ্ট শ্রেষ্ঠত্ব <sup>8</sup> আল্লাহ পাক যদি অনুরূপ ক্ষমতা তার কোন প্রিয় বান্দাকে দিতে চান দিতে পারেন।

এতে সংশয় পোষণ করা ইসলামী আকাইদের পরিপছি নবী রাসুল কর্তৃক এসব অলৌকিক কর্মকান্ডকে পরিভাষায় 'মু'জিযা' এবং ওলী আউলিয়া কর্তৃক অনুরূপ অলৌকিক কর্মকান্ডকে 'কারামত' বলা হয়। এসব বিষয় সত্য বলে বিশ্বাস করতে হবে। কুরআন-হাদিস বা নবী সাহাবা চরিতের প্রতি আকৃষ্ট করার লক্ষ্যে যদি এসব কিংবদন্তী তথা ওলী-আউলিয়াদের কর্তৃক সংঘটিত অলৌকিক কর্মকান্ড বর্ণনা করা হয় এতে আপত্তি করার কোন কিছু হতে পারে না। আল্লাহর প্রকৃত প্রিয় বান্দাদের পক্ষ থেকে এ ধরণের শত শত অলৌকিক কর্মকান্ড প্রকাশ পেয়ে আসছে এবং এ ধরাবাহিকতা চলতে থাকবে। এগুলো ফু দিয়ে উড়িয়ে দেয়া বা বুক্তিতে আসেনা এগুলো বলার কোন অবকাশ নেই কারণ সাধারণ অভ্যাসের বিপরীত এমন কোন কিছু সংঘটিত হওয়াই হচ্ছে কারামত। এ বিষয়ে নির্ভরযোগ্য আকাইদের কিতাব আকাইদে নাছাকীর ভাষ্য ও মর্মানুবাদ নিয়ে দেওয়া হল।

كرامة الاولياء حق فتنظهر الكرامة على طريق نقض العادة للولي من قطع المسافة البعيدة في السنة القليلة وظهور الطعام والشراب واللباس والسشي على الماء والطيران في الهواء وكلام الحساد والعصاء - كما نقل عن كثير من الاولياء -

অর্থাৎ- আওলিরারে কেরামদের পক্ষ থেকে সংঘঠিত অলৌকিক কর্মকান্ত সত্য। সাধারণ অভ্যাসের বিপরীত এমন কোন কিছু প্রকাশিত হওয়াই হচ্ছে কারামত। সুদীর্ঘ দুরত্ব বল্প সময়ে অতিক্রম করা, পানাহার, পোশাক প্রকাশ পাওয়া, পানি এবং বাতাসের উপর দিয়ে চলা, জড় বন্ত ও প্রাণীকুলের সাথে কথা বলা। এমাণ্য দলিল পবিত্র কোরজান ও হাদীসে রয়েছে। উদাহরণস্বরূপ মূল কিতাবের ব্যাখ্যাতে বলা হয়েছে তার মর্মার্থ নিমুরূপ সুলাইমান (আ.) এর মন্ত্রী সর্বাধিক বিশুদ্ধ অভিমত অনুযায়ী আছফ বিন বরখিয়া রাণী বিলকিসের সিংহাসনকে সুদীর্ঘ দূরত্ব থাকা সত্ত্বও চোখের পলকে নিয়ে এসেছিলেন। প্রয়োজনের সময় চাহিদানুসারে খাদ্য সামগ্রী সামনে উপস্থিত হওয়া হবরত মরিয়মের বেলায় যখনই হবরত জাকারিয়া (আ.) তার নিকট আসতেন তখন অনৌসুমী পানাহার সামগ্রী মওজুদ পেতেন। তিনি জিজ্জেস করলেন হে মরিয়ম তোমার নিকট এসব বন্তু কোথেকে আসল? উত্তরে তিনি বলতেন আল্লাহর নিকট হতে। গানির উপর দিয়ে চলা অনেক অনেক আউলিয়ার জীবনীতে বর্ণিত রয়েছে।

৪, আল কুরআন- ১৯: ১৮

৫. আন-নাসাকী আমর ইয়ন আহমন, ইয়কে ইসমাইল, ইয়কে মুহামন জ. ৪১৬ হি: মৃ. ৫৩৭ হি: মাওয়য়য়ৣয়হয় এর শহরদের মধ্যে একটি
শহর। উর্দু শরাহ আক্দুল ফারাইন আলা শরহিল আকাইন, মাওলানা মুহামন আলী অনু. (চয়য়াম হাটহাজারী) অমিরিয়া লাইব্রেরী, ১৩৯৭
হি:, পৃ. ১৯৬, ১৯৭।

বাতাদের উপর দিয়ে চলা যা জাফর বিন আবি তালিব এবং লোকমান আস সারখাসী (রহ.) এর জীবনীতে বর্ণিত আছে। জড় পদার্থ এবং জন্ত জানোয়ারের সাথে কথাবার্তা বলা যেমন হযরত সুলায়মান (আ.) এবং আবুদ দরদা এর সামনে একটি পেয়ালা ছিল, উহা 'সুবহানায়াহ' বলল। উল্লেখিত বুজর্গদ্বয় পেয়ালা কর্তৃক এ তাসবিহ পাঠ নিজ কানে শুনেছেন। পশুনের কথা বার্তা বলা যেমন 'আছহাবে কাহক্ষের কুকুর কথা বার্তা বলেছিল। নবী করিম (সা.) হতে বর্ণিত আছে একজন লোক গাভীর উপর বোঝা দিয়ে পথ অতিক্রম করছিল হঠাৎ করে উহা তার দিকে ফিরে বলল আমাকে একাজের জন্য সৃষ্টি করা হয়নি, নিন্চয় আমাকে সৃষ্টি করা হয়েছে চাঝাবাদের তথা ক্ষেত্ত কৃবির জন্য। উপস্থিত জনতা আন্চর্য হয়ে বলল 'সুবহানায়াহ' গাভী ও কি বলতে কথা পারে। তখন নবী করিম (সা.) শুনে বললেন, আমি উহার সত্যতা জ্ঞাপন করছি। (আল্লাহর কুদরতের বাইরে কিছুই নয়)।

দলিল হিসেবে কতিপয় পবিত্র কোরআন ও হাদীসের উদ্ধৃতি পেশ করছি।

- (১) বিলকিছের সিংহাসন সম্পর্কিত আল কুরআনে বলা হয়েছে, সুলাইমান বলেছেন- হে পরিষদবর্গ, তারা আত্মসমর্পণ করে আমার কাছে আসার পূর্বে কে বিলকিসের সিংহাসন আমাকে এনে দেবে? জনৈক দৈত্য বলল- আপনি আপনার আসন হতে দাঁড়ানোর পূর্বে আমি তা এনে দেব এবং আমি এক কাজে শক্তিমান ও বিশ্বস্থ।
- (২) হযরত আবু হুরাররা (রা.) হতে বর্ণিত রাসুলে পাক (সা.) এরশাদ করেছেন- আমি হযরত জাকর (রা.) কে জান্নাতের মধ্যে ফিরিশতাদের সাথে উড়তে দেখেছি।
- (৩) আসহাবে কাহাফের কুকুরের কথা- থান। الله বিশ্বর কাহাফের কুকুরের কথা-

অর্থাৎ- তোমরা আমাকে তাড়িয়ে দিওনা কেননা আমি আল্লাহর বন্ধুদেরকে ভালবাসি।

এখন মূল বিষয়ে আসা যাক; প্রশ্ন করা হয় আরব মরুভূমির দেশ। সেখানে বাঘ হরিণ বিচরণ ভূমি কোথায়? সেখানে পাহাড় জঙ্গল আছে। রাসুল করিম (সা.) হেরা পর্বতের গুহার ধ্যানমগ্ন থাকতেন। করেকরাট্রি নির্জনে এবাদত করার লক্ষ্যে। এমতাবস্থার তার ওপর সর্বপ্রথম ওহী নাজিল হয়। এ বিষয় বিতারিত বোধারী নরীক্ষের প্রথম অধ্যায়ে উল্লেখিত আছে। একথা কে না জানে পবিত্র হাদিস শরীক্ষে যার বর্ণনা রয়েছে পাহাড়ের পাদদেশে দাঁড়িয়ে রাসুল করিম (সা.) সর্ব প্রথম আয়ব বাসির নিকট দ্বীন ইসলামের দাওয়াত পৌছিয়ে দেন। এখানেই তো প্রকাশ্য প্রকৃত ইসলামী বিপ্লবের সূচনা। এরূপ বহু দৃষ্টান্ত দেখা যায়। এতন্ব্যতীত আয়বের ভূগোল-ইতিহাস পাঠকদের নিকট ইহা দিবালোকের ন্যায় স্পষ্ট। এ বিষয়ে বক্রতার আশ্রয় নেয়া একবারেই অবাতর।

সমগ্র বিশ্ববাসী পবিত্র মঞ্চার মহাত্ম ও মর্যাদার কথা স্বীকার করেন। এই পূণ্যভূমিতে মামা ও বুজুর্গ পীর মুর্শিদ হ্যরত সৈরদ আহমদ কবির সুহরাওয়ার্দী (রহ.) এর সামিধ্য ও সুহবতে থেকে হ্যরত শাহজালাল শরীরত, তরীকত হাকীকত ও মারিকত হাসিল করেন। এখানকার শিক্ষা সমাপ্ত হল বটে কিন্তু শাহজালাল (রহ.) আর ও ইলম, আর ও বেশি তালিম তারবিরাত হাসিল করতে ব্যাকুল হলেন। জ্ঞানের ও শেষ নেই, আমলের ও শেষ নেই। শাহজালাল (রহ.) এর-

৬, আল কুরআন ১৯; ৩৮, ৩৯

মনোবাসনা পূর্ণ করার জন্য ও এখানকার শিক্ষা সমাপ্ত হওয়ায় বুযুগী হাসিলের পর সৈরদ আহমদ কবির সোহরাওয়াদী (রহ.) তদীর ডাগ্লেয় ও যোগ্য শিষ্য হযরত শাহজালালকে তার খানকা হতে রুখসত দিয়ে পরবর্তী পদক্ষেপ গ্রহণের জন্য অনুমতি প্রদান করেন। এমর্মে যে, তোমার কামালিয়াত হাসিল হয়েছে এখন আমার নিকট থাকার দরকার নেই। ব্যামকে চপেটাখাতের ঘটনার মাধ্যমে তার ইলমে মারিফেতের কামালিয়াত এর উঁচু তরে উপনীত হওয়ায় প্রত্যক্ষ সাকী।

কোন কোন লেখক ব্যাহ্মকে চপেটাঘাতের ঘটনাকে আলৌকিক শক্তি বা কারামত হিসেবে না দেখে তাঁর দৈহিক শক্তির কথা উল্লেখ করে ব্যাখ্যা করেছেন। তাদের মতে এ বাংলার মূলুকে ও এমন ঘটনা বহু আছে, যেখানে পল্লী অঞ্চলের কোন ব্যক্তি একক হস্তে ব্যাহ্ম হত্যা করেছেন এবং সেজন্য সরকার কর্তৃক পুরস্কৃত হয়েছেন। তারা কেউ অলৌকিক শক্তির অধিকারী ছিলেন না ছিলেন অসাধারণ নারিরিক শক্তির অধিকারী।

শায়খ সৈয়দ আহমদ কবির (রহ.) ও শাহজালাল (রহ.) এর বড় পরিচিতি হচ্ছে- একজন মুর্শিদে বরহক আর অপর জন মুর্শিদ কর্তৃক খেলাফত বা খিরকা প্রদানের উপযুক্ত খলিকা। এ প্রেক্ষাপট পর্যালাচনা করলে সুস্পষ্ট ভাবে প্রমাণিত হয় অত্যাচারীত হরিপের বিচার প্রার্থী হওয়া এবং শাহজালাল (রহ.) কর্তৃক জঙ্গল থেকে ভেকে এনে স্বীয়, মুর্শিদের দর্শন মোতাবেক বিচার কার্য সম্পন্ন করা উভয়টাই ওলীর কারামত ও আধ্যাত্মিকতার উৎকর্ষ সাধনের বাত্তব প্রমাণ। এতে কোন প্রকার দৈহিক শক্তি প্রয়োগ বা লৌকিকতার কোন কিছু নয়।

### মাটি আন্বাদন করার উপাখ্যান:

হ্যরত শাহজালাল (র.) এর পীর ও মুর্শিদ সৈরদ আহমদ কবির সোহরাওরার্দীর সান্নিধ্যে একাধারে ৩০ বছরের কঠোর সাধানার তিনি কামালিরাতের শীর্ষস্থানে পৌছে ছিলেন। যার ফলে তাঁকে তার মামাও মুর্শিদ এক পর্যারে হিন্দুতানে (ভারতে) ধর্ম প্রচারের জন্য নির্দেশ দিরেছিলেন। এ প্রেক্ষাপট আলোচনার পূর্বে তৎকালীন সময়ের ঐতিহাসিক দিক ও শাহজালাল মানস নিয়ে সংক্ষিপ্ত আলোচনা করার প্রয়োজন মনে করছি।

বাদশ শতান্দীতে ভারতের সিংহ্বার মুসলিম ধর্মপ্রচারক এবং সুফি সাধকদের জন্য সম্পূর্ণ উদ্মুক্ত হয়ে যায়। মুসলিম ধর্ম প্রচারকরা এর পূর্বে ভারতের বিভিন্ন অংশে আতানা স্থাপন কয়ে স্থানীয় লোকদের ইসলামের সাম্য এবং সরল জীবন দর্শনের দিকে আহবান জানাতে থাকেন। ঘন বসতিপূর্ণ উপমহাদেশকে ভারা মনে কয়লেন ইসলামের শান্তি ও সাম্যের বীজ রোপনের উর্বরক্ষেত্র। ভারতের মূর্তি পুজার অনুষ্ঠান ও তাঁদের এদেশে আকর্ষণের এক প্রধান হেতু ছিল। কারণ ভারা সাকারের পরিবর্তে নিরাকার সভার আরাধনা প্রতিষ্ঠাকে মনে কয়তেন জীবনের অন্যতম মহান ব্রত ও সাকল্য।

৭. চৌধুরী নুরুল আনোয়ার হোসেন দেওলন, জালালাবাদের কথা, (ঢাকা, বাংলা একাডেমী, কেন্দ্রনারী ১৯৯৭, ২সং) পৃ ১১

৮. প্ৰাতক্ত পৃ ২৭

৯. হবরত নাহজালাল কুদিয়াতী (রহ.) পৃ ২৮

সুফিসাধকরা মূর্তি পুজার জন্য ভারতকে মনে করতেন অন্ধকার দেশ। দেব দেবী ও মূর্তিপুজার বিরুদ্ধে শৈশব থেকে বিরুদ্ধবাদী ছিলেন মুসলিম জাতির পিতা হথরত ইব্রাহীম (আ.)। মহানবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) পবিত্র কাবাগৃহ থেকে ৩৬০ টি মূর্তিকে ভেঙ্গে চুরমার করে আল্লাহর ইবাদতের জন্য নির্মিত সর্ব প্রথম ঘর কাবা শরীফকে মুক্ত করেছিলেন। তাদেরই সুযোগ্য উত্তরসুরী ওলিকুল শিরমনি ইসলামের মহান সিপাহসালার হযরত শাহজালাল (রহ.)। তিনি তাঁর মুর্শিদের দিক নির্দেশনায় তাওহিদ, রিসালত, সাম্য ও ভ্রাতৃত্বের সুমহান বাণী নিয়ে ভারতে আগমনের সিন্ধান্ত চূড়ান্ত করে নেন।

ড. ওয়াইজ বলেন হযরত শাহজালালের মাতুলও মুর্শিদ সৈয়দ আহমদ কবির সোহরাওয়াদী তাঁকে বললেন, এগিয়ে যাও পৃথিবী পর্যটন কর যে পর্যন্ত না এমন ভূমি পাও যার রং ও গন্ধ এ মাটির অনুরূপ। সেরূপ ভূমি নিজ আবাসগৃহ রূপে তিনি স্থির করেন এবং সেখানেই ইত্তেকাল করেন। ১০

সৈরদ মুর্তাজা আলী তার হ্যরত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস গ্রন্থে লেখেন- তোমার আর আমার কাছে থেকে ইবাদতের প্রয়োজন নেই, তুমি হিন্দুতানে গিয়ে পবিত্র ইসলাম ধর্ম প্রচার কর। তৎপর তার হোজরা থেকে এক মুক্তি মাটি তুলে হ্যরত শাহজালালের হাতে দিয়ে বললেন ঠিক এই বর্ণের এই গদ্ধের এই সাদের মাটি যেখানে পাবে বুঝবে সেই স্থান পবিত্র।

তুমি সেখানেই থাকবে। সে স্থানই তোমার সাধন ভূমি। যাও বৎস তোমাকে আল্লাহর হাতে সঁপে দিলাম। ১১

ড. শহীদুল্লাহ 'সিলহেটের পীর হ্যরত শাহজালাল' প্রবন্ধে উল্লেখ করেন, শাহজালাল পীরের আদেশে সফরে রওয়ানা হন। পীর সাহেব তাঁকে এক মৃষ্টি মাটি দিয়ে বললেন যেখানে এ মাটির মত রং ও স্বাদের মাটি পাওয়া যাবে সেখানে যেন তিনি বসবাস করেন।

হ্যরত শাহজালাল (রহ.) মুর্শিদ প্রদৃত্ত মাটিটুকু তার এক শাগরিদ চাবনি পীরকে দিলেন যেন যেখানেই তরা গমন করেন, সেখানকার মাটি যেন তিনি আম্বাদন করেন।

মৃতিকা বিজ্ঞানী চাষনি পীর মাটি বহন করতেন এবং নৃতন যে স্থানে শাহজালাল (রহ.) যেতেন সেখানকার মাটি জিহবা দিয়ে চেটে আন্বাদন করে দেখতেন যে, শাহজালাল (রহ.) এর মূর্লিদের গৃহের মাটির অনুরূপ কিনা সে জন্য তার নাম রাখা হয় চাষনী পীর (তার প্রকৃত নাম অজ্ঞাত)। তাঁর সমাধি রয়েছে সিলেট শহরের উত্তর পূর্বদিকে গোয়াইপাড়াতে। অধূনা মৃতিকা বিজ্ঞানীর সাথে চাষনী পীরকে তুলনা করা যায় বলে আমি মনে করি। চাষনি পীর কর্তৃক জিহবা দিয়ে মাটি চোষণ করার গল্পটি খুবই রসালো ও চিতাকর্ষক।

১০, জার্নাল অব দি এশিরাটিক সোসাইটি অব বেদন, কলকাতা, ১৮৭৩ইং, পৃ- ২৭৮।

১১. হ্যরত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, প্- ০৭

হযরত শাহজালাল (রহ.) এর জীবনী লেখকদের মধ্যে অনেকেই উপখ্যানটি নির্ভরযোগ্য মনে করেছেন। এবং বিভিন্ন ভাবে স্বীয় চিন্তা ধারা থেকে তার ব্যাখ্যা প্রদান করেছেন। উল্লেখ্য মাটি চোষণ করার কাহিনীট সিলেটের জনমনে অত্যন্ত বন্ধমূল। স্থানীয় মানুষেরা উপাখ্যানটি সত্য বলে মনে করেন বিশেষতঃ সিলেট শহরে গোরাইপাড়ায় অবস্থিত চাষনী পীরের মাযার উপাখ্যানটির সত্যতা সম্বন্ধে বিশ্বাস উৎপাদন করে।

সন্তবত জিহবা দিয়ে চুষে তুলনা করে দেখার কথা শাহজালাল (রহ.) এর নির্দেশ না ও হতে পারে। তবে ভক্তি প্রবর অতিভক্তির জন্য তা করেছেন বলে মনে হর। কেউ কেউ শাহজালাল (রহ.) এর মামা ওমুর্শিদ সৈয়দ আহমদ কবির সোহরাওয়ার্দীর হলে সেয়দ সুলতান আহমদ ইয়াসভীর কথা উল্লেখ করেছেন। এ প্রসঙ্গে কথিত আছে যে, একদিন তিনি (শাহজালাল) রওশন জমির বা জ্যোতির্ময় আত্মা শাহ আহমদ ইয়াসভীর কাছে আবেদন জানিয়ে বললেন যেহেতু তিনি আল্লাহর পথ নির্দেশে জিহাদে আকবরএ কৃতকার্য হয়েছেন, অতএব, অনুরূপ সাহায্য ও সাহস তাঁর উদ্দেশ্য অর্জনে সহায়তা কয়লে তা দিয়ে তিনি জিহাদে আসগরে কৃতকার্যতা অর্জনে আগ্রহশীল এবং যেখানে দারুল হরব আছে বিজয় কয়ে গাজী বা শহীদের দরজা অর্জন করা তাঁর ইচ্ছা। কংলালাল (রহ.) এর প্রতাব তনে মুর্শিদ সৈয়দ আহমদ ইয়াসভী সঙ্গে সঙ্গে রাজী হলেন এবং ৭০০ শাগরিদ শাহজালাল (রহ.) এর অনুগামী হতে নির্দেশ দেন।

শাহজালাল (রহ.) তখন কোথায় ছিলেন এবং কোথা থেকে তিনি প্রথম শাগরিদদের নিরে জিহাদে আসগরে অংশগ্রহণ করতে বের হন সে বিষয়ে ও মতভেদ আছে। অধিকাংশ জীবনী লেখকের মতে তিনি পবিত্র মক্কা হতে বের হন। তাদের প্রায় সকলেই (মুসেফ নাসির উদ্দিন হারদার সহ) বর্ণনা করেছেন যে, সৈরদ আহমদ কবির সোহরাওরাদী ছিলেন হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর মামা ও মুর্শিদ।

কেউ কেউ একথা স্বীকার করেন তবে তারা বলেন তিনি পবিত্র মঞ্চার নয় পাঞ্চাবের মুলতান এবং উঁচে বসবাস করতেন। আবার কেউ কেউ দেখাতে চেষ্টা করেছেন যে শাহজালাল উঁচ্ থেকে সৈয়দ আহমদ কবির সোহরাওয়াদীর দোয়া নিয়ে ইসলাম প্রচারে বের হন। <sup>১৩</sup>

এটা স্বতঃসিদ্ধ কথা যা শাহজালাল (রহ.) এর অধিকাংশ জীবনী লেখকের মতামত যে, শাহজালাল (রহ.) এর প্রকৃত মুর্শিদ এবং মামা হচ্ছেন সৈরদ আহমদ কবির সোহরাওয়ার্দী এবং তার সাধনা ক্ষেত্র পবিত্র মক্কা। তিনি পবিত্র মক্কান্থিত হজরা তথা খানকার মাটি দিরে তাকে হিন্দুস্থানে ইসলাম প্রচারের জন্য দেরা ও নির্দেশ দিরে গাঠিয়েছিলেন। উল্লেখ্য ঐতিহাসিক অনেক বিষয়ে দ্বিমত থাকে, দ্বিমত থাকাটা স্বাভাবিক তবে অধিকাশের মতামত কে শ্রদ্ধা জানাতে হয় এবং তা পরিশেবে গ্রহণযোগ্যতা লাভ করে থাকে।

રર. Mohammad Gaushi Maunduvi Gulzar-E-Abrar Asiatic Society of Bengal Fiolio. 41, Calcutta 1913, p- 41.

১৩, হ্বরত শাহজালাল তুলিয়াতী (রহ.),পু- ২৯

শাহজালাল মুজাররদ (রহ.):

৯১১ হিজরীর হোসেন শাহী শিলা লিপিতে শাহজালাল কে শায়খ জালাল মুজাররদ বলা হয়েছে। আরবী ব্যাকরণনুসারে মুজাররদ শব্দটি বাবে তাফয়িল হতে ইসমে মাফয়ুল এর রূপ। অভিধানিক অর্থে কোন বন্তু হতে মুক্ত বা খালি থাকা।

বেহেতু তিনি বিবাহ মুক্ত জীবন তথা চিরকুনার ছিলেন বিধায় উহা তাঁর নামের একটি অবিচ্ছেদ্য অংশ। দরবেশ শাহজালাল দার পরিগ্রহ করে সংসার বেড়াজালে আবদ্ধ হতে চাননি। চিরকুমার থাকা অবশ্য আল্লাহর রাসুলের সুন্নাতের খেলাফ। বেহেতু বিবাহ রাসুল পাক (সা.) এর একটি গুরুত্বপূর্ণ সুন্নাত। বিবাহের প্রয়োজনীয়তা, উপকারিতা ও গুরুত্ব সসম্পর্কে হাদীছ শরীফে এসেছে মহানবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) বলেছেন-

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم يا معشر الشباب من استطاع منكم البائة فليتزوج فانه اغض للحر واحصن للفرج ومن لم يستطع فعليه بالصوم فان له وجاء-

হে যুব সমাজ যখন তোমাদের কেহ বিবাহ করার সামর্থ রাখে, সে যেন বিবাহ করে। কেননা ইহা দৃষ্টিকে অবদমিত রাখে এবং লজ্জাস্থান হেফাজত করে।

আর যে ব্যক্তি অপারগ বিবাহের (খরচ ও দ্রীর ভরণপোষণের) সামর্থ রাখে না তার কর্তব্য হবে রোবা রেখে যাওয়া। ধারাবাহিক রোবার শ্বারা তার কামরিপুর দমন সাধিত হবে। যৌন উত্তেজনা প্রশমিত হবে।<sup>১৪</sup>

শায়খুল মাশাইখ হ্যরত শাহজালাল (র.) সর্বদা আল্লাহর ধ্যানে তথা মুশাহাদা - মুরাকাবা ও দুর্গত মানবতার সেবার নিজেকে এমনিভাবে উৎসর্গ করেছিলেন যে, তিনি নিজ আরাম আরেশ সুখ-ষাচ্ছন্দের প্রবণতা সম্পূর্ণরূপে পরিত্যাগ করে সহজ সরল জীবন যাপন করেছিলেন। তার নেক দোরা, করেজ বরকত প্রাপ্তির লক্ষ্যে দেখা করে মানুব যে সমন্ত হাদিরা তোহকা প্রদান করত তিনি সব কিছু গরীব দুঃখী তথা আর্ত মানবতার সেবার দান করে দিতেন। এ বিষয়ে আল্লামা শোর ছাদী (রহ.) এর একটি উক্তি প্রনিধানযোগ্য

'ত্বরিকত বযুজ খেদমতে খলক নিন্ত/ কে তাছবিহ ও সাজদা ও দলক নিন্ত অর্থাৎ- আল্লাহর সম্ভটি প্রাপ্তির পথ লুকানো রয়েছে মানব সেবার মাঝে। পাবে নাকো প্রেফ সেজদা, তাছবিহ আর জুকা জারনামাযে। ১৫

বিবাহ মুক্ত জীবন যাপন সংসার বিরাগী (মুজাররদ) হওয়া এটা কেবল তাঁর জন্যই তিনি বেছে নিরেছিলেন অন্য কারও জন্য তিনি উহা আদর্শ হিসেবে কখনও তুলে ধরেননি।

বরং সঙ্গী সাথীদের বিবাহের জন্য উৎসাহিত করেছেন। তিনি সার্বক্ষনিক আল্লাহ তারালার স্মরণ ও খেদমতে খালকে এমনিভাবে আত্ম নিরোগ করেছিলেন যে, বিবাহ করার মত অবকাশ, সামর্থ, চিন্তা চেতনা, তার মধ্যে সম্পূর্ণ রূপে অনুপস্থিত ছিল।

১৪. আৰু আব্দুল্লাহ মোহাম্মদ ইবন ইসমাইল, আল-বুৰাৱী, আল-আনে, আল-নহীহ (ক্লুনটি, কুদিমী কুতুবধানা, মুকাবিল আৱামবাগ ১৩৮১হি, ২ৰ, ২সং) পূ-৭৫৮

১৫. সম্পাদনা পরিষদ, রাগীব আলী (দিনেট, আনন্ট ২০০১, ১সং) পৃ- ৯৪

এ দৃষ্টিকোণ থেকে যে কোন ব্যক্তির জন্য বিবাহ করা যায়েজ নর। বিধায় শাহজালাল (রহ.) কখনও সুনুতে নববীর বরখেলাফ করেননি। তিনি ওধু মাত্র পীর ছিলেন না, মন্তবড় আলিমও ছিলেন। ইসলামী শরীরার সিদ্ধান্ত হচ্ছে সর্ব প্রকার শারিরিক আর্থিক ও মানসিক সামর্থ থাকলে বিবাহ করা অবশ্য কর্তব্য। আর যদি শারীরীক, আর্থিক ও মানসিক সামর্থ না থাকে তবে বিবাহ করা নাজায়েজ।

ত্ত্রীর প্রতি জুলুমের আশংকা দেখা দিলে অর্থাৎ তার বৈবাহিক অধিকার সমূহ পূরণে অসমর্থ হলে বিবাহ করা মাকরহে তাহরিমী আর আশংকা নিশ্চিত হলে এ ক্ষেত্রে বিবাহ করা হারাম। ১৬ (শামী ২য় খন্ড)

বিশ্বের আর কোন মহাপুরুষ মনীবির ক্ষেত্রে 'মুজাররদ' আখ্যা আছে বলে মনে হয়না এজন্য ওলীকুল শিরমনি হয়রত নাহজালাল (রহ.) দুনিয়ার সকল ওলী-আউলিয়াদের মধ্যে একজন ব্যতিক্রম ধর্মী মহান দয়বেশ এতে সন্দেহের কোন অবকাশ নেই। বিবাহ করে মানুষ সন্তান লাভে পিতা হয়ে ধন্য হয়। ব্যতিক্রম হয়রত শাহজালাল (য়হ.)তিনি বিবাহ বয়নে আবদ্ধ নাহয়েও বাংলাদেশ ও আসাম অত্র অঞ্চলের সকল মুসলমান নর নায়ীর পিতা ও আউলিয়াদের সমাট। এসব অঞ্চলে তিনি ও তাঁর সঙ্গী সাথী ৩৬০ আউলিয়ার একনিষ্ট ইসলামের খিদমতের জন্য তাঁকে শ্রদ্ধা ভরে মানুষ সন্তবতঃ তার জীবদ্দশা থেকে বাবা শাহজালাল আউলিয়া ধ্বনি উচ্চারণ করে আসছে এবং এ ধারাবাহিকতা কিয়ামত অবধি চলবে।

''সিলেট প্রথম আজান ধ্বনি বাবার দিয়েছে সেই আজানে পাথর গলিয়া পানি হইয়াছে।''

সীরাত, ইসলামের ইতিহাস এবং ফিকাহ শান্তের মূলনীতি তথা উছুলুলফিকহ গ্রন্থের কোন কোন বিষয় নাজারেজ কিন্তু আল্লাহর মাকবুল বান্দাদের জন্য তা জারেজ করে দেয়া হয়েছে (ইলহামের মাধ্যমে)। উদাহরণ বরূপ বলা যার আমাদের মাজহাবের বনামধন্য ইমাম আজম আবু হানিফা নু'মান বিন ছাবিত (জন্ম ৮০ হি., ওফাত ১৫০ হি.) এবং খায়কত তাবিয়িন (সর্বোন্তন তাবিয়্রিন) আশিকে রাসুল হবরত ওয়ায়েস ক্রনী (য়হ.) উভয়ের জীবনী পর্বালোচনা করলে উল্লেখিত বিষয়টুকু দিবালোকের ন্যায় সুশ্সন্ট হয়ে যায়।

 নামাজে আরবীতে কেরাত পাঠ করতে হয়। যেহেতু আল্লাহর নির্দেশে- অর্থাৎ 'পবিত্র কুরআন থেকে সহজসাধ্য আয়াত বারা নামাজ সম্পন্ন কয়।'<sup>১৭</sup>

অন্য যে কোন ভাষায় তা আদায় করলে হবে না। যেহেতু পবিত্র কোরআনের সরাসরি নির্দেশ। ব্যতিক্রম আমাদের মাজহাবের ইমাম আবু হানিফা (রহ.) এর ক্ষেত্রে তাঁর মাতৃভাষা ফার্সীতে নামাজে কেরাত পড়া তার জন্য জায়েজ ছিল।

১৬ নস্পাদন্য গায়িঘদ, বিবাহ ও পারিবারিক জীবন সংক্রান্ত মাসআলা মাসায়েল (ঢাফা, ইফাবা, জুন ২০০৫ইং, ১সং) পৃ ২৩

১৭ আল কুরআন ২৯: ২০

২. নিজ হাতে শরীরের কোন অংশ কেটে ফেলা বা ভেঙে দেয়া তথা অঙ্গ হানির অধিকার শরীয়ত কাউকে দেয়নি। ব্যতিক্রম হ্যরত ওয়েছ কুরনী (রহ.) তার জন্য উহা জায়েজ ছিল বরং এজন্য তিনি আল্লাহ তা'লা ও তদীয় রাসুল (সা.) এর নিকট প্রশংসীত ও পুরস্কৃত।

এ দুটো ঘটনা একটু সবিস্তারে আলোচনা করছি এজন্য যে হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর (মুজাররদ) চির কুমার জীবন যাপনের স্বীকৃতি ও অনুমতি অবশ্যই আল্লাহর পক্ষ থেকে ছিল। এতে আন্চর্য বা মর্মাহত হওয়ার কোন অবকাশ নেই।

আমাদের মাজহাবের ইমাম আবু হানিফা (রহ.) তিনি পবিত্র কুরআনের ফাছাহাত বালাগাত (বিশুদ্ধতা ও প্রাঞ্জলতা) বিভোর হয়ে হুজুরী কালবে মুশাহাদ ও মুরাকাবার মাধ্যমে যখনই আরবীতে কেরাত পাঠ আরম্ভ করতেন সাথে সাথেই বেহুশ হয়ে ঢলে পড়তেন। যেহেতু তিনি আপাদমন্তক আল্লাহর তাওহিদের সাগরে ভুবন্ত ছিলেন, আল্লাহর সন্তা ছাড়া অন্য কিছুর প্রতি তার দৃষ্টিপাত হত না। সে সময়ে ও প্রশ্ন উঠেছিল। তিনি আরবী ব্যতিরেকে ফার্সীতে কিভাবে কেরাত পাঠ করে থাকেন। মহান আল্লাহর পক্ষ থেকে ইলহামের মাধ্যমে স্বীয় মাতৃভাবা ফার্সীতে কেরাত পাঠের অনুমতি তাঁকে দেয়া হয়েছিল। তাই এ ব্যপারে তার প্রতি কোন প্রকার অপবাদের অবকাশ নেই। 156

আশিকে রাসুল হ্যরত ওয়ায়েছ করনী (রহ.) হ্যরত ওমর (রা.) কে এক পর্যায়ে জিজ্ঞস করলেন যে, আপনি তো আল্লাহর রাসুলের শীর্বস্থানীয় সাহাবী ও বন্ধু, যখন ওহুদ যুদ্ধে হুজুর পাক (সা.) এর দান্দান মোবারক শহীদ হল, তখন আপনার দান্দান (দাঁত) কেন ভেঙ্গে ফেললেন না? একথা বলে ওয়াসকুরনী স্বীয় দাঁতগুলো হ্যরত ওমর (রা.) কে দেখালেন তার প্রতিটি দাঁত ছিল ভগ্ন। তিনি প্রথমেই একটি দাত শহীদ করলেন তাঁর পর খেয়াল হল সম্ভবত: এ দাঁতটি শহীদ নাও হতে পারে। তার পর বিতীয়টি এমনিভাবে বত্রিশটি দাঁত ভেঙ্গে শহিদ করেন। >>

প্রকাশ থাকে যে, শরীয়ত অঙ্গহানি করার অধিকার তো কাউকে দেয়নি, তাহলে কোন আইনের বলে তিনি সীয় বত্রিশটি দান্দান শহীদ করলেন। বাহ্যিক দৃষ্টিতে উহা শরীয়ার আইনের চরম লঙ্গন। অথচ এ বিশ্ব বিখ্যাত আশিকে রাসুল (সা.) স্বরং মহানবী কর্তৃক 'খাইরুত তবিয়ীন' ও রাসুল (সা.) এর জুব্বা প্রাপ্তির মত বিরল সম্মাননার অধিকারী হলেন। তাঁর মহত্মতা সম্পর্কে শ্বরং হজুর পাক (সা.) বলেছেন, আমার উন্মতের মধ্যে এমন এক ব্যক্তি রয়েছেন যার সুপারিশে আল্লাহ রাব্বুল আলামীন বনু রবিয়া ও মুদ্বর গোত্রের ভেড়ার পশম সম পরিমাণ অসংখ্য গোনাহগার উম্মতকে ক্ষমা করে দেবেন। সাহাবায়ে কেরাম বারবার তার পরিচিতি জানতে চাইলে তিনি বলেন- ওয়ায়েস করনী যিনি করণের বাসিন্দা। মহানবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) এর বিশিষ্ট সাহাবাগণ হ্যরত ওমর ও আলী (রা.) এর মাধ্যমে জুকা মোবারক পাঠিরে দেওয়া হয় তাঁর নিকটে। এমনিভাবে আল্লাহ রাব্বল আলামিন তার প্রকৃত মাহবুব ও মকবুল বান্দাদের স্মৃতি অমর করে রাখার জন্য স্বীয় কানুন পর্যন্ত পশ্টিয়ে দিয়েছেন। উপরোক্ত আলোচনা থেকে তা সুস্পষ্টভাবে প্রকাশ পেয়েছে।

১৮. আহমদ শায়েন মুদ্রা জীয়ন (রহ.) ইবন আদি দাসন ইবন উবায়নুদ্রাহ, আল মানার, দুক্রণ আনোয়ার মা'য়া কামরিণ আকমার (নিদ্রী-

আল মুক্তবা মাতবা ১৩৫৯হি., ১সং) পূ- ১২ ১৯. মোঃ ব্যক্তুলাহ, মৌলতী আলওলাকুন আতকিয়া উর্দু অনুবাদ তাজ কিরাতুল আউলিয়া (মূল কিতাব এছকার হযরত শেব ফরিদ উলিল আন্তান্ত) ১৩৮০ হিজরী মতবান কাইমুম খাঁন, পূর্ব কলকাতা কর্তৃক প্রকাশিত, পূ- ১৫

শাইখুশ তয়ুখ শাহজালাল (রহ.) এর ক্ষেত্রে মহান আল্লাহর এ ধরণের কানুনের বহিঃপ্রকাশ 
ঘটেছে বলে প্রতিয়মান হয়। যার ফলে তিনিই একমাত্র বিশ্বনন্দিত ওলী যিনি 'মুজারয়দ' 
হিসেবে সার্বজনীন পরিচিত।

হযরত শাহজালাল (রহ.) পবিত্র কোরআন ও হাদীলে নববীর আলোকে জীবন যাপন করতেন। বেগানা মহিলা থেকে নিজেকে সব সময় মুক্ত রাখতেন। রান্তায় চলার সময় একখানা চাঁদর দিয়ে মুখ আচ্ছাদন করে রাখতেন। যাতে কোন পথচারী নারী তার দৃষ্টিতে পতিত না হয়। সারাটা জীবন তিনি নারী সংসর্গ পরিহার করে চলেছেন। পর্দার অনুশাসনের ব্যাপারে বিশেষতঃ তিনি সদা সতর্ক দৃষ্টি রাখতেন। মাত্র তিন মাস বয়সকালে তিনি মাতৃহারা হন। অতঃপর নিকটাত্মীয়ের তত্ত্বাবধানে সুদীর্ঘ ত্রিশ বছর খানকায় রিয়াজত, মেহনত, মুবারাকা, মুশাহাদা ও খিদমতে খালকে নিজেকে কুরবান করেছিলেন, বিধায় তিনি শায়খুশ তয়ুখ বা শায়খুল মাশাইখ, মর্যাদা লাভ করেছিলেন। তার খানকায় নারী প্রবেশ নিবিদ্ধ ছিল। ১০

অদ্যাবধি তার ওফাতের পরেও মাজারের উপরে মহিলা প্রবেশ সম্পূর্ণ রূপে নিবিদ্ধ। আবশ্য মাজারের নীচে মহিলাদের জন্য স্বতন্ত্র ইবাদতগৃহ রয়েছে।

২০. হ্যরত শাহজালাল কুনিয়াডী (রহ.), পু-১৯

### বিতীয় পরিচ্ছেদ

## ইয়ামন ভ্রমণ ও উপমহাদেশের পথে হ্যরত শাহ জালাল (রহ.)

### ইয়ামন রাজ্য শরিচিতিঃ

হযরত শাহজালাল (রহ.) এর পূর্বপুরুষদের আবাসস্থল ইয়ামন। বিশ্বনন্দিত আশিকে রাসুল (সা.) হযরত ওয়াইস ক্রনী (রহ.) ইয়ামনেরই বাসিন্দা ছিলেন। যখন রাসুলে পাক (সা.) ইয়ামনের অভিমুখী হতেন তখন বলতেন এদিক থেকে আমার মুহাক্বাতের সুগন্ধি আসছে। ১০ তিরমিজী শরীকে আবওয়াবুল মানাকিব অধ্যায়ের 'ফি ফাছলিল ইয়ামন' পরিচছেদে হযরত আবু হোরায়রা (রা.) হতে বর্ণিত হাদীস। নবী করিম (সা.) ইয়ামন বাসীদের মহাত্মতা বর্ণনা করতে গিয়ে এরশাদ করেন- হয়রত আবু হয়ায়য়া (রা.) থেকে বর্ণিত তিনি বলেন য়াসুল (সা.) এরশাদ করেছেন ইয়ামন বাসীরা এসেছে তাদের হাদয় বড়ই কোমল। ঈমান রয়েছে ইয়ামন বাসীদের মধ্যে এবং ধর্মীয় প্রজ্ঞা রয়েছে ইয়ামন বাসীদের মধ্যে।

হযরত ইবনে উমর (রা.) হতে বর্ণিত রাসুল (সা.) বলেছেন- হে আল্লাহ আমাদের শামে ও আমাদের ইয়ামানে আমাদের জন্য বরকত ও কল্যাণ দান করুন। তারা বললেন যে, আমাদের নজদের জন্য বরকত ও কল্যাণের দোয়া করুন। তিনি বললেন তথায় বিপর্যয় ও ফেৎনা প্রকাশ পাবে। অথবা তিনি বলেন তথা হতে শয়তানের শিং বের হবে। ২২

হযরত ওয়ায়েস করনী (য়হ.) এর মত নবী প্রেমিকের এমনি এক মহিমান্বিত দেশে জন্মগ্রহণ করেছিলেন হযরত শাহজালাল (রহ.)। যে কারণে তার মধ্যে ঈমানের এতই দ্বীপ্তি ছিল যে তার রওশনীতে দেশ দেশান্তর আলোকিত হয়েছিল।

কোন সমাজ ব্যবস্থায় ব্যক্তি, গোষ্টি, বংশ বা কোন স্থানের পরিবেশের প্রভাব অপরিসীম। কোন পরিবেশে হ্যরত শাহ জালাল (রহ.) জন্মগ্রহণ করেন ও তাঁর পূর্ব পুরুষগণ প্রভাবান্বিত হন, তা না জানলে তাঁর পূর্ণাঙ্গ জীবনী জানা যাবে না। আর এজন্যই এখানে ইয়মন রাজ্য পরিচিতি নিয়ে আলোচনার সূচনা। এ বিষয়ে জানতে হলে আরবদের প্রাচীন রাজ্য সমূহের বৃভাত জানা দরকার। শিবলী নোমানী ও আল্লামা সুলায়মান নদজীর সিরাতুন্নবী (সা.) এর আলোকে আলোচনা করছি। তাঁরা আরবের প্রাচীন রাজ্য সমূহকে পাঁচ ভাগে ভাগ করেছেন যথা- (১) মাঈনী রাজ্য (২) সাবায়ী রাজ্য (৩) হাররামাউত রাজ্য (৪) কাতবানী রাজ্য (৫) নাবেতী রাজ্য।

### এ রাজ্যগুলোর সংক্ষিপ্ত বিবরণী নিমুরূপ।

১. মাঈনী রাজ্যঃ মাঈন ইরামন দেশের একটি স্থানের নাম। একদা ইহাই এরাজ্যের রাজধানী ছিল। এ রাজ্যটি দক্ষিণ আরবে অবস্থিত ছিল। ইহার প্রধান নগর ছিল মায়ীন ও কারণ বা করণ। এই স্থানেই হবরত ওয়ায়িস করনী (রহ.) জন্ম গ্রহণ করেন বলে ড. ব্লক ও জনাব নুরুল হক দশঘরীর ধারণা। ২৩ মীয়ামী রাজ্য ঈশাব্দ পূর্বে ৫ম/ ৮ম শতাব্দীতে প্রতিষ্ঠিত ছিল।

২১. আক্তার শায়ৰ করিদ উদ্দীন, ভাজকিয়াভূল আউলিয়া (কার্সি) উর্দু অনু: আনওয়ারুল আডকিয়া, পু-১৩।

২২. আৰু ঈসা মুহাত্মদ ইবন ঈসা ইবনে সাওৱাতা, আত-তিয়মিটি ইমামুল আল্লামা, আল-জামে আস-সহীহ শিততিয়মিটি, (দেওবন মুবতার এড কোম্পানী নাহিয়াল ইসলামী কুতুৰ দেওবন্দ, ১৯৮৫) পু- ২৩১, ২৩২।

২৩, আল ইসলাহ, (লিলেট কেমুনান, বৈশাৰ- আদ্দিন, ১৩৬৪বাংলা) পৃষ্ঠা- ১২৮

- ২. সাবারী রাজ্যঃ ঈশান্দ পূর্ব পক্ষম নতান্দীতে এই রাজ্যের প্রতিষ্ঠা হর। হযরত ঈসা (আ.) এর জন্মের হাজার বৎসর পূর্বে পশ্চিম আরবে যে 'হিময়ারী' ও 'সাবারী' রাজ্য দুটির অন্তিত্ব ছিল ইহা গ্রীন্মের বৃষ্টিপাতের দক্ষন কৃষিকাজের উপযোগী ছিল। এখানকার বহু শ্মৃতিফলক ও জমকালো প্রাসাদ সমূহের ধ্বংসম্ভপ দেখে পাচাত্য পন্তিতরা ও প্রশংসার পক্ষমুখ। ইসলামের আবির্ভাবের পূর্বে এই সব রাজ্য ধ্বংস হয়ে গিয়েছিল। রাজা-বাদশাহের হলে ইয়ামনে বড় বড় সর্দার রয়ে গিয়েছিল তাদিগকে কাইল অথবা মিকওয়াল বলা হত। এই'সাবা' রাজ্যের রাণী বিলকিসের কথা কুরআন মজিদে বর্ণিত হয়েছে। ইহা হয়রত সুলায়মান (আ.) এর সঙ্গে সংশ্লিষ্ট।
- ৩. হাদরামউত রাজ্যঃ ইহা ইয়ামন দেশের একটিস্থান। এই নামেই য়াজ্যের নাম ছিল।
- কাতবানী রাজ্যঃ এভেনের একটি নগরীর নাম। এই নামেই রাজ্যের নাম ছিল। ইহা বিলুপ্ত হয়ে গিয়েছে।
- ৫. নাবেতী রাজ্যঃ হযরত ইসমাঈল (আ.) এর এক পুত্রের নামে এই রাজ্যের প্রতিষ্ঠা। ঐতিহাসিকগণ আরব জাতিকে তিন জাগে ভাগ করেছেন। তন্মধ্যে হযরত ইসমাইল (আ.) এর বংশধরগণ অন্যতম। ইয়ামনের অধিবাসীগণ ও মদীনার আনসারগণ কহতান বংশীয় খাঁটি আরব। তৃতীয় বংশটি আরবের ধ্বংস প্রাপ্ত জাতিসমূহ যথা তুসম' ও জুলাইস'। আরব দেশের কোন কোন এলাকা যথা ইয়ামন দেশ এক সময় উন্নতির চরমে পৌছেছিল। যে পর্যন্ত ইউরোপীয় প্রত্নতত্ত্বিদ ইয়ামনের প্রাচীন যুগের ভগ্নাবশেব এবং শিলালিপি মুদ্রা ইত্যাদি সম্পর্কে অনুসন্ধান করেছেন, তাঁরা একদা ইয়ামনের সভ্যতা ও সংস্কৃতির চরম বিকাশের কথা শ্বীকার করেন। আরব ঐতিহাসিকগণ দাবী করেন যে, এক সময় ইয়ামন দেশ এতটুকু উন্নতি করেছিল যে, সেখানকার শাসক সম্প্রদায় সমগ্র ইয়ানেও আধিপত্য বিভার লাভ করেছিল।

### ইতিহাস ও কবি সাহিত্যিকদের সাক্ষাৎ ঃ

আরব কবি ও সাহিত্যিক তাঁদের কবিতা ও সাহিত্যে ইয়ামন দেশের যে সমস্থ প্রাসাদের উল্লেখ করেছেন, সেগুলির সংখ্যা অনেক।<sup>২৪</sup>

## ইয়ামন ও ইসলাম

বিশ্বনবী হযরত মুহাম্মদ (সা.) ইরামনের নাম উল্লেখ করে দোরা করেছেন। তাঁর পবিত্র মুখ নিঃসৃত দোরা ইরামন বাসীদের উপলক্ষ্য করে এবং তাদের মাহাত্মের বর্ণনা রয়েছে হাদীস শরীফে। রাসুল পাক (সা.) এর দোরা- 'আল্লাছ্ম্মা বারিক লানা ফি ইরামানিনা'' অর্থাৎ হে আল্লাহ আমাদের ইরামনে আমাদের জন্য বরকত দান করুন। সিহাহ সিন্তার অন্যতম শ্রেষ্ঠ কিতাব ছহীহ মুসলিম শরীফে ইরামন বাসীদের মধ্যে ঈমানের গুণের প্রাধান্য সম্পর্কে আলাদা অনুচ্ছেদ লিখেছেন ইমাম আরু হোসাইন মুসলিম ইবনুল হজ্জাজ (রহ.) নিম্নোল্লিখিত শিরোনামে বাবু তাকাল্পলি আহলিল ইরামন কীহি ও রুজহানু আহলিল ইরামন ফিহি। উক্ত অনুচ্ছেদের হাদিসে বলা হয়েছে যার অর্থ রাসুলুল্লাহ (সা.) বলেন, ইরামন বাসিরা এসেছে তাদের হলর বড়ই কোমল। ঈমান রয়েছে ইয়ামন বাসীদের মধ্যে।

২৪. শিবলী নুমাৰী ও মুনায়মাৰ নদন্তী আল্লামা, সিয়াভূত্নবী, অৰুদিত মাওলানা মূহি উদ্দিন খান, (চাকা গ্যায়াভাইজ শাইব্ৰেয়ী ১৯৭৪/ ১৯৯৭, ১ ও ২ ব, ২সং, পু- ১১০।)

নির্ভরযোগ্য সূত্রে জানা যায় যে, হিজরতের অনেক পূর্বেই ইয়ামনে ইসলামের দাওয়াত পৌঁছে গিরেছিল।

রাসুল করীম (সা.) এর দাওয়াতের ফলে ইয়ামনের হামদান পরিবার ইসলাম গ্রহণ করলে রাসুলুল্লাহ (সা.) আল্লাহ পাকের শোকরানা সিজদা করেন ও দু'বার এরপ দোয়া করেন। হামদানের উপর শান্তি বর্ষিত হউক এই পরিবার জনবহুল ও প্রভাবশালী ছিল। হয়রত আলী (রা.) হয়রত খালিদ (রা.) ও হয়রত মুয়াজ বিন জাবাল (রা.) ও হয়রত আবু মুসা আল আশয়ারী (রা.) প্রমুখ সাহাবী রাসুলুল্লাহ (সা.) এর নির্দেশে ইয়ামেনে ইসলাম প্রচার করেন। হয়রত মুয়াজ বিন জাবাল (রা.) কে ইয়ামনের প্রাদেশিক শাসন কর্তা হিসেবে পাঠাবার সময় রাসুলুল্লাহ (সা.) বললেন, "তুমি কিসের ভিত্তিতে শাসনকার্য পরিচালনা করবে?" তিনি বললেন- কুরআন শরীকের ভিত্তিতে। আবার জিজ্ঞেস করলেন- যদি এতে কয়সালা না পাও, উত্তরে তিনি বললেন পবিত্র হাদীসের ভিত্তিতে। যদি এতে কয়সালা না পাও? তদুত্ররে তিনি বললেন পবিত্র হাদীসের ভিত্তিতে। যদি এতে কয়সালা না পাও? তদুত্ররে তিনি বললেন- "এগুলোর আলোকে নিজন্ম রায় য়ায়া" কয়সালা উদ্ভাবন করব। এজবাব গুনে রাসুল কায়ীম (সা.) খুশি হয়ে আল্লাহর গুকরিয়া আদার করলেন।

অতঃপর ইহা ইসলামী আইনের মুলনীতি (কিয়াস) হিসেবে গৃহীতহয়েছে। ইসলামের সঙ্গে এরূপ সম্পর্ক ইয়ামনের।

প্রত্যেক জিনিবের ভাল মন্দ দু'টি দিক রয়েছে। কুরআন মাজীদে উল্লেখিত 'সুরা ফীলে' বর্ণিত আবাবিল পক্ষীদ্বারা নিক্ষিপ্ত প্রস্তরে ইয়ামনের তৎকালীন খৃষ্টান বাদশাহ আবরাহার হন্তীবাহিনীকে পর্যদৃত্ত করে কিভাবে আল্লাহর পবিত্র কা'বাকে রক্ষা করেছিলেন সে বিষয়ে পবিত্র কুরআনে সুরাতুল ফিলে বিশ্বদ বর্ণনা রয়েছে। যার প্রেক্ষাপট হচ্ছে আবরাহা পবিত্র কা'বা গৃহের সন্মান ও প্রতিপত্তি দৃষ্টে ঈর্বান্বিত হয়ে ইয়ামনের রাজধানী সানআ'য় পবিত্র কা'বার অনুরূপ একটি ঘর নির্মাণ করে এবং রাদ্রীয় ভাবে ঘোষণা দেয় ঐ বছর থেকে সবাই সানআ'র কাবায় হজ্জ করতে হবে। জন সাধারণ তার এ ঘৃণ্য বড়বদ্রকে অপমানিত করে। আরবের কেনানা গোত্রের কিছু লোকেরা গোপনে সেখানে মলমূত্র ত্যাগ করে। পরিশেষে সে তেলে বেগুনে জুলে উঠে যার কলে সে সুস্সজ্জিত বিরাট হন্তি বাহিনী দ্বারা কা'বা শরীফকে ধ্বংশ করার লক্ষ্যে অভিযান চালায়। আল্লাহ রাব্যুল আলামীন আবরাহা ও তার হন্তি বাহিনীর করুণ পরিণতি সম্পর্কে বলেন- অর্থাৎ অতপর তাদেরকে ভক্ষিত তৃন সাদৃশ্যের মত করা হল। '<sup>২৫</sup>

মসুর ডাল থেকে সাইজে বড় এবং চানাবুট থেকে সাইজে ছোট। কদ্ধর, যাতে তাদের নাম লিপিবদ্ধ ছিল উপর থেকে আবাবিল পাখি নিক্ষেপ করছিল, যা হেলমেট পরিহিত লৌহবর্মকে ছেদ করে মাটির সাথে মিশিয়ে দিয়ে ছিল। এই ঐতিহাসিক ঘটনা যাকে ইসলামের ইতিহাসে 'আমুল ফিল' বলা হয়। আর সেই ঘটনা সংঘটিত বছরই ছজুর পাক (সা.) এর জন্মের বছর। <sup>২৬</sup>

২৫. আল কুরআন- ৩০ ঃ ৫

২৬, আস সুযুতি জালাল উদ্দিন, আমুর রহমান, শায়বুল ইসলাম, তাফসীর জালালাইন (মুখতার এন্ড কো. দেওযন্দ ইউ.পি, ১৩৭৬ হি.) প্- ৫০৭।

সম সামরিক ইয়ামন রাজ সম্বন্ধে ইবনে বতুতার বৃত্তান্ত নিমুর্ব্রপঃ ইয়ামনের সুলতান নাসির উদ্দিন আলী ছিলেন রাসুল (সা.) এর বংশধর। দরবারের সময় এবং অভিযানের সময় তিনি বিশেষ জাকজমক পছন্দ করেন। কাজী আমাকে তার কাছে নিয়ে গেলে আমি তাঁকে সালাম করলাম। সালামের রীতি অনুসারে প্রথমে তর্জনী বারা মাটি স্পর্শ করে সে তর্জনী মাথায় ঠেকিয়ে বলতে হয়। খোদা শাহানশার হায়াত দরাজ করুন। ইবনে বতুতা ১৩৩০ সালে ইয়ামন সফর করেন। সুতরাং নাসিরুদ্দীন আলী হয়রত শাহজালাল (য়য়.) এর সাথী শাহজাদা আলী (য়য়.) এর ছোট ভাই বা ভাতিজা হয়ে থাকবেন। নামটিতেও অপূর্ব সাদৃশ্য দেখা য়য়। এজাবে সুলতান ও শাহজাদা আলী (য়য়.) এর জাইলা আলী (য়য়.) এর উপাখ্যানটির সত্যতা ঐতিহাসিক মাপকাঠিতেও উত্তীর্ণ হল।

উল্লেখ্য যে, রসুলিয়া রাজত্ব যার পঞ্চম নরপতি ছিলেন- আলী (১৩২১-৬৩), রাজত্বকাল নিজেনের মুক্ত করেছিলেন ১২৩৯ ঈসায়ী মিশর থেকে এবং পদরো শতাব্দী পর্যন্ত ইয়ামন শাসন করেছেন।<sup>২৭</sup>

দিলেটের একশত একজন গ্রন্থে উল্লেখ আছে- শাহজালাল (রহ.) আপন মামা ও মুর্শিদের দোয়া নিয়ে গুটি কয়েক সহচর নিয়ে ইয়ামেনের পথে রওয়ানা দেন। উদ্দেশ্য ছিল জন্মভূমি দর্শন এবং মাতা-পিতা ও দাদার মাজার জিয়ারত। সে সময়ে ইয়েমেনের শাসনকর্তা ছিলেন সুলতান ওমর আশরাফ, ১২৯৬ সালে তিনি লাহজালালের আধ্যাত্মিক শক্তি পরীক্ষার জন্য তাঁকে রাজ প্রাসাদে আমন্ত্রন জানান ও বিষ মিশ্রিত লরবত দ্বারা আপ্যায়িত কয়েন। শাহজালাল (রহ.) বিসমিল্লাহ বলে শরবত পান কয়েন। খোদার কি লীলা সুলতান ওমর আশরাফের শরীয়ে বিষক্রিয়া ওরু হয় ও তিনি আকল্মাৎ মায়া যান। এ ঘটনার পর ইয়ামনের লাহজাদা শায়খ আলী ভীত সন্ত্রন্ত্র হয়ে পড়েন। তিনি রাজ্যপাঠ ত্যাগ কয়ে লাহজালালের সহচর হিসেবে ইয়েমন ত্যাগ কয়েন। তখন মালিক আশরাফের ভাই মুয়িদ ইয়ামনের সিংহাসনে বসেন। Gibb's History of Yemeni dynesty তে এ ঘটনার উল্লেখ আছে।

### উপমহাদেশের পথে হ্যরত শাহজালাল (রহ.)

হযরত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস গ্রন্থে নিম্নরূপ বর্ণনা রয়েছে 'জন্ম ভূমি থেকে চিরবিদায় নিয়ে হযরত হিন্দুছানের গথে পাড়ি দিলেন। ইতিমধ্যে তার কামালিয়াত প্রাপ্তির খবর চারদিকে ছড়িয়ে পড়েছে। সঙ্গী জুটলো বার জন মুরিদ। একজন হলেন মৃত্তিকার তহবিলদার চাশনি পীর। হযরত প্রথম তার পূর্ব পুরুবের বাসভূমি ইয়েমেনে গমন করেন। তৎকালীন রাজা একজন চতুর রাজনৈতিক ছিলেন। হযরতের আগমনের বার্তা ওনে তিনি তার উয়ীরদের বললেন 'বহুদিন থেকে আমার খায়েশ একজন কামিল দরবেশের মুরিদ হয়ে তার খেদমত করার' তবে আমি প্রথমে পরীক্ষা করতে চাই তিনি প্রকৃত কামিল দরবেশে কি না।

২৭. দেওয়ান হযরত শাহজালাল (র.) পৃ. ৫২।

২৮. সিলেটের এক্নত এক্জন, পৃ ২০।

বাদশাহ তখন একপাত্র শরবতে বিষমিশিয়ে হ্যরতকে পান করতে পাঠালেন। হ্যরত দৈব বলে সমস্ত কিছু বুঝতে পারলেন। তিনিশ্বচ্ছন্দ চিত্তে শরবত পান করে বললেন ভালমন্দ সব নিজের কপালে লিখা আছে। যে যাহা মনে করে সে সেরপ ফল পার।

ফকিরের জন্য এই শরবত শারাবান তাহুরা; কিন্তু দাতার পক্ষে ইহা প্রাণাভকারী হলাহল। শরবত পানে হ্বরতের কোন অনিষ্ট হলনা, কিন্তু এদিকে ইয়ামনের বাদশাহ হঠাৎ মৃত্যু মুখে পতিত হন। যুবরাজ শায়খ আলী তখন গিতার জানাজা শেষ করে হ্বরতের কাছে মুরিদ হয়ে তাঁর অনুগামী হতে চাইলেন। হ্বরত বললেন তোমার কর্তব্য রাজ্য পরিচালনা। তুমি দয়াল্ ও ন্যায় পরায়ন ভ্-পতি রূপে রাজদন্ত পরিচালনা করা। কিন্তু পিতার অপমৃত্যুতে রাজ পুত্রের মনে বিরাগ এসে গিয়েছিল। তিনি আর রাজ কার্যে মনোযোগ দিতে পারলেন না। অবশেষে তিনি গোপনে হ্বরতের অনুসরণ করলেন ও চতুর্দশ দিবস ভ্রমনের পর হ্বরতের সান্নিধ্যে উপনীত হলেন। হ্বরত তখন তার ঐকান্তিক আগ্রহ দেখে তাঁকে অনুগমন করতে অনুমতি দিলেন। যুবরাজ আলী বিলাস ভোষন ও রাজ প্রাসাদের আনন্দ কোলাহল থেকে দুরে রেখে নিজেকে ধর্মকার্যে সমর্পন করলেন। হ্বরত প্রথমে যে বারজন সহচর সহ্বাত্রা করেন এদের মধ্যে প্রধান ছিলেন হাজী ইউসুক, হাজী খলিল ও হাজী দরিয়া।

আল্লাহ এমনি ভাবে তার প্রিয় বান্দাদেরকে তাঁরই দিকে টেনে নেন। হযরত শাহজালাল (রহ.) শায়খ আলীর জন্য দোয়া করলেন এবং ইয়ামনে অবস্থান করেই পিতৃ রাজ্য পরিচালনা করার নির্দেশ প্রদান করেন। তিনি এই বলে নছিহত করেন - (১) প্রজা সাধারণের প্রতি সদ্ব্যবহার করবে (২) তাদের প্রতি জুলুম করবেনা (৩) তাদের ন্যায্য দাবীগুলো মেনে নিবে (৪) ন্যায় বিচার করবে (৫) সকল কাজে আল্লাহর আইনকে প্রাধান্য দিবে। এ পাঁচটি নছিহত বাক্য দারা হযরত শাহজালাল (রহ.) এর প্রজ্ঞা ও রাজনৈতিক দুরদর্শিতার পরিচয় পাওয়া যায়।

করেকটি মাত্র কথার ইসলামী শাসন ব্যবস্থার মূলনীতির উল্লেখ করত ইসলামী শাসন প্রতিষ্ঠার ইঙ্গিত দান করে তিনি এবার গন্তব্য স্থলের দিকে যাত্রা করলেন। ইয়ামন বাসী বলল 'আল বিদা' শাহজালাল (রহ.)। এইবার চিরদিনের জন্য ভারতের পূর্বাংশে বসতি স্থাপন করার জন্য মূর্শিদের প্রদর্শিত দিক নির্দেশনায় তিনি ইয়ামন ত্যাগ করলেন। হযরত শাহজালাল (র.) মন ও হয়ত বলল 'আল বিদা আল ইয়ামন'।

এই ভাবেই এখানে ইতিহাসের একটি অধ্যারের পরিসমাপ্তি ঘটলো ইরামনের শাহজাদা শারখ আলী ইরামন রাজ্য শাসনে রাজী হলেন বটে, কিন্তু এতে তার মন বসল না। হযরত শাহজালাল যখন পাক ভরতের পথে যাত্রা করলেন, তখন ইরামন হতে আরও কয়েকজন ভক্ত তাঁর সঙ্গে রওয়ানা হলেন। তন্মধ্যে হযরত শাহ তাজ উদ্দিন কুরায়শী তদীয় ভ্রাতা হেলিম উদ্দিন কুরায়শী (রহ.), মুহাম্মদ আয়ুব ইয়ামানী (রহ.) আরিফ ইয়ামানী প্রমুখের নাম উল্লেখযোগ্য।

হ্যরত শাহজালাল (রহ.) ভাগ্নেয় হ্যরত শাহপরান (রহ.) যদি মক্কা শরীফে অবস্থান না করে তাহলে তিনি ইয়ামন হতে মাতুলের সঙ্গী হন বলে ধারণা করা যায়। ত

২৯, হ্যরত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, পু- ৭, ৮।

৩০, হ্যরত শাহজালাল (রহ.), প্- ৫৫।

# ভৃতীয় পরিচ্ছেদ বাগদাদ ও দিল্লির পথে হযরত শাহজালাল (রহ.)

ইয়ামন হতে বিদায় নিয়ে হযরত শাহজালাল (রহ.) ভারতের দিকে অগ্রসর হন। পথে তিনি বাগদাদ গজনী প্রভৃতি স্থানে অবস্থান করেন। ঐতিহাসিক বাগদাদ নগরী, যা 'মদীনাতুস সালাম" বা নিরাপত্তার নগরী হিসেবে খ্যাত। বাগদাদ ফার্সী শব্দ বাগ অর্থ বাগান এবং দাদ অর্থ জ্ঞানী গুণীজন। জ্ঞানী গুণীজনের উদ্যান ঐতিহাসিক বাগদাদ নগরী অধুনা সাম্রাজ্যবাদী ইহুদি নাছারা চক্রের থাবার চরমভাবে বিপর্বর গ্রন্ত। যুগে যুগে ইসলাম বিরোধী এ চক্রের হাতে বাগদাদে রক্তের বন্যা বয়ে গেছে। ১১ই সেপ্টেম্বর টুইন টাওয়ার হামলার পর সাম্রাজ্যবাদী বুশ ও তার দোসরগণ আল কায়দার সাথে মরহুম সান্দাম হোসেনের সংশ্লিষ্টতা এবং পারমাণবিক অন্ত্র তৈরীর অভিযোগ উত্থাপন করে। জাতিসংঘের অন্ত্র পরিদর্শকগন বার বার ইরাক পরিদর্শণ করে ও সত্যতা খুঁজে পাননি। কিন্তু তাতে আমেরিকা ও তাদের মিত্রদের কিছু আসে যায় না। সেই নেকড়ে আর মেষ শাবকের গল্পের মত কিছু খোড়া অজুহাত হাতে নিয়ে আমেরিকা ও বৃটেনসহ ক'টি দেশ ২০০৩ সালের ১৯ মার্চ ইরাক আক্রমন করে। পরাশক্তিগুলোর যৌথ আক্রমনে ৯ এপ্রিল বাগদাদের পতন ঘটে। হাজারো বছর পূর্বের মহামূল্যবান দুর্লভ ঐতিহাসিক ঐতিহ্য ও প্রাকৃতিক সম্পদে পরিপূর্ণ ইরাক আজ তলাবিহীন ঝুড়ি ও শশ্বানে পরিণত হয়েছে। নৃন্যতম মানবাধিকার থেকেও তারা বঞ্চিত। নারীনির্যাতন, ধর্ষণ, আবু গরীব কারাগারের বন্দী শিবিরের অমানবিক নির্বাতনের নগ্ন ছবি ও ঘটনা জাতীয় দৈনিক পত্রিকায় বার বার ছাপা হয়েছে। তবুও বিশ্ব বিবেক সাড়া দেয়নি বিশেষতঃ মুসলিম জাতি তাদের সেবাদাসে পরিণত হওয়ায় এ ব্যাপারে কার্যকর কোন পদক্ষেপ নেয়নি। ইরাকের অর্থনীতিকে পঙ্গুকরণ ও প্রাকৃতিক সম্পদ তৈল লুষ্ঠনই তাদের ঘৃণ্য উদ্দেশ্য। ইরাকের স্বাধীনতা প্রদানের নামে আজও চলছে নারকীয় তান্ডব। জানিনা কবে এর অবসান ঘটবে। আকাসীয় যুগে খ্যাত ইসলামী সভ্যতা ও সংস্কৃতির স্বর্ণযুগ বাগদাদ নগরী যাকে ইংরেজ ঐতিহাসিকগণ The Golden age of Islamic civilization আখ্যা দিয়েছেন। সেই পবিত্র স্মৃতি বিজড়িত পূণ্যভূমি বাগদাদ সেখানে নবী, রাসুল, ওলী আউলিয়া মাজহাবের ইমাম সহ অনেকের জন্ম ও পবিত্র মাযার রয়েছে। বিশেষ করে ওলীকুল শিরমনী কুতুবে রাকাদী মাহবুবে সুবহানী বড়পীর দত্তগীর মহীউদ্দিন আব্দুল কাদির জিলানী (রহ.) এর পবিত্র মাজার বাগদাদ নগরীতে অবস্থিত। সেখানে বৃষ্টির মত বোমাবর্ষনের আওরাজ আজও ওনা যাচেছ। হত্যা, ধর্ষণ, খুন খারাবী, রাহাজানী নিত্য নৈমিন্তিক ব্যাপার হয়ে দাঁড়িয়েছে। বুশ প্রশাসন তাদের পুতুল সরকার বানিয়ে নিরাপতার নামে হাজারো হাজারো মার্কিন সেনা এখনো মোতায়েন করেছে এবং নৃতনভাবে তার দেশ থেকে আনদানী করছে। সেই পবিত্রনগরী আজ ইন্থদী নাছারা চক্রের ও তাদের মিত্রদের অবাধ

বিচরণ ক্ষেত্রে পরিণত হয়েছে। মনে হয় তারা ফিলিভিনি কায়দার ইরাকীদের তাদের প্রাণপ্রিয় জন্মভূমি থেকে উচ্ছেদ করে সেখানে দ্বিতীর ইসরাইল রাষ্ট্র কায়েম করতে চায়।
১২৫৮ সালে যখন হালাকুখান আব্বাসীর খলিফা মুতাসিম বিল্লাহকে হত্যা করে বাগদাদে নৃশংস হত্যাকান্ড চালাচ্ছিল, তখন হয়রত শাহজালাল (রহ.) বাগদাদে উপস্থিত ছিলেন।
ইবনে বতুতার সকরনামার বর্ণিত আছে-

াব্দুর্বা নির্দান বিদ্বাহকে যখন নির্মা ভাবে হত্যা করা হয় তখন তিনি নিজে বাগদাদে উপস্থিত ছিলেন।

মহান্দদ গাউসির বর্ণনায় দেখা যায় যে, হয়রত লাহজালাল (রহ.) ০ করার তান করে

স্বান্দদ গাউসির বর্ণনায় দেখা যায় যে, হয়রত লাহজালাল (য়হ.) ৭০০ জন অনুচর সরে

তাঁর পিতৃগৃহ থেকে দেশ পর্যটনে বের হন।

কিন্তু সিলেটের জনফাতি এবং এ শতাব্দীতে রচিত গ্রন্থগুলোতে দেখা যায় যে, তিনি ১২ জন সঙ্গী সহকারে আরব দেশ থেকে রওয়ানা হন। উল্লেখ্য হ্যরত শাহজালাল (য়হ.) সঙ্গীয় আউলিয়া বাহিনী মামুলী তাসবীহ ধারী ফকিরের দল ছিলেন না। তাঁদের হাতে তাসবীহর সঙ্গে সঙ্গে তলায়ার ও থাকত। অন্যায়, অসত্য এবং জুলুমের বিরুদ্ধে তাঁরা সংগ্রাম করেছেন ক্রমাগত। আরব থেকে আসার পথেও তারা খন্ড খন্ড যুদ্ধ জেহাদে লিপ্ত ছিলেন। হ্যরত শাহজালাল (য়হ.) এর তলায়ায় তাঁর খানকায় আজও সমাদেরে সংরক্ষিত আছে। ভারতে প্রবেশের পূর্বেও তাঁর আওলিয়া বাহিনী কয়েকটি ধর্মযুদ্ধে লিপ্ত হয়।

হযরত শাহজালাল (রহ.) কোন পথে ভারতে প্রবেশ করেন। সে বিষয়ে মতানৈক্য আছে। কারো কারো মতে তিনি খারবার গিরিপথ হয়ে কারো কারো মতে তিনি বেলুচিন্তান হয়ে ভারতে প্রবেশ করেন। তিনি আরব দেশ থেকে যে ৭০০ জন আউলিয়া সমভিব্যাহারে রওয়ানা হয়েছিলেন তাদের মধ্যে অনেকেই ভারতে আসে নি, বিধর্মীয়দের সঙ্গে যুদ্ধ করে কোন অঞ্চল বিজিত হলে তিনি একজন সঙ্গীকে সেখানে খলিকা নিযুক্ত করে আসতেন। তারা সেখানে শান্তি হাপন করে ইসলাম প্রচারে মনোনিবেশ করতেন। ভারতে প্রবেশ করে দিল্লীর পথে অগ্রসর হন। পথিমধ্যে তিনি মূলতান অবহান করেন। মূলতান তখন মুসলিম রাজ্যে একটি সমৃদ্ধশালী নগরী ছিল। ইতিমধ্যে সেখানে কয়েকজন কামিল দরবেশ আশ্রয় গ্রহণ করেছিলেন। তাঁদের প্রভাবে এতদঞ্চলের লোকজন ইসলাম ধর্মে দীক্ষিত হয়।

ইতিমধ্যে শাহজালাল (রহ.) এর কামালিরতের কথা সর্বত্র প্রচারিত হরে গেছে। কলে সমরকন্দ থেকে সৈরদ ওমর, রোম হতে করিমদাদ, বাগদাদ হতে নিজাম উদ্দিন, জরনুদ্দীন আকাসী, কিরমান শাহ হতে অন্য এক নিজামুদ্দীন আরব হতে জাকারিরা ও শাহ দাউদ

৩১. হ্যরত শাহজালাল (র.) দলিল ও তাব্য) পু ৩৬

আফগানিতান হতে শাহ গাবরু গাজনি হতে মাখদুম জাফর ও সৈরদ মুহাম্মদ প্রমুখ তার অনুগামী হলেন। <sup>৩২</sup> ইস্পোরিয়াল গেজেটিয়ার অব ইন্ডিয়া গ্রন্থে উল্লেখ আছে যে, বাগদাদ হতে বিভিন্ন স্থান পরিভ্রমণ করে তিনি আফগানিতানে আগমন করেন। এখানে অবস্থান করার জন্য তার নামেই জালালাবাদ শহরের নামকরণ করা হয়েছে।

এদের নিয়ে তিনি হিন্দুতানে প্রবেশ করেন এর পর পাকিস্তানের মূলতানে এসে উপস্থিত হলে সেখান থেকে আরিফ, গুজরাট থেকে জুনায়েদ, আজমীর শরীফ থেকে মুহাম্মদ শরীফ, দাক্ষিণাত্য থেকে সৈরদ কাসিম, মধ্য প্রদেশের নার্নুল থেকে হেলিম উদ্দিন প্রমুখ তার মুরিদ হয়ে তার সঙ্গে চললেন। হ্যরত ক্রমাগত পূর্বদিকে অগ্রসর হন, তাঁর শিষ্য সংখ্যা দিনদিন বাড়ে। দীর্ঘ পথ যাত্রার পর হিন্দুস্থানের রাজধানী দিল্লীর মাটিতে পা দিলেন শাহজালাল। নঙ্গে অনুগামী দরবেশ দল দিগন্ত বিন্তুত ধু ধু বালি রাশির স্তুপ পারে ভেলে ভেলে তিনি পেরিয়ে এসেছেন আরব মরুভূমি। তারপর পার হয়েছেন আফগানিস্তানের বনরাজি। নিদায ক্লান্ত দিবার অবসানে আশ্রয় নিয়েছেন খেজুর গাছের তলে বা যাযাবর বেদুইনের তাবুতে। তারপর অভ্রংলিহ হিন্দুকুশ পর্বত মালার বুক চিরিয়ে এগিয়ে এসে একে একে পাড়ি দিয়েছেন কান্দাহারের বরফগলা নদী, চিনার আঙ্গুরের সবুজ ক্ষেত, আখরোট বাদামের গাছে ছাওয়া বহু সীমান্ত জনপদ পদভ্রজে। শীতের কুহেলী এড়াতে কখন ও আশ্রয় নিয়েছন সরাইখানার। কখনও রাত কাটিয়েছেন মসজিদের উম্মুক্ত চতুরে। অনুগামী দরবেশরা এগিয়ে দিয়েছেন নিজেদের গারের কম্বল হ্যরতের পথশ্রমের কষ্ট লাঘ্ব করতে। তাঁরা হিম ফ্লান্ত মুখের দিকে তাকিয়ে রয়েছেন সেবা করার উদগ্র আকাঙ্খায়। নিজের সুখ স্বাচ্ছন্দের দিকে বিন্দুমাত্র দৃষ্টি দেননি সদা হাস্যময় দরবেশ। তিনি ওধু এক মনে হাতের তাসবিহ জপেন। মুরিদদের দেন উপদেশ। শীত্মীম্ম তাঁর গায়ে আচঁড় কাটতে পারে না। তিনি তথু আল্লাহ তালার নাম ইয়াদ করে সামনের দিকে এগিয়ে চলেন। তিনি যখন দিল্লি নগরীতে পৌছলেন, তখন সুপ্রসিদ্ধ দরবেশ নিজাম উদ্দিন আউলিয়া (১২৩৬-১৩২৫) দিল্লীর গ্রান্তে বাস করছিলেন। <sup>৩৩</sup> তার পিতা গজনীর আহমদ বদায়ুনে বসতি স্থাপন করেন। বদায়ুনেই নিজাম উদ্দিন (রহ.) এর জন্ম হয়। (৬৩১ হি:)।

হযরত শাহজালাল (রহ.) এর দিল্লী উপস্থিতি এবং নিজামুদ্দীন আউলিরা কর্তৃক সম্বর্ধনা জ্ঞাপন। মুলতানে হযরত শাহজালাল (রহ.) যখন রওয়ানা হলেন, তখন দরবেশ আরিফ মুলতানী (রহ.) ও তার সঙ্গী হলেন। মুলতান হতে হযরত শাহজালাল (রহ.) সদলবলে দিল্লী আগমন করেন। এইবার হযরত নিজামুদ্দীন আউলিয়া (রহ.) তাঁকে সাদর অভ্যর্থনা জানালেন। ইব্রাহীম বিন আদহাম (রহ.) যেভাবে সিংহাসন ত্যাগ করে একদা আল্লাহর রাহে ফকীরি গ্রহণ করলেন, ইয়ামনের শাহজাদা শারখ আলী ইয়ামনী (রহ.) পিতৃসিংহাসন পরিত্যাগ করে পথিমধ্যে হযরত শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গী হয়ে তার সান্নিধ্য কামনা করলেন।

৩২. হযরত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, পৃ ৭, ৮।

৩৩, বাতক, পু-৯

এবার তার আবেদন বিফলে গেলনা। তিনি হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গী হরে গেলেন। সুলতান গিরাস উদ্দিন বলবন তবন দিল্লির সিংহাসনে সমাসীন। সুলতান ইয়ামান রাজসহ তাঁর দলীয় দরবেশদের থাকার ব্যবস্থা করলেন। তাঁরা যেখানে অবস্থান করতেন তাহা ইয়ামনী মহল্লা' নামে অভিহিত হত। এই সময়ে আরও বহু রাজা-বাদশাহ দিল্লীতে অবস্থান করতেন। 'কেরেশতা' নামে সুপরিচিত মুহাম্মদ হিন্দুশাহ (জ.১৫৭০ খ্রিঃ) ভারতে মুসলিম বিজয়ের ইতিহাস প্রণয়ন করেন। এই গ্রন্থে বর্ণিত আছে যে, 'আইন উদ্দীন বিজাপুরীর ইতিহাস ছাড়া ও তাবাকাতে নাসিরীসহ সেই যুগের অন্যান্য ইতিহাসে লেখা আছে যে, গিয়াস উদ্দিন বলবন প্রায়শই দৃঢ়তার সঙ্গে বলতেন যে, তার রাজত্বকালের সর্বোচ্চ গৌরবময় ব্যাপার এই যে, তুর্কিস্থান মাওরাউন্নাহার, খুরাসান, ইয়াক আজম, আযার বাইজান, ইয়ান ও রোম প্রভৃতি দেশের পঞ্চদশাধিক সুলতান দিল্লীয় দরবারে সম্মান জনক আশ্রয় প্রাপ্ত হয়েছেন।

এদের প্রত্যেকের রাজকীর ভাড়া ও প্রাসাদ নির্ধারিত করে দেরা হয়েছিল। এসব বহিরাগত রাজারা শহরের বেসব এলাকার বাস করতেন, সেই সব এলাকা বা মহল্লা তাদের নামে পরিচিত হয়েছিল। যেমন আব্বাসী মহল্লা, রুমী মহল্লা, সমরকন্দী মহল্লা ও ইয়ামনী মহল্লা প্রভৃতি। এইসব সুলতানের সঙ্গীদের মধ্যে সে বুগের মধ্য-এশিয়ার কয়েকজন বিখ্যাত মনীবীওছিল। এইজন্য গিয়াসসুন্দিন বলবনের সময় দিল্লীর দরবার সৌষ্ঠব ও সভ্যতার জগতের মধ্যে শীর্বস্থানীর বলে গণ্য হত। এই বিবরণের মাধ্যমে তৎকালীন ইয়ামন রাজ শাহজালা শায়খ আলী ইয়ামনীর দিল্লি অবস্থানের নিশ্চিত ঐতিহাসিক প্রমাণ পাওয়া যাচেছ। দিল্লী হতে শাহজালাল (রহ.) বাংলাদেশে রওয়ানা হওয়ার সময় হয়রত নিজামুদ্দীন আউলিয়া (রহ) শ্রন্ধার নিদর্শন বরূপ তাঁকে একজাড়া কবৃতর উপহার দেন। এইগুলির বংশধর "জালালী কবৃতর" নামে আজও সিলেটে যত্রতর উড়িয়ে বেড়িয়ে উভয় দরবেশের সাক্ষাৎকারের প্রমাণ দিচেছ। কেবল মানুব নহে পশু পাখি ও সাক্ষ্য দিতে পারে। এই ঘটনাটি ইয়ারই প্রমাণ। এই ঘটনার বিবরণ সিলেটের ইতিহাসে এবং হয়রত লাহজালাল (রহ.) এর জীবনী গ্রন্থ সমূহে বর্ণিত আছে। তা

হবরত নিজামুন্দীন এর অলৌকিক ক্ষমতা সম্বন্ধে নান গল্প এবং উপকথা প্রচলিত আছে।
এগুলোর ঐতিহাসিক ভিত্তি অত্যন্ত সন্দেহজনক। প্রফেসর মুহাম্মদ হাবিব তার গবেষণা মুলক
থছে হবরত নিজামুন্দীন (রহ.) সম্বন্ধে লিখছেন- তিনি ভোজবাজি প্রদর্শক বা মামুলি ধরণের
অলৌকিক শক্তিবাজ ছিলেন না। তিনি কখনো আকাশে বিচরণ করেননি। শুদ্ধ এবং স্থির পদে
কখনো পানির উপর দিয়ে হেঁটে যাননি। তার শ্রেষ্ঠত্ব ছিল একটি প্রেমময় হৃদয়ের শ্রেষ্ঠত্ব, তার
অলৌকিকতা ছিল গভীর সহানুভৃতিশীল প্রাণের অলৌকিকতা। মানুষের চেহারার এক পলক
দৃষ্টি নিক্ষেপ করেই তার মনের কখা তিনি বলতে পারতেন।

নিজামুদ্দিন (রহ.) শাহ ফরিদ উদ্দিন মাসুদ গঞ্জে শাকর এর শাগরিদ ছিলেন। রাজ পরিবারে হবরত নিজামুদ্দীন (রহ.) এর অত্যধিক প্রভাব ছিল। তদানিত্তন সুলতান মুহাম্মদ তোঘলক হবরত নিজামুদ্দীন (রহ.) এর প্রতি অত্যধিক শ্রদ্ধা পোষণ করতেন। জগতের বিভিন্ন অঞ্চল থেকে ভক্তের দল হবরত নিজামুদ্দীন (রহ.) কে শ্রদ্ধা নিবেদন করতে আসতো।

৩৪. নুরুল আনোয়ার, হোসেন দেওয়ান, হযরত শাহজালাল (রহ.), পৃ ৫৭, ৫৮।

দিল্লীতে অবস্থানকালে হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গে হ্যরত নিজামুদ্দীন (রহ.)এর সাক্ষাত হয়। হ্যরত নিজামুদ্দীন (রহ.) এর প্রিয় শাগরিদ আমীর খসক্রর বর্ণনা হতে তা পাওয়া যায়।

হযরত শাহজালাল (রহ.) যখন দিল্লীর উপকঠে অস্থানা তৈরী করে বাস করছিলেন, ঐ সমরে হযরত নিজামুদ্দীন (রহ.) এর এক শাগরিদ শাহজালাল (রহ.) এর নিকট আগমন করেন। তিনি শাহজালাল (রহ.) এর আত্যানা থেকে কিরে এসে নিমুরূপ বর্ণনা দান করেনঃ আরব দেশ থেকে একজন সুদর্শন ফকির এসেছেন। তিনি বৃদ্ধ নন। পোশাক পরিচ্ছেদে একজন মাগরিবি বলে মনে হয়। তাঁর ধ্যান, উপাসনা, সাধনা দেখে মনে হয় তিনি একজন উচ্চত্তরের ককির। লোকজন তার অসাধারণ অলৌকিক শক্তির কথা বলে থাকে তিনি সর্বদাই অত্যন্ত নৃঢ়ভাবে নারী সংসর্গ পরিহার করে চলেন। যখন তিনি পথ চলেন তখন তিনি একটি চাদরে মুখ ঢেকে রাখেন। তিনি সোজা পথে চলেন, এদিক ওদিক তাকাননা। তার সম্বন্ধে এগুলো খুব প্রশংসনীয় দিক। কিন্তু তিনি সর্বদা একটি সুদর্শন তরুণ কে তার নিকটে রাখেন। শোনা যায় তরুনটি শাগরিদের মধ্যে তার স্বচেয়ে প্রিয়।

শাহজালাল (রহ.) এর চিরকৌমার্যে এবং খাদকায় সুদর্শন বালকের উপস্থিতি এবং অন্যান্য বর্ণনার হয়রত দিজামুদ্দীন (রহ.) এর মনে শাহজালাল (রহ.) সম্বন্ধে খাদিকটা সন্দেহের উদ্রেক করেছিল। তিনিদু জন অনুগত শাগরিদকে বিদেশী ফকিরের খাদকায় পাঠিয়ে দেন ভালভাবে খোঁজ খবর নেয়ায় জন্য। শাগরিদ দুজন অত্যন্ত আগ্রহ এবং মনোনিবেশ সহকায়ে সন্দেহজনক চিত্তে তাঁর সাধনা, ধর্মপরায়নতা এবং অন্যান্য চারিত্রিক ও আধ্যাত্মিক মাধুর্যের বিভিন্ন দিক পর্যালাচনা করেন। তারপর কিরে এসে হয়রত নিজামুদ্দীন (য়হ.) কে হয়রত শাহজালাল (রহ.) সম্বন্ধে অবহিত করেন। নিজামুদ্দীন (য়হ.) তাঁর অহেতুক সন্দেহের জন্য অত্যন্ত লজ্জিত ও অনুতপ্ত হলেন। তিনি স্বয়ং তার আন্তানায় হাজির হন। তার প্রতি শ্রদ্ধা নিবেদনের জন্য। এভাবে সে মুগের দু জন প্রধান দরবেশের মিলন হল। শোনা যায় হয়রত নিজামুদ্দীন (য়হ.) তাঁর ন্যায় মহান সাধক সম্বন্ধে সন্দেহ পোষণ করার জন্য তার নিকট ক্ষমা ভিক্ষা করেন।

উক্ত ঘটনাটি সৈয়দ মূর্তাজা আলী নিমুরূপ বর্ণনা-দেন তারই (নিজাম উদ্দিন (রহ.) এক মুরিদ এসে মুর্শীদ নিজামুদ্দীন আউলিয়াকে বলল, আরব দেশ থেকে এক দরবেশ এসেছেন। তিনি স্ত্রী সঙ্গ বর্জিত, স্ত্রী মুখ দর্শনের ভরে তিনি চাদর দিয়ে মুখ ঢেকে পথ চলেন। আবাসগৃহে তিনি একটি বালককে নিজের কাছে রাখেন এবং তাঁকে অত্যন্ত আদর করেন। এই কথায় নিজামুদ্দীন আউলিয়ার মনে সন্দেহ জাগরিত হল প্রকৃত দরবেশ না ভন্ত। তিনি শাহজালাল (রহ.) কে আহবান করতে তার এক প্রিয় শিষ্যকে পাঠালেন। হযরত নিজামুদ্দীন আউলিয়ার মনের কথা টের পেলেন মুখে কিছু বললেন না। একটি কৌটায় কিছু তুলা ও প্রজ্জলিত অলার রেখে কৌটাটি বন্ধ করে নিজামুদ্দীন আউলিয়ার শিষ্যের হাতে দিলেন। নিজামুদ্দীন (রহ.) কৌটা খুলে হতবাক। কি আন্চর্য! অগ্লিদার্য্য তুলা জলন্ত আলারের পাশে পড়ে আছে। তুলার গায়ে আগুনের আঁচড়টি পর্বন্ত লাগেনি। ত্ব শাহজালাল (রহ.) তাঁর মনের অন্যায় সন্দেহের কথা জানতে পেরেছেন বুকৌ মনে মনে তিনি লজ্জিত হলেন। তিনি হুদয়ঙ্গম করলেন যে, শাহজালাল (রহ.) দুনিয়ার অমঙ্গলের প্রজ্জলিত অগ্লিশিখার মধ্যেও নিজের মনুবত্ব রক্ষা করতে পেরেছেন। নিজামুদ্দীন আউলিয়া তথনি ছুটে গোলেন দরবেশের কাছে দুই হাত বাড়িয়ে জড়িয়ে ধরলেন

তাঁকে। দিল্লী মহানগরীর বুকে দুই দরবেশের হল মিলন। নিজাম উদ্দিন (রহ.) এর কাছে ছিল কয়েক জোড়া কাজল রঙের কবুতর। শাহজালাল (রহ.) কে তিনি দুই জোড়া কবুতর উপহার দিলেন। নিজের অন্যায় সন্দেহের জন্য করলেন ক্ষমা ভিকা। শাহজালাল এই কবুতর নিয়ে এসেছিলেন সিলেটে। এই জালালী কবুতর এখন পর্যন্ত সিলেটের কোন হিন্দু মুসলমান বধ করেনা। পূর্ববন্দ ও সিলেটের সর্বত্র ও দিল্লীতে নিজামুদ্দীন আউলিয়ার দরগাহর কাছাকাছি এই জালালী পায়রা আজও মনের আনন্দে ঘুরে বেড়ায়। ড. নলীনী কান্ত ভট্টাশীল বলেছেন পূর্ববঙ্গের জন-সাধারণের বিশ্বাস, যদি কাহারও বাড়িতে জালালী কবুতর আসিয়া বাসা বাঁধে তবে বুঝিতে হইবে তাহার সমৃদ্ধির দিন আসিতেছে। আর লক্ষী ছাড়িয়ে যাইবার উপক্রম করিলে কাহারও বাড়ীতে জালালী কবুতরের বাসা থাকিলেও সহসা নাকি তাহারা বাসা ছাড়িয়া উড়িয়া অন্যত্র চলিয়া যায়। এই বিশ্বাস হিন্দু মুসলমান জনগনের মধ্যে প্রবল। লেখক ব্যক্তিগত জীবনে বহুবার এই বিশ্বাসের সাক্ষাৎ পাইরাছেন। (ভারতবর্ষ পৌষ ১৩৪৮ বাংলা)

এ বিষয়ে আমার বক্তব্য হচ্ছে যা ইতিপূর্বে আলোচিত হয়েছে মুমিন জীবনের সকল কর্মকান্ড পরিচালিত হতে হবে পবিত্র কোরআন ও সুন্নাহর আলোকে এ বিষয়টি যেহেতু আকাইদ সংক্রান্ত। তাই আকাইদ এর মূলদীতি হচ্ছে প্রকৃত ওলী আউলিয়াদের কর্তৃক সংঘটিত অলৌকিক কর্মকান্ড আল্লাহর ইচ্ছার তারই প্রদত্ত শক্তি বলে সম্পন্ন হয় বিধায় উহা সত্য বলে বিশ্বাস করতেহয়। 'কারামাতুল আউলিয়া হারুন' এ মুলনীতির আলোকে উহার সামাধান করতে হবে। এমনি ভাবে তাদের পুণ্যময় জীবনের স্মৃতি বহন করে এমন কোন কিছুও আল্লাহর কুদরতের বাইরে নয়। বরং তাও আল্লাহর কুদরতের নিদর্শনের বহিঃপ্রকাশ। আল্লাহর কুদরতের নিদর্শনাবলী বহন করেন এমন অলৌকিক কোন কিছুও তার কুদরতেরই নামান্তর বিধায় আল্লাহর কুদরতের নিদর্শনাবলীকে সম্মান প্রদর্শন তারাই করে থাকে যারা প্রকৃত ত্বকওয়ার অধিকারী। যেমন মহান আল্লাহ তালার ঘোষণা- - ومن يعظم شعائر الله فانها من تقوي القلوب

# কবুতর সম্পর্কে গ্রাসঙ্গিক কিছু কথা

কবুতরকে উপহার সামগ্রী হিসেবে গ্রহণ করার রহস্য কি হতে পারে এ বিষয় কিছুটা আলোকপাত করছি। হিজরত উপলক্ষে হ্যরত রাসুল করিম (সা.) মদীনার পথে একটিগুহার আশ্রয় গ্রহণ করেন। খলিফাতুর রাসুল হ্যরত আবু বকর সিন্ধিক (রা.) তার সঙ্গী হিসেবে তখন তথায় ছিলেন। দুশমনেরা যখন তাদের পশ্চাদ্বাবন করে এদিকে আসছিল তখন রাব্বুল আলামীন তাদের নিরাপন্তার জন্য গুহার মুখে বাবলা গাছের শাখা প্রশাখা প্রসারিত করে দিয়ে উভর পক্ষের মধ্যে অন্তরার সৃষ্টি করে দেন। দুটি কবৃতর এসে তথায় বাসা বাবে। বর্তমান হরম শরীকের কবৃতরগুলো এবং পবিত্র মদিনার জান্নাতুল বাকীর কবৃতরগুলো ঐ কবৃতরের ই স্মারক মাত্র।<sup>৩৭</sup>

এবংবিধ কারণে সিলেটের হিন্দু মুসলমান জালালী কবুতর বধ করেনা, কবুতর শান্তি কপোত বলে আজও বিশ্বের সর্বত্র স্বীকৃত। এসব সাক্ষ্য প্রমাণের ভিত্তিতে দিল্লীতে হ্যরত নিজামুদ্দীন আউলিয়ার সঙ্গে হ্যতর শাহজালালের সাক্ষাতে নিশ্চিত প্রমাণ পাওয়া যায়। 'ফাওয়ায়িদুল ফুয়াদ' গ্রন্থে তাঁকে জালালুন্দীন তাবরিথি বলে উল্লেখ করা হরেছে। তবে তিনিই হলেন হ্যরত শাহজালাল। শাহজালাল (রহ,) সম্পর্কিত সকল নির্ভরযোগ্য জীবনী গ্রন্থের তাঁর কথাই বলা হয়েছে।

<sup>👀.</sup> হ্যরত শাহজালাল ও সিলেটের ইভিহাস পু- ৯-১০।

৩৬, আল কুরআন ১৭; ৩২

# চতুর্থ পরিচ্ছেদ

# বাংলাদেশের পথে হ্যরত শাহজালাল (রহ.)

১২৫৮ সালের হালাকু খান কর্তৃক বাগদাদ ধ্বংলের পর হযরত শাহজালাল (রহ.) বাংলাদেশের পথে দিল্লী আগমন করেন। দিল্লীতে হযরত নিজামুদ্দীন আউলিয়া (রহ.) (১২৩৬-১৩২৫ঈ.) এর সহিত তাঁর সাক্ষাৎ লাভের পর তিনি বিদায় নিয়ে পূর্ব ভারতের দিকে রওয়ানা হন। কথিত আছে তিনি বাংলাদেশে পৌছবার পূর্বে ও কয়েকটি ধর্মযুদ্ধে অংশ গ্রহণ করেন। ৩৬০ আউলিয়ার মধ্যে সুহেল-ই-ইয়ামনে বর্ণিত ২৫২ জন আউলিয়ার যে তালিকা পাওয়া য়য় তাতে বর্ণিত কয়েকজন আউলিয়ার আইভেনটি থেকে প্রতিয়মান হয় যে, তিনি মানের বিহার প্রভৃতি স্থানে ইসলাম প্রচার করেন। যে সকল অনুগামী সেখানে তাঁর সাথী হন, তাদের মধ্যে বিহারের মানের হতে দৌলত মানেরী, মুজাফর বিহারী, মুহাম্মদ বিহারী হেলিম উদ্দিন বিহারী, হাসান উদ্দিন বিহারী, হাসান উদ্দিন বিহারী, লসাম উদ্দিন বিহারী, হসাম উদ্দিন প্রমুখ দরবেশ ইসলাম প্রচার পূর্বক সোনার গাঁয়ে আগমন করেন। শাহজালাল (রহ.) সাতগাঁওর (হুগলি) নিকট ত্রিবেনীতে সেয়দ নাসির উদ্দিন সিপাহসালার এবং সোনার গাঁয়ে সিকান্দর খাঁন গাজীর সহিত মিলিত হলেন।

উল্লেখ্য হ্যরত শাহজালালের শ্রীহট্ট অভিযান কালে পথে অনেক দরবেশ যোদ্ধা ধর্মযুদ্ধে যোগ দেরার মানসে তার অনুগমন করেছিলেন।

এমনি ভাবে আরব হতে হ্যরত শাহজালাল যে বারজন দরবেশ নিয়ে হিন্দুন্তানের উদ্দেশ্যে ধর্ম প্রচারে রওয়ানা হয়েছিলেন বলে কথিত আছে, সেই কুদ্র দরবেশ মুজাহিদ বাহিনী সিলেট অভিযানের পূর্ব পর্যন্ত ৩৬০ আউলিয়ার বাহিনীতে পরিণত হয়ে যায়। যায়া ইলমে আমলে আধ্যাত্মিকভায় ও সমরবিদ্যায় সম পারদর্শী ছিলেন। তাদেয়ই ঐকান্তিক প্রচেষ্টা ও তৎকালীন মুসলিম শাসক বর্গের সহযোগিতায় সর্বোপরি শায়খুল মাশাইব শাহজালাল (য়হ.) এর দিক নির্দেশনায় প্রায় বিনাযুদ্ধে আধ্যাত্মিক শক্তি বলে বলীয়ান আউলিয়া বাহিনীয় নিকট তায়া পদানত হয়। সেই সময় সিলেট জেলা কামরূপের অন্তর্গত ছিল, যা বর্তমানে বাংলাদেশের ওরুত্বপূর্ণ একটি বিভাগ ও জেলা শহর। বাংলাদেশের আধ্যাত্মিক রাজধানী নামেও সর্বজন বিদিত, ইসলাম প্রচারের ধায়াবাহিকতায় বাংলাদেশের পথে হয়রত শাহজালাল (য়হ.) ও আউলিয়া বাহিনীয় এ অভিযান সকল হয়। যদিও ইতিপূর্বে জালিম শাহী যাদু বিদ্যায় পায়দর্শী গৌড় গোবিন্দের বিক্লদ্ধে তৎকালীন শাসক গোষ্টিয় পরপর দুটি অভিযান ব্যর্থ হয়েছে বলে কথিত আছে।

৩৮. আব্দুল করিম, অধ্যাপক ড. নালাংকাছ দৈনিক ইনকিলাব ২১/২/২০০৩ইং।

৩৯. হ্যরত শাহজালাল কুনিয়াতি (রহ.) প্- ৪৫।

সুদ্র আরব থেকে চলে আসা কুল্র দরবেশ বাহিনী পথিমধ্যে আরও অনুগামী মিলে ৩৬০ জন হলে সম্পূর্ণ অজানা ও অচেনা একটি এলাকার হাজার হাজার মাইল দ্রত্বের পথ অগ্নিবান, যাদু বিদ্যায় পারদর্শী জালিমশাহী ও তার প্রশিক্ষণ প্রাপ্ত হাজার হাজার সেনাবাহীনিকে পর্যপুত্র করে ইসলামের বিজয় নিকেতন উড়ানো ইসলামের প্রথম যুদ্ধ ঐতিহাসিক বদরের যুদ্ধের সাথে কিছুটা সাদৃশ্য পরিলক্ষিত হয়। ৩১৩ জন প্রশিক্ষণ বিহীন নিরস্ত্র যোদ্ধা হজুর পাক (সা.) এর দিক নির্দেশনার আল্লাহর গায়েবী সাহায্যে হাজারো হাজারো প্রশিক্ষণপ্রাপ্ত অন্ত্র শাত্রে সজ্জিত কাকের কুরাইশ বাহিনীকে পরাজিত করে। এমনি ভাবে আল্লাহর সাহায্যে স্দুর অতীত কাল থেকে যুগে যুগে কতইনা বৃহৎ শক্তিশালী দল কুল্র কুল্র দলের নিকট শোচনীয়ভাবে পরাজিত হয়েছে। মহান আল্লাহ বলেন- অর্থাৎ- "কতইনা কুল্র কুল্র দল বড় বড় দলের উপর আল্লাহর সাহায্যে বিজয় লাভ করেছে। আল্লাহ থৈর্য্যশীলদের সাথে রয়েছেন।"8০

উর্দু 'দায়েরায়ে মাআরিফে ইসলামিয়্যায়' উল্লেখ আছে সোনারগাঁও মে নরা আছকরি মুছতকির কারিম হো জানে কে বারাদ ইয়ে এক কুদরতী বাত থি কে পাঠান বাদশাহ মাশরিকি বাঙ্গাল কি ফতুহাত কো পারায়ে তাকমিল থক পৌঁছা কর সিলহেট মে দাখিল হো জায়ে।<sup>8</sup>

অর্থাৎ- "তৎকালীন সময়ে সোনারগাও নৃতন প্রশাসনিক রাজধানী হওয়ায় পাঠান বাদশাহ পূর্ব বাংলার বিজয় সমাপ্ত করে যার ফলে সিলেট ও এ অঞ্চলের অন্তর্ভুক্ত হয়ে ইহা একটি কুদরতী ব্যাপার।"

৪০. আল কুরআন ২: ২৪৯

৪১. উর্দু দায়েরায়ে মাআরিফে ইসলামিয়া (লাহোর, দানিশগা পাঞ্জাব, ১৯৭১ইং, ১সং) পু- ২৪৯

# তৃতীয় অধ্যায়

# বাংলাদেশে ইসলাম প্রচার ও হ্যরত শাহজালাল (রহ.)

ভূমিকাঃ ঐতিহাসিক সত্য কথা হলো একটি দেশের ভৌগলিক অবস্থান, এর রাজনৈতিক জীবন গঠনে এবং এর অধিবাসীদের সামাজিক ও সাংকৃতিক জীবন ধারা গড়ে তোলার লক্ষ্যে এক বিরাট ভূমিকা পালন করে থাকে। ভূ-প্রাকৃতিক গঠন প্রণালী ও প্রাকৃতিক বৈশিষ্ট সমূহ বাস্ত বিকই দেশের জীবন ও সংকৃতিকে প্রতিকলিত করে। একটি দেশের ইতিহাস সে দেশের ভূগোল জ্ঞান ব্যতিরেকে পরিপূর্ণ রূপে অনুধাবন করা যায়না।

সুতরাং এদিক থেকে বাংলার ভৌগলিক অবস্থা আলোকপাত করা অত্যন্ত প্রয়োজন একাধিক কারণে বাংলার সামাজিক জীবন চিত্রনে ভূগোল জ্ঞান অপরিহার্য।

প্রথমতঃ মুসলিম শাসনামলেই কেবল বিভাগপূর্ব সমগ্র দেশটি 'বাংলা' নামে অভিহিত হত।
বিতীয়তঃ মুসলমান শাসনামলে বাংলার রাজনৈতিক সীমানা এর ভৌগলিক ও প্রাকৃতিক সীমার সঙ্গে এক হয়ে যায় এবং এ দুটো বাংলা ভাষা ভাষী অধিবাসীদের ভাষাগত ঐক্যের সঙ্গে মিলে যায়। মুসলমান শাসন এভাবে বাঙালী অধিবাসী লোকদেরকে একসাধারণ জীবনের আওতায় একীভূত কয়ে এবং তাদের এক ভাষা ও সংস্কৃতির পটভূমিতে সন্নিবেশিত কয়ে। প্রকৃত পক্ষে, এসময় থেকেই বাঙালী ও বাংলায় ইতিহাস গুরু হয়।

বাংলার ভৌগলিক বৈশিষ্ট সমূহ জনসাধারণের সামাজিক ও সাংস্কৃতিক জীবনের উপর এক বিরাট প্রভাব বিতার করে। এদেশের প্রাকৃতিক দাতত্ত্র বর্তমানের ন্যায় অতীতেও বৈশিষ্টমভিত ছিল যে, তা বাংলার অধিবাসীদের সামাজিক ও সাংস্কৃতিক ভাবধারা, মানসিক দৃষ্টিভঙ্গি ও জীবন্যাত্রা, আচার, পদ্ধতি ও রীতিনীতিতে একটি ছাপ রেখে যায়।

# প্রথম পরিচ্ছেদ বাংলাদেশ পরিচিতি

বাংলাদেশ ইতিহাসের দৃষ্টিকোণ থেকে একটি অতি প্রাচীন দেশ। প্রাচীনকাল থেকেই তা বিশেষ বৈশিষ্ট মন্তিত ভৌগলিক এলাকা বলে সুপরিচিত ছিল এবং স্থায়ী ভাবে এ ভুখন্ডে বসবাসকারী জনগোষ্টির একটি ভিন্ন সন্তা বহু পূর্ব থেকেই বিদ্যমান ছিল। সুতরাং প্রাচীন ঐতিহ্যের অধিকারী একটি দেশের নাম হচ্ছে বাংলাদেশ। এদেশে স্বাধীন সার্বভৌম ও এর অধিবাসী বাংলা ভাষা ভাষী জনগোষ্টি অধ্যুবিত বিক্লিপ্ত জনপদের অংশ বিশেষ। এ এলাকার বাইরে ভারতের বিহার, উড়িষ্যা, পশ্চিমবঙ্গ, ত্রিপুরা ও আসাম রাজ্যের কিছু অংশে মারানমার (বার্মার) আরাকানে বাংলা ভাষাভাষীর লোকসংখ্যা প্রায় ২১ কোটি।

Abdur Rahim, Mhumammad, Social and Cultural History of Bengal (Vol. 1 (1201-1576) Pakistan Historical Socity, Karachi 1963) P-1

২, খান ব্রইছ উদ্দিন কে.এম. বাংলাদেশ ইতিহাস গরিক্রমা (জকা, খান ব্রাদার্স এড কোম্পানী, ১৯৯৬) প্-২২।

বৃটিশ ভারতের রাজ প্রতিনিধি ১৯০৫ সালে বাংলাকে পূর্ব বাংলা এবং পশ্চিম বাংলা এই দুইভাগে বিভক্ত করেন। এসমর পূর্ব বাংলা নৃতন প্রদেশ হিসেবে আত্মপ্রকাশ করে। পূর্ব বাংলাকে শাসন কাজের সুবিধার জন্য অর্থাৎ ঢাকা, চউগ্রাম ও রাজশাহী বিভাগকে আসামের সাথে যুক্ত করে একটি মুসলিম সংখ্যাগরিষ্ঠ প্রদেশ গঠনের সিদ্ধান্ত ১৯০৫ সালের ১৬ অন্টোবর হতে কার্যকর হয়। নবগঠিত প্রদেশের রাজধানী হলো ঢাকা। এব্যাপারে বাংলাদেশের শিক্ষিত হিন্দু সমাজ প্রচন্ত প্রতিবাদ করে এবং লার্ভ কার্জনের বাংলা বিভাগকে কেন্দ্র করে ১৯০৫ সালে বঙ্গভন্ত ও স্বদেশী আন্দোলনের সূত্রপাত হয়। অবশেষে বৃটিশ সরকার ১৯১১ সালে প্রতিবাদের মুখে বাংলা বিভক্তি রহিত করেন এবং পুণরায় বাংলা একটি প্রদেশে পরিণত হয়।

কিন্তু ১৯১১ সালে বঙ্গ ভঙ্গ রদ হলে ও বঙ্গদেশ তার পূর্ববর্তী সীমানা ফেরত পারনি। তখন বিহার, ও উড়িব্যা বতন্ত্র প্রদেশের মর্যাদা পায়। নৃতন ব্যবস্থার পূর্ববঙ্গ দার্জিলিং, পশ্চিম বঙ্গ নিয়ে 'বঙ্গদেশ' গঠিত হয়। আর আসাম পৃথক প্রদেশের মর্যাদা লাভ করে। এতে করে একদিকে বাংলা ভাষী সিলেট, কাছাড়, শিলচর ও গোয়াল পাড়া জেলা আসাম থেকে যায়। বৃটিশ সরকার ১৯৪৭ সালে ভারতের বাধীনতা দেয়। ফলে ভারত ও পাকিন্তান দুটি বাধীন রাষ্ট্রের সৃষ্টি হয়। পশ্চিম বাংলা ভারতের একটি রাজ্য এবং পূর্ব বাংলা পূর্ব পাকিন্তান নামে পাকিন্তানের একটি প্রদেশে পরিণত হয়। পূর্ববঙ্গ মুসলিম সংখ্যা গরিষ্ট অঞ্চল হিসেবে তখন গাকিন্তানের সাথে সংযুক্ত হয়। অবশেষে সুদীর্ঘ ২৪ বছর পর ১৯৭১ সালের ২৬ শে মার্চ হতে ১৫ই ডিসেম্বর পর্যন্ত প্রায় নয় মাস স্বাধীনতা যুদ্ধের পর ১৯৭১ সালে ১৬ই ডিসেম্বর এদেশ গাকিন্তান হতে পৃথক হয়ে 'বাংলাদেশ' নামে স্বাধীন সার্বভৌম রাষ্ট্র হিসেবে প্রতিষ্ঠা লাভ করে। প্রাচীন গ্রীক ঐতিহাসিক ও ভৌগলিকদের বিবরণ অনুযায়ী গঙ্গার সর্ব পশ্চিম ও সর্বপূর্ব দু'ধারার মধ্যবর্তী ব-দ্বীপ অঞ্চল ই আসল বঙ্গ এবং এর প্রায় সবটুকু (২৪ পর গনা, মুর্শিদাবাদ ও নদীয়া জেলার অংশ বিশেষ হাড়া) বর্তমান বাংলাদেশের অন্তর্ভুক্ত।

#### বাংলার নামকরণঃ

মুসলিমরাই সর্ব প্রথম বাংলার সমগ্র অঞ্চলকে বাঙ্গালা নামে অভিহিত করেন। বাংলার আদি নাম ছিল বন্ধ। প্রাচীন কালে এখানকার রাজারা ১০ গজ উঁচু ও ২০ গজ বিভূত প্রকাভ আল নির্মাণ করতেন। এ থেকে বাঙ্গাল বা বাঙ্গালা নামের উৎপত্তি। দক্ষিণ ভারতীয় লিপিতে বঙ্গাল দেশ পাওয়া যায় এবং বঙ্গাল নামটি নয় শতক হতে প্রচলিত হয়।

Khan; M.H.Dr. An Early History of Technical Paper Manufacture in Bangal, Vol XII. The Eastern Library, Dhaka, 1986, P- 12.

৪. তালিব, আবুল মান্নান; বাংলাদেশে ইসলাম আধুনিক থকাশলী, জকা, ১৯৮০ পু-১৩, খান রইছ উদ্দিন, কে.এম. পাঞ্চক পু-২২

e. The world Book Encyclopedia. Vol. 11 U.S.A. 1988, P-58.

<sup>6.</sup> Encyclopedia Britannica 15th edition. Voll. 11, U.S.A. 1988, P. 58.

৭, আবুল করিম, বাংলার ইতিহাস সুলতানী আমল (জব্দা, বাংলা একাডেমী জানুয়ারী ১৯৮৭ ২সং) পু- ২১ 1

৮. মূল ভাষা: আল হাকাফাত আল ইসলামিয়া ধী বিলাদ আল বাসাল, (কুষ্টিয়া, ইসলামী বিশ্ববিদ্যালয় সিলাসিলাতুল বহুহ কিসম উলুম আত তাওহীৰ ওয়া আল দাওআতু আল ইসলামিয়া, ১৯৯২ই৫ ২বং, ১সং) প্- ১৪।

৯. বাংলার ইতিহাস সুলতানী আমল প্- ১৬

এতে নিশ্চিত বুঝা যায় প্রাচীন লিপির বঙ্গাল বিবর্তিত হয়ে বাঙ্গালা বা বাঙ্গালা নামের উৎপত্তি হয়। প্রাক মোঘল যুগে বাঙ্গালা নাম অনেক পাওয়া যায় না। অবশ্য একথা সঠিক যে, দেশের অভ্যন্তরে বিশেষতঃ শাসক বর্গের কাছে বঙ্গালা নাম চালু ছিল। মোগল আমলে বাংলা নামের ব্যবহার বৃদ্ধি পায়। আকবরের আমলে বাঙ্গালা নাম অন্ধিত মুদ্রা প্রচলিত হয়। তার সময় সময় বঙ্গ দেশ সুবই বাঙ্গালা নামে পরিচিত হয়েছিল। ফারসী বাঙ্গালা শব্দ থেকে পর্তুগীজ Bengal এবং ইংরেজী Bengal শব্দ এসেছে। তি বঙ্গ বা বাঙ্গালা নামের উৎপত্তি অবশ্য হিন্দু আমলে এবং সংস্কৃত সাহিত্যে ও এর ব্যবহার ছিল। হিন্দু আমলের এ বঙ্গ বা বাঙ্গালাহ নদ-নদী বেষ্টিত বাংলা পূর্ব ও দক্ষিণ অঞ্চলকেই নির্দেশ করা হয়েছে। সে সময়ে বাংলার অন্যান্য অঞ্চল ভিন্ন ভিন্ন নামে পরিচিত ছিল। পশ্চিম বঙ্গের বীরভূম-বর্ধমান অঞ্চলের নাম ছিল রাঢ়।

বর্তমান বাংলাদেশের উত্তরাংশ ও পশ্চিম বঙ্গের উত্তর পূর্বাংশ জুড়ে ছিল পুড়্রবর্ধণ, বরেন্দ্র ও লক্ষণাবর্তী। এর রাজধানী ছিল পুস্ত্রনগর। আজকের বগুড়া জেলার মহাস্থানগড়ই সে কালের পুদ্রনগর। বাংলাদেশের বৃহত্তর ঢাকা, বৃহত্তর ফরিদপুর ও বৃহত্তর যশোর জেলা নিয়ে গঠিত অঞ্চলের নাম ছিল বন্দ। তার দক্ষিণের অঞ্চল পরিচিত ছিল বাঙ্গাল নামে। বৃহত্তর কুমিল্লা ও বৃহত্তর নোয়াখালী অঞ্চলের নাম ছিল সমতট। আর বৃহত্তর সিলেট, বৃহত্তর কুমিল্লা, বৃহত্তর নোয়াখালী ও বৃহত্তর চট্টগ্রামকে একত্রে বলা হতো হারিকেল, উত্তর ও পক্তিমবঙ্গের কিয়দংশ আবার গৌড় নামেও পরিচিত ছিল। গৌড়ের রাজধানী ছিল কর্ণসূবর্ণ যা বর্তমানে মুর্শিদাবাদের রাঙ্গামাটির নিকট অবস্থিত কানসোনা। মার্কে মধ্যে গৌড় বলতে সমগ্র বাংলাদেশকে ও বুঝানো হতো। যুগে যুগে এসব রাজ্যের সীমানার পরিবর্তন হয়েছে। পরিবর্তন ঘটেছে নামেরও। >> পাল রাজাদের সময়ে বাংলা বলতে সমগ্র বাংলাকে বুঝানো হতো। অবশ্য একথার স্বপক্ষে কোন যুক্তি প্রমাণ নেই। পাল ও সেনদের বন্দ বলতে বাংলার একটি ক্ষুদ্রাঞ্চলকে বুঝাত।<sup>১২</sup> সেন রাজারা যদিও বাংলার একটি বৃহদংশের উপর শাসন ক্ষমতা চালিয়েছেন, তথাপি তারা নিজেদেরকে গৌড়েশ্বর (গৌড়ের রাজা) বলতে গর্ববোধ করতেন। এ থেকে প্রমাণিত হয় যে, বাদশ শতকের শেষভাগেও বাঙ্গালাহ নামটি কেবল বাংলার পূর্ব ও দক্ষিণাঞ্চলের মধ্যে সীমাবদ্ধ ছিল। এমনকি মুসলিম শাসনের প্রথম দিকেও বাংলার একমাত্র পূর্ব ও দক্ষিণাঞ্চলই বঙ্গ বা বাঙ্গালা নামে পরিচিত ছিল। সমসাময়িক মুসলিমদের লেখায়ও এ ধারণা প্রকাশ পেরেছে। ১৩

গিয়াস উদ্দীন বলবনের আমল থেকে বাঙ্গালাহ নাম মুসলিমদের মধ্যে প্রচলিত হয় এবং বাংলার দক্ষিণ ও পূর্বাঞ্চলের জন্য সাধারণত এ দাম ব্যবহৃত হয়। জিয়া উদ্দীন বারনী সর্বপ্রথম মুসলিম লেবক বিনি বাঙ্গালা নাম ব্যবহার করেন এবং এর দ্বারা তিনি বাংলার দক্ষিণ ও পূর্বাঞ্চলের কথা বুঝিয়েছেন। <sup>১৪</sup>

১০, রাইছ উদ্দ, বাংলাদেশ ইতিহাস শারীক্রমা (ঢাকা: খান ব্রাদার্স এড কোং মে ১৯৯৬ই, ৬সং) পু- ২৩।

১১. নাজির আহমদ এ.কে.এম. বাংলাদেশে ইসলামের আগমন (ঢাকা, বাংলাদেশ ইসলামিক সেন্টর, জানুয়ারী ১৯৯৯, ১সং) পু- ৭

১২, বাংলার নামাজিক ও সাংস্কৃতিক ইতিহাস, মোহান্দন আসাদুজ্ঞামান অনুনিত (ঢাকা: বাংলা একাডেমী মার্চ ১৯৮২, ১ খং, ১সং, পৃ-২

১৩. প্রাতক পু - ২

১৪. প্রাতক্ত- পু-৩

বাংলা তখন করেকটি অঞ্চলে বিভক্ত ছিল এবং মুসলিমগণ এর ভিন্ন ভিন্ন নামকরণ করেছিলেন। যেমন আরসা-ই-বাঙ্গালা, ইকলিম-ই বাঙ্গালা, দিয়ারই বাঙ্গালা। <sup>১৫</sup> আরসা-ই-বাঙ্গালাকে সাতগাঁও অঞ্চলে (দক্ষিণ বন্ধ), ইকলিম-ই বাঙ্গালাহকে সোনারগাঁও অঞ্চলে (পূর্ববন্ধ) এবং দিয়ার-ই বাঙ্গালাহকে সংযুক্ত সোনার গাঁও ও সাতগাঁও অঞ্চলে অভিহিত করা হয়। ১৬ এমনকি ইবনে বতুতার পরিভ্রমণ কালে ও (১৩৪৫-৪৬ঈ.) বাঙ্গালা বলতে পূর্ব ও দক্ষিণ বঙ্গকেই বুঝাত। তখন এ অঞ্চলের অধিবাঙ্গীরা বাঙ্গালী নামে পরিচিত ছিল। ১৭

পরবর্তী কালে বাঙ্গালাহ ও বাঙ্গালী শব্দ দু'টি এ অঞ্চলের সংগে উত্তর ও পশ্চিম বঙ্গের লোকদের প্রতিও প্রযোজ্য হয়। সুলতান শামসৃদ্দিন ইলিয়াস শাহের সময় থেকে এ নামের বিতৃতি ঘটে এবং সমগ্র বঙ্গদেশ বাঙ্গালাহ নামে পরিচিত হয়। তাঁর আধিপত্যের কলে লক্ষণাবতী ও বাঙ্গালা একত্রীভুত হয়ে যায়। অতঃপর তিনি বাংলার স্বাধীন সুলতানী আমলের সূচনা করেন। তিনি এ যুক্ত অঞ্চলগুলোকে বাঙ্গালা নামে এবং অধিবাসীদেরকে বাঙ্গালী নামে অভিহিত করেন। তিনি একদিকে দিল্লী থেকে স্বাধীন বাংলার স্বাধীনতা সংরক্ষণ করেন, যা পরবর্তী দু'শত বছর পর্যন্ত স্থায়ী ছিল, অপরদিকে বাঙ্গালা ভাষি জন গোষ্টিকে একটি জাতিতে পরিণত করেন। তিনি এমন একটি নামে পরিচিত করেন যা সার্বজনীন হয় এবং পরবর্তী সাত শত বছর ব্যাপী যে নামে পরিচয় দিতে বাঙ্গালীরা গর্ব অনুভব করে। নতুবা এদেশের নাম হতে পারতো গৌঢ়, সমতট, হারিকেল বা অন্য কিছু। জাতি হিসেবে হয়তো পরিচয় হতো বাঙ্গালী না হয়ে গৌড়, গৌড়ি, সমতটী, হারিকেলী বা অন্য কোন নামে। এর পরে ও দু'বার বাংলার মানচিত্র পরিবর্তন সাধিত হয়। সর্বশেষ ১৯৭১ সালে দীর্ঘ নয় মাস রক্তক্ষয়ী সংঘর্ষের ফলে আজকের বাংলাদেশ নামক কুন্স রাষ্ট্রটির জন্ম হয়। মোট কথা গৌঢ়, বঙ্গ, পুন্ত, রাঢ়, বরেন্দ্র সমতট, হারিকেল, গঙ্গারিডি এরকম ভিন্ন ভিন্ন জনপদই কালক্রমে অনেক ভ্রাজনৈতিক সাংকৃতিক পরিবর্তনে রপান্তরিত আজকের বাংলাদেশ।

#### বাংলার সীমানা ও আয়তনঃ

প্রাচীন কাল থেকে বিভিন্ন শাসনামলে যুগে যুগে বাংলার আয়তন ও সীমানা হ্রাস বৃদ্ধি ঘটেছে। এদেশের সীমানা কখনো যুদ্ধে জয়লাভ করে বৃদ্ধি হয়েছে। কখনো সীমানা হ্রাস পেয়েছে পরাজিত হওরার পর। যুগে যুগে এভাবে বাংলার আয়তন ও সীমানা পরিবর্তন ও পরিবর্ধন হয়েছে।

# এ সম্পর্কে নিম্নে আলোকপাত করা হলোঃ

বর্তমান বাংলার সীমানা পশ্চিম ভারতের পশ্চিম বঙ্গ পূর্ব ভারতের আসাম, ত্রিপুরা রাজ্য ও মায়ানমার (বাঁধ) উত্তর ভারতের পশ্চিম বঙ্গ, মেঘালয়, অরুনাচল ও আসাম রাজ্য এবং দক্ষিণে বঙ্গোপসাগর। এর আয়তন ৫৫,৫৯৮ বর্গমাইল বা ১,৪৩,৯৯৮.২৬ বর্গ কিলোমিটার। বর্তমান জনসংখ্যা প্রায় ১৪ কোটি। এর অবস্থান ২০°৩৪ ২৬°৩৮ উত্তর অক্ষাংশ এবং ৮৮০°১ ও ৯২°৪১ পূর্ব দ্রাঘিমাংশ।

১৫. বাংলার ইতিহাস সুলতানী আমল, পু- ২

১৬. বাংলার সামাজিক ও সাংস্কৃতিক ইতিহাস, পৃ- ৩

১৭. বাশুক পু- ৩ ১৮. বাখক পু- ৩, ৪

১৯. বাংলাদেশ ইতিহাস গরিক্রমা পু- ২২ ২০. ঢাকা ডায়েরী ১৯৯৯, পু- ৩

এমন এক সময় ছিল যখন বাংলা বিহার, উড়িব্যা, আসাম, পশ্চিম বাংলার সমগ্র অঞ্চল নিয়ে বাংলাদেশ বুঝাতো। আবার কখনো বাংলাদেশ বলতে সমতট, রাঢ়, পুদ্রধর্বন, গৌড় ও তাম্রলিপ্তিকে বুঝাতো। মহাভারতের যুগে যোদাগিড়ি, পুদ্র কৌশকী কাছ সুক্ষ, প্রসুক্ষ বন্ধ ও তাম্রলিপ্তি ইত্যাদি এসব স্বাধীন রাজ্যে বিভক্ত ছিল। ১০

কোন কোন ঐতিহাসিকগণ বর্ণনা করেন যে, বন্ধ মুলত তাম্রলিপ্ত পুদ্র ও সুক্ষম সংলগ্ন দেশ। পরবর্তীকালে গঙ্গা ভাগীরথী। যশোর এবং এর চতুদর্দিকের অঞ্চল গুলো কোন এক কালে বন্ধ হতে স্বতন্ত্র ভাবে উপবঙ্গ নামে আখ্যায়িত হতো। এ বিষয়ে উল্লেখ রয়েছে মধ্যযুগে রচিত বিগ বিজয় প্রকাশ' গ্রন্থে।

\*\*

সূতরাং প্রাচীন বাংলার সীমানা নির্ধারণ করে নির্দেশ করা যায়না। কায়ন আমরা বর্তমান কালের বাংলা বলতে যে সকল অঞ্চলকে বৃঝি তা প্রাচীন কালে এসকল অঞ্চলের কোন একটি নাম ছিল না। এসব অঞ্চলের বিভিন্ন অংশ বিভিন্ন নামে পরিচিত ছিল। এ সমন্ত এলাকার স্বাধীন রাজ্য ছিল একাধিক। এদের নামের মধ্যেও আবার বিভিন্ন সময় পরিবর্তন পরিলক্ষিত হয়। যেমন দক্ষিণ ও পূর্বাংশে বন্দ, সমতট হারিকেল ও বঙ্গাল, উত্তরাংশে পূদ্র বরেন্দ্র এবং পশ্চিমাংশে তান্রলিপ্তি বাঢ় ও কজঙ্গল পশ্চিমাংশে দন্ত্র ভৃঞ্জি ও সৃক্ষ নামে ও অভিহিত হতো। এছাড়া কোন এক সময় উত্তর ও দক্ষিণাংশ গৌড় নামে ও আখ্যায়িত হতো।

সুতরাং আমরা এভাবে মোটামুটি প্রাচীন বাংলার সীমানা নির্দেশ করতে পারি। যেমন পূর্বে গারো, খাসিরা, লুসাই,পশ্চিমে বিহারের রাজমহল পাহাড় ও কলিন্দ, উত্তরে হিমালর এবং দক্ষিণে বঙ্গোপসাগর।

সাধারণতঃ এ সীমানার মধ্যবর্তী অঞ্চল বাংলা নামেই সুপরিচিত।<sup>২০</sup> গুপ্ত সম্রাট চন্দ্রগুণ্ডের রাজত্বকালে বঙ্গরাজ্য 'মগধ' সাম্রাজ্যের অন্তর্ভুক্ত হয়। পুণরায় সপ্তম শতাব্দীতে কর্ণসূবর্ণের রাজা শশান্ধ বঙ্গরাজ্য উদ্ধার করেন। আর বিক্ষিপ্ত ও বিচ্ছিন্ন জনপদ গুলোকে একএ করার প্রচেষ্টা করেন শশাদ্ধের পরে এ বংলা তিন ভাগে বিভক্ত ছিল যেমন গৌঢ়, পুদ্ধ ও বঙ্গ। <sup>২৪</sup>

চীনা পরিব্রাজক হিউরেন সাঙ এর বর্ণনা থেকে জানা যায় যে, তখনকার বন্ধ রাজ্য পাঁচ ভাগে বিভক্ত ছিল। যেমন কর্ন সুবর্ণ, সমতট, পুত্রবর্ধন, তান্রিলিপ্তি ও কামরূপ। তাছাড়া সেন বংশের রাজত্বকালে বল্লাল সেনের সময় বন্ধ রাজ্য পাঁচ ভাগে ভাগ করা হয়েছিল: যেমন মিথিলা, রাচ, (পশ্চিমবন্ধ) বরেন্দ্র (উত্তরবন্ধ) রাগড়ী বা বকদ্বীপ, ২৫ (মধ্য ও দক্ষিণ বন্ধ) ও বন্ধ (পূর্ব বন্ধ)।

২১. ফজপুল হাসান ইউসুক, ড. বাংলাদেশের সংক্ষিত্ত ইতিহাস, (ঢাকা ইকাবা, ১৯৮৬) প্-১

২২. বাংলাদেশ ইতিহাস পরিক্রমা, পৃ- ৩৪

২৩, বাংলাদেশ ইতিহাস শক্ষিক্ষম, প্- ১২ A.K.M Shamsul Alam, DR. Sculptural Art of Bangladesh. P-22

২৪, বাংলাদেশ ইতিহাস দরিক্রমা, পু- ১৩

২৫. বাংলাদেশে সংক্ষিপ্ত ইতিহাস, পু- ১

তবে মুসলমানদের বঙ্গ বিজয়ের পূর্বে ও সমগ্র বঙ্গ অঞ্চল পাঁচ ভাগে বিভক্ত ছিল। কিন্তু নামের ব্যাপারে কিছুটা প্রভেদ দেখা যায়।

- যেমন- (১) রাড় অঞ্চল- গঙ্গার দক্ষিণ ও হুগলি নদীর পশ্চিম ভাগ পর্যন্ত।
  - (২) বাগড়ী গঙ্গা ও ব্রম্মপুত্র নদীর বদ্বীপ,
  - (৩) বন্ধ বন্ধীপের পূর্বদিকের স্থান সমূহ।
  - (৪) বরেন্দ্র গঙ্গা বা পদ্মার উত্তর মহানন্দার পূর্ব এবং করতোয়া নদীর পশ্চিম দিক।
  - (৫) মিতিলা মহানন্দার পশ্চিম দিকে অবস্থিত।

কিন্তু সেন ও পাল বংশীর রাজাদের রাজত্বকালে বঙ্গের আয়তন সংকৃচিত হয়ে যায়। এয়ুগে বল জনপদ গালেয় উপত্যকায় পূর্বাঞ্চলের মধ্যে সীমাবদ্ধ হয়ে যায়। হেমচন্দ্র রচিত চিন্তমনি নামক অভিধান থেকে জানা যায় য়ে, ব্রন্মপুত্র নদীর উপকৃল বঙ্গের অন্তর্ভূক্ত ছিল। যখন পাল বংশ দুর্বল ও ক্ষীণ হয়ে পড়ে তখন বল জনপদ দু'ভাগে বিভক্ত হয়ে পড়ে, উত্তরবল ও দক্ষিণ বৃঙ্গনামে সুপরিচিত লাভ করে। উত্তরাঞ্চলের উত্তর সীমানায় ছিল পদ্মা আয় দক্ষিণের বন্ধীপ অঞ্চল ছিল দক্ষিণ বা অনুত্তর বল। এর দীর্ঘকাল পয়ে বিশ্বরূপ ও কেশব সেনের আমলেও বঙ্গে দু'টি বিভাগ পরিলক্ষিতহয়। এখানকায় বিক্রমপুর পরগনা এবং এর সঙ্গে আধুনিক ইনিলপুর পরগনায় সামান্য অংশ মিলে বিক্রমপুর ভাগ হয়েছিল। অন্যভাগের নাম ছিল নাভ্যমন্তল। বরিশাল জেলা সহ আয়ও পূর্ব দিকে সমুদ্র পর্যন্ত বিভূত এলাকায় নাম নভোমন্তল ছিল। মেখনা নদীয় মাহনা ও নাভ্যমন্তলের অন্তর্গত ছিল। ২৭

ঐতিহাসিক জিয়া উদ্দিন বারনীর বর্ণনা থেকে জানা যায়, যে সুলতানী শাসন প্রাক্কালে বাংলা তখন কয়েকটি অঞ্চলে বিভক্ত ছিল এবং মুসলমানগন এর পৃথক পৃথক নামকরণ করেছিল। যেমন ইকলিমই বাঙ্গালা, আরসা-ই বাঙ্গালা এবং দিয়ায়ই বাঙ্গালা। ড.কে. আর কানুনগো ইকলিম-ই-বাঙ্গালাকে সোনারগাঁ অঞ্চল বা পুর্ববন্ধ, আরসাই বাঙ্গালাকে সাতগাঁও অঞ্চল বা দক্ষিণবঙ্গ এবং দিয়ায়াই বাঙ্গালাকে সংযুক্ত -সোনারগাঁও ও সাতগাঁও অঞ্চল রূপে চিহ্নিত করেন। ইলিয়াছ শাহ বাংলার শাসন কেন্দ্র তিনটি যেমন সাতগাও, লখনৌতি, ও সোনারগাঁও এর

একচ্ছত্র আধিপত্য স্থাপন করেন। তিনি মূলতঃ বাংলার স্বাধীন সুলতানী আমলের ভিত্তি স্থাপন করেন। ইটি Dr. Muhammad Abdur Rahim তার গ্রন্থে উল্লেখ করেন যে, এরূপে সুলতান ইলিয়াছশাহ বাঙ্গালার প্রতিষ্ঠাতা রূপে পরিগনিত হন। এরফলে বাংলার সমগ্র এলাকা একীভূত হয় এবং সমন্ত বাঙালী জাতির রাজনৈতিক সামাজিক ও ভাষাগত ঐক্য স্থাপিত হয়। এসময় থেকেই তেলিয়াগছি থেকে চয়ৢগাম পর্যন্ত এবং হিমালয়ের পাদদেশ থেকে বঙ্গোপসাগর

পর্যন্ত বিভৃত বিশাল জনপদ বাঙ্গাল, একটি সাধারণ নামে পরিচিত হয়।<sup>১৯</sup>

২৬. আবদুল জলিল, সুন্দর বনের ইতিহাস, (লিকম্যান পাবলিশার্স, লকা ১৩৭৬) পৃ- ৫৮। ২৭. বাংলাদেশ ইতিহাস পরিক্রমা, পৃ-৩৪

No. Jadunath Sarkar (ed) History of Bangla Vo.11, Muslim period (1200-1757) Published by The University of Dacca. Dacca 1948. P- 67.

২৯. Hasan Askir, Bengal past and present Vo. LXVII. Calcutta. P-38, দৈনিক ইত্তিফাক ২৯ জুলাই, ১৯৯৩।

অতএব, মুসলিম শাসনের প্রাককালে বাংলার বিচ্ছিন্ন ও বিক্ষিপ্ত অঞ্চলগুলোকে একত্রিত করার প্রচেষ্টা সফলকাম হয়। কোন কোন ঐতিহাসিকগণ বাংলার ভৌগলিক আয়তন ও সীমারেখা সম্বন্ধে বর্ণনা করেন যে শ্বিতীর ইকলিমে<sup>৩০</sup> সুবা বাংলা <sup>৩১</sup> অবস্থিত চট্টগ্রাম থেকে তেলিয়া গিরি<sup>৩২</sup> অর্থাৎ পূর্ব হতে পশ্চিম পর্যন্ত এর দৈঘা প্রায় ৪০০ ক্রোশ এবং উত্তর থেকে দক্ষিণে অর্থাৎ উত্তরে পর্বত থেকে সুবার দক্ষিণ সীমান্তসহ সরকার মানদারান <sup>৩০</sup> পর্যন্ত ২০০ ক্রোশ প্রসত।

বাদশা আকবরের শাসন প্রাঞ্চালে কালা পাহাড়° কর্তৃক উড়িব্যার বিজয়ের পর উত্ত সুবা দিল্লির সাম্রাজ্যের অন্তর্ভুক্ত করা হয় এবং সুবে বাংলার অংশ এ অঞ্চলকে করা হয়। এতে সুবে বাংলার আয়তন দৈর্য্য ৪৩ ক্রোশ এবং প্রস্তে ২০ ক্রোশ বৃদ্ধি পায়। এ সুবার উত্তর ও পূর্ব দিকে উচ্চ পর্বত মালা ও দক্ষিণ সীমান্তে সমুদ্র এবং পন্টিমে সুবে বিহার পর্যন্ত বিতৃত হয়। ঈশা খান স্মাট আকবরের শাসন প্রাঞ্চালে পূর্ব দিকের প্রদেশ সমূহ জয় করেন এবং সুবে বাংলার অর্ভভুক্ত করেন। তা আবুল ফজল সুবে বাংলার ভৌগলিক সীমারেখা সম্বন্ধে কিছু আলোকপাত করেছেন- তার মতে বাংলা দ্বিতীয় (ইকলিম) অঞ্চলে আবন্তি এবং চন্ট্র্যাম থেকেগর্হি (তেলিয়াগর্হি) পর্যন্ত এর দৈর্য্য চারশত ক্রোশ। এর পূর্বে ও উত্তর সীমার পাহাড় পর্বত, দক্ষিণে সাগর ও পশ্চিমে বিহার প্রদেশ। এদেশের প্রান্ত সীমা রয়েছে কামরুপ ও আসামে সম্রাট জাহাঙ্গীর তার 'তুজুক' গ্রন্থে উল্লেখ করেন বাংলা দ্বিতীয় অঞ্চলে অবস্থিত এবং এটা একটা বিশাল দেশ। সমুদ্র বন্দর চন্ট্রথাম থেকে তেলিয়া গার্হি পর্যন্ত ৪৫০ ক্রোশ এর দৈর্য্য এবং উত্তরের পর্বতমালা থেকে মান্দারান অঞ্চল পর্যন্ত ২২০ ক্রোশ এর প্রস্ত । তা

মোগল যুগে সুবে বাংলা, সাতর্গাও মাহমুদাবাদ, কতেহাবাদ, খালিফাবাদ, প্রভৃতি ১৮টি সরকার বা বিভাগে ভাগ করা হয়েছিল। বাংলার শেষ নবাব সিরাজ উদ দৌলার আমলে বাংলা বিহার ও উড়িব্যা একত্রে ছিল বাংলাদেশ। <sup>৩৮</sup>

৩০. মুগণমান ত্ণোদাবিদ ও জ্যোতিবির্দাণ সময় পৃথিবীকে জনবায়ু ও আবহার ভিত্তিতে লাভ ভাগে বিভক্ত করেন। আর প্রভাকতি আবহাওয়াতৃক অপেকে এক একটা 'ইকলিম' নাম দিয়েছেন। দিতীয় ইকলিম বা আবহাওয়াতৃক এই বাংলা অঞ্চল। ছিল। আইন ই আকবরী জ্যায়েট কর্তৃক অনুদিভ ৩য় বন্ধ পৃ- ৪৩ উদ্ধৃত গোলাম হোনেন সলীন, মিয়াজুল সালাতীনের বসানুবাদ, আকব্য উদ্দিন অনুদিভ, বাংলা একাডেমী ঢাকা ১৯৭৪, পৃ-০৮।

৩১. সুবা নামের উৎগত্তি বাদশাহ আক্রয়ের শাসনামলে সূচনা হয়। তিনি তার সন্ত্রোজ্যকে প্রশাসনিক তাবে সম্পানা বংশাবজের সময় রাজ্য বিভাগতলাকে বিভিন্ন সুবা বা প্রনেশে বিভক্ত ক্রেইলেন। পুণরায় ও রাজ্য বিভাগতলাকে বিভিন্ন সুবা সুবা প্রশাসনিক রাজ বিভাগে ভাগ করেছিলেন। কিন্তু সুবা সর্বোচ্চ রাজ্য বা প্রশাসনিক বিভাগ ছিল। বেমন কতকচলো নিয়ম নীতি নিয়ে একটি সরকার গাঁঠিত হতো। কতকচলো মহল বা গরগনা নিয়ে একটি দবর গাঁঠিত হতো। মহল বা গরগনা মোগল সম্রাট্দের অধিন হানীয় প্রধানকের অধীনহ এক একটি রাজ্য বিভাগের প্রাথমিক হুর ছিল। আর সুবা ছিল সর্বোচ্ছ হুর। আইন-ই-আক্রয়া জ্যারেট কর্তৃক অনুনিত ২য় বভ পৃ-১১৫, তাবকাতে নালিয়ী পু, ১৪৮, ১৬২ উদ্বুত বাংলার ইতিহাস প্রতক্ত পৃষ্টা- ৮।

৩২, একটি গিরিপথের নাম তেলিয়াগিরি। এর উত্তরে গলানদী ও দক্ষিণে রাজমহণ। আনে এ গিরি পথে বাংলার এবেশের জন্য নাময়িক কৌশলের দিক দিয়ে তরুত্বপূর্ণ ছিল। আইন-ই আকবরী (জ্যারেট) ২য় বন্ড পূ- ১১৬।

৩৩, সরকার মানসায়ানের সীমানা হলো অর্থ বৃত্তাকারে গতিক বীরত্মের নাগোর থেকে রানীগঞ্জ হয়ে দান দোরনদা বিরাবর বর্ধমানের উপর দিয়ে বন্ধ কোন, হস্তাকোন, জাহানাবাদ (শতিক হুগলি জেলা) হতে রূপ নারারন নদীয় মুবে (মন্ডযাট' গর্যন্ত বিকৃত। আইন-ই আকবরী ২য় বন্ধ (জ্যায়ো) পূ- ১৪১ উদ্ধৃত, বাংলার ইতিহাস পাঠক পূ- ৮।

৩৪, বাংলার সুলতান সুলারমান কররানী এলিছ সেনাপতি ছিলেন কালা নাহাড়, দক্ষিণ উড়িয্যার পৃঠার জগন্নাথ মন্দিরে এলিছ বিজেতা আইন-ই-আকবরী (জ্যারেট) ১ম বড, পৃস- ৩৭০, ২য় বড পৃ- ১২৮।

৩৫. গোলাম হোসেন সলীম, বাংলার ইতিহাস, প্রাণ্ডভ- পৃঃ ০৮

৩৬. আইন-ই- আক্বরী ২য় বন্ড (সরকার অনুদিত) পৃ- ১৩০-৩১, মোহাম্মদ রহিম ড. প্রাতক্ত পৃ-৫

৩৭. খান আহমদ নৈয়ন (সম্পা. তজুক-ই-জাহাসীয়) বোজারের উর্দু অনু. পু- ২২৯।

৩৮, বাংলাদেশের সংক্ষিপ্ত ইতিহাল, পৃ- ১

বৃটিশ শাসনামলে ভারতবর্ব বিভক্ত হওয়ার পূর্বে বাংলা পাঁচভাগে বিভক্ত ছিল যেমন বর্ধমান প্রেসিডেন্সি, রাজশাহী, ঢাকা, চউগ্রাম আর এ পাঁচটি বিভাগের অধীনে ২৭টি জেলা ছিল। "
অর্থাৎ প্রকৃত বাংলা বলতে এ পাঁচটি বিভাগের সমন্বরে গঠিত বাংলাকে বুঝানো হতো। বিভিন্ন জেলাগুলো প্রত্যেকটি বিভাগের অধীনে ছিল। যেমন- বর্ধমান বিভাগ, বর্ধমান, বাকুড়া, বীরভ্ম, মেদেনীপুর, গুহলি ও হাওড়া প্রভৃতি।

প্রেসিডেন্সি বিভাগ, চব্বিশ পরগনা, কলিকাতা, নদীয়া, যশোর, মুর্শিদাবাদ ও খুলনা। রাজশাহী বিভাগ, রাজশাহী, দিনাজপুর, রংপুর, বগুড়া, দাবনা, দর্জিলিং ও জলপাইগুড়ি। ঢাকা বিভাগ, ঢাকা, ফরিদপুর, বাখেরগঞ্জ, ময়মনসিংহ। চট্টগ্রাম বিভাগ, চট্টগ্রাম, নোয়াখালী, ত্রিপুরা ইত্যাদি। 8°

তাছাড়া উত্তর বঙ্গ কুচবিহার ও পূর্ব বাংলার সীমান্তে এ দুটি দেশীয় রাজ্য ছিল। এ সময় বর্তমান ভারতের আসাম ও বিহার প্রদেশের সঙ্গে বাংলাদেশের কিছু কিছু অংশ যেমন সিলেট, কাছাড় গোরালপাড়া, মানভূম জেলা ও সিংভূমের ধল ভূম পরগনা সংযুক্ত ছিল। ১৯৪৭ সালের আগে বঙ্গদেশই ছিল ভারতীর উপমহাদেশের বৃটিশ শাসনের একটি প্রদেশ। 85

পরবর্তী কালে ১৯৭১ সালে স্বাধীনতা সংগ্রামের মধ্য দিয়ে এ পূর্ব পাকিন্তান তথা উপরিউক্ত সীমানা সমৃদ্ধ ভূখন্ডই স্বাধীন এবং সার্বভৌম দেশ হিসেবে বাংলাদেশের পরিচিতি লাভ করে।

# ভূ বকৃতি গঠন জলবায়ু ও এর প্রভাব

আইনই আক্বরীতেবাংলার যে ভৌগলিক বিবরণ দেওয়া হয়েছে তার সঙ্গে ভারত বিভাগ পূর্ব (১৯৪৭ সালের পূর্বের বাংলাদেশ) বাংলার ভৌগলিক ও প্রাকৃতিক সামঞ্জস্য খুঁজে পাওয়া যায়। বাংলার উত্তর দিক দিয়ে বয়ে গেছে হিমালয়ের পর্বতশ্রেণী। বঙ্গোপসাগর বিধৌত এর দক্ষিণাঞ্চল এবং বিখ্যাত রয়েল বেঙ্গল টাইগার ও অন্যান্য বন্য প্রাণীর আবাস ভূমি যন জঙ্গলাকীর্ণ সুন্দর বনের দক্ষিণে শেষ সীমারেখা টেনেছে এবং প্রচুর বৃষ্টিপাত ঘটিয়ে এ প্রদেশকে উর্বরা ও শস্য শ্যামলা করে তুলেছে। এর পূর্ব সীমার গারো বাসিয়া জয়ভিয়া, ত্রিপুরা ও চট্টয়ামের পর্বতরাজি অবস্থিত। খয়ত্রোতা গঙ্গা, মহানন্দা ও এদেশের বহুশাখা প্রশাখা এর পশ্চিমাঞ্চল দিয়ে প্রবাহিত এবং রাজমহলের পাহাড়, ঝড়খন্ডের বনাঞ্চল, বীরভূম, সাওতাল পরগনা, সিংহ ভূমি, মানভূম ও ময়ুর ভঞ্জের জঙ্গলাকীর্ণ মাল ভূমি এর পশ্চিম সীমানা বেষ্টিত। ত্ব

৩৯. প্রাতক্ত পু- ৩১।

৪০, খন্দকার ফজলে রাজ্যি, বাংলার মুসলমান (মোহাম্মদ আদুর রাজ্ঞাক অনুদিত) বাংলা একাডেমী, ঢাকা ১৯৬৮ পৃ-৪-৫।

৪১, বাংলাদেশের সর্যক্তির ইতিহাল, পু- ১-২

৪২. প্রাতক পু- ২

<sup>80.</sup> Social and Cultural history of Bangal vol. 1 P.1

**ভৌ**গলিক ও প্রাকৃতিক দিক থেকে বাংলাদেশ পৃথিবীর অনন্য। বাংলা হলো পৃথিবীর বৃহত্তম ব-দ্বীপ। এ ব-দ্বীপ অক্তলের বেশীর ভাগ ভূ-ভাগ ই পদ্মা, মেঘনা, যমুনা, ব্রন্মপুত্র, গঙ্গা, ভাগীরথী ইত্যাদি নদ-নদী বিধৌত পলিদ্বারা গঠিত। অধিকাংশ বাংলার ভূ-ভাগেই অপেক্ষাকৃত নতুন বা নব্য ভূমি। তবে সম্পূর্ণ ভূ-ভাগ নতুন নয়। পশ্চিমাংশের বেশ কিছু অঞ্চল প্রাচীন বা পুরা ভূমি বিদ্যমান। বাংলার পশ্চিমাংশের প্রাচীন ভূমিরাজ মহলের দক্ষিণ থেকে ওরু করে সমুদ্র পর্যন্ত বিভূত। রাজমহলের সাওতাল পরগনা, মানভূম, সিংহভূম, ধনভূমের জঙ্গলাকীর্ণ পার্বত্য অঞ্চল এ প্রাচীন ভূমির অন্তর্গত উত্তর বাংলার এ প্রাচীন ভূমির একটা অংশ।<sup>88</sup> অপরাংশের চেয়ে কিছুটা উচু। উত্তর রাজশাহী, ফওড়া, পূর্ব দিনাজপুর এবং রংপূরের পশ্চিমাঞ্চল ব্যাপী অপেক্ষাকৃত উঁচু অঞ্চল-ই হলো ইতিহাস বিখ্যাত বরেন্দ্রভূমির কেন্দ্রন্থল। বাংলার পশ্চিম ও উত্তরাঞ্জলের প্রাচীন ভূমির বন্দনীটুকু বাদ দিলে বাকী সব্টুকু অঞ্চল (চট্টগ্রাম ও ত্রিপুরা পার্বত্য অঞ্চল ব্যতিত) নব্যভূমি এবং এটা গঙা, পদ্মা, ব্রম্মপুত্র ও তার শাখা প্রশাখা নদী পলি মাটি দ্বারা বিধৌত। এদিকে সিলেটের পুর্বাঞ্চল মরমনসিংহের মধুপুর গড় ঢাকার ভাওয়ালের গড়, পার্বত্য ত্রিপুরা, পাবর্ত্য চট্টগ্রাম ব্যতিত পূর্ব বাংলার সবটুকু ভাগই নব্যভূমি। অঞ্চল। তবে এর মধ্যে ঢাকা মরমনসিংহ, করিদ পুরের সমতল ভাগ ও সিলেটের অধিকাংশ ভূমি তুলনামূলকভাবে প্রাচীন। নোরখালী, চউগ্রাম, বরিশাল ও খুলনার সমতল ভূমি অঞ্চল আরও নাভ্যভূমি অঞ্চল। সে কারণে এ অঞ্চলকে নভ্যমন্ডল বলা হয়।<sup>৪৫</sup> সুতরাং ভৌগলিক গঠনের দিক থেকে পূর্ব ও দক্ষিণ পূর্ব দিকের কয়েকটি প্রত্যন্ত ব্যতিত বাংলাদেশ একটি বিক্টীর্ণ সমতল ভূমি ও পলিমাটির দেশ।

প্রকৃতি ও জলবায়ঃ নানাদিক বিদীর্ণ অসংখ্য নদীনালা ও পলিমাটির দেশ বাংলার সমতল ভূমি বছরের প্রায় অর্ধেক সময় জলে প্লাবিত থাকতো। বাংলাদেশেকে নদ-নদী প্রাকৃতিক শোভায় সৌন্দর্য মন্ডিত করেছে। বর্বার মৌসুমে নদীগুলোর দু'কুল ছেপে পানি প্রবাহিত হচ্ছে। এদেশে বর্বাকাল প্রায় ছ'মাস ব্যাপী স্থায়ী হয়। এর আবহাওয়া বাংলাদশের অন্যতম ভৌগলিক বৈশিষ্ট্য। বিবৃব রেখার উত্তরে দেশটি অবস্থিত। এদেশের উপর দিয়ে কর্কট ক্রান্তি চলে গেছে। এ কারণে এখানকার আবহাওয়া মৃদু ও নাতিশীতোষ্ণ। মৌসুমী বারু দ্বারা প্রভাবিত। তাই এখানে প্রচুর বৃষ্টিপাত হয় এবং বারু মন্ডল রয়েছে আদ্র জলীয় বাল্স পূর্ণ।

ভৌগলিক অবস্থানের কারণে কাল বৈশাখী, ঘুর্ণিঝড় সাইক্লোন, জলোচহাস মাঝে মাঝে প্রলয়ফারী আকার ধারণ করে। এতে করে ব্যাপক জানমালের ক্ষতি সাধিত হয়। 8৬

আবুল ফজলের মতে এ প্রদেশে গ্রীন্মের গরম ছিল মৃদু এবং শীতকাল ছিল ক্ষণস্থায়ী। মে মাস হতে বৃষ্টিপাত শুরু হতো। ছ'মাস কিংবা আর বেশী সমর ধরেবৃষ্টিপাত অব্যাহত থাকতো। সারা দেশে সে সময় জল প্লাবিত থাকতো। <sup>৪৭</sup>

অদ্যাবধিও এ আবহাওয়া পূর্ব ও দক্ষিণ বঙ্গের লক্ষ্যণীয় বৈশিষ্ট। ফলে এ অঞ্চলকে বলা হয় ভাটি অঞ্চল বা জোয়ার ভাটার দেশ। তবে মৌসুমী বায়ুর প্রভাব এদেশের জলবায়ুর উপর বেশী হওয়ায় বাংলাদেশের জলবায়ু বলা হয় ক্রান্তিয় মৌসুমী জলবায়ু।

৪৪. বাংলাদেশ ইতিহাস শরিক্রমা, পু-২৪

<sup>80.</sup> बावक न-२0

৪৬. প্রাক্ত প-৩০

৪৭. আইন ই আক্ষরী (সরকার অনু.) ২খ, প্-১৩২। Social and cultural history of Bangal, Vol. 1, p.16

# ভূ-প্রকৃতির প্রভাবঃ

স্বভাত ভূ প্রকৃতি ও আবহাওয়া বাংলাদেশের অধিবাসীদের উপর গভীর প্রভাব বিতার করছে। এদেশের অধিবাসীদের উপর মৃদু আবহাওয়া প্রকৃতিগত ভাবে শান্ত ও কোমল স্বভাব সুলভ গড়ে তুলেছে। বিশেষ ভাবে এদেশের মানুবের মায়া মমতায় এবং তাদের পরিবারিক জীবনের ঘনিষ্টতার এ প্রকৃতির প্রভাব দৃষ্টিগোচর হয়। ই সুতরাং সহস্র নদীর স্রোত ধারায় বিধৌত উর্বরা ভূমি ও নাতিশীতোক্ত জলবায়ু প্রকৃতিগত ভাবে এদেশের মানুষকে হাসি খুশি কোমল হৃদয়বান শান্ত প্রকৃতির করেছে। তেমনি কোমল অন্তকরণে চমৎকার মারা মমতার পারিবারিক ও সামাজিক জীবনের সম্পর্ককে মধুময় করে ভূলেছে। তাদের আত্মীয় স্বজনদের প্রতি অপরিমিত স্নেহ, মায়া মমতা, ভালবাসা যেন বাংলাদেশে ব্যাপকভাবে একানুভুক্ত পরিবার সৃষ্টি করছে। কেবলমাত্র তাই নয়, নদীর প্রচন্ত স্রোত ঝড়ঝঞ্জা, প্লাবন, প্রাকৃতিক দুযোগ মহামারী ইত্যাদি যেন এদেশের মানুষকে দুর্দান্ত সাহসী ও শক্তিশালী করে তুলেছে। বাংলাদেশএখন যেমন অতীতে ও তেমনি বেশির ভাগ লোকগ্রামে বসবাস করতো। এর মূলে রয়েছে প্রকৃতির উদার অবদান। কেননা বাঙালীদের কৃবিজ দ্রব্যের উৎপাদনে প্রকৃতির বদান্যতা ছিল অপরিসীম।87 বাংলার ভৌগলিক পরিবেশই এদের অধিবাসীদের খাদ্য, পোশাক, পরিচ্ছেদ, বাসস্থান, আচার ব্যবহার ইত্যাদি স্বকীয় বৈশিষ্টতা দান করেছে। ধান এদেশের প্রধান কৃষি দ্রব্য, আর প্রচুর মাছ নদী নালা খাল বিল সরবরাহ করছে। সুতরাং ভাত মাছ বাংলার অধিবাসীদের প্রধান খাদ্য। আবার এদেশের মানুষকে বন্যা ঝড়, তুফান, নদী ভাঙ্গন ইত্যাদি প্রকৃতির বিরুপতার সাথে যুদ্ধ করেই বেচে থাকতে হয়। সুতরাং এ কারণেই সংগ্রাম শীলতা বাংলার মানুষের প্রকৃতিতে আর এক বৈশিষ্ট বিদ্যুমান। co

আবুল ফজল তাই যথার্থই মন্তব্য করেছেন যে, বাংলার অসংখ্য নদ-নদী ব্রন্মপুত্র, গঙ্গা, পদ্মা, মেঘনা, করতোয়া, মহানন্দা, এবং যুগযুগ দরে এদের শাখা প্রনাবা বাঙালী অধিবাসীদের জীবনে একগুরত্বপূর্ণ ভূমিকা গালনকরছে।<sup>৫১</sup>

# ধর্ম ঃ

জাতিগত দৃষ্টিকোণ থেকে বলা যায় যে, বিভিন্ন জাতির সংমিশ্রন হল হল বাংলায়, বাংগালীরা মৌলিকভাবে সমজাতীয় নয়, তারা নানা জাতির সংমিশ্রণ। সুতরাং এখানে বিভিন্ন ধর্ম দৃষ্টিগোচর হয়। তবে বেশীরভাগ লোক ইসলাম ধর্মের অর্থাৎ শতকরা ৯০জন মুসলিম। অবশিষ্ট হিন্দু, বৌদ্ধ ও খৃষ্টান। <sup>৫২</sup> বাংলা এদেশের ভাবা মুখের ভাবা। এ ভাবায় নিজস্ব ছাপার অক্ষর ও উপভাষা রয়েছে। এদেশের বাংলা ভাবা হাজার বছরের অধিক কাল থেকেই প্রতিষ্ঠিত। <sup>৫০</sup>

৪৮. বাংলাদেশ ইতিহাস পরিক্রমা, পু- ৩০

<sup>83.</sup> Social and cultural history of bengal p-33, 34

৫০. বাংলাদেশ ইতিহাস পরিক্রমা, পৃ- ৩১

৫১, আইন-ই- আকবরী (সমকার অনুমোণিত) ২য় খন্ড পু- ১৩৩

ex. An early History of Technical Paper Manufacture in Bangladesh, P-21

<sup>40.</sup> Chatergy S-K. The Origion and development of the Banglai Language London 1970, p-1

#### অধিবাসীঃ

এদেশে দশ হাজার বছরের আগে মনুষ্য বসতি ছিল বলে কোন প্রমাণ পওয়া যায় না। অনেকে মনে করেন। এদেশ সমুদ্র গর্ভ থেকে আত্তে আত্তে পলি মাটি দ্বারা গঠিত হয়েছে। কিন্তু ঐতিহাসিকগণ মনে করেন, এদেশের সবটুকু সমুদ্র গর্ভ থেকে উথিত হয়নি। কারণ এতে যে, প্রাগৈতিহাসিক নিদর্শন পাওয়া গিয়েছে তাতে মনে হয়, আর্বরা এদেশে আসার আগে অন্তত চারটি জাতির বসতি ছিল। নিগ্রিটো, অস্ট্রো এশিয়াটিক, দ্রাবিড়, ভেট চীনিয় এরা এদেশের অধিবাসী বলে ইতিহাস সাক্ষ্য দেয়। বি

# বিভিন্ন জাতিঃ

এদেশে নিপ্রোদের মতো দেহ গঠন যুক্ত এক আদিম জাতির বসবাসের কথা জানা যায়। কালের বিবর্তনে এদের স্বতন্ত্র অন্তিত্ব লোপ পেয়েছে। এর পর এখন থেকে প্রায় দশহাজার বছর আগে ইন্দোচীন থেকে আসামের পথে অন্ত্রিক বা অস্ট্রো এশিয়াটিক নামক এক জাতির লোক এদেশে নিপ্রিটোদের পরাজিত করে তালের উৎখাত করে। তবে হয়ত তালের সম্ল নিবংশ করা সম্ভব হয়নি। তালের কিছু কিছু লোক এদিক সেদিক পালিয়ে ও বিজয়ীদের বশ্যতা স্বীকার করে থেকে যায়। এই অস্ট্রিক জাতির পূর্ব পুরুষই পরবর্তীকালের কোন, বিল, সাওতাল, মুভা প্রভৃতি উপজাতি।

বাংলা ভাষাও সংস্কৃতিতে এদের প্রভাব সুস্পষ্ট। এ অস্ট্রো এশিয়াটিক জাতির কিছু পরে বা সমকালে এখন থেকে আনুমানিক পাঁচ হাজার বছরেরও আগে এদেশে দ্রাবিড় জাতির আগমন হয়। তাদের সভ্যতা ও কৃষ্টি ছিল উনুততর। তাই তারা সহজেই এদেশের প্রাচীন অধিবাসী অস্ট্রো এশিয়াটিক গোষ্টিকে পরাজিত করে বসতি বিতার করতে সমর্থ হয়। নেথিটো, অস্ট্রিক ও দ্রাবিড় গোষ্টির সংমিশ্রণে তখনকার বন্ধ জনগোষ্ঠির সৃষ্টি। সংখ্যায় এই জনগোষ্ঠিই বাঙালী জনসাধারণের তিন চতুর্থাংশেরও বেশি।

এর পর আসে আর্যরা। আর্যদের সমসামরিক কালে বা তার কিছু আগে ও পরে মঙ্গোলির বা ভোটচীনার জনগোষ্টি এদেশে আসে। বাংলার উত্তর ও উত্তরপূর্বসীমান্ত অঞ্চলে এদের অন্তিত্ব এখনো রয়েছে। গারো, কোচ, টিপরা, চাকমা, মারমা এসব উপজাতি এ গোষ্টিরই বংশধর। বাংলার মানুবের রক্তে এদের মিশ্রন তেমন উল্লেখযোগ্য নর। এছাড়া তিব্বত বার্মা, গোষ্টীর প্রভাব ও একেবারে নগন্য নর। আগতদের মধ্যে আর্যদের প্রভাবই বর্তমানে বেশী পরিমাণে গরিলক্ষিত হয়। আরো অনেক পরে ক্রমান্বরে আরব, তুর্কি, মোঙল, ইয়ানী, আফগানি প্রভৃতি জাতির লোক এদেশে লীন হয়ে গেছে। এদেশের জনগণের রক্তে এসব জাতির রক্তের সংমিশ্রন্বটেছে। বদ্ভতঃ বঙ্গবাসী একটি শংকর জাতি। বহিরাগতদের মধ্যে দ্রাবিভৃদের রক্ত ও সভ্যতার উপাদানই বেশির ভাগ পাওয়া যায়। বহু

৫৪. আমাদের সুক্রিয়ায়ে কেয়াম, পু ২৫

# স্বাধীন বাংলাদেশের অভ্যুদ্য

#### বাংলাদেশঃ

বাংলাদেশ পাকিন্তানের বিরুদ্ধে দীর্ঘ নরমাস যুদ্ধের পর ১৯৭১ সালের ১৬ই ডিসেম্বর একটি স্বাধীন রাষ্ট্র হিসাবে আত্ম প্রকাশ করে।

#### সংক্ষিপ্ত তথ্যঃ

সরকারী নাম ঃ সরকারী নাম গণপ্রজাতন্ত্রী বাংলাদেশ, রাজধানী, ঢাকা।

সরকারঃ সংসদীয় সরকার ব্যবস্থা; রাষ্ট্রপতি রাষ্ট্র প্রধানের দায়িত্ব পালন করেন এবং প্রধানমন্ত্রী সরকার প্রধানের দায়িত্ব পালন করেন।

ভৌগলিক অবস্থানঃ এশিয়া মহাদেশের দক্ষিণাংশে দক্ষিণ এশিয়ায় বাংলাদেশের অবস্থান। বাংলাদেশ একটি বাধীন সার্বভৌম রাষ্ট্র। এদেশ ২০° ৩৪ উত্তর অক্ষরেখা থেকে ২৬° ৩৮ উত্তর অক্ষরেখার মধ্যে ৮৮° ০১ পূর্ব দ্রাঘিমা রেখা থেকে ৯২° ৪১ পূর্ব দ্রাঘিমা রেখার মধ্যে অবস্থিত। পূর্ব-পশ্চিমে সর্বাপেক্ষা বিভৃতি ৪৪০ কিলোমিটার এবং উত্তর-উত্তর পশ্চিম থেকে দক্ষিণ দক্ষিণ পূর্ব প্রান্ত পর্বন্ত সর্বোচ্চ বিভৃতি ৭৬০ কিলোমিটার। বাংলাদেশের মাঝামাঝি স্থান দিয়ে কর্কট ক্রান্তি রেখা অতিক্রম করেছে। সময় + ৬.০০ ঘন্টা গ্রীনিচ মান সময়।

আরতন ও সীমাঃ বাংলাদেশের আরতন, ১,৪৭,৫৭০ বর্গ কিলোমিটার। বাংলাদেশ পরিসংখ্যান বুরোর ১৯৯৬-৯৭ সালের তথ্য অনুসারে দেখা যায় বাংলাদেশের নদী অঞ্চলের আরতন ৯,৪০৫ বর্গ কিলোমিটার। বনাঞ্চলের আরতন ২১,৬৫৭ বর্গ কিলোমিটার। নদী ও বনাঞ্চল বাদে বাংলাদেশের ১,১৬৫৯৮ বর্গ কিলোমিটার। বাংলাদেশের দক্ষিন অংশে উপকূল অঞ্চলে বিশাল এলাকা ক্রমান্বরে জেগে উঠেছে। ভবিষ্যতে দক্ষিণ অংশের প্রসার ঘটালে বাংলাদেশের আরতন বৃদ্ধি পাবে।

সীমাঃ বাংলাদেশের একদিকে বঙ্গোপসাগর অপর প্রায় তিন দিকই পাশ্ববর্তী ভারতের বিভিন্ন রাজ্য দ্বারা পরিবেষ্টিত।

পশ্চিমে ভারতের পশ্চিম বঙ্গঃ উত্তরে ভারতীর রাজ্য পশ্চিম বঙ্গ, আসাম ও মেখালয়, পূর্বে ভারতের আসাম, ত্রিপুরা ও মিজোরাম এবং সেই সঙ্গে মায়ানমার এবং দক্ষিণে বঙ্গোপসাগর। আন্তর্জাতিক হুল সীমার দৈর্ঘ্য প্রায় ২৪০০ কি.মি। রেখার দৈর্ঘ্য ৪৮৩ কিলোমিটারের অধিক। ভ্রত্তগত সমুদ্রসীমা ১২ নটিক্যাল মাইল (২২.২২ কি.মি) এবং অর্থনৈতিক সমুদ্রসীমা উপকূল থেকে ২০০ নটিক্যাল মাইল (৩৭০.৪০ কি.মি) পর্যন্ত।

#### ব্ৰশাসনিক এককঃ

বিভাগ ৬. ঢাকা, চট্টগ্রাম, খুলনা, রাজশাহী, বরিশাল, সিলেট। জেলা ৬৪ উপজেলা ও থানা ৪৯৭ ইউনিয়ন ৪,৪৯০ মৌজা- ৫৯, ৯৯০, ৮৬,০৩৮ সিটি কর্পোরেশন ৬ (ঢাকা, চট্টগ্রাম, খুলনা, রাজশাহী, সিলেট ও বরিশাল) পৌরসভা ২২৩ (২০০১ সালের তথ্য অনুসারে)।

# ডু-অকৃতিঃ

বাংলাদেশ পলল ঘটিত একটি আদ্র অঞ্চল। বাংলাদেশের ভ্ৰন্ত মূলতঃ গলা, ব্রন্মপুত্র, মেঘনা নদীঘটিত সূর্বৃহৎ মূলতঃ গলা, ব্রন্মপুত্র, মেঘনা নদী ঘটিত সূবৃহৎ দ্বীপের সমন্বয়ে সৃষ্ট। বঙ্গীয় বদ্বীপ পৃথিবীর সর্ববৃহৎ বদ্বীপগুলোর একটি। একটি বিভূত সমতল ভূমির মধ্যে বৈচিত্র সৃষ্টি করেছে দেশের মধ্য অঞ্চলের মধুপুর গড়, উত্তর পশ্চিমাঞ্চলের বরেন্দ্রভূমি এবং উত্তরপূর্ব ও দক্ষিণ পূর্বে অবস্থিত কিছু পর্বতসারী। দেশের প্রায় ৭৫ শতাংশ ভূমিই সমুদ্র সমতল থেকে তিন মিটারের চাইতেও কম উঁচু এবং প্রতি নিয়ত বন্যা ও ঘূর্ণিঝড়ের মত প্রাকৃতিক দুর্যোগে আক্রান্ত হয়। সর্বোচ্চশৃঙ্গ বিজয় (তাজিংডং) এর উচ্চতা ১,২৮০ মিটার এবং এটি রাঙ্গামাটি জেলার সাইচল পর্বত সারির অন্তর্ভূক্ত।

#### ननीयानाः

প্রধান নদীগুলোশাখা ও উপনদী সহ প্রায় ৭০০ নদী রয়েছে। এই নদীগুলো আবার তিনটি বৃহৎ নদী প্রণালীর অন্তর্ভূক্ত, গঙ্গা পদ্মা প্রণালী, ব্রহ্মপুত্র যমুনা নদী প্রণালী ও সুরমা, মেঘনা নদী প্রণালী। দেশের দক্ষিণ পূর্ব অংশের পাহাড়ী এলাকার নদীগুলো সামপ্রিক ভাবে চউগ্রাম অঞ্চলের নদী প্রণালী হিসেবে চিহ্নিত। গঙ্গা, পদ্মা, ব্রহ্মপুত্র, যমুনা, সুরমা, কুশিয়ায়া, মেঘনা,কর্ণফুলী, পুরাতন ব্রহ্মপুত্র, আড়িয়াল খাঁ, বুড়িগঙ্গা, শীতলক্ষা, ভিত্তা, আত্রাই, গড়াই, মধুমতি, কপোতাক্ষ, রূপসা, পশুর, ফেণী ইত্যাদি অন্যতম প্রধান নদী।

#### জপবারঃ

বাংলাদেশের জলবার্ ক্রান্তীয় মৌসুমী ধরণের সর্বোচ্চ ও সর্বনিম্ন গড় তাপমাত্রা শীতকালে যথাক্রমে ২৯সে. ও ১১সে. এবং গ্রীষ্মকালে যথাক্রমে ৩৪ সে. ও ২১ সে.। বার্বিক বৃষ্টিপাত ১,১৯৪ থেকে ৩,৪৫৪ কিলোমিটার। সর্বোচ্চ আপেক্ষিক আদ্রতা ৮০ থেকে ১০০% (আগষ্ট-সেপ্টেম্বর) এবং সর্বনিম্ন অদ্রতা ৩৬% (ফেব্রুয়ারী-মার্চ)। ধ্ব

৫৫. বাংলা শিভিন্না, বাংলাদেশ এশিরাটিক লোলাইটি (ঢাকা, মার্চ ২০০৩, ৬ খন্ড ১ সং) পৃ- ৩৭৪

# বিতীয় পরিচেহদ ইসলাম প্রচারের সূচনা

ইসলাম প্রচার মূলক ধর্ম। আত-তাবলিগুল ইসলামী তথা ইসলাম প্রচার কার্য হচ্ছে আল্লাহ তালা প্রদন্ত বিলাফত আর নবীও রাসুলগণ হচ্ছেন তাঁরই খলিফা বা প্রতিনিধি। পর্যায়ক্রমে নারিবে নবী হিসেবে স্বীকৃত প্রকৃত আলিমগণ ই হচ্ছেন নবী ও রাসুল গণের প্রতিনিধি। দ্বীনের আহকাম, বিধানাবলী ও শিক্ষালীক্ষাকে অন্যের নিকট পৌছিরে দেরাই হচ্ছে শরীরতের দৃষ্টিকোণ থেকে তাবলিগ। দ্বীন প্রচারে আত্মনিয়োগ করার জন্য পবিত্র কুরআন ও হাদিসে বিভিন্নভাবে তাগিদ এসেছে। মহান আল্লাহর শেষ নবী, নবী ও রাসুলদের ইমাম হবরত মুহাম্মদ (সা.) হচ্ছেদ ইসলামী শরীয়তের মূল কাভারী, ধারক-বাহক। সূতরাং আল্লাহ প্রদন্ত রাসুল (সা.) প্রদর্শিত তাবলীগ তথা দ্বীনের যথার্থ প্রচার ও প্রসারের মাধ্যমে যাবতীয় অজ্ঞতা ও প্রান্তি নিরসন করে লোকদেরকে সহজেই সুপথে আনা যায়। ইসলামের যথার্থতা ও মর্মবাণী উলব্ধি করে দ্বীনের জন্য শত সহস্র আদ্বিয়া কেরাম শাহাদত বরণ করেছেন, গুরুতর আহত হয়েছেন, পরবর্তীতৈ সাহাবায়ে কেরাম, তাবেরী, তাবে তাবেরীন ও আউলিয়ায়ে কেরাম এ পথের সত্যিকার উন্তরাধিকারী হিসেবে সত্যের মশাল হাতে নিয়ে দেশ-দেশান্তর ছুটে যান। যা হউক অত্র পরিচ্ছেদে ইসলাম প্রচারের সূচনা পর্ব নিয়ে আলোচনা পর্যালোচনা করা হবে ইনশাআল্লাহ।

# প্রথম ওহী ও তাবলিগের সূচনা

#### হেরাগ্ডহায় নির্জন অবস্থানঃ

মহানবী হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) এর আবির্ভাব কালে ও পবিত্র কাবার ৩৬০টি প্রতিমা রক্ষিত ছিল। আরবের বিভিন্ন বংশ ও গোত্র ঐ সব দেবতাও প্রতিমার পুজা করত। আল্লামা সোলাইমান নদজী তাঁর রচিত আরদুল কুরআন, বিতীর খন্ত ও সীরাতুন নবী ৪র্থ খন্তে বিভিন্ন আরবী নির্ভরযোগ্য দুর্লভ কিতাব হতে অনুসন্ধান ও গবেষণা করে তার একটি বিবরণী তালিকা প্রদান করেছেন। 

উহার সংক্ষিপ্ত রূপরেখা প্রদান করা হল।

আরব জাতির করুণ দুরাবন্থা প্রত্যক্ষ করে মহানবী (সা.) এর পৃত পবিত্র অন্তর অতিশয় চিন্ত ক্লীষ্ট ও অন্থির থাকত। রাসুল (সা.) দিবারাত্র চিন্তা করতেন এমনকি ব্যবন্থা করা যায় যাতে তাদের সংশোধন হতে পারে। কিন্তু রাসুল (সা.) কোন পথই পাচ্ছিলেন না, মানুবের ঐ পাপ পূর্ণ কলুবিত জীবন যাপনকে তিনি অতিশয় ঘৃণা করছিলেন। এ সময় তাঁর দেশবাসী যে সমস্ত অন্যায় অত্যাচার ও পাপাচারে লিপ্ত ছিল উহাতে তিনি মনকুন্ন হরে নির্জন অবস্থান গ্রহণ করছিলেন। তাঁর এ নির্জনতার স্থান ছিল পবিত্র মঞ্চার অদূরে হেরা পর্বতের গুহার নির্জন স্থানে

মহান আল্লাহর ধ্যানে ও উপাসনার দিবারাত্রি কাটাচ্ছিলেন প্রকৃত সত্যের সন্ধান লাভের প্রত্যাশার। শেষ পর্যন্ত সেই নির্জন অবস্থার একদিন আল্লাহ তালা তাকে ওহার নেরামত দানের সৌভাগ্য প্রদান করলেন এবং তাঁকে দুনিয়াবাসীকে হেদায়াতের মর্যাদা পূর্ণ পদে অধিষ্টিত হওয়ার গৌরব দান করলেন। পবিত্র রমদান মাসে শবে কদরের রাত্রিতে সমগ্র কুরআন, অবতীর্ণ করেন। ২৫ অথবা ২৭ রমদানে তাঁর নিকট প্রথম ওহী অবতীর্ণ হয়। সে সময় তার বয়স হয়েছিল ৪০ বৎসর। তখন ছিল খৃষ্টিয় ৬১০ সাল। পবিত্র কোরআনের প্রথম অবতীর্ণ আয়াত নিয়ে মতভেদ রয়েছে। তন্মধ্যে বিশুদ্ধ অভিমত হচ্ছে সুরা আলাকের প্রথম পাঁচ আয়াত। সর্ব প্রথম অবতীর্ণ কোরআনের আয়াত হিসাবে বিশুদ্ধ অভিমত আল্লামা জালাল উদ্দীন সুয়ৃতী (রহ.) (মৃ. ৯১১ হি.) আল ইতকান ফি উলুমিল কুরআনে' উল্লেখ করেছেন।

#### ইসলাম প্রচারের প্রথম নির্দেশঃ

প্রথম ওহীর পরে কিছুদিন ওহীর ধারাবাহিকতা বন্ধ থাকে। ঐ ঘটনার চল্লিশ দিন পূর্ণ হওয়ার পর তাঁর নিকট পুণরায় ওহী নাজিল হয়।

এ মর্মে দহীহ বুখারীতে জাবির বিন আবদিল্লাহ আনসারী ফাত্বরাতুল ওহী এর আলোচনা কালে বর্ণনা করেছেন যে, মহানবী (সা.) বলেছেন, আমি পথ চলতেছিলাম। হঠাৎ আমি আসমান হতে আগত একটি আওরাজ তনতে পেলাম। আমি দৃষ্টি তুলে দেখলাম সেই ফিরিশতা যিনি হেরা গুহার ইতিপূর্বে আমার নিকট আগমন করেছিলেন যমীন ও আসমানের মধ্যবর্তী স্থানে একটি আসনে উপবিষ্ট ররেছেন। আমি উহা দেখে ভীত সম্ভ্রম্ভ হয়ে পড়ি ও দ্রুত পদে গৃহে প্রত্যাবর্তন করে বলিঃ আমাকে চাঁদরে আচ্ছাদিত কর, আমাকে চাদরে আচ্ছাদিত কর। ইহা তনে আমার স্ত্রী আমাকে চাদরে আচ্ছাদিত করে। অতঃপর আল্লাহ তারালা আমার প্রতি ওহী অবতীর্ণ করেন।

ওহে চাদর আচ্ছাদন কারী ওঠ এবং মানুষকে অবহিত ও সাবধান কর। স্বীর প্রতিপাশকের প্রশংসায় নিজের জামা কাপড় পরিকার পরিচ্ছন্ন রাব এবং সর্ব প্রকার নাপাকীহতে দুরে থাক্ ইহার পর হতে ওহীর ধারা অব্যাহত থাকে।

নবী করিম (সা.) হেরা পর্বতের গুহার আল্লাহর পক্ষ থেকে ওহী প্রাপ্তহয়ে প্রথমে গোপনে গোপনে উহা প্রচার করতে থাকেন। যেহেতু ইসলাম প্রচার মূলক ধর্ম সেহেতু পবিত্র কোরআন ও হাদিসে এ ব্যাপারে নির্দেশ রয়েছে। রাসুলের প্রতি আল্লাহর নির্দেশ ছিল-

| 26. | জানক | মুর্তির নাম | স্থান্নিট পুজারী ক্বীলার নাম        |
|-----|------|-------------|-------------------------------------|
|     | 02   | লাত         | কবীলা সকীফ                          |
|     | ०२   | उपया        | কোরাইন, বনু শীবান বিন জাবির         |
|     | 00   | মানাত       | কাবায়েল উল খব্দ্বয় এবং সাধারণ আরব |
|     | 08   | ইয়াতহ      | বনু মাদহজ ও জারশ্বাদা               |
|     | 90   | 41104       | বনু হামদান ও ৰীওল্লদ বানী।          |

র্ম্বৃতি ৫৯টি মূর্তির নাম উল্লেখ হাজাও ইয়ামান ও ও হিলামের জারিলিয়াত কালের পুরাকীর্তির যেসৰ শিলালিপি পাঠোদ্ধার করেছেন ঐওলো হতে (৬০) আলমুক (৬১) উপতার (৬২) কুকরার (৬০) কীনন ইত্যাকার আরও অনেক প্রতিমায় নাম ও ঠিকালায় সন্ধান পাওয়া সিয়াছে পানিপথী নাইৰ মুখ্য মন ইসমাইল, ইস্লাম প্রচারের ইতিহসা, মূহি উদীন শামী অনুদিত (ঢাকা, ইফাবা, নভেম্ব ২০০৪, ১সং) পূ- ১২, ১৩, ১৪, ১৫।

৫৭. আস সুমুতী জালাল উদ্দিন আবদুর রহমান, আল ইতকান ফি উপুমির কুরআন। (লিটি, কুতুববানা ইশায়াতুল ইসরাম, ১ম সং, পৃ- ৩১। ৫৮. আবু আকুরাহ মুহাম্মল ইবন ইসমাইল আল-বুবারী, আল-জাহে, আস-সহীহ, (করাটী: কনীমী কুতুববানা, মুকাবিল আরামবাগ ২ব, ২সং) পৃ- ৭৪০।

ولتكن منكم امة يدعون الي الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر واولتك هم المفلحون-

অর্থাৎ তোমাদের মধ্যে এমন সম্প্রদায় হওয়া চাই যারা মঙ্গল অর্থাৎ- ইসলামের দিকে লোকদের আহ্বান করবে, সংকাজে আদেশ করবে এবং অসৎ কাজে নিষেধ করবে। আর এরাই হবে সফলকাম। ৬০

পরিশবে যে ইসলাম সকল ধর্মের উপর জয়ী হবে তার ভবিষ্যৎ বাণী কুরআন পাকে রয়েছে।

# هو الذي ارسل رسوله بالهدي ودين الحق ليظهره على الدين كله-

অর্থাৎ- তিনি আল্লাহ যিনি রাসুলকে পথ প্রদর্শন এবং সত্য ধর্মের সঙ্গে পাঠিরেছেন যেন সেই ধর্মকে সকল ধর্মের উপর জরযুক্ত করেন। ১১

উল্লেখ্য ইসলাম প্রচারের ধারা ছিল প্রথমে গোপনে গোপনে। এ প্রচার কার্য অব্যাহত থাকে। রাসুল পাক (সা.) এর প্রতি নির্দেশ ছিল ইসলাম প্রচারের। সেই নির্দেশ পালনের দায়িত্ব নিয়ে তিনি তাঁর নিজগৃহ হতে এ প্রচার কার্য শুরু করেন। হেরা গুহা হতে ঘরে কিরে এসে উন্মূল মুমিনীন হযরত খাদিজাতুল কুবরার নিকট সব ঘটনা খুলে বলেন মূলতঃ এর পর হতেই নবী করিম (সা.) দ্বীনের দাওরাত দিতে থাকেন। তাই সর্ব প্রথম খাদিজাতুল কুবরা ইসলামে দীক্ষিত হন। অতঃপর কিশোরদের মধ্যে হ্যরত আলী (রা.) ও যুবকদের মধ্যে হ্যরত আরু বকর সিন্দিক (রা.) ইসলাম গ্রহণ করেন। স্বাধীন ক্রীতদাসদের মধ্যে হ্যরত জারেদ বিন হারিসা (রা.) এবং ক্রীতদাসদের মধ্যে হ্যরত বিলাল (রা.) ইসলাম গ্রহণ করেন। উ

## অকাশ্যে প্রচারের নির্দেশ এবং উহার বাস্তবায়নঃ

যখন মহানবী (সা.) এর এমনি ভাবে প্রচার কার্য পরিচালনার তিন বৎসর অবিবাহিত হয়ে চতুর্থ বর্ষের সূচনা হয় তখন আল্লাহ তালা তাঁকে নির্দেশ দিলেন য়ে, এখন প্রকাশ্যে সত্যের বাণী প্রচার করুন। তখন ই তার উপর এবং তার সাহাবীদের উপর নেমে পড়ে নির্মন নিপীড়ন নির্মাতন। প্রকাশ্য ইসলাম প্রচারে আল্লাহর নির্দেশ ছিল, অর্থাৎ- 'অতএব, হে রাসুল তোমাকে যে নির্দেশ দেওরা যাচেছ তাই খেলাখুলি ভাবে তথা প্রকাশ্যে অতিশয় পরিকার করে মানুবের নির্কট পৌছিয়ে দাও এবং মুশরিকদের কথার প্রতি কোনরূপ কর্ণপাত করনা।''<sup>৬০</sup>

৫৯, আল কুরআন ৭ : ৬৭

৬০. আল কুরআন 8: ১০৪

৬১. আল কুরআন ২৮; ৯

৬২. আপুর রউক নাবেৰ কাদিরী, দানাপুরী হ্যরত মাওলানা আবুৰ রাবাকাত আলাহ্স সিয়ার কি হুদা খাইরিল বাশার মাকতাবা খানজী ১সং, কুতুৰ খানা রাশিদিয়া, ঢাকা, ১সং, তা.বি) পূ- ১৬।

৬৩, আল কুরআন- ১৪:১৪

এ আরাতের পর শরই দ্বিতীয় আরাত অবতীর্ণ হয়- "হে মুহাম্মদ (সা.) তোমার নিকটাত্মীরগণকে তাদের শিরিক ও প্রতিমা পূজার দক্ষন আল্লাহর শান্তি সম্পর্কে অবহিত ও সাবধান করে দাও। আর যে সমন্ত মুমিন তোমার আনুগত্য স্বীকার ও অনুসরণ করছে তাদের সহিত অতিশয় বিন্দ্র ও মানবতা সুলভ আচরণ কর। আর যারা সাবধান করা সত্ত্বেও তোমার কথা না মানে তাদিগকে বলে দাও যাকিছু তোমরা করছ সে সম্পর্কে আমার কোন দায়িত্ব নেই। শক্তিধর দরালু আল্লাহর উপর নির্ভর কর (এই মুশরিকরা তোমাদের কিছু করতেপারবে না।"58

হযরত আবু হ্রায়য়া (রা.) হতে বর্ণিত তিনি বলেন হযরত নবী করিম (সা.) উপরোক্ত আয়াত নাজিল হবার পর কোরাইশদের ভাকলেন। সাধারণ আভিজাত সকলেই তার আহবানে সাড়া দিয়ে একত্রিত হলেন। নবী করিম (সা.) কুরাইশদের প্রত্যেকটি উপগোত্রকে পৃথক পৃথক ভাবে সম্বোধন করে বলতে লাগলেন, "হে বনু কাব বিন লুয়াই। তোময়া নিজেদেরকে জাহায়ামেয় অয়ি থেকে বাঁচাও। হে বনু মুরয়াহ! তোময়া নিজেদেরকে দোজবের অয়ি থেকে বাঁচাও। হে বনু আবদে শামস। তোময়া দোয়র্ব হতে আজা রক্ষা কর, হে বানু আবদে মনাফ! তোময়া দোয়র্ব হতে আজা রক্ষা কর, হে বানু আবদে মনাফ! তোময়া দোয়র্ব হতে আজা রক্ষা কর, হে বানু আবদে মনাফ! তোময়া দোয়র্ব হতে আজা রক্ষা কর। হে বনু হাশেম তোময়াও জাহায়াম হতে নিকৃতি লাভের পথ বেছে নাও। হে বনু আব্দুল মুন্তালির তোময়াও জাহায়াম হতে নিকৃতি লাভের পথ বেছে নাও। হে ফাতিমা, তুমি ও তোমাকে জাহায়াম হতে হেফাজত কয়ার ব্যবস্থা কয়। তোময়া দীনের দাওয়াত কবুল না কয়লে আমার পক্ষে কিছুই কয়বায় নেই। আমি তোমাদেরকে জাহায়াম থেকে মুক্তি দিতে পায়ব না।" ভব

অন্য এক বর্ণনার আছে হজুর (সা.) কুরাইশদেরকে লক্ষ করে বললেন- "হে কুরাইশগণ । তোমরা ঈমান এনে জাহান্নাম হতে নিরাপত্তা লাভ করো। অন্যথার আমি আল্লাহর আযাব ও গজব হতে তোমাদের কে রক্ষা করতে পারব না, হে বনু আব্দে মানাক। আমি তোমাদেরকে আল্লাহর শান্তি হতে রেহাই দিতে পারব না। হে আব্বাস! হে ছুফিয়া! (হজুর (সা.) এর চাচা ও ফুকু) আমি আল্লাহর ক্রোধ হতে তোমাদেরকে রক্ষা করতে পারবনা। যদি তোমরা ঈমান গ্রহণ না কর। হে কাতিমা আমার সম্পদ হতে যা ইচ্ছে নিয়ে যাও, কিন্তু ঈমান গ্রহণ না করলে আল্লাহর আযাব ও গজব হতে আমি তোমাদেরকে বাচাতে পারব না।"

হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) হতে বর্ণিত, নবী করিম (সা.) যখন আল্লাহর পক্ষ হতে প্রকাশ্যে দাওয়াত দেওয়ার জন্য এবং সর্বাগ্রে তার স্ববংশ ও সুগোত্রীয়দের কে দাওয়াত দেওয়ার জন্য নির্দেশ দেয়া হল, তখন তিনি কুরাইশদেরকে সাফা পাহাড়ের পাদদেশে জমায়েত করলেন।

হজুর (সা.) পাহাড়ের চ্ড়ায় দাঁড়িয়ে তাদেরকে সম্বোধন করে বললেন, ''আচ্ছা বদি আমি তোমাদেরকে বলি যে, পাহাড়ের ঐ দিক হতে একদল শক্রু অন্ত্র শত্ত্বে সজ্জিত হয়ে -

৬৪, আল কুরআন, ১৯:২১৫

৬৫. পানিপথি ইসমাইল শায়ৰ, মুহাম্মদ মূহি উদ্দিন অনুদিত ইসলাম প্রচারের ইতিহাস (তাকা, ইকাবা, নতেম্ম ২০০৪) প্- ৫৭

তোমাদেরকে হত্যা ও লুষ্ঠন করার জন্য আসতেছে, তাহলে কি তোমরা আমার কথা বিশ্বাস করবে? তারা বলল অবশ্যই বিশ্বাস করব। কেননা, তোমাকে আমরা কোনদিন মিথ্যা কথা বলতে তনিনাই। হুজুর (সা.) ফরমালেন, তাহলে তোমরা জেনে রাখ, বদি তোমরা ঈমান গ্রহণ না কর, তা হলে তোমাদেরকে কঠোর শান্তি ভোগ করতে হবে। এতদশ্রবনে আবু লাহাব বলে উঠল তুমি ধ্বংস হও, এজন্য কি তুমি আমাদেরকে একত্র করেছিলে?

নবী করিম (সা.) এর প্রচারের বিরুদ্ধে উখিত ইহাই ছিল প্রথম আওয়াজ। আবুল লাহবের সেই গালমন্দে মহানবী (সা.) নীরব রইলেন কিন্তু আল্লাহ নীরব রইলেননা। আবু লাহাব ও তার স্ত্রীর নিন্দা বাদে আল্লাহ সুরাতুল লাহাব অবতীর্ণ করেন।

কোন কোন বর্ণনায় ঐদিন আবুল লাহাব এক মৃষ্টি পাথর কণা উঠাইয়া মহানবী (সা.) এর উপর ছুড়ে মেরেছিল। যার উত্তরে আল্লাহ বলেন তোমার উত্তর হাত তেকে যাক। আবু লাহাব বদরের যুদ্ধের ৭ম দিন কলেরায় মারা যায়। তার লাশ পচে ফুলে যায়। কোন আত্মীয় এতে হাত লাগায় নাই। যখন এর গন্ধ চতুর্দিকে ছড়িয়ে পড়ে তখন দুর হতে পাথর নিক্ষেপ করে লাশ ঢেকে কেলা হয়। তার প্রী মহানবীর (সা.) চলার পথের রান্তায় কাঁটা পুঁতে কষ্ট দিত। একদা জঙ্গল থেকে কাঠের বোঝা বহন করে নিয়ে আসছিল। রশির গিরা তার গলায় আটকিয়ে যায়। যার দক্ষন তার মৃত্যু হয়।

# নবী করিম (সা.) এর প্রতিরোধহীন দাওয়াতী জীবনঃ

সুদীর্ঘ তেরটি বছর নবী করিম (সা.) পবিত্র মঞ্চায় দ্বীনের দাওয়াত দিতে থাকেন। অথচ ইহাতে মাত্র করেকজন লোক মুসলমান হয়েছিলেন। এখানে পরিবেশ ও সামাজিক অবস্থা ছিল সম্পূর্ণ জাবে দাওয়াতী কাজের প্রতিকুল। তিনি ও তাঁর সাহাবীগণ মুশকিরদের পাশবিক নির্যাতনে শিকার হয়েছেন এই সময়ে। এই সময়ে তাঁরা বিরোধিদের কোনরূপ প্রতিরোধ করেন নাই, বস্তুত প্রতিরোধ করার শক্তিও ছিল না। অবশ্য মধ্যখানে একবার তায়েফগমন করেছিলেন দাওয়াতী কাজে। সেখানে বারপর নাই নির্মম নির্যাতনে রঞ্জিত হয়েছিলেন, তবুও তিনি ধ্বংস কামনা না করে বরং দোয়া করেছিলেন জাতির জন্য- 'হে আল্লাহ তুমি আমার জাতিকে হেদায়ত দান কর কেননা তায়া অবুঝা।'

দাওরাতী কাজ তথা ইসলান প্রচারের জন্য মূল উদ্দেশ্য হল আল্লাহর সম্ভব্তি অর্জন করা। আর এর লক্ষ্য হল আত্ম ভোলা মানব জাতিকে সঠিক পথের নির্দেশনা দেওয়া এবং একাজে তাদেরকে আকৃষ্ট করা। নেতৃত্ব ও কর্তৃত্ব লাভ অথবা জাগতিক কোন স্বার্থ হাসিল করা উদ্দেশ্য হতে পারেনা। প্রিয় নবীজির (সা.) পবিত্র জীবনের দিকে একটু দৃষ্টি দিলে ব্যাপারটা দিবালোকের ন্যায় পরিকার হয়ে যায়। দ্বীন প্রচারের এ মহান ব্রত থেকে তাকে বিরত রাখার জন্য সমগ্র আরবের প্রেসিভেন্ট বানানোর লোভ দেখিয়েছিল, দেশের সেরা সম্পদশালী করার লোভ দেখিয়েছিল, দেশের সর্বাধিক সুন্দরী কে নবীজির (সা.) এর চরণে উৎসর্গ করার প্রভাব করেছিলেন; অথচ প্রিয় নবী (সা.) সব কিছুই ঘৃণা ভরে প্রত্যাখ্যান করলেন। তথু তাদের নিকট

একটি জিনিব চাইলেন- হে লোক সকল। তোমরা ওধু বলো আল্লাহ ব্যতিত অন্য কোন মাবুদ (উপাস্য) নেই (আমি মুহাম্মদ (সা.) আল্লাহর রাসুন।

এ ঈমান এনো, তোমরা কামিয়াব হয়ে যাবে ইহ-পরকালিন সৌভাগ্যের অধিকারী হয়ে যাবে। আমি ওধু ইহাই তোমাদের কাছে চাই, আর কিছু চাই না, বস্তুত নবী, রাসুল, সাহাবা, তাবেয়ীন, আউলিয়া, নায়েবে নবী তথা আলেমগণ এ মহান ব্রতের জন্য জীবন উৎসর্গ করেছেন। ওরাসাতুল আদিয়া তথা নবীগণের উত্তরাধিকারী প্রকৃত নায়িবে নবী আলিম সমাজের উপর বর্তমানে এ মহান দায়িত্ব অর্পিত। বাত্তবিক পক্ষে সম্পূর্ণ বৈয়ী পরিবেশে হাজায়ো নির্যাতন নিম্পেষন ও বাধা বিপত্তির সম্মুখীন হয়ে কিভাবে দাওয়াতী কাজ চালিয়ে যেতে হবে মুগে মুগে দায়ী ও মুবাল্লিগ, উলামায়ে দ্বীন, সুকিয়ায়ে কেরাম, নবী, রাসুল, সাহাবী, তাবেয়ী ও তাবে-তাবেয়ী গণের সুযোগ্য উত্তরাধিকারী হিসেবে এ দায়িত্ব পালন করে আসছেন ও এ ধারাবাহিকতা কিয়ামত অর্বধি চলমান থাকবে।

# ইসলামের আবির্জাব ও প্রাথমিক যুগে এর প্রচার

হযরত মুহান্দদ (সা.) ছিলেন সত্য ধর্ম ইসলামের শেষ প্রচারক এবং তাওহীদ বাদী সভ্যতা ও সংকৃতির শেষ শিক্ষক। চল্লিশ বছর বরসে নবুওত প্রাপ্তির পর ২৩ বছর ধরে তিনি সত্য ধর্মপ্রচার করেন এবং শেবের তের বছর অক্লান্ত পরিশ্রম ও চেষ্টার একটি আদর্শ ইসলামী রাষ্ট্র প্রতিষ্ঠা করে বিশ্ব মানবের রাজনৈতিক, সামাজিক, সাংকৃতিক ও ধর্মীর জীবনের সুষ্ঠু ও আদর্শ পরিচালনার ব্যবস্থা করতে সমর্থ হন। তিনি মানুবকে আল্লাহর নির্ধারিত পথে পরিচালনা করে মানুবের কর্তব্য সম্বন্ধে অবহিত করে যান। তাই দেখা যার তার ইন্তেকালের পর সাহাবারে কেরাম, তাদের পর তাবেরীন তাঁদের পর তাবে তাবেরীন তাওহীদ ও রিছালাতের বাণী নিয়ে বিশ্বের বিভিন্ন এলাকার ছড়িরে পড়েন। ৬৬

#### বিভিন্ন দেশে ইসলামঃ

ইসলাম প্রচারের প্রাথমিক যুগে আরবের মুসলিম বণিকরা ও গুরুত্বপূণ তাবলিগি দায়িত্ব পালন করতেন। তাই দেখি ইসলামের সত্য বাণী পশ্চিমের আটলান্টিক মহাসাগরের ওপারে মরক্বো, শ্পেন ও পর্তুগাল থেকে পূর্বে প্রশান্ত মহাসগরীয় অঞ্চল সহ চীন দেশ পর্যন্ত ছড়িয়ে পড়েছিল। এতে অবশ্য মুসলিম বিজেতাদের ভূমিকাও কম ছিল না। কিন্তু এমনও অনেক দেশ রয়েছে যেখানে মুসলিম বিজয়ের কারণে নয়, ইসলামের ধারক বাহক প্রকৃত নায়েবে নবী তথা-

৬৬. আমাদের সুকিয়ারে কেরাম, পু- ৩১

ওলামায়ে দ্বীন এর মাধ্যমে ইসলাম প্রচারিত হয়েছে। তাদের নিজক চরিত্র মাধুর্য তাঁদের ধর্ম প্রচারের প্রধান সহায়ক ছিল। অত্র ও গ্রন্থের সহায়তা তাদের বড় একটা প্রয়োজন হয়নি। সমগ্র দক্ষিণ পূর্ব দক্ষিণ এশীয় দেশ সমূহ বিশেষ করে ভারত মহাসাগরীয় দ্বীপ সমূহ জাভা, সুমাত্রা, বোর্ণিও, সেলিবিস, ফিলিপাইন, ইন্দোনেশিয়া, মালোয়েশিয়া, মালদ্বীপ এসব অঞ্চলে এবংসুদ্র চীনদেশ পর্যন্ত এই নিঃস্বার্থ প্রচারকদের মাধ্যমে ইসলামের তাওহীদ বাণী প্রচারিত হয়।

#### চীন দেশে ইসলামঃ

রাসূল করিম (সা.) সাহাবীদের প্রতি নির্দেশ দিয়েছেন দুনিয়ার সর্বত্র ইসলামের দাওয়াত পৌছিয়ে দিতে। তিনি বিভিন্ন দেশের তৎকালীন শাসকদের কাছেও ইসলাম গ্রহণের আমন্ত্রন জানিরে দাওরাতপত্র পাঠিরেছেন। তিনি রোমক সম্রাট হিরাক্লিয়াসের কাছে, পারস্যের সম্রাট পারভেজের প্রতি, আবিসিনিয়ার সম্রাট নাজ্জাসীর প্রতি, মিশর ও আলেকজান্দ্রিয়ার ফিবতিদের বাদশাহ মুকাওকাসের প্রতি, বাহরাইনের বাদশাহ মুনজির ইবনে সাওয়া আবদীর প্রতি, ওমানের বাদশাহ আবদ ইবনে জুনুনদার ও তার ভাই বাদশাহ জায়ফার ইবনে মুমুনদারের প্রতি, ইখামার বাদশাহ হাওযার প্রতি, দামেশকের অধিপতি হারেস ইবনে আবৃ শামস গাস্সানীর প্রতি এরূপ ফরমান পাঠান। পূর্ব দিকে চীন দেশের তদান্তীন সম্রাট তাইসুঁঙ এর কাছে অনুরূপ একটি পত্র পাঠিয়েছিলেন। পত্র খানির কথা অধ্যাপক H.G. Wells তার A Short History of the world গ্রন্থে উল্লেখ করেছেন। পত্র খানি এরূপ To the monarch (Tai -sung) also come (in A.D. 628) messengers from Muhammad (S.M) They came to canton on a trading ship. They have sailed the whole way from Arabia along the indian coasts. Unlike Heraclius and Kavadh tai-sung gave their envoys a courteous hearing. He expressed his interest in their theological ideas and practices and assisted them to build a mosque in canton. A mosque survives, it is said, to this day. The oldest mosque in the worlds ক্যান্টন শহরে প্রায় দেড় হাজার বছর পুরানো জনৈক সাহাবীর মাজারের অন্তিত্ব থেকে একথার সত্যতা প্রমানিত হয়। চীন দেশেও তার আশে পাশে যে ইসলাম ব্যাপক ভাবে প্রচারিত হয়েছিল, এ সম্বন্ধে সন্দেহের কোন কারণ নেই। খান বাহাদুর মুহাম্মদ হুসেন তাঁর 'আজায়েবুল আসফার' নামক এছের ভূমিকার নবম শতাব্দীর পর্যটক আয়রাকীর উদ্ধৃতি দিয়ে বলেছেনঃ চীনের ফুচু শহরের তদানীত্তন নাসকের জুলুমের বিরুদ্ধে বিদ্রোহ দেখা দিলে প্রায়, দেড়লক মুসলিম নিহত হয়। এদের সবাই ছিল বিদেশাগত।

#### মাল্ঘীপে ইসলামঃ

ইবনে বতুতা তাঁর ভ্রমন কাহিনীতে উল্লেখ করেছেন যে, আরাকানে তিনি বাংলা ও ইন্দোনেশিয়ায় মুসলিম দের কলোনী দেখেছিলেন। মালদ্বীপে তিনি এক বাঙালী মুসলিম রাজ বংশের জনৈকা মহিলাকে রাজত্ব করতে দেখেন। তাঁর ভাষায়ঃ পরমাক্তর্বের বিষয় এই যে, মালদ্বীপ দীপ পুঞ্জের শাসন কর্তৃত্ব রয়েছে খাদিজা নান্দী জনৈক মহিলার হাতে। তিনি সুলতান জালালুদ্দীন উমর ইবনে সুলতান সালাহ উদ্দীন সালেহ বাঙ্গালীর কন্যা। তাঁর দাদা ও বাদশাহ ছিলেন, পিতা ও বাদশাহ ছিলেন। পর পর তারা মালদ্বীপে রাজত্ব করেন। ৬৭

# ভারত, বার্মা ও আরকানে ইসলাম

ভারতবর্বে রাসুল (সা.) এর জীবদ্দশায়ই ইসলানের বাণী এসে পৌছে। সপ্তম শতান্দীর প্রথম দিকেই ভারতের পশ্চিম উপকুলে মালাবর রাজ্যে (বর্তমান কেরালা) ইসলাম প্রচারিত হয়। শায়খ জায়নুন্দীনতার ভূহফাতুল মুজাহিদিন ফী বায়ছে আহওয়ালিলি বায়তাকালীন', নামক গ্রন্থে করেছেন যে, ভারতের মালাবার রাজ্যের রাজা চেরুমল পেরুমল স্ফেয়র সিংহাসন ত্যাগ করে পবিত্র মঞ্চার গমন করেন এবং হয়রত মুহাম্মদ (সা.) এর দরবারে হায়ির হয়ে ইসলাম গ্রহণ করেন। এই সময় মালাবরে বহু পৌত্তলিক ইসলাম ধর্ম গ্রহণ করে।

এ সময়ে ইসলামের সত্যবাণী বাংলায় ও প্রবেশ লাভ করে। হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) এর নিকট উপমহাদেশের জনৈক শাসক এক ভেকচি 'আদা' উপহার পাঠিয়েছিলেন বলে একটি হাদীসে উল্লেখিত হয়েছে। হাদিসটি এরূপ-

Sarbatak. King of Kunj (India) sent an earthenware full of ginger to Hazrat Muhammad (sm.) the propet (peace be on him) as presents according to a narration by Abu sayeed Khudri (R.) it is also reported that Hazrat Muhammad (sm.). The prophet (peace be on him) sent Hudhye usama and sohayb to the king inviting him to accept Islam. He had embraced Islam Sarbatak also said I saw the Prophet's face. First in Mecca and thene in Medina. He was very handsome faced and midle sized man.

এ হাদিসটি কতথানি নির্ভরযোগ্য তা বলা যার না। রাসুলুল্লাহ (সা.) এর জীবংকালেই যে সমুদ্র পথে আগত বহিকদের মাধ্যমে তাওহীদের বাণী বাংলার আসে সে সম্বন্ধে কোন সন্দেহ নেই। কারণ দেখা যার হ্যরত রাসুলুল্লাহ (সা.) এর ইত্তেকালের বছর তিনেকের মধ্যেই হ্যরত ওমর ফারুকের খেলাফত কালে বাংলাদেশে ইসলাম প্রচার করতে এসেছিলেন। তারা বাণিজ্য ব্যাপদেশে এ দেশে আসেন। তারা এসেছিলে কেবল সত্যধর্ম প্রচারের উদ্দেশ্যে। একথা নিশ্চিতভাবে জানা যায় প্রাথমিক যুগের এসকল ইসলাম প্রচারক উৎসর্গীকৃত প্রাণ, সহজ সরল জীবনের অধিকারী ছিলেন। তাদের প্রচারকার্যের একনিষ্ঠতা ও ঐকান্তিকতার ফলেই ধর্মভেদ জর্জরিত এদেশের নির্যান্তিত ও নিপিড়ীত জন সমাজের সম্মুখে এক নব দিগন্তের উন্মেব ঘটে। ধীর অথচ নিশ্চিত গতিতে এ অঞ্চলের দিকে দিকে ইসলামের আলো ছড়িরে পড়ে। এতে এক নীরব সমাজেও সংস্কৃতিতে বিপ্লবের পরিবেশ গড়ে উঠে।

৬৭. খান যাহাদুর মুহান্দন হলারদ আবায়িমুল আলকার, ইবনে বতুতার গ্রন্থের অনু. (দিল্লি ১৯১৩, ২ খ, ২ সং), পৃ- ৩৮৯।

৬৮. Nurul Haque Md. Arab Relationship with Bangladesh. M. Phil D.U. 1980 Mss. P- 54. ৬৯. আবুল গড়ুর, মহানবীর যুগে উপমহাদেশ, অগ্রপথিক, সীরাতুন্নবী সংখ্যা, (তাকা, ইকাৰা, ১৯৮৮), প্- ৪৯-৫৪

আরব বনিক প্রচারকদের চেষ্টার হিজরী প্রথম শতকেই (খ্রিক্সীর সভম নতাব্দী) ভারতের পশ্চিম ও দক্ষিণ উপকুলীর বন্দর সমূহের সাথে সাথে পূর্ব ও পূর্ব-দক্ষিণ উপকুলীর অর্থাৎ বঙ্গোপসাগরের উপকুলীর বন্দর সমূহে ইসলামী ভাবধারার আমদানী হয়। আরবরা ভারত থেকে প্রধানত গরম, মসলা, হাতীর দাঁত ও নানাবিধ রত্ন ইউরোপে রগুনী করত। গরম মসলা উৎপন্ন হত ভারতের দক্ষিণ এলাকার এবং সরব্দীপ বা সিংহলে। প্রাচীনকাল থেকে বাংলাদেশ হাতির দাঁতের জন্য বিখ্যাত ছিল। আলেকজন্ডারের ভারত আক্রমণ কালে বন্ধ রাজ্যের চার হাজার সুসজ্জিত রণ দক্ষ হতী বাহিনীর কথা গ্রীক ঐতিহাসিকদের লেখা হতে জানা যার। আরবী ইতিহাস গ্রন্থে বন্ধরাজ দেব পালের (৮১০-৮৪০) পঞ্চাশ হাজার রণ প্রশিক্ষণ প্রাপ্ত ইতির

একাদশ থেকে পঞ্চদশ শতক পর্যন্ত সময়ে লেখা চর্যাপদ গুলোতে হাতীর উল্লেখ থেকেও এ অঞ্চলে হাতীর বিদ্যমানতার কথা প্রমানিত হয়। চৌন্দ শতকের পরিব্রাজক ইবনে বতুতার প্রমন কাহিনীতে 'আরখং' (আরাকান) ও চট্টগ্রাম অঞ্চলে হাতীর প্রাচুর্বের উল্লেখ রয়েছে। বোল শতকের ঐতিহাসিক আবুল ফজলের আইন-ই আকবরীতে উল্লেখিত হয়েছে: বাঙ্গালার পূর্ব দক্ষিণে 'আরখং' (আরাকন) নামে একটি বিরাট দেশ আছে। চাটগাঁও তার সামুদ্রিক বন্দর। এখানে প্রচুর হাতী পাওয়া যায়। " কাজেই সে সময় হাতীর দাঁত যে চট্টগ্রাম বন্দরের মাধ্যমে বিদেশে রপ্তানী হতো এসম্বন্ধে কোন সন্দেহ থাকতে পারে না এতে প্রমাণিত হয় যে, আরব দেশীয় মুসলিম বনিকদের চট্টগ্রাম বন্দরে আসা-যাওয়া ছিল। এতদঞ্চল অতিক্রম করে সুদ্র চীন দেশেও তাদের যাতায়াত ছিল, একথা আগেই উল্লেখ করা হয়েছে।

বিশেব করে সপ্তম-অষ্টম শতাব্দীতে বঙ্গোপসাগর ছিল সমুদ্র পথে যাতারাতের একমাত্র পথ। বাংলার উপকৃলে তাত্রলিপ্তি (বর্তমান তমলুক) ও সাতগাঁও (গঙ্গানদীর তীরবর্তী হুগলীর অদুরে সপ্তয়াম) ছিল আন্তর্জাতিক সমুদ্র বন্দর। १२

## বাংলাদেশে ইসলাম

খ্রিষ্টিয় ত্ররোদশ শতাব্দীর গোড়ার দিকে ইখতিয়ার উদ্দীন মুহাম্মদ বিন বখতিয়ার খলজি বাংলাদেশে ইসলামের বিজয় পতাকা বহন করে নিয়ে আসেন। আরব মুসলমানদের সাথে বাংলাদেশের যোগাযোগ ছিল তার ও পুর্ব থেকে। প্রাথমিক পর্যায়ে বাণিজ্যিক সূত্রে আরব বিনিকগণ এদেশের আগমন করেছিয়েন। বহু পূর্বেই আরবগন প্রাচ্য ও পাক্চাত্যের বহু দেশ গমন করেছিলেন। এজন্যই আরবগন সমুদ্র যাত্রা ও বাণিজ্যিক কার্যকলাপে পৃথিবীর সেয়া জাতি হিসেবে খ্যাতি লাভ করেছিল।

৭০. মজুমদার, রমেশ চন্দ্র, বাংলাদেশের ইতিহাস প্রাচীন যুগ, কণিকাতা পৃ- ৫২।

৭১. আযায়িবুল আসফার, পৃ- ৫২

৭২. বাংলাদেশ ইসলাম, পু- ৫৫-৫৯

ইসলামের আবির্ভাবের পূর্ব থেকেই আরব বণিকগণ সমুদ্র পথে চীন, ইন্দোনেশিয়া, জাভা, সুমান্রা যাওয়ার পথে চট্টগ্রামে যাত্রা বিরতি করতেন এবং এখানে ব্যবসায়িক আদান প্রদান হতো। প্রিস্টায় অস্টম শতকে এবং হিজরী প্রথম শতকে মহানবী হয়রত মুহাম্মদ (সা.) এর জীবদ্দশায়ই সেই যোগাযোগের সূত্র ধরে দক্ষিণ চীনে এবং বাংলাদেশের উপকূলীয় এলাকায় আরবের মুসলিম বনিকগণ ও ধর্ম প্রচাকরগণ কর্তৃক এদেশে ইসলাম প্রচারের সূচনা ঘটে। ৭১২ খ্রিঃ আরবদের সিন্ধু ও মূলতান বিজয় এবং সেখানে আরবদের স্থায়ী বসতি স্থাপনের ফলে ভারতে ইসলাম সম্প্রসায়িত হয়। <sup>৭৩</sup> তাছাড়া ভারত বর্ষের সঙ্গে আরবদের প্রত্যক্ষ রাজনৈতিক ও প্রশাসনিক যোগাযোগ স্থাপিত হয়। বথতিয়ায় খলজি কর্তৃক বাংলা বিজয়ের ফলে ইসলাম বাদ্রীয় শীকৃতি ও পৃষ্টপোষকতা লাভ করে।

ইসলামের আবির্ভাব কালে বাংলাদেশ

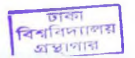
449281

ইসলামের আবির্ভাব ঘটে ৭ম শতান্দীর গোড়ার দিকে ৬১০ ঈসান্দে। বিশ্বনবী হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) এর প্রতি কুরআন নাজিলের মধ্য দিরে আরবে প্রথম ইসলামের যাত্রা শুরু হয় এবং তাঁর অবশিষ্ট ২৩ বছরের জিন্দেগীতে তা আরবের ভেতরে ও বাইরে ব্যাপক ভাবে ছড়িয়ে পড়ে। এসময় বিপ্লবী ইসলামের জোয়ারে আরবের ভেতর ও বাহির আন্দোলিত হতে থাকলে হয়ত উক্ত জোয়ারের তরঙ্গ আছড়ে পড়েছিল বাংলাদেশ ও ভারতবর্বের সমুদ্র বিধৌত উপকুল ভাগে।

ইসলামের আবির্জাবকালে বাংলাদেশ তথা স্বাধীন ও সার্বভৌম গৌড় রাজ্যের অধিপতি ছিলেন রাজা শশাষ্ক। তিনি ৬০৬ ঈসায়ী ক্ষমতাসীন হন। তাঁর রাজধানী ছিল পশ্চিম বাংলার বর্তমান মুর্শিদাবাদ জেলার বহরমপুরের কর্নসুবর্নে;। উত্তর বাংলা পশ্চিম বাংলা, দন্তভুক্তি, উড়িব্যার উৎকল ও কঙ্গোদ, বিহারের মগদ, কামরূপ প্রভৃতি রাজ্য পর্যায়ক্রমে তাঁর অধিকারে আসে। পশ্চিমে তিনি বারানসী পর্যন্ত তার রাজ্য বিতৃত করেন। ৬৩৭ ঈসায়ী তার মৃত্যুর পূর্ব পর্যন্ত শশাঙ্ক গৌড় রাজ্যের ক্ষমতার অধিষ্টিত ছিলেন বলে জানা যায়। উত্তর ভারতের তার প্রধান প্রতিশ্বন্ধি ছিলেন মহারাজা হর্ষবর্ধন। তিনি শশান্কের সম সাময়িক কালে থানেশ্বরের সিংহাসনে আরোহন করেন এবং ৬৪৭ ঈসাল পর্যন্ত রাজত্ব করেন। ৭ম শতান্দীর পূর্বে স্বাধীন গৌড় রাজ্যের পাশাপাশি বঙ্গ রাষ্ট্র নামে অন্য একটি স্বাধীন রাজ্য ও বিদ্যমান ছিল। বই শতান্দীর শেষ দিকে সেটিকে দক্ষিনাত্যের চন্ত্রকা বংশের রাজা কীর্তিবর্মন দখল করেছিলেন। ভিন্নমতে, রাজা শশাঙ্ক সেটিকে গৌড় রাজ্যের অন্তর্ভুক্ত করে কেলেছিলেন। প্র

কখন কিভাবে বাংলার ইসলামের আবির্ভাব ভক্ত হয়, তা সঠিক রূপে নিরূপন করা যায়না। তবে নির্ভরযোগ্য ঐতিহাসিক তথ্যের ভিত্তিতে এ সিদ্ধান্তে উপনীত হওয়া যায় য়ে, মহানবী (সা.) এর জীবন্দশায় বাংলায় ইসলামের দাওয়াত এসে পৌছে। জানা যায় মহনাবী (সা.) এর মামা সাহাবী আবু ওয়ায়াস (রা.) বি ইসলাম প্রচারক হিসেবে সমুদ্র পথে বাংলায় আগমনকরেন। ভারতীয় উপমহাদেশের সাথে আরবদের সম্পর্ক ছিল মহানবী (সা.) এর আবির্ভাববের বহু পূর্ব থেকেই ঐতিহাসিক এলফিনস্টোনের ভাবায়, হয়রত ইউসুফ (মা.)- এর সময় থেকেই ভারতের সাথে আরবদের বাণিজ্যিক সম্পর্ক ছিল চমৎকার। বি

৭৬. এপিফিনস্টোন, হিস্ট্রি অব ইভিয়া, উদ্বত বাংলা ও বাংগালী আবুল মান্নান মোহান্দন, (ঢাকা সূজন ধকাশনী ১৩৯৭ ১সং) প্- ৯৭।



৭৩. রইছ উদ্দিন: আ.ন.ম বাংলাদেশ ইসলামের আবির্ভাব (ইসলামিক ফাউভেশন পত্রিকা, সাভান বর্ষ, বিতীয় সংখ্যা ১৯৮৭) পৃ-১৬৭।

৭৪. নুকুল করিম অধ্যক্ষ মুহাম্মন ও আবুল কালাম, দাখিল ইসলামের ইতিহাস (তাকা, বাংলাদেশ মাদরাসা শিক্ষা বোর্ড, জালুয়ারী ২০০৪, ২সং) প্- ১৬৮। ৭৫. মহালবী (সা.) র মামায় নাম হ্যরত আৰু ওয়াভাগ (রহ.) তার পূর্ণ নাম ছিল হ্যরত আৰু ওয়াভাস মালিক ইয়নে ওহাইব হ্যনে আযদে মনাফ। তিনি ছিলেন মহানবী (সা.) এর মাতা আছিলার আপন চালত তাই। হেলাল নালির, বাংলাদেশে ইসলাম, (চাকা ইফাবা, এধিল জুন ২০০০ ৩৯ বর্ষ ৪র্থ সংখ্যা, পু- ৮২

ঐতিহ্সাকি 'K.A Nizami' তার Arab Acounts of India' নামক গ্রন্থে এ সম্পর্কে বলেন India's relations with Arab world go back to hoary past. Long before the rise of Islam, there was brisk commercial contact between India and Arabia and the Arab traders carried Indian goods to the European markets by way of Egypt and Syria. Elphinstone has rightly observed that from the days of Marco polo and Vasco de gama the Arabs were the captains of Indian commerce. There were large number of Arab colonies on the western coast of India and many Indian settlements in the Arab countries, Ubulla, for instance, was know as ard-ul-Hind on account of the large number of Indians who inhabited that region. When Islam spread and the Arabs got converted to Islam, these colonies continued to flowrish as before the Indian rajas appointed Muslim Judges, known as hunarman, to decide their cases and provided all facilities to them to oranize their community life. Commercial contact led to cultural relations and while large number of Arab navigational and other terms were adopted by the Indians, Indian custom, institutions and practices found their way to Arabia' philologists have traced there sankrit words misk (musk), zanjbil (ginger) and Kafur (camphor) in the Ouran. 99

আরবীর ও ভারতী রদের মধ্যে সাংকৃতিক সম্পর্ক গড়ে উঠে বাণিজ্যিক সম্পর্কের কারণেই। জানা যার, রাসুল (সা.) সুগন্ধি জাতীর দ্রব্য সামগ্রী উপহার পেয়েছিলেন ভারতীরদের পক্ষ থেকে। এমনকি একজন ভারতীর রাজার পক্ষ থেকে আচার উপহার পেয়েছিলেন। একদা রাসুল (সা.) হযরত আরশা (রা.)'র অসুস্থতার সময়ে আরবে অবস্থানরত একজন ভারতীর চিকিৎসককে রোগ সম্পর্কে অবহিত করান। ইমাম বুখারী (রহ.) এর বর্ণনার উক্ত বিবরণ জানা যার। অপরদিকে হযরত ইমাম হোসাইনের স্ত্রী শহরবাণু। ৺ আরবগন ব্যবসা বাণিজ্যে পরদর্শী ছিল মহানবী (সা.) এর আবির্ভাবের অনেক পূর্ব থেকেই। তাদের জীবিকা নির্বাহের প্রধান উপকরণ ছিল মহানবী (সা.) এর আবির্ভাবের অনেক পূর্ব থেকেই। তাদের জীবিকা নির্বাহের প্রধান উপায় ছিল ব্যবসা। এজন্য তাদের বাণিজ্যিক বহর ছিল শক্তিশালী। বিশ্বের নানা দেশের মত এ উপমহাদেশের সাথে গড়ে উঠেছিল তাদের বাণিজ্যিক সম্পর্ক।

<sup>99.</sup> Nizami K.A.(DR. Md. Zakied) Arab account of India) During the fourteeenth century) Idarah-1 Adabiyat-1 Aligarah Delhi 1981, p - V.

৭৮. K.A. Zakied সম্পাদিত Arab Account of India নছেত্ব ভূমিকার লেখক K.A Nizami ঐতিহাসিক ইবনে ৰাত্যিকানেত্ব বরাত দিয়ে নিবেদ, হয়রত ইমাম হুসাইন (রা.) এর পুত্র ছিলেদ হয়রত ইমাম হুসাইন (রা.) এর পুত্র ছিলেদ হয়রত ইমাম হুসাইন যাতা নহরবাদু (যার নামকরণ করা হয় রব্বতীতে শবিনা)তংকাশিদ পারস্য সম্রাট ইয়াজদেশারদ এর কন্যা ছিলেন। মুগলিম সৈন্যের হাতে নিহত হন ইয়াজদেশারদ। এ বিগরে মন্তব্য হছে ইমাম হোসাইনের অন্য স্ত্রী হয়তো ছিলেন তারতীয়। ৭৯, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় পত্রিকা, (ঢাবি, সংখ্যা-৮৯, অস্ট্রোবর ২০০৭) পৃ-১১৮

মুসলিম বিজয়ের পূর্বেই বাংলাদেশের সাথে আরবীয় মুসলমানদের যে প্রাথমিক যোগাযোগ ছিল তার নিশ্চিত প্রমাণসমূহকে তিন শ্রেণীতে বিভক্ত করা যায়।

- ১। প্রত্নতাত্তিক প্রমাণ (Archaeological evidence)
- ২। আরবের ভৌগলিক বিবরণ (Geographical description of Arab)
- ত। কিংবদন্তী ভিত্তিক প্রমাণ (Evidence on the basis of tradition)

১। প্রত্নতান্তিক প্রমাণ (Archaeological evidence) ঃ প্রত্নতান্ত্বিক সূত্র, আরব তৌগলিকদের বিবরণ এবং বাংলাদেশের বিভিন্ন অঞ্চলে প্রাপ্ত কিংবদন্তী ও জনশ্রুতির সাহায্যে প্রাথমিক যুগে বাংলাদেশে মুসলমান আগমনের স্বরূপ নির্ণয় করা যার। প্রত্নতন্ত্বিদগন দু'টি আরবীর মুদ্রা আবিকার করেছেন। একটি রাজশাহী জেলার পাহাড়পুর এবং অন্যটি কুমিল্লা জেলার মরনামতিতে। ৭৮৮ খ্রিষ্টাব্দে পাহাড়পুরে প্রাপ্ত মুদ্রাটি আব্বাসীর খলিকা হারুন উর রশীদ কর্তৃক মোহাম্মদীর টাকশাল কর্তৃক উৎকীর্ণ হর। ৮০ মরনামতিতে প্রাপ্ত মুদ্রাটি সম্পর্কে বিশেষ কিছু জানা যারনা, কারণ প্রত্নতান্ত্বিক বিভাগ খননের সম্পূর্ণ বিবরণ এখনো প্রকাশ করেনি। তথ্যের অভাবে মুদ্রাটি শনাক্ত করা যারনি। আমার মনে হয় এ মুদ্রাটি আব্বাসীর যুগের। ড. এনামুল হক পাহাড়পুরে প্রাপ্ত মুদ্রাটির উপর নির্ভর করে বলেন "হিন্দু সভ্যতার কোন কোন প্রাচীন কেন্দ্রে এই প্রাচীন যুগের আরব পারস্যের মুসলিম সাধক ও ধর্ম প্রচারকের আবির্তাব ঘটেছিল। আমাদের বিশ্বাস এরপ কোন ইসলাম প্রচারকের দ্বারা পাহাড়পুরের বৌদ্ধ বিহারে খলিকার এ মুদ্রা আনীত হয়। সম্ভবত যিনি এই মুদ্রাসঙ্গে নিয়ে তথায় প্রচার করতে গমন করেন তিনি বৌদ্ধদের হাতে প্রাণ হারিয়েছিলেন এবং তার মুদ্রাটি বৌদ্ধ ভিক্ষুদের হন্তগত হয়েছিল। যেরপ্রপেই হউক পাহাড়পুরে আবিক্ষৃত খলিকার এ মুদ্রাটি অন্তত খ্রিষ্টীয় নবম শতান্দীতে উত্তর বঙ্গের সহিত ইসলামের সম্বন্ধ সূচনা করতেছে।

ড. এনামুল হক আরও বলেন- খলিফার মুদ্রাটি তাঁরই রাজত্বকালে পহাড়পুরের বৌদ্ধবিহারে এসে পৌছে থাকবে। কেননা তখনকার দিনে প্বর্বর্তী খলিফার মুদ্রা পরবর্তী খলিফার যুগে চলতনা। মুদ্রা তখন ক্ষমতা হন্তান্তরের একটি প্রধান নিদর্শন ছিল বলেই এরপবিধান দেশে প্রচলিত ছিল। তাই লোকে অনেক সময় 'খুৎবা (সাপ্তাহিক ধর্ম বক্তৃতা) ও সিক্কার' (মুদ্রা) পরিবর্তন দেখিয়ে খলিফার পরিবর্তন মেনে লইত। তাহলে বলতে হয় খ্রিষ্টীয় অষ্টম শতান্দীর শেষ পাদেই এ মুদ্রাটি বলে আগমন করেছিল। এই মুদ্রাটি বলি ধর্মপালের রাজত্বকালে গাহাড়পুরে নাও এসে থাকে, ইহায়ে খলিফা হারুনুর রশীদের (৭৮৬-৮০৯খ্রিঃ) অন্যুন এক শতান্দীর মধ্যে পাহড়পুরে এসে পৌছেছিল। তা অস্বীকার করার উপায় নেই। কেননা খ্রিষ্টীয় দশম শতান্দীর পর পাহাড় পুরের বৌদ্ধ বিহার সম্বন্ধে বিশেষ কিছু জানা যায় না। সেই প্রাচীন যুগে সাধারণতঃ ব্যবসা বাণিজ্যের সূত্র ধরে একদেশের টাকা অন্য দেশে যেত। পাহাড় পুরের বৌদ্ধ বিহারে সেই সত্রে খলিফার টাকা পৌছেছিল বলে মনে হয় না।

ью. Dikshit K.N. Memoirs of the Archaeological Survey of India (No. 55 Delhi, 1938) P-87.

৮১. এনামূল হক, ড, মোহাস্মল পূর্ব নাকিবানে ইসলাম (জকা, আদিল ব্রাদার্স এড কোং, ১৯৪৮ইং) পু- ১২

কেননা পাহাড়পুরের প্রাচীন প্রসিদ্ধি বাণিজ্যের জন্য ছিল বলে এ যাবৎ প্রমাণিত হয়নাই।

চট্টগ্রাম অঞ্চলে এ মুদ্রা আবিস্কৃত হলে ব্যবসা বাণিজ্য উপলক্ষ্যে এই মুদ্রার আমদানী হয়েছিল
বলে জনায়াসে ধরা বেত। এখন সে জনুমান কারার কারণ দেখা যায় না। খুব সম্ভব এই বৌদ্ধ
বিহারটি তখন ধ্বংশ হয়ে গিয়েছিল। 

১

ড. আবদুল করিম বলেন নানা কারণে ড. হকের উপরোক্ত মতামত গ্রহণযোগ্য নয়। 

ত যেহেতু হারুনুর রশীদ কর্তৃক উৎকীর্ণ হয় সেহেতু এই মুদ্রা খলিফার জীবদ্দশায় বা তার খেলাফতের পরে একশত বৎসরের মধ্যে বাংলাদেশে আনীত হয়, এমন মনে করায় যথার্থ কারণ নেই। এখনও দেখা যায় বাংলাদেশের অনেক লোক মুসলমানী আমলের সিকা টাকা কবচ হিসেবে ব্যবহার করে থাকে। সুতরাং মুসলমানদের বাংলাদেশ বিজয়ের পরে এই মুদ্রা বাংলাদেশে আনীত হয়নি। এই কথা জায় করে বলা যায় না। विতীয়তঃ পাহাড়পুরে ব্যবসা বাণিজ্যের কেন্দ্র থাকুক বা না থাকুক সমুদ্র উপকুল ব্যবসায় কেন্দ্রস্থল হতে এই মুদ্রা আভ্যন্তরীন জন সমাবেশে নীত হওয়া অসম্ভব নয়।

তৃতীয়তঃ খ্রিস্ট্রীয় অষ্ট্রম নবম শতাব্দীতে কোন মুসলমান সাধক ও ধর্ম প্রচারক বাংলাদেশে আসেন কিনা বা আসা সম্ভব কিনা তা এখনও প্রমাণ সাপেক্ষ এবং চতুর্পতঃ এইটা বিশেষ ভাবে লক্ষ্য করা উচিত যে পাহাড় পুরের মুদ্রাটি ধ্বংশ স্তুপের মাটির উপরিভাগে আবিষ্কৃত হয়, খনন কৃত বৌন্দ বিহারের কোন নিমুন্তরে পাওয়া যায় নি। সহজেই বুঝা যায় মুদ্রাটি বৌদ্ধকীর্তি ধ্বংসের পরেই পাহাড় পুরে নেওয়া হয়। মুদ্রাটি বাংলাদেশে কিভাবে প্রবেশ করে। তা সঠিক ভাবে জানার উপায় নেই; কোন বিশেষ সিদ্ধান্তে উপনীত হতেও এ মুদ্রাটি তেমন সাহায্য করে না। আরব বনিকগণ ব্যবসা বাণিজ্যের সাথে সাথে তাদের উপর অর্পিত ইসলাম প্রচারের দায়িত্ব ও পালন করে যেতেন। আর এ কাজকে তারা নিজেদের ধর্মীর ও নৈতিক দায়িত বলে মনে করতেন। রংপুর জেলার গদ আমে একটি ফার্সী শিলা লিপি আবিষ্কৃত হয়েছে যা থেকে উত্তর বাংলার মুসলমান বসতি ছিল বলে প্রমাণ পাওয়া যায়। b8 তবে ড. আবুল করিম বলেন শিলালিপির নির্ভুল পাঠ থেকে জানা যায় যে, 'প্রকৃত পক্ষে এটি নোঘল আমলের শেষে দিকের। ফলে ঐ প্রাচীন যুগের অর্থাৎ খ্রিষ্ট্রীয় অষ্ট্রম বা নবম শতাব্দীতে রংপুর মুসলমানদের শাসনাধীন ছিল বা উত্তর বাংলার মুসলমানদের কোন বড় বসতি ছিল এ সকল প্রত্মতাত্মিক সাক্ষ্য একখা প্রমাণ করেনা। be খ্রিষ্টীয় অষ্টম বা নবম শতাব্দীতে বড় ধরণের কোন মুসলিম বসতি রংপুর ছিলনা, প্রাসন্থিক কারণে এ মন্তব্য মেনে নেয়া যায় না। কারণ রংপুর শহর থেকে ত্রিশ মাইল দূরে ১৯৮৬ সালে লাল মনির হাট সদর থানার পঞ্জ্ঞাম ইউনিয়নে রামদুস মৌজার মজদের আড়া নামক গ্রামে প্রতিষ্ঠিত একটি মসজিদের ধ্বংসাবশেষ ৬৯ হিজরীতে পাওয়া গেছে। যেটি এ যাবত প্রাপ্ত বাংলাদেশে ইসলামের প্রাচীনতম নিদর্শন। নানা রকম ফুল, নকশা-

৮২. প্রাতক, পু- ১১, ১২

৮৩, আবুল করিম,বাংলার ইতিহাস, সুলতানী আমল (ঢাকা ভাতীয় গ্রন্থ প্রকাশন প্রথম প্রকাশ জানুয়ারী ১৯৯৯, ৪সং), পৃ- ৬২)।

৮৪, মেহরার আলী, একশত তেইশ হিজরীর শিলালিপি (দিনাজপুর যানুঘর সিরিজ নং- ৪) পু-৬

be. A. Karim, Social History of the Muslim in Bengla (Chittagon 1985) p, 27.

বিশেষ ধরণের ইটগুলোতে রয়েছে এবং আরবী অক্ষরে কালিমা তার্য়িবা সহ ৬৯ হিজরী সন লেখা রয়েছে। ইসলাম প্রচারের প্রাথমিক যুগে এই মসঞ্জিদকে কেন্দ্র করে এখানে একটি মুসলিম জনপদ গড়ে ওঠেছিল। আর ঐ ঐলাকাটি মজদের আড়া নামে সুপরিচিত। ধারণা করা হয় যে, ইসলামের প্রাথমিক যুগে উত্তর বাংলা তথা রংপুর মুসলমানদের শাসনাধীনে না আসলেও মুসলমানদের বড় একটা বসতি গড়ে উঠেছিল তাতে কোন সংশয় নেই। ৮৭

আরাকান রাজ বংশীয় উপাখ্যান 'রাদজা তুয়ে' বর্ণিত কাহিনী 'চয়ৢগ্রামে ইসলাম নামক সুপ্রস্থিত ছিছে ড. আবদুল করিম এভাবে উল্লেখ করেছেন। এই সময়ের শেষ ভাগে কান-রা-দজা-গীর বংশধর মহত ইন্সত চন্দরত সিংহাসনে আরোহন করেন। এই রাজা ২২ বংসর রাজত্ব করার পর মারা যান। কথিত আছে যে, তাঁর সময়ে (৭৮৮-৮১০ খ্রি.) কয়েরকটি কু-ল বিদেশী জাহাজ রনবী দ্বীপের সলে সংঘর্ষে ভেলে পড়ে এবং জাহাজের মুসলমান আরোহীদেরকে আরাকানে পাঠানো হয়। সেখানেতারা গ্রামাঞ্চলে বসবাস শুরু করেন।

আরাকানের 'রনজী' (আধুনিক ব্যামরী) দ্বীপের আরবীর মুসলিম বনিকদের জাহাজ ভাঙ্গার ঘটনার সাথে প্রাপ্ত এ মুদ্রাগুলোর সাম্ভুক্তা বিচিত্র কিছু নয়। কারণ বাজবিক ভাবেই অনুমান করা যেতে গারে যে, সেগুলোতে মুদ্রাগুলো উল্লেখিত সময়ে (৭৮৮ঈ.) বাংলায় নীত হয়েছিল। ৭৮৮ থেকে ৮১০ ঈসায়ীর মধ্যে বণজী দ্বীপে জাহাজ ভাঙ্গার ঘটনাটি ও ঘটে। আরব বনিকদল সম্ভবত বাংলার বৃহত্তম নদী গঙ্গার উপকুল বেয়ে দেশের অভ্যন্তরে প্রবেশ করে ব্যবসা বাণিজ্য করতেন এবং তাদের দ্বারাই এ মুদ্রাটি পাহাজ্পুরের সোম পুর বৌদ্ধবিহারে আমদানি হয়।

শুধুমাত্র ব্যবসা বাণিজ্য করাই আরব বণিকদের লক্ষ্য ছিল না। একই সাথে তাঁরা নিজেদের উপর অর্পিত ইসলাম প্রচারের দারিত্ব পালন করে যেতেন এবং তারা নিজেদের ধর্মীর ও মানবিক একাজগুলোকে কর্তব্য বলে মনে করতেন। সুতরাং প্রাপ্ত মুদ্রা সম্বন্ধে ড. হকের মন্ত ব্যকে একেবারে অমূলক বলে অবজ্ঞা করা যায় না। আরাকানী ঘটনা পঞ্জি হতে অবগত হওরা যায় যে, ৯৫৩ ঈসারী আরাকানের রাজা সুলতান ইন্ন চন্দরস সুরতন বিজয়ে বের হন এবং সে দেশে একটি বিজয় স্তম্ভ স্থাপন করেন রাজার উক্তি অনুসারে তার নাম হয় চেন্ত গৌং অর্থাৎ যুদ্ধ করা অনুচিত। ১০

এ সময় আরাকান রাজ কার বা কাদের সঙ্গে যুদ্ধ করা অনুচিত মনে করেছিলেন? মুসলমানদের সঙ্গে তখন চউগ্রামে কি আরবীয় উপনিবেশ গড়ে উঠেছিল? আরবদের প্রভাব প্রতিপত্তি আরাকান রাজ্যের জন্য কি হুমকি হয়ে দাঁড়িয়েছিল?

এসব সম্ভাবনা কাল্পনিক বলে মনে করা যায় না। সেজন্য কোন কোন পশুত মনে করেন সুরতন শব্দ "সুলতান" শব্দের আরাকানী রূপ আর তদনুযায়ী তারা বলেন, তৎকালীন সময়ে চট্টগ্রামের মুসলমানেরা একটি আরব রাষ্ট্র গঠন করেছিল। ১০

৮৬, দৈনিক বাংলা (২০ এপ্রিল ১৯৮৬), পু-৪

৮৭. জয়নুল আবেদীন মোঃ ও বেগম আফরোজা, মুসলিম বিজ্ঞের পূর্বে বাংলাদেশে ইসগাম (ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় পত্রিকা সংখ্যা- ৮১, ফেব্রুয়ারী- ২০০৫) প্র-১৭১।

৮৮. মার্লান অবসি এশিয়াটিক সোগাইটি অব বেসল ১৮৪৪, পৃ- ৩৬। আবুল করিম, ড. চট্টথামে ইললাম (সোসাইটি ফর গাকিডান কাঁডিজ, ঢাকা সেক্টেম্ম ১৯৭০) পৃ, ১৬ ৮৯. J.A.S.B 1844, p 36

<sup>»</sup>o. A. Haque and A Karim Arakan Rajsabhaya Bangla Sailya (Bangali Literature in the Arakan court) Calcutta. 1935 p, 34.

এ ব্যাপারে ড. আব্দুল করিম একমত হতে পারেন নি। তিনি বলেছেন চট্টগ্রাম বন্দরের সঙ্গে যে আরবের মুসলমান বনিকদের বাণিজ্যিক যোগাযোগ ছিল তাতে কোন সন্দেহ নেই। কিন্তু চট্টগ্রামে মুসলমানরা আরব রাষ্ট্র গঠন করেছিল বলা তা অতিরপ্তান বৈ কিছু নয়। একটি মাত্র শব্দ 'সুরতন' যার অর্থ পরিকার নয়, তার উপর ভিত্তি করে কোন সিদ্ধান্ত করা সন্তব নয়। বিতীয়ত আরাকান বংশাবলী পড়ে মনের হয় 'সুরতন' শব্দটি সুলতান এর বিকৃত রূপ নয়।

বরং ইহা অধুনা লুপ্ত কোন এক স্থানের নাম বহন করে। " গঙ্গার মোহনার সন্নিকটে চট্টথাম বন্দর অবস্থিত ছিল। গঙ্গার বদ্বীপ অঞ্চলে এর (চট্টগ্রাম) অবস্থানের দক্ষন আরব বনিকগন চট্টগ্রামের নাম দিয়ে ছিলেন 'শাতী আল গঙ্গ' (ব- দীপ বা গঙ্গার উপকূল) যা কালক্রমে চাটগ্রাপ্ত-চট্টগ্রাম নামে রূপান্তরিত হয়। " গঙ্গার মোহনার উপকূল ভাগে অবস্থিত থাকার, এটা ছিল খুব সুবিধাজনক বন্দর। এই বন্দরকে আরব বনিকগণ তালের ব্যবসা বাণিজ্যের একটি বৃহৎ কেন্দ্রে পরিণত করে। এদেশের মূল্যবান পন্য দ্রব্যের নিয়মিত সরবারাহ নিশ্চিত করার অভিপ্রায়ে চট্টগ্রামে তালের নিজেদের কিছু লোক অবস্থান করে। এই বনিকদল শিক্ষিত, সংস্কৃতিবান ও সম্পদ শালী হওয়ায় বন্দর শহরটি প্রভাবশালী হয়ে উঠে। বিদেশে নিশ্চয়ই একজন দলপতির অধিনে আরব বনিকগন দলবন্ধভাবে বাস করতো। এ আরব দলপতি ছিল 'পুরাতন'।

আরাকান রাজ 'সুলাতারিং' স্যান দ্যায়া (৯৫১-৫৭ খি.) তার অভিযানে একেই পরাজিত করেন বলে দাবী করেন। ড. এনামুল হকের 'থুরাতন' শব্দটির সুলতান হিসেবে পাঠ কল্পনা প্রসূত বলে (উড়িয়ে) দেয়া যায় না। ১৩

আরব বনিকদের এ প্রভাব প্রতিপত্তির ফলে চট্টগ্রামের সংস্কৃতিতে ও তাদের প্রভাব এখনো পরিলক্ষিত হব। যেমন চট্টগ্রামী ভাষায় প্রচুর আরবী শব্দ ব্যবহাত হব। চট্গ্রামী ভাষায় ক্রিয়াপদের পূর্বে 'না' সূচক শব্দের ব্যবহার ও আরবী ভাষায় ব্যবহারের ফল। একাধিক কদম রাসুলের অন্তিত্ব চট্টগ্রামে দেখা যায়। <sup>১৪</sup>

৯১. বাংলার ইতিহাস সুলতানী আমল, পু-৫৫

<sup>≽</sup>ર. Bernavilli suggests theat the name chittagonj originated from the Arabs. S.N.H Rezvi (ed).

<sup>»</sup>o. Social cultural history of bengal p. 43-44

৯৪. যেমন চট্টগ্রাম শহরের কদম মোবায়ক, শেব করিদের চশমা, পটিয়া থানার বাগিচার মগজিন এবং বাশবালী থানার কদমরচুল আব্দুল করিম, প্- ৭৯

৯৫. বাংলাদেলে ইসলাম, প্-৫৯

৯৬, বাংলাদেশের ইতিহাস, পু- ৫২

সমগ্র আরবে তখন ইসলামের আবির্জাব একটা আলোড়ন সৃষ্টি করেছিল। সেজন্য বনিকদের মাধ্যমে এমন একটা সাড়া জাগানো সংবাদ বিদেশের মাটিতে অর্থাৎ বাংলাদেশের উপকূলী অঞ্চলে আরবীয় উপনিবেশগুলোতে পৌছেছে তা সহজে অনুমেয়। বুযুর্গ ইবন সাহারিয়ার মতে, আরবদেশে হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) এর ইসলাম প্রচারের কথা জানতে পেরে সারন্দীপ বাসীরা রাসুল (সা.) এর কাছে দৃত পাঠান। কিন্তু হ্যরত ওমরের খেলাফত কালে এ দৃত মদিনার পৌছান। হ্যরত ওমর (রা.) এর সঙ্গেই সে দৃতের সাক্ষাত হয়। ইসলাম, ইসলামের নবী (সা.) এবং সাহাবীদের সম্বন্ধে আলোচনা ও প্রত্যক্ষ অভিজ্ঞতা অর্জন করে দেশে প্রত্যাবর্তনের পথে ঐ দৃত বেলুচিন্তানের নিকট মাকরান নামক অঞ্চলে ইহধাম ত্যাগ করেন। তার হিন্দু সঙ্গী সরন্দীপ পৌছে তাদের অভিজ্ঞতার বর্ণনা দেন। বিতারিত জেনে মানুবের মাঝে ইসলাম সম্বন্ধে ব্যাপক আগ্রহ সৃষ্টি হয়। ফিরিন্ডার মতে, ঐ সমর রাজা ইসলাম গ্রহণ করে।

এ ঘটনার মূলে কডটুকু সত্য নিহিত রয়েছে তা বলা দুক্ষর। সত্য মিথ্যা ঘটনার মূলে যাই থাক না কেন তবে এটা নিচিত যে, এ সকল ঘটনা থেকে বাংলাদেশ বিচ্ছিন্ন ছিলনা। কারণ দক্ষিণ ও পশ্চিম ভারতের মতই বাংলাদেশের সাথে আরবদের প্রাচীন কাল থেকেই সম্পর্ক ছিল। খ্রিস্টীয় সপ্তম ও অস্তম শতাব্দীতেই আরবীয় বনিকদের মাধ্যমে চউগ্রাম ও তার নিকটবর্তী অঞ্চলে ইসলাম ধর্ম ছড়িয়ে পড়ে। রিচার্ভ সায়মন্ত দ্বীয় ভাবায়- 'The culture that now developed in Bengal was entirely different from that of the Hindus. The ports of this country, especially chittagong had come under the influence of the Arabs as early as the 7th century A.D. and many of the Arab Voyagers and traders had left a permanent eimpress upon the area. Islam, therefore took root very easily in this receptive soil, and the resultant calture was greatly influenced by that of Islamic countires'.\*

অষ্ট্রম শতাব্দীর গোড়ার দিকে আরব বনিক ও ব্যবসায়ীগন বাংলাদেশের চট্টগ্রাম ও ঢাকা বিভাগের উপকুলীয় অঞ্চলে ইসলামের আদর্শ নিয়ে উপস্থিত হন। অতঃপর অষ্ট্রম ও নবম শতাব্দীতে চট্টগ্রাম বন্দর আরব ব্যবসায়ী ও বনিকদের উপনিবেশে পরিণত হয়। আরব বনিকদের মুখ্য উদ্দেশ্য যে ছিল ব্যবসা বানিজ্য, এতে কোন সন্দেহ নেই। তবে তারা বানিজ্যের সাথে সাথে ধর্মীয় কর্তব্য হিসেবে নবীর সুন্নাহ বহন করে নিয়ে এসেছিলেন। আর বনিকগন মনে করেছিলেন যে, প্রাচীন হিন্দু সভ্যতার কেন্দ্রস্থলে ইসলাম প্রচার করতে পারলে অপরাপর অঞ্চলে তা আপনা আপনি ছড়িয়ে পড়বে।

এরপ যখন পরিস্থিতি তখন দশম শতাব্দীর মধ্যভাগে চট্টগ্রাম ও তদসংলগ্ন অঞ্চলে আরবী বনিকদের প্রভাব প্রতিপত্তির ফলে স্থানীয় কিছু লোকজন ইসলাম ধর্ম গ্রহণ করে এবং ধর্ম এনেশের বহু অঞ্চলে সম্প্রসারিত হয়। তখন আরব ও মধ্য এশিয়ার বহু পীর দরবেশ ও সুফী সাধক ইসলাম ধর্মপ্রচার কল্পে স্বদেশ পরিত্যাগ করে পূর্ববঙ্গের বিভিন্ন অঞ্চলে ছড়িয়ে পড়েন।

<sup>»</sup> Nizami K.A. (DR M. Zaki (ed) Arabd Account of India (During the fourteenth century. Idarah -1 Adabiyat-I- Aligarh- Delli, 1981, p- 5

৯৮. Richard symonds. The making of pakistan (Allies book corporation. Karachi 1966), p- 197 ৯৯. মুহাম্মদ পূর্ব পাকিস্তানের ইসলাম, পু- ১৬-২০

(২) আরবের ভৌগলিক বিবরণঃ (Geographical description of Arab):

আরব মুসলিম ভৌগলিকদের মধ্যে বেশ করেকজন মুসলমান আরব বনিকদের বাণিজ্য পথ

কিংবা বাণিজ্য সংক্রান্ত বিভিন্ন বিবরের বিবরণ দিয়েছেন এদের মধ্যে সর্বাগ্রে সুলায়মানের নাম
উল্লেখযোগ্য। সিলসিলাতৃত তাওয়ারিখ গ্রন্থ ৮৫১ খ্রিষ্টাব্দে রচিত হয়। ১০০ এ বিবরে
সুলায়মানের পর আরও কয়েকজন ভৌগলিক বিবরণ দেন। কিন্তু সকলেই সুলায়মানের
'সিলসিলাতৃত তাওয়ারিখের' উপর নির্ভরশীল। ইবনে খুরলাদ বিহ (মৃ: ৯১২খৃ:) তাঁর 'কিতাবুল
মাসালিক ওয়াল মামালিক' গ্রন্থে সর্ব প্রথম আরবদেশ থেকে চীন দেশ পর্যন্ত মুসলমান
বনিকদের বাণিজ্য পথের বর্ণনা দেন। তাছাড়া আল মাসুদী (মৃ: ৯৫৬ খ্রি:) এবং আল ইদ্রিছী
জন্ম একাদশ শতালীর শেষপাদে) প্রমুখ।

ভৌগলিকবিদগন ইবনে খুরদাদ বিহকে অনুসরণ করে আরব বনিকদের বাণিজ্য পথের বিবরণ দেন। ১০১ তাদের বিবরণ মতে আরাকান থেকে মেঘনা নদীর পূর্ববতী বিকীর্ণ অঞ্চলটি খ্রিষ্টীয় ৮ম শতাব্দী থেকে আরব বনিকদের কর্মতৎপরতার সরগরম হয়ে উঠেছিল।

এসকল আরব ভৌগলিক এবং বনিকগন তাদের বিবরণে এমন একটি দেশ ও বন্দরের নাম বর্ণনা করেছেন যে, দেশকে বাংলাদেশ হিসেবে চিহ্নিত করা যায়, আর বাংলাদেশের উপকূল বন্দরকে একটি সমুদ্র বন্দর হিসেবে চিহ্নিত করা যায়। বন্দর সম্পর্কে সর্ব প্রথম আলোচনা করা যাক। পূর্বে আলোকপাত করা হয়েছে যে, দক্ষিণ পূর্ব এশিয়ার দ্বীপ সমূহের সাথে আরব মুসলিম বনিকগণ সমুদ্র পথে বাণিজ্য করতে এবং তারা বাংলাদেশের উপকূলীয় অঞ্চলে তাদের যাত্রাপথে আসতো। তারা তাদের পন্যের বেচাকেনা করতো বাংলাদেশের বন্দরে।

এখান হতে শ্যাম (থাইল্যান্ড) হয়ে চীন দেশে পৌঁছত। আরব দেশ হতে চীন পর্যন্ত সমুদ্র উপকুলবর্তী ব্যবসায়িক স্থান গুলোর নাম করন করেছেন আরব ভৌগলিক গন। তাদের দেওয়া বর্ণনা থেকে অবহিত হওয়া যায় য়ে, আরব বনিকরা তাদের প্রাচ্য যায়ার সমন্দর, ওরনা, সীন বা বোসাঙ্গ, আবিনা বা বার্মা পরিদর্শন করে। এখানে সমন্দর নামটি উল্লেখযোগ্য। আরব ভূগোল বিদের প্রদন্ত সমন্দরের বর্ণনা আলোকপাত করলে জানা যায় য়ে, এটা বাংলার উপকূল অঞ্চলের একটি বন্দর ছিল। ইবনে খুরদাদবিহ (মৃ. ৯১২ খ্রি.) লিখেছেন সমন্দর চাউল উৎপাদন করে এবং 'কামরুপ' ও জন্যান্য থেকে ১৫ ও ২০ দিনের পথে এস্থানে মৃত কুমায়ী কাঠ আমদানী করা হয়। ১০২

সমন্দর সম্বন্ধে আরও বিশদ বিবরণ দিরেছেন তিনি বলেন, সমন্দর একটি সমৃদ্ধিশালী স্থান, বাণিজ্য কেন্দ্র ও একটি বড় শহর। এ স্থানে (ব্যবসা বাণিজ্যে) প্রচুর লাভবান হওয়া যার। কনৌজের অধীনে এ বন্দরটি। এটি এমন এক নদীর তীরে অবস্থিত কিংবা কাশ্মীর থেকে উৎপন্ন। এখানে চাউল ও অন্যান্য খাদ্য সামগ্রী তথা গম পাওয়া যায়। পনের দিনের ব্যবধানে অবস্থিত কামরূপ থেকে এখানে চন্দ কাট এমন নদী পথে আনয়ন করা হয়, যার পানি সুমিষ্ট।

Noo. H.M. Sir, Ellial and John Dowson Professor, The History of India as toldby its own Historians Vol.1, Kitab Mahal Alluhabad, 1964, p-2

১০১, আমীরুল ইসলাম, সৈয়দ বাংলাদেশ ও ইসলাম ১ম বত লকা, ১৩৯৪ পু.- ২৪

So. S. Muhammad Hussayn nainar Arab Geographer's knowledge of Soulthern India, University of Madras. 1942, p-89

উৎকৃষ্টতর চন্দ কাঠ এদেশের যার আন মনোরম। কারণ, পর্বতমালার এ শহরে একদিনের ব্যবধানে একটি দ্বীপ রয়েছে যাতে অনেক লোক বসবাস করে এবং সেখানে সমগ্র দেশের ব্যবসায়ীরা যথারীতি যাতায়াত করে সিংহল দ্বীপটি চারদিনের দুরত্বে অবস্থিত। কাশ্মীর নগরীসমন্দর থেকে সাত দিনের ব্যবধানে অবস্থিত। এ নগরী ভারতের সর্বঅ সমাদৃত এবং এটি কনৌজ রাজার আয়ত্বাধীন কাশ্মীর থেকে কামরূপ চারদিনের ব্যবধান এবং কাশ্মীর থেকে কনৌজ সাত দিনের ব্যবধানে অবস্থিত।

এখানে সমন্দর বলা হরেছে মিঠা পানিকে। এ সমন্দরই শুধু মাত্র স্থান বাকে বাংলার কোন উপকূলীয় স্থানের সাথে অভিন্ন মনে করা যেতে পারে। এ প্রসংগে A.H. Dani বলেছেন আরব ভৌগলিকদের সমন্দর ছিল বাঙলার উপকূলীর কোন স্থানে অবস্থিত। খুব সম্ভব মেঘনা মোহনার অবস্থিত।

তাই বহু যুক্তি প্রমাণ দিয়ে ড. এম.এ রহিম প্রমাণ করে বলেন যে, আরব দেশরি এ ভূগোল বিদ দ্বরের (আল ইন্দ্রিছ ও ইবনে খুরদাদবিহ) মতে 'কামরুত' বা 'কামরুন' অঞ্চল হতে নদী পথে সমুদ্র বন্দর ছিল ১৫ হতে ২০ দিনের পথ। এ স্থানকে আল ইন্দ্রিছ কামরুত এবং খুরদাদবিহ 'কামরুন' নামে অভিহিত করেন। তবে তাদের উভরের আলোচনার মধ্যে মিল রয়েছে যে, এ অঞ্চলে প্রচুর পরিমাণে রপ্তানী যোগ্য ঘৃত কুমারী কাঠ উৎপাদন করে। 'কামরুত' ও 'কামরুন' শব্দর কামরুপেরই অপত্রংশ। আরব দেশরি ভূগোল বিদগন কামরুপের বর্ণনা বুঝিয়েছেন।

অদ্যাবধি কামরূপে প্রচুর পরিমানে ঘৃত কুমারী কাঠ উদগত হয়। এ নাম ও উৎপাদনের সাদৃশ্য হতে প্রমাণ হয় যে, আরব ভুগোলবিদদের কামরূত বা কামরূন কামরূপ ব্যতিরেকে আর ভিন্ন কোন স্থান নর। কামরূপ বাংলার মাঝ দিরে প্রবাহিত ব্রহ্মপুত্র ও মেঘনার মাধ্যমে সমুদ্র ও সমুদ্র বন্দর গুলোর সাথে সংযুক্ত ছিল। কামরূপ বাংলার উত্তরে অবস্থিত একটি সম্পূর্ণ স্থল বিশিষ্ট দেশ। বাংলার বন্দর গুলো ছাড়া সমুদ্র প্রবেশের ভিন্ন কোন পথ নেই।

সুতরাং মেখনা ও ব্রহ্মপুত্রের মাঝা দিয়ে সমুদ্র বন্দরের মুখেনীত না হলে কামরূপের পক্ষে যৃত কুমারী কাঠ রগুনী করা সন্তব ছিল না। এ পথে যাতারতে প্রায় ১৫ হতে ২০ দিন সময় নিত। এ থেকে প্রতিয়মান হয় যে, যদি যৃত কুমারী কাঠ রগুনী করা হয়ে থাকে, তবে নিশ্চরই ব্রহ্মপুত্র মেখনার মোহনার অবস্থিত কোন বন্দর থেকেই হয়ে থাকবে। আরব দেশীয় ভূগোল বিদগন লিখেছেন যে, সমন্দর সাগর উপকুলের প্রবেশ পানে একটি বড় নদীর তীরে অবস্থিত এবং তা মুসালা নামক অপর একটি নদীর সঙ্গে যুক্ত ছিল। তৎকালে ব্রহ্মপুত্র কামরূপের মধ্য দিয়ে প্রবাহিত হয়ে সোনারগায়ের দক্ষিণেমেখনার সহিত মিলিত হতো সন্দীপের সন্নিকটে এই সমন্ত নদীগুলোর মোহনায় বিখ্যাত সমন্দর বন্দর অবিস্থত ছিল। ১০০ আরব ভূগোল বিদগন এদেশেকে রাহমী' বা রুহমী নামে আখ্যায়িত করতেন ইবনে খুনাদবিহ বলেন যে, রাহমীরাজ্য অবস্থিত ছিল সমুদ্র তীরে এবং রাহমী ও অন্যান্য রাজ্যের মার্যে তখন যাতায়াত করত জাহাজ যোগে। ১০৪

১০৩. Social and cultural history of Bengal P-39

১০৪. ইবনে খুরদাদবিহ কিতাবুল মাসালিক গুয়াল মামালিক মৃ. ৩৫০ হি, পৃ- ১৬, উত্ত : এম.এ রহিম, পূর্বোক্ত পৃ- ৩৪

এটি কামান রাজ্য (কামরূপ) নামে অভিহিত একটি দ্বীপ রাজ্য দ্বারা পরিবেষ্টিত ছিল। ১০৫ সুলারমানের বর্ণনা নিম্নে প্রনিধানযোগ্য ক্রহমী নামক একটি রাজ্যের সীমান্তে এ তিনটি রাজ্য (জুর্জ, বলহার ও তকক) অবস্থিত। যা (ক্রহমী) জুর্জ রাজ্যের সাথে যুদ্ধে লিপ্ত। রাজা খুব সমাদৃত নয়। জুজের সাথে তিনি যেমন যুদ্ধে লিপ্ত তেমনিই বলাহার সাথেও তিনি যুদ্ধে লিপ্ত। জুর্জ বলহার ও তাককের চেয়ে তার অনেক বেশি সৈন্য সামন্ত আছে। কথিত আছে যে, যখন তিনি যুদ্ধে যাত্রা করেন তার অনুবর্তী হয় ৫০ হাজার হাতী।

তাঁর দেশে এমন এক রকম বন্ত্র তৈরী হয় যা অন্য কোথাও দেখা যায় না। এবন্ত্র এতই সুন্দ্র ও মিহি যে এর দারা তৈরী একটা পোশাক একটা আসুরীর ভেতর অনায়াসে নাড়াচাড়া করা যায়। একাপড় সুতার তৈরী এবং আমরা এর একখন্ড দেখেছি। এদেশে কড়ির মাধ্যমে ব্যবসা চলে এবং কড়িই তার প্রচলিত মুদ্রা । তাদের সোনা, রূপা এবং চন্দন কাঠ আছে এবং সামরা (সোমারস) নামক একটি জিনিস আছে যার দারা মাদাব (মাকার) তৈরী হয়। এ হানে রুহনী রাজ্য মূলত পাল বংশের অন্যতম রাজা ধর্মপালের (৭৭০-৮১০খ্রি.) রাজ্য রূপে নির্দেশ করা যায়।

বিখ্যাত ঐতিহাসিক হাদিওয়ালাই সর্ব প্রথম প্রমাণ করে বলেছেন যে, 'ধরহমী' শাদ ভূলবশত রুহমী লেখা হয় এবং রুহমী রাজ্য পাল বংশীর রাজা ধর্মপালের রাজ্য ছাড়া আর কিছুই নয়। ১০৭ আর এ রাজ্য চট্টগ্রাম এলাকায় অবস্থিত। ১০৮

ক্রহমী রাজ্যের অবস্থান যেখানেই হউকনা কেন ক্রহমী' সম্পর্কীয় আরব ভৌগলিকদের বিবরণ যে বাংলাদেশের বেলায় প্রযোজ্য সে ব্যাপারে শ্বিমত নেই। হাতি, অত্যন্ত মিহি ও সুক্ষস্তি কাপড় (যা মসলিনের সঙ্গে অভিন্ন) গভার ও ব্যবসার মাধ্যম হিসেবে কড়ি প্রচলন ইত্যাদি সকল সূত্রই বাংলাদেশের দিকে নির্দেশ করে। পরবর্তী পর্যটক এবং ঐতিহাসিকদের বিবরণ যেমন ইবনে বতুতার সক্ষর নামা।

মিনহাজ ই সিরাজের তাবকাত ই নাসিরি এবং টমাস বাউটার বঙ্গোপসাগরের উপকুলবর্তী (Countries round the Bayof Bengal) দেশ সমূহের বর্ণনায় বাংলাদেশের অনুরূপ চিত্র ফুটে উঠে। ১০৯

আরব বনিকগণ বিদেশ ভ্রমনে সপরিবারে বের হতেন না। তারা সুদীর্ঘ ভ্রমনে এমন কোন স্থানে বারা বিরতি করতেন এবং সংশ্লিষ্ট দেশের মহিলাদের বিরে করতেন স্বাভাবিক চাহিদানুযারী। অনুমান করা হচ্ছে যে, বহু স্থানীর মহিলা এভাবে ইসলামে দীক্ষিত হরেছিল। ইবনে বতুতার সকরনামার বিরণ দিয়েছেন যে, তিনি বাংলার ও ইন্দোনেশিয়ার কলোনী আরাকানে দেখেন্ তিনি তখন মালদ্বীপে এক বাঙালী মুসলিম রাজবংলের রাজত্ব প্রত্যক্ষ করেন। তিনি বলেন 'সরমাক্তর্বের বিবর হচ্ছে এই যে, এই দ্বীপ পুজের (মালদ্বীপ) বাদশাহ হচ্ছেন খাদিজা নামী জনৈক মহিলা। তিনি সুলতান জালাল উদ্দিন উমর ইবনে সুলতান সালাহ উদ্দিন সালেহ বাঙালীর কন্যা। তাঁর দাদা বাদশাহ ছিলেন অতঃপর তার পিতা বাদশাহ হন। ১১০

১০৫. মাসউদী মুক্লকুষ যহৰ, মৃ. ৩৪৬হি, পৃ- ৩২ হতে উদ্বৃত এম.এ ল্লইন, প্রাতক্ত, পৃ- ৩৪।

<sup>306.</sup> Majumdar R.C. (ed) The History of Bengal Vol. 1, The University of Decca, 1963. p- 176.

<sup>309.</sup> Hadivala S. Stadied in indo Muslim History Bombay, 1939, p- 4

১০৮. বাংলার ইতিহাস সুলতানী আমল, পু- ৫৪

১০৯. বাংলার ইতিহাস সুলতানী আমল, পৃ- ৫৪

১১০, আজায়িতুল আগকার পু- ৩২১।

পূর্ববঙ্গের মুসলিম আধিপভ্যের ক্রমবর্ধমানতা বাংলা সাহিত্যে ও এয়োদশ শতকের বিভীয়র্ধে প্রতিফলিত হয়েছে। এ আধিপত্য এত বৃদ্ধি পায় যে, মুসলমানদের সাথে সংমিশ্রনের ভয়ে পূর্ববঙ্গের ঘরবাড়ী পরিত্যাগ করে বহু কুলীন ব্রাম্মন পশ্চিম বঙ্গে গালেয় এলাকায় বসতি স্থাপন করে। বাংলা ভাষায় রচিত রামায়ন কাব্যের লেখক চতুর্দশ শতকের কবি কৃত্তিবাস ও তার মতে, এক ভয়য়র ভীতি ব্রাম্মন্যদের উৎকৃষ্ঠীত করে তোলে, এর ফলে পূর্ব বাংলায় তারা সুখের জীবন পরিত্যাগ পূর্বক চলে আসে। কবি আরও বলেন যে, তার পূর্ব পুরুষ নারসিংহ ওঝা, তিনি দনুজামর্দন দেবের (সুলতান বলবনের সময়ে সোনার গায়ের একজন জমিদার) একজন সভাসদ ছিলেন, তিনিও পূর্ব বাংলা পরিত্যাগ কারী ব্রাহ্মনদের একজন ছিলেন। ১১১ এতে করে প্রতিয়মান হয় যে, মুসলিম বিজয়ের বহু আগেই পূর্ব বঙ্গে ইসলামের অগ্রগতি হয়েছিল।

# (৩) কিংবদন্তি ভিত্তিক প্রমাণঃ (Evidence on the basis of tradition):

বাংলাদেশের বিভিন্ন অঞ্চলের করেকজন সুকী সাধকদের জীবন সম্বন্ধে বিকীর্ণভাবে প্রচলিত কাহিনী ও কিংবদন্তীর উপর নির্ভর করে কোন কোন পভিত অভিনত প্রকাশ করেন যে, ইখতিরার উদ্দিন মুহামদ বিন বখতিয়ার খলজির বহু বিজয়ের বহু আগেই এসব দরবেশ বাংলাদেশে ইসলাম প্রচার করেছিলেন এসকল কাহিনীতে সুকী সাধকদের অনুশীলিত কারামতি বা অতি মানবীর ব্যক্তিকে প্রাধন্য দেরা হয়েছে যুক্তি সংগত কারণেই আধুনিক পশুতদের নিকট এসকল রহস্যময় কাহিনীগুলো গ্রহণযোগ্য নাও হতে পারে। তবে বর্তমানেও এসকল সুকী দরবেশের মাযার শরীকের সাভ্রুর উপস্থিতি ও জনসাধারণের বিশ্বাসের গভীরতা দিয়ে এটা নিশ্চিত বলা যায় যে, বিভিন্ন সুকী সাধকগন ইসলাম প্রচারের উদ্দেশ্যে বাংলাদেশে এসেছিলেন।

এ পর্যন্ত মুসলিম বিজয়ের পূর্বে ইসলামের আবির্জাব সম্পর্কে যা কিছু আলোচনা করা হয়েছে তা এ সম্পর্কিত আভাস ইঙ্গিত ও অনুমান ছাড়া কিছুই নর। কিন্তু এতটুকুতে সম্ভষ্ট ছাড়া আর গত্যন্তর ও নেই। তবে পাক ভারত অভিমুবে মুসলমানদের অভিযান মুহাম্মদ বিদ কাসিম থেকে ওরু হয়নি। খলিকা ওমর (রা.) এর যুগ হতেই এর সূচনা হয়েছিল। আরব বনিক, নাবিক ও ধর্ম প্রচারকগণ দ্বারা বাংলাদেশেও ইসলাম ধর্ম প্রচারিত হয়েছিল। কারণ ভারতে আরব মুসলিমানদের অভিযানের কারণগুলোর মধ্যে ধর্ম প্রচারের বিবয়টি ছিল অগ্রগণ্য; কাজেই দেখা যার খ্রিষ্টীয় ৭ম হতে ১০ম শতান্দীর মধ্যে বাংলাদেশ ইসলামের প্রত্যেক্ষ সংস্পর্শে আসে। কিন্তু সঠিক ও বিস্তারিত তথ্যের অভাবে কখন, কারা কিভাবে এদেশে ইসলাম প্রচার করেন তার সঠিক ঐতিহাসিক বিবরণ এখনো জানা যায় না। এটা নিশ্চিত ভাবে বলা যায় যে, বিক্ষিপ্তভাবে হলেও একাদশ শতকের পূর্ব থেকেই বাংলাদেশের বিভিন্ন অঞ্চলে ইসলাম প্রচারের উপযুক্ত পরিবেশ ও সুযোগ সৃষ্টি হয়েছিল।

বঙ্গ বিজয়ের পূর্বে ও পরে যে সকল সুফী দরবেশ বাংলাদেশের নানা অঞ্চলে এসেছিলেন বলে কিংবদন্তি ও জনশ্রুতি রয়েছে তাদের কয়েকজন হলেন নিমুরূপঃ

- (১) বাব আদম শহীদ (রহ.) বিক্রমপুরের রাজা বল্লাল সেনের সময়ে (১১৫৮-১১৭৯ ঈ.) আগমন।
- (২) শাহ মুহাম্মদ সুলতান রুমী ৪৪৫ হিজরী মোতাবেক ১০৫৩ ঈসারী আগমন।
- শাহ মাখদুম রূপোস আগমন রাজশাহী জেলা (১২৮৮ঈ. ১৩৩০ রাজশাহীর দরগা পাড়ার ইত্তেকাল।
- (8) শাহ নিয়ামতুল্লাহ বৃতশিকন (Shah Niamatullah Buttsikon.
- (৫) শাহ সুলতান মাহী সওয়ার (Shah SultanMahisowar)
- (৬) মাখদুম শাহ দৌলাহ শহীদ (Maksdum Shah Daulah Shahid)
- (৭) হ্যরত বারেজিদ বিস্তামী (মৃ. ৮৭৪ খ্রী:) Hazrat Bayzid Mustami)
- (৮) শায়৺ জালাল উদ্দিন তাবরিজি (মৃ. ১২২৫ ঈ.)
- (৯) শার্থ শরফুদ্দিন আবুতাওয়ামা (মৃ. ১৩০ ঈ.)
- (১০) হ্বরত শাহজালাল (রহ.) (মৃ. ১৩৪৭ ঈ.) প্রমুখ।

ইসলাম প্রচারে তাঁরা ছিলেন উৎসর্গীকৃত প্রাণ এবং সহজ সরল ও অনাড়ম্বর জবিন যাপনে অভ্যন্থ। ইসলাম প্রচার কার্যে তাদের একনিষ্টতা ও ঐকান্তিকতার ফলেই জাতি, বর্ণ ও ধর্মভেদ জর্জারিত এদেশের নির্যাতিত ও নিপীড়িত জনসমাজের সম্মুখে নবদিগন্তের উন্মেষ ঘটে। ক্রমে ধীর ও নিশ্চিত গতিতে এ অঞ্চলে ছড়িয়ে পড়ে ইসলামের আলো। এতে নীরব ইসলাম প্রচারের জন্য গড়ে উঠে এক সামাজিক ও সাংস্কৃতিক পরিবর্তন। ১১২ এস.এম. তাইকুর বলেছেন-

Another equally important factor which led to the increase of Muslim population was the missionary and proselytising zeal of the great sufis who preached the principles of Islam. In fact, the missionary activities were first started by Arab navigators and merchants long before the conquest of Bengal by Bukhtiyor khalgi. The sufis came from the west rorcling perilous journeys and sacrificing everything dear precious in life only to raise the degraded Hindus of Bengal to the high standard of Islamic civilization. The masses of Bengal were then groaning under the heels of the hexahedron Brahmin oligarchy who used them as helots and outcastes and denied even the elementary rights as human leings.

১১১, কৃত্তিবাস রামায়ন ভূমিকা (আত্মকথা) কলিকাতা ১৯২৬, পু-২)

১১২, দীন মুহাম্মদ কাজী, বাংলাদেশে ইসলামের আবির্ভাব ও বিকাশঃ কিছু তাবনা (অগ্রপথিক, ফেব্রুয়ারী সংখ্যা ইফাঘা, ১৯৮৯) প্- ৫।

סגם. Taifoor S.M. Glimpses of old dacca, Dacca 1956. introduction. p-9

# ইসলাম প্রচারের বিভিন্ন পর্যায়

# আলিম, মুজাহিদ ও সুকীয়ায়ে কেরামের ইসলাম প্রচারঃ

এগার শতক থেকে সতের শতক পর্যন্ত ইতিহাস আলোচনা করলে দেখা যায় যে, এ সাতশ' বছর এদেশের ইসলানের সুবর্ণ সুযোগ। ইসলাম প্রচারের গতিধারার দিক থেকে একালকে তিনটি প্রধান ভাগে ভাগ করা যায়।

- প্রথম পর্যায় একাদশ, দ্বাদশ এবং এয়োদশ শতাব্দীর প্রথম পাদ পর্যন্ত এ পর্যায় বিভৃত।
   এসময়কে এদেশের ইসলাম প্রচারের শৈশব ও কৈশোর বলতে পারি।
- দ্বিতীয় পর্যায় ত্রয়োদশ শতকের দ্বিতীয় পাদ থেকে চতুর্দশ শতান্দীয় শেষ পর্যন্ত। একালকে
  বঙ্গদেশে ইসলাম প্রচারের যৌবন কাল বলা যায়।
- তৃতীয় পর্যায় পনের বোল ও সতের শতকে এ প্রচারের ধারা অনেকটা স্থিমিত হয়ে আসে।

  ইসলাম প্রচারের পথে নানা বাধা বিপত্তি প্রতিবন্ধকতার সৃষ্টি হয়। এ পর্যায়কে বলা যায়

  ইসলাম প্রচারের স্থিমিত প্রৌ

  ঢ় কাল।

সুফি ও উলামায়ে কেরাম বাংলাদেশে ইসলাম প্রচারের যে ভূমিকা পালন করেন তা বিস্ময়কর। আরব, ইয়ামান, ইরাক, ইরান, খোরাসান, মধ্য এশিয়া ও উত্তর ভারত থেকে এ সুফী ও আলিমগণ বাংলায় আসেন। ইসলাম প্রচারের উদ্দেশ্যে তাঁদের অনেক নিজেদের অনুচর বর্গসহ এ অজ্ঞাত ও অপরিচিত দেশে গাড়ি জনিয়েছেন। আবার অনেকে আবহাওয়ার প্রতিকুলতা অগ্রাহ্য করে একাকী এদেশে আসার কুকি নিয়েছেন। কেউবা নৌ পথে আবার কেউবা স্থল পথে ও পদব্রজে চলে এসেছেন। চৌদ্দশতকের ভূ পর্যটক ইবনে বতুতা এদিকে বাংলাদেশের খাদ্য দ্রব্য ও অদ্যান্য ভোগ্য পণ্যের সন্তা মূল্য দেখে অভিভূত হয়েছেন। আবার অন্য দিকে বাংলার আবহাওয়াও তাঁকে ভীত সম্ভত করেছে। তাই তিনি মন্তব্য করেছেন-'দেশটি ভিজা ও অন্ধকার এবং খোরাসান বাসীদের মতে এদেশ ঐশ্বর্য সন্তার পূর্ণ জাহান্নাম।' প্রথম পর্যায়ে আলিম ও সুফীদের দল এদেশে আসেন সমুদ্র পথে। বাণিজ্য ব্যাপদেশে পূর্বাঞ্চলে গমনাগমনে তাঁদের কাছে এখান কার বন্দর গুলো পরিচিত ছিল। এসব আলিম সুফীরসংখ্যা কত ছিল তার সঠিক হিসাব কেউ দিতে পারবে না। তবে এ ধরণের শতাধিক প্রচারক যে এ যুগে এদেশে এসেছিলেন এতে সন্দেহের অবকাশ নেই। তাঁদের মধ্যে অনেকের সম্বন্ধে কিছুই শোনা যায় না। এমনকি অনেকের নাম ও জানার উপায় নেই; মূলত তারা নিষ্টা ও আন্তরিকতার नीर्द इननाम প্রচারকে মহান ব্রত হিসেবে নিজেকে প্রচার বিমুখ রেখেছেন। কিছু সংখ্যক প্রচারক সম্বন্ধে সামান্য বিবৃতি ও কিংবদন্তির মাধ্যমে জানা যায় মাত্র।

আচীন ধর্ম ও সংস্কৃতির ধারক ও শাসকরা অনেকেই সহজে এদের আগমন ও ধর্ম প্রচার মেনে নিতে পারেন নি। তাই তাদের বিরুদ্ধে অনেক সময় সামরিক শক্তি প্রয়োগ করা এবং নির্যাতন চালানো হতো। সে কারণে তাদের সঙ্গে তাদের অনেক সময় যুদ্ধও করতে হয়েছে। যুদ্ধে অনেকে শহীদ হয়েছেন।

আবার অনেকে তাদের জীবন, চরিত্র, কর্ম ও চিন্তা ধারার শ্রেষ্ঠত্বের জন্য বিপূল সংখ্যক জনতার উপর প্রভাব বিন্তার করতে সমর্থ হয়েছেন। ফলে ধীরে ধীরে সংশ্লিষ্ট এলাকায় ইসলামের আলো ছড়িয়ে পড়েছে। সুধী ও দরবেশগণ অনেক সময় অলৌকিক কারামত দেখিয়ে ও লোকদের মুধ্ব ও অনুগত করেছেন। বন্ধুত ইসলামের মূলনীতি ও প্রধান আদর্শ তাওহীদ ও রিছালতের ভিত্তিতে ইসলামের অন্তর্নিহিত আধ্যাত্মিক শক্তির জোরেই পৌন্তলিক আদর্শহীন নরপূজা ও অবতারবাদের বিরুদ্ধে দাঁড়াতে ও জয়লাভে সমর্থ হয়েছেন। ইসলামের উদার সামাজিক, রাষ্ট্রীয় ও অর্থনৈতিক নীতির বলেই ব্রাম্মন্যবাদের অল্পৃশ্যতা, বর্নবাদ ও সাম্প্রদায়িক কৃপমন্ততা থেকে উদ্ধার করে এক জমায়াতে একই শ্রেণীভুক্ত সকল মুসলিমকে একও অদ্বিতীয় সাম্যের আদর্শ পতাকাতলে সমবেত হতে সহায়তা করেছে। ১১৪

#### বাংলাদেশে ইসলামের প্রচার ও প্রসার (৭০১-১২০০ ঈ.)

খ্রিষ্টিয় ৮ম, ৯ম ও ১০ম শতাব্দীতে বাংলাদেশে ইসলাম প্রচারের ইতিহাস সম্পর্কে বিস্তারিত জানা যায় না তবে এতটুকু নিশ্চিতভাবে জানা যায় যে, এদেশে ইতোপূর্বে ইসলামের বীজ অদুরিত হওয়ার প্রেক্ষিতে দিনে দিনে তা কেবল বৃক্ষে পরিণত হয়ে ভালপালা ছড়াতে থাকে যাকে ইসলাম প্রচারের শৈশব ও কৈশোর কাল বলা যেতে পারে।

৭১২ ঈসারী মুহাম্মদ ইবনে কাসিম কর্তৃক সিন্ধু বিজিত হলে উক্ত বিজয়ের প্রভাব বাংলাদেশেও পড়ে। এতে বাংলাদেশে ইসলাম প্রচার করার শক্তি ও সাহস লাভ করে।

এই বিজয়ের বহু পূর্বেই বাংলাদেশে অনেক মসজিদ মাদরাসা গড়ে উঠে। এই বিজয়ের অন্তত ২৪ বছর পূর্বে ৬৯হিঃ / ৬৮৮-৬৮৯ ঈ. বাংলাদেশ অঞ্চলে একটি মসজিদ প্রতিষ্ঠিত হওরার ঐতিহাসিক প্রমান পাওয়া যায়। উক্ত মসজিদের ধ্বংসাবশেষ লাল মনির হাটের মজদেরআড়া আমে মজদের আড়া অর্থ হচ্ছে মসজিদের ঘাটি। সম্ভবত এই মসজিদটিকে ঘাটি করে ইসলাম প্রচারকদের প্রচেষ্টা ভারত বর্ষের বিভিন্ন রাজ্যের রাজা ও শাসকগণ ইসলাম প্রচারের আহ্বান জানিয়ে পত্র লিখেছেন বলে জানা যায়। এ বিষয়ে বাংলাদেশে মুসলমান দের আগমন অধ্যায়ে বিস্তাতির আলোচনা করা হয়েছে।

একাদশ শতাব্দীতে অনেক সুকী দরবেশ এদেশে ইসলাম প্রচার করতে এসেছেন। তাদের মধ্যে বিশেষ ভাবে উল্লেখযোগ্য সৈরদ সুলতান মাহমুদ মাহী সওরার (রহ.) শাহ মুহাম্মদ সুলতান রুমী (রহ.) ও বাবা আদম শহীদ (রহ.) মীর সৈরদ সুলতান মাহি সওরার বঙড়ার মহাস্থানগড় এলাকার ইসলাম প্রচারে আসেন। ৪৩৯ হিঃ / ১০৪৭ ইসারী। তিনি ছিলেন তাতারিন্তানের বলখ রাজ্যের আমীরের সন্তান। বাংলাদেশে তার আগমন হয় নদী পথে। তিনি প্রথমে সন্দীপ এসে উঠেন। তার পর তিনি ইসলামের প্রচার চালান ঢাকার হরিরাম পুরে।

১১৪. আমাদের সৃক্ষিয়ায়ে ক্রেমন, পু- ৩৮, ৩৯, ৪০।

সর্বশেষ তার প্রচার ক্ষেত্র বগুড়া। এখানে তিনি রাজা পরত্রামকে পরাজিত করে ইসলামের আলো প্রজ্ঞালিত করেন। মহাস্থানগড়ে তার মাজার বিদ্যমান। প্রবল ধারণা করা হয় এই মহান ওলী 'শাহ সুলতান বলখী' (রহ.) নামে পরিচিত।

শাহ মুহাম্মদ সুলতান রুমী (রহ.) বলখ রাজ্য হতে বাংলাদেশে আসেন ৪৪৫ হিজরী/ ১০৫৩ খ্রিষ্টাব্দ। তাঁর প্রচার ক্ষেত্র ছিল মরমন সিংহ অঞ্চল। বর্তমান নেত্রকোনার অন্তর্গত মদনপুরে' তার সমাধি ররেছে। তার সঙ্গে এদেশে তার মুরশিদ ও ১২০ জন মুরিদ ও এসেছিলেন। মুরশিদের সমাধি ও তার পার্শ্বে মদন পুরে বিদ্যমান। তাঁর নিরলস প্রচেষ্টা ও অলৌকিক ক্ষমতায় এ অঞ্চলে ইসলামের প্রসার ঘটে।

ঈসায়ী বাদশ শতাব্দীতে রাজা বল্লাল সেনের আঠার বছর রাজত্বকালে (১১৬০ ঈ. - ১১৭৮ ঈ.) বাংলাদেশে অনেক ওলী দরবেশ আসেন দ্বীন প্রচারে। এ সময় ঢাকা ও বিক্রম পুর অঞ্চলে প্রচার কার্য চালান বাবা আদম শহীদ (রহ.)। আর বগুড়া অঞ্চলে প্রচার কার্য চালান বাবা আদম (রহ.)। এ দুই ব্যক্তি অভিনু কিনা নিশ্চিত করে বলা যায় না।

এসমরকালে করতোয়া নদীর উপকৃল এলাকার তুরকান শাহ (রহ.) ইসলাম প্রচারে আত্মনিয়োগ করেন। এক পর্যায়ে তিনি লাহাদাত বরণ করেন। উপকৃলবর্তী শেরপুরে তার দরগাহ রয়েছে। বিক্রমপুরে বাবা আদম শহীদ (র.) এর সমাধি ও দরগাহ আজও বিদ্যমান। বাগদাদের বিশিষ্ট সুকী শাহ মাখদুম রূপোশ (রহ.) বাংলাদেশে ইসলাম প্রচারে আসেন দ্বাদশ শতান্দীর শেষ দিকে। তিনি এক দল শিব্যসহ নোয়াখালীর সুনাই মুড়িতে বসতি স্থাপন করেন। নোয়াখালী ও তার আশেপাশে তিনি ইসলাম প্রসার ঘটান এবং বহু দ্বীন প্রচারক তৈরী করেন। তিনি তার অন্যতম শিষ্য সৈয়দ জকিমুন্দিন হোসাইনি (রহ.) কে শ্যাম পুর এলাকায় হুলাভিবিক্ত করেন। বাংলার উত্তরাঞ্চলে তুরকান শাহ (রহ.) এর শাহাদত লাভের প্রেক্ষিতে তিনি সেখানে দ্বীন প্রচারের জন্য গমন করেন। ১১৪৮ ইসায়ী তাঁর প্রচেষ্টায় রাজশাহী ও উত্তরাঞ্চলে ইসলাম ছড়িয়ে পড়ে। রাজশাহী শহরের নিকট পদ্মা নদীর উত্তর তীরে দরগাহ পাড়ায় তার সমাধি বিদ্যমান। ১১৫

# বাংলাদেশে ইসলামের বিভৃতি ও মুসলিম শাসন

(১২০১ ঈ. - ১৯৭১ ঈ.)

খ্রিষ্টীয় ত্রয়োদশ শতকের দ্বিতীর পাদ থেকে চতুদর্শ শতাব্দীর শেষ পর্যন্ত। একালকে বাংলাদেশে ইসলাম প্রচারের যৌবনকাল বলা যায়।

ত্রয়োদশ শতকের প্রারম্ভিক কালে হ্যরত মাহমুদ শাহ গজনভী (রহ.) পশ্চিম বাংলার মো<del>সলকোটে ইসলাম</del> প্রচারে ব্যাপৃত থাকেন। এ কাজে তাঁর সতের জন সঙ্গী তাঁকে সহায়তা করেন।

১১৫. দাবিল ইসলামের ইতিহাস, পু- ১৭৪, ১৭৫

এসময় তকী উদ্দিন আরবী (রহ.) রাজশাহী অঞ্চলে ইসলাম প্রচার করেন এবং এ জেলার মহীসভোব' এলাকার ইসলামী শিক্ষা প্রসারের উদ্দেশ্যে একটি মাদরাসা প্রতিষ্ঠা করেন প্রায় একই সময়ে রাজা লক্ষণ সেনের রাজত্বকালের শেষ সময়ে শায়ৢৠ জালালুদ্দীন তাবরিথি (য়হ.) জনাভূমি তাবরিজ হতে লখনৌতির পাভুয়াতে আসেন। পাভুয়ার বহু হিন্দু তার দাওয়াতে ইসলামে দীক্ষিত হন। তিনি এখানে মৃত্যু বরণ করেন। পাভুয়ার নিকটবর্তী দেওতলা নামক স্থানে তাঁকে সমাহিত করা হয়। এ সময়কালে শাহ নিয়ামতুল্লাহ বুত্শিকান (রহ.) ঢাকা অঞ্চলে ইসলাম প্রচার করেছেন বলে কথিত হয়।

১২০৩ ঈসায়ী ইখতিয়ার উদ্দিন মুহাম্মদ বিন বখতিয়ার খলজি নদীয়া জয় করেন এবং এদেশে মুসলিম শাসনের গোড়াপত্তন করেন। রাজা লক্ষণ সেন রাজধানী নদীয়া হতে পালিয়ে গিয়ে আত্মরক্ষা করেন এবং বিক্রম পুরে আশ্রয় গ্রহণ করেন। ইখতয়ায় খলজি তার মুনিব দিল্লীর সমাট কুতুবুদ্দীন আইবেকের অনুকরণে এ অঞ্চলে বিভিন্ন স্থানে মসজিদ, মাদরাসা, মক্তব, কুল, কলেজ ও খানকা প্রতিষ্ঠা করেন।

সুলতান গিয়াস উদ্দিন ইউওয়াজ খলজির রাজত্বকালে (১২১২ ঈ. - ১২২৭ ঈ.) বাংলাদেশে ইসলাম প্রচারের এক সোনালী যুগ। তিনি আলিম-উলামা, সুফি দরবেশ, আউলিয়া ও বহিরাগত মুসলিম প্রচারকদের খুবই ভক্তি করতেন ও যথোপযুক্ত শ্রদ্ধা প্রদর্শন করতেন।

তিনি তাঁদের ভরন পোষণের জন্য বৃত্তি ও জারগীরের ব্যবস্থা করেন। ইসলামী সমাজ গড়ে তোলার জন্য তিনি বহুসংখ্যক মসজিদ মাদরাসা ও খানকা প্রতিষ্ঠা করেন। তার শাসনামলে মধ্য এশিয়া হতে অসংখ্য মুসলিম পতিত এবং সুকী দরবেশ বাংলাদেশে আসেন। তিনি তাদের সাদরে গ্রহণ ও তাদের ইসলাম প্রচার কাজে প্রয়োজনীয় সহযোগিতা প্রদান করেন। তাঁদের আগমনে লখনৌতি ইসলামী শিক্ষা ও সংস্কৃতির কেন্দ্রে পরিণত হয়। লখনৌতির শাসনকর্তা নাসির উদ্দিন মাহমুদ (১২২৬-১২২৮ ঈ.) ছিলেন ইসলামের একনিষ্ট খাদিম। ইসলামের প্রচার ও প্রসারে ব্যাপক উৎসাহ প্রদান করেন। একবার তিনি কেবল ইসলাম প্রচারের উদ্দেশ্যেই ক্রেন স্বর্ণ প্রদান করেছিলেন। ইসলাম প্রচারে নিয়োজিত সুফিগন সব ধরণের সাহায্য সহযোগিতা প্রেরছেন বলে ইতিহাস স্বাক্ষ্য দেয়।

এ শতান্দীর মাঝামাঝি সময়ে ইয়ামন হতে মাখদুম শাহ দৌলত শহীদ (রহ.) পাবনা ও পার্শ্ববর্তী এলাকায় ইসলাম প্রচার করেন। ১২৪০ ঈ. হতে ১২৭০ ঈ. সময়কালে তার এ প্রচার কার্য চলে বলে জানা যায়। তার অব্যবহিত পরে এ অঞ্চলে ইসলাম প্রচারে ব্যাপৃত থাকেন দেওয়ান সৈয়দ শাহনুর (রহ.)। পাবনা শাজাদ পুর থানায় তার দরগা রয়েছে। এই শতান্দীতে বাংলার দক্ষিণ পূর্ব অঞ্চলে বার জন আউলিয়া ইসলাম প্রচারের জন্য আসেন। তাঁদের অন্যতম হযরত বখতিয়ায় মৈসুর (রহ.) সন্দীপে বাস করেন। তিনি সন্দীপে ইসলাম প্রচারে অসামান্য অবদান রাখেন। এখানকার রোহিনী নামক স্থানে তার দরগাহ য়য়েছে।

হযরত শরফুদ্দিন আবু তাওয়ামা (রহ.) ১২৭৮ ঈ. ইলমে দ্বীনের ব্যাপক প্রসার ঘটান সোনার গাঁওকে কেন্দ্র করে। তিনি এখানে উচু মানের একটি হাদীস শিক্ষা কেন্দ্র স্থাপন করেন। বহু দুর দুরাত হতে ইসলামের উচ্চ শিক্ষা গ্রহণের জন্য এখানে শিক্ষার্থীরা ভীড় জমাত সব সময়। এই উচ্চ শিক্ষালয়ের সঙ্গে শিক্ষার্থীদের বসবাসের জন্য একটি আবাসিক হল স্থাপন করা হয়। পরবর্তীকালে তার যোগ্য ছাত্র শায়খ শরফুদ্দীন ইয়াহিয়া মুনিরী (রহ.) ব্যাপকভাবে ইলমে দ্বীনের বিত্তার সাধন করেন। ১২৯০ ঈসায়ী হ্বরত শাহ সুফী নহীদ (রহ.) হগলী এলাকায় ইসলাম প্রচারের প্রয়াস পান। ১২৯৮ ঈসায়ী উলুগ-ই-আজম জাকর খাঁ গাজী (রহ.) বাংলার উত্তর ও দক্ষিণ পশ্চিমে ইসলাম প্রচার করেন।

# খ্রিষ্টীয় চতুদর্শ শতাব্দী (১৩০১ ঈ. ১৪০০ঈ.)

সুলতান শাসুদ্দিন ফিরুজ শাহ তার শাসনামলে (১৩০২ খ্রি- ১৩২২ খ্রি:) ইসলাম প্রচার প্রসারে অসাধারণ অবদান রাখেন। তিনি তার শাসন কার্যের একটি সুনির্দিষ্ট লক্ষ্য হিসেবে নির্ধারণ করেন ইসলামের দ্রুত প্রচার প্রসার। এ সময় উত্তর বাংলার বরেন্দ্র অঞ্চলে সৈয়দ নাসিরুদ্দীন শাহ নেক মারদান (রহ.) ইসলাম প্রচারে নিয়েজিত থাকেন।

১৩০৩ খ্রিষ্টাব্দে হ্যরত শাহজালাল ইয়ামনী আল মুজাররদ সোনার গাঁও সিলেট ও আসামে ইসলাম প্রচারে বিরাট অবদান রাখেন। ৩৬০ আউলিয়ার সঙ্গে নিয়ে তিনি রাজা গাঁর গোবিন্দকে শোচনীয় ভাবে পরাজিত করে পূর্ব বন্ধ ও আসামে ইসলামের বিজয় কেতন উড্ডীন করেন। তাঁর জীবনকাল ১১৯৬ ঈ. হতে ১৩৪৬ ঈ. পর্যন্ত। ১৫০ বছর বয়সে তিনি ইন্তেকাল করেন। সিলেটে তাঁর মাজার অবস্থিত। এসময়কালে সৈয়দ আহমদ তারুয়ী (য়হ.) নোয়াখালিতে ইসলাম প্রচার করেন। এ শতানীর প্রথমার্থে (১৩০৫ ঈ.– ১৩৫০ ঈ.) শেখ আতা (য়হ.) দিনাজপুরে এবং মাখদুম শাহ জালালুদ্দিন বুখায়ী রংপুরে ইসলাম প্রচার করেন। ১৩২৪ ঈসায়ী সয়দ আকাস আলী চিকিশ পরগানা ও খুলনায় এবং ১৩২৫ ঈসায়ী আখি সিরাজুদ্দীন (য়হ.) গৌড় ও পালুয়ায় ইসলাম প্রচার করেন ও খানকা প্রতিষ্ঠা করেন। ১৩৪০ ঈসায়ী এ অঞ্চলে ইসলাম প্রতিষ্ঠা করেন। ১৩৪০ খ্রীষ্টাব্দে এ অঞ্চলে ইসলাম প্রচারের জন্য আসেন প্রথম খলিফা হযরত আরু বকর সিদ্দিকের (য়া.) বংশধর মানসুর বাগদাদী (য়হ.) তিনি হগলী জেলার মোল্লাপাড়া গ্রামে বসবাস করেন। তার অধঃন্তন ১৪তম পুরুষ হচ্ছেন ফুরফুরার পীর হযরত আরু বকর সিদ্দিকী (১৮৪১ ঈ.-১৯৩৯ঈ.) তার বিখ্যাত মুরিদ হযরত নিছারন্দীন (য়হ.) ১৮৭৩ ঈ. ১৯৯২ ঈ.) বিংশ শতান্দীতে এ অঞ্চলে ইসলাম প্রচারে গুরুত্ব পূর্ণ ভূমিকা পালন করেন।

'সোনারগাঁও' এর সুলতান ফখরুদ্দীন মুবারক শাহ তাঁর শাসনামলে (১৩৩৮ঈ.-১৩৫০ঈ.) উলামা ও আউলিরাগনকে ইসলাম প্রচারের সব রকম সহারতা প্রদান করেন। ১৩৪০খ্রিষ্টাব্দে চট্টগ্রামে শাহ বদর উদ্দিন আল্লামা (রহ.) কাওয়াল পীর (রহ.) শাহ মোল্লা মিসাকন (রহ.) শাহ আশরাফ কাবুলী (রহ.) শাহ বান্দারী সাই (র.) ও শাহ মুবারক আলী (রহ.) ইসলাম প্রচারে

প্রসিদ্ধি অর্জন করেন, ১৩৪২ ঈ.- হতে ১৩৫৮ঈসায়ীর মধ্যে সৈরদ রিদা ইয়ামনী (রহ.) উত্তরবদে ইসলাম প্রচারে ব্যাপৃত থাকেন।

লখনৌতির শাসকর্তা শামসুদ্দীন ইলিয়াস শাহ (১৩৪২ঈ.- ১৩৫৮ঈ.) ও তার পুত্র সিকন্দর শাহ (১৩৫৮ঈ.- ১৩৯৩ঈ.) ইসলাম প্রচারে সর্বাত্মক সহযোগিতা করেন।

এ দুজন শাসক একনিষ্ট ধর্মপ্রাণ মুসলিম ছিলেন। ককির দরবেশ ও ধর্মপ্রচারকদের তাঁরা বিশেষ সম্মান করতেন ও প্রয়োজনীয় সাহায্য সহযোগিতা দিয়ে তৃপ্তি লাভ করতেন। সিকান্দার শাহের আমলেই পান্ডুয়ার বিখ্যাত আদিনা মসজিদ স্থাপিত হয়। ১৩৫১ ঈ. হতে ১৩৮৮ ঈসায়ীর মধ্যে হযরত রাসাতী শাহ (র.) ও শাহ মুহাম্মদ বাগদাদী (রহ.) কুমিল্লা ও নোয়াখালী অঞ্চলে ইসলাম প্রচার করেন। এ শতাব্দীর শেষ দিকে সায়িদুল আরেফিন (য়হ.) পাটুয়াখালী জেলায় এবং শাহ লংগর (য়হ.) ঢাকা জেলায় ইসলাম প্রচার করেন।

সুলতান গিরাস উদ্দিন আযম শাহ তার নাসনামলে (১৩৯৩ঈ.-১৪১০ ঈ.) দেনে ইসলামের বিচার ব্যবস্থা প্রতিষ্ঠার বান্তব উদ্যোগ গ্রহণ করেন। তিনি দেশের ভেতরে বহু ইসলামী প্রতিষ্ঠান গড়ে তোলেন। তিনি বহু অর্থ ব্যর করে মক্কাশরীক ও মদীনা শরীকে দুটি শিক্ষা প্রতিষ্ঠান প্রতিষ্ঠা করেন এবং আরাফাতের হাজীদের কল্যাণার্থে একটি খাল নির্মাণ করান।

## ঈসায়ী শক্ষদশ (শতাব্দী ১৪০১ঈ.-১৫০০ঈ.) বোড়শ ও সন্তদশ শতাব্দী )১৫০১ঈ. - ১৭৫৭ঈ.)

ইসলাম প্রচারের তৃতীর পর্যায়ঃ পনের, বোল ও সতের শতকে এ প্রচারের ধারা অনেকটা স্তিমিত হয়ে আসে। ইসলাম প্রচারের পথে নানা বাধা-বিপত্তি প্রতিবন্ধকতার সৃষ্টি হর। এ পর্যায়কে বলা যায় স্থিমিত প্রৌঢ়কাল।

ঈসারী পঞ্চদশ শতাদীর প্রারম্ভিক কালে বাংলাদেশে হিন্দু জাতির পুনরুত্থানের আন্দোলন শুরু হয় এবং হিন্দুত্বাদী রাজা গনেশ বাংলার মসনদে আরোহন করে। বিশ্ববিখ্যাত ওলী নুর কুতবুল আলম (রহ.) এর প্রচেষ্টার বল্প কালের ব্যবধানে এ বিপদ কেটে বায়। এ মহান ওলীর প্রেরণায় ও প্রচেষ্টায় গনেশের পুত্র বদু ইসলামে দীক্ষিত হন। এবং 'জালালুদ্দীন' নাম ধারণ করে সিংহাসনে আরোহন করেন। বিগত দুই শতাধিক কাল ধরে চলমান ইসলামী শাসনের বিরুদ্ধে পরিচালিত এই ভয়াবহ চক্রান্তকে নুর কৃতবে আলম (রহ.) নস্যাৎ করে না দিলে হয়ত আজকের বাংলার ইতিহাস অন্য রকম লিখতে হত। তাঁর দাওয়াতে বছ পৌতলিক হিন্দু ইসলামের ছায়াতলে আশ্রয় গ্রহণ করে। মুসলিম হওয়ার পরে বদু তাঁর রাষ্ট্রীয় ক্ষমতা ইসলামের বার্থে ব্যর করেন। তিনি মঞ্চা মুয়াজ্ঞামায় একটি ইসলামী শিক্ষালয় প্রতিষ্ঠা করেন।

সুলতান রুকনুদ্দীন বারবাক শাহ তাঁর শাসনামলে (১৪৫৯ ঈ.- ১৪৭৪ঈ.) ইসলামী শাসন ব্যবস্থা প্রতিষ্ঠার জন্য চেটা করেন। তিনি নিজে একজন ইসলামের পভিত ছিলেন। খুলনা, যশোরও বরিশালে এ শতান্দী কালের প্রথমার্ধে খান জাহান আলী (রহ.) (১৪৩৭ঈ.- ১৪৫৮ উ.) ইসলাম প্রচারে ব্যাপক অবদান রাখেন। বাগেরহাটে তাঁর মাবার রয়েছে। ১৪৪০ ঈসারী বদর উদ্দিন বদরে আলম শাহিদী এ অঞ্চল এবং শাহ মজলিস (রহ.) বর্ধমান অঞ্চলে ইসলাম প্রচার করেন। এ শতাব্দীর মধ্যভাগে যারনুদ্দীন বাগদাদী (রহ.) ও চেহেলগাজী (রহ.) রংপুর ও দিনাজপুরে ইসলাম প্রচার করেন।

এ শতাব্দীতে আরো যারা ইসলাম প্রচারে অবদান রাখেন তাদের মধ্যে প্রসিদ্ধ হচ্ছেন হুসামুদ্দীন মানিক পুরী (১৪৭৭ঈ.) বাবা সালিহ (রহ.) (১৪৮২-১৫০৬ঈ.) নারায়ন গঞ্জে শাহ সাল্লাহ (রহ.) সোনারগাও এ শাহ আলী বাগদাদী (রহ.) (১৪৮৯ঈ.) ফরিদপুর ও ঢাকা অঞ্চলে।

সুলতান হুসায়ন শাহ এর শাসনামলে (১৪৯৩ঈ. -১৫১৯ঈ.) একদিন শাহ (রহ.) চবিবশ পরগনার এবং নুসরাত শাহের শাসনামলে (১৫১৯ঈ. - ১৫৩২ঈ.) শাহ দানিশমান্দ (রহ.) রাজশাহীতে ইসলাম প্রচার করেন। বাদশাহ আকবরের শাসনামলে (১৫৫৬ ঈ. - ১৬০৬ ঈ.) শাহজামাল (রহ.) জামালপুরে এবং খাজা চিশতী (রহ.) ঢাকার ইসলাম প্রচার করেন। হ্যরত জামাল (রহ.) এর নামেই এ অঞ্চলের নাম করণ করা হ্রেছে জামালপুর। মুগল শাসনামলে (১৫৭৬ঈ. - ১৭২৭ ঈ.) ইসলামের প্রচার প্রসার এবং কুসংক্ষার ও বিদ্আত দুরীকরণে ব্যাপক উদ্যোগ নেরা হয়। ১৫৫৯ ঈ. হতে ১৬০০ ঈসারী কাজী মুওয়াঞ্কিল (রহ.) ও শাহ নিয়ামতুল্লাহ (রহ.) এদেশে ইসলাম প্রচার করেন।

নবাব মূর্শিদ কুলি খাঁ (১৬৭০ ঈ.- ১৭২৭ ঈ.) এর শাসনামলে এদেশে ইসলামী চেতনা যথেষ্ট বৃদ্ধি পায়। ১৭১৫ ঈসায়ী খাজা আনোওয়ার শাহ শহীদ (রহ.) বর্ধমানে ও আব্দুর রশীদ (রহ.) ঢাকায় ইসলাম প্রচার করেন। ১৭৫৭ ঈসায়ী পলাশীর যুদ্ধে মুসলিম শাসনের পতন ঘটে। বাংলাদেশের স্বাধীনতার সূর্য অন্তমিত হয়।

## পলাশী হতে বাংলাদেশ (১৭৫৭ঈ. - ১৯৭১ ঈ.)

১৭৫৭ খ্রিষ্টাব্দ হতে ১৯৭১ খ্রিষ্টাব্দ পর্যন্ত প্রায় দু'শ চৌন্দ (২১৪) বছরে বাংলাদেশ তথা উপমহাদশের ইভিহাসে চারটি সালের চারটি ঘটনা সর্বাধিক স্মরণয়ি। যথা ১৭৫৭, ১৮৫৭, ১৯৪৭ ও ১৯৭১ ঈ.।

১৭৫৭ ঈসায়ী ইংরেজ ইউ ইন্ডিয়া কোন্দানী বাংলাদেশ দখল করে নেয়। ইংরেজ ও হিন্দুদের সন্দিলিত বড়যন্ত্রের ফলে বাংলার মুসলিম শাসনের অবসান ঘটে। বাংলার পতনের পরে পর্যায়ক্রমে তারা সমগ্র ভারত কেই তাদের করায়ান্ত করে নের। এর পর একশত নক্ষই বছর ধরে ভারতের অধিবাসীগণ বিশেষ করে মুসলিম গণ ব্রিটিশ বিরোধী আন্দোলনে ব্যাপৃত থাকে। ব্রিটিশ বিরোধী আন্দোলন এর শেষ পর্যায়ে মুসলিম গণের সঙ্গে হিন্দু ও অন্যরা যোগ দের। কিন্তু ব্রিটিশ খেদাও আন্দোলনের প্রধান ভূমিকা গালন করতে হয়েছে মুসলিমদেরকেই। কারণ তারা মুসলিম দের হাত হতেই শাসন ক্ষমতা ছিনিয়ে নিয়েছিল। এতদিন তারা সেই মুসলিমগণের নিকট তাদের ব্যবসার জন্য করুনা ও কৃপা ভিক্ষা করে আসছিল। আজ তারা নিজেরাই সব দভ্যুভের মালিক, মুসলিম গন ক্ষমতা হারা। ফলে মুসলিম গণকে তারা প্রবল ভাবে সন্দেহ

ও নিপীড়নের জালে আবদ্ধ করে রাখে। হিন্দু ও অন্য ধর্মাবলদীনের বাদ দিয়ে তারা কেবল মুসলিম গনের প্রতিই সর্বাত্মকভাবে ঢালিয়ে যায় তাদের চরম দমননীতি। ফলে তাদের বিরুদ্ধে কেবল নিপীড়িত, অধিকার হারা, মুসলিম জাতিকেই আন্দোলন গড়ে তুলত হয়। মুসলিমগন কর্তৃক নিরবিচ্ছনুভাবে চলে আসা একশত বছরের কঠোর আন্দোলন ও সংখ্যামের বিকোরণ ঘটে ১৮৫৭ ঈ. সিপাহী বিপ্লবে। গভীর চক্রান্ত ও চরম নৃশংসতায় আশ্রয় নিয়ে ইংরেজরা এই বিপ্লবক সাময়িক ভাবে থামিয়ে দিয়েছিল ঠিকই কিন্তু এই বিপ্লব প্রচন্ত ভাবে প্রকম্পিত করে তোলে বৃটিশ সিংহাসন।

সিপাহী বিপ্লবের পরে আরো নকাই বছর ধরে মুসলিম গণকে কঠোর সংগ্রাম ও অব্যাহত আন্দোলন করতে হয় ব্রিটিশ ও ব্রিটিশ আনুকল্য প্রাপ্ত হিন্দুদের বিরুদ্ধে। অবশেষে ১৯৪৭ খ্রিষ্টাব্দে তারা ক্ষমতা ত্যাগ করে চলে যায়। ভারতের বুকে জন্ম নেয় স্বাধীন পাকিতান ও স্বাধীন ভারত।

সম্পূর্নরপে ইসলামের উপরই কারেম ছিল পাকিন্তান। পাকিন্তান আন্দোলনে বাংলা অঞ্চলের মানুবের সর্বাধিক অবদান। কিন্তু নির্মম পরিহাস হচ্ছে বাংলার মানুবই নতুন করে পাকিন্তানী শোবনের শিকার হয়। এর পর বাংলার মানুব সুদীর্ঘ দুই যুগ সংগ্রাম করে জন্ম দের বাধীন সার্বভৌম বাংলাদেশ রাষ্ট্র। ১৯৭১ সালের এক সাগর রভের বিনিময়ে এদেশ স্বাধীনাত লাভ করে। দুইশত চৌন্দ বছর পূর্বে ১৭৫৭ সালে পলাশীল আন্রকাননে যে স্বাধীনতা সুর্র আন্তমিত হয়েছিল তা দুই শতাধিক বছর কালের সংগ্রামের ধারাবাহিকতায় পুণরায় উদিত হয় এই একান্ডর সালে। ১১৬

### এক নজরে বাংলাদেশে মুসলিম শাসন

বাংলাদেশে মুসলিমদের রয়েছে এক গৌরবোজ্জল ইতিহাস। ইখিতিয়ার উদ্দিনমুহাম্মদ বিন বখিতিয়ার খলজি কর্তৃক বাংলা বিজয়ের পর থেকে ১৭৫৭ ঈসায়ী পলাশী প্রান্তরে মুসলিম রাজ্যের পতন পর্যন্ত পাঁচশত চুয়ায় বছরে অসংখ্য মুসলিম শাসক বাংলায় শাসন পরিচালনা করেন। বাংলাদেশে মুসলিম শাসনের স্থপতি বখতিয়ায় খিলজি একজন নিষ্টাবান মুসলিম ছিলেন। মুসলিম শাসকদের অধিকাংশই ছিলেন দক্ষ শাসক। সোনালী বুগের আমিরুল মুমিনীনদের মত না হওয়া সত্ত্বেও বাংলাদেশের মুসলিম শাসকগণ দেশ ও জাতির কল্যাণে যে অবদান রেখেছেন তার মূল্য অনেক। মুসলিম শাসকগণ এদেশে ইসলামের মুবাল্লিগ হিসেবে আসেননি। কিন্তু তাঁদের শাসনামলে ইসলামের মুবাল্লিগদের পথ প্রশন্ত হয়। শত সহস্র মুবাল্লিগ আসেন এদেশে। তাঁরা সকল শ্রেণীর মানুবের কাছে ইসলামের শ্রেষ্টত্ব ও সৌন্দর্য উপস্থাপন করেন।

১১৬ প্রাতক পু. ১৭৬-১৭৯।

মুসলিম শাসনের শেষ দিকের ঘটনা প্রবাহ বেদনা দায়ক। দেশ ও জাতির কর্মধারগন এ সমর চরম হিংসা-বিদ্বেবের শিকারে পরিণত হন। তাঁদের মাঝে প্রতিহিংসা পরায়নতা এক জঘন্যরূপে ধারণ করে। প্রতি পক্ষের শক্তি খর্ব করার জন্য তাঁরা বিদেশীদের সাহায্য নিতেও কুষ্ঠাবোধ করেননি। বাংলার মুসলিম শাসনকে করেক ভাগে ভাগ করা যার, বাংলা খিলজিদের অধীনে ১২০৩/ ১২০৪- ১২২৭ ঈসায়ী, দিল্লীর অধীনে ১২২৭-১৩৪১ ঈসায়ী, ইলিরাছ শাহী বংশের অধীনে (প্রথম ধারা) ১৩৪২-১৪১৩ ঈসায়ী গনেশ জালাল উদ্দিনের অধীনে ১৪১৪ ঈসায়ী, ইলিরাছ শাহী বংশের অধিনে (দিতর ধারা) ১৪৪২- ১৪৮৭ ঈসায়ী, হাবশী শাসনাধীন ১৪৮৭ - ১৪৯৩ ঈসারী, হুসেন শাহী বংশের অধিনে ১৪৯৩-১৫৩৮ ঈসায়ী, পাঠানদের অধিনে (শেরশাহ ও সুরবংশ) ১৫৩৮ - ১৫৬৪ ঈ. করবানী বংশের অধীনে ১৫৫৬ - ১৫৭৬ ঈসায়ী, মোঘল শাসনাধীনে ১৫৭৬ - ১৭৫৭ ঈসায়ী।

এ সুদীর্ঘ সময়ে যাঁরা বাংলার মসনদে সমাসীন ছিলেন, তাদের মধ্যে কিছু সংখ্যক এমন ছিলেন 
যারা আপন বাহু বলে বাংলার সিংহাসনে আরোহন করে দিল্লী সমাটের অনুমোদন লাভ করেন।
কিছু সংখ্যক শাসক ছিলেন সম্পূর্ণ স্বাধীন। আর অবশিষ্ট দিল্লীর দরবার থেকে নিয়োগ পত্র
লাভ করে গভর্ণর তথা নাজিম হিসাবে বাংলা শাসন করেন। নিম্নে বাংলার মসনদে সমাসীন
মুসলিম শাসকের একটি তালিকা উপস্থাপিত হলো।

সারণী-১

| ক্রমিক নং | नाम                                   | শাসনামপ          |
|-----------|---------------------------------------|------------------|
| ٥٥        | ইখতিয়ার উদ্দিন মুহামদ বখতিয়ার খিলজী | ১২০৩/৪ - ১২০৬ ঈ. |
| ०२        | ইযবুদীন মুহাম্মদ শিরান খিলজী          | ১২০৬- ১২০৮ ঈ.    |
| 00        | হুসাম উদ্দীন ইওয়াজ খিলজী             | ১২০৮- ১২১০ ঈ.    |
| 08        | আলী মুর্দান খিলজি                     | ১২১০ -১২১৩ ঈ.    |
| 00        | গিয়াস উদ্দিন ইয়াজ খিলজী             | ১২১৩ - ১২২৭ ঈ.   |
| ০৬        | প্রিন্স নাজির উদ্দিন                  | ১২২৭ - ১২২৯ ঈ.   |
| 09        | মালিক ইখতিয়ার উদ্দীন বলকা খিলজী      | ১২২৯- ১২৩১ ঈ.    |
| ob        | মালিক আলা উদ্দিন মাসউদ জানী           | ১২৩১ - ১২৩২ ঈ.   |
| ০৯        | মালিক সাইফুদ্দীন আইবেক                | ১২৩২ - ১২৩৬ ঈ.   |
| ٥٥        | তুগ্ল তুগান খান                       | ১২৩৬ - ১২৪৫ ঈ.   |
| 77        | মালিক তামার খান                       | ১২৪৫ - ১২৪৬ ঈ.   |
| 25        | मानिक जानाजूकीन मान्डन जानी           | ১২৪৭ - ১২৫২ ঈ.   |
| 20        | মালিক ইখতিয়ার উদ্দীন ইউব্যক          | ১২৫১ - ২২৫৭ ঈ.   |
| 28        | মালিক ইয়মূদীন বলবন                   | ১২৫৭ - ১২৫৯ ঈ.   |

| 20         | মালিক তাজ উদ্দীন আরসালান ইউযাবাকী              | ১২৫৯ - ১২৬৫ ঈ.              |
|------------|------------------------------------------------|-----------------------------|
| ১৬         | তাতারখান                                       | ১২৬৫ - ১২৬৮ ঈ.              |
| 29         | শের খান                                        | ১২৬৮ - ১২৭২ ঈ.              |
| 72         | আমিরখান, মুগীসুদ্দীন তুগ্রল খাঁন               | ১২৭২ - ১২৮০ ঈ.              |
| 79         | সুলতান নাসিকন্দীন মাহমুদ বোগরাখান              | ১২৮২- ১২৯০ ঈ.               |
| ২০         | সুলতান রুকনুন্দীন কাইকাউস                      | ১২৯০ - ১৩০০ ঈ.              |
| ۷۵         | সুলতান শামসুদ্দীন ফিকুজ শাহ                    | ১৩০১ - ১৩২২ ঈ.              |
| રર         | নাসিকন্দীন ইব্রাহীম                            | ১৩২২-১৩২৪ ঈ.                |
| ২৩         | বাহরাম খান, বাহাদুর শাহ                        | ১৩২৫ - ১৩৩৬ ঈ.              |
| <b>ર</b> 8 | ফখরুদ্দীন মোবারক শাহ কাদার খান                 | ১৩৩৬-১৩৪৯ ঈ.                |
| 20         | আলা উদ্দীন আলী শাহ, ইখতিয়ার উদ্দিন গাজীশাহ    | ১৩৪৯ -১৩৫২ ঈ.               |
| ২৬         | শাহ ই বাঙ্গাল শামসুন্দীন ইলিয়াস শাহ           | ১৩৫২ - ১৩৫৭ ঈ.              |
| ২৭         | আবুল মুজাহিদ সিকন্দর শাহ                       | ১৩৫৮ - ১৩৯০ ঈ.              |
| ২৮         | গিয়াস উদ্দিন আজম শাহ                          | ১৩৯০ - ১৪২২ ঈ.              |
| ২৯         | সাইফুন্দীন হামজা শাহ, শিহাব উদ্দিন বায়জীদ শাহ | ১৪১২ - ১৪১৫ ঈ.              |
| 00         | জালালুদ্দিন আবুল মুজাফর মুহাম্মদ শাহ           | ১৪১৫ - ১৪৩৪ ঈ.              |
| ৩১         | শাসসুন্দীন আবুণ মুজাহিদ আহমদ শাহ               | ১৪৩৪ - ১৪৩৯ ঈ.              |
| ৩২         | নাসির আবুল মুজাফফর মাহমদ শাহ                   | ১৪৩৯ - ১৪৫৯ ঈ.              |
| ೦೦         | রুক্নুদ্দীন বারবাক শাহ                         | ১৪৫৯ - ১৪৭৫ ঈ.              |
| <b>0</b> 8 | নামসুদীন আবুল মুজাফর ইউসুফ শাহ                 | ১৪৭৫ - ১৪৮১ ঈ.              |
| ৩৫         | জালালুদ্দীন আবুল মুজাফফর ফাতেহ                 | ১৪৮১ - ১৪৮৭ ঈ.              |
| ৩৬         | সুলতান বারবাকশাহ                               | ১৪৮৭ ঈ.                     |
| ৩৭         | সাইফুদ্দীন আবুল মুজাফফর ফিরুজশাহ ২য়           | ১৪৮৭ - ১৪৯০ ঈ.              |
| ৩৮         | নাসির উদ্দিন আবুল মুজাফফর মাহমুদ শাহ ২য়       | ১৪৯০ - ১৪৯১ ঈ.              |
| ৩৯         | শামসুদ্দীন মুজাককর শাহসিদ্ বদর                 | ১৪৯১ - ১৪৯৪ ঈ.              |
| 80         | আলা উদ্দিন হুসাইন শাহ                          | ১৪৯৪ - ১৫২০ ঈ.              |
| 85         | নাসির উদ্দীন আবুল মুজাফফর নুসরত শাহ            | ১৫২০- ১৫৩২ ঈ.               |
| 82         | আলা উদ্দিন আবুল মুজাফফর ফিরোজ শাহ              | ১৫৩২ - ১৫৩৩ ঈ.              |
| 80         | গিয়াস্ উদ্দিন আবুল মুজাফফর মাহমুদ শাহ ৩য়     | ১৫৩৩ - ১৫৩৮ ঈ.              |
| 88         | ফরিদুন্দীন আবুল মুজাফফর শের শাহ                | ১৫৩৮ - ১৫৪৫ ঈ.              |
| 8&         | মুহাম্মদ খান শ্র                               | ১৫८৫ - ১৫৫৫ <del>व</del> ि. |
| 86         | গিয়াস উদ্দিন বাহাদুর শাহ                      | ১৫৫৫ - ১৫৬० ঈ.              |

| 89         | গিয়াস উদ্দিন আবুল মুজাফফর জালাল শাহ | ১৫৬০- ১৫৬৩ ঈ.   |
|------------|--------------------------------------|-----------------|
| 86         | তাজ খান কররানী                       | ১৫৬৩ ঈ.         |
| 8৯         | সুলাইমান খান কররানী                  | ১৫৬৩ - ১৫ ৭৩ ঈ. |
| 00         | বায়েজীদ খান কররানী                  | ১৫৭৩ ঈ.         |
| 62         | দাউদ খান কররানী                      | ১৫৭৩-১৫৭৬ ঈ.    |
| ৫২         | খান জাহান হুসাইন কুলীবেগ             | ১৫৭৬ - ১৫৭৮ ঈ.  |
| ৫৩         | মুজাফফর খান তুরবাতি                  | ১৫৭৯ - ১৫৮০ ঈ.  |
| ¢8         | খান-ই-আজম                            | ১৫৮২ - ১৫৮৪ ঈ.  |
| ¢¢.        | শাহবাজ খান                           | ১৫৮৪ - ১৫৮৭ ঈ.  |
| ৫৬         | সাঈদ খান                             | ১৫৮৭ - ১৫৯৩ ঈ.  |
| ¢9         | মানসিংহ                              | ১৫৯৪ - ১৬০৫ ঈ.  |
| <b>৫</b> ৮ | কুতুবুদ্দীন খান কোকা                 | ১৬০৬ - ১৬০৭ ঈ.  |
| ¢አ         | জাহাসীর কুলি খান                     | ১৬০৭ - ১৬০৮ ঈ.  |
| ৬০         | শায়খ আলা উদ্দিন ইসলাম খান চিশতী     | ১৬০৮- ১৬১৩ ঈ.   |
| ৬১         | কাসিম খান                            | ১৬১৩ - ১৬১৭ ঈ.  |
| ৬২         | ইব্রাহিম খান                         | ১৬১৭ - ১৬২৪ ঈ.  |
| ৬৩         | মহক্ষত খান                           | ১৬২৫ - ১৬২৬ ঈ.  |
| ৬8         | মুকররম খান                           | ১৬২৬ - ১৬২৭ ঈ.  |
| ৬৫         | মির্জা হেদায়াতুল্লাহ খিদাই খান      | ১৬২৭ - ১৬ ২৮ ঈ. |
| ৬৬         | কাসিম খান                            | ১৬২৮ - ১৬৩২ ঈ.  |
| ৬৭         | আ্ম খান                              | ১৬৩২ - ১৬৩৫ ঈ.  |
| ৬৮         | ইসলাম খান মাশহাকী                    | ১৬৩৫ - ১৬৩৯ ঈ.  |
| ৬৯         | নাহজাদা মুহান্দদ সুজা                | ১৬৩৯ - ১৬৫৮ ঈ.  |
| 90         | নুয়াজ্ঞান খান মীর জুনলা             | ১৬৫৯ - ১৬৬৩ ঈ.  |
| 92         | দাউদ খান                             | ১৬৬৩ - ১৬৬৪ ঈ.  |
| 92         | শায়েতা খান                          | ১৬৬৪ - ১৬৭৭ ঈ.  |
| ৭৩         | ফিদাই খান (আজম খান)                  | ১৬৭৮ ঈ.         |
| 98         | শাহ জাদা সুলতান মুহামদ আযম           | ১৬৭৮ - ১৬৭৯ ঈ.  |
| 90         | শায়েতা খান                          | ১৬৭৯ - ১৬৮৮ ঈ.  |
| ৭৬         | খান - ই- জাহান বাহাদুর               | ১৬৮৮ - ১৬৮৯ ঈ.  |
| 99         | ইব্রাহিম খান                         | ১৬৮৯ - ১৬৯৭ ঈ.  |
| 96         | <u> </u>                             | ১৬৯৭ - ১৭১২ ঈ.  |

| ৭৯ | খান-ই জাহান              | ১৭১২ - ১৭১৩ ঈ. |
|----|--------------------------|----------------|
| po | ফারখুন্দা সিয়ার         | ১৭১৩ ঈ.        |
| ۶۶ | মীর জুমলা উবাইপুল্লাহ    | ১৭১৩ - ১৭১৬ ঈ. |
| ४२ | মুর্শিদ কুলী খান         | ১৭১৬ - ১৭২৭ ঈ. |
| ७७ | সুজা উদ্দীন মুহাম্মদ খান | ১৭২৭ - ১৭৩৯ ঈ. |
| b8 | আলাউদ দাওলাত সরফরাজ খান  | ১৭৩৯ - ১৭৪০ ঈ. |
| 44 | আলী বদীঁ খান             | ১৭৪০ - ১৭৫৬ ঈ. |
| b4 | সিরাজুদৌল্লা খান         | ১৭৫৬ - ১৭৫৭ ঈ. |

বাংলাদেশের সর্বশেষ মুসলিম শাসক ছিলেন নবাব সিরাজুদৌল্লা খান। ১৭৫৭ সালের ২৩ জুন পলাশীর প্রান্তরে তাঁর পরাজয়ের মাধ্যমে বাংলাদেশে ৫৫৪ বছরের মুসলিম শাসনের অবসান ঘটে। দি ইংলিশ ইট ইন্ডিয়া কোম্পানীর বিজয় লাভের পরিনতিতে এদেশের জনগণকে পরাধিনতার শিকলে আবদ্ধ হতে হয়। তাদের উপর নেমে আসে দুর্দিন। ইংরেজয়া মুসলিম রাজ শক্তিকে তছনছ করে কেলে। তাদের সুপরিকল্পিত অর্থনৈতিক শোষণের ফলে মুসলিমদের মেরুদভ ভেঙ্গে যায়। দেশে গোলাম বানানোর উপযোগী শিক্ষা ব্যবস্থা গড়ে তোলা হয়। অপসংকৃতি চাল হয়। অপরনামদশী স্বার্থান্ধ ও প্রতিহিংসা পরায়ন নেতৃবৃন্দের ভূল সিন্ধান্ত ও পদক্ষেপের ফলে এদেশের গন মানুবকে ইংরেজদের গোলামী করতে হয় ১৯০ বছর।

ঐতিহাসিক গণের উপরোক্ত তথ্য সুস্পষ্ট ভাবে প্রমাণ করে যে, আরব বনিক ও সুকীদের মাধ্যমেই বাংলাদেশে সর্বপ্রথম ইসলামের আলো পৌঁছে। পরবর্তীকালে অনারব অঞ্চল থেকেও অসংখ্য সুকী এদেশে আগমন করেন। তাদের উপন্থাপিত শিক্ষা ও আচরণ স্থানীয় লোকদের একাংশকে মুগ্ধ করে। তারা ইসলামের শ্রেষ্ঠত্ব ও সৌন্দব্যে মুগ্ধ হয়ে ইসলাম গ্রহণ করে। এহাড়া মুহামদ বিন বস্বতিয়ার খলজি সর্বপ্রথম বাংলাদেশে মুসলিম শাসন প্রতিষ্ঠা করেন। এর পর ৫৫৪ বছরে প্রায় শতাধিক মুসলিম শাসনকর্তা বাংলা শাসন করেন। ইংরেজরা শাসক কর্তৃত্ব দখলের পূর্ব পর্যন্ত মুসলিম শাসনকর্তারা বাংলাদেশ ইসলাম প্রচার ও প্রসারে বিপূল ভূমিকা পালনের পাশাপাশি আর্থ সামাজিক ও সাংকৃতিক ক্ষেত্রে ব্যাপক অবদান রাখেন। ১১৭

# তৃতীয় পরিচ্ছেদ

# হ্বরত শাহজালাল (রহ.) এর সমকালীন বাংলার রাজনৈতিক, সামাজিক, অর্থনৈতিক ও সাংস্কৃতিক অবস্থা

হযরত শাহজালাল (রহ.) এর সমকালীন বাংলার রাজনৈতিক ও সামাজিক অবস্থাঃ
বাংলার ইতিহাসে ১৩০০ ঈসারী হতে ১৩৩৮ ঈসারী পর্যন্ত সময়কাল গুরুত্বপূর্ণ। এই
সময়কালের প্রথম দিকে লখনৌতির সূলতান শামস উদ্দীন ফিরুজ শাহের অধিনে বাধীন ছিল।
দিল্লীর লাখজী সূলতানদের আমলে লাখনৌতি বরাবর স্বাধীনতা ভোগ করতেছিল। কিন্তু
দিল্লীতে তুগলকের শাসন ক্ষমতা দখল করার পরে তারা লখনৌতি পুণরাধিকার করে। আবার
দিল্লিতে সূলতান মুহাম্মদ বিন তুগলকের রাজত্বের মধ্যভাগে ১৩৩৮ ঈসারী লখনৌতি স্বাধীন
হয়ে যায়। এবার বাংলার স্বাধীনতা দুইশত বংসর কাল স্থারী হয়। শামস উদ্দিন ফিরুজ শাহের
সময় হতে বাংলার মুসলিম রাজ্য ও বিভৃতি লাভ করে।
প্রধানত এই আমলের প্রথম সূলতান শামস উদ্দীন ফিরুজ শাহের সময়েই এই রাজ্য বিভৃতি

প্রচলিত লোক গীতিতে রয়েছে-

चटिं।

হিন্দু আছে লাখে লাখে নাইরে মুসলমান সিলেটের মোকামে আসি কে দিল আজান।

এই লাইন দুটি সিলেটে ইসলামের আবির্ভাবের কাহিনীর সঙ্গে সম্পৃক্ত এবং হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর স্মৃতির প্রতি নিবেদিত মুসলমানদের সিলেট বিজয়ের সঙ্গে শাহ জালাল ও তাঁর শিষ্য সঙ্গীদের নাম জড়িত, অর্থাৎ সিলেট বিজয়ের তাঁদেরও ভূমিকা ছিল। কিন্তু মুসলিম বিজয়ের আগেও সিলেটের সঙ্গে মুসলমানদের যোগযোগ ছিল। তবে এ ছিল নিছক ব্যবসায়িক সম্পর্ক, এর ফলে বাংলাদেশে বা সিলেট কামরূপ আসামে ইসলাম প্রচায়ের তেমন কোন প্রমান পাওয়া যায় না।

মুসলমানদের সিলেট বিজয় সম্পর্কে প্রচলিত কাহিনীটি নিমুরূপ। সিলেটের রাজা ছিলেন গৌড়গোবিন্দ। বুরহান উদ্দীন নামক একজন মুসলমান তাঁর এলাকায় বসবাস করতেন। বুরহান তাঁর ছেলের জন্ম উপলক্ষ্যে (বা আকিকা উপলক্ষ্যে) গরু জবাই করলে একটি চিল হঠাৎ ছোঁ মেরে এক টুকরা গরুর মাংস নিয়ে উড়াল দেয় এবং মাংসের টুকরোটি এক ব্রাহ্মনের ঘরে (বা রাজার মন্দিরে) পড়ে যায়। ব্রাহ্মন এ ব্যাপারে রাজার নিকট নালিশ করলে বুরহান উদ্দিনের হাত কেটে দেয়ার এবং তার শিশু ছেলেক হত্যা করার আদেশ দেয়া হয়। রাজার আদেশ কার্যকর হয়। বুরহান গৌড়ে গিয়ে তৎকালীন সুলতান শামস উদ্দীন কিরুজ শাহের নিকট এই জন্যায় জুলুমের প্রতিকার প্রার্থনা করেন। সুলতান তার ভাগনেয় সিকান্দর খান গাজীকে একদল

সৈন্যসহ রাজা গৌড়গোবিন্দের বিরুদ্ধে প্রেরণ করেন। মুসলিম সৈন্যরা ব্রহ্মপুত্র নদের তীরে পৌছলে গৌড়গোবিন্দ তাদের বাঁধা দেন। সিকন্দর খান গাজী প্রথম বার পরাজিত হয়ে বিতীর বার চেষ্টা করেন কিন্তু এবারও পরাজিত হন। সুলতান তখন সিপাহসালার নাসির উদ্দীনকে সেনা বাহিনীর দায়িত্ব দেন। ইতিমধ্যে দরবেশ (শাহজালাল) তাঁর ৩৬০ জন শিষ্য সঙ্গীসহ বন্দ দেশে আসেন এবং তাঁরা ও মুসলিম সৈন্যদের সঙ্গে সিলেট অভিযানে অংশ নেন। মুসলিম সৈন্যরা এবার বিজয় লাভ করে, রাজা গৌড় গোবিন্দ পরাজিত হয়ে পালিয়ে যান এবং সিলেটে মুসলিম শাসন প্রতিষ্ঠিত হয়।

উপরের কাহিনী জনশ্রুতি নির্ভর হলে ও এর সমর্থনে প্রামান্য তথ্য রয়েছে। কাহিনীর ধূটিনাটিতে কল্পনার প্রলেপ থাকতে পারে তবে মূল বক্তব্য সত্য। রাজা গৌর গোবিন্দ, সুলতান শামস উদ্দীন ফিক্লজ শাহ, সিকান্দর খান গাজী এবং শাহজালাল সকলেই ঐতিহাসিক ব্যক্তিত্ব। রাজা গৌড় গোবিন্দ সম্পর্কে প্রমাণ্য তথ্য বিশেষ পাওয়া যায় না। তবে সিলেটে প্রচলিত বিভিন্ন লোকগীতি থেকে তার সম্পর্কে কিছু কিছু জানা যায়। এগুলি হচ্ছে পাগল ঠাকুরের ছড়া, হাসানাথের পাচালী, শান্তিরাণীর বারমাসী এবং গোপীনাথ দত্ত রচিত দত্ত বংশাবলী। এই লোকগীতি গুলো পরীক্ষা করে আধুনিক পভিতেরা মনে করেন যে, গৌড় গোবিন্দ সন্তবত গারো জাতীয় লোক ছিলেন বা কোন ত্রিপুরা রাজার নির্বাসিতা রাণীর সন্তান ছিলেন। তিনি সিলেটের সিংহবংশীয় কোন একজন রাজাকে যুদ্ধে পরাজিত করে সিলেট শহর দখল করেন। পরে তিনি খাসিয়া রাজাকে পরাজিত করে এবং লাউড় ও জৈন্তিয়া রাজা তাঁর বশ্যতা শ্বীকার করেন। রাজা গৌর গোবিন্দের চিকিৎসক ছিলেন কবিরাজ চক্র পানি দত্ত। এই কবিরাজের দুই ছেলেকে রাজা সিলেটে বসতি স্থাপনের অনুমতি দেন। এরা সাতগাঁও এর দন্তদের পূর্ব পুরুষ।

এই দন্ত পরিবারের একজন গোপী নাখ দন্ত দন্তবংশাবলী রচনা করেন। মুসলমানদের সঙ্গে পরাজিত হয়ে রাজা গৌড় গোবিন্দ পরিবার পরিজন কেলে আত্ম গোপন করেন। রাজার বিশ্বস্থ ভূত্য ঝাড়ুরাম (বা ঘাটুরাম) রাজমাতা অর্পনা এবং রাণী শান্তি রাণীকে নিরাপদ স্থানে নিয়ে যায়। পরে ঝাড়ুরাম মুসলমানদের হাতে নিহত হয় এবং রাজমাতা ও রামী অনেক দুঃখ কষ্টে কালাতিপাত করেন। শান্তিরাণীর শেষ জীবনের দুঃখের কাহিনী নিয়ে রচিত হয় শান্তি রাণীর বারমাসী। অতএব, লোকগীতি গুলির সত্যতা সম্পূর্ণ অন্বীকার কয়া যায় না, এই লোক গীতিগুলি বারা প্রমাণিত হয় যে, রাজা গৌড় গোবিন্দ একজন ঐতিহাসিক ব্যক্তিত্ব।

সুলতান শামস উদ্দীন ফিরুজ শাহেব ঐতিহাসিকতা নিয়ে প্রশ্ন উঠেনা, তার উৎকীর্ণ মুদ্রা ও নিলালিপিতে প্রমাণ হয় যে, তিনি ১৩০১ থেকে ১৩২২ পর্যন্ত লখনৌতির সুলতান ছিলেন, সিকান্দর খান গাজীর নাম ও শিলালিপিতে গাওয়া যায়। শাহজালালের ঐতিহাসিকতা নিয়ে ও প্রশ্নের অবকাশ নেই, তিনি সিলেটেই সমাহিত আছেন। তিনি যে সুলতান শামসউদ্দীন ফিরুজ শাহের সমসাময়িক তাঁর প্রমাণ ইবনে বতুতার সাক্ষ্য; ময়ক্ষোর এই বিখ্যাত পর্যটক ১৩৪৬ খ্রিষ্টাব্দে সিলেট গিয়ে শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গে সাক্ষাৎ করেন।

বাংলার তথা সিলেটে হবরত শাহজালাল (রহ.) এর সম-সামরিক রাজনৈতিক ও সামাজিক অবস্থাগুলোর বিত্তারিত তথ্য ও প্রামানিক ইতিহাস জানতে হলে তৎকালীন সমরের শাসক গোষ্টি এবং সংশ্লিষ্ট সমরকার শিলালিপি ও মুদ্রা সম্পর্কে অবশ্যই জানতে হবে নিম্নে এ বিবরে সংক্ষিপ্ত আলোচনা করা হল।

সিলেটে ইসলামের আবির্ভাব এবং মুসলমানদের সিলেট বিজয় সম্পর্কে যে সূত্রটি প্রাচীন ও প্রমান্য তা হলো একখানি আরবী ও ফারসী শিলালিপি। শাহজালালের সম্মানে উৎসর্গীকৃত। এই শিলালিপিতে মুসলমানদের প্রথম সিলেট বিজয়ের কথা আছে। শিলালিপি খানা ৯১৮ হিজরীতে (১৫১২-১৩ ঈ.) সুলতান আলা উদ্দীন হোসেন শাহের রাজত্বকালে উৎকীর্ণ। এতে বর্ণিত ঐতিহাসিক তথ্য এই যে, সুলতান ফিরুজ শাহের রাজত্ব কালে ৭০৩ হিজরী সনে (১৩০৩-০৪ খ্রিঃ) সিকান্দার খান গাজীর হাতে 'প্রহত' শহরে প্রথম ইসলামের বিজয় হয়।

শিলালিপি খানা ঠিক কোন স্থানে পাওয়া যায় তার উল্লেখ নেই। তবে এটি শাহজালাল (রহ.) এর দরগায় আবিষ্কৃত হওয়ার সম্ভবনাই বেশি। কারণ শিলালিপিটি শাহজালাল (রহ.) এর সম্মানে উৎসর্গ করা হয়। এই শিলালিপিতে সিলেট শহর বিজয়ের কথা স্পষ্টভাবে বলা হয়েছে। শিলালিপির ফিরুজশাহ ও লখনৌতির সুলতান ফিরুজশাহ এক ও অভিন্ন। শিলালিপিতে উল্লেখিত তারিখে তিনিই ছিলেন লখনৌতির সুলতান।

শিলালিপিখানা ৯১৮ হিজরী সনে (১৫১২-১৩ঈ.) উৎকীর্ণ হলেও এর সাক্ষ্য মতে ৭০৩ হিজরী বা ১৩০৩-০৪ ঈসায়ী সিলেটে ইসলামের বিজয় হয় অর্থাৎ মুসলমানেরা সিলেট জয় করেন। অতএব, সিলেট বিজয় সভার্কিত এই প্রাচীনতম সূত্রটি ও ঘটনার দুইশত বৎসর পরের। এতে বুঝা যায় যে, সুলতান আলা উদ্দীন হোসেন শাহের সময় বা ঘটনার দুইশত বৎসর পরে ও মুসলমানদের সিলেট বিজয়ের তথ্য সম্বলিত পুক্তক পুন্তিকা বা অন্যান্য প্রমাণের অতিত্ব ছিল যা এখন হারিয়ে গেছে। নতুবা শিলালিপিতে সিলেট বিজয়ের সন তারিখ দেওয়া সম্ভব হতো না। সিলেটে শাহজালাল (য়য়.) এর দরগায় দুই খানি আরবী শিলালিপি আছে। প্রথম খানি সুলতান শামস উদ্দীন ইউসুফ শাহের (৮৭৯-৮৮৬ হি./ ১৪৭৪ - ১৪৮১ ঈ.) রাজত্বকাল উৎকীর্ণ। দুর্ভাগ্য বশত, এটির প্রথম ও শেষ অংশের লিপি নষ্ট হয়ে যাওয়ায় সন তারিখ পাওয়া যায় না, ওধু মসজিদ নির্মাণের কথাটির উল্লেখ আছে। বিতীয় শিলালিপি খানি সুলতান আলা উদ্দিন হোসেন শাহের সময়ে ৯১১ হিজয়ী বা ১৫০৫ -০৬ ঈসায়ী উৎকীর্ণ। এতে বিখ্যাত ও মহান দরবেশ শায়খ জালাল কুনিয়াবীর আদেশে একটি পবিত্র ইমরাত নির্মাণের কথা বলা হয়েছে, এই পবিত্র ইমারতকে বলা হয় দারউল ইহসান। ১১৮

#### শামসুন্দিন ফিক্লজ শাহঃ

লখনৌতির মুসলিম রাজ্যের সুলতান। ৭০১ হতে ৭২২ হিজরী (১৩০১-১৩২২ ঈ.) পর্যন্ত তিনি ক্ষমতার ছিলেন। আস সুলতান উল আজম শাসসুন্দুনিরা ওয়ান্দীন আবুল মোজাককর কিরুজ-

১১৮. সিলেট ইতিহাস ও ঐতিহ্য প্-১০৫।

শাহ আস সুলতান' উপাধি নিয়ে তিনি সিংহাসনে আরোহন করেন এবং নিজের মুদ্রায় আব্বাসীয় খলিকা মুতাসিম বিল্লাহর নাম উৎকীর্ণ করেন।

ফিরুজ শাহের উদ্ভব ও বংশ পরিচিয় নিয়ে পিউতদের মধ্যে মতভেদ রয়েছে < ইবনে বতুতা'র মতে তিনি নাসির উদ্দিন <বুগরা খান> এর পুত্র ছিলেন। সেই হিসাবে তিনি <সুলতান গিয়াস উদ্দিন বলবন> এর পৌত্র। আমীর খসক্র বুগরা খানের দু-পুত্রের নাম উল্লেখ করেন কায়কোবাদ ও কায়কাউস। কিন্তু তিনি শামসৃদ্দীন ফিরুজের নাম উল্লেখ করেননি। এছাড়া গিয়াস উদ্দীন বলবন পারস্য রীতি অনুসরণ করে তাঁর পৌত্রদের নাম কায়কোবাদ, কায়কাউস, কায়খসরু, কায়মুরস ইত্যাদি রাখেন। কিন্তু ফিরুজ নাম পারস্য রীতির সঙ্গে সঙ্গতি পূর্ন নয়। তদুপরি কায়কোবাদ, ১২৮৮ ঈসায়ী যখন দিল্লীর সিংহাসনে আয়োহন করেন, তখন তার বয়সছিল মাত্র উনিশ বছর। কায়কাউস কায়কোবাদের ছোট ভাই ছিলেন এবং সে কারণে যদি ফিরুজ কায়কাউসের ছোট ভাই হন তাহলে ১৩০১ ঈ. তার বয়স হবে মাত্র ত্রিশ। ফিরোজের সিংহাসন আয়োহনের পর তাঁর দুজন প্রাপ্ত বয়স্ব পুত্র রাষ্ট্রীয় কাজে পিতাকে সাহায্য করেছেন। কিন্তু এবয়সে কোন ব্যক্তি দুজন বা ততোধিক প্রাপ্ত বয়স্ব পুত্র থাকার কথা নয়। এসকল কায়ণে এবং তাঁর মুদ্রাগুলো যথার্থ পরীক্ষা নিরীক্ষা করে আধুনিক পভিতগণ বলেন যে, শামসৃদ্দীন ফিরুজ বলবনি বংশের অন্তর্ভুক্ত ছিলেন না। শামসৃদ্দিন ফিরুজ কোথাও নিজেকে সুলতানের পুত্র বলে দাবী করেননি, অথচ তার উত্তরাধিকারী পুত্রগণ সকলেই নিজেদেরকে সুলতান বিন সুলতান অর্থাৎ সুলতানের পুত্র সুলতানের পুত্র সুলতানের পুত্র সুলতানের পুত্র সুলতানের পুত্র সুলতানের পুত্র সুলতান বলে অভিহিত করেছেন।

বেখনৌতির> শাসনকর্তা বুগরা খান কে সাহায্য করার জন্য বলবন ফিরুজ নামধারী দুজনকে নিযুক্ত করেন। অনুমান করা হর যে, শাসুদ্দীন ফিরুজ এ দু জনেরই একজন। এ দুজন কর্মকর্তার মধ্যে বিহারের শাসনকর্তা ফিরুজ ইতগীন ছিলেন অধিকতর যোগ্য। সম্ভবতঃ দুজন ফিরুজের মধ্যে ফিরুজ ইতগীনই কারফাউসের মৃত্যুর পর অথবা শক্তি বলে তাকে সরিয়ে ৭০১ হিজরীতে (১৩০১ ঈ.) সুলতান সামসুদ্দীন ফিরুজ শাহ উপাধি নিয়ে বাংলার সিংহাসনে বসেন। সিংহাসনে আরোহন করে সুলতান শাসসুদ্দীন ফিরুজ শাহ তাজ উদ্দিন হাতিম খান, নামক তার এক পুত্রকে বিহারের শাসনভার অর্পন করেন।

নিজের অবহা সুসংহত করার পর ফিরুজ শাহ রাজ্য বিস্তারের দিকে মনোনিবেশ করেন। এই সময়ে লখনীতির কুদ্র মুসলিম রাজ্য বিহার, উত্তর ও উত্তর পশ্চিম বাংলা এবং দক্ষিণ - পশ্চিম বাংলার লখনীর মধ্যে সীমাবদ্ধ ছিল < রুক্রকুদ্দীন কায়কাউস> বাংলার পূর্বাঞ্চলে বিজয়াভিযান তরু করেছিলেন। কায় কাউসের সে অভিযান ফিরুজ শাহের আমলে শেষ হয়। কথিত আছে যে, কায়কাউস প্রথম বারের মত বঙ্গের খায়াজ (য়াজন্ব) থেকে মুদ্রা প্রবর্তন করেন। কিন্তু ফিরুজ শাহের সময়ে <সোনার গাঁও> অঞ্চল (দক্ষিণ - পূর্ব বাংলা) মুসলিম সাম্রাজ্যের অভর্তৃত হয়। তিনি সোনার গাঁও এ একটি টাকশাল স্থাপন করেন। এখান থেকে তাঁর অনেক মুদ্রা প্রকাশিত হয়েছে। একইজাবে সাতগাঁও বিজয়াভিযান তরু হয়েছে জাফর খানের নেতৃত্বে কায়কাউসের আমলে এবং তা শেব হয়েছে ফিরুজ শাহের শাসনামলে। ফিরুজ শাহের একটি

শিলালিপি থেকে জানা যায় যে, জনৈক জাকর খান ৭১৩ হিজরীতে (১৩১৩ খ্রি:) দারুল খায়রাত নামে একটি মাদরাসা নির্মাণ করেন। ফিরুজ শাহের ময়মনসিংহ বিজয় সম্পর্কে তেমন কিছু জানা যায় না। কেবল এটুকু জানা যায় যে, তাঁর পুত্র গিয়াস উদ্দিন বাহাদুর গিয়াসপুর টাকশাল থেকে মুদ্রা প্রচলন করেন। গিয়াসপুরকে ময়মনসিংহের প্রায় ২৪ কিলোমিটার দুরে অবস্থিত ঐ নামের একটি গ্রামের সাথে অভিনু মনে করা হয। এই টাকশালের অবস্থিতি থেকে প্রতিয়মান হয় যে, কিরোজের সময়েই ময়মন সিংহে মুসলিম আধিপত্য বিভার লাভ করে।

ফিরুজ শাহের রাজত্বকালে সিকন্দর খান গাজী সুন্দর বন অঞ্চলের হিন্দু রাজা মটুকের বিরুদ্ধে এক সফল অভিযান পরিচালনা করেন সুলতান ফিরুজ শাহের একটি মুদ্রা সাতক্ষীরা জেলার দক্ষিন প্রান্তীয় অঞ্চলে অবস্থিত একটি গ্রামে আবিস্কৃত হয়েছে।

সিলেট বিজয় ছিল সুলতান শামসুন্দিন ফিরুজ শাহের রাজত্বকালে সর্বাপেকা উল্লেখযোগ্য ঘটনা। শিলালিপি অনুসারে ফিরুজ শাহ ৭০৩ হিজরীতে (১৩০৩ ঈ.) সিলেট জয় করেন। সিলেট বিজয়ের সাথে বিখ্যাত দরবেশ <হযরত শাহজালাল (রহ.)> এবং সেনাপতি সৈয়দ নাসির উদ্দিনের নাম জড়িত আছে। সুতরাং উত্তর পশ্চিমাঞ্চল (সিলেট) উত্তরাঞ্চল (ময়মনসিংহ) এবং দক্ষিণ পূর্বাঞ্চলে (সোনারগাঁও) বিতার লাভ করে।

ফিরুজ শাহ খলজীদের বিরুদ্ধে বিহারেও তার ক্ষমতা সুদৃঢ়রূপে ধরে রেখেচিলেন। বিহারে আবিস্কৃত তার আমলের দু'টি শিলালিপি একথা প্রমাণ করে।

আলী মর্দান ও গিয়াস উদ্দিন ইউওয়াজের শাসনামলে বাংলার মুসলিম আধিপত্য কামরূপ, বিহুত ও উড়িব্যা এবং দক্ষিণ পশ্চিম বাংলার বিন্তার লাভ করে। কারকাউসের সময়ে রাজ্য বিন্তার পুনরায় শুরু হয় এবং হুগলি জেলার সাতগাঁও অঞ্চলে মুসলিম প্রভুত্ব প্রতিষ্ঠার উদ্যোগ গ্রহণ করা হয়। বিদ্ধা রাজ্য সম্প্রসারণ প্রকৃত অর্থে শুরু হয় কিরুজ শাহের রাজত্বকালে। তিনি স্থায়ীভাবে হুগলিকে গৌড় রাজ্যের অন্তর্ভূক্ত করেন।

এভাবে বাংলার সুলতানাত সুলতান শামসুদ্দীন ফিরুজ শাহের আমলে কমপক্ষে পশ্চিমে কোন ও গোগরা নদী হতে পূর্বে সিলেট পর্যন্ত এবং উত্তরে দিনাজপুর রংপুর হতে দক্ষিণে হুগলি ও সুন্দরবন পর্যন্ত বিভূত ছিল।

ফিরুজ শাহের ছরজন প্রাপ্ত বরকপুত্র ছিলেন শিহাবুদ্দীন বুগদা, জালালুদ্দীন মাহমুদ, গিরাস উদ্দিন বাহাদুর, নাসিরুদ্দীন ইব্রাহিম, হাতিম খান ও কৃতলুখান। এছর পুত্রের মধ্যে তাজ উদ্দিন হাতিম খান বিহারের শাসনকর্তা ছিলেন। ১১১

ড. কানুনগো ঠিকই বলিয়াছিলেন যে, ফিরুজ শাহ বেশী বয়সে সিংহাসনে আরোহন করেন। ঐ সময় তাহার কয়েকজন বয়ক ছেলে ছিল। সুলতান তাঁহার উপযুক্ত ছেলেদের এবং অন্যান্য উচ্চপদস্থ অফিসারের সাহায্যে রাজ্যের সীমাবৃদ্ধি করেন। তাই মনে হর সুলতান পুত্রদিগকে মুদ্রা প্রচলন করার মতো রাজকীয় ক্ষমতা ব্যবহারের সুযোগ দেন। এর পরিপ্রেক্ষিতে বিচার করিলে বলিতে হয় যে, ফিরুজ শাহের পুত্রগণ কর্তৃক মুদ্রা প্রচলন তাহাদের বিদ্রোহের কল নয়।

১১৯. বাংলা শিভিয়া পু ২৯১, ২৯২

বরং পিতা কর্তৃক পুত্রদের সঙ্গে ক্ষমতা ও অধিকার ভাগাভাগির কল। পিতা ও পুত্রদের সমবেত প্রচেষ্টার লখনৌতির মুসলিম রাজ্য অধিকভর শক্তিশালী হইয়া উঠে এবং চারিদিকে মুসলিম রাজ্য বিভৃতি লাভ করে। এই বিষয়ে আলোচনা শেষ করার আগে পাঠকদের সুবিধার জন্য কিরুজ শাহ ও তাহার পুত্রদের আবিকৃত মুদ্রার একটি তালিকা নিচে দেওয়া হইল।

| সুলতানের নাম                                                        | টাকশালের নাম                                                                   | নুদ্রার তারিখ (হিজরী সন)                                                   |
|---------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| শামস উদ্দিন ফিক্লজ শাহ                                              | লখনৌতি সোনার গাঁও বঙ্গ<br>নাম অস্পষ্ট                                          | 902, 908, 930, 932, 930, 936, 936, 920, 920, 920, 906, 905, 908, 938, 9361 |
| জালাল উদ্দিন মাহমুদ<br>শিহাব উদ্দিন বুগদাদ<br>গিয়াস উদ্দীন বাহাদুর | লখনেতি<br>লখনৌতি<br>লখনৌতি<br>সোনারগাঁও<br>গিয়াসপুর<br>নাম অ <del>শ</del> ষ্ট | ৭০৪, ৭০৭ (বা ৭০৯)<br>৭১৭, ৭১৮<br>৭০১, ৭১৩, ৭২০, ৭২২<br>৭১৭<br>৭২২          |

সম্প্রতি ড. পি এল গুপ্ত জালাল উদ্দীন মাহমুদের একটি মুদ্রা প্রকাশ করিয়াছেন এবং তিনি মুদ্রার ৭১৪ হিজরী তারিব পাঠ করিয়াছেন (ন্যুমেজমেটিক ভাইজেস্ট) বোদাই ভল্যুম ৩, পাঠ-১ জুন ১৯৭৯ প্-১৩-১৫) জালাল উদ্দীন কুরবান শাহের ৭১৯ হিজরীর একটি মুদ্রা প্রকাশিত হইয়াছে। (ন্যুমেজ মেটিক ভাইজেস্ট, (বুদাই, ঐ প্-১৫) এই একই রকমের একটি মুদ্রা আমার প্রাক্তন ছাত্র এবং মুদ্রা সংখ্যাহক জহির উদ্দীন আমাকে দেখাইয়াছেন এবং মুদ্রাটির একটি ছাপও আমার কাছে দিয়াছেন। সংখ্যাহক নিজে মুদ্রার জালাল উদ্দীন বালাকা শাহ পড়ার পক্ষ পাতী এই মুদ্রটিতে তারিব নাই ন্যুমেজমেটিক ডাইজেটে প্রকাশিত মুদ্রাটিতে আমি প্রথম দ্ষ্টে জালাল উদ্দীন কবির শাহ পড়ি কিন্তু তারিখটি আমার নিকট স্পন্ত হয় নাই। তবে এই মুদ্রাগুলি জালাল উদ্দীন মাহমুদ শাহের নয়। আমার মনে হয় এই মুদ্রাগুলি গুল্ধভাবে পড়িতে পারিলে বাংলার ইতিহাসের এই অংশের পূর্ণমূল্যায়ন করার প্রয়োজন দেখা দিতে পারে। মুদ্রাটির পাঠ সম্পর্কে আমি এখনও দিন্চিত হইতে না পারায় এই খানে মুদ্রাগুলির আলোচনা হইতে বিরত থাকাই শ্রেয় মনে করি। ১২০

মূদ্রা সাক্ষ্যে প্রমাণিত হয়, যে ফিরুজ শাহের জীবদ্দশায় তার পুত্র জালালুদ্দীন মাহমুদ, শিহাব উদ্দিন বুগদা এবং গিয়াস উদ্দিন বাহাদুর তাদের নিজ নিজ নামে লখনৌতি টাকশাল থেকে মুদ্রা প্রবর্তন করেন। গিয়াস উদ্দিন বাহাদুর সোনারগাঁও গিয়াসপুর টাকশাল থেকে ও মুদ্রা প্রবর্তন করেন।

১২০. বাংলার ইতিহাস সুলতানী আমল, পৃ- ১৬২, ৬৩

এ মুদ্রাগুলির ভিত্তিতে কোন কোন পভিত বলেন যে, কিরুজ শাহের পুত্রগণ পিতার বিরুদ্ধে বিদ্রোহী হয়েছিলেন এবং তাঁরা গর্যায়ক্রমে লাখনৌতি শাসন করেছিলেন। কিন্তু ফিরুজ শাহের পুত্রদের মুদ্রা প্রবর্তন তাদের বিদ্রোহের কল নয়, বরং পিতার সঙ্গে পুত্রদের ক্ষমতা ভাগাভাগির ফল। আসলে শামসুদ্দীন ফিরুজ শাহ কোন বয়সে লখনৌতির সিংহাসনে আরোহন করেন এ সময়ে তার অর্ধজ্ঞান প্রাপ্ত বয়ক পুত্র ছিল। এঁরা রাষ্ট্রীয় ব্যাপারে তাঁকে সাহায্য করতেন। পুত্রদের সহযোগিতায় সন্তুষ্ট হয়ে ফিরুজ শাহ তাদেরকে সামাজ্যের কোন কোন অংশ স্বাধীন ভাবে পরিচালনা করার এবং মুদ্রা পরিচালনা করার মতো রাজকীয় ক্ষমতা ব্যবহারের অনুমতি দেন। যদি তার পুত্ররা পিতার বিরুদ্ধে বিদ্রোহ করতেন, তাহলে সামাজ্যে অরাজকতা ও বিশৃঙ্গলা বিরাজ করত এবং সামাজ্যের এই বিভৃতি সম্ভব হতো না।

শাসসুদ্দীন ফিরুজ শাহ ৭২২ হিজরীতে (১৩২২ঈ.) মৃত্যুবরন করেন। তিনি নিজেকে একজন শক্তিশালী ও উৎসাহী শাসক, অভিজ্ঞ যোদ্ধা এবং দক্ষ কুটনীতিবীদ হিসেবে প্রমাণকরেন ইসলাম ধর্ম প্রচারের জন্য তিনি সাহায্য করতেন। এজন্য তিনি বিশেষভাবে স্মরণীয় হয়ে আছেন। তিনি একটি রাজবংশ প্রতিষ্ঠার সক্ষম হয়েছিলেন। তাঁর আমলে শুধু সীমানা সম্প্রসারিত হয়নি, সেই সাথে ইসলাম ধর্মের সম্প্রচার ঘটে। উল্লেখ্য যে, সাতগাঁও সিলেট অঞ্চলে তার সময়ে দু'জন প্রখ্যাত সুকী দরবেনের আবির্ভাব হয়। সাতগাঁও এলাকায় শাহ শকী উদ্দীনের ধর্ম প্রচারের ফলে সেখানে মুসলমানদর সংখ্যা বৃদ্ধি পায়। অনুরূপ বিখ্যাত দরবেশ পুণ্যাত্মা শাহজালাল (রহ.) এর আবির্ভাব বৃহত্তর সিলেট অঞ্চল, আসাম তথা বাংলাদেশে ইসলাম প্রচার ত্রান্থিত ও সঠিক পথ নির্দেশনা লাভ করে।

জনকল্যাণকর কার্যকলাপঃ সুলতান ফিরোজ শাহ জনদরদী শাসক ছিলেন এবং প্রজাদের মঙ্গলার্থে বিভিন্ন পদক্ষেপ গ্রহণ করেন। তিনি বিভিন্ন জনপদ নির্মাণ করেন। ফিরুজ শাহের নামানুসার ফিরোজাবাদ নামে হুগলি জেলার পানুরা (ছোট) এবং মালদহ জেলার পানুরার (বড়) দুটি প্রাচীন নগরী এখনও বিদ্যমান। অনেকের ধারণা যে, এ দুটি নগরী দিল্লীর তুগলক সুলতান ফিরুজ শাহ তুগলকের নাম বহন করছে, কিন্তু দিল্লীর সুলতান ইলিয়াস শাহের শাসনামলে (১৩৪২-১৩৫৮ঈ.) বাংলা অভিযান করেন এবং ১৩৫৩ ঈসারী গৌঢ় অবরোধ করেন। সুতরাং নিশ্চিত করে বলা যার যে, বাংলার সুলতান ফিরুজ শাহের নাম থেকেই পানুরার নাম করণ হয় ফিরুজাবাদ। ফিরুজশাহ ৭২২ হি/ ১৩২২ ঈসারী মৃত্যুবরণ করেন। সুলতান ফিরোজ শাহ বাংলার ইতিহাসে মহান ব্যক্তিত্ব সম্পন্ন কুটনিতীবিদ হিসেবে চির স্মরণীয় হয়ের রয়েছেন। ২২২

আমাদের দুর্ভাগ্য যে, তাঁর ইতিহাস পুণর্গঠনের জন্য আমরা কেবলমাত্র মুদ্রা ও শিলালিপির উপর নির্ভরশীল। তাঁর সমসাময়িক কোন ইতিহাস গ্রন্থ নেই বা পরবর্তী যুগের ইতিহাসেও তার সম্বন্ধে বিশেষ কোন উল্লেখ নেই। ফলে তার রাজত্বকাল সম্বন্ধে আমাদের জ্ঞান অত্যন্ত সীমিত। কিন্তু তবুও মনে করা হয় বাংলার মুসলিম রাজ্য বিতারে এবং সাম্রাজ্য প্রতিষ্ঠায় তার যে বিশেষ ভূমিকা ছিল সে বিষয়ে কোন সন্দেহের অবকাশ নেই। ১২৩

১২১, বাংলা লিভিন্ন, (जन्म, বাংলাদেশ এপিয়াটিক লোলাইটি ৯খ) পৃ- ২৯১, ৯২।

১২২, মাহমুদুল হাসান সৈয়দ ড, বাংলার ইতিহাস (প্রাচীনকাল খেকে ১৭৬৫ সাল পর্যন্ত) ঢাকা, অধুনা একাশল: আগট্ট ২০০৩, ১সং পৃ- ১৮১।

১২৩, আব্দুর রহীম, মুহাম্মদ, ড. প্রমুখ। বাংলাদেশের ইতিহাস (চাকা নওরোজ কিতাবিত্তান মার্চ ২০০৩, ১০সং) পু- ১৮১, ৮২

# হ্যরত শাহজালাল (রহ,) এর সমকালীন বাংলার অর্থনৈতিক ও সাংস্কৃতিক অবস্থা ইবনে বতুতার বিবরণ (১৩৪৫-৪৬ঈ.)

বাংলার প্রথম স্বাধীন সুলতান ফখর উদ্দীন মোবারক শাহের আমলে মরক্লোর বিশ্ব বিখ্যাত পর্যটক ইবনে বতুতা বাংলাদেশে আসেন। ইবনে বতুতা উত্তর আফ্রিকা ও মধ্য এশিয়ার মুসলিম দেশ সমূহ সকর করে দিল্লীতে এসেছিলেন এবং দিল্লী থেকে তিনি বাংলাদেশে আসেন ১৩৪৫-৪৬ ঈসায়ী। বাংলাদেশে আসার তাঁর মূল উদ্দেশ্য ছিল সিলেটে গিয়ে শাহজালালের সঙ্গে সাক্ষাৎ করা। সিলেটে কিছু দিন অবস্থান করে তিনি নদী পথে সোনারগাঁও এ আসেন এবং সেখান থেকে জাহাজ যোগে জাভার পথে যাত্রা করেন। ইবনে বতুতার ভ্রমণ বৃত্তান্তে বাংলাদেশ সম্পর্কে যে স্বল্প বর্ণনা রয়েছে তা অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ। বিশেষ করে তদানীতন বাংলাদেশের সমাজ ও অর্থনীতির যে অল্প তথ্য তার বিবরণে লিপিবন্ধ তা খুবই মূল্যবান। সম সাময়িক অন্য কোন সূত্রে এই ধরণের তথ্যের অভাব ইবনে বতুতার সংক্ষিপ্ত বিবরণকে

অধিক মৃল্যবান করে তুলেছে।

ইবনে বতুতা বাংলাদেশে এসেছিলেন দক্ষিণ ভারত থেকে সমুদ্র পথে এবং সেই জায়গায় তিনি প্রথম পদার্পণ করেছিলেন, তার নাম 'সাদকাওয়ান' বলে উল্লেখ করেছেন।

ইবনে বতুতার সাদকাওয়ানের সনাক্ত করন নিয়ে পভিতদের মধ্যে মতভেদ আছে। কারো কারো মতে সাদকাওয়ান ও হুগলি জেলার সাতগাঁও একই জায়গা, আবার কেউ কেউ সাদকাওয়ান ও চট্টগ্রাম (ছোট গাঁও) অভিনু বলে মনে করেন। সাদকাওয়ানের যে বর্ণনা ইবনে বতুতা দিয়েছেন তা থেকে বর্তমানে শেষোক্ত সিদ্ধান্তই অধিক যুক্তিযুক্ত বলে মনে হয়। <sup>১২৪</sup>

চট্টগ্রাম বন্দর অবতরন করে ইবনে বতুতা সিলেটের শাহজালালের সঙ্গে সাক্ষাৎ করতে যান এবং সেখানে তিনদিন অবস্থান করে তিনি নদী পথে সোনার গাঁও আসেন এবং সেখান থেকে জাহাজযোগে জাভার পথে যাত্রা করেন।

ইবনে বতুতা উত্তর আফ্রিকা ও মধ্য এশিয়ার কাররো বসরা, সিরাজ, ইস্পাহান, বোখরা, বলখ, সমরকন্দ, হেরাত প্রমুখ বিখ্যাত শহর সমূহ ভ্রমণ করে ভারতে আসেন এবং দিল্লী ও অন্যান্য ভারতীয় শহর পরিদর্শনের পর তিনি বাংলাদেশে আসেন। সুতরাং ধ্বনির দিক দিয়ে বিবেচনা করলে সাতগাঁও ও চাটগাও উভয় শহরের নামের সঙ্গেই সাদকাওয়ানের মিল আছে। তবে বর্ণনার অন্যান্য আনুসঙ্গিক তথ্য বিচারে এই সিদ্ধান্ত করা সম্ভব।

বাংলাদেশ সম্বন্ধে তাঁর মন্তব্য যখনই কোনতুলনামূলক উক্তি থাকে তা নিঃসন্দেহে গুরুত্বপূর্ণ। ইবনে বতুতার বর্ণনায় সর্বাগ্রে যে বিষয়ে আমাদের দৃষ্টি আকর্ষণ করে তা হচ্ছে বাংলাদেশের অর্থনৈতিক অবস্থা সম্বন্ধে মন্তব্য সমূহ। বাংলাদেশের প্রাচুর্য ও অর্থনৈতিক স্বচ্ছলতা নিশ্চয়ই ইবনে বতুতাকে অবাক করেছিল। ফলে তাঁর বর্ণনায় বাংলাদেশের খাদ্য সামগ্রীর অল্পমূল্য ও

<sup>328.</sup> N.K. Bhuttasali, Coins and chronology of the early independent Sultan of Bangal, PP- 145-149. ইবনে বভুতার বর্ণনার সাদকাওয়ান একটি সমুদ্র উপফুল বর্তী বিরাট শহর। সুমদ্রের মিলিত হওয়ার আগেই এই শহরের নিকট গঙ্গা যেখানে হিন্দুরা তীর্থে যায় এবং যমুনা নদী মিলিত হয়েছে।

অল্প ব্যয়ে জীবন যাপনের কথা উল্লেখ পেয়েছে। তিনি, উল্লেখ করেছেন যে, বাংলাদেশের মতো এত প্রচুর চাউল এবং সন্তা খাদ্য সামগ্রী তিনি আর কোথাও দেখেননি। ইবনে বতুতা বাংলাদেশের কিছু খাদ্য সমাগ্রী ও অন্যান্য জিনিবের দাম উল্লেখ করেছেন।

#### वात्राणा (वत्रप्तन)

বাঙ্গালা এক বহু বিস্তৃত দেশ। চাউল প্রচুর পরিমাণে জন্মে। এত সন্তা আমি আর কোনও দেশে দেখি নাই। কিন্তু এই দেশ ভাল নয়, অন্ধকারময়। এই জন্য খোরাসানের লোক ইহাকে 'দোযখ পুর নিআমত' (সম্পদ পূর্ণ নরক) বলে। সেখানে এক রূপার দিনারে<sup>১৫</sup> ২৫ রতল<sup>১৬</sup> চাউল পাওয়া যার। এই দিল্লিটি রতল ২০ পশ্চিম দেশীর রতলের সমান। ৮ দিরহামে এক রূপার দিনার হয়। উহাদের এবং আমাদের দিহরহাম সমান। বলা হয় যে, এই বৎসর দূর্ভিক্ষ ছিল। মুহাম্মদ আলমাসউদী মাঘরিবি যিনি একজন আউলিয়া এবং দিল্লীতে আমার বাড়ীর নিকটে থাকিতেন, তিনি বলিতেন যে তাহার এক স্ত্রী এবং এক চাকর ছিল। তিনি তাহাদের তিনজনের এক বৎসরের খোরাক এককালে ৮ দিরহামে খরিদ করিয়া রাখিতেন। তিনি বলেন সেই সময়ে ৮ দিরহানে দিল্লীর ৮০ রতল পরিমান ধান্য পাওয়া যাইত। কুটিবার পর তাহা হইতে ৫০ রতল চাউল হইত। ইহা ১০ কিনতার হইল। সেখানে দুধওরালা মহিব তিনরূপার দিনারে পাওয়া যার। সেই দেশে গাভী হরনা। ভাল মোটা মোরগী ১ দিরহামে ৮টি পাওয়া যায। পাররার বাচ্চা এক দিরহামে ১৫টি। মোটা ভেড়ার দাম ২ দিরহাম, চিনির রতল (দিল্লীর)৪ দিরহাম গোলাবের রতল ৮ দিরহাম, খির রতল ৪ দিরহাম, সরিবা তেলের রতল ২ দিরহাম, ৩০ গজ লম্বা তুলার কাপড়ের দাম ২ দিরহাম, এবং সুন্দরী বাঁদীর দাম ১ সোনার দিনার (যা পশ্চিম দেশের ২ দিনারের সমান) আমি এই মূল্যে 'আন্তরাহ' নামে একটি বাদী কিনিয়াছিলাম। সে খুব সুন্দরী ছিল। আমার একজন সঙ্গী লুলু নামে একটি অল্প বয়সের গোলাম ২ দিনারে খরিদ করিয়াছিলেন।

#### ২. সাদকাওয়ান

বাঙ্গালার প্রথমে যে শহরে আমি দাখিল হইলাম। তাহা সাদকাওয়ান। ইহা সমুদ্রের কিনারে একটি বড় শহর। এখানে গঙ্গ (গঙ্গা) ও জুন (যমুনা)<sup>১২৭</sup> নামে দুইটি নদী মিলিত হইয়া সমুদ্রে পড়িয়াছে। এই শহরের বন্দরে অনেক জাহাজ আছে, যাহার সাহায্যে ইহারা লখনৌতির (গৌড়ের) লোকদের সঙ্গে পাল্লা দিয়া থাকে।বাঙ্গালার বাদশাহ ফখর উদ্দিন। তিনি ফখরা নামে বেশী প্রসিদ্ধ। ইনি খুব বিদ্ধান। বিদেশী, ককির ও সুফী দিগকে ইনি বড় ভালবাসেন।

আসলে এখানকার বাদশাহ সুলতান নাসিক্লীন ছিলেন। যার পুত্র ম'ইয়ুলীন দিল্লীর বাদশাহ ছিলেন। তাঁহাদের যুদ্ধ ও সাক্ষাতের বিষয় আমি পূর্বে বর্ণনা করিয়াছি। তাঁহার মৃত্যুর পর তাঁহার পুত্র শামসুদ্দীন বাদশাহ হন। তাঁহার পর শাহাবুদ্দীন। শাহাবুদ্দীনকে জিয়াউদ্দিন ওরফে ভাওরা হারাইয়া দেন। শাহাবুদ্দীন সুলতান গিয়াস উদ্দীন তুঘলকের নিকট সাহায্য প্রার্থনা করেন। গিয়াস উদ্দীন তুলঘলক তাহাকে বন্দী করেন। কিন্তু তাহার পুত্র সুলতান মুহাম্মদ

১২৫, রূপার দিনার বর্তমান টাকার সমান ছিল।

১২৬, রতল দিল্লীর মন। ঐতিহাসিক ফিরিশতার মতে ইহার ওজন বর্তমানে ১২ সের। মাদালিকুল আবনাক্ষের গ্রন্থকারের মতে ১৫ সের। ১২৭, ৩, যমনু নদী। ইয় এলাহাবাদের যমুনা নাহে। হুগলির নিক্টবর্তী জিবেনীতে যে যমুনা নদী গঙ্গার শাধা রূপে নির্দত ইইয়াহে তাহাই। অন্যের মত গঙ্গা ও ব্রম্পুত্রের সঙ্গমন্থল। Early Indiadependnent Sultans of Bangal P-146.

তুঘলক তাহাকে ছাড়িয়ে দেন। কিন্তু তিনি অঙ্গীকার মত আপন রাজত্বের অংশ বিভাগ করিতে অস্বীকার করায় বাদশাহ তাঁহাকে আক্রমন করেন। তাহাতে তিনি নিহত হন। সৈন্যগন তাঁহাকে হত্যা করে। এই সময়ে আলী শাহ লখনৌতিতে বাদশাহ হইয়া বসেন।

ফখর উদ্দিন যখন দেখিলেন যে তাহার প্রভু নাসিক্লদীনের বংশ হইতে বাদশাহী চলিয়া যাইতেছে, তখন তিনি সাদকাওয়ানে বিদ্রোহী হইলেন। তখন তাঁহার সহিত আলী শাহের প্রবল যুদ্ধ বাধিল। গরমী ও কাঁদা পানির সময়ে ফখরুদ্দীন জাহাজের সাহায্যে লখনৌতি আক্রমন করিলেন। কেননা আলী শাহ অপেক্ষা তাহার নৌশক্তি অধিক ছিল। বর্বা শেষ হইলে আলীশাহ ফখরুদ্দীনকে আক্রমন করিলেন। কেননা তাহার স্থল শক্তি বেশী ছিল। ফখরুদ্দীন ফকীর ও সুফীদিগকে এত ভালবাসিতেন যে, তিনি শয়দা নামে এক সুফীকে সাতগাঁওয়ে আপন প্রতিনিধি নিযুক্ত করেন এবং একা শত্রুর সহিত প্রতিদ্বন্দিতা করিতে থাকেন। তাহার অনুপস্থিতিতে শয়দা বিদ্রোহী হইলেন এবং পাকাপাকি বাদশাহ হইবার ইচ্ছে করিলেন। তিনি বাদশাহের এক মাত্র পুত্রকে হত্যা করলেন। ফখরুন্দীন শীঘ রাজধানীতে কিরিয়া আসিলেন। শয়দা এবং তাহার সঙ্গী সুনার কাওন (সোনার গাঁর) দিকে পালাইয়া গেলেন। এইটা একটি মজবুত জায়গা। বাদশাহ সেখানে সৈন্য পাঠাইলেন। সেখানকার বাসিন্দাগণ ভীত হইয়া সয়দাকে গ্রেকতার করিয়া বাদশাহী সৈন্যের নিকট পাঠাইয়া দিল ৷ সেনাধ্যক্ষ বাদশাহকে লিখিলেন কি করা যায়? তিনি হকুম করিলেন তাহার মাথা কাটিয়া পাঠানো হউক। এইরূপেই তাহার মন্তক পাঠানো হইল এবং তাহার সঙ্গী অনেক ফকীর নিহত হইল। আমি সাদকাওয়ানে পৌছিয়া সেখানকার বাদশাহর সহিত সাক্ষ্যাৎ করি নাই। কেননা ভাহার সহিত দিল্লীর বাদশাহের যুদ্ধ হইয়াছিল। এইজন্য আমি ভাবিলাম সাক্ষাতের পারিণাম ভাল হইবেনা।

#### ৩. কামরূপঃ

সাদকাওয়ান হইয়া আমি কামরুপের দিকে রওয়ানা হইলাম এই দেশ সাদকওয়ান হইতে এক মাসের পথ। ইহা বহু বিভূত পাহাড়িয়া দেশ এবং ইহা চীন ও যে তিকে কম্বরী হরিণ পাওয়া যায তার সংলগ্ন। এই দেশের অধিবাসীয়া আকৃতিতে তুর্কীদের ন্যায়। ইহাদের ন্যায় কর্মট কদাচিৎ অন্যস্থানে দেখা যায়। সেখানের একজন চাকর অন্যস্থানের কয়েকজন চাকরের সমান কাজ করেন। ইহারা বিখ্যাত জাদুগর।

আমার এই দেশে যাইবার উদ্দেশ্য ছিল যে, আমি বিখ্যাত আওলীয়া শায়খ জালাল উদ্দিন তাবরিবির সহিত সাক্ষাৎ করিব এই শায়খ নিজ সময়ের কুতুব (পীর শ্রেষ্ঠ) ছিলেন। ইহার আলৌকিক কার্য প্রসিদ্ধ। ইহার বয়স ও অনেক বেশি হইয়ছিল। তিনি বলেন যে, তিনি খলিফা মুতাছিম বিল্লাহকে বাগদাদে দেখিয়াছিলেন এবং যে সময়ে খলিফা নিহত হলেন সে সময়ে তিনি সেখানে ছিলেন, তিনি ১৫০ পূর্ণ করিয়া ময়েন। তিনি চল্লিশ বছর হইতে বয়াবর রোজা রাখিতেছিলেন। দশদিন অভর তিনি একবার ইফতার করিতেন। তাহার শরীর রোগা পাতলা ছিল। তাঁহার আকৃতি লম্বা, গভদ্বয় ক্ষীণ ছিল। তাহার হতে সেই দেশের অধিকাংশ লোক ইসলাম গ্রহণ করিয়াছেন। ১২৮

১২৮. শহীনুল্লাহ সংবর্ধনা গ্রন্থ, (খলীয় মুসলিম সাহিত্য শত্মিকা, প্রথম প্রকাশ, ল্রাখন ১৩২৯, ৫ম বর্থ, ২ সং) পু ৪৬৭

#### ৪. সোনার কাওন (সোনারগাঁও)

শারখ জালাল উদ্দিদের নিকট হইতে বিদায় লইরা আমি ইবলক শহরের দিকে গেলাম। ইহা একটি বড় শহর। ইহার মধ্য দিয়া নদী বহিতেছে। এই নদী কামরূপের পাহাড় হইতে বাহির হইয়াছে। ইহাকে নীল (আজরাক) নদী বলে। এই নদী দিয়া লোক বাঙ্গালা এবং লাখনৌতি গিরা থাকে। এই নদীর উভর পার্শ্বে ক্রেএ, বাগান সেখানকার বাসিন্দা কাকের। কিন্তু বাদশাহ রারত। তাহাদের নিকট হইতে উৎপন্ন দ্রব্যের অর্ধেক ভাগ রূপে লওয়া হয়। খাজনা ইহার অতিরিক্ত। আমি এই দেশে ১৫ দিন পর্যন্ত সফর করিয়াছিলাম। গ্রাম এবং বাগান এখানে এত বেশী যে, বোধ হইতেছিল যে, বাজার দিয়া যাইতেছি। অসংখ্য জাহাজ এই দেশে যাভায়াত করিয়া থাকে। প্রত্যেক জাহাজে এক একটা ঢাক থাকে। দুই জাহাজে সাক্ষাৎ হইলে তাহারা ঢাক বাজার। এই হইল তাহাদের সালাম। সুলতান ফখরুদ্দীনের হুকুম এই যে এই দেশে ফকীর দিগের নিকট হইতে কোন মাওল আদায় করা হইবে না। ফকীর কোন শহরে উপস্থিত হইলে বাদশাহের তরফ হইতে তাহাকে আধ দীনার দেওয়া হয়। ১৫ দিন সফরের পর আমি সোনারগাঁরে উপস্থিত হইলাম। এই শহরের অধিবাসীগণ শায়দাকে ধরিয়া বাদশাহের হাতে দিয়াছিল। ১২৯

## বাংলার আর্থ সামাজিক ও সাংস্কৃতিক অবস্থাঃ ইবনে বতুতার বিবরণ

বাংলাদেশের চতুর্দশ শতাব্দীর ইতিহাসের অনেক উপাদানই ইবনে বতুতার স্রমন কাহিনী থেকে পাওয়া যায়। সৌভাগ্যের ব্যাপার যে, তিনি বাংলার আর্থ সামাজিক ও সাংকৃতিক অবহা পর্যবেক্ষণ করে চাকুষ বর্ণনা দেন। তার বিষরণ একদিকে যেমন নির্ভরশীল অপরদিকে ঐতিহাসিক দৃষ্টিভঙ্গিতে বিশেষ ভাবে গুরুত্বপূর্ণ।

#### ভৌগলিক অবস্থানঃ

ইবনে বতুতা সমুদ্র পথে বাংলাদেশে আগমন করে যে হানে পদার্পণ করেন তার নাম 'সাদকাওয়ান'। এই হানের সনাক্ত করণে বিশেষজ্ঞদের মধ্যে মতবিরোধ রয়েছে। কোন কোন ঐতিহাসিক মনে করেন যে, সাদকাওয়ান এবং হুগলি জেলার সাতগাঁও একই হান। আবার কেউ কেউ 'সাদকাওয়ান'কে চয়য়ামের সাথে সনাক্ত করেন। ইবনে বতুতার বিবরণীতে 'সাদওকাওয়ানের' যে বিবরণ পাওয়া যায় তা থেকে প্রতিয়মান হয় যে, চয়য়াম কেই তিনি 'সাদকওয়ান' নামে অভিহিত করেছেন। ইবনে বতুতা ১৩৪৫-৪৬ ঈসায়ী বাংলাদেশে আসেন এবং একটি নির্ভরযোগ্য বিবরণী লিপিবদ্ধ করে গেছেন। এসময় বাংলার স্বাধীন সুলতান ছিলেন ফর্মন্দীন মুবারকশাহ। ইবনে বতুতা বলেন যে, মুবারক সুফী দরবেশদের পৃষ্টপোবকতা করতেন এবং তার আমলে তিনি আদেশ জারি করেন যে, কোন সুফী সাধক, দরবেশ, ফকির ধর্ম প্রচারকের নিকট থেকে পক্ষকর বা নৌকা ভাড়া গ্রহণ করা যাবে না। এমনকি নির্দেশ দেওয়া হয় যে, সুফীয়া কোন শহরে পৌছলে সেখানকার জনসাধারণ তাদের থাকা খাওয়ার জন্য প্রতি সৃফিকে অর্ধদিনার করে দিবেন।

#### ধর্ম প্রচারঃ

ইবনে বতুতার বিবরণী থেকে জানা যায়, চতুর্দশ শতান্দীতে রাজকীয় পৃষ্টপোবকতার ফলে মধ্যপ্রাচা, ইরান, তুবান ও ভারত বর্ব থেকে অসংখ্য ধর্ম প্রচারক সুকি সাধক এদেশে আগমন করেন। তাদের ঐকান্তিক প্রচেষ্টার ইসলাম প্রচার হতে থাকে এবং স্থানীয় অমুসলমান সম্প্রদার ইসলামে আকৃষ্ট হয়ে ধর্মান্তরিত হয়। ড. আবুল করিম বলেন- পরিক্ষার বুঝা যায় যে, ঐ সময়ে অর্থাৎ চতুর্দশ শতকের মাঝামাঝি সময়ে বাংলাদেশের পূর্বাঞ্চলে বিশেষ করে চউগ্রাম, সিলেট সোনারগাও অঞ্চলে অধিক সংখ্যক সুফিরা যাতায়াত করতেন। বাংলাদেশে ইসলাম প্রচারে সুকির যে অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ ভূমিকা গ্রহণ করেন এতে কোন সন্দেহ নেই। তিনি আরো বলেন প্রকৃত পক্ষে চতুর্দশ শতকে বাংলাদেশে ইসলাম ধর্ম প্রচার এবং মুসলমান শাসন বিভারের ইতিহাসে এক স্বর্ণমুগ।

# অর্থনৈতিক ও সাংস্কৃতিক অবস্থাঃ

ইবনে বতুতার নির্ভরযোগ্য বিবরণী থেকে তৎকালীন বাংলার আর্থ সামাজিক অবন্তার কথা জানা যার। তিনি বাংলার প্রাচুর্য্য ও ঐশ্বর্য দেখে হতবাক হন এবং খাদ্য সামগ্রীর বাজার দরের একটি তথ্যবহুল বিবরণ দেন। অর্থনৈতিক স্বচ্ছলতার উল্লেখ করে তিনি বলেন যে, বাংলার সর্বত্র পর্যাপ্ত পরিমাণ খাদ্য বিশেষত চাল ও অন্যান্য দ্রব্য সামগ্রী সন্তার পাওয়া যেত। দ্রব্যমূল্যের মান ও সন্তা দামের কথা উল্লেখ করে তিনি বলেন যে, তিনি আর কোথাও এরূপ সন্তা দামের খাদ্য দ্রব্য দেখেননি। অবশ্য তিনি দিল্লীর রতলের হিসাবে জিনিবপত্রের ওজন এবং দিনারের মূল্য নির্ধারন করেন। বর্তমান কালের টাকা হিসাবে মূল্যমান যাচাই করা দুক্ষর। এতদসত্বেও প্রফেসর নিরোদভূষণ ১৯৪৮ ঈসারী টাকার সম পরিমাণ মূল্যের হিসাবে ইবনে বতুতার বর্ণিত দ্রব্য সামগ্রীর মূল্য তালিকা নিরূপন করেন।

দ্রব্য মূল্যের তালিকাঃ নিচের প্রদন্ত তালিকা থেকে চতুর্দশ শতাব্দীর বাংলার খাদ্যদ্রব্যের মূল্য সমন্ধে কিছুটা ধারণা করা যায়।

| দ্রব্য সাম্গ্রী | ওজন (আনুমানিক)             | <u> स्वा</u> |
|-----------------|----------------------------|--------------|
| চাউল            | ৮ $\frac{9}{8}$ পৌনে নর্মন | ৭ টাকা       |
| ধান             | २৮ मन                      | ৭ টাকা       |
| ঘি              | ১৫ সের                     | ৩.৫০ টাকা    |
| তিল তেল         | ১৪ সের                     | ১.৭৫ টাকা    |
| চিনি            | ১৪ সের                     | ৩.৫০ টাকা    |
| তাজা মুরগী      | যীধ                        | ০.৯০ টাকা    |

| ১টি  | ১.৭৫ টাকা   |
|------|-------------|
| ১টি  | ২১.০০ টাকা  |
| ১৫টি | .৯০ টাকা    |
| ১৫টি | ১৪.০০ টাকা  |
|      | ১টি<br>১৫টি |

<sup>\*</sup> এই তালিকা ১৯৪৮ সনে প্রফেসর নিরোদ ভূষণ রার প্রণরন করেছেন। J.N. Sarkar (ed) History of Bangla Voll. 11 pp- 101-102.

বাংলাদেশের সম্ম মৃল্যের দ্রব্যাদি সম্বন্ধে ইবনে বতুতা বলেন যে, মুহাম্মদ আল মাশহাদী নামীর একজন মরক্কোবাসী, যিনি কিছু দিন সপরিবারে বাংলাদেশে বসবাস করেন, বলেন যে, তিন সদস্য বিশিষ্ট তার সংসারের জন্য ৭ টাকার সারা বছরের প্রয়োজনীয় খাদ্য সামগ্রী সংগ্রহ করতেন। খাদ্য দ্রব্যের সম্ম মৃল্য থাকা সত্ত্বেও বাংলার জনসাধারণ উচ্চ মুল্যের জন্য অভিযোগ করেন। এ থেকে প্রমাণিতহয় যে, সাধারণ লোকের অর্থনৈতিক অবস্থা সচ্ছল ছিল না।

#### ক্রীতদাস ব্রবাঃ

ইবনে বতুতার বিবরণী থেকে জানা যায় যে চতুদর্শ শতানীতে বাংলায় ক্রীতদাস প্রথা চালু চিল। প্রমাণ স্বরূপ বলা যায় যে, মরক্কোর বিশ্ব বিখ্যাত পর্যটক বাংলাদেশে দাস দাসী ক্রয়-বিক্রয় শুধু স্বচক্ষে দেখেননি বরং নিজেও একজন দাসী খরিদ করেন। তিনি বলেন যে, তার সামনে ৭ টাকার একটি সুন্দরী দাসী বিক্রি হয়। ইবনে বতুতা নিজে ১০ টাকার বিনিময়ে আশুরা নান্দী এক সুন্দরী দাসী ক্রয় করেন। তার এক সঙ্গী ১৪ টাকায় একজন সুন্দর দাস বা লোক ক্রয় করেন। এ থেকে ধারণা করা যায় যে, নারী অপেক্ষা পুরুষ দাসের মূল্য অধিক ছিল।

#### রণপৌত ও ব্যবসা বাণিজ্যঃ

ইবনে বতুতার বিবরণীতে উল্লেখ আছে যে, তিনি চট্টগ্রামে অবতরন করে অসংখ্য জাহাজ দেখতে পান। তার মতে এগুলো ছিল সুলতান মুবারক শাহের রনতরী। অবশ্য যুদ্ধ জাহাজ ছাড়াও অনেক নৌকা নৌ ব্যবসা বাণিজ্যে নিয়োজিত ছিল। তিনি উল্লেখ করেন যে, নদী পথে তরীগুলো এক সাথে দলবদ্ধ ভাবে যাতায়াত করত। প্রতি নৌকায় একটি করে ভদ্ধা থাকত এবং নৌকাগুলো যখন একে অপরকে অতিক্রম করত তখন ভদ্ধা ধ্বনি করা হতো। দলবদ্ধভাবে যাতায়াত এবং ভদ্ধা ধ্বনি থেকে অনুমান করা যায় যে, নদী পথ মোটেই নিয়াপদ ছিল না। জলদস্যুদের আক্রমণের সম্ভাবনায় বাণিজ্য জাহাজগুলো আতক্র্যস্থ থাকত। তিল বির বৃহত্তর মক্রভ্মির পার্শ্বদেশ। বহুকাল তিনি উত্তর ভারতের ভদ্ধ আবহাওয়া বসবাস করার পর বাংলাদেশে আসেন। সুতরাং নদীপথ প্রায় পক্ষাশ নিন ব্যাপী সিলেট থেকে সোনারগাঁও যাত্রাকালে বাংলাদেশের প্রাকৃতিক শোভা তাকে মুগ্ধ করেছিল।

দিগন্ত বিতৃত শস্যক্ষেত্র, নদীপথের বাঁকে বাঁকে আম ও কিছু দুর পর হাট বাজার চারিদিকে সবুজের সমারোহ তাঁর মনে মিশরের নীল নদীর তীর ভূমির স্মৃতি জাগ্রত করেছিল। জীবনের নিত্য নৈমিত্তিক দ্রুবাদির প্রাচুর্ব্য ও স্বল্প মূল্য আর মনোরম প্রাকৃতিক দ্রুবাবলী ইবনে বতুতাকে আকৃষ্ট করলেও এই দেশের আবহাওয়া তাঁর পছন্দ হয়নি। তদ্ধ দেশের মানুষ ইবনে বতুতা বাংলাদেশের অতিবৃষ্টি ও তার সাথে আর্দ্রতা, বর্ষকালের কর্দমাক্ত পথ ঘাট এবং বন্যার প্লাবন পছন্দ করতে পারেননি। সেই কারণেই খোরাসানের লোক এই দেশকে 'দোযখপুর আজ নিরামত' (ধন সম্পদে পরিপূর্ণ নরক) বলে অবিহিত করেছেন বলে তিনি তার সকর নামায় উল্লেখ করেন। সত

১৩১, বাংলাদেশের ইতিহাস, পু- ১৮৮

# চতুর্থ অধ্যায়

# সিলেটে ইসলাম ও হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর আগমন

#### প্রথম পরিচ্ছেদ

## সিলেটের নাম তত্ত্ব, ভৌগলিক বিবরণ ও প্রসঙ্গকথা

#### শানতত্ত্বঃ

প্রত্যেক জায়গার নামের ইতিহাস সংগ্রহ করলে ঐ স্থানের অনেক ঐতিহাসিক তত্ত্বের ও প্রাচীনতত্ত্বের খবর পাওয়া যায়।

১। প্রখ্যাত চীনা পশুত ও পরিভ্রাজক হিউয়েন সাঙ ৬৪০ সালে সমতট হতে জলপথে সিলেট আসেন। তিনি সিলেটকে 'শীলা চটোল' বলে উল্লেখ করেছেন। তাঁর মতে ইহা সমুদ্র তীরবর্তী স্থান এবং কামরূপ রাজ ভাকর বর্মার রাজ্যভুক্ত ছিল। <sup>১</sup>

২। প্রসিদ্ধ ঐতিহাসিক আলবেরুনী একাদশ শতকের প্রথম ভাগে ভারত পরিভ্রমন করেন। ভারতবর্বের রীতিনীতি ও আচার আচরণ সদ্বন্ধে তিনি একখানি তথ্যপূর্ণ গ্রন্থ লিখেন নাম দেন 'কিতাবুল হিন্দ'। গ্রন্থখানি লেখা হয় ১০৩০ ঈসান্দে। উক্ত গ্রন্থে সিলেটের উল্লেখ আছে। তার মতে কামরূপ, তিলাওয়াত (ত্রিহুত) সিলাহাত প্রভৃতি জনপদ ভারতের পূর্বাঞ্চলে অবস্থিত। এখানে 'সিলাহাত' য়য়া সিলেট বুঝানো হয়েছে। মুসলিম আমলে এজেলা 'সিলহেট' কারো কারো মতে 'জালালাবাদ' নামে পরিচিত ছিল। ইংরেজ আমলের প্রথম দিকের কাগজ পত্রে Silhet বলে উল্লেখ আছে। উনবিংশ শতান্দীর প্রথম দিকে কাছাড় ইংরেজ অধিকারে আসার পর কাছাড় জেলার সদর ষ্টেশন Silchar থেকে পার্থক্য দেখবার জন্য এজেলাকে Sylhet বলে উল্লেখ করাহয়েছে।

৩। স্মাট আকবরের সময় সিলেট সরকারের আটটি মহালের উল্লেখ পাওয়া যায়। সিলেট নামকরণের বিভিন্ন ব্যাখ্যা পাওয়া যায়। তন্মধ্যে নিম্নলিখিত ব্যাখ্যাটি খুবই জনপ্রিয়। হ্যরত শাহজালাল (রহ.) ও ৩৬০ আউলিয়া কর্তৃক সিলেট বিজয়ের পর কোন জনশ্রুতি অনুসারে সিলেট বিজয়ের প্রাক্কালে রাজা গৌড় গোবিন্দের ঐন্ত্রজালিক পাথর বা 'শিল' কে 'হট' বা হটে যা (পাথর সরে যাও) হ্যরত শাহজালালের এই আদেশে পাথরগুলো অপসারিত হল। কোন কোন জনশ্রুতি অনুসারে পাথর গুলো রাজা গৌড় গোবিন্দের বাহিনীর উপর পতিত হয়। তখন থেকেই শহরের নাম হয় সিলহট। বর্তমান সিলেট 'সিলহট' শব্দের মার্জিত ও পরিবর্তিত সংকরণ। 8

এভাবে সমগ্র সিলেট জেলায় হ্যরত শাহজালাল (রহ.) ও ৩৬০ আউলিয়ার প্রভাব পড়ে। দিন দিন মুসলমানদের সংখ্যা বৃদ্ধি পেতে থাকে এবং কালক্রমে মুসলিম অধ্যুবিত একটি এলাকায় পরিণত হয়। হ্যরত শাহজালাল কর্তৃক সিলেট বিজয়ের সুস্পষ্ট কারণে ইহাকে জালালাবাদ নামে অভিহিত করা হয়।

১. সিলেটের মাটি সিলেটের মানুষ, পৃ ৩৬।

২. প্রাতক পু- ৩৬।

৩. হযরত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, পু- ২৭৩-২৭৪।

৪. আল ইসলাহ শাহজালাল সংখ্যা, পু ২৬।

উল্লেখ্য প্রশ্ন করা হয় যে, হযরত শাহজালাল তো আরব দেশ থেকে এসেছিলেন তিনি 'সিল' এবং 'হট' ইত্যকার শব্দ কিভাবে ব্যবহার করলেন? জবাবে বলা যায় হযরত শাহজালাল উড়ে এসে জুড়ে বসেন নাই। ইতিহাস সাক্ষি তিনি ও তার সঙ্গী সাথীরা হাজার হাজার মাইল স্থল পথে পায়ে হেঁটে অতিক্রম করে স্থানে ইসলাম প্রচার করতঃ বাংলাদেশে এসে পৌঁছেছেন। এক পর্যায়ে গৌড় গোবিন্দের অত্যাচারের কথা এবং এর বিরুদ্ধে সিকন্দর শাহের পরাজয়ের কথা জানতে পেরে দরবেশ নাসির উদ্দিন সিপাহসালার ও সিকন্দর শাহের অনুরোধে সিলেট অভিযানে অংশগ্রহণ করেছিলেন। ইসলাম প্রচার কালে নিকরই তিনি স্থানীর ভাষা সমূহ আয়ত্ব করেছিলেন। ফার্সী ভাষার কথাই উঠে না যেহেতু সে সময় রাষ্ট্র ভাষা ফার্সী ছিল। সুতরাং এ প্রশ্নটি অমুলক বলে প্রতিয়মান হয়। সিলেটের প্রাচীন নাম শ্রী ক্ষেত্র হইতে শ্রীহট্ট নামের উৎপত্তি। ব

৪। প্রাচীন গৌড়ের রাজধানীতে রাজা গুহক তাঁর প্রিয়তমা কন্যা শীলার স্মৃতি রক্ষার্থে একটি হাটস্থাপন করেন ও নাম রাখেন 'শীলা হাট' বা শীলাহট্ট। এই শিলাহট্ট পরবর্তীতে সিলেট বা শ্রীহট্টে রূপান্তরিত হয়।

৫। প্রাচীন কালে পাবর্ত অঞ্চলে শিলা বা পাথরের প্রাচুর্য ছিল এবং শিলা বা পাথরে উপর হাট বা বাজার বসত। গৌড়র রাজধানীর প্রধান 'হাট' বা 'হউ' এর সহিত শিলা যুক্ত হয়ে 'শীলাহউ' বা 'সিলহউ' শব্দের উত্তব হয়েছ। শিলার অদ্যাংশ 'শি' বা 'শিল' যুক্ত অন্য নামের স্থান আছে। যেমন শিলচর, শিলঘাট, শিলগুড়ি, শিলং ইত্যাদি।

ইবনে বতুতা যখন হযরত শাহজালালের (রহ.) সহিত মোলাকাত করতে আসেন। তখন তিনি সিলেটকে কামরূপের বনভূমি বলে উল্লেখ করেছেন। মোট কথা সিলেট বা শ্রীহট্ট নাম খুব প্রাচীন বলে মনে হরনা পশ্চিম ভাগ (রাজনগর) তাম্রলিপিতে 'শ্রীহট্টমভল' কথার উল্লেখ আছে; ঐ তাম লিপি দশম শতকে উৎকীর্ণ হয়। তবে উক্ত শ্রীহট্ট মন্ডল গৌড়ের রাজধানী ছিল না। কিন্তু এতে প্রমাণ হয় যে, দশম শতকে 'শ্রীহট্ট' শব্দ পরিচিত ছিল।

'সিলেটের মাটি ও সিলেটের মানুষ' গ্রন্থে সিলেট নামের উৎপত্তি সম্বন্ধে এভাবে বলা হরেছে হ্বরত শাহজালালের সিলেট (গৌড়) বিজয়ের সহিত ও 'শিলহট' নামের সম্পর্ক আছে বলে অনেকের ধারণা। রাজা গৌড় গোবিন্দ রাজধানীর প্রবেশ পথ 'পাথর' বা 'শিল' দিয়ে বন্ধ করে রাখেন। দরবেশ শাহজালাল (রহ.) তখন আদেশ দেন 'শিলহট' অর্থাৎ পাথর সরে যাও তাঁর নির্দেশে শিল-হটে যার। তখন থেকে গৌড়ের নাম হর 'শিলহট'।

#### ভৌগলিক বিবরণ ও প্রসঙ্গ কথাঃ

শায়খুল মাশাইখ 'আফতাবে বাঙ্গালা' হ্যরত শাহজালাল ইয়ামনী (রহ.) সহ তিনশত বাট
আউলিয়ার অধিকাংশ আউলিয়ে কেরামের দেহ মোবারক ধারণ করেছে পুন্য ভূমি ঐতিহাসিক
সিলেটের মাটি। এখানের মাটির স্বাদ, বর্ণ ও গন্ধের সাথে মৃষ্টি প্রদন্ত আরবের মাটির মিল খুঁজে
পেয়ে আন্তানা স্থাপন করেছিলেন মহান দরবেশ হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এ কারণে সিলেটকে
বাংলার আধ্যাত্মিক রাজধানী হিসেবে মর্যাদা প্রদান করা হয়।

৫. জালালাবাদের কথা, পৃ ১০৩, ১০৪

৬. সিলেটের মাটি সিলেটের মানুষ, পু ৩৭।

একথা ঐতিহাসিক সত্য যে, হযরত শাহ জালাল (রহ.) ছিলেন তামাম দুনিয়ার শ্রেষ্ঠ ওলীদের অন্যতম। তিনিই বাংলা ও আসাম অঞ্চলে ইসলাম প্রচারে আগত আউলিয়া বাহিনীর পথিকৃত বা পূর্বসুরী। এ কারণে হযরত শাহজালাল (রহ.) কে এদেশের আউলিয়াকুল শিরমনী ও সুলতানুল আউলিয়া ওলীকুল সম্রাট হিসেবে মর্যাদা প্রদান করা হয়। তারই নেতৃত্বে গড়ে উঠেছিল একদল মর্দে মুমিন জিলা দিল মুজাহিদ বাহিনী। যারা জিন্দেগীভর অকুরত্ত ত্যাগ ও মেহনতের মাধ্যমে বাংলা ও আসামের প্রত্যন্ত অঞ্চলে ইসলামের শ্বাশত বাণী ও তৌহিদের স্মহান পয়গাম পৌছে দেয়ার ফলে বাংলাদেশ একটি সংখ্যা গরিষ্ট মুসলিম রাষ্ট। তাহাড়া দুনিয়ার দ্বিতীয় বৃহত্তম মুসলিম দেশ হিসেবেও ইসলামী দুনিয়ায় য়য়েছে বাংলাদেশের বিশেষ অবস্থান। এদেশে ইসলাম প্রচার ও প্রতিষ্ঠায় য়য়েছে হয়রত শাহজালাল (য়হ.) ও তাঁয় সঙ্গীয় ওলী-দরবেশদের অশেষ অবদান।

#### সিলেটের ভৌগলিক পরিচিতিঃ

সিলেট জেলা (সিলেট বিভাগ) আয়তন ৩,৪৯০.৪০ বর্গ কি.মি. উত্তরে ভারতের খাসিয়াজৈন্তিয়া পাহাড়, দক্ষিণে- মৌলভী বাজার জেলা, পূর্ব ভারতের কাছাড় ও করিমগঞ্জ জেলা,
পশ্চিমে সুনামগঞ্জ ও হবিগঞ্জ জেলা। বার্ষিক গড় সর্বোচ্চ তাপমাত্রা ৩৩.২° সে. সর্ব নিম্ন
তাপমাত্রা ১৩.৬° সে. বার্ষিক মোট বৃষ্টিপাত ৩৩৩৪ মিমি। সিলেটের প্রধান ও দীর্যতম নদী
সুরমা (৩৫০ কিমি), অপর বৃহৎ নদী হল কুশিয়ায়া। এ জেলায় ছোট বড় মিলিয়ে মোট ৮২টি
হাওর ও বিল রয়েছে। এগুলার মধ্যে সিংগুয়া বিল (১২.৬৫ বর্গ কি.মি) চাতলা বিল
(১১.৮৬কিমি) উল্লেখযোগ্য। সিলেটে সর্বমোট রিজার্ভ ফরেট ২৩৬.৪২ বর্গ কি.মি। জেলার
উত্তরপূর্ব কোণে খাসিয়া ও জৈন্তিয়া পাহাড়ের অংশ বিশেব বিদ্যমান। সিলেট বেশ কিছু ছোট
ছোট পাহাড় ও টিলা রয়েছে। যার মধ্যে জৈন্তিয়া টিলা (৫৪ মিটার) শারিটিলা (৯২ মিটার)
লালাখাল টিলা (১৩৫ মিটার) ঢাকা দক্ষিণের টিলা (৭৭.৭ মিটার) উল্লেখযোগ্য।

জনসংখ্যাঃ ২৫,৬৯৭৮৩ পুরুষ ৫০.৭৫% মহিলা ৪৯.২৫% মুসলমান ৯১.৯৬%, হিন্দু ৭.৮০%, খ্রিষ্টান ০.০৯%, বৌদ্ধ ও অন্যান্য ০.১৫%। খাসি (খাসিরা) মনিপুরী ও পাত্র (পাথর) সম্প্রদায়ের উপজাতির বসবাস রয়েছে।

ভূতত্ত্ববিদ পভিতগণের মতে বাংলাদেশকে করেক ভাগে ভাগ করা যায়। তাঁরা বলেন, সুবিশাল পদ্মা দক্ষিণবঙ্গকে উত্তর বঙ্গ থেকে বিভক্ত করেছে এবং দক্ষিণ বঙ্গের বন্যা কবলিত অঞ্চলকে উত্তর বঙ্গের তন্ধ ভূমি থেকে পৃথক করেছে। উত্তরাঞ্চল ব্রহ্মপুত্র ও মেঘনা দারা তিন ভাগে বিভক্ত হয়েছে। সর্ব পশ্চিমে রয়েছে বরেন্দ্র মালভূমি, শক্ত ও লাল মাটি দারা গঠিত। সত্য কথা বলতে গেলে একে গঙ্গার খাদের উপত্যকার এক বিতৃতি বলা যায়। দিতীয় ভূখন্ড হচ্ছে উত্তর দিকে অবস্থিত ঢাকা ভূ-ভাগ। তার শক্ত অংশ মধুপুরের লাল মাটি দারা গঠিত। একে বরেন্দ্র ভূমির এক বিতৃতি বলা যায়। তবে পশ্চিম ভূভাগ থেকেএ খন্ত ব্রহ্মপুত্র দারা বিচ্ছিন্ন হয়েছে।

৭, বাংলা শিভিয়া, ১০ৰ, পু ১৯৩-১৯৪।

এ স্থান ব্রহ্মপুত্র যমুনা নামে অভিহিত। পূর্বাংশকে সুরমা উপত্যকা বলা যার- উত্তর ও দক্ষিণ ভূ খন্তের অন্তরবর্তী গমুজের মত পলিমাটির এক দেশ।

একে গদুজ বিশিষ্ট বলার অর্থ হচ্ছে এই যে, এ ভূ খভের পূর্ব দক্ষিণ অঞ্চল উচু টিলা বারা গঠিত এবং উত্তর পশ্চিমাংশ নিমুভূমি। সিলেট এ সুরমা উপত্যকায় অবস্থিত। তার উচ্চোংশে রয়েছে লাল মাটি ও টিলা, অপরদিকে নিমাংশে রয়েছে জলাশয় পূর্ণ ভাটি অঞ্চল।

জনশ্রুতি রয়েছে, বৃহত্তর সিলেটের পশ্চিমাংশে অর্থাৎ সুনামগঞ্জ ও হবিগঞ্জ জেলার উত্তর-পশ্চিমাংশে এক জলাশয় ছিল, তার নাম ছিল কালীদাহ।

সিলেটের এ দুই অঞ্চলের মধ্যে মৃত্তিকার ও উচ্চতার ব্যবধান থাকার তাদের মধ্যে জলবায়ুর ও পার্থক্য রয়েছে। উচ্চ ভূমি সাভাবিকভাবে ওছ হয় বলে সিলেটের উচ্চভূমি নিমু ভূমির তুলনায় অধিকতর ওছ। অপরদিকে ভাটি অঞ্চলের ভূমি কৃষ্ণ বর্ণ। বর্বা সমাগমে এ অঞ্চল সাগরের আকার ধারণ করে। এজন্য বর্বাকালে এ অঞ্চল অত্যন্ত স্যাতস্যাতে হয়ে যায়। বৃষ্টিপাতের পরিমান ও সিলেটের সকল অঞ্চলে সমান নয়। খাসিয়া পাহাড়ে অবস্থিত চেয়াপুঞ্জিতে সবচেয়ে বেশি বৃষ্টিপাত হয় বলে চেয়া পুঞ্জির নিকটবর্তী সিলেটের সকল অঞ্চলে অধিক বৃষ্টিপাত হয়। এজন্য সিলেট সদর ও সুনামগঞ্জ জেলার উত্তরাংশে প্রবল বৃষ্টিপাত হয়। এ অঞ্চল থেকে দুয়বর্তী অঞ্চল সমূহে বৃষ্টিপাতের পরিমাণ তত প্রবল নয়। তবুও গড়পড়তা বৃষ্টি পাতের পরিসংখ্যান নিলে দেখা যাবে, সিলেটে বাংলাদেশের অন্যান্য স্থান থেকে অধিকতর বৃষ্টিপাত হয়। তেমনি বর্বাকালে কোন কোন স্থান প্লাবিত হয় বলে তাতে পাতিয়া, বেত, হিজল, বয়ন প্রভৃতি উৎপন্ন সন্তব হয়।

সিলেট বিভাগ তিনদিক থেকে ভারত দ্বারা পরিবেষ্টিত। উত্তরে মেঘালয়, পূর্বে আসামের কাছাড় জিলা এবং দক্ষিণে ত্রিপুরা রাজ্য। ঐতিহাসিকদের ধারণা সিলেট বিভাগের নিম্নাঞ্চল ও সমতল ভূমি এক সময় সাগরের অংশ ছিল।

এখানকার সুবিশাল হাওর, বিল ঝিল এবং নৌ ঘাটির অন্তিত্ব এ সাক্ষ্য বহন করে। হাওরের উৎপত্তি সায়ার বা সাগর থেকে। সিলেট বিভাগের প্রশাসনিক ইতিহাসে দেখা যায়, সিলেট কখনো বাংলা আবার কখনো আসামের অন্তর্ভূক্ত ছিল। রাজনৈতিক কায়ণে বিভিন্ন সময় সিলেট বিভাগের সীমানা পরিবর্তিত হয়েছে। ১৮৭৪ ঈসায়ী সিলেট একজন চীফ কমিশনায়ের অধিনে আসামের সাথে সংযুক্ত হওয়ার আগ পর্যন্ত ঢাকা বিভাগের অন্তর্ভূক্ত ছিল। ১৯০৫ খ্রিষ্টাব্দে সিলেট নৃতন সৃষ্ট পূর্ববন্দ প্রদেশের প্রশাসনের অধিনে আসে। ১৯১১ ঈসায়ী নৃতন প্রদশে বাতিল হলে সিলেট তার পুরাতন প্রসাশনিক অবস্থায় আসামে ফিরে যায়। ১৯৪৭ ঈসায়ী গণভোটের মাধ্যমে সিলেট পূর্ব পাকিতানের আওতাধীন হয়। ১৮৭২ ঈসায়ীর জরিপ অনুযায়ী সিলেটের আয়তন ছিল ৫,৩৮৭ বর্গমাইল।

৮. সিলেটে ইসলাম প্- ১, ২

১৯৪৭ এর গণ ভোটের পূর্বে বর্তমান সিলেট বিভাগের মূল সীমানা ছিল ৫,৪৪০ বর্গ মাইল, এখন আসামের অধীনে দ্যন্ত সাড়ে তিনটি থানা ব্যতিত সিলেটের বর্তমান সীমানা ৪,৯১২ বর্গমাইল।

খ্রিষ্টিয় দশম শতাব্দীতে বাংলায় চন্দ্র বংশের রাজত্ব কালে রাজা শ্রীচন্দ্রের অধিনে শ্রীহট্ট মন্তল নামে একটি প্রশাসনিক বিভাগ হিসেবে গড়ে উঠেছিল। যা সামন্ত রাজাদের দারা শাসিত হতো। এক কালে সিলেট লাউড়, গৌড় এবং জৈন্তা, ইটা, তরক রাজ্যে বিভক্ত ছিল। বই হতে ঘাদশ শতাব্দীর মধ্যে এখানে মানুবের বসবাস বাড়তে থাকলে এবং তখন থেকে একটি সভ্যতা গড়ে উঠার প্রমাণ পাওয়া যায়।

১৩০৩ ঈসায়ী হযরত শাহজালাল ইয়ামেনী (য়হ.)'র য়হানী দেতৃত্বে বিজয়ের পর সিলেট মুসলিম সুলতানদের অধিনে আসে। ১৬২২ ঈসায়ী পাঠান গোত্র প্রধান আফগান বীর খাজা ওসমান লোহানী সহ সিলেটের অন্যান্য ভুইয়ায়া মুগল সেনাপতির নিকট পরাজিত হলে সিলেট মুগলদের শাসনাধীন আসে। এসময় সিলেটের প্রশাসন ছিল মুগল গতর্নয় কর্তৃক নিযুক্ত ফৌজদারের অধীনে। ১৭৬৫ ঈসায়ী ইষ্ট ইন্ডিয়া কোম্পানী কর্তৃক বাংলা, বিহার, উড়িয়ায় দেওয়ানী লাভের পর সিলেটের বিতারিত ইতিহাস জানা সম্ভব হয়। ইংরেজ শাসনামলে ব্রিটিশ বিরোধী আন্দোলন এবং বিদ্রোহের জন্য সিলেট বিখ্যাত ছিল। উপমহাদেশে ইংরেজদের বিরুদ্ধে প্রথম স্বাধীনতা সংগ্রাম সংঘটিত হয় সেয়দ মোহাম্মদ হাদী ও সেয়দ মাহদীর নেতৃত্বে ১৭৮২ ঈসায়ী জনসাধারণের মাঝে যাহা হাদা মিয়া ও মাদা মিয়া নামে পরিচিত। ১৭৮৩ ঈসায়ী খাসিয়া বিদ্রোহ, ককির সন্যাসী আন্দোলন (১৭৬৩ - ১৮০০ ঈসায়ী) কুকি বিদ্রোহ ১৮২৬ ঈসায়ী উপমহাদেশের সিপাহী বিদ্রোহ বা স্বাধীনতা সংগ্রাম ১৮৫৭ ঈসায়ী এবং নানকার আন্দোলন ১৯২২-২৩ ঈসায়ী সংঘঠিত হয়।

সিলেট বিভাগের প্রাকৃতিক সম্পদ বিশেষত তেল, গ্যাস, কাঠ, বাঁশ, তেজপাতা, চা, কমলালের, চুনাপাথর, মাছ (পানি সম্পদ) বিভিন্ন পশু পাখির জন্য ও সুপরিচিত। বাংলার ইংরেজ কর্তৃত্ব শাসন প্রতিষ্ঠার পর এ বিভাগের প্রশাসন ক্রমে ইংরেজ কোম্পানীর অধিনে চলে যায়। স্থানীর বৈচিত্রের কারণে সিলেট বিভাগের ভূমি বন্দোবত পদ্ধতি এমনকি চিরস্থারী জমিদারী পদ্ধতি বিশেষ ভাবে চিহ্নিত হয়ে আছে। ১৭৯৩ ঈসায়ী এ বিভাগের প্রকৃত ভূমির উপর ৩,১৬,৯১১/- টাকা রাজন্ম ধার্য্য করা হয়। যার ফলে বাংলার অন্যান্য জেলা হতে সিলেট ছিল ব্যতিক্রম।

১৮৭৪ ঈসায়ী বেদল প্রেসিভেলী হতে সিলেটের বিচ্ছিন্নতা সিলেটকে রাজনীতি, প্রশাসন এবং শিক্ষাগত দিক থেকে আসামের উপর আাদিশত্যকারী অবস্থানে এনে দেয়। তথাপি সিলেটের জনগন বাংলা ভাষার প্রতি তালের প্রকৃত মমত্ব বোধের জন্য সরকারের বিরোধীতা করে। এ স্থাড়া জনগন অনুন্নত এলাকার সাথে সিলেটের মতো উন্নত এলাকার সংযুক্তি পছন্দ ও করেনি। এ অবস্থায় গভর্নল জেনারেল নর্থ ব্রক সিলেটে আসেন এবং সিলেটের সংস্কৃতি ওঐতিহ্য রক্ষার করার ব্যাপারে আশ্বাস দেন। এমনকি এই সিদ্ধান্ত নেয়া হয় যে, সিলেটের শিক্ষা ও বিচার

ব্যবস্থা যথাক্রমে কোলকাতা বিশ্ববিদ্যালয় ও হাইকোর্টের মাধ্যমে পরিচালিত হবে। কিন্তু ১৯৪৭ ঈসায়ী পূর্ববঙ্গে (পূর্ব পাকিতানের) সাথে সংযুক্তি পর্যন্ত জনমনে উত্তেজনা ও ক্ষোভ অব্যাহত থাকে।

### একটি শ্লোগানে এর প্রমাণ মিলেঃ

আসামে আর থাকবোনা গুলি খেরে মরবোনা আসাম সরকার জুলুম করে নামাজেতে গুলি করে।

উল্লেখিত বৈশিষ্ট্য ছাড়া ও আরো করেকটি কারণে স্মরণাতীত কাল থেকে সিলেট বিভাগ গুরুত্ব তাৎপর্যময়। সিলেট শহরে হ্যরত শাহজালালের (রহ.) দরগাহ শরীক কেবল বাংলাদেশের বিভিন্ন অঞ্চলে অগনিত মুসলিম লোকজন দর্শন ও জিয়ারত করতে আসেনা বরং অন্যান্য দেশ ও ধর্মের লোকজন, এমনকি ইংরেজরাও দরগা শরীক জিয়ারত করতে আসতেন।

প্রিষ্টীয় চতুদর্শ শতাব্দীর মধ্যভাগে ইবনে বতুতার সিলেট আগমন এবং হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গে সাক্ষাৎ সিলেটের-ই ইতিহাসের অংশ। এয়োদশ শতাব্দীর প্রারম্ভে মুসলমানদের বাংলার বিজয়ের পূর্বে বাংলার কিছু সংখ্যক সুকীর আগমন ও বসতি স্থাপন সম্পর্কে কিছুটা মতভেদ থাকলেও বাংলার সকল অংশে ইসলামের প্রসার এবং মুসলিম সমাজ সংগঠন ও সম্প্রসারণে সুফিদের অবদান আদৌ উপেক্ষনীয় নর। হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এং তাঁর প্রিয় তিনশত ষাট জন সঙ্গী বাংলা ও আসামে ইসলাম বিভারে গুরুত্বপূর্ণ ভূমিকা পালন করেন এতে কোন সন্দেহ নেই। সিপাহসালার সৈয়দ নাসির উদ্দিন গোবিন্দকে পরাজিত করে সিলেট বিজয় এক বহুল প্রচলিত ইতিহাস।

সিলেট বিভাগে রয়েছে দেশের অধিকাংশ চা-বাগান। চা রগুনি করে বৈদেশিক মুদ্রা অর্জনের সূচনা হর উনবিংশ শতাব্দীর মধ্য ভাগে (১৮৪৭ - ৫৪ ঈ.) প্রতিষ্ঠার কিছুকালের উত্থান-পতনের মধ্য দিয়ে ১৮৮০ দশক থেকে চা শিল্প স্থানীর ও ব্রিটিশ আবাদ কারীদের পৃষ্টপোষকতার বিভৃতি লাভ করে। বর্তমানে বাংলাদেশের ১৫৬টি চা বাগানের মধ্যে ১৩৪টি সিলেট বিভাগে অবস্থিত। ত্রিশ হাজার শ্রমিক সহ প্রায় তিন লক্ষ লোক এই চা বাগানের উপর নির্ভরশীল। অধিকন্ত এ বিভাগটি দেশের মোট চা রগুনি ৯৬% যোগান দেয়।

সিলেট বিভাগের বাসিন্দাদের ইংল্যান্ড অভিবাসন শুরু হয় প্রায় দু'শ বছর আগে। প্রবাসী সিলেটাদের প্রেরিত অর্থে সিলেটের সমৃদ্ধি তথা বাংলাদশের জাতীয় আয়েও গুরুত্বপূর্ণ অবদান রাখতে সক্ষম হয়। ব্রিটিশ কোম্পানীর জাহাজে করে বহু লোক সিলেট থেকে বিদেশে যায়। জাহাজের অধিকাংশ নাবিকই ছিল সিলেটের। প্রথম বিশ্বযুদ্ধের সময় বহু সিলেটি ব্রিটিশ নৌবাহিনীতে যোগ দেয়। দিতীয় বিশ্বযুদ্ধের পর সিলেটিদের জন্য নৃতন সুযোগ আসে। সংগত কারণেই ব্রিটিশ সরকার তার শিল্প কারখানা পুনর্গঠনের জন্য কমনওয়েলথ দেশ সমূহ থেকে শ্রমিক নিয়োগে উৎসাহিতদের ৯৮% ভাগ সিলেট বিভাগের অধিবাসী।

১৯৯৫ সালের ১লা আগষ্ট সিলেট দেশের ষষ্ট বিভাগ হিসাবে মর্যাদা পায় এবং মূলত বৃহত্তর সিলেট জেলার সীমানাই নূতন সিলেট বিভাগের আওতাভুক্ত করা হয়। <sup>১০</sup>

৯. মোন্তকা কামাল লৈয়ন, সিলেট বিভাগের সংক্ষিপ্ত নায়িচিভি, (সিলেট, গ্লেনেসা শাবলিকেশস, কেব্রুয়ায়ী-২০০০, ১ সং, পৃ- ৬৯। ১০. বাংলা শিভিয়া, পৃ- ১৯৩

# বিতীয় পরিচ্ছেদ বিভিন্ন যুগে সিলেটের অবস্থা

#### व्याघीन युग इ

প্রাচীন কালে সিলেট জেলায় অদ্রিক জাতীয় লোক বাস করত। তারা হাড় ও পাথর দিয়ে অস্ত্র নির্মাণ করত। তারা তামা ও লোহার ব্যবহার জানত। কৃবি কার্যে তাদের বিশেষ দক্ষতা ছিল। তারাই এদেশে ধানেরচার ওক করে। তারা নারকেল, কলা, সুপারি, আদা, হলুদ, লাউ, প্রভৃতির চাষ করত। হয়ত তারা এদেশে তুলার চাব ও প্রচলন করেছিল। তারা কড়ির সাহায্যে কেনাবেচা করত। আমরা এক গভা, দুই গভা, এক কুড়ি, দুই কুড়ি ইত্যাদি গনণার নিরম এদের থেকে পেরেছি। আজকাল অদ্রিকদের ডেভিড বলা হয়। অদ্রিকদের পরে এদেশে মঙ্গোলীয় জাতির লোক বাস করে। এদের গোল বা মাঝারি মাথা, বাঁকাচোখ, দেখতে ছোট বাটো ও গারের রং ময়লা। মঙ্গোলীয়া প্যারোঘাইন শাখার লোকই এদেশে বেশি দেখা যায়। এদের বড় জাতের লোক প্রধানত আসামের কাছাড় জিলা ও ত্রিপুরা রাজ্যে বাস করে। এরা সিলেট জেলার পার্বত্য অঞ্চলেও বাস করত। এর পরে পঞ্চম কি বট্ট শতান্দিতে আসেন আর্বরা। এদের দেহের গঠন বলিট। এরা গৌর বর্ণ, দীর্ঘ আকৃতি এদের মধ্যে মাথা লম্বা, চোখ কটা, নাক লম্বা ও সক।

মুসলমানরা এরোদশ শতাব্দীর প্রথম ভাগে হযরত শাহজালাল ও তার সঙ্গীরা এদেশে আগমন করে চতুর্দশ শতকের প্রথম ভাগে যা ছিল এদেশে ইসলাম প্রচারের স্বর্ণযুগ। ষোড়শ শতাব্দীর শেষের দিকে বিদ্রোহী পাঠানরা উড়িব্যা ও পশ্চিম বঙ্গ থেকে মোগলদের বারা বিতাড়িত হয়ে পূর্ববঙ্গের নানা দুর্গম স্থানে আশ্রয় নেয়। এদের অনেকে সিলেটের পার্বত্য অঞ্চলে বাস করে। এয়োদশ পঞ্চদশ শতাব্দীর উচ্চ বর্ণের হিন্দুরা রাঢ় থেকে পালিয়ে সিলেটে আসেন।

হিউয়েনসাঙ এর বিবরণীতে (৬২৯-৪৫ খ্রি:) আছে সমতট থেকে উত্তর পূর্ব দিকে সাগরের তীর ভূমি বরাবর এগিয়ে পাহাড় ও উপত্যকা ভিঙ্গিয়ে আমরা 'শিলি টেলেই' পৌঁহুলাম। কেউ কেউ মনে করেন এই সিলটেলই সিলেট। কিন্তু আধুনিক পভিতদের মতে শিলিচটল বঙ্গদেশের শ্রী ক্ষেত্র বা প্রাচীন প্রোম নগরী।

## নিলেটে প্রাপ্ত তামুশাসনঃ

পঞ্চখন্ড পরগনার নিধনপুর গ্রামে ১৯২২ থেকে১৯২৫ সালের মধ্যে ছরখানা তাম্র শাসন পাওয়া বায়। এগুলির বারা কামরূপের সপ্তম শতাব্দীর মহারাজা ভাকরবর্মা। তার প্রপিতামহ মহাভতি বর্মা কর্তৃক দান করা ভূমি পুণরায় দান করেন। ঐ দানকৃত ভূমি চন্দ্রপুরী বিষয়ের (জেলার) অন্তর্গত ছিল। পদ্মনাথ ভট্টচার্য, কনকলাল বভুয়া প্রভৃতি ঐতিহাসিক অনুমান করেন যে, দানকৃত ভূমি উত্তর বঙ্গে ছিল। কিন্তু নলীনা কান্ত ভট্টশালী, যোগেন্দ্র চন্দ্র ঘোব প্রমুখ পন্তিতরা দানকৃত ভূমি সিলেটে ছিল বলে মনে করেন। ১৯৬১ সালে রাজনগর থানার পশ্চিম ভাগ গ্রামে বিক্রমপুরের মহারাজা শ্রীচন্দ্রের দশম নতাব্দীর একটি তাম্র শাসন পাওয়া যায়। ঐ তাম্র শাসন থেকে জানা যায় নিধনপুর চন্দ্রপুরী বিষয়ের অন্তর্ভুক্ত ছিল।

১১, হফাত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, পূ. ৭৭-৭৮, সূত্র Fiftienth Auniversary of publication of Burma Research Society, p- 262.

১৯৬৩ সালে শ্রীমঙ্গল থানার কালীপুর আমে আরেকখানি তাম্র শাসন পওয়া যায়। ঐ তাম্রশাসন দারা সামন্ত নৃপতি মরুগ নাথ মৌলভীবাজার সাব ডিভিশনে কতেক ভূমি দান করেন। এই তাম্র শাসন সপ্তম শতালীর এই দানপত্রের লিপি কুমিল্লার প্রাপ্ত সামন্ত নৃপতি লোকনাথের তাম্রশাসনের লিপির অনুরূপ। লোকনাথ ও মরুস্তনাল উভরেই শ্রীনাথের বংশীয় ছিলেন।

১৮৭২ সালে ভাটেরা পরগনার দুই খানা তান্র শাসন পাওয়া যার। ঐ তান্র শাসনে নবনীধান, গনগুন নারায়ন ও গোবিন্দ কেশব দেব নামক রাজাদের উল্লেখ আছে। প্রত্যুতান্ত্বিকরা মনে করেন এই তান্রশাসনম্বর একাদশ মাদশ শতান্দীর। এই সকল তান্র শাসন থেকে জানা যায় সন্তম শতান্দীতে সিলেট কামক্রপের অধীন ছিল। অতঃপর সিলেট ত্রিপুরার শ্রীনাথের বংশধরদের অধীনে আসে। দশম শতান্দীতে সিলেট বিক্রম পুরের চন্দ্র বংশীয় রাজাদের অধীন ছিল। একাদশ - দ্বাদশ শতান্দীতে এই জেলা স্থানীয় সামন্ত নৃপতিদের অধিকারে ছিল। সিলেট জেলার চন্দ্রবংশীয় নৃপতিদের আটটি মুদ্রা পাওয়া যায়। মুসলমানদের আগমনের পূর্বে সিলেট সমতট হারিকেন, পার্টি খেয়া ইত্যাদি রাজ্যের অন্তর্গত ছিল। পাল বংশীয় রাজাদের এ জেলা অধিকার করতে কোন বিশ্বাস যোগ্য প্রমাণ পাওয়া যায় না। ১২

# তুর্কি আমলঃ

হিজরী তৃতীর শতান্দীর বিখ্যাত আরব পর্যটক সোলারমান হররকী পারস্য সাগর হইতে বাহির হইয়া ভারত সাগরে গমন করিয়া বঙ্গোপসাগর অতিক্রমকালে বাংলার বিখ্যাত বন্দর চউগ্রাম ও সিলহেটের উল্লেখ বার বার করিয়াছেন। সিলেট যে তৎকালে বিখ্যাত বন্দর ছিল প্রাচীন আরবী ইতিহাস হইতে তাহার প্রমাণ পাওয়া যায়। বঙ্গেপসাগরে প্রবেশ করিলে তাহাদের অবস্থান কেন্দ্র হইতে সিলহেট আরবদের ভাষায়- সিলাহত।

সিলেট যে এক কালে বন্দর ছিল তার স্মৃতি স্বরূপ বন্দর বাজার ও চালিবন্দর আছে। অষ্টাদশ
শতাব্দীর শেবে যখন সিলেটের কালেষ্টর রবার্ট লিনভসে ঢাকা থেকে নৌকা বোগে সিলেট
আসেন তখন তাকে সিলেট জেলার পশ্চিমন্থ হাওরে সামৃত্রিক ক্যাম্পাসের সাহায্যে নৌকা
চালনা করতে হয়েছিল। ১৩০৩ সালে হ্যরত নাহজালাল সিলেট জয় করেন।

সিলেট বিজয়ের পর হয়রত শাহজালাল তাঁর সঙ্গী নুরুল হুদা আবুল কেরামত সাইদী হোসেনের উপর এ জেলার শাসন তার অর্পন করেন। নুরুল হুদা সিলেটে হায়দর গাজী নামে পরিচিত। নুরুল হুদার অব্যবহিত গরবর্তী শাসনকর্তাদের নাম জানা য়য় না। বাংলাদেশ ১৩৩৮ থেকে ১৫৩৮ সাল পর্যন্ত বাধীন ছিল। কাজেই বাংলাদেশের এ সময়ের শাসন ব্যবস্থা সম্বন্ধে দিল্লী ও উত্তর ভারতের লিখিত ইতিহাসে কোন বিবরন পাওয়া য়য় না। সিলেট মোগল শাসনে আসে ১৬২২ সালে। এর পূর্ববর্তী সময় সিলেটের ইতিহাসের অন্ধকার য়ুগ।

১২. হক্ষত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, প্- ৮০, সূত্র Numismatic charonicle Vo.. XX p229, (সিলেট ধাও তাম নাসক সকলের বিভারিত বিবরণ কমলা কাভতর চৌধুরীর অধুনা প্রাণিত Coppert platers of Sylhet নামক মূল্যবাদ গ্রন্থ থেকে সংগৃহীত হল)

ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের গ্রন্থাগারে রক্ষিত সারদা তিলক নামক সংযুক্ত এক খানা 'দাস বিক্রয়-পত্র' থেকে জানা রায় ১৪৪০ সালে বাংলার স্বাধীন সুলতান নাসির উদ্দিন মাহমুদ সাহেবের আমলে মুকাবিল খান সিলেটের উজীর ও সরে লক্ষর ছিলেন। তিনি তখন সিলেটের শাসনকর্তা ছিলেন। তার কবর শাহজালাল (রহ.) এর দরগায় আছে।

সোনার গাঁওয়ে প্রাপ্ত ১৪৭৪ সালের এক শিলালিপি থেকে জানা যায় নবাব মোবারক-উদদৌলা মালিক উদ্দিন তখন ইকলিমে মুয়াজ্ঞামাবাদ ও লাউড়ের ওজীর ছিলেন। ইকলিম-ইমুয়াজ্ঞামাবাদ পূর্বময়মনসিংহ পশ্চিম সিলেটের ভাটী অঞ্চল নিয়ে বিস্তৃত ছিল। কাজেই দেখা
যায় মালিক উদ্দিন ঐ সময়ে সিলেট জেলার পশ্চিম অংশের শাসক ছিলেন। মৌলভী বাজার সাব
ডিভিশনে (বর্তমান জেলা) গরগড় গ্রামের মসজিদ লিপি থেকে জানা যায় যে, ১৪৭৬ সালে মজলিছে
আলাম নামক মন্ত্রী ঐ মসজিদ নির্মাণ করেন। হয়ত তিনি তৎকালে সিলেটের শাসক ছিলেন।

# মুসলিম আমলঃ

১৩০৩ সালে বাংলার সুলতান শামস উদ্দীন ফিরুজ শাহের (১৩০১-১৩২২) সময়ে সিলেট জেলা মুসলমানদের অধিকারে আসে। এর পরে ১৩৩৮ থেকে ১৫৩৮ সাল পর্যন্ত বাংলাদেশের সুলতানেরা স্বাধীন ভাবে রাজত্ব করেন।

হযরত শাহজালাল (রহ.) ও ৩৬০ আউলিয়া কতৃক সিলেট বিজয়ের পর সিলেটের শাসন ব্যবস্থা সম্বন্ধে নির্ভরযোগ্য কোন বিবরণ পাওয়া যায় না। তবে এতটুকু উল্লেখ পাওয়া যায় যে, সিকান্দর গাজী সিলেটের সর্ব প্রথম মুসলিম শাসনকর্তা নিযুক্ত হয়েছিলেন। বাংলাদেশের ইতিহাসে সিকন্দর শাহের উল্লেখ আছে। ১৩৫৭ ঈসায়ী পর্যন্ত তাঁর যুগ বলে ইতিহাসে উল্লেখ পাওয়া যায়। সিলেটের প্রথম মুসলিম শাসনকর্তা সিকান্দর শাহ-ই পরবর্তীকালে ১৩৫৭ ঈসায়ী বাঙলার সিংহাসন লাভ করে সমগ্র বাংলাদেশ শাসন করেছিলেন কি? সিকান্দর সাহের পর নুকল হুদা গাজী সিলেটের শাসনকর্তা নিযুক্ত হয়েছিলেন।

## রুকন খানঃ

সিলেটের আলা উদ্দিনের পুত্র রুকন খান বাংলার বিখ্যাত সুলতান আলা উদ্দীন হোসাইন শাহের সেনাপতি ছিলেন। তিনি ১৫১১ সালে শাহজালাল (রহ.) এর দরগায় একটি মসজিদ নির্মান করান। হয়ত সামরিক কার্য থেকে অবসর গ্রহণ করার পর তিনি সিলেট বসবাস করেন।

দাউদ নগরের শাহ আহমদ উল্লার বাড়ী সংলগ্ন মসজিদের শিলালিপি থেকে জানা যায় ১৫১৩ সালে ইকলিমে মুয়াজ্জমাবাদের স্ত্রী খোয়াস খান ঐ মসজিদ নির্মাণ করান। হোসেন শাহ খোয়াস খানকে ভাটি অঞ্চলের শাসন কর্তা নিযুক্ত করেন।

ইতিহাস থেকে জানা যায় কোচ নৃপতি নারায়নের ভাই বিখ্যাত সেনাপতি চিলারায় ১৫৬৩ সালে সিলেট অধিকার করেন চিলের মত অতর্কিতে আক্রমণ করতেন বলে এই সেনাপতির নাম ছিল টিলা রায়। চিলারায় জনপ্রিয় নরপতি বিজয় মানিককে পরাজিত ও নিহত করেছিলেন।<sup>১৪</sup>

১৩. হ্যরত শাহজালল ও সিলেটের ইতিহাস, পু ১০৩।

১৪, প্রতক্ত পু-৮২

### অমর মানিক্যের অভিযানঃ

১৫৮১ সালে ত্রিপুরার নরপতি অমর মানিক্য (১৫৭৭-৮১ঈ.) তাঁর রাজধানীতে একটি বড় দীঘি ধনন করান। তিনি অধীনত সমত নৃপতিদের মজুর পাঠাতে হকুম করেন। তরক বহুকাল ত্রিপুরার অধীনে ছিল। সৈরদ মুসা এই সময়ে তরকের শাসক। মুসা মজুর পাঠাতে অধীকার করায় ত্রিপুরার যুবরাজ রাঝধর মানিক্য বাইশ হাজার সৈন্য সহ তরক আক্রমন করেন। চুনারুঘাটের নিক্টবর্তী জিকুরা গ্রামে উভর পক্ষে সংঘর্ব বাঁধে। ত্রিপুরার বাহিনী বিজয় লাভ করে। সৈরদ মুসা ও তার পুত্র বিরাম (ইব্রাহিম) ও সেনাপতি গুদ্ধরাম বন্দী হন। বিরামকে সঙ্গে সুক্রি মুক্তি দেওয়া হয়। মুসা বন্দী অবস্থার ত্রিপুরার রাজধানী উদয়পুরে নিহত হন।

এই যুদ্ধে সিলেটের পাঠান শাসনকর্তা কতেহ খান তরক পতির পক্ষ অবলম্বন করায় ত্রিপুরার সৈন্য দিনারপুরের পথে সিলেট আক্রমন করে। সিলেট শহরের দক্ষিনস্থ গোধরাইল গ্রামে উভর পক্ষে তুমুল যুদ্ধ হয়। এরারত বাহিনীর সাহায্যে ত্রিপুরার সৈন্যদল জয়ী হয়। কতেহ খান বন্দী হয়ে দুলালী ও ইটা পরগনার মধ্যে দিয়ে ১৫৮২ সালে ১লা মাঘ ত্রিপুরার রাজধানী উদর পুরে নীত হন। কতেহ খানের সঙ্গে ভদ্র ব্যবহার করে তাকে মুক্তি দেওয়া হয়। এই বিজরের শ্বৃতি চিহ্ন স্বরূপ অমর মানিক্য ১৫০৩ (১৫৮১ ঈ.) এক মুদ্রা প্রচার করেন। সিলেটে প্রাপ্ত ও বর্তমানে ঢাকা মিউজিয়ামে রক্ষিত একটি শিলালিপি থেকে জানা যায় মসনদ কতেহ আলী খান ১৫৮৮ সালে সিলেটের শাসক ছিলেন। এতে মনে হয় ত্রিপুরা থেকে মুক্তি লাভ করে কতেহ খান পুনরায় সিলেট সু প্রতিষ্ঠিত হন।

সমাট আকবরের সময়ে সিলেট বিদ্রোহী সামন্তদের অধীনে ছিল। আইনই আকবরীতে কিন্তু সিলেটের রাজস্ব উৎপন্ন দ্রব্য ইত্যাদির উল্লেখ আছে। শের শাহের সময় বাংলাদেশের ভূমি পরিমাপ করে রাজস্ব নির্ধারণ করা হয়। অনুমান হয় আইন-ই-আকবরীতে উল্লেখিত বিষরণ শের শাহের আমলের কাগজ পত্র থেকে গ্রহণ করা হয়েছে।

আইনী আকবরীর মতে সিলেট আটটি মহালে বিভক্ত। এই মহাল গুলির নাম প্রতাপ গড়, বানিরাচুর, বাজারা, জয়ন্তীয়া, হাবেলী সিলেট, সতর খন্ডন (সরাইল) লাউড় ও হরিনগর।

সিলেটের রাজন্ব ১৬৭,০৪০ টাকা নির্ধারিত হয়েছিল। আইন-ই-আকবরীতে লেখা আছে সিলেটে অনেক খোজা ও ক্রীতদাস পাওয়া যেত, সিলেটের কাঠ, কমলালেরু, তেজপাতার কথা ও শেরগঞ্জ ও বিহঙ্গরাজ নামক পাখীর বর্ণনা ঐ গ্রন্থে আছে। জয়জীয়া তখন স্বাধীন ছিল। আইন-ই-আকবরীতে জয়জীয়া রাজন্ব মাত্র ৬৮০ দাম নির্ধারিত হয়েছে। এতে মনে হয় জয়জীয়ার একটি কুদ্র অংশ (উত্তর কাছ ও দক্ষিণ কাছ পরগনা) মোগল অধীকারে ছিল। সরাইল ব্রিটীন আমলের প্রথম ভাগ পর্যন্ত সিলেট জেলার মধ্যে ছিল। ১৫

১৫. হবরত শাহজাণাল ও সিণেটের ইতিহাস, পৃ ৮৪।

অতঃপর সিলেটের পরবর্তী শাসনকর্তাদের নির্ভরযোগ্য বিবরণ পাওয়া যার না। Statistical Account of Assam আছে w.w. Hunter লিখেছেন- After the death of Shah Jalal the district as then constitued was included in the kingdom of Bengal. and Put in charge a Nowab. In the reign of Akbar it passed with the rest of Bengal into the Mughal Emperors and from that time was ruled byan amil (Locally Known as a Noyab) Subordinate of the Nowab of Dacca at one time there was in existence a full account of the proceding of the amils, collected from the Kanungo's records but the few copies have all been lost of destroyed and the only traces now remaining of any of the works of are the building as cribed to certion their number the names of about forty can still be gathered from their seais and they seen to have been constantly changed. (p-260) এরপ বিবরন হতে ১৫৮১ খ্রিষ্টাব্দ পর্যন্ত নিমুলিখিত আমিল বা ফৌজদারদের উল্লেখ পাওয়া যার।

১৪৪০ ঈসায়ী মুকাবিল খান

১৪৭৪ ঈসায়ী মালিক উদ্দীন

১৪৭৬ ঈলায়ী মজলিশ আলম

১৫১১ ঈসায়ী ক্রকন খান

১৫১৩ - খোয়াজ খান

১৫৮১- মসনদে আলা ফতেহ খান

উল্লেখ্য ১৫৮১ ঈসায়ী সিলেটের ইতিহাসের একটি নির্ভরযোগ্য ঘটনার বিবরণ ইতিহাসে উল্লেখিত হরেছে। এই সময়ে ত্রিপুরার অমর মানিক্য (১৫৭৭-৮৬ খ্রিষ্টাব্দে)তরফ অতিযান করেন। ১৫৮১ খ্রিষ্টাব্দে অমর মানিক্য তরফ জয়করেন এবং এই ঘটনাকে স্মরণ করিয়া রাখার জন্য বিজয় মুদ্রা (Victory coins) চালু করেন। সুতরাং এই ঘটনার ঐতিহাসিক সত্যতা অস্বীকার করার উপায় নাই। এই যুদ্ধের বিবরণ ত্রিপুরার ইতিহাস রাজমালা ও সিলেট ডিস্ট্রিষ্ট গেজেটিয়ার প্রভৃতি এন্থেও পাওয়া যায়। ১৬

## গাঠান আমপ

### খাজা উসমানঃ

মোগলদের কবল থেকে বাংলাদেশকে রক্ষা করার জন্য বারা যুদ্ধ ক্ষেত্রে প্রাণ বিসর্জন দেন তাদের মধ্যে সর্বার্থ গন্য ছিলেন পাঠান বীর খাজা উসমান (১৫৭১-১৬১২)। তিনি উড়িব্যার আফগান অধিপতি কতলুখান লোহানীর ভ্রাভূ পুত্র ও উত্তরাধিকারী। মানসিংহ কর্তৃক উড়িব্যা-

১৬. বাংলা একাডেমী শত্রিকা, (শ্রাবন-আখিন) ১৩৭২ বাং, পৃ-৩৫

থেকে বিতাড়িত হয়ে তিনি ময়মনসিংহের বোকাই নগরে আশ্রয় নেন। বাংলার সুবাদার ইসলাম খাঁর সেনাপতি শেব কামাল উসমানকে ১৬১১ সালের অক্টোবর মাসে বোকাই নগর থেকে তাড়িয়ে দেন। উসমান তখন লাউড়ের পথে সিলেট জেলায় ঢ়ুকে (পরগনায়) রাজনগরের রাজা সুবিধ নায়য়ন কে পরাজিত করেন।

সুবিধ নারায়নের চারপুত্র মুসলমান হয়ে জামাল খান, কামাল খান, হাজী খান ও ঈশা খান নামে পরিচিত হন। তাঁদের বংশধরেরা সসম্মানে রাজনগর বাস করছেন। প্রাক্তন প্রাদেশিক মন্ত্রী দেওরান বাসিত এই বংশের। উসমান শ্রী সুর্ব ও পতন উসার গ্রামে রাজধানী স্থাপন করেন ইতিপূর্বে যে সকল বিদ্রোহী পাঠান সিলেট জেলায় আশ্রয় নিয়েছিলেন, তাদের নেতা ছিলেন বায়জীদ কররানী। বায়জিদ সিলেট শহরে বসবাস করেন। উসমান ও বায়েজিদ মিত্রতা সূত্রে আবদ্ধ হন। বানিরাচুক্তের আনোয়ার খার ও মতঙ্গের (শতং?) পহলোরানের সঙ্গেও উসমানের সৌহার্দ ছিল। উসমানের পুত্র মুমরীয় ও ভ্রাতা মলিহার উপর তরক দুর্গের ভার ছিল।

ইসলাম খাঁ উসমানের বিরুদ্ধে সৈন্য বাহিনী পাঠাতে তির করেন। অভিযান আরম্ভের পূর্বে উসমানকে বশ্যতা দীকার করতে অনুরোধ করে দুত মারকং চিঠি পাঠানো হয়। উসমান জবাব-দেন আমি আমার গর্ব ভুলে ভাগ্য বিপর্যয়ে এক কোনে আশ্রয় নিয়েছি। যদি তোমরা আমাকে এখানে শান্তিতে থাকতে দাও তবে ভাল। সারা দেশ তোমাদের দখল থাকা সত্ত্বে যদি তোমরা আমার অধিকৃত এই ক্ষুদ্র অঞ্চল কেড়ে নিতে চাও, তবে আমি যুদ্ধ করতে বাধ্য হব। আমার সামনে থাকবে দৃটি পথ। যদি ভাগ্য তোমাদের সাহায্য করে তবে তোমরা জয়লাভ করবে। আর ভাগ্য যদি আমাকে ই সাহায্য করে তবে দেখব আমাকে কোথায় নিয়ে যায়।

উসমানের এই তেজোদৃগু উত্তর পেয়ে ইসলাম খান সুজাত খানের নেতৃত্বে বিরাট বাহিনী প্রেরণ করেন। উসমানকে দমন করতে ইহতিমাম খান, মির্জা নাথান ও মুতাকিদ খান ইত্যাদি সেনাপতিরা ও এই বাহিনীতে ছিলেন। এই সেনাদলে ছিল সুবাদারের অশ্বারোহী সেনাদল থেকে বাছা বাছা পাঁচশ অশ্বারোহী। আর ছিল চার হাজার বন্দুকদারী সিপাই ও একশো রণকৌশলী হস্তী।

সুজাত খাঁ ঢাকা থেকে বাত্রা করে প্রথমে সরাইলে পৌঁছেন। নৌবাহিনী এখানে থেকে বার। স্থল বাহিনী মেঘনা নদীর পার দিয়ে ৩৪ মাইল পথ পেরিয়ে তরকের দুর্গ দখল করে। অষ্টাদশ শতাব্দীর শেষ দিকে আঁকা রেনেলের মানচিত্রে তরকের দুর্গের অবস্থান দেখানো হয়েছে। এটি ছিল পুটি জুরি থেকে পাঁচ মাইল দক্ষিণে। তরফ থেকে রওয়ানা হয়ে মোগল বাহিনী পুটিজুরীর দুর্গ আক্রমন ও দখল করে। পুটিজুরী দুর্গের অধিনায়ক উসমানের ভাই ওয়ালী প্রতিরোধ না করে পালিয়ে গিয়ে ভাইয়ের সঙ্গে যোগ লেন। সেনাবাহিনী পুটিজুরী পৌছলে এক হাজার বন্দু কদারী অশ্বারোহী সৈন্য মোগল বাহিনীতে যোগ দেয়। এদের সঙ্গে রসদ ও আসে। পুটিজুরী ছেড়ে পাঁচ মাইল পথ অতিক্রম করে মোগল বাহিনী দৌলম্ভ পুরের নিকটন্থ জলা ভূমিতেই পৌঁছে। হাইল হাওরের উত্তর দিকের জলা ভূমিতে উভয় পক্ষের যুদ্ধ হয়। উসমানের রাজধানী উহার (বর্তমান পতন উবার) যুদ্ধক্ষেত্র থেকে তেরো মাইল পশ্চিমে ছিল।

উসমান রাজধানী থেকে যাত্রা করে মোগল বাহিনী থেকে দুই মাইল দুরে শিবির সন্নিবেশ করে দুই প্রতিদন্দি বাহিনীর মাঝে ছিল এক জলাভূমি তখন শীতকাল। জলাভূমিতে সামান্য জল ছিল।

ইটার শারিবারিক ইতিহাস বলে, ১৫৯৮ ঈসারী তরক, রাজনগর ও শ্রীহট্টের উত্তরাংশ অধিকার করত খাজা উসমান পতন উবার গ্রামে রাজধানী স্থাপন করিয়া ১৩ বৎসর দক্ষিণ শ্রীহট্টে শাসন করার পর মোগল সেনাধ্যক্ষ ইসলাম খাঁর সঙ্গে ১৬১২ ঈসায়ী যুদ্ধ করত প্রাণ ত্যাগ করেন। এই যুদ্ধের বিতারিত বর্ণনা আছে মির্জা নাথান রচিত 'বাহারিস্থান গাইবী' নামক ইতিহাসে। মির্জা নাথান ওরফে সিতাব খান মোগলদের সেনাপতি ছিলেন।

প্রত্যক্ষদর্শী হিসেবে তিনি এই যুগান্তকারী যুদ্ধের খুটিনাটি বিষয় বর্ণনা দিয়েছেন। যদুনাথ সরকার Military History of India গ্রন্থে এই যুদ্ধের বর্ণনা দিয়েছেন। তাঁর মতে This is many ways the most interesting Indian battle of the days before the English. সৈয়দ আব্দুস সান্তার বঙ্গের শেষ বীর' নামে খাজা উসমানের জীবনী লিখেছেন। শত্রু কর্তৃক নিক্ষিপ্ত তীর চক্ষুভেদ করে মন্তিঙ্কে প্রবেশ করা সত্ত্বেও তাকে আহত দেখে সৈদ্যগণ যাতে ভগ্নোৎসাহ না হয় সেই নিমিত্তে নিজ হতে তীর বের করে উসমান যে অসম সাহসের পরিচয় দিয়েছিলেন, তা ভাবলে শরীর রোমাঞ্চিত হয়। বাঙ্গালী মুসলমান ইতিহাস চেতনাহীন। খাজা উসমান এই দেশে না জন্মে যদি ইউরোপ বা আমেরিকার জন্মগ্রহণ করতেন, তবে তার যশোগাথায় তার দেশ মুখরিত হত। মাওলানা মীর কাসিম ও মালিক মুবারক 'জঙ্গনামা' নামে দুই কাব্যে দৌলন্তপুরের যুদ্ধের বর্ণনা দিয়েছেন। এই যুদ্ধ খাজা উসমানের ৪র্থ যুদ্ধ। ইহার পূর্বে খাজা ওসমান ইটা রাজ্য দখল করলে ইটার রাজা সুবিদ নারায়ন আতাহত্যা করেন।<sup>১৭</sup> খাজা উসমানের ইটা অভিযানের প্রাক্ষালে দীনার পুরের মজলিস কুতুব রাজাকে সমোধন করে বলেছিলেন "রাজা আপনার শরীরে গরুর গন্ধ পাচিছ অর্থাৎ পুত্রগন ইসলাম গ্রহণ করবে। বলে ভবিষ্যৎ বাণী করেছিলেন।" একথা ইটার দেওয়ান আব্দুল বাছিত অনুসন্ধানে জানতে পেরেছেন বলে দৃঢ়তার সঙ্গে উল্লেখ করেন। তিনি উল্লেখিত কুতুব সাহেবের কেরামতির ঘটনাটিও বর্ণনা করেন। দিনার পুরের মজলিশ খান, মজলিস বাহাদুর, মজলিস দৌলত ও মজলিস কুতুব নামে পরিচিত ছিলেন। নছব দামায়ও এরূপ প্রমাণ আছে। তার সম্বন্ধে ব্যাপক অসুদ্ধানে আরও বহু মুল্যবান তথ্য পাওয়া যেতে পারে। সুবিদ নারায়ন আতা হত্যা করলে তার চার পুত্র ইসলাম ধর্ম গ্রহণ करतन। रेखनातात्रम, जामान था क्लनातात्रम कामान था, निवनातात्रम राजी थाँम, कुक मातात्रम ঈর্বা খা, নাম ধারণ করেন। ইহার কিছুকাল পরে মোগল বাহিনী খাজা উসমানের বিরুদ্ধে-অ্থসর হয়। এই যুদ্ধের চিতাকর্ষক বিবরণ মির্জা নাথানের বাহারীতানে গায়বী নামক এছে উল্লেখিত হয়েছে। ড. এম.আই. বুরাহ ইহার ইংরেজী অনুবাদ করেন। ১৯৩৬ ঈসায়ী সনে টীকা সহ ইহার প্রথম সংকরণ প্রকাশিত হয়। এই গ্রন্থের টীকায় সিলেটের পতন উবার রাজা উসমানের রাজধানী প্রতিষ্ঠা ও মোগল বাহিনীর হত্তে তার নিহত হওয়ার কথা উল্লেখিত रस्रस्ट । १५ (१५-१०५)।

১৭, হ্যরত শাহলালাল ও সিলেটের ইতিহাস পু- ৮৬।

১৮. जानानावारमञ् कथा, 9- ১৩৫।

হ্যরত মুজান্দিদে আলফে সানী প্রভাবিত স্মাট জাহাঙ্গীর ১৬০৮ খ্রিষ্টাব্দে ইসলাম খানকে বাংলার সুবাদার নিযুক্ত করেন এবং আফগান সর্দারগণকে দমনের জন্য নির্দেশ প্রদান করেন। ফতেপুর সিক্রিয় দরবেশ সলিম চিন্তির পৌত্র ইসলাম খান সিলেটের সুফীপ্রভাবিত অভিজাত বংশীরদের পূর্বে বর্ণিত বিপর্যয়ের কথা ও ইতিমধ্যে জানতে গারেন। অতঃপর তিনি আফগান সর্দারদের বিরুদ্ধে অভিযান পরিচালনা করে। 'বাহারীতান গাইবীতে' এই সব অভিযানের বিস্তৃত বিবরণ পাওয়া যায়। সিলেট ডিস্ট্রিক গেজেটিয়ারে ও এই অভিযানের চিন্তাকর্ষক বিবরণ সিন্নিবেশিত হয়েছে। ইহাতে দেখা যায় যে, ১৬১২ খাজা ওসমান পরাজিত হন। ইটার রাজবংশ নামক য়ছে খাজা ওসমান ও সুবিদনারায়নের মুদ্ধের তারিখ ১৫৯৮ খ্রিষ্টাব্দের ৯ই মহররম বলে উল্লেখিত হয়েছে। (পৃ-১৬) ১৬৮১ খ্রিষ্টাব্দ হতে ১৬১২ পর্যন্ত নিমুলিখিত শাসকদের কথা ইতিহাসে উল্লেখিত হয়েছে।

১৫৮৮ ঈ. মসনদে আলা ফতেহ খান

১৬১১ ঈ. খাজা উসমান

১৬১২ ঈ. মুবারিজ খান

উল্লেখ্য যে, খাজা উসমান কখনও সমগ্র সিলেটে আধিপত্য বিন্তার করতে পারেননি।

## অতঃপর নিমুলিখিত ফৌজনারদের সন্ধান পাওয়া যার-

১৬১২-১৮ ঈ. মুবারিজ খান ১৬১৮ ঈ. মুকাররম খান

১৬২০ ঈ. মির্জা আহমদ বেগ ১৬২৪ ঈ. মির্জা সালেহ আরগুন

১৬২৭ - ৩৭ ঈ. মুহাম্মদ জামান ১৬৫৮ ঈ. ইসপিনদিয়ার খান

১৬৬০ ঈ. লুৎফুল্লাহ সিরাজী ১৬৬৫ ঈ. সৈয়দ ইব্রাহীম খান

১৬৭০ ঈ. মাহফতা খান ১৬৭০ ঈ. ফরহাদ খান

১৬৮৫ ঈ. আব্দুর রহিম খান ১৬৮৮ ঈ. সাদেক খান

১৬৯২ ঈ. ইনায়েত উল্লাহ খান ১৬৯৩ ঈ. রফি উল্লা খান

১৬৯৩ ঈ. আহমদ মজীদ ১৭০৩ ঈ. কারগুজার মজীদ

১৭০৩ ঈ. মতিউল্লাহ খাদ ১৭০৯ ঈ. রহমত খান, ককতনৰ খান বিজপুরী ও তৎপর ইউসুফ বেগ খান

১৭১৩-১৯ ঈ. তালিব আলী খান ১৯১৯-১৯ ঈ. ওখুর উল্লাহ

১৭২১ ঈ. হরেকৃষ্ণ দন্তিদার ১৭২৩ ঈ. সাদেকুল হর মানিক

১৭২৪ ঈ. তকুর উল্লাহ ১৭২৮ - ৪৯ ঈ. সমসের আলী

১৭৪২ ঈ. জান মুহাম্মদ খা ১৭৪৪ ঈ. বাহরাম খা

১৭৪৮ ঈ. আলীকুলি বেগ ১৭৪৯ - ৫০ ঈ. নজীব আলী খান

১৭৫১ ঈ. হাজী হোসেন খা ১৭৫৩ - ৫৮ ঈ. মীর মুহাম্মদ হাদী

#### বিটিশ আমলঃ

১৭৬৫ সালে ইষ্ট ইন্ডিয়া কোল্লানী বাংলা, বিহার ও উড়িব্যার দেওয়ানী লাভের সঙ্গে সঙ্গেই সিলেট জেলা ইংরাজের অধিকারে আসে। প্রথমে কোল্পানীর ঢাকাস্থ কাউন্সিলের উপরেই সিলেটের শাসন ভার ছিল। এতদুর থেকে সিলেটের শাসন ভাল ভাবে চলেনি। ১৭৭১ সালে কোল্পানী সিলেটে একজন প্রতিনিধি নিয়োগ করার প্রয়োজন উপলন্দি করেন। সিলেটে কোল্পানীর প্রথম প্রতিনিধি নিয়ুক্ত হন, সামনার। তাঁর পদের নাম ছিল সুপার ভাইজার। রাজস্ব সংগ্রহই ছিল তাঁর দায়িত্ব। তখন পর্যন্ত ফৌজদারী বিচারের ক্ষমতা ছিল সুবাদারের হাতে। সামনার সিলেটে পৌছেন ১৭৭১ সালের জানুয়ারী মাসে।

সিলেটে কোম্পানীর থেকারে বিতীর প্রতিনিধি উইলিয়াম মেকপীস থেকারে। তিনি ছিলেন বিখ্যাত ঔপন্যাসিক থেকারের পিতামহ। থেকারে ১৭৭২ সালের মাঝামাঝি সিলেটে পৌছেন। ঐ বছরই কালেটর পদের সৃষ্টি হলে তিনি ২৭শে অক্টোবর সিলেটের কালেটর নিযুক্ত হন। ঈষ্ট ইন্ডিয়া কোম্মানী ছিল একটি বাণিজ্য প্রতিষ্ঠান। তাদের নজর ছিল লাভের দিকে। সেকালে সিলেটের প্রধান উৎপন্ন দ্রব্য ছিল ধান, পাট, চুনাপাথর ও হাতী। থেকারের বিশেষ দারিত্ব ছিল চুন সরবরাহ ব্যবস্থা করা। প্রাচীন কাল থেকে সিলেটের চুনের নাম ডাক ছিল। ইতিপূর্বে নবাব মীর কাসিমের সঙ্গে কোম্মানীর চুক্তিতে সিলেটি চুনের উল্লেখ রয়েছে। ১৯০২ -০৩ সালে ও সিলেট থেকে কুড়িলক্ষ মণ চুন কলিকাতার চালান হত। তখন একশত মন চুনের দাম ছিল মাত্র প্রতিশ টাকা।

থেকারে আমলে বছরে একলক্ষ কুড়ি হাজার মণ চুন কলিকাতার রপ্তানী হত। একজন চুন সরবরাহের দারিত্ব নিয়েছিলেন। ঠিকাদার চুন পরিবহনের জন্য প্রতি একশো মণে সাড়ে সাত টাকা মজুরী পেত। সেকালেও আজ কালের মত ইছাকলস ও লাউড় এই দুই পরগনার চুন পাথর পুড়িরে চুন তৈরী হত। ঠিকাদারের প্রধান আড়ত ছিল আজমিরিগঞ্জ। তখন ও জমিদাররা কোম্পানীর শাসন গ্রাহ্য করতে অভ্যন্ত হননি। ঠিকাদার থেকারের কাছে নালিশ করল যে বানিয়াচুঙ্গ ও খলিয়াজুড়ী পরগনার জমিদাররা চুনা রপ্তানীতে বাধা দিচ্ছেন। থেকারকে জমিদারদের শাসনের জন্য উপযুক্ত ব্যবস্থা নিতে হয়েছিল। সিলেটের রাজস্ব ছিল একলক্ষ সন্তর হাজার টাকা। জমিদাররা কড়ি দিয়েই রাজস্ব আদার করতেন। পাঁচ হাজার একশ কুড়ি কড়িতে এক টাকা হত। এক কড়ির পাহাড় নৌকা যোগে ঢাকা পাঠানো হত। সেখানে এই কড়ি নিলামে বিক্রি করে রৌপ্য মুদ্রায় রূপান্তরিত করা হত।

থেকারে যখন সিলেটে আসেন তখন সিলেট শহরে কালেস্টরের বাসের উপযুক্ত কোন বাড়ী ছিল না। তিনি তাঁর বাসযোগ্য একখানা বাড়ী তৈরী করার অনুমতি চান। তিনি কোম্পানীর কর্তৃপক্ষকে জানান যে, বর্ষাকালে অনেক চুন নষ্ট হয়ে যায়। চুনা পাথর ও ইটের বারা তিনি অল্ল খরচেই একখানা বাসগৃহ তৈরী করতে পারবেন। কর্তপক্ষ অনেক ইতন্ততের পর থেকারকে গৃহ নির্মাণের অনুমতি দেন। বর্তমান ডেপুটি কমিশনারের বাংলার জায়গায়-ই থেকারের বাসগৃহ নির্মিত হয়।

মুরারি চাঁদ কলেজের অধ্যক্ষের আবাসিক টিলার উপরে থেকারের দিতীয় বাসগৃহ নির্মিত হয়েছিল। এই টিলা আজও থেকারের টিলা নামে পরিচিত। উক্ত টিলা থেকে কুলুকুলু সুরমা নদী ও তার তীরের শ্যামল দৃশ্য মনোমুগ্ধ কর।

থেকারের শাসন কালের প্রধান ঘটনা জরন্তিয়া অভিযান। জয়ন্তিয়ার রাজা ছ্এসিংহ (১৭৭০-৭৪) সুরমা নদী দিয়ে কোম্পানীর মালামাল বহনে বাধা সৃষ্টি করে। রাজার লোকেরা কয়েকবার কোম্পানীর লোকদের মারপিট করে তাদের মালামাল লুট করে নেয়। থেকারে জয়ন্তিয়া আক্রমন করে রাজাকে শায়েতা করার প্রয়োজনীয়তার কথা কোম্পানীকে জানান। অনেক লেখালেখির পর কোম্পানী ক্যাপটেন এলারকারের নেতৃত্বে এক কুদ্র সেনাদল প্রেরণ করেন্ এলারকারের সৈন্য বাহিনী জয়ন্তিয়ার রাজধানী নিজ পাট থেকে ছয় মাইল দুরবর্তী রাজাগঞ্জ বাজার ১৭৭৩ সালের ২৩শে মার্চ দখল করেন। পথিমধ্যে তাদের খয়স্রোতা সাইর নদী অতিক্রম করতে হয়। রাজার সৈন্যরা নদী উত্তরনে বাঁধা দিতে ব্যর্থ হয়।

সাইর নদীর অপর পারে উভয় পক্ষের সংঘর্ষ বাঁধে। দুই পক্ষই গোলাগুলি ছুড়ে। রাজার সৈন্যরা পৃষ্ট প্রদর্শনে বাধ্য হয়। এলারকার বিনা বাঁধায় রাজধানী নিজপাট দখল করেন। জরন্তীয়ার রাজা রাজধানী ছেড়ে পালিয়ে গিয়ে পাহাড়ে আশ্রয় নেন।

থেকারে জয়ভিয়া রাজ্য কোম্পানীর শাসনে আনার প্রতাব করেন। ঢাকার কাউপিল প্রতাব করেন এই অঞ্চল লাউড়ের জমিদার উমেদ রাজাকে বন্দোবত্ত দেওয়া হোক। থেকারের এই প্রতাবের বিরোধীতা করেন। ইতিমধ্যে জয়ভিয়ার রাজার চৈতন্য উদয় হয়েছে। তিনি কোম্পানীকে ক্ষতিপূরণ ও সদ্মবহারের প্রতিশ্রুতি দিয়ে রাজ্য কিরে নেয়ার প্রতাবে রাজী হন। রাজাকে পনরো হাজার টাকা খেসারত দিতে হয়। তিনি সুরমা নদী দিয়ে কোম্পানীর নৌকা চলাচলে বাধা দিবেন না বলে অঙ্গীকার করেন। রাজার কথা যাতে খেলাপ না হয় তার নিমিত্ত রাজার একজন ঘনিষ্ট আত্মীয়কে কালেউরের কাছে জামিন রাখা হয়। এই আপোষ প্রতাব চলার মধ্যে জয়ভিয়ার রাজা ছত্রসিংহের মৃত্যু হয়। তাঁর তাগিনেয়কে জয়ভীয়া রাজ্য কেরত দেওয়া হয়। ব

১৭৫৭ ঈসায়ী পলাশীর প্রান্তরে বাংলার স্বাধীনতা সূর্য আন্তমিত হওয়ার পর ১৭৬৫ ঈসায়ী মোগল অধিকৃত সিলেট জেলা ইন্ডিয়ার অন্তর্ভুক্ত হয়। ১৭৮২ খ্রিষ্টাব্দের ৩রা জানুয়ায়ী ঢাকা প্রশাসন হতে স্বতন্ত্র হয়ে মহকুমা সৃষ্টি হওয়া পর্যন্ত জেলা সদর (H.Q) হতে শাসিত হতে থাকে। সিলেট ডিস্ট্রিক রেকর্জে উল্লেখিত ২০/২২/১৭৯০ ঈসায়ীর এক সরকায়ী পরিপত্রে সিলেটকে ১০টি রাজন্ব জেলার বিভক্তির সুপায়িশ করা হয়। যথা নবীগঞ্জ, লক্ষরপুর, শংকর পাশা, তাজপুর ও গারকুল (সদর) হিংগাজিয়া, রাজনগর, নোয়াখালি, লাতু ও রসুল গঞ্জ।

ইংরেজ কালেন্টর উইলিসের সময়ে এই ব্যবস্থা কার্যকরী হয়। ১৬৪ টি পরগনা (কসবে সিলেট ব্যতিত) উক্ত ১০টি জেলার অন্তর্ভুক্ত ছিল। লক্ষরপুর ঢাকা হতে ১৭৮৯-৯৩ ঈসায়ী সিলেট হতান্তরিত হয়।

২০. হবরত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, পৃ ১০৯, ১১০।

উল্লেখ্য মিঃ থেকারে সিলেটের প্রথম ইংরেজ কলেক্টর ছিলেন। তারপর যথাক্রমে সোমনার, হল্যান্ড, লিওসে এবং ইউলিস সিলেটের কালেক্টর নিযুক্ত হন। এইসকল বিবরণ ১৮৬৮ইংরেজীতে প্রকাশিত History and statistics of the Dacca Division নামক গ্রন্থ হতে সংগৃহিত হয়েছে। ১৭৭০ ঈসায়ী হতে ১৭৯১ ঈসায়ী পর্যন্ত ২১ বছর ইংরেজ শাসনের নির্ভরযোগ্য বিবরণ 'সিলেট ডিস্ট্রিক্ট রেকর্ডস' নামক গ্রন্থে প্রাকারে পাওয়া যায়। সিলেটের জনসাধারণ জমিদারের নেতৃত্বে ব্রিটিশ শাসনের বিরুদ্ধে রূখে দাঁড়িয়েছিল। কারণ সিলেটের মুসলমান গন ব্রিটিশ শাসনকে দীর্ঘকাল পর্যন্ত মেনে নিতে পারেনি। জমিদারদের নেতৃত্বে বিভিন্ন প্রকার অসহযোগ বিদ্রোহের মাধ্যমে জনগন ইংরেজ শাসনের মোকাবেলা করে ইহার বিবরন সিলেট ডিস্ট্রিক্ট রেকর্ডস নামক গ্রন্থে ও বিচ্ছিন্ন ভাবে উল্লেখিত হয়েছে।

১৭৬৩ খ্রিষ্টাব্দে চিরস্থায়ী বন্দোবন্ত ব্যবস্থা প্রবর্তিত হয়। ফলে শাসনব্যবস্থায় তথাকথিত এক বৈপ্লবিক পরিবর্তন সূচিত হয়। একই সনে আধুনিক থানা ব্যবস্থার বুনিয়াদ ও প্রতিষ্ঠিত হয়। এ বিষয়ে আলোচনার পূর্বে এখানে প্রাচীন থানা ব্যবস্থা সম্বন্ধে আলোকপাত করা যাচ্ছে।

পরগনার জমিদারগণ খাজনা আদারে সাহায্য করার জন্য থানাদার নিযুক্ত করতেন। এই সকল থানাদারদের অধিনে কিছু সংখ্যক অশ্বারোহী ও পদাতিক সৈন্য থাকত। এইসকল সৈন্যের অধিকাংশই থানাদারের বাড়ীর চারদিকে বাস করত বলে বন্তিটি নানা নামে অভিহিত হত। পল্লী বাংলার ইতিহাসে ভব্লিউ ভব্লিউ হান্টার এরপ উল্লেখ করেছেন। তাঁর মতে পল্লী পুলিশদের নিরোগ করার ক্ষমতা ব্রিটিশ আমলের প্রথম দিকেও জমিদারদের হাতে থেকে যার।

আইন শৃঙ্খলা রক্ষার দায়িত্ব ও জমিদারদের উপর ন্যান্ত ছিল। The Zamiders became bound to apprehand murderers, robbers, house breakers and generally all disturbers of peace.

In the Mohammadan regimes and in the earlier days of British Govt. the powers of the prolice were vested in and excercised by the zaminders 'পল্লী বাংলার ইতিহাসেও অনুরূপ বর্ণনা পাওয়া যায়। পরগনার জমিদারদের এই সব ক্ষমতা পরবর্তী কালে পুলিশ আইনের মাধ্যমে রহিত করা হয়। এইভাবে দেশের প্রশাসন হতে মুসলিম জমিদারগণকে ধীরে ধীরে উৎখাত করা হয়।'

### আধুনিক পানা ব্যবস্থাঃ

আধুনিক থানা সমূহের বুনিয়াদ প্রতিষ্ঠিত হয় কর্নওয়ালিসের সময়ে ১৭৯৩ ঈসায়ী ২২ই মে। ১০বর্গ ক্রোশ এলাকার এক একটি থানা সংগঠনের দায়িত্ব ম্যাজিষ্ট্রেটদের উপর ন্যন্ত হয়। উক্ত আইনের চতুর্থ ধারায় বলা হয়েছে- The magistrates are directed to endeavour to from the jurisdiction in such a manner as to bring the principal Towns. Bazars and Gonjes in the center of them, So that the police establishment may secure for the protection of these principal places as well as circumjacent country.

২৬/১১/১৭৯০ ঈসায়ী বড় শহর বাজার ও গঞ্জকে থানায় রূপান্তরিত করার প্রতাব করা হয়।
ইহাতে তরফের হবিগঞ্জ, সুনামগঞ্জ, জকিগঞ্জ, জগন্নাথপুর, বানিয়াচুঙ্গ, নবীগঞ্জ, গোলাপগঞ্জ,
হেতিমগঞ্জ, বাজে বেজুরা, শমসের গঞ্জ ও আজমিরি গঞ্জ সহ মোট ৩০টি থানার উল্লেখ পাওয়া
যায়।

এই দেশের ইতিহাসে ১৮৫৭ খ্রিষ্টাব্দের সিপাহী বিপ্লব একটি স্মরণীয় ঘটনা। ইহার পর মহারানী ভিস্টোরিয়া ভারতের শাসন নীতি সদ্ধন্ধ কতিপয় ঘোষণা প্রকাশ করেন। তিনি আশ্বাস দেন যে, স্থানীয় প্রচলিত বিধি ব্যবস্থা ও সংস্কৃতিতে সরকারী হামলা হবে না।

সিপাহী বিপ্লবের পরি প্রেক্ষিতে স্যার সৈরদ আহমদ খান, The causes of Indian Revolt: নামক একবানি গ্রন্থ প্রথমন করেন। এই গ্রন্থ সম্বন্ধে Mr. Allen octavion hume লিখেছেন। It was after reading Syed Ahmed Khan's Book on the causes of the Indian Mutiny that I first felt the need for having a forum of public opinion of India and eventually the Indian National congress came in to existence.

এই বক্তব্য হতে দেশের প্রথম রাজনৈতিক সংগঠন প্রতিষ্ঠার ইতিহাস জানা যায়। এই সময় কংগ্রেস প্রতিষ্ঠিত হলেও এতদ্দেশে বিজাতি তত্ত্বের (Two nation theory) বুনিয়াদ সর্ব প্রথম ১৮৮২ ঈসায়ী স্যার সৈরদ আহমদ ঘোষণা করেন। তিনি এক ভাবনে উল্লেখ করেন, Now suppose that all the English were to leave India then who would be rulers of India is it possible that under those circumstance's. That two nations the Mohammedans and Hindus could sit on the same throne seremain equal in power? Most certainly not.

দেশের এই যখন অবস্থা তখন ১৮৭৪ ঈসায়ী সিলেটকে বাংলাদেশের ঢাকা বিভাগ হতে আসামের সঙ্গে করা হয়। এই সম্বন্ধে Sylhet Garetteers (1974) বলা হয়; Sylhet was in Dacca Division of Bangal province till 1874. But transferred to chief commissioners ship of Assam in order to make the chief commissioner's province of Assam economically viable and secure the service of a number of educated and enlightened persons to admisnister it. There were, however, loud protests from sylhet against its inclusion in Assam as people of sylhet wanted to remain in Bengal with which it had linguistic and cultural links. It was necessary for the governor General loard North Brook to come down to Sylhet to pacify the people.

১৮৭৪ খ্রিষ্টাব্দে সিলেটকে বাংলাদেশে হতে বিচ্ছিন্ন করে আসামের সাথে জুড়ে দেয়ার পূর্বে ১৮৭২ খ্রিষ্টাব্দে সিলেটের তৎকালীন অবস্থা সম্বন্ধে হান্টারের Statistical Account of Assam নামক গ্রন্থে নিম্নোক্ত বিবরণ পাওয়া যায়।

| তৎকালীন পানার নাম | মৌজার সংখ্যা | লোক সংখ্যা<br>১,৪৭,৫৭০ |  |  |
|-------------------|--------------|------------------------|--|--|
| পারকুল            | ৪৩৯          |                        |  |  |
| তাজপুর            | ७२১          | ৯৯,৪৩০                 |  |  |
| নবীগঞ্জ           | 82% 3,50,000 |                        |  |  |
| আবিদাবাদ          | ৩২৫ ৮৮,৫৬৬   |                        |  |  |
| শংকরপাশা          | ৩০৫          | ৮,৮৬৪                  |  |  |
| লক্ষর পুর         | ¢28          | ১,৭৭,৫৭৩               |  |  |
| নোয়াখালী         | ر88, ۹8,     |                        |  |  |
| রাজনগর            | ২০১ ১,০৯,৯৪৩ |                        |  |  |
| লাতু              | <b>698</b>   | ২,৬৮,৪৩৩               |  |  |

এই ১০টি থানা ইতিপূর্বে রাজন্ব জেলার মর্যাদা লাভ করে আসছিল। এতদ্বতীত নিমুলিখিত থানাগুলির ও উল্লেখ পাওয়া যায়-

| ধর্মপাশা        | ৩৭৫ | ৯৫,২৪০<br>৬০,৫১৯<br>২,০৫,০৫৩<br>৪৭,৪৭৭ |  |  |
|-----------------|-----|----------------------------------------|--|--|
| <b>দুনামগঞ্</b> | 202 |                                        |  |  |
| ছাতক            | 400 |                                        |  |  |
| মুলাগোল         | 275 |                                        |  |  |
| জৈতাপুর         | 200 | 20,500                                 |  |  |
| গোয়াইন         | 226 | ৩২,৫২৮                                 |  |  |

১৮৭৪ খ্রিষ্টাব্দে সিলেট আসামত্ত হওয়ার পর ১৮৭৭ খ্রিষ্টাব্দে সুনামগন্জ ১৮৭৮ খ্রিষ্টাব্দে হবিগঞ্জ ও করিমগঞ্জ এবং এবং ১৮৮২ খ্রিষ্টাব্দে মৌলভী বাজার মহকুমা সৃষ্টি করা হয়। ইহার অনেক আগেই থানা সংগঠনকে মজবুদ করা হয়েছিল।

পরগনা কেন্দ্রিক প্রাচীন ব্যবস্থার স্থলে এই ব্যাপক রদবদলের ফলে পরগনা সমূহের গুরুত্ব বহুল পরিমানে হাস পায়।

সিলেটে মহকুমা প্রতিষ্ঠার সুফল সাফল্য ও স্বার্থকতা সম্বন্ধে ঐতিহাসিক ই.এ.গেট নিমুরূপ-বর্ণনা করেছেন-

One of the first improvements brought about under the new regime was Introduction of the sub-division system into the sylhet district. Which had previously been Administred entiry from H.Q. Station. It was clearly impossile in this way, to deal as equately with the requlerements of a tract containing a population of millions and possessing a most difficult and complicated system of land tennures, and which the communications was so bed that many parts were almost inaccessible at certion seasons of the year. To remedy the state of affairs, four outlying subdivision were formed viz. Sunamgonj, Habigonj, Moulvibazar and Karimgongj and a seperaters office at heave quarters was told off to deal with Jointa porgana. It is now possible for the people in all parts of the district to obetain justice, paying their land revenue and transact other business with the officers of the Govt. with reasonable distanc of their own homes, and for the officers to obtain an adequate knowledge of the local customs prevailing in areas which they have to administer.

প্রাচীন পরগনা প্রথায় যেসব সুবিধা পরগনায় পাওয়ার সু ব্যবস্থা ছিল এখন সেই সবের জন্য থানা বা মহকুমা সদরে ধর্না দেওয়ার প্রয়োজন দেখা দিল। এতে তৎক্ষণাৎ জনগন কতটুকু উপকৃত হল বুঝা গেল না। প্রকৃত পক্ষে ইংরেজ সরকারের সুবিধার জন্যই পরগনা ব্যবস্থার পরিবর্তে থানা ও মহকুমা ব্যবস্থার প্রবর্তন করা হয়।

১৮৭৪ ঈসায়ী সিলেট জেলাকে বাংলাদেন হতে বিচ্ছিন্ন করে নবগঠিত আসাম প্রদেশের সহিত যখন জুড়ে দেরা হয় তখন আসামকে সবেমাত্র ইংরেজরা এক সন্ধি বলে ব্রন্ম দেশের অধীন হতে নিজেদের অধীনে আনে। ব্রিটিশ শাসনে মুসলমানদের প্রতি যে, অবিচার হয়েছে তার বিবরণ The Indian Musalmans নামক অত্তে পাওয়া যায়। w.w. Hanter বলেন এদেশ আমাদের হাতে আসবার আগে মুসলমানেরা যে ধর্ম অনুসরণ করত, যা খেত ও যেভাবে জীবন যাপন করত আজও তা করছে। আজও তারা সময়ে সময়ে তাদের পুরাতন গভীর (মুসলিম) জাতীয়তাবোধ এবং যুদ্ধ বিষয়ে বাহাদুরী প্রদর্শন করে থাকে ঠিকই, কিন্তু অন্য সকল বিষয়েই তারা ব্রিটিশ শাসনাধীনে আজ ধ্বংস প্রাপ্ত একটা জাতিমাত্র। সোজা কথায় মুসলমানের বিরাট গৌরব ময় অতীত ছিল কিন্তু হাল আমলে একেবারে জীবনোপায় শূন্য। তাদের অভিযোগ এই যে, কাল তারা যে দেশের বিজেতা ও শাসক ছিল তারা সেই দেশেই কোন জীবনোপায় খুজে পায় না। তাদের অবনতির কারণ সম্বন্ধে কোন উত্তর দিতে গেলে তাদের অভিযোগগুলির সত্যতা মেনে নেয়া ছাড়া উপায় নেই। কারণ তাদের অবনতি আমাদেরই রাজনৈতিক অবজ্ঞতা অবহেলার বিষময় কল গত ৭৫ বৎসরে বাংলার মুসলমান পরিবার গুলি হয় উৎখাত হয়ে গিয়েছে, না হয় আমাদের শাসনামলে নতুন সমাজের নিমুন্তরে চাপা পড়ে যাচ্ছে। তারা গঠিত ও উদ্ধত হতে পারে, কিন্তু তারাই শেষ আমির, বিজেতাদের বংশধর। আমরা মুসলমান ভদ্র শ্রেণীর জন্য সেনা বিভাগ বন্ধ করে দিয়েছি। কারণ আমরা বুঝেছি যে, আমাদের নিরাপতার জন্য তাদের সাবেক দেওয়ানী ব্যবস্থার পরিবর্তনকে তারা নিজ ওয়াদা খেলাফ বলে অভিহিত করে।

বাঙালী মুসলমানদের ধন দৌলতের তৃতীর উৎস ছিল বিচার বিভাগ, শাসন বিভাগ প্রভৃতি বেসামরিক চাকুরিতে একেচেটিয়া অধিকার।

এই দেশ আমাদের ছ্কুমতে আসার কিছুদিন পর পর্যন্তও মুসলমানেরা সব রকম কাবকর্ম নিজেদের হাতে রেখেছিল। কাজেই মুসলমান আইনজ্ঞরা দেওয়ানী আদালতে বিচার করতেন। এমনকি আমরা যখন সর্বপ্রথমে শিক্ষিত আহলে বিলাতি দিয়ে এই দেশের বিচার চালাবার চেষ্টা করলাম তখনও মুসলমান আইনজ্ঞরা আইনের পরামর্শ দাতা হিসেবে বসবার রীতিমত অধিকার পেতেন। ইসলামিক বিধি ব্যবস্থাই এই দেশের কানুন ছিল। সরকারী ছোট খাট আফিসগুলি মুসলমানদের সম্পত্তি ছিল। অনুষরের মুসলমানদের জন্য জাতিগত পেশা হিসাবে এখন খোলা আছে একমাত্র আইনব্যবসা। আইন ব্যবসায় সরকারী চাকুরীর মতো আরো কড়াকড়িভাবে মুসলমানদের চাকুরীর জন্য নিষিদ্ধ করে দেয়া হয়েছে। মুসলমানেরা আজকাল এতদুর নীচে নেমে গিয়েছে যে তারা সরকারী চাকুরীর জন্য উপযুক্ত হলেও সরকারী ইত্তেহারে তাদেরকে বিশেষ ভাবে বাদ দেওয়া হয়।

উপরোক্ত পটভূমিতে দেশে স্বাধীনতা আন্দোলন আবার দানা বেঁধে উঠে। কালক্রমে ১৯০৬ প্রিষ্টান্দে মুসলিম লীগ প্রতিষ্ঠিত হয়। মুসলমানদের জন্য স্বতন্ত্র আবাস ভূমি প্রতিষ্ঠা ও মুসলমানদের স্বার্থ সংরক্ষণের জন্য এই প্রতিষ্ঠানের জন্ম হয়। ইহাই মুসলমানদের প্রথম রাজনৈতিক সংগঠন। ইহা প্রতিষ্ঠার কলে Two nations theory মুসলমানদের নিকট জাতীয় ভাবে স্বীকৃতি লাভ করে।

১৯০৫ সালে লর্জ কার্জনের আমলে যখন পূর্ব বাংলা ও আসাম প্রদেশ গঠিত হয়। তখন আসামের সঙ্গে সিলেটও এই দেশে আসে। ১৯১১ ঈসায়ী যখন এই প্রদেশ ভেঙ্গে ফেলা হয় তখন সিলেট জেলাকে আবার আসামের অন্তর্ভূক্ত করা হয়। ইহাতেও সিলেট বিশেষ প্রতিক্রিয়ার সৃষ্টি হয়। কিন্তু সকল আপত্তি উপেক্ষা করে এই ব্যবস্থা মুসলমানদের উপর চেপে দেয়া হয়। মুসলমানেরা ও সংখ্যাম চালিয়ে যেতে থাকে।

# উনবিংশ শতাব্দীতে ধর্মীয় আন্দোলনঃ

মৌলানা কারামত আলী জৌনপুরী (১৮০০-১৮৭৩) পূর্ববঙ্গে প্রায় চল্লিশ বৎসর ইসলাম ধর্ম প্রচার করেন। তিনি শির্ক ও বিদআতের বিরুদ্ধে প্রচারনা করে পূর্ববঙ্গের মুসলমানদের কুসংকার থেকে মুক্ত করেন। তিনি সিলেট জেলার ও ধর্ম প্রচার করেন। সিলেটের নানা অঞ্চলে তার খলিকা ছিলেন। সৈরদ আহমদ শহীদ বেরলজী (১৭৮৬ - ১৮৩১) 'তরিকা-ই-মুহাম্মদীরা' আন্দোলন ও সিলেটে বিতার লাভ করেছিল। ১৮২১ সালে সিলেট জেলা থেকে কেউ কেউ কলিকাতা গিরে সৈরদ আহমদের কাছে বরাত গ্রহণ করেছিল। হারদ্রাবাদের জরনাল আবেদীন সিলেটে 'তরিকা-ই-মুহাম্মদীরা' প্রচার করেন। সিলেটের উর্দু কবি আশরাক আলী মজুমদার (১৮২০-১৮৮৪) এই আন্দোলনে অংশ গ্রহণ করেন। <sup>২২</sup>

২১. জালালাবাদের কথা, পু- ১৪০-১৪৫।

২২, হ্যরত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, পৃ- ১৩৬, ১৩৭ ও জালালাবাদের কথা, পৃ- ১৪৬

#### বিলাফত আন্দোলনঃ

১৯১৪ সনে প্রথম বিশ্ব যুদ্ধ তরু হয়। ইহার প্রতিক্রিয়া সারা দেশে দেখা দেয়। এতবতীত ১৯১৯ খ্রিষ্টাব্দে ইতালী আরব অধ্বিত এবং তুর্কি স্মাজ্য ভূক্ত ব্রিপলী দখল করে নিলে ইংরেজ সরকার ইতালির সামাজ্য বাদকে স্বীকৃতি দান করে। এতে এ অঞ্চলের মুসলমান সমাজ মর্মাহত হয়। ফলে ১৯১৯ ঈসায়ী ৬ই ভিসেদ্বর মুসলিম লীগের আহ্বানে ইতালি পন্য বর্জন এবং ব্রেপলীর দুর্গতদের জন্য অর্থ সংগ্রহ আন্দোলন তরু হয়। তুরক্ষের বিপর্যয় এই অঞ্চলের মর্মে আঘাত করল এবং সেই সঙ্গে ইংরেজ বিরোধীতা ও দানাবেধে উঠল। এইভাবে তরু হয় খেলাফত আন্দোলন। সভা সমিতিতে মসজিদে খুৎবার, সংবাদ পত্রে সাময়িকিতে প্রতিবাদ ও বিরুপ সমালোচনা তরু হয়। এই জাতীয় আন্দোলনে মাওলানা মোহান্মদ আলী মাওলানা আরুল কালাম আজ্ঞাদ, মাওলানা শিবলী প্রমুখ নেতৃত্ব দান করেন।

১৯২০-২২ সালে সিলেট জেলা ব্যাপী খেলাফত ও নন কো অপারেশন আন্দোলন হয়। ১৯২২ সালের ২০শে মার্চ সুরমা ভেলীর কমিশনার জে.ই. রেষ্টার সাহেবের আদেশে কানাইঘাট মাদরাসায় বার্বিক সভা উপলক্ষে আহত জনতার উপর পুলিশ গুলি চালায়। ঘটনাস্থলে ছয়জন লোক মারা যায় ও অনেক আহত হন। নিহত ব্যক্তিরা ছিলেন-

- ১। বারমপুরে আবদুস সালাম
- ২। দুলর্ভপুরে মুসা মিয়া
- ৩। নিজ ভাউর ভাগের আব্দুল মজিদ
- ৪। উজানী পাড়ার হাজী আজিজুর রহমান
- ৫। সর্দারী পাড়ার জহুর আলী
- ৬। চটি থানের ইয়াছিন নিয়া

এই ঘটনা উপলক্ষে কানাইঘাটে ত্রাসের রাজত্ব সৃষ্টি হয়। বিভিন্ন স্থানে পুলিশ গারদ বসিরে গাইকারী জরিমানা আদার করেও নিরপরাধ অনেক লোককে জেল দেওয়া হর। এই ঘটনা জৈন্তার লোকদের কাছে কানাইঘাটের লড়াই নামে খ্যাত। বসন্ত কুমার দাস, ব্রম্মে নারায়ন চৌধুরী, শিবেন্দ্র কুমার বিশ্বাস, মৌলজী আব্দুল হামিদ, মৌলজী আব্দুল মুছাব্বির, মৌলজী আব্দুল মুছাব্বির, মৌলজী আব্দুল আহিয়া ইত্যাদি অনেকে নন কো অপারেশন আব্দোলন অংশগ্রহণ করেন। এদের প্রায়ই কারা বরন করতে হয়। এই আব্দোলন উপলক্ষে গান্ধিজি, মৌলানা মোহাম্মদ আলী, মাওলানা শওকত আলী, দেশ বয়ু চিত্ত রঞ্জন দাস, সরোজিণী নাইডু প্রমুখ রাজনৈতিক নেতারা সিলেটে পদার্পণ করেন।

# মাইজভাগে ছিন্ন কোরানের মামলাঃ

১৯২২ সালে ৮ই এপ্রিল গোলাপগঞ্জ থানার ওসী আব্দুল হামিদ একদল পুলিশ সহ মাইজভাগ গ্রামের মগকুর মিরার বাড়ীতে যায়, থানা তল্লাশের সময় তার সম্পত্তির অনেক নথি করে ও দুইখানা কোরআন শরীফ ছিড়ে কেলে। মাগফুর মিয়া ছিল্ল কোরানম্বয় সিলেট শহরের কুদরত উল্লাহ মসজিদে এনে অনেককে দেখান কোরআন গুলির কটোও রাখা হয়। এই সম্পর্কে জনশক্তি সাপ্তাহিক পত্রিকার সম্পাদক ও মুদ্রাকর রাজদ্রোহের অপরাধে দন্তিত হন। করেক মাস পরে সিলেটের দায়রা জর্জ বি.এন. রাও হঠাৎ একদিন মাগফুর মিয়ার বাড়ীতে উপস্থিত হয়ে নিজে স্থানীয় তদত্ত করেন। তিনি আপীলে 'জনশক্তি' সম্পাদক ও মুদ্রাকরের দাডাদেশ নাকচ করেন এই মোকদ্বমা তখন খুব উত্তেজনা সৃষ্টি করে।

### আইন অমান্য আন্দোলনঃ

১৯৩০ - ৩২ সালে সিলেটে আইন আন্দোলন হয়। বসন্ত কুমার দাস, ব্রজেন্ত্র নারায়ন চৌধুরী শিক্ষক ভাদ্র বিশ্বাস প্রমুখ কংগ্রেসী নেভারা আইন অমান্য করে কারা বরন করেন। খুব অল্প সংখ্যক মুসলমান এই আন্দোলনে যোগ দেয়। সন্ত্রাস বাদীরা সিলেট বিশেষ সক্রিয় ছিল না। ২০

এই সমরকার অসহযোগ আন্দোলন ও খেলাফত আন্দোলনে সিলেটের বীর মুজাহিদের ও সক্রিয় ভাবে অংশ গ্রহণ করে। এই জন্য ব্রিটিশ সরকার তাদের উপর অকথ্য নির্যাতন চালিয়েছিল। এই আন্দোলনে যোগদান কারী সিলেটের কতিপয় কৃতিসন্তানের নাম উল্লেখ করা গেল।

- ১। আব্দুল মতিন চৌধুরী (প্রাক্তন মন্ত্রী) (১৮১৫-১৮৪৮ই.)
- ২। মাওলানা সাধাওয়াতুল আম্বিয়া (১৮৯৪-১৯৬৯ ঈ.)
- ৩। ফজলুল হক সেলবরসী (১৮৮৩ ১৯৬১ ঈ.)
- ৪। মকবুল হোসেন সুনামগঞ্জী (১৮৯৮-১৯৫৭ঈ.)
- ৫। মোঃ আবুল্লাহ বি.এল. (১৮৯৬-১৯৫৫ ঈ.)
- ৬। ভাঃ মর্তুজা চৌধুরী (১৮৯৬-১৯৭১ ঈ.)
- ৭। মাওলানা আব্দুল হক (মৃত্যু ১৯৪২ ঈ.)
- ৮। ডাঃ আলী আসগার নুরী (১৮৯৩-১৯৭২ ঈ.)।
- ৯। মাওলানা আবদুল মুছাব্দির (১৮৮০-১৯৪০ ঈ.)
- ১০। দেওয়ান আব্দুর রব চৌধুরী (১৯০৯-১৯৯৮৩ঈ.)
- ১১। দেওয়ান আবুল বাসিত (১৯১১-১৯৯৬ ঈ.)
- ১২। আবুল হামিদ বি.এল. (১৮৮৬-১৯৬০ ঈ.)
- ১৩। আব্দুল হামিদ চৌধুরী (সোনা মিয়া) (১৮৮৯-১৯৫৭ঈ.)
- ১৪। দেওয়ান আহবাব চৌধুরী (১৮৯৮-১৯৭১ ঈ.)
- ১৫। আসাফুর রাজা চৌধুরী (১৯০৩-১৯৫০ ঈ.)
- ১৬। দেওয়ান মুজিবুর রহমান চৌধুরী (১৮৯৯ ১৯৬৭ঈ.)

- ১৭। নুরুল হোসেন খান এডভোকেট (১৮৯২-১৯৭৩ ঈ.)
- ১৮। মৌলভী আব্দুল্লাহ (১৯০১- ১৯৭৩ ঈ.)
- ১৯। মাওলানা আব্দুল কাদির সিংকাপনী (১৮৯৭-১৯৮২ ঈ.)
- ২০। মাওলানা আব্দুর রহমান (সিংকাপনী) (১৮৭৮-১৯৬১ ঈ.)
- ২১। মাওলানা হরমুজ উল্লা সায়দা (১৯০৩-১৯৯০ ঈ.)
- ২২। মাওলানা রমিজ উদ্দিন সিদ্দিকী (১৮৭৯- ১৯৭৯ ঈ.)
- ২৩। মাওলানা ইব্রাহিম চতুলী (১৮৯৪-১৯৮৪ ঈ.)
- ২৪। দেওয়ান মুহাম্মদ আসক (১৮৬২-১৯২৭ ঈ.)
- ২৫। মাওলানা সৈরদ জামিলুল হক (১৮৯৯-১৯৬৪ ঈ.)।
- ২৬। মাওলানা আবুল মুকিত চৌধুরী (১৮৭৮-১৯২৭ ঈ.)
- ২৭। মুহাম্মদ আবুল্লাহ বানিরাচুঙ্গী (১৯০১-১৯৭৩ ঈ.)
- ২৮। ডাঃ আব্দুস শহীদ (১৮৮০-১৯৪৭ ঈ.)
- ২৯। মাওলানা রেদওরান উদ্দিন আহমদ (১৮৬০-১৯৩৮ঈ.)
- ৩০। মাওলানা মজিদ বকত চৌধুরী (১৮৯২-১৯৭৭ ঈ.)
- ৩১। মোদাব্বির হোসেন চৌধুরী এডভোকেট (১৮৮৮- ১৯৮২ ঈ.)
- ৩২। আজমল আলী চৌধুরী (১৯১৪-১৯৭১ ঈ.)
- ৩৩। দেওরান তৈমুর রাজা চৌধুরী (১৯১৬-১৯৯৫ ঈ.) প্রমুখ।
- এছাড়াও অনেক অনেক নেতা কর্মী সিলেটের ঐতিহিসিক রেফারেভামে জান মাল দিয়ে সীমাহীন ত্যাগ স্বীকর করেছেন।<sup>২৪</sup>

# পাকিন্তান আন্দোলন

১৯৪০ সালে মুসলিম লীগের লাহোর প্রভাব পাকা হওয়ার পর পাকিন্তান আন্দোলন দানা বাঁধিয়া উঠে। পাকিন্তান আন্দোলন সম্বন্ধে জনমত সৃষ্টির উদ্দেশ্যে বহু গ্রন্থ রচিত হয়। তন্মধ্যে হাবিবুল্লাহ বাহার রচিত 'পাকিন্তান' নামক গ্রন্থটি বিরাট আলোড়ন সৃষ্টি করে। ইহাতে পাকিন্তানের পটভূমি সহ বিভূত আলোচনা করা হয়। আসামের ভূত-পূর্ব মন্ত্রী, ভারতের আইন পরিবদের প্রাক্তন ডেপুটি প্রেসিভেন্ট, মুসলিমলীগ ওয়ার্কিং কমিটির সদস্য, সিলেটের কৃতিসভান ও পাকিন্তান আন্দোলনে সিলেটের বিশিষ্ট নেতা জনাব আব্দুল মতিন চৌধুরী উক্ত পাকিতান নামক গ্রন্থের পরিচিতি লিখিয়া স্মরণীয় হইয়া রহিয়াছেন। এইরপ 'কেন পাকিতান চাই' নামক পৃত্তিকা প্রণয়ন করেন সিলেটের অপর কৃতি সন্তান মাওলানা সাখাওয়াতুল আদিয়া।

এই আন্দোলনে জান ও মাল দিয়া সংগ্রাম করেন সিলেটের জনগণ। ইহাতে তৎকালীন ভারতবর্ষের বিশেষত আসাম বাংলার নেতৃস্থানীয় মুসলমানদের ভূমিকার কথাও সিলেটের ইতিহাসে চির স্মরণীয় হইয়া থাকিবে। দেশে বিদেশে পাকিন্তান আন্দোলনের পক্ষে প্রবল জনমত সৃষ্টি হয়। ইহার বিবরণ তৎকালীন ভারতবর্বের Eastern Command এর সর্বশেষ G.O.C Gen Sir Francis তদ্বীর While Memory sernes নামক গ্রন্থে ও উল্লেখ করিয়াছেন। তিনি এই থছের Why did we quit? প্রবন্ধে লিখিয়াছেন If I were asked to reply briefly to this question and would answer. Because the United States and Russia made impossible for us to day; There were multitude of other reasons. তিনি আরো বলেন By 1946 the Britis had reached the stage at while. Inpretty nearly every international discussion they were treading such this Ice as oppression of Indians in theeyes of the U.S.A and Russia. That their influece at conference was being most seriously impaired. Peridatetic Indians were prancing about English. Particulary the U.S.A shrilling the public place terrble oppression carried out by a most honest and pleasant persons to charges of floggings and wrongful imprisonments of Indian innocents at the hands of the British in India (p. 505). We were thus in a weak position Internationally. Americans thought we ought to give India liberty for ethical reasons. Russians made it impossible for us to remain longer by abusing us for being in India at all.

দেশ-বিদেশী জনমতের প্রেক্ষিতে বৃটিশ সরকার কেবিনেট মিশন পরিকল্পনা ঘোষণা করে। মুসলিমলীগ ও কংগ্রেস ইহা মানিয়া লয়। কিন্তু পরবর্তীতে কংগ্রেস নেতাদের ও সরকারের বিষ্টায়েল এর কলে তাহা বানচাল হইয়া যায়। কলে মুসলিম লীগ সায়া দেশে প্রত্যক্ষ সংগ্রাম দিবস (Direct Action day) পালান করে। সিলেট বিভাগে ও তাহা পালিত হয়। হবিগঞ্জ জিলায় এই দিবস গালনের ঐতিহাসিক দলীল গাওয়া গিয়াছে। তাহা নিয়ে দেওয়া হইল। ২৫

# সিলেটে কারেদে- আ্বম মোহাম্মদ আলী জিন্নাহ

১৯৪৬ ঈসায়ীর ২রা মার্চ মুসলিম ভারতের প্রাণপ্রিয় নেতা কারেদে আযম মোহাম্মদ আলী জিন্নাহ ট্রেনযোগে সিলেট আসেন। লক লক আজাদী পাগল জনতা 'নারারে তাকবির আল্লাহু আকবার' আওয়াজ তুলে আকাশ-বাতাস মুখরিত করে তাঁকে অভ্যর্থনা জানায়। জননেতা আজমল আলী চৌধুয়ী জিন্নাহ সাহেবকে মাল্যভ্বিত করেন। সফরসঙ্গী এম.এ এইচ. ইস্পাহানী। সিলেট শহরের বারুতখানা মহল্লার মুসলিম লীগ ন্যাশনাল গার্ভের 'সালারে আলা'

আবুস সালামের নেতৃত্বে তাকে গার্ভ অব অনার প্রদান করা হয়। সিলেট শহরের বিভিন্ন স্থানে তৈরী হয় অসংখ্য তোরণ। কায়েদে আযমের থাকার ব্যবস্থা করা আমজাদ আলী চৌধুরীর আমজাদ আলী রোভের বাড়ীতে। বিকাল পাঁচটায় নাহী ঈদগাহ ময়দানে বিশাল জনসভায় তিনি উর্দৃতে সংক্ষিপ্ত ভাষণ দেন। কায়েদে আযম বলেনঃ মুসলমান ভাইরেরা আপনারা এক হয়ে যান। আমরা পাকিতান বানাব। অবশ্যই বানাবো, ছাড়বো না। এই ঐতিহাসিক সভায় সভাপতিত্ব করেন জননেতা আবুল হামিদ, মিনিষ্টার, পাঠান টোলা, সিলেট। ২৬

### মাওলানা সহল উসমানীর ঘোষণাঃ

পাকিন্তানের পক্ষে জনমত সৃষ্টির জন্য নেতৃবৃন্দ, জান-মাল ত্যাগ করে 'পাকিন্তান হাসিল জিন্দেগীর সাওয়াল গণ্য' করে রেফারেন্ডমের কাজে ঝাঁপিয়ে পড়েন।

ঐতিহাসিক গণভোটে সিলেট সরকারী আলিয়া মাদরাসার মুহান্দিছ হযরত মাওলানা সহল উসমানী (রহ.) এর একটি ফতোয়া মুসলিম জনসাধারণের মধ্যে ব্যাপক আলোড়ন ও উন্দীপনা সৃষ্টি করে। ঐতিহাসিক ফতোয়াটি নিম্নে হবহু উদ্ধৃত হলোঃ

# মুসলমান ভাইদের প্রতি আবেদনঃ

হযরত মাওলানা সহল উসমানী সাহেব গত ১২ই জুন ১৯৪৭ঈ. রোজ বৃহস্পতিবার হযরত 
নাহজালাল মুজাররদ (রহ.) মাজারের দরগা শরীক মসজিদ প্রাঙ্গনে ওয়াজের মাহকিলে 
কোরআন ও হাদিসের প্রমাণ দ্বারা সে বাণী প্রদান করেছেন তাহার সংক্রিপ্ত বিবরণ নিমুরূপ। 
মুহান্দিছ মাওলানা সহল উসমানী সাহেবের কতওয়াঃ

- জেটের দারা শ্রীহয় জিলার মুসলমানগন কে পাকিন্তান কায়েম করা শরয়ী জেহাদ এবং
   প্রত্যেক মুসলমানের জন্য করজে আইন।
- মুসলমান পুরুষ ও স্ত্রী যে কোন ব্যক্তি যদি হেলায় উক্ত জেহাদে যোগদান না করেন তবে তাহারা কোরআন ও হাদিসের রায়শ্বারা মহাপাপী হইবে।
- ২। যদি কোন মুসলমান উক্ত জেহাদে তাহার ধন বিলাইয়া দিতে বিরত হয়, তবে তাহার যাবতীয় ধন হরাম হইয়া যাইবে।
- ৩। যদি কোন মুসলমান উক্ত জেহাদের খবর পাওয়া মাত্র তাহার সমস্ত দুনিরাদারী ছাড়িয়া উক্ত ভোট দান কার্যে সাহায্যের জন্য অবহেলা করে তবে কিয়ামতের দিন তাহাকে জবাব দিতে হইবে।
- ৪। যদি কোন মুসলমানের নিজের স্ত্রীর ভোট থাকে এবং আপন স্ত্রীকে ভোট দিতে বিরত রাখেন তবে সেই স্বামী (শক্ত) গোনাহগার হইবে।
- ৫। যদি কোন মুসলমান তাহার জানামত নিঃসহার (অন্ধ, আতুর রোগী ইত্যাদি) মুসলমান ত্রী পুরুষ ভোটারকে সাহায্য করিয়া ভোট কেন্দ্রে লইয়া না যান তবে কিয়মাতের দিন তাহাকে আল্লাহর নিকট জবাব দিতে হইবে।

২৬, সিলেট বিভাগের সংক্ষিপ্ত শরীটিভি, পু ৬৬

৬। জেহাদের সময় বিবি লোকের পর্দার কোন কড়াকড়ি নিয়ম নাই। বোরখা যদি থাকে তবে ভাল, নতুবা চাদর দ্বারা শরীর ঢাকিয় যাইতে হইবে। অবস্থা বিবেচনায় যে কোনমতেই ভোট দিতে হইবে।

৭। যদি শ্রীহট জেলার মুসলমানরা নিজের ইচ্ছাকৃত গাফিলতির দরুন শ্রীহট জেলাকে পাকিন্তানের অন্তর্ভূক্ত হইতে বিরত রাখেন তবে বর্তমান মুসলমানদের ভবিষ্যৎ বংশধরেরা কেরমতের মরদানে দাড়াইরা খোদার নিকট বলিবেন, ঐ আমাদের পুর্ব পুরুষ মুসলমানগন, আমাদিগকে দারুল ইসলামে যাইতে বাধা দিয়াছেন উহাদের উপযুক্ত শান্তি হউক।

৮। শীহট জেলা পাকিস্তানের অন্তর্ভূক্ত হইলে খাইতে পাইব না, কাপড় পাইবনা, দুঃখ কষ্ট ভোগ করিব। এই সকল শরতানের চক্রান্ত ছাড়া আর কিছুই নহে। এই সকল কোন প্রশ্নই আসিতে পারে না । দেশকে পাকিস্তানের অন্তর্ভূক্ত করিতে হইবে নতুবা হিজরত করিয়া এই দেশ ছাড়িয়া যাইতে হইবে।

৯। এইবার ভোট দেয়া কোন ব্যক্তি বিশেষকে নয় কোন প্রতিষ্ঠানকে নয়, আমাদের প্রিয় নবী হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) এর প্রাণের ও বড় প্রিয় জিনিস দারুল ইসলাম অর্থাৎ পাকিতান বানাইবার জন্য ভোট দিবেন।

উপরোক্ত উপদেশগুলো তিনি প্রায় দুই ঘণ্টা তকরির করিয়া সকলকে বুঝাইয়াছেন। মোনাজাত করিবার সময় তিনি বিলাপের সুরে ক্রন্দন আরম্ভ করেন এবং বলেনঃ

হে পরওয়ার দেগার। এখন ও শ্রীহটের অনেক মুসলমান (কংগেস পছি জমিয়তে ওলামায়ে হিন্দ) পাকিস্তানের বিরোধীতা করিতেছেন, তাহাদিগকে দারুল ইসলাম কায়েম করিবার জন্য একত্রিত করিয়া দাও। দোয়ার সময় প্রায় তিন হাজার মুসলমান বিলাপের সুরে ক্রন্দন আরম্ভ করেন। সেই করুন মর্ম বিদারক দৃশ্য ভাষায় বর্ণনা করা অসম্ভব।

## খাদিমুল কওমঃ

ওরাছিফ উল্লাহ, সম্পাদক শ্রীহট্ট জমিয়তে উলামায়ে ইসলাম, শাহ আবু তুরাব মসজিদ রোভ, শ্রীহট্ট।

উল্লেখ্য মাওলানা ওয়াছিফ উল্লাহ ছিলেন একজন বিজ্ঞ আলিম ও দীর্ঘদিন শাহ আবু তুরাব (রহ.) এর মসজিদের ইমাম। মরহুমের বাড়ী ছিল দক্ষিণ সুরমার লাউয়াই থামে। শক্তিশালী প্রতিপক্ষ কংগ্রেস পন্থি জমিয়তে উলামায়ে হিন্দ এর মোকাবিলায় তিনি মর্দে মুজাহিদের ভূমিকা পালন করেন।

## মুসলমান ভাইগনের নিকট ছাত্রদের আবেদনঃ

মুসলমান ভাইগন, আগামী ৬/৭ জুলাই- ২১/ ২২ আবাঢ় ভোটের দ্বারা টিক করিতে হইবে আপনারা পাকিন্তান চান না হিন্দুন্তান চান? হিন্দুর গোলামী চান না মুসলমানী হকুমত চান? বৃটিশ সরকারের তরা জুনের ঘোষণা অনুযায়ী পূর্ব বাংলা পাকিন্তানে ও আসাম প্রদেশ হিন্দুতানে পড়িয়াছে। আপনারা সিলেটবাসী মুসলমান ইচ্ছা করলে পাকিন্তানের গক্ষে ভোট দিয়া পূর্ব

বাংলা অর্থাৎপাকিন্তানে যুক্ত হইরা জাতি হিসাবে বাধীন হইতে পারিবেন। মনে রাখিবেন যে, আসামর সাথে যুক্ত থাকিলে চিরকালের জন্য আপনারা হিন্দুর গোলাম হইরা থাকিবেন। এই সেদিন হিন্দুদের বিশিষ্ট নেতা রামকিবন ভালমিয়া বলিয়াছে যে, হিন্দুতানে গরু কুরবানী বন্ধ করিয়া ভাহাদের হিন্দু রাজ্যের শাসনের তরু করিতে হইবে। প্রসিদ্ধ কংগ্রেস নেতা রবিশংকর তরু ও রাজেন্দ্র প্রাসাদ বলিয়াছে যে, হিন্দুতানে মুসলমান দিগকে নিজের যরে মুসাফিরের ন্যায় বাস করিতে হইবে ও তাহাদের সকল রকম অধিকার ছিনাইয়া নেওয়া হইবে অর্থাৎ মুসলমান গণকে হিন্দুতানে কুলি মজুরের মত বাস করিতে হইবে।

হিন্দু জমিদার মহাজনরা টাকা পরসার লোভ দেখাইরা মুসলমানের ঈমান ক্রয় করিরা মুসলমান গণকে হিন্দুভানের পক্ষে ভোট দিবার জন্য নানা প্রকার বড়বছ্র করিতেছে। সাবধান ভাইগন। আপনারা এইসব কাকের মোনাফিকদের ধোকায় পড়িয়া নিজের গলায় নিজে ছুরি বসাইবেন না। সামান্য স্বার্থের লোভে মহা মূল্যবান ঈমান বেচিবেন না। ঈমানই মুসলমানদের একমাত্র মহাসম্বল। কুচক্রীদের ছলনাময় মিথ্যা প্ররোচনায় ও লোভের মোহে পথত্রস্ট হইয়া নিজের ও জাতির মৃত্যুকে ভাকিয়া আনিবেন না।

সুতরাং ভাই মুসলামন গন! আপনারা এদশে মুসলমানদের ধর্ম, শিক্ষা, ঈমান ও স্বাধীনতা রক্ষার জন্য আল্লাহর পবিত্র শাসন প্রতিষ্ঠার জন্য হিন্দুদের নানা প্রকার অত্যাচার হইতে মুক্তি পাইবার জন্য, দুনিয়ায় মানুষ হিসাবে বাঁচিবার জন্য প্রত্যেকটি ভোট পাকিস্তানের পক্ষে দিন। ইহাই মুসলমানদের শেষ পরীক্ষা। ২৫/৬/৪৯ঈ. হবিগঞ্জ মুসলিম ছাত্র রেকারেভম কমিটির পক্ষ হইতে আন্দুল গককার মুদ্রিত ও প্রকাশিত। সিরাজ প্রিন্টিং ওয়ার্কস কুমিল্লা। ২৭

## সিলেটে গণ ভোটঃ

১৯৪৬ সালের ২৩ শে মার্চ কারেদে আজম সিলেট শহরে ওভ পদার্পন করেন। তাঁর আগমনে সিলেটে অভূতপূর্ব চাঞ্চল্য ও উত্তজনা হয়। পাকিতান আন্দোলনের পক্ষে জনমত গঠন করার জন্য তিনি একটি বিরাট জনসভায় বক্তৃতা করে দেশ বাসীকে উদ্বুদ্ধ করেন।

১৯৪৭ সালের জুন মাসে ভারত বিভাগ পরিকল্পনা প্রকাশিত হয় ও ছয় ও সাত জুলাই গনভাটের ভারিব নির্দষ্ট হয়। গনভাট গ্রহণ করার জন্য আসামের তৎকালীন লিগেল রিসেমদ্রেসার H.A. Stork কে Referendum Commissioner নিযুক্ত করা হয়। মুসলিম লীগ ও কংগ্রেস জনমত গঠনের জন্য প্রবল আন্দোলন করেন। সিলেট জেলার জমিয়তে উলামার একটি দল সিলেটের গাকিতান ভ্কির বিরোধী ছিল। আসাম তখন কংগ্রেস শাসনের কবলে। বাংলাদেশ থেকে জনাব নুরুল আমিন, হোসেন শহীদ সোহরাওয়ার্দী, খাজা নাজিম উদ্দীন, তমিজ উদ্দীন খান, সৈয়দ মোগজেম উদ্দীন হোসেন ইত্যাদি নেতৃগন সিলেট আগমন করেন। বহু সংখ্যক ছাত্র ও মুসলিম লীগের ভলনটেয়ার বাংলাদেশ থেকে সিলেটের গ্রামাঞ্চলে প্রচারণা করে জনমত গঠন সহায়তা করেন। মৌলানা আন্দুল হামিদ খান ভাসানী,

মৌলজী আব্দুল মতিন চৌধুরী, আব্দুল হামিদ, দেওয়ান বাসিত, মঈন উদ্দীন চৌদুরী, দেওয়ান আজরক, মাহমুদ আলী প্রমুখ সিলেট ও আসামের নেতারা এই আব্দোলনে ঝাপিয়ে পড়েন। বসত কুমার দাশ দৈন্যনাথ মুঝার্কী, ব্রজেন্দ নারায়ন চৌধুরী প্রমুখ নেতারাও কংগ্রেসের পক্ষে আপ্রাণ চেষ্টা করেন।

সিলেটের ডিপুটি কমিশনার ডামব্রেক I.C.S এর তত্ত্বাবধানে গনভোট গ্রহণ করা হয়। অবশেষে ভোট গণনার ফলাফল জানা গেল ৫২,৭৮০ ভোটের আধিক্যে সিলেট পাকিন্তানের পক্ষে রায় দিয়েছে।

দুঃখের বিষয় রেডক্লিফ রোয়েদাদ অনুযায়ী করিমগঞ্জ সাব-ডিভিশনের পাথার কান্দি, রাতাবাড়ী, বদরপুর ও করিমগঞ্জ থানার অধিকাংশ পাকিন্তান থেকে বিচ্যুত হয়।

পাকিন্তান আন্দোলন সম্বন্ধে সিলেট গেজেটিয়ার (১৯৭৪) এ বলা হরেছে- The demand for pakistan by Muslim League and inclusion of the district (sylhet) in Pakistan recaineed a momentum under the leadership of Mr.Abdul Mutin chowdhury and others. The vinit of Quide Azam to Sylhet on the 2nd March 1946 had quiven impetus to the pakistan Movement in the district. But local Muslim league leaders were extensively arrested by the congress Government in the province. The British Government on 3rd June 1947 announced the transfor of power to dominion of Pakistan and India. But it was provided that referendum should be held in Sylhet district to decide whether the district continence to from part of the indian provired of Assam or should be amulgamated in the new promince of Eastern Bengal in Pakistan. The Govt of India appointed Mr. stork I.C.S. Judicial secretary to the Govt. of Assam as the referendum commissioner. There was considerable enthuslam and escitement in the district at the time of referendum.

### গণভোটের ফলাফলঃ

| मर्द्रमा                     | মূৰণমাৰ<br>ভোট | পূর্ব বাংলার<br>পক্ষে | শতকরা হার | সাধারণ<br>ভোটার | আসামের<br>পক্ষে | শতকরা<br>হার |
|------------------------------|----------------|-----------------------|-----------|-----------------|-----------------|--------------|
| ০১. সিলেট সদর                | ৯২,২৬৮         | ৬৮,৩৮১                | 98.33%    | 85,560          | ৩৮,৮৭১          | 93.00%       |
| ०२. वृतिमर्गक्ष              | 68,022         | 83,२७२                | 94.06%    | 8७,२२১          | 80,005          | 89.90%       |
| ০৩. হবিগঞ্জ                  | 90,298         | 089,89                | 92.86%    | ७०,२৫२          | ৩৬,৯৫২          | 65.00%       |
| ০৪. দক্ষিণ সিলেট মৌলভী বাজার | ৩৮,২৯৭         | ७३,९३४                | b2.02%    | 85,829          | 00,983          | bo.98%       |
| ০৫. বুনামগঞ্জ                | 62,886         | 80,930                | b8.05%    | \$80,60         | 08,233          | ৮৭.৬২%       |
| সমর্থ সিলেট জেলা             | 0,33,909       | 2,05,655              | 96.89%    | 2,0000          | 3,88,083        | 98,00%       |

<sup>₹</sup>৮. Sylhet District Gazetteer 1974, p-79-80.

উল্লেখ্য সাম্প্রিক ফলাফলে বুঝা বার, চক্রান্তমূলক ভাবে যে নীতির ভিত্তিতে সীমানা চিহ্নিত হয়, তাতে আসামকে সিলেটের অবিচ্ছেদ্য অংশ করিমগঞ্জ মহকুমার সাড়ে তিন থানা ও কাছাড়ের মুসলিম সংখ্যা গরিষ্ট মহকুমা হাইলাকান্দি অন্যায়ভাবে ভারতকে দেরার তা সুস্পষ্টভাবে লংঘনকরা হয়।

১৯৪৭ সালের গণভোট বৃহত্তর সিলেটের অনেক কৃতি সন্তান নেতৃত্ব প্রদান করে জান মাল ত্যাগ করে এই জেলাকে পাকিস্তানের অন্তর্ভূক্ত করেন। দুঃখের বিষয় আজ পর্যন্ত কোন ইতিহাসেই তাদের পূর্ণাঙ্গ বিবরণ লিপিবদ্ধ হয় নাই যার ফলে আজাদী আন্দোলনের এই গৌরবমর অধ্যায়টি বিশ্বৃতির মধ্যেই রয়ে গেল।

১৯৪৭ খ্রিষ্টাব্দে দেশ বিভাগের মধ্য দিয়ে গঠিত পূর্ব পাকিতানের জনগনই ১৯৭১ খ্রিষ্টাব্দে মুক্তিযকে অবতীর্ণ হয় এবং নয় মাসের য়ুদ্ধে হানাদার পাক সেনাদের পয়াভূতকয়ে দেশ মুক্ত কয়ে। এতে নৃতন জাতীয় পরিচয় আসে, নৃতন পতাকা ও জাতীয় সঙ্গীত আসে, নৃতন উদ্দীপনা ও চেতনা সক্ষারিত হয় একখা সত্য। অনুরূপ ভাবে একথা ও সত্য যে, জনগন যা এবং যে রকম ছিল তা সেই য়কমই থেকে যায়। ভৌগলিক সীমানা ও থেকে যায় আগের মতই। এ থেকে সাধারণ ভাবেই একথা বলা যায় যে, ১৯৪৭ এদেশ বিভাগ না হলে বাংলাদেশ হতো না।

সূতরাং এটাই বান্তব সত্য যে ১৯৪৭ ঈসায়ী দেশ বিভাগই স্বাধীন বাংলাদেশের ভিত্তি রচনা করেছে। যারা এটা মানতে চায়না, তারা কেবল ইতিহাসের সিদ্ধান্তকেই অস্বীকার করে না, প্রকারান্তরে বাংলাদেশের অন্তিত্ব ও ভূগোলকেও অস্বীকার করে।

জনাব আবুল মনসুর আহমদ বলেছেন পাকিন্তান দাবী শুধু মুসলমান সম্প্রদারের দাবী নর, এটা গোটা ভারতের মাইনরিটির জাতীয় দাবী। ২৯ (আমার দেখা রাজনীতির পদান বহর)

আজ যারা '৪৭ এর নামে হিন্টিরিয়া রোগান্ত হয়ে পড়েন, মুক্তিযুদ্ধের চেতনা বলতে ইসলাম বিরোধীতা বুঝতে চান, মুক্তিযুদ্ধের স্বপক্ষে বিপক্ষে রাজাকার, মৌলবাদী, মুক্তিযুদ্ধের চেতনা প্রভৃতি শ্লোগান তুলে দেশে বিশৃংখলা, অশান্তি হানাহানির সৃষ্টি করে দেশকে দুর্বল করে পার্শ্ববর্তী রাষ্ট্রের তাবেদারে পরিণত করতে চান, তাদের সম্পর্কে একটা কথাই যথেষ্ট। কথাটি হল বাংলার মাটিতে ধান পাটের পাশাপাশি যেমন বহু আগাছা জন্মার, তেমনি সিরাজুদ্দৌলা, তিতুমীরের পাশপাশি মীরজাফর, কৃষ্ণচন্দ্র বা উর্মি চাদ, জগৎ শেটের জন্মও এদেশে কম হয়নি। যারা বাংলার পানি হাওয়ায় পুষ্ট হয়ে বিদেশি শক্তির দালালী করার জন্য সদা হাপিত্যেশ করে প্রহর গোনে, বাংলাদেশের স্বাধীনতার পতাকা সমুনুত রাখতে হলে সকল 'মুক্তি' ব্যবসায়ী মীর জাফরদের সম্পর্কে সচেতন থাকতে হবে। ত

২৯. সিলেট বিভাগের সংক্ষিপ্ত পরিচিভি- পৃ-৭৪

৩০. সাময়িক প্রসঙ্গ আরিফুল হক: দৈনিক ইনকিলাব, ঢাকা ১৬ জানুয়ারী ২০০০ ঈসায়ী।

#### সিলেটে ভাষা আন্দোলনঃ

বাংলা ভাষা আন্দোলনে সিলেটের জনগনের এক বিশেষ ভূমিকা ছিল। এই আন্দোলনে সিলেটের রাজনীতিবিদ, বৃদ্ধিজীবি এবং শিক্ষিত ব্যক্তিবর্গ অগ্রণী ভূমিকা পালন করেন। স্থানীয় পত্র পত্রিকার ভূমিকা ও ছিল গুরুত্বপূর্ণ। প্রকৃত পক্ষে বাংলা ভাষাকে সরকারী ভাষার মর্যাদা প্রদানের দাবিতে সিলেটের রাজনীতিবিদ এবং বৃদ্ধিজীবিগন এমনকি ঔপনিবেশিক আমলে ও সংগ্রাম করেছেন।

প্রাচীন কাল থেকেই সাধারণ মানুষের ভাষা হিসেবে সাধারণ মানুষের ভাষা হিসেবে বাংলার বীকৃতি বিভিন্ন ভাবে বিরোধীতার সম্মুখনি হয়েছে। সে যুগের হিন্দু ব্রাম্মনদের মতোই মধ্যযুগ বা আধুনিককালে মুসলিম ধর্মীর নেতাগন বাংলা ভাষার প্রতি বৈরী মনোভাব প্রদর্শন করেছেন। বাংলাকে তারা অমুসলিমদের ভাষা বলে আখ্যায়িত করতে দ্বিধা করেননি। তরু থেকেই বাংলা ভাষার কাব্যচর্চার অনেক বাঙালী মুসলমান কবির মধ্যে দ্বিধা বন্ধের অভাব হিলনা। বাংলাকে মাতৃভাষা বলে বীকার করে নেওয়ার সাহস ও এদের অনেকের ছিল না। তবে মধ্যযুগের শেষার্ধে কয়েকজন বাঙালী মুসলিম কবি বাংলাকে কাব্য রচনার মাধ্যম হিসেবে গ্রহণ কয়েছিলেন যাদের মধ্যে অন্যতম ছিলেন সৈরদ সুলতান। তাকে (১৬ থেকে ১৭ শতক) সিলেটের জনগন নিজেদের সন্তান এবং হবিগজের গৌরব বলে দাবী করে থাকেন। যখন অন্যান্য বাঙালী মুসলিম কবি ধর্মীর সংস্কারের কারণে বাংলার কাব্য চর্চা করতে সংশয় বোধ করতেন, তখন বাংলা ভাষার অন্যতম কবি সৈয়দ সুলতান সাহসিকতার সহিত লিখেন যারে সেই ভাষে প্রভু করিল সুজন/ সেই ভাষ হয় তার অমূল্য রতন। ত

মাতৃভাষাকে অমূল্য রতন বলে আখ্যায়িত করার মাধ্যমে বাংলা ভাষার প্রতি সৈয়দ সুলতানের গভীর মমত্বের দিকটিই প্রকাশ লেয়েছে। কেবল মধ্য যুগেই নয়, পরবর্তীকালে মাতৃভাষার প্রতি সিলেটের কবি সাহিত্যিকগণ গভীর নিষ্টার পরিচয় দিয়েছেন যার প্রমাণ পাওয়া যায় বাংলা সাহিত্যের বিভিন্ন অসনে তালের অবদানের মধ্যে। বাংলা সাহিত্যের ইতিহাস ও ঐতিহ্য পর্যালোচনার দেখা যায় যে, ধর্মীর উদার পরিবেশই বাংলা ভাষা চর্চা সমৃদ্ধি অর্জন করেছিল।

সিলেটে বাংলা ভাষা চর্চার ব্যাপকতা এখানে ভাষা চর্চার অনুকুল পরিবেশ এবং সিলেটের জনগন বাঙালী হিসেবে সচেতনতার প্রমাণ বহন করে। এই সচেতনতা মাতৃভাষার প্রতি যে কোন ধরণের ধর্মীয় কুসংক্ষার এবং সরকারী দলের বৈরিতার মোকাবেলা করতে তালেরকে সক্ষম করেছিল।

ব্রিটিশ নাসনামলে মুসলিম জাগরন আন্দোলন নেতৃত্ব দানকারী প্রায় সকলেই ছিলেন অবাসালী। এঁরা ভারতীয় মুসলমানদের মধ্যে উর্দুর গ্রহণ যোগ্যতা বৃদ্ধি করতে সক্ষম হয়েছিলেন। একই ভাবে বাংলার কয়েকজন মুসলিম নেতা যারা বাঙালী মুসলমানদের অর্থগতির জন্য লড়াই করেন ভারাও উর্দু ভাষাকে সমর্থন করেন। ইংরেজী শিক্ষিত বাঙ্গালী মুসলিম মধ্যবিত্ত সমাজের বিকাশের সাথে সাথে উর্দুর প্রতি মনোভাব ক্রমেই পাল্টে যেতে থাকে। সূত্রপাত ঘটে ভাষা বিতর্কের।

৩১. সিলেটের গবেষকগন সৈয়দ সুলতানকে হবিগঞ্জ বালী বলে অভিহিত করেছেন। আফজল মোহাম্মদ ড, ও মোন্তকা কামাল দৈয়দ, হবিগঞ্জ গরিক্ষমা, (দিলেট ১৯৯৪, ১সং) পু ৪৪-৪৫।

বিংশ শতাব্দীর শুরুতেই বাঙালী মুসলমান বৃদ্ধিজীবি শ্রেণী দৃঢ়তার সঙ্গে অভিমত ব্যক্ত করেন যে, বাংলা তাদের মাতৃভাষা সিলেটের বৃদ্ধিজীবিগন এক্ষেত্রে পিছিয়ে ছিলেন না, এদের কেউ কেউ বাঙালীদের স্বতন্ত্র জাতি সন্তা হিসেবে ঘোষণা দিতেও দিধা করেন নি।

১৯০৯ সালে সিলেটের একজন বিশিষ্ট চিন্তাবিদ মৌলভী হামিদ আলী সুষ্টভাবে বলেন, আমাদের পূর্ব পুরুষ আরব, পারস্য, আফগানিন্তান অথবা তাতাদের অধিবাসী হউক, আর এদেশ বাসী হিন্দু হউক আমরা এক্ষনে বাঙালী আমাদের মাতৃভাষা বাঙালা।

১৯১১ সালে ধন বাড়ির জমিদার, আসাম ও বঙ্গীয় আইন সভায় এক কালের সদস্য নওয়াব আলী চৌধুরী রংপুর প্রাদেশকি শিক্ষা সন্মেলনে উপমহাদেশের অন্যতম ভাষা হিসেবে বাংলা ভাষার গুরুত্বের কথা উল্লেখ করেন এবং জাতীয় পর্যায়ে এর স্বীকৃতির জন্য আহ্বান জানান। ১৯২১ সালে রাষ্ট্র ভাষা প্রসঙ্গ আলোচিত হলে তিনি বাংলাকে এতদঞ্চলের রাষ্ট্র ভাষা করার দাবী উত্থাপন করেন।

১৯২৭ সালে সরকারী ভাষা হিসেবে বাংলার দাবী জোরালো ভাবে উচ্চারণ করেন সিলেটের রাজনীতিবিদগন।

ঐ বছর তৎকালীনআসাম প্রদেশের অন্তর্গত সিলেট জেলার এম.এল.এ গন সংসদে বাংলা ভাষায় কথাবলার অধিকার মেনে নিতে সরকারকে বাধ্য করেন। সে সময়ে একটি আপিল মামলা নিস্পত্তি বিষয়ক প্রতাবকে কেন্দ্র করে বাংলা ভাষা প্রন্নটি নিয়ে আসাম প্রাদেশকি ব্যবস্থাপনা পরিষদে বিতর্ক হয়। উক্ত পরিষদে দোবী একজন পুলিশকর্মকর্তার বরখান্তের দাবি সংক্রান্ত একটি প্রন্তাব বাংলা ভাষায় পেশ করা হয়। সিলেট থেকে নির্বাচিত পরিষদ সদস্য গোলাপগঞ্জ রনকেলি আনের আব্দুল হামিদ চৌধুরী প্রস্তাবটি উত্থাপন করেন এবং এ বিষয়ে সরকারী সিদ্ধান্ত জানতে চান কিন্তু যেহেতু বাংলা ভাষায় প্রশু করলে উত্তর দেয়ার বিধান আইনে ছিল না, সেহেতু সরকার পক্ষ জবাব দানে বিরত থাকে। এ ঘটনা সিলেটের সদস্যদেরকে প্রতিবাদ মুখর করে তোলে। তারা প্রত্যেক সদস্যদের মাতৃভাবায় বক্তৃতা দানের অধিকার এবং সরকার পক্ষকে জবাব দানের বিধান তৈরী করার দাবীর পক্ষে দৃঢ় অবস্থান গ্রহণ করে। এ নিয়ে পরিষদ কক্ষে দেড় ঘন্টা ব্যাপী তর্ক বিতর্ক চলে এবং এবং পরে আব্দুল হামিদ চৌধুরী বাংলা ভাষায় বক্তৃতা করার সুযোগ লাভ করেন। তখন থেকে আসাম ব্যবস্থাপনা পরিবদে বাংলা ভাষায় বজুতা রাখার এবং প্রশ্ন করার অধিকার প্রতিষ্ঠিত হয় এবং উপমহাদেশের একটি গুরুত্বপূর্ণ ভাষা হিসেবে বাংলা স্বীকৃতি পায়। পরিষদ সদস্য আবুল হামিদ চৌধুরী (সোনা মিয়া) গোপেন্দ্র লাল চৌধুরী ও রাজেন্দ্র নারায়ন চৌধুরী প্রমুখ এ বিষয়ে অগ্রণী ভূমিকা পালন করেছিলেন।

এ ঘটনার এক দশক পরে বাংলা ভাষার মর্যাদা প্রতিষ্ঠার আসাম বিধান সভার পূনরার বিতর্কের সূত্রপাত ঘটে। ১৯৩৮ সালের ৫ ডিসেম্বর বিধান সভার প্রাথমিক শিক্ষকদের বেতন সংক্রান্ত বিল নিয়ে আলোচনা অনুষ্ঠিত হয়। উক্ত আলোচনার স্বাস্থ্যমন্ত্রী রামনাথ দাস একটি প্রশ্নের জ্বাব ইংরেজী ভাষার দিলে মাওলানা আত্মুল হামিদ খান ভাসানী এর প্রতিবাদ করেন। উল্লেখ্য

ভাসানী ছিলেন বিধান সভায় বাংলা ভাষায় বক্তৃতা দানকারী একমাত্র সদস্য তিনি ক্ষুদ্ধ কঠে বলেন, আমি বাংলায় উত্তর চাই মন্ত্রী বাংলা ভাষায় বলেন যে, আমি তো বাঙালী নই। সিলেট সদর (দক্ষিণ) থেকে নির্বাচিত সদস্য স্পীকার বসত কুমার দাস বাংলা ভাষায় কথা বলার জন্য মন্ত্রীকে অনুরোধ জানিয়ে মাতৃভাষার প্রতি মমত্ব প্রদর্শনের এক দৃষ্টান্ত স্থাপন করেন। উত্তরে মাত্র অপারগতা প্রকাশ করেন। কিন্তু ভাসানী নিজ দাবীতে অটল থাকেন। শেষ পর্যন্ত স্পীকার মন্ত্রীকে ইংরেজীতে জবাব দিতে বলেন এবং তিনি তা বাংলায় অনুবাদ করে দেবেন বলে ভাসানীকে আশ্বাস দেন।

পাকিন্তান সৃষ্টির পরপরই সিলেটের বৃদ্ধিজীবিগন স্থানীয় সংবাদ পত্রে বাংলা ভাষার পক্ষে লেখালেখি ওরু করেন। এক্ষেত্রে সিলেট থেকে প্রকাশিত নওবেলাল এবং আল ইসলাহ পত্রিকা দৃটি বরাবরই বাংলা ভাষার পক্ষে সোচ্ছার ছিল। ১৩৫৪ বাংলার (১৪৭৭) ভারে সংখ্যার আল ইসলাহ পত্রিকায় রাষ্ট্রভাষা বাংলার পক্ষে জোরালো বক্তব্য দিয়ে একটি নিবন্ধ ছাপা হয়। এখানে বলা হয় বাংলা ছাড়া অন্য কোন ভাষাকে পাকিন্তানের রাষ্ট্রভাষা হিসেবে গ্রহণ করা হবেনা।

বাংলাকে রাষ্ট্রভাষা করার দাবীতে দেশীয় পত্রিকার প্রকাশিত এটি সম্ভবত প্রথম সম্পাদকীয় যার লেখক ছিলেন মুসলিম চৌধুরী। একইভাবে মোহাম্মদ আলী এবং দেওয়ান মুহাম্মদ আজরফের যৌথ প্রচেষ্টার নওবেলাল পত্রিকাটি বরাবরই বাংলা ভাষার পক্ষের মুখ পাত্র হিসেবে ভূমিকা রাখে।

এসকল লেখা সিলেটের অধিবাসীদেরকে ভাষা আন্দোলনের জন্য প্রস্তুত করার ক্ষেত্রে খুবই গুরুত্বপূর্ণ অবদান রেখেছে।

১৯৪৭ সালের ৯ নভেম্বর সিলেটের কেন্দ্রীয় মুসলিম সাহিত্য সংসদে এক সভার পাকিস্তানের রাষ্ট্রভাষা প্রশ্নটি উত্থাপিত এবং ব্যাপক ভাবে আলোচিত হয়। সিলেটের সুপরিচিত লেখক মতিন উদ্দীন আহমদ সভার সভাপতিত্ব করেন এবং পাকিস্তানের রাষ্ট্রভাষা শীর্ষক প্রবন্ধ পাট করেন সিলেটের বিশিষ্ট লেখক মুহাম্মদ মুসলিম চৌধুরী। এই প্রবন্ধে তিনি বাংলাকে পাকিস্তানের রাষ্ট্রভাষা করার দাবী জানান। তিনি বলেন, যেহেতু সাকিস্তানের মাতৃভাষা একাধিক, সেহেতু সংখ্যাগরিষ্ট মানুবের মুখের ভবা বাংলাই পাকিস্তানের রাষ্ট্রভাষা হওয়া উচিত। কিন্তু তিনি জোর দিয়ে বলেন যে, এ ধরণের দুর্বল যুক্তিতে নয় বরং ভাষা হিসেবে বাংলার সমৃদ্ধির কারণেই এই দাবী জানচ্ছেন।

১৯৪৭সালের ২৭ নভেম্বর করাচিতে অনুষ্ঠিত শিক্ষা সম্মেলনে উর্দু ভাষাকে সর্ব সাধারণের ভাষার রূপান্তরিত করার সিদ্ধান্ত নেয়া হয়। বাঙালী মন্ত্রীরাও এই সিদ্ধান্তকে সমর্থন করেন। বাঙালী মন্ত্রীদের এই বাংলা বিরোধী ভূমিকায় পূর্ব পাকিতানের জনগনের মধ্যে প্রচন্ত ক্ষোভের সঞ্চার হয়। যার প্রকাশ ঘটে ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় প্রাঙ্গনে। ১৯৪৮ সালের ৬ ডিসেম্বর অনুষ্ঠিত ছাত্র সমাবেশে। তবে এর বহু আগেই ৩০ নভেম্বর বাংলাকে রাষ্ট্রভাষা করার দাবিতে সিলেট জেলা শহরের মাদরাসা হলে প্রকাশ্যে সভা অনুষ্ঠিত হয়। এটি ছিল বাংলাকে রাষ্ট্র ভাষা করার

দাবির পক্ষে সম্ভবত প্রথম সভা। সাহিত্যিক মতিন উদ্দিন আহমদের সভাপতিত্বে অনুষ্ঠিত সভার প্রধান অতিথি ছিলেন প্রখ্যাত লেখক সৈয়দ মুক্ততবা আলী। আলোচনার বিবরবস্তু ছিল পূর্ব পাকিতানের রাষ্ট্র ভাষা বাংলা না উর্দু হওয়া উচিত। সভায় বক্তরা উর্দুর চাইতে বাংলার শ্রেষ্টত্বের কথা বিশেষ ভাবে তুলে ধরেন। <sup>৩২</sup>

রাজনৈতিক ও সামাজিক অঙ্গনে ভাষার প্রশ্নে যে সময়ে সিলেট পৃথক দুটি শিবিরে বিভক্তি হয়ে পড়েছিল। যার প্রতিফলন মুসলিম লীগের সদস্যদের মধ্যে দেখা যায়। বাংলা ভাষার পক্ষে প্রগতিশীল বৃদ্ধিজীবি, ছাত্র সমাজ ও শিক্ষিত নারী সমাজ বিশেষ ভাবে সক্রিয় ছিল। মুসলিম লীগের একটি ক্ষুদ্র অংশ, মুসলিম ছাত্র লীগ, ছাত্র ফেডারেশন গণতাত্রিক যুবলীগ ও তমন্দুনমজলিস বাংলার পক্ষে সর্বাত্মক সমর্থন দেয়। অপর দিকে প্রগতিবিমুখ সাম্প্রদায়িক মনোভাব সম্পন্ন একশ্রেণীর বৃদ্ধিজীবি ছিলেন প্রবলভাবে বাংলা ভাষা বিরোধী। সাধারণ মানুষকে বিভ্রান্ত করে নিজেদের দলে টানতে তারা সদা তৎপর ছিল।

রাষ্টভাষা আন্দোলনের ১৯৪৮ ও ১৯৫২ সালে উভয় পর্যায়েই ওধু পূর্ববঙ্গে রাজধানী ঢাকাতেই সীমাবদ্ধ থাকেনি, ঢাকার বাইরে ও এ আন্দোলন ব্যাপক ভূমিকা পালন করে। ভাষা আন্দোলনে সিলেটের অনন্য বৈশিষ্ট হচ্ছে যে, সিলেটের পত্র পত্রিকার ই প্রথম বাংলাকে মাতৃভাষা করার দাবিতে এবং এখানেই ১৯৪৭ সালের নভেদরে প্রথম উর্দুকে রাষ্ট ভাষা করার প্রতিবাদের সভা হয়। এছাড়া সিলেটে ১৯৪৮ সালের গোড়ার দিকে সচেতন নারীসমাজ ভাষার প্রশ্নে ভূমিকা রাখতে ওরু করেন। বিভিন্ন কোরাম, সভা ও মিছিল করে তারা আন্দোলনকে বেগবান করে তুলেন। সিলেট জেলা, মহকুমা, থানা ছাপিরে এ আন্দোলন প্রত্যন্ত থামেও ছড়িয়ে পড়ে। এভাবে, কেন্দ্রীর পর্যায়ে ভাষা আন্দোলনের সূচনার আগে থেকেই সিলেট পাকিভানের রাষ্টভাষা নিয়ে চিন্তা ভাবনা ও সাংগঠনিক কার্যক্রম ওরু হয়। পরবর্তীতে ১৯৫২ সালে কেন্দ্রীয়ভাবে এ আন্দোলনে প্রসার হলে তাতেও সিলেট অন্যান্য জেলার চেয়ে অগ্রণী ভূমিকা পালন করে।

১৯৫২ সালের প্রথম দিকেই ভাষা আন্দোলনের চুড়ান্ত রূপ নের। মুসলিমন কাউপিল অধিবেশনে যোগদানের জন্য খাজা নাজিমুদ্দীন ঢাকা আসেন এবং ২৭ জানুরারী পল্টন মরদানে অনুষ্ঠিত জনসভার উর্দুকে পাকিন্তানের রাষ্ট্রভাষা করার পক্ষে বক্তব্য দেন। তাঁর বক্তব্যের প্রতিবাদে ৩০ জানুরারী ঢাকা বিশ্ববিদ্যালর রাষ্ট্রভাষা সংখ্যাম পরিষদ ছাত্র ধর্মঘট আহবান করে। ৩১ জানুরারী গঠিত হয়ে সর্বদলীর রাষ্ট্রভাষা সংখ্যাম পরিষদ। পরিষদ ২১ ক্ষেব্রুরারী সমগ্র পূর্ব বাংলার হরতাল, জনসভা ও বিক্ষোভ মিছিলের কর্মসূচী নের। সরকার ১৪৪ ধারা জারি করে সভা সমাবেশ নিবিদ্ধ ঘোষণা করে। কিন্তু নিষেধাজ্ঞা ভেঙে ঢাকার ছাত্র জনতার মিছির বের হলে পুলিশ গুলি ঢালার। শহীদ হন বরকত, জব্বার, স্ফিক এবং আহত হন অনেকে। গুলিবিদ্ধ সালাম ৭ এপ্রিল মারা যান। ঢাকা পুলিশের গুলিবর্বনের খবর রাতের মধ্যেই সিলেটে ছড়িরে পড়ে।

৩২. সিলেট ইতিহাস ঐতিহ্য পৃ- ১৮৮-১৮৯।

সিলেটে ইতি মধ্যেই পীর হাবিবুর রহমানকে আহবায়ক করে রাষ্ট্রভাষা সংগ্রাম কমিটি গঠিত হয়েছিল। ২১ ফেব্রুয়ারী রাতেই রাষ্ট্রভাষা সংখ্যাম পরিষদ পরদিন হরতাল আহবান করে এবং হরতালের সমর্থনে রাতেই পোষ্টার ও প্রচারপত্র ছাপা হয়। ২২ ফ্রেব্রুয়ারী হরতালের পাশাপাশি হ্যরত শাহজালালের মাজারে শহীদদের গারেবানা জানাজা অনুষ্ঠিত হয়। এবং বিকেল ৪ টার গোবিন্দ পার্কে (হাসান মার্কেট) এক সভা অনুষ্ঠিত হয়। হাজার হাজার ছাত্রছাত্রী ও জনসাধারণ মিছিলের পর এখানে সমবেত হয়। তার পর এ আন্দোলন প্রত্যন্ত অঞ্চলে ও ছড়িয়ে পড়ে। উপসংহারে বলসিয়া ১৯৪৮ ও ১৯৫২ সালে দুপর্বের ভাষা আন্দোলনের পক্ষে গনজোয়ার তৈরীতে সিলেটের পত্র-পত্রিকা আল ইসলাহ ও নওবেলালের ভূমিকা ছিল পুরোধা স্থানীয় প্রধানত এই পত্রিকা দুটোর কারণেই সাধারণ মানুষ আন্দোলনে অংশ নের এবং গুরুত্বপূর্ণ ভূমিকা পালন করে। এই আন্দোলনের ধারাবাহিকতার সিলেটের রাজনৈতিক ক্ষেত্রে নতুন মেক্লকরণের সৃষ্টি হয়। ১৯৪৮ সালে মুসলিম লীগের যারা উর্দুর পক্ষে ছিল এমন অনেকেই ১৯৫২ সালের ভাষা আন্দোলনে সক্রিয় ভাবে বাংলার পক্ষে যোগ দেন। মাতৃভাষার মর্যাদা প্রতিষ্ঠার জন্য সরকারী দল, সরকারী পদে কর্মরত থেকেও অনেকে আন্দোলনের সৈনিকে পরিণত হন। ভাষা আন্দোলনের কেহ কেহ বিরেধীতা করার মুসলিম লীগগন বিচ্ছিন্ন হয়ে পড়ে এবং ১৯৫৪ সালের সাধারণ নির্বাচনে বৃহত্তর সিলেটে ৯টি আসনের মধ্যে মাত্র ২টিতে জয়লাভ করে। পাকিতান সরকারের বাঙালীর প্রতি বৈষম্য ও অবিচার এবং ভাষা আন্দোলনের মাধ্যমে জন সমক্ষে প্রকাশিত হয়। ক্রমেই তা সরকার বিরোধী আন্দোলনে পরিণত হতে থাকে। ১৯৫৩ সালে নুরুল আমিন সিলেট এলে ছাত্র জনতা তাকে কালো পতাকা প্রদর্শন করে এবং তার জনসভা পন্ড করে দেয়। হবিগঞ্জে নুরুল আমিনকে উদ্দেশ্য করে কালো পতাকা প্রদর্শন করা হয়। একই বছর প্রাদেশিক মন্ত্রী তফাজ্জণ আলীকে বিয়াদীবাজারে প্রবেশমুবে জনতা কালো পতাকা প্রদর্শন করে এবং নুরুল আমিন সরকারের বিরুদ্ধে তারা শ্রোগান ও দেয়। অল্প কিছু ব্যতিক্রম ছাড়া ভাষা আন্দোলনে গড়ে ওঠো নেতৃত্বই বাঙালীর স্বায়ত্ব শাসন আন্দোলন এবং

# निलिए मुक्तियुक्त ३ ১৯৭১

১৯৭১ সালের মুক্তিবুদ্ধে নেতৃত্ব দেন। °°

বাংলাদেশ তথা দুনিয়ার ইতিহাসের এক হ্বদয় বিদারক ইতিহস ২৫শে মার্চ ১৯৭১ঈ. থেকে ১৬ই ডিসেম্বর। ১৯৭১ সাল এই নয় মাস মৃতিয়ুদ্ধের ইতিহাস। স্বাধীনতা সংথামের ইতিহাস, এ ইতিহাস সভায়ুদের বর্বর ইতিহাস। এই নয় মাসে জল্লাদ ইয়াহিয়ার বর্বর হানাদার বাহিনী বাঙালীর উপর যে নৃশংস অত্যাচার করেছে তা ভাবায় অবর্ণনীয়। ১৯৪৭ সালের ১৪ আগষ্ট আজকের বাংলাদেশ - পূর্ব গাকিন্তান নাম নিয়ে পাকিন্তানের অন্তর্ভূক্ত হয়। ভৌগলিক অর্থনৈতিক ও সাংস্কৃতি দিক বিবেচনা করে ঐতিহাসিক লাহোর প্রত্তাবে একাধিক সার্বভৌম রাষ্ট্র প্রতিষ্ঠার পরিকল্পনা ছিল। কিন্তু কুচক্রীদের কুটকৌশলে উপমহাদেশের সংখ্যাগরিষ্ট দৃটি অঞ্চল নিয়েই একটি মাত্র মুসলিম রাষ্ট্র প্রতিষ্ঠিত হয়। যার নাম হয় পাকিন্তান।

৩৩. সিলেট ইতিহাস ও এতিহা পু. ২০১

অত্যন্ত পরিতাপের বিষয় পাকিন্তান সৃষ্টির পর থেকেই পাকিন্তানী শাসক চক্র পূর্ব বাঙলার জনগনকে রাজনৈতিক, শাসনতান্ত্রিক অর্থনৈতিক ও সাংকৃতিক দিক থেকে কোনঠাসা ধরে রাখতে থাকে। পাকিন্তান সৃস্টির পর পরই এক বংসর যেতে না যেতেই তারা আঘাত আনল আমাদের মাতৃভাষার উপর ।পূর্ব বাংলার জায়ত ছাত্র জনতা রাষ্ট্র ভাষা বাংলা চাই, শ্লোগানে রূপে দাড়াল এ বড়যন্ত্রের বিরুদ্ধে বুকের তাজা খুন ঢেলে দিল বরকত, জব্বার, রিকক, সালাম, মণিউর রহমান প্রমুখ। শহীদ ছাত্র নেতা। পাকিন্তানী শাসানের ২৩ বংসরের শোষন বঞ্চনায় গড়ে উঠল দু অঞ্চলেল বৈষম্যের পাহাড়। পূর্ব বাংলার বাঁচার দাবি তুলে নেতৃবৃন্দ প্রতিবাদ করলে তাদের আখ্যারিত কার হতো দেশের দুশমন বলে। ওরা শেরে বংলাকে বিশ্বাসঘাতক, শহীদ সোহরাওয়াদীকে রাষ্ট্রদ্রোহী, মাওলানা ভাষানীকে কর্মনিষ্ট, বাংলার বিপ্রবী কর্মী বঙ্গবন্ধুকে জারতের চর আখ্যায়িত করে চালিয়ে ছিল শোষনের স্টীম রোলার। এইসব শোষন বঞ্চনার অবসান কল্পে ১১ ক্ষেক্রয়ারী ১৯৬৬ সালে বঙ্গবন্ধু বাঙালীর বাঁচার দাবী ঐতিহাসিক ৬ দফা কর্মসূচী জাতির সামনে ঘোষণা করেন।

উল্লেখ্য ১৯৭০ সনের ৭ই ডিসেম্বর ধার্য হর সাধারণ নির্বাচনের দিন। আওয়ামীলীগ ৬ দফা দাবী দিয়ে নির্বাচনে অংশগ্রহণ করে পাকিন্তান কেন্দ্রীর পরিবদে ১৬৭ টি এবং পূর্ব পাকিন্তান প্রাদেশক পরিবদে ২৮৮টি আসন ভার করে আওয়ামলীগের এ বিজয় পশ্চিমা শাসক মহল আত্ত্বিত হয়ে বাঙালীর হাতে শাসন তার ছেড়ে না দিতে বড়বদ্রে লিগুহব। ওরু হয় ক্ষমতা গম্লাস্দরে টাল বাহানা।

১৯৭১ সনের ৭ই মার্চ রেসকোর্স (সোহরাওরাদী উদ্যানে) মরদানে বঙ্গবন্ধু এক ঐতিহাসিক ভাষন দেন। ঐতিহাসিক ভাষনে তিনি জনগনকে উদান্ত আহ্বান জানিয়ে বলেন- "এবারের সংখ্যাম মুক্তির সংখ্যাম- এবারের সংখ্যাম স্বাধীনতার সংখ্যাম"। তিনি আরো ঘোষণা করেন 'রক্ত যখন দিরেছি, রক্ত আরো দেব দেশকে মুক্ত করে ছাড়ব ইনশাআল্লাহ' তিনি আরো বলেন 'ঘরে ঘরে দুর্গ গড়ে তোল আমাদের যার যা কিছু আছে তাই নিয়ে শক্রর মোকাবেলা করতে হবে।

২৫ মার্চ ১৯৭১ সালে শাকিন্তানী হানাদার বাহিনী নিরন্ত্র জনতার উপর ঝাপিয়ে পড়ে। শুরু হয় ইতিহাসের কুখ্যাত গনহত্যা। ২৫ মার্চ রাতেই বঙ্গবন্ধুকে বন্দি করে নিয়ে যায় পশ্চিম পাকিন্তানে।

২৭শে মার্চ ১৯৭১ সালে মেজর জিয়াউর রহমান চট্গ্রাম বেতার কেন্দ্র থেকে বঙ্গবন্ধু শেখ মুজিবুর রহমানের পক্ষে বাংলাদেশের স্বাধীনাত ঘোষণা করেন। ইস্ট বেঙ্গল রেজিমেন্ট ই.পি আর পুলিশ আনসার, মুজাহিদ সহ হাজার হাজার ছাত্র যুবক ও মুক্তিকামী মানুবের সমন্বরে গঠিত হয় মুক্তি বাহিনী। <sup>৩৪</sup>

বৃহন্তর সিলেটের সকল এম.এন. এ এবং এম.পি এ মুক্তিযুদ্ধে গুরুত্বপূর্ণ ভূমিকা পালন করে। মুক্তিযুদ্ধে গুরুত্বপূর্ণ ভূমিকা পালন করেন জেনারেল মুহাম্মদ আতাউল গনি ওসমানী এম.সি.এ। তিনি ছিলেন মুক্তিযুদ্ধের সর্বাধিনারক। ২৫ ডিসেম্বর ১৯৭১ এক ইংরেজী ভাষনে ওসমানী নিজেও নিজেকে Commander in Chief the Bangladesh Force (Mukti Bahini) বলে পরিচয় দিরেছেন।

ওসমানীর নেতৃত্বে মুক্তি বাহিনী গঠিত হয়েছিল নিয়েমিত বাহিনী বেসামরিক তরুনদের নিয়ে গঠিত গনবাহিনীর সমন্বরে। মুক্তিবৃদ্ধের তরু থেকে ৩ ডিসেম্বর ৭১ পর্যন্ত এই মুক্তিবাহিনী অবিরাম কড়বৃষ্টি ও অত্যন্ত কষ্টকর এবং প্রতিকৃল পরিস্থিতিতে হুল, সমুদ্র উপকৃল ও আত্যন্ত রীন নৌপথ এবং পরবর্তী পর্যায়ে সীমিত সামর্থ নিয়ে আকাশ য়ুদ্ধে ও সাহসিকতার স্বাক্ষর রাখতে সমর্থ হন। ওসমানী মুক্তিবৃদ্ধের নয়মাস ঘুরে বেড়িয়েছেন। ফ্রন্ট থেকে ফ্রন্টে বয়সের ভার তার কর্মোদ্যামকে ব্যাহত করতে পারেনি।

ব্রিটিশ সেনাবাহিনীর হাতে গড়া ওসমানী শুধু যে সমর বিদ্যার সুপন্তিত ছিলেন তা নয়, তিনি ছিলেন একজন বিশিষ্ট সমরকুশলীও। নানা রূপ আভ্যন্তরীন দুর্বলতা, প্রতিকুলতা ও যুদ্ধ সাজসরঞ্জামের অভাব সত্ত্বেও তাঁর উদ্ধাবিত কৌশল মুক্তিযুদ্ধকে দ্রুত চ্ড়ান্ত সাফল্যের দিকে এগিয়ে নিয়েছিল। এতে কোন সন্দেহ নেই। বংলঃ কর্নেল আব্দুর রব এম.সি.এ মুক্তিযুদ্ধের চীপ অব ষ্টাপ ছিলেন। দেওয়ান ফরিদ গাজী এম.সি.এ ছিলেন মুজিব নগর প্রশাসনের নর্থ ইষ্ট জোনের চেয়রম্যান। তিনি বৃহত্তর সিলেটে ৪ ও ৫ সেউরের রাজনৈতিক উপদেষ্টা এবং উত্তর পূর্ব জোন ১ এর প্রশাসকের লায়িত্ব পালন করেন। আব্দুস সামাদ আজাদ এম.সি.এ বাংলাদেশের পক্ষে আম্যান প্রতিনিধি হিসেবে বুদাপেষ্ট শান্তি সন্মেলনে অংশ গ্রহণ করেন। মানিক চৌধুরী, মোস্তফা আলী, আব্দুল মুনতাকিম চৌধুরী, মোঃ ইলিয়াছ, আব্দুল হক, আব্দুর রহীম ও দেওয়ান ওবারদুর রেজা চৌধুরী এম.এ. গণি এবং তৈমুছ আলী, আব্দুল জহুর, আব্দুর রইস, সুরঞ্জিত সেন গুপ্ত, লুৎফুর রহমান, এডভোকেট মাসউদ চৌধুরী, আত্দুল হেকিম চৌধুরী, হাবিবুর রহমান, আজিজুর রহমান, তোয়াবুর রহীম, আব্দুল আজিজ, মোন্তকা শহীদ, গোপাল কৃষ্ণ মহারত্ব মাওলানা আলাদ আলী, সামসু মিয়া চৌধুরী ভা. আব্দুলমালিক, আব্দুল লতিক, আলী সরওয়ার খান, আলতাকুর রহমান, কাজী সিরাজ এম.পি এ গন।

এ. এইচ. সাদত খাদকে আহবায়ক করে এবং ডা. এম.এ. মালিককে কোবাধ্যক্ষ করে ৯ সদস্যের বৃহত্তর সিলেট জেলা সংখ্যাম পরিষদ গঠন করা হয়।

সদস্যদের মধ্যে ছিলেন ভা. নুরুল হোসেন চঞ্চল, সিরাজ উদ্দীন আহমদ, এডভোকেট শাহ মোদাবিবর আলী, আব্দুল মুনিম, এডভোকেট মুজিবুর রহমান চৌধুরী, ইসহাক মিরা ও জমির উদ্দিন আহমদ।

(ক) হবিগঞ্জে অনুরূপ ভাবে নিয়োক্ত সর্বদলীয় সংখ্যাম পরিবদ গঠিত হয়। এডভোকেট মোক্ত কা আলী এম.এন.এ আহবায়ক, ডাক্তায় শামসুল ইসলাম সাধায়ণ সম্পাদক, সদস্য কর্মান্ডেন্ট মানিক চৌধুরী এম.এন.এ তৎকালীন লেঃ কর্নেল (অব.) এম.এ. রব এম.এন. এ, মোঃ এনামুল-

৩৫. সিলেট ইতিহাস ও ঐতিহ্য পু- ৬৭৭

- হক (মোত্তফা শহীদ) এম.পি, এ. আবুল আজিজ চৌধুরী এম.পি, এ. সৈরদ আফরোজ বখত, এডভোকেট কৃপেন্দ্র বর্মণ ও মোঃ ইয়াকুত আলী কোবাধ্যক।
- (খ) সুনামগঞ্জ সংখ্যাম পরিবদ; দেওয়ান ওবায়দুর রাজা চৌধুরী সভাপতি, আলকাত উদ্দিন আহমদ সম্পাদক, সদস্য আব্দুস ছামাদ আজাদ, আব্দুল হক, আব্দুল হেকিম চৌধুরী, এম.এ রইছ এডভোকেট, আব্দুল জহুর, সামাদ মিয়া চৌধুরী ও সুরঞ্জিত সেন গুও, হোসেন বজ, আলী ইউনুস এডভোকেট ও আব্দুল কুদুছ।
- (গ) মৃক্তিযুদ্ধের কৌশল হিসেবে সমগ্র দেশকে ১১ ভাগে বিভক্ত করা হয় তল্মধ্যে ৪নং সেয়রকে নিম্নোক্ত কমান্ডার দের অধিনে ৬টি সাব সেয়র এ বিভক্ত করা হয়।
- ১। সাব সেক্টর-১ ফ্রিজম ফাইটার মাহবুবুর রব সাকী চৌধুরী।
- ২। সাব সেক্টর- ২ কমান্ডর মেজর রব লেঃ নিরপ্তন তার অধীনে কাজ করেন।
- ৩। সাব সেম্বর- ৩ কমান্তর লেঃ জহির
- ৪। সাব সেয়র- ৪ কমাভার ফ্লাইট লেঃ কাদের, মেজর শরিফুল পরে এই সেয়রে যোগদানকরেন।
- ৫। সাব সেম্বর- ৫ কমাভার লেঃ ওয়াকিউজ্জামান।
- ৬। সাব সেট্টর- ৬ কমান্ডার মেজর এনাম।
- (ঘ) সুনামগঞ্জ জেলা ৫নং সেউরের যা নিম্নোক্ত কমাভারদের অধিনে চারটি সাব সেউরে বিভক্ত ছিল।
- ১। ভোলাগঞ্জ সাব সেম্বর কারেস চৌধুরী পরে মোঃ তাহির উদ্দীন আথঞ্জী যোগদান করেন।
- ২। সেলা সাব সেক্টর, ক্যাপ্টেন এ.এস. হেলাল উদ্দীন
- ৩। বালাট সাব সেক্টর, সালা উদ্দীন পরে মেজর এম.এ. মুন্তালিব নেতৃত্ব দান করেন।
- ৪। টেকের ঘাট, সুরঞ্জিত সেনগুপ্ত এম.পি. পরে মেজর (অব.) মুসলিম উদ্দীন যোগদান করেন।
  মুক্তিযুদ্ধের পক্ষে কাজ কনে এ. এইচ. সালত খান, আকদাছ সিরাজুল ইসলাম, মরহম ডা.
  দুরুল হোসেন চক্ষল, বরুন রায়, ইকবাল চৌধুরী, জয়নাল আবেদীন, জাকির খান চৌধুরী,
  ইসমত চৌধুরী, পীর হাবিবুর রহমান, মরহম আকতার আহমদ, বাবরুল হোসেন বাবুল, শাহ
  আজিজুর রাহমান, এনামুল হক চৌধুরী, রকিক আহমদ,সদর উদ্দীন, আব্দুল মুক্তাদির, সুলেমান
  (শহীদ), আশরাফ আলী, মকসুদ ইবনে আজিজ লামা, মোয়েব আহমদ চৌধুরী, মুজিবুর
  রহমান মুজিব, মাহবুবুর রব সালী, নিজাম উদ্দীন লক্সর, এ.টি.এম. মাসুদ টিপুসহ আরো অনেক।
  এ আর চৌধুরী সি.আর. দত্ত আবুল ফাতাহ চৌদুরী হাড়াও সামরিক বিভাগ থেকে মুক্তিযুদ্ধে
- এ আর চৌধুরী সি.আর. দত্ত আবুল ফাভাহ চৌদুরী ছাড়াও সামরিক বিভাগ থেকে মুক্তিযুদ্ধে অংশ নেন মঈনুল হোসেন চৌধুরী, এম.এম.কে জেড, জালালাবাদী, নিরপ্তন ভটাচার্য, জনাব আবঞ্জী, এ মোতালিব, আবুল আজিজ, মুহাম্মদ্ আবুর রব প্রমুখ। সিলেটের ই.পি. আর এবং পুলিশ বাহিনীর বহু সদস্য ও মুক্তিযুদ্ধে অংশগ্রহণ করেন। এ প্রসঙ্গে ব্রিগেডিয়ার মজুমদারের নাম বিশেষ উল্লেখযোগ্য।

বাংলাদেশের স্বাধীনতা সংগ্রামে বিভিন্ন পর্যায়ে সিলেটের সংগ্রামী নেতারা জেল জুলুমু নির্যাতনের শিকার হয়েছেন সত্য কিন্তু মুক্তিবদ্ধের মত এতো রক্ত দিতে হয়নি বা এতো মানুষ নির্যাতিত ও নিগৃহীত হতে হয়নি। রক্তস্নাত মুক্তিযুদ্ধ ১৯৭১ এর প্রদান বৈশিষ্ট্য এটাই।

মুক্তিবৃদ্ধে শহীদ হয়েছেন অনেকে তনাধ্যে ডাক্তার সামসুদীন আহমদ, মুনাওর আলী, তাছির মিয়া, মাহমুদ হোসেন, নীলমনি সরকার, কনষ্টেবল তৌহিদ মুজাহিদ সিপাই রমিজ উদ্দীন, রিফিক উদ্দীন, নুর উদ্দিন আহমদ, নারেক রাশেদ আলী, নারেক আব্দুল মালিক প্রমুখের নাম বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য।

প্রবাসীদের মধ্যেও অনেকে মুক্তিযদ্ধে সক্রিয় অংশগ্রহণ করেন। তনুধ্যে এস.এ.এম.এস কিবরিয়া ও আবুল মুহিত, ছাড়াও আবুল মানান, তৈরবুর রহমান ও আরুব আলী প্রমুখের নাম উল্লেখযোগ্য। আবুল হানান চৌধুরী প্রবাসী সরকারের দায়িত্বশীল পদে অধিষ্টিত ছিলেন, হুমারুন রশীদ চৌধুরী নয়া দিল্লীতেবাংলাদেশ সরকারের কুটনৈতিক প্রতিনিধির দায়িত্ব কৃতিত্বের সাথে সম্পাদন করেন।

ভাষা আন্দোলনের পর এ পথ অতিক্রম করে সিলেটবাসী স্বাধীকার আন্দোলন এবং অবশেষে স্বাধীনতার জন্য মুক্তিযুদ্ধে ঝাপিয়ে পড়েন। মুক্তিযুদ্ধে বিশেষ অবদান রেখে যারা স্মরণীয় বরণীয় হয়ে রয়েছেন তারা জাতির কাছে চির স্মরণীয়ও হয়ে থাকবেন নিম্নে বিভিন্ন পদক প্রাপ্তদের বিবরণ দেয়া হলঃ

### বীর উত্তম পদকপ্রাপ্তঃ

- মেজর জেনারেল মোহাম্মদ আব্দুর রব, মুক্তি বাহিনীর চীপ অব স্টাপ রূপে সর্বাধিনারকের সহকারী, বাড়ী হবিগঞ্জের খাগাউড়ায়।
- ২। মেজর জেনালের চিত্তরঞ্জন দাস, ৪ নম্বর সেক্টরের অধিনারক, বাড়ী হবিগঞ্জের মীরাসীতে।
- ৩। ক্যাপ্টেন (বর্তমান বিশ্রেভিয়ার) হারুন আহমদ চৌধুরী, বিয়ানীবাজার থানার চারখাই আদিনাবাদ নিবাসী।
- ৪। ক্যাপ্টেন (বর্তমানে ব্রিগ্রেডিয়ার) মুহামদ আজিজুর রহমান ইউ বেঙ্গল রেজিমেন্ট, বাড়ী গোলাপগঞ্জ থানার রানাপিং অঞ্চলে।
- ৫। সুবেদর (পরবর্তীতে সুবেদার মেজর এবং অনারারী ক্যাপ্টেন) আপ্তাব আলী বীর প্রতিক গোলাপগঞ্জ থানার দক্ষিণ ভাদেশ্বরের অধিবাসী।
- ৬। শহীদ নায়েক শাকির উদ্দীন চৌধুরী প্রাক্তন ইউ.পি.আর গোলাপগঞ্জ থানার রনকেলী গ্রামের অধিবাসী।

## বীর বিক্রম পদকপ্রাপ্তঃ

- ১। ল্যাফটেন্যান্ট (পরবর্তীকালে মেজর) শমসের মুবিন চৌধুরী, গোলাপগঞ্জ থানার ভাদেশ্বর গ্রামে জন্ম।
- ২। মেজর (বর্তমানে মেজর জেনালেল) মঈনুল হোসেন চৌধুরী বালাগঞ্জ থানার সিওরবালে জন্ম।
- ৩। ডক্টর তৌফিক এলাহি চৌধুরী (প্রাক্তন সি.এস.পি) বাড়ি বিয়ানীবাজার থানার নাটেশ্বর।
- ৪। ক্যাপ্টেন (পরবর্তীতে লেঃ কর্নেল) বদরুরুর চৌধুরী, দক্ষিণ সুরমার লাউয়াই নিবাসী।
- ৫। সুবেদার মেজর ফখর উদ্দিন চৌধুরী প্রাক্তন ই.পি.আর গোলাপগঞ্জ থানার রনকেলীতে জন্ম।
- ৬। শহীদ হাবিলদার জুম্মা মিয়া (জন্ম গোলাগঞ্জ থানার হেতিমগঞ্জ)

- ৭। শহীদ মাহমুদ হোসেন, জন্ম কানইঘাট থানায়।
- ৮। নীলমনি সরকার, কোতয়ালী থানার পালপুরে জন্ম।
- ৯। জনাব ইয়ামিন চৌধুরী জন্ম, গোলাপগঞ্জ থানার রনকেলীতে।
- ১০। জগৎ জ্যোতি দাস (জন্ম আজমিরিগঞ্জ থানার জাবুড়ায়)
- ১১। শহীদ কনষ্টেবল তৌহিদ,জন্ম গোলাপগঞ্জ থানার চৌধুরী বাজারের সন্নিকটে মুকিত লায়।
- ১২। শহীদ মুজাহিদ সিপাই রমিজ উন্দীন, জন্ম শায়েন্তাগঞ্জের নিকট বিরামচরে।

### বীর প্রতীকপ্রাপ্তঃ

- ১। ক্যাপ্টেন (বর্তমানে অবসর প্রাপ্ত ব্রিগেরিার) মুহাম্মদ আবুল মতিন।
- ২। শহীদ রফিক উদ্দিন, জন্ম কানাইঘাট থানার দর্পনগরে।
- ৩। জনাব মাহবুবুর রব চৌধুরী সাদী, জন্ম নবীগঞ্জ থানার দিনারপুর (বনগাঁও)
- ৪। শহীদ নুর উদ্দিন আহমদ জন্ম নবীগঞ্জ থানার দিনারপুরের সাতাই হাল গ্রামে।
- ৫। জনাব মোহাম্মদ ইদ্রিস ছাতক থানার ডরহাল গ্রামে।
- ৬। জানব এনামূল হক চৌধুরী, জন্ম বালাগঞ্জ থানার সুলতাপুরে।
- १ । जनाव এম. जानून शानिम जना मुनामगरखत रिःता चारि ।
- ৮। জনাব ফখর উন্দীন চৌধুরী জন্ম গোলাপগঞ্জ থানার ফুলবাড়ীতে
- ৯। মুহামদ আবুল মজিদ, জন্ম সুমাগঞ্জ জেলার দোয়ারা বাজারের আজবপুরে।
- ১০। জনাব সিরাজুল ইসলাম, জন্ম সুনামগঞ্জ জেলার।
- ১১। শহীদ সিরাজুল ইসলাম, জন্ম ফেঞ্চগঞ্জ থানার মাইজগাঁওএ।
- ১২। শহীদ নায়েক আব্দুল মালিক জন্ম গোলাপগঞ্জ থানার নাগরগ্রামে।
- ১৩। জনাব এ.কে.এম. আতিকুল ইসলাম, বিয়ানীবাজার থানায় জন্ম।
- ১৪। জনাব মোঃ মইজুল ইসলাম, মৌলভী বাজার জেলার রাজনগর থানার জন্ম।
- ১৫। মকবুল আলী

## পদক্প্রাপ্ত না হইলেও বৈশিষ্ট অর্জনকারী

- ১। শহীদ সুলেমান (জন্ম বিশ্বনাথ থানাধীন সুলেমান নগরে) ১৯৭১ সালের ভিসেম্বর মাসে মিত্র বাহিনীর সহিত সিলেট বিমান ছত্র সাহাব্যে অবতরণের পর শহীদ হন।
- ২। লেঃ কর্ণেল আজিজুর রেজা চৌধুরী (বর্তমানে অবসরপ্রাপ্ত) শাহপরানের দরগার নিকট 'গ্রীন হিলস' এর বাসিন্দা।
- ৩। মেজর আবুল ফান্তাহ চৌধুরী (বর্তমানে অবসরপ্রাপ্ত) জন্ম বিয়ানী বাজার থাদার দাহালে।
- ৪। ভাক্তার আবুল আলী (১৯৮১ সনের ভিসেম্বর মাসে মটর কোচ এর আঘাতে নিহত হন) ৩
- ও ৪ নম্বর সেম্বর অঞ্চলে ভাক্তার হিসাবে কর্তব্যরত ছিলেন।
- ০৫। ক্যাপ্টেন (বর্তমানে কর্ণেল) এজাজ আহমদ চৌধুরী ৩ সেস্টরে যুদ্ধরত ছিলেন, জন্ম গোলাপগঞ্জ থানার ফুলবাড়ী (পরবর্তীতে তিনি মেজর জেনারেল হয়েছেন)। <sup>৩৬</sup>

# ভৃতীয় পরিচ্ছেদ সি**লেটের শিক্ষা** ও সংস্কৃতি

শারখুল মাশাইখ হ্যরত শাহাজালাল (রহ.) এর সিলেট আগমনের প্রাক্কালে তথা প্রাচীন যুগে সিলেট ছিল কামরুপের অংশ বিশেষ। ইবনে বতুতার প্রত্যক্ষ সাক্ষাৎ দ্বারা ইহা প্রমানিত। কামরু (কামরুপের) বিখ্যাত পীর শায়খ জালাল উদ্দিন (শাহজালাল (রহ.) এর সাথে সাক্ষাৎ করাই ছিল তার বাংলা সফরের উদ্দেশ্য বলে তিনি বলেছেন। যখন যে রাজন্য সিলেট শাসন করেছিলেন সেই রাজন্য বর্গের অনুস্ত ধর্মনীতি ভাষা ও সাহত্যি সিলেটকে প্রভাবিত করেছিল। তাছাড়া সিলেটের শিক্ষা ও ভাষা সাহিত্যে যথেষ্ট দ্বাতন্ত্র বোধ পরিলক্ষিত হয়।

চতুদর্শ শতাব্দীতে সোনারগাঁরে প্রতিষ্ঠিত মাদ্রাসা বা ইসলামী বিশ্ববিদ্যালয় প্রতিষ্ঠার হবরত শাহজালাল (রহ.) ও ৩৬০ আউলিয়ার কারো কারো ভূমিকা অবশ্যই ছিল। বাগদাদের নিজামিয়া মাদরাসার মডেলে এখানে শিক্ষা দেয়া হতো। সুলতানী বাংলায় আব্বাসিয় খলিকাদের আমলে প্রচলিত শিক্ষা পদ্ধতি ও পাঠ্যক্রম চালু ছিল। বরং শাহজালাল (রহ.) নিজামিয়া শিক্ষা লাভ করেন।

ইসলামী শিক্ষা বিস্তারে ও শিক্ষা প্রদানের কাজেও ৩৬০ আউলিয়ার কেউ কেউ সম্পৃক্ত আছেন বলে মনে হয়। এ প্রসঙ্গে শাহ বদর বা আল্লামা বদর উদ্দিনের নাম বিশেষ ভাবে বিবেচিত হতে পারে। এই শিক্ষাঙ্গন থেকেই তরফের সৈয়দ ইব্রাহিম ও সৈয়দ ইব্রাইল মালিকুল উলামা-

খেতাব লাভ করেন। সংশ্লিষ্ট সুলতান এসব খেতাব স্বরং বিতরণ করেন। উনবিংশ বিংশ শতানীতে সিলেটের অনেকে দেওবন্দ, রামপুর, সাহারান পুর ও কলকাতা আলিয়া মাদরাসায় যেমন অধ্যয়ন করেন তেমনি চতুর্দশ শতানীতে এবং পরবর্তীকালে ও সিলেটের অনেকে সোনারগাঁ মাদরাসায় অধ্যয়ন করতেন বলে ধারণা করা হয়।

চতুর্দশ শাতব্দীতে সিলেট শহরের দরগাহ প্রাঙ্গনে স্থাপিত "দারুল ইহসান' ছিল তৎকালীন সময়ে শিক্ষা-সংস্কৃতি ও গবেষণার প্রধান কেন্দ্র। হযরত শাহজালালের নির্দেশে (য়প্লে) ১৫০৫ ঈসায়ী এখানে ইমারত নির্মিত হয়। হোসেন শাহী শিলালিপিতে এর প্রমাণ পাওয়া যায়। ইমারত না হলে ও দারুল ইহসানের অভিত্ব ইসলামী যুগের গুরুতে ছিল। শিলালিপি ও সনদ স্ত্রে জানা যায় যে, মৌলভী বাজারের মোভকাপুরে ইমাম বাড়ীও লংলায় বড় একটি মাদরাসা ছিল। এজন্য বহু ভূমি ও অর্থের সংস্থান সনদের মাধ্যমে করাহয়।

সৈরদ নজিব আলী খান মোন্তফা পুরের বরকত উল্লাহ (নজর) ইমাম বাড়ী সনদ দান করেন। (১৭৪৮ ঈ.) মুসলমান ছেলে মেরেরা মক্তবে শিক্ষা শুরু করত। এসব মৃক্তবের অধিকাংশ ছিল মসজিদ ভিত্তিক প্রত্যেক শহরে বহুমসজিদ ছিল। এমনকি কুদ্র গ্রামে সেখানে বল্প সংখ্যক মুসলমান ছিল সেখানে ও অন্ততঃ একটি মসজিদ পাওয়া যেত। প্রতিটি মসজিদেই মক্তব

থাকত। মক্তব ছাড়া সিরা মুসলমানদের ইমাম বাড়াগুলোতে মক্তব চালু থাকত। খানকা ও মসজিদ ছিল মুসলমানদের প্রধান শিক্ষাসন। <sup>৩৭</sup>

ইংরেজ রাজত্বকালে বাংলায় ৮০,০০৮ মাদরাসা ছিল। আন্তে আন্তে এসব অনেক মাদরাসা উঠে যার। এর কারণহলো ইংরেজ শাসনের সুপরিকল্পিত ব্যবস্থাদি। প্রথম হামলাটি শুরু হয় ১৭৯৩ সালের চিরস্থায়ী বন্দোবত ও সুর্যাত আইন চালুর মাধ্যমে। ১৮২০ সালে কৌজদারের পদ উঠিয়ে দেয়া হয়। ফলে এরা আর সনদের মাধ্যমে শিক্ষা প্রতিষ্ঠানের পৃষ্টপোষকতায় আইনি অধিকার ও হারিয়ে ফেলেন। মুসলিম এলিটয়া মৌখিক ওয়াকফের মাধ্যমে ও মসজিদ মাদরাসায় ভূমিদান করতেন। লাখেরাজ সম্পত্তি দান করতেন এবং এর মাধ্য সেই পরিচালিত হত মসজিদ মাদরাসা গুলো। কিন্তু ১৮২৮ সালের এক আইন (রিজাম্পশন ল') বলে এসব সম্পত্তি সরকার বাজেয়াপ্ত করে দেয়। পরে শিক্ষায় মাধ্যম হিসেবে প্রচলিত কারসীর পরিবর্তে ইংরেজী ভাষাকে চাপিয়ে দিলে (১৮৮৩) মুসলমানদের সর্বনাশ সাধিত হয়।

১৮৬৯ সালে কলকাতা আলিয়া মাদরাসায় ২৮০ জন শিক্ষার্থী লেখাপড়া করতেন। এ সময়ে সিলেটি শিক্ষার্থী ছিল মাত্র ৫ জন। দিল্লির ১ জন ব্রিপুরা/ কুমিল্লার ১ জন, ময়মনসিংহের ১ জন পাবনায় ২ জন/ ঢাকা, কলকাতা ও চয়্টয়ামের শিক্ষার্থীর সংখ্যা অবশ্য তুলনামূলক বেশি ছিল। ১৮৮৬ সালে প্রকাশিত দি এডুকেশন অব দি মুহাম্মাদ কমিউনিটি ইন ব্রিটিশ ইন্ডিয়া নামক দুস্প্রাপ্য গ্রন্থে এক তথ্য নিমুরূপ পাওয়া যায় যাতে শিক্ষা ব্যবস্থা সম্পর্কে সিলেটের জনৈক ইসমাইলের জবানীতে নিম্নোক্ত তথ্য পাওয়া যায় । একটি তদন্ত কমিশনকে তিনি বলেন, আমি হাইকােটের একজন উকিল। এখন প্রাকটিস করিনা। কারণ আমি ইংরেজী জানিনা আমি সিলেটের অধিবাসী। আমিহগলি মাদরাসায় লেখাপড়া করেছি। আমি আরবী যা শিখেছিলাম তা ভুলে গেছি প্রায়। আমার একটি প্রেস (ছাপাখানা) আছে। আমি আইন ও বিধির অনুবাদ প্রকাশ করে থাকি। তবে উর্দু ভাষায় বেশী ছাপাই এবং এগলাে বিহারে বিক্রি হয়। বাংলাভাবী মুসলমানগন ও এসব কিনেন। আমার একপুত্র এই মাদরাসায় ছাত্র ইঙ্গ ফাস্সী বিভাগে অধ্যয়ন করে। অন্য দুটি ছেলেকে বয়স হলে পাঠাব। এ বিভাগে যা পড়ানাে হয় তা আমার কাছে গ্রহণবােগ্য। আমি মনে করি মুসলমানদের এখন ইংরেজী ও ফার্সী পড়া উচিত। গ্রহণবােগ্য বাঙ্গালী মুসলমানদের ভালভাবে বাংলা জানা উচিত। বাংলা ভাষায় প্রয়োজনীয় জ্ঞান না থাকায় পর্যাপ্ত চাকুরী পাছে না। একারণে আমি মনে করি মুসলমানদেরকে বাংলা ভাষা শিক্ষা দেয়া অত্যাবশ্যকীয় অত্যাবশ্যক।

ইংরেজী জানা থাকলে আমি আর ভাল করতে পারতাম। আরবী বিভাগের ছাত্রদেরকেও ইংরেজী শেখানো উচিত। পূর্ববঙ্গ থেকে আগত বেশ কিছু ছাত্র এ প্রতিষ্ঠানে পড়তে আসে। কারণ বহু সম্ভান্ত পরিবার আরবী শিক্ষার মর্যাদা উপলব্ধি করে থাকেন। কিন্তু সেখানে আবরী শিক্ষার কোন ব্যবস্থা নেই। আগে মাদ্রাসার সুনাম আরও অনেক বেশি ছিল। শিক্ষা আগে অনেক ভাল হতো। বর্তমান দুর্দশার কারণ এই যে, শিক্ষা গ্রহণের পর আর চাকুরী পাওয়া যায় না। একারণে আরবী পড়ার দিকেও এখন আর নজর নেই। মুসলমানগন এখন দারিদ্রের চরম

৩৭. ইসলামী ফাউন্ডেশন পত্রিকা, (এপ্রিল-জুন, ২০০৩) পৃ- ১৩১ ও ১৩৪

সীমানায় উপনীত। একারণে ইংরেজী শিক্ষার আগ্রহ সৃষ্টির জন্য বেতনের প্রশ্নতিও সরকার বিবেচনা করে দেখতে পারেন। শরাকত নামার জন্য আমার অনুমোদন ররেছে। মৌলজী ইসমাইলের সাক্ষ্য হতে হগলি ও কলকাতা মাদরাসার সিলেটের অনেকেই যে লেখাপড়া করেছেন তাও জানা যার। ১৮৮৬ সালে প্রকাশিত মোহান্দদ আহমদ প্রণীত শ্রীহট্ট দর্পণ গ্রছে বলা হয়েছে; এ জেলার এক্টাস কুল ৩টি, ইংরেজী মাধ্যম শ্রেণী ১৬, বাংলা মাধ্যম শ্রেনী ১৪, নিমু শ্রেণী ৩০, পাঠশালা ৪২৬ এবং ৩টি মাদরাসা আছে। এই সকল কুলে হাত্র সংখ্যা ১৬,৬০১। জালাবাদের কথার (১৯৯৭) বলা হয়েছে। সিলেট জেলার মোট ২৬টি হেলেদের কুল ছিল। তন্মধ্যে ৩টি সিলেট শহরে বাকী ২৩টি লক্ষরপুর, হবিগঞ্জ, বুরুঙ্গা, ইলাশপুর, জালালপুর ইছাকলস, হাতক, ভাটিপাড়া (২টি) জলডুপ, ঘিলাছড়া, আখালিয়া, কেশবপুর, বিথঙ্গল, ভাটেরা, বরমচাল প্রভৃতি স্থানে প্রতিষ্ঠিত ছিল। তখন সিলেট শহরে একটি এবং হাতকে ১টি মোট দুটি বালিকা বিদ্যালয় ছিল। মেট্রিক পর্যন্ত কেবল সিলেট শহরের শেখঘাটের মিশন কুলেই ছিল। এটি কলকাতা বিশ্ববিদ্যালয়ের অধিনে ছিল। কলকাতা বিশ্ব বিদ্যালয় ছিল। অন্যান্যওলো ছিল নিমুমানের কুল। সরকার মিশন ও জনগন বা জমিদারের ন্বারাই এসব কুল হাপিত হয়েছিল। এসব তথ্য হিউরী অব ঢাকা ভিভিশন গ্রন্থয়ব বর্ণিত হয়েছে।

১৮৩৬ সালে সিলেটে প্রথম ইংরেজী কুল ছাপিত হয়। এটি সরকারী পাইলট কুল হিসেবে অবিহিত হয়। সিলেট ইংরেজী কুল প্রতিষ্ঠায় সিলেট সৈয়দ বখত মজুমদারের উল্লেখযোগ্য অবদান ছিল। ১৮৫৯ সালে সিলেট কুলে ৪৫ জন ছাত্র ছিল। তন্মধ্যে ২জন খ্রিষ্টান এবং বাকীরা ছিল হিন্দু। ১৮৫৯ সালে সিলেট জেলার ৭টি ইঙ্গ বঙ্গ কুল ছিল। ১৮৬৭ সালে নাগাদ ছানীয় ভাবে প্রতিষ্ঠিত ও পরিচালিত কুলের সংখ্যা ছিল ৮টি। এগুলো ছিল ছাতক, দিলবরগঞ্জ, জালালপুর, কোরাব, লক্ষরপুর, ভাটিপাড়া, রাসবিহারী ও কেশবপুরে। ১৮৭২ সালে সিলেট মোট ৩৫টি কুল ছিল। ১৮৭৩ সালে এ সংখ্যা ২২৯ এ উন্নীত হয়। ১৮৭২ সালে ছাত্র সংখ্যা ছিল ১৭০০ এবং ১৮৭৩ সালে তা বেড়ে দাড়ায় ৬৬,৪৫০ এ। এসময়ে মক্তব ছিল ৩৫ টি, ছাত্র সংখ্যা ছিল ৬৩৪ জন।

### সমকালীন শিক্ষাচিত্র

| <u>শিক্ষার্থী</u> | কুল সংখ্যা | হিন্দু ছাত্র | মুসলমান ছাত |
|-------------------|------------|--------------|-------------|
| ১৮৫৭-৬০           | ०२         | 84           | 79          |
| ১৮৭০-৭১           | 00         | ২৯৬<br>৮০৫   | ৭৬          |
|                   |            |              | 90          |

#### ১৮৭৩ সালে শিক্ষার্বীদের সমাজ চিত্রঃ

বাংলাভাষী ৪৪৮৪ জন তন্মধ্যে হিন্দু ৩৫২৫ (ব্ৰাহ্মন ৬১৭জন) মুসলমান ৯৫৬ জন খ্ৰিষ্টান ৩ জন, অন্যান্য ৩ জন। এছাড়া ও অন্যান্য ভাষাভাষী ছিল আসামীয়া ৬ জন, ইউরোপীয়ান ২ জন, খাসিয়া ৮ জন, মনিপুরী ৪৮জন (ক্ষত্রিয়) এবং ত্রিপুরীয়া ২ জন। এসব ছাত্রের সামাজিক অর্থনৈতিক বিভাজন ছিল নিমুরূপ।

| শিক্ষার্থীর সামাজিক স্টেটাস | হিন্দু | মুসণমান | খ্রিষ্টান | অন্যান্য | নোট           |
|-----------------------------|--------|---------|-----------|----------|---------------|
| উচ্চ শ্ৰেণী                 | 8      | 8       |           |          | ъ             |
| মধ্যবিত্তে                  | 2002   | ৩২০     | 8         | 72.46    | ৩৭৫০          |
| নিমুবৃভ                     | २०२৫   | ৫৩৬     | ٥         | 20       | ২৬৭২          |
| মোট                         | 0640   | ৮৬০     | æ         | 2000     | <b>6800</b> 5 |

## ১৮৭৪ হতে ১৯০১ সাল পর্যন্ত স্কুলের সংখ্যা ছিল নিমুরূপঃ

| সন           | মাধ্যমিক স্কুল | প্রাইমারী কুল |
|--------------|----------------|---------------|
| \$\tag{8-96} | 29             | 284           |
| 7440-47      | 92             | २४०           |
| ८४-०५४८      | 88             | গ্রন্থ        |
| 2900-7907    | ৬৮             | 2029          |

১৯০০-১৯০১ সালে সিলেটে কলেজ ছিল ১টি, হাইকুল ৭টি, এম.ই. কুল ৪৬ টি, মধ্যবৃদ্ধ কুল ১৫টি। বি.সি. এলেনের জেলা গেজেটিরার (১৯০৫) সিলেট জেলার মাধ্যমিক কুল সমূহের একটি তালিকা দেয়া আছে। এ সময়ে উত্তর সিলেটে ১৩টি সুনামগঞ্জ ৯টি দক্ষিণ সিলেটে ৯টি করিমগঞ্জে ১০টি এবৎ হবিগঞ্জে ১৮টি মাধ্যমিক কুল ছিল। তন্মধ্যে ইমামগঞ্জ বাজার কুলটির প্রতিষ্ঠাতা ছিলেন দিনার পুর সদর ঘাটের দেওয়ান আব্দুল আলী (জন্ম ১৮৪১ ই.)

# ১৯০৫ সালের সিলেট জেলার মাধ্যমিক ক্রুল সমূহের তালিকাঃ

| উত্তর সিলেট মহকুমা                   | সুনামগঞ্জ মহকুমা    |  |
|--------------------------------------|---------------------|--|
| ১. আখালিয়া                          | ১. ব্রাম্মন ঝুলিয়া |  |
| ২. বালাগঞ্জ                          | ২. ছাতক             |  |
| ৩. বেগমপুর                           | ৩. দুহালিয়া        |  |
| ৪. বুরুসা                            | ৪. জাতুয়া          |  |
| ৫. দেওরাইল                           | ৫. কুবাজপুর         |  |
| ৬. জৈতা                              | ৬. মধ্যনগর          |  |
| ৭. কানাইঘাট                          | ৭. পাগলা            |  |
| ৮. মঙ্গলচন্ডি                        | ৮. রাজানগর          |  |
| ৯. মোগলা বাজার                       | ৯. সুনামগঞ্ ।       |  |
| ১০. নইখাই                            |                     |  |
| ১১. রনকেলী                           |                     |  |
| ১২. সিলেট শহরের গিরিশচন্দ্র হাইস্কুল |                     |  |
| ১৩. সিলেট শহরের বালিকা বিদ্যালয়     |                     |  |

| হবিগঞ্জ মহকুমা                         | দক্ষিণ সিলেট বা মৌলজী বাজার মহকুমা |
|----------------------------------------|------------------------------------|
| ১.আগনা                                 | ১.ভাটেরা এম.ই                      |
| ২.আজমিরিগঞ্জ                           | ২.ভূনবীর এম.ই                      |
| ৩,বামই                                 | ৩.কমলগঞ্জ এম.ই                     |
| ৪.বানিয়াচুঙ্গ                         | ৪.নৌলজী বাজার এম.ভি                |
| ৫.বেজুড়া                              | ৫.মুঙ্গীবাজার (কেসি.এম.ই)          |
| ৬.গোবিন্দপুর                           | ৬.পাঁচগাঁও (কেসি.এম.ই)             |
| ৭.গোপায়া                              | ৭.পৃথিম পাশা আলী আমজদ এম.ই         |
| ৮.হবিগঞ্জ                              | ৮.শ্রীমঙ্গল এম.ই.                  |
| ৯.ইমামগঞ্জ (সদর্ঘাট) দেওরান আব্দুল আলি | ৯.টুংরা পোর্টিয়ার্স এম.ই          |
| প্রতিষ্ঠিত                             |                                    |
| ১০. জলসুকা                             | করিমগঞ্জ মহকুমা                    |
| ১১. মাচুলিয়া                          | ১.আগিয়ারাম এম.ই                   |
| ১২. মিরাসী                             | ২. ভাঙ্গা                          |
| ১৩. মীরপুর                             | ৩. বিয়ানীবাজার পঞ্চখন্ড           |
| ১৪. <del>নবীগঞ্</del>                  | ৪.বিরশ্রী                          |
| ১৫. পুটিজুরী                           | ৫. ঢাকা উত্তর এম.ভি                |
| ১৬. রাজার বাজার                        | ৬. করিমগঞ্জ                        |
| ১৭. বরিশাল                             | ৭. লাতু এম.ই.                      |
| ১৮। সাইতাগঞ্জ                          | ৮. নিলামবাজার                      |
|                                        | ৯. পাথারিয়া                       |

# সিলেট বিভাগের শিক্ষাঙ্গনের বর্তমান হাল হকিকত

# বিশ্ববিদ্যালয় ৩টি,

- 🖸 শাহজালাল বিজ্ঞান ও প্রযুক্তি বিশ্ববিদ্যালয়
- 🗘 সিলেট লিডিং বিশ্ববিদ্যালয়, সিলেট।
- ☼ সিলেট ইন্টারন্যাশনাল ইউনিভার্সিটি,বাগবাড়ী, সিলেট।
  মেডিকেল কলেজ ৩টিঃ
- 🗘 সিলেট এম.এ.জি মেডিকেল কলেজ (সরকারী)

- জালালাবাদ রাগীব রাবেয়া মেডিকেল কলেজ ও হাসপাতাল (বেসরকারী)
- 🗘 নর্থ ইষ্ট মেডিকেল কলেজ ও হাসপাতাল (বেসরকারী)

আইন কলেজ - ১টি

কলেজ ৮০ টি

কুল ৬৭৩ টি

নাদরাসা (আলিয়া) ২২৬ টি

সিলেট বিভাগের কলেজ সমূহ (পুরুষ/ কো এডুকেশন) :

### ইংরেজী শাসনামলঃ

- ১। এম.সি কলেজ, সিলেট। (১৮৯২)
- ২। সরকারী আলিয়া মাদরাসা সিলেট (১৯১৩)
- ৩। সিলেট সরকারী মহিলা কলেজ (১৯৩৯)
- ৪। মদন মোহন কলেজ, সিলেট। (১৯৪০)
- ৫। সুনামগঞ্জ সরকারী কলেজ (১৯৪৪)
- ৬। বৃন্দাবন সরকারী কলেজ হবিগঞ্জ (১৯৩১)

#### পাকিন্তান আমলঃ

- ১। সিলেট সরকারী কলেজ, টিলাগড়, সিলেট (১৯৬৪)
- ২। বিয়ানী বাজার সরকারী কলেজ বিয়ানীবাজার (১৯৬৮)
- ৩। ঢাকা দক্ষিণ ডিগ্রী কলেজ, গোলাপগঞ্জ (১৯৬৯)
- ৪। ফেঞ্চগঞ্জ ভিগ্ৰী কলেজ, মাইজগাও, কেঞ্চগঞ্জ (১৯৭০)
- ৫। মৌলভী বাজার সরকারী কলেজ (১৯৫৬)
- ৬। কুলাউড়া ডিগ্রী কলেজ, কুলাড়া (১৯৬৯)।
- ৭। শ্রীমঙ্গল সরকারী কলেজ, শ্রীমঙ্গল (১৯৬৯)

#### বাংলাদেশ আমলঃ

মোট ৮০টি কলেজের মধ্যে ৭টি ইংরেজী শাসনামলে এবং ৭টি কলেজ পাকিন্তান আমলে স্থাপিত হয়েছে। ৮০ টি কলেজের মধ্যে বিভিন্ন সময়ে মহিলাদের জন্যে মাত্র ৮টি কলেজ স্থাপিত হয়েছে। লক্ষণীয় ব্যাপার এই যে, স্বাধীন বাংলাদেশে বাকী সব কলেজ প্রতিষ্ঠিত হচ্ছে এটাও স্বাধীনতার সুফল। অন্যান্য আরও কোন কোন স্থানে কলেজ স্থাপিত হওয়ার দরকার। তি

৩৮. নুরুল আনোয়ার হোলেন দেওয়ান, সিলেট বিভাগের ইতিহাস (জভা, ২৪ জুলাই ২০০৬ ১ সং) পু ১৪৯-১৫২

#### উল্লেখ্য সরকারী কলেজ ১১টিঃ

- ১. এম.সি কলেজ, সিলেট
- ২. সিলেট সরকারী কলেজ
- ৩. সিলেট সরকারী মহিলা কলেজ
- 8. সরকারী বাণিজ্যিক কলেজ
- ৫. সরকারী ভেটেনারী কলেজ
- ৬. সিলেট পলিটেকনিক ইসটিটিউ
- ৭. সিলেট ক্যাভেট কলেজ
- ৮. ভোকেশনাল ট্রেনিং ইপটিটিউট
- ৯. সরকারী তিব্বিয়া কলেজ
- ১০. বিয়ানী বাজার সরকারী কলেজ
- ১১. জকিগঞ্জ সরকারী কলেজ

### বেসরকারী কলেজ ২৮টিঃ

হাই কুল সরকারী ৬টি ও বেসরকারী ১৮৭টি, মাদরাসা সরকারী ১টি, মাদরাসা, বেসরকারী ৬৮টি, প্রাথমিক বিদ্যালয় ১০০৬৫টি ও বেসরকারী ২৩৯টি।

#### মৌশতী বাজার জেলাঃ

মোট শিক্ষা প্রতিষ্ঠান ১২৪৩ টি

 প্রাথমিক বিদ্যালয় ১০০৬টি, মাধ্যমিক ও নিমু মাধ্যমিক বিদ্যালয় ১৮৬টি, মাদরাসা ৩৬টি, কলেজ ১৫টি, সরকারী কলেজ ২টি: (১) মৌলজী বাজার সরকারী কলেজ (২) শ্রীমঙ্গল সরকারী কলেজ।

#### সুনামগঞ্জ জেলাঃ

মোট শিক্ষা প্রতিষ্ঠান ১৪৮৯ টি

সরকারী কলেজ ১টি, সুনামগঞ্জ সরকারী কলেজ

বেসরকারী কলেজ ১০টি

হাইকুল ১০টি, সরকারী ৫টি ও বেসরকারী ৯৫টি। মাদ্রাসা ৪৬টি, প্রাথমিক বিদ্যালয় ১২৯টি। সরকারী ৮৫৭ টি ও বেসরকারী ৪৪১টি।

#### হবিগঞ্জ জেলাঃ

মোট শিক্ষা প্রতিষ্ঠান ১০৯৬টি

সরকারী কলেজ ২টি

- ১. হবিগঞ্জ সরকারী বৃন্দাবন কলেজ
- ২. চুনারুঘাট সরকারী কলেজ

বেসরকারী কলেজ ১০টি

হাই কুল ৮৬টি, সরকারী ৬টি, বেসরকারী ৮০টি, মাদরাসা ৪৩ টি। প্রাথমিক বিদ্যালয় ৯৫৫টি সরকারী ৭৩৩টি বেসরকারী ২২২টি।

৩৯. সিলেট বিভাগের সংক্ষিত্ত গরিটিভি, পু- ৩৯-৪০

# সিলেটের শিক্ষাবন ও সাহিত্য

সিলেটের শিক্ষাঙ্গন ও সাহিত্যকে উনবিংশ শতকের পূর্ব পর্যন্ত পাঁচ ভাগে ভাগ করা যায়।

(ক) প্রাচীন যুগ (খ) বৈঞ্চব সাহিত্য্য (গ) আধুনিক সাহিত্য (ঘ) সিলেট নাগরী (ঙ) ইসলামী ও

মাদরাসা শিক্ষা (চ) ইংরেজী শিক্ষা (উনবিংশ শতক)

### (ক) প্রাচীন যুগঃ

সংকৃতি ভাষা পৃথিবীর প্রাচীনতম ভাষার একটি হিসেবে স্বীকৃত। এই ভাষার ধারক ও বাহক ছিলেন আর্যগণ। প্রাচীন যুগে আর্যগন কামরূপে একটি উপনিবেশন স্থাপন করেন। সে সমরে এ অঞ্চলে আর্যদের ভাষা সংস্কৃতির আগমন। সিলেট তখন কামরূপের অংশ বিশেষ। ঐ যুগে শিক্ষা ছিল ধর্মভিত্তিক বাগযন্ত্র সম্পাদনের প্রয়োজনে। শিক্ষায় সার্বজনীন কোন রূপ ছিল না। বিদ্যা শিক্ষা সীমাবদ্ধ ছিল ব্রাম্মণদের মধ্যে। বিদ্যা শিক্ষার কেন্দ্র ছিল গৃহ। ব্রাম্মণদের জনগোষ্টির ধর্মগ্রস্থ অধ্যয়ন নিবিদ্ধ ছিল। রাজন্যগন পভিত পোরতেন। শাস্ত্র বিচার বিধি প্রদান ও শিলালিপি লেখার প্রয়োজনে। নিধন পুর তাম্রলিপির ভাষা সংকৃত। কামরূপ রাজ ভাকর বর্মা সপ্তম শতকে নিধন পুরের তাম্রলিপির মাধ্যমে তার প্রপিতামহ ভূর্তিবর্মণ কর্তৃক প্রদন্ত ভূমি পুণরায় ব্রাম্মনগণকে দান করেন। এতে প্রমাণ মিলে যে, সপ্তম শতকে সিলেট অঞ্চলে সংকৃত ও ব্রাম্মন গণের বসবাস ছিল।

সাম্প্রদারিক বিপ্রঃ ৬৪১ খ্রিষ্টাব্দে ত্রিপুরার রাজা আদি ধর্মপাশা যজ্ঞ সম্পাদনের জন্য কান্যকুজ ও মিথিলা থেকে পাঁচ জন শাস্ত্রও ব্রাহ্মন নিয়ে আসেন। যজ্ঞপেতে রাজার অনুরোধে এই পঞ্চ ব্রাহ্মণ সিলেটে থেকে যান। এরাই সিলেটে বৈদিক শিক্ষার প্রসার ঘটান। নিধিপতি বৃহস্পতি, রঘুনাথ প্রমুখ। পশ্ভিতগণ উপরোক্ত পক্ষবিপ্রের অধঃন্তন পুরুষ। তালের মাধ্যমেই পরবর্তী যুগে সিলেটে আর্যভাষা, বৈদিক শিক্ষা, বেদ বৈদান্তের চর্চা ভালভাবে শুরু হতে থাকে।

পাল রাজাদরে যুগঃ ৭৫০ থেকে ১১৫০ খৃষ্টাব্দ পর্যন্ত দীর্ঘ ৪০০ বছর বঙ্গে পাল রাজাদের যুগ। এরা ছিলেন বৌদ্ধ ধর্মাবলম্বী ও বিদ্যুৎসাহী। তারা বৌদ্ধ বিহার নির্মাণ ও বৌদ্ধপভিতের পৃষ্টপোষকতা করতেন। এ সময়ে সিলেটে বৌদ্ধ ধর্মের প্রসার ঘটে। বৌদ্ধ সিদ্দাচার্বদের লিখিত চর্যাপদ বাংলা সাহিত্যের আদি নিদর্শন বলে স্বীকৃত। চর্যাপদের ভাষা ও সিলেটের থান্য ভাষায় যথেষ্ট মিল রয়েছে। সিলেটের প্রাচীন গ্রাম্যভাষা আনেকটা বৌদ্ধ পালিভাষা মিশ্রিত ছিল।

উহা আজও বৌদ্ধ প্রভাবমুক্ত হতে পারেনি। সঙ্গত কারণেই বলতে হয় যে, চর্যাপদের কোন কোন কবি সিলেটবাসী ছিলেন।

শক্তিম ভাগ তামশাসনঃ দশম শতকে উৎকীর্ণ রাজনগর পশ্চিমভাগ তাম শাসন থেকে জানা যায় শ্রীহট্ট মভলে (মনুকুল প্রদেশ) বিশ্ব বিদ্যালয়ের নমুনায় একটি বিদ্যাপীট ছিল। এর পরিচালনার জন্য এক সহস্র ব্রাম্মনের প্রত্যেককে এক পটক এবং বিভিন্ন কর্মচারীদের জন্য ১২০ পটকা জমি নিক্ষর বরাদ্দ ছিল। এক পটকা সমান ৫০ একর ভূমি। তাম শাসন থেকে পাওয়া যায় যে, দশম শতকে সিলেট অঞ্চলে বিদ্যাপীট বর্তমান ছিল।

#### রাঘবী পাওয়ার গ্রন্থঃ

একাদশ শতকে জৈন্তার রাজা কদমদের রাজত্ব ছিল। পতিত ও কবি কবিরাজ মালব দেশ থেকে জৈন্তার রাজ সভায় আগমন করেন। রাজা কাম দেবের উৎসাহে কবিরাজ সংস্কৃত ভাষায় "রাঘব পাওরী" গ্রন্থ রচনা করেন। সে যুগে সিলেট সংস্কৃত চর্চার ইহা ও একটি নজির।

সংস্কৃত ও বাংলা সাহিত্যঃ একাদশ শতকের শেষের দিকে এবং পরবর্তীকালে সিলেট সংস্কৃত ও বাংলা সাহিত্যের চর্চা ও প্রসার ঘটেছিল যুগের তাগিদে। সেই সমরে বিভিন্ন কবি সাহিত্যিক সংস্কৃত ও বাংলা সাহিত্যের উপর গ্রন্থ রচনা করেছেন বিভিন্ন ভাবে ভিন্ন ভিন্ন বিষয়ে। তাদের মধ্যে রবুনাথ, শিরোমনি, মহেশ্বর ন্যায় লক্ষর, রবুদেব ভট্টাচার্য, রাজকুমার নন্দী, শরচচন্দ্র চৌধুরী, নারায়ন দেব প্রমুখ উল্লেখযোগ্য।

## খ. বৈষ্ণব সাহিত্য

পরক্ষণ শতকে শ্রীচৈতন্যদেব ও তার ভাব বিপ্লবকে কেন্দ্র কের গোটা বাংলা সাহিত্য বৈষ্ণব সাহিত্য হয়ে উটে। শ্রী চৈতন্যের পিতা মাতা ও তাঁর পার্যদগণের অধিকাংশই সিলেটবাসী। শ্রী চৈতন্য নিজে কোন বই পুত্তক লিখেনি। তাকে কেন্দ্র করে সিলেটে যে বৈষ্ণব সাহিত্য গড়ে উঠে তা বিশাল ও বৈচিত্রপূর্ণ।

বৈষ্ণব সাহিত্যের সকল রচিয়তাদের নাম এখানে উল্লেখ করতে না পারলে ও সিলেট বৈষ্ণব সাহিত্য ও এর রচয়িতাদের কতক পরিচিতি উল্লেক করার প্রয়াস পাব।

- কৃদাবন দাশঃ তিনি সিলেটের সন্তান। তিনিবাংলা সাহিত্যের আদি পদকর্তা ও শ্রী চৈতন্যের
   জীবনী লেখক।
- অবৈত চার্য্য ঃ লাউয়ের গ্রাম নিবাসী অবৈতচার্য্য প্রথম 'দৌড়পদ' রচনা করেন। তার পিতা
   কুবের পশুত লাউড় রাজ দিব্য সিংহের মন্ত্রী ছিলেন।
- ☼ ঈশান নাগরঃ লাউড়ের অধিবাসী ঈশান অবৈত প্রকাশ নামক গ্রন্থের রচয়িতা অবৈত আচার্যের জীবনী গ্রন্থ তিনি রচনা করেন ১৫৬৮ ঈসায়ী।
- ব্রজনেহান দত্তঃ সিলেটের গোলাপগঞ্জ থানার ঢাকা দক্ষিণ নামক স্থানে তার জন্ম তিনি
   রচনা করেন গৌরার গীতি ।

৪০, সিলেটের মাটি সিলেটের মানুষ, পু- ১৩৯-১৪৩

### (গ) আধুনিক সাহিত্য

প্রাচীন কাল থেকে শুরু করে সিলেটের শিক্ষাঙ্গন ও সাহিত্য জগতে বিভিন্ন শাখায় সমৃদ্ধ ছিল। অনুরূপ আধুনিক সাহিত্যে সিলেটের এখানে বিভিন্ন সাহিত্যের পাশাপাশি ইসলামী সাহিত্যকে বুঝাবেন। সিলেটের সাহিত্যাঙ্গন অন্যান্য আধুনিক সাহিত্য ব্যতিত ইসলামী সাহিত্যের ক্ষেত্রে ও যথেষ্ট ভূমিকা রেখেছেন এবং ইসলামী সাহিত্য রচনা করে সিলেটের সাহিত্য ভাভারকে পুষ্ট ও অলংকৃত করেছেন।

নিম্নে আধুনিক সাহিত্যে অবদান রেখেছেন এমন কয়েজন সাহিত্যিকের রচনাবলী, রচনার সময়কাল এবং তাদের সংক্ষিপ্ত পরিচিত তুলে ধরা হল-

- অচুতচরণ চৌধুরী (১৮৫৭-১৯৫৩) তিনি জকর গড় পরগনার মৈনা গ্রামের অধিবাসী তার
   শ্রীহট্টের ইতিবৃত্ত' ১৯১০ সালে দুই খতে প্রকাশিত হয়।
- আর্জুনন্দ আলী (১৮৭০-১৯১৪) সিলেটের গোলাপগঞ্জ থানার ভাদেশ্বর থানে তার জন্ম ১৮৯১ সালে তার উপন্যাস 'প্রেম দর্পন' প্রকাশিত হয। খুব সম্ভব ইহাই মুসলমান লিখিত প্রথম সামাজিক ইতিহাস তারকাব্য সংগ্রহ 'হৃদয় সংগীত'।
- আদুল মালিক চৌধুরী (১৮৯১-১৯৬৭) ভালেশ্বরের অধিবাসী। তার গ্রন্থ দৃতন ইমাম'
   'ক্পের ঘোর' ও 'হ্যরত শাহজালাল'।
- কাজী মোহামদ আহমদ মৌলভী বাজার দুলর্ভপুরে অধিবাসী। তিনি ১৮৮৫ সালে 'শ্রীহয় দর্পণ' নামে সিলেটের ইতিহাস লিখেন। বাংলা ভাষায় ইহাই সিলেটের প্রথম ইতিহাস।
- ঐ সৈয়দ আব্দুল গফফার- হবিগঞ্জের তয়ফ লকরপুরেয় অধিবাসী। ১৮৮৫ সালে তিনি তয়ফের ইতিহাস লিখেন। তায় অপর এয় ইসলাম দর্পণ'।
- ☼ সৈয়দ আবুল মুতাকাবিবর- তিনি বিচারপতি সৈয়দ মাহমদু হোসেনের পিতা। তার উপন্যাস 'কয় তরু' ১৯০৮ সালে প্রকাশিত হয়। তার অন্যান্য গ্রন্থ 'তত্ত্ব দর্পন'ও 'মুসলিম সমাজ'।
- আব্দুস সাভার- হবিগৠ নরপতির অধিবাসী তার গ্রন্থ 'বসরার গোলাব' 'বঙ্গের শেষবীর' ও 'মেসো পোটেমিয়া ভ্রমণ'।
- আবু মুজাকর খাঁ তিনি ইটার হাজী খার পুত্র। তার সাহিত্য কর্ম ইটারাজ বংশের
   কবিতা' ১৭ শতকে রচিত হয়। সুচিত নারায়ন ও খাজা উসমানের য়ুয়ের বিবরণ এই
   অছে রচিত হয়েছে।
- শস্তু চরন চৌধুরী- তিনি রসুলগঞ্জের মুঙ্গী ছিলেন। ১৮৭৫ সালে তিনি ইংরেজীতে History of Sylhet গ্রন্থ রচনা করেন।
- তারানার চৌধুরী- ১৮৯৩ সালে তিনি জগন্নাথপুরের ইতিহাস রচনা করেন।

- আবু জাকারিয়া ইব্রাহিম আলী সিলেটের গোটাটিকরে তার জন্ম। তাঁর গ্রন্থ শ্রীহট্ট
   "বিজয়কাব্য" ১৯১২ সালে প্রকাশিত হয়।
- রাধা রামনদন্ত সুনামগঞ্জের জগন্নাথপুর থানার কেশবপুর নামক থামে তার জনা। তিনি
   একজন সাধক কবি। তার গ্রন্থ 'রাধারাম সঙ্গীত'।
- দেওয়ান একলিমুর রাজা (১৮৮৯-১৯৬৪) দেওয়ান হাসন রাজার পুত্র।তার পুত্রক 'য়পু
   পথে' 'গীতি মেখলা' 'অভিজ্ঞতার ফল' প্রভৃতি।
- মুফতি আজহার উদ্দিন, শ্রীহট্টে ইসলাম জ্যোতি (১৯৩৮) তার প্রসিদ্ধ গ্রন্থ (১৮৮৩-১৯৫০) শাহজালাল এন্ড হিজ খাদিম (১৯১৪)
- আব্দুল আজিজ মাস্টার (১৮৯৫-১৯৬০) জৈন্তা সারিঘাটের অধিবাসী। জৈন্তার ইতিহাস হ্যরত শাহজালাল প্রভৃতি তার পুত্তক।
- আব্দুল গফফার চৌধুরী (১৯০৬-১৯৬৬) কবি আব্দুল গফফারের জন্ম করিম গঞ্জের বিরশ্রী
   থামে। সাময়িক পত্রিকায় উচ্চাব্দের কবিতা লিখতেন। তার প্রকাশিত পুত্তক 'হেলাল'।
- মতিন উদ্দিন আহমদ সাহিত্য রসিক মতিন উদ্দিন আহমদ দেওরাইলের অধিবাসী তার
   পুত্তক 'চালাক হাওয়ার পয়লা কিতাব' 'চোরাগ' ও 'বুছুব' প্রভৃতি।
- ☑ দেওয়ান মোহাম্মদ আজরফ, জাতীয় অধ্যাপক প্রখ্যাত দার্শনিক সুনামগঞ্জের দুহালিয়া
  জমিদার পরিবারের সন্তান তিনি অনেক আধুনিক পুক্তকের প্রণেতা- তার কয়েকটি বই
  বেমন- 'আবুজর গিফারী' 'মুক্তির ভাক' 'নতুন সুর্য' 'দর্শনের নানা প্রসঙ্গ 'তমন্দুনের
  বিকাশ' ইত্যাদি।
- শাহেদ আলী- ইসলামী চিন্তাবিদ মাহমুদ পুরের অধিবাসী। তার প্রকাশিত জিব্রাইলের ডানা, মক্কার পথ একই সসতনে 'হৃদয় নদী' প্রভৃতি। (মোহাম্মদপুর, মধ্যনগর, সুনামগঞ্ছ ১৯২৫-)
- কবি দেলওয়ার (১৯৩৭) সিলেটের ভার্থখলায় জনা। উদীয়মান কবি ১৯৮১ সালে বাংলা একাডেমী পুরুক্ষার পান। তার য়য়য়ের কয়েকটি 'জিজ্ঞাসা' 'পুবাল হাওয়া' 'ঐক্যতান' 'উয়াস' 'য়নিষ্ট সিনেট' প্রভৃতি।

# ঘ- সিলেট নাগরী

চতুদর্শ শতকে সিলেট মুসলমান গন কর্তৃক বিজিত হয়। সে সময়ে স্থানরি অধিবাসীদের ভাবা ছিল বাংলা ও সংস্কৃত। কিন্তু বিজেতাদের ভাবা ছিল আরবী ও ফারসী। রাষ্ট্র বিপ্লবের সঙ্গে সঙ্গে ভাবা বিপ্লব ঘটা ও স্বাভাবিক। ফলত; সেই যুগে সিলেটে নাগরী ভাবা নামে একটি উপভাবার জন্ম নেয়। তবে ঠিক কখন কিভাবে সিলেটে নাগরীর জন্ম নেয় সে সম্বন্ধে নানা মুনির নানা মত। অনুমান করা হয় চতুর্দশ শতকের শেষে বা পঞ্চদশ শতকের প্রথম দিকে নাগরী লিপির জন্ম। এর ব্যবহার সিলেট কাছাড়ের মুসলমান অধিবাসীদের মধ্যে সীমাবদ্ধ ছিল। সিলেট নাগরী সাহিত্যে মুখ্য অংশই ইসলাম ধর্মের বিধি- বিধান কাহিনী বর্ণনায় ব্যয়িত। মাঝে মাঝে

আধ্যাত্মিক বিবরে মরমী প্রেম ও রোমান্টিক কাহিনীর সন্ধান ও মিলে। এ লিপিতে দু'একটি চিঠিপত্র ও কিছু দলিল দন্তাবেজের অন্তিত্ব পাওয়া গেলেও সরকারী কার্যকলাপে বা শিলা লিপিতে এর ব্যবহারের প্রমাণ নেই।

#### নাগরী লিপি

আধুনিক বিজ্ঞান সন্মত ভাষা যুক্তাক্ষর বর্জিত। সিলেট নগরীতে যুক্তাক্ষর নেই। অক্ষর সংখ্যা ৩২। স্বরচিহ্নুরুটি। সিলেট নাগরী প্রবর্তনে বাংলা, সেমিটিক, আরবী, ফারসী ও সিলেটি উপভাষাজাত উচ্চারণ ভঙ্গীর স্পষ্ট অবদান রয়েছে। বাংলা দু'ভাষী পুতি সাহিত্যের ভাষা একেবারে সিলেটী গ্রাম্য উপভাষা। এই ভাষা সহজে আয়ত্ব করা যায়। সিলেটী নাগরী শিক্ষার জন্য কোন বিদ্যালয়ে যাওয়ার দরকার হয় না। গ্রামীন মহিলাগন অতি সহজে এই ভাষা আয়ত্ব করে নাগরী পুথি পড়তে পারেন। সিলেটী নাগরী লিপিমালাকে সিলেট নাগরী হরক' বলা হয়। হিন্দু পত্তিতগণ এলিপিকে 'মুসলমানী নাগরী' বলে অভিহিত করেন। সিলেট এম.সি কলেজের বাংলা বিভাগের প্রখ্যাত অধ্যাপক বাংলা ভাষার সুর্য সন্তান প্রফেসর আসন্মর আলী সাহেব তার সিলেট দর্পণ' গ্রন্থের সিলেটী নাগরী লিপি ও বাংলা সাহিত্য নামক প্রবন্ধে উল্লেখ করেন Syloli nagri script is one thing but a shimlified from of Bangali script bascet on phonology. আর সে জন্যই 'সিলেটী নাগরী হরক' কে বাংলা বিকল্প লিপি বা বিতীয় লিপি হিসেবে গণ্য করা হয়। সিলেটী নাগরী লিপির প্রেস।

উনবিংশ শতকের পূর্বে নাগরী শুধু হাতে লিখা হত/ টাইপ না থাকার দক্ষন সিলেটী নাগরীতে বই ছাপানো সম্ভব ছিলনা। সিলেটের কৃতি সন্তান মরহুম মুঙ্গী আব্দুল করিম সর্ব প্রথম নাগরী অক্ষরে টাইপ ফাটান ও পুত্তক ছাপানোর কাজে হাত দেন।

সিলেটে ইসলামিয়া প্রেস ও সারদা প্রিন্টিং ওয়ার্কসপ কলকাতার আপার চিৎপুর রোভের রত্ন সরকার লেনে জেনারেল প্রিন্টিং প্রেসে অনেক নাগরী পুত্তক ছাপানো হয়।

#### নাগরী সাহিত্য

সিলেটে নাগরী সাহিত্য প্রায় দু'শ বছর যাবত সিলেটের গ্রামীন সাহিত্য রসিক জনগনের সাহিত্য পিশাসা নিবৃত্ত করেছে সিলেটী নাগরী সাহিত্যের সাধক গন ও তাদের সাহিত্য কর্মের সংক্ষিপ্ত পরিচিতি নিম্নে তুলে ধরা হলো।

- কবি গোলাম ছসন তাঁর গ্রন্থ 'তালিব হসন' তিনি মৌলতি বাজার লংলার অধিবাসী। তার
   গ্রেছর বর্ণনা থেকে অনুমান করা যায় তার জন্ম ১৪৩৮ খৃষ্টাব্দে ৮১ বছয় বয়সে তিনি
   'তালিব হসন' লিখতে ওরু করেন এবং তা সমাপ্ত করতে পাঁচ বছয় সয়য় লাগে।
- ☼ সৈরদ শাহ হুসন- তার গ্রন্থ 'ভেসদার' তিনি জগন্নাথপুর উপজেলার পিরের গাঁও অধিবাসী। তিনি বোড়শ শতকের বিশিষ্ট সাধক। তিনি ছিলেন মহাকবি সৈরদ সুলতানের মুর্শিদ।

- ☼ সৈয়দ শাহনুর -তার গ্রন্থ 'নৃর নিসহত' মৌলজী বাজার ঘরগাঁও এ তার জন্ম। তার জগন্নাথপুরের সৈয়দপুর গ্রামের ও হবিগঞ্জের জালাল সাপ গ্রামে ও তাঁর বসত বাড়ী ছিল। তিনি কোন এক স্থানে বেশি দিন থাকতেন না। তিনি উচুদরের সাধক ছিলেন। জালাল সাপে তাকে সমাহিত করা হয়।
- ☼ সাধক কবি শেখ চান্দ (১১৬৬-১৭২৫) তাঁর রচিত গ্রন্থ 'রাসুল বিজয়' 'কয়য়য়ত' ও 'তালিব নামা' প্রভৃতি। তিনি মৌলভী বাজারের ভানুগাছের লোক। সৈয়দ শাহনুর তার গরু ছিলেন।
- দীন ভবানন্দ 'রাগ হরি বংশ' তার গ্রন্থ। কুলাউড়ার অন্তর্গত বরমচালে নর্তন গ্রামে একব্রান্মন পরিবারে তার জন্ম। ভবানন্দ ঠাকুর পরবর্তী কালে ইসলাম গ্রহণ করেন এবং নিজের নাম দীন ভবানন্দ আগর তলার কাসিম নগর পরগনায় তার সমাধি।
- তেলা শাহ-'খবর নিশান' গ্রন্থ প্রণেতা তেলা সাহেবের আসল নাম জানা বায়নি। তার বাড়ী ছিল বালাগঞ্জ উপজেলায়। ইসলামীয় প্রেস থেকে 'খবর নিশান' ছাপা হয়।
- কবি খলির তার পুত্তক 'চন্দ্র মুখী' ও গোল সোনাওর এগুলো রোমান্টিক কাব্য। তার
   বাড়ী সিলেট সদর উপজেলায়। অষ্টাদশ দশকের শেষ পাদে তার জন্ম।
- শাহ ওয়াজেদ আলী তার রচিত 'বড়ড়য় নামা' পৃতি সাহিত্যের এক অমুল্য সম্পদ। তিনি
  সুনামগঞ্জ শহরের নিকটবর্তী বোলঘর নিবাসী ছিলেন।
- াহ আছদ আলী- শাহর রচিত এবাদতের মগজ প্রভৃতি তার প্রস্থ। তার আবাস ছিল
  সুনামগঞ্জের বোল ঘরে।
- শেখ ভানু হবিগঞ্জের বামই থামে জন্মগ্রহণ করেন। তিনি উনবিংশ শতকের লোক। তিনি উচ্চেমানের আধ্যাত্মিক গান রচনা করেন।
- রুদী সাদেক আলী (১৮০১-১৮৬২) হালতুরুবী' রন্দেকুফুর' হাশর মিছিল'
   'মহক্বতনামা' অভৃতি তার গ্রন্থ। হালতুরুবী' তার অমর সৃষ্টি ও সাড়া জাগানো পৃতি।
   উদ্বিংশ শতকের শেবাংশে ও বিংশ শতকের প্রথম পালে হালতুরুবী' ঘরে ঘরে পঠিত।
   কুলাউড়ার দৌলতপুর গ্রামে তার জন্ম এক হিন্দু পরিবারে তার পূর্ব নাম ছিল গৌর
   কিশোর সেন। তিনি হিসাজিয়া আদালতের মুস্সীফ ছিলেন।
- সৃষ্টি শিতালং (১৮০০-১৮১৮) তার গ্রন্থ 'রাগশিতালঙী' আধ্যাতিক বাউল গানের সমষ্টি।
   করিমগঞ্জের বাউল ঠাকুরী গ্রামে তার জন্ম। তিনি সিলেটের গোলাপগঞ্জ থানার ফুলবাড়ী
   আজিরিয়া মাদরাসায় অধ্যয়ন করেন। যে মাদরাসায় আয়্রামা ফুলতলী ছাহেব কিবলাহ
   (য়হ.) ও আয়্রামা মুশাহিদ বায়মপুরী (য়হ.) য়য়য়য় মুর্শিদ আয়্রামা শাহ ইয়াকুব বদয়
   (য়হ.) অধ্যয়ন করেছিলেন। সুফী শিতালং শরীয়তের পরিপূর্ণ অনুসায়ী ছিলেন। তিনি
   উচুধরের একজন সাধক ছিলেন।

- মৃঙ্গি ইরফান আলী (১৮৫৬-১৯২৬) 'ছরফুল বেদার্ড' 'মুফিদুল মুমিনীন' 'রাহাতনামা'
   প্রভৃতি তার গ্রন্থ। তিনি করিম গঞ্জের পক্ষম খন্ড কসবা গ্রামের অধিবাসী ছিলেন।
- হাজী মোহাম্দ ইয়াছিন- মাগিবাতুন নবী' 'প্রেম আজ' 'মায়ারিন' 'য়য়নী দর্পন' 'আশিকে খোদা' ও 'ছকের য়াসুল' প্রভৃতি গ্রন্থ প্রণেতা। হাজী মোহাম্মদ ইয়াসীনের পৈত্রিক নিবাস ছিল করিম গঞ্জে তিনি আগরতলা য়জ্যের ধর্মনগরে বসবাস করতেন।
- 'দুই খ্রাশাহ' দুই খ্রারাগ তার পৃথির নাম। তার আসল নাম মুক্তি মনির উদ্দিন। করিম গঞ্জের বাহাদুরপুরে তার সমাধি।
- শাহ আব্দুল ওহাব (১৮০০-১৮৮৮) তার প্রন্থে 'উন্মিতরান' 'হাশার তরান' ভবতরানি' ও 'ভেদ কারা'। ভেদকারা ১৮৯৫ সালে কলকাতা থেকে ছাপা হয়। তার জন্ম ভরায়া পরগনার ফুলবাড়ীতে। অতি উচু দরের আলিমও সাধক ছিলেন তিনি ছিলেন শিতালং শাহ ও ইব্রাহিম তশনার আধ্যাত্মিক গুরু।
- কবি নছিম আলী (১৮১৩-১৯২০) 'হরফুল খাসলত' রচয়িতা কবি নিসম আলী সিলেটের
   অদুরে কৌড়িয়া পরগনায় জন্ম গ্রহণ করেন। পিতা দৌলত মোহাম্মদ পাঠান বংশায়ৢত।
   নছিম ১৮৭৫ সালে তার গ্রন্থ লিখেন ও ১০৭ বছর বয়সে ওফাত প্রাপ্ত হন।
- ☑ মৌলভী আব্দুল করিম 'কড়িনামা' 'সদমি মসলা' 'সোনা ভানের পৃতি' প্রভৃতি গ্রন্থের
  প্রণেতা আব্দুল করিমসাহেব সিলেট শহরের অধিবাসী ছিলেন তিনি প্রথম সিলেট নারগী
  টাইপ কাটান ও নাগরী পুঁথি প্রকাশনায় আত্মনিয়োগ করেন।
- ☼সরদ রাগীব আলী' 'মা'রিফুল ওয়াহদত গ্রন্থ রচয়িতা সৈয়দ রাগীব আলীর বাড়ি ছিল সুনামগঞ্জের সৈয়দের গায়ে। অবশ্য তিনি পরে ছাতকে বসতি স্থাপন করেন।
- শাহ হরমুজ আলী 'দিলনসিহত' 'হরমুজ নসিহত' প্রভৃতি গ্রন্থ প্রণেতা। শাহ হরমুজ ছিলেন সিলেট শহরের প্রসিদ্ধ সাদক কবি।
- রুদি চেরাগ আলী 'হালাতুননূর' 'ইবরত নামা' 'রাগনামা' প্রভৃতি গ্রন্থের লিখক। চেরাগ
   আলীর আসল নাম বুহরান উল্লাহ। তিনি সিলেটের আখালিয়ার অধিবাসি। উনবিংশ
   শতকের দিকে তিনি পুত্তক লিখেন।
- শৈরদ জহরুল হোসেন তার গ্রন্থ 'নুর নাজাত' 'মারিফাতের জাওয়াহিরু' তার নিবাস ছিল হবিগঞ্জের তরকে।
- মুসী আহমদ আলী- 'ভবতরান' 'পুথির কবি আহমদ আলী জৈন্তা চতুল পরগনার দুর্গাপুরে
   অধিবাসী।
- মুঙ্গী আব্দুল করিম- তাঁর রচিত পুথি 'ওয়াজিবুল আমল' ওজু নামাবের কবিতা, ১৩০
   ফরজ ও বাউল করিমি তিনি জৈতা চতুল হারাতৈল আমের অধিবাসী। তিনি বিখ্যাত
   খেলাফত নেতা ইব্রাহিম চতুলীর পিতা।

আব্দুল আজিজ মান্তার (১৮৯৫-১৯৬০) তাঁর পুত্তক 'ওয়াজিবুল ইসলাম' 'য়িকিদুল আওয়াম'ও 'রাগ বাউলা দিল দিওয়ানা' কানাইঘাট থানার ছোট দেশ আমে তার জন্ম। তিনি বাংলা ভাষায় জৈতার ইতিহাস' হয়রত শাহজালাল' প্রভৃতি য়য়ের রচয়তা। সিলেটা নাগরী হরফে সিলেট নাগরী সাহিত্যে যে সব কবি, সাহিত্যিক, লেখক বৃহত্তর সিলেটের বিভিন্ন অঞ্চলে তাদের নাম দিয়ে ইসলামী বিভিন্ন বিষয়ের উপর, য়য়মী কবিতা, পুথি, বাউল গান, আধ্যাত্মিক গান, ইলমে মারিফতের তাত্মিক বিষয়ের উপর সিলেটের উপজাবায় বার্থক প্রয়োগের মাধ্যমে সিলেটের নাগরী সাহিত্যকে জীবত্ত রাখায় চেটা কয়লে ও এখন এ সিলেটা নাগরীয় অভিম দশা। বর্তমান প্রজন্মের কেহ এ লিপির সম্বন্ধে অবগত বলে মনে হয়না। তবে এতটুকু সত্য বলে জানা যায় য়ে, চৌধুয়ী গোলাম আকবর ও অধ্যাপক আছদ্রর আলী প্রমুখ গবেষনা করে অনেক তন্ত ও তথ্য সংগ্রহ করেছেন।

আমাদের প্রত্যাশা যে, তাদের সাধনার ফসল শীগ্রই একদিন প্রকাশিত হবে। এতটুকু আনন্দের ও সুবের বার্তা এইযে, কিছুকাল আগে ধর্মপাশা উপজেলার অধিবাসী ড. গোলাম কাদির সিলেট নগরীর উপর গবেষণা করে একটি থিসিস লিখেন এবং ঢাকা বিশ্ব বিদ্যালয় থেকে একটি থিসিস লিখেন এবং ঢাকা বিশ্ব বিদ্যালয় থেকে একটি থিসিস লিখেন এবং ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় থেকে ডক্টরেট ডিগ্রী লাভ করেন। এমনিভাবে এ লিপি টি ধরে রাখতে আরো অনেকে এগিয়ে আসবেন বলে আমার বিশ্বাস।

# (৬) ইসলামী ও মাদরাসা শিক্ষাঃ

চতুর্দশ শতকের প্রথম দশকে হ্যরত শাহজালাল (রহ.) ও তাঁর সঙ্গী সাথীগন সিলেটে আগমন করেন। ক্রমে সিলেট অঞ্চলে ইসলাম ধর্ম প্রসার লাভ করে এবং ধর্মের অঙ্গ হিসেবে ইসলামী শিক্ষা ব্যবস্থা চালু হয়। সিলেটে হ্যরত শাহজালাল (রহ.) নিজে ও হবিগঞ্জের 'তরফ' নামক স্থানে সিপাহসালার নাসের উদ্দিন এবং বৃহত্তর সিলেটের অন্যান্য স্থানে ৩৬০ জন সাথী অবস্থান করেন।

ফলে সিলেটের বিভিন্ন স্থানে ইসলামী শিক্ষা কেন্দ্র গড়ে উঠে। মূলতঃ সিলেট ও হবিগঞ্জের তরকে এ দুটোস্থানেই প্রথম ইসলামী শিক্ষা কেন্দ্র গড়ে উঠে। অন্যান্য আউলিয়াগন যেখানে গিয়ে অবস্থান নিয়েছেন তারাও সেসব স্থানে ইসলামী শিক্ষার প্রসার ঘটিয়েছেন।

তৎকালীন সময়ে ইসলামী শিক্ষা বাহন ছিল আরবী ও ফারসী সুভরাং মাদরাসা মক্তবে আরবী ফার্সীর মাধ্যমে শিক্ষা প্রদান করা হতো। সুলভানী আমল ফারসী রাজভাষায় আসন গ্রহণ করে। ফলে অফিস আদালতে সরকারী কাজকর্মে ফারসী প্রচলিত হয়। ১৮৩৭ সাল পর্যন্ত রাজ কর্মচারীগণকে ফারসী ভাষা লিখতে হতো। মুসলমানী আমলে যত শিলালিপি আবিস্কৃত হয়েছে তার অধিকাংশ ফারসী ও কিছু কিছু আরবী ভাষায়।

<sup>8</sup>১. শহীদুল ইসলাম, নিজামী, মো. মাওলানা মুহান্দন মুশাহীদঃ জীবন, কর্ম ও চিত্তা (এম.ফিল অভিনন্দর্ভ অপ্রকাশিত ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়, ২০০৬ই.) পৃ- ৬৪- ৬৫।

হযরত শাহজালাল (রহ.) ও তাঁর অনুচর বর্গের আগমনের পর বৃহত্তর সিলেটের গ্রামে গঞ্জের সর্বএই ইসলামী শিক্ষা প্রতিষ্ঠান কারেম না হলেও কতিপয় স্থানে চতুর্দশ শতকের শেষ হতে মক্তব মাদরাসা প্রতিষ্ঠা হতে শুরুকরে বলে কিছুটা প্রমাণ পাওয়া যায়।

## তরক (লস্করপুর) মাদরাসাঃ

প্রবাদ ছিলো 'ভানের নাম তরক ঘরে হরক''। চতুদর্শ শতকের শেবার্ধে তরক লক্ষর পুরে অনেক গুলো মক্তব ও মাদ্রাসা গড়ে উঠে। আরবী কাসী এবং পবিত্র কোরআন হাদিছ এখানে শিক্ষা দেরা হত। তরকের শিক্ষিত আলিমগণ দিল্লীর বাদশাহ ও গৌড়ের সুলতান গণের গৃহ শিক্ষক নিযুক্ত হতেন।

শামছুল উলামা, মুলুকুল উলামা, কুতবুল আউলিয়া প্রভৃতি খেতাবধারী আলিম ও সুফীদের কর্মস্থল এই তরফ। সুদীর্ঘ চারশত বছর যাবত তরফ লক্ষরপুর ছিল ইসলামী জ্ঞান চর্চার তীর্থ কেন্দ্র। তরফের মহাকবি সৈয়দ সুলতান নিজ পরিচয় দিতে গিয়ে এইভাবে লিখেছেন-

> "লন্ধরে পুরখানি আলিম বসতি । মুই মুর্খ আছি এক সৈয়দ সত্ততি।"

#### মুফ্তি মাদরাসাঃ

সম্রাট জাহাঙ্গীরের রাজত্ব কালে সিলেটের মুক্তি পরিবারের মৌলভী জিয়া উদ্দিন এই মাদরাসা স্থাপনকরেন। সপ্তদশ শতকের প্রথম থেকে ১৮৩৭ সাল পর্যন্ত প্রায় ২০০ বছর এ মাদরাসা কারসী ভাবার শিক্ষা কেন্দ্র ছিল। সে সমর রাষ্ট্রভাবা কারসী থাকার উহার শতক্র মুল্যায়ন ছিল। মাদরাসার ব্যয় নির্বাহাতে সরকারী ভাবে দিল্লির সম্রাটগন ৫৪২ হাল ভূমি লাবেরাজ দান করেন। এই মাদরাসার হিন্দু মুসলমান সকলেই কারসী ভাবা শিক্ষা করতেন। ১৮৩৭ সালে কারসীর স্থলে রাষ্ট্রীয় ভাবা ইংরেজী হওয়ার কলে মাদরাসাটি উঠে যায়। মাদরাসার জমি ও বৃটিশ বেনিয়া সরকার দখল করে নেয়। এই ভাবেসমগ্র দিল্লির সালতানাতের হাজারো হাজারো দ্বীনি শিক্ষা প্রতিষ্ঠান ও তার সম্পত্তি বৃটিশ তথা ইংরেজ সরকার তালের আওতায় নিয়ে যায়। এবং সুপরিকল্পিত ভাবে উহা ধ্বংস করে কেলে। দ্বীনের ধারক বাহক প্রকৃত নায়িবে নবী ওলামায়ে কেরাম ইংরেজদের হাতে নির্বাতিত ও নিপীড়িত হয়েও সীমাহীন ত্যাগ শ্বীকার করে আজ পর্যন্ত মসজিদ, মক্তব, মাদরাসা ও খানকা নির্মাণে মুসলমানদের সার্বিক সহযোগিতায় টিকে আছে।

### ফুলবাড়ী আজিরিয়া মাদরাসাঃ

সিলেটের গোলাপগঞ্জ থানায় ফুলবাড়ীর মিরহাজরা বংশীরগন ফুলবাড়ীতে একটি মাদরাসা স্থাপন করেন। এ মাদরাসা বহু বছর যাবত পূর্ব উত্তর সিলেটে দ্বীনি ও আধ্যাত্মিক শিক্ষার কেন্দ্র ছিল। পরবর্তীকালে মৌলভী আজির উদ্দিনের নামে ইহার নাম করণ করা হয় আজিরিয়া আলিয়া মাদরাসা। উনবিংশ শতকের শেবে ও বিংশ শতকের প্রথম সিলেটের বড় বড় অালিম গদ এই মাদরাসার ছাত্র ছিলেন। সুকী শিতালং ইব্রাহিম ও মাওলানা শাহ ইয়াকুব বদরপুরী

বিনি আল্লামা ফুলতলী সাহেব কিবলা ও আল্লামা মুশাহিদ (রহ.) ছয়ের পীর ও মুর্শিদ ছিলেন প্রমুখ আল্লামাগন ফুলবাড়ী মাদরাসার অধ্যরন করেন।

## সৈরদপুর শামছিয়া মাদরাসাঃ

৩৬০ আউলিয়ার অন্যতম লৈয়দ শাহ শাঁসুদ্দীন বোগদাদী (য়হ.) এর স্মৃতি বিজড়িত গ্রাম লৈয়দপুর সুনামগঞ্জের জগন্নাতপুর থানায়অবস্থিত। সৈয়দপুরের শামছিয়া মাদ্রাসাটি প্রায়শতাধিক বছরের পুরনো। এই মাদরাসা অনেক জ্ঞানী গুণী আলিম উলামার জন্ম দিয়েছে। মাদরাসাটি বর্তমানে ফাজিল শ্রেণতি উন্নীত। এছাড়া আল্লামা হোসাইন আহমদ মদনী (য়হ.) এর আগমনে সেখানে আর একটি কওমী (টাইটেল) মাদরাসা প্রতিষ্ঠিতহয়। এ দুটি মাদরাসায় সুশিক্ষার কলে আজো বৃহত্তর সুনামগঞ্জের মধ্যে ইসলামী শিক্ষা ও আধুনিক প্রচলিত সাধারণ শিক্ষায় সৈয়দপুরের গ্রামে শিক্ষিতের হার অপরাপর সকল থানা ওউপজেলার মধ্যে শার্বে।

## रित्रप्रित्रा मानदाना, निल्पेंड

উনবিংশ শতকের শেষার্ধে হাজি সৈরদ বখতে মজুমদার মজুদারীতে একটি মাদরাসা স্থাপন করেন। ইহা সৈরদিরা মাদরাসা নামে খ্যাত। এই মাদরাসার প্রধান শিক্ষকছিলেন সোরাতের অধিবাসী শামসূল উলামা আব্দুল ওহাব (১৮৫০-১৯২২) দুর্লভপুরে কাজী মোহাম্মদ আহমদ সাহেব ও এ মাদরাসার কিছু কাল শিক্ষকতা করেন। মজুমদারী ওয়াকক স্টেট থেকে এ মাদরাসার ব্যর ভার বহন করা হতো। পরবর্তীকালে এ মাদরাসাটি উঠে যায়।

### ইমদাদুল উলুম মাদরালা, উমরগঞ্জঃ

প্রসিদ্ধ সুকী সাধক খেলাফত কর্মী ইব্রাহিম তশনা নর বছর হিন্দুস্থান ও (উত্তর প্রদেশ) এবং দিল্লিতে অধ্যয়ন করেন। দেশে কিরে এসে তার জন্মস্থান কানাইঘাটে বাটাই আইলে ১৩১৭ হিজরীতে (১৮৯৮ সালে) একটি উচ্চ শিক্ষার মাদরাসা স্থাপন করেন নাম দেন ইমদাদুল উলুম মাদরাসা উমরগঞ্জ। তিনি নিজেও কিছুদিন এই মাদরাসায় অধ্যাপনা করেন। এই মাদরাসায় মিশরী লাহজার কিরাত প্রশিক্ষণ দেরা হত। মাদরাসাটি জন সাধারণের সাহায্য সহায়তার উপর নির্ভরশীল। প্রায় শতাব্দীকাল যাবত প্রতিষ্ঠানটি টিকে আছে।

#### ঝিঙ্গাবাড়ী আলিয়া মাদরাসাঃ

১৮৩৫ সালে জৈতা বৃটিশ শাসনের আওতার আসে এবং সিলেট জেলার সাথে সংযুক্ত হয়।
উনবিংশ শতকের শেবের দিকে জৈতার ঝিঙ্গাবাড়ীতে একটি ইসলামী শিক্ষা কেন্দ্র গড়ে উঠে।
ফুলবাড়ী মাদরাসার পরেই স্থান করে নের ঝিঙ্গাবাড়ী মাদরাসা। মাওলানা হাবিবুল্লাহ এই
মাদরাসাকে আলিয়া মাদরাসার উন্নীত করেন। পরবর্তীকালে তাঁর সুযোগ্য পুত্রন্বর মাওলানা
আব্দুল বারী ও মাওলানা ইব্রাহিম সাহেবের প্রচেষ্টার এই মাদরাসার সুনাম দেশে বিদেশে
ছড়িয়ে পড়ে। এই মাদরাসার প্রাক্তন ছাত্রদের মধ্যে হাকিজ মাওলানা আতহার আলী, মাওলানা
নিসার আলী, বাহরুল উল্ম মাওলানা মোহাম্মদ হোসাইন, মাওলানা বিশির উদ্দিন প্রমুখের নাম
উল্লেখযোগ্য।

## জানেউল উলুম আলিয়া মাদরালা গাছবাড়ীঃ

১৯০১ ইংরেজীতে মাদরাসাটি প্রতিষ্ঠিত হয়। ১৯১৯ সালে মাওলানা আরু ইউসুক ইয়াকুব সাহেব দিল্লী থেকে অধ্যয়ন কোবে গাছবাড়ী ফিরে আসেন ও মাদরাসাটির দায়িত্ব গ্রহণ করেন। তার আপ্রান চেক্টায় জামাতে উলা খোলা হয়। পরবর্তীকালে আল্লামা মুশাহিদ বায়মপুরীর মাধ্যমে হাদীসের অধ্যাপনা শুরু হয়। এ মাদরাসা থেকে সিলেট ও সিলেটের বাইরে জেলা সমূহের অসংখ্য আলিম শিক্ষাগ্রহণ করেছেন।

## গর্ভামেন্ট আলিয়া মাদরাসা, সিলেট ঃ

শতাব্দীর ঐতিহ্যে লালিত উপমহাদেশের অন্যতম ইসলামী শিক্ষা প্রতিষ্ঠান সিলেট সরকারী আলিয়া মাদরাসা। এদেশে সরকারী ভিত্তিতে কোন আলিয়া মাদরাসা প্রতিষ্ঠার দিক থেকে এটিই প্রাচীন। অপর একমাত্র সরকারী আলিয়া মাদরাসা, মাদরাসা-ই-আলিয়া ঢাকা, প্রথমতঃ ১৭৮০ সালে কোলকাতায় প্রতিষ্ঠিত হয় এবং ১৯৪৭ সালে ঢাকায় স্থানাভরিত হয়। অথচ এর ৩৪ বছর পূর্বেই সিলেট সরকারী আলিয়া মাদরাসা প্রতিষ্ঠা পায়।

এই মাদরাসা ১৯১৩ সালে, সিলেট শহরের কেন্দ্রন্থল চৌহাট্টার ৭.১৭ একর জমি সংগ্রহ করে ইবতেদারী ক্লাশ ও জুনিরর সেকশনসহ সরকারীভাবে প্রতিষ্ঠা লাভ করে সিলেট সরকারী আলিরা মাদরাসা। প্রতিষ্ঠালগ্নে অধ্যক্ষের পদ ছিল না। প্রতিষ্ঠাতা সুপারিনটেনভেন্ট ছিলেন মাওলানা সাদ উদ্দিন আবুল লেইছ। ১৯১৯ সালে কোলকাতা আলিরা মাদরাসার অনুকরণে সিনিওর সেকশন চালুর মাধ্যমে অধ্যক্ষের পদ সৃষ্টি হর। এবং জনাব আবু সাঈদ আবদুল্লাহ মাদরাসার প্রথম অধ্যক্ষ নিযুক্ত হন।

সে সময়ের আসাম সরকারের শিক্ষামন্ত্রী জননেতা সৈরদ আব্দুল মজিদ কাপ্তান মিয়ার উদ্যোগে ও প্রচেষ্টার এ মাদরাসাটি স্থাপিত হয়। ১৯৩৫ সালে আসামের শিক্ষা মন্ত্রী শামসুল উলামা আবু নছর মুহাম্মদ প্রহীদ মাদরাসার কামিল শ্রেণী অনুমোদন করেন এবং দুই বছর দারুল উলুম দেওবন্দের মুক্তি আল্লামা ছহুল উসমানীকে মুহান্দিছ নিযুক্ত করা হয়। ১৯৪৪ সালে বাহরুল উলুম আল্লামা মোহাম্মদ হোসেন সাহেব কোলকাতা আলিয়া মাদরাসা থেকে সিলেট আলিয়া মাদরাসার প্রিন্ধিপাল নিযুক্ত হয়ে আসেন। ১৯৪৭ সালে পূর্বে আল্লামা মুশাহিদ বায়মপুরী পরপর তিনবার উক্ত মাদরাসায় শায়খুল হাদীসের পদে দায়িত্ব গালন করেন। প্রথম দুইবার আল্লামা সহুল উসমানীর স্থলাভিবিক্ত এবং পরবর্তীবার আল্লামা শেরুজ্জামানের স্থলাভিষিক্ত হয়ে শায়খুল হাদিসের দায়িত্ব গালনকরেন। ইসলামী শিক্ষার প্রসারে এ মাদ্রাসাটির বিরাট ভূমিকা রয়েছে। তাছাড়া অনেক সরকারী কর্মকর্তা সচিব, মন্ত্রী সহ বহু জ্ঞানী গুণীজন এ মাদরাসা যুগ যুগ ধরে উপহার দিয়ে আসছে। তাছাড়া সিলেটের শীর্ষস্থানীয় মাদরাসা সন্থের মধ্যে রয়েছে- বাদেনেওরাইল কুলতলী কামিল মাদরাসা, সংপুর কামিল মাদরাসা, মৌলভী বাজার টাউন সিনিয়র কামিল মাদরাসা।

প্রায় বড়বড় কওমী মাদরাসার প্রাক্তন বড় বড় আলিম দেখা যায় যারা সরকারী আলিয়া মাদরাসা সিলেট থেকে পড়াগুনা কর পরবর্তীতে স্ব-স্ব উদ্যোগে কওমী মাদরাসা স্থাপন করেছেন। এমনিভাবে যুগ যুগ ধরে আলিয়া মাদরাসা দেশ ও জাতিকে সৎ নাগরিক প্রকৃত দেশ প্রেমিক, সমাজ সেবী খ্যাতনামা কৃতিপুরুষ আন্তর্জাতিক পর্যায়েশীকৃত রাজনৈতিক ব্যক্তিত্ব ও উপহার দিরেছে। সিলেটের অন্যান্য প্রাচীন মাদরাসার মধ্যে জালালপুর সিনিয়র মাদরাসা হোসাইনিয়া আরাবিয়া কওমী মাদরাসা গরহপুর, পাথারিয়া, দেওরাইল, ছাতক, গঙ্গাজল,বাঘা, বিশ্বনাথ প্রভৃতি উল্লেখযোগ্য।

🔾 সিলেটের মাটি ও মানুঘ আভক্ত, হিমদ্রী শিখর রায়, সিলেট বিভি ইনফো ডট কম, (জজা- ফকিরেরপুল ২০০২ই., ১সং) পৃ- ৩৫।

# (চ) ইংরেজী শিক্ষা (উনবিংশ শতক)

১৭৬৫ সালে ইট ইন্ডিয়া কোম্পানী সিলেটের শাসনভার গ্রহণ করে। ১৮৩৫ সাল পর্যন্ত প্রায় ৭০ বছর দেশের সরকারী ভাষা হিসাবে ফার্সিবহাল থাকে। এই সময়ে টোল এবং মক্তব মাদরাসাই ছিল স্বীকৃত শিক্ষা প্রতিষ্ঠান। শিক্ষা ছিল ধর্মজিন্তিক এর সার্বজনীন কোন রূপ ছিল না; টোলে এবং গুরু গৃহে হিন্দু শিক্ষার্থীরা সাংস্কৃত পঠন গাঠন চালাত। সরকারী কাজে নিযুক্ত হিন্দুগনকে ফার্সি ভাষা শিবতে হতো, তাদের টাইটেল ছিল মুগী। মুসলমানদের শিক্ষা ব্যবস্থা মক্তব মাদরাসা কেন্দ্রীক ছিল। শিক্ষার পরিধি ও পরিসরে নিরজা ছিলেন ইসলাম ধর্মীর গুরু উলামাগণ।

১৮৩৫ সালে ইষ্ট ইন্ডিয়া কোম্পানী ভারতের শিক্ষানীতিতে প্রথম হস্তক্ষেপ করে। তালের শিক্ষা নীতির উদ্দেশ্য ছিল ইংরেজী শিক্ষার প্রবর্তন।

১৮৩৭ সালে আইন করে কার্সি ভাষাকে সরকারী ভাষা হিসেবে বন্ধ করা হর। এই সিদ্ধান্তের প্রতিবাদে মুসলীম সমাজে প্রতিবাদের ঝঁড় উটে। পূর্বে কার্সিই ছিল অফিস আদালতের ভাষা। রাজকার্যে নিয়োজিত হিন্দু মুসলমান সকলেই কার্সি শিখতে হতো। উদাহরণস্বরূপ বলতে পারি বাগ্মী বিপিন চন্দ্রপাল তার আত্ম জীবনীতে লিখেছিলেন যে, তার শিক্ষা আরম্ভ হয় শেখ সাদীর পান্দ নামার মাধ্যমে নিজ পিতার নিকট। তার পিতা রাম চন্দ্র পাল ছিলেন কার্সী নবীশ। সে কালের হিন্দুগন ইংরেজী শিক্ষাকে সাদরে গ্রহণ করে চাকুরীর খাতিরে। তাদের পক্ষে মনিব বদলের সাথে ভাষা বদল ছিল স্বাভাবিক। কিন্তু মুসলমান সমাজের অবস্থা ছিল ভিন্ন। তারা দ্বীনি শিক্ষা বিবর্জিত ইংরেজী ভাষার প্রতি ছিল বিমুখ। নাসারা (খৃষ্টানদের) ভাষা তাদের কাছে গ্রহণযোগ্য ছিল না। কলে উনবিংশ শতকের শেষাধে হিন্দুরা ইংরেজী শিক্ষার বদৌলতে অফিস আদালত ব্যবসা বাণিজ্য দখল করে নেয়। রাজানুগ্রহ লাভের নেশায় উচ্চ হিন্দুদের মধ্যে খৃষ্টধর্ম গ্রহণের হিড়িক পড়ে যায়। উল্লেখ্য মুসলমানদের ইংরেজী শিক্ষা না করার প্রেক্ষাপট ছিল রাজনৈতিক ভাবে তাদেরকে এ দেশে থেকে বিতাড়ন করা, এতে ঢালাও ভাবে আলিম ওলামাগন দায়ী করা মোটেই সমিচিন নয় বলে আমি বিশ্বাস করি। তাদের উপর এক কঠিন বিপদের সময় অতিবাহিত হয়েছে।

মোটামোটি একথা বলা যায় এ সময় ভারত বর্ষের সকল প্রদেশ, বিভাগ ও জেলা সমূহে ইংরেজী শিক্ষার একটি প্রভাব পড়ে। বিশেব করে হিন্দু প্রধান সিলেট জেলায় ও এর প্রভাব পড়ে। তবে মুসলমানগণ বিজাতীয় ভাবা ইংরেজকে সহজে বরণ করতে গারেনি। যার কলে এ শতানীতে সিলেট সহ সারা ভারতবর্ষে মুসলমানদের ইংরেজী শিক্ষার হার অতি নগন্য বলে ইতিহাস প্রমাণ দের।

# সিলেট গভর্ণমেন্ট হাইস্কুল (প্রথম পর্যায়)

মিশনারী মিঃ এডামের রিপোর্ট অনুসারে সিন্ধান্ত নেরা হর যে, বাংলাদেশের প্রতি জেলার একটি করে হাইকুল স্থাপন করা হবে। সিলেট সে সময়ে বাংলাদেশের অন্তর্ভূক্ত ১৮৪০-৪১ সালে সিলেটে সরকারী হাইকুল স্থাপিত হয়। ইংরেজী ভাষার প্রতি জনসাধারণের অনিহা তাই ছাত্র বিদ্বতি বার হাত কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয় স্থাপনের বছর ১৮৫৭ সালে এ কুল উটে যায়।

## মিশনারী হাইকুলঃ

সরকারী স্কুল বন্ধ হয়ে গোলে রেভারেও প্রাইজের প্রচেষ্টা ইংরেজী শিক্ষার প্রসারের প্রয়োজনে মিশনারী স্কুল স্থাপিত হয়। ১৮৫৯ সালে এই স্কুল থেকে সর্বপ্রথম (চারজন) ছাত্র কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয়ের প্রবেশিকা পরীক্ষার অংশ নেয়। কেবলমাত্র নবকিশোর সেন উত্তীর্ণ হন। পরের বছর ঐ স্কুল থেকে জয় গোবিন্দ ঘোষ ও তার বড় ভাই সনাতন ঘোষ প্রবেশিকা পরীক্ষা পাশ করেন। এই সময় পাদ্রী প্রাইজ সিলেট ত্যাগ করেন। রেভারেঞ্জ জোনস মিশন হাই স্কুল পরিচালনার দারিত্ব গ্রহণ করেন।

## প্রাইজ মধ্য ইংরেজী স্কুলঃ

শিক্ষনীয় কুল স্থাপনের পর পরই পাদ্রী প্রাইজ শেখঘাট ও নয়াসড়কে দুটি মধ্য ইংরেজী কুল স্থাপন করেন। শেব ঘাট কুলে নবকিশোর সেন ওনয়াসড়ক কুলে গোবিন্দচরন দাস প্রধান শিক্ষক নিযুক্ত হন। ১৯৬৩ সালে প্রাইজ সাহেব শিলচর চলে যান। পরিচালনার অভাবে কুল দুটির অবস্থা শোচনীয় হয়ে পড়ে। অধিকদ্ধ পাদ্রী প্রাইজ শিলচরে একটি ইংরেজী কুল স্থাপন করেন ও নবকিশোর সেনকে সেইকুল নিয়ে যান।

### রাস বিহারী মধ্য ইংরেজীস্কুল

১৮৬৭ সালে সিলেট শহরের চৌহাটা মহল্লার বাবুর বিহারী মধ্য ইংরেজী কুল স্থাপন করেন।
তৎকালীন সময়ের সিলেটের বিশিষ্ট শিক্ষাবিদ মৌলভী আব্দুল করিম ও প্রখ্যাত সমাজকর্মী ডা.
সুন্দরী মোহন দাস এই কুলের ছাত্র। ছাত্র বৃদ্ধির সঙ্গে সঙ্গে ক্লেত্রি পাড়ার স্থানান্তরিত হর।
পরবর্তীকালে ইহা হাইকুলে পরিনত হর। কিন্তু সরকারী হাই কুলের সঙ্গে প্রতিযোগিতার টিকে
থাকতে পারেনি। প্রায় দশ বছর পর ১৮৭৭ সালে কুলটি উটে যায়।

## সিলেট সরকারী হাইস্কুল (বিতীয় পর্যায়)ঃ

১৮৬৯ সালে মিশন কুলের ভগ্নাবশেব নিয়ে ডেপুটি কুল ইন্সপেন্টর বাব নবকিশোর সেনের প্রচেষ্টায় সিলেটের মনোয়ারের টিলার ওপর গভর্ণমেন্ট হাইকুল পুনঃ প্রতিষ্ঠিত হয়। প্রধান শিক্ষক হন বাবু দুর্গা কুমার বসু। তিনি ৩৪ বছর এই কুলেয় হেড মাষ্টায় ছিলেন সে সময়ে মনোয়ারের টিলা শহরের বাহিরে ছিল তাই, ছাত্রগন এতদুর বেতে ইচ্ছুক ছিলনা। ফলে কুলটি নবাব তালাবের সিলেটের তালদিনীর গশ্চিম তীরে নিয়ে আসেন। ১৮৭৯ সালেল ভ্মিকস্পে কুলটি সম্পূর্ণ রূপে ধ্বংশ হয়ে যায়। পরে এটা পুনঃ নির্মিত হয় এবং বর্তমানে এ কুলটি টিকে আছে।

### निकक द्विनिर कुनः

১৮৭৩ সালে সিলেটে একটি শিক্ষা ট্রেনিং কুল স্থাপিত হয়। কয়েক বছর পর কুলটি উটে যায় ও শিলচ নর্মাল কুল বা গুরু ট্রেনিং কুল স্থাপিত হয়।

### মুফ্ডি স্কুলঃ

১৮৭৬ সালের পহেলা জানুয়ারী মুকতি জালাল উদ্দিনে ও মুকতি নুর উদ্দীন দরগা মহল্লার মুকতি কুল স্থাপন করেন। পরের বছর লর্ড বিশ্বপ বাহাদুর সিলেট সক্ষর কালে এই সুকা পরিদর্শন করেন। কুলের উনুতমানের শিক্ষা ব্যবস্থার তিনি সম্ভাষ্ট হন। ইহাই সিলেটের সর্বপ্রথম প্রাইভেট হাইস্কুল। মুকতি কুলের হেভ মাস্টার ছিলেন প্রকাশ বাবু। ১৮৭৭ সালে খান বাহাদুর সিকন্দর আলী এই কুলের ছাত্র ছিলেন। বাসবিহারী কুলের মত এই কুলটি ও বেশীদিন স্থায়ী হয়নি। মুকতি কুল পরবর্তী জাতীয় কুলে রূপাভরিত হয়।

#### জাতীয় বিদ্যালয়ঃ

১৮৮০ সালে ৫ই জানুরারী মুকতি কুলের ভগ্নাবশেষ নিয়ে কলিকাতার শ্রীহাই সেমিলনীর বিপিন চন্দ্রপাল, রাজচন্দ্র চৌধুরী প্রমুখ যুবকগন বড়যন্ত্র বা জাতীর বিদ্যালয় স্থাপন করেন। প্রথমে বাবু বিপিন চন্দ্র পাল পরে বাবু রাধানাখ চৌধুরী এই কুলের প্রধান শিক্ষক ছিলেন। বাবু দীননাথ দাস মুন্সী এ বিদ্যালয়ের ফার্সি ভাষার শিক্ষক ছিলেন।

কুলটির অবস্থান ছিল বর্তমান সিলেট শহরের ডি.সি অফিসের সামনে। ১৮৯২ সালে রাধানাথের মৃত্যু হর। তাঁর মৃত্যুর পর কুলের অবস্থা শোচনীয় হয়ে পড়ে। ১৮৯৬ সালে রাজা গিরিশচন্দ্র এই কুলের স্বত্ব ক্রয় করেন ও ইহাকে মুরারী চাঁদ হাই কুলের অঙ্গীভূত করেন।

## মুরারী চাঁদ হাইস্কুলঃ

১৮৯৬ সালে ১৭ই জুন গিরিশচন্দ্র আপন মাতামহের শৃতি রক্ষার্থ মুরারী চাঁদ হাই কুলের প্রতিষ্ঠা করেন। ১৮৯২ সালে মুরারী চাঁদ কলেজ স্থাপিত হলে উক্ত হাইকুলের নাম হয় মুরারী চাদ কলেজিরেট কুল। ১৮৯৬ সালে রাজা গিরিশচন্দ্র নৈশ কুল ক্রয় করে মুরারীচাঁদ কলেজিরেট কুলের সঙ্গে একিভূত করেন। এর নৃতননাম হয় গিরিশচন্দ্র হাইকুল বা সংক্ষেপে রাজার কুল। ১৯৮৬ সালে কুলটির শত বার্ষিকী উদযাপন করে।

## নবাব তালাব বঙ্গ বিদ্যালয়ঃ

জিন্দা বাজারের বাবু কৃষ্ণচরণ দাস এই কুলের প্রতিষ্ঠাতা। ১৮৭৬ সালে গিরিশ চন্দ্র রায় এই কুলের স্বত্ত্ব ক্রেন। পরে কুলটি তাঁতীপাড়ায় স্থানান্তরিত হয়ে গিরিশচন্দ্র কুলে পরিণত হয়। পরবর্তীতে স্কুলটি উচ্চ ইংরেজী বিদ্যালয়ে রূপান্তরিত হয় এবং এর নাম হয় এইডেড হাই কুল।

#### মকবলের অন্যান্য স্কুল

আসাম ডিস্ট্রিক গ্যাজিটিরারে উল্লেখ করা হয় ১৮৬৭ সালে সিলেট জেলার কুলের সংখ্যা চিল ২৮ ও ছাত্র সংখ্যা ছিল ১১২৭ জন। ছাত্রদের অর্ধেকের বেশী ছিল সিলেট শহরের অধিবাসী। মকন্বলে তখনও ইংরেজী শিক্ষার প্রচলন হরনি বললেই চলে। ২৮টি কুলের মধ্যে মাত্র ৩টি কুল ছিল ইংরেজী। মিশনারী ২টি ও রাস বিহারীকুল। অবশিষ্ট সবকটি ছিল বন্দ বিদ্যালয়।

## দুর্লভ পুর মধ্য বন্দ বিদ্যালয়ঃ

দুর্লভপুরে কাজী মোহাম্মদ আহমদ নিজ্ঞাম দুর্লভপুরে ১৮৭০ সালে একটি মধ্যবঙ্গ বিদ্যালয় স্থাপন করেন ইহা আহমদ কুল নামে পরিচিত ছিল। এই কুল সরকারী সাহায্য লাভ করেছিল। খান বাহাদুর সিকন্দর আলী ও মৌলভী বাজারের প্রথম গ্রাজুরেট মৌলভী হাবিবুল্লাহ (১৮৮৯) এ কুলে অধ্যয়ন করেন। এই কুলের প্রধান শিক্ষক ছিলেন বাবু কালী কুমার গুও। মৌলভী জমির উদ্দীন উদ্ধৃ ও ফারসী শিক্ষক ছিলেন।

# বৃহত্তর সিলেটের অন্যান্য স্কুলঃ

উনবিংশ শতকে সিলেট জেলার বিভিন্ন হানে হাপিত স্কুল সমূহের একটি তালিকা নিম্নে প্রদান করা হলো।

১৮৭৬ সালে পোর্টিয়াস মধ্য ইংরেজী কুল, মৌলভী বাজারের রাজ নগরে।

১৮৮৩ সালে হবিগঞ্জ উচ্চ ইংরেজী বিদ্যালয়।

১৮৮৬ সালে শরৎ সুন্দরী মধ্য ইংরেজী স্কুল,বেগমপুর

১৮৮৭ সালে মীরাসী মধ্য ইংরেজী কুল হবিগঞ্জ

১৮৯১ সালে মৌলভীবাজার হাই কুল

১৮৯৫ সালে মুঙ্গী বাজার মধ্য ইংরেজী কুল

১৮৯৬ সালে দশরথ মধ্য ইংরেজী কুল, গুমটার, শ্রীমঙ্গল।

১৮৭৩ সালে প্রকাশিত 'History of Dacca Division' অছে সিলেটের শিক্ষা সম্বন্ধে উল্লেখ করা হয়েছে যে, সিলেট জেলার মোট ২৬টি ছেলেদের কুল ছিল। তন্মধ্যে ৩টি সিলেট শহরে। বাকী ২৩টি লক্ষরপুর, হবিগঞ্জ, বুরুন্সা, ইলাশপুর, জালালপুর, ইছাকলস, ছাতক, জলজুপ, বানিয়াচং, যিলাছড়া, আখালিয়া, কেশবপুর, বিথঙ্গল, ভাটেয়া, বরমচাল, ভাটপাড়া, পাগলা, উচাইল প্রভৃতি স্থানে অবস্থিত ছিল।

কেবল মাত্র শেখঘাট মিশন কুলে মেট্রিক পর্যন্ত পড়ানো হত। অন্যান্যশুলো ছিল নিমুমানের কুল। সরকার মিশন বা জমিদারগণ কর্তৃক এসব স্কুল স্থাপিত হয়।

১৮৪৩ সালে লক্ষরপুর মধ্য ইংরেজী কুল হাপিত হয়। পরবর্তীকালে তৎকালীন মহকুমা সদর বর্তমান জেলা হবিগঞ্জে ছানান্তরের সময় কুলটিও হবিগঞ্জে চলে যায়। ১৮৮১ সালে দেওয়ান হাসান রাজা সুনামগঞ্জে হাসান মধ্য ইংরেজী কুল স্থাপন করেন। ১৮৮৭ সালে জুবিলি হাইকুল প্রতিষ্ঠিত হলে এ কুলটি উঠে যায়। ছাতকের কুলটি স্থাপন করেন মিষ্টার হ্যারি ইনগিলিস।

১৯০০ সালে সিলেট জেলায় ১টি কলেজ, ৭টি হাইকুল, ৪৬টি মধ্য ইংরেজী কুল, ১৫ মধ্যবঙ্গ কুল, ৪৭টি উচ্চ প্রাইমারী কুল ও ৮৩৩ টি নিমু প্রাইমারী কুল ছিল বলে ডিন্ট্রিক গেজেটিয়ারে উল্লেখ করা হয়েছে।

# শাহজালাল বিজ্ঞান ও প্রযুক্তি বিশ্ববিদ্যালয়

১৯৮৬ সালের ৩০ এপ্রিল তৎকালীন প্রেসিভেন্ট হুসাইন মুহাম্মদ এরশাদ সিলেট-সুনামগঞ্জ সড়ক সংলগ্ন স্থানে এ বিশ্ববিদ্যালয়ের ভিত্তি প্রস্তর স্থাপন করেন। হ্যরত শাহজালালের নামানুসারে এ বিজ্ঞান ও প্রযুক্তি বিশ্ববিদ্যালয়টির নামকরণ করা হয়। ১৯৮৯ সালের ১ জুন বিশিষ্ট শিক্ষাবিদ রাজশাহী বিশ্ববিদ্যালয়ের পদার্থ বিজ্ঞান বিভাগের প্রফেসর ড. সদক্ষদিন আহমদ চৌধুরী এ বিশ্ববিদ্যারের প্রথম উপাচার্য হিসেবে যোগদান করেন। ১৯৯১ সালের ১৪ ফ্রেক্সারী ১৩ জন শিক্ষক ও ২০৫ জন ছাত্রছাত্রী নিয়ে তিনটি বিভাগ (পদার্থ বিজ্ঞান, রসায়ন ও অর্থনীতি) দিয়ে এর শিক্ষা কার্যক্রম শুরু হয়। পরে এগুলোর ছয়টি ফ্যাকাল্টিতে বর্ধিত করা হয়। সেওলো হতেহ- School of Physical Sciences, School of Social Science, School of Applied Science and Technology, School of Agriculture and Mineral Sciences, School of Management and Business Administration. এই স্কুলগুলোর অধীনে বর্তমানে ১৫টি ডিপার্টনেন্ট রয়েছে। School of Physical Science: Physics, Chemistry, Mathematics and Statistics. School of Social Science: Economics, Sociology, Social Work, Anthropology and Political Studies and public Administration. School of Applied Science and Technology: Electronics and Computer Science, Chemical Technology and Polymet Scienc, Environmental Engineering and Pollution Control, Industrial and Production Engineering. School of Agriculture and Mineral Science: Forestry, School of Management and Business administration: Business Administration । বর্তমানে এখানে ২০০ জন শিক্ষক ও ৬,০০০ ছাত্র-ছাত্রী অধ্যয়নরত। ৩২০ একর জারগায় গড়ে ওঠা এই বিশ্ববিদ্যালয়ে ইতিমধ্যে একটি মাষ্টার প্ল্যান করা হয়েছে। যাতে রয়েছে সাতটি কুলের অধীনে ৩৬টি ডিপার্টমেন্ট এবং ছাত্রছাত্রী হবে স্লাভক পর্যায়ে ৮,২০০ এবং রিচার্স স্টুডেন্ট হবে ১,৮০০ জন । সিলেট বিভি ইনফো ভট কম, প্রাতক্ত পৃ-৩০-৩১

# মুরারী চাঁদ কলেজ যা এমসি কলেজ নামে খ্যাত

রাজা গিরিশ চন্দ্র রার ১৮৯২ সালে তার মাতামহের নামে স্থাপন করেন মুরারীচাঁদ কলেজ।

এটি আসাম প্রদেশের বর্তমান সিলেট জেলার প্রথম কলেজ। প্রথম বছরে ছাত্র সংখ্যা ছিল মাত্র
১৮ জন। রার বাহাদুর দুলাল চন্দ্র দেব কলেজের সেক্রেটারী ও প্রাণ স্বরূপ ছিলেন। প্রথমে
কলেজের ফ্লাস মুরারীচাঁদ ফুল বিল্ডিং এ তরু হয়। কলেজের প্রিন্সিপাল ছিলেন মি. শতীশ চন্দ্র
রায়। ১৯০৮ সালে গিরিশ রাজার মৃত্যু হলে কলেজ সংকটের সুম্মুখীন হয়, তখন থেকে আসাম
সরকার কলেজকে এইভ দিতে আরম্ভ করে। ১৮৯২ সালে কলেজটি সম্পূর্ণ সরকারী বলে
রূপান্তরিত হয়। ১৮৯২ থেকে ১৯২২ সাল পর্যন্ত দীর্ঘ ২০ বছর দুলাল চন্দ্র দেব কলেজের
সেক্রেটারীর গুরু দারিত্ব পালন করেন। ১৯১৬ সালে কলেজে বি.এ ফ্লাস খোলা হয় ও কলেজটি

কাস্ট শ্রেড কলেজে উন্নীত হয়। খান বাহাদুর আব্দুল মজিদ কাপ্তান মিরা ও অন্যান্য তাদের প্রচেষ্টার ১৯২২ সাল থেকে ১৯২৪ সালের মধ্যে থ্যাকারের টিলার (বর্তমান সাইট) কলেজ তবন নির্মিত হয়। ১৯২৫ সালে কলেজটি নৃতন বিষ্ঠিংয়ে স্থানাভরিত হয়। কলেজটি উদ্বোধন করেন আসামের গভর্ণনর স্যার ইউলিয়াম।

# (ছ) বিংশ শতকে সিলেটে ইংরেজী শিক্ষাঃ

বিংশ শতকে ১৯৪৭ সাল পর্যন্ত বৃটিশ রাজ কায়েম ছিল। এই ৪৭ বছরের মধ্যে চারটি বিশেষ ঘটনা ঘটে যার প্রভাব অন্যান্য অঞ্চলের তুলনায় সিলেটের শিক্ষাসনে প্রতিকলিত হয়।

(এক) পূর্ববন্ধ ও আসামে সিলেট, বন্ধভন্ধ আন্দোলন (১৯০৫-১৯১১) পূর্ববন্ধ ও আসাম প্রদেশ ঘটনের ফলে এই সময়ে ইংরেজী শিক্ষার প্রসার ঘটে। অনেক কুল কলেজ হাপিত হয়। স্যার সৈরদ আহমদ, নবাব আব্দুল লতিফ, মৌলভী আব্দুল করিম প্রমুখের প্রচেষ্টার মুসলমানগন ইংরেজী শিক্ষার দিকে আগ্রহান্বিত হয়। এরপূর্বে হিন্দু সমাজের একচেটিরা ইংরেজী শিক্ষার মরদান দখলে ছিল। মুসলমানগণের মধ্যে কেবলমাত্র ইসলামী শিক্ষা ব্যতিত বিজাতীর ভাষা ইংরেজী শিক্ষার প্রতি তেমন কোন আগ্রহ ছিল না।

বে সমর ইংরেজী শিক্ষা গ্রহণের ফলে লাভ হত সরকারী চাকুরী ও সম্মানের জীবন। পূর্বে গোড়া হিন্দুদের পক্ষে সমুদ্র পাড়ি দিলে সমাজচ্যুত হতে হত। মুসলমান গন তুলনামূলক ভাবে ইংরেজী শিক্ষার এগিরে বেতে তরু করলে হিন্দু সমাজের আচার বিচার অনেকটা হ্রাস পায় অনেক হিন্দু ছাত্র উচ্চ শিক্ষার জন্য বিদেশে পাড়ি জমার।

## (দুই) প্রথম মহাযুদ্ধ (১৯১৪-১৯১৮)

এ সময়ে আসাম সরকার সাম্রাজ্য রক্ষায় ব্যন্ত ছিল। শিক্ষা ও উন্নয়ন কর্মকান্ডে সরকারের ভূমিকা ছিল প্রায় তন্য। তাই যে সিলেট জেলা আসামের অধিনে ছিল সেই বৃহত্তর সিলেটে এসময় কালে তেমন কোন উন্নতি সাধিত হয়নি। তবে ব্যাক্তিগত প্রচেষ্টায় অনেক কুল কলেজ মাদরাসা স্থাপিত হয়। এসময়ে সিলেট সরকারী আলিয়া মাদরাসা প্রতিষ্ঠা লাভ করে এবং সিলেট মুরারী চাঁদ কলেজ প্রথম গ্রেড কলেজে উন্নীত হয়।

# (তিন) বিলাফত ও অসহযোগ আন্দোলন (১৯১৯-১৯২৫)

এ সমর্টা ছিল ইংরেজী শিক্ষার একটি ক্লাইমেল্পের যুগ। ইংরেজী শিক্ষা বর্জন ও ইংরেজী চাকুরী ত্যাগ ছিল এই আন্দোলনের যোবিত নীতি। দলে দলে লোক কুল কলেজ ত্যাগ করে। আন্দোলনিটি ছিল সর্বদলীয়। যে হিন্দু সমাজ ইংরেজী শিক্ষাকে নিজেদের জীবন প্রবাহের মূল নিয়ামত মনে করেছিল। সেই হিন্দু সামজের প্রধান রাজনৈতিক দল কংগ্রেস এর নেতৃবৃন্দ ইংরেজ বিরোধী আন্দোলনেমুখ্য ভূমিকা রেখেছিল। যেখানে আন্দোলন তীব্র তর সেখানে ঐ সময়ের জন্য ইংরেজী শিক্ষা তেমন বড় হয়ে দেখা যায়নি। ভারতের জাতীয় দল কংগ্রেস, খেলাফত পত্নী জমিয়তে উলামায়ে হিন্দ, উলামায়ে ইসলাম, মুসলীম লীগ সকলেই সন্মিলিত

ভাবে একই মঞ্চে এক যেগে আন্দোলন গড়ে তোলে। হিন্দু মুসলিম ঐ সময়ে একই সুতায় আবদ্ধ হয়।

# (চার) বিতীয় মহাযুদ্ধ (১৯৩৯-১৯৪৫)

এই যুদ্ধের পরেই বৃটিশ সরকারকে পাততাড়ি গুটাতে হয়। এই সময় মুসিলম লীগের লাহোর প্রভাব, ভারতীয় কংগ্রেসের কুইট ইন্ডিয়া আন্দোলন বাংলাদেশের দুর্ভিক্ষ, আসামে জাপানী আক্রমন প্রভৃতি ঘটনার দরুন বৃটিশ সরকার শিক্ষা বিভারে বিশেষ মনোযোগ দিতে পারেননি।

#### সিলেটের অন্যান্য কলেজ

সিলেটের মুরারী চাঁদ কলেজ ছাড়াও ১৯৩২ সালে হবিগঞ্জ বৃন্দাবন কলেজ, ১৯৩৯ সালে সিলেট মহিলা কলেজ, ১৯৪০ সালে সিলেট মদন মোহন কলেজ এবং ১৯৪৪ সালে সুনামগঞ্জ কলেজ স্থাপিত হয়। ১৯৪৭ এর পরে অর্থাৎ পাকিস্তান আমলে স্থাপিত হয়। বর্তমানে শিক্ষার চাহিদা মেটানোর জন্য সিলেটে প্রযুক্তি গত শিক্ষার ও প্রসার ঘটেছে। 

৪২

সিলেটের শিক্ষাসন ও সাহিত্য একটি বিরাট বিষয়। সম্পূর্ণ বিবরণ তুলে ধরতে হলে একটি পৃষ্ঠা পূর্ণাস পুত্তকের প্রয়োজন। সিলেটে গুরুত্ব ও টোল, মক্তব ও মাদ্রাসা কুল ও কলেজ প্রভৃতি প্রতিষ্ঠান বিভিন্ন সময়ে শিক্ষাসন রূপে পরিগনিত হয়েছে। এখানে সংস্কৃত, বাংলায় সিলেটা নাগরী, আরবী, কার্সী, উর্দু ও ইংরেজী ভাষার সাহিত্য চর্চা হয়েছে।

বর্তমান কালে সিলেট শাহজালাল বিজ্ঞান ও প্রযুক্তি বিশ্ববিদ্যালয় এর প্রতিষ্ঠা এতদঞ্চলের শিক্ষাঙ্গনে একটি উল্লেখযোগ্য ঘটনা। ১৯৮৬ সালের ৩০ জুন এর ভিত্তি প্রন্তর স্থাপন করা হয় এবং ১৯৮৭ সালে এতদসংক্রান্ত বিল জাতীয় সংসদে গৃহীত হয়। প্রতিষ্ঠানটিকে নিয়ে স্থানীয় জনসাধারণ তথা সিলেট বাসীগণের অনেক প্রত্যাশা।

সিলেটে তৎকালীন মেভিকেল কুল ১৯৪৭ সালে চালু হয় ১৯৬২ সালে মেভিকেল কলেজে উন্নীত হয়। ১৯৮৬ সালে এটির নৃতন নাম হয় ওসমানী মেভিকেল কলেজ। এছাড়া সিলেটে ইউনানী চিকিৎসা প্রসারের লক্ষ্যে তিবিষয়া কলেজ প্রতিষ্ঠিত হয়েছিল্ ১৯৪৫ সালে। শ্রীহউ সংসকৃত কলেজে সম্প্রতি আয়ুর্বেদ শাখা চাল্ করা হয়েছে। হোমিও পথিক চিকিৎসার জন্য হোমিও প্যথিক কলেজ ও চালু করা হয়েছে এই অঞ্চলে কারিগরি বিদ্যালয় প্রতিষ্ঠিত হয়েছিল ১৯২৩ সালে দি কুল অব হাভক্রাপট নামে। ১৯২৯ সালে এটি সুরমা ভ্যালী টেকনিকেল ইনটিটিউট নামে পরিচিতি লাভ করে। বর্তমানে এটি একটি পলিটেকনিকেল ইনস্টিটিউট রূপান্তরিত হয়েছে। সিলেট আইন কলেজ প্রতিষ্ঠিত হয়েছিল ১৯৬৮ সালে। এছাড়া এই অঞ্চলের চারটি জেলায় রয়েছে একটি করে প্রাথমিক শিক্ষা প্রশিক্ষণে ইনিটিউট এগুলো প্রাথমিক বিদ্যালয়ের শিক্ষক প্রশিক্ষণের সাটিফিকেট প্রদান করে থাকে।

৪২. প্রাতক পু- ১৫০ -১৬৬।

১৯৬১ সালে সিলেটের খাদিম নগরে প্রতিষ্ঠিত হয়েছিল দি ন্যাশনাল ট্রেনিং ইন্সটিটিউট এরপর বিভিন্ন নামে অভিহিত হয়ে তা বর্তমানে মাঠ পর্যায়ের সরকারী কর্মচারীদের প্রশিক্ষণের কাজে ব্যবহৃত হচ্ছে।

# সিলেটে গর্যটক বৃন্দের আগমন

#### হিউয়েন সাঙ ঃ

প্রাচীন কাল থেকেই সিলেট শিল্প সাহিত্যে শিক্ষাদীক্ষার অগ্রগামী ছিল। তন্মধ্যে চীন দেশীয় বৌদ্ধ পতিত হিউরেন সাঙ' প্রাচীনতম। যার সূত্র ধরে সিলেট ভূমিতে সিলেট বহু কবি, সাহিত্যিক, জ্ঞানীগুণী ব্যক্তির আগমন ঘটেছে। পর্যটক হিউরেন সাঙ ৬৪০ খ্রিষ্টান্দে সিলেট আসেন। কামরূপ রাজ ভাকর বর্মা কর্তৃক আমন্ত্রিত হয়ে হিউরেন সাঙ কামরূপ ও সিলেট সফর করেন। ঐ সময় সিলেটের নাম ছিল 'শিলা চটোল' এবং তা কামরূপ রাজ্যের অংশ ছিল। তিনি সমতট হতে জলপথে সিলেট আসেন। তখন সিলেট ছিল সমুদ্র তীরবর্তী একটি বন্দর। সিলেটের চতুর্দিকে ছিল পাহাভূও বনভূমি এবং অধিবাসীরা ছিল বৌদ্ধ ধর্মাবলম্বী। হিউরেন সাঙ সে সময়ে সিলেট তথা কামরূপ সম্বন্ধে এক মনোজ্ঞ বিবরণ লিপিবদ্ধ করেছেন। হর্ষবর্ধন শিলাদিত্য তখন ছিলেন পাটলি পুত্রের রাজা। 

80

### ইবনে বতুতাঃ

শায় শয় উদ্দিন আবু আব্দুল্লাহ মুহাম্মদ ইবনে বতুতা (১৩০৪-১৩৭৭ খ্রিঃ) ছিলেন মরক্ষার তানজিয়ার অধিবাসী। তিনি সিলেট সকর করেন ১৩৪৬ খ্রিষ্টাব্দে। সিলেটে তাঁর সকরের উদ্দেশ্য ছিল হবরত শাহ জালাল (রহ.) এর দোয়া ও দিদার লাভ। ইবনে বতুতা সিলেট অঞ্চলকে কামরূপের অন্তর্গত অঞ্চল বলে উল্লেখ করেছেন। তিনি নাহরে আজরাকে অর্থাৎ- সুরমা নদী দিয়ে হাবান্ক শহর হয়ে জল পথে সিলেট আসেন। তাঁর বর্ণনায় সিলেটের বাসিন্দাদের গড়ন ছিল তুর্কীদের মত চেপ্টা নাক। অধিবাসীয়া ছিল দুঃসাহসী ও বাদু বিদ্যায় পরদর্শী। সিলেটকে তিনি একটি গহীন বনভূমি বলে উল্লেখ করেছেন। পরের বছর তিনি মোহাম্মদ বিন তুঘলকের দুত রূপে চীনের পিকিং ভ্রমন করেন। সেখানেই তিনি হবরত শাহজালাল (রহ.) এর বন্ধু শায়খ বুরহান উদ্দীন সাগরজীর কাছে হবরত শাহ জালাল (য়হ.) এর ও ফাতের সংবাদ জানতে পারেন।

#### মির্জা ফিক্লজ শাহঃ

১৮৫০ খ্রিষ্টাব্দে দিল্লীর সম্রাট শাহ আলমের নাতি মির্জা ফিক্লজ শাহ সিলেট সকর করেন। তাঁর শ্রমনের মূল উদ্দেশ্য ছিল হযরত শাহজালাল (রহ.) এর দরগা জিয়ারত। ফিক্লজ শাহ বাহাদুর শাহের পুত্র। মির্জা ফিক্লজ শাহ ঢাকা থেকে নৌকা যোগে সিলেট আসেন। সিলেট সকরকালে তিনি মজুমদারীতে হাজী সৈরদ বাধাত মজমুদারের মেহমান ছিলেন।

## লর্ড নর্ধক্রকঃ

শাসনকার্বের সুবিধার জন্য ১৮৭৪ সালে আসাম প্রদেশ গঠিত হয়। তখন ভারতের বড় লাট লর্ড নর্থ ব্রুক। সে সময়ে সিলেটে প্রতিবাদের ঝড় উঠে। সিলেটবাসীগণ বাংলাদেশ থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ে আসামের সঙ্গে যুক্ত হতে অনিচ্ছা প্রকাশ করে। সিলেটবাসীকে প্রবোদ ও শান্তনা দিতে ব্রং বড়লাট সিলেটের মত শহরে আগমন করেন। এই উপলক্ষ্যে সিলেটে একটি দরবার অনুষ্ঠিত হয়। এর পূর্বে বা পারে আর কোন বড় লাট সিলেটে আসেননি। বড়লাটকে অভ্যর্থনা করার জন্য চান্নিঘাটের সুরম্য সোপানাবলী নির্মিত হয়। এই ঘাটে উপরেই পৃথিম পাশার বিখ্যাত জমিদার আলী আমজদ খাঁ একটি যড়িঘর ও ঘড়িস্থাপন করেন। বহুদিন যাবত চান্নি ঘাট (চাদনীঘাট) ও আলী আমজদের ঘড়ি সিলেটে নবাগতদের জন্য দর্শনীয় বন্তু ছিল। 88

#### শ্রী নিবাস শান্ত্রীঃ

বিখ্যাত মারাটা পশ্তিত শ্রী নিবাস শান্ত্রী ও তার বোন পশ্তিতা রকবাই ১৮৮০ খ্রিষ্টাব্দে সিলেট ভ্রমন করেন। ঐ সমরে ভাটেরার তার কলক আবিকৃত হয়। তার্রফলকের ভাবা ছিল প্রাচীন সংকৃত। সিলেটের তৎকালীন ডিপুটি কালেক্টর মিঃ লটমন জনসন তার কলকের গাঠোন্ধারের জন্য শ্রী নিবাস শান্ত্রীকে অনুরোধ জানান।

শাদ্রী মহাশয়, ফলকছারের পাটোন্ধার করেন। তান্র ফলকছারে চন্দ্র বংশীয় পাঁচজন রাজার নাম ও তাদের কীর্তি কাহিনীর উল্লেখ আছে। রাজাগন হচ্ছেন নব গিটান তার পুত্র গোকলদেব, তৎপুত নারায়ন দেব, তদীয় পুত্র কেশব দেব ও ইহার পুত্র ঈশান দেব। প্রত্যেক রাজাই ছিলেন ধর্মপরায়ন দানশীল ও বোন্ধা। তাদের সুসজ্জিত নৌবহর ও ছিল। তারা পাশ্ববর্তী রাজ্য সমূহ জর করেন। ঐ সময় সিলেট সমুদ্র তীরবর্তী ছিল বলে উল্লেখ করেন।

### সৈরদ ইসমাইল হোসেন সিরাজীঃ

১৯১৮ খ্রিষ্টাব্দে বালাগঞ্জ থানার আওরঙপুরে সিলেটে উলামা কনফারেন্স অনুষ্ঠিত হয়। প্রধান অতিথি হয়ে আসেন বিখ্যাত অনলবর্বী বক্তা মাওলানা সৈয়দ ইসমাইল হোসেন সিরাজী। উদ্যোক্তা ছিলেন সৈরদ আফরোজ বর্ষত চৌধুরী ও সৈরদ ইরাওর বর্ষত চৌধুরী দুই ভাই। সভাপতিত্ব করেন সিলেট সরকারী আলিয়া মাদরাসার বিখ্যাত মুহাদ্দিছ হরত মাওলানা সহল ওসমানী।

## রবীন্দ্রনার্থ ঠাকুরঃ

১৯১৯ খ্রিষ্টাব্দের মার্চ মাসে রবীন্দ্রনাথ ঠাকুর সিলেট আসেন। সিলেট-শিলিং রান্তা তখনো নির্মিত হরনি। শিলং এর চেরাপুঞ্জি থেকে নারিঘাট পর্যন্ত আট মাইল পথ পারে হেটে অথবা খাসিয়াদের পিটে 'থাবর' চড়ে চলতে হত। রবীন্দ্রনাথ মানুবের পিঠে চড়তে রাজী হননি কাজেই তাঁকে মটর যোগে শিলং লৌহাটি এবং গৌহাটি থেকে রেলপথে লামজিং, বদরপুর

কুলাউড়া হয়ে সিলেট আসতে হয়। সিলেট তাঁকে রাজোচিত সম্বর্ধনা দেওয়া হয়। রেলস্টেশনে অভার্থনা কমিটির সভাপতি ও আসাম প্রাদেশকি সরকারের শিক্ষামন্ত্রী জননেতা সৈয়দ আব্দুল মজিদ, সিঃ আই.ই. কাপ্তান মিয়া (১৮৭২-১৯২২খ্রিঃ)মৌলভী আব্দুল করিম, সুখময় চৌধুরী, প্রমোদ চন্দ্র দন্ত প্রমুখ নেতৃবৃন্দ তাঁকে অভ্যর্থনা জানান। কবিকে নাগরিক সম্বর্ধনা জানানো হয় লোকনাথ রতন মনিটাউন হলে (সায়দা হলে)। তিনি সিলেটকে অভিনন্দন জ্ঞাপন করে লিখেন-

মমতাবিহীন কালোব্রোতে বাংলার রাষ্ট্র সীমা হতে নির্বাসিতা তুমি সুন্দরী শ্রী তুমি

### দেশ বন্ধু চিন্ত রঞ্জন দাসঃ

১৯২১ সালের ৭ই মার্চ মৌলভী বাজার শহরের নিকটবর্তী যোগী ভহরে আসাম প্রাদেশিক খেলাফত কনফারেন্স অনুষ্ঠিত হয়। খেলাফত কমিটির আমন্ত্রণে দেশবন্ধু মি. আর দাশ সিলেটে আসেন ও কনফারেন্সে সভাপতিত্ব করেন। সময়টি ছিল হিন্দু মুসলিম মিলনের স্বর্ণবুগ। এ সভার বৃটিশ শাসনের বিরুদ্ধে সর্বাত্মক আন্দোলন করার সিদ্ধান্ত নেয়া হয়।

## গান্ধীজি, শওকত আলী ও মোহাম্মদ আলীঃ

১৯২১ সালের ২৯শে আগষ্ট সিলেটের শাহী ঈদগাহে এক বিরাট জনসভা অনুষ্ঠিত হয়। বক্তৃতা করেন মহাত্মাগান্ধী, মাওলানা শওকত আলী ও মাওলানা মোহাম্মদ আলী। আলী আতৃষ্য় পাঠানটোলার জননেতা আসুল হামিদ মিনিষ্টারের মেহমান হন।

### শ্রীমতি সরোজিনী নাইডুঃ

১৯২৪ খ্রিষ্টাব্দে সুনামগঞ্জ শহরে 'সুরমা উপত্যকা রাষ্ট্রীর সন্মিলনের বই অধিবেশন অনুষ্ঠিত হয়। সভার সভাপতিত্ব করেন শ্রীমতি সরোজিনী নাইছু। তিনি একজন কবিও ছিলেন। সিলেট অবস্থান কালে তিনি এম.সি কলেজ পরিদর্শন করেন। ছাত্রদের উদ্দেশ্যে ভাবণে বলেনঃ "Every student of this college should be a peot".

# কবি কাজী নজরুল ইসলাম

বিদ্রোহী কবি কাজী নজরুল ইসলাম সিলেটে দু'বার এসে ছিলেন। প্রথমে ১৯২৬ খ্রিষ্টাব্দে পরে ১৯২৮ খ্রিষ্টাব্দে। প্রথম বার এসেছিলেন 'শ্রীহট্ট যুব সন্মিলনের বার্ষিক অধিবেশন দ্বিতীয় বার আসেন'' মুসলিম ছাত্র সন্মিলনী উদ্বোধন করতে।

#### জওহরণাণ নেহেরুঃ

১৯৪৫ খ্রিষ্টাব্দে ডিসেম্বর মাসে কংগ্রেসে সভাপতি ও সর্বভারতীর নেতা পভিত জওহর লাল নেহেরু সিলেট আসেন। বৈদনাথ মুখার্জি, বসন্ত কুমার দাস, বওয়ারী লাল দাস প্রমুখ জননেতাগন তাঁকে সংবর্ধনা জানান ও মাল্যভূবিত করেন।

### মোহাম্মদ আলী জিল্লাহ

১৯৪৬ সালের ২রা মার্চ সিলেটের ইতিহাসে বিশেষ স্বরণীয় দিন। ঐ দিন মুসলিম ভারতের অবিসম্বাদিত নেতা কায়েদে আজম মোহাম্মদ আলী জিন্নাহ সিলেট সকরে আসেন।

বিকাল পাচটার শাহী ঈদগাহ মাঠে অনুষ্ঠিত হয় স্মরণকালের বিশাল জনসভা। সিলেটে ইতিপূর্বে এত বড় জনসভা কেউ দেখেনি। সভায় তার সংক্ষিপ্ত ভাষন ছিল। মুসলমান এক হয়ে যাও। আমরা পাকিতান বানাব অবশ্যই বানাব, ছাড়বনা। কথাগুলো তিনি উর্দুতে বলেছিলেন। জনসভায় গগন বিদারী আওয়াজ উঠে "লড়কে লেকে পাকিতান"। ৩রা মার্চ সকালে তিনি হবরত শাহজালাল (রহ.) এর দরগা শরীকে জিয়ারত শেষে দুঃখ প্রকাশ করে মন্তব্য করেন;

তোমরা এত বড় দরবেশের স্মৃতি বিজড়িত ঐতিহাসিক স্থানকে ভিক্সকের আস্তানায় পরিণত করেছ।

সিলেট সফর কালে তার সফর সঙ্গী ছিলেন জননেতা আবুল মতিন চৌধুরী। কারেদে আজম আজমল আলী চৌধুরীর বাসভবনে আমজাদ আলী রোডে অবস্থান করেন। ১৯৫৪ খ্রিষ্টাব্দে কারেদে আজমের বোন কাতেমা জিন্নাহ সিলেট সকরে এলে তিনি ও আজমল আলী চৌধুরীর বাসভবনে অবস্থান করেছিলেন।

সিলেটের প্রাকৃতিক সৌন্দর্যে কায়েদে আজমের মনোযোগ আকর্ষণ করে তিনি বলেন ইচ্ছে হয় তোমাদের এই সবুজ সুন্দর পরিবেশে আমিও একটি বাড়ী নির্মাণ করি। তিনি সিলেটের বেতের কারুকাজ দেখে মুগ্ধ হন ও আজম আলী চৌধুরীকে দিল্লিতে তাঁর ব্যবহারের জন্য ঝুড়ি পাঠাতে অনুরোধ করেন।

# কাবা শরীকের ইমামঃ

১৯৮৫ খ্রিষ্টাব্দের ৬ ফেব্রুয়ারী পবিত্র খানা-ই কাবা মসজিদুল হারাম এর সম্মানিত ইমাম মুহাতরাম শার্থ মুহাম্মদ আবুল্লাহ বিন সুবারেল সিলেট তাশরীফ আনেন। সিলেট পৌরসভা শাহী ঈদগাহে বাদ জোহার এক সংবর্ধনা সভার আরোজন করে। সভার লক্ষাধিক জন সমাবেশ হয়। সম্মানিত ইমাম তার ভাষণের এক পর্বারে বলেন-

বর্তমান বিশ্বে এমন সব মানবতা ধ্বংসকারী ফিৎনার উদ্ভব ঘটেছে যা নবুওতের আকিদাবিশ্বাসকে মিটিয়ে দিতে সদা তৎপর। নাত্তিকারাদ, জড়বাদ, জাতীয়তা বাদ রূপী জাহিলিয়াতের ফিতনা বিশ্ব মানবতার মৃত্তির দিশারী রাহমাতুললিল আলামীন মুহাম্মাদুর রাসুলুয়াহ (সা.) প্রতিষ্ঠিত জীবনাদর্শকে চোঝ রাঙাচেছ। খতমে নবুওতের আফিদা আজ চ্যালেঞ্জের মুখোমুঝি। বাতিল মতবাদের মোকাবেলার আল্লাহর কালিমাকে বুলন্দ করার এবং বাতিল ফিতনার চ্যালেঞ্জের মোকাবেলা স্বাইকে শামিল হতে হবে। রাসুল (সা.) ইরশাদ করেছেন আমার উন্মতের বিপর্যর কালে যারা আমার সুন্নাতকে জীবিত করবে, তাঁদের জন্য রয়েছে একন শহীদের সওয়াব। 

৪৫

৪৫. সিলেট বিভাগের সংক্রিও ইভিহাস, পু ৪৮- ৫০।

# চতুর্থ পরিচ্ছেদ সিলেটে মুসলিম আগমন ও বসতি

সিলেট জেলার মুসলিম আগমন ও বসতি বিস্তারের প্রাথমিক ধারা অস্বেষন করা খুব সহজ নয়। অপর্যাপ্ত তথ্য এক্ষেত্রে গবেষনার পথে প্রধান অন্তরায়। পেশাজীবি ইতিহাসবিদদের দক্ষতা ও শৃত্যলাবোধের অভাব জনিত সংকটে সত্য অনুসন্ধানের বদলে অনুমান নির্ভর উপখ্যান গুরুত্ব পেরেছে।

হযরত শাহজালাল (রহ.) কর্তৃক ১৩০৩ ঈসারী সিলেটের গৌড়রাজ্য জয় করার পরে সিলেটে ব্যাপক ভাবে ইসলাম ধর্ম প্রচারিত হয় এবং গৌড় রাজ্যের পাশ্ববর্তী বিভিন্ন খন্ড রাজ্য ও পরবর্তীতে বিজিত হয়। এজন্য তার বিজয়কে ইসলামের বিজয় বলে আখ্যায়িত করা যায়। তিনি তিনশত বাট আউলিয়াকে সঙ্গে নিয়ে এসেছিলেন বলে এদেশে এখনও প্রবাদ রয়েছে। উল্লেখ্য হয়রত শাহজালাল (রহ.) ও তৎকালীন সময়ের ইসলামের বিজয় সম্পর্কিত প্রামানিক প্রমাণ সূত্র ছড়া ও উপাখ্যান এবং প্রবাদের উপর অনেক কিছু নির্ভরশীল যা য়ুগ য়ুগ ধরে চলে আসছে। এর বাত্তবতা অন্বীকার করার কোন উপায় নেই। তবে তাঁর বিজয়ের পূর্বে ও সিলেটের তিনটি অঞ্চলে মুসলিমদের বাস ছিল, তার প্রকৃত প্রমাণ পাওয়া যায়। ৪৬

প্রাথমিক সূত্রের সাক্ষে সিলেটে ইসলামের সূচনা বা মুসলিম সমাজের বিকাশের সূথোগ সৃষ্টি হয়। ব্রয়োদশ শতাব্দীর ওকতে বখতিয়ার খলজির নদীয়া বিজয়ের প্রায় এক শতাব্দী পরে। বাংলাদেশ জাতীয় যাদুয়রে সংরক্ষিত সূলতান শামসুদ্দীন ফিরুজ শাহের সময়কার ফার্সী ভাবায় উৎকীর্ণ একটি শিলালিপিতে 'আরসা শ্রীহয়্ট' নামটি প্রথম পাওয়া যায়।

তিন অংশে লেখা লিপির মাঝের অংশে উৎকীর্ণকাল ৭০৩ হিজরী অর্থাৎ ১৩০৩ ঈসারী বর্ণিত হরেছে। শিলালিপির উপরে ক্ষুদ্রাকৃত লিপিতে 'শায়খ জালাল মুজাররদ' নামউৎকীর্ণ থাকার ধারণা করা হয় যে, লিপিটি সিলেটে হয়রত শাহজালালের দরগাহর গায়ে এক সময় ছাপিত ছিল। এই ধারণাকে আরও সুস্পষ্ট করেছে অঞ্চল হিসেবে আরসা শ্রীহট্ট নাম অন্তর্ভুক্ত করায় শিলালিপির প্রথম অংশে সুস্পষ্ট ভাবে উৎকীর্ণ হয়েছে। সুতরাং আধুনিক সিলেট অঞ্চলই 'আরসা শ্রীহট্ট' নামের রূপান্তর এ ধারণা করা অসঙ্গত হবেনা। কারণ শিলালিপির প্রথম অংশের পুরো বাক্য বিন্যাস লক্ষ্য করলে এর স্বপক্ষে প্রমাণ মেলে। এখানে লেখা হয়েছে-

সুলতান ফিরুজ শাহ এর সময় সিকন্দর খান গাজী কর্তৃক আরসা শ্রীহট প্রথম মুসলিম বিজয় সাধিত হয়েছিল।

সিলেটে ইসলাম প্রচারে প্রথমপুরুষ হ্বরত শাহজালাল। তাঁর নেতৃত্বে সিলেটে ইসলাম বিস্তার তথা মুসলিম সমাজ বিকাশের যাত্রা গুরু চতুর্দশ শতাব্দীর প্রথম থেকেই। চতুর্দশ শতাব্দীর আগে সিলেটে মুসলিম বসতি বা মুসলিম সমাজের কোন অন্তিত্ব ছিল কিনা তা উপাদানের অভাবে নিশ্চিত রূপে বলা যাচেছ না।

৪৬. সিলেটে ইসলাম, পৃ ৩১

উল্লেখ্য সিলেটে লাউড়, গৌড় ও জৈন্তা নামে তিনটি রাজ্য ছিল। সিলেট বিজয় কালে যে হযরত শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গে আগত শতাধিক দরবেশ ছিলেন এবং গৌড়ের সুলতান ফিব্লুজ শাহের সেনাপতি সিকান্দর শাহ এবং নব নিযুক্ত সেনাপতি সৈরদ নাসির উদ্দীন ছিলেন তাতে কোন সন্দেহ নেই। এত আরও একটা বিষয়ে সকলেই একমত, শার্থ বুরহান উদ্দীনের সঙ্গে হযরত শাহজালাল (রহ.) এর সাক্ষাৎ গৌড় গোবিন্দের রাজ্য জয়ের অনেক পূর্বেই হয়েছিল। তা দিল্লীতে হতে পারে।

হযরত শাহজালাল (রহ.) বোরহান উদ্দিনের বাচনিক তনতে পেলেন, বোরহান উদ্দিনের নিবাস সিলেটের টুলটিকর মহল্লার। গৌড় বিজয় সম্বন্ধে পর্যালাচনা করলে দেখা যায় সিলেট শহরের সির্নিকটে যেমন একদল মুসলিম বাস করতেন, তেমনি বর্তমান হবিগঞ্জ জেলার তরফে ও হযরত শাহজালাল (রহ.) আগমনের পূর্বে মুসলিমদের বসতি ছিল। বর্তমান কালের আজমিরিগঞ্জ থানা কোন এক সময় আজমুরদান নামে পরিচিত ছিল এবং বাংলার তৎকালীন সুলতান কর্তৃক শাহজালাল পূর্বমূগে তা বিজিত হয়েছিল। এক্ষেত্রে বিশেষ ভাববার বিষয় হছেছ এই ১২০৪ (পক্ষান্তরে ১২০১) সালে বিখ্যাত তুর্কী বীর ইখতিয়ার উদ্দীন মুহামদ বিদ বর্খতিয়ার খলজি কর্তৃক বঙ্গদেশ বিজিত হওয়ার পূর্বে খৃষ্টীয় সপ্তম শতান্দী থেকে সুকী দরবেশগন এদেশে আগমন করে ইসলাম ধর্ম প্রচার করেছিলেন। তাঁদের নেতা ছিলেন হযরত মাহমুদ ও হযরত মুহাইমিন (রা.) বলে দু'জন অতি উচ্চশ্রেণীর সুফি দরবেশ।

তাঁরা বা তাঁদের দলের অপর কোন দরবেশের সিলেট আগমনের কোন প্রমাণ পাওয়া যায় না। তবে গৌড়ের সুলতানদের কোন কোন শাসক প্রথম দিকে গৌড়ের পশ্চিম প্রাত্তে অবস্থিত রাজ্যগুলি জর করার জন্য আগ্রহী হলে ও পরবর্তী কালে গৌড় রাজ্যের সন্নিহিত কামরূপ প্রভৃতি রাজ্য জয় করার বাসনায় তাঁদের একটা অত্যন্ত শক্তিশালী কৌজ কামরূপ অভিমুবে প্রেরণ করেন। এ সম্বন্ধে ইতিহাসবিদ শন্তিতগন বলেন ইখতিয়ার উন্দীনের পরবর্তী সুলতানদের মধ্যে মালিক ইয়াজউদ্দীন তুঘরল খান (১২৩৬-৪৫ঈ.) বাঙলার পরিবর্তে <del>শকিমাঞ্চলের দিকে</del> তার অভিযান শরিচালনা করেন। মালিক তাসের খানই কোরান (১২৪৫-৪৭ঈ.) মালিক জালাল উদ্দীন মাহমুদ গজনী (১২৪৭-৫১) মুসলিম রাজ্য সম্প্রসারনে অতি দুর্বল ছিলেন। মেদিনীপুর এবং বাঁকুড়ার উত্তর সীমান্ত পর্যন্ত রাড় রাজ্য বিজয়ের পরে মালিক মুগিজ উন্দীন উজবেক তুঘরল পূর্ব সীমান্তের দিকে অগ্রসর হতে থাকেন। ঐতিহাসিক মার্সম্যান লিখেছেন- "গৌড়ে প্রত্যাবর্তন করার পরে তিনি সিলেট আক্রমন করে অনেক পুন্টিত দ্রব্য লাভ করেন। পরের বংসর তিনি (১২৪৪ ঈসারী) আজ মুরদান রাজ্যের রাজ্য আক্রমন পূর্বক সমন্ত ধন দৌলত হাতী সহ রাজধানী দখল করেন। স্টুরার্ট মনে করেন আজমুরদান রাজ্য বর্তমান আজমিরিগঞ্জের নিকটে এবং আজমিরিগঞ্জ পুরাতন আজমুরদানের নৃতন নাম আজ মুরদানের রাজার পরাজরের দশ বৎসর পরে মালিক উজবেক তুঘরল সিলেটের বানিয়া চঙ্গ রাজ্য অভিযান করে সেখানকার রাজাকে পরাজিত করেন। এবং প্রাপ্ত হাতীসহ প্রত্যাবর্তন করেন। ক্যাপ্টেন ফিশার লিখেছেন বানিয়াচস রাজার পূর্ব পুরুষ সম্ভবত বাংলার গভর্নর মালিক উজবেক কর্তৃক

১২৫৪ ঈসায়ী আক্রান্ত হয়ে দক্ষিণ আসামে মৃত্যুবরণ করেন। সিলেটের কতক অংশ দখল করার পর মালিক উজবেক তুঘবল কামরূপকেও তার রাজ্যের অন্তর্ভূক্ত করার ইচ্ছা ব্যক্ত করেন। কিন্তু ভাগ্য বিভৃষিত সুলতান কামরূপ অভিযানে লক্ষনাবতীর সুদক্ষ বাহিনী হারান এবং সংগে সংগে তার অমূল্য জীবনও যায়। ক্যাপটেন ফিশারের অভিমত এই যে, মুসলিম সৈন্যরা সিলেটের ভিতর দিয়েই কামরূপ গমন করেছিলেন। এসব ঘটনা থেকে স্বাভাবিক ভাবে মনে হয়, ভিন্ন ভিন্ন সময়ে সিলেটের অংশ বিশেব বাংলার সুলতানদের বারা বিজিত হয়েছিল। তবে তা সত্ত্বেও হয়রত শাহজালাল (য়হ.) এর সিলেট বিজয়ের (১৩০৩ ঈসায়ী) পূর্বে সিলেটের কোন বৃহৎ ভ্বন্ত বাংলার সুলতানদের বারা বিজিত হয়নি বলে, এসকর বিজয়ের ফলে সিলেটের সীমারেধার কোন পরিবর্তন হয়িন। ব্যতিক্রম লাউড় রাজ্য হয়রত শাহজালালের বিজয়ের পরেও তার শাসন ক্ষমতা রক্ষা করতে সমর্থ হয়েছিল। বর্তমান মৌলভী বাজার জেলার অন্তর্গত চোয়াল্লিশের রাজা চন্দ্র মোহনের রাজত্ব, কানিহাঠির রাজা আসলাম রায়ের রাজত্ব দিনারপুরের বাগচী রাজার রাজত্ব হয়রত শাহজালালের বিজয়ের পরে মুসলিম শাসিত হয়েছে। কাজেই হয়রত শাহজালাল (য়.) এর গৌড় রাজ্য বিজয়ের সঙ্গে সঙ্গের বৃহত্তর সিলেটের সীমানা চূড়ান্ত ভাবে নির্দিষ্ট হয়নি।

৪৭ কিনারপুরের বাগচী রাজার রাজত্ব হয়রত শাহজালালের বিজয়ের সঙ্গে সঙ্গেই বৃহত্তর সিলেটের সীমানা চূড়ান্ত ভাবে নির্দিষ্ট হয়নি।

৪৭ কিনারপুরের বাগচী রাজার রাজত্ব হয়রত শাহজালালের বিজয়ের সঙ্গে স্বেসই বৃহত্তর সিলেটের সীমানা চূড়ান্ত ভাবে নির্দিষ্ট হয়নি।

৪৭ কিনারপুরের সীমানা চুড়ান্ত ভাবে নির্দিষ্ট হয়নি।

৪০ কিনেটের সীমানা চুড়ান্ত ভাবে নির্দিষ্ট হয়নি।

৪০ কিনারপুরের সামানা চুড়ান্ত ভাবে নির্দিষ্ট হয়নি।

৪০ কিনারপুরের সামানা চুড়ান্ত ভাবে নির্দিষ্ট হয়নি।

৪০ কিনারপুরের সামানা চুড়ান্ত ভাবে নির্দিষ্ট হয়নি।

সিলেটের বুকে মুসলিমরা কখন ও কিভাবে এসেছিলেন? হবরত শাহজালাল (রহ.) এর এদেশে অভিযান করার কারণ হিসেবে তৎকালীন রাজা গৌড় গোবিন্দ কর্ভৃক টুলটিকরের মুসলিম বাসিন্দা বোরহান উদ্দিনের উপর অমানুষিক নির্যাতন, তরফের রাজার আচাক নারায়ন কর্ভৃক কাজী নুর উদ্দীনের উপর ভীষণ অত্যাচারকে কারণ স্বরূপ বলা হর।

আজমুরদানে মুসলিমদের বাস তুর্লী সেনাপতি কর্তৃক সে অঞ্চলকে জয় করার কলে হয়েছে বলে গণ্য করা হয়। প্রশ্ন হচ্ছে টুলটিকরে অথবা তরকে এসকল মুসলিম কোন সূত্রে বা কোন পথে আগমন করেন? আধুনিক গবেষণার কলে দেখা যায়, খৃষ্টীয় অষ্টম শতান্দীতে চয়য়ামের উপকৃলে আরব দেশীয় বনিক ব্যবসা বাণিজ্য উপলক্ষে উপস্থিত হয়েছিলেন। এরা একদিকে বেমন তালের ব্যবসায়ের পক্ষে প্রয়োজনীয় স্থানগুলোতে তালের জাহাজের নোলর করতেন, তেমনি এদেশীয় সমাজের লোকদের মধ্যে ইসলাম ধর্ম ও প্রচার করতেন। সেকালে ভারতের পশ্চিম উপকৃলেও একদল শিয়া মতাবলন্ধী প্রচারক ইসলাম ধর্ম প্রচার করেছিলেন। বঙ্গদেশে যে ইতিপূর্বেও একদল সূকী দরবেশ ইসলাম প্রচার করেছেন, তা সূর্বেই উল্লেখ করা হয়েছে।

বোরহান উদ্দীন বাস্তহারা ছিলেন না। তাঁর সমাজের লোকেরা পূর্বাপর টুলটিকরেই বাস করেছেন। এখনও তালের বংশধরগণ টুলিটিকরেই বাস করেছেন। খুব সম্ভব তাঁরা রাজা গৌড় গোবিন্দের রাজ্যলাভের বহু পূর্বেই সে স্থানের অধিবাসী ছিলেন। তার পূর্ব পুরুষগণ আরবদেশীয় বনিকদেরই বংশধর বলে ধারণা করা হয়। কারণ সিলেটের লোকেরা যে এক কালে সওদাগরী বা ব্যবসা বাণিজ্যে লিপ্ত ছিল তার প্রমাণ পাওয়া যায়। সিলেট শহরের ব্যবসা বাণিজ্যের সর্ব প্রধান কেন্দ্রকে এখনও বলা হয় বন্দর বাজার। অপর এক মহন্নাকে বলা হয় চালিবন্দর। সিলেটে এখনও প্রবাদ প্রচলিত রয়েছে, এ বন্দর ছিল সাগর তীরে অবস্থিত এবং এ বন্দরে বড়বড়জাহাজ নোঙ্গর করতো। খুব সন্তব এসব বড় বড় জাহাজে আগত আরব দেশীয় ব্যবসায়ীগণ চট্টগ্রামের আরব ব্যবাসয়ী গনের মত আগমন করেছেন্ তাদের মধ্যে কোনকোন ব্যক্তি সিলেটের টুলটিকরে স্থায়ীভাবে বাস করেছেন। তা না হলে অন্য কোন প্রমানের অভাবে টুলটিকরে মুসলিমদের উপস্থিতি একটা আচমকা ব্যাপার বলেই মনে হয়।

তেমনি আচাক নারায়ন কর্তৃক নির্যাতিত কাজী নুর উদ্দীন ও কোন দরবেশের বা তাঁদের ঘারা বারআত প্রাপ্ত কোন লোকের বংশধর হবেন। তাঁর সঙ্গে তরকে আরও মুসলিম ছিলেন। তবে এতদঞ্চলে তখনও অমুসলিমদের হাতেই রাজশক্তি ছিল বলে এবং সংখ্যায় তারা গরিষ্ট ছিলেন বলে মুসলিমেরা তাদের ধর্মের বিধি বিধান যথাথভাবে পালন করতে সমর্থ ছিলেন না। যখনই তাদের কোন আচার-আচারণ প্রতিবেশী সমাজের লোকদের কাছে তাদের ধর্ম বিরোধী বলে প্রমাণিত হয়েছে তখনই তারা মুসলিমদের সংগে সংঘর্ষে বা নির্যাতনের পথ বছে নিয়েছে। তারা সর্বশক্তি প্রয়োগ করে এদেশ থেকে মুসলিম তথা ইসলামকে উচ্ছেদ করার চেষ্টা করেছে। এদের এ মনোভাব যে কেবল সিলেট ও তরকে দেখা দিয়েছিল তা নয়। পূর্ববর্তী সামন্ত রাজাদের ব্যবহারেও প্রকাশিত হয়েছে। কারণ তখনকার দিনে মানুবের মনে ধর্মের ক্রিয়াশীলতাই ছিল সর্ব প্রধান। ধর্মকে কেন্দ্র করেই মানুবের জীবন আবর্তিত ও বিবর্তিত হত। কাজেই যেখানেই দুই ধর্ম প্রত্যয়শীল দুই ভিন্ন মতাবলন্ধী লোকদের মধ্যে ধর্মীয় প্রত্যয় বা আচার ব্যবহার নিয়ে ছন্দ্র দেখা দিয়েছে সেখানেই তাদের মধ্যে যুদ্ধ বিশ্বহ প্রভৃতি দেখা দিয়েছে।

সিলেটে ইসলাম প্রচারের প্রথম পুরুষ হ্বরত শাহজালাল (রহ.)। তাঁর নেতৃত্বে সিলেটে ইসলাম বিতার তথা মুসলিম সমাজ বিকাশের যাত্রা শুরু চতুর্দশ নতান্দীর প্রথম থেকেই। চতুদর্শ শতান্দীর আগে সিলেটে মুসলিম বসতি বা মুসলিম সমাজের কোন অভিত্ব ছিল কিনা তা উপাদনের অভাবে নিভিত রূপে বলা যাচ্ছেনা, অখচ এ যাবত প্রকাশিত বেশ কিছু গ্রন্থ ও প্রবন্ধে কিংবদন্তীর আশ্ররে গড়ে উঠা কাহিনীতে উল্লেখিত সময়কালে মুসলিম সমাজের অভিত্ব প্রতিষ্ঠার প্রবাস নেরা হরেছে।

প্রকাশ থাকে যে, বাংলার তিনটি ধারার ইসলামের বিন্তার ও মুসলিম সমাজের পতন হরেলি। প্রথম ধারা ছিল খ্রিষ্টীয় অন্তম শতাব্দীতে। এসব বনিক আরব মুসলমানদের আগমন ঘটে উপকুলীর অঞ্চলে। মুসলিম সমাজ গঠনের এই পর্বটি ছিল সীমিত অঞ্চলে সীমাবদ্ধ। পরে একাদশ শতাব্দীতে আগমন ঘটে সুকী সাধকদের। তারা বিচ্ছিন্ন ভাবে ইসলাম প্রচার করতে থাকেন বাংলার অভ্যন্তরে। চূড়ান্ত পর্বে এয়োদশ শতাব্দীর পর থেকেই ইসলাম প্রচারিত হয় ব্যাপকভাবে। এই পর্বে বাংলার রাজক্ষমতা মুসলমানদের করায়ন্ত হয়। সুলতানদের পৃষ্টপোষকতায় সুকী সাধকদের প্রচার কার্য আরও গতি লাভ করে। ইসলাম প্রচার ও মুসলিম

৪৮.সিলেট ইতিহাস ও ঐতিহ্য, পু ৭৪

সমাজ বিকাশের এই ধারাক্রম অনুসন্ধান করে খুজতে হবে চতুর্দশ শতাব্দীর পূর্বে সিলেটে মুসলিম সমাজের স্বরূপ।

বাংলার ইসলাম বিকাশের সাথে ভারতে ইসলাম প্রবেশ ও বিকাশের সম্পর্ক রয়েছে। খ্রিষ্টীয় ৭ম শতাব্দীতে ইসলাম ধর্মাবলম্বী আরব বনিকেরা ভারত বর্বের দক্ষিণ পশ্চিম উপকৃলে বসতি স্থাপন করেছিলেন। আরব বনিকদের মাধ্যমে পশ্চিম ভারতের সমুদ্র উপকৃলীয় সিন্ধু, কাথিওয়ার, গুজরাট অঞ্চল সমূহে ইসলাম প্রবেশ করতে থাকে।

দক্ষিণ পূর্ব এশিয়ার সাথে বানিজ্য সূত্রে আরবদের বসতি ধীরে ধীরে বাংলা ও মায়ানমার উপকূলীর অঞ্চলে ও সম্প্রসারিত হব। কলে হানীর অধিবাসী ও আরব বনিকলের মধ্যে বন্ধুত্বপূর্ণ সম্পর্ক ও সহাবস্থান গড়ে উঠে। প্রথম দিকে ভারতে রাজনৈতিক আধিপত্য বিভারের মত কোন সামরিক শক্তি আরবদের ছিলনা। এসময় তারা শান্তিপূর্ন বাণিজ্যে লিপ্ত ছিল। দক্ষিন ভারতে আরব বসতি স্থাপন কারীদের সাথে স্থানীয় জনসাধারণ ও শাসকদের ছিল বন্ধুত্বপূর্ণসম্পর্ক। পরবর্তীকালে ধাপে ধাপে উত্তর ভারতে মুসলমানদের সামরিক অভিযান চলতে থাকে। এয়েয়দশ শতান্দীতে প্রতিষ্ঠিত হয় দিল্লি সালতানাত। বাংলায় বখতিয়ার খলজির মাধ্যমে মুসলিম অধিকার প্রতিষ্ঠার সূচনা এই বিজয় অভিযানেরই ধারাবাহিকতার প্রতিফলন।

রাজনৈতিক সম্পর্ক স্থাপনের বহু পূর্বেই বাংলার সাথে মুসলমানদের বাণিজ্যিক ও সাংকৃতিক সম্পর্ক গড়ে উঠে। অষ্টম শতাব্দীতে আরব বনিকগণ বাংলাদেশের উপকূলীর অব্বলে বসতি স্থাপন করেন। কিন্তু এই আরব বনিকেরা ইসলাম প্রচারে তেমনকোন ভূমিকা রেখেছিলেন কিনা সে সম্পর্কে স্পষ্ট কোনপ্রমাণ নেই। বর্তমান আলোচনার তাই প্রেক্ষাপটের প্রয়োজন একজন্য যে কোন গবেবক অনেক আগ থেকেই সিলেট এলাকার আরব বনিকদের বংশধরগন বসবাস করেছিলেন বলে অনুমান নির্ভর মন্তব্য করেন। অধুনা প্রকাশিত সিলেটে ইসলাম এহে এর সরাসরি প্রকাশ লক্ষ করা বাব। ইতিহাস গবেবণার একটি বিজ্ঞান মনক দিক রয়েছে। ইতিহাসের জন্য চাই প্রামানিক সূত্র। অনুমান যদি করতে হয় তবে তা করতে হবে সূত্রের অবলম্বনে। উল্লেখিত গ্রন্থে টুলটিকরের মুসলিম বাসিন্দা বোরহান উদ্দীন অথবা তরকের সম্ভান্ত মুসলিম কাজী নুরন্দীনের কথা বলা হয়েছে। গবেবণকগন এদের আরব বনিকের বংশধর বলতে চেয়েছেন।

বোরহান উদ্দিন বা নুরুদ্দীনের অন্তিত্ব রয়েছে প্রধানত প্রচলিত লোক কাহিনীতে লোক কাহিনী বা কিংবদন্তী একবারে উড়িয়ে দেয়া যায় না। কারণ পুরোকালের ইতিহাস অনেকাংশ লোক কাহিনীর উপর নির্ভরশীল। উহাকে বাদ দিয়ে ইতিহাসের এক বিরাট অংশ বাদ পড়ে যায়।

তারপরও এ যাবত ইতিহাস যে তথ্য জানিরেছে তাতে অন্তত আরব বনিকদের সিলেট অঞ্চলে প্রবেশ করার কোন প্রমাণ নেই। এ যুক্তির পেছনে কি প্রমাণ ররেছে সে সম্পর্কে আলোকপাত করা হল।
১। রাজ শক্তি হিসেবে প্রবেশের অনেক পূর্ব খেকেই মুসলমানদের এলেশে আগমন ঘটেছিল আধুনিক গবেবণায় তার স্পষ্ট প্রমাণ ররেছে।

৪৯. আবুল করিম, বাংলার মুগলমানদের গামাজিক ইতিবাল, পৃ- ১৩০, ৩৫।

- ২। তুর্কি ও আরবী ঘোড়সওয়ার উত্তর পক্তিম বাংলায় আধিপত্যপ্রতিষ্ঠার পূর্বেই এদের পূর্ব পুরুষগণ ভারত মহাসাগর পাড়ি দিয়ে সমুদ্র উপকুলবর্তী অঞ্চলে প্রবেশ করেছিলেন।
- ৩। সুকী দরবেশদের আগমন ঘটেছে হুল ও নৌ উভয় গখেই। ধরণা করা হয় অধিকাংশের আগমন ঘটেছে সমুদ্র পথে।
- 8। খ্রিষ্টিয় অন্তম শতান্দীর মাঝামাঝি বাগদাদে আক্বাসীয় খিলাফত প্রতিষ্ঠিত হলে ইরাকি প্রাধান্য রাজ শক্তিকে গ্রাস করে। কিন্তু স্বাধীনতা ও অভিযান প্রিয় খাঁটি আরকান ইরানী প্রাধান্য মেনেনিতে না পেরে নৃতন দিগত্তের সন্ধানে বেরিয়ে পড়েন এবং বাণিজ্যের উদ্দেশ্যে ভারত মহাসাগর পাড়ি দেন। এদের অনেক্ষেই চট্টমানে বাণিজ্য উপলক্ষে এসেছিল। এর স্বপক্ষে উদাহরণ হিসেবে বলা যায় চাটগাঁ বাসীদের কথ্য ভাষায় বিকৃত অবিকৃত বহু আরবী শব্দের উপস্থিতি ও উচ্চারণে আরবীটান। মোট কথা আরব বনিকেরা সাধারণতঃ চট্টগ্রাম বন্দার হয়েই বন্ধ কামক্রপের অভ্যন্তরে বাণিজ্য করতেন। এ অনুমান অসন্ধত নয়। ৫০
- ৫। ভাষা তত্ত্বিদ সুনীত কুমার চট্টোপাধ্যারের বক্তব্য উদ্ধৃত করেছেন আহমদ হাসান দানী। সুনীত কুমার দেখিয়েছেন যে, সিলেটা নাগরীর ব্যবহার স্থানীয় মুসলমানদের মধ্যে সীমাবদ্ধ ছিল। এটি উত্তর ভারত থেকে আগত ধর্মপ্রচার মুসলমানদের প্রভাবেরই ফল। কিন্তু সমুদয় বিষয় বিচার বিদ্মেবণ করে অধ্যাপক দানী সিদ্ধান্তে এসেছেন যে, সিলেটা নাগরী আফগান অধিকারের পর আফগান শাসকদের তত্ত্বাধধানে বিশেষ রূপ লাভ করেছিল তাই এর উৎপত্তি হয় বোড়শ সপ্তদশ শতানীতে।
- ৬। মধ্যযুগের প্রথম সাহিত্য হিসেবে চিহ্নিত 'শ্রীকৃষ্ণ কীর্তনের' সময়কাল ১৩৫০-১৩৮০ বলে অনুমান করা হয়। আরব বনিক গণের আগমনের বহু শতাব্দী পর রচিত এই গ্রন্থেমাত্র ৭-৮ টি আরবী শব্দ পাওয়া বায়। প্রচুর আরবী শব্দ পাওয়া গেছে শাহ মোহাম্মদ ছগীর রচিত 'ইউসুফ জোলায়খা' কাব্যে। এর রচনাকাল ১৩৯০ থেকে ১৪১০ এর মধ্যে।
- ব্রহাটতে বিশেষ করে গৌড়েশ্বর নাম উল্লেখিত থাকায় গৌড়ের সাথে লেখকের সল্ভতার কথা বিবেচনা করা হয়। গৌড়ে মুসলিম শাসক ও সুফী সাধকদের আগমন ব্যাপক ঘটেছিল। কলে আরবী ফার্সী ভাষার ব্যবহার স্বাভাবিক কারণেই সেখানে বেশী দেখা যায়। উল্লেখ্য, আরব বিনকেরা সধারণত চট্টগ্রাম বন্দর হয়েই বন্ধ কামরূপের অভ্যন্তরে বাণিজ্য করতেন। বিটিশ শাসন যুগ পর্যন্ত আসামের অন্তর্ভুক্ত ছিল সিলেট। মহা ভারতের যুগে আসামের পরিচিতি ছিল প্রাণ জৈতিব নামে। আর প্রানে প্রথম বলা হয়েছে কামরূপ। কামরূপে মূলত আসামেরই পরিপুরক নাম। সুতরাং দক্ষিণ দক্ষিণপূর্ব আসামের প্রত্যন্ত অঞ্চল সিলেট কামরূপের পরিপূরক অন্যন্তরে বাণিজ্য করতে গিয়েছিলেন তার কোন অমানসাক্ষ্য নেই। এ কথাটি আহমদ শরীক ই প্রথমে বলেছেন। পরিপুরক হতে পারে না। চট্টগ্রাম থেকে আরব বনিকগন

তিনি হয়ত ইবনে বতুতার বিবরণ থেকে প্রভাবিত হতে পারেন। ইবনে বতুতার বিবরণ অনুযাী তিনি হয়ত হয়রত শাহজালাল (য়হ.) এর সাঝে দেখা করতে চট্টগ্রাম থেকে কামর অর্থাৎ কামরূপে গিয়েছিলেন। ধারণা করা যায় সিলেট বা শ্রীহট্ট নামটি ইবনে বতুতার নিকট পরিচিত ছিল না। তাই সুপরিচিত কামরূপের অংশ বলে তিনি সিলেটকে কামরূপ বলেছেন। নৌ পথে আরব বণিকদের সিলেট যাওয়ার কোন প্রমাণ নেই।

৫০. আহমদ হাসান দানী, খ্রীহট্ট নাগরী দিপির উৎকর্ষ ও বিকালঃ (বালো ভাষা ২ৰ, হুমায়ুন আজাদ, সম্পা, ঢাকা বালো একাভেমী) পৃ- ৭০৯

ঐতিহাসিক সূত্র ধারণা দিচ্ছে নদী বন্দর প্রতিষ্ঠিত হয়েছিল অন্তত চতুর্দশ শতাব্দীর পর। ইবনে বতুতার বিবরণের ভিততেই এ জাতীয় মন্তব্য করা হয়েছে। একজন ইতিহাস বিদের অন্তদৃষ্টি ছিল এ মহান পরিব্রাজকের। তাই লিপিবদ্ধ বিবরণীতে ইবনে বতুতা নিজের দেখা জগতের সামাজিক সাংকৃতিক ও অর্থনৈতিক জীবনের বৃটিনাটি বিষয় তুলে ধরেছেন। তিনি নৌ পথে সোনার গাঁও বন্দরে এসেছিলেন। সোনার গাঁও পৌছার পূর্বে একমাত্র হবদ্ধ' শহরের বর্ণনা ছাড়া জন্য কোন শহর বা বন্দরের কথা তিনি বলেননি। হবদ্ধ' শহরের অবস্থান নিশ্চিত করা যায়নি। এটি সম্ভবত বর্তমান হবিগঞ্জের অন্তর্গত কোনস্থান হয়ে থাকবে। সোনারগাঁও বন্দরের বিস্তাতির বিবরণ ও তার বর্ণনায় পাওয়া যায়।

মুসলিম বিজয়ের মধ্য দিরে সিলেট বাংলার মুসলিম শাসন কাঠামোর সাথে যুক্ত হয়।
আন্তঃদেশীয় ও আন্তর্জাতিক বাণিজ্যের সাথে নিজেকে সম্পৃক্ত করার সুযোগ সিলেটের তখন
সৃষ্টি হয়। সিলেটে বিভিন্ন বন্দর গড়ে উঠার প্রেক্ষাপট এভাবে সৃষ্টি হওয়া স্বাভাবিক ছিল।
চতুর্দশ শতাব্দীর আগেই কামরূপ অর্থাৎ আসামে মুসলিম অভিযান পরিচালিত হয়েছিল। সেই
সূত্রে আসাম থেকে মুসলমানদের সিলেটে প্রবেশ করা ও বসতি স্থাপন করা স্বাভাবিক ছিল কি
না এ প্রশুটি ও উত্থাপন করা যেতে পারে।

১২০৬ খ্রিষ্টাব্দে বর্খতিয়ার খলজি দিনাজপুরে দেবকোট থেকে কামরূপের পথ ধরে তিব্বত অভিযানে বেরিয়েছিলেন। কামরূপের উপর প্রভাব বিতার করেছিলেন ইরাজ খলজি (১২১৩-১২৭) মুগীস উদ্দীন ইউজবেক ১২৫৫ খ্রিষ্টাব্দে কামরূপে অভিযান প্রেরণ করেছিলেন। অবশ্য কোন কোন গবেবক কামরূপে এই মুসলিম অভিযান সিলেটের উপর দিয়ে সাধিত হয়েছিল বলে অনুমান করেছেন।

কেউ কেউ এ ধরণের অনুমান করার সুযোগ প্রত্যাখান করেন। তাঁদের মতে লখনৌতির শাসকদের কামরূপ অভিযানের পথ হিসেবে সিলেটকে ব্যবহার করা হলে পূর্ব বঙ্গের উপর তাঁদের আধিপত্য প্রতিষ্ঠা করা জরুরী। গোরালপাড়া দিয়ে কামরূপ যাওয়ার সহজ পথ রেখে দুর্গম অঞ্চল বেঁচে নেয়ার পর কোন যুক্তি থাকতে পারে না। ইতিহাস সাক্ষ্য দেয় চর্তুশ শতাব্দীর গুরুতে সুলতান শমস উন্দীন কিরুজ শাহের সময়ে (১৩০১খ্রিঃ) প্রথম পূর্ববঙ্গ অধিকৃত হয়েছিল। এ কারণেই ১৩০৩ খ্রিষ্টাব্দে সিলেট অভিযান হয়েছিল সহজ। এভাবে কামরূপে মুসলিম সংশ্লিষ্টতার পরিবেশ সৃষ্টি হলেও সাধারণ মুসলিম পরিবারের পক্ষে দুর্গম পথ পরিক্রমন করে কামরূপ থেকে সিলেট আগমন অন্যভাবিক ছিল বলে তিনি মনে করেন। উল্লেখিত বক্তব্যের স্বপক্ষে বলা হয়েছে শিকাগো ইউনিভার্সিটি প্রেস থেকে প্রকাশিত A Historical atlas of south Asia এদিক থেকে সর্বাধিক গ্রহণযোগ্য। এখানে ৯৭৫ থেকে ১২০০ খ্রিষ্টাব্দের আসাম কে লক্ষ্য করলে দেখা যাবে কামরূপ নগরের অবস্থান ব্রহ্মপুত্র নদের উত্তরে। ইরফান হাবিব তার মানচিত্রে ১৫৯০ খ্রিষ্টাব্দে কামরূপকে ব্রহ্মপুত্রর দেখিয়েছেন। আবার ১৮৫৭ খ্রিষ্টাব্দের মানচিত্রে কামরূপকে ইষ্ট ইন্ডিয়া কোম্পানীর একটি প্রশাসনিক জেলা হিসেবে দেখানো হয়েছে। এখানেও কামরূপের অবস্থান ব্রহ্মপুত্র নদের উত্তরে।

es. A Historical Atlas of South Asia (ed) E. Joseph Scholarly lleers. Chicago University Press- 1978.

মানচিত্র গুলি সমকালীন ভৌগলিক অবস্থানের যে চিত্র দেয় তাতে কামরূপ থেকে কাউকে সিলেট আসতে হলে রীতিমত দুঃসাহসিক অভিযানে বেরুতে হতো।

হাবমতঃ মানুষ গনমনাগমনের অনুকৃলে কোন পথ ছিল না। বিতীরতঃ প্রমান্তা ব্রহ্মপুত্র পাড়ি দিতে হতো। তৃতীর দুর্গম শিলং পাহাড় অতিক্রম করতে হতো। অতঃপর কাছাড় দিরে প্রবেশ করার সুযোগ ছিল সিলেটে। তাই বরাবরই গৌড় থেকে কামরূপে যাওরার পথ ছিল উত্তর, উত্তরপূর্ব ব্রহ্মপুত্রকে দক্ষিণে রেখে। একটি মানচিত্রে চীনা পরিব্রাজ্ঞবের ভারত আগমনের পথ প্রদর্শিত হয়েছে। দেখা হিউরেং সাঙ তার্রলিপ্ত দিয়ে প্রবেশ করে কজঙ্গল হয়ে ব্রহ্মপুত্রের পশ্চিম পাড় ধরে উত্তরে প্রাগ জ্যোতিষ পর্যন্ত গিয়েছিলেন। আরব বনিকদের কামরূপের সাথে বাণিজ্যের যে কথা বলেছেন প্রফেশর আহমদ শরীক, উপরে আলোচিত প্রমাণ থেকে মনে হয় এই বাণিজ্য ব্রহ্মপুত্রের পথ ধরে বঙ্গোপসাগরের তীর পর্যন্ত প্রসারিত ছিল। আরব ঐতিহাসিক ইবনে খুরদাদ বিহ (মৃ. ৯১২হি.) বঙ্গোপসাগরের বন্দরের কথাই বলতে চেয়েছেন। সেখানে কামরূপ ও অন্যান্য স্থান থেকে ১৫ বা ২০ দিনের নদী পথে ঘৃত কুমারী কাঠ আমদানি করা হতো।

সিলেটে ইসলাম গ্রন্থে আরব বনিকদের বংশধরগন সিলেটে এসেছিলেন বলে তাদের প্রভাবে সিলেট বাসীরা সওদাগরী ব্যবসায় লিপ্ত ছিল বলা হয়েছে। বন্দর বাজার 'চালি বন্দর' এসব নাম এই স্মৃতি বহন করছে। বন্দর নামের সাথে সমুদ্র বন্দর বা নদী বন্দরের স্মৃতি জড়িয়ে থাকা স্বাভাবিক। সিলেটে সমুদ্রবন্দর ছিলনা তাতো ভুগোল জ্ঞানই নিশ্চিত করছে। তাই সিলেটে প্রচলিত প্রবাদ অনুযায়ী এখানে সাগর তীর, সমুদ্র বন্দর এবং বড় বড় জাহাজ নোসর প্রভৃতি বক্তব্য গ্রহণ না করা গেলেও নদী বন্দর যে ছিল তা মেনে নেরা স্বাভাবিক। যা অধুনা ও দেখা যাচেছ। ব্যবসা বাণিজ্য কেন্দ্র গড়ে উঠা তাও অসম্ভব নয়। নদী পথে ব্যবসা বাণিজ্য করাটাও অস্বাভাবিক কিছু নর। তথুমাত্র কিছু অনুমান করার ভিত্তি রয়েছে যে, একাদশ শতাব্দীর দ্বিতীয়ার্থ থেকে বিচ্ছিন্ন ভাবে মুসরমান পরিবারের অভিভাসন হতে পারে বৃহত্তর সিলেটের কোন অংশে। এ প্রাচীন কালের ইতিহাসের সঠিক তথ্য ও উপাত্ত উপস্থাপন করা খুবই কঠিন ব্যাপার। একতো বন জঙ্গল বিনষ্ট পর্বত অঞ্চল বিতীয়তঃ ঘন বসতি ছিল খুবই কম। যতটুকু জানা যায় বাংলায় আগমন কারী প্রথম সুফি শাহ সুলতান রুমীল (১০৫৩ ঈ.) সম্পর্কে জানা যার প্রাচীন ফার্সি সূত্রে। নেত্রকোনা জেলার মদনপুরে তার সমাধি রয়েছে।<sup>৫২</sup> এই সুফি প্রতিঅনুক্রক্ত হয়ে কোচ রাজা তাকে জমি দান করেছিলেন। শাহ সুলতান রুমী নেত্রকোন এলাকার ইসলাম প্রচার করেন। নেত্রকোনার প্রতিবেশি অঞ্চল বৃহত্তর সিলেটের হবিগঞ্জ ও সুনামগঞ্জ সুতরাং কোন মুসলিম পরিবার নেত্রকোনা থেকে এসব অঞ্চলে বসতি গড়তে পারেন। তবে কোন রকম স্থান গুরুত্ব না থাকার কোন মুসলমান দের জন্য সে যোগ বর্তমান সিলেট সদরের নিকট এতোটা পথ মাড়িয়ে বসতি গড়া যুক্তি গ্রাহ্য নয়। আর প্রামান্য সূত্র -

eq. A History of Sufism in Bengal, p-209-10

না পাওয়া পর্যন্ত কোনরূপ সিদ্ধান্তে পৌঁছার অবকাশ নেই। তবে ইসলাম প্রচারক সুফি দরবেশদের পক্ষে এসব অঞ্চলে জীবনের হুমকি নিয়ে হলেও আগমন সম্পূর্ন অসম্ভব ও নয়। কারণ তারা আল্লাহ প্রদন্ত অলৌকিক ক্ষমতা বলে অসম্ভবকে সম্ভব পর করতে পারেন। যেখানে রাষ্ট্রীয় ক্ষমতা ব্যর্থ সেখানে এসব ওলী আউলিয়া দরবেশ দের ক্ষমতা কার্যকর আর তা-ই হচ্ছে কারামত। তাঁরা বিয়ে সাদীর মাধ্যমে মুসলিম জনগোষ্টি বৃদ্ধির লক্ষ্যে প্রচারকার্য চালিয়ে যাওয়াটা অমাভাবিক কিছু নয়। প্রামান্য সূত্র দ্বারা এসব বিষয় সাব্যন্থ করার জন্য আরো গবেষণার প্রয়োজন আছে বলে মনে করি তবে কিংবদন্তী তথা যুগ যুগ ধরে চলে আসা কাহিনীর বাত্তবতা অম্বীকার করলে এসব অঞ্চলের মুসলিম বসতি এবং সুকি দরবেশ মুবাল্লিগদের ইসলাম প্রচার এবং তাদের কারামত অন্বীকারের নামান্তর হয়ে দাঁড়াবে।

সাধারণ ভূগোল দ্বারা প্রমাণ করতে চাইলে অনেকটা বাঁধা হরে দাঁড়াবে। বেমন সুনামগঞ্জ ও হবিগঞ্জ বসতি গড়ার অন্য রকম সমস্যা রয়েছে। সুনামগঞ্জের অধিকাংশ অঞ্চল এবং হবিগঞ্জের কিছু অংশের অবস্থান সমুদ্র পৃষ্ট থেকে মাত্র ১০ ফুট উচ্চে। বাংলাদেশের এ ধরণের উচ্চতা বিশিষ্ট অঞ্চলে পঞ্চদশ শতাব্দীর পূর্বে মানব বসতির তেমন পরিচয় পাওয়া যায় না। বলা যায় বসতি স্থাপনের উপযুক্ত ছিল না এই অঞ্চলগুলি।

সার্বিক আলোচনায় চতুদর্শ শতাব্দীর শুরুতে মুসলিম শক্তি ও হবরত শাহজালালের নেতৃত্বে সিলেট অধিকারের পূর্বে মুসলিম বসতি স্থাপনের কোন সুযোগ বা সাক্ষ্য ইতিহাসের সূত্র থেকে পাওয়া যাচেহ না।

সামন্ত রাজা আচাক নারায়ন কর্তৃক অত্যাচারিত কাজী নুর উদ্দিন এবং টুলটিকরের বুরহান্
উদ্দিনকে ঐতিহাসিক প্রামান্য সূত্র দিয়ে প্রমান করতে না পারলেও যুগ যুগে ধরে চলে আসা
কিংবদন্তী কেও পরিত্যাগ করা যাবে না। তবুও ঐতিহাসিক সূত্র হিসেবে শেব সিদ্ধান্ত নিতে
হলে প্রমাণের অপেকা করতে হবে।

৫৩. দিলেটঃ ইতিহাস ও ঐতিহ্য, পৃ- ৭৮-৭৯

### পঞ্চন পরিচ্ছেদ

### সিলেটে মুসলিম শাসন ব্যবস্থা

### ভূমিকাঃ

সিলেটে মুসলিম শাসন ওরু হয় ১৩০৩ খ্রিষ্টাব্দে ৭০৩ হিজয়ী সনে এবং এর ব্যপ্তিকাল ছিল ১৭৬৫ খ্রিষ্টাব্দ পর্যন্ত। উপাদানের স্বল্পতার কারণে আলোচ্য বিষয়ের উপর পূর্নাঙ্গ চিত্র তুলে ধরা সহজ নয়। তথাপি প্রাপ্ত তথ্যাদির আলোকে সিলেটে মুসলিম শাসক ব্যবস্থা সম্পর্কে একটি ধারণা দেওয়ার চেষ্টা করা হলো।

### শিলালিপি হতে প্রাপ্ত সূত্রঃ

সিলেটে হযরত শাহজালাল (রহ.) এর দরগাহে প্রাপ্ত শিলালিপি হতে জানা যায় যে লখনৌতির মুসলিম রাজ্যের সুলতান শামসৃদ্দিন ফিরুজ শাহের রাজত্বকালে (১৩০১-১৩২২ খ্রিঃ) ৭০৩ হিজরীতে (১৩০৩ খ্রিঃ) সিলেট মুসলিম অধিকারে আসে। ইন্ধি সিলেট বিজয়ের সাথে প্রখ্যাত সুকী দরবেশ শায়খুল মাশাইখ হযরত শাহজালাল (রহ.) ও সেনাপতি সেয়দ নাসির উদ্দীনের নাম বিশেষ ভাবে উল্লেখযোগ্য।

বুরহান উদ্দিন কর্তৃক গরু জবেহ (আক্বীকা) কে কেন্দ্র করে সিলেট বিজয়ের সূত্রপাত হয়েছে বলে বিভিন্ন ঐতিহাসিক সূত্র ও যুগ যুগ ধরে পরস্পরায় চলে আসা কিংবদন্তী তথা জনক্রতি থেকে জানা যায়। এটাই হচ্ছে সিলেট বিজয়ের কারণ। এছাড়া বাংলাদেশে মুসলিমদের রাজ্য বিতারের ইতিহাস পর্যালোচনা করলে বুঝা যায় যে,মুসলিম রাজ্য বিতার নীতির বাতবায়নের প্রচেষ্টাই ছিল সিলেট বিজয়ের পেছনে মূল প্রেরণা। বি

সিলেট বিজয়ের পর মুসলিম বাহিনী আচক নারায়নের বিরুদ্ধে যুদ্ধ পরিচালনা করার জন্য তরফ (দক্ষিণ- সিলেট) অভিমুখে যাত্রা করেন। এ সংবাদ পেরে আচক নারায়ন তাঁর পরিবার পরিজন সহ তরক ছেড়ে পালিয়ে যান। ইত্যবসরে মুসলিম বাহিনী খোয়াই নদীর তীরবর্তী মুড়ারবন্দ নামক স্থানে লিবির স্থাপন করে। কিন্তু মুসলিম বাহিনী আর গৌড়গোবিন্দ কিংবা আচক নারায়নের পিছু ধাওয়া করেননি মুসলিম বাহিনী জৈন্তিয়া এবং লাউড় অঞ্চল দখল করার জন্য কোন প্রকার প্রচেষ্টা চালায়নি। কলে সুলতান লামসুদ্দিন কিরুজ লাহের রাজত্বকালে জৈন্তিয়া ও লাউড় বাদে গৌড় ও তরফে মুসলিম লাসন প্রতিষ্ঠা লাভ করে। এখানে উল্লেখ করা প্রয়োজন যে, লাউডে মুসলিম শাসন প্রতিষ্ঠিত না হলেও মুসলিম বাহিনী কর্তৃক গৌড় ও তরফ বিজড়িত হওয়ার পর লাউড়ের স্বাধীন চরিত্র বিলুপ্ত হয়ে যায়। লাউড়েরপরের ইতিহাস সম্পর্কে বিশেষ কোন কিছু জানা যায় না। ওধু জানা যায় যে, লাউড়ের অন্তর্গত জগন্নাথপুরের হিন্দু প্রধান দরবার সিংহ এবং বানিয়ার চঙ্গের গোবিন্দসিংহ ইসলাম ধর্ম গ্রহণ করলে লাউড়ে মুসলিম শাসকের সূত্রপাত হয় এবং সে সময় থেকে এ অঞ্চল মুগল কর্তৃক অধিকৃত না হওয়া পযুভ সেখানে মুসলিম শাসন চলতে থাকে।

e8. Jurnal of the Asitatic Society of Bangla. (JASB) New Series XVIII, 1922, P-413, 414.

৫৫. সিলেট ইতিহাস ও ঐতিহ্য, পৃ- ২০৯

<sup>48.</sup> District Gazetteer Sylhet, Chapter 1970, p- 5-6

সিলেটের ইতিহাসে সুলতান সামসুদ্দীন ফিরুজ শাহ বিশেষ ভাবে স্মরণীয় হয়ে আছে। তাঁর সময়ে সিলেটে দ্রুত ইসলাম প্রসার লাভ করে। তিনি ১৩২২ ঈসায়ী মৃত্যুবরণ করেন। তাঁর মৃত্যুর পর তার পুত্র গিয়াস উদ্দিন বাহাদুর লখনৌতির সিংহাসনে বসেন। তাঁর শাসনকালে দিল্লির সুলতান গিয়াস উদ্দীন তুঘলক লখনৌতি আক্রমন করেন। যুদ্ধে গিয়াস উদ্দিন বাহাদুর শাহ পরাজিত হন। ফলে লখনৌতির মুসলিম রাজ্যের উপর পুণরায় দিল্লির শাসন প্রবর্তিত হয় (১৩২৪ঈ.)। এ সময় সিলেটও দিল্লির শাসনাধীন চলে যায় এবং সেখানে তরু হয় তুঘলক শাসন। গিয়াস উদ্দীন তুঘলক বাংলা ত্যাগ করার পূর্বে বাংলাকে লখনৌতি, সাতগাঁও ও সোনারগাঁও এ তিনটি প্রশাসনিক বিভাগে বিভক্ত করেছিলেন। বিশ্ব সিলেট সোনারগাঁও প্রশাসনিক বিভাগের অন্তর্ভূত ছিল।

১৩৫২ ঈসায়ী লখনৌতির মুসলিম রাজ্যের সুলতান শামসুদ্দীন ইলিয়াস শাহ ইথতিয়ার উদ্দীন গাজী শাহকে পরাজিত করে সোনারগঁও দখল করেন। ফলে সিলেটের উপর ও তার শাসন প্রতিষ্ঠা লাভ করে। এভাবে সিলেটে আদি ইলিয়াস শাহী শাসন সিলেটে হায়িত্ব লাভ করেছিলেন। ১৪১২ ঈ. পর্যন্ত। আদি ইলিয়াসশাহী শাসন কালে চারজন সুলতান-

- ১। সামসুদ্দিন ইলিয়াস শাহ (১৩৫২-১৩৫৮ খ্রিঃ)
- ২। সিকান্দর শাহ (১৩৫৮- ১৩৯৩ খ্রিঃ)
- ৩। গিয়াস উদ্দিন আজম মাহ (১৩৯৩ ১৪১০ খ্রি:)
- ৪। সাইফুদ্দীন হামজা শাহ (১৪১০-১৪১২খ্রিঃ)

সিলেট সহ সমগ্র বাংলাদেশে শাসন করেন। <sup>৫৮</sup>

আদি ইলিয়াস শাহী শাসনের পর সিলেটে শিহাবুদ্দীন বায়েজিল ও তার পুত্রের শাসন ওর হয়।
শিহাবুদ্দীন বারোজিদ শাহ ১৪১২ থেক ১৪১৫ পর্যন্ত ক্ষমতার অধিষ্টিত ছিলেন। এরপর
তারপুর আলা উদ্দিন ফিরুজ শাহ মাত্র করেকমাস রাজত্ব করেন (১৪১৫ খ্রিঃ) ১৪১৫ থেকে
১৪৩৬ ঈসায়ী পর্যন্ত সিলেট জেলার উপর রাজাগণেশ ও তাঁর বংশধরদের শাসন প্রতিষ্ঠিত
ছিল। প্রতিষ্ঠা বংশ প্রথম নাসির উদ্দীন মাহমুদের মাধ্যমে বাংলার পরবর্তী ইলিয়াস শাহী বংশ প্রতিষ্ঠা
লাভ করে। ফলে সিলেট জেলার উপর পরবর্তী ইলিয়াস শাহী শাসন পুণরায় গুরু হয়। ১৪৩৬
থেকে ১৪৮৭ পর্যন্ত পাঁচজন সূলতান এ জেলার উপর তাদের শাসন বজায় রেখেছিলেন। এরা হলেন-

- ১। নাসির উদ্দিন মাহমুদ (১৪৩৬ ১৪৬০ খ্রিঃ)
- ২। রুকনুদীন বারবক শাহ (১৪৬০- ১৪৭৪খ্রিঃ)
- ৩। শামসুন্দীন ইউসুফ শাহ (১৪৭৪-১৪৮১খ্রিঃ)
- ৪। সিকন্দর শাহ (তিন দিনের জন্য) ১৪৮১ খ্রিঃ
- ৫। জালাল উদ্দিন ফতেহ শাহ (১৪৮১-১৪৮৭খ্রিঃ)

<sup>49.</sup> Diya-Al-Din Barani. Tarikh E. Firuz Shahi, Bibliotheca India 1862, P- 454-416.

৫৮. কলোলেনের ইতিহাল পু, ২২৪, ২৪৬।

৫৯, আতুল করিম, বাংলার ইতিহাস সুলতানী আমল, পু- ২৭০-৩০৮ ।

এ সময়ে সিলেটের শাসন ভার বাদের উপর অর্পিত ছিল তাঁদের মধ্যে উজীর মকুবল খান।
মুয়াজ্ঞাম খুরশীদ খান, মহালিয়ান নওবত আলী, দত্তর মজলিসে আলম এবং মুকারব উদ
দৌল্লাহ মালিক উদ্দিন বিশেব ভাবে উল্লেখযোগ্য। এ পরবর্তী ইলিয়াস শাহীশাসনের পর
১৪৮৭ হতে ১৪৯৩ খ্রিষ্টাব্দ পর্যন্ত সময়ে সিলেটে বাবরক শাহজাদা (১৪৮৭-১৪৮৮ঈ.)
৬মাসের জন্য সাইকুদ্দিন ফিরুজ শাহ (১৪৮৮ -১৪৯০ ঈ.)

মাহমদু শাহ (১৪৯০-১৪৯১ ঈ.) ও মুজাফফর শহ (১৪৯১- ১৪৯৩ খ্রি) এ চারজন হাবশী সুলতানের শাসন প্রতিষ্ঠিত ছিল।<sup>৬১</sup>

হাবিশি শাসনের অবসান ঘটিয়ে উজির সৈয়দ হোসাইন সুলতান আলা উদ্দিন শাহ উপাধি ধারণ করে বাংলায় নিজ শাসন প্রতিষ্ঠা করেন। এ সময়ে সিলেট ও তাঁর শাসন প্রবর্তিত হয। তার শাসনকাল বাংলায় ইতিহাসে এক নৃতন যুগের সূত্রপাত করে। তাঁর সময়ে রাজ্যে শান্তি শৃঙ্খলা বিরাজ করছিল। এ সময়ে কুখ্যাত কোন বিদ্রোহ ঘটেনি। তিনি ১৪৯৩ হতে ১৫১৯ খ্রিষ্টাব্দ পর্যন্ত রাজত্ব করেন। তাঁর মৃত্যুর পর তাঁর পুত্র নৃসরত শাহ ক্ষমতায় অধিষ্টিত হন। তাঁর রাজত্বকাল (১৫১৯-১৫৩১ ঈ.) বাংলায় ইতিহাসে বিশেব স্মরণীয়।

- এ বংশের শেষ দুজন সুলতান হলেন
- (১) আলা উদ্দিন ফিরজ শাহ (১৫৩২-১৫৩৩) ও
- (২) গিয়াস্ ন্দিন মাহমদু শাহ (১৫৩৩-১৫৩৮ খ্রিঃ)

বাংলার ইতিহাসে মাহমুদের রাজত্বকাল পরিবর্তনের যুগ। শের খানের নেতৃত্বে আফগান শক্তির পূনরুখানের চাপে সিলেট তথা বাংলার হুসাইন শাহী শাসনের এবং দীর্ঘ দুশত বছর ব্যাপী বাংলার স্বাধীন যুগের অবসান ঘটে।

১৫৩৮ খৃষ্টাব্দে শের খান বাংলা অধিকার করলে সিলেট ও তাঁর শাসনাধীন চলে আসে। ১৫৩৯ খ্রিষ্টাব্দে সম্রাট হুমায়ুনকে চৌসার যুদ্ধে পরাজিত করার পর শেরশাহ পুনরায় বাংলা অধিকার করেন এবং নওযাজিস খানকে বাংলার শাসনকর্তা নিয়োগ করেন। (অক্টোবর ১৫৩৯ খ্রিঃ) নওরাজিস খান বাংলার অধিকংশ এলাকায় তর বংশের শাসন পূণঃ প্রতিষ্ঠা করেন। কলে বাংলা দিল্লী সাম্রাজ্যের অন্তর্ভুক্তহয়ে একটি প্রদেশে পরিণত হয়। এসময় সিলেট ও শের শাহের অধিকারে ছিল।

শের শাহের মুদ্রা বিশ্লেষণে দেখা যায় যে, শের শাহের রাজত্বকালের মাঝামাঝি সময় থেকে সিলেট শের শাহের অধীনে ছিল না। কেননা মুদ্রা সাক্ষ্যে প্রমাণ শাওয়া যায় যে, ১৫৪২-৪৩ ঈসায়ী বার বার শাহ নামধায়ী একজন সুলতান সিলেট ও ময়মন সিংহ অঞ্চলে রাজত্ব করেন। এ ছাড়া দেখা যায় যে, শের শাহের টাকশালওলো উত্তর ও দক্ষিণ বঙ্গে অবস্থিত ছিল। উত্তর পূর্ব এবং দক্ষিণ পূর্ব এলাকায় তার টাকশাল না থাকায় মনে কয়া যেতে পারে যে, এ এলাকাগুলো তার অধীনে ছিল না। শের শাহের মৃত্যুর পর তার পুত্র ইসলাম শাহ দিল্লির সিংহাসনে বসেন (১৫৪৫ঈ.)। তিনি মুহামদে খাঁন ভরকে বাংলার শাসন কর্তা নিযুক্ত করেন।

<sup>60.</sup> District Gazetteer Sylhet p. 58

৬১. বাংলার ইতিহাস, পু- ৩৩৭ ৬২. District Gazetteer, Sylhet p- 59

জানা যায় এ সময়ে সুলাইমন খান নামে একজন আফগান বাংলায় আসেন এবং পূর্ব বাংলার অংশ বিশেষ (ঢাকা, মরমনসিংহ ও সিলেট জেলার হাওর অঞ্চল) অধিকার করে সেখানে স্বাধীন শাসন প্রতিষ্ঠা করেন।

ইসলাম শাহের মৃত্যুর পর দিল্লির সিংহাসন নিয়ে আফগানদের মধ্যে ভীবণ গৃহযুদ্ধ শুরু হলে বাংলার আফগান শাসনকর্তা মুহামদ খান শুর স্বাধীনতা ঘোষণা করেন। তাঁর শাসনামলে সিলেট তাঁর অধীনে ছিল। বাংলায় শুব বংশের শাসন চলছিল ১৫৬৪ খ্রিষ্টাব্দ পর্যন্ত। অতঃপর সেখানে কররানী বংশের শাসন প্রতিষ্ঠিত হয়।

কররানী বংশের নাসনের শুক্ততে সিলেটের উপর করবানী শাসন ব্যবস্থা প্রতিষ্ঠিত হয়েছিল কিনা তা সঠিক করে বলা যায় না। তবে জানা যায় যে, তাজ খান কররানীর শাসনামলে ঈসা খান ভাটি অঞ্চলের জমিধারী লাভ করেন। <sup>৬৪</sup> সিলেটের পশ্চিমাঞ্চল তাঁর জমিধারীর অন্তর্ভূক্ত ছিল। <sup>৬৫</sup>

এ সমরে তরফের (সিলেট জেলার দক্ষিণ পশ্চিম অঞ্চল) জমিদার হিসেবে ফতেহ খানের উদ্রেব পাওয়া যায়। আরো দেবা যায় যে, এসময় সিলেটের উত্তর ও উত্তর পশ্চিমাঞ্চল দ্বিতীয় বায়োজীদ করয়ানীর শাসনাধীন ছিল।

১৫৭৬ সসায়ী রাজ মহলের যুদ্ধে দাউদ খান কররানী পরাজিত হলে উত্তর ও পশ্চিম বাংলা গুগল সাম্রাজ্য ভুক্তহয়। এ সময়ে বাংংলার অন্যান্য অঞ্চলে (সিলেট সহ) মুগল বিরোধী জমিদারগণ (বার ভুইয়া) শাসন কার্য পরিচালনা করছিলেন। এসকল জমিদারদের মধ্যে সসাখান, খাজা উসমান, ফতেহ খান, খিতীয় বায়েজীদ কররানী প্রমুখ জমিদার দের নাম বিশেষ ভাবে উল্লেখযোগ্য। এরা বিশেষ করে ঈসা খান মুগল সম্রাট আকবরের রাজত্বকালে মুগল শক্তিয় বিরুদ্ধে অব্যাহত ভাবে যুদ্ধ চালিয়ে গিয়েছিলেন। ঈসা খানের মৃত্যুর পর (১৫৯৯ খ্রিঃ) তার পুত্র মুসা খান ভাটি অঞ্চলের উপর অধিকার প্রতিষ্ঠা করেন। উ

মুসা খানের সমরে তাঁর করেকজ সহযোগী বন্ধুত্বের নিদর্শন হিসেবে তাঁর কাছ থেকে সিলেট অকলের ভূমি লাভ করে ছিলেন। এলের মধ্যে বানিরাচংয়ের (হবিগঞ্জ) আনোরার খান ও হুসাইনখান, দক্ষিণ সিলেটের উসমান খান, মধ্য ও উত্তর সিলেটের বারেজিদ কররানী, মাতং এর (হবিগঞ্জ এলাকায়) পাহলওরান, মৌলভী বাজার অকলের মালছি খান প্রমুখ জমিদার উল্লেখযোগ্য ছিলেন।

৬৩. রমেস চন্দ্র মজুমদার (সম্পাদিত) বাংলাদেশের ইতিহাস মধাযুগ, পৃ- ১১৩। এম.এ. রহিম, বাংলার সামাজিক ও সাংস্কৃতিক ইতিহাস ২য় খন্ত (বাংলা অনুবাদ) ঢাকা ১৯৮২।

৬৪. ইসা বাদের দিতা সুগাইমান খান হুসাইন শাহী বংশের অবসানের পর জাট অঞ্চলে জমিনারী হাণন করেছিলেন। কিন্ত 
ইসলাম শাহ তবের সেনাপতি তাজ খান কররাণী তাঁকে গরাজিত ও নিহত করেন এবং ইসা খান কে বন্দি করেন। গরবর্তী সময়ে 
তাজ খান কররানী বংশের রাজ্য স্তাপন করেন তখন তিনি ইসা বানকে ভাটি অঞ্চলের জমিনারী প্রত্যাপন করেন। এ জন্য 
ইসা খান কররানী বংশের প্রতি কৃতজ্ঞ ও অনুগত ছিলেন এবং কররানী বংশের প্রভাব প্রতিপতি যাতে বৃদ্ধি পায় তার জন্যও তিনি 
সতত সচেই ছিলেন্ তাঁর এ কাজের খীকৃতি স্বরূপ নাউনখান কররানী তাকে মাসনাদ-ই-আলা উপাধিতে ভ্ষিত করেন। (Sec 
social and cultural History of Bengal Vo. I,P- 198).

৬৫. আধুনিক ঐতিহাসিকদের মতে ঢাকা ও মরমদানিহে জেলার পূর্বভাগ এবং বর্তমান কুমিল্লা ও দিলাট জেলার পশ্চিমাংশই ভাটি অঞ্চল নামে পরিচিত। দেখুন আবুল করিম পাক ভারত মুসলিম শাসন ঢাকা ১৯৬৯, পৃ- ৪৯৪। ঢাকা জেলা গেজেটিয়ার ১৯৯৩, পৃ- ৬৪। ৬৬, বাংলাদেশের ইতিহাস, পৃ ৩০৫

এঁরা তাঁদের নিজ নিজ এলাকায় প্রায় স্বাধীন ভাবেই শাসনকার্য পরিচালনা করেছিলেন। মুগল সন্রাট জাহাঙ্গীরের আমলে সুবাদার ইসলাম খান সমগ্র বাংলাকে মোগল সন্রাজ্যের অন্তর্ভূক্ত করেন। এ সময়ে সিলেট ও মোগল সান্রাজ্যের অন্তর্ভূক্ত হয়। (১৬১১ ঈ.) মুগল আমলে সিলেট সহ সমগ্র বাংলা ২২ জন সুবাদর শাসন কার্য পরিচালনা করেন্ অতঃপর সেখানে তরু হয় নবাবী আমল (১৭২৭ ঈ.)

১৭৫৭ খ্রিষ্টাব্দে পলানীর যুদ্ধে নবাব সিরাজ উদ দৌলাহ পরাজিত হলে বাংলার ইংরেজদের কর্তৃত্ব প্রতিষ্ঠা লাভকরে। কিন্তু তাঁরা তখন নিয়োজিত নবাবদের মাধ্যমে বাংলা শাসন করেন। ১৭৬৫ খ্রিষ্টাব্দে সম্রাট শাহ আলমের কাছ থেকে দিওয়ানী সনদ লাভকরার পর ইষ্ট ইন্ডিয়া কোম্পানী প্রকৃত অর্থে বাংলা শাসন করতে তরু করে। ফলে সিলেট ও কোম্পানীর শাসনাধীন চলে আসে। এভাবে সিলেট মুসলিম শাসনের অবসান হয়।

প্রাক মুগল যোগঃ এ সময়ের সিলেটের প্রশাসনিক অবস্থা সম্পর্কে বিন্তারিত তেমন কিছু জানা বায়না। তবে মুদ্রা সাক্ষ্যে মনে হয় যে, সিলেট বিজিত হওয়ার পর সুলতান সামসুন্দীন ফিরুজ শাহ নিজেই সেখানকার শাসন কার্য পরিচালনা কয়তেন। কিন্তু তিনি তাঁর রাজত্বকালের শেবের দিকে তাঁর রাজ্যের পূর্বাঞ্চলের (সিলেট সহ) শাসনভার পুত্র গিয়াস উদ্দিন বাহাদুরের উপর ন্যান্ত করেছিলেন। ১৩০৩ থেকে ১৩২২ খ্রিষ্টান্দের মধ্যে সিলেটে নিয়োজিত দুজন প্রশাসকের নাম পাওয়া যায়। এঁরা হলেন সিকান্দর খান গাজী ও শেখ দুরুল হুদা আবুল কেরামত সাঈদী হোসাইনী। সিকান্দর খান গাজী ছিলেন সিলেটের প্রথম মুসলিম প্রশাসক। ৬৭

তুঘলক শাসনামলে সিলেট বাংলা প্রদেশের সোনার গাও প্রশানিক বিভাগের অন্তর্গত ছিল।
তুঘলক শাসনামলের প্রাথমিক পার্যারে সোনার গাঁও এর শাসনকর্তা ছিলেন বাহরাম খান।
সুলতান মুহাম্মদ বিন তুঘলকের রাজত্বকালে গিরাস উদ্দীন বাহাদুর এবং বাহরাম খান
যৌথভাবে সোনার গাঁও অঞ্চল শাসন করতেন।

চতুর্দশ নতকের মাঝামাঝি থেকে বোল শতকের মাঝামাঝি সময়ের মধ্যে প্রাপ্ত শিলালিপি ও মুদ্রা সাক্ষ্যে প্রতিরমান হয় যে, সিলেট ইকলিমই-মুয়াজ্জামাবাদের (সোনারগাঁও) অন্তর্গত ছিল। ৮৮৯ হিজরীর এক শিলালিপিতে সিলেটকে ইকলিম ই মুয়াজ্জামাবাদের অন্তর্গ একটি থানা বলে উল্লেখ করা হয়েছে।

পরবর্তী কালে সিলেটকে পৃথক একটি আরসা (প্রশানিক বিভাগ) মর্যাদা দেওয়া হয়। 

আরসাহ বিভাগের ভারপ্রাপ্ত কর্মকর্তাদের উপাধি ছিল উজির সার্ ই লক্ষর, জামাদার ই গায়রী 
মহলী। তারা কখনো কখানো লক্ষার বলেও অভিহিত হতেন। আরসার বিভাগীয় প্রধানগন তাঁর 
এলাকার প্রশাসন ও সেনাবাহিনীল প্রধান ছিলেন। শিলালিপি থেকে প্রাক মুগল যুগের সিলেটের 
কয়েকজন ভারপ্রাপ্ত কর্মকর্তার নাম পাওয়া যায়। তাঁরা হলেন-

<sup>69.</sup> District Gazetteer Sylhet Chapter II, p- 58

<sup>9</sup>b. A.H. Dhani- Bibliography of the muslim inscriptions of Bangla (J.A.S.P Dhaka 1957) p. 59

<sup>68.</sup> A.H. Dani Muslim inscriptions of Bangal, p- 59

- (১) উজীর মকবুল খান (১৪৪০ খ্রিঃ)
- (২) খান মুয়াজ্জম খুরশিদ খান মাহালীয়ন নওবত আলী (১৪৬৩খ্রিঃ)
- (৩) দপ্তর মজলিস আলম (১৪৭২-১৪৭৬খ্রিঃ)
- (৪) উজির রুকন খান (১৫১২ খ্রি) ও
- (৫) খান আজন ওয়াল মুয়াজ্জন আল খাওয়াস খান (১৫১৩খ্রিঃ)।

বিচার কার্যের জন্য একজন কাজী নিযুক্ত ছিলেন।

শিলালিপিতে একজন কমর্কতার নাম প্রাওয়া যায়। ইনি হলেন মুকাররব উদ-দৌলাহ মালিক উদ্দীন (১৪৮৪ খ্রিঃ)। প্রানার প্রধান কর্মকর্তা তাঁর এলাকার শান্তি ও নিরাপতার জন্য দারী থাকতেন। বর্তমান কালে দারোগা বা পুলিশ সাব ইন্সপেন্টরের অধীনে প্রানার কর্মচারীগণ যে সব কর্তব্য গালন করে থাকে সেকালেও প্রানার কর্মচারীদের অনুরূপ কর্তব্য ছিল। কিন্তু প্রাক মুগল আমলে প্রানার প্রধান কর্মকর্তার অধিনে একটি সামরিক বাহিনী থাকতো তার এলাকার শান্তি ও শৃত্যলা রক্ষার জন্য।

শিলালিপি বিশ্লেষনে আরো মনে হর যে, আরসাহ সিলেটের অধীনে শহর (ব্যবসা ভিত্তিক নগর) কসবা (অন্থারী সামরিক ছাউনি) এবং খিতার (ন্থানীর সামরিক নগর) অন্তিত্ব ছিল। শহর, কসবা এবং খিতা উজির ও সাব-ই লক্ষর উপাধি ধারী কর্মকর্তার অধীনে ছিল। গ শহরের প্রশাসনকার্য পরিচালনার জন্য কিছু সংখ্যক কর্মচারী নিযুক্ত হতো। পুলিশ প্রধান কতোয়াল ও বিচার বিভাগীয় মুলেক শহর প্রশাসনের অন্যতম কর্মচারী ছিলেন। সিলেটে আফগান শাসন গুরু হর ১৫৩৯ খৃষ্টান্দে। ১৫৪০ খ্রিষ্টান্দে বিল গ্রামের যুদ্ধে মুগল সম্রাট ছ্মায়ুন পরাজিত হলে বাংলা (সিলেট সহ) দিল্লী

সাম্রাজ্যের একটি প্রদেশে পরিণত হয়। শের শাহ সম্ভবত বাংলাকে ১৯টি সরকারে বিভক্ত করেছিলেন। সিলেট ছিল ১৯টি সরকারের মধ্যে একটি।

### মুঘল যুগঃ

প্রাক মুঘল যুগের তুলনায় মুঘল আমলে সিলেটের তথা বাংলার শাসন ব্যবস্থা ব্যাপক উন্নতি লাভ করে। মুঘল যুগে বাংলা দিল্লী সন্রোজ্যের একটি সুবা বা প্রদেশ ছিল। দিল্লি সন্রোজ্যের অন্যান্য সুবায় যে শাসন পদ্ধতি চালু ছিল বাংলা সুবায় ও অনুরূপ শাসন পদ্ধতি প্রবর্তন করা হয়। বাংলা সুবার সুবাদার ও দিওয়ানের অধিনে সিলেট সরকারে যথাক্রমে একজন ফৌজদার ও একজন আমিন ছিল। ফৌজদারের দায়িত্ব ছিল তার এলাকায় শান্তি শৃঙ্খলা বজায় রাখা। অপর পক্ষে আমিন রাজন্ব বিষয়ক আইন কানুন ও বিধি ব্যবস্থা কার্যকর করতেন এবং পরগনার খাজনা আদায়ের ব্যবস্থা করতেন এবং পরগনার আদায়কৃত রাজন্ব কেন্দ্রীয় সরকারে শাঠাবার ব্যবস্থা করতেন। 
বি

৭০, বাংলার ইতিহাস পু- ৫১৪

৭১. সিলেট ইতিহাস ঐতিহ্য, পু- ২১৪

১৬১২ খ্রিষ্টাব্দে সিলেট মুঘল শাসন প্রতিষ্ঠিত হওয়ার পর বাংলার সুবাদার ইসলাম খান মুবারিজ খানকে সিলেটের ফৌজদার নিযুক্ত করেন।

মুবারিজ খান ১৬১৮খ্রিষ্টাব্দ পর্যন্ত সিলেটের ফৌজদার ছিলেন। তাঁর মৃত্যুর পর মুকাররম খানকে সিলেট ও তরফের ফৌজদার নিয়োগ করা হয় (১৬১৮খ্রিঃ)। কিন্তু অল্প দিনের মধ্যেই তিনি পদচ্যুত হন এবং তদন্থলে মিরাক বাহাদুর জালাইরকে নিয়োগ করা হয়। এ সময়ে তরফ ও উহার (শমসের নগরের নিকটে) এর দাযিত্ব ভার অর্পনকরা হয় শেখ সুলাইমানের উপর।

১৬২০ খ্রিষ্টাব্দে শায়খ সুলাইমান মৃত্যুবরণ করলে সিলেটের কৌজদার নিযুক্ত হন। মির্জা আহমদ বেগ তাঁর সময়ে শায়খ সুলাইমানের পত্র নায়েব ই কৌজদার হিসেবে কর্মরত ছিলেন। বিদ্রোহী শাহজাদা শাহজাহান ১৬২৪ খ্রিষ্টাব্দে ঢাকা দখল করে মির্জা সালিহকে সিলেটের কৌদার নিযুক্ত করেন। কিন্তু সম্রাট জাহাঙ্গীর বাংলার নিয়ন্ত্রন ক্ষমতা পুণক্ষার করার পর মির্জা সালিহ কে পদচ্যুত ও শাস্তি প্রদান করেন। সম্রাট জাহাঙ্গীরের রাজত্ব কালের শেবের দিকে আকা মুহাম্মদ জামান তেহরানী সিলেটের ভারপ্রাপ্ত কর্মকর্তা ছিলেন।সম্রাট শাহজাহানের সিহাসন প্রাপ্তির পর তিনি সিলেটের কৌজদার পদে বহাল হন। এ পদে তিনি ১৬৩৭ খ্রিষ্টাব্দ পর্যন্ত অধিষ্টিত ছিলেন। এর পরবর্তী সময় সিলেটের কৌজদার ছিলেন যথাক্রমে মুইজ উন্দীন মুহাম্মদ রিজভী, সোহরাব খান ও সুলতান নজর এদের কার্যকালের সঠিক তথ্য জানা যায় না।

১৬৫৬ থেকে ১৭৬৫ খ্রিষ্টাব্দ পর্যন্ত সময়ে নিম্নে উল্লেখিত ব্যক্তিবর্গ সিলেটের কৌজদার পদে অদিষ্টিত ছিলেন। এঁদের একটি তালিকা নিম্নে প্রদন্ত হলো।

কিশওরার খান (১৬৫৬) ইসফিন দিয়ার বেগ লুৎফুল্লাহ সিয়জি, সৈয়দ ইব্রাহিম খান, জান মুহান্দদ খান, মাহাফাতা খান, ফরহাদ খান (১৬৭০-১৬৪৮ ঈ.) নওয়াব আবদুর রহিম খান (১৬৮৫-?) সাদেক খান, এনায়েত উল্লাহ খান, করতলব খান বিজাপুরী, আহমদ মজীদ, আদুল্লাহ সিয়াজী, কারওজের খান, তজা উদ্দীন মুহান্দদ খান (১৭১৯) সুকুরুল্লাহ, মনসুরুল মুলুক হরকৃষ্ণ দাস (১৭২১-১৭২৩ঈ.) নওয়াব সাদেক উল্লাহ খান, দিওয়ান মানিক চান্দ য়য় ও হয়দয়াল এরা দুজন যৌথ তাবে এক বছয়েয় জন্য (১৭২৩-১৭২৪ খ্রিঃ নিয়ুক্ত হন। সুকুরুল্লাহ বিতীয় বার (১৭২৪-১৭২৮ঈ.) (১৭২৮- ?) শমসেয় খান, বাহয়াম খান আলী কুলীবেগ, নাজিব আলী খান (১৭৪৮- ১৭৫০ ঈ.) হাজী হসাইন খান (১৭৫১-১৭৫৭ঈ.) মীয় মুহান্দদ হাদী (১৭৫৭-১৭৫৮ঈ.), নওয়াজিস মুহান্দদ (১৭৫৯-১৭৬২ ঈ.) নাসিয় উল মুলুক মীর আলী ইয়ায় খান (১৭৬২- ১৭৬৩ ঈ.) মুহান্দদ আলী খান কাইমজুং (১৭৬৩-১৭৬৫ঈ.)

১৭৬৫খ্রিষ্টাব্দে ইংরেজ ইষ্ট ইন্ডিয়া কো-দানী মুগল সম্রাট শাহ আলমের নিকট থেকে দিওয়ানী লাভ করে। এভাবে সিলেটে মুগল শাসনের অবসান ঘটে।

মুঘল শাসনামলে ফৌজদারের অধীনে কখনও কখনও নায়েব-ই- ফৌজদার উপাধিধারী কর্মকর্তাগন ও নিয়োজিত ছিলেন। যেমন ফৌজদার করহাদ খানের অধীনে নওয়াব সৈয়দ, মুহাম্মদ আলী কাইমজুং (১৬৮০খ্রিঃ) ও নওয়াব নাসক্রত্মাহ (১৬৮৬খ্রিঃ) এবং ফৌজদার শমশের খানের অধীনে গুজা উদ্দীন খান (১৭২৯ খ্রিঃ) বশরাত খান (১৭৩০খ্রি) গালিব ইযার

খান (১৭৩২ঈ.) আবু তালিব (১৭৩২ঈ.) সৈয়দ রফিউল্লাহ হাসানী (১৭৩৩ঈ.) ও হুসাইন (১৭৩৩-১৭৩৭ ঈ.) নায়িব-ই-ফৌজদার হিসেবে কর্মরত ছিলেন। সরকারে আরো কয়েকজন কর্মচারী ছিলেন। তাঁরা সরকার শাসনে ফৌজদার ও আমিলকে সাহায্য করতেন।

সিলেট সরকার ৮টি পরগনায় বিভক্ত ছিল। প্রত্যেক পরগনায় একজন শিকদার আমিন, কানুনগো ও খাজাঞ্চি নিয়োজিত ছিলেন। শিকদার ছিলেন পরগনার প্রশাসনিক ক্ষমতার অধিকারী। তিনি পরগনার শান্তি শৃঙ্খলা রক্ষা করতেন। বোল শতকের বাংলা সাহিত্যে ও শিকদারের প্রশাসনিক ক্ষমতার উল্লেখ পাওয়া যায়। বৃন্দাবন দাশের চৈতন্য ভগবত থেকে জানা যায় যে, শিকদারের উপর বিচার দায়িত্ব ও অর্পিত ছিল।

আমিন প্রজাদের রাজন্ব নির্ধারণের দায়িত্ব পালন করতেন। তিনি মুলিক নামে ও অভিহিত হতেন। তিনি সরেজমিনে প্রজাদের জমির অবস্থান, গুনাগুন ইত্যাদি পর্যবেক্ষণ করতেন এবং এসবরে উপর ভিত্তি করে খাজনা নির্ধারন করতেন। কার কুন ছিলেন পরগনার রেজিবট্রার বা লেখক। তিনি রাজন্ব সংক্রন্ত আইন কানুন, বিধিব্যবস্থা, প্রভৃতির কাগজ পত্র এবং রাজন্বের হিসাব নিকাশের জন্য দায়ী ছিলেন। পরগনার খাজাঞ্চী প্রজাদের এবং জমিদারের নিকট হতে খাজনা গ্রহণ করতেন এবং এর হিসাব ও রক্ষণাবেক্ষণের ব্যবস্থা করতেন। কানুন গো ছিলেন দলিল রক্ষক। তিনি স্থানীয় রাজন্ব প্রথা ও রীতিনীতি বিষয়ে পারদর্শী ছিলেন। পরগনায় ছিলেন করেকজন চৌধুরী। চৌধুরী আধা সরকারী কর্মচারী ছিলেন। তিনি প্রজাদের অভাব অভিযোগ ও সুযোগ সুবিধার বিষয়ে সরকারের নিকট তাদের প্রতিনিধিত্ব করতেন।

মুখল শাসকরা থামের জীবনধারার কোন রূপ হন্তক্ষেপ করতেন না। থামের আইন শৃত্থলার দারিত্ব থামের মাতবরদের উপর ন্যান্ত ছিল। থামে পক্ষারিত ছিল এবং এ থাম্য পক্ষারিত ধর্মীর অন্যান্য সকল ব্যাপারে থামে শান্তি রক্ষার চেটা করত। মুগল শাসকরা গ্রামে কোন অফিসার নিযুক্ত করতেন না। মুকদিম উপাধি ধারী গ্রামের প্রধান বক্তিরা রাজস্ব আদার করতেন। মুকান্দম ও পাঠ ওয়ারী আদারকৃত রাজস্ব পরগনার আমিনের নিকট জমা দিতেন। তাঁদের দারিত্বের জন্য তাঁরা রাজস্বের কিছু অংশ পারিশ্রমিক স্বরূপ পেতেন।

নবাব মূর্শিদ কুলি খান বাংলা সুবার শাসন ও রাজন্ব বিভাগ গুলোর পুনর্গঠন করেন। তিনি একে ১৩টি চাকলার ভাগ করেন। এ ১৩টির মধ্যে সিলেট একটি চাকলার মর্যাদা লাভ করেছিল। সিলেট চাকলার একজন কৌজনার নিযুক্ত ছিলেন। তিনি শাসন কার্যের জন্য নবাবের নিকট দায়ী থাকতেন এবং চাকলার শান্তি রক্ষা, নবাবের আদেশ নির্দেশ ও আইন কানুন কার্যকরী করতেন। সিলেট চাকলার নাবিব নাজিম উপাধিধায়ী একজনকর্মকর্তা ও ছিলেন। কৌজদার তাঁর তত্ত্বাবধানে শাসন কার্য গরিচালনা করতেন।

৭২. বার্ড, পৃ- ৪০৫, ৪০৬। ৭৩. হার্ডড, পু- ৪০৬।

কোন অবাধ্য জমিদারের নিকট থেকে রাজন্ব আদার করতে হলে কৌজদার রাজন্ব কর্মচারীদেরকে সৈদ্য দিরে সাহায্য করতেন। মূর্শিদ কুলী খান পূর্বের পরগনা গুলোকে পূণগঠিত করে সিলেট চাকলাকে কতকগুলো মহালে বিভক্ত করেন। মহাল প্রধানত রাজন্ব বিভাগ ছিল। আমিল ছিলেন মহালের প্রধান কর্মচারী। তিনি রাজন্ব সংক্রান্ত আইন কানুন কার্যকরী করতেন এবং রাজন্ব আদার ও আদারকৃত রাজন্ব নবাবের রাজকোবে পাঠাবার ব্যবহা করতেন। রাজন্ব নির্ধারনে আমিলকে সাহায্য করার জন্য একজন আমিন নিরোজিত ছিলেন। আমিন মুন্সীক এবং মুশরিক নামেও পরিচিত ছিলেন। এছাড়া মহালে কারকুন, খাজাঞ্চির, কানুনগো, চৌধুরী প্রভৃতি কর্মচারী ছিল। রাজন্ব বিষয়ক কাগজপত্র ও হিসাব রক্ষার দারিত্ব শালন করতেন কারকুন। খাজাঞ্চি রাজন্ব ত্রহণ ও রাজকোবের দাযিত্ব বহন করতেন। হানীর রাজন্ব প্রথা ও আইন কানুন সম্পর্কে অভিজ্ঞ স্থানীর প্রধানদের মধ্য থেকে একজন কানুনগো নিয়োগ করা হতো। প্রতি মহালে কয়েকজন চৌধুরী ও নিয়েজিত ছিল। এঁরা তাঁর এলাকার প্রজা ও রাজন্ব ব্যবস্থার বিষয়ে অভিজ্ঞ ছিলেন। কানুনগো ও চৌধুরী আধা সরকারী কর্মচারী ছিলেন, তাঁরা প্রজাদের প্রতিনিধিত্ করতেন এবং রাজন্ব সংক্রান্ত বিষয়ে সরকার ও প্রজা উজর পক্ষের স্বার্থের দিকে নজর রাখতেন।

উপরোক্ত আলোচনার ভিত্তিতে বলা যায় যে ১৩০৩ খ্রিষ্টাব্দে সিলেট বিজয় এবং পরবর্তীতে শাসন ব্যবস্থার ক্রমবিকৃতির মাধ্যমে মুসলিমদের মাধ্যমে পূর্ব বাংলায় রাজ্য বিত্তার নীতি পূর্ণতা লাভ করে। ফলে সিলেট অচিরেই একটি মুসলিম সংখ্যাগরিষ্ট অঞ্চলে পরিণত হয়। বিতীয়ত, প্রাক মুগল যুগে ও মুগল যুগে সিলেটের প্রশাসনিক ব্যবস্থায় দিল্লির কেন্দ্রীয় সরকারের প্রভাব বিশেবভাবে পরিলক্ষিত হয়। অর্থাৎ দিল্লি সাম্রাজ্যের প্রাদেশিক শাসন ব্যবস্থার বৈশিষ্টাবলী আরসা সিলেট ও সরকার সিলেটের শাসন ব্যবস্থায় দেখা যায়। তৃতয়িতঃ সিলেট মুসলিম শাসন প্রতিষ্ঠায় কলে সিলেটের অধিবাসীসের সাথে বহিরাগত বিভিন্ন শ্রেণীয় লোকদের মেলামেশার সুযোগ হয়। এ কারণে তাঁদের চিন্তা চেতনার মধ্যে এক সংশিশ্রন ঘটে। এর কলে সিলেটের সামাজিক সাংস্কৃতিক ও রাজনৈতিক ক্ষেত্রে ও কিছুটা ভিন্ন মাত্রা যুক্ত হয়।

# বষ্ট পরিচ্ছেদ সিলেট বিজয়ের পটভূমি ও সমকালীন পরিস্থিতি

জনমনে দৃঢ়মূল বিশ্বাস যে, গৌড় গোবিন্দ কতুক মুসলিম প্রজা নিপীড়ন হযরত শাহজালাল (রহ.) এর সিলেট বিজরের প্রধান কারণ। মূলতঃ ইখতিয়ার উদ্দীন বখতিয়ার খলজী থেকে তরু করে মুসলিম রাজ্য সম্প্রসারণের যে ধারা চলছিল, সিলেট বিজয় তা থেকে বিচ্ছিন্ন কোন ঘটনা নয়।

অসম সাহসী বীর ইখতিয়ার উদ্দীন মুহামদ বিন বখতিয়ার খলজি কর্তৃক গৌড় নগরী বিজিত হওয়ার ঠিক একশ বছর পর হয়রত শাহজালাল (য়হ.) কর্তৃক সিলেট বিজিত হয়। গুটি কয়েক সৈন্য নিয়ে বখতিয়র খলজি অকমাৎ উলকাসম আক্রমনে নবদ্বীপ করতলগত কয়েন। তিনি তাঁর সিহাব শরীফ দুর্গ থেকে অতি দ্রুন্ত বাঙলার দিকে অগ্রসর হন। কথিত আছে যে, মাত্র ১৭ জন আশ্বারোহী তাঁর অনুগামী হতে সমর্থ হয়েছিল। সৈন্যদলের অবশিষ্টাংশ পশ্যতে অগ্রসর হচ্ছিল। নগর পাত্তে এসে উপস্থিত হওয়ায় সময় তিনি কাউকে উৎপীড়ণ কয়েননি, বয়ং ধীয় এবং শান্ত পদক্ষেপে নগরে প্রবেশ কয়েন। দ্বার রক্ষক সহ অপর কেউ কয়না কয়তে পায়েনি যে আগত্তক মুহাম্মদ বখতিয়ায়। তবে অনেকেই ধারণা কয়িছল বখতয়ায় সহ নতুন আগত্তকরা উচ্চাকৃতিয় দামী অর্থ বিক্রেত। য়াজা য়ায় লক্ষণ সেন য়াজ প্রসাদের য়ায়দেশে উপস্থিত হয়ে তিনি তার তাঁক অসি নিজোসিত কয়েন এবং নির্বিচায়ে অবিশ্বাসীদের হত্যা কয়তে থাকেন। য়াজা লক্ষণ সেন তখন মধ্যাহ্ন ভোজে ব্যক্ত ছিলেন। য়াজ প্রসাদের য়ায় প্রাণ্ড থেকে এবং য়াজধানীয় মধ্যস্থল থেকে কয়্রণ বিলাপ এবং আর্তনাদ উঠিছল। যখন য়াজা ব্যাপায়টা বৃক্তে পায়লেন তখন বখতিয়ায় প্রসাদের অভ্যন্তরে তিনি ইতিমধ্যেই প্রসাদের বছ লোককে হত্যা কয়ে জীতিয় সঞ্চায় কয়েরছিলেন। ফলে য়াজা লক্ষন সেন নগ্ন পদে পেছন দয়জা দিয়ে পলায়ন কয়েন।

নবদ্বীপ বিজয়ের পর ইখতিয়ার উদ্দীন মুহাম্মদ বিদ বখতিয়ার খলজী তার বিজয় অব্যাহত রাখেন। লাখনৌর (বীর ভূম জেলা) এবং রাঢ় অঞ্চল জয় করার পর তিনি গৌড় এবং দেবকোট জয়ের দিকে মনোনিবেশ করেন। ১২০৩ সালের জানুয়ারীর মধ্যেই এ দুটি নগরী ও বখতিয়ার খলিয়র পদানত হয়।

বখিতিরয়ার দেবকোটে রাজধানী স্থাপন করেই তিবাত বিজয়ের প্রস্তুতি নিতে থাকেন। কয়েক বছর অতিবাহিত হওয়ার পর তিনি লক্ষনাবতীর পূর্বদিকে অবস্থিত তুকীস্থান এবং তিবাতের বিষয় ববর পেলেন। তখন থেকেই তিনি তিবাত এবং তুর্কীতান বিজয়ের মৌলিক কয়না মনে মনে পোষণ করতে থাকেন। বখিতয়ারের তিবাত অভিযান ছিল আত্মঘাতি। দশ সহস্র সুনিপুন অশ্মরোহীর বিপুল বাহিনী নিয়ে তিনি তিবাত যাত্রা কয়েন। সেই দুর্যোগ পূর্ণ অভিযান থেকে ব্যর্থতার য়ানি নিয়ে তিনি যখন কিয়ে আসেন তখন তাঁর সাথে মাত্র দু'শ অশ্বায়োহী ও ছিলনা। বখতিয়ায়ের তিবাত অভিযানের ফলে সর্বোৎকৃষ্ট এবং সর্ব বৃহৎ সেনাদল ধ্বংস হয়ে যায়। দেবকোর্ট ওধু বিধবা এবং পিতৃমাতৃহীনের বিলাপ তিবাত অভিযানের স্মৃতির প্রতি অভিশাপ

দিচ্ছিল। বখতিয়ারের তিব্বত অভিাযানের শোকবহ পরিণতি প্রায় অর্ধ শাতব্দীর জন্য পূর্বভারতের মুসলিমশাসন সম্প্রসারণ তিমিত করে দিয়েছিল।

বর্ষতিয়ারের মৃত্যুর পর খলজি আমীর ওমরাহ দের মধ্যে যুদ্ধ শুরু হয়। তাতে পূর্ব ভারতে মুসলিম শাসন সম্প্রসারণে গতি তিমিত হলেও একেবারে তব্দ হয়ে যায়নি। বর্ষতিয়ারের পুত্র মুহাম্মদ খলজি কামরূপে এক অভিযান (১২০৫-১২০৬) পরিচালনা করেন। মুহাম্মদ খলজি কোন পথে বিজয় অভিযান গরিচালনা করেছিলেন তা, জানা যায়নি। তবে খুব সন্তব সিলেট জেলার কত কাংশের উপর দিয়ে খাসিয়া এবং জৈতিয়ার পর্বত দুপাশে রেখে আগ্রসর হয়ে তিনি কামরূপ প্রবেশ করেছিলেন। 98

সুলতান শামসুদ্দীন ফিরোজ (১৩০১-১৩২২ ঈ.)

শাহের রাজত্বনালে মুসলিমদের বারা সিলেট বিজয় সন্বন্ধে ঐতিহাসিক জে.এন.সরকর বলেন সন্ভবত সুলতান ফিরোজ দেহলভীররাজত্বনালের সর্বাপেক্ষ অধিক গুরুত্বপূর্ণ ঘটনা ময়মনসিংহ জেলার ব্রম্মপুত্র নদীর অপর তীর আসামের সিলেট জেলার মুসলিম রাজ্যের বিস্তৃতি। তখন রাজ্য শাসনের কেন্দ্র হল সোনারগাঁরে স্থাপিত হয়। মুসলিমদের নয়া অভিযানের রাজনৈতিক কেন্দ্র ভূমি সোনারগাঁ হতে পূর্ব দিকে অভিযান পরিচালিত হবে তা নিতান্ত স্বাভাবিক। বন্তুত সিলেট বিজয় ভিন্ন সুলতান শামসুন্দীন ফিরুজ শাহর বিয়ারে বাঙলা বিজয়ের স্বপ্ন সফল হতে পারত না। রাজ্য জয়ের গতি ধারা অনুসারে এবং নিতান্ত স্বাভাবিক পরিণতহিসেবে সিলেট জয় করা শামসুন্দীন ফিরুজ শাহের জন্য অপরিহার্য ছিল।

মুসলিমদের সিলেট বিজয় কোন বিচ্ছিন্ন ঘটনা নয়। শামসুদ্দীন ফিরোজ শাহের ন্যায় পরাক্রম শালী সুলতানের পক্ষে এক পার্বত্য অঞ্চলীয় রাজার নিকট তাঁর সেনাপতি সিকন্দর খান গাজীর পরাজয় বরদান্ত করে নেয়া অসম্ভব ছিল। কোন কোন ঐতিহাসিক মনে করেন অলৌকিক শক্তি সম্পন্ন ককির শাহজালাল (রহ.) এর সাহায্য এবং দয়া না থাকলেও ঐতিহাসিক ঘটনাবলীয় অপরিহার্য পরিণথি হিসেবে শামসুদ্দীন ফিরুজ শাহের আমলে সিলেট বিজয় সম্পন্ন হত। য়াজা গৌড় গোবিন্দ কর্তৃক বুয়হান উদ্দিনের হতুচ্ছেদন সিকান্দর গাজীর সিলেট আক্রমণের উপলক্ষ মায়য়, মৃল কারণ নয়। ইখতিয়ায় উদ্দীন মোহাম্মদ বিন বখতিয়ায় খিলজীয় আক্রমন থেকে যে ঐতিহাসিক ঘটনা প্রবাহ ওরু হয়েছিল, তারই পরিনতি হয়রত শাহজালাল (রহ.) কর্তৃক সিলেট বিজয়। হয়রত শাহজালঅল (য়হ.) এর সর্ব শ্রেষ্ঠ অবদান সাময়িক বিজয় নয়, আধ্যাত্মিক বিজয়। সিলেট জেলা হিন্দু ধর্ম ও হিন্দু ঐতিহায় জন্য বিখ্যাত ছিল। হয়রত শাহজালাল (রহ.) এবং তাঁর শাগরিদ গনের প্রচেষ্টায় ফলে ধর্মীয় ঐতিহাশালী ক্ষয়ের রালিত হয় ইসলামের প্রান ছায়নী আধ্যাত্মিক তরু। নৈতিক এবং আধ্যাত্মিক বিজয়ের ফলেই মুসলিমদের রাজনৈতিক বিজয় স্থায়িত্ব লাভ করে। আধ্যাত্মিক বিজয় সম্পন্ন হয়নি বলেই বায় বায় বিজিত হওয়া সত্ত্রেও কামরূপে মুসলিম রাজত্ব সুপ্রতিষ্ঠিত হতে পারেনি। বি

৭৪. জার্নাল অব এশিয়াটিক সোসাইটি অব বেরল: ভ-১৮ ১৮৭৩, পৃ ৮৩৮-৮৪০

৭৫. হবরত নাহজালাল কুলিয়াতী (রহ.), পৃ ৫৪-৫৬

সিলেটের প্রাচীন ইতিহাস তেমন জানা যায় না- Sylhet in copper plates এ নিমু নিবিত বিবরণ পাওয়া যায়ঃ

In the pre-historic days the southern part of the sadar subdivision northern part of Moulavi bazar and Habigonj Sub division and realy the entire sunamgonj subdivision were a part of the bay of Bengle or a large lake along with the Landsof near by districts of comilla. Mymensingh. Dacca and Noakhali. There are many proofs of this. The chinese traveller Heuen tsang in the 7th century A.D. has described the sylhet areas as the silichatal country on the sea shore. The famous saint Hazrat Shahjalal (Muzarrad -e Yamoni) arrived in sylhet or Gour in fourteenth century A.D. It is said that nearly all the lands from Sadar ghat or Dinarpur of the present Habiganj sub division to the Monarys till a in Sylhet. (Where the district judge and the Execlltive Engineer reside) town was under water.

ত্ররোদশ শতাব্দীর শেষ দিকেও চতুদর্শ শতকের প্রথম দশকে সিলেটে লাউড়, গৌড় ও জরন্তিরা নামে তিনটি প্রধান রাজ্যের উল্লেখ পাওয়া যায। এতছ্যতীত তুঙ্গনাথ, ইটা প্রভৃতি করেকটি সামান্ত রাজ্য ও ছিল। প্রখ্যাত দার্শনিক অধ্যক্ষ দেওয়ান মোহাম্মদ আজরক লাউড়, গৌড় ও জরন্তিয়া রাজ্যের নিমুরূপ বিবরণ প্রদান করেছেন।

### লাউড় রাজ্যঃ

কুরসা, জনতরী, পাইকুড়া, সতর সতী, সুনাইতা, জলসুকা, বিপ্তঙ্গল, মুড়াকৈড়, বানিয়াচুন্দ, জোরানশাহী (বর্তমান মরমনসিংহ জিলার) শিক সুনাইতা (বর্তমান বেশীর ভাগ সদর মহকুমার) সুনামগঞ্জের সমুদর পরগনা (কেবল মাত্র ইসাকলস ব্যতিত) ব্যাপী লাউড় রাজ্য কিস্তৃত ছিল।

### গৌড় রাজ্যঃ

সুনামগঞ্জ ও সিলেট সদরের অন্তর্গত ইসাকলস পরগনাহতে বিয়ানী বাজার থানার অন্তর্গত পক্ষখন্ড পর্যন্ত উত্তরে খাসিয়া গাহাড়, দক্ষিণে কুশিয়ারা নদী পর্যন্ত।

#### জৈন্তা রাজ্যঃ

কানাইঘাট ও গোরাইনঘাট তহসীলের সবগুলো পরগনা ও বর্তমানে খাসিয়া পাহাড়ের সঙ্গে বুক লুসাই মহকুমার অন্তর্গত সমুদর ভূমি।

৭৬. মি. কে. তথ্য এম.এস সি এল.এল.বি The citizen (published by the district council Sylhet. Sept. 1963, Vol No. 2) p-19

### গৌড়গোবিন্দ এসন

যে হিন্দু নরপতিকে পরাজিত করে হযরত শাহজালাল (রহ.) সিলেটের পবিত্র ভূমিতে ইসলামের অর্ধ চন্দ্র খচিত পতাকা উন্তোলন করেন তাঁর নাম রাজা গৌড়গোবিন্দ। গৌড় গোবিন্দ সিলেটের শেষ স্বাধীন হিন্দু নরপতি। যদিও গৌড় গোবিন্দ চতুর্দশ শতান্দীর লোক, তথাপি তাঁর জীবন কাহিনীনিয়ে নির্ভরযোগ্য ইতিহাস কখনো লেখা হয়নি। তাই লোক মুখে কথিত গৌড় গোবিন্দের জীবন কাহিনী ইতিহাসের উপাদান না হয়ে হয়েছে ঠোক কথার উপকরণ।

রাজা গৌড় গোবিন্দ সম্পর্কেসামান্য তথ্য বিশেষ পাওয়া যায়না তবে সিলেটে প্রচলিত বিভিন্ন লোকগীতি থেকে তাঁর সম্পর্কে কিছু জানা যায় না। তবে সিলেটে প্রচলিত বিভিন্ন ঠোকগীতি থেকে তাঁর সম্পর্কে কিছু জি জানা যায়। এগুলি হচ্ছে পাগল ঠাকুরের ছড়া, হাস্যনাথের পাঁচালী, শান্তি রাণীর বারমাসী এবং গোপী নাখ দত্ত রচিত দত্ত বাংশাবলী। এই লোকগীতিগুলি পরীক্ষা করে আধুনিক পভিতেরা মনে করেন যে, গৌড় গোবিন্দ সন্তবত গারো জাতীয় লোকছিলেন বা কোন ত্রিপুরা রাজার নির্বাসিতা রাণীয় সন্তান ছিলেন। তিনি সিলেটের সিংহ বংশীয় কোন একজন রাজাকে যুদ্ধে পরাজিত করে সিলেট শহর দখল করেন। পরে তিনি খাসিয়া রাজাকে পরাজিত করেন এবং লাউড় ও জৈন্তিয়া রাজা তাঁর বশ্যতা বীকার করেন। রাজা গৌড় গোবিন্দের চিকিৎসক ছিলেন কবিরাজ চক্র পানি দত্ত, এই কবিরাজের দুই ছেলেকে রাজা সিলেটে বসতি স্থাপনের জনুমতি দেন। এরা সাত্তগাও-এর দন্ডদের পূর্ব পুরুষ। বি এস্থানটি সিলেটন্থ সাতগাঁও, এখানে চা বাগান ও রেল স্টেশন আছে।

এই দন্ত পরিবারের একজন গোপী নাখ দন্ত বংশাবলী রচনা করেন্ মুসলমানদের সঙ্গে পরাজিত হয়ে রাজা গৌড় গোবিন্দ পরিবার পরিজন কেলে আতা গোপন করেন। রাজার বিশ্বস্থ ভৃতৎ কাড়ুরাম (বা ঘাটুরাম) রাজমাতা অর্পনা এবং রাণী লান্তি রানীকে নিরাপদ স্থানে নিয়ে যায়। পরে কাড়ুরাম মুসলমানদের হাতে নিহত হয় এবং রাজমাতা ও রানী অনেক দুঃখ কঠে কালাতিপাত করেন। শান্তি রাণীর শেষ জীবনের দুঃখের কাহিনী নিয়ে রচিত হয় শান্তি রাণীর বারমাসী। অতএব, এই লোক গীতিগুলোর সত্যতা সম্পূর্ণ অস্বীকার করা যায় না। এইগুলি দ্বারা প্রমাণিত হয় যে, রাজা গৌড় গোবিন্দ একজন ঐতিহাসিক ব্যক্তিত্ব। বি

লৌড় রাজ বংশর ইতিহাসের প্রথম সূত্র হট্টনাথের পাঁচালী। হট্টনাথ গৌড় রাজ বংশের কুলদেবতা। হট্টনাথের পাঁচালী মূলতঃ দবেতা হট্টনাথের স্তুতি গাঁখা। তাছাড়া এতে রয়েছে রাজ বংশের ইতিহাস, রাজ্যের সমকালীন ধর্মীর, সামাজিক এবং ভৌগলিক বিবরণ খ্যাতনামা বৃহ শতি ছিলেন রাজ দরবারের সভাপভিত। তিনি রাজা গোবিন্দের দরবারে

निर्णिं शिट्किंग्रियात, ण्- ১०

৭৮. হ্যরত শাহাজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, পু- ১২, ১৩

গৌড় রাজ বংশের ইতিহাস, বর্ণনা করেন। এই ইতিহাস মুখে মুখে বহু পভিতের স্মৃতি বরে ভট্টাচার্যদের পূর্ব পুরুষ পভিত রঘুনন্দন পর্যন্ত নেমে আসে। গনেশ রাম শিরোমনি বা গনেশ্বর ছিলেন রঘুননান্দের প্রপৌত্র। তিনি হট্রানাথের স্মৃতি গাঁখা রাজবংশের এবং রাজ্যের ইতিহস হট্টনাথের পাঁচালী নামে পুত্তকাকারে সংকলন করেন।

ভাটপাড়ায় জাহ্নবি ধর ভট্টাচার্য আখালিয়ার কুল নাথ চক্রবর্তীর বাড়ীতে হট্রনাথের পাঁচালীর ধ্বংসাবশেব প্রাভহন। তিনি পাচালীর যে অংশ পাওয়া গিরেছিল তা যত্ন সহকারে রক্ষা করেন। সিলেটের প্রাচীন ইতিহাস সম্বন্ধে অভিজ্ঞ কেউ কেউ ধারণা করেন যে, হট্টনাথের পাঁচালী ঐতিহাসিক ভিত্তির উপর রচিত। পাঁচালী সাতখন্ডে ভিবক্ত। এর মধ্যে রয়েছে ৩৬ হাজার শ্লোক। হযরত শাহজালাল (রহ.) কর্তৃক সিলেট বিজয় কালে বর্তমান সিলেট জেলা কয়েকটি কুদ্র

হ্বরত শাহজালাল (রহ.) কর্তৃক সিলেট বিজয় কালে বতমান সিলেট জেলা কয়েকাট স্ রাজ্যে বিভক্ত ছিল। এগুলো মধে গৌড় জয়ন্তিয়া, লাউড়, আপেন্ফাকৃত বৃহৎ ছিল।

ছোট রাজ্যগুলোর মধ্যে ইটা, তরফ, প্রাতপগড়, মগদ, ত্রৈয়পুর, রাজ্যাংশ প্রভৃতি উল্লেখ করা যেতে পারে। এই সকল রাজ্যের মধ্যে গৌড়-ই ছিল সর্বাপেক্ষা শক্তিশালী। বর্তমান সিলেট টাইন এবং সদর মহকুমায় গৌড় রাজ্যের বিভার ছিল।

সৈয়দ মুর্তাজা আলী বলেন- রাজা গৌড় গোবিন্দ সম্বন্ধে কোনও বিশ্বাসযোগ্য ঐতিহাসিক বিবরণ পাওয়া যার না। শ্রীহট্টে প্রচলিত পাগল ঠাকুরের ছড়া, হাস্যনাথের লাঁচালী, শান্তি কন্যার বামাসী ও সাত গাঁওরের গোপী নাথ তদন্ত রচিত দন্ত বংশাবলী আলোচনা করলে মনে হয় তিনি শ্রীহট্টের সিংহ বংশীয় কোন ও রাজা কে পুণিবিলের জল যুদ্ধে নিহত করে শ্রীহট্ট শহর দখল করেন। গোবিন্দ সম্ভবত গোয়ার বা গায়ো জাতীয় ছিলেন। কেহ কেহ বলেন তিনি কোন নির্বাসিতা ত্রিপুরা রাজ্যের মহিবির সন্তান ছিলেন। তিনিখাসিয়া রাজাকে যুদ্ধে পরাজিত করে বন্দী করেন। তৎপরে লাউড় ও জৈন্তার রাজা তাঁর বশ্যতা স্বীকার করেন। এর পরে গোবিন্দের পেটে ব্রুণ হয়। তার চিকিৎসার জন্য সুবিখ্যাত কবিরাজ চক্রপানি দন্ত শ্রীহট্টে আসেন ও চিকিৎসা করে তাঁকে নিরামর করেন। গোবিন্দের অনুরোধে চক্রপানি দন্তের মহীপতি ও মুকুন্দ নামক দুই পূত্র শ্রীহট্টে বসতি করেন। এরাই সাতগাঁরের দন্ত দেব পূর্ব পুরুব। গোবিন্দ চক্ষিশ বৎসর শান্তিতে রাজত্ব করেন। তৎপর সিকন্দর গাজীর সঙ্গে তার যুদ্ধ হয়। দন্ত বংশাবলী গ্রহে আছে, গৌড়ের গোবিন্দনামে তাহার নূপতি, শনভেদী বানে যার আছিল শক্তি।

শাহজালালের সঙ্গে যুদ্ধে পরাজরে পর গোবিন্দ পোচাগড়ে আত্মগোপন করেন। তাঁর বিশ্বস্ত ভূত্য ঝাড়ু: রাম গোবিন্দের মাতা অর্পনা ও স্ত্রী নান্তিরাণীকে নিয়ে গড়গাঁওয়ে পালিয়ে যায়। সেখানে রাজমাতা ও রাজ মহিবি দুঃখে জীবন যাপন করেন। ঝাড়ুরাম মুসলমানদের হাতে নিহত হয়। নান্তিরানীর শেষজীবনের কাহিনী 'শান্তিরানর বারমাসী নামক হড়ায় বর্ণিত আছে। গোবিন্দের দুর্গত্রাসাদ, গড়দুয়ারে ছিল। মনারায়ের টিলা নামক সুক্রেটিলার উপরে দুর্গে তাঁর প্রধান সেনাপতি বাস করতেন। এই উক্ত টিলার উপর থেকে শত্রুপক্ষের গতিবিধি লক্ষ্য করা সহজ ও সুবিধাজনক ছিল। মনারায়ের পতনের পরে গোবিন্দের মনোবল নট্ট হয় ও তিনি পেঁচাগড়ে পলায়ন করেন। পেঁচাগড় সম্ভবত গোবিন্দের দ্বিতীয় দুর্গ ছিল। পেঁচাগড়ের কাছে নাকি নানাবিধ দালান মন্দিরের ভগ্নাবশেষ ছিল। ৮০

৭৯. চৌধুরী কমল কান্ত তর, শ্রীহটের প্রাচীন ইতিহাস, (শিলেট, সাহলা প্রেস ১৩৪৭ বাংলা) প্- ৫১।

৮০, হ্যরত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, পু- ১৫-১৬।

রাজা গোবিন্দের প্রাচীনতম জ্ঞাতী উত্তর পুরুষ ছিলেন কামরূপ রাজ কামসিদ্ধু। কামসিদ্ধুর মৃত্যুর পর প্রাণ জ্যোতিস্পুর রাজ কামরূপ আক্রমন করেন। সেখানে তিনি নিজ রাজ্যের পশ্চিম অংশে এবং জর্মজ্রার নারী রাজ্যের কিংদাংশ অধিকার করে একটি নতুন রাজ্য স্থাপন করেন। ১০০ গৌড় গোবিন্দের রাজধানী ছিল বর্তমান সিলেট শহরে। গৌড় রাজ্যের অধীশ্বর বলে তিনি গৌড়গোবিন্দ নামে অবিহিত হতেন। হিন্দুরা তাঁকে গোবিন্দ দেব বলে ডাকত। তিনি প্রতিমা পূজক ছিলেন এবং যাদু বিদ্যার পারদর্শী ছিলেন বলে কিংবদক্তী সূত্রে জানা যার। ১০০ তাহাড়া রন চাতুর্থে রাজা গোবিন্দের সবিশেষ খ্যাতি ছিল। তিনি সমকালীন প্রতিবেশী বহু রাজাকে পরাজিত করে অসাধারণ বীরত্বের পরিচর দিরেছিলেন। তাঁর সর্বশ্রেষ্ঠ বিজর ছিল সকন্দর শাহের বিরুদ্ধে। রাজা গোবিন্দের তীরন্দাজ বাহিনী সমকালীন রাজানের ঈর্বার বন্ত ছিল। রাজা স্বরং তীর বিদ্যার অত্যন্ত পারদর্শী ছিলেন। কথিত আছে যে, তিনি শব্দ শুনে লক্ষ্যবন্ত বিদীর্ণ করতে পারতেন। ১০০

দন্ত বংশাবলীতে আছেঃ জানিহ শ্রীহট নামে আছে পূর্ব দেশ

ব্রন্ম পুত্রের পূর্বস্থান আছে সবিশেষ গৌড় গোবিন্দ নাম তাহার নৃপতি; শব্দ ভেদি বান যার আছে অধীতি।

শরীর চর্চার বিভিন্ন দিকে রাজা গোবিন্দের খুবই উৎসাহ ছিল। সনাতন লগ্নকর শারিরীক ব্যায়ামের পরিবর্তে তিনি রাজকীয় ব্যায়ামাগারে কতকগুলো নতুন নতুন।

ব্যায়াম কৌনলেল প্রবর্তন করেন। <sup>৮৪</sup> রাজা গোবিন্দ কতকগুলো অসাধারণ ক্ষমতার অধিকারী ছিলেন যেগুলোর জন্য শত্রু মিত্র সকলেই মনে করত রাজা অলৌকিক যাদু বিদ্যার অধিকারী ছিলেন। প্রজা সাধারণের কাছে গোবিন্দ নাম ত্রাসন্বরূপ ছিল। পাগল ঠাকুরের ভাবার বাবে গরুরে একই ঘাটে পানি খাইত ভরে।

রাজা গোবিন্দ শিক্ষা সংস্কৃতির পৃষ্টপোষকতা করতেন। সু-প্রসিদ্ধ কবি কানুলাল কাঞ্চী তার সভা কবি ছিলেন। শিল্পী- সাহিত্যিক ও জ্ঞান যোগীদের পোষকতার জন্য কবি কানুলাল কাঞ্চী রাজা গোবিন্দকে বিক্রমাদিত্য ও লক্ষণ সেনের পর্যায় ভুক্ত করেছিলেন। কবি কালিদাস এবং জরদেব যথাক্রমে রাজা বিক্রমাদিত্য ও লক্ষণ সেনের সৌরভ বৃদ্ধি করেন। তাঁর ভাষায়-

বেদ মতে কাশি দাস বিক্রমের সভায়/ বেদ মতে জয়দেব সেনের আশ্রয় তেন মতে কানাই গোবিন্দের গৌড় বসি / হট্টনাথের মঙ্গল কথা কহিল প্রকাশি।

কবি কানুলালের বর্ণনামতে দেখা যার যে, রাজা গোবিন্দ শিবের ভক্ত ছিরেন। শিবভক্ত হয়ে তিনি অন্যান্য দেবদেবীর পূজা অর্চনার উৎসাহ সহকারে অংশ গ্রহণ করতেন। পভিত মহেশচন্দ্র ন্যায়ালাকার রাজা গোবিন্দের সভাপতিত ছিলেন। রাজা গোবিন্দ জ্ঞান বিজ্ঞানের পৃষ্টপোবকতা করতেন। জ্ঞান চর্চার রাজা গোবিন্দের খুবই উৎসাহ ছিল কবি ও পভিত ব্যক্তিদের আলোচনা তিনি পর আগ্রহ সহকারে তনতেন।

৮১. শ্রীহটের প্রাচীন ইতিহাস, পু- ৫১।

৮২. হযরত শাহজালাল (রহ.) পু- ১১৬-১১৭।

৮৩. চৌধুরী অচুভাচরদ, শ্রীহটোর ইতিবৃত্ত (কলকাভা, বিজয় প্রেস ১৩১৭ বাং, ২ খ, ১ সং) পৃ- ৪

৮৪. শ্রীহটোর প্রাচীন ইতিহাস, পু- ১

# সপ্তম পরিচ্ছেদ

# হ্বরত শাহজালাল (রহ.) এর সিলেট অভিযান ও বিজয়ের সময়

"হিন্দু আছে লাখে লাখে নাইরে মুসলমান সিলেটের মোকামে আসি কে দিল আযান।" এ দুটি লাইন, সিলেটে প্রচলিত লোকগীতির অংশ বিশেব। লাইন দুটি সিলেটে ইসলামের আবির্ভাবের কাহিনীর সঙ্গে সাল্ভ এবং হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর শ্বৃতির প্রতি নিবেদিত। মুসলমানদের সিলেট বিজয়ের সঙ্গে শাহজালাল ও তাঁর শিষ্য সঙ্গীদের নাম জড়িত। অর্থাৎ সিলেট বিজয়ে তাদের ভূমিকা ছিল অপরিসীম। কিন্তু মুসলমানদের যোগাযোগ ছিল। তা ছিল নিছক ব্যবসায়িক সম্পর্ক যার ফলে বাংলাদেশ বা সিলেট কামরূপ আসামে সে সময়ে ওলী আউলিয়াদের আগমন তথা ইসলাম প্রচারের তেমন কোন প্রমাণ পাওয়া যায় না। দি

রাজা গৌড় গোবিন্দের রাজত্বকালে গৌড় নগর (বর্তমান সিলেট শহর) টুলটিকর মহন্নার শারব বুরহান উদ্দীন নামে এক ধার্মিক মুসলমান বাস করতেন। এ মহন্নার জনৈক ব্রাহ্মন চালিত একটি টুল ছিল। সম্ভবত সে জন্যই মহন্নাবাসীর নাম টুলটিকর। শারব বুরহান উদ্দীন সম্পর্কে ইতিহাসে তেমন কিচুই জানা যার না। ঐতিহাসিক বিল সাহেব তাঁর প্রাচ্যের জীবনীমূলক অভিধানে সতাজন বুরহান এবং আটজন বুরহান উদ্দীন সম্পর্কে আলোচনা করেছেন। কিন্তু এই পনের জন বুরহান ও বুরহান উদ্দীনের মধ্যে একজনের সঙ্গে ও হ্বরত শাহাজালাল (রহ.) এর সিলেট বিজয় ঘটনার সাথে জড়িত শারখ বুরহান উদ্দীনের কোন মিল নেই।

শারখ বুরহান উদ্দিন কখন কিভাবে সিলেট এসে বসতি স্থাপন করেন, এ সদ্ধে কোন হাদিস পাওয়া যায় না। ওয়াইজ এ সম্পর্কে লিখেন 'কিভাবে একজন মুসলিম গৌড় আগমন করেন, কেনই বা সে তার স্বধর্মীয়দের কাছ থেকে এত দূরে বসতি স্থাপন করেন? এই প্রশ্নটি মহী উদ্দিনকে (রিসালার লেখক) হতবৃদ্ধি করেছিল। তিনি (মহি উদ্দিন) মনে করতেন, এই সঙ্গী বিহীন মুসলমানটি খুব সম্ভব হিন্দু বংশ জাত ছিলেন অথবা তিনি তেমন খাটি মুসলমান ছিলেন না। তবে এ সম্পর্কে বিভিন্ন মত প্রচলিত আছে।

সুলতান মাহমুদ কতৃক ভারত বিজয় বা বখতিয়ার খিলজী কর্তৃক বস বিজয়ের বহু বছর পূর্বেই আরব বাণিজ্য পোতগুলো বাংলার উপকুলে যাতায়াত করত। অন্তম শতান্দীর প্রথম ভাগে বাঙলার উপকুল আরবদের কাছে সুপরিচিত ছিল। উত্তর বঙ্গে মহান্থানগড়ের নিকট অন্তম শতন্দীর আকাসীয় মুদ্রা আবিকৃত হয়েছে। এমনও হতে পারে আর ব্যবসায়ীদের মধ্যে যায়া এদেশে বসতি স্থাপন করেন, শায়খ বুরহান উন্দীন তাঁদের কারো বংশধর। এটাও হতে পারে যে, বুরহান উন্দিন প্রাথমিক যুগের নওমুসলিমদের বংশধর ছিলেন। কোন কোন লেখক লিখেছেন যে কয়েকজন সরকায়ী কর্মচারী দাস য়াজ বংশের তৎকালীন

৮৫. অটা থেকে দশম শতাব্দীর আরব ভৌগলিকদের বিষয়দে কামরূপের গার্বত্য এলাকা থেকে নদী গবে সুগন আগর ইত্যাদি সমুদ্র পথে নেওয়ার উল্লেখ আছে। Bangladesh district Gazetteer, Sylhet, Dhaka 1974, p 212.

কোন এক সুলতানের বিরাগভাজন হয়েছিলেন। তাঁরা ভীত সাত্রন্ত হয়ে প্রাণ রক্ষার জন্য দিল্লী থেকে পলায়ন করেন। সরকারী কর্মচারীদের দৃষ্টি এড়িয়ে তাঁরা অজানা পথ দিয়ে সুলতানাতের পূর্ব সীমার দিকে অগ্রসর হতে থাকেন। কথিত আছে যে, তাঁরা সিলেটের পার্বত্য অঞ্চলে আশ্রয় গ্রহন করেন। এমনও হতে পারে যে, শায়খ ব্রহান উদ্দিন ঐ সমন্ত পলাতক আশ্রয় প্রাথীদের কোন একজনের বংশধর ছিলেন। ৮৬

মুকতি আজহার উদ্দীন মনে করেন যে, শায়খ বুরহান উদ্দিন হযরত শাহজালাল (রহ.) এর অনুসারী ছিলেন এবং তিনি সিলেট শহরের অনতিদূরে জালালপুরে বাস করতেন। তাঁর মতে বুরহান উদ্দিনের গরু কুরবানীর ঘটনাটি ঘটেছিল শাহজালাল (রহ.) এর সিলেট আগমনের পর, যখন শাহজালালা (রহ.) সিলেটের নিকটন্থ কোন স্থানের বসবাস করছিলেন।

শারখ বুরহান উদ্দীনের কোন পুত্র সন্তান ছিলেন না। অনেক বছর ধরে তিনি একটি পুত্র সন্তানের জন্য আল্লাহর কাছে মুনাজাত করেছিলেন। কথিত আছে যে, একবার বুহরান উদ্দিন মান্নত করেন যে, যদি তাঁর একটি পুত্র সন্তান লাভ হয় তবে তিনি একটি গরু কুরবানী (আকিকা) দেবেন। বহু বছরের একামে প্রার্থনার পর বুরহান উদ্দিনের মনস্কামনা পূর্ণ হয়। তাঁর একটি পুত্র সন্তান লাভ হয়। কৃতজ্ঞ এবংআনন্দিত বুরহান হাত তুলে আল্লাহর কাছে শোকরিয়া জ্ঞাপন করেন। তাঁর আনন্দাশ্রু প্রবাহিত হয়।

বুরহান উদ্দিন তার নিরত প্রতিপালনের উদ্দেশ্যে একটি গরু কুরবানী করেন। বুরহান উদ্দিন গরুর গোশত জনকরেক মুসলিম তখন সিলেট বাস করছিল তাদের মধ্যে বিভরণকরেন। তবে একটি গরুর গোশত ভোজন করার মতো মুসলিম সংখ্যা তখন সিলেট শহরে ছিল না। গুটি করেক মুসলিম তখন সিলেট শহরে হিন্দুরানী পীর মহন্নার বসবাস করছিল।

প্রতিবেশীদের মধ্যে গরুর গোশত বিতরনের পর অবশিষ্টাংশ খুব সম্ভব কাক, চিল প্রভৃতির জন্য ছুঁড়ে দেরা হয়। দুর্ভাগ্য ক্রমে এক টুকরা গোশত একটি চিলের দারা শ্রীহট্টের রাজা গৌড় গোবিন্দের রাজ প্রাসাদের আঙ্গিনায় নিক্ষিপ্ত হয়।

কিংবদন্তী সূত্রে গৌড় গোবিন্দের রাজত্বলালে সিলেটে করেকবর ধর্মপ্রাণ মুসলিম বসবাস করতেন। সিলেট শহরের অদুরবর্তী টুলটিকর মহল্লায় জনৈক ধর্মপ্রাণ মুসলমান বুরহান উদ্দীন বীয় পুত্রের আকিকা উলক্ষে একটি গরু যবাই করেন। দুর্ভাগ্যবশত একটি চিল একখন্ড গোশত জনৈক ব্রাম্মনের বাড়িতে (মতান্তরে রাজবাড়ীতে) কেলে দেয়। বিবরটি গৌড় গোবিন্দের গোচরীত্বত করে উহার প্রতিকার প্রার্থনা করা হয়। স্রষ্টা ও মানব জীবন সম্পর্কে সেখানে মতবিরোধ হওয়া বাভাবিক। আর কেবল এতটুকু নয় বরং কোন কোন ক্ষেত্রে একের পুণ্য অপরে কাছে মহাপাপ বলিয়া গণ্য হয়। এই ক্ষেত্রেও তাই হল।

৮৬. আসুর রবিম প্রী মুবামদ, প্রীহট দূর বা শাহজাদাল মজররদে সংক্ষিপ্ত জীবন বৃত্ততে (কলকাতা এদিকলি প্রেস, প্রী কার্তিক চন্দ্র দাস প্রিন্টার কর্তৃক মুদ্রিত ও প্রকাশিত ১৯০৫ইং) পু- ১২

৮৭. গুবাইদুল হকঃ মাওলানা তাজকিরাত ই আউলিয়া, বাংলা (কেনী, হামিদিয়া লাইব্রেরী ১৯৬৯) প্-১৩

৮৮. আन ইসলাহ বৈনাৰ-আদিন, (भारकालाल সংখ্যা কেমুলান ১৩৬৪ বাং) পৃ- ৪৭

ইসলাম ধর্মে নবজাত শিতর আকিকা একটি ধর্মীয় কর্তব্য ও সুনুত। ইহা মুসলমানদের নিকট বহু পুণ্যের কাজ। অপর পক্ষে হিন্দুধর্মে গো-হত্যা মহাপাপ। কারন গরু তাদের নিকট দেবতুল্য। সুতরাং গৌড় গোবিন্দের রাজ্যে গো-হত্যার দুঃসাহস গোবিন্দের সহ্য হওয়ার কথা নয়। কলে রাজ্যর আদেশে বুরহান উদ্দিনকে নবজাত শিত সহ খুজে বের করে মেকতার করত রাজ্যরবারে হাজির করা হয়। জালিম গোবিন্দ বুরহান উদ্দিনের হাত কেটে কেলে ও নবজাত শিতটিকে টুকরো টুকরো করে কেটে কেলার নির্দেশ দেন। রাজার নির্দেশ পালিত হয়। এমন পাশবিক অত্যাচার কোন মানুবই সহ্য করিতে পারেনা। সুহেল-ই-ইয়ামনের বর্ণনায় প্রথমে তার দু-হাত কজি পর্যন্ত কেটে দিল। তারপর শিত সন্তানকে তারই সামনে জবাই করে টুকরো টুকরো করে করে শহীদ করে দিল। সিলেট ভূমি এই দুই নিম্পাপ ব্যক্তির হোলি খেলায় রক্তে রঞ্জিত হয়ে গেল। গ্রন্থকারের আরবী কবিতার অনুবাদ নিমুরপ-

"তৃমি শক্তিশালী হলে কখনো অত্যাচার করনা, কেননা অত্যাচার তোমার কাছে শেব পর্যন্ত বারে নিরে আসবে লজা ও অনুশোচনা।" এমন পাশবিক নির্বাতন কোন মানুষ সহ্য করতে পারে না। বুরহান উদ্দিনের মনে প্রতিশোধের আগুন ধিকি ধিকি জ্বাতে থাকে। তার বিচারের কোন স্থান ছিল না। কর্তিত হাত ও নিশ্পাপ সন্তানের হত্যার বিচার পাওরার কোন আশ্রয়স্থল ছিল না। কেবল ধৈর্যাই ছিল তার সহায়। একবার নিজের কর্তিত হাতের দিকে চাইতেন, আবার নিজ প্রাণপ্রিয় পুত্রের দিকে অশ্রুসিক্ত নয়নে নৃষ্টি নিক্ষেপ করতেন।

এমনিভাবে ব্যথিত চিন্তে বুরহান উদ্দিন তৎকালীন লখনৌতির সুলতান শামসুদ্দীন কিরুজ শাহের (১৩০১ - ১৩২২ঈ.) নিকট এই অমানুষিক জুলুমের ইনসাক চেয়ে সাহায্য কামনা করেন। জাতি ধর্ম নির্বিশেবে সুলতানের ন্যার পরারনতার সুখ্যাতি রয়েছে। ন্যার, সুবিচার ও আদর্শের ভাকে তাঁকে সাড়া দিতে হয়। তাই সুলতান আপন ভাগিনের সিকান্দর খান গাজীকে গৌড় গোবিন্দের বিরুদ্ধে প্রেরণ করেন। এদিকে সিকনদর খান সসৈন্যে গৌড় অভিযানে অগ্রসর হন। সিলেটের একটি ছড়ার উল্লেখ করা হয়েছেঃ

গাজী সাহেবের নাম শেব সিকান্দর / চৌন্দ বছর যুদ্ধ করল কুড়লীর ভিতর অগ্নিবান খাইয়া বেটা গেল পালাইয়া / কুবাই তনে শাহজালালরে লইয়া আইল গিয়া। ৮৯

ইহাতে প্রতিরমান হর যে, শারব সিকন্দর প্রথমে দীর্ঘকাল পর্যন্ত যুদ্ধ করত সদর্ঘাটের কুডুলী টিলা নামক স্থান পর্যন্ত দবল করেন। এই এলাকার লাউড়ের রাজধানী থাকার কিংবদন্তী ররেছে। হানীর ধ্বংসাবশেব দৃষ্টে ও এখানে কোন রাজ্যের (লাউড়ের) রাজধানী ছিল বলে ধারণা করা হয়। সুতরাং এই স্থান পর্যন্ত শারখ সিকন্দর দীর্ঘকাল যুদ্ধ করে মুসলিম অধিকারে আনয়ন করে লাউড়ের রাজধানী লাউড়ের পাহাড় সম্পূর্ণ রূপে স্থানাভরিত করে তৎকালনি লাউড় রাজ লাউড়ের পাহাড়ে আশ্রর গ্রহম করেন। তাহার নাম জানা যায় না। সদর ঘাটের নিকটই বরাক নদী অবস্থিত। ইহা লাউড় ও গৌড়ের সীমান্ত এলাকা ছিল। সিকন্দর খান এই নদী অতিক্রম করিতে গেলেই গোবিন্দ তাহার বিরুদ্ধে যুদ্ধে অবতীর্ণ হন। এই যুদ্ধে সিকন্দর খান গৌড় গোবিন্দের মোকাবিলা করতে পারেন নাই। কারণ জন্দেশতি অনুসারে কোন মডেই গোবিন্দ শারখ সিকন্দরের অভিযানকে ব্যর্থ করতে না পেরে অবশেবে যাদু বিদ্যার আশ্রর গ্রহণ করতে বাধ্য হন এবং মুসলিম বাহিনীর উপর অগ্নিবান নিক্ষেপের নির্দেশ দেন। যুদ্ধের এই নতুন পদ্ধতি বা টেকনিক মুকাবিলা করার জন্য শারখ সিকন্দর পূর্ব হইতে প্রন্তুত ছিলেন না। তিনি ভাবিলেন ইহাকে মুকাবিলা করতে হলে কামিল ওলী-দরবেশের আশ্রর গ্রহণ অপরিহার্য্য। তাই তিনি যুদ্ধ বন্ধ করে বাংলার তৎকালীন রাজধানী সোনারগাঁ অভিমুখে প্রত্যাগমন করেন। এই সুযোলে লাউড় রাজ সন্তব্ত আবার তাঁর সম্পূর্ণ রাজ্য (ব্রহ্মপুত্র পর্যন্ত) অধিকার করে নেন।

৮৯. আল ইসলাহ, বৈনাৰ-আন্থিম ১৩৬৪ বাংলা, পু ৩৮

ফলে গৌড় গোবিন্দ তখনকার মত রক্ষা পান। শায়খ সিকান্দরের সিলেট অভিযান ব্যর্থ হয়। ইহা জানতে পেরে তৎখালীন সুলতান শামস উদ্দীন ফিরুজ শাহ সৈরদ নাসির উদ্দিন কে সিপাহসালার বা সেনপতি নিযুক্ত করে তার নেতৃত্বে একদল সৈন্য সিকন্দর খানের সাহায্যার্থে প্রেরণ করেন। এই সমর শাহজালাল সোনার গাঁও অবস্থান করছিলেন। জানা যায় যে সিকন্দর খান এবং নাসির উদ্দীন সিপাহসালার একত্র হয়ে হয়রত শাহজালাল ইয়ামনী (য়হ.) র খিদমতে হাজির হয়ে তাঁর দোয়া এবং সাহায্য কামনা করেন। হয়রত শাহজালাল ইয়ামনী (য়হ.) দোয়া করেন এবং ৩৬০জন শিষ্য সহ জিহাদে শায়িক হন। শায়খ সিকন্দরের প্রত্যাগমনের সুযোগে লাউড় রাজ আবার নিজ রাজ্য পুন:দখল করে নিয়াছিল। কিন্তু গৌড় গোবিন্দের প্রভাবাধীন হয়ে পড়েছিল। অনুচরদের মাধ্যমে হয়রত শাহজালাল (য়হ.) ও ৩৬০ আউলিয়া সহ শায়খ সিকান্দরের পূণবাভিযানের খবর পেয়ে লাউড় রাজা গোবিন্দের পরামর্শ মতে ব্রম্পুত্র নদীর নৌকা ইত্যাদি পরাপারের যাবতীয় ব্যবস্থা বন্ধ করে দিয়েছিলেন, কিন্তু এতে কোন কল হয় নাই। মুসলিম বাহিনী সহ শাহজালাল (য়হ.) হরিনচর্য নির্মিত জায়নামাজে করে নদী অতিক্রম করতে সক্ষম হন।

বিশিষ্ট ইতিহাসবিদ সৈরদ মুর্তাজা আলী বলেন, সিকান্দর খান গাজী সোনারগাঁও থেকে পূর্ব দিকে রওয়ানা হয়ে সসৈন্যে ব্রহ্মপুত্র নদীর তীরে উপস্থিত হলেন। এই স্থলে গৌড়গোবিন্দ তাঁকে আক্রমণ করলেন। কথিত আছে গৌড় গোবিন্দ অগ্নিবান (হাওই কিংবা মশাল লাগান তীর) বর্বণ করার সিকান্দর গাজী পরাভূত হয়ে সদেশ প্রত্যাবর্তন করেন। ইহার পর সিকান্দর গাজী দ্বিতীয় বার সৈন্য পরিচালনা করেও গৌড় গোবিন্দের আক্রমণে ব্রহ্মপুত্র নদী অতিক্রম করতে ব্যর্থ হলেন। তখন বর্বাকাল। ভাটি অক্তলে প্রবল বর্বার সঙ্গে আরুমণে ব্রহ্মপুত্র নদী অতিক্রম করতে ব্যর্থ হলেন। তখন বর্বাকাল। ভাটি অক্তলে প্রবল বর্বার সঙ্গে আরবও তুর্কী সৈন্যের ইতিপূর্বে পরিচয় ঘটেনি। বর্বার প্রকোপে সৈন্য শিবিরে নানা রোগ ছড়িয়ে পড়ল। কেউ কেউ মনে করল হয়ত ভোজ ভাজির রাজা গৌড় গোবিন্দের যাদ্র প্রভাবেই এই ভীষণ বর্বা নেমেছে। অনেকে ভীত ও নিরুৎসাহ হয়ে পড়ল। আক্রমণকারী সৈন্যগণ ছত্রভঙ্গ হল। সে সময় মুসলমানেরা কুসংস্কার বশতঃ জ্যোতিবশাত্রে বিশ্বাসী ছিলেন। পরবর্তী মুগে লিখিত বাহারিস্তানে ঘাইবিতে দেখা যায় ইসলাম খাঁর প্রেরিত সৈন্য বাহিনীর অধিনায়করা যুদ্ধে যাত্রার পূর্বে ওভদিন গণনা করে রওয়ানা হতেন। যাহা হউক সিকান্দর গাজী বার বার বিফল মনোরখ হওয়ায় সুলতান সামস উন্দীন জ্যোতিবীর শরণাপন্ন হলেন। জ্যোতিবীগণ বলল যে, কোন দরবেশের অধিনায়কত্ব ব্যতিত গৌড় গোবিন্দকে পরাজিত করার সম্ভাবনা নেই এবং উক্ত দরবেশের যে বর্ণনা তারা দিল তা সৈয়দ নাসির উন্দীন সিপাহসালারের সঙ্গে হক্ছ মিলে গেল।

সিকান্দর গাজী তখন শাহজালাল ও তাঁর সঙ্গীদের আধ্যাত্মিক বলে বলীয়ান হয়ে পুণরায় শ্রীহট্টের দিকে অভিযান করলেন এবং দরবেশ সৈয়দ নাসির উদ্দীনকে এই সৈন্য বাহিনীর সিপাহসালার (সেনাপতি) করা হল।

ইতিমধ্যে শাহজালালের সঙ্গে তিনশত এগারজন দরবেশ সঙ্গী সাথী হিসেবে যোগদান করেছেন।
দরবেশ ও আউলিয়ার শক্তিতে বলিয়ান এই বাহিনী বিনা বাধায় ব্রহ্মপুত্র নদী অতিক্রম করে কুমিল্লায়
আসেন। কুমিল্লায় যে স্থানে হবরত অবস্থান করেন সেখানে একটি দরগা আছে। তৎপর শাহজালাল

গৌড় গোবিন্দের রাজ্যের দক্ষিণ সীমাস্থিত নবীগঞ্জের নিকটস্থ চৌকি পরগনার উপস্থিত হন। এখান থেকে হযরত শাহজালাল ও তাঁর সঙ্গীর দরবেশ সহ সৈন্য বাহিনী বাহাদুরপুরের নিকট বরাক নদীর দক্ষিণ তীরে উপনীত হলেন। এর পূর্বরাত্রে হযরত সরসতি পরগনার অন্তর্গত কতেপুর থানে ছিলেন। তদবিধি কতেপুরে এক মোকাম আছে। গৌড় গোবিন্দ এই স্থানে নৌকা চলাচল বন্ধ করে দিরেছিলেন। প্রবাদ এই যে, হযরত তাঁর মৃগচর্মের জারনামাযে বসে সঙ্গী সাথী আউলিয়া বাহিনী সহ নদী অতিক্রম করলেন। অতঃপর তারা পূর্বদিকে যাত্রা করে শেখ ঘাটের দক্ষিণ দিকে বর্তমান সিলেট রেল স্টেশনের অদূরে সুরমা নদীর তীরে খেয়া বন্ধ করে দিরেছিলেন। হযরত পুণরায় তাঁর জারনামাজে বসে সঙ্গী সাথীদের নিয়ে নদী পার হলেন।

ওলী-আউলিয়া বা আল্লাহর প্রকৃত মুমিন বান্দা দ্বারা সাধারণ অভ্যাসরে বিপরীত কোন কিছু প্রকাশ পাওয়া হচ্ছে কারামত। ইহাকে সত্য জেনে বিশ্বাস করতে হয়, ইহাই আকাইদ শাক্তের মূলনীতি।

কোন কোন পভিত মনে করেন ও তালের অভিনত নিমুরূপ ব্যক্ত করেন: "বাংলাদেশে বাঁশ ও কলা গাছের দুর্ভিক্ষ কোনদিন ছিল না। কাজেই নৌকা চলাচল বন্ধ করিলেও পর্যাপ্ত সংখ্যক বাঁশ ঝাড় কেটে ভেলা বানাইরা অভিযান কারীরা ভেলাতে করিয়া নদী অভিক্রমে সক্ষম হন। আরামের জন্য ভেলার উপর হযরত শাহজালাল (রহ.) এর হরিনচর্ম জায়নামাজ বিছাইয়া রাখা হইয়াছিল।" তাদের এই অভিমতটুকু ইসলামী আকীদা শাল্রের সম্পূর্ণ বিপরীত। কারণ ভেলা য়ায়া নদী অত্রিক্রম করা কারামত হতে পারে না বা কারামতের আওতায় তাদের ব্যাখ্যা অন্তর্ভুক্ত নয়। আকাঈদে নাসকী প্রণেতার ভাব্য মতে আউলিয়ায়ে কেরামদের পক্ষ থেকে সংঘটিত অলোঁকিক কর্মকান্ত সত্য। ওলীর জন্য অন্যভাবিক কিছু প্রকাশ পাওয়া হচ্ছে করামত। সুদীর্ঘ প্রত্ব সময়ে অভিক্রম করা, পানাহার সামগ্রী, পাোশাক পরিচ্ছদ প্রকাশ পাওয়া, পানি এবং বাতাসের উপর দিয়ে গরিক্রমণ করা জড় বন্তু এবং জীব জন্তু সাথে কথা বলা অসংখ্য আউলিয়ায়ে কেরাম থেকে এ সমন্ত প্রকাশ পেরেছে বলে বর্ণিত আছে। কলা গাছ বা বাঁশ ঝাড় য়ায় ভেলা বানিয়ে নদী অভিক্রম করা ওলীর কারামতের সংজ্ঞাই পড়ে না। শাহজালাল (রহ.) সিলেট বিজরের প্রায় সকল কর্মকান্তেই আধ্যাত্মিকতা ও কারামত এর বহিঃপ্রকাশ ঘটেছে। এর বিপরীত ধারণা পোষণ করা আউলিয়া কেরামের কারামত অনীকার করার নামান্তর। ১০০

শায়খুল মাশাইখ হযরত শাহজালাল (রহ.) অনেক উচু তরের ওলী ছিলেন। আধ্যাত্মিক শক্তি বলে গৌড় গোবিন্দের মত জালিম শাহীকে পরাজিত করতে পেরেছিলেন দিল্লীর সালতানাত ও বাংলার সুলতান ও সেনাপতি তথা রাষ্ট্রীয় সমর শক্তির মাধ্যমে চেষ্টা করে ও পরপর দুবার শারখ সিকন্দর পরাজয় বরণ করেছিলেন। এহেন একজন মহান ওলীর পক্ষে জায়নামাজ বিছিয়ে নদী পারাপার এমন কোন কঠিনকাজ ছিল না এ ধরণের কারামত (অলৌকিকতা) আউলিয়াদের জীবনী পাঠে জানা যায়।

৯০, আডাইন আন নানাকী উর্বু নরাহ আক্রুল কারাইন আনা নারাইল আফাইন, পু- ১৯৬-৯৭

কবি দিলওরার (শাহজালাল (রহ,)-কে লক্ষ করে বলেনঃ

জারনামায বিছাইয়া তুমি দিলায় নদী পাড়ি তুই না রাজা গৌড় গোবিন্দের দিশা গেল উড়ি।

জারনামাজের উপর বসে হযরত শাহজালাল (রহ.) এর নদী অক্রিমের খবরে রাজা গোবিন্দ নিজেকে সম্পূর্ণ অসহার মনে করলেন। তিনি শাহজালাল (রহ.) এর আধ্যাত্মিক উৎকর্ষ এবং অলৌকিক শক্তি সম্বন্ধে নিঃসন্দেহ হলেন। আধ্যাত্মিক শক্তি সম্পন্ন ফকীরের সঙ্গে যুদ্ধ করে তিনি বিজয়ের কোন সম্ভাবনাই দেখলেনা তাই রাজা গৌড় গোবিন্দ কুটকৌশল অবলম্বন করলেন।

মুসলিম বাহিনী কর্তৃক ব্রহ্মপুত্র নদী এভাবেই অতিক্রমের সংবাদ পেয়ে লাউড় রাজ ভাবলেন এবার আর রক্ষা নই। পূর্বে তিনি শায়খ সিকন্দরের সঙ্গে যুদ্ধ করে মুসলিম বাহিনীর শক্তি পরীক্ষা করেছিলেন যাহা ইতিপূর্বে বর্ণিত হয়েছে। সুতরাং তিনি অনর্থক লোকক্ষর করতে আর প্রতত হলেন না। পূর্বের মত তিনি লাউড়ের অন্যতম রাজধানী সদরঘাট পরিত্যাগ করতে লাউড়ের পাহাড়ে আবার রাজধানী স্থানান্তরিত করেন। মুসলিম বাহিনীর সহিত কোন চুক্তির কালও এইরূপ হয়ে থাকতে পারে। এ জন্যই সিলেট বিজয়ের পরেও লাউড় রাজ নির্বিবাধে তার রাজত্ব পরিচালনা করতে পেয়েছিলেন। ইতিহাসের ধারার ইহা সহজেই প্রতিয়মান হয় যে, মুসলিম বাহিনীর প্রথমত দিনারপুর পর্যন্ত মুসলমানের অধিকারে এনেছিল এবং সম্ভবত এই স্থানক কেন্দ্র করে-ই বিতীয় পর্যায়ে গৌড় অভিযান পরিচালিত হয়েছিল।

নাহজালাল (রহ.) যে নদী সৈন্য সামন্ত নিয়ে অভিক্রম করেছিলেন, তা ব্রম্পুত্র বলে কেউ কেউ উল্লেখ করেছেন। কিন্তু ব্রম্পুত্র দক্ষিণ হবিগঞ্জে উপর দিয়ে কখনও প্রবাহিত হয়নি। প্রবর্তী দৃটি অভিযানে মুসলিমরা ময়মনসিংহের উপর দিয়ে পরিচালিত করেন। তখন মুসলিম সৈন্যদলকে ব্রহ্মপুত্র অভিক্রম করতে হয়েছিল। সে জন্যেই কোন কোন লেখক তৃতীরবার ও সিকাম্পার বাহিনী ব্রহ্মপুত্রে অভিক্রম করেছে বলে মনে করেছেন। ১৭৭২ ঈসায়ী মেজর জেমস রেনেলের ক্যাপে দক্ষিণ হবিগঞ্জ কাহিয়া এবং বুশিয়া নামক দৃটি গুরুত্ব পূর্ণ নদীর উল্লেখ পাওয়া যায়। খুব সম্ভব হয়রত শাহজালাল (রহ.) এ দুটির একটি নদী অভিক্রম করেছিলেন। ব্রহ্মপুত্র নদী অভিক্রম করার প্রশুই উঠতে গারে ন।

পূর্ববর্তী অভিযানে সিকন্দর বাহিনী ব্রহ্মপুত্র তীরে আক্রান্ত হরেছিল বলে যে কাহিনীর উল্লেখ পাওয়া যায় তা ও অসম্ভব বলে মনে হয়। ব্রহ্মপুত্রের পুরাতন শাবা কিশোরগঞ্জ মহকুমার পশ্চিম প্রান্ত দিয়ে প্রবাহিত হতো। কিন্তু কিশোরগঞ্জ মহকুমা কখনও গোবিন্দের রাজ্যভুক্ত ছিল না। মুসলিম বাহিনী হযরত শাহজালাল (য়হ.) নেতৃত্বে অবলীলাক্রমে নদী অতিক্রম করে বর্তমান নবীগঞ্জের নিকট দিনার পুর পরগনার চৌকি নামক স্থানে এসে উপস্থিত হন। চৌকি ছিল রাজা গৌড় গোবিন্দের রাজ্যের দক্ষিণ সীমান্তে।

৯১. হ্যরত শাহজালাল কুনিয়াডী (রহু.) প্- ১১২

চারদিকে খবর প্রচারিত হয়ে গেল যে, মুসলিম বাহিনী ফকীরের জায়নামাযে বসে নদী অতিক্রম করেছে। প্রায় সকলেই এ ঘটনা বিশ্বাস করল। যাদু বিদ্যা বিশারদ রাজা গৌড় গোবিন্দ হতবাক হয়ে ভাবতে লাগলেন এ কি করে সম্ভব? তবে কি ফকীর শাহজালাল তাঁর থেকে বড় যাদু বিশারদ। তাঁর মনে হতাশার সৃষ্টি হল। তিনি মুসলিম অগ্রগতি প্রতিহত করার জন্য কৃত সংকল্প হলেন।

বন-জঙ্গল থেকে নিরাপদ দুরত্ব রেখে ফকীরের নেতৃত্বে মুসলিম বাহিনীর অগ্রগতি রাজা গোবিন্দের অতর্কিত আক্রমণের আশংকা তিরোহিত করে দিয়েছিল। মুসলিম সেনাদলের প্রতিটি অবস্থান স্থানই মশাল বাহী তীরের পাল্লায় বাইরে ছিল।

দিনারপুর পরগনার চৌকিনামক স্থানেই (বর্তমান নবীগঞ্জের নিকট) মুসলিম বাহিনীকে আক্রমন করা গোবিন্দ সুবিধা জনক মনে করলেন। ১৩০৩ খ্রিষ্টাব্দে চৌকিতে মুসলিম এবং গৌড় গোবিন্দের বাহিনীর মধ্যে প্রথম সম্মুখ সমর অনুষ্ঠিত হয়।

মুসলিমদের মশালধারী তীর বাহিনী এ যুদ্ধে সর্বাধিক সহারক ছিল। নিজস্ব অগ্নি তীরন্দাজ বাহিনীর আড়াল থেকে গোবিন্দের পদাতিক বাহিনী অগ্রসর হওরার চেষ্টা করল। কিন্তু মুসলিম সেনাদলের নিক্ষিপ্ত মশাল তীর তাদের সে প্রচেষ্টা ব্যাহত করে দের।

মুসলিমদের সে তীরন্দাজ বাহিনীর আক্রমণের জন্য গোবিন্দ মোটেই প্রস্তুত ছিলেন না। যুদ্ধাত্র বিদ্যার এ দিক টিকে শ্রেষ্ঠত্ব সম্বন্ধে তাদের আত্ম প্রত্যর ছিল। মুসলিমগন যে এ যুদ্ধে তীরন্দাজ বাহিনী নিয়ে এসেছে সে সম্বন্ধে গোবিন্দ সেনাদল অবগত ছিল না। গোবিন্দ বাহিনী পূর্বেই নাহজালাল (রহ.) এর অলৌকিক শক্তির বিষয় অবগত ছিল। যখন ঝাঁকে ঝাঁকে মুসলিম নিক্ষিপ্ত অগ্নিতীর গোবিন্দের সেনাদলের উপর গভতে লাগল, তারা মনে করল যে, তাদেরই নিক্ষিপ্ত তীর নাহজালাল (রহ.) এর অলৌকিক শক্তির প্রভাব তাদের দিকে ফিরে আসছে। ১২

অল্প সমরের মধ্যে গোবিন্দের সমগ্র সেনাদল এ অলৌকিক কান্ডের খবর প্রচারিত হয়ে গেল।
এ অপ্রত্যাশিত বিপদে রাজা গোবিন্দের সেনাদল কিং কর্তব্য বিমৃত্ হয়ে গেল। অলৌকিক শক্তি
সম্পন্ন ককীর চালিত সেনাদলের সঙ্গে যুদ্ধ করা অনেকেরই মতে নিরর্থক মনে হল। গোবিন্দ সেনাদল যখন এরপ হতাশা এবং অনিভয়তার ভাব বিরাজ করছিল, মুসলিম আশ্বারোহী এবং
পদাতিক বাহিনী তখন তীব্র বেগে আক্রমন চালান। রাজা গোবিন্দের সেনাদলের শৃঙ্গলা এবং
আত্ম বিশ্বাস সম্পূর্ণভাবে ভেদে গেল।

মুসলিম বাহিনী এ যুদ্ধে অপেক্ষাকৃত অধিক সুসজ্জিত ছিল। পূর্ব পরাজরের গ্লানি দুর করার সর্ব প্রকার প্রয়োজনীয় সতর্কতা সিকন্দর শাহ করেছিলেন। শাহজালাল (রহ.) এর ন্যায় পরম ধর্মপরায়ন সংসার ত্যাগী ফকীরের উপস্থিতি তাদেরকে দিরেছিল অপূর্ব আত্মবিশ্বাস। তাদের বিশ্বাস ছিল শাহজালাল (রহ.) এর - উপস্থিতি রাজা গোবিন্দের কোনরূপ যাদুবিদ্যা কার্যকরী হতে পারবে না।

৯২, হিস্ট্রী অব শাহজালাল এড হিজ বাদিমস, পু- ১০৮-১০৯

৯৩. ইব্দ্যান, এস.এম. আবে কাওছার (লাহোর, ফিরোজ সন্স, ১৯৫৯) পৃ- ৩৬১।

গোবিন্দের সঙ্গে যুদ্ধের পর মুসলিমদের যুদ্ধ বিদ্যার নরা দিগন্ত উন্মোচিত হল। ইতিপূর্বে তারা সেনাদলে তীরন্দাজ ধনুর্ধর নিয়োগের প্রয়োজনীয়তা এত বেশী অনুভব করেননি। পরবর্তী সময়ে ইলিয়াছ শাহ দিল্লীর সুলতান ফিরোজ তোঘলকের বিরুদ্ধে তীরন্দাজ বাহিনী নিয়োগ করছিলেন। ১৪

বিজয়ী মুসলিম বাহিনী দিবাবসানে বাহাদুরপুর বা সতরসতি পরগদার অন্তর্গত সতরসতী দামক স্থানে রাত্রি যাপন করেন। শাহজালাল (রহ.) এর দোরা এবং পরিচালনার বিজয়ী হয়ে মুসলিম বাহিনী তাঁরই দৃষ্টিন্তে সে রজনী শুকরিয়া ইবাদত ও প্রার্থনায় কাটান। শাহজালাল (রহ.) যেস্থানে রাত্রি যাপন করেন সে স্থানটি চিহ্নিত আছে। অত্যন্ত শ্রদ্ধার সঙ্গে লোকজন সতরসতিতে শাহজালাল (রহ.) এর মোকাম দামে কথিত বিশ্রাম স্থান পরিদর্শন করে থাকে। সিলেট জেলার প্রায় সমন্ত লোকই বিশ্বাস করে যে, রাজা গোবিন্দের সেনাবাহিনীর নিক্ষিপ্ত তীর ই হয়রত শাহজালাল (রহ.) এর অলৌকিক শক্তির প্রভাবে প্রত্যাবর্তিত হয়ে গোবিন্দের সেনাবাহিনী ধ্বংস করে দেয়। হয়রত শাহজালাল (রহ.) এর জীবনী লেখকের প্রত্যেকেই প্রায় অলৌকিক কাহিনীর বিবরণ চিন্তাকর্বক ভাবে দিয়েছেন।

সতরসতি থেকে বাত্রা করে দরবেশ শাহজালাল (রহ.) এবং সৈন্য বাহিনী বালাগঞ্জ থানার বরাক নদীর তীরে এসে উপস্থিত হন। বরাক নদীর ফেরী ও গোবিন্দ বন্ধ করে দেন এবং নদী থেকে সমত নৌকা অপসারণ করেন। গোবিন্দ মুসলিম বাহিনীর যাত্রাপথের মধ্যবর্তী অন্যান্য নদীতে নৌ চলাচল বন্ধ করে দিয়েছিলেন।এ পর্যন্ত শাহজালাল (রহ.) সম্বন্ধে লিখিত প্রায় সকল পুত্তকেই আছে শাহজালাল (রহ.), জায়নামাজে বসে নদী অতিক্রম করেছিলেন। এটাও বিশ্বাস করা হয় যে, শাহজালাল (রহ.) শাগিরদ এবং সৈন্য বাহিনী ও জায়নামায়ে আরোহন করে নদী অতিক্রম করেছিলেন।

উল্লেখ্য সিলেট বিজয়ের পূর্বে বাংলার সুলতানের নিয়মিত তীরন্দাজ বাহিনী ছিলেন। রাজা গৌড় গোবিন্দের বিরুদ্ধে অভিযান কালে মুসলিমগণ তীরন্দাজ বাহিনরি প্রয়োজন সবচেয়ে বেশি অনুধাবন করে ছিলেন। সমকালীন ঐতিহাসিক জিয়া উদ্দীন বারানী সুলতান শামস উদ্দীন শাহের তীরন্দাজ বাহিনীর উল্লেখ করেছেন। মুসলিমদের মশালধারী তীর বাহিনী এই যুদ্ধে সর্বাধিক সহায়ক ছিল। নিজন্ব অগ্নিতীর বাহিনীর আড়াল হতে গোবিন্দের পদাতিক বাহিনী অগ্রসর হওয়ার চেষ্টা করল। কিন্তু মুসলিম সেনাদলের নিক্ষিপ্ত মশাল তীর তাদের সেই প্রচেষ্টা ব্যাহত করেছেল। গোবিন্দ্বাহিনী পূর্বেই শায়খ জালালের আলোকিত শক্তির বিবর অবগত ছিল। যখন ঝাঁকে মুসলিম নিক্ষিপ্ত তীর গোবিন্দের সেনাদলের উপর পড়তে লাগল তারা মনে করল যে, তাদেরই নিক্ষিপ্ত তীর শায়খ জালাল (রহ.) অলৌকিক শক্তির প্রভাবে তাদের দিকে ফিরে আসছে। অল্প সময়ের মধ্যে গোবিন্দের সেনাদলে এই অলৌকিক কান্ডের খবর প্রচার হয়ে গিয়েছিল। এই অপ্রত্যাশিত বিপদে রাজা গোবিন্দের সেনাদলে বিংকর্তব্য বিমৃঢ় হয়ে গিয়েছিল।

৯৪. বাদ্রানী জিয়া উদ্দিন, তারিবে ফিরোজ শাহী (তারত, বিবলিখিকা ১৮৯২) পু- ৫৮৬।

অলৌকিক শক্তি সম্পন্ন ফকির চালিত সেনাদলের সঙ্গে যুদ্ধ করা অনেকের মতে নিরর্থক মনে হয়েছিল। গোবিন্দ সেনাদলে যখন এইরপ হতাশা এবং অনিশ্রতার ভাব বিরাজ করেছিল, মুসলিম পদাতিক বাহিনী, আশ্বারোহী বাহিনী তখন তীব্রবেগে আক্রমন চালিরে যেতে ছিল। রাজা গোবিন্দের সেনাদলের শৃঙ্খলা এবং আত্ম বিশ্বাস নষ্ট হয়ে গিয়েছিল। মুসলিম বাহিনী এই যুদ্ধে অধিক সুসজ্জিত ছিল। পূর্ব পরাজরের গ্লানি দুরীভূত করার জন্য সর্ব প্রকার প্রয়োজনীর সতর্কতা সিকন্দর শাহ করেছিলেন। সেনাদলে শায়খ জালাল (রহ.) এর ন্যায় পরম ধর্মপরায়নসংসার ত্যাগী ককিরের উপস্থিতি তাহাদেরকে দিয়েছিল অপূর্ব আত্মবিশ্বাস। তাদের বিশ্বাস ছিল শায়খ জালালের উপস্থিতিতে রাজা গোবিন্দের কোন যাদু বিদ্যা কার্যকরী হতে পারবে না সিলেট জেলার প্রায় সমন্ত লোকই বিশ্বাস করেন যে, রাজা গৌড় গোবিন্দের সেনাবাহিনী নিক্ষিপ্ত তীরই হয়রত শাহজালাল (রহ.) এর অলৌকিক শক্তির প্রভাবে প্রত্যাবর্তিত হয়ে গোবিন্দের সেনাবাহিনীকে ধ্বংস করের দিয়েছিল। হয়রত শায়খ জালাল (রহ.) এর জীবনী লেখক প্রায় প্রত্যেকেই এই অলৌকিক কাহিনীর বিবরণ চিভাকর্বক ভাবে দিয়াছেন। এই যুদ্ধে মুসলিম বাহিনী জয়লাভ করেন। উল্লেখিত যুদ্ধে গৌড় গোবিন্দের পরান্ত হওয়ার বিবরণ চৌধুরী গোলাম আকবর প্রণীত হয়রত শাহজালাল নামক পুত্তকে নিয়ুরূপ বর্নিত হয়েছে।

ইহা পরে শ্রীহট্টের চৌকি দিনারপুর
উপনীত হলে পরে গোবিন্দ চত্ত্বর
অলক্ষ্যেতে তাহাদের করি অবস্থান
তন্য ব্যোহ নিক্ষেপিত বহু অগ্নিবান
কিন্তু তাহা বিধাতার মহিমার গুণেতে
স্বীয় সৈন্যদলে গিরা লাগিল পড়িতে
দেখিয়া গোবিন্দ এই কান্ড চমৎকার
বিশ্বিত আসতি হইয়া সেই স্থান ছাড়িয়া করিলেন
পলারন রনে ভঙ্গ দিয়।

ভাক্তার কুদরত উল্লাহের ভাবারঃ

এগিয়ে চলে রন কাফেলা না আছে সংশয় আল্লাহ যাদের সাথে আছে কিসের তাদের ভয়।

পূর্বের মত তারা ক্রমে সুরমা নদীর তীরে এসে উপস্থিত হলেন, তখন গোবিন্দ বেশ বুঝতে পারেন যে, আর রক্ষা নাই। তবুও তিনি ভাগ্য পরীক্ষার জন্য এক উপায় উদ্ভাবন করলেন। তার আন্ত্রাগারে অতি প্রাচীন একটি লৌহ ধনুক ছিল্ এইরূপ প্রবাদ ছিল যে, যে ব্যক্তি এই ধনুকে গুণ যোজনা করতে সারবে কেবল মাত্র সে গৌড় রাজ্য জয়ে সমর্থ হবে। গৌড় গোবিন্দের

বিশ্বাস ছিল যে, কেহই ইহাতে গুণ যোজনা করতে পারবেন না। তাই তিনি হ্যরতের কাছে উহা পাঠিয়ে জানালেন যে, তার সাথীদের মধ্যেই কেহ যদি উহাতে গুণ আরোপ করতে পারেন তবে তিনি বিনা যুদ্ধেই রাজ্য ছেড়ে যাইবেন। নাহজালাল (রহ.) এর নিকট তাহা নীত হইলে তিনি সঙ্গীদিগকে ভাকিয়া বললেন, যে ব্যক্তি কোন দিন আসরের বা ফজরের নামাজ কায়া করেন নাই। তিনিই এই কার্য সাধনে সক্ষম হবেন। সকলের মধ্যে কেবলমাত্র সেনাপতি সৈয়দ নাসির উদ্দিনএই কার্যের উপযুক্ত বিবেচিত হওয়াতে হ্যরত তাঁকেই ধনুতে গুন যোজনা করতে বললেন। আশরাফ হোসেন সাহিত্য রত্ম সাহেব কবিতার ভাষায় ইহার আকর্ষনীয় বর্ণনা দিয়েছেন। তাহা নিয়্ররপঃ

## উঠহে সৈরদ জাদা হিম্মত করিয়া খেমটাতে চড়াও চিল্লা বিসমিল্লাহ বলিয়া আল্লাহ পাকের হুকুমে নাসির উদ্দীন সহজেই কৃতকার্য হলেন।

এ কথা জানতে পেরে গোবিন্দ পলায়নের কথা চিন্তা করতে লাগলেন। পলায়নের পূর্বে লাহজালাল (রহ.) কে দেখবার আশায় গোবিন্দ এক সাপুড়িয়ায় ঝুড়ির মধ্যে লুকিয়ে শাহজালাল (রহ.) সামনে হায়ির হলেন। গোবিন্দ সাপুড়য়াকে বলে দিয়াছিল যেই ঝুড়িতে সাপ থাকবে ওর্বু সেই ঝুড়িটি খুলতে এবং অপর জুড়িটি (যেখানে গোবিন্দ থাকিবে) না খুলতে। সাপের খেলা দেখার আথাহ শাহজালাল (রহ.) এর ছিল না। কিন্তু চাতুরী খেলার বিষয় দিয়্যচন্দে অনুধাবন করতে পারে তিনি কোন ভূমিকা না করেই বললেন, গোবিন্দ বাহির হয়ে আস। গোবিন্দ দেখলেন এই বার আর রক্ষা নেই। তাহার চক্রান্ত শাহজালাল (রহ.) ধরে ফেলেছেন। উপায়ান্তর না দেখে গোবিন্দ বাহির হয়ে হয়রত শাহজালাল (রহ.) এর নিকট আত্ম সমর্পণ করলেন।

হযরত শাহজালাল (রহ.) বললেন "গোবিন্দ তোমার ইতিহাসতালাশ করে দেখ, উহা কলংকের কালিমার পরিপূর্ণ। তুমি ছিলে দেশের রাজা আপামর জনসাধারণে সর্ব প্রধান নারক। তোমার কর্তব্য ছিল ন্যার নীতি ও ন্যার বিচার করে দেশে শান্তি প্রতিষ্ঠা করা। কিন্তু সেই পথ অবলম্বন না করে তুমি প্রজাদলন নীত অবলম্বন করেছিলে। তোমার অত্যাচারে দেশ বাসী কুন্ধ। মুসলমানদের প্রতি তুমি যে নিষ্ঠুর নির্যাতন চালিয়েছ তার ন্যীর ইতিহাসের কোখাও নাই। তোমার শান্তি হওয়া উচিত।

গোবিন্দ এবার নিজকৃত সকল অপরাধের কথা শীকার করলেন এবং তার নিকট ক্ষমা প্রার্থনা করে জীবন ডিক্ষা চাইলেন। হ্যরত শাহজালাল (রহ.) তাকে ক্ষমা করিলেন। ক্ষমা করাই যে আল্লাহ প্রেমিকের ধর্ম। ক্ষমা প্রাপ্ত হয়ে রাজ্যের মোহত্যাগ করে গোবিন্দ অভঃপর সিলেট শহর হতে পলারন করেন।

কবির ভাবার ঃ

### রাজ্য ছাড়ি গেল রাজা পর্বত ভিতর এর পর কি হইল আর না জানি খবর।<sup>১৬</sup>

এইতাবে অত্যাচারী রাজার রাজত্ব খতম হল। গোবিন্দের পতনের বিষরটি রাট্র বিজ্ঞানের আলোকে বিবেচনা করা যেতে পারে। একাদশ শতাব্দীতে নিজামূল মূলক (হিঃ ১০১৭-১০৯২) রাষ্ট্রনীতি সম্বন্ধীর তদীর 'সিয়াসত নামায়' লিখেছেন ''ধর্মহীন রাজ্য চলিতে পারে, কিন্তু অত্যাচারীর রাজ্য চলিতে পারে না। আত তিবক্রল মসবুক গ্রন্থে ইমাম গাজ্জালী (রহ.) ও এই রূপ বক্তব্য রেখেছেন। তিনি লিখেছেন, নবী (সা.) এরশাদ করেছেনঃ কাফিরদের রাজত্ব স্থায়ী হইতে পারে কিন্তু অত্যাচারীর রাজত্ব কোনদিন স্থায়ী হতে পারে না। ইতিহাসে আছে এই জগতে অগ্নিপুজকদের রাজত্ব একহাজার এই বছর পর্যন্ত স্থায়ী ছিল। তাহাদের রাজত্ব ন্যায় ও সাম্যের তিন্তিতে প্রতিষ্ঠিত ছিল। তারা তাদের ধর্মের নির্দেশানুযায়ী অন্যান্য অত্যাচারকে বৈধ বলে ঘোষণা করতনা। তারা ন্যায় এবং সুনিয়ন্ত্রনের মাধ্যমে শহর সমূহকে আবাদ করেছিল। গোবিন্দ অত্যাচারী রাজা ছিলেন। এই জন্যই রাষ্ট্রনীতি সাধারণ নীতি অনুসারেই তার পতন অবশ্যম্বাতী ছিল। বস্তুত হয়েছেও তাই। ১৭

গৌড়গোবিন্দ পলায়নের পর হ্যরত শাহজালাল (রহ.) মুসলিম বাহিনী সহ সুরমা নদীর তীরে এসে উপস্থিত হন। কবির ভাষায়-

> যখন পৌছিলা তিনি নদীর কিনার, নৌকা বিনা সেই নদীও হইলেন পার।

বর্তমান সিলেটের শেখ ঘাটে নিকট দিয়ে সুরমা নদী অতিক্রম করিয়া মুসলিম বাহিনী সিলেট শহরে প্রবেশ করেন। আল্লাছ আকবার ধ্বনীতে সিলেটের আকাশ-বাতাস মুখরিত হয়ে উঠিল। কবির ভাষায়-

> আকাশ বাতাস আওয়াজে আল্লাহ্ আকবার প্রতিধ্বনিতে গুজরে উঠে সেই একই স্বর মায়া মজে মুগ্ধ আসাম-বাঙ্গাল কঠে কঠে রব জর শাহজালাল।

হযরত শাহজালাল (রহ.) এর আদেশে তিন দিন পর্যন্ত আল্লাহর ওকর গুজারী করা হল। অতঃপর তারই আদেশে হযরত নুর উল্লাহ বা শাহচট (রহ.) সিলেটে প্রকাশ্যে আযান দিলেন। আযানের সঙ্গে সঙ্গে গোবিন্দের সাধের পৌতুলিক প্রাসাদ ভেঙ্গে চুরমার হয়ে পড়ল।

৯৬. বাতক পু- ১২৭

৯৭. প্রাতক পু- ১২৭-১২৮

আল্লান্থ আকবার আওয়াজ তুলতে তুলতে সসৈন্যে সিলেট শহরে প্রবেশ করলেন দরবেশ শাহজালাল। মনারায়ের টিলার চুড়ায় অর্ধ চন্দ্রাদ্ধিত সবুজ পতাকা উভ্জীন হল।

শ্রীহট্টে পদার্পন করে হ্যরত দু বছর চৌকিদেবি মহল্লার লাকাতুড়ায় অবস্থান করেন। এখনো দরগা হতে বৎসরে একবার লাকাতুড়ায় খাদিমরা গমন করেন। হ্যরত শাহজালাল যখন শ্রীহট্ট বিজয় করেন তখন শহর উভয় দিকে বরশালা পর্যন্ত বিভূত ছিল। বরশালা, আখালিয়া ইত্যাদি হানে তৎকালে রাজা গৌড় গোবিন্দের সভাসদগণ বাস করতেন। বর্তমান শহরের অধিকাংশ হান তখন জলাভূমি ছিল। চালিবন্দর ইত্যাদি মহল্লার নাম তৎকালীন অবস্থার ইঙ্গিত দেয়। কালেইরীর দক্ষিণ ভাগে ও তখন এক বিত্তীর্ণ জলাভূমি ছিল। শহরের কালিঘাট মহল্লার তখন থেক সম্রান্ত মুসলমানেরা বাস করতে আরম্ভ করেন।

গোবিন্দের দুর্গ প্রাসাদ গড়দুরারে ছিল। মনারায়ের টিলা নামক সু-উচ্চ টিলার উপর থেকে শক্র পক্ষের গতিবিধি লক্ষ করা সহজ ও সুবিধাজনক ছিল। মনারায়ের পতনের পর গোবিন্দের মনোবল নষ্ট হয় ও তিনি পেচাগড়ে পলায়ন করেন। পেচাগড়ে সম্ভবত গোবিন্দের দ্বিতীয় দুর্গ ছিল। পেচাগড়ের কাছে নাকি নানাবিধ দালান ও মন্দিরের ভগ্নাবশেষ ছিল।

হযরত শাহজালালের অন্যতম আরবীয় সঙ্গী চাবনী পীর সিলেটের মাটি পরীক্ষা করে দেখতে পেলেন এর সহিত আরবের মাটির হুবহু মিল। হযরত আনন্দে অধীর হলেন।

কি আন্চর্য তার উত্তাদের দেওয়া মাটির সঙ্গে সিলেটের মাটির হবছ মিল রয়েছে। একই গদ্ধ
বর্ণ ও স্বাদ। দরবেশের ভ্রমন পিপাসা এতদিনে পরিতৃপ্ত হল। উত্তাদের নির্দেশ স্মরণ
করে তিনি স্থায়ীভাবে সিলেটে বসবাসের মনস্থ করলেন। সিলেটে এসে হবরত প্রথম চৌকি
দীঘি মহল্লার কিছুদিন বাস করেন। সেখানে তিনি একটি বড় মসজিদ নির্মাণ করেন। নামসুদীন
ইউসুফ শাহের সময়ে এই মসজিদ পূর্ণ নির্মিত করা হয়। সেই মসজিদ সংলগ্ন ৮৮৪ হিজরী
(১৪৭৯ খ্রিঃ) তারিখের একটি শিলালিপি এখনও দরগাহে রক্ষিত আছে। চৌকিদেখিতে
হবরতের সঙ্গী কোন কোন দরবেশের সমাধি দেখতে পাওয়া যায়। তৎপরে হবরত স্থান
পরিবর্তনের মনস্থ করলেন। উচ্চ টিলার উপরে এক মনোরম পরিবেশে প্রতিষ্ঠা করা হল তাঁর
হজরা। বিজয়ের পর শাহজালাল সিলেটের শাসনভার সেনাপতি সিকান্দর গাজীর উপর ন্যন্ত
করেন। তাঁর ওফাতের পর হবরতের সঙ্গী নুরুল হুদা আবুল কেরামত সাইদী হোসেনীর উপর
এই বিজিত ভূমির শাসন ভার অর্পন করা হয়। এই নুরুল হুদাই শ্রীহটের হারদর গাজী নামে
পরিচিত।

৯৮, হবরত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, পু- ১৬, ১৭।

হযরত শাহজালাল ৭০৩ হিজরী (১৩০৩ ঈসায়ী) শ্রীহট্ট বিজয় করেন। এই বিজয়ের তারিব বঙ্গের (১৪৯৩-১৫১৯ঈ.) সুলতান আলা উদ্দীন হোসেন শাহের আমলের (১৫১২ ঈ) এক শিলালিপিতে পাওয়া যায়। শিলালিপিটি বর্তমানে ঢাকা জাতীয় যাদুঘরে রক্ষিত আছে। শিলালিপিটির লিখন ও ধরণ নিমুক্তপঃ

> بعظت شيخ المشائخ محدوم شيخ حلال محرد بن محد اول فنح اسلام شهر عرصه نمان سريهت بدست سكندر غازي در عهد لطان فيروز شاه

شهر هاوفت فتح كامر ووكامتا و جاز نكرو اريشا لشكري كرده باشند حابحا مدنبال بادشاه سنة ثمان وعشرو تسعسائة دلوي سنة ثلثة وسبعمائة اين عمارت ركنخان كه فتح كنده هشت كامهار يان ووزير لشكربوده

..

ভাবা ফার্সী

লিপিকাল ১৫১২-১৩ঈ.

প্রাপ্তিস্থান, সিলেট।

উল্লেখ্য এই শিলালিপিতে হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর প্রকৃত পরিচর ও সিলেট বিজয়ের সংক্ষিপ্ত প্রমান্য ইতিহাস বর্ণিত হয়েছে।

### শিলালিগিটির বঙ্গানুবাদঃ

মুহান্দদের পুত্র চিরকুমার শায়খুল মাশায়েখ দরবেশ জালালের আধ্যাত্মিক শক্তির সাহায্য সুলতান ফিরুজ শাহ দেহলভীর আমলে ৭০৩ হিজরীতে সিকান্দর খান গাজী কর্তৃক সিলেট সর্ব প্রথম মুসলমান অধিকারে আসে। হাসত- গামহারিয়ান (সম্ভবতঃ জৈতা পাহাড়ের অধিবাসী) বিজয়ী রুকন খান কর্তৃক এক অট্টালিকা নির্মিত হয়। তিনি (রুকন খান) বাংলার সুলতান হোসেন শাহের ও সেনাপতি ছিলেন এবং কামরু (কামরুপ) কামতা (কামতাপুর বর্তমান কুচবিহার) যাজনগর (উড়িব্যার একটি শহর) ও উড়িব্যা বিজয় কালে সুলতানের সেনা বাহিনীতে অনেক দিন নিয়োজিত ছিলেন। ১১৮ হিজরীতে (১৫১২ ঈ.) লিখিত।

হবরত নাহজালাল (রহ.) এর সিলেট আগমন সম্পর্কিত কাহিনী জনশ্রুতি হলেও এর সমর্থনে প্রমাণ্য তথ্য রয়েছে। কাহিনীর খুটিনাটিতে কল্পনার প্রলেপ থাকতে পারে তবে মূল বক্তব্য সত্য। রাজা গৌড় গোবিন্দ, শায়৺ বুরহান উদ্দীন, সুলতান শামস উদ্দীন ফিরুজ শাহ, সিকান্দর খান গাজী এবং শাহজালাল (রহ.) সকলই ঐতিহাসিক ব্যক্তিত্ব। রাজা গৌড় গোবিন্দ সম্পর্কে প্রামাণ্য তথ্য বিশেষ পাওয়া যায় না। তবে সিলেটে প্রচলিত বিভিন্ন লোক গীতি থেকে তার সম্বর্কে কিছু কিছু জানা যায়। তিনি সিলেটে বিভাগন্থ সাত গাঁওয়ের দত্তদের পূর্ব পুরুষ বলে জানা যায়।

৯৯. ৯১৮ হিজ্ঞরী/ ১৫১২ ঈসাব্দে উৎকীর্ণ হোসেন শাহী শিলালিপি। এতে শাহজালালের শন্তিটিভি ও সিলেট বিজয়ের তারিব বর্নিত আছে।

Source: J.A.S.B 1873/1922.

শার্থ বুরহান উদ্দীন কোন রাজনৈতিক কারণে সিলেটে পার্বত্য প্রদেশে আশ্রয় নিয়েছিলেন।
শাহজালাল (রহ.) সিলেট আগমনের অনেক পূর্বে শায়খ বুরহান উদ্দীন রাজনৈতিক কারণে
পলাতক আশ্রয় প্রার্থীদের কোন একজনের বংশধর ছিলেন বলে ঐতিহাসিক সূত্রে জানা যায়।
এ প্রসঙ্গে পূর্বে আলোচিত হয়েছে। ফিরুজ শাহের ঐতিহাসিকতা নিয়ে প্রশুই উঠে না। তাঁর
উৎকীর্ণ মুদ্রা ও শিলালিপিতে প্রমাণ হয় যে, তিনি ১৩০১ থেকে ১৩২২ ঈসাব্দ পর্যন্ত লখনৌতির
সুলতান ছিলেন। সিকান্দর খান গাজীর নাম ও শিলালিপিতে পাওয়া যায়।

হবরত শাহজালাল (রহ.) এর ঐতিহাসিকতা নিরে প্রশ্নের অবকাশ নেই। শিলালিপি ছাড়াও সুলতান ফিরুজ শাহের সমসামরিক তার প্রমাণ বিশ্ব বিখ্যাত পর্যটক ইবনে বতুতার সাম্য। মরকোর এই বিখ্যাত পর্যটক ১৩৪৬ ঈসাব্দে সিলেটে গিয়ে শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গে সাক্ষাত করেন। ১০২ উপরোক্ত আলোচনার মাধ্যমে গবেষণার আলোকে সিলেটে ইসলাম ও শাহজালালের আগমন সম্পর্কে প্রমাণ করার চেষ্টা করছি।

### সিলেট অভিযানের মূল কারণঃ সম্প্রসারণ বাদী নীতি নয় বরং জিহাদঃ

অধ্যাপক ড. আব্দুল করিম বলেন, বুরহান উদ্দীন কর্তৃক গরু জবাই এবং রাজা গৌড় গোবিন্দ কর্তৃক তাঁকে শান্তি দেয়ার ঘটনা কতদূর সত্য তা বলা যায় না। কাহিনীটির সত্যতা থাক বা না থাক শাহজালাল এ সময় সিলেট আগমন করেন এবং সিলেট বিজয়ের সঙ্গে তিনি সম্পৃত্ত ছিলেন। ১০০ তবে এ কাহিনীটি সত্য হলেও ফিরুজ শাহের রাজ্য সম্প্রসারন এই ঘটনা মুখ্য নয়। এরূপ ঘটনা না ঘটলে ও ফিরুজ শাহের সম্প্রসারণনীতির অংশ হিসেবে সিলেটে মুসলিম অভিযান পরিচালিত হত। ১০৪ অধ্যক্ষ শামসুদ্দীন আহমদ লিখেছেন, বুরহান উদ্দীন কর্তৃক গরুজ জবেহকে কেন্দ্র করে সিলেট বিজয়ের স্ত্রপাত হরেছে বলে মনে করা হলেও মুসলিম রাজ্য বিতার নীতির প্রচেষ্টাই ছিল সিলেট বিজয়ের পেছনে মুল প্রেরণা। ১০৫

এ প্রসঙ্গে প্রখ্যাত লেখক যদুনার্থ সরকার বলেন, Imperialism wheather Hindu Muslim or christian, never cries a half way in the fall sueing of its success. So the poor cow need not to be held responnible for the invasion of Sylhet by the muslims. He addded saying these saints surrounded by a horde of less scrupulous follower used to enter the territory of Hindus Rajas as squatters on some pretet or other. এ.টি সেবের অভিধানে Squatter এর বাংলা প্রতিশন্দ লেখা হতে জবরদখল কারী।

১০১. প্রাতক পু- ১৫

١٥٥. Hasan Mahdi. Dr. The Rihla of Ibn Batuta, Baroda 1953, P. 253, 239

১০৩, বাংলার ইতিহাস, সুলতানী আমল, পু- ১৬৯

১০৪, দিনেট ঃ ইতিহাল গ ঐতিহ্য, পু- ১০৬

১০৫, প্রাতক্ত ২০৯।

শারব বুরহান উদ্দীন কোন রাজনৈতিক কারণে সিলেটে পার্বত্য প্রদেশে আশ্রয় নিয়েছিলেন।
শাহজালাল (রহ.) সিলেট আগমনের অনেক পূর্বে শারব বুরহান উদ্দীন রাজনৈতিক কারণে
পলাতক আশ্রয় প্রার্থীদের কোন একজনের বংশধর ছিলেন বলে ঐতিহাসিক সূত্রে জানা যায়।
এ প্রসঙ্গে পূর্বে আলোচিত হয়েছে। ফিরুজ শাহের ঐতিহাসিকতা নিয়ে প্রশুই উঠে না। তাঁর
উৎকীর্ণ মুদ্রা ও শিলালিপিতে প্রমাণ হয় য়ে, তিনি ১৩০১ থেকে ১৩২২ ঈসান্দ পর্যন্ত লখনৌতির
সুলতান ছিলেন। সিকান্দর খান গাজীর নাম ও শিলালিপিতে পাওয়া যায়।

হবরত শাহজালাল (রহ.) এর ঐতিহাসিকতা নিয়ে প্রশ্নের অবকাশ নেই। শিলালিপি ছাড়াও সুলতান ফিরুজ শাহের সমসাময়িক তার প্রমাণ বিশ্ব বিখ্যাত পর্যটক ইবনে বতুতার সাক্ষ্য। মরজোর এই বিখ্যাত পর্যটক ১৩৪৬ ঈসান্দে সিলেটে গিয়ে শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গে সাক্ষাত করেন। ১০২ উপরোক্ত আলোচনার মাধ্যমে গবেষণার আলোকে সিলেটে ইসলাম ও শাহজালালের আগমন সম্পর্কে প্রমাণ করার চেষ্টা করছি।

### সিলেট অভিযানের মূল কারণঃ সম্প্রসারণ বাদী নীতি নয় বরং জিহাদঃ

অধ্যাপক ড. আব্দুল করিম বলেন, বুরহান উদ্দীন কর্তৃক গরু জবাই এবং রাজা গৌড় গোবিন্দ কর্তৃক তাঁকে শান্তি দেয়ার ঘটনা কতদূর সত্য তা বলা যায় না। কাহিনীটির সত্যতা থাক বা না থাক শাহজালাল এ সময় সিলেট আগমন করেন এবং সিলেট বিজয়ের সঙ্গে তিনি সম্পৃত্ত ছিলেন। ১০০ তবে এ কাহিনীটি সত্য হলেও ফিরুজ শাহের রাজ্য সম্প্রসারন এই ঘটনা মুখ্য নয়। এরূপ ঘটনা না ঘটলে ও ফিরুজ শাহের সম্প্রসারণনীতির অংশ হিসেবে সিলেটে মুসলিম অভিযান পরিচালিত হত। ১০৪ অধ্যক্ষ শামসুদ্দীন আহমদ লিখেছেন, বুরহান উদ্দীন কর্তৃক গরু জবেহকে কেন্দ্র করে সিলেট বিজয়ের স্ত্রপাত হয়েছে বলে মনে করা হলেও মুসলিম রাজ্য বিতার নীতির প্রচেষ্টাই ছিল সিলেট বিজয়ের পেছনে মুল প্রেরণা। ১০০

এ প্রসঙ্গে প্রখ্যাত লেখক যদুনার সরকার বলেন, Imperialism wheather Hindu Muslim or christian, never cries a half way in the fall sueing of its success. So the poor cow need not to be held responnible for the invasion of Sylhet by the muslims. He addded saying these saints surrounded by a horde of less scrupulous follower used to enter the territory of Hindus Rajas as squatters on some pretet or other. এ.টি সেবের অভিধানে Squatter এর বাংলা প্রতিশব্দ লেখা হতে জবরদখল কারী।

১০১. প্রাতক পু- ১৫

١٥٥. Hasan Mahdi. Dr. The Rihla of Ibn Batuta, Baroda 1953, P. 253, 239

১০৩, বাংলার ইতিহাস, সুলতানী আমল, পু- ১৬৯

১০৪. সিলেট ঃ ইভিহাস ও ঐতিহা, পু- ১০৬

১০৫. প্রাক্ত ২০৯।

এসব বজব্যের মূল সুর অভিন্ন। এর থেকে মুসলিম সম্প্রসারণ নীতির বান্তবায়ন তথা আগ্রসানকেই সিলেট অভিযানের মূল কারণ বলার চেষ্টা করা হয়েছে। সমালোচক মনে রাখা উচিত যে, দেশ বিজয়ের জন্য হয়রত শাহজালার (রহ,) এদেশে আসেন নাই। তিনি এসেছিলেন ইসলামের শ্বাপ্বত বালী প্রচার করতে। যে জাবে নবী রাসুল সাহাবায়ে কিরাম তাবেয়নি ও তাবে তাবিয়ীনয়া কয়ে আসছিলেন। মূলতঃ তিনি এসেছিলেন পথভ্রম্ভ মানুবকে সঠিক পথের দিক নির্দেশনা দিতে। তিনি এসেছিলেন দ্বীনে হক তথা ইসলামের সুশীতল ছায়াতলে মানুবকে আশ্রয় দিতে। ইয়ামনের শাহজাদার রাজ্য ইয়ামান হাতের মুঠোয় পেয়েও তিনি (হয়রত শাহজালাল (রহ.) ইয়ামনে অবস্থান করেন নাই।

এমনকি ইয়ামনের শাহজাদা নিজেও প্রতিষ্ঠিত পিতৃরাজ্যের মসনদ ত্যাগ করে পরবর্তী কালে দরবেশ শাহজাদাল (রহ.)'র সঙ্গী হয়ে সিলেট আগমন করেছিলেন। হয়রত শাহজাদালের পাশেই তিনি চির নিদ্রার শারিত। ইহাতেই প্রমাণিত হয় য়ে, এসকল দরবেশের পররাজ্য দখলের কোন মাহ ছিলনা। প্রকৃতপক্ষে ফকীর দরবেশ তথা ওলী আউলিয়াগন ইয় য়তে বছ উর্ধের। সমালোচকদের দৃষ্টিকোণ থেকে বুঝা য়য় হয়রত শাহজালাল (য়হ.) ও ৩৬০ আউলিয়া তথাকথিত সম্প্রসারণ বাদী আয়াসী বাহিনীর সয়য়তার জন্য সিলেট অভিযানে অংশমহল করেছিলেন তাই না কি? দু'টি দৃষ্টিকোন থেকে এর জবাব মিলবে। প্রথম কথা হল হয়রত শাহজালাল (য়হ.) ও ৩৬০ আউলিয়া রাজ্য সম্প্রসারণে পার্টি হতে যাবেন কেন?এতে কি স্বার্থ থাকতে পারে তাদের? তাঁরা তো এসেছিলেন নির্যাতিতনিপীড়িত মানুবের আনকর্তা হিসেবে। ইয়ামনের রাজ্য পরিত্যাগকরেই তারা এসেছিলেন। নুতরাং পররাজ্য দখলে তাঁদের অয়হ থাকবে কেন? আয় কেবল মার খাওয়া, নির্যাতিত হওয়া, কিংবা খুন হওয়ার জন্যই কি মুসলমানের জন্ম। প্রতিবাদ প্রতিরোধ করার জন্য নয়। অন্যায় অসতেয়র বিরুদ্ধে যে যুদ্ধ তাই-তো জিহেল। দীন-ই-হক প্রতিষ্ঠার যুদ্ধই জিহাল। জিহাদর অভিধানিক অর্থ চেষ্টা সাধনা গরিভাবায় আল্লাহর দীনের বুললির জন্য ধন সম্পদ ও শক্তি ব্যয় করা।

মঞ্চা বিজয়ের পূর্ববর্তী (এবং পরবর্তী) সময়ের মুশরিকদের হত্যা নির্যাতনের বিরুদ্ধে প্রতিবাদ প্রতিরোধ করার বৌক্তিকতা ও কি ইতিহাসবেতারা স্বীকার করতে নারাজ? তাঁরা কি ইসলামের ইতিহাসের জিহাদের প্রেক্ষাপটগুলো বিস্ফৃত হয়ে গোলন? মানবাধিকার তথা মানুবের ধর্মীয় স্বাধীনতার গ্যারান্টি কি মানুব দিতে পারে না? বৈরাচারী জালিমদের কি রুবে দাঁড়ানো যাবে না? জংলী আচরন কি মেনে নিতে হবে?

রাজ্য সম্প্রসারণ নীতির বান্তবারনই বিদ সিলেট অভিযনের মূল প্রেরণা হয়ে থাকে তাহলে পাশ্ববর্তী জৈতা কেন মুসলমানেরা দখল করে নিলনা? আবার সেন রাজারা পাল বংশকে উৎখাত করেছিল কি জন্যে? বৌদ্ধদের ধরে ধরে হত্যা করেছির কারা? যে কারলে প্রাণভরে গালিয়ে দেশান্তরিত হয়েছিল বৌদ্ধরা। সিলেট বিজয়ের পর তা এক ফোটাও রক্ত ঝরার প্রমাণ নেই। বরং গৌড় গোবিন্দকে মঞ্চা বিজয়ের অনুকরলে ক্রমা ও করে দেওয়া হয়েছিল। সকল বিবেচনার সিলেট অভিযান কে জিহাদ গণ্য করেই শাহজালাল (রহ,) ও ৩৬০ আউলিয়া এবং তাদের ভক্তরা সিলেটের জিহাদে শরীক হয়েছিলেন।

১০৬. ইনলামিক ফাউডেশন গত্রিকা, অক্টোবর-ডিসম্বের ২০০৫, পু- ১৮

### প্রসন্দ সিলেট বিজয়ের তারিখ

সিলেট শহরের আম্বরখানা মহল্লায় হোসেন শাহী শিলালিপি আবিক্ষারের পূর্ব পর্যন্ত হযরত শাহজালাল এই সিলেট আগমনের সময় সম্বন্ধে ঘোরতর মতভেদ ছিল। এখন যে মতবিরোধ দুর হয়ে গেছে তা বলা যায় না। শাহজালাল (রহ.) এর জীবনী লেখকরা বিশেষ সময়ে প্রাপ্ত তথ্যাবলীর উপর নির্ভর করে নিজন্ব কল্পনা শক্তির সাহায্যে তাঁরা সিলেট আগমনের সময় নির্ধারণ করেন।

হযরত শাহজালাল (রহ.) ৭০৩ হিজরীতে (১৩০৩খ্রিঃ) শ্রীহট্ট বিজয় করেন। এই বিজয়ের তারিব বঙ্গের সুলতান আলা উদ্দিন হোসেন শাহের আমলের (১৫১২ খ্রিষ্টাব্দে) এক শিলালিপিতে পাওয়া যায়। শিলালিপিটি বর্তমানে ঢাকা জাতীয় যাদুবরে রক্ষিত আছে।

### শিলালিপির লেখা নিমুরূপ

In honour of the greatness of the respected Shaikul Mushaik Shakh Jalal. The hermit, Son of Muhammad.

The first conquest day Islam of the town Arsoh Srihat was by the hand of Sikundar Khan Ghazi in the time of sultan firuz Shah Delhavi in the yea 703. This building (has been created by) Rukan Khan the conqueror of Hazrat Gamharlyan. Who being wariter and general for many moths to the time of the conquest of Kamru Kamata Jurgnagar and urisha Served in the army in several place in the reign of the king (written) in the year 918. The execllent state of preservation of this inscription is due to the fact that (like the inscription of Shams Uddin Firuz Shah's son. Hatim Khan of 715). The back was subsequently used for another inscriptions (that of a certain masnad -1- Ali Khan in 996) the trustworthiness of the statement made the first portion of the insceription is shown by the following considerations;

- 1. Sultan Firuz Shah was actually on the throne of Bengal in 703 A.H.
- 2. As the grandson of Ghiyas Uddin Balban he is rightly called Dehlawin (of also the connexion of Firuz Shah with Delhi in the satgawn tradition. <sup>309</sup>

উল্লেখ্য, সিলেট শহরের আম্বরখানা মহল্লায় ১৫১২ঈ. হোসেন শাহী শিলালিপি আবিস্কারের পূর্ব পর্যন্ত হবরত শাহজালাল (রহ.) এর সিলেট আগমনের সময় সম্বন্ধে ঘোরতর মতভেদ ছিল। এখন যে মতভেদ দুর হয়ে গেছে তা বলা যায় না। শাহজালাল (র.) এর জীবনী লেখকরা বিশেষসময়ে প্রাপ্ত তথ্যাবলীয় উপর নির্ভর করে নিজম্ব কল্পনা শক্তির সাহায্যে তার সিলেট আগমনের সময় নির্ধারণ করেছে।

### সুহাইল-ই-ইরমানের তথ্যঃ

১. হবরত শাহজালাল (রহ.) এর জীবনী রচয়িতা নাসির উদ্দীন হায়দারের মতে ৫৬১ হিজয়ীতে (১১৬৫-৬৬ঈ.) হবরত শাহজালাল (রহ.) সিলেট আগমন করেন এবং সিলেটে ৩০ বছর অবস্থানের পর ৫৯১ হিজয়ীতে ইন্তেকাল করেন। তিনি আরও উল্লেখ করেন রাজা গৌড় গোবিন্দ কর্তৃক পরাজিত সেনাপতি সিকান্দর শাহ ছিলেন দিল্লীর সুলতান আলাউদ্দিন খিলজীর ভাগিনেয়।

তার এ তথ্যের জবাবে বলা যায় মুঙ্গীফ নাসির উদ্দিন হায়দার কত্তৃক সন তারিখ সঠিক হতে পারে না। ১১৬৪ খ্রিষ্টাব্দে (৫৬১ হিঃ) হযরত শাহজালাল (রহ.) এর সিলেট আগমনের তারিখ সত্য হলে বুরহান উদ্দিন কর্তৃক কোন বাংলার সুলতান বা দিল্লীর সুলতানের নিকট সাহায্য প্রার্থনা করার প্রশ্নই উঠেনা।

কারণ ১১৬৫ খ্রিষ্টাব্দে ভারতে মুসলিম আধিপত্য স্থাপিত হয়নি এবং মোহাম্মদ যোরিও দিল্লী জয় করেননি। সুলতান মোহাম্মদ যোরী এবং মহারাজা পৃথিলাজের মধ্যে তরাইনের যুদ্ধ সংগঠিত হয় ১১৯১ এবং ১১৯২ খ্রিষ্টাব্দে, বখতিয়ার খিলজী নদীয় জয় করেন ১২০১ খ্রিষ্টাব্দে। ১০৮

হযরত শাহজালাল (রহ.) সিলেট বিজরের সাল ১১৬৫ খ্রিষ্টাব্দ (৫৬১ হিঃ) ধরে নিলে শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গে সিকন্সর গাজীর আগমন, শামসুদ্দীন ফিরুজশাহ অথবা শামসুদ্দীন ইলিয়াস শাহ অথবা আলা উদ্দিন হোসেন শাহ বা অপর কোন গৌড় নৃপতির কাছে পুত্র শোকাতুর বুরহান উদ্দিনের সাহায্য প্রার্থনা অসম্ভব।

মুঙ্গেফ নাসির উদ্দিন হারদার লিখেছেন যে, হযরত শাহজালাল (রহ.) দিল্লীতে নিজাম উদ্দিন আউলিরার সঙ্গে সাক্ষাৎ করেন। হযরত নিজাম উদ্দীন আউলিরা সম্বন্ধে প্রামান্য ইতিহাস রয়েছে তিনি ১২৩৬ খ্রিষ্টাব্দে জন্ম গ্রহণ করেন এবং ১৩২৫ খ্রিঃ (৭২৫ হিঃ) ইনতিকাল করেন।
মুসীফ নাসির উদ্দীন হারদারের বর্ণনা সত্য বলে ধরে নিলে আমাদেরকে বিশ্বাস

করতে হয় যে, হ্যরত নিজাম উদ্দিন আউলিয়ার জন্মের ৭১ বছর (১২৩৬-১১৬৫) পূর্বে তাঁর সঙ্গে হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর সাক্ষাত হয়। নাসির উদ্দীন হারদর শাহজালাল (রহ.) এর মাতুলের নাম উল্লেখ করেছেন সৈরদ আহমদ কবির বলে- সৈরদ আহমদ কবিরের পিতা হযরত সৈরদ জালাল উদ্দিন সুরুখ বুখারী ৫৯৫ হিজরীতে জন্মগ্রহণ করেন। মাতা মহের জন্মের ৩৪ বছর (৫৯৫-৫৬১=৩৪ বছর) পূর্বে পৌত্র কর্তৃক সিলেট বিজিত হতে গারেনা।

উপরের আলোচনা থেকে এ বিষয় অত্যন্ত শাস্ত হয়ে ওটে যে, নাসির উদ্দিন হায়দার কতৃক 'সুহেল-ই-ইয়ামন'- বর্ণিত সন তারিখ সত্য হতে পারে না। নাসির উদ্দিন হায়দার কতৃক প্রদন্ত ভূল তারিখের কি ব্যাখ্যা হতে পারে? খ্রিষ্টীয় ৮ম শতাব্দীতে বাংলাদেশের সঙ্গে মুসলিমদের যোগযোগ ছাপিত হয়। মুসলিম বিজেতাদের বাঙলায় আগমনের বহু পূর্বেই আরব বনিক এবং ধর্ম প্রচার কয়া বাংলাদেশে আগমন করেন। সওদাগরী তথা ব্যবসা বাণিজ্যের লক্ষ্যে আরব বনিকরা খৃষ্টীয় অষ্টম শতাব্দীর প্রথম থেকেই বাংলা এবং পূর্বভারতীয় দ্বীপ পুঞ্জে আগমন করেন।

উত্তর বঙ্গের পাহাড় পুরের বৌদ্ধপীটের ধ্বংসাবশেষের মধ্যে আব্বাসীর সম্রাট খলিকা হারুনুর রশীদ নামান্ধিত (৭৮৮ খ্রিঃ) একটি মুদ্রা পাওয়া গিয়েছে। এটা খুব সম্ভব যে, মুহাম্মদ বিন কাসিমের সিদ্ধু বিজয়ের চার শতান্দীর মধ্যেই কিছু কিছু মুসলিম বাংলাদেশের সিলেট এমনকি পূর্ব ভারতীর দ্বীপ পুঞ্জে বসতি স্থাপন করে। শাহ বুরহান উদ্দীন হয়ত সিলেটে আদি মুসলিম বাসিন্দাদের কার ও বংশধর। এ হতে পারে যে, নাসির উদ্দীন হায়দার শাহ বুরহান উদ্দীনের পূর্ব পুরুষদের সিলেটে আগমনের তারিখেই শাহজালাল (রহ.) এর সিলেট আগমনের তারিখ বলে ভুল করেছেন। ১০৯

#### (২) ১৩৫৪ - ৫৬ খ্রিষ্টাব্দ ঃ

অনেকের মতে হ্বরত শাহজালাল ১৩৫১ এবং ১৩৫৭ খ্রিষ্টাব্দের মধ্যে সিলেট আগমন করেন।
নাসির উদ্দীন চেরাগে দিল্লী নামে এক দরবেশের উল্লেখ ইতিহাসে পাওয়া বায়। তার সম্বন্ধেBeale সাহেব লিখেছেনঃ

He is also called by Feristha Nosir Uddin Mahmud awardi, Surnamed Cherag-1 Delhi or the candle of Delhi a celebrated Mohammedan saint who was a disciple of shah Nizamuddin Aulia whom he succeeded on the Masnad of Murshid of spiritual Guide and died on Friday the 10th Septembet 1365 A.D. the 8th - Ramdhan 757 A.H. He is buried at Delhi in mausoleum which was biult before his death by sultan Firoz Shah Barbak - one of his disciples and close to his tomb sultan Barbak was afterwards buried. He is the author of a work called Khairul Majalis. \*\*\*

১০৯, আল-হনলাহ, সাহ-জালাল সংখ্যা, বৈনাৰ-আছিল ১৩৬৪ বাংলা, পৃ-৬৪

১১০. হ্যৱত শাহজালাল কুনিয়াডী (রহ.) পৃ- ১৩৮

নাসির উদ্দীন চেরাগে দিল্লী সদদ্দ ঐতিহাসিক বদাউনি লিখেছেন যে, ফিরোজ তুঘলককে সিংহাসনে বসাবার বড়যন্ত্রের সঙ্গে জড়িত সন্দেহে নাসির উদ্দীন চেরাগের দিল্লীতে বন্দী করা হয় এবং ১৩৫১ খ্রিষ্টাব্দে ঝাঁসিতে নিয়ে যাওয়া হয়। খুব সম্ভবসুলতান ফিরুজ তুঘলক সিংহাসনের আরোহনের পর নাসির উদ্দীন চেরাগে দিল্লী মুক্তি লাভ করেন এবং ১৩৫৬ খৃষ্টাব্দে ইত্তেকাল করেন। ১৩৩১ খ্রিষ্টাব্দ থেকে ১৩৫৬ খ্রিষ্টাব্দের মধ্যে তাঁর সম্বন্ধে বিশেষ কিছু জানা যায় না।

সিলেট প্রচলিত প্রবাদে শোনাথায় যে, সেনাপতি নাসির উন্দীনের মৃত দেহ শাহজালাল (রহ.) এর অলৌকিক শক্তির প্রভাবে শূন্যে মিলিয়ে যায়। রজনী রঞ্জন দেব মনে করেন যে, সুলতান ফিরোজ তুগলকের নির্দেশে নাসির উন্দীনের মৃত দেহ দিল্লীতে স্থানাভরিত হয়। তাঁর ধারণা সুলতান ফিরুজ তোঘলকের বাঙলা অভিযান কালে ১৩৫৩ খ্রিষ্টাব্দে সৈয়দ নাসির উন্দীন বাংলায় আগমন করেন। খুব সন্ভব ঐ সময়ে বাঙলা ভ্রমন কালে সেয়দ নাসির উন্দীন রাজা গৌড় গোবিন্দের বিরুদ্ধে সিকান্দর শাহকে সাহায্য করেন। উপরে বর্ণিত তথ্যে উপর ভিত্তি করে রজনী বঞ্জন দেব নাসির উন্দীন চেরাগে দিল্লীকে সিকান্দর গাজী এবং শাহজালাল (য়হ.) এর সহযোগী বলে সিন্ধান্ত করেছেন এবং সিলেট বিজয়কালে ১৩৪৫-৫৬ খ্রিষ্টাব্দের মধ্যে ধরে নিয়েছেন। তিনি মনে করেন যে বুরহান উন্দিন বঙ্গের সুলতান আলাউন্দীন আলী (১৩৩৯-৪২ খ্রিঃ) শাহ নিকট রাজা গোবিন্দের বিরুদ্ধে নালিশ করেন ১৩৪১-৪৩ খ্রিষ্টাব্দের মধ্যে। তিনি দত্তক ল্রাতা শামসুন্দীন ইলিয়ান্সের পূত্র সিকান্দর শাহকে গোবিন্দের বিরুদ্ধে প্রেরণ করেন এবং শামসুন্দীন ইলিয়ান্ত শাহের আমলেই সিলেট বিজিত হয়।

সেনাপতি সৈয়দ নাসির উদ্দীন এবং নাসির উদ্দীন চেরাগে দিল্লীকে এক ব্যক্তি ধরে নেয়া যায় না। যদি চেরাগে দিল্লী এবং সেনাপতি নাসির উদ্দীন এক ব্যক্তি হন তবে তাঁর জীবনের উদ্দ্র্যালয় ইন্যা সিলেট বিজয়। বদাউনি, ফিরিশতা প্রমুখ ঐতিহাসিকরা চেরাগে দিল্লীর জীবন কাহিনী বর্ণনা করেছেণ্ তারা কিছুতেই নাসির উদ্দীন চেরাগে দিল্লীর জীবনের এ গুরুত্বপূর্ণ ঘটনার বর্ণনা দিতে তুল বরতেন না। যদি কিরুজ শাহ তুললক বান্তবিকই নাসির উদ্দীনের মৃতুদেহ দিল্লীতে স্থানান্তরের নির্দেশ দিতেন তা ঐতিহাসিক দৃষ্টি এড়াত না। অন্ততঃ দিল্লীতে প্রচলিত উপকথার মধ্যে সেটা হান পেতো। সুলতান কিরুজ তুললকের সঙ্গে সিলেট বিজয়ের কোন সংযোগ থাকলে তা ঐতিহাসিক বারানী নামসের সিরাজ অফিফ অবশ্যই উল্লেখ করতেন। অতএব, বর্দিত তারিব সিলেট বিজয়ের সঠিক তাখির হতে পারে না।

১১১, আবুল আজিজ মাষ্টার মো. জৈন্তা রাজ্যের ইতিহাস (লিলেট, মো. এম.এ ফজলুর রহমান, দিপিকা প্রিন্টার্স -১৯৬৫, ২সং) প্- ৬৩

#### (৩) ১৩৫৪ ব্রিচাসঃ

প্রাতত্ত্বিদ মোহাম্মদ আশরাফ হোসেন সাহিত্যরত্ব মনে কনের যে, ১৩৫৪ সালে নাহজালাল (রহ.) কর্তৃক সিলেট বিজিত হয়। তাঁর সিদ্ধান্তের ভিত্তি সিলেট জেলার প্রচলিত প্রবাদ ও মৃতাওয়াল্লী পরিবারের নিকট প্রাপ্ত একখানি প্রচারপত্র, রজনী রক্তন দেবকৃত পুত্তক সুবিখ্যাত চিকিৎসক চক্রপানি দন্তের সিলেট আগমনের কল্লিত তারিখ এবং তাঁর নিজম্ব সাধারণ বৃদ্ধি। চন্দ্রপক্ষ নেত্রবানে যে আরু হয়, সেই সনে খাই রাজা পাইল পরাজয়। এর ব্যাখ্যা করে পাওয়া যায় ১২৩৫ শতাব্দ (১৩১৩খ্রিঃ) আশরাক হোসেন সাহিত্য রত্ন মনে করেন যে, ১৩১৩ খ্রিষ্টান্দে গৌড় গোবিন্দ গাঁলিক খাসিয়া রাজাকে পরাজিত করেন এবং তার দুই/এক বছর পূর্বে গৌড় গোবিন্দ সিংহাসনে আরোহন করেন। গৌড় রাজ্য ছোট বিধায় সেখানে শান্তি স্থাপন রাজা গোবিন্দের ৫ বছর লাগার কথা নয়। তার মতে গৌড় রাজ্যে শান্তি স্থাপনে তিন বছরের অধিক প্রয়োজন হয়নি। তার ধারণ হয়রত শাহজালাল (য়হ.) কতৃক সিলেট জেলায় আগমনের এক বছর পর গৌড় গোবিন্দ শেষ ভারের মত পরাজিত হয়ে রাজ্য ত্যাগ করেন। এ হিসেবে পুরাতত্ত্ব বিদ আশরাফ হোসেনের মতে শাহজালাল (য়হ.) কর্তৃক সিলেট জেলায় আগমনের এক বছর পর গৌড় গোবিন্দ শেষ বারের মত পরাজিত হয়ে রাজ্য ত্যাগ করেন। এ হিসেবে পুরাতত্ত্ববিদ আশরাফ হোসেনের মতে শাহজালাল (য়হ.) এর সিলেট বিজয়ের তারিখ দাড়ায় ১৩১২+৩+২৪+১৪+১=১৩৫৪ খ্রিষ্টাব্দ। ১১২

প্রাতত্ত্বিদ আশরাক হোসেন মুতাওয়াল্লী পরিবারের নিকট থেকে প্রাপ্ত প্রচার পত্রের উল্লেখ করেছেন, তাতে লেখা ছিল ১৮, ১৯, ২০ শে জিলহজ্ব ১৩৬৩ হিজরী মেতাবেক ১৯, ২০, ২১ শে কার্তিক ১৩৫১ বাংলা (১৯৪৪খ্র)হ্বরত শাহজালাল মুজাররদ ইয়ামনী ৬২২ তম মৃত্যু বার্বিকী উদযাপিত হলে মৃত্যুর সাল দাঁজার ১৩২২ খ্রিষ্টাব্দ (১৯৪৪-৬২২=১৩২২ খ্রিঃ) হারদারের বর্ণনা ৩২ বছর বয়সে হবরত শাহজালাল (রহ.) সিলেট আগমন করেন তা সত্যু বলে মেনে নিয়েছেন। আশরাফ হোসেন সাহবে মনে করেন যে, ১৩২২ খ্রিষ্টাব্দে হযরত শাহজালাল (রহ.) এর মৃত্যু সাল হতে পারে না। তা হবে তাঁর জন্ম সাল। তাহলে হবরত শাহজালাল (রহ.) এর সিলেট বিজয়ের সাল দাঁজায় ১৩২২+৩২=১৩৫৪ খ্রিষ্টাব্দে এবং এ সাল প্রচলিত গানের ছজ়ায় প্রবাদের সঙ্গে সঙ্গতি পূর্ণ। তিনি সিলেট ৩০ বছর অবস্থানের পর জান্নাতবাসী হন। ১৩৮৪ খ্রিষ্টাব্দে বা w.w. Hunter এবং A.C. Allen সিলেট বিজয়ের সাল মনে করেছেন।

#### (৪) ১৩৫৬ খ্রিষ্টাব্দ ঃ

সিলেটে প্রচলিত হুড়ার দেখা যার গৌড় গোবিন্দ ১৩৫৬ খ্রিষ্টান্দে পরাজিত হয়ে রাজ্য পরিত্যাগ করেন। গভিত রাজ চন্দ্র চৌধুরী পানের হুড়া এবং গোতুল রাজ গান সংগ্রহ করেছেন। এ হাড়া এ গানগুলোর রচরিতা পাগল ঠাকুর। হুড়ায় দেখা যায় ১২৩৫ শকান্দ বা ১৩১৩ খ্রিষ্টাব্দ গোবিন্দ সিংহ বংশোদভূত খাসিয়া রাজাকে পুনিবিলে এক নৌযুদ্ধে পরাজিত করেন।

১১২. হ্যরত শাহজালাল কুনিয়াজী (রহ.) পু- ১৪২

খাসিয়া রাজাকে পরাজিত করার পর ৫বছর কাল রাজা গোবিন্দ রাজ্যে শান্তি স্থাপনে ব্যয় করেন। অতঃপর রাজা গোবিন্দ দুই যুগ ধরে শান্তিতে রাজত্ব করেন। মুসলিম বাহিনী গৌড় রাজ্যে প্রথম অভিযান চালাবারপরও সুদীর্ঘ ১৪ বছর রাজা গোবিন্দ বীর বিক্রমে মুসলিম আক্রমন প্রতিহত করেন। রাজা গোবিন্দের অগ্নিবান নিক্ষেপে বার বার পর্যদুত হয়ে সেনাপতি সিকন্দর দরবেশ নাহজালালের শরণাপন্ন হন। সিকান্দর গাজীর সাহায্যার্থে ককির নাহজালাল (রহ.) সিলেট আগমন করেন। ফকির শাহজালালের আধ্যাত্মিক শক্তির কাছে রাজা গোবিন্দের সকল ইন্দ্রজাল এবং যাদু বিদ্যা সম্পূর্ণ ব্যর্থ হয়ে যায়। ১১৩ তিনি পরাজিতহয়ে বনে পলাযন করেন। ১৩১৩ খ্রিষ্টাব্দে রাজা গৌড় গোবিন্দের সিংহাসেন আরোহন, ৫ বছর শান্তি স্থাপন ব্যয়, সুদীর্ঘ দু যুগেব্যাপী শান্তিতে রাজতু, ১৪ বছর ব্যাপী মুসলিম বাহিনীর সঙ্গে সংগ্রা কাল ইত্যাদি যোগ করে ১৩১৩+৫+২৪+১৪=১৩৫৬ খ্রিষ্টাব্দ।

#### (৫) ১৩৫৭ ব্রিষ্টাব্দঃ

সুবিখ্যাত প্রত্নতত্ত্বিদ ভট্টর রাজেন্দ্র লাল মিত্রের মতে হ্যরত শাহ জালাল (রহ.) কর্তৃক গৌড়রাজ গোবিন্দ পরাজিত হওয়ার সাল ১৩৫৭খ্রিষ্টাব্দ। তাঁর মতের ভিত্তি ভাটেরার হোমের টিলায় প্রাপ্ত প্রথম তাত্র ফলক। বাংলা ১২৭৯ সালে শেখ কটাই নামক এক ব্যক্তি আট হাত মাটির নীচে দু'খানা তান্রফলক পানা বাংলা ১২৭৯ সালে ডক্টর মিত্র ভাটেরায় প্রাপ্ত প্রথম তাম্রফলকের কেশব দেব এবং সিলেটের গৌড় গোবিন্দকে এক ব্যক্তি মনে করেছেন। প্রথম তান্রফলকে কেশব দেবের বর্ণনা নিমুরূপঃ

'নারায়ন দেব পুত্র কেশব দেব তৎপুত্র ঈশান দেব। কেশব দেব অশেষ গুনকীর্তিযুক্ত। তার পাদপীট রাজগনের মুকুটমান দারা শোভিত। তিনি রাজগণের মধ্যে ভূষণ স্বরূপ এবং কংস বিজেতা গোবিন্দের ন্যায় প্রতিশ্বন্ধি বিনাশক।

তিনি মনুষ্যত্বের সীমা ভূমিত্বরূপ, যশের আজন্ম স্থানত্বরূপ, সৌন্দর্যের আশ্রয় ত্বরূপ, সর্ব প্রকার সুশিক্ষার আধার স্বরূপ, ন্যায়ের আশ্রয় ও বদান্যতা, বাগ্মিতা, ভদ্রতা প্রভৃতি সদগুনের আকর বা প্রতিমূর্তি স্বরূপ। তদীয় তরবারী দ্বারা চতুর্দিক বিজিত হয়েছে। প্রাচ্য রাজ্গণের মধ্যে তিনিই প্রধান। তার ভক্তিতে অনাদি লিঙ্গরূপী তিলোকনাথ ভগবান বটেশ্বর কৈলাস পরিত্যাগ করতঃ হউপাটকে বাস করিতেছেন। পাশ্ববর্তী নূপতি গনের মুকুট চুম্বিত পাদপীঠ রাজ চুড়ামনি কেশব দেব তার

প্রীতার্বে ভিন্ন ভিন্ন গ্রাম হতে ৩৭৫ হাল ভূমি ও ২৯৬ বাড়ি দান করেন। তিনি শিবানুরুক্ত এবং শ্রীহট্ট নাথ শিবকে বহুতর ক্রীতদাস এবং নানা জাতীয় ভূত্য দিয়েছেন। এই ভূমি ২৩২৮ পাভব

কুলাধি পালান্দে প্রদন্ত হয়। <sup>১১৪</sup>

১১৩. গাজী সাহেবের নাম শেব সিকন্দর/ ১৪ বছর যুদ্ধ করণ কুড়লির ভিতর/ অগ্নিবান খাইয়া বেটা শেব সিকন্দর গেল পালাইরা/কুবাইতনে শাহজাণালরে লইয়া আইল গিয়া। এইবার হইলল্যাটা গোড়ল রাজার/ হুড়াছড়ি পাড়াপাড়ি সুরমা সঙ্গে পাড়। অগ্নিবানে ভাঁটানি দৈত্য জানা ভাগে/ কোমার বান্দিরা রাজা খাড়া হইণ আগে/ আচন্বিতে তনিল রাজা মনায়ার মইল / রাজ্যের আশাছাড়িয়া এখন জঙ্গেলেতে গেল। ১১৪. শ্রীহটের ইতিবৃত্ত, পৃ- ১৪

#### বিতীয় শিলালিপিতে কেশব দেবের বর্ণনা নিমুদ্ধণঃ

সাহসের প্রতিমূর্তি কেশব দেব। তিনি গোবিন্দের কৃষ্ণ ন্যায় শত্রু মর্দক ছিলেন। তাহার পাদপীঠ রাজগনের মুকুট রত্নে ভ্বিত হত। তদীয় গুনকীর্তি শ্রবনে বেসব বিদ্যান ব্রাম্মনগন আগমন করিতেন, অভীষ্ট লাভে কৃতজ্ঞ চিন্তে তাহারা নিজিদের জন্মস্থান ভূলিয়া যাইতেন। তাঁহার শাসন কালে পাশ্ববর্তী রাজগন কখন ধনরত্ন তাহাক উপহার দিতে পপারিবেন টিভার বিনিদ্র থাকিতেন। অসংখ্যপদাতিক সময়তরী তুরঙ্গ সেনা রণ মাতঙ্গের অধিপতি সেই মহরাজের কৃন্দ কুসুম শুদ্র যশে পৃথিবী গৌরবান্নিত হয়েছিল।

ভট্টর রাজেন্দ্র নিত্র কেশব দেব সমলে লিখেছেন- This Sovereign was over thrown by shah jalal alias Jalaluddin Khay who following the footsteps of his predecessor muck Tuzbek, led his army to the eastern part of Bengal, Invaded sylhet in 1257 A.D.

জালাল উন্দীন খানী সম্বন্ধে ড. রাজেন্দ্র মিত্র আরো লিখেনঃ

Was Suddenly called back to defend Gour from invasios of Irsalan Khan and soon after killed in the Battle. 336

ভাটেরার তাত্রফলকের পাটোন্ধারে সিলেটের তদানীন্ত ডেপুটি কমিশনার লটমন জনসন সাহেব শিলালিপি খানা সুবিখ্যাত মারাটা পভিত শিবনাথ শান্ত্রীকে দেখান। শিবনাথ শান্ত্রী তখন সিলেট আগমন করেছিলেন। তিনি তাত্রফলকের কাল নির্ণয় করেছেন ২৯২৮ যুধিষ্টিরান্দ কিন্তু ড. রাজেন্দ্র মিত্র তাত্রফলকের কলি নির্ণয় করেছেন ৪৩২৮ যুধিষ্টিরান্দ।

#### তিনি লেখেনঃ

"In the original the first figure is very unlike the third and hasbeen more over scratched over and is abundantly doubtful. Thesecound is also open to question. I am dispased to take the first for 4 and the second for 3 which would make the date equal 4328 - 1245 A.D. Or about the time when shah jalal invaded sylhet. That the gobinda of the tillah is the same with the record. I have no reason to doubt.

রাজেন্দ্র মিত্র কেশব দেব ও গৌড় গোবিন্দকে একইব্যক্তি মনে করেছেন এবং হ্যরত শাহজালাল (রহ.) ও জালাল উদ্দীন খানীকে একই ব্যক্তি ধরে নিয়েছেন। এই বিশেষ কারণেই তিনি তান্রকলকের সালটি ২৯২৮ যুধিস্টিরাদে হলে ৪৩২৮ যুধিষ্টিরাদ ধরেছেন। তান্রকলকের কেশব দেবকে রাজা গোবিন্দ মনে করার কোন কারণ খুঁজে শাওয়া যায় না। কেশব দেবের অপর নাম গোবিন্দ বলে তান্রকলকে উল্লেখ নেই। তথু কেশব দেবকে শক্র বিমদক ও শক্র বিনাশক হিসেবে গোবিন্দের (কৃষ্ণ) সঙ্গে তুলনা করা হয়েছে।

বিতীয় তাত্রফলকে দেখা যায় কেশব দেবের পুত্র ঈষান দেব রাজ্য শাসন করেন।

অচুৎচরণ চৌধুরী লিখেছেন, "যদি কেশবদেবের নামান্তর কল্পনা স্থির রাখিয়া তাহাকে নাহজালাল (রহ.) কর্তৃক পরাজিত বলা হয় তবে তৎপুত্র ঈশান দেব কিরুপে পিতৃপরিত্যাক্ত রাজ্য শাসনে সমর্থ হইলেন? পরন্ত শাহ জালাল (রহ.) যে গোবিন্দকে পরাজিত করেন তিনি পলায়ন পূর্বক পর্বত আশ্রয় করেন। সেই অবধি শ্রীহট্ট যবনাধীন হয়"। ১১৬

জালাল উদ্দিন খানীকে সিলেট বিজয়ী শাহজালাল (রহ.) কল্পনা করেও ড. রাজেন্দ্র মিত্র ভুল করেছেন। অধ্যাপক পদ্মনাথ বিদ্যা বিনোদ লিখেছেন।

Jalauddin Khan fought and died in Gour while shah jalal's tomb still stands at sylhet to mark his place of devotion death and burial. The fact is shah Jalal was not Jalaladdin Khani not was Raja Govinda Keshva of Sylhet.

অচুত্তরণ চৌধুরী ড. রাজেন্দ্র মিত্রের ভ্রান্তি সম্বন্ধে লিখেছেন।

"কিন্তু যদি তিনি একটু খানি অনুসন্ধান করিতেন তাহা হইলে জানিতে পরিতেন যে, শ্রীহট্টের শাহজালাল (রহ.) সংসার বিরাগী সাধু ব্যক্তি ছিলেন। তিনি যুদ্ধ ব্যবসায়ী জালাল উদ্দীন খানি হইতে ভিন্ন লোক। উভয় সে এক ব্যক্তি নন তাহার প্রমাণ উল্লেখিত প্রসিডিং এ আছে। তিনি লিখেছেন শ্রীহট্ট বিজ্ঞেতা জালাল উদ্দীন ইরসালান খাঁর আক্রমণ হইতে গৌড় ভূমিকে রক্ষা করিতে গিয়া যুদ্ধ ক্ষেত্রে প্রাণ ত্যাগ করেন।"

অধ্যাপক পদ্মনাথ বিদ্যা বিনোদ ও মনে করেন যে, তান্রকলকের সালটি ড. রাজেন্দ্র মিত্র তুল পড়ছেন। সিলেটের কোন কোন প্রবাদে দেখা যায় রাজা গোবিন্দ এক যুগ শান্তিতে রাজত্ব করেন। কেশবদের এবং রাজা গোবিন্দকে এক ব্যক্তি ধরে নিয়ে ড. রাজেন্দ মিত্র মনে করেছেন যে, তান্রকলক উৎকীর্ণ হওয়ার ১২ বছর পর নাহজালাল (রহ.) কর্তৃক রাজা গোবিন্দপরাজিত হন। সে হিসেবে সিলেট বিজয়ের সাল দাড়ায়-

১২৪৫+১২=১২৫৭ খ্রিষ্টাব্দ। কেশবদেব ও গোবিন্দ এবং শাহজালাল (রহ.) ও জালাল উদ্দিন খানী ভিন্ন ভিন্ন ব্যক্তি বিধায় ভক্তর রাজেন্দ্র মিত্রের বিশ্লেষণ এহণীয় নয়। ১২৫৭ খ্রিষ্টাব্দে অবশ্য কামরূপে একটি ব্যর্থ মুসলিম অভিযান পরিচালিত হয়। সে অভিযানের ভাগ্য বিভৃষিত নায়ক ছিলেন সুলতান মুগিস উদ্দীন ইয়াজবুক (১২৫১-৫৭ খ্রিঃ) জালাল উদ্দীন খানী বা শাহজালাল (রহ.) নন। কামরূপ রাজ্যের বিরুদ্ধে সে মুসলিম অভিযানের শরিনাতি হয়েছিলে অত্যক্ত হলয় বিদারক। ১১৭

#### (৬) ১৩৮৪ খ্রিষ্টাব্দঃ

হবরত শাহজালাল (রহ.) এর জীবনী লেখকদের অনেকেরই ধারণা যে, শাহজালাল (রহ.) ১৩৮৪ খ্রিষ্টাব্দে সিলেট বিজয় সালন্ন করেন।

১৩৮৪খ্রিষ্টাব্দে এ তারিখ নির্ধারনে খানিকটা কারণ আছে। সিলেটে প্রচলিত কোন কোন লোক কথায় বলা হয় যে, সুলতান শামসুন্দীনের আমলে সিকন্দর শাহ কর্তৃক সিলেট বিজিত হয়।

১১৬. প্রাক্ত পু- ৩৫

عدد Sarkar Jadunath, The History of Bangal (Muslim period) (D.U-1948 Vol, II), P. 52-54

মি. Blockman লিখেছেন- According to legend the district was wrested from Gourgobinda by King Shamsuddin 1384Ad/ 786 AD.H whilst king Shamsuddin can only refer to Shamsuddin Ilias shah Sikandar's father.

Blockman অনুসরণে w.w. Hunter প্রমুখ ১৩৪৮ খ্রিষ্টাব্দকে সিলেট বিজয়ের সাল মনে করেছেন। ১৯০৫খ্রিঃ B.C. Allen কৃত গেজেটিয়ার প্রকাশের পর অনেকেই ১৩৮৪ খ্রিষ্টাব্দেই ককির শাহজালাল (রহ.) কর্তৃক সিলেট বিজিত হয় বলে ধরে নিয়েছে। কিন্তু সুলতান শামসুন্দিন ইলিয়াছ শাহের আমলে সেনাপতি সিকন্দর শাহ কর্তৃক সিলেট বিজয়ের সাল ধরে নেওয়ার অসুবিধা এই যে, সুলতান শামসুন্দীন ইলিয়াছ শাহ ১৩৫৮ খ্রিষ্টাব্দে ইন্তেকাল করেন। তিনি তাঁর দত্তক লাতা আলা উন্দীন আলী শাহকে হত্যা করে ১৩৪২ খ্রিষ্টাব্দে মসনদে আরোহন করেন এবং ১৩৫৭ কি ১৩৫৮ খ্রিষ্টাব্দে / ৭৫৯ হিজরীতে ইন্তেকাল করেন।

মিঃ Stewart লিখেছেন যে, ত্রৈপুরাজ প্রতাপ মানিককে পরাজর কারী এবং জাজনগর অভিযানকারী সুলতান শামসুদ্দীনের সম সামরিক ছিলেন গৌড় রাজ গোবিন্দ। তিনি আরো লিখিছেন যে, রাজা দ্বিতীয় মামসুদ্দীন ১৩৮৫ খ্রিষ্টাব্দ পর্যন্ত রাজত্ব করেন। খুব সম্ভব দ্বিতীয় শামসুদ্দীন বলতে তিনি সুলতান সিকান্দর শাহকেই (১৩৫৮ - ১৩৫৩ খ্রিষ্টাব্দ) বুঝিয়েছেন।

হবরত শাহজালাল (রহ.) সঙ্গে দিল্লীতে হবরত নিজামুদ্দীন আউলিয়ার সাক্ষাৎ একটি দ্বীকৃত ঘটনা। ১৩৮৪ সালে যদি হবরত শাহজালাল (রহ.) সিলেট বিজয় করে থাকেন তবে নিজাম উদ্দিন আউলিয়ার সঙ্গে তাঁর সাক্ষাত অসম্ভব। কারণ হবরত নিজামুদ্দীন আউলিয়া ১৩২৫ ব্রিষ্টাব্দে (৭২৫হি.) জান্নাতবাসী হন।

মজপুম বুরহান উদ্দীন বিচারের প্রার্থনায় কোন সুলতানের কাছে যান সেটা ঠিক হলে সিলেট বিজারের সমর সম্বন্ধে থানিকটা ধারণা করা যায়। কিন্তু সে সম্বন্ধে ঘোবতর মতভেদ আছে। সুহারল-ই-ইরামন এর লেখকের মতে বুরহান উদ্দীন দিল্লীর সুলতান আলা উদ্দিন ঘোরীর কাছে গিরেছিলেন ।

কিন্তু মুহাম্মদ যোরীর প্রাতা আলা উদ্দীন যোরী দিল্লির সিংহাসনে আরোহন করেননি। ভক্তর আবৃল কাদির এবং মীর্জা সুলতান আহমদ মনে করেন যে, বুরহান উদ্দীন প্রথমে সুলতান শামসৃদ্দীন ইলিয়াছ শাহের কাছে যান এবং ব্যর্থ মনোরথ হয়ে দিল্লীর সুলতান আলা উদ্দিন কিরোজ শাহের কাছে যান। আলা উদ্দিন কিরোজ সেনাপতি নাছির উদ্দিন কে প্রেরণ করেন। সুলতান শামসৃদ্দীন ইলতুত মিশের নিকট গমনের সম্ভাবনা উল্লেখ করেছেন মুক্তি আজহার উদ্দীন। ১১৮

১১৮, হিট্ৰি অব লাহজালাল এড হিজ খাদিমস, পু-৪১।

মজলুম বুরহান উদ্দিন বিচারের জন্য আলা উদ্দীন কিরজ শাহের কাছে গিয়েছিলেন বলে অধিকাংশ লেখক উল্লেখ করেছেন। কিন্তু দিল্লীতে আলা উদ্দিন কিরুজ শাহবলে কোন সুলতান রাজত্ব করেননি। আলা উদ্দীন খিলজী এবং কিরুজ শাহ তোঘলক দুই ভিন্ন ব্যক্তি। কিরুজ শাহ তোঘলক আলা উদ্দিন বলে পরিচিত ছিলেন না। বাঙলার সুলতানদের মধ্যে আলা উদ্দীনে আলী শাহ ১৩৩৯-৪২) শামসুদ্দীন কিরুজ শাহ (১৩০১-২২) শামসুদ্দীন ইলিয়াস শাহ (১৩৪২-১৩৫৮)।

#### (৭) ১৩০৩ খ্রিষ্টাব্দ ঃ

সিলেট শহরের আম্বরখানা মহল্লার শিলালিপি (১২৭৯ বাংলা) আবিস্কারে হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর সিলেট আগমন সময় সংক্রান্ত বিতর্কের উপর নৃতন আলোপাত করেছে। এই শিলালিপি আবিস্কারের পর পূর্বতন বহু তর্ক বিতর্কেই মৃল্যহীন হয়ে পড়েছে। শিলালিপি খানা র মূল অর্থ এবং ছবি এশিয়াটিক সোসাইটি জার্নালে প্রকাশিত হয় ১৯২২ সালে। মি. E.H.E. stapleton সর্ব প্রথম আম্বারখানা শিলালিপির উপর ১৯১৩ খ্রিষ্টাব্দে Dhaka Review তে একটি প্রবন্ধ লিখেন। ফার্সী ভাষায় লিখিত আয়বীয় সমস্বয়ে এই শিলালিপি খানা বর্তমানে ঢাকা জাতীয় যাদুয়রে রক্ষিত আছে। এর ইংরেজী ভাষ্য পূর্বে উল্লেখ করা হয়েছে।

সিলেট বিজয়ের ২৯৫ বছর পরে (৮১-৭০৩ হিঃ) সুলতান হোসেন নাহের রাজত্বনলে ৯১৮ হিজরীতে শিললিপি খানা আদ্ধিত হয়। তবুও এটাই হবরত শাহজালাল (য়হ.) সম্বন্ধে সর্ব প্রাচীন দলিল। সে পর্যন্ত না এর আগেকার এবং অধিকতর নির্ভরযোগ্য কোন দলিল পাওয়া বায়। তাই এটাকেই এ পর্যন্ত গ্রহণীয় দলিল ধরতে পারি। অন্ততঃ একটুকু নিঃসন্দেহে বলা বেতে পারে যে, সিলেট বিজয়ের সময় সম্বন্ধে এই শিলালিপির বর্ণনা সবচেয়ে কম প্রমাদ পূর্ণ এবং অধিকতর নির্ভরযোগ্য। এই শিলালিপি সম্বন্ধে Stapleton লিখেছেন।

Thought not a contemperaious record, it giues almost certainly (both from the date as well as jnternal evidence) a truer version of the first invasion of sylhet than local traditions hither to been supplied to us.

শিলালিপির প্রদন্ত তারিখ স্থানীয় প্রবাদের সঙ্গে অধিকতর সঙ্গতি পূর্ণ। স্থানীয় উপকথায় দিল্লীর সুলতান আলা উদ্দীন ঘোরী এবং আলা উদ্দীন ফিরুজ এবং বাংলার সুলতান নামসুদ্দীনের উল্লেখ দেখা যায়। ৭০৩ হিঃ (১৩০৩ খ্রিঃ) শামসুদ্দীন ফিরোজ শাহর (১৩০১-১৩২২) ছিলেন। বাঙলার সুলতান আর আলা উদ্দিন খিলজী (১২৯৬-১৩১৬ খ্রিঃ) ছিলেন দিল্লীর সুলতান। সামঙ্কের ব্যবধানে হয়ত সুলতান শামসুদ্দীন ফিরুজ শাহের নামের শেবাংশ সমকালীন খিলজী স্মাট আলা উদ্দিনের নামের সঙ্গে যুক্ত হয়ে

১১৯. জার্নাল অব দ্যা এশিরাটিক সোসাইটি অব যেসন, কলকাতা ১৯২২ পৃ ৪১৩।

আলা উদ্দিন কিরুজ শাহে পরিণত হয়েছে। আর বাঙলার সুলতানের নাম থেকে ফিরুজ শাহ বিচ্ছিত্র হরে নাসসুদীনই থেকে যায়। আলা উদ্দীন ফিরুজ শাহ ও দিল্লীর সুলতান কিরুজ শাহ তোঘলক কে এক ব্যক্তি কল্পনা করা যায় না। কারণ- আলা উদ্দিন শব্দ ফিরোজ শাহ তোঘলকের নামের প্রথমাংশে ছিল না।

৭০৩ হিজরীতে সিলেট বিজয়ের সময়কাল হলে শাহজালালের সঙ্গে নিজাম উদ্দীন আউলিয়ার সাক্ষাত সময়ের দিক থেকে তা স্বাভাবিক এবং সম্ভব হয়। কারণ হয়রত নিজাম উদ্দীন আউলিয়া (১২৩৬-১৩২৫/ ৭২৫হিঃ) ৭০৩ হিজরীতে জীবিত ছিলেন।

শামসুদ্দীন ফিরুজ শাহ সোনারগাঁও এবং পূর্বাঞ্চল জয় করে ১৩০৫খ্রিষ্টাব্দে সোনার গাঁ থেকে এবং ১৩২২ খ্রিষ্টাব্দে ময়মনসিংহের নিজাম পুর থেকে স্বীয় নামাকিত মুদ্রা প্রচলন করেন।১৩০৪ খ্রিষ্টাব্দের হোসেন শাহী মুদ্রা সিলেট শহরের কালিঘাট মহল্লায় অবস্থিত হয়েছে।

হোসেন শাহী নিলালিপি আবিকারের পর আধুনিক লেখকদের অনেকেই মনে করেন যে, সুলভান নামসুন্দীন ফিরুজ শাহের আমলই ৭০৩ হিজরী। ১৩০৩ খ্রিষ্টাব্দে সিকন্দর খান গাজী হযরত শাহজালাল (রহ.) সাহায্যে সিলেট জয় করেন। ১২০

সুলতান শামসুদ্দীন ফিরুজ শাহ দেহলজী সদ্ধা ঐতিহাসিক বিভিন্ন তথ্য ও উপাত্ত বিশ্লেষণ করে এ সিদ্ধান্তে উপনীত হতে পারি যে, ১৩০৩ খ্রিষ্টাব্দে (৭০৩ হিঃ) সুলতান শামসুদ্দীন ফিরোজ শাহের আমলেই তদীয় সেনাপতি সিকন্দর গাজী এবং নাসির উদ্দীন কর্তৃক হযরত শাহজালাল (রহ.) সাহায্য সিলেট বিজিত হয়।

১২০. আবে কাউসার প্- ৩৫৫

# পঞ্চম অখ্যায়

## সিলেটে ইসলাম ও হ্যরত শাহজালাল (রহ.)

## প্রথম পরিচ্ছেদঃ তাসাওফ বা তরিকত ও হ্যরত শাহজালাল (রহ.)

তাছাওওফ শদটি কোথা হতে আসল? তাছাওওফ শদটি সদ্ধে অনেকে অনেক মত প্রকাশ করেছেন। কিন্তু মোহাক্রিকীনদের মতে শদটির উৎপত্তি হইয়াছে (ছাফউন) বা'ব তাফাউল হতে। আরবী ভষার অনেক বিশেষত্ব আছে। তন্মধ্যে একটি বিশেষত্ব এই যে, খুব বেশীর উৎপাদন করাতে হলে অন্যান্য ভাষার একটি বিশেষণ শদ বাড়াতে হয়। যেমন মহাপভিত, মহাজ্ঞানী ইত্যাদি। কিন্তু আরবী ভাষার অন্য শদ বাড়ানো ব্যতিরেকে একই শদের ভিতর অক্ষর বাড়িরে খুব বেশী অর্থ উৎপাদন করা যার। যেমন 'সাফা ইয়াসফু' মানে পরিকার হওয়া। আর তাছাওরাফা ইয়াতাসাওরাফু' অর্থ খুব বেশি পরিকার হওয়া। 'আলিম' অর্থ পভিত বিদ্যান জ্ঞানী আর 'আল্লামা' মহা পভিত, মহাজ্ঞানী, খুব বড় বিদ্যান হওয়া ইত্যাদি।

#### তাসাওফ পরিচিতিঃ

তাছাউফ শব্দটি 'সাফা' শব্দ হতে নেরা হরেছে। আভিধানিক অর্থ পবিত্রতা ও পরিচহনুতা, আলো অর্থে ব্যবহৃত হর। যেমন আরবীতে বলা হয় 'সাফাল মার' অর্থাৎ- পানি বচ্ছতা লাভ করেছে। এমনিভাবে মেখমালা মুক্ত পরিচ্ছিন্ন আকাশ ও দিন কে বলা হয় 'সাফাল জাও ওরাল ইরাউম' পরিকার পরিচ্ছনু মসুন গাখর কে বলা হয়। 'সাফওরান' ব

পরিভাষার ইলনে তাসাউকের বিশেষজ্ঞদের কতিপয় ব্যাখ্যা নিম্নে প্রদান করা হল।

- ১। শারখ ইমাম জালালুন্দীন সুরুতী (রহ.) মৃ. ৯১১হি. প্রণীত ইলমুত তাসাউক' নামক কিতাবে তাসাওকের সংজ্ঞা দিতে গিরে বলেন করা। কর্তানার জন্য খালি রাখা এবং তিনি ব্যতিরেকে সকল কিছুকে মুলাহীন মনে করা।
- ২। মুহাক্কিক বুজুর্গানে দ্বীনের মতে, তাছাওফ হচ্ছে- 
  ফ্রির্কাল্য ব্রাতিন (অপ্রকাশ্য) ও জাহির (প্রকাশ্য) উভরকে দুরুত্ত করা।

১. শামসুল হক ফরিদপুরী মাওলাদা, ভাহাওওফ ভন্ন (ঢাকা খাদিমুল ইসলাম পাবলিকেশল ১৯৯৮, ৫সং) পৃ. ১১

২, আল মায়াজামুল ওয়ালিভ, (দেওবন্দ, কুতুবখানা হোলাইলিয়া, ইউ.পি দারুল উলুম, দিল্লী, মার্চ- ১৯৭২, ২নং) প্- ৫১৭

৩। হযরত ইমাম মুহাম্মদ বিন আলী বিন ইমাম হোসাইন বিন আল মুরতাদা (রা.) বলেন। তাৰ ক্রান্ত ক্রান্ত ভালা বিন ইমাম হোসাইন বিন আল মুরতাদা (রা.) বলেন। তাৰ ক্রান্ত ক্রান

অর্থাৎ- পৃত পবিত্র চরিত্রের নাম হচ্ছে তাসাউফ, যার যত বেশী চরিত্র মার্জিত ও অনুপম হবে, সে তত বেশী সুফি হিসেবে গণ্য হবে।

তাসাওফ দীন ও শরীয়তেরই একটি অবিচ্ছেদ্য অংশ। পবিত্র কুরআন ও হাদীস শরীক দ্বারাই তাসাওফের নিয়ম কানুন প্রতিষ্ঠিত হয়েছে।

পবিত্র কুরআন লিপিবদ্ধ করার কাজ পূর্ণতা লাভকরার পর হাদিছ সংকলন ও সংরক্ষণের কাজ তরু হয়। একই সঙ্গে পূর্ণ সুন্নাত অনুযারী জীবন গঠনের সাধনা তরু করার তাকিদ হিজরী বিতীর শতাদীতে প্রচলিত হয়। সর্ব প্রথম যিনি আহলুস সুন্নাত ওয়াল জামাতের পূর্ন অনুসারী হিসেবে আমর বিল মারুক তথা সৎ কাজে আদেশ এবং নাহি আনিল মুনাকার তথা অসৎ কাজের নিবেধ দানকারী হিসেবে সচেতন মানসিকতা নিরে অন্তর আত্মাকে পূতঃ পবিত্র রাখতে গিয়ে গাফলত থেকে নিজেকে রক্ষা করে সুফী উপাধি পেয়ে ধন্য হয়েছিলেন- তিনি আরু হাসিম সুফী (মৃ. ১৫০ হি, কাসফুজজুনুন) এই উপাধীধারী তিনিই হচ্ছেন সর্বপ্রথম মুসলমান।

সুকীর ব্যাপারে আমাদের একজন বুজর্গ এর বাণী হচ্ছে এই যে, 'সুকী' হচ্ছেন তিনি যিনি স্বচ্ছ অন্তরের অধিকারী হওয়া সত্ত্বেও ঢিল-ঢাল পশমী পোশাক পরিধান করে থাকেন, স্বীর কু-প্রবৃতিকে দমন করে সর্বোপরী রাসুলে মোন্তকা (সা.) এর পূর্ন অনুসারী হবেন। যার কলে দুনিয়া তার পেছনে পেছনে ছুটতে থাকে। উপরোক্ত গুণাবলী হালজামানার প্রকৃত সুকীদের মধ্যে বিদ্যমান থাকার তাদেরকে সুকী বলা হয়।

তাসাউক শব্দের মমার্থ মানুষকে সৃষ্টি করা হরেছে দেহের বিভিন্ন অল-প্রত্যঙ্গের এবং পতর আত্মা, হিংস্র জন্তুর আত্মা, শরতানের আত্মা, মানবাত্মা এবং দেবাত্মা (কেরেশতার আত্মা) এই পাঁচ প্রকার আত্মার সমন্বরে, মানবাত্মার মধ্যে পত্তর আত্মা, হিংস্র জন্তুর আত্মা এবং শরতানের আত্মা হতে যেসব মরলা অনবরত আসতে থাকে মানুবের বিবেককে কাম, ক্রোধ, লোভ ইত্যাদি রিপুর যেসব মরলা অনবরত আচ্ছন্ন করতে থাকে, মরলা হতে মানবাত্মাকে এবং মানুবের বিবেককে অনবরত খুব তীক্ষ দৃষ্টি রেখে পরিকার পরিচ্ছন্ন রাখা।

যদিও তাসাউফ শব্দটি কোরআন পাকে নেই কিন্তু সত্যিকার অর্থে ইলমে তাছাউফ এর মূল উৎস কুরআন পাক। যেমন ইলমে ফেকাহর সব শাখা প্রশাখাদি কুরআনে নেই কিন্তু মূল উৎস কুরআন পাক। কুরআন পাকে ইহসান' 'তাজকিয়্যাহ' 'খুলুক' শব্দ আছে।

ইসলাম একটি ব্যবহারিক ধর্ম। ইসলামে সংসার ত্যাগের বিধান নেই। হযরত মুহাম্মদ মোডকা
(সা.) ধর্ম প্রচারের সাথে সাথে সংসার ধর্ম ও পালন করেছেন। তিনি সাদাসিদে জীবন যাপন
করতেন, কিন্তু সংসারে বিরাগ ছিলেন না। বরং তিনি বলেছেন- ইসলামে কোন বৈরাগ্যতা
নেই। খলিফারা ও তার অনুসরণে সংসারী ছিলেন।

৩. মমতাল উদীন মাওলানা ফালিলে দেওখন, আইনুল ইলিম, (ঢাকা, এমদাদিয়া লাইব্ৰেরী, তা.বি) পূ- ৪

৪. ভাছাপ্তথক ভল্ব, পু- ১১-১২

কিন্তু কালক্রমে ইসলামের মত ব্যবহারিক ধর্মেও এমন একটি মতবাদ গড়ে ওঠে যার প্রধান নীতি সংসার ত্যাগ না হলেও এই মতাবলদ্বীদের অনেকেই সংসার বিরাগী ছিলেন। এই মতবাদকে বলা হয় তাসাওফ এবং মতাবলদ্বীদের বলা হয় সুকী।

তাসাউফ বা সুফী শলটি আরবী। 'সুফ' শব্দ থেকে উদ্ভুত। 'সুফ' শব্দের অর্থ উল বা পশম আর্থাৎ- যারা পশমী বন্ত্র পরিধান করতেন। প্রাথমিক যুগের ধর্ম তাল্ল্বিকরা পশমী বন্ত্র পরিধান করে সাধনা করতেন বলে তাদেরকে সুফী বলা হত। পন্তিতরা সুফী শব্দের মূল বের করতে গিয়ে আরও কয়েকটি শব্দের অবতারনা কয়েছেন যেমন কেউ কেউ বলেছেন যে, 'আহলুস্সুফফা' অর্থাৎ হযরত মুহাম্মদ (সা.) এর সময়ে যারা মসজিদে নববীর মেঝেতে বসে সাধনা কয়তেন, প্রয়োজনে তারা জিহাদে যেতেন। ইসলামের জন্য নিবেদিত প্রাণ এসব সাহাবায়ে কেরামনেরই 'আহলুস সুফফা' বলা হত। তাদের থেকেইসুফী শব্দের উৎপত্তি। সে যাই হোক আধুনিক পন্তিতদের গ্রহণযোগ্য মত এই যে, সুফ নন্দই সুফী বা তাসাওফের মূল। ' কেউ কেউ 'সফ' তথা সারি 'সাকফুল আউয়াল' অর্থাৎ প্রথম সারিতে তারা অবস্থান কয়তেন বলেও তাদেরকে সুফী বলা হয়।

কাশকুল মাহজুব' নামক কিতাবে তাসাওকের লক্ষ্য উদ্দেশ্যের আলোচনা করতে গিয়ে বলা হয়েছে 'প্রত্যেক অবস্থায় জাহির ও বাতিন এর ফছতা ও পরিচছনুতা প্রশংসনীয় ও সুপ্রিয়। তার বিপরীত হচ্ছে অসচহতা, অপরিচছনুতা। এ থেকে মুক্ত করাই হচ্ছে তাসাওকের লক্ষ্য উদ্দেশ্য। যেমন নবী করিম (সা.) বলেছেন- 'দুনিয়ার পবিত্রতা ও পরিচছনুতা চলে যাবে।'

অন্তরের পবিত্রতা ও স্বচ্ছতার মৌলিক নীতিমালার মধ্যে অন্যতম হচ্ছে (১) অন্তর আত্মাকে অপরাপর সব কিছু থেকে পবিত্র করা (২) প্রতারণা ও বড়যন্ত্রের বেড়াজালে পরিপূর্ণ দুনিয়া থেকে সম্পূর্ণরূপে মুক্ত রাখা। এ দু'টি মৌলিক গুণ সাইয়্যিদিনা হ্বরত আবু বকর সিদ্দিক (রা.) এর চারিত্রিক ভূবণ ছিল এবং তিনি অনন্য আশিকে রাসুল ও সিদ্দিকে আকবর (সবচেয়ে বড় সত্যবাদী) উপাধিতে ভূবিত ছিলেন। বিধায় তিনি ত্রিকত পদ্বী পথ প্রদর্শকদের ইমাম।

#### তাসাওফ কোন নৃতন জিনিব নর

প্রশংসনীয় চরিত্র অর্জন এবং নিন্দানীয় চরিত্র বর্জন একটা কোন নৃতন পদ্ধতি নয় বরং নবী করিম (সা.) এর যুগ হতে চলে আসা উহা একটি প্রমাণিক বিবয়। কেননা তা পালনের প্রয়োজনীয়তা সম্পর্কে স্বয়ং আল্লাহ তালার বাণী, যার অর্থ হচ্ছে- 'আমি তোমাদের নিকট এমন একজন রাসুল প্রেরপ্র করেছি বিনি তোমাদের মধ্য হতে আবির্ভূত। তাঁর অতীব পালনীয় বিবয হচ্ছে এই যে, তিনি আমার আয়াত সমূহ তোমাদেরকে প্রনাবে এবং নিন্দানীয় আচরণ থেকে তোমাদেরকে পবিত্র ক্রবে এবং কিতাব ও হিকমাহ তোমাদেরকে শিক্ষা দিবে।'

৫. আব্দুল করিম, মুসলিম বাংলার ইতিহাস ঐতিহ্য, (চাকা বাংলা একাডেমী, ১৯৯৪, ১সং) প্-১৮২

৬, আলী হাজবিদ্ধি পীর কাষ্ট্রিল, মাখদুম সৈয়দ, হয়রত দাতাগঞ্জ বরণ নামে শলিচিত, কাশসুল মাহভূত' মুকতি গোলাম মসনুদীন কর্তৃক অনুদিত ভারত রাংডী কিতাব ঘর, ১৯৮৮) পু- ৬৩

৭, আল কুরআন- ২: ১৫১

স্বয়ং মহানবী হ্যরত মুহামদ (সা.) এর বাণী-

আমাকে এ পৃথিবীতে প্রেরণের উদ্দেশ্য হচ্ছে সৎ চরিত্র ও পছন্দনীয় আচরণের পূর্ণতা দান।
নবী করিম (সা.) এর পবিত্র যুগের পর এ পূত: পবিত্র দায়িত্বের অধিকারী হচ্ছেন সাহাবায়ে
কেরাম। যাদের মোকাবেলার দ্বিতীর কোন অভিধার মহাত্রতা ও গুরুত্ব বিবেচনার নেই। এরা
এমন মহান ব্যক্তিত্ব যাদের সম্পর্কে দ্বরং আল্লাহ পাক বলেছেন- যার অর্থ নিমুর্রপ-

'মুহাম্মাদুর রাসুলুল্লাহ (সা.) এবং যারা তাদের সঙ্গী সাথী তারা কাকেরদের প্রতি কঠোর তাদের নিজেদের মধ্যে কোমল। আপনি তাদের দেখবেন রুকু সিজদা কারী রূপে আল্লাহর দরা ও সম্ভটি লাভের প্রত্যাশার। তাদের চেহারার রয়েছে নামাজের চিহ্ন। তাওরাত ও ইঞ্জিল কিতাবে এরূপ তাদের গুণাবলী রয়েছে।'

সাহাবারে কেরামের পবিত্র যুগের পরিসমাপ্তির পর তৎসংলগ্নবর্তী যুগের সালফে সালেহিন যারা তাঁদের নিকট হতে কয়েজ হাছিল করেছেন তারা হচ্ছেন তাবেয়ীন। যাদের মহাত্মতার প্রতি ইঙ্গিত প্রদান করে মহান আল্লাহ তায়ালা বলেন, যার অর্থ হচ্ছেন 'যারা মুহাজির ও আনছার দের অনুসরণ করেছেন নেক কাজে আল্লাহ তাদের উপর সম্ভন্ত এবং তারা ও আল্লাহর উপর সম্ভন্ত ।'

পবিত্র কোরআনে অন্যত্র আল্লাহ তালা বলেন, যার অর্থ হচ্ছে- 'তিনি প্রেরণ করেছেন এ রাসুল (সা.) কে (শিক্ষক ও আত্মীক পরিভদ্ধ কারী রুপে) অপরাপর আসন্ধদের জন্য যারা পরবর্তীতে ঈমান আনয়ন করবে।'

#### তাসাধ্যকর প্রকৃত উদ্দেশ্য হচ্ছে সুন্নাতে নববীর অনুসরণঃ

সারিয়দুত ত্বারেফা জুনাইদ বাগদাদী (রহ.) বলেছেন- 'আল্লাহ তালার সম্ভণ্টি প্রাপ্তির প্রতিটি রাভা বন্দ কেবল মাত্র তার জন্য মুক্ত যিনি রাসুল পাক (সা.) এর অনুসরণ অনুকরণ করে থাকেন। হযরত বারজিদ বোভামী (রহ.) এক বার তাঁর কতিপয় সঙ্গী সাধীদের নিয়ে চললেন যে, আস আমরা দেখতে যাব অমুক জায়গায় যিনি নিজেকে ওলী হিসেব প্রসিদ্ধি অর্জন করেছেন। যে ব্যক্তির অলৌকিক কর্মকান্ডের সুখ্যাতি ও বিতৃতি সার্বজনীন। এক পর্যায়ে তারা যখন সেখানে পৌছলেন তখন দেখতে পেলেন তিনি কিবলার দিকে থু থু নিক্ষেপ করেছেন। তা দেখেই বায়োজীদ বোভামী (রহ.) সোজা কিরে আসলেন এবং তাঁকে সালাম ও করেননি এবং বললেন এই ব্যক্তি নবী করিম (সা.) এর আদাবে নববী তথা সুন্নাতের প্রতি লক্ষ্যপাত করেনি। সুতরাং উহা কিভাবে মেনে নেয়া যাবে যিনি নিজ কারামত বর্ণনা করে যাচ্ছেন এ ব্যাপারে তিনি সত্য হবেন।

আবার বললেন যদি তোমরা কোন ব্যক্তিকে বাতাসে উড়তে দেখ তখন তাঁর প্রতারণার কাঁদে পা দিবে না যতক্ষণ পর্যন্ত অবহিত না হবে আদেশ-নিবেধের ক্ষেত্রে সে শরীয়াতের নির্ধারিত সীমারেখায় রক্ষণাবেক্ষণ ও উহার পূর্ণ অনুসায়ী আছে কি না।

৮. আল কুরআন- ২৬; ২৯

৯, আল কুরআন- ১১; ১০০।

শায়বুল মাশাইখ হয়রত শাহজালাল মূজায়য়দ ইয়ায়নী (য়হ.) একদিকে য়য়য়ন উঁচুস্থরের ওলী অপরদিকে একজন খাটি আলিমে দ্বীন ছিলেন। এতে সন্দেহের কোন অবকাশ নেই। তার বাত্তব জীবনই উহার প্রকৃষ্ট উদাহরণ। তাঁর সঙ্গী সাথীরা ছিলেন একজন বড় বড় মাপের আলিম, হাফিজ, খতিব ও আউলিয়া সহ সাথ সাঝে শরীয়তের পূর্ণ পাবন্দ ছিলেন। তাছাউফ চর্চার জন্য খানকাহ, ইসলামী শিক্ষার জন্য মাদরাসা এবং খিদমতে খলক এর জন্য লংগরখানা সহ বহুবিধ সেবা প্রদানের বাত্তব দৃষ্টান্ত রেখে গেছেন। তিনি ও তাঁর সঙ্গী সাখী আউলিয়াশণ সুদ্র অতীত কালের মসজিদ মাদরাসা ও খানাকার গৃহ অবশিষ্ট না থাকলেও মূলে মূলে উহার নির্মাণ কাজ মুগ-মুগান্তরের সাক্ষ্য হিসেবে আজও বিদ্যমান। তাঁর মাজার শরীফকে কেন্দ্র করে এখন ও হাজার হাজার বনি আদমের আহার, সাধনা ও তীর্থস্থান হিসেবে পরিণত হয়েছে।

#### তাসাওফ ও সুকী দর্শন

মহান আল্লাহ তালা মানব জীবনের কর্মকান্ডকে যথাযোগ্যভাবে নিয়ন্ত্রন ও পরিচালনা করতে শেব নবী হবরত মুহান্মদ (সা.) এর মাধ্যমে যে জীবন বিধান পেশ করেছেন তাঁর নাম ইসলাম। আল্লাহর কাছে ইসলামই একামত্র গ্রহণযোগ্য দ্বীন বা জীবন বিধান। সঠিক পর্যায়ে ইসলাম একটি ভারসাম্যপূর্ণ ব্যবহারিক জীবন বিধান। কেননা এতে পার্থিব বা অপার্থিবের মধ্যে কোন বিভাজন নেই।

জীবনের এসব দিক সাধারণতঃ দু ভাগে ভাগ করা যার বাহ্যিক (বন্তুগত) এবং আভ্যন্তরিন (আধ্যাত্মিক)। ইসলাম ইহলৌকিকরে চেরে পরলৌকিক জীবনকে বেলী গুরুত্ব দিয়েছে। এর অর্থ এই নয় যে, ইসলাম অন্যান্য ধর্মের ন্যায় ইহ জীবনকে পরিত্যাগ করেছ বা সন্নাসব্রত পালনে প্রেরণা দিয়েছে বরং তা নিবেধই করেছ। এ বৈরাগ্যবাদ মানবরচিত অন্যান্য ধর্মে মনগড়া রচনা করা হয়েছে।

আমাদের ধর্মে এ ধরণের কোন ব্যবস্থার স্বীকৃতি নেই। স্বরং মহানবী (সা.) বলেছেন-

মহানবী (সা.) ধর্ম প্রচারের সাথে সাথে সংসার জীবন ও পালন করেছন তিনি বা তাঁর সাহাবী (রা.) কেহই সংসার বিমুখ ছিলেন না। কিন্তু কালক্রমে ইসলামের মত কর্মের ধর্মেও আধ্যাত্মিকতা সর্বাধিক গুরুত্ব পায়। ফল এমন একটি চিন্তাধারা গড়ে উঠে যার প্রদান নীতি সংসার ত্যাগ না হলেও এ চিন্তাধারার অনুসারীদের অনেকেই সংসারের প্রতি উদাসীন হয়ে গড়ন। এ চিন্তা ধারাকে বলা হয় তাসাউক আর এ মতানুসারীদেরকে বলা হয় সুফী।

পবিত্র কুরআন ও হাদীসে জাহির (বাহ্যিক) ও বাতিন (আত্যন্তরীন) এ দুটি ভাগের কথা বলা হয়েছে। মহান আল্লাহ বলেছেন আমি তোমাদেরকে একটি বিধিবদ্ধ জীবন ব্যবস্থা ও একটি বিশেব পথ নির্ধারণ করে দিয়েছি। ১০

হ্যরত আবু হ্রাইরা (রা.) বলেন আমি রাসুল্লাহ (সা.) থেকে দু প্রকার জ্ঞানলাভ করেছি। এক প্রকার সাধারণ জ্ঞান, যা আমি সর্ব সাধারণের নিকট প্রকাশ করেছি আরেক প্রকার বিশেষ জ্ঞান যা সবার কাছে প্রকাশ করিনি। যদি তা প্রকাশ করতাম তবে আমার গর্দান যেত।

১০, আল কুরআন ৫; ৪৮

১১. আৰু আনুৱাৰ মুখ্যখন ইবন ইনমাসন আল-বুৰারী, আল- জামে আস-নহীৰ, (দিল্লী, কুতুবখানা রশিদিয়া ১৩০৫ বিজয়ী, ১খ) প্- ২০

শরীরত শব্দটি আরবী 'শররুন' শব্দ থেকে এসেছে যার অর্থ পথ বিধান, জীবন ব্যবহা ইত্যাদি। কুরআন, হাদিছ ইজমা ও কিয়াস এই চারটি মৌলনীতির উপর নির্তর করে যে জীবন ব্যবহা তথা ব্যক্তিগত, সামাজিক, রাষ্ট্রীয় বাহ্যিক রূপে যে বিধান তাই হচ্ছে শরীয়ত। ইহ জীবনের প্রয়োজন, গুরুত্ব, অভাব অভিযোগ এবং ঈমান, আফ্রিদা, নামাজ, রোজা, হল্ব ও যাকাত ইত্যাদির বাহ্যিক ক্রিয়া পদ্ধতি শরীআতের অন্তর্গত। এগুলো হচ্ছে ইসলামের জাহিরী বা বাহ্যিক দিকের পরিচায়ক আর ইসলামের বাতিনী বা আধ্যাত্মিক দিকের পরিচায়ক হচ্ছে তাসাওফ বা সুফী দর্শন। যেমন একটি বৃক্ষের শিক্ত গুড়ি, পাতা, ডালগালা প্রভৃতি ঐ বৃক্ষের বাহ্যিক দিকের পরিচয় বহন করে এবং সেজন্য তা ঐ বৃক্ষের শরীআত। গোবার ঐ বৃক্ষের ফূল, ফল ও জীবনী শক্তি ঐ বৃক্ষের তাসাওফ বা আভ্যন্তরীন দর্শন। ১২

উল্লেখ্য বৃক্ষের শাখা প্রশাখা শিকড় গুড়ি পত্রাদি না থাকলে যেমন ফুল ফল ও বৃক্ষের জীবন অসম্ভব তেমনি শরীআত ব্যতিত তাসাওফের স্থান ও কল্পনা করা যায় না।

শরীআত হচ্ছে তাসাওফের ভিত্তি ভূমি। শরীআত দেহ আর তাসাউক হচ্ছে আত্মা বা প্রাণ। যার সমর্থনের কুরআন ও হাদীসের প্রত্যক্ষ ও পরোক্ষ প্রমাণ রয়েছে। সুকী তত্ত্ব মূলত কুরআন হাদীসের মগজ তথা ইসলামের ক্লহ্ বা আত্মা।

পরিশেষে বলা যায় শান্ত্রীয় বাহ্যিক বিধান অপেক্ষা আধ্যাত্মিক জ্ঞান বিজ্ঞান অধিকতর মূল্যবান। এ আধ্যাত্মিক জ্ঞানের ধারক বাহক হলেন শরীয়তপস্থি প্রকৃত নায়িবে নবী তথা সৃফী সাধক গন।

এই জন্য পবিত্র কুরআন ও হাদীস জাহিরী ও বাতিনী জ্ঞান সম্পন্ন এমন এক পরিপূর্ণ জীবন বিধান ও দর্শন যাতে জাহির (বস্তুবাদ) ও বাতিন (আধ্যাত্মবাদ) এর এক অপূর্ব সমন্বর সাধিত হরেছে। যাহিরী ও বাতিনী এ উভয় দিক ইসলামের অপরিহার্য অস।

তাসাউফের অভিজ্ঞতা অপ্রকাশ্য ও আকর্ষনীয়। শরীয়াতের জ্ঞানের উৎস পবিত্র কুরআন, হাদিস ও ফিক্হ। পক্ষান্তরে তাসাওফের মূলভিত্তি পবিত্র কুরআন হাদিস হলেও এর জ্ঞান সুফীর অভিজ্ঞত প্রসূত। এখানে যে জ্ঞানের কথা বলা হয়েছে তা এক হৃদয় থেকে অন্য হৃদয়ে সরাসরি গমন করে। এ জ্ঞান যৌথিক বিশ্লেষণ ও সংশ্লেষনের উপর প্রতিষ্ঠৃত সমপ্রত্যয়গত (Conceptual) জ্ঞান নয় বরং অনুভৃতি ও অনুধাবনের উপর প্রতিষ্ঠিত বজ্ঞা (Intuting) প্রসূক্ত জ্ঞান। এটি এমন এক ধরণের জ্ঞান যা ব্যক্তি মানব ধ্যানমগ্ল অবস্থায় অগরোক্ষভাবে অর্জন করে থাকে। ১০

১২. আব্দুর রশীদ ফকীর, সুফী দর্শন, (ঢাকা, ইকাবা, ১৯৮০ইং) পৃ- ৫

১৩. মুহান্দদ ক্লহুল আমীন, বাংলাদেশে ইসলাম প্রচায়ে সুফিদেয় অবলান (১৭৫৭-১৮৫৭) পিএইচ.ডি. অভিসন্দর্ভ (অপ্রকাশিত) ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়, ১৯৯৬ ই.) পৃ. ১১৫।

### বাইয়াত পরিচিতি

বাইরাত এর আভিধানকি অর্থ হচ্ছে শপথ ও অঙ্গীকার ক্রন্ন-বিক্রন্ন করা, অন্যের নেতৃত্ব গ্রহণ করা, আনুগত্যের শপথ করা ইত্যাদি।

সাহাবাগন তরবিরত হাসিল করার জন্য, চরিত্র গঠন করার জন্য দ্বীন জারীর কাজে দুনিয়ার মারা, জীবনের মারা পরিত্যাগ করে অটল সত্য থাকার জন্য নবীর হাতে হাত দিয়ে যে শপথ ও অঙ্গীকার করতেন তাকেই বাইয়াত বলে। এখনও হক্কানী মুহাক্কিক আলিম, সাচ্ছা নায়েবে রাসুল বুরুর্গ পেলে তার হাতে হাত দিয়ে বাইয়াত করা (হওয়া) সুনাত কিন্তু ওধু বাইয়াত হলে চলবে না তদ্রুপ জীবন ও গঠন করত হবে। ১৪

এটি ইসলামের গুরুত্বপূর্ণ পরিভাষা সমুহের অন্যতম একটি পরিভাষা।

البيعة في اللغة معناها العهد والميثاق والبيع والشراء وقبول سيادة الغير والميثاق للاطاعة-قال معجم الوسيط التولية وعقدها-

وهمي من اهم الصطلاحات الاسلام فسعناه في الاصطلاح الشرعي العهد والوعد على يد من ولى عليه تنفيذ والامور بحياة المسلمين كلها دينيا او دنيويا- عد

ইলমে তাসাউফের আমল এবং ওগুল সমূহে সফলকাম হওয়ার জন্য শরীয়তের পূর্ণ অনুসারী শায়খের হাতে এ সমন্ত ওগুল ও আমল সমূহকে নিজের জন্য অত্যাবশ্যক করে নেয়া এবং গুরত্বসহকারে সম্পন্ন করে নেয়ার অঙ্গীকার করাকে পরিভাষায় বাইয়াত বলা হয়।<sup>১৬</sup> এ আলোচনা থেকে বুঝা গেল বাইয়াত বিভিন্ন প্রকার হয়ে থাকে। 'আইনুল ইলম' কিতাবে

(١) بيعة على الحهاد (٢) بيعة على الهجرة (٣) بيعة على التزام اركان الاسلام (٤) بيعة على النبات والقرار (٥) بيعة على النبات والقرار (٥) بيعة على النبات النبوية (٦) بيعة على الاحتناب عن البلعة (٧) بيعة على حرص الطاعة (٨) بيعة على النباؤة النبوية (٩) بيعة على الاسلام-

এখানে বাইয়াত দারা 'বারআত আলাততামাসসুক বিহাবলি ত্বাকওয়া উদ্দেশ্য।<sup>১৭</sup>

'আল ফুরকান বাইনাল হাক্বে ওরাল বাতিল' প্রনেতা আল্লামা মুশাহিদ বাইরমপুরী (রহ.) 'আল বাইরাত' অধ্যারে উল্লেখ করেন 'বাইরাত' করেক প্রকারের হরে থাকে।

বায়াতের প্রকারভেদ নিমুরূপঃ

১৪, তাসাউফ তত্ত্ব, পু- ৩৭

১৫. আল মায়জামুল ওলিত পু- ৮৯

১৬. আইনুল ইলম, পু- ৫

३१. बावक, १- ७

এই শেষোক্ত বাইয়াত অর্থাৎ 'বাইয়াত আলা তারকিল মাআছি ওয়াস সাবাত আলা ত্রিকাতিল মুক্তফা (সা.) এই বাইয়াতকে "বাইয়াতে তাওবা" ও বলা হয়। এই বাইয়াতের আলোচনা তাসাওফের অধ্যায়ে আলোচনা করা হয়েছে। উল্লেখ্য এই বাইয়াত পবিত্র কুরআন ও হাদীস
বারা প্রমাণিত।

শাহ ওয়ালীউল্লাহ মুহান্দিসে দেহলজী বলেন-

فالحق ان البيعة على اقسام منها بيعة الخلافة ومنها بيعة الاسلام ومنها بيعة التمسك وبحبل التقواي ومنها بيعة الهجرة والحهاد ومنها بيعة التوثق في الحهاد- «د

## বাইয়াত প্রথা সুনাত

হযরত শাহ ওলী উল্লাহ মুহান্দিছে দেহলজী (রহ.) প্রণীত 'আল কাউলুল জামিল'' এছে বলেছেন- 'ইন্নাল বাইআতা সুন্নাতুন' অর্থাৎ- মিশ্চর বাইরাত প্রথা সুন্নত। ২০

উল্লেখ্য সৃফীয়ায়ে কেরাম প্রচলিত বাইরাতকে পবিত্র কুরআন হাদিসের দলিল দ্বারা অকাট্যভাবে প্রমাণিত করেছেন। শাহ ওলী উল্লাহ মুহান্দিছে দেহলজী (রহ.) বলেন এই প্রথা হজুর (সা.) এর পবিত্রযুগে বিভিন্ন কাজে প্রাযোজ্য হলেও বর্তমানে উহা শুধুমাত্র একটি কাজই বুঝার। তথাপি উহা যে সুন্নাত বিরোধী নহে বরং সম্পূর্ণ আনুকল্যে তা বনিত হবে। আল্লাহ তালা পবিত্র কুরআনে ইরশাদ করেন-

'নিক্র যারা তোমার বারআত গ্রহণ করে তারা আল্লাহরই বারআত গ্রহণ করে। আল্লাহর হাত উহাদের হাতের উপর সুতরাং যে উহা ভঙ্গ করে উহা ভঙ্গ করার পরিনাম তারই। এবং যে আল্লাহর সহিত অঙ্গীকার পূর্ণ করে তিনি তাকে মহাপুরুক্ষার দেবেন।'' (সুরা ফাভহ- আয়াত ১০)। মশহর হাদিসে বর্ণিত আছে- হযরত (সা.) কখন ও লোকদিগকে হিজরত করার জন্য কখন ও জিহাদ, কখন ও আরকানে ইসলাম অর্থাৎ নামাজ, রোজা, হজ্জ যাকাত ও সঠিকভাবে সমাধা করার জন্য বারআত গ্রহণ করেছেন। যেমন বারআতে রিঘওয়ান। আবার কখনও সুনুতে নববীতে সুদৃড় থাকার জন্য বিদআত হতে বিরত থাকার জন্য, ইবাদত-বন্দেগীতে উৎসাহিত করার জন্য বারআত গ্রহণ করতেন। উদাহরন স্বরূপ বলা যেতে পারে যে, একদা হজুর (সা.) আনসার মহিলা দিগকে কোন লোক মারা গেলে চুল ছিড়ে, বুক চাপড়িয়ে বিলাপ না করার জন্য বারআত গ্রহন করলেন। ইহা সহীহ হাদিস।

১৮. মুশাহিদ আলী মাওলানা বাইয়মপুরী লিলেটী, আল কুরকাদ বাইদান হাত্বে ওয়াল বাতিল, (লিলেট, আহমদীয়া লাইব্রেরী, কানাইবটি বাজার, ১৩৭৬ হি. ১সং) পু- ১৩০ ।

১৯. আৰুল লতিক মাওলাৰা কারী হাহেব কিবলাহ, আনওয়াক্রণ নালিকিন, (সিলেট, মাওলানা মোঃ ইমাদুবীন চৌধুরী কুলতলী, মুলতলী হাহেব বাড়ী, ১৯৮৪, ১সং) পু- ৩১

২০. আইনুল ইলম, পু- ৬

ইবনে মাজা হতে বর্ণিত- হজুর (সা.) একবার কতিপয় দরিশ্র মুহাজির সাহাবা হতে বায়আত গ্রহণ করলেন যে, তারা কখনও কারো নিকট কিছু চাইবেন না। আবার হজুর (সা.) সাহাবারে কেরামদের মধ্যে কোন এক সাহাবী সম্বন্ধে উল্লেখ করে বললেন- ঘোড়ার পিটে আরোহী অবস্থায় তার হাত হতে চাবুক পড়ে গেলে তিনি অশ্বপৃষ্টে হতে নেমে চাবুক উঠিয়ে নিলেন। অথচ কাহাকেও উঠিয়ে দেওয়ার জন্য অনুরোধ করলেন না। সুতরাং বিনা দিধায় বলা যেতে পারে যে, হজুর (সা.) হতে যে সমন্ত কাজ ইবাদত রূপে এবং দৃঢ়ভাবে প্রমাণিত হয়েছে উহা কন্মিন কালে ও সুনাত হয়ে নিম্নুত্র হিসেবে পরিগনিত হতে পারে না। বর্ণিত বাইয়াত প্রথার প্রমাণ সমূহ সবই দৃঢ় এবং ইবাদত ব্রন্ধে ছিল। তাই বর্তমানে বাইয়াত প্রথা যে সুনাত এতে কোন প্রকার সন্দেহ থাকতে পারে না।

আল্লাহ পাক হজুরে আকরাম (সা.) কে সারা বিশ্বের জন্য প্রতিনিধি করে পাঠিরেছেন। তিনি ছিলেন পবিত্র কুরআন ও হাদীসের মহান ওতাদ। বিশ্ববাসীকে পবিত্রতা শিক্ষা দানকারী। তিনি এই পৃথিবীতে আল্লাহর খলিকা হিসেবে যা কিছু করেছেন ও বলেছেন উহা যে পরবর্তীকালীন যাহেরী ও বাতেনী বিদ্যায় পারদর্শী আলেমদের জন্য সুন্নাত, এতে কারও কোন প্রকার সন্দেহ থাকতে পারে না।

এখন দেখা যাক বর্ণিত বায়আত কোন প্রকারের ছিল। কারও মতে উহা তথু সিংহাসন আরোহন কালীন মামুলী বায়আত বা শপথ বানী উচ্চারণ মাত্র। সুফীদের চিরাচরিত বাইরাত প্রথা কিছুই নহে। কিন্তু ইহ ভ্রান্ত মতবাদ।

কেদনা হজার (সা.) এর সময় সাহাবাদের কেরামদের নিকট হতে আরকানে ইসলাম সুপ্রতিষ্ঠিত রাখার উদ্দেশ্যে বাইয়াত বা শাপথ এহণ করতেন। আবার কখনও সুনুত প্রতিপালনে সৃদুত্ থাকার জন্য শপথ গ্রহণ করেছেন।

সহীহ বুখারী শরীকে বর্ণিত আছে একদা হুজুর (সা.) হ্যরত জাবির হতে বাইরাত গ্রহণ কালে শর্তারোপ করলেন 'প্রত্যেক মুসলমানকেই উপদেশ দান করবে'। অন্যত্র বর্ণিত আছে তিনি আনসারদের একটি সম্প্রদায় হতে এই শর্তে বায়আত গ্রহণ করলেন যে, তারা আল্লাহ পাকের আদেশ নিষেধ প্রচারে কোন তিরন্ধার কারীর তিরন্ধারকে ভর করবেন না এবং সর্বাবস্থায় হক কথা বলবেন।

অতঃপর তাদের মধ্যে অনেকেই রাজা বাদশাহরে দরবারে অকোতভরে শীর মতবাদ প্রকাশ করেছেন। আনসার মহিলাদের নিকট হতে ও এই শর্তে বায়আত গ্রহণ করেছেন যে, শব্জনের মৃত্যুতে বুক চাপড়িয়ে বা মাখার চুল ছিড়ে বিলাপ করতে পারবে না। এ রূপ বহু কাজই তার বাইরাত প্রথার প্রমাণ দের। উপরোক্ত কার্যাবলী সৎকাজে আদেশ এবং অন্যায় কাজ হতে বিরত থাকার এবং আত্মন্তদ্ধির জন্যই ছিল। এতে প্রমাণ হচ্ছে যে, বাইরাত কেবল খেলাফত কালীন শপথ বা অঙ্গীকারের নাম নহে।

আবার কেহ কেহ বায়আত প্রথা সম্পর্কে তর্ক উত্থাপন করে যে, যদিও হযরত (সা.) হতে কয়েক প্রকারের বাইয়াত প্রমাণিত হয়েছে বটে কিন্ত সাহাবারে কেরামদের যুগে তো ইহা দেখা যায় নাই। কাজেই বর্তমানে প্রচলিত বাইয়াত হওয়ার কোন ভিত্তি নেই।

শাহ সাহেব (রহ.) বলেন ইহাও এক প্রকার সন্দিহান মনের অমুলক ধারণা মাত্র। কারণ হুজুর (সা.) হতে যখন কোন কাজ প্রমাণিত হয়ে যায় তখন পরবর্তীকালে অন্য কেহ করুক না করুক তাতে কিছু আসে যার না। কেননা জগত গুরু ছিলেন সকল যুগের সকল মানুবের জন্য আদর্শ, অন্য কেহ তার আদর্শ নহে। কাজেই এরপ তর্ক অর্থহীন। মোট কথা বাইরাত বিভিন্ন প্রকার হতে পারে (১) বেলাফত কালীন বাইরাত (২) ইসলাম গ্রহন কালীন বাইরাত (৩) পরহেজগারীর রশীকে দৃঢ়তার সাথে ধারণের জন্য বাইরাত (৪) হিজরত ও জিহাদের মানসে বাইরাত এবং (৫) জিহাদে অটুট থাকার জন্য বাইরাত।

খোলাফায়ে রাশিদিনের যুগে ইসলাম গ্রহণের মানসে বায়আত গ্রহণ প্রথা ছিল না। কারণ সেই সময় প্রায় লোকই ইসলামের শান-শওকত ও শক্তি দাপট দেখে ইসলাম গ্রহণ করেছেন। ব্যেছার বা ইসলামের নির্মল পবিত্রতা দেখে খুব কম লোকই ইসলাম গ্রহণ করেছিল। খোলাফায়ে রাশিদিনের পর আব্বাসীয় এবং মারওয়ানী শাসন যুগে বাইয়াত প্রথা এই কারণে বর্জিত ছিল যে, অধিকাংশ নাসকই ছিল অত্যাচারী রুড় এবং সুন্নাতে নববী পালনে উদাসীন তদ্রুপ পরহেজগারীর রশিকে মযবুতভাবে ধারণ করার বায়ত প্রথা খলিফাদের পবিত্র যুগে বর্জিত থাকার কারণ এই ছিল যে, নবীয়ে আকরাম (সা.) এর পবিত্র সঙ্গ লাভে তাঙ্গের চত্রি এত মহান এবং উজ্জল হয়ে উঠেছিল যে, তখন বাইয়াতের কোন আবশ্যকতাই ছিল না। খোলাফায়ে রাশিদিনের পরবর্তী যুগে বায়আত গ্রহণ এই কারণে বর্জিত প্রথা ছিল যে বাইয়াত কারী ওলামাদের পরশারের মদ্যে শত্রুতা কারী ওলামাদের পরশারের মধ্যে শত্রুতা সৃষ্টির আশংকা বিদ্যমান ছিল। তাই তখনকার বুযুর্গগন বাইয়াত করার পরিবর্তে খেরকা প্রদান করতেন এবং ইহাকেই শ্রেয় মনে করিতেন। রাজা বাদশাহ দের বারআত প্রথা বিলুপ্ত হওয়ার পর মহান বুজুর্গগন সুযোগ বুঝে মৃত সুন্নাত বাইয়াত প্রথাকে পুনজীবিত করা অন্যতম কর্তব্য হিসাবে গ্রহণ করেছেন। এই কারণেই মরছম মাওলানা শাহ আব্দুল আধীয (রহ.) বলেছেন বুযুর্গ সুফী সম্প্রদায় রাসুলুল্লাহ (সা.) বাইয়াত প্রথাকে পুণ: প্রচলন করে প্রকৃত পক্ষে রাসুলুল্লাহ (সা.) এর হাদীসে মারফুর বর্ণিত ব্যক্তিদের মধ্যে পরিগণিত হরেছেন। হাদীস শরীকে বর্ণিত আছে, যে ব্যক্তি রাসুলুল্লাহ (সা.) লুপ্ত সুন্নাতকে পৃণজীবিত করে তাকে (অজস্র) পুরকার দেওয়া হবে। আর যাহারা সেই সুন্নাত মোতাবেক কাজ করবে তাদেওর ও প্রচুর পুরকার দেয়া হবে।

শাহ সাহেব (রহ.) বলেন পাঠক বৃন্দ প্রশ্ন করতে পারেন যে, শরীরতের বিধানমতে বাইয়াত করা ওয়াজিব না সুন্নাত?

উত্তরে বলব- বায়আত করা ওয়াজিব নহে বরং সুন্নাত কেননা সাহাবায়ে কেরামগণ আল্লাহর নৈকটা লাভের মানসে হজুর (সা.) এর নিকট বাইরাত গ্রহণ করেছিলেন। পক্ষান্তরে শরীরতের কোন দলিল বলেনাই বাইরত বর্জনকারী গুনাহগার এবং কোন ইমামই তাদেরকে অমুসলমান বলেন নাই কাজেই ইমাম সাহেবানদের না বলাই দলীলে ইজমার পরিগণিত হয় যে, বাইরাত গ্রহণ করা ওয়াজিব নহে বরং সুনাত। যদি পরহেজগারীর এই বাইয়াত প্রতিটি মুসলমানের উপর ওয়াজিব হত তবে ইমাম সাহেবগণ বাইয়াত বর্জন কারীদিগকে পাপী বলে উল্লেখ করতেন। অথচ এমন কথা কোন ইমামই উল্লেখ করেন নাই। সুতরাং প্রমাণিত হল বাইয়াত করা সুনাত। আল্লাহর সান্নিধ্য লাভের যাবতীয় কাজে ওয়াজিব হওয়ার দলিল লাওয়া না গেলে উহা সুনাত ব্যতিত আর কি হতে পারে।

বিতীয় প্রকার প্রশ্ন হতে পারে বাইয়াত প্রথা শরীয়তে জারিজ হওয়ার কারণ কি?

উত্তরে শাহ সাহেব (রহ.) বলেন- কারণ আল্লাহ রাব্বুল আলামীনের চিরন্তন ক্রিয়া মোতাবেক স\*কল কাজও কথা মানুবের অন্তরের গভীরতম প্রদেশে লুকায়িত অবস্থায় থাকে। বাহ্যিক কথাবার্তা কাজকর্ম সেই লুকায়িত বিষরে প্রকাশমাত্র। বেমন আল্লাহ রাসুল কেরেশতা কেয়ামত ইত্যাদিতে বিশ্বাস স্থাপন করা অন্তরেরই একটি গোপন বিশ্বাস। কেবল মৌখিক উচ্চারণ করা ঐ সমন্ত আন্তরিক বিষয় গুলিকে প্রকাশ করে। বেমন ক্রেতা বিক্রেতার উভয়ের সম্মতিতে মালের নির্ধায়িত মূল্য ও ক্রেতাকে মাল হস্তান্তর করে দেয়ার বিষয়টি নিহিত থাকে। তেমনি মৌখিক বিষয়টি নিহিত থাকে। তেমনি মৌখিক প্রতাব ও সমর্থন উভয়ের আন্তরিক রাজির বিষয়টি প্রকাশ করে।

তদ্রুপ পাপ কার্য সমূহ হতে বিরত থাকার মানসে তওবাহ করা এবং সংকার্যাবলী করার আকাঙ্খা অন্তরে লুকারিত থাকে। পীর ও মুমিনদের নিকট অন্তরের এই আশা প্রকাশ করা। তাই কামিল পীরের নিকট বাইরাত গ্রহণের মাধ্যমে মানুষ আভ্যন্তরীন ও বাহ্যিক দোব সংশোধন করে যে সং গুণাবলী অর্জন করে মহা পন্ডিত ও জ্ঞানী হরে ও কামিল পীরের নিকট মুরিদ ও তাঁর সাহচার্য ব্যতিত শুধু ইলমে তাসাউক্তের কিতাব পাঠ করে কখনও কামিল এবং মারিকতের সুপক্ক এবং অভীষ্ট লক্ষ্য অর্জনে সক্ষম হতে পারে না। আউলিয়ারে কেরামদের ইতিহাসই উহার জীবন্ত প্রমাণ।

সোহেল-ই-ইয়ামনে ত্রিকতের দিক দিয়ে হবরত শাহজালাল (রহ.) কে 'সোহরাওয়াদীয়া' তরীকার অনুসারী ছিলেন বলে উল্লেখ করা হয়েছে। আর 'গুলজার-ই-আববার' এ তাঁকে সুফীদের খাজা বা 'নকশবন্দিয়া' ত্রিকার অনুসারী ছিলেন বলে উল্লেখিত হয়েছে। যেহেতু তাঁর মামা ও মুর্শিদ সৈয়দ আহমদ কবির সোহরাওয়াদী বলে খ্যাতি রয়েছে। বিধায় তিনি সোহরাওয়াদী তুরিকার বুজুর্গ ছিলেন বলে অনেকের ধারণা।

পরিশেষে সুফিয়ায়ে কেরাম এর সুপ্রসিদ্ধ চারটি ছিলছিলা সালার্কে সংক্রিপ্ত আলোচনা করছি। (ত্বরিকতের প্রসিদ্ধ চারটি ছিলছিলা)।

- ছিলছিলায়ে ড়্বাদিয়িয়াঃ এই ছিলছিলা হয়য়ত শাহ আব্দুল কাদিয় জিলাদী (মৃ. ৫৬১ হি) এর দিকে
  সম্পর্কিত যা বোলটি মাধ্যমে নবী করিম (সা.) পর্যন্ত পৌছেছে।
- ছিলছিলায়ে সোহরাওয়াদীয়াঃ এই ছিলছিলা হয়রত শায়ব শিহাব উদ্দিন সোহরাওয়াদী (রহ.) (মৃ.
  ৬৩২হি) এর দিকে সম্পর্কিত। যা এগারটি মাধ্যমে হজুরে পাক (সা.) পর্বন্ত পৌছেছে।
- ছিলছিলায়ে চিশতিয়াঃ এই ছিলছিলা হয়য়ত য়াজা মঈন উন্দীন চিশতি (রহ.) (মৃ. ৬৩২ হি.) এর
  দিকে সম্পর্কিত। পনেরটি মাধ্যমে হজুর পাক (সা.) পর্যন্ত পৌছেছে।
- ছিলছিলায়ে নকশবন্দিয়াঃ এই ছিলছিলাখাজা বাহা উদ্দীন নকশবন্দী (রহ.) (মৃ. ৭৯১হি.) এর
  দিকে সম্পর্কিত, পনেরটি মাধ্যমে হজুর পাক (সা.) পর্যন্ত পৌছেছে।

اللهم افض علينا من بركاتهم ونور قلوبنا بانوار هم امين يارب العالمين ع

২১. ওল্লালি উল্লাহ হ্যরত শাহ মুহান্দিহে দেহলতী, আল কাওলুল জামিল অনুদিত হাক্তিজ মাওলানা আপুল জালিল, (ঢাকা হক নাইত্রেমী, বায়তুল মুকাররাম, ২০০০, ৪সং) পৃ- ১০,১১ ২২. আইনুল ইলম, পৃ- ৭

## বিতীয় পরিয়েহ্ন কারামত-ই-আউলিয়া ও হযরত শাহাজালাল (রহ.)

কারামত শব্দটি কারুমা শব্দের ক্রিয়ামূল বলে ধারণা করা হয়। যাহার অর্থ উদার হওয়া দায়লু হওয়া সম্মানিত হওয়া (ইহা আল্লাহ তায়ালার ৯৯ টি সুন্দর নামের একটি) শব্দটি আল কুরআনুল করিমে একাধিকবার ব্যবহৃত হয়েছে এবং আল্লাহ তালা সেখানে আল কারীম অর্থাৎ উদার বা দয়ালু হিসাবে আখ্যায়িত হয়েছেন। কিন্তু প্রকৃত রূপ কারামত অবশ্য সেখানে পাওয়া যায় না। কারামত শব্দের বহুবচন (কারামাত)।

কারামাত শব্দের অর্থ আল্লাহর দেয়া দান, সম্পূর্ণ মৃক্ত ও অবারিত অনুমহ (ইহসান, ইনআম এই অর্থ বহন করে) তবে অধিকতর যথাযথ ব্যাখ্যাটি হল কারামত শব্দটি গঠিত হয়েছে আল্লাহর বন্ধদের অলৌকিক ঘটনাবীলিকে নির্দেশ করার জন্য। যা আল্লাহ তালা অনুগ্রহ করে তাদেরকে ইহা সম্পাদন করার ক্ষমতা দান করেছেন। এই সমস্ত ঘটনাবলী বত্ত জগতে সংগটিত অসংখ্য বিস্মরকর ঘটনার সমন্বরে সংগঠিত। নতুবা ইহা ভবিষ্যতের কোন পূর্ব সংকেত ন্বরূপ বা আধ্যাত্মিক বিষয়ের কোন ব্যাখ্যা ন্বরূপ হতে পারে।

কারামত শব্দের ভাবার্থ মুজেযা তবে প্রতিটি বস্তুর স্বাভাবিক নিরম কানুনের (সুন্নাহ্ন্মাহ) স্বাভাবিক ধারাকে লঙ্গন করে। কিন্তু মুজিযা হইল পার্থিক ঘটনা সম্বলিত যাহা কোন দাবী বা চ্যালেঞ্জের মোকাবেলার নবীগণ কর্তৃক ব্যবহৃত হইরা থাকে। যাহা দ্বারা নবীগণ তাহাদের শ্রোতার অক্ষমতাকে অখন্ডনীয় ভাবে সুনিচ্চিত করে থাকেন।

কারামত হইল সাধারণ ব্যক্তিগত অনুগ্রহ ইহাকে গোপন রাখা উচিত এবং কোন ক্রমেই নবীর মিশনের নিদর্শন নয়। কোন ধার্মিক ব্যক্তির বিশ্ময়কর ঘটনাবলীকে মুজিয়া বলা বিদ্রান্তিকর হবে। গতানুগতিক স্বীকৃত নিয়ম অনুযায়ী নবীকর্তৃক সম্পাদিত বিশ্ময়কর ঘটনাবলীকেই মুজিজা বলা হয় এব ওলী দরবেশ কর্তৃক সাধিত বিশ্ময়কর ব্যাপায়কে কারামত বলা হয়।

### কারামত-ই-শাহজালাল (রহ.)

কারামত পীর দরবেশ আউলিয়ার জীবন কাহিনীর অবিচ্ছেদ্য অংশ। ভক্ত অনুগত পীর দরবেশেদের জীবনে অলৌকিক ঘটনা মনে প্রাণে কামনা করে। শ্রদ্ধা উৎপাদন করতে হলে তাদেরকে অবশ্যই অলৌকিক শক্তি সালন হতে হবে। উপহাদেশের আউলিয়ার জীবনে প্রায় দেখা যার মনোমুগ্ধকর অলৌকিক ঘটনার অপূর্ব সমাবেশ। জনশ্রুতির মাধ্যমে চলে আসা এসব কাহিনী বাদ দিলে মনীবিদের জীবনের অনেক গুরুত্বপূর্ণ অংশ বাদ পড়ে যায়। আবার কেউ কেউ হয়ত অতি উৎসাহী হয়ে মুল বিষয়ের পাশাপাশি অনেক কিছু সংযোজন করেছেন তা থেকে যথার্থ ইতিহাস বের করা বেশ কষ্টকর ব্যাপার।

অসাধারণ ব্যক্তিত্ব ও প্রতিভা সন্তান্ন আউলিয়ায়ে কেরামের জীবনে কারামত বা সাধারণ অভ্যাসের বিপরীত এমন কিছু প্রকাশ পাওয়া অসম্ভব নয়, যা সাধারণ মানুষের জীবনে ঘটে না। আকাইদ শান্তের মূলনীতি অনুসারে আউলিয়ায়ে কেরামের কারামত বা অলৌকিক ক্রিয়াকর্ম সত্য জেনে বিশ্বাস করতে হয়। দুঃখ বেদনাগ্রন্ত মানুষ যখন শান্তি ও সুখের আকাভখায় সুফী দরবেশ আউলিয়ানের মাজারে উপস্থিত হয়, খাদিমদের বর্ণিত অলৌকিক কাহিনী তাদের মনে শান্তির প্রলেপ বুলিয়ে দেয়। তারা মনে প্রাণে ঐসব অলৌকিক ক্রিয়া কলাপে পূর্ন আভা স্থাপন করে থাকে।

মাজার বা কবর জিয়ারত শরীয়ত সন্মত একটা বিষয় যা সুন্নাত। এ ব্যাপারে কটুজি না করে পদ্ধতিগত দিক সংশোধন করা আবশ্যক। মাজার ও কবর জিয়ারত করে যুগ যুগ ধরে মানুষ অন্তরের খোরাক পায় যা তাদেরকে মৃত্যুর কথা স্মরণ করিয়ে দেয় অন্তরে আল্লাহ জীতির সঞ্চার করে। আল্লাহর ইচ্ছায় তার মকবুল বান্দাদের ওসিলায় অনেক জটিল সমস্যায় সমাধান ও মনোবাঞ্চা পূর্ণ হয়ে থাকে। যেমন ইমাম শাকী (রহ.) কোন জটিল বিষয়ের সম্মুখীন হলে ইমাম আ'য়ম আরু হানিকা নু'মান বিন সাবিত (রহ.) এর কবর জিয়ারতে যেতেন এবং তিনি বলতেন বিদ্যুতের গতির ন্যায় তাঁর প্রার্থীত বিষয় পূর্ণই হতো।

এ ধরণের অনেক বাত্তব ঘটনা আউলিয়ায়ে কেরারেম মাজার জিয়ারতের মাধ্যমে মানুব উপকৃত হচ্ছে। মুলতঃ এসব আল্লাহরই কুদরতের বহিঃ প্রকাশ জিয়ারতের বরকতে তিনিই তাঁর ওলীর মর্বাদা বৃদ্ধির লক্ষ্যে করে থাকেন যা আধ্যাত্মিকতার বিবয়। অনুভূতি সম্পন্ন দুরদর্শি ক্ষমতা সম্পন্ন ওলী আউলিয়া সম্পর্কে নবী করিম (সা.) বলেন-

অর্থাৎ "তোমরা প্রকৃত মুমিনের দুরদর্শি ক্ষমতাকে ভয় কর কেননা তারা আল্লাহ প্রদন্ত নূর দারা দেখে থাকেন।"

আউলিয়ায়ে কেরামের জীবনের অলৌকিক বটনা সম্বন্ধে মালিক আহমদ নিজামী লিখেছেনঃ

As years roll on the real and human figure of the saints gets obscured by the legend and fiction which grous round him. Their legendary stories may reveal the working of the mind of people among whom they are current but they do not help the least understanding the saint himself or interpre ting his teaching properly. \*\*

বছরের পর বছর গড়িয়ে যায়। আউলিয়াকে কেন্দ্র করে গড়ে উঠে কাল্পনিক উপাখ্যান। তাঁদের জীবনের বান্তব এবং মানবীয় দিকটি ক্রমশই স্লান হতে থাকে। এই সমন্ত কাল্পনিক উপাখ্যান সমকালীন জন সমাজের মানস ধারাই প্রতিফলিত করে। এসব কাহিনী আউলিয়ার জীবনাদর্শ আগত হতে অথবা শিক্ষা বিশ্লেষণ করতে বিন্দুমাত্র সহায়ক হয় না।

হবরত শাহজালাল (রহ.) সম্বন্ধে নানাবিধ উপাখ্যান জনমনে প্রচলিত আছে। এগুলোর অধিকাংশই ইতিপূর্বে লিখিত বিভিন্ন পুত্তক পুত্তিকার প্রকাশিত হয়েছে।

২৩. নিজামী মালিক আহমণ, দিলাইক এড টাইম অব ফরিদুদ্দীন গঞ্জেশাকর (আলীনড় মুসলিম বিশ্ববিদ্যালয়, ১৯৫৫ই.) প্- ৫

এই পরিচ্ছেদে এসব উপাখ্যান গুলো হতে কিছু উল্লেখ করব। এ সমন্ত অপৌকিক ঘটনা সম্পূর্ন অবিশ্বাস্য বলবনা তবে এর মধ্যে কৃত্রিমতা থাকাটা অন্বাভাবিক নয়। নিম্নে হবরত শাহজালাল (রহ.) এর সু-প্রসিদ্ধ করেকটি কারামত প্রদন্ত হল।

(১) আগাম মৃত্যু সংবাদ ও নছিহত প্রদানঃ বিশ্ব গরিদ্রাজক ইবন বতুতা কামরু পাহাড় অঞ্চলে শাহজালাল (রহ.) সঙ্গে সাক্ষাতের জন্য গমন করেন। ইবনে বতুতা লিখেছেন যে, তিনি কামারু থেকে দু'দিনের পথ দুরে থাকাকালে শাহজালাল (রহ.) এর চারজন শাগরিদ তাঁকে অভ্যর্থনা করেন। শাগরিদরা ইবনে বতুতাকে বলেন যে, শয়খ তাদেরকে বলেছেন- "পশ্চিম দেশ থেকে এক পরিদ্রাজক তোমাদের দেশে আসছে। যাও তাঁকে সাদর অভ্যর্থনা জানিরে নিয়ে এসো।"

ইবনে বতুতা লিখেছেন যে, তাঁর কামরু অঞ্চলে গমন সম্বন্ধে অবগত হওয়ার কোন সম্ভাবনাই শায়খের ছিল না কিন্তু তিনি তা অলৌকিক শক্তি বলে জানতে পেরেছেন।

ইবনে বতুতা লিখেছেন যে, মৃত্যুর পূর্ব দিনে শাহজালাল (রহ.) স্থীর শাগরিদের কাছে আহবান করে নানাবিধ নছিহত করেন পরিশেষে বলেন- "আমি আগামী কল্য তোমাদের ছেড়ে চলে যাচ্ছি ইনশাল্লাহ। আমি তোমাদেরকে আল্লাহর নিকটই সোপর্দ করে যাচ্ছি, যিনি ছাড়া অন্য কোন মাবুদ নেই। তোমরা আল্লাহর প্রতি ঈমানরাখবে। আল্লাহকে ভর করবে"।

পরদিন জোহরের নামাজের শেষ সিজদার সঙ্গে সঙ্গেই তিনি ইন্তেকাল করেন। তাঁর হজরার কাছেই দেখা যায় সদ্য খনন করা একটি কবর, সুগন্ধি কাপড় এবং দাফনের অন্যান্য সরঞ্জাম।

(২) জারনামাথে উপবেশন করে নদী অতিক্রমনঃ হযরত শাহজালাল (রহ.) সিলেট অভিযান কালে মুসলিম বাহিনী সহ হরিন চর্ম নির্মিত জারনামাথে উপবেশন করে পথিমধ্যে সকল নদ নদী অতিক্রম করে পরিশেবে তাঁর ৩৬০ জন আউলিয়া সহসুরমা নদী অতিক্রম করে শ্রীহট্টে উপনীত হয়েছেন। কোন কোন গবেবক বাঁশ ও কলা গাছ কাটিয়া ভেলা বানিয়ে তাঁর উপর জায়নামায় বিছিয়ে নদী অতিক্রম করেছিলেন বলে অভিমত পেশ করেন।

ইহা কখনও কারামতের পর্যায়ই পড়েনা। ভেলা দ্বারা নদী পারাপার এটা তো স্বাভাবিক। অলৌকিক কোন কর্ম তথা কারামত নর। কারামত বা অলৌকিকতার সংজ্ঞাই গড়েনা। যুগ যুগ ধরে চলে আসা শাহজালাল (রহ.) এর অন্যতম কারামত অস্বীকারের নামান্তর। অথচ আকেইদ শাত্রের মূলনীতি হচ্ছে কারামতুল আউলিয়ারে হকুন ওলী আউলিয়া কর্তৃক সংগঠিত অলৌকিক কর্মকান্ত তথা কারামত সত্য।

(৩) ধনুতে শুন যোজনঃ মুসলিম বাহিনী সিলেটের সুরমা নদীর তীর এসে উপস্থিত হলে গোবিন্দ বেশ বুঝতে পরলেন আর রক্ষা নেই। তবু ও তিনি নিজ ভাগ্য পরীক্ষার জন্য এক উপায় উদ্ভাবন করলেন। তার অন্ত্রাগারে অতি প্রাচীন একটা লৌহ ধনুক ছিল। এইরূপ প্রবাদ ছিল যে, যে ব্যক্তি সেই ধনুকের শুন যোজনা করতে পারবে কেবলমাত্র সেই গৌড়রাজ্য জয়ে সমর্থ হবে। গৌড গোবিন্দের বিশ্বাস ছিল যে, কেহ এতে শুন যোজনা করতে পারবেনা। তাই

তিনি হ্যরতের কাছে উহা পাঠিরে জানলেন যে, তাঁর মধ্যে কেহ যদি গুণ আরোপ করতে পারেন, তবে তিনি বিনাযুদ্ধেই রাজ্য ছেড়ে যাবেন। শাহজালাল (রহ.) নিকট তাহা নীত হলে তিনি সঙ্গীদিগকে ভেকে বললেন, যে ব্যক্তি কোন দিন আসরের বা ফজরের নামাজ কাযা করেন নাই, তিনিই এই কার্য সাধনে সক্ষম হবে। সকলের মধ্যে কেবল মাত্র দরবেশ সৈরদ নাসির উদ্দীন সিগাহসালার এই কার্যের উপযুক্ত বিবেচিত হওয়াতে হ্যরত তাকেই ধনুতে গুন যোজনা করতে বললেন।

আল্লাহর হুকুমে দরবেশ সৈয়দ নাসির উদ্দীন সিপাহসালার সহজেই কৃতকার্য হলেন। এই কথা জানতে পেরে গোবিন্দ পলায়নের কথা চিন্তা করতে লাগলেন।<sup>২৪</sup>

#### (৪) গৌড় গোবিন্দের প্রাসাদ ধ্বংসঃ

কথিত আছে যে, একদিন হযরত শাহজালাল (রহ.) তার সঙ্গীসাখী দরবেশ দের সহিত মসজিদ প্রাঙ্গনে উপবিষ্ট ছিলেন। গড়দুয়ারে অবস্থিত গৌড় গোবিন্দের দুর্গ তার দৃষ্টি পথে নিপতিত হল হযরত শাহজালাল (রহ.) দুর্গের গঠিত উচু শিখরের প্রতি তাকিয়ে বললেন অত্যাচারী রাজার প্রাসাদটি যদি রাজার ন্যায় দুরীভূত হয়ে যেত, তার অত্যাচারের স্মৃতি খুব সম্ভব বিলীন হয়ে যেত। এই বিশাল দুর্গ প্রাসাদ অত্যাচারী রাজার শৌর্যবীর্যের প্রতীক। ফকীরের এই কথার সাথে সাথেই প্রাসাদটি নষ্ট হয়ে যেতে থাকে। ২৫

জনবসতি আছে এই গড়দুরারে প্রকাশিত মজুমদারী নামক স্থানে পূর্বে মাটির নীচে উক্ত দুর্গের প্রচুর পরিমাণে ইউক পাওয়া যাইত। সৈয়দ বর্বত মজুমদার কর্তৃক ১২৭৬ হিজরীতে একটি পুকুর খনন করবার সময় নয় দশহাত মাটির নীচে একটি পাকা দেওয়াল বের হয়।

#### (৫) আয়ানের ধ্বনিতে দুর্গ গতনঃ

শাহজালাল (রহ.) ইচ্ছা প্রকাশ করেন আযানের ধ্বনির সাথে সাথেই যেন দুর্গ ধ্বংশ হয়। তিনি যে কোন এক শাগরিদকে আযান দিতে নির্দেশ দেন। কিন্তু তাঁরা গোবিন্দের যাদু বিদ্যার ভয়ে ইতত্ততঃ করতে থাকেন। শাহজালাল (রহ.) তখন বলেন যে, যিনি ফজরের নামায কখনও কাষা করেননি এমন ব্যক্তি আযান দিক। নাসির উদ্দীন শাহচট (দুরুল্লাহ) ব্যতিত এমন কাউকেও পাওয়া গেল না। তার প্রথম ও প্রকাশ্য আযানের সঙ্গে সঙ্গে পৌত্তলিকের রাজ প্রাসাদ ধসে পড়ে।

২৪.হযরত শাহজালাল (রহ.) প্- ২০৭-২০৮

२८. जीव्ये नृब, गु- ৫১

কোন কোন জীবনীকার বলেন, আয়ান শেষ হওয়ার সংগে সংগে শাহচট তীব্র বেদনার আর্তকঠে চিৎকার করে ওঠেন এবং বলেন যে, একদিনকার নামাজ তাঁর কিঞ্চিত বিলম্ব হয়েছিল। তিনি বিশ্মিত ছিলেন। তাঁর মুখ থেকে রক্ত নির্গত হতে থাকে এবং অল্পক্ষণের মধ্যেই তিনি ইনতিকাল করেন। ১৬ তাঁর ইত্তেকাল সম্পর্কিত এ ঘটনাটির সত্যতা সম্পর্কে সন্দেহের যথেষ্ট অবকাশ রয়েছে।

নাসির উদ্দিন শাহচটের আকস্মিক মৃত্যুর পর গোবিন্দ ছন্মবেশে শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গে সাক্ষাৎ করতে আসেন। কিন্তু তা ফকীর শাহজালাল (রহ.) অজানা ছিল না। তিনি রাজা গৌড় গোবিন্দ কে বলেন যদি তুমি ইসলাম গ্রহণ কর তবে এ রাজ্য তোমারই থাকবে। কিন্তু গোবিন্দ তা অস্বীকার করেন। ক্রন্ধ হয়ে শাহজালাল বলেন, দুর হও। সঙ্গে সঙ্গে গোবিন্দ তন্যে মিলিয়ে যার আর তাঁকে দেখা যারনি।

- (৬) সাপুড়িয়ার ঝুড়িতে রাজা গৌড় গোবিন্দঃ ছদ্মবেশে রাজা গোবিন্দের শাহজালাল (রহ.) এর সাথে সাক্ষাৎ সন্ধন্ধে একটি ঘটনা প্রচলিত আছে। কথিত আছে যে, ফকীর শাহজালাল (রহ.) নিকট বিনা যুদ্ধ পরাজিত রাজা গৌবিন্দ রাজ্য ত্যাগের পূর্বে একবার অলৌকি শক্তি সন্দান ফকীরকে চোবে দেখার ঘোষণা করেনা। তিনি সাপুড়ের ঝুড়িতে লুকিয়ে শাহজালাল (রহ.) এর আতানার উপস্থিত হন। সাপুড়ে ফকীরকে বিভিন্ন প্রকার সাপ প্রদর্শন করে। কিন্তু একটি ঝুড়ির সাপ একবার ও বের করেননি। ফকির শাহজালাল দৈব শক্তির প্রভাবে ঝুড়ির মধ্যে রাজা গোবিন্দর জীতত্ব অবগত হন এবং রাজা গোবিন্দকে ঝুড়ি থেকে বের হয়ে আসতে নির্দেশ দেন। তাঁর ইন্দ্রজাল ব্যর্থ হতে দেখে নিরুপার রাজা ফকীরের পদতলে পতিত হন এবং ক্ষমা ভিক্ষা করেন। ফকির তাঁকে ক্ষমাপ্রদান করে রাজ্য ত্যাগকরতে নির্দেশ দেন।
- (৭) মনায়য়ের দুর্গ পতনঃ রাজা গোবিন্দের প্রধান সেনাপতি মানারায় শহরের সর্বোচ্চ শিখরে বৃহৎ সপ্ততল হরমে বাস করতেন। এক একবার আযানের ধ্বনির সাথে সাথে এই প্রাসাদের এক একটি তলা বিধ্বত্ত হয়ে যায়। মনায়ায়ের টিলা উচ্চতায় সিলেট টাউনে সর্বোচ্চ। বর্তমানে জেলা জজের বাংলা এই টিলায় অবস্থিত।
- (৮) সুরমা নদীর পানি সুলের ও সাহ্যকরঃ হ্বরত শাহজালাল (রহ.) তাঁর অনুগতই শাগরিদ শাহ জিয়া উদ্দিনকে বৃন্দাচল এলাকায় ইসলাম প্রচারের জন্য প্রেরণ করেন। সেই অঞ্চলের সুরমা নদীর পানি ছিল অক্তছে ও গানের অনুপযুক্ত। পানি পান করে লোক অসুত্ত হয়ে পড়ত। সে অঞ্চলের লোকজন হ্বরত শাহজালাল (রহ.) কাছে এস তাদর খাবার গানির সমস্যা সমধানের আবেদন জানায়। শাহ জিয়া উদ্দীন মনে করেন যে, শাহজালাল (রহ.) একবার ওই অঞ্চলে গোলে খাবার গানির দুরবন্থা এবং অন্যান্য সমস্যা দুরভৃতি হবে। তাই তিনি খীয় মুর্শিদকে সেই অঞ্চলে তাশরীক আনার আবেদন জানান।

২৬. প্রাতক, পু- ৫১

२१. विक्के यर नारबानान এक रिक शामिमन, পू- २२

শাহজালাল (রহ.) বৃন্দাচলের অবস্থা নিজের চোবে দেখার জন্য সেখানে যান। তিনি জন সাধারণের দুরবস্থা দেবে অত্যন্ত ব্যাথিত এবং বিচলিত হন। একদিন জুমার নামাজাত্তে তিনি এক মৃষ্টি বালুকা সুরমা নদীর ঘোলাটে পানিতে নিক্ষেপ করেন। তখন থেকে সে অঞ্চলে সুরমা নদীর পানি বচ্ছ সুপেয় হয়। যে স্থানে শাহজালাল (রহ.) বালুকা নিক্ষেপ করেছেন বলে কথিত আছে, আজও দেখা যায় তার পূর্বে দিকের নদীর পানি ঘোলাটে এবং অপরিক্ষার কিন্তু পশ্চিম দিকের পানি পরিক্ষার, বচ্ছ। আরও কথিত আছে যে, পাহাড় থেকে অবতরণের গর ওই অঞ্চলে নদীর প্রোত অত্যন্ত প্রখর ছিল। প্রায় সমরই নদীর দুইকুল প্লাবিত হয়ে ঘড় বাড়ী শস্য ক্ষেত্র বিনষ্ট হয়ে যেত। হযরত শাহজালাল (রহ.) কর্তৃক বালুকা নিক্ষিপ্ত হওয়ার পর থেকে সে অঞ্চলে সুরমার গতি শান্ত ও সমাহিত অবস্থা লাভ করে।

#### (৯) দু'টি দৈত্য হত্যা ঃ

শাহ জিয়া উদ্দীন কর্তৃক আমন্ত্রিত হয়ে শাহজালাল (রহ.) যখন বৃন্দাচল যাচ্ছিলেন তখন সিলেট শহরের অনতি দুরে কুশিয়ায়া নদীর তীরে বহু সংখ্যক লােক তাঁর সাথে সাক্ষাৎ করেন। হানীয় জন সাধারণ তাঁর কাছে ধুলাকেনু নামক দৈত্যের বিরুদ্ধে অভিযােগ কয়ে তাঁর অভ্যাচায় থেকে রক্ষা কয়ায় জন্য প্রার্থনা কয়েন। এই দৈত্য একস্থান থেকে অপর স্থানে গমন কালে এত অধিক ধুলা উজাতে যে, লােকজন ঘন্টার পর ঘন্টা কিছুই চােবে দেখত না। তারা আয়ও জানায় এই দৈত্যের গর্জন কালে লােকজন ভয় ভীতিতে মৃত প্রায় হয়ে য়য়। ধুলাকেনু য়াজা গৌড় গােবিন্দের অনুগত দৈত্য ছিল। এর সাহাযে্য গােবিন্দ সােনাপুর নামকস্থানে সিকন্দর গাজীকে পরান্ত কয়েন। শাহজালাল (য়হ.) দৈত্য ধুলাকেনুকে নিজের সামনে এনে নিহত কয়েন। ধুলীকেনুর মৃত্যুতে স্থানীয় লােকজন শ্বন্থির নিঃশ্বাস ফেল।

বৃন্দাচল অঞ্চলে দেওরাইল নামে আর একটি ভীষনকার দৈত্য বাস করতে সে

বিভিন্ন উপারে জনগদের উপর নির্বাতনচালাত। এরই নামানুসারে করিমগঞ্জ মহকুমার দেওরাইল পরগনার নামকরণ হয়। দেওরাইল দৈত্যটি ছিল আসলে একটি ভন্ত পীর সে বিভিন্ন প্রাণীর রং ধারণ করতে গারত এবং নিজের স্বর যে রকমের ইচ্ছা রূপান্তরিত করতে পারত। ভীত সম্রস্থ মানুষ আশ্রয় এবং সাহায্যের জন্য তার নিকট আগমন করত। দিনের বেলায় এই পীরের নিকট আগমন করে । দেওরাইল কে হত্যা করে শাহজালাল (রহ.) দীর্ঘ দিনের অত্যাচার নিপীড়ন থেকে জনগণকে মৃক্তি দান করেন।

#### (১০) ব্যুত্মের উপযুক্ত বিচারঃ

জনশ্রতি যে, একদা একটি হরিন স্বীয় শাবক কৃম হন্তে হারিরে সৈরদ আহমদ কবির (রহ.)
শরনাপন্ন হন। তিনি ইহার ঈদৃশ অবস্থা দর্শনে দরদ্রে হলেন এবং ভাগিনা শাহজালাল (রহ.)
কে বলিলেন, তুমি কি ইহার কোন উপকার করতে পারদা? তিনি মামার মনের ভাব বুঝতে
পেরে কুরের অনুসন্ধানে জঙ্গলে প্রবেশ করলেন। ওলী-দরবেশের স্বচ্ছ দর্পন, তার ক্ষমতা
সর্বব্যাপী (আল্লাহর ইচ্ছার)। সিংহ প্রভৃতি হিংশ্র জন্ত তাঁদের কারারত, কিন্নর পরী

২৮. হিট্ৰি অব শাহজালাল এন্ড হিল্প খাদিমস, পৃ- ৪৮

তাদের বাধ্য। বাঘটি উপস্থিত হরে শাহজালাল (রহ.) পদচুম্বন করত প্রার্থনা করল। তিনি ইহাকে আমার সামনে হাজির করলেন এবং তার আদেশে বাহের দক্ষিণ হস্ত তেকে দেওয়া হল। অতঃপর ব্রাহ্মটি বনে চলে গেল। হরিণীটি ও বিচার পেয়ে সম্ভুষ্ট হল। শাহজালাল (রহ.) পরীক্ষার পাশ করলেন। মামা বললেন "জালাল সুমা বক্ষমালে রছিদি" অর্থাৎ জালাল তুমি আত্নোন্নতির চরম সীমার পৌছেছে।

জনাব নুরুল হক ইহার নিমুররূপ বর্ণনা দিরেছেন। "একদা এক বাঘ একটি হরিণীকে আক্রমণ করে। হরিণ বাঘের হাত হইতে বাঁচিবার জন্য প্রাণপনে দৌড়াইয়া অবশেবে আহমদ কবীর (র.) এর কুটিরের সম্মুখে আসে। শাহজালাল (রহ.) তাহা দেখিতে পাইয়া হরিনকে তাঁদের কুটিরে আশ্রম প্রদান করিলেন এবং বাঘটিকে এক চড় মারিয়া তাড়াইয়া দেন"। <sup>২৯</sup>

১১. ইয়ামন য়াজ্যের মৃত্যুঃ লাহজালাল (রহ.) কে জন করার জন্য ইয়ামন য়াজ কৌশলে ও সঙ্গেদনে লরবতের সাথে বিব মিশ্রত করে হ্যরত লাহজালাল (রহ.) কে পান করতে অনুরোধ করলেন। কিন্তু তৎক্ষণাৎ গোমর ফাঁক করলেন না। শরবত সামনে রেখে কেবল বললেন, ভাল মন্দ সবই তকদীরে আছে ফকীরের জন্য ইহা লরাবান ভাহুরা, কিন্তু যে ইহা প্রদান করেছে তার জন্যই ইহা বিব। অতঃপর বিসমিল্লাহ বলে তিনি শরবত পান করলেন। হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর কোন প্রতিক্রিয়া করলনা শরবত। ইয়ামন য়াজ ভাবতে লাগলেন একি। বিবও কার্যকরী হইল না। অবশেবে কি য়াজ্য হারাতেই হবে।

এই সব চিন্তা করতে করতে ইয়ামন রাজ চির নিদ্রায় অভিভৃত <mark>হলেন।</mark>

১২. শাহজালাল (রহ.) এর ঝরনাঃ শাহজালাল (রহ.) জীবদ্দশার তাঁর আন্তানার নিকটে একটি কুপ খনন করা হয়। সৌভাগ্য ক্রমে এই কুপটি একটি প্রাকৃতিক ঝরনার সাথে সংযুক্ত হয়ে যায়। এই কুপটি বর্তমানে শাহজালাল (রহ.) এর মাজারের পশ্চিম দিকে অবস্থিত। এর পানি অভ্যন্ত শচ্ছ, শাস্থ্যকর এবং রোগ নিবারক। এ ঝরনার পানির রোগ নিবারক ক্ষমতা এখনও দৃষ্ট হয়। বিশেষতঃ পেটের অসুখে ঝরনার পানি অভ্যন্ত উপকারক। কবির ভাষায়-

কত রোগী তালো অইলা ঝরণার পানি খাইয়া বাবা শাহজালাল আউলিয়া

ঝরণার পানি সিলেটে তথা বহিরাগত জিয়ারতকারীদের সক্লেই পবিত্র মনে করেন। এ পানিতে গোসল করা হয় না ঝরণার পানি দিয়ে অনেকে ইফতার করেন। কথিত আছে যে কপু খনন শেষ হলে শাহজালাল (বহু ) আলাহুর কাজে প্রার্থনা করেন, কপটি

কথিত আছে যে, কুপ খনন শেষ হলে শাহজালাল (রহ.) আল্লাহর কাছে প্রার্থনা করেন, কুপটি যেন মক্কার জমজম কুপের সঙ্গে যুক্ত হয়ে যায়। তিনিকুপের তল দেশে আপন লাটি প্রোথিত করার সঙ্গে সঙ্গে এটি মক্কার জমজম কুপের সঙ্গে যুক্ত হয়ে যায় এবং জমজম কুপের পানি প্রবাহিত হতে থাকে। এই কুপটির নাম ও জমজম চশমা।

২৯. আল-ইসলাহ, নাহজালাল সংখ্যা, পৃ- ১৩৪।

Dr. wise এর বর্ণনায় দেখা যায় Shaikh jalal wished that a fountain like holy zanzum of Makkah might spring of near his abode and immediately the fountain appeared.<sup>∞</sup>

কথিত আছে যে, খিন্তা পরগনার চান্দাইটিলা নামক এক গ্রামে আবুল ওহাব নামে একব্যক্তি তাঁর বন্ধু মুন্দুর আহমদের সঙ্গে হজ্জ আদার করার জন্য পবিত্র মক্কা গমন করেন। হজ্জ সমাপনান্তে তিনি দেখেন যে, তার কাছে রাহা খরচের উপরেও নরটি খর্ণ মুদ্রা উদ্ধৃত ছিল। তিনি আশক্ষা করলেন যে, পথিমধ্যে এই খর্ণমুদ্রাগুলো দস্যু-তক্ষর লুন্টন করতে পারে। শাহজালাল (রহ.) এর চশমার সাথে জমজম কুপের সংযোগে তিনি পূর্ন বিশ্বাসী ছিলেন। তাই একটি কঠের ভিব্বার খর্ণমুদ্রাগুলো প্রবেশ করিয়ে তিনি তা পবিত্র মক্কার জমজম কুপে নিক্ষেপ করেন। আর প্রার্থনা করেন যে, শাহজালাল (রহ.) এর চশমার সাথে জমজম কুপের সংযোগে তার বিশ্বাস যদি সত্য হর। তবে তার কৌটাটি যেন সিলেটে পৌছে যার। এক সুন্দর প্রভাতে শাহ খায়কদ্দীন নামে মাজারের এক খাদিম কুপটি পরিক্ষার করার জন্য অবতরণ করেন। তিনি খর্ণ মুদ্রাপূর্ণ কৌটাটি প্রাপ্ত হন। হজ সমাপনান্তে গৃহে প্রত্যাবতনের পর হাজী আনুল ওহাব খায়কদ্দীনের নিকট ঘটনাটি বর্ণনা করেন। খায়ক্রদ্দীন বিষয়টি হলয়সম করে মৃদ্যু হাস্য করলেন এবং কোটাটি তাঁকে অর্পন করেন। হাজী আবুল ওহাব দুটি খর্ণ মুদ্রা মাজারের ধেদমতের জন্যে অর্পন করে সাতটি খর্ণ মুদ্রা সহ হাউচিত্তে গৃহে প্রত্যাবর্তন করেন। তা

(১৩) জ্বলন্ত অঙ্গারের খাদ্যে পরিণতঃ হ্যরত নিজাম উদ্দীন আউলিয়ার এক শাগরিদ শাহজালাল (রহ.) এর দিল্লী অবস্থান কালে তার সাথে সাক্ষাত করেন। উক্ত শাগরিদ নিজাম উদ্দীন আউলিয়াকে জানান যে, দিল্লীতে এক সুফী সাধক এসেছেন যার দর্শনের সমগ্র চিন্তা ভাবনা দুরীভূত হয়। শান্তির পূর্তধারায় হৃদর স্লাত হয়। তিনি অলৌকিক শক্তি সম্পন্ন। অজানা বিষয়ে তাঁর জ্ঞান সুদূর বিভূত। নিজাম উদ্দীন আউলিয়া ফকীর শাহজালাল (রহ.) অলৌকিক শক্তি পরীক্ষা করতে মনস্থ করেন।

তাই তিনি রুটি জড়িয়ে কিছু জ্বলভ অঙ্গার তার সমিপে প্রের্ন করেন। শাহজালাল (রহ.)
দিব্যদৃষ্টি বলে হযরত নিজামুদ্দীনের মনোভাব অবগত হন। আল্লাহর নাম নিয়ে তিনি খাবায়ের
কোটাটি খুললেন। নিজামুদ্দীন আউলিয়ার হতভদ্ধ শাগরিদ বিশ্মিত হয়ে নেত্রে অবলোকন করল
যে, জ্বলভ আঙ্গারের পরিণত হয়েছে সুস্বাদু খাদ্যে। তিনি এই অতি অস্বাভাবিক ঘটনাটি
নিজামুদ্দীন আউলিয়া নিকট বর্ণনা করেন। তাঁর আধ্যাত্মিক উৎকর্ষে নিঃসন্দেহে মুগ্ধ হয়ে
নিজাম উদ্দিন আউলিয়া শাহজালাল (রহ.) এর আস্তানায় উপস্থিত হয়ে শ্রন্ধা নিবেদন করেন। তাঁ

৩০, ভ, গুয়াইজ জার্নাল অব এশিয়াটিড সোসাইটি অব বেঙ্গল ১৮৭৩ পৃ- ২২৯।

৩১. প্রাতক্ত পু- ২৩০

৩২, প্রীহট নুর, পু- ৫৪

#### ১৪. টগা তীরের সাহায্যে সম্ভকোদালী ছেদ

অলৌকিক শক্তি সম্পন্ন ককীরের সঙ্গে অন্ত সংখ্যামে নিরর্থক ভেবে রাজা গৌড় গোবিন্দ চাতুর্বের আশ্রয় নেন। তিনি হ্যরত শাহজালাল (রহ.) নিকট সাতটি কোদালী ও বাঁশের ধনুক এবং টগার তীর প্রেরণ করেন। তিনি প্রভাব করেন যে, যদি মুসলিম টগার তীরের সাহায্যে সাতটি কোদালী একত্রে ছিদ্র করতে পারে তবে তিনি বিনা যুদ্ধে রাজধানী ত্যাগ করবেন। শাহজালাল (রহ.) তথালেন যে, এমন কে আছ যিনি কজরের নামাজ কাষা করনি? বিলম্ব পদক্ষেপে শাহচট এগিয়ে এলেন।

শাহজালাল (রহ.) শাহচটকে গোবিন্দের প্রস্তাবিত কার্য সম্পাদন করতে অনুরোধ করেন। শাহচট এই টগার তীরে সাতটি কোদালী ছেদ করেন। যদিও তিনি তাঁর কাজে সমর্থ হন কিন্তু তিনি তীর নিক্ষেপের সাথে সাথেই ছিটকে পড়েন এবং হাপাতে থাকেন। তার সঙ্গীর কাছে নিয়ে দেবেন যে, তার লোম কুপের গোড়া থেকে রক্ত নির্গত হচ্ছে। তাঁরা শাহচটের এমন অবস্থায় আভার্যান্থিত হন। তিনি সঙ্গীদের বলেন যে, তার জানামতে তিনি কখনও ফজরের নামাজ কার্যা করেননি। কিন্তু একদিন অতি ক্রুত নামাজ সমাধা করেছিলেন। তা

#### ১৫. সিলেটের নামের উৎপত্তিঃ

সৈন্য বাহনী সহ শাহজালাল (রহ.) সিলেট আগমন বার্তার ভীত সন্ত্রন্ত রাজা গোবিন্দ সুরমা দদীর সমন্ত খেরা বন্ধ করে দেন। অলৌকিক শক্তির প্রভাবে শাহজালাল (রহ.) জারনামাজে উপবেশন করে দদী অতিক্রম করে দেখেন যে, দদী তীরের সমন্ত রাস্তা ঐন্দ্রজালিক প্রত্তর প্রোকারে বন্দ। কথিত আছে যে, অধিনস্থ দৈত্যদানবদের দ্বারা ঐ দুলাভ্য প্রত্তর প্রাচীর নির্মিত হয়েছিল । প্রত্তর প্রাচীর লক্ষ্য করে শাহজালাল (রহ.) নির্দেশ দিলেম সিলহট (পাধর সরে যাও) তাঁর নির্দেশের সাথে সাথে প্রত্তর প্রাকার আন্দোলিত হল এবং শিলা খডগুলো আন্তে অপসারিত হয়ে গেল। নগর পথ উন্মৃক্ত হল। তখন থেকেই শহরের নাম হয় সিলহট। বর্তমানে সিলেট 'সিলহট' শব্দেরই মার্জিত ও পরিবর্তিত সংকরণ। তা

#### (১৬) গজার মাছের উপাখ্যানঃ

সেনাপতি সিকান্দর গাজী মাছ ধরতে ভালবাসতেন। বড়সী দিয়ে মাছ ধরা ছিল তাঁর নেশা সিকান্দর গাজীর মাছ ধরা সম্বন্ধে সিলেটে নানা ছড়া এবং উপকথা প্রচলিত আছে। একদিন শাহজালাল (রহ.) সুরমা নদীর তীরে বেড়াতে যান। কতকগলো গজার মাছ মাথা তুলে শায়ঝের নিকট নালিশ করে যে, সিকান্দর গাজী বড়শীর সাহায্যে তাদেরকে বিনাশ করছে। ফকীর শাহজালাল (রহ.) তাদেরকে বললেন বড়শীর টোপ না গিলতে। মাছগুলো তাকে বললোঃ তা কি করে সম্ভব হয়? ক্ষুধার সময় আমাদের হিতাহিত জ্ঞান থাকেনা। ক্ষুধার তাড়নায় বাঘিনী নিজের সন্তান পর্যন্ত খেয়ে কেলে। আমরা কি করে বড়শীর টোপ খাওরায় লোভ শ্মরণ করি? আমাদেরকে আপনি আশ্রম দিন।

৩৩, প্রাচন্ড প্- ২১

৩৪, আল ইসলাহ, পৃ- ৬২

শাহজালাল (রহ.) তাদের অনুরোধ রক্ষা করেন। গজার মাছগুলো নিয়ে এসে তিনি তাঁর ধানকার কাছের পুকুরে আশ্রয় দেন। সে মাছগুলোর বংশধর আজও মাজারের ধারের পুকুরে রয়েছে। মাজার জিয়ারত কারীরা মাছগুলোকে যত্ন করে নানা খাদ্য খাওয়ায়। এ মাছ কেউ খায় না। মায়া গেলে মাছগুলোকে পুতে কেলা হয়। দরগার মাছকে সকলেই সম্মান প্রদর্শন করে থাকে। অনেক বিদেশী মাজার পরিদর্শন করতে যান। কথিত আছে জনৈক ইংরেজ মাজারের পুকুরে এতাে গজার মাছ এবং এগুলোকে নির্ভয়ে নিকটে আসতে দেখে আনন্দিত হয়। খেলাচছলে সে মাছ গুলোকে গুলি করে। একটি গজার মাছেরও কিছু হয়নি। কিন্তু ইংরেজটি সঙ্গে সঙ্গে বরি কয়তে কয়তে মায়া যায়। তা

(১৭) মাজারের বৃহৎ ডেকচিঃ হবরত শাহজালাল (রহ.) এর ওরসের সময় মাজারে একটি বৃহৎ ডেকটি ব্যবহৃত হয়। এটা কোন এক মোগল যুবরাজ কর্তৃক মাজারে প্রেরিত হয়। ডেকটির উপরের লেখা নিমুরূপ "১২ই রমজান ১১১৫ হি. জাহাঙ্গীর নগরের শাহ আবু সাঙ্গীর বিনে মহাম্মদ জাকর ইবনে ইয়ার মহাম্মদ কর্তৃক এটি নির্মিত হয় এবং শাহজালাল (রহ.) এর মাজারে ব্যবহারের জন্য প্রেরিত হয়। হবরতের কসম। এটা বেন কখনও মাজারের পরিসীমার বাইরে নেওয়া না হয়। এর ওজন পাঁচ মন তিন সের দুই পোয়া"।

যে যুবরাজ ভেকচিটি পাঠিরে ছিলেন তিনি তা নদীতে ছেড়ে দিরে বললেন "তোমাকে শাহজালাল (রহ.) এর মাজারের জন্য তৈরী করা হরেছে। চলে যাও সেখানে।" ভাসতে ভাসতে ভেকচিটি সিলেট শহরের নিকটে সুরমা নদীর চাঁদনি ঘাটে পৌছে গেল। এই বৃহৎ ভেকচিটি দেখার জন্য শত শত লোক নদী তীরে জমারেত হল। ভেকচিটির গারে মাজারের নাম খোদাই দেখে লোকজন মাজারের খাদমিকে খবর দিল। লহরের বহু লোক ভেকচিটি ধরতে চাইল। কিন্তু ধরতে গারলো না। কারণ লোকজন ধরতে গেলেই ভেকচিটি দুরে সরে যার। কথিত আছে যে, বহু লোক পথিমধ্যে ভেকচিটি ধরতে চেরেছিল। কিন্তু কোন ব্যক্তি নিকটে এলেই ভেকচিটি নদীর মাঝখানে চলে যেত। ফলে কেন্টু তাতে হাত লাগাতে পারে না। এজারে বহু দস্য ভকরের লোলুপ দৃষ্টি উপেক্ষা করে ভেকচিটি সিলেট শহরে উপস্থিত হয়। দরগার খাদিম আবুল আয়াস মুহাম্মদ আহমদ ওরফে আনা মিয়া ভেকচিটি ধরতে গেলে দেখা গেল যে, তা মোটেই আর গেল না। খাদিম আনা মিয়া একটি সুসজ্জিত হত্তীতে ছড়িরে ভেকচিটি মাজারে নিরে আসেন। এক বিরাট জনতার মিছিল হস্তীপৃষ্টে স্থাপিত ভেকচিটি মাযার পর্যন্ত অনুসরণ করে। সাতমন চাল এবং সাতমন গরুর গোশত এতে এক সঙ্গে রাধা যার। ত

৩৫. শ্রীহট্ট <del>জ্যোতি</del> পৃ- ২৯ ৩৬. হযরত শাহজালাল, পৃ- ৯৬-৯৭

(১৮) সিপাহসালার নাসিক্লনীনের মৃতদেহ শুন্যে বিলীনঃ সিপাহসালার নাসির উদ্দীনের সমাধি বিলেটে নেই। তার সমাধি বলে যে স্থানটি আছে তাতে তাঁর মৃত দেহ বহনের খাটিয়া দাফন করা হয়। কথিত আছে যে, সেনাপতি নাসির উদ্দীনের মৃত্যুর পর তাঁর মৃতদেহ জানাযার জন্য আনায়ন করা হয়। জানায়ায় অংশয়হণ কারী সালাম ফিরিয়ে দেখে যে, মৃতদেহ বহনের খাট জন্যে পড়ে রয়েছে, মৃতদেহ নেই। জনশ্রুতি এই যে, হয়রত নাহজালাল (য়হ.) এর অলৌকিক শক্তির প্রভাবে সেনাপতি নাসির উদ্দীনের মৃতদেহ দিল্লী নীত হয় এবং সেখানে দাফন করা হয়।

Dr. Wise এর ভাষায় He caused the carpse of Nasiruddin Sipahsalar who died at Sylhet to disapear from Mosque while the friends were mourning over it. ত্

## (১৯) সিলেট-১ আসনে বিজয়ী দল সরকার গঠন করে থাকে ঃ

বহুল আলোচিত ও বান্তব সত্য এই যে, জাতীর সংসদ নির্বাচনে যে দল সিলেট-১ আসনে পাশ করে থাকে, সে দলই সরকার গঠন করে। হযরত শাহজালাল (রহ.) এর ওফাতের অদ্যাবধি সাতশত সাত বছর পরও এ মহান ওলীর ইহা কত বড় কারামত। গভীর ভাবে চিন্তা করলে দিবালোকের ন্যায় বিষয়টি বুঝতে কারো অসুবিধা হওয়ার কথা নয়।

(২০) বিবি গয়রত এবং বিবির মোকামঃ বিবির মোকাম ও বিবি গয়রত সম্বের সংক্ষিপ্ত জনশ্রুতি নিয়ৣয়প। শাহজালাল (রহ.) এর মাজারের উত্তর দিলে অবস্থিত একটি নীচু স্থান বিবি গয়রত নামে পরিচিত ছিল। কথিত আছে উক্ত স্থানে পূর্বে একটি পুক্ষরিনী ছিল। একদিন বিকেল বেলা হয়রত শাহজালাল (রহ.) তাঁর হয়রা থেকে অয়ু করার জন্যে বা শ্রমনের জন্যে বের হয়ে আসেন। তারু নায়ী একজন হিন্দুনায়ী তখন স্নানরত ছিলেন। ইতিপূর্বে শাহজালাল (রহ.) কখনও নায়ী দেখেননি এবং জীবনে কখনও নায়ী মুখ দর্শন করবেন না এ প্রতিজ্ঞা করেছিলেন। তারুনকে স্নানরতা দেখে শাহজালাল (রহ.) জিজ্জেস করেন 'এটা কোন প্রাণী'? তাঁকে জানানো হল ওটা কোন প্রাণী নয়; ও একজন নায়ী।

কথিত আছে যে, মোকামদোয়ার থেকে সিলেট শহরে প্রবেশের সময় চৌকিদেবি এলাকার পথিপার্দ্ধে দভায়মান একজন মহিলা শাহজালাল (রহ.) এর দৃষ্টি পথে পতিত হয়। তিনি জিজ্ঞেস করেন এটা কোন প্রকার জীব? তাঁকে জানানো হয় এটা একজন নারী। তিনি আক্ষোপ করে বললেন 'আমি কি হতভাগ্য যে, আমাকে নারী মুখ দেখতে হলো।" সঙ্গে সঙ্গেই মহিলাটি বাভাবিক ভাবে মৃন্ডিকা তলে পতিত হয়ে যায় এবং স্থানটি বিবি গয়াত নামে পরিচিত হয়।

উল্লেখ্য বিবির মোকাম সিলেট শহরের সুবিদ বাজার ড্রামারটুলি মহল্লার আম্বরখানা দন্তিদার বাড়ীর দক্ষিণ পার্শ্বে অবস্থিত। এলাকাটি মিয়া ফাজিল চিন্তি মহল্লা নামে ও পরিচিত। কারওকার ও মতে চৌকিদীঘি এলাকায় বিবির মোকাম অবস্থিত। এপ্রসিদ্ধ ঘটনাটি Dr. wise নিমুরূপ বর্ণনা করেছেন।

It is beleived that shah jalal never looked on the face of woman. one day however standing on the bank of a stram he saw one bathing. In his simplecity he asked what strange creature It was On being informed. hewas enraged and prayed that the water might rise and drown her. He had no sooner expressed this wish than water rose and drowned her. <sup>38</sup>

বিবির মোকাম সম্বন্ধে আর একটি জন্মুক্রতি আছে। সোহাগী নামক এক নপুংসক ব্যক্তি সুবদিবাজার এলাকার বাস করত। সে আরবীয় মুখনাসদের তরীকার নারীর বেশভ্বা ও অলংকার পরিধান করতো। কৌতুক করে লোকজন সুদাই সোহাগীর বাড়ীকে বিবির মোকাম বলতো। তাঁর মৃত্যুর বহু বছর পর কলন্দররা বিবির মোকামের সঙ্গে হ্বরত শাহজালালের নাম জড়িয়ে এক গল্প প্রচার করে। অলৌকিক গল্প কাহিনী প্রিয় লোকজন সহজেই বিশ্বাস করে এবং শাহজালাল (রহ.) এর পবিত্র নামের সঙ্গে আর একটি আজগুরী কাহিনী উদ্ভব হয়।

অন্ধ ভক্তের অনুসারীরা বিবি গররত এবং বিবির মোকামকে পবিত্র স্থান মনে করে মোকামে বাতি দের নজর নেরাজ পেশ করে । শাহজালাল (রহ.) এর অভিশাপে প্রোথিত হওয়া নগ্ন নারীর শারীর গোরে বাতি দেরা কেমন অন্ধৃত কুসংকারই বৈ কিছু নয়। এগুলো শরীরত অনুমোদিত কোন ব্যবস্থা নয়। এটা অন্ধাভাবিক যে, বানকার পরিসীমার পুকুরে কোন হিন্দু নারী নগ্ন দেহে স্নান সমাপনের উদ্দেশ্যে আগমন করবে।

বেহেতু শাহজালাল (রহ.) উচুন্থরের আলিম ও শায়খুল মাশাইব ছিলেন বিধায় তিনি পর্দার অনুশাসন কঠোর ভাবে মেনে চলবেন। রাস্তায় চলাকালে মুখ ঢেকে রাখতেন যেন কোননারী তার দৃষ্টি পথে পতিত না হয়। তবে এটা অবিশ্বাস্য যে, তিনি জীবনে নারী মুখ দর্শন করেননি হাতের কজির নীচের অংশ, গায়ের গিরার নির্মাংশ এবং যা বাজাকিক ভাবে দৃষ্টি গোচর হয় তা ছাড়া শরীরের অন্যান্য অংশ ঢেকে রাখার নির্দেশ ইসলামী শরীরায় আছে তবে মুখ মন্ডল ঢেকে রাখার নির্দেশ ইসলামে করজ কয়া হয়নি। তাছাড়া নারীকে পৃহে খাচার মধ্যে আবদ্ধ কয়ে লালন পালনের নির্দেশ ও ইসলামে নেই। বিশেষত পুরুবের ক্রেন্সে মুখ ঢেকে রাখার কোন চিন্তাই কয়া যায় না। হাঁ এতটুকু বলা যায় শাহজালাল (রহ.) নারী দর্শন থেকে নিজেকে হেকাজতের লক্ষ্যে অতীব সতর্কতার সহিত চলাফেয়া কয়তেন। তাই তিনি পথ চলাকালে মাখার উপর চাদর তথা আরবীয় ক্রমাল রেখে নীচের দিকে তাকিয়ে চলতেন এটা ঐতিহাসিক সত্য যে তিনি নারী সাহচার্য এড়িয়ে চলতেন। আজও মহিলায়া তার মসজিদ বা মাজারের সন্নিকটে যাননা। যাওয়ায় কোন ব্যবস্থাই নেই। খাদিমরা কঠোর ভাবে নিষেধ করেন। তবে একথা অবিশ্বাস্য যে, শাহজালাল (য়হ.) জীবনে কোন দিন নারীমুখ দেখেননি এবং নারী দেখলে জিজ্ঞেস কয়তেন। এটা কোন জীব।

०४. बार्क, न- २००

৩৯. হিট্র অব শাহজালাল এড হিজ বাদিমস, পু- ৩২

পরিশেবে বলব কোন কিছু অন্ধভাবে গ্রহণ করা যেমন গোড়ামী তেমনি কোন কিছু চিন্তাহীনভাবে সত্যাসত্য বিচার না করে বর্জন করা ও অযৌজিক। চন্দ্রযুগের মানুষ অতি প্রাকৃতিক জগতে আধিপত্য স্থাপনের মানবিক সম্ভাবনা আজো পরীক্ষা করে দেখেনি। বৈজ্ঞানিক ও দার্শনিকগন অতি প্রাকৃতিক জগতের গোপন তথ্য উন্মোচনে পেশাগত চেষ্টা চালায়নি।

কারামত বা অলৌকিক ঘটনা কি কাল্পনিক অথবা বাত্তব সত্য এ বিষয়ে সিদ্ধান্ত দেবে ইসলামের আকাইদ শাস্ত্র। এ শাস্ত্রের স্বতঃ সিদ্ধ বিধান কারামতুল আউলিয়া হন্ধুন। অর্থাৎ আউলিয়ায়ে কেরামের কারামত তথা অলৌকিক কর্মকান্ত বাত্তব সত্য। এ বিষয়ে অবশ্যই বিশ্বাস করতে হয়। আধ্যাত্মিক ক্ষেত্র আজও প্রকৃত পীর দরবেশ ও আউলিয়া একচেটিয়া বা অধিকার করে রেখেছেন। তারাই হলেন এ বিষয়ের যোগ্যতম মহান ব্যক্তিত্ব। এ বিষয় অস্বীকার করার কোন উপায় নেই। প্রাকৃতিক জগতের জ্ঞান বিজ্ঞানের সাহায্যে অতি প্রাকৃতিক জগতের ঘটনাবলী পরীক্ষা করে সত্যাসত্য বিচারের প্রবন্তা অবৈজ্ঞানিক, অবান্তব, ও অজ্ঞতাপ্রসূত গোড়ামী বৈ কিছু নর। আল্লাহ প্রদন্ত ইলমে ওহী হচ্ছে সব জ্ঞান বিজ্ঞানের মূল উৎস। জাগতিক বিদ্যাকে বিচার বিশ্বেষণ করতে হবে কোরআন সুনাহ দ্বারা এটাই স্বতঃসদ্ধি নিয়ম।

## তৃতীয় পরিচ্ছেদ

## হ্যরত শাহজালাল (রহ.) জীবনাদর্শ ও সামাজিক জীবনে এর প্রভাব

হযরত শাহজালাল (রহ.) ছিলেন আসহাবে সুফফার আদর্শে অনুপ্রাণিত এক মহান ওলীকুলশিরমনি। মহান সৃষ্টিকর্তার ইবাদত বন্দেগী ও বিশ্বমানবের কল্যাণ সাধনা ব্যতিরেকে অপর কিছু কল্পনা করার অবকাশ তার ছিল না। আসহাবই সুফফার অন্তর্ভুক্ত সাহাবা-ই কেরামগণ ছিলেন ইসলামের জন্য তথা আল্লাহ তার রাসুলের জন্যে নিবেদিত প্রাণ। মসজিদে নববীর দক্ষিণ পার্শ্বের মেঝেতে তারা সর্বদা অবস্থান করতেন আজও এই পবিত্রহান তথায় চিহ্নিত ররেছে। জনগণের মধ্যে ইসলামের বাণী প্রচার, জিহাদের আহবান এলে পরম উৎসাহ উদ্দীপনায় অংশ্ব্রহণ এবং মানবতার কল্যাণ মূলক যে কোন কার্যক্রমে ঝাপিয়ে পড়া ছিল তাদের কার্যক্রম। এক কথায় আল্লাহর রাসুল (সা.) এর নির্দেশে যে কোন ধরণের ত্যাগ শ্বীকার ও সার্বক্ষনিক তার সাহচার্য লাভ করে নিজেদেরকে ধন্য করে নিয়েছিলেন। শ্বেচ্ছায় আল্লাহর রাজায় যেন নিজেদেরকে তারা ওয়াকক করে দিয়েছিলেন। আল্লাহর রাসুল তাদেরকে নিজের আপনজনের মত ভাল বাসতেন। সেই করতেন, নিজের আহারে তাদেরকে শরীক করতেন শায়খুল মাশাইব হযরত শাহ জালাল (রহ.) এর জীবনাদর্শ ও সামাজিক দর্শন ছিল

#### নিম্নে তাঁর জীবনাদর্শের কিছুটা আলোকপাত করা হলঃ

#### (১) অবিবাহিত জীবন যাপনঃ

আসহাবে সুফফার আদর্শের অনুরূপ।

দার পরিমহ করে সংসার করা হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর পক্ষে সম্ভব হরনি। ভোগ-লালসা, কামনা-বাসনাকে জয় করে আজীবন অবিবাহিত থেকে তিনি মানবতার সেবা করে গেছেন। তথুমাত্র জিকির আয়কার নামাজ রোজা প্রভৃতিতে তিনি নিয়োজিত থাকতেন না। আদম সন্তানের কল্যাণ কামনায় এবং তালের দুঃখ মাচনে তার সময় বয়য় হত। বিয়ে সাদী করার চিত্তা ভাবনা করার সময় তার কোথায় যদিও তিনি সংসার বিয়ালী ফকীর ছিলেন তবুও তিনি মানব সংসায় থেকে দুরে ছিলেন না।

## (২) সমাজ সেবামূলক কাজে আত্মনিয়োগ

হ্যরত শাহজালাল (রহ.) ও তাঁর সঙ্গী আউলিয়ারা প্রয়োজন বেধে তরবারি ধারণ করেছেন, জঙ্গল কেটেছেন। কুপ খনন করেছেন, খাল কেটেছেন, রান্তা তৈরী করেছেন। তখনকার দিনে সিলেটের অধিকাংশ অঞ্চল জঙ্গলাকীর্ণ ছিল। অত্যধিক বৃষ্টিপাতের জন্য গাছ গাছড়া অতি দ্রুত বৃদ্ধি পেত। সমতল ভূমিতে গাছ পালা এত বেশি ছিল যে, সে অঞ্চলকে অর্ন্য ভূমি বলে মনে হত। রাজা গৌড় গোবিন্দের আমলে রাজধানী ও বল বলে মনে হত। গাছ পালা কেটে বনভূমি

আবাদ করা খুব সহজ সাধ্য ছিল না। যারা শহর থেকে বুরে থাকতেন তাদেরকে বাঘ, শুকর ইত্যাদি বন্য জানোরার সাপ বিচ্ছু ইত্যাদির সাথে সংখ্রাম করে টিকে থাকতে হত। নাহজালাল(রহ.) সঙ্গীরা শহর আবাদকরী ভূমিতে না থেকে পাহাড়িয়া অঞ্চলে বসবাস করতেন। পাহাড়ের উপর খানকা স্থাপন, চারিদিকে লোকালর স্থাপনের চেটা করেন এবং স্থানীর লোকদের বিভিন্ন ভাবে সাহায্য করতেন।

বনজঙ্গল কেটে পরিকার করায় হিংস্র প্রাণী তথা বাঘ, ভারুক বন্য হক্তী, সাপ, বিচ্ছু প্রভৃতি জীবজন্ত লোকালয় থেকে দুরে সরে যায়।

হানীর জনসাধারণ হিংস্র জন্ত জানোরারের কবল থেকে রক্ষা পেয়ে মুক্তির নিঃশ্বাস ফেলে। বাবের আক্রমন থেকে মুক্তি পেয়ে কৃতজ্ঞ মানব সন্তান ফকির দরবেশদের পদতলে আশ্রয় দিত। হিংস্র জন্ত জানোরার বিতাড়নে শাহজালাল (রহ.) এর কোন একশিষ্য ব্যাম পৃষ্টে আরোহন করে বিষধর সর্পকে আশ্বারোহী চাবুক হিসেবে ব্যবহার করতেন।

#### (৩) অন্যার অত্যাচারের বিরুদ্ধে জিহাদ করাঃ

অন্যান্য অত্যাচার অবিচার উৎপীড়নের বিরুদ্ধে সংগ্রাম করা শাহজালাল (রহ.) এর জীবনের অন্যতম ব্রত ছিল। নিশীড়তদের ক্রন্দনে তাঁর দরদী প্রাণ অথিত হয়ে উঠত। তিনি সর্বদাই দুর্বল এবং সহার সম্বল হীনের পক্ষ নিতেন প্রাথমিক জীবনে জিনি বাঘিনীর আক্রমন থেকে এক অসহার হরিণ শাবককে রক্ষা করেছিলেন। ইয়ামনের যুব রাজ শাহ আলী যখন রাজ্য রাজধানী এবং সিংহাসন ত্যাগ করে ককির শাহজালাল (রহ.) সঙ্গী হতে চেয়েছিলেন তখন তিনি তাঁকে উৎসাহিত করেননি বরং বারবার নিবেধ করেছেন এবং রাজ্য সিংহাসনে বসে মানুবের মধ্যে ইনসাফ কারেমের পরামর্শ দিয়েছিলেন।

রাজা গৌড় গোবিন্দ এবং রাজা আচক নারায়নের বিরুদ্ধ সংখানের মূল কারণ ও ছিল নিরীহ প্রজার প্রতি জালিম শাহির অমানুষিক জুলুম এবং নির্যাতনের প্রতিবিধান।

#### (৪) নিরীহ জন্ত জানোরার ও পত্রপদীর প্রতি দয়ার ব্যবহারঃ

মহানবী হ্যরত মুহাম্মদ (সা.) বলেছেন- "তোমরা জগতবাসীর প্রতি দয়ার ব্যবহার কর।আকাশ অধিপতি (আল্লাহ তালা) তোমাদের প্রতি দয়া করবেন।" যেহেতু য়য়ং শাহজালাল (য়হ.) উচু তরের দরবেশ হওয়ার সাথে সাথে অনেক বড় আলিমে দ্বীন তথা আল্লামা ছিলেন তার সঙ্গী সাথীরা ও অনেক বড় বড় আলিম ছিলেন। বিধায় তারা জীবকুলের প্রতি অশেব সহানুভৃতি প্রদর্শন করতেন।

শাহজালাল (রহ.) করুনা শুধুমাত্র মানুবের প্রতি ই সীমাবদ্ধ ছিল না। নিরীহ বোবা জীব জানোরার ও তার দরদী মনের পরশ লেয়েছিল। সিলেটের জালালী কবুতর, গজার মাছ আজও জীব প্রীতির সাক্ষর বহন করে।

গাভী পালতেন বেশীর ভাগ রোজা থাকতেন দুধ দারা ইফতার করতেন। অসীম দয়া প্রবন হওয়া সত্ত্বেও তিনি অহিংসা পরম সত্য নীতিতে বিশ্বাসী ছিলেন না। প্রয়োজন বোধে অন্ত্রধারণ করা কর্তব্য মনে করতেন।

#### (৫) আধ্যাত্মিক শক্তির চরম উৎকর্ষ সাধন

সিলেট বিজয় শুধু মাত্র সামরিক শক্তি বলে হয়নি। সিকান্দর গাজী বাহুবলে সিলেট দখল করার চেষ্টা করে বার বার বিফল হন। শহজালাল (রহ.) দুদর্শীতা, বান্তব বোধ, এবং আধ্যাত্মিক শক্তি সিলেট বিজয়ে অধিক কার্যকরী হয়। রাজা গৌড় গোবিন্দের যাদু বিদ্যা, শাহজালাল (রহ.) এর বৃদ্ধিমন্তা, দুরদর্শিতা, তথা আধ্যাত্মিক শক্তির নিকট সব কিছু ব্যর্থ হয়ে যায়। এ বিষয়ে ভব্লিউ ভব্লিউ হান্টার তাঁর "স্ট্যাটিকটিক্যাল একাউন্ট অব আসাম" (সিলেট) বিতারিত লিখেছেন-

(৬) সিলেট জেলার নওয়াবী সনদ প্রত্যাখ্যান এবং রাষ্ট্রীয় ভাবে কসবে সিলেট (নিশ্বর সিলেট) ঘোষণা লাহজালাল (রহ.) এর কোন জীবনীকার উল্লেখ করেছেন যে, বাঙলার সূলতান ফকির শাহজালাল (রহ.) এর অলৌকিক ক্ষমতা বলে সিলেট বিজয়ের সংবাদ প্রাপ্ত হয়ে তাঁকে সম্মানিত করার জন্য সিলেট জেলার নওয়াবী সনদসহ একজন সম্মানিত আমীর সিলেট প্রেরণ করেন। নওয়াব প্রেরিত আমীর ফকীর শাহজালাল (রহ.) এর বাসস্থান থেকে তিন মাইল দ্রের শিবির সন্নিবেশ করেন এবং হয়রত শাহজালাল (রহ.) কে তাঁর সঙ্গে সাক্ষাত করে নওয়াবী সনদ গ্রহণ করতে সংবাদ পাঠান। শাহজালাল (য়হ.) নবাব প্রেরিত আমীরের সঙ্গে সাক্ষাৎ করেননি। আমীর শাহজালাল (য়হ.) সিলেট শহরের জায়গীরদারী গ্রহণ করতে অনুরোধ করেন। হয়রত শাহজালাল (য়হ.)তাতে অস্বীকৃতি জানান এবং আমীরের সঙ্গে সাক্ষাৎ করতে অসমত হন।

হতভদ আমীর আগত্যা হবরত নাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গে সাক্ষাত লাভের অনুমতি প্রার্থনা অন্বীকৃতি জানান এবং আমীরের সঙ্গে সাক্ষাৎ করতে অসমত হন। অতঃপর উক্ত আমীর তাতে তিনি সিলেট শহরকে কসবে সিলেট বা নিকর সিলেট ঘোষণা করে প্রস্থান করেন।

#### (৭) সহজ সরল জীবন-যাগন

ইবনে বতুতার বর্ণনায় দেখা যার যে, তাঁর জীবন যাত্রা এবং আহার ছিল অত্যন্ত সাধারণ ধরণের। তিনি ৪০ বছর পর্যন্ত রোজা রেখেছিলেন এবং দশদিন অন্তর একবার আহার করতেন। তাও ছিল নিজের গাভীর সামান্য দুধ। উপমহাদেশের প্রায় সব ওলী দরবেশের মাজারে অত্যন্ত জাকজমক এবং আড়ম্বরপূর্ণ প্রকান্ত অট্রালিকা, মনোরম চাঁদোরার চাকচিক্য সমাহিত ওলীর অন্তিত্ব ঘোষণা করে। হযরত শাহজালাল (রহ.) এর মাজার ও সাধারণ নিরমের বিরাট ব্যতিক্রম। তাঁর মাজার হযরত নিজাম উদ্দিন আউলিয়া, খাজা মঈন উদ্দীন চিশতী, কুতুবউদ্দীন বর্খতিয়ার কাকী, বাহা উদ্দিন, যাকারিয়া (রহ.) প্রমুখের মাজারের ন্যায় জৌলুস পূর্ণ নয়। হযরত শাহজালাল (য়হ.)এর মাজারের উপর কোন ছাদই নেই। সিলেট শহরের ১৮০ ডিগ্রী বৃষ্টিতে সারা বছর নিরাবরন মাজারটি সিজ হয়। গ্রীশেমর প্রথর উত্তাপ ঘনবর্ষার বারিধারা, শীতের শিশির হযরত শাহজালাল (রহ.) এর মাজারের মাহাত্ম বিন্দুমাত্র স্থান করতে পারেনি।

## সামাজিক জীবনে শাহজালাল (রহ,) এর প্রভাব

হযরত শাহজালাল এর ধার্মিকতা, সহজ সরল জীবন যাত্রার প্রভাব সিলেটের সামাজিক জীবনে অত্যন্ত গভীর। সিলেট জেলার সন্ত্রান্ত ব্যক্তিরা অত্যন্ত সরল জীবন যাপন করে থাকেন। অবশ্য চা বাগানের উৎকর্ষের সঙ্গে সামাজিক মর্যাদা এবং হ্বরের বিরাট পরিবর্তন সাধিত হয়েছে। কোনকোন আধুনিক সন্ত্রান্ত ব্যক্তির মধ্যে ঐতিহ্যবাহী ধার্মিকতা ও নেই, সেইরূপ সরলতা ও নেই। প্রাচীন ঐতিহ্যবাহী পরিবার গুলোর জীবন যাত্রা এখন ও সরল অনাভূম্বর এবং নৈতিকতা কেন্দ্রীক।

## নিম্নে এ নিয়ে কিছু আলোকপাত করছিঃ

## (১) কিন্তিটুপিঃ

সিলেট জেলাবাসীদের সরল জীবন যাত্রার একটি ছোট উদাহরণ দেরা যাক। এখানকার শিক্ষিত এবং সম্ভান্ত লোকদের সাদা কাপড়ের টুপি (কিন্তি) পরতে দেখা যায়। বাংলাদেশের অন্যান্য জেলার সাধারণতঃ অশিক্ষিত ও দরিদ্রগনই কিন্তিটুপি পরে থাকেন কিন্তু সিলেট জেলার অত্যধিক সমৃদ্ধশালী, ইংরেজী শিক্ষিত, মার্জিত রুচি সম্পন্ন শরীফ লোকদেরকে ও অফিস আদালতে, যরে বাইরে সর্বত্র একটি অতি পরিক্ষার ধবধবে সাদা কাপড়ের কিন্তি টুপি পরে চলাফেরা করতে দেখা যায়।

#### (২) ধর্মপরায়নতাঃ

সিলেট বাসীরা সাধারণভাবে অন্যান্য জেলার অধিবাসীদের চেরে সম্ভবত বেশী ধর্মপরায়ন।
ক্ষমতা ও সম্পদের দাপটে মানুব সাধারণত ঃ অপরাধ মূলক কাজে বেশি লিগু হয়ে দেখা যায়
মদ ও নারী শক্তিশালী জমিদার তালুকদারদের সামাজিক সংস্কৃতির অবিচ্ছেদ্য অন্ব ও বৈশিষ্ট।
কিন্তু সিলেট জেলার জমিদার বা ভ্-স্বামীদের সে বদনাম খুবই কম। হযরত শাহজালাল (রহ.)
ও তাঁর সঙ্গী সাথীদের শিক্ষা ও দীক্ষা সর্বোপরি এসব অঞ্চলের অধিবাসীদের মধ্যে
ধর্মপরায়নতা এর প্রভাব বিস্তার লাভ করে আসছে।

## (৩) হিন্দু মুসলিম সম্প্রীতিঃ

সিলেটের সামাজিক জীবন হযরত শাহ জালাল (রহ.) এর অন্যতম প্রভাব হিন্দু মুসলিম সম্প্রীতির ক্ষেত্র। এটা অবশ্য সত্য যে, হযরত শাহজালাল হিন্দু রাজা গৌড় গোবিন্দকে পরাজিত করে সিলেটে মুসলিম আধপিত্য স্থাপন করেন। কিন্তু হিন্দুদের প্রতিতার তাঁর কোন রূপ ঘৃণা বা বিশ্বেব ছিল না। রাজা গোবিন্দ অত্যাচারী রাজা ছিলেন। তার অত্যাচারের শিকার ওধু বুরহান উদ্দীনের ন্যার মুসলিমরাই ছিলেন না, হিন্দুরাও বরং বেশী ছিল। গোবিন্দের গরাজয়ে অধিকাংশ হিন্দুই স্বন্তির নিঃশ্বাস কেলেন। উল্লেখ্য হযরত শাহজালঅল (রহ.) হিন্দু ধর্মে আঘাত দেননি। তিনি কোন হিন্দুকে বলপূর্বক ধর্মান্তরিত করেননি। তাঁর কাছে হিন্দু মুসলিম সকলেই ছিল আদম সন্তান।

দীনকান্ত চক্রবর্তী সাহিত্য সিন্দু লিখেছেন 'পীর শাহ জালাল (রহ.) এর গুনগানে বিমোহিত হইরা বহু হিন্দু ইসলামের আশ্রয় গ্রহণ করিল। গোবিন্দু দেবের আত্মীয় স্বজন ও স্বধর্ম পরিত্যাগ করিল, এমনকি লাউভের ব্রাহ্মন রাজ পরিবার ইসলাম ধর্মে দীক্ষিত হইরা অতঃপর রাজার স্থলে রোজা উপাধিতে সম্মানিত হইলেন।'<sup>80</sup>

সুরেন্দ্র কুমার দাস চৌধুরী লিখেছে হযরত শাহজালাল এবং তদীর অনুসঙ্গীদের মধ্যে কেহ তখনও কোন অবস্থার হিন্দুদের দেবীর প্রতি কোনরূপ অন্যরা ব্যবহার করিরাছিলেন লিয়া তনা যার নাই। শ্রীহট্ট বিজয় অসি সাহায্যে সম্পন্ন হয় নাই। পাশবিক বল প্রয়োগের কোন নির্দশন কোথাও নাই। হযরতের অসুঙ্গীরা প্রায়শ নির্জন ভূমিতে বাস করিয়া ইসলাম রূপ করতঃ কালাতিপাত করিয়াছিলেন। তাহারা নিজ নিজ তপসিদ্ধির প্রভাবে শত্রু হৃদয় জয় করিয়া বিনা রনে বিনাঅক্তগাতে শ্রীহট্টে ইসলামের বেজয়ত্রী উভ্জীন করিতে সমর্থ হইয়াছিলেন।" 83

সিলেট জেলার হিন্দু মুসলিম সম্প্রীতির প্রধান কারণ হবরত শাহজালাল (রহ.) আদর্শ এবং শিক্ষা। তাঁর সংগীরা যেখানেই গিরেছেন মানুবকে মানুব হিসেবে দেখেছেন। জাতি ধর্ম নির্বশেষে ভাল বেসেছেন। সাধারণত দেখা যার যারা অন্ধভাবে ধর্মাসক্ত তারা অনেক ক্ষেত্রে পরধর্ম অসহিষ্ণু। এর কারণ ইসলামের সত্যিকার আদর্শ সম্বন্ধে তারা সুপরিচিত নর।

হযরত শাহজালাল (রহ.) ইসলামের আদর্শে ওধুমাত্র বিশ্বাসীই ছিলেন না। তিনি ইসলামী আদর্শকে বান্তব জীবনে রূপায়িত করে দেখিয়েছেন। তাঁর আদর্শ এবং শিকাই যে সিলেটের সাম্প্রদায়িক সম্প্রীতির মূলিভূত কারণ তা বললে বোধ হয় অভ্যুক্তি হবেনা। সাম্প্রদায়িক সম্প্রীতির ক্ষেত্রে সিলেট জেলা এ উপমহাদেশের এক গৌরবময় আদর্শ বরূপ। <sup>৪২</sup>

সামাজিক জীবনে হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর প্রভাব অপরিসীম। তিনি সুন্নাতে নববীর পূর্ণ অনুসারী এক মহান মনীবি ছিলেন। আধ্যাত্মিক জগতের উক্ততর স্থরের একজন কামিল শারখুল মাশাইব ছিলেন। ত্বরিকত বর্জ খিদমতে খলক নেছত আল্লামা শারব সাদী (রহ.) চিরস্তন বানী অনুসার তিনি নিজে এবং তাঁর সঙ্গী সাথীদেরকে জনস্বোর জন্য উৎসর্গ করতে শিক্ষা ও দীক্ষা দিরেছেন। যার বাত্তব প্রমান শত শতবৎসর পর আজ ও তার এই খিদমত ও বদান্যতা জনশ্রুতি হিসেবে মানবের স্মৃতি কোটার স্বর্ণাক্ষরে ভাসর হয়ে আছে। ইসলাম ও মানবতার সেবার নিবেদিত প্রাণ হ্যরত শাহজালাল (রহ.) ও তাঁর সঙ্গী সাথীদের সুদুর প্রসারী কার্যক্রম যুগ যুগ ধরে আমাদের সামাজিক জীবনে উত্তম আদর্শ হিসেবে প্রভাব ফেলবে এতে কোন সন্দেহ নেই।

৪০. খ্রী চক্রবর্তী সাহিত্য সিন্ধু দীনকাত, পীর শাহজালাল মাসিক খ্রী ভূমি, (করিমনঞ্চ, শ্রীভূমি কার্যালয়, ভদ্র- ১৩২২ বাংলা) পৃ- ৩১১-৩১২

৪১. সুরেনদ্র কুমার দাস শ্রী চৌধুরী, শাহজালালের মাটি (শ্রী কনীন্দ্র চন্দ্র সা কৃষ্টি চাঁদ প্রিন্টিং ওয়ার্ক শ্রীহট্ট ১৩৪৪ বাংলা) প্- ৩৩।

৪২, হ্বরত শাহজালাল কুনিয়াতী (রহ.), পৃ- ১৩৫।

# চতুর্থ পরিচ্ছেদ হযরত শাহজালাল (রহ.) এর জীবনীকারগণ

- ১। হবরত শাহজালাল (রহ.) এর জীবনী সম্বন্ধে প্রাচীনত্ম গ্রন্থ আখবারুল আখিয়ার, হবরত আব্দুল হক মুহাদ্দিসে দেহলভী (রহ.) ১৯১হি. একটি প্রমাণ্য গ্রন্থ। গুলজারে আবরার ১৬১০ঈ. গাউস মানত্বী প্রণীত ভাবা ফাসী।
- রাওজাতুস সালিহীন ১২২৪ হিজয়ী ১৭১৩ঈ. দিল্লির স্ফ্রাট ফররুখ শিয়ারের রাজত্বকালে লিখিত এর লেখক হয়রতের সঙ্গী হামিদুদ্দীন নার্নূলীর বংশধর ছিলেন।
- ৩। রিসালা' হয়রত শাহজালাল (য়হ.) এর দরগার খাদিম মঈন উদ্দীন ১১৩৪ হিজরী ১৭২৩ ঈ. মুর্শিদাবাদের মুর্শিদ কুলীখানের (১৭১৭-২৭) উদ্যোগে প্রণয়ন করেন। এই উজয় য়য় বিলুপ্ত হয়েছে। গোলাম সলীম ১৭৮৮ঈ. ফারসীতে রচনা করেন 'রয়াজুস সালাতিন'। ১৯০৪ঈ. এর ইংরেজী অনুবাদ প্রকাশ করেন মৌলজী আব্দুস সালাম। আকবর উদ্দীন অনুদিত গ্রন্থটির বঙ্গানবুদ 'বাংলার ইতিহাস' বাংলা একাডেমী থেকে প্রকাশিত হয়েছে। গোলাম সলীমের গ্রন্থটি আধুনিক ইতিহাসের প্রামান্য সূত্র হিসেবে গ্রহণ করেছেন নলীনী কান্ত ভট্টাশীল, ড.এম.এ.রহিম ও ড. আব্দুল করিম প্রমুখ ঐতিহাসিক। 8°
- ৪। সোহেল ই ইয়ামন সিলেটের তৎকালীন মুঙ্গেফ নাসির উদ্দীন হায়দার ১৮৬০ খ্রিষ্টাব্দে উপরোক্ত গ্রন্থছর এবং প্রচলিত উপমহাদেশীয় গ্রন্থাটি ও স্থানীয় ঘটনাবলী অবলম্বনে লিখেন। প্রধানত এই গ্রন্থ অবলম্বনে পরবর্তী জীবনী সকল লিখিত হয়েছে।
  ১৮১৪ খ্রিষ্টাব্দে মুঙ্গেফ শাস্ত চন্দ্র দে হয়রত শাহজালাল (রহু.) এর জীবনী লেখেন।
- ইলাহী বক্স বাংলা ভাষায় সোহেল ই ইয়ায়য় এছের বাংলা অমুবাদ করেয়। ১৮৭১ঈ.
- ৬। তাওয়ারিখে জালালী নামে মৌলভী নাসির উল্লাহ সোহেল-ই-ইয়া<mark>ম</mark>নীর উর্দু অনুবাদ বের করেন।
- ৭। তাওয়ারিখে জালালী নামে উর্দু ভাষায় ভাদেশ্বরেয় মৌলভী মবশ্বির আলী আর একটি জীবনীগ্রন্থ লিখেন।
- ৮। ১৭৭৮ খ্রিষ্টাব্দে সিলেটের তৎকালীন কালেকটর লিওসে তার আত্ম জীবনীতে হযরত শাহজালাল (রহ.) সম্বন্ধে প্রাসঙ্গিক বক্তব্য রেখেছেন তাতে দেখা যায় যে, কালেক্টরের প্রথমত দরগা জিয়ারত পূর্বক কাজ শুরু করতে হত।
- ৯। ভট্টর ওয়াইজ ১৮৭৩ খ্রিঃ সুহেল-ই-ইয়ামন অবলম্বনে এশিয়াটিক সোসাইটয় জার্নালে হয়রত শাহজালাল সম্বন্ধে এক প্রবন্ধ লিখেন।
- ১০। হান্টার সাহেব ১৮৭৩ সালে w.w. Hunter Satistical Account of Assam নামক গ্রন্থে হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর জীবনী সম্বন্ধে আলোচনা করেন। ঐ বছর কলকাতার এশিয়াটিক সোসাইটি প্রকাশ করে H. Block mann এর Contribution to the Geography and History of Bengal (Mohammadan period) এ গ্রন্থে ও হ্যরত শাহজালাল সম্পর্কে আলোচনা হয়েছে।

- ১৮৭৪ খ্রিষ্টাব্দে Clolonel H. Yule ইবনে বতুতার সকরনামা ভিত্তিক দীর্ঘ গবেষনা নিবন্ধ The Geography of Ibn Batuta's trabels in India প্রকাশ করেন The Indian Antiquareg (Jaurnal of Research) এ।
- ১১। ১৮৮৫ খ্রিষ্টাব্দে চোয়াল্লিশ পরগনার দুল্লভপুর নিবাসী কাজী মুহাম্মদ আহমদ 'শ্রীহয় দর্পণ' নামে শ্রীহয়ের এক ইতিহাস লেখেন। ঐইতিহাসে ও হয়রতের জীবনী আলোচিত হছে। ঐ পুত্তক হামিদ বখত মজুমদার কর্তৃক ফারসীতে লিখিত 'আইন-ই-হিন্দ' নামক ভারতের ইতিহাস অবলম্বনে লিখিত হয়। বর্তমানে আইন-ই-হিন্দ দুল্প্রাপ্য।
- ১২। ১৯০১ খ্রিষ্টাব্দ (১৩০৮ সালে) রমনী হোমন দাস এম.এ (পরে রার বাহাদুর ও
  District Magistrate) আরতি পত্রিকার পীর শাহজালাল মুজাররদ নামে একটি
  সুলিখিত প্রবন্ধ প্রকাশ করেন।
- ১৩। ১৯০৫ খ্রিষ্টাব্দে বরায়া পরগনার বাগর খলা নিবাসী মুনী আন্দুর রহীম খ্রীহট্ট দুর নামে হবরত জীবনী লেখেন। হবরতের জীবনী সম্বন্ধে এটি একটি বিশেষ মূল্যবান গ্রন্থ।
- ১৪। ১৯০৫ খ্রিষ্টাব্দে শমসের নগর পরগনার বাড়ই গাও নিবাসী পুলিস সাব-ইন্সপেষ্টর আবুল ওহাব চৌধুরী 'শ্রীহট্টে শাহজালাল' লিবেন।
- ১৫। স্যার এড ওয়ার্ভ গেইট তাঁর হিট্রি অব আসাম' (১৯০৪) ও মি. বি.সি. এলেন সিলেট ভিসট্রিক্ট গেভেটিয়ার (১৯০৫) পুতকে ভক্তর ওয়াইজের প্রবন্ধ অনুসরন করেন।
- ১৬। ১৯০৪ ১৯০৫ সালে বামানন্দ চট্টোপাধ্যার সম্পাদিত 'প্রদীপ' পত্রিকার। পদ্মনাথ বিদ্যাবিনোদ ফকির শাহজালাল নাম দিয়ে দুইটি চিন্তাশীল প্রবন্ধ লিখেন। রজনী রঞ্জন দেব বি.এ. হবিগঞ্জ থেকে প্রকাশিত মৈত্রী' নামক পত্রিকার হ্যরত সম্বন্ধে কয়েকটি প্রবন্ধ লিখেন।
- ১৭। ঐ সকল প্রবর্ষ পরিবর্ষিত করে তিনি ১৯১০ খ্রিষ্টাব্দে 'নাহজালাল' গ্রন্থ প্রকাশ করেন। ঐ গ্রন্থে ঐতিহাসিক দের দৃষ্টি ভঙ্গি নিয়ে হযরতের জীবনী আলোচিত হয়েছে।
- ১৮। ১৯১০ খ্রিষ্টাব্দে অচ্যুত চরন চৌধুরী তত্ত্বনিধি 'শ্রীহট্টের ইতিবৃত্ত' প্রথম খন্ড প্রকাশ করেন। এই গ্রন্থ প্রধানত পদ্মনাথ বাবুর প্রবন্ধ অবলম্বনে হ্যরতের জীবনী বিভৃতভাবে আলোচনা করা হয়েছে।
- ১৯। ১৯১২ খ্রিষ্টাব্দে গোটিটিরক নিবাসী ইব্রাহিম আলী সাব রেজিষ্ট্রার শাহজালাল সম্বন্ধে 'শ্রীহট্ট বিজয়' কাব্য লিখেন।
- ২০। ১৯১৩ খ্রিষ্টাব্দে মুকতি আজহার উদ্দিন আহমদ History of Shah Jalal and his Khadims লিখেন। তিনি পরে ১৯৩৮ খ্রিষ্টাব্দে 'শ্রীহট্টে ইসলাম জ্যোতি' নাম দিয়ে ঐ গ্রহের পরিবর্ধিত সংস্করণ বের করেন। হযরতের জীবনী সম্বন্ধে উহাই সবচেয়ে প্রামানিক গ্রহ। ১৯২১ সালে অধ্যক্ষ ইব্রাহিম খাঁর 'হযরত শাহজালাল' গ্রন্থ প্রকাশিত হয়। ১৯২২

- সালে প্রকাশিত নলিনী কান্ত ভট্টাশালী এর "Chronology of Early Idependent Sultans of Bengal" গ্রন্থে হ্যবরত শাহজালাল সম্পর্কে মূল্যবান আলোচনা স্থান প্রেরেছে।
- ২১। ১৯২৪ খ্রিষ্টাব্দে তাদেশ্বরের সু সাহিত্যিক আবুল মালিক চৌধুরী শ্রীহট্টে শাহজালাল'
  নামক গ্রন্থ প্রকাশ করেন। হযরতের জীবনী সম্বন্ধে ইহা একখানি উল্লেখ যেগায় গ্রন্থ তিনি
  এর পূর্বে কাকিনার কবি ফজলুল করিম সম্পাদিত 'বাসনা' পত্রিকায় হযরত সম্বন্ধে
  করেকটি প্রবন্ধ লিখেন।
- ২২। ১৯২৯খ্রিষ্টাব্দে মুন্দিবাজারের মুন্দী আশরাফ হোসেন সাহিত্যরত্ন 'হযরত শাহজালালের কেচ্ছা' পদ্যে লিখেন।
- ২৩। ১৯৩৪ খ্রিষ্টাব্দে চারুচন্দ্র চৌধুরী 'আদর্শ চরিতাবলী' সিরিজে 'ছেলেদের জন্য শাহজালাল' লিখেন।
- ২৪। ১৯৩৭ খ্রিষ্টাব্দে জৈভাপুরের উকিল সুরেন্দ্র কুমার দাস চৌধুরী 'শাহজালালের মাটি' লিখেন।
- ২৫। জৈন্তার মুঙ্গী আবুল আজিজ 'হযরত শাহজালাল' নামে কবিতায় একখানি জীবনী লিখেছেন। এইসব গ্রন্থ এখন দুর্লভ ও দুখ্পাপ্য।
- ২৬। ১৯৫৭-৫৮ খ্রিষ্টাব্দে নুরুল হক সম্পাদিত আল ইসলাহ পত্রিকায় হযরত শাহজালাল সম্বন্ধে বিভারিত আলোচনা করা হয়েছে।<sup>88</sup>
- ২৭। ১৯৫৯ খ্রিষ্টাব্দে ড. আব্দুল করিম 'স্যোসাল হিট্রি অব মুসলিম বেঙ্গল' গ্রন্থে হযরত শাহজালাল সম্বন্ধে অত্যন্ত মূল্যবান আলোচনা করেছেন।
- ২৮। ১৯৬৩ খ্রিষ্টাব্দে ড. এম.এ. রহিন 'সোস্যাল এন্ড কালচারাল হিট্রি অব বেঙ্গল' গ্রন্থ প্রকাশ করেন। পরবর্তীতে বাংলার সামাজিক ও সাংস্কৃতিক ইতিহাস নামে বাংলা একাভেমী ১৯৮২ খ্রিষ্টাব্দে ইহার বঙ্গানুবাদ প্রকাশ করেন। ইহাতেও শাহজালাল (রহ.) সম্বন্ধ মুল্যবান আলোচনা করা হয়েছে।
- ২৯। ১৯৬৫ খ্রিষ্টাব্দে সৈরদ মুর্জাজা আলী হ্যরত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস' সম্বন্ধে খুবই গুরুত্বপূর্ণ গ্রন্থ প্রণরন করেন। ইহার প্রথম সংক্ষরন বাংলা একাডেমী ১৯৬৫ সনে প্রকাশ করে।
- ৩০। ১৯৮৩ সনে ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ কর্তৃক জনাব এ.জেড.এম. শামসুল আলম প্রণীত ২৩৩+১১ পৃষ্টার 'হযরত শারখ জালাল' গ্রন্থটি এই বিবর লিখিত সর্বোৎকৃষ্ট গবেষণা গ্রন্থগুলির মধ্যে অন্যতম। খোশরোজ কিতাব মহল লিমটেড ঢাকা হতে উক্ত লেখকের বইরের দ্বিতীর ও তৃতীয সংক্ষারণ ১৯৮৮ ও ১৯৯৬ সনে 'হযরত শাহজালাল কুনিরাজী (রহ.)' নামে প্রকাশিত হয়। <sup>৪৫</sup>

৪৪. হ্যরত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, পু- ৬৪-৬৭

৪৫, হ্যরত শাহজালাল (রহু,) পু- ২৩২- ৩৩

- ৩১। ১৯৮৭ সনে ইফাবা কর্তৃক জনাব দেওয়ান নুরুল আনোয়ার হোসেন চৌধুরী কর্তৃক প্রণীত হবরত শাহজালাল' একটি ব্যতিক্রম ধর্মী গবেষণা মুলক গ্রন্থ। লেখক হবরত শাহজালাল (রহ.) ও হবরত শায়র জালাল উদ্দীন তাবরিথি এক ও অভিন্ন প্রমাণ করতে যথেষ্ট পরিশ্রম করেছেন। এ বিবয় যথাছানে বিতারিত আলোচনা করা হয়েছে। উজ্পেখক কর্তৃক 'জালালাবাদের কথা' গ্রন্থটি বাংলা একাডেমী ১৯৮৩ সালে প্রকাশ করে। হয়রত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস সম্পর্কে এটি একটি মূল্যবান গ্রন্থ।
- ৩২। আব্দুল ওহাব চৌধুরী বড়াইগ্রাম শমসের নগর মৌলজী বাজার 'হবরত শাহজালাল' গ্রন্থ রচনা করেন (১৯০৫ঈ.)
- ৩৩। আবুল বারী চৌধুরী এম.এল.এ এম.পি.এ সুনামগঞ্জ লোকাল বোর্ভের প্রথম মুসলিম চেরারম্যান, জন্ম আশার কান্দি, জগন্নাথপুর (১৯০১ - ১৯৫০) শাহজালাল (রহ.) গ্রন্থ রচনা করেন।
- ৩৪। আবুল আজিজ মাষ্টার (১৮৯৩-১৯৬০) কানইঘাট সিলেট হ্যরত শাহজালাল (রহ.) গ্রন্থ প্রণয়ন করেন (১৯৫৫)।
- ৩৫। মুসলিম চৌধুরী ছৈলা, ছাতক (১৯১১-১৯৯৪) 'উজ্জল এ<mark>ক</mark> পায়রা' ১৯৮০।
- ৩৬। মুহাম্মদ নুরুল হক (১৯০৭ -১৯৮৭) দশ্যর, বিশ্বনাথ <mark>আজীবন সম্পাদক আল ইসলাহ</mark> অন্যতম প্রতিষ্ঠাতা কেন্দ্রীয় মুসলমান সাহিত্য সংসদ 'হ্যুরত শায়খ জালাল মুজাররদ এর শিষ্যগণ' ১৯৮২।
- ৩৭। সৈরদ মোন্তাক কামাল জন্ম সু প্রসিদ্ধ তরকের মাসাজান ১৯৪৬, শিকড় সন্ধানী লেখক, হাল আমলের অন্যতম জনপ্রিয় লেখক, মরমী লেখক গবেবক, গবেষণা সংগঠক, কলামিষ্ট। প্রকাশিত সম্পাদিত্মছ সমূহ 'হ্বরত শাহজালাল ও তার কারামত' ২৫তম সংক্ষরণ এবং হ্বরত শাহজালাল (রহ.) এর সিলেট বিজয়ের সাতশত বছর পূর্তি উপলক্ষে সংশোধিত পরিবর্ধিত শোভন সংরক্ষণ ২০০৪ বছ প্রবন্ধ লিখেছেন।
- ৩৮। 'শ্রীহট্ট জ্যোতি' জনাব রিয়াছত আলী ১৯৬২ ইং। তিনি ছবির সাহায্যে মাঝে মধ্যে দুর্লভ ও ঐতিহাসিক বিষয় উপস্থাপন করেছেন।
- ৩৯। আলহাজ্ব কাজী গোলাম রহমান ১৯৭৩ খ্রিষ্টাব্দে হ্যরত শাহজালাল ও শাহপরান নামক
  ১৫৪ পৃষ্ঠার একটি পুত্তক প্রকাশ করেন। এই পুত্তকটি সম্পাদনার সহারতা করেছেন
  মাওলানা মোঃ ইউনুস ও মাওলানা মাজহার উদ্দিন প্রমান্য সূত্রের উল্লেখ থাকলে বইটা
  প্রমান্য বলে স্বীকৃতি পেত।
- ৪০। খলকার মাওলানা বিশির উদ্দিন কভৃক লিখিত ঢাকার বিউটি বুক হাউস কর্তৃক প্রকাশিত ১২০ পৃষ্ঠার ১৩৮৮ বাংলাতে প্রথম প্রকাশিত হয় 'হয়রত শাহজালাল'।
- ৪১। চৌধুরী গোলাম আকবার সাহিত্য ভ্বপ ১৯৮১ সালে ইসলাম জ্যোতি ও হবরত শাহঙ্গালাল' লিখেছেন। আলী মাহমুদ খান ১৯৮৪ সনে 'প্রাচ্য সূর্য হবরত শাহজালাল' লিখেছেন।

- ৪২। মাওলানা শাহ ওলী উল্লাড়হ ১৯৮৫ সনে হযরত শাহজালাল নামে একখানা পুত্তক লিখেছেন। ঢাকা বুক কর্পোরেশন থেকে প্রকাশিত মোট পৃষ্ঠা- ২৪০।
- ৪৩। সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষ, ২য় খন্ড এবং ইসলামী বিশ্বকোষ ২৩তম খন্ডে শাহজালাল (র.) সম্পর্কে গুরুত্বপূর্ণ আলোচনা করা হয়েছে।

এছাড়া বিভিন্ন জ্ঞানীগুণী মনিবীরা সীয় পুতকে আংশিক হলেও গুরুত্ব পূর্ণ তথ্যবহুল আলোচনা করেছেন, তন্মধ্যে কয়েকজন। ১৯৬০ খ্রিষ্টাব্দে প্রকাশিত শামসুন্দীন আহমদের ইনসক্রিপশন অব বেঙ্গল (ভগ্যুম ৪) গ্রন্থে হ্যরত শাহজালাল সম্বন্ধে আলোচিত হয়েছে।

১৯৬৪ খ্রিষ্টাব্দে ড. হাসান জামান সংকলিত ও ড. সৈরদ সা<mark>জ্জাদ হোসেন সম্পাদিত পাকিতান এন এছলজী এছে মীর মোহাম্মদ আনোরার আলী এবং মর্ত্রাজা আলীর 'সেইন্টস অব বাংলাদেশ' ১৯৭১ এ হযরত শাহজালাল সম্বন্ধে আলোচিত হয়েছে।</mark>

ঢাকার নওরোজ কিতাবিত্তান প্রকাশিত 'সুফীবাদ ও আমাদে<mark>র সমাজ' (১৯৬৯) বি.এন.আর</mark> প্রকাশিত 'করেকটি জীবন' পৃ- ১-১৭ ও সমাজ ও ঐতিহ্য সংকলন গ্রন্থে ১৯১১ এবং ড. মুহাম্মদ শহীদুল্লাহ প্রণীত ইসলাম প্রসঙ্গ গ্রন্থ হয়রত শাহজালাল (রহ.) এর জীবনী উল্লেখিত হয়েছে।

এতহাতীত ইসলামিক ফাউন্ডেশন প্রকাশিত ইসলামী বিশ্বকোবের ও বাংলা একাডেমী প্রকাশিত ঐতিহাসিক অভিধান ও চরিতাভিধান। ভদ্ধর আব্দুল করিমের 'বাংলার ইভিহাস' (সুলতানী আমল) ১৯৭৭ বাংলার সুফী সমাজ ১৯৮০। ভদ্ধর ওয়াকিল আহমদের মুসলিম বাংলার বিদেশী পর্যটক- ১৯৬৮। ১৯২১ কলকাতান্থ মুসলিম ওরিয়েন্টেল প্রিন্টার্স এর প্রতিষ্ঠাতা ও পরিচালক কবি মোজান্দো হকের সহায়তায় অধ্যক্ষ ইব্রাহিম খানের হ্বরত শাহজালাল (পৃ-৪৮৪) প্রকাশিত হয়। মৌলানা নুর মোহান্দদ আজমীর হাদীসের তত্ত্ব ও ইতিহাস ও ড. এনামুল হকের সুফিজম ইন বেঙ্গল বঙ্গে সুফী প্রভাব প্রভৃতি গ্রন্থেও হ্বরত শাহজালাল (য়হ.) জীবনী আলোচিত হয়েছে। এস.এম. একরাম এবং আবে কাওসার (উর্দু) সাদেক শিবলী জামানের বাংলাদেশের সুফী সাধক ও ওলী আউলিয়া ১৯৮১ আ.ন.ম বজলুর রশিদ প্রণীত আমাদের সুফী সাধক (১৯৭৭) আব্দুল জলিল প্রশীত পাক ভারতের আউলিয়া (১৯৭০)।

বাংলাদেশের ইতিহাস, শিক্ষা, সংস্কৃতি ঐতিহ্যতথা রাজনৈতিক সামাজিক ও সাংস্কৃতিক বিষয়ে অসংখ্য পুতক পুতিকার হ্বরত শাহজালাল ও তাঁর অবদান সম্বন্ধে আলোচিত হয়েছে। সংক্ষেপে এখানে আর কয়েকটি গ্রেছের কথা উল্লেখ করে এ বিষয় শেষ করতে চাই।

জাতীর অধ্যাপক মুহান্দদ মুনসুর উন্দীন আহমদের হারামান ৮ম খন্ড (১৯৭৬) পৃ ১৮, ড.
নাজিম উন্দীনের ইসলামিক 'হরিটেজ অব বাংলাদেশ' (১৯৮০)। ড. কাজী বীন মুহান্দদের
'বাংলা সাহিত্যের ইতিহাস' (১) ১৯৬৮। ড.মুহান্দদ এনামুল হকের 'মুসলিম বাংলা সাহিত্য'
১৯৬৫ অসিত কুমার বন্দোপাধ্যায়ের 'বাংলা সাহিত্যের ইতিবৃত্ত' (১৯৬৬)।

অধ্যাপক মুহাম্মদ মুভিউর রহমানের আয়না-ই-ওয়াইসী ১৯৭৬ (উর্দু) পাটনা। অধ্যাপক আনোয়ারূল করীমের 'বাংলা সাহিত্যে মুসলিম কবি ও সাহিত্যিক' সৈয়দ আলী আশরাক এর 'বাংলা সাহিত্যে মুসলিম ঐতিহ্য' (১৯৭০) ড. মুহাম্মদ শহীদুল্লাহর 'বাংলা সাহিত্যের কথা'।

আবুল জলিল বিসমলের 'শারথ সাইর্য়েদ জালাল মুজাররদ' (সিলেট ১৩৮৭ হিঃ), মুহাম্মদ আবুল্লাহর 'বাংলাদশে ফারসী সাহিত্য', এ.এইচ. দানী মুসলিম আর্কিটেট্ট অব বেঙ্গল, ফকির আবুর রশীদের 'সুফী দর্শন'। ড. ওয়াকিল আহমদের 'বাংলা সাহিত্যের পুরাবৃত্ত' আবিদ আলী খানের 'মোমোয়ার্স গৌড় এন্ড গান্ডুয়া' ষ্টাপলটন অনুদিত ১৯৭৭। ড. আহমদ শরীফের 'মধ্যযুগের সাহিত্য সমাজ ও সংকৃতির রূপ' ১৯৭৭। জাতীয় অধ্যাপক দেওয়ান মাঃ আজরফের 'ব্যাক আইন্ড অবদি কালচার অব মুসলিম বেঙ্গল' ১৯৭৯ইং, ইসলাম ও মানবতাবাদ ১৯৮০ (ই.ফা.বা) সিলেটের ইসলাম ১৯৯৫। (ইফারা) বাংলাদেশ ইতহাস সমিতি কর্তৃক প্রকাশিত 'সিলেট ইতিহাস ও ঐতিহ্য' শরীফ উন্দীন আহমদের সম্পাদনায় জুলাই ১৯৯৯ গ্রন্থে ও হ্ররত শাহজালাল (রহ.) সম্পর্কে তথ্য সমৃদ্ধ প্রাথমিক আলোচনা করা হয়েছে।

উল্লেখ্য প্রসিদ্ধ মিসরীয় পর্যটন ইবনে বতুতা (১৩০৪-১৩৭৮) ১৩৪৬ ঈসায়ীতে সিলেটে হ্বরত শাহজালালের সাথে সাক্ষাং করেন। তাঁর সকলনামা চতুর্দশ শতাব্দীর পঞ্চাশের দশকে আরবীত রচিত হয়। এ প্রন্থে উল্লিখিত প্রামাণ্য বিবরণ উত্তরকালে হ্বরত শাহজালাল (রহ.) এর জীবনী লেখকগণ গ্রহণ করেন। মোহাম্মদ নাসির আলী, ইবনে বতুতার সকরনামা বাংলার অনুবাদ করেছেন। গ্রন্থটি বাংলা একাভেমী কর্তৃক প্রকাশিত হয়েছে। ৪৭

৪৭, আল ইসলাহ পৃ- ৭৭, ৭৮

# পঞ্চম পরিচ্ছেদ কবি সাহিত্যিকদের লেখনীতে শাহজালাল (রহ.)

হ্বরত শাহাজালাল (রহ,)

আজ থেকে সাতশ সাত বছর পূর্বে (১০০৩-২০০৯) হযরত শাহজালাল (রহ.)ও তাঁর সাথী তিনশত বাট জন আধ্যাত্মিক রাজধানী নামে খ্যাত পূণ্যভূমি সিলেটে আসেন। বাংলা ও আসামে ইসলাম প্রচারে রয়েছে তাদের সীমাহীন অবদান।

আমাদের ধর্মীয় ও সামাজিক জীবনে হযরত শাহজালাল (রহ.) ও তাঁর সাথী তিনল বাট আউলিয়ার প্রভাব সীমাহীন। হযরত, শাহজালাল (রহ.) এর জীবন ও শান নিয়ে লেখা হয়েছে অনেক গ্রন্থ, পুথি-পুত্তক গান গজল কাসিদা ও কবিতা। এসব বিষয় নিয়ে বাত্তিরারিত লিখতে হলে হাজার পৃষ্টার গ্রন্থ প্রণয়ন প্রয়োজন এ মহান দরবেশের নামে দেশে বিদেশে কত শিক্ষা প্রতিষ্ঠান, মক্তব মাদরাসা মসজিদ কুল কলেজ, ইউনিভার্সিটি হল হোষ্টেটল জনপথ, সংঘ, সংস্থা, হোটেল, রেত্যোরা, নহর, উপনহর, একাডেমী, এসোসিয়েশন, ব্রীজ, কালবার্ট যানবাহনের নাকরণ করা হয়েছে এর সংখ্যা পরিসংখ্যান নিরূপন করা রীতিমত গবেবণার বিষয়।

মনে রাখা প্রয়োজন এজনপদে হ্যরত শাহজালাল (রহ.)'র আগমন ইতিহাসের নিছক মামুলী কোন ঘটনামাত্র নয়, তার আগমন নিপীড়িত, নিগৃহীত, অত্যাচারিত, মজপুম মানবাত্রার আহাজারী ও করিরাদের কসল। তাঁর আগমনে ইতিহাসের বাক পরিবর্তন হলো। শুরু হল অন্ধকার থেকে আলোর গখে উন্তোরন। যুগ যুগ ধরে বাংলা ও আসামের আদম সভানের কলবে যে ব্যাধি বিরাজ করছিল তাওহীদ ও রিছালাতের সুমহান বাণী স্বাশত মূল্যবোধের কালজারী আদর্শ নিয়ে তাঁর আগমন শিকা হিসেবে কাজ করল, উত্তরণ ঘটল জাগতিক ও আধ্যাত্মিতার সকল দিগন্ত প্রাভরে।

এ পর্যায়ে হযরত শাহজালাল (রহ.) কে নিবেদিত কয়েকজন কবির কাবাংশের উদ্ধৃতি দেবো। যদিও তা মহান দরবেশের শানে নিবেদিত কাব্য কর্মের বিশাল সিম্নুতে বিন্দুর মতো।

তুমি রহমতের নদীয়া
দোয়া কর মোয়ে হয়রত শাহজালাল আউলিয়া
য়েই দেশে আছিলা য়াসুল দয়ায় পায়ায়য়র
সেই দেশহইতে আইলায় তুমি ইনসাফ আয়ায়
সিলেট ভূমি ধন্য হইল
তোমার পরশ পাইয়া।।
জায়নামাজ বিছাইয়া জলে সুয়মা দিলায় পাড়ি

তইনা রাজা গৌঢ় গোবিন্দের দিশা গেল উড়ি উঠিলো জ্বরধ্বনি আকাশ কাঁপাইরা। কতরোগী হইলো ভালা খাইরা ঝরণার পানি কাজল বরন কৈতর উড়ে মুইছা মনের গ্লানি কত পাপী পায়গো নাজাত তোমার দর্গায় যাইয়া।

---- দিলওরার।

- বঙ্গদেশের বড় ওলী শাহজালাল পীর
  আনন্দে বিদায় দিয়া আমার কর ছির।
  আমি তোমার তুমি আমার আর তো কেহ নাই
  জন্মের মতে বিদায় হয়ে মদীনাতে যাই
  ছহীফা খাতুন হাজী বিবি হাছন রাজার বোন।
- আরবের মাটি পাকপুত খাটি সাখে নিয়ে শাহজালাল
  এলেন সিলেটে তুল্য মাটি পেয়ে জ্বালেন বীন মশাল।
  প্রচার করেণ সাম্য মৈত্রী মহামিলনের বাণী
  সেই সে সিলেটে জনম লভিয়া নিজেরে ধন্য মানি
  ---- ফজলুর রহমান।
- কৃপা গুণে দেখাও তোমার ছুরত জামাল
  বাবা শাহজালাল।
  তোমার দরগায় কান্দে অনাথ কাঙ্গাল।।
  আল্লাহর মাহবুব তুমি ওলীগুণ ধাম
  পাক জুনাবেতে ভেজি হাজার ছালাম।
  ---- আ্লুল আজিজ মাষ্টার।
- ৫. এলে তুমি লয়ে মুজদা নবীন বাদশা পীর
  শত অনাচার তোমার চরণে নুরালো শির
  আছিল যাদের চিন্ত পাতক পাংকলীন
  তুমি এসে দিলে পুণ্য বিমল জ্ঞান নবীন।
  --- কবি আশ্বর রাজ্ঞাক।
- ৬. তোমার পুণ্যে সিলেট ধন্য আরিফ শ্রেষ্ঠ শাহ জালাল দিকে হতে দিক করছে মৃখর তোমার দীপ্ত রহ জামাল।
  ----কবি আনুর রকীব (রকীব শাহ)

- বাবা শাহজালাল ইয়ামনী

  মূর্শিদ শাহজালাল ইয়ামনী, তুমি গুণের গুণমনি

  সয়াল জুড়িয়া তোমার নামের উড়ে ধ্বনি।

  ------ সায়ীগাণ।
- দাহজালাল শাহজালাল

  আঁধার সিলেটে তুমি এনে দিলে

  দ্বীনের নওহেলাল

  শাহজালাল শাহজালালা

  দুর ইয়ামনের অক্লনকান্তিত

  মরমে আনিলে পরম শান্তি

  দেখাইলে পৃত পবিত্র জীবন

  আমাদের তুমি নওবেলাল

  শাহজালাল শাহজালাল।

  ---- আমীনুর রশীদ

  ---- আমীনুর রশীদ
- ৯. তোরা শোন সেই আজান ধ্বনি আজও হইতাছে ছিলট পরথম আজান ধ্বনি বাবার দিয়াছে। ছিলট পরথম আজান ধ্বনি শোনাইলা জালাল ইযামনী রে সেই ধ্বনিতে পাথর গইলা পানি হইয়াছে। রাজা ছিল গৌড় গোবিন্দ বাবার পথ করিল বন্ধরে জায়নামাজ বিছাইয়া সুরমা পাড়ি দিয়াছে।
- ১০. তুমি এনেছিলে ঈমানের আলো আখেরী নবীর এই নয়া মদীনাতে সত্য সাধক জালালী ফকীর হয়রত শাহজালাল .

---- কবি ফরক্লখ আহমদ

১১. ধন্য তুমি দ্বীনের ফকীর ফকীর শাহজালাল করেছে সারা আজম আলো তোমার রং মশাল। ধন্য সে দেশ যে দেশেতে রাবছ তোমার পাও। ধন্য সে দেশ যাহারা বুকে রাবছো পাকি গাও।

- ১২. এসেছ কি হেখা তুমি
  উয়ায়েল ইশকে কাবার গিলাপ চুমি?
  য়্যামন করনে মক্রভ্ লংগি গিয়েছে কি মদিনায়
  সেথা কি নবীর এরশাদ নিয়ে এলে এই বাংলায়।
  ----- শাহ মুল্ডাফিল্লয় রহমান।
- ১৪. তুমি আউলিয়ার ছরতাজ তুমি কুতুবে রাক্ষানী দয়ার ভাভার বাবা শাহজালাল ইয়ামনী অসত্যের আন্দাইরে আইলো সত্যের চন্দনী অধর্মের ইমারত ভাঙ্গে ওইনা আজান ধ্বনি বাবা শাহজাজলাল ইয়ামনী।

----- এ.এইচ, ফয়জুল হাসান

- ১৫. কোমলের দেশে সবুজের বেশে একি জ্বণওয়ার লালী
  শ্যানল কিশলে এলো কি ফাগুন নিয়ে কুসমের জালি?
  পোনানীতে যার জুহল তায়ায় টাকা
  পোনানীতে যাঁর নবী কয়ীমেয় স্লেহ চুখন লিখা
  বঙ্গাসামের সেই বীর আবদাল আসে আউলিয়া
  বাহিনীয় আগে হয়য়ত শাহজালাল
  - ---- মুকাৰখাকুল ইসলাম
- ১৬. তিনব বাইট আউলিয়ার দেশে কড়ার কাঙাল বেশে আইলেন আজিব আল্লা ওয়ালা কেউ না চিনে কে-সে। আইলেন আজিব আল্লা ওয়ালা কেউ না চিনে কে সে। আইলেন আজির আল্লা ওয়ালা খিলকা দিয়া গায় রাজার আসন হেলেদুলে আঙ্গুল ইশারায়।

আল্লাওয়ালা আল্লাহর ফকীর আল্লাহর বাণী মুখে পাক ইমানের কুওত এবং তৌহিদী জুশ বুকে।

---- রওশন ইজদানী।

১৭। সুরমা গাঙের পারে বন্ধু আমার ঠিকানা
নাহজালাল যে মাটিতে বসাইলেন আতানা
এই মাটিতে শুইরা আছেন বাবা শাহজালাল
দোরা নিতে আসেন রাজা, আসে যে কাঙ্গাল
আইলে হেখায়, পাওয়ারে যায় মনে শান্তনা
সুরমা গাঙের পারে বন্ধু আমার ঠিকানা
মঙ্গজিদের ই পাশে মাজার শাহজালাল বাবার
জিয়ারতে হইবো রে দুর মনের অন্ধকার
হাজার ককির সাধু দরবেশ চেয়ে আনাগুনা
সুরমা গাঙের পারে বন্ধু আমার ঠিকানা।
হেথায় বন্ধু আমীর ককীর কোন তফাৎ নাই
বাবার চরণ ধুলা পাইয়া ধন্য যে স্বাই
আমি অধম কপাল দোবে তাঁরে চিনলাম না
সুরমা গাঙের পারে বন্ধু আমার ঠিকানা
--- মোহিবুর রহমান মোহাম্মদ

#### ১৮. হে দরবেশ

১৯. আজকে হে বর, পারে যদি এসো একটি বার দেখে তুমি অবাক হবে অন্যায় অবিচায়। মুসলিম আজ নামটি ওধু সায় শেরেক বেদাত আজ তারি কন্ট হার
দলিত, লাঞ্চিত, গাকলাতিতে সে যে নতশির,
জীবন মৃত মুসলিম জাতি নহে সে আর বীর
ইসলাম নাই ওধু রয়েছে কদ্বাল
করিয়াদ ওনো ওহে শাহজালাল
হে বোদা বারেক তুমি কর কব্ল মোদের মোনাজাত
আকুল চিত্তে ডাকি তোমায় জোড় দুটো হাত
পাঠাও পুণঃ এক বজ্রপুরুষ বীর
উঠুক আবার গগণ ভেদী নায়ায়ে তাকবীর
--- ভায়মোহামদ কুদয়ত উয়াহ।

- ২০. ইসলাম প্রচার করতে জালাল এলেন বাংলাদেশে
  শান্তি সুখের মধুর বাণী উড়লো অবশেবে।
  অত্যাচারী গৌড় গোবিন্দ মুসলমানের তরে
  বিনা দোবে তালের উপর অত্যাচার যে করে।
  বুরহানেরই সুখের স্বপ্ন ধুলার গেল মিশে
  গৌড় গোবিন্দের রাজ্যে তখন শান্তি দিল কিসে?
  ঠিক তখনই জালাল বাবা সিলেটেতে এলে
  গৌড় গোবিন্দ প্রাণটি নিয়ে সবই গোলো ফেলে
  মধুর সুরে আবান যখন চারিদিকে পড়ে
  গৌড় গোবিন্দের সোনার প্রাসাদ সবই গোলো করে।
  এমনি ভাবে বিনা যুদ্ধে ইসলাম দেশে আসে
  শ্রীহটের মানুব তখন প্রাণটি খুলে হাসে।
  সব বিজয়ের মূলে ছিলেন সবার আগে বিনি
  বিশ্ববাসীর গর্ব যে ভাই শাহজালাল (রহ.) তিনি
  ---- নাজমুল হক চৌধুরী
- ২১. দরবেশ তুমি কহ আজ কোন ভালবাসা দিয়ে
  এই বাঙলার বুকে এসে ছিলে মরু আরবদের নিয়ে।
  কোন সুয়ে তুমি পড়িতে কোরান তাহার মধুর বোলে
  ভুলি ব্যবধান সকলি মানুব চয়লে পড়িল তুলে।
  হাজার বুলের মিথ্যার আর অন্ধ ধয়ম রীতি
  পদাঘাতে নর ছুটিয়া আসিল তন তব কোন গীতি

জড় পুতৃলের পুজা করে যারা আছিল পুতৃল হয়ে
কেমন করিরা গড়িল এ জাত তুমি তাহাদের লরে।
জারনামাজের পটি পাটি ছিল ক্ষুদ্র পরিসর।
অর্ধেক বাংলা বসাইলে তুমি কোন বলে তারিপর?
সুদুর আরব মরুপারাবার বজ্জুর ছায়াতলে
উঠেছিল সেই এক পালি চাঁদ নাহিয়া জোছনা জলে।
ভালিম শাখার বসিরা দোরেল গাহিতে তাহার গান
খোমার পাতা দোলিত বাতাসে শুনি সেই মধুর তান।

যে চাঁদেরে বেঁধে দিরে গেলে বাঙলার আসমানে
আজা সে আঁধারে ছড়ার জোছনা সবখানে সব প্রাণে।
দরবেশ তুমি কহ কহ আজ কোন বাণী শিখেছিলে
এই বাঙলার শ্যামল বুকেতে আরবের এনে দিলে।
কবে তুমি সেই প্রখম ফজরে দাঁড়ায়ে মিনার পরে
নিবিল নরেরে ডাক দিরেছিলে আজানের মধু সুরে
আজো সেই সুর ঘুরিয়া ঘুরিয়া মানুবের বুকে বুকে
খোদা তালার আরশের পরে মুরছি পড়িছে সুখে।
বহু পথ ঘুরে আসিয়াছি আমি তোমার কবর পরে
শিখিতে এসেছি কোন ভাকে তুমি ভাকিতে নিখিল নরে।

86

শিখিতে এসেছি কোন ভাকে তুমি ভাকিতে নিখিল নরে।

উদ্রেখ্য বাংলা সাহিত্যের সার্থক পল্পী কবি জসিম উদ্দীন খুব সম্ভব কোন এক সময়ে শাহজালাল (রহ.) এর কবর জিয়ারতে করতে সিলেট এসেছিলেন। লিখেছিলেন শাহজালালের কবরে শিরোনামে ২৪ পংক্তির একটি কবিতা। আল ইসলাহ সম্পানক মুহাম্মন নুবল হক সাহেব কবিতাটি নিয়েছিলেন আল ইসলাহ প্রকাশের জন্য। যথারীতি প্রকাশিত হয়েছিল চতুর্থ বর্ষ সংখ্যাতে কার্তি ১৩৪৬ সনে।

৪৮. আল ইসলাহ শাহজালাল সংখ্যা, (জানুয়ারী- মে, ২০০৪) প্- ৬৭-৭৪।

# বর্চ পরিচ্ছেদ সেমিনার সিম্পোজিয়াম ও পত্রিকা সম্পাদকীয়

ওলীকুল শির্মণী বিশ্বের অন্যতম শ্রেষ্ঠ ওলী হ্যরত শাহজালাল (রহ.) বাংলা ও আসাম অত্র জনপদের জন্য আল্লাহ প্রদন্ত একটি বড় নিয়ামত ও রহমত। প্রকৃত নায়িবে নবী তথা ওরাসাতুল আম্বিয়ার দায়িত্ব ও কর্তব্য পালন করতে গিয়ে ইসলাম ও মানবতার সেবায় সায়া জীবন উৎসর্গ করেছেন। তার সঙ্গী সাথীগণ ছায়ার ন্যায় তাকে অনুসরণ ও সাহচার্য লাভে ধন্য হয়েছেন। তার ইন্ডেকালের পর থেকে আজ পর্যন্ত প্রায় সাতশত বছরে পদার্পণ করেছে। কিন্তু অদ্যাবধি রাষ্ট্রীয় ব্যবস্থাপনায় তাকে নিয়ে উল্লেখযোগ্য গবেষণা ও আলোচনা সভা হয়েছে বলে মনে হয় না।

জাগতিক ব্যাপারে সাদূর্ণ নির্লিপ্ত ছিলেন হ্যরত শাহজালাল (রহ.)। খিদমতে খলক তথা জনসেবা এবং দায়ী ইলাল্লাহ তথা ইসলাম প্রচারের মহান ব্রত ছিল তাঁর জীবনের প্রকৃত মিশন। কথায় বলে লোভে পাপ পাপে মৃত্যু। হ্যরত নাহজালাল (রহ.) কে জাগতিক কোন প্রকার লোভ স্পর্শ করতে পারে নি। ত্রিবেণীতে নাসির উদ্দীন ও সিকন্দার গাজীর সাথে মিলিত হয়ে শ্রীহট্ট বিজয়ের পর তাঁকেই হ্যরত শাহজালাল এখানের শাসকর্তা নিযুক্ত করার কথা জানালেন। কিন্তু তিনি সেই প্রস্তাব প্রত্যাখ্যান করেন। তখন দিল্লীর সম্রাট আলা উদ্দীন হযরত শাহজালাল (রহ.) কে বাংলা, আসাম ও সিলেট অঞ্চলের নবাব মনোনীত করে সনদসহ একজন উজীরকে পাঠালেন তাঁর খেদমতে। উজীর নাহজালালের কাছে এ প্রতাব পাঠালেন তিনি তাও প্রত্যাখ্যান করেন। তিনি বলেন দুনিয়াবী বাদশাহীতে আমার কিহরে, খসরুর রাজপ্রাসাদ কি ধুলায় বিলীন হয়ে যায় নি? কোখায় আজ আসিরীয়, মিশরীয়, রুশীয়, ব্যাবিলনীয় ও চৈনিক সভ্যতা? কোথায় সম্রাট আলেকজান্ডার? আমি নবাবী চাই না ওধু চাই সেই আল্লাহকে যিনি সারা জাহানের মালিক। তারপর উজীর সিলেটের জারগীর দানের প্রভাব করেও ব্যর্থ হলেন। হ্যরত শাহজালাল (রহ.) বললেন, লোভের পরিনাম কম বেশীতে কিছু যায় আসে না। এতে আসক্তি আসবেই এবং তাই ভেকে আনবে মৃত্যুকে। অযশেষে হ্যরতের ইজ্জতে সিলেট শহরকে 'কসবে সিলহেট' নিক্ষর ঘোষণা করা হল। এ পর্যন্ত মানুষ সিলেট শহরকে নিষ্করই ভোগ করে আসছে।

দিল্লীর স্থাটের পক্ষ থেকে নবাবী ও জারগীর প্রভাবনা প্রত্যাখ্যান। পরিশেবে তারই সম্মানার্থে কসবে সিলহেটে দিল্লীর স্থাটের পক্ষ থেকে কম কথা নর। যা যুগ যুগ ধরে মুসলিম আমলের দিল্লীল স্থাট আলা উদ্দিন ও তার শাসনামলকে স্মরণীয় ও বরণীয় করে রাখবে আবহমানকাল পর্যন্ত। তাছাড়া মুসলিম শাসনামলের শিলালিপির মাধ্যমে ও মহান ওলী শাহজালাল (রহ.) সম্পর্কে নির্ভরযোগ্য তথ্য ও উপাত্ত লাভ করা যার। তারপর থেকে বৃটিশ, পাকিতান এবং

বর্তমান বাংলাদেশ আমলে রাষ্ট্রীয় ব্যবস্থাপনায় জিয়ারত ও অফ্ট্রালিকা নির্মাণ ব্যতিরেকে সুদ্র প্রসারী কোন প্রকার প্রশংসনীয় পদক্ষেপ নেরা হয়েছে বল মনে হয় না।

বেসরকারীভাবে সিলেটের কেন্দ্রীয় মুসলিম সাহিত্য সংসদ প্রতিষ্ঠালগ্ন থেকে এই মহান ওলী শাহজালাল (রহ.) সম্পর্কে আল ইসলাহ পত্রিকার মাধ্যমে "শাহজালাল সংখ্যা" বের করে যুযোপযোগী ও প্রশংসনীয় একটি গুরুলারিত্ব পালন করে আসছে। আল ইসলাহ পত্রিকার আজীবন সম্পাদক মরহুম জনাব নুরুল হক এ ব্যাপারে বলিষ্ট ভূমিকা পালন করেছেন। বিগত ২০০৩ সালে হ্বরত শাহজালাল (রহ.) এর সাতশ বংসর পূর্তি উপলক্ষে উক্ত সংসদ কর্তৃক বিরাট কর্মসূচী গ্রহণ করেন। তৎকালীন মাননীয় অর্থ ও পরিকল্পনা মন্ত্রী এম. সাইফুর রহমান এ কর্মসূচীতে প্রধান অতিথি হিসেবে বলিষ্ট ভূমিকা পালন ও সংসদের উন্নতি কল্পে অর্থায়ন ও পৃষ্টপোবকতা করেন। সাবেক প্রেসিভেন্ট হোসাইন মোহাম্মদ এরশাদ কোন এক জনসভায় হ্বরত শাহজালাল (রহ.) সম্মানার্থে সিলেটকে বাংলাদেশের আধ্যাত্মিক রাজধানী বলে ঘোষণা দিরেছিলেন। আমার মতে এ ঘোষণাকে পরবর্তী সরকারগণ ইচ্ছে করলে অথবা এরশাদ সরকার ইচ্ছা করলে রাষ্ট্রীয় রেকর্ড পত্রে সংযোজনসহ কার্যকরী ব্যবস্থা গ্রহণ করতে পারতেন। এ ব্যাপারে বর্তমান সরকারের নিকট নিমুলিখিত প্রভাবনা পেশ করা হল।

- ১। জাতীয় শিক্ষাক্রমে এ মহান ওলীর জীবন ও কর্ম অন্তর্ভৃত্তি করণ।
- ২। সাবেক প্রেসিডেন্ট এরশাদ কর্তৃক ঘোষিত 'বাংলাদেশের আধ্যাত্মিক রাজধানী সিলেট'-এর পরিপূর্ণ বান্তবায়ন।
- ৩। সরকারী ব্যবস্থাপনায় তাঁর ওফাত দিবস গালনসহ গেজেট প্রকাশ করাও এখন সময়ের দাবী।

# ২০০৩ সালে হ্যরত শাহজালাল (রহ্,) এর সিলেট আগমনের সাতশত বছর পূর্তি (১৩০৩-২০০৩) উপলক্ষ্যে র্যালী ও উদ্বোধনী অনুষ্ঠান

# শাহজালাল (রহ.) এর মহান জীবন ও কর্মক্ষেত্রে আমাদের শিক্ষা গ্রহণ করা উচিত অর্থ ও শরিকল্পনা মন্ত্রী এম. সাইকুর রহমান

১৮ডিসেম্বর বৃহস্পতিবার, সকার ১০টার শুরু হয় নগরীর সুরমা নদীর তীরবর্তী শাহজালাল ঘাট বা শেখ ঘাট থেকে বর্ণাঢ়া র্য়ালী। অর্থ ও পরিকল্পনা মন্ত্রী এম. সাইকুর রহমানের নেতৃত্বে ঐতিহাসিক এ বিশাল র্য়ালীতে সিটি মেয়র বদর উদ্দীন আহমদ কামরান জেলা বি.এন.পির সভাপতি এম.এ. হক সাধারণ সম্পাদক আরিকুল হক চৌধুরী, মহানগর জামায়াতের আমীর ডা. শক্টিকুর রহমান, প্রপেসর কবি আফজাল চৌধুরী, অর্থ মন্ত্রীর একান্ত সচিব কাইয়ুম চৌধুরী বিভাগীয় কমিশনার আত্মসসালাম খান, জেলা প্রশাসক আবুল হোসেন, লে. কর্ণেল (অব.) সৈয়দ আলী আহমদ, বিটিভির সিলেট প্রতিনিধি মোহাম্মদ কয়জুর রহমানসহ সাহিত্য সংসদ নেতৃবৃন্দ, সিলেটের রাজনৈতিক, সামাজিক সাহিত্য সংকৃতিক সংস্থা সংগঠনের নেতৃবৃন্দ

সিলেটের রাজনৈতিক, সামাজিক সাহিত্যিক সাংস্কৃতিক সংস্থা সংগঠনের নেতৃবৃন্দ এবং সরকারী- বেসরকারী বিভিন্ন শ্রেনী পেশার শাহজালাল অনুরাগী হাজারো মানুব অংশ নেয়। নানা রকম ব্যানার, কেন্টুন বাহী উজ্জীবিত শ্লোগানে শ্লোগানে মুখরিত র্যালিটি নগরবাসীর দৃষ্টি আকর্ষণ করে অতি সহজে। নগরীর প্রধান প্রধান সড়ক প্রদক্ষিণ করে অতি সহজে। নগরীর প্রধান প্রধান সড়ক প্রদক্ষিণ করে অতি সহজে। নগরীর প্রধান প্রধান সড়ক প্রদক্ষিণ করে এ র্যালী সাহিত্য সংসদ প্রাঙ্গনে এসে শেষ হয়।

র্য়ালী পূর্ব সমাবেশে অর্থ ও পরিকল্পনা মন্ত্রী এমন সাইফুর রহমান বলেন নাহজালাল (রহ.)
এর সিলেট আগমনের ফলেই আজ আমরা আধ্যাত্মিক নগরীর দাবীদার হতে পেরেছি। তিনি
তাঁর মহান জীবন ও কর্ম থেকে শিক্ষা গ্রহণ করতে সকলের প্রতি আহ্বান জানান। এখানে
অর্থমন্ত্রী শাহজালাল (রহ.) এর নামে শেখঘাটে একটি তোরণ নির্মাণের ঘোষণা দেন।

সংসদের সাধারণ সম্পাদক রাগিব হোসেন চীধুরী তাঁর পঠিত ঘোষনা পত্রে বলেন, হ্যরত শাহজালাল (রহ.) আগমন সিলেট তথা সমগ্র বাংলা আসামের জীবন ধারার সূজন করেছিল এক বৈপ্লবিক পরিবর্তন। বিজাতীর লেখকদের দৃষ্টিতে এটাকে বৈদিক সংস্কৃতির উপর মুসলিম সংস্কৃতির আধিপত্য মনে হলেও প্রকৃতপক্ষে এটা ছিল এ অঞ্চলের জনগোষ্টি আবন্ধ বর্ণ ব্যবস্থার পুঁতি গন্ধময়তা হতে সুচিলাভ করে মানবিকতার মুক্ত নির্বরে অবগাহন। মহান দরবেশ শাহজালাল (রহ.) এর এ অঞ্চলে আগমনের লক্ষ্যে শুধুমাত্র বৈশাখা গৌড়গোবিন্দকে অপসারিত করে মুসলিম শাসন প্রতিষ্ঠা তথা রাজ শক্তিকে হাটিয়ে নতুন বা বিকল্প প্রশাসন প্রতিষ্ঠা করা ছিল না। বরং তার জীবন ব্যাপী মিশন ছিল অন্যার, জুলুম ও অমানবিকতার স্থলে মানবাধিকার প্রতিস্থাপন। তিন প্রেক একজন ধর্ম প্রচারক ছিলেন না বরং ছিলেন একজন মানবদরদী সমাজ সংকারক।

সংক্রিপ্ত বক্তব্যে সিটি কর্পোরেশনের মেরর বদর উদ্দীন আহমদ কামরান হবরত শাহজালালের সিলেট আগমনের সাতশ বছর পূর্তিতে সাহিত্য সংসদ গৃহীত কর্মসূচীর প্রশংসা করে বলেন, "মহান এ দরবেশের জীবন ও কর্ম অনুসরণ করে চললে আধ্যাত্মিক রাজধানীর বাসিন্দা হিসেবে আমরা আরো সমুজ্জল হবো।"

সাহিত্য সংসদ সভাপতি অধ্যক্ষ মাসউদ খানের সভাপতিত্বে ওক্লতে স্বাগত বক্তব্য রাখেন সাধারণ সম্পাদক রাগিব হোসেন চৌধুরী। ওভেচহা বক্তব্য রাখেন উদযাপন কমিটির আহবারক এহিয়া রেজা চৌধুরী এবং নাহজালাল (রহ.) এর সিলেট আগমণের সাতশ বছর পূর্তি উদযাপনের লক্ষ্য উদ্দেশ্য সম্পর্কে ভূমিকা বক্তব্য রাখেন কমিটির সদস্য সচিব আব্দুল হামিদ মানিক। এতে প্রধান অতিথির বক্তব্য রাখেন কর্মসূচীর উল্লোধক অর্থ পরিকল্পনামন্ত্রী এম. সাইফুর রহমান। জনাব সাইফুর রহমান নাহজালাল (রহ.) এর পরশে সিলেট প্রথম আলোকিত হয়েছে উল্লেখ করে বলেন, এ মহান দরবেশের প্রদর্শিত পথ ও তাঁর প্রত্যয়ে প্রোক্ষল সংগ্রামী জীবন আমাদেরকে শান্তি ও কল্যাণের অনুপ্রেরণা যোগায়।

এ পথ অনুসরণের মাধ্যমে আমরা আল্লাহ ও রাসুল (সা.) নির্দেশিত পথে চলতে সক্ষমহই। সিলেটে শান্তি ও সমৃদ্ধির বীজ হ্বরত শাহজালাল (রহ.) ই বপন করেন এ মন্তব্য করে জনাব সাইফুর রহমান বলেন, তাঁর আধ্যাত্মিক গুণাবলী ও সুশাসনের কলে এ অঞ্চল থেকে বাতিল শক্তি পরাভূত হয়। মহান এ দরবেশ ও তার সঙ্গী ৩৬০ জন আউলিয়ার পদস্পর্শে সিলেট বাসী ধন্য হয়েছেন। তিনি বলেন, সামাজে বিরাজমান অনাচার, অবিচার, অশান্তি ও অকল্যাণ থেকে রক্ষা পেতে শাহজালাল (রহ.) নির্দেশিত ইসলামী আদর্শ মেনে চলতে হবে। তার জীবন ও কর্ম আমাদের ঈমানী জ্ববা নিয়ে সর্বদা সত্তার পথে থাকতে প্রেরণা যোগায়।

আবুল হামিদ মানিক বলেন, শাহজালালের আগমন আমাদের ইতিহাসের বৈপ্লবিক পট পরিবর্তন ঘটে। এ অঞ্চলে ও একত্বাদ প্রতিষ্ঠার মহান নায়ক হয়রত শাহজালাল আমাদের প্রেরণার উৎস। জনাব মানিক মুসলিম সাহিত্য সংসদ প্রসঙ্গে বলেন, সিলেট মুক্ত চিন্তা, সাহিত্য ও সংস্কৃতিচর্চা এবং এর লালন ও বিকাশে এ প্রতিষ্ঠানের ভূমিকা অপরিসীম। এরই ধারাবাহিকতার সিলেট শাহজালাল (রহ.) এর আগমনের ৭০০ বছর পৃতি অনুষ্ঠান। তিনি বলেন হয়রত শাহজালাল (রহ.) এর প্রভাব ও ভাবমূর্তিকে কল্যাণকর খাতে প্রবাহিত করার লক্ষ্যে মাসব্যাপী অনুষ্ঠান পালন করা হচ্ছে।

সংসদের কার্যকরী পরিবদের সদস্য আজিজুল হক মানিকের উপস্থাপনায় অনুষ্ঠানের তরুতে পবিত্র কোরআন তেলাওয়াত করেন মালিক খান এবং সংসদের পক্ষ থেকে প্রধান অতিথির হাতে ক্রেষ্ট তুলে দেন জেলা বি.এন.পির সাধারণ সম্পাদক আরিকুল হক চৌধুরী। অনুষ্ঠানে ধন্যবাদ বক্তব্য রাখেন উপকমিটির আহ্বায়ক এহিয়া রেজা চৌধুরী।

উল্লেখ্য ঐ দিন (১৮ ডিসেম্বর) সিলেটের সবক'টি দৈনিক কাগজ হ্বরত শাহজালাল (রহ.) এর সিলেট আগমনের সাতশ বছর পূর্তি উপলক্ষ্যে পূর্ণ পৃষ্ঠার বিশেষ ক্রোড়পত্র সৌজন্যে প্রকাশ করে। বিশেষ ক্রোড়পত্রটির সার্বিক অঙ্গসজ্জা ও তত্ত্বাবধানে ছিলেন সংসদের কার্বকরী পরিবদের সদস্য সেলিম আউয়াল।

সভাপতির বক্তব্যে অধ্যক্ষ মাসউদ খান বলেন, হবরত শাহজালাল (রহ.) ও তাঁর সঙ্গী ৩৬০ আউলিয়ার সিলেট মিশনের অনুপ্রেরণা ও ধারাবাহিকতায় জ্ঞান সাধনা, সাহিত্য চর্চা, উন্নতি ও পরিশীল সংস্কৃতির লালন ও বিকাশ সংশ্লিষ্ট কর্মকান্ডের প্রতিষ্ঠান কেন্দ্রীয় মুসলিম সাহিত্য সংসদ।

□ আল ইসলাহ বাবক্ত পৃ- ২৪২, ৪৩, ৪৪।

#### সেমিনার ২১ ডিসেম্বরঃ

কর্মসূচীর অংশ হিসেবে 'হযরত শাহজালার (রহ.)' এর সিলেট আগমন ও আমাদের সমাজ জীবনে তার প্রভাব শীর্ষক সেমিনার ২১ ডিসেবর রোববার বিকালে শহীদ সোলেমান হলে অনুষ্ঠিত হয়। সাহিত্য সংসদের সহ সভাপতি শামসুল আলম চৌধুরীর সভাপতিত্বে এতে প্রধান অতিথির বক্তব্য রাখেন মেয়র বদর উদ্দীন আহমদ কামরান সাহিত্য পরিষদের সাধারণ সম্পাদক হারুন আকবর আলোচনায় অংশ নেন- বিশিষ্ট গবেষক প্রাক্তন যুগা সচিব দেওয়ান নুরুল আনোয়ার হোসেন চৌধুরী, প্রমুখ।

প্রফেসর কবি আফজাল চৌধুরী, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের ভূগোল বিভাগের অধ্যাপক ড. আব্দুর রব দৈনিক জাণাণাবাদের নির্বাহী সম্পাদক আব্দুল হামিদ মানিক, কবি মুকুল চৌধুরী ও সংসদের সহ সভাপতি এহিয়া রেজা চৌধুরী।

প্রধান অতিথির বন্ধব্যে মেরর কামরান বলেন, অব্যাহত অন্যায় অবিচার অত্যাচারের বিরুদ্ধে সংগ্রাম করতে হ্যরত শাহজালাল (রহ.) সিলেট এসেছিলেন। তিনি ইসলামের শ্বাশত বাণী প্রচারের মাধ্যমে এ অক্সলে একটি কল্যাণময় সমাজ প্রতিষ্টা করেছিলেন, গড়ে তুলেছিলেন মানুবে মানুবে আতৃত্বের মহান বন্ধন। এর প্রভাব এখনো এ অঞ্চলের সমাজ জীবনে অত্যন্ত প্রবল। যার ফল সিলেট অঞ্চলের সাম্প্রদারিক সম্প্রীতির রং আতৃত্ববোধের একটি প্রবল প্রভাব লক্ষনীয় এবং যা গোটা বাংলায় সমানুত।

তিনি বলেন, পৃণ্যভূমি সিলেট শুধু বাংলাদেশের নয়, বিশ্বের ধর্মপ্রাণ মানুবের কাছে শরিচিতি লাভ করেছে হবরত শাহজালাল (রহ.) এর মাধ্যমে। তিনি যে শান্তির বাণী নিয়ে সিলেট এসেছিলেন ধর্মীর সহিষ্ণুতার যে দৃষ্টান্ত স্থাপন করেছিলেন, সে ধারাকে অব্যাহত রেখে সিলেটকে সন্তিকারের একটি আধ্যাত্মিক নগরীতে পরিণত করার লক্ষ্যে আমাদের প্রচেষ্টা চালাতে হবে। তা হলেই হবরত শাহজালাল (রহ.) এর সিলেট আগমনের সাতশ বছর পূর্তি পালন সার্থক হবে।

মুল প্রবন্ধে হারন আকবর বলেন, সিলেটের সামাজিক জীবন দেশের সাম্মিক পরিবেশ থেকে তিন্ন কিছু নর। এর পরও এখানকার কিছু ক্রকীয়তা সব মহলে স্বীকৃত। সিলেটকে বলা হয় পূণ্য ভূমি, আধ্যাত্মিক রাজধানী। সকল ধর্ম ও ধর্মাবলম্বীর সহাবস্থান এ মর্যাদার কারণ। শাহজালাল গবেষক দেওয়ান দুরুল আনোয়ার হোসেন চৌধুরী শাহজালালকে সিলেটের এক সময়ের নির্যাতিত মানুবের আনকর্তা হিসেবে আখ্যায়িত করে বলেন, আমাদের সমাজ ব্যবস্থায় ধর্মীয় মূল্যবোধ, মানবাধিকারের বিকাশ ঘটাতে শাহজালালের শিক্ষা অতুলনীয়। এটা আজ স্পষ্ট যে, মহান এ পুরুষ সম্প্রসারণ বাদ নয় বরং জেহাদী মনোভাব নিয়ে আল্লাহর সুমহান বাণী প্রচারে সিলেট এসেছিলেন। জনাব দুরুল আনোয়ার বিশ্ববিদ্যালয়ের পাঠ্যক্রমে রেফারেল বুক হিসেবে ব্যবহৃত শাহজালাল (রহ.) এর বিকৃত ইতিহাস গ্রন্থ প্রত্যাহার করে বন্তুনিষ্ট গ্রন্থ সংযোজনের জন্য সংশ্লিষ্ট কর্তুপক্ষের প্রতি আহবান জানান।

কল্যাণব্রতের কবি আফজাল চৌধুরী বলেন, সিলেট অঞ্চলের সংখ্যাগরিষ্ট মানুব ইসলামী আদর্শে আদর্শারিত হলেও তারা গভীরভাবে অসামপ্রদারিক চেতনার অধিকারী। হবরত শাহজালালের আধ্যাত্মিক প্রভাব এখানকার সামাজিক সাংস্কৃতিক ও রাজনৈতিক জীবনে করেক শতাব্দী থেকে একাধারে প্রভাবিত ও আলোকিত করে রেখেছে। তিনি সিলেটকে সত্যিকার অর্থে একটি আধ্যাত্মিক নগরী হিসেবে গড়ে তুলতে সুনিদিষ্ট রূপরেখার একটি মহাপরিকল্পনা প্রণয়নের জন্য সিটি কর্পোরেশনের মেয়রের প্রতি আহ্বান জানান।

প্রফেসর ড. আব্দুর রব বলেন সিলেটে প্রচলিত পৌত্তলিক আচার আচরণের পরিবর্তে ইসলাম ধর্মের আধুনিক এবং কল্যাণকামী রীতিদীতি প্রতিষ্ঠার ক্ষেত্রে হ্বরত নাহজালাল (রহ.) এর অবদান অনস্বীকার্য। পৃথিবীর মধ্যে একমাত্র বাংলাদেশই সত্যিকার সামপ্রদায়িক সম্প্রীতি লক্ষ্য করা যায়। পীর আউলিয়া যুগে যুগে যে শিক্ষাই আমাদের দিয়ে গেছেন।

🔲 আল ইসলাহ প্রাণ্ডক্ত পু- ২৪৬।

## ২৩ ডিসেম্বর

#### নিবেদিত কবিতা গাঠের আসর

হযরত শাহজালার (রহ.)কে নিবেদিত কবিতা পাঠের আসর ২৩ ডিসেম্বর মঙ্গলবার বিকেল থেকে ওরু হর। শহীদ সোলেমান হলে সাহিত্য সংসদের সহ সভাপতি আলহাজ্ব বদরুল ইসলামের সভাপতিত্বে নবীন প্রবীণ প্রায় অর্থশত কবি স্বর্রচিত কবিতা পাঠ করেন। অনুষ্ঠানে প্রধান অতিথি ছিলেন সংসদের হইপ কজলুল হক আসপিয়া। সম্মানিত অতিথি হিসেবে উপস্থিত ছিলেন দেশ বরেণ্য কবি আল মাহমুদ এবং মুখ্য আলোচক ছিলেন অধ্যক্ষ প্রফেসর কবি আকজাল চৌধুরী। এতে ওভেচহা বক্তব্য রাঝেন অধ্যাপক মোহাম্মদ শক্তিক। মূল প্রবন্ধ পাঠ করেন গবেষক সৈরদ মোতকা কামাল এবং ভ্নিকা বক্তব্য রাঝেন আব্দুল হামিদ মানিক।

প্রধান অতিথি ফজলুল হক আসপিয়া মানুব মানুবের প্রভু কিংবা দাস নয় উল্লেখ করে বলেন, মানুব মানুবের তাই। মহান দরবেশ হবরত শাহজালাল (রহ.) ভ্রাভৃত্বের এ বাণী বহন করেই সিলেট এসেছিলেন। তাঁর মিশন ছিলো ইসলাম প্রচারের মাধ্যমে মানুবে মানুবে ভ্রাভৃত্ব প্রতিষ্ঠা। আজ সুদীর্ব সাতশ বছর পরও তার প্রতিষ্ঠিত সেই ভ্রাভৃত্বের বন্ধন সিলেটে অটুট অল্লান। জনাব আসপিয়া বলেন শাহজালাল মিশনের অন্তর্নিহিত সুর কয়েক শতান্দী ধরে যে জীবন বোধের জন্ম দিয়েছে তারই প্রতিফলন ঘটেছে পঠিত কবিতামালায়। আর এতেই প্রমাণিত হর আমরা শেকজ়ীহীন নই।

# সমাপনী অনুষ্ঠান: ২৫ ডিসেম্বর

আমাদের সাহিত্যে শাহজালাল (রহ.) শীর্ষক আলোচনা, পুরস্কার বিতরণ এবং সাংস্কৃতিক অনুষ্ঠানের মধ্য দিয়ে ২৫ ডিসেম্বর বৃহস্পতিবার আয়োজন করা হয় সমাপনী অনুষ্ঠানের।
শহীদ সোলেমান হলে আয়োজিত এ অনুষ্ঠানে প্রধান অতিথি হিসেবে উপস্থিত ছিলেন প্রাক্তন

পররষ্ট্রমন্ত্রী আলহাজু আব্দুস সামাদ আজাদ এম.পি।

সংসদ সভাপতি অধ্যক্ষ মাস্ট্রদ খানের সভাপতিত্বে মূল প্রবন্ধ পাঠ করেন প্রভাবক বাছিত ইবনে হাবিব। আলোচনার অংশ নেন বিশিষ্ট লোক সাহিত্য গবেষক অধ্যাপক আছদ্দর আলী, বর্ষীয়ান সাংবাদিক বোরহান উদ্দিন খান, রস সাহিত্যিক সৈয়দ মোন্তকা কামাল। কবি আদুল মুকিত অপির উপত্থাপনার গুরুতে পবিত্র কুরআন থেকে তিলাওয়াত করেন মাওলানা মাহমুদুল হাসান। স্বাগত বক্তব্য রাখেন উদযাপন কমিটির সদস্য সচিব আদুল হামিদ মানিক, গুভেছো বক্তব্য রাখেন সংসদের সাধারণ সম্পাদক রাগিব হোসেন চৌধুরী এবং ধন্যবাদ জ্ঞাপন করেন উদযাপন উপকমিটির আহ্বায়ক এহিয়া রেজা চৌধুরী।

প্রধান অতিথির বক্তব্যে আব্দুস সামাদ আজাদ বলেন, আমাদের সমাজ জীবনে হযরত শাহজালালের সময়ে সিলেট অঞ্চলের অর্থনৈতিক, সামাজিক, রাজনৈতিক, সাংকৃতিক জীবনে এক ধরণের স্বাতন্ত্র লক্ষ্য করা যায়। বিশেষ করে সাহিত্যিক সাংকৃতিক কর্মকান্ডে শাহজালাল (রহ.) এর প্রভাব খুব বেশি এজন্য এতদঞ্চলের গানে, কবিতার, শাহজালাল প্রসঙ্গে বার বার এসেছে। তিনি বলেন তার মিশনের প্রভাবেই এ অঞ্চলে জন্ম নিয়েছে জাতীর অধ্যাপক দার্শনিক দেওরান মোহাম্মদ আজরক, কথাশিল্পী অধ্যাপক সাহেদ আলী সাংবাদিক মকবুল হোসেনের মত ক্ষনজন্মা গুণীজনের।

জনাব সামাদ আজাদ বলেন হযরত শাহজালাল বিএনপি, আওয়ামীলীগ বা জামারাত এ ধরণের কোন রাজনৈতিক পরিচয় নিয়ে সিলেটে আসেননি, কিন্তু তাঁর মাঝে একটি রাজনীতি ছিলো আর সেটা হচ্ছে মানবতার কল্যাণে নিবেদিত হওয়া। তিনি বলেন, হযরত শাহজালাল (রহ.) আমাদেরকে বিশ্বের দরবারে একটি সম্মানজনক পরিচিতি দিয়েছেন। রাজনীতি, অর্থনীতি, সাহিত্য সংস্কৃতিসহ সকল ক্ষেত্রে এ পরিচিতি উজ্জল হয়েছে।

জনাব সামাদ আজাদ বলেন, তথু আমি সত্য আর সকলে মিথ্যা এ ধরণের বিচ্ছিন্নতার রাজনীতি আমি বিশ্বাস করি না। অন্যের বাক স্বাধীনতা, বিশ্বাস রক্ষা আর আশ্বাস পূরণের রাজনীতি হচ্ছে মৌলিক রাজনীতি। অধ্যাপক আছন্দর আলী বলেন, শাহজালাল (রহ.) এর সিলেট আগমনের ফলে এ অঞ্চলে সাহিত্য সংস্কৃতি চর্চার উর্বর ক্ষেত্র রচিত হয়। ছিলটী নাগরী লিপি এর সমুজ্জল প্রমাণ।

বোরহান উদ্দীন খান বলেন, সিলেট বিজয়ের পর শাহজালাল (রহ.) ও তাঁর সাথীরা এখানকার অধিবাসীদের উপর কোনরূপ অত্যাচার না করে ক্রমে তাদেরকে আপন করে নেন। পরবর্তীতে এখানকার সামাজিক জীবনে এর প্রভাব বিদ্তার লাভ করে। যা এখনো বিদ্যমান। সৈয়দ মোন্তফা কামাল বলেন, মানবাআকে পরমাআর সাখে একাকার হতে পীর আউলিয়া দিক নির্দেশনা দিয়ে থাকেন, হ্বরত শাহজালাল আমাদেরে তেমন নির্দেশনাই দিয়েছেন। তিনি বলেন, শাহজালাল (রহ.) কে অনুধাবন করতে হলে তাঁর মিশন ও কর্ম নিয়ে গভীর চর্চা প্রয়োজন।

# হবরত শাহজালাল (রহ.) এর দরগার বোমা বিক্ষোরণঃ পত্রিকা সম্পাদকীয় ও প্রতিবাদ

১২ জানুয়ারী ২০০৪ ঈসায়ী দরগা শরীফে বোমা বিক্ষোরণে বিভিন্ন পত্র পত্রিকার প্রকাশিত সম্পাদকীয়।
শাহজালাল (রহ.) দরগায় বোমা বিক্ষোরণ

হযরত শাহালাল (রহ.) এর দরগা শরীকের দুই দিন ব্যাপী ওরস চলাকালে শক্তিশালী বোমা বিক্লোরণে দুইজন নিহত ও অর্ধ শতাধিক আহত হওয়ার সংবাদে সমগ্র জাতি তন্তিত, কুরু ও মর্মাহত। সোমবার রাত প্রায় সাড়ে আটটায় দরগা শরীকের পশ্চিম উত্তর দিকে ঝরনার পার এলাকায় লালসালু পরিহিত ফকির ও সাধুদের গান বাজনা করার সময় এই বোমা বিক্লোরণের ঘটনা ঘটে বলে সংবাদ পত্রে প্রকাশিত রিপোর্টে উল্লেখ করা হয়। অকুস্থলের মাত্র একশত গজ দুরে পুলিশ ক্যাম্প ধারণা করা হচ্ছে বোমাটি পূর্ব হতেই ঐ স্থানে পুতিয়া রাখা হয়েছিল। হয়রত শাহজালাল (য়হ.) এর দরগা নরীকে বার্ষিক উরসে বোমা বিক্লোরণের ঘটনা অত্যন্ত বেদনাদায়ক ও নিন্দনীয় এতে সন্দেহ নাই।

বিগত করেক বৎসরে দেশের বিভিন্ন স্থানে উপুর্যুপরি সংগঠিত ১২টি চাঞ্চল্যকর বোমা হামলায় তদন্তকালে একটিতে ও সাফল্য লাভ করা যায় নাই। ঘন ঘন মামলাগুলির তদন্তকারী কর্মকর্তা বদল, সংগৃহিত আলামতগুলির রিপোর্ট লানে বিলম্ব ও আলামাত নষ্টের কারণে ভবিষ্যতে উহার রহস্য উদঘাটন আলৌ সন্ভব হবে কি না বলা দুকর। উল্লেখ্য যে, বিগত ভিসেম্বর মাসে দরগার পুকুরে ৫৬০টি গজার মাছ পানি বিবাক্ত কীটনাশক প্রয়োগে মায়া যায়। অনেকের ধারণা বিব প্রয়োগের সহিত বিক্ষোরনের যোগসূত্র থাকতে পারে। এমতাবস্থায় সকলেই আশা করবেন সেনা বাহিনীর অন্যান্য সংস্থাগুলি সন্মিলিতভাবে এই বোমা বিক্ষোরণের ঘটনার রহস্য উদঘাটনে তৎপর হইবে। এই ঘটনার সহিত গুর্ববর্তী বোমা বিক্ষোরনের ঘটনা সমূহের সম্পর্ক আছে কি না, তাহা গরীক্ষা করা প্রয়োজন। মাজার শরীফ প্রাসনে অর্থ কড়ির লেনদেন ও ইহার সহিত সম্পর্কিত হইতে পারে। যা হোক, হ্বরত শাহজালাল (রহ.) মাজার শরীকের বার্ষিক ওরসে শক্তিশালী বোমা বিক্ষোরনের সকল রহস্য উদঘাটিত হবে এবং দুকৃতিকারী ধরা পড়বে, ইই দেশবাসীর কাম্য।

# শাহজালাল (রহ.) এর মাজারে বোমা ঘটনার সঙ্গে জড়িতদের দৃষ্টান্তমূলক শান্তি চাই

সিলেট হযরত শাহজালাল (রহ.) দরগায় উরস চলাকালে বোমা বিস্ফোরণের ঘটনা আমাদের ক্দুদ্ধ, মর্মাহত ও হতবাক করেছে। শক্তিশালী বোমা বিস্ফোরণের ঘটনার তিনজনের মৃত্যু ঘটেছে ও আহত হয়েছেন প্রায় অর্ধ শতাধিক। যে বা যারাই এর বর্বর ঘটনা ঘটাক না কেন

একটি ধর্মীর স্থানে সমবেত ধর্মপ্রাণ সাধারণ লোকজনের উপর এই হামলা চালিয়ে তারা কি উদ্দেশ্য সফল করল তা আমাদের বোধগম্য নয়।

এটা নিশ্চিত করে বলা যায় যে, পরিকল্পিতভাবে এবং লোকজন মারার জন্যই এই ঘটনাটি ঘটানো হয়েছে প্রতিবছর উরসের সময় মাজার প্রাঙ্গণে হাজার হাজার লোকের সমাগম হয়। দুর্বৃত্তরা এই সময়টিকে তাদের হামলার জন্য বেছে নিয়েছে। যে স্থানটিতে বোমা বিক্লোরণ ঘটে সেখানে প্রায় ২০০ তাবু ছিল এবং হাজার খানেক লোক সেখানে অবস্থান করছিলেন। কয়কতি আরো ব্যাপক হলেও বিশ্মিত হওয়ার কিছু ছিল না।

কারা এই বিশেকারণ ঘটিরেছে তা নিয়ে সিলেটবাসীর মনে নানা প্রশ্ন দেখা দিরেছে। কোন্ গোষ্টি বা কারা এই ঘটনা ঘটিরেছে তা নিয়ে এখনো অনেক কথাবার্তা আলোচিত হচ্ছে। বর্তমান পরিস্থিতিতে এ ঘটনার সুষ্ঠ তদন্ত ও ঘটনার পেছনে কারা রয়েছে তা উদঘাটন করাই সবচেয়ে জরুরী হয়ে পড়েছে। তা না হলে এ নিয়ে বিভ্রান্তি বাড়তেই থাকবে।

কিন্তু অতীতে বিভিন্ন বোনা বিকোরণ ঘটনার ব্যাপারে যাদের যে অভিজ্ঞতা হয়েছে তাতে আমরা এই ঘটনার জড়িতের চিহ্নিত করার ব্যাপারে খুব আশাবাদী হতে পারছি না। বিভিন্ন বোনা বিকোরণের ঘটনার আমরা দেখেছি যে, ঘটনার কোন কুল কিনারা হয়নি এবং কারা এর সংগে জড়িত তা বের করা সম্ভব হয়নি। শাহজালাল (য়হ.) দরগায় বোনা বিসেকারণ ঘটনার ক্ষেত্রে আমরা এর পুনরাবৃত্তি দেখতে চাই না।

উরসকে কেন্দ্র করে প্রতি বছর মাজার প্রাঙ্গনে হাজার হাজার লোকের জমায়েত হয়। এরপ একটি শান্তিপূর্ণ বার্ষিক ধর্মীয় সমাবেশে বোমা বা গুলি বা রক্তারক্তি হাওয়ার মতো ঘটনার আশংকা আগে কর্বনও করা হয়নি। তবে সমসাময়িক পরিস্থিতির আলোকে যে বাড়তি নিরাপত্তা ব্যবস্থা গ্রহণ ও বিশেষ সতর্কতা অবলম্বন দরকার ছিল সে ব্যাপারে নিশ্চিত ভাবে পুলিশ ও প্রশাসনের অবহেলা ছিল। বিক্লোরিত বোমাটি পূতে রাখা হয়েছিল বলে ধারণা করা হচ্ছে। উরসের আগে যদি পুরো এলাকায় যথাযথ নিরাপত্তা তল্লাশি হতো হবে এ ঘটনা হয়তো ঘটতে পারত না।

সাম্প্রতিক সময়ে মাজার সংলগ্ন পুকুরের সবগুলো গজার মাছের মৃত্যু ও গত সোমবার রাতের বোমা বিক্ষোরণের ঘটনা ভক্তদের জন্য এক বড় আঘাত। আমরা এই বোমা বিক্ষোরণের ঘটনার সুষ্ঠু তদন্ত ও জড়িতদের দৃষ্টান্ত মূলক শান্তি চাই। নিহতদের শোক সন্তপ্ত পরিবারের প্রতি রইল আমাদের গজীর সমবেদনা।

# হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর মাজারে বোমা

ওলীকুল শিরমণী হ্বরত শাহজালাল (রহ.) এর পবিত্র মাজারে উরস চলাকালৈ সোমবার রাতে যে শোকাবহ ঘটনা ঘটে গেল, তা অকল্পনীয়, অনভিপ্রেত। আমরা গভীর মর্মাহত চিন্তে নিন্দা জানাই। অবিলম্বে সুষ্ঠু তদন্ত, দ্রুত বিচার দাবি করছি। ওধু সিলেট বিভাগ বাসী নর, সারাদেশের মানুষ এই মর্মান্তিক ঘটনার শোকার্ত।

সবাই উদ্বিপ্ন। পবিত্র মাজারে হানা দিতে পারে পাপিষ্ট আততারী দরগা শরীক টার্গেটি হতে পারে, অন্তভ শক্তির এটা সুস্থ বিবেকবান সাধারণ মানুবের কল্পনারও অতীত। বাভাবিকভাবে বিশ্বরে বিমুঢ় দেশবাসী। আমরা স্পষ্ট ভাষার বলতে চাই কোন বিলম্ব নর। কোন ও গাকলতি নর, তদন্তের নামে কোন প্রকার টালবাহানা নর, যতক্রত সন্তব অপরাধীদের চিহ্নিত করতে হবে। তাদেরকে আইনের হাতে সোপর্দ করে এমন দৃষ্টান্ত মুলক শান্তি দিতে হবে যাতে অভভ শক্তির এই চরম স্পর্ধার নিপাত ঘটে। আর বেন তাদের দৃঃসাহস না ঘটে পবিত্র স্থানে সন্তাস সংগঠনের।

কি অপরাধ এই ধর্মপ্রাণ মুসলমানের। সদ্রাসী রাহশন্তি কোন্ প্রশ্রয়ে মাজার শরীকের মতো পবিত্র স্থানে বোমাবাজির সাহস পেল তাদের এই দর্পের উৎস কি?

ইতিপূর্বেও শাহজালাল (রহ.) এর দরগায় অণ্ডভ শক্তির কালো থাবা আমরা দেখেছি। দরগার বহু প্রাচীন ঐতিহ্যবাহী পুকুরকে তারা টার্গেট করেছিল। তাদের বিব ছোবলে মারা পড়েছিল গজার মাছ। সে ঘটনাতেই বিশ্মর ছড়িয়ে পড়েছিল সারা দেশে। কারা এই ঘাতকদল যারা মৎস্যকেও হত্যা করতে দ্বিধা করছেনা। সোমবার রাতে আততারীর শিকার হয়েছে ভক্তপ্রাণ। বোমা বিক্ষোরণে নিহত হয়েছেন দুইজন, আহত হয়েছেন অর্ধ শতাধিক। মৃত্যুর সাবে পাঞ্জা লড়ছে আহতদের অনেকে। এই দরগা শরীকের উরস একটি ধর্মীয় সন্মিলন। সারা দেশ থেকে ধমপ্রাণ, ভক্তপ্রাণ মানুব ছুটে আসেন এবানে। তারা জিকির আজকার সহ ইবাদতে শামিল হন। অথচ অবাঞ্চিত ঘটনা উরসে বিছিয়ে দিয়েছে শোকের চাদর। দলমত নির্বিশেষে সবাই এর কঠিন শান্তির দাবিতে সোচছার। ওয়াকিকহাল মানুবের প্রায় অভিন্ন অভিযোগ, এর নেপথ্যে গভীর বড়বন্ত্র থাকতে পারে।

এই পবিত্র ভূমির আধ্যাতিক মাহাত্ম্য প্রায় ৭০০ বছরের ঐতিহ্যের বিরুদ্ধে মহল বিশেষ সক্রিয়। মাছ হত্যা, মানুব হত্যা একের পর এক ঘটনা তারই ইঙ্গিত বহন করছে।

ইতিপূর্বে আমরা গজার মাছ হত্যার রহস্য সমাধানে পুলিশকে কামিয়াব হতে দেখনি। তারা নাম কা ওয়াত্তে তদন্ত করেছে। কিন্তু প্রকৃত রহস্য ভেদ করতে পারে নি। এবার যেন সেই অকর্মন্যতার পুণরাবৃত্তি না ঘটে। সংশ্লিষ্টদের বুঝতে হবে ব্যর্থতা উৎসাহ যোগায় অপরাধীদের। গজার মৃত্যুর পর এক মাসেও কেন সেই অপরাধের সাবে জড়িতদের চিহ্নিত করা গেল না। বিবেকবান মানুব অবশ্যই তার জবাব জানতে চায়। এবার অওড শক্তি হত্যা করেছে মানুবকে। এই অওড চক্রকে রুখতে হবে। উৎপাটন করতে হবে বিবদাত।"

🔲 দৈনিক মানব জমিন, ১৪ জানুয়ায়ী ২০০৪

# Deaths at shriue Sabateurs baring their teeth at will

The bomb that went off at the holy Shrine of Hazrat Shahjalal on Monday, Killing two people and injuring at least 40 others, has sent shock waves across the country. It is the latest proof of the presence of subversive clements ready to commit ghoulish crimes to further their highly obscure, yet starkly ominous, agenda.

The place Known for its religious serenity and spiritual ambience has been attracting countless devotees over many centuries. It is an oasis of peace and tranquility that has broght solace to men and women seeking blessings of this saint. But the peace has been suver tedina way that has rocked the nation.

The exact motive behind such wanton and mindless violence is not eassy to ascertain, but the law enforcers should press relentlessly on to get at the bottom of it. Killers and saboteurs are showing their fangs from time to time taking advantage of the fect that none of the bomving cases has yet been resolved. Suspectswere arrested but police couldnot goto beynd that. The possibility of local rivalry leading to the blood letting cannot be ruled out, particularly when we consider the December 3 poisoning of some big fish in a pond near the shrine which surpised many.

But the killers have used some sophisticated divice to detonate the omb, which is a clear indication of the terrorists access to lethal weapons. The discovery and seizure of a huge quantity of such weapans in recent times hit head lines. But hauling up of arms wouldn't mean much unless the supply routes can be sealed. So the task of the law enforcers does not end with the seizure of caches.

The question uppper most in the minds of people is, who are these clements and what are they after?

The law enforers must set the themselves the task of resolving the mystery behind the bomb explosion at the shirine a very unlikely place for subversive activities.

The ghastly loss of lives must not sufer the fate that all such in cidents did in the past, that investigation into it should not end inconclusively.

☐ The Daily star, January 14, 2004.

# Attack on Holy Shrine

Even the shrines of saints are no longer spared by terrorist gangs in this country. If the mazar (shrine) of Hazrat Shahjalal (R.A), one of the most revered saints in this part of the world, comes under bomb attack, no holy place is sacrosanct enough for the subversive elements bent on descerating it. Who there criminals are ones. Who have not the slightest fear of hesitation to unleash such a barbarie attack on the mazar premise where the devotees have gathered on the occasion of the annual urs? what is their motive? it is really important to know the motive being this attack that has left at least two people dead and a couple of scores injured. Why of all places, The mazar has been made a target of such a powerful bomb attack can't have a simple answer. If there is someone's hand behind the death of the famous Gazar fish in the Mazar's pond, this attack may have some link with that act of sacrilege. Are some quarters eyeing the mazar property? one thing is almost certain that this is no madman's act. Those who have carried out this attack surely have a method in madness.

Whether their purpose is to send the message or not that no holy place in this land is immune from their attack, is rather insignificant. people will get the message all right any way. Hazrat Shahjalal (R.A) is accepted and revered by people of all religions. Even those who are not religious, hold him in high esteem. His message of universal love and peace hardly makes him a candidate for drawing wrath from the religious fanatics or non behlevers. The Mayor of Sylhet has succinctly put the sentiment of the people when he said that nothing of this order has ever happened in the past 700 years of mazar's history.

Clearly some thing has gone terribly worong with this country which has been grappling with threats of sismilar attacks on crowded places and public meettings functions ever since the bomb blast at an udichi function. Who knows whichplace will be the next target. It seems such bombs and highly sophisticated arms find their way in to the country quite easily. A number of arms hauls support this view. If there are chances of detection at the time of carrying the firearms, the bombs can be transported undetected. So they

pose a greater danger to public life and security. Now there is no way of leaving anything to chances. Wheather it is a tabling of Eidgah congregation or jumma prayer, the venue has to be under constant surveillance and checked before hand to ensure that no power full device has been planted there. The dog squad has cost the public exchequer quite a sum. Had it been developed in to an efficient branch of police investigation. It surely would be pretty useful. Even the crowded places need to be brought under regular monitoring if we are seriou avoiding any further bomb tragedy.

As for the mazar blast, it is now incumbent upon the Government to get to its origin. All the previous bombing incident have had no through investigation to quell the doubts in public minds. Now the Government owes them a clear and authentic report. If the criminals still remain beyond reach of our intilligence, we diffnitely have the right to call for hiring in inteligence from abroad. We must get to the root of this problem for its redress once for all.

# মাজার প্রাঙ্গণে বোমা বিক্ষোরণের প্রতিবাদে মিছিল সমাবেশঃ দুর্বৃত্তদের শ্রেকতার ও দৃষ্টাভমূলক শান্তি প্রদানে সরকারের ভূমিকা হতাশাজনক। উরস চলবে, অনৈসলামিক কার্যকলাশ বন্ধ করতে হবে। --- আল্লামা কুলতলী

স্থাক রিপোর্টারঃ হ্বরত শাহজালাল (রহ.) এর মাজার প্রাঙ্গণে বোমা বিসফোরণের ঘটনা তদতে দীর্ঘ সুত্রিতার ক্ষোত প্রকাশ করেছেন প্রখ্যাত ইসলামী চিন্তাবিদ, বিশিষ্ট আলিমে দ্বীন হ্বরত আল্লামা আব্দুল লভিফ চৌধুরী ফুলতলী তিনি বলেন, "বিচার বিভাগীর তদত পূর্বক দোবীদের দৃষ্টান্তমূলক শান্তি দিতে হবে। অন্যথার আল্লাহর ওলীর এই পবিত্র প্রাঞ্জনিক কলঙ্কিত করার যে কোন অপচেষ্টা মোকাবেলার আমি আমার জীবন উৎসর্গ করতে প্রন্তুত রয়েছি। তিনি বলেন সরকারের কোন মন্ত্রী কিংবা উচ্চ গদহ কোন সরকারী কর্মকর্তার বাসার এ ধরণের হামলা হলে সরকারের তোড় জোড়ের শেব থাকে না। অথচ যার বিপ্লবী প্রচেষ্টার সিলেট তথা এই উপমহাদেশের মুসলমনরা বীর দর্পে নিজেদের পরিচর প্রকাশ করতে সমর্থ হয়েছে সেই সুলতানে সিলেট হ্বরত শাহজালাল (রহ.) এর দরগা প্রাঙ্গণে বোমা বিক্লের্যরণের পর সরকারের ভূমিক হতাশামূলক।"

আল্লামা ফুলতলী গতকাল শুক্রবার বাদ জুমা হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর দরগাহ প্রাঙ্গণে বোমা বিক্লোরনের ঘটনার প্রতিবাদে তাঁর আহ্বানে ও আঞ্জুমানে আল ইসলাহের ব্যবস্থাপনার আয়োজিত এক বিশাল মিছিল পরবর্তী সমাবেশে প্রধান অতিথির বক্তব্যে উপরোক্ত কথা বলেন। দরগাহ শরীক প্রাঙ্গণে জনসভার এক পর্বায়ে আল্লামা ফুলতলী উপস্থিত হাজার হাজার ধর্মপ্রাণ জনসাধারণকে নিয়ে হ্যরত শাহজালাল (রহ.) মাজার জিয়ারত, মীলাদ শরীক ও মুনাজাত করেন। এসময় তিনি বলেন যারা মাজার জিয়ারত ও মুনাজাতকে বেদআত বলেন, আমি তাদের চ্যালেঞ্জ করি। কোরআন হাদীসের আলোকে প্রমাণ করুন, তাহলে আমরাও মেনে নেব।

তিনি সুষ্ঠুতাবে দরগাহ পরিচালনা এবং সকল প্রকার অনৈসলামিক কার্যকলাপ বন্ধে খ্যাতনামা আলেম উলামা ও প্রভাবশালী ব্যক্তিদের সমন্বরে একটি কমিটি গঠনের পরামর্শ দেন। দরগাহ শরীক সম্পর্কে কটুক্তি ও উক্ষানি মূলক বক্তব্য বন্ধ রাখারও দাবী জানান এবং নিহতদের মাগফিরাত কামনা করেন।

# হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর জীবন দর্শন থেকে আমাদের শিক্ষা নিতে হবে ....ড. আবুল আউয়াল বিশ্বাস

ভাক ভেকঃ শাহজালাল বিজ্ঞান ও প্রযুক্তি বিশ্ববিদ্যালয়ের নৃবিজ্ঞান বিভাগের প্রধান ড.আব্দুল আউরাল বিশ্বাস বলেছেন, ইসলামের সুমহান বাণী প্রচারের জন্য ৩৬০ আউলিয়া নিয়ে হবরত শাহজালাল (য়হ.) ৭০৩ হিজরী ১৩০৩ সালে সিলেট আগমন করেন। অত্যাচারী গৌড় গোবিন্দ রাজাকে পরাজিত করে তিনি এখানে ইসলামের বিজয় কেতন উড়ান। সিলেট বিজয়ের পর তার মামা ও মুর্শিদ পীর সৈয়দ আহমদ কবীয় সোহয়াওয়ার্দীর প্রদন্ত মাটির সাথে সিলেটের মাটির মিল পাওয়ায় এখানে হায়ী বসবাসের সিদ্ধান্ত দেন। ওলীকুল শিরমণি হবরত শাহজালাল (য়হ.) আগমনে এ অঞ্চলের মানুব ইসলামের দাওয়াত কবুল করতে ওরু কয়েন। এ জন্যে শাহজালাল (য়হ.) ও ৩৬০ আউলিয়াকে ঈমান ও আধ্যাত্মিকতায় অনেক পরীক্ষা দিতে হয়।

গত ১৮ নভেম্বর কাজীটুলায় রকীবশাহ পরিষদ আয়োজিত হয়রত শাহজালাল (রহ.) উরস উপলক্ষ্যে আলোচনা সভায় প্রধান অতিথির বক্তব্যে ড. বিশ্বাস একথাগুলো বলেন। পরিষদের সভাপতি ড. কাজী কামাল আহমদের সভাপতিত্বে ও আব্দুল মজিদের পরিচালনা সভায় বিশেব অতিথির বক্তব্য রাখেন রাগীব রাবেয়া ফাউভেশন সচিব এস.এম. এস. ইসলাম, গনদাবী পরিবদের নেতা বদরুল ইসলাম জাহাঙ্গীর, কাজী আরেফ আহমদ, মাওলানা নুরুজ্জামান প্রমুধ। শুকুতে পবিত্র কোরআন তেলাওয়াত করেন গোলাম মাওলা।

<sup>□</sup> ২৫/১১/২০০৮ দৈনিক সিলেটের ডাক ।

# ষষ্ঠ অখ্যায়

# ইবনে বতুতার সফর ও হ্যরত শাহজালাল (রহ.)

#### ব্ৰথম পরিচ্ছেদ

# ইবনে বতুতার পরিচয় ও সিলেট সফরঃ

বিশ্ব বিখ্যাত পরিপ্রাজন্দ আবু আপুল্লাহ মুহান্দদ বিন আপুল্লাহ ইবনে বতুতা মরঞ্জোর তনজা (Tanjiers) শহরে ৭০৩ আব্দে (খ্রীষ্টির ১৩০৪) জন্মগ্রহণ করেন। তিনি ৭২৫ সালের রজব মাসে (১৩২৬ঈ.) ২২ বৎসর বরসে হজের উদ্দেশ্যে তিনি জন্ম ভূমি হতে রওয়ানা হন। এটাই তাঁর প্রমণের গুরু। তার প্রকৃত নাম ছিল মুহান্দদ বিন আপুল্লাহ। ইবনে বতুতা তাঁর বংশগত উপাধি।

ইবনে বতুতা খৃষ্টীর চতুর্দশা শতাব্দীতে এ উপমহাদেশে আগমন করেন ৭৩৪ হিঃ ১৫ই মুহাররম (১২ সেপ্টেম্বর ১৩৩৩ খৃঃ) আরব সাগরের তীরে সিন্ধু প্রদেশের তৎকালীন সমুদ্র বন্দরে অবতরণ করেন। পদব্রজাে বিশ্বের এক প্রান্ত থেকে অন্য প্রান্ত পর্যন্ত পর্যন্ত করেন তিনি। তাঁর শ্রমন কাহিনী বিভিন্ন দেশের তৎকালীন ইতিহাস, সমাজ ব্যবস্থার এক স্বচ্ছ দিগদর্শন।

ইবনে বতুতা ছিলেন অসাধারণ প্রতিভা সম্পন্ন এক মহান ব্যক্তিত্ব। যে দেশেই তিনি গিরেছেন প্রতিভার উজ্জল্যে তিনি দিগদিগন্ত আলোকিত করেছেন। বিনা অনারাসে বা স্বল্প প্ররাসে তদনীন্তন রাজপুরুষদের দৃষ্টি আকর্ষণ করতে তিনি সক্ষম হরেছেন এবং যথাযোগ্য মর্যাদার সাথে রাজদরবারে স্থান লাভ করেছেন।

দিল্লির রাজ দরবারে তিনি দীর্ঘদিন অবস্থান করেন। সুলতান মুহাম্মদ বিন তুঘলকের রাজত্বকালে তিনি দিল্লিতে মালিক মাযহাব অনুসারীদের জন্য সম্রাজ্যের কাজীউল ফুজাত নিযুক্ত হন।

তিনি মোট ২৮ বৎসর ৯৫,০০০ হাজার মাইল পথ পর্যটন করেন। পরিশেষে ১৩৭৮ খ্রিষ্টাব্দে ৭৩ বৎসর বয়সে ইন্তেকাল করেন। মুসলমান জাতির মধ্যে এত বড় ভ্রমনকারী আর কেহ হর নাই।

৭৫৬হিজরী (১৩৫৪ খ্রিঃ) তিনি তার স্রমন বৃতাত একত করেন। পর বৎসর ইবনে জয্য়ী ইহার সংক্ষিপ্তসার সংকলন করেন। এই ইবনে জযয়ী মরক্কোর সুলতান আবু ইনাতমারয়ীনীর সেক্রেটারী ছিলেন। মুহাম্মদ ইবনে কতভ্ন্নাহ বিশুনি ইবনে জযয়ী -

১. শহীদুল্লাহ সংবর্ধনা গ্রন্থ, ৪৬৮পু.

হযরত শাহলালাল কুনিয়াভি (রহ.) পৃ- ২২৭।

৩. প্রাণ্ড, পু- ২১৯

পৃত্তকের এক সার সংগ্রহ করেন। ইবনে বতুতার মূল পৃত্তকে এক্ষনে পাওয়া যায় না। ফারসী অনুবাদ সহ ইবনে জয়য়য়ী পৃত্তক প্রকাশিত হয়েছে। ড. লিবিলুনীর পৃত্তকের এক ইংরেজী অনুবাদ ১৮২৯ সালে প্রকাশ করেন। খান সাহেব মৌলভী মুহাম্মদ হসয়ন এম.এ লাহোর হতে ইবনে জয়য়য়ী পৃত্তকের বিতীয় খভের এক সার্থক উর্দু অনুবাদ প্রকাশ করেছেন। এই বিতীয় খভে ইবনে বতুতার ভারত প্রমন হতে শেষ পর্যন্ত বৃত্তান্ত আছে। বর্তমান প্রবন্ধ তার উক্ত অনুবাদ অবলম্বন করে লিখিত হয়েছে। এই জন্য প্রবন্ধ লেখক তার নিকট কৃতজ্ঞতা স্বীকার করছে।

মরকোর সুলতান আবু ইনাই মরিনিরে নির্দেশে মুহাম্মদ ইবনে জুবর্য়ী ইবনে বতুতার ভিকটেনশন অনুযায়ী আরবী ভাষায় তার বৃত্তান্ত লিপিবন্ধ করেন ৭৫৬ হিঃ ১৩৫৫ ঈ. তুহকাত উন নুজ্জার ফি যারাইবিল আমসার ও আজায়িবিল আসফার।<sup>৫</sup>

দিল্লীতে দীর্ঘ দিন অবস্থানের পর তিনি ৭৪৬ হিজরীতে (১৩৪৫ খৃঃ) বাংলাদেশে আগমন করেন। তাঁর ভ্রমণ কাহিনীতে বাংলাদেশের তদানিত্তন সামাজিক, অর্থনৈতিক অবস্থা এবং জনগণের জীবন যাত্রার ধারণা পাওয়া যায়। বাংলাদেশে ভ্রমণ কালেই তিনি ৭৪৬ হিজরীতে বাংলার পূর্বদিকে কামক (সিলেট) পার্বত্য অঞ্চলে জালাল উদ্দীন তাবরিথি (শাহজালাল) নামক এক সুকী তাপসের সাক্ষাৎ লাতের জন্য গমণ করেন।

জালাল উদ্দিন তাবরিথি উত্তর বংগে ইসলাম প্রচার করেন। তিনি কামরা পার্বত্য অঞ্চলে বা পূর্ব ভারতে (সিলেট) আগমন করেন নি। তাই অধিকাংশ গবেষকের ধারণা যে, ইবনে বতুতা সিলেটের হযরত শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গে সাক্ষাত করেছিলেন। কিন্তু ইবনে বতুতার বর্ণনা এবং শাহজালাল (রহ.) এর জীবন কাহিনীর মধ্যে বেশ খানিকটা অমিল থাকার শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গে ইবনে বতুতার সাক্ষাৎ সম্বন্ধে বিতর্ক দেখা দিয়েছে। ড. এ.বি.এম হাবিবুল্লাহ, রামপ্রাসাদ চন্দ্র, মুকতি আজহার উদ্দীন আহমদ সিদ্দিকী, সৈরদ মুর্তাজা আলী, দীনকাত চক্রবর্তী সাহিত্য সিন্ধু এবং আরও অনেকে মনে করেন যে, ইবনে বতুতা সিলেট আসেনি এবং শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গে সাক্ষাৎ হয়নি। তিনি খুব সন্তব আসামের উর্ধ্ব অঞ্চলে কামরূপ গাহাজের সন্নিকটে ১৪৯ বছর বরক্ষ কোন এক ফকিরের সঙ্গে সাক্ষাত করেন। করা হয়েছে। এ মত সত্য মনে করা যায় না। এ সম্বন্ধে যথাস্থানে বিশদ আলোচনা আলোচনা করা হয়েছে।

৪. শহীদুল্লাহ সংবর্ধনা গ্রন্থ, পু- ৪৭৩

৫. ওয়াকিল আহমদ ড. মুসলিম বাংলায় বিদেশী শবঁটক, (ঢাকা- ১৯৬৮) পু- ২৬

৬. হ্যরত শাহজালাল কুনিয়াতী (রহ.), পু- ২১৯, ২০

ইবনে বতুতা বলেন- "সাদকওয়ান হইয়া আমি কামরপের দিকে রওয়ানা হইলাম। এই দেশ সাদকাওয়ান হইতে এক মাসের পথে। ইহা বহু বিভৃত পাহাড়িয়া দেশ, এবং ইহা ও যে তিকো কান্তরী হরিপ পাওয়া যায় তাহার সংলগ্ন। এই দেশের অধিবাসীরা আকৃতিতে তুকীর্দের ন্যায়। ইহাদের ন্যায় কর্মট কদাচিত অন্য স্থানে দেখা যায়। সেখানের একজন চাকর অন্য স্থানের করেকজন চাকরের সমান কাজ করে। ইহায়া বিখ্যাত যাদুকর।

আমার এই দেশে যাইবার উদ্দেশ্যে ছিল যে, আমি বিখ্যাত আউলিয়া শায়খ জালালুদ্দীন তাবরিষীর সহিত সাক্ষাত করিব। এই শায়খ নিজ সময়ের কুতুব (পীরশ্রেষ্ঠ) ছিলেন। ইহার অলৌকিক কার্য প্রসিদ্ধ। ইহার বরস ও অনেক বেশি হইয়ছিল। তিনি বলিয়াছেন যে, তিনি বলিলা মু'তাসিম বিল্লাহকে বাগদাদে দেবিয়াছিলেন। তিনি ১৫০ বৎসর পূর্ণ করিয়া মরেন। তিনি ৪০ বৎসর হইতে বরাবর রোজা রাখিতে ছিলেন দশ দশ দিন আত্তর তিনি একবার ইকতার (পারনা) করিতেন। তাহার শরীর রোগা পাতলা ছিল। তাহার আকৃতি লমা এবং গভদ্বর ক্ষীন ছিল। তাহার হতে সেই দেশের অধিকংশ লোক ইসলাম গ্রহণ করিয়াছে। তাহার একজন সঙ্গী আমাকে বলিলেন যে, তাহার মৃত্যুর একদিন পূর্বে তিনি তাহার সকল বন্ধুকে জাকিয়া এই উপদেশ দিলেন যে, তোমরা আল্লাহকে ভর করিবে, আল্লাহ চহেনত কাল আমি তোমাদের নিকট হইতে বিদায় হইব। আল্লাহই তোমাদের মধ্যে আমার হুলাভিবিজ রহিলেন। জোহরের নামাজের সময় শেব সিজদার অবস্থার তাহার দম বাহির হয়। তাঁহার ওহায় একটি খোড়া কবর দেবা গেল। তাহাতে কাফন এবং খোশবু মৌজুদ ছিল। তাহার সঙ্গীগন তাহাকে গোসল দেওয়াইয়া কাফন গয়াইয়া দাফন করিলেন। আল্লাহ তাহাকে দয়া কয়ন।

যখন আমি এই শেখ সাহেবের দর্শনের জন্য গিয়া ছিলাম, তখন তাঁহার বাসহানের দুই আডডা দুরে তাহার চারিজন সঙ্গীর সহিত আমার সাক্ষাত হয়। তাহারা বলিলেন যে, শায়েখ সাহেব ফকিরদিগকে বলিয়াছিলেন যে, একজন মরক্কো দেশীর ভ্রমনকারী আমার এখানে আসিতেছেন, তোমরা তাহাকে আগু বাড়াইয়া আন। আমরা শায়ঝের হুকুম অনুসারে আসিয়াছে। আমার সম্বন্ধে তাহার কোন সাক্ষাৎ জ্ঞান ছিল না। তিনি যাহা কিছু জানিয়াছিলেন তাহার দিব্য জ্ঞানে জানিয়াছিলেন। আমি তাহাদের সহিত শায়ঝের খেদমতে হাজির হইলাম।

আমি নায়খের খানকার পৌছিলাম। এই খানকাহ একটি গুহার বাহিরে ছিল। তাহার নিকট কোন লোকালর ছিল না। সেই দেশের হিন্দু মুসলমান সকলে শায়খের দর্শনের জন্য আসিত এবং তাঁহাকে ভেট ও নজর দিত। তাহা ফকীর কাঙ্গাল সকলে খাইত; কিন্তু শায়খ নিজে কেবল একটি গরুর দুধ বাইরা দিন গুজরান করিতেন। যখন আমি তাঁহার বেদমতে হাজির হইলাম, তিনি খাড়া হইরা আমার সহিত গলার গলার মিলিলেন এবং আমার বাড়ী ও আমার সকরের অবস্থা জিজ্ঞাসা করিলেন। আমি সমস্থ অবস্থা বলিলাম।" তিনি বলিলেন, "তুমি আরবদের মধ্যে (বিখ্যাত) ভ্রমনকারী।" তাহার একজন সঙ্গি বলিলেন আরব ও আজমের মুসাফির তোমরা ইহার সন্মান কর। তারপর আমাকে খানকার লইরা গেলেন এবং তিন দিন পর্যন্ত আমার অতিথ্য সংকার করিলেন।

বেদিন আমি প্রথমে শায়খের সাক্ষাৎকারের জন্য ঘাই তিনি এক উলের চোগা পরিয়া ছিলেন। আমি আপন মনে বলিলাম ঘাদি শায়খ সাহেব আমাকে এই চোগা দান করেন, তবে বড়ই জল হয়। আমার বিদায় সময়ে শায়খ সাহেব গুহার দিকে গিয়া আপনার শরীর হইতে চৌগাটি খুলিয়া আমাকে পরাইয়া দিলেন এবং নিজের মাথার টুপি খুলিয়া আমার মাথায় রাখিয়া দিলেন। ফকীরেরা বলিল যে, চোগা পরা শায়ঝের দত্তর নয়। কেবল তোমার আসার ঝবর ভানিয়া শায়ঝ সাহেব চোগা পরিয়াছিলেন। তিনি বলিয়াছিলেন যে, ময়য়েলা নিবাসী আমার নিকট এই চোগা চাইবে এবং কাফের রাজা ইহা তাহার নিকট হইতে কাড়িয়া লাইবে এবং সেই রাজা ইহা আমার ধর্ম ভাই বুরহান উদ্দীনকে দিবে। ফকির দিগের মুঝে ইহা ভানিয়া আমি আপন মনে দৃঢ় সংকল্প করিলাম যে, শায়ঝ আমাকে আপনার পোশাক দান করিয়াছেন এবং আমার এক অপূর্ব ধনলাভ হইয়াছে। আমি কঝনই এই চোগা পরিয়া কোন মুসলমান বা কাফির রাজার নিকট যাইবনা। আমি শায়ঝের নিকট হইতে বিদায় হইলাম।

ইহার দীর্ঘকাল পরে আমার চীন দেশে যাওয়া ঘটে। আমি চীনের খানসা শহরে সঙ্গীদের সহিত বেড়াইতেছিলাম। তিড়ের জন্য এক স্থানে আমিসঙ্গি হইতে আলাদা ইইয়া পড়ি। আমি এই চোগা পরিয়াছিলাম। পথে উবীরের সহিত আমার সাক্ষাৎ হইল। তিনি আমাকে নিজের কাছে ভাকিলেন এবং আমার হাত ধরিয়া আমার অবস্থা জিজ্ঞাসা করিলেন। কথায় কথায় আমরা রাজ প্রাসাদের দরজায় উপস্থিত হইলাম। আমি তাহার নিকট হইতে বিদায় লইতে ইছো করিলাম। কিন্তু তিনি অনুমতি দিলেন না, তিনি আমাকে রাজার নিকট লইয়া গেলেন। রাজা আমাকে মুসলমান বাদশাহ দিলের অবস্থা জিজ্ঞাসা করিলেন। আমি উত্তর দিলাম, রাজার দৃষ্টি আমার চোগার উপর পড়িলে তিনি তাহার বড়ই প্রশংসা করিলেন। উবীর বলিলেন 'তুমি ইহা খুলিয়া দাও।' আমাকে সহজে হকুম মানিতে হইল। রাজা চোগা লইয়া তাহার বদলে আমাকে দশটি থিলাত একটি যোড়া সহ সাজ সরঞ্জাম এবং বরচের জন্য কিছু নগদ অর্থ প্রদান করিলেন। আমার অত্যন্ত দুঃখ হইল। পরে শায়পের উক্তি স্মরণ হইলে আমার ভারি আন্চর্যবোধ হইল।

ইহার পর বৎস আমি চীনের রাজধানী খাণবালিকে (পিকিংরে) যাই। তখন শার্ম বুরহান উদ্দিন সাঘরজীর খানকার ঘটনাক্রমে উপস্থিত হই। সেখানে দেখি শার্ম কিতাব পড়িতেছেন এবং এই চোগা গরিয়াছেন। আমি অত্যন্ত আশ্চর্যাম্বিত হইলাম এবং সেই চোগাটি ওলট পালট করিয়া দেখিতে লাগিলাম। শার্ম আমাকে বলিলেন "তুমি কেন উহা ওলট–গালন করিয়া দিতেছ? তুমি এটা চিন? আমি বলিল হাঁ; এই চোখা খানসার রাজা আমার নিকট হইতে লইয়া ছিলেন। শেখ বলিলেন- শেখ জালালৃদ্দীন এই চোগা আমার জন্য তৈরার করিয়াছিলেন এবং আমাকে চিঠি লিখিয়াছিলেন যে, অমুক লোকের মারকত তোমার নিকট এই চোগা পৌছিবে।' শার্ম আমাকে সেই পত্র দেখাইলেন। আমি সেই চিঠি পড়িলাম এবং শেখর সত্য ভবিষ্যৎ জ্ঞানের জন্য অত্যন্ত বিশ্বিত হইলাম। তারপর আমি সমস্ত কাহিনী শার্ম বুরহান উদ্দীনের নিকট বর্ণনা করিলাম। শার্ম বলিলেন- আমার ভাই শার্ম জালালৃদ্দীনের পদ ইহা অপেকা অনেক উচ্চ, সংসারে সমন্ত ব্যাপারে তাহারঅধিকার আছে। এক্ষনে তিনি পরলোকে যাত্রা করিয়াছেন। পূণরায় বলিতে লাগিলেন আমি জানি তিনি প্রত্যেকদিন কজরের নামাজ মঞ্কাশ্রীকে পড়িতেন এবং প্রত্যেক বংসর হল্ব করিতেন। তিনি আরফা ও ঈদের দিন অদৃশ্য হইয়া যাইতেন কাহারও কোন খবর হইত না।

৭. শহীদুৱাহ সমর্থনা গ্রন্থ, পু- ৪৭৪-৭৫

# সুনার কাওন (সোনারগাঁও)

শারধ জালালুন্দীনের নিকট হইতে বিদায় লইয়া আমি হবনক' শহরের দিকে গেলাম। ইহা একটি বড় শহর। ইহার মধ্য দিয়া নদী বহিতেছে। এই নদী কাপরূপের পাহাড় হইতে বাহির হইয়াছে ইহাকে (নাহরে আজরক) নীলনদী বলে। এই নদী দিয়া লোক বাঙ্গালা এবং লখনোতি গিয়া থাকে। এ নদীর উভর গালে ক্ষেত, বাগান ও গ্রাম দৃষ্ট হয়, যেমন মিশরের নীল নদের তীর দেখা যায়। সেখানকার বাসিন্দা কাফির। কিন্তু বাদশাহ বায়ত। তাহাদের নিকট হইতে উৎপন্ন দ্রব্যের অর্ধেক ভাগরূপে লওয়া হয়। খাজনা ইহার অতিরিক্ত। আমি এই দেশে পনের দিন পর্যন্ত সকর করিয়াছিলাম। গ্রাম এবং বাগান এখানে এতবেশী যে, বোধ হইতেছিল যে, বাজারে দিয়া যাইতেছি। অসংখ্য জাহাজ এই দেশে যাতায়াত করিয়া থাকে। প্রত্যেক জাহাজে এক একটা ঢাক থাকে। দুই জাহাজে সাক্ষাৎ হইলে তাহারা ঢাক বাজার এই হইল তাহাদের সালাম। সুলতান ফখরুদ্দীনের হকুম এই যে, এই দেশে ফকীর দিগের নিকট হইতে কোন মাসুল আদায় করা হইবে না।

ফকীর কোন শহরে উপস্থিত হইলে বাদশাহের তরফ হইতে তাহাকে আধ দিনার দেওয়া হয়।
১৫ দিন সফরের পর আমি সোনারগাঁয়ে উপস্থিত হইলাম। এই শহরের অধিবাসীগন শরদাকে
ধরিয়া বাদশাহের হাতে দিয়াছিল।"

উল্লেখ্য ইবনে বতুতা ছিলেন মানব জাতির গৌরব এক বিন্মরকর প্রতিভা। চতুর্দশ শতাব্দীতে তিনি সুদুর মরক্কোর রাজ দরবার থেকে বিদার নিয়ে বহু দেশ ভ্রমন করে ভারত হয়ে চীনের রাজদরবারে উপস্থিত হয়েছিলেন। ভ্রমনকালে তিনি হয়রত শাহজালাল (রহ.) এর সংগে সাক্ষাত করার উদ্দেশ্যে কামার (সিলেট) আসেন (৭৪৬হিঃ /১৩৪৬ খ্রিঃ)।

ইবনে বতুতা চতুর্দশ শতাব্দীতে এ উপমহাদেশ পরিভ্রমন করেন। ভারতীয় বাদশাহদের মধ্যে তুঘলক রাজ বংশের সুলতান মুহাম্মদ তুঘলক জুনা খা ছিলেন সম-সাময়িক কালের একজন শ্রেষ্ঠ গভিত। তাঁরই সময়ে ইবনে বতুতা দিল্লী আসেন। সুলতান মুহাম্মদ তুঘলক অতি সহজেই উপলব্ধি করেন যে, ইবনে বতুতা এক অসাধারণ ও তুলনাহীন প্রতিভা। তাঁকে রাজদরবারে ধরে রাখার জন্য তিনি ইবনে বতুতাকে ভারত সাম্রাজ্যের মালিকী মাজহাবের প্রধান বিচারপতি নিযুক্ত করেন। কিন্তু প্রধান বিচারপতির সম্মান ও তাঁর সুদুরের পিয়াস নিবৃত্ত করতে গারেনি। চক্ষল মতি সুলতান মুহাম্মদ তুঘলক কারাবন্দী করেও ইবনে বতুতাকে ভারত থাকতে সম্মত করতে গারেনি।

ছাড়া পেয়েই ইবনে বতুতা দিল্লী থেকে রওয়ানা হয়ে চীন দেশের পথে বাংলায় আসেন। দক্ষিণ ভারত থেকে সমুদ্র পাথে আগমনকরে তিনি বাংলাদেশের সাদকাওয়ান বন্দরে অবতরণ করেন।

O ভ. মুহাখন শহীকুলাহ বলেন হবনক' শহরের অবতান বুঝা যাইতেছে না।

এই সাদকাওয়ান বন্দরটি কোথায় সে সম্বন্ধে মতভেদ আছে। কারো কারো মতে হুগলি জেলার অন্তর্গত সাতগাঁও ছিল ইবনে বতুতা উল্লেখিত সাদকাওয়ান বন্দর। কর্নেল এইচ ইউল এবং ব্লকম্যান মনে করেন চাটগাঁও বন্দরই ইবনে বতুতা বর্ণিত সাদকাওয়ান বন্দর। <sup>৮</sup>

ইবনে বতুতার কামর (সিলেট) সকরে তিনি নাম, কাল, পথ ও স্থান বিভ্রাটে পতিত হন। নিম্নে এ ব্যাপারে বিশদ আলোচনা করা হল।

#### (১) নাম সম্পর্কিত বিভ্রাটঃ

বিশ্ববিখ্যাত পর্যটক ইবনে বতুতা কি সিলেটের হ্যরত শাহজালাল ইয়মনী কুনিয়াভি (রহ.)
অথবা শায়খ জালাল উন্দীন তাবরিয়ির সঙ্গে সাক্ষাৎ করার উদ্দেশ্য কামর (সিলেট) আগমন
করেন? এ বিবয়টি খুবই জটিল আকার ধারণ করেছে বলে অনেক লেখককে ভাবিয়ে তুলেছে।
তার জবাবে বলা যায় শায়খ জালাল উন্দীন তাবরিয়ি একজন মহান ঐতিহাসিক ব্যক্তিত্ব।

তাঁর সম্বন্ধে প্রামানিক ইতিহাস আছে। তিনি সুলতানুল মাশাইর খাজা মইনুদ্দীন মুহাম্মদ হাসান সিজজী চিশতি (৫৩৭-৬৩৩/১১৪২-১২৩৬) দিল্লীর খাজা কুতুরুদ্দীন বর্খতিয়ার কাকী উশী (৫৩৭-৬৩৩/১১৪২-১২৩৫-৬ এবং উপমহাদেশে সুহরাওয়াদ্দীয়া তরিকার প্রবর্তক শায়র বাহা উদ্দীন যাকারিয়া সুলতানীর (৫৬৫-৬৬৫/১১৬৯-১২৬৬) সম সাময়িক ছিলেন। কিন্তু তিনি সিলেট বা কামক্র বা আসাম অঞ্চলে এসেছিলেন বলে প্রামানিক দলিল নেই। শায়র জালাল উদ্দীন তাবরিঘি উত্তরবংগে গৌড় পাভুয়া এবং বারিক্র ভূমিতে প্রায় দল বছর যাবত ইসলাম প্রচার করেন। মালদহ জিলার পাভুয়ায় জালাল উদ্দীন তাবরিঘির ইবাদত খানা আছে। বাংলার সুলতান আলী শাহ (৭৪০-৪৬/১৩৩৯-৪৫) স্বপুযোগে আদিষ্ট হইয়া (৭৪২/১৩৪২) মূল দরগাটি নির্মাণ করেন। উক্ত সুলতান কর্তৃক ১৩৪২ সনে শায়ঝের ধ্যানময় (মুরাকাবার) ছানে একটি জামে মসজিনও নির্মাণ করা হয়।

বাদশাহ হুমায়ুনের সম সাময়িক মাওলানা জামালী লিখেছেন যে, গান্তুয়া শহর থেকে ১৭ মাইল দুরে দেওমহল নামক স্থানে শায়খ জালাল উন্দীন তাবরিষী সমাহিত আছেন।

জালাল উদ্দিন তাবরিয়ির মত্যু তারিব সম্বন্ধেও নানা অভিমত আছে। ৬৪২ হিজরী. ১২৪৪ ঈ. সর্বাধিক স্বীকৃত মৃত্যু সন। কৈউ কেউ ৬২২হিজরী/ ১২২৫ তাঁর মৃত্যু সন বলেছেন।

শারব ফরিদ উদ্দীন গাঞ্জে শাকর ৫৭১-৬৬৬/ ১১৭৫-১২৬৯) বলেন যে, তিনি শারব জালালুদ্দিন তাবরিথির ইন্তেকালের সময় উপস্থিত ছিলেন। শারব তাবরিথি সেই সময় হাসিতেছিলেন। জনৈক বন্ধু এই অবস্থা দেখিয়া বিশ্ময় একাশ করিয়া বলিলেন: মুমূর্ব ব্যক্তির ইহা কি রকম হাসি? উত্তরে বলা হইল আল্লাহ সম্পর্কিত তত্ত্বজ্ঞানের ইহাই নিদর্শন।

৮. হ্যরত শাহজালাল কুনিয়াতী (রহ.) পু- ২২৭, ২২৮

৯. ইসলামিক বিশ্বকোষ, ২৩ শ বন্ড, পৃ- ৫৬২

উল্লেখ্য শায়খ জালাল উদ্দীন ভাবরিষির সঙ্গে ইবনে বতুতার সাক্ষাত না হওয়া সত্ত্বে কেন তিনি তা উল্লেখ করলেন? এটা অস্বাভাবিক নয় যে, গরবর্তীকালে কোন নকলনবিশ জালাপুদ্দীন নামের সংগে তাবরিষি শব্দটি জুড়ে দিয়েচে। ইবনে বতুতার বর্ণনায় অন্যত্র দেখা যায় একই সুকী সাধক সম্পর্কে জালাপুদ্দীন সিরাজী নামেরও উল্লেখ করা হয়েছে।

N.K Bhattasali লিখেছেন Ibn Batuta once calles the saint Tabrizi once shirazi which shows that he was not sure of either.

এটা অন্যাভাবিক নয় যে ইবনে বতুতা নিজেই এই ভুল করেছেন কারণ ১৩৪৬/৪৭ ঈসায়ী বাংলাদেশ ত্যাগ করার বহুকাল পর মরক্ষোর সুলতানের রাজদরবারে অর্থাৎ ১৩৫৪ সাল তিনি তার প্রমন বৃত্তাত একত্র করেন এর পরবর্তী বৎসর ১৩৫৫ সালে ইবনে জয়্যী ইহার সংক্রিপ্ত সার সংকলন করেন।

জালালুদ্দীন সিরাজী ও জালালুদ্দীন তাবরিথি দুই ব্যক্তি ছিলেন। জালালুদ্দীন সিরাজী কখনও বাংলাদেশে আসেননি।

নাম বিদ্রাট এবং দুইজন সুকী সাধকের এ সল্লেকীয় বর্ণনার মধ্যে নানা অসংগতি থেকে কেউ কেউ ধারণা করেন যে, ইবনে বতুতা যে, নাহজালালের সঙ্গে সাক্ষাত করেন তিনি সিলেটের শাহজালার (রহ.) নন, জালাল উন্দীন তাবরিষীও নন। তাঁলের ধারণা আসামের পার্বত্য অকলের কামর গাহাড়ে অবস্থান কারী কোন শাহজালাল উন্দীনের সঙ্গে ইবনে বতুতা সাক্ষাৎ করেন। কামরূপের এই শাহজালাল উন্দীনের চীন দেশের খান বালিক শহরের বুরহান উন্দীন সাগরজীর পত্র যোগাযোগ ছিল। ইবনে বতুতা খান বাশিক পৌছার পূর্বেই বুরহান উন্দিন সাগরজী শাহজালাল (রহ.) এর পত্র পেয়েছিলেন। ইবনে বতুতা চীন সফর কালে বুরহানুদ্দীন সারগরজীর সঙ্গে খানিকু খানবালিক শহরে অবস্থান কর। খানুক শব্দের অর্থ খানদের শহর যা বর্তমানে পিকিং নগরী নাম পরিচিত। ১০

হবরত শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গে ইবনে বতুতার সাক্ষাৎ প্রসঙ্গে Barua লিখেছেন This Jalal uddin (when Ibn Batuta met) was no other than the famous shahjalal of sylhet who died about 1346A.D.Shortly after Ibn Btuta Visited him. "

#### (২) কাল সম্পর্কিত বিভ্রাটঃ

শায়খ জালাল উদ্দিন তাবরিষির সঙ্গে ইবনে বতুতার সাক্ষাত কালপঞ্জীর দিক থেকে ও অসম্ভব। জালালুদ্দীন তাবরিষি ৬৪২হিঃ ১২৪৪ ঈসারী ইন্তেকাল করেন। কিন্তু ইবনে বতুতা বাংলাদেশে আসেন ১৩৪৫-৪৬ খ্রিষ্টাব্দে। জালালুদ্দীন তাবরিষি দিল্লীর সুলতান শামসুদ্দীন আলতামাশ এবং বাংলার সুলতান আলাউদ্দিন আলী শাহ রাজত্বকাল বাংলার আগমন করেন।

<sup>30.</sup> Journal of Asiatic Socity of Bengal Calcata, May 1913, P-711

Rahim M. A Socialand Cultural history of Bengal (Karahi, Pakistan Publishing house 1963, Vol- 1, 1201, 1576), P- 101-102

ইবনে বতুতা যে সময় বাংলাদেশে আসেন তখন দিল্লির সুলতান ছিলেন মুহাম্মদ তুঘলক, এবং বাংলার সুলতান ছিলেন ফখর উদ্দীন মোবারকশাহ। যে জালালুদ্দীনের সঙ্গে ইবনেবতুতা সাক্ষাৎ করেন তিনি ৭৪৬ হিজরীতে ১৫০ বংসর বয়সে ইস্তেকাল করেন। তাহলে এই জালালুদ্দীনের জন্মসন পড়ে (৭৪৬-১৫০) ৫৯৬ হিজরীতে।

ঐতিহাসিক ফিরিশতা কুতব উদ্দীন বখতিয়ার কাকীর বর্ণনা দিতে গিয়ে উল্লেখ করেন যে, ৫৮৮ হিজরীতে জালালুদ্দীন তাবরিথি খোরাসানে ইসলাম প্রচার করেন্ এটা সত্য হলে জালালুদ্দীন তাবরিথর সঙ্গে ইবনে বতুতার সাক্ষাৎ সম্ভব নর। কারণ জালালুদ্দীন তাবরিথি যখন খোরাসান সকর করেছিলেন তখন সিলেটের শাহজালাল (রহ.) এর জনাও হরনি।

সিলেটের শাহজালাল (রহ.) দিল্লীতে হ্যরত নিজামুদ্দীন আউলিরার সঙ্গে সাক্ষাত করেন।
নিজামুদ্দীন আউলিরা ৭২৫ হিজরী ১৩২৫ঈ. ইত্তেকাল করেন। হ্যরত নিজামুদ্দীন ছিলেন
জালালুদ্দীন তাবরিষির অনেক পরবর্তী কালের ওলী।

ইবনে বতুতার সকর নামায় উল্লেখ রয়েছে যে, কামারুতে অবস্থানকারী শারথ জালাল উদ্দীন সুদীর্ঘ জীবন লাভ করেছিলেন এবং থলিকা মোতাসেম বিল্লাহর হত্যার সময়ে বাগদাদে ছিলেন। ১৪ই সকর ৬৫৬ হিজরী মৃতাবেক ২০ কেব্রুয়ারী ১২৫৮ ঈসায়ী মোতাসিম বিল্লাহ তার পুত্র এবং ৫ জন ইউনুখা খোজা প্রহরী সহ নিহত হন। তার ১৪ বছর পূর্বে জালাল উদ্দীন তাবরিথি (১২৪৪ঈ.) ইত্তেকাল করেন। এ ঘটনা ঘটেছিল ইবনে বতুতা বাংলাদেশ আগমনের (১৩৪৫খ্রিঃ) ৮৮ বছর পূর্বে। কামরূপ অবস্থানরত শায়খ জালাল উদ্দীনের সঙ্গে সাক্ষাতের পর ইবনে বতুতা খানিকু বা খানাবালিক শহরে বুরহান উদ্দীন সাগরজীর সঙ্গে সাক্ষাত করেন। এ সেখানে তিনি অবগত হন যে, কামরূর শাহজালাল ১৫০ বছর বয়সে ইত্তেকাল করেন। এ থেকে অনুমিত হয যে, বাগদাদে মৃতাসিম বিল্লাহর সঙ্গে সাক্ষাতের সময় তার বয়স ছিল ৬২ বছর (১৫০-৮৮)।

কিন্তু সুহায়ল-ই-ইয়ামন এর বর্ণনার দেখা যায় সিলেটের শাহজালাল (রহ.) ৬২ বছর বয়সে ইন্তেকাল করেন। তবে সুহায়ম ই. ইয়ামন এর বর্ণনা তেমন নির্ভরযোগ্য নয়। উক্ত গ্রন্থের লেখক নাসির উন্দীন হায়দার লিখেছেন যে, সিলেটের শাহজালাল ১১১৪ঈ. ইন্তেকাল করেন। এটা সত্য হলে ১৩৪৬ ঈসায়ী কি করে তাঁর সঙ্গে ইবনে বতুতার সাক্ষাত লাভ হতে পারে।১২

## (৩) গৰ সাৰ্কিত বিভ্ৰাটঃ

ইবনে বতুতার সফরনামায় উল্লেখ রয়েছে যে, তিনি শায়খ জালাল উন্দীনের সঙ্গে সাক্ষাত করে 'নাহরে আজরাক' হয়ে হবংক নগরীতে পৌছেন।

এখন ইবনে বভূতা উল্লেখিত 'নাহরে আজরাক' কোন নদী এবং হবংক শহরে কোন নগরী এবিষয় আলোচনা প্রয়োজন, তাহলে তার 'পথ সম্পর্কিত বিভাটের সমাধান হবে।

আরবীতে নাহর শব্দের অর্থ হচ্ছে নদী এবং আজরাক বলা হয় দীল রং কে। এখন এ ব্যাপারে ঐতিহাসিক দৃষ্টিকোন নিয়ে আলোচনা করি।

১২. হ্যরত শাহজালাল কুনিয়াতী (রহ.) পু- ২৩৪

(ক) Col. H. Yule মনে করেন বর্তমান সুরমা নদী ই তৎকালীন 'নাহরে আজরাক'। তিনি নাহরে আরজক সম্বন্ধে লিখেছেন-

Akzar river is no doubt Surma, by descending which the traveller would come direct upon sonargaon.

যদি সুরমা নদী ইবনে বতুতা কথিত নাহরে আজরাক বা নীল নদী না হয় তবে অন্য কোন নদীটি নাহরে আরজক হতে পারে?

ইবনে বতুতা বলেনঃ

'দরবেশ আমাকে বলেছিলেন তিনি আক্রাসীয় খলিফা মোতাসিম বিল্লাহকে বাগদাদে দেখেছেন। ৬৫৬ হিজরী (১২৫৮খ্রিঃ) উক্ত খলিফাকে হত্যার সময়ে তিনি সেখানে উপস্থিত ছিলেন। দরবেশের কাছ থেকে বিদায় নিয়ে আমি হাবাঙ্গ নামে এক বিশাল ও পরম রমনীয় শহরে পৌছলাম। নাহরে আজরাক নামে একটি নদী কামরূপের পাহাড় থেকে বেরিয়ে ঐ শহরের মধ্য দিয়ে প্রবাহিত হচ্ছে। এই নদী দিয়ে বাংলাদেশ ও লাখনৌতিতে (গৌড়ে) যাওয়া যায়। মিশরের নীল নদের মত এই নদীর দুই তীরে অনেক কারখানা বাগান ও প্রাম দেখতে পাওয়া যায়। আমরা এই নদী দিয়ে চলে পনের দিনে সোনার গাঁয়ে পৌছিলাম।"'

- (খ) H.A.R. Gibb মতে বর্তমান মেঘনা নদী ইবনে বতুতা বর্ণিত নাহরে আজরাক।
- (গ) উর্ধ আসামে কৃষ্ণতোরা নামে একটি নদী আছে। একজন চীন দেশীয় পরিপ্রাজক তাঁর ভ্রমন বৃত্তাত্তে এই অঞ্চলে Le Grand Teinn- Che-Tei নামে নদীর নাম উল্লেখ করেছেন। একই নদী Eau Naire অথবা Krishnatoa নামেও পরিচিত ছিল।
- (ঘ) Ibboult Callier এর মতে উক্ত নদী কৃষ্ণতোয়া, মেকং অথবা সেলুরেন ও হতে পারে।
  ব্রম্মপুত্র নদী উর্ধ্ব আসামে কোন অংশ লোহিত নদী নামে পরিচিত। ইবনে বতুতা বাংলাদেশ
  সকরের বহুপর তার ভ্রমন বৃত্তান্ত বর্ণনা করেছেন। কেউ কেউ মনে করেন লোহিত অথবা লাল
  নদীয়ে অনুবাদ নাহরে আজ্বরাক বা নীল নদীতে রূপান্তরিত হয়েছে।

ইবনে বতুতা কথিত 'নাহরে আজরাক' মেকং, সেলুরেন, ইরাবতি, হতে পারে না। এমনকি 'কৃষ্ণ তোরা, ভিহিং বা লোহিত সাগর ও হতে পারে না। কারণ এসব নদীর উপত্যকার, অবস্থিত কোন শহর থেকে ১৪ দিনে নৌকা পথে ইবনে বতুতার পক্ষে সোনারগাঁও পৌঁছা সম্ভব ছিল না।

তদুপরি লোহিত, কৃষ্ণতোয়া ডিহিং নদীর উপত্যকা সুলতান ফখরুদ্দীনের রাজ্যভুক্ত ছিল না।

N.K. Bhattasali নাহরে আজরাক নহরে লিখেছেন- Three rivers answer to the term blue river. Viz. the Surma, the Kalni and the Meghna, but I think no other than Surma is meant by the traveller. It really leads to Lakhawati country as well at to Sonargaon.

১৩, হ্যরত শাহজ্ঞাল ও সিলেটের ইতিহাস, পৃ- ৭৪

Col. H.Yule লিখেছেন Akzar river is doubt, the surma, by which the traveller would come direct upon scnargaon. It is possible that the name of the river Surma Suggesting black collyrium so called my have originated the title used by ibn Batuta.

ইবনে বতুতা সফর নামায় রয়েছে 'দরবেশের নিকট থেকে বিদায় নিয়ে আমি হাবঙ্গ নামে এক বিশাল ও পরম রমনীর শহরে পৌছলাম। নাহরে আজরাক নামে একটি নদী কামরূপের গাহাড় থেকে বেরিয়ে ঐ শহরের মধ্য দিয়ে প্রবাহিত হচ্ছে। এতে বুঝা যায় হাবংক একটি বৃহৎ ও সুন্দর শহর। এই শহর কামরূপের মধ্য দিয়ে প্রবাহিত (নাহয়ে আজরাক) নীল নদের তীরে অবস্থিত। ব্রম্পুত্রের তীরে চতুদর্শ ও পঞ্চদশ শতান্দীতে হাবঙ্গ নামে একটি শহর ছিল। হাবুঙ্গ নামে কোন শহর শ্রীহট্ট জিলায় কখনও ছিল না। বদরপুরের নিকটবর্তী ভাঙ্গা অনেক পরে স্থাপিত হয়। স্থানীয় অদিবাসীদের যাদুবিদ্যায় গায়দর্শিতা থেকে বুঝা যায় ইবনে বতুতা কামরূপে গিয়ে ছিলেন শ্রীহট্টে নয়। ব্রহ্মপুত্র নদী প্রাচীন কালে লৌহিত্য নামে পরিচিত ছিল। ইবনে বতুতা বহু বৎসর পর তার প্রমন বৃত্তান্ত লিপিবদ্ধ করেন কাজেই নদীয় নাম লোহিত্য না বলে ভুলক্রমে নাহরে আজরাক নীল নদী বলে থাকবেন। ড. শহীদুল্লাহ বলেন- 'হবনক শহরের অবস্থান বুঝা যাইতেছেনা। আর আজরাক নদী ব্রহ্মপুত্র জানিয়া বোধ হইতেছে'।

ইষ্ট ইন্ডিয়া কোম্পানী অধিকার সমূহ জারপ করার জন্য Major James Renuel লর্ড ক্লাইড কর্তৃক নিযুক্ত হয়ে ১৭৬৭ ঈসায়ী হতে ১৭৭৬ ঈসায়ী পর্যন্ত ভারতের পুর্বাঞ্চল জারিপ করেন এবং তখনকার প্রামানিক নকশা তৈরী করেন। রেনেলের ম্যাপ হতে নদীর গতিপথ সমূহ পর্যালোচনা করলে দেখা যায় যে, ইবনে বতুতা সন্তবত দুটি জলপথ অনুসরণ করতে পারেন। তবে এখানকার নদী গতিপথ আর চতুর্দশ শতকের গতিপথ হয়ত এক ছিল না। সিলেট শহর হতে ১০ মাইল পশ্চিমে নওগঞ্জ নামক হান থেকে কুশিয়ায়া নদী পথে বর্তমান বিশ্বনাথ, জগরাখপুর ও বালাগঞ্জ প্রভৃতি অঞ্চলের উপর দিয়ে প্রবাহিত হয়ে কুশিয়ায়া নদী বয়াক নদীয় প্রধান স্রোতে পতিত হয়েছে। এই নদীর তীরের প্রধান স্থান গুলোর মধ্যে রয়েছে বনবুগ, আওরঙ্গপুর, সৈয়দপুর, এবং বয়াক নদীয় দক্ষিণ তীরন্থ হবিগঞ্জ। ইবনে বতুতার হবংক শহর উপরোক্ত যে কোন একটি হানহতে পারে। তবে হবিগঞ্জ হওয়ায় সন্তাবনা বেশি।

সিলেট হতে সোনারগাঁরে আসার বিতীর জনপথ সিলেট শহর হতে ৪০ মাইল উর্ধ পথে ভাঙ্গার বাজার হয়ে। ভাঙ্গার বাজারের নিকটই নদীর প্রধান স্রোতধারাটি সুরমা ও কুশিয়ারা নামে বিভক্ত হয়ে নিমুদিকে প্রবাহিত হয়েছে। ইবনে বতুতা এই নদী পথে অগ্রসর হলে তাঁর কথিত হবংক নগরী ভাঙ্গার বাজারও হতে গারে। কিন্তু তা স্বাভাবিক মনে হয়ন না। কারণ সিলেট হতে সোনারগাঁও আসতে হলে সাধারণতঃ উর্ধ্ব গতিপথে ভাঙ্গার বাজার হয়ে আসা হয় না। তবে হতে গারে ইবনে বতুতা এ শহরটি দেখার মানসেই সেখানে গিয়েছিলেন। প্রাখ্যাত James Rennel কর্তৃক প্রস্তুতকৃত ম্যাপের পূর্বেকার কোন ম্যাপই এখন পাওয়া যায় না। ১৪

১৪, নাহজালাল কুলিয়াতী (রহ.) পু- ২৩৪-২৩৭

#### (৪) ছান সম্পর্কিত বিভ্রাটঃ

বাংলার সুলতান ফখর উদ্দীনের রাজত্বকালে ইবনে বতুতা বাংলাদেশ ভ্রমন করেন। তাঁর ভ্রমন বৃত্তান্তে উল্লেখ করেন যে, ৭৪৬ হিজরী মোতাবেক ১৩৪৫/ ৪৬ ঈসায়ী ইবনে বতুতা শাইখুল মাশাইখ জালাল উদ্দীন তাবরিষির সাখে সাক্ষাতের উদ্দেশ্যে কামক আসেন। তাঁর বর্ণনায় শ্রীহট্ট বা সিলেট বলে কোন স্থানের উল্লেখ নেই। কামকর বর্ণনা দিতে গিয়ে তিনি লিখেছেন যে, কামক হতে পর্বতমালা ওক হয়ে চীন এবং তুকাত (তিকাত) পর্যন্ত বিস্তৃত হয়েছে। তারপর শায়খ জালালের কয়েকটি আলৌকিক ঘটনার উল্লেখ তার বর্ণনায় আছে।

যদিও ইবনে বতুতার বর্ণনায় শ্রীহট্ট বা সিলেটের উল্লেখ নেই, তবুও বহু লোকের ধারণা ইবনে বতুতা সিলেট আগমন করেন। এদের মধ্যে ররেছেন স্যার যদুনাথ সরকার, নলিনী কান্ত ভট্টাশীল কর্নেল এইচ.ইউল প্রমুখ।

Col. H. Yule Marker Kumru is of Course Kamahupa is term of some what wide opplication, but which anciently included Sylhet. The sheikh Jalal Uddin was Idoubt not the patron saint of Sylhet. Now Known as Sah Jalal the subject of many legends. Jo whom ascribed the conversion of the peole of the country to Islam and whose shrine at Sylhet flanked by four Mesques, is still famous.

অনেকের ধারণা ইবেন বতুতার কামারু কারূপ বা কামাখ্যা হতে পারে। তবে ঐ সময় কামাখ্যা পর্যন্ত ইসলাম প্রকৃতই প্রচারিত হরেছিল কিনা সন্দেহ, যদিও ইসলামের বাণী বহনকারী সাহবী গণ সুদ্র চীন পর্যন্ত গিরেছিলেন। তবে শ্রীহট সাধারণ ভাবে কামরূপের অংশ হিসেবে পরিগণিত। কর্ণেল এইচ. ইউলের দৃঢ় বিশ্বাস, ইবনে বতুতা সিলেট আগমন করেছিলেন এবং তৎকালে শ্রীহট প্রাচীন রাজ্য কামরূপের অংশ ছিল। পূর্বে ব্রন্মপুত্র হতে পদ্মা নদী পরিবেটিত উত্তরবঙ্গ হতে তিকাত পর্যন্ত বিভূত উত্তর বঙ্গ অঞ্চলই মুসলিম লেখকগন মধ্যযুগে কামারু নামে অভিহিত করতেন।

ড. মুহাম্মদ এনামূল হক মনে করেন যে শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গে সাক্ষাত করার জন্য ১৩৪৫ ঈসায়ী (৭৪৬ হিজয়ী) ইবনে বতুতা কামরূপ গমন করেন।

N.K. Battasali লিখেছেন No serious doubt is now entertained that itwas Shaj Jalal, the famous saint of Sylhet. Whom raveler to see. That vasit took place about 746 A.H. 1345 A.D.

নালিনী কান্ত ভট্টাশালী (তিনি আরও) মনে করেন ইবনে বতুতার সঙ্গে শাহজালালের (বিনি জালাল উদ্দীন তাবরিথি নামে খ্যাত ছিলেন) সাক্ষাত হয়েছিল তিনি লিখেছেন- Shah jalal was traditional conquerer of Sylhet and one who converted the people of Sylhet to Islam. Ibn-E-Batuta also says that the people of the tract received Islam at his hands. This achevement of Hazrat Shahjalal worked on papular fancy and gave rise to a multitude of legends which are still current among the Bengal peasntry and which, on analysis revel an amazingly admiture of fiction and history.

ইবনে বতুতা হযরত শাহজালাল (রহ.) সঙ্গে সাক্ষাৎ করেছিলেন কি করেননি তা নির্ভর করে ইবনে বতুতা উল্লেখিত করেকটি তথ্যের উপর। এগুলো হল (১) শাহের নাম ও বর্ণনা (২) যে নদী বয়ে তিনি শাহের খানকাহ হতে হবংক নগরীতে পৌছলেন সে নদী ও হবংক শহরের পরিচিতি।

যারা মনে করেন ইবনে বতুতা অসৌ সিলেটে আসেনি তাদের মধ্যে ররেছেন রাজ প্রাসাদ চন্দ্র, মুকতি আজহার উদ্দীন আহমদ সিদ্দিকী, সৈরদ হাবিবুল্লাহ, সৈরদ মুর্তাজা আলী, রজনী রঞ্জন দেব। তাঁদের ধারণা, তিনি উর্ধ্ব আসামে শাহজালাল উদ্দীন নামে সে সাধু পুরুবের সাক্ষাৎ করেন তিনি অতি বৃদ্ধ, প্রায় দেড়শত বৎসর বরক্ষ ছিলেন। শ্রীহট্টের শাহজালাল উনসভর বৎসর বরসে ওফাত হয় এবং সেখান থেকে ব্রহ্মপুত্র নদী বয়ে শিব সাগর জেলার অবস্থিত হবংক শহর হয়ে সোনার গাঁরে পৌছেন। এই সকল কারণে আমাদের মনে হয় ইবনে বতুতা আদৌ শ্রীহট্টে আসেননি। ১৫

নিয়োক্ত আলোচনা বারা অবশ্যই দিক নির্দেশনা ও সুস্পষ্ট ভাবে বুকা যাবে যে, ইবনে বতুতা সিলেটে হ্বরত শহাজালাল মুজারর কুনিয়াজী / ইয়ামনী (রহ.) এর সঙ্গে সাক্ষাত করেছেন।

পীর দরবেশ, সুফী সাধকদের প্রতি এদেশের হিন্দু এবং মুসলিম জনসধারণের শ্রদ্ধাবোধ একটি ঐতিহাসিক সত্য ও স্বীকৃত বিষয়। জন সাধারণ বড় বড় সম্রাট ও রাজাদের ভূলে বার, উৎপীড়ন কারী শাসককে বিস্ফৃত হয়। কিন্তু পীর মাশাইখ সৃফী দরবেশকে ভূলে না তাঁদের কে তারা বুকে ধারণ করে আসছে যুগ যুগধরে। উদাহরণ স্বরূপ বলা বায় ইসলামী সভ্যতা ও সংস্কৃতির স্বর্ণযুগ বলে খ্যাত বাগদাদ শহরে আব্বাসীর খলিফা হারুনুর রশীদ, মামুনুর রশীদ বা অন্যান্য আব্বাসীর খলিফা কোথায় কে সমাহিত আছেন তার কোন খবর কেউ বলতে গারে না। কিন্তু বড় পীর দন্তগীর মহী উদ্দীন আব্দুল কাদির জিলানী (রহ.) সাইদুত ত্বারিফা জুনাইদে বাগদাদী (রহ.), মানসুর হাল্লাজ প্রমুখ অনেক আউলিয়ার মাজারের খবর তারা রাখে এবং সেখানে আজও জনসমাগম হয়।

ইবনে বতুতা বর্নিত শায়ধ জালাল উদ্দীন(রহ.) হিন্দু-মুসলিম সকলের কাছে (যিনি শাহজালাল (রহ.) নামে সুপরিচিত) সমভাবে শ্রন্ধার্জন করেছেন। সকলেই যুগ যুগ ধরে তার আন্তানার নানা রূপ নবর-নিরাজ পেশ করত। ইবনে বতুতা উল্লেখ করেছেন যে, আন্তানার দরবেশ গণ অতভ্যাসগত হিন্দু-মুসলিম জনসাধারণের শ্রদন্ত নজর নিরাজ আহার করে দিন কাটাত।

১৫. শ্রীহরে ইসলাম জ্যোতি, প্রাথক, পু- ৪০

জনসাধারণ পীর-দরবেশদের সাময়িক বিশ্রামের স্থানকেও পবিত্র মনে করেন। যেমন চট্টগ্রামে বারেজিদ বোতামী এবং শেব ফরিদের চিল্লা দেখতে পাওয়া যায়। কুমিল্লায় এবং হবিগঞ্জের পরগনা ফতেপুর প্রভৃতিস্থানে শাহজালাল (রহ.) সম্মসময়ের জন্য বিশ্রাম নিয়েছিলেন। কিন্ত এস্থানগুলো ও জনসধারণ পবিত্র মনে করে এবং অনকে জায়গা সংরক্ষণ করে রাখে। ইবনে বতুতা বর্ণিত জালাল উদ্দীন কোন ছোট দরের সুফী ছিলেন না। দেশে বিদেশে তার খ্যাতি ছড়িয়ে পড়েছিল। তাঁর আধ্যাত্মিক উৎকর্ব এবং অন্য গুণাবলীর বিষয় গুনে ইবনে বতুতা দীর্যপথ অতিক্রম করে দরবেশের সঙ্গে সাক্ষাৎ করেন। সেকালে কামরুর অধীনে সিলেট ছিল বিধায় সুবিখ্যাত স্থানের নামই তিনি উল্লেখ করেছেন। প্রকৃত পক্ষে ওলী আউলিয়াগণের সাধনা ক্ষেত্র তথা খানকা সংলগ্ন বা সে স্থানেই তাদের মাজার হয়ে থাকে। অতএব, শায়খুল মাশায়েখ শাহজালাল (রহ,) খানকাহ সংলগ্ন স্থানেই তাঁকে সমাহিত করা হয়। এজন্য পূর্ণ নিক্য়তার সহিত বলা যায় যে, শাহজালাল মুজাররদ ইরামনী কুনিয়াডী (রহ.) সিলেটে তাঁর সাধনা ক্ষেত্রেই শারিত আছেন। যদি তিনি শিব সাগর জেলার কোন জারগায় আন্তানা স্থাপন করতেন এবং শেষ নিঃশ্বাস ত্যাগ করতেন, তবে স্থানীয় লোকজন তা ভূলে যেত না। রাজা বাদশাহগণ শ্রন্ধাবশত অথবা জনগণের আনুগত্য ও আতা অর্জনের উদ্দেশ্যে অনেক সময় পীর-দরবেশ আউলিয়ার মাজারে জাক জমক পূর্ন ইমারত প্রস্তুত করে দিতেন। এটা নিভান্ত অন্বাভাবিক যে, শিব সাগর জেলায় বা আসামে এমন কেউ ছিলেন না যিনি উক্ত মাজারের উপরে একটি ছোট খাট দালান তৈরী করে দিবেন। এটা অসম্ভব যে, হিন্দু মুসলিম কর্তৃক সমভাবে নন্দিত এমন একজন দরবেশের মাজার এত অবহেলিত থাকবে যে, পরবর্তী কালে তার চিহ্ন ও পাওয়া বাবেশা ।

ইবনে বতুতা বর্ণিত হবংক নগরী সোনার গাঁও হতে নদী পথে মাত্র ১৫ দিনের পথ। কিন্তু দিবসাগর জেলার কোন অঞ্চল হতে বা গৌড় গান্ডুয়া হতে নৌকা যোগে ১৫ দিনের মধ্যে সোনারগাঁও আসা সন্দূর্ন অসম্ভব। দ্বিতীয় হবংক নগরীর নিকটস্থ বর্ধিষ্ণু থাম গুলো ইবনে বতুতার মতে সুলতান ফখর উদ্দীনের রাজ্যের অন্তরগত ছিল। কিন্তু ইতিহাস পাঠে জানা যায় সুলতান ফখর উদ্দীনের রাজ্যের সীমা দিব সাগর জেলা পর্যন্ত বিভৃত ছিল না। তাছাড়া সোনার গাও হতে নিবসাগরের অন্তর্গত হবংক নগরী পর্যন্ত প্রত্যক্ষ নৌকা যোগে আসা অনেকটা অসম্ভব মনে হয়।

রজনী রঞ্জন দেব প্রশ্ন তুলেছে যে, যদি ইবনে বতুতার সঙ্গে সিলেটের শাহজালাল (রহ.) এর সাক্ষাত হত তবে তিনি অবশ্যই শ্রীহট বা সিলেট জেলার নাম উল্লেখ করেছেন। সিলেট ভূমি অতি প্রাচীন। রামায়ন মহাভারতে এই অঞ্চলের উল্লেখ আছে। তাই রজনী রঞ্চন দেব মনে করেছেন যে, ইবনে বতুতা সিলেটে আগমন করে থাকলে অবশ্যই সিলেট শহরের কথা উল্লেখ করতেন। এটা যদিও সভ্য যে, রামায়ন মহাভারতে এবং প্রানে এই অঞ্চলের উল্লেখ আছে
কিন্তু তা শ্রীহট্ট নামে উল্লেখ নেই। বিভিন্ন তত্ত্তে শ্রীহট্ট নামের উল্লেখ আছে, কিন্তু তত্ত্ব রচিত হয়
অনেক পরে। এমনকি গৌড় গোবিন্দের রাজত্ব কালে এই অঞ্চল বা শহর শ্রীহট্ট নামে পরিচিত
ছিল না।

পরিশেষে বলা যায়। ইবনে বতুতা জালাল উদ্দীন তাবরিষির সঙ্গে সাক্ষাত করেননি। আসামের শিব সাগর জেলায় অথবা পূর্ব আসামের অপর কোথাও আন্তানা হাপনকারী কোন সাধকের সঙ্গে তিনি সাক্ষাৎ করেননি। তিনি সাক্ষাতকরেন ১৩৪৫/৪৬ ঈসায়ী ৭৪৬হিজয়ী সিলেটে অবস্থানরত শাহজালাল উদ্দীন কুনিয়াজী/ ইয়মনী এর সঙ্গে। সুরমা এবং মেখনা নদী বেয়ে তিনি সিলেট হতে ১৪ দিনে সোনারগাঁও এসে পৌছেন। তিনি ১৩০৩ ঈসায়ী ৭০৩হি, অতি বয়োবৃদ্ধ বয়সে সিলেট আগমন করেন এবং ৪৪ বছর সিলেটে অবস্থান করেন। শাহজালাল (য়হ.) ১৫০ বছর বয়সে ১৩৪৭ ঈসায়ী সিলেটে ইস্তেকাল করেন।

১৬. হ্যরত শাহজালাল কুনিয়াভী (রহ.) পু- ২৪৩, ২৪৪, ২৪৫।

# বিতীয় গরিচ্ছেদ হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর ওফাত

মুঙ্গেক নাসির উদ্দীন হারদার এর ভাব্য অনুযারী হযরত শাহজালাল (রহ.) ৫৯১ হিজরী (১১৯৪ ঈ.) ২০ জিলক্বদ ৬২ বছর বয়সে ইন্তেকাল করেন। মুঙ্গেক নাসির উদ্দীন হারদারের ভাব্য কাল্পনিক। তাঁর এই তারিখ মেনে নিলে শাহজালাল (রহ.) এর সিলেট বিজয়ের তারিখ ও অন্যান্য ঐতিহাসিক ঘটনার সাথে সম্পূর্ণ অসঙ্গতিপূর্ণ হয়ে যার।

শায়ধের বয়স সম্বন্ধে মুক্তি আজহার উদ্দিন সাহেব প্রণীত শ্রীহট্ট ইসলাম জ্যোতিতে বলা হয়েছে ৭৯/৮০ বছর। কিন্তু তাঁর History of Shah Jalal and his Kadims আছে লিখেছেন, ইবনে বতুতার বর্ণনা মতে শাহজালালের বয়স ১৫০ বছর। শায়ধের বয়স সম্বন্ধে তিনি আয়ো লিখেছেন- The authors of the legend say that Shahjalal lived 62 years and the compare it with the age of the prophet who lived 63 years painting out the difference of one year owing to the position of the propeht and a saint. I think this prophet age is really a fiction and not a fact state in the legend. <sup>১৭</sup>

মুক্তি আজহার উদ্দিন ও আরো অনেকের মতে হ্বরত শাহজালাল (রহ.) ২০ জিলকদ ৭৪০ হি. ১৩৩৯ ঈসায়ী ১৫০ বছর বয়সে ইত্তেকাল করেন।

১৫০ বছর জীবন কালের সূত্র ইবনে বতুতা এবং ৭৪০ হিজরীর সূত্র হ্বরত 'নাহজালাল (রহ.) এর নাম এবং পরিচিতিমূলক পদবী। 'নাহজালাল (রহ.) মুজাররদ কুতুব বুওদ' এই নাম হতে আবজাদ প্রক্রিরা অনুসারে তিনটি অক্ষরের গানিতিক নম্বর দিয়ে যোগফল পাওয়া যায় ৭৪০। ওলী দরবেশদের কোন মহত্তম বা স্মরণীয় ঘটনার বছর আক্ষরিক ভাবায় প্রকাশ করে নামের অংশ করে দেয়া হয়। ৭৪০ শাহজালাল (রহ.) এর মৃত্যু জ্না, সিলেট বিজয়, স্বীয় মুর্শিদ থেকে খেলাফত প্রাপ্তি বা অন্য কোন ঘটনার সাল হতে পারে। তবে তার মৃত্যু সাল হওয়ার সম্ভানাই বেশি। ৭৪০ হিজরীতে মৃত্যুর ধারণা কোন ঐতিহাসিক তথ্যের উপর নির্ভর করে নয় তা নিতান্ত অনুমান।

উল্লেখ্য, শাহজালাল (রহ.) ৭৪০ হিজরীর দিকে জীবিত ছিলেন। ইবনে বতুতার বর্ণনায় দেখা বার তিনি ৭৪৬ হিজরীতে শাহজালাল (রহ.) সঙ্গে সাক্ষাত করেছিলেন। ১৩৮৪ ঈসায়ী ৬২ বছর বয়সে তিনি ইত্তেকাল করেছেন বলে কারো কারো অভিমত।

শাহজালাল (রহ.) এর সিলেট বিজয়ের তারিব সম্বন্ধে সবচেরে নির্ভরযোগ্য ঐতিহাসিক তথ্য হলো হোসেন শাহী শিলালিপি। আর তাঁর মৃত্যু কালের বরস সম্বন্ধে সবচেয়ে নির্ভরযোগ্য ঐতিহাসিক তথ্য হলো ইবনে বতুতার বর্ণনা। ইবনে বতুতা ১৩৪৫-৪৬ ঈসায়ী বাংলাদেশ

১৭, হিন্দ্রি অব নাহজালাল এড হিজ খাদিমস পৃ- ২৪

সকর করেন এবং কামরু পর্বতে শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গে সাক্ষাত করেন। তিনি ১৩৪৮ দিসায়ী চীন দেশে পৌছে খবর পান কামর পর্বতে যে শাহের সঙ্গে তিনি সাক্ষাৎ করেন তিনি এক বছর পূর্বে অর্থাৎ ১৩৪৬-৪৭ খ্রীষ্টান্দে জান্নাতবাসী হরেছেন। এই সময় সিলেট কামরূপের অন্তর্গত ছিল বিধায় সিলেট না বলে ইবনে বতুতা কামর পর্বত বলেছেন। ইবনে বতুতা বর্ণনা করেছেন যে, তিনি শাহজালাল (রহ.) এর কোন শাগরিদের কাছ থেকে তনেছেন যে, শাহজালাল (রহ.) ১৫০ বছর জীবিত ছিলেন। বরস সম্বন্ধে এই ক্রুতি কতটুকু নির্ভরযোগ্য বলা যায় না। যদি আমরা শাহজালাল (রহ.) জীবনকাল ১৫০ বছর ধরে নেই তবে সময় পঞ্চি দাড়ায় নিমুরূপ। শাহজালাল (রহ.) ১১৯৭ ঈসায়ী কুনিয়তে জন্মগ্রহণ করেন ১২৫৮ ঈসায়ী ৬৫৬ হিজরী আক্রাসীয় সূলতান মুতাসিম বিল্লার হত্যার সময় তিনি বাগদাদ ছিলেন। তখন তার বয়স ছিল ৬১ বছর। সুলতান শামসুন্দীন কিরোজশাহ দেহলজীর য়াজত্বকাল ১৩০৩ ঈসায়ী (৭০৩হিঃ) তিনি ১০৬ বছর বয়সে সিলেট আগমন করেন। বিজয়ের পর সিলেটে ৪৪ বছর অবস্থান করে ১৫০ বছর বয়সে ১৩৪৭ ঈসায়ী (৭৪৬ হিঃ) জান্নাতবাসী হন।

ইবনে বতুতার তারিখের নির্ভরযোগ্যতা সম্বন্ধে ঐতিহাসিক দৃষ্টিকোণ থেকে গবেষণার আলোকে সন্দেহের যথেষ্ট অবকাশ রয়েছে। তবে এখন পর্যন্ত প্রাপ্ত সকল তথ্য উপান্তের মধ্যে ইবনে বততার বর্ণনাই সর্বাপেকা নির্ভরযোগ্য বলা ছাড়া উপায় নেই। ১৮

১৮. হ্যরত শাহজালাল কুনিয়াতী (রহ.) পু- ১৫৬

# ভৃতীয় শরিচ্ছেদ দরগাহ-ই-হ্যরত শাহজালাল (রহ.)

তথ্ মুসলমানদেরই নয়, জাতি ধর্ম নির্বিশেষে সবার কাছেই শাহজালালের দরগা একটি পুণ্যতীর্থ। এখানে এসে অনেক পায় হৃদয়ে প্রশান্তি, বিরহী ভূলে তার বিরহ বেদনা, পীর ফকির পায় আধ্যাত্মিক জ্যোতির সন্ধান, অত্যাচারিত, নিপীড়িত মজলুমের সেটা সান্তনার হুল, গরীব মজলুম জনসাধাণ অন্যায় অত্যাচারের বিরুদ্ধে এখানে নালিশ জানিয়ে লাঘব করে বেদনা ভার। সাধক এখানে পায় তত্ত্বজ্ঞানের আবে হারাত। জীবনের উপর বীতশ্রদ্ধ দুরারোগ্য ব্যক্তি গ্রন্ত পায় শিকা। মাট কথা, সকল মানুব এখানে এসে শান্তি পায় আর প্রার্থনা জানায় আল্লাহর নিকট তাঁর ওসিলা নিয়ে স্ব স্ব মাকসাদ পূর্ণ হওয়ার লক্ষ্যে। আল্লাহর ওলীর ফয়েজ ও বরকতে মুগে মানুব উপকৃত হচ্ছে।

আধ্যাত্মিক জগতের সুলতান শায়খুল মাশাইখ হয়রত শাহজালাল মুজাররদ ইয়ামনী (রহ.) দরগাহ শরীফ জিয়ারত করার জন্য যুগরুগ ধরে দুর দুরান্ত থেকে ধর্মপ্রাণ মুসলমান সিলেটে আসেন এমনিভাবে তাঁর পাক দরগাহ জিয়ারতের জন্য ১৮৪৯ খ্রিষ্টাব্দে দিল্লীর তৎকালীন সম্রাট শাহ আলমের দৌহিত্র মির্জা ফিরুজ শাহ এই দরগাহ জিয়ারত করতে আসেন। ব্রিটিশ শাসনের প্রথম আমলের বিখ্যাত কালেন্টর মিঃ রবার্ট লিভসে (১৭৭৯-১৭৮৯ ঈসায়ী) তাঁর আত্ম-জীবনীতে বলেহেন, এখানে নৃতন কালেন্টর এলে তার প্রথম কর্তব্য ছিল এই দরগাহ শরীফ জিয়ারত করে হয়রত শাহজালাল (য়হ.) প্রতি সম্মান প্রদর্শন করা। ভারতের নানা স্থান থেকে দর্শনার্থী এই মাজার শরীফ জিয়ারত করতে আসেন। প্রচলিত প্রথা অনুযায়ী লিভসে নগুপদে দরগায় গিয়ে পাঁচটি আশরাকী নিয়াজ দেন। এরূপে অভিবিক্ত হয়ে তিনি তর কুঠিতে কিরে গিয়ে প্রজাদের আনুগাত্য গ্রহণ করেন।

পাকিন্তান আমল হতে ওরু করে অদ্যাবধি পর্যন্ত বাংলাদেশের সকল রাষ্ট্র প্রধান ও জাতীর নেতৃবৃন্দ এই মাযার শরীক জিয়ারতে আসেন। তাছাড়া পীর ফকির ওলী আউলিয়াগণ অলিখিত খেলাফত প্রাপ্তির চূড়ান্ত সনদ এখান থেকেই লাভ করেন বলে আমাদের বিশ্বাস।

দরগাহ কার্সী শব্দ আভিধানিক অর্থ আন্তানা, দরবার, চৌকাট, খানকাহ, রুওজা, মাজার। বেমন বলা হয় দরগাহে এলাইা অর্থাৎ- আত্মাহর দরবার। ২০ পরিভাষায় দরগাহ বলতে আউলিয়ায়ে কেয়ামদের কবর বা মাজার নরীফকেই বুঝায়। অতএব, দরগা-ই-লাহজালাল (রহ.) বলতে হয়রত শাহজালাল (রহ.) এর পবিত্র মাজার নরীকও তৎসংলগ্ন চত্বরকেই বুঝানো হয়ে থাকে।

শ্রীহট্ট শহরের উত্তর প্রাছে একটি মনোরম টিলার উপর হ্বরত শাহজালালের শেষ শ্য্যা বিরচিত হয়েছে। ইহা শাহজালের দরগাহ বলে দীর্ঘ শতাব্দী যাবত মুসলমান নির্বিশেষে সকল ধর্মীয় লোকের ডক্তি অর্ঘ্য পেয়ে আসছে।<sup>২১</sup>

১৯. শ্রীহট জ্যোতিঃ পৃ- ১৩৩।

২০,ফিক্লবুল লুগাত, উর্দ্ধ (করাচি, কিল্লেব্র, সল লি. ১৯৬৭) পু- ৫৬৭।

২১. প্রীহট ইসলাম জ্যোতি, পু- ৪১।

বাংলা ভাষায় লেখা সিলেট অঞ্চলের প্রথম ইতিহাস প্রস্থা (১৮৮৬) শ্রীহট্ট দর্পণ এ বলা হয়েছেহয়রত শাহজালাল (য়হ.) বেঁচে থাকতে যে ছোট্ট টিলার উপর বাস করতেন মৃত্যুর পর
সেখানেই তাকে দাফন করা হয়। দাফনের পর তাঁর কবরের চারপাশে ছোট্ট দেয়াল তোলা
হয়। পাশেই বানানো হয় একটি ছোট মসজিদ। আজকে যে বিশাল মসজিদ সেদিনের
মসজিদটি আজকের মত ছিল না। চার পাশে একটি নিরিবিলি শান্তভাব। আজকের পাঁচতলা
মসজিদের সামনে যে ছোট্ট ঈদগাহ চন্তর সেখানে ছিল একটি ছোট্ট পুকুর। মসজিদের পূর্ব
দিকের অংশ মাঝে, মসজিদের মূল ভিত্তির টিলাটি যেখানে শেষ হয়েছে, সেখানে ছিল দুটো
পাকা কবর। মসজিদের সাম্প্রতিক সম্প্রসারণের ফলে সে দুটো কবরকে এমনভাবে মসজিদ
কমপ্রেল্পের সাথে একীভুত করা হয়েছে সেই কবর দুটো সহজে দেখা যায় না। তবে মসজিদের
নীচতলায় সামনের গ্রীল দিয়ে তাকালে এখনো কবর দুটো দেখা যায়। নগরীর দর্শন দেউড়ীতে
হয়রত শাহজালাল (য়হ.) এর স্মৃতির প্রতি সম্মান দেখিয়ে দরগা মহল্লা ওয়ার্ড কে সিলেট সিটি
কর্পোরেশনের ১ (এক) নং ওয়ার্ড হিসেবে চিহ্নিত করা হয়েছে।

সিলেট রেলষ্টেশন, সিলেট কেন্দ্রীর বাস টার্মিনাল থেকে কীন ব্রীজ পার হয়ে কোর্ট পয়েন্ট (জিরো পয়েন্ট) থেকে উত্তর দিকে প্রথমে মাজার। তবে এলাকাটি এখন দরগা মহল্লা নামে পরিচিত। হয়রত শাহজালাল (য়হ) এর জিন্দাবাজার পয়েন্ট ছেড়ে চৌহাটা পয়েন্ট থেকে কয়েকশ গজের উত্তরে যাবার পর বা দিকে দরগা-ই-শাহজালাল (য়হ.) এর প্রবেশ পথ।

বাংলা বিশ্বকোবে দরগা শাহজালাল (রহ,) বর্ণনা নিমুরূপঃ

দরগাহের সৌধাবলী প্রাক মুসলিম ধংসাবশেষের উপর নির্মিত বলে মনে হয়। একাধিক শিলালিপি রক্ষিত আছে। এতে মনে হয় সৌধাবলী বিভিন্ন সময়ে নির্মিত। কোনটিই ১৭ শতকের আগের নহে। দরগাহের আর হতে পূর্ণনির্মাণের সুবিধা হইয়াছে। দক্ষিণ দিকে কৌজদার বাহরাম খানের আমলে ১৭৪৪ সালে নির্মিত হয় একটি মসজিদ। যা ইষ্টক নির্মিত। সম্মুবে শরবর্তীকালে সংযুক্ত করা হয় একটি বারান্দা। আসল মসজিদের চারকোনে মিনার। গমুজ সমূহ দীর্ঘ চূড়া বিশিষ্ট। সম্মুখে একটি দরওয়াজা। পরবর্তী সৌধ বড় গমুজ নামে পরিচিত। আমিল করহাদ খান কর্তৃক ১৬৭৭ এ নির্মিত। সৌধটির উদ্দেশ্য বুঝা যায় না। সমাধির জন্য বলিয়া মনে হয়। ইহা এক গদুজ বিশিষ্ট বর্গাকৃতি; কোণে ওষ্টাভুজ মিনার উপুর করা কলসীর উপর নির্মিত। পূর্বদিকে ৩টি দরওয়াজা। মধ্যেরটি বড়। দুইিট দরওয়াজার মধ্যে একটি করিয়া ছোট কুলুঙ্গি। মধ্যের দরওয়াজার উপর শিলালিপি। গদুজটির উপরে চুড়া, অভ্যন্তরে কারুকার্যময়। অন্য কোন দরওয়াজা বা মিহরাব নাই। বড় গদুজের পিছনে ১৯ শতকে সিলেটের জেলা ম্যাজিষ্ট্রেট মি. ওয়ালিস কর্তৃক নির্মিভ একটি তিন গমুজ বিশিষ্ট মসজিদ ইহাকে উপরে বর্ণিত মসজিদের ছোট সংক্ষরন বলা যায়। যে পরিবেষ্টিত স্থানের কেন্দ্রন্থলে পীর শাহজালালের কবর তাহারই এক পার্শ্বে মসজিদটি অবস্থিত। কবরটি ইষ্টক নির্মিত। বেষ্টনির চারি কোনে দীর্ঘ মিনার। মিনারের চুড়ায় কাপড়ের চাপোরা বাঁধিয়া কবরটি আবৃত করা হয়। একই উচ্চতায় আরো দুইটি বেষ্টনী আছে। ইহাতে পীর সাহেবের চিল্লাখানা ও তাঁর সঙ্গীদের

কবর অবস্থিত। টিলার সম্মুখে খোলা প্রান্তন হতে বড় গমুজে উঠবার সিঁড়ি। নিকটেই উযুর পুকুর এতে রঙিন মাছ। প্রান্তনের উত্তরে লঙ্গরখানা, এখানে দরিদ্রভোজন হয় এবং ভোজ্য বন্দানের জন্য দু'টি বিশাল কড়াই দেখা যায়। পূর্ব দিকে মি. ওয়ালিস নির্মিত মোগল রীতি গমুজ বিশিষ্ট ফটক ছিল। ইহা ১৮৯৭ এর ভূমিকস্পে বিধস্ত হয়। ফটকের উপর তায়ালায় লঙ্গরখানা ছিল। টিলার পিছনে পীর সাহেবের বিখ্যাত চশমা বা কুপ (ইহার পানি পরিত্র মনে করা হয়) স্থানটি প্রাচীর বেষ্টিত ও প্রভার ঘারা আবৃত। ২২

অধুনা দরগাহ শরীক চত্ত্বরে বেশ সংস্কার সাধিত হয়েছে এরই আলোকে নিম্নে কিছু হল।

# ১. শাহজালাল (রহ.) গেইটঃ

নগরীর প্রধান সভক সিলেট আন্তর্জাতিক ওসমানী বিমান বন্দর সভক থেকে কয়েকশ গজ ভেতরে হয়রত শাহজালাল (রহ.) মাজার। দরগাহ প্রবশে পথেই আধুনিক কালে নির্মিত পবিত্র কলিমা খচিত একটা গেইট পাওয়া য়াবে। গেইটটির নকশা তৈরী করেন ঢাকার মেসার্স ডমার্স কন্সালটেন্ট। ১৯৮৯ সালে ২৮শে এপ্রিল গেইটটির নির্মাণ কাজ শুরু হয় একই বছর আগষ্টে শেষ হয়। এই গেইটটি নির্মাণ করতে পাচ লাখের ও বেশী টাকা ব্যয় হয়। কালেমা খচিত গেইটটি পেরিয়ে কিছু দুর য়াবার পর আধুনিক কালে নির্মিত একটি মনোরম তোরণ। আধুনিক কালে নির্মিত হলেও এতে রয়েছে মোগল স্থাপত্য শিল্পের ছাপ। গেইটটির ঠিক পশ্চিমে মোগল কৌজদার করহাদ খাঁ একটি মসজিদ বানিয়ে ছিলেন, সেই মসজিদের নির্মাণ শৈলীর সাথে তোরণটি একটি সামঞ্জস্য রয়েছে। গণপূর্ত বিভাগের ছাপত্য অধিদপ্তর এই তোরণের ডিজাইন করে। ২০০৩ সালের মে মাসে এই তোরনের নির্মাণ কাজ শুরু হয় এবং ৩রা অক্টোবর ২০০৩ তোরণটির উদ্বোধন করা হয়। তোরণটি নির্মাণে ব্যয় হয় সাতশ লাখ পরব্রিশ হাজার টাকা।

বিশাল এই তোরণিটর গদ্বুজসহ উচ্চতা ২৮ফুট। ৪৪ ফুট দীর্ঘ ও ১৮ ফুট প্রস্থের ভূমিতে তোরনটি তৈরী হয়েছে। মূল প্রবেশ পথের প্রস্থ ২৪ ফুট। প্রবেশ পথের দুপাশে তোরণের অংশ হিসেবে দোতলা বিশিষ্ট চারটি ক্রম তৈরী করা হয়েছে। একটি ভি.আই.পি একটি মোতাওয়াল্লী কন্ষ, একটি মহিলা কন্ম এবং অপরটি দরগা শরীকের অকিস কন্ম। সিলেট জেলা গরিবদ এ তোরণিট নির্মাণ করে। অর্থ পরিকল্পনা মন্ত্রী মরহুম এম. সাইফুর রহমানের ব্যক্তিগত উৎসাহে তোরণিট নির্মিত হয়। ২০০৩ সালে নির্মিত তোরণিট নির্মাণের আগেও এ স্থানে আরেকটি দোতলা তোরণ ছিলো। এরও পূর্বে এখানে একটি সুদৃশ্য গেইট ছিলো। এই গেইটিটি নাঞ্চারখানা বলা হত।

দরগাহর আভ্যন্তরিন এলাকার পূর্ব সীমার উত্তরে দক্ষিণে বিতৃত ছিল এক প্রকান্ত প্রাচীর। প্রাচীরের মধ্যস্থলে রয়েছে প্রবেশদ্বার। প্রবেশ দ্বারটি ছিল দ্বিতল বিশিষ্ট। উপর তলায় রয়েছে একটি সুদৃশ্য গদুজ। দ্বিতলটি নাক্কারখানা নামে পরিচিত। এতে প্রকান্ত ঢোল রাখা হয়। প্রভূবে এবং গােধুলিতে ঢোলের আওয়াজে নামাজের সময় ঘােষিত হত। ঈদ, শবেবরাত এবং বাৎসরিক ওয়সের সময় নক্কার শব্দ ৬/৭ মাইল দুয় থেকেও শােনা যেত। সিলেটের কালেটর (১৭৮৯-১৭৯৩ঈ.) মিঃ willis কর্তৃক নাক্কার হাউজ নির্মিত হয়। ১৮৯৭ ঈসায়ী ভ্কিম্পে এটা বিধ্নক্ত হয়।

২২. ইসলামী বিশ্বকোষ (২৩শ ৰঙ) (বাংলা বিশ্বকোষ ৪র্থ ৰঙ, ৪৫২ পৃ. থেকে উদ্বৃত) নালক, পৃ- ৬৫৬-৬৫৭ ।

#### ২. দরগাহ চন্তরঃ

এক সময় দরগাহ চন্তর অনেক দূর পর্যন্ত বিস্তৃত ছিলো। বর্তমানে মাজারের টিলা সংলগ্ন ভূমির আয়তন প্রায় ১০ একর এবং নাঞ্চারখানা থেকে হযরত শাহজালাল (রহ.) এর মাজার চন্তর ওক। নাঞ্চারখানা থেকে সোজা রান্তা দিয়ে খানিকটা যাবার পর সিড়ি বেয়ে উপর উঠতে হয। মাজারে যাবার পথের দু'পাশের চত্ত্বরে টাইলস বসানো। কিন্তু এক সময় দু'পাশই ছিলো মাটির। ১৯৯৬ সালে সাবেক রাষ্ট্রপতি হোসাইন মোহাম্মদ এরশাদের উদ্যোগে মাজারে যাবার রান্তার বামপাশে টাইলস বসানো হয়। পরে ২০০৩ সালের শেষ এবং ২০০৪ সালের প্রথম দিকে পুরো মাজার এলাকায় টাইলস বসানো হয় একই সময়ে মাজারের উত্তর ও দক্ষিণ দিকে আরো দুটো ছোট গেইট বানানো হয়।

অধুনা দরগাহ চ্ত্বরের দক্ষিণে সরকারী আলিয়া মাদরাসা মাঠের পশ্চিম-দক্ষিণ কোনে চৌহার্ট্রা সদর হাসপাতাল সংলগ্ন দরগাহে প্রবেশ তোরনের নির্মাণ কাজ পরিলক্ষিত হচ্ছে।

#### ৩. দরগাহ মসজিদ

সিড়ির বাঁ পাশে চারতলা বিশিষ্ট দরগাহে শাহজালাল (রহ.) মসজিদ। বাংলার সুলতান আবু মুজাফফর ইউসুফ শাহের মন্ত্রী মজলিসে আতার আমলে ১৪০০ঈ. এখানে মসজিদটি নির্মিত হয়। এটি সিলেট শহরে একটি অন্যতম প্রধান মসজিদ। ১৭৪৪ঈ. বাহরাম খাঁ ফৌজদারের (১৭৪০-৪৮ঈ.) সময়ে এটি পূণঃ নির্মিত হয়। এভাবে পর্যায়ক্রমে মসজিদিট আজকের রূপ লাভ করে।

#### 8. মহিলা ইবাদতখানাঃ

মাজারে উঠার সিঁড়ির ভান পাশে মহিলাদের ইবাদতের জন্য একটি ঘর রয়েছে।

#### ৫. মাজারে প্রবেশ পথ হলঘর ও গমুজঃ

সিড়ির উপরে উঠে বড়ো গছুজ বিশিষ্ট একটি হল ঘরের ভিতর দিয়ে মাজারে প্রবেশ করতে হয়। এই হল বরটি ১৬৭৭ সালে মোগল কৌজদার করহাদ খাঁ বানির ছিলেন, চার কোনা উঁচু ভিত্তির উপরে এই হল ঘরটি স্থাপিত। হলের চারকোনে চারটি আটকোনাকৃতি বুরুজ আছে। হল ঘরের উপরের স্থপতি এক অভিনব কৌশলে গছুজের মাধ্যমে ছাদ নির্মাণ করেছেন। গছুজের ভিতরের অংশটা কারুকাজ খচিত। কার্ণিশের পেরাপেট ভৈরীর কাজে মিন্তিরা মোগল স্থাপত্য রীতি অনুসরণ করলে ও নির্মাণে স্থানীর স্থাপত্য রীতির প্রাধান্য দেখা যা। বড় গছুজের পেরাপেটে দেশীর রীতির অনুযারী ধনুকের বাঁক লক্ষণীয়। পেরাপেটের কিছু নীচে আরবী একটি শিলালিপি দেয়ালের সাথে গাঁখা। পচিমের দেয়ালে কোন মেহরাব বা মিছর নেই।

# ৬. ঘড়ি ঘর

হল যরের ঠিক পশ্চিমে একটি ভবন দেখা যায়। এটি ঘড়িঘর নামে পরিচিত। ভবনটিতে একটি গদুজ ও তিনদিকে তিনটি অর্ধবৃত্ত খিলান আছে। এই দালনটি জন উইলিসের আমলে তৈরী হয়েছে। ঘড়িষরের উত্তরে দুটো মাজার রয়েছে। মাজারের পশ্চিমে বেশ ক'টা শিলালিপি রয়েছে।

#### ৭। চিত্ৰাখানাঃ

যড়িঘর আংগিনার পূর্বনিকে চারটি মাজার ররেছে। এর মধ্যে তিনটি হচ্ছে হ্যরত শাহজালাল (রহ.) ঘনিষ্ট সাথী হাজী ইউসুফ, হাজী খলিল ও হাজী দরিয়ার। তাদের মাজারের দক্ষিণে গ্রীলঘেরা তারকা খচিত ছোট্ট যে ঘরটি রয়েছে, এটা হ্যরত শাহজালালের চিল্লাখানা। স্থানটি মাত্র দু ফুট চওড়া। কথিত আছে এই চিল্লাখানায় হ্যরত শাহজালাল জীবনের ২৩টি বছর আরাধানায় কাটিয়েছেন।

#### ৮. হ্বরত শাহজালাল (রহ.) মাজারঃ

চিল্লাখানার উত্তর দিকের প্রবেশ পথ দিয়ে চুকেই হযরত শাহজালাল (রহ.) মাজার। মাজারটি উচু ইট দিয়ে বাঁধানো। হযরতের মাজার ও পাকা আবেষ্টনী ১৬৫৯ ঈ. (১০৭০ হি.) নির্মিত হয়। চারপাশে চারটি বিরাট তম্ভ রয়েছে। স্তম্ভগুলো আধুনিক কালে তৈরী। এই স্তম্ভগুলোতে একটির উপর একটি করে চারটি চাঁদোয়া টাঙগানো হয়। মাজারের পাশের তিন গমুজ ওয়ালা ছোট্ট মসজিদ, যেখানে বসে লোকজন কোরআন শরীফ পাঠ করে, এটি মেগাল স্থাপত্য রীতির তৈরী।

#### ৯. অন্যান্য মাজারঃ

হযরত শাহজালালের মাজারের দু'পাশে আরো দুটো মাজার রয়েছে। পূর্ব দিকের অতি সন্নিকটবর্তী মাজারটি ইয়ামনের শাহজাদা শায়৺ আলীর। তিনি ইয়ামনের যুবরাজ ছিলেন। হযরত শাহালাল (রহ.) সংস্পর্শে এসে রাজ্যের উত্তর্মধিকার ত্যাগ করে হযরতের সহযাত্রী হয়েছিলেন। তাঁর জীবন্দশায় তিনি তাঁকে বেশী মহক্বত করতেন এবং কাছে রাখতেন। ওফাতের পরও কবরটি রয়েছে তার অতি নিকটে। পশ্চিম দিকের কবরটি ১৪৪০ সালে গৌভের (সিলেটের) শাসনকর্তা মুকাবিল খান উজিরের।

## ১০. চশমা (ব্যরনা)ঃ

হযরত শাহজালালের মাজার থেকে পশ্চিম দিকে অল্প দুরেই এ ঝরণাটি পাওয়া যায়। চারদিকে দেয়াল ঘেরা একটি আঙিনার ভেতরে উঁচু করে চার কোনা বিশিষ্ট চমশার (ঝরনার) অবস্থান ঝরনার উপর লোহার গ্রীল দেয়া। ঝরণা থেকে অনবরত পানি বের হচ্ছে। এক সময় এই ঝরণায় সোনালী কৈ মাছ, মাগুর মাছ দেখাযেতে। এখন আর দেখা যায় না। কিংবদন্তী আছে মঞ্চার পবিত্র জমজম কুপের সাথে এই ঝরনার সংযোগ আছে।

প্রাচীরের বাহিরে আরেকটি ছোট পুকরদী আছে। ইহারও চারিদিকে উঁচু দেওয়াল ছিল। কিন্তু ১৮৯৭ ঈসায়ী ভূমিকস্পে তাহা ভেঙ্গে বিনষ্ট হয়ে যায়।

## ১১. দরগাহ শরীকের প্রতি সম্মান এদর্শনঃ

আল্লাহর কুদরতের নিদর্শনাবলীর মধ্যে অন্যতম হচ্ছেন ওলী আউলিয়াগণ। মৃত্যুর পরেও তাদের কবর অন্যান্যদের কবর থেকে মর্যাদার দিক দিয়ে আলাদা। তাই সে জায়গা কে মানুব মাজার, কবর, দরগা শরীক বলে যুগযুগ ধরে সম্মান দিয়ে থাকেন প্ণ্যন্থান মনে করে। জিয়ারতের লক্ষ্যে সেবানে প্রতিনিয়ত ভিড় চলতে থাকে।

(ক) শ্রীহট্ট জেলার মুসলমান শাসনকর্তাগন বাদশাহী আমল হতেই নানা ভাবে শাহজালাল (রহ.) এর দরগার প্রতি সম্মান প্রদর্শন করতেন। যখনই কোন রাজপুরুব শ্রীহট্টের শাসন কর্তা নিযুক্ত হয়ে এ অঞ্চলে এসে পৌছিতেন, কার্যভার গ্রহণ করার পূর্বে তিনি দরগাহ বিয়ারত ও দরগার প্রতি সম্মান প্রদর্শন করাকে সর্ব প্রধান কার্য বলে মনে করতেন। কারণ দরগাহর খাদিমগন কর্তৃক অভিসিক্ত না হওয়া পর্যন্ত জনসাধারণ তাকে শাসনকর্তা বলে শ্বীকার করতেন না। রাজ পুরুব রাজকীয় আড়ম্বরে দরগায় এসে পৌছতেন, খানকাহর শায়৺ব তার মাখায় পাগড়ী বেঁধে অনুষ্ঠানিকভাবে তার প্রতি হয়রত শাহজালঅল (রহ.) এর মনোনয়ন জ্ঞাপন করতেন। অনন্তর কিছু দান খয়য়াত করার পর খাদিমগন কর্তৃক শ্রীহট্টের গদিতে অভিবিক্ত হতেন। এই প্রথা বৃটিশ রাজত্বের প্রারন্তের দিক পর্যন্ত প্রচলিত ছিল।

শ্রীহট্টের তদানীনন্তন রেসিডেন্ট মিষ্টার লিভসে দরগাহ সম্পর্কে এরূপ বলেছেন, আমাকে বলা হল যে, নৃতন রেসিডেন্টগণের পক্ষে নৃতন নিয়ম এই যে, তাহাদিগকে এখানে আসিয়াই সর্ব প্রথম বিখ্যাত দরবেশ হযরত শাহজালালের দরগাহ জিয়ারত করিয়া তৎপ্রতি সন্মান প্রদর্শন করিতেহয়। আমি দেখিলাম যে, মুসলমান তীর্থ পর্যটকগণ ভারতের নানা স্থান হইতে প্রতি বৎসরই এই দরগাহ দর্শন করিবার জন্য আসেন। আমি পরে জ্ঞানিতে পারিলাম যে, দরগায় বেসমন্থ ধর্মপ্রাণ লোক আসেন তাহারা অত্যন্ত প্রভাবশালী । কোন ধর্মমতের বিরুদ্ধোচরণকরা আমার উদ্দেশ্য ছিলনা, সুতরঅং আমার পূর্ববর্তী রাজপুরুষগণের প্রথানুসায়ে রাজীকয় আড়ন্ডরে আমি দরগায় উপস্থিত হলাম। কটকের কাছে জুতা খুলিয়া উপরে গিয়া যথায়ীতি সেই দরবেশের সমাধি দর্শন করিলাম এবং পাঁচটি স্বর্ণ মুদ্রা রাখিয়া নিচে নামিয়া আসিলাম এবং প্রজাদের আনুগত্য গ্রহণ করিলাম। হিন্দু মুসলমান নির্বিশেষে সকল প্রজাই এতন্দোদ্যেশ্যে প্রচলিত প্রথা অনুযায়ী অন্ততঃ একটি করিয়া টাকা নিয়া আমার সেন্দ দেখা করিল। ইহাতে অতি অল্পক্ষনেই আমার টেবিল ভরিয়া উঠিল। পরিবর্তে আমিও তাহাদিগকে পান ও আতর গরিবেশন করিলাম।

(খ) দিল্লির বাদশহ আলমের দৌহিত্র মির্জা ফিরুজ শাহ ১২৬৫ হিজরীতে (১৮৪৯ঈ.) শাহজালাল (রহ.) এর দরগা জিয়ারতের অভিপ্রারে মৃকতি পরিবারের তদানীতন মৌলভী নাজমুদ্দীন মুহাম্মদের নিকট যে পত্র লিখেছিলেন তাহা ফার্সী পাঠের বংলা অনুবাদ নিম্নে দেয়া গেল।

২৩. শ্রীহটো ইসলাম জ্যোতি, পু- ৪৩-৪৪

খামের উপর মোহর মির্জা ফিরুজ শাহা বাহাদুর ওলদে মির্জা সুলাইমান শাইখ বাহাদুর ওলদে বিজয়ী স্ফ্রাট শাহ আলম।

পরম উৎকর্ষ ও সমুনুত হৃদরের আবাসস্থল ও গৌরবের উচ্ছাসনে অধিষ্টিত মৌলভী নাজমুদ্দীন মোহাম্মদ। খোদা তালা তাঁহাকে সকল বিপদ হইতে রক্ষা করুন আমি আমার রাজকীয় আড়মরের সহিত মুগরা, প্রমোদ্দ ভ্রমন ও মানসিক ক্লান্তির অপনোদন উদ্দেশ্যে বহির্গত হইয়া কলিকাতা ও মুর্মিদাবাদ শহরের মধ্য দিরা দিল্লীর রাজধানী অভিমুখে প্রত্যাবর্তন করিতে ছিলাম। তখন করেকটি জনপদ অতিক্রম করার পর প্রাকৃতিক আবহাওয়া পরিবর্তন হেডু আমার শারীরিক ও মানসিক বৈকল্য উপস্থিত হয়। ভ্রমন স্থৃগিত করিয়া উক্ত অস্বাচ্ছদ্পের প্রতিকার উদ্দেশ্যে ঔষধ ব্যবহারের জন্য দেশী ও বিদেশী চিকিৎসকের অধ্যুষিত (কর্মস্থল) ঢাকা শহরে যাইতে মনস্থ করিলাম। তথায় উপস্থিত হইয়া অসুস্থতা দুরীকরণার্থে চিকিৎসক গণের কর্মকুশলতার আসন্ন রোগ যাতনা হইতে নিস্কৃতি লাভ করার পর আমার মনে হইল শ্রীহট্ট শহর সন্নিকটবর্তী, অধিকন্ত তথায় শাহজালাল সাহেবর পবিত্র মাজার ও বিদ্যমান, উহা দর্শন করিয়া যাইতে হইবে। এই ইচ্ছায় প্রনোদিত হইয়া সর্ব প্রকার উৎকর্বের কেন্দ্রস্থল শ্রীহট্ট শহরে আগমন করিলাম। এখানে পবিত্র মাজার সন্দর্শনে খোদা তালার প্রীতি বন্দনা করা হইলে আমি আমার রাজকীয় আড়ম্বরের সহিত পশ্চিম দিকে যাত্রা করিব। কিন্তু আমার মনে হলে প্রাচীন সম্রান্ত মহোদয়গণের দেশে অনাহতভাবে প্রবেশ করিয়াছি। বিশেষতঃ তাহারা ইসলামের সেবক ও আমাদের সহধর্মী। তাহাদের ধর্ম প্রাণতা সম্পর্কে অনুসন্ধান করিয়া পত্র দ্বারা তাঁহা দিগকে অনুরোধ করিতেছি যে, তাহাদের সহিত দেখা হইলে সুখী হইব। আপনার মত মাননীর ব্যক্তিকে ও আমার অনুরোধ জ্ঞাপন করিতেছি যে, আপনিও আমার সহিত দেখা করিলে বিশেষ প্রীতি লাভ করিব। এই কার্য আপনার অভিজ্ঞজাত্য ও শিষ্টাচারের বিশষ্ট পরিচয় প্রদান করিবে। তারিখ ২৮ রজব ১২৬৫ হিঃ।"

যুবরাজ খাদিম কর্তৃক বহু আড়খরের সহিত সংবর্ধিত হয়ে রাজকীয় জাকজমকে দরগা জিয়ারত করেছিলেন এবং গমুজে একটি জলছা (দরবার) আহবান করে খাদিম দিগের সহিত নানা বিষয়ে আলাপ আলোচনা করেছিলেন।

- (গ) দরগার প্রতি সন্মান প্রদশনের আরেকটি প্রথা এই ছিল যে, নবাব বাদশাহ বা রাজকর্মচারীদের মধ্যে যিনিই এখানে আসতেন তিনি দানা প্রকার দালান ইত্যাদি নির্মাণ করে যেতেন।
- এরপ দালান যে কত এবং কে কোন খানা নির্মাণ করেছিলেন তাহা নির্ণয় করা দুরুহ। অধিকাংশ সময়ই পুরাতন দালান বিনষ্ট করিয়া নৃতন ভাবে তৈরী করা হইত। এইজন্য বাসালার রাজা বরবক নাহের পুত্র ইউসুফ শাহের (১৪০৭-৭৪ ঈ.) পূর্ব পর্যন্ত কোন দালানের সঠিক বিবরণ পাওয়া যায় না।
- (ঘ) দরগার প্রতি সম্মান অদর্শনের তৃতীর প্রথা ছিল, খাদিম গণের ভরন পোষণের জন্য জায়গীর প্রদান করা। লঙ্গরখানায় অর্থ সাহায্য করা ও দরগায় আলোর ব্যবস্থা করা। এই

উদ্দেশ্যে কত জমি খাদমেগনকে জায়গীর স্বরূপ দেওয়া হরেছে তা নির্ধারণ করা একরূপ অসাধ্য। কারণ দুটি ছাড়া সকল খাদিম পরিবারই বর্তমানে লুপ্ত হয়ে গেছে। প্রাচীন যুগে নওয়াবগন জায়গীর ছাড়াও দরগাহ আলোকিত করার জন্য তাদেরকে ১২ কাহন ১৪ পন ১০ গন্ডা ভাতা ও মল্লুর করতেন এবং উরুস ও লাকড়ি তোড়া ও শবে বরাতের জন্য ৩৫০ কাহন কড়ি প্রদান করা হত। উক্ত টাকা চনুতারী কোতয়ালী বা মিউনিসিপ্যালিটি ট্যাক্স স্বরূপ বন্দর মহল হইতে আদায় করা হত। তদানুসার নওয়াব আসাদৃল্লাহ কায়েম জঙ্গ বাহাদুর উল্লেখিত দানগুলি ২৯, ৩০, ৩১ নং সনদের মাধ্যমে অনুমোদন করিয়াছিলেন। খাদিমগণ এইগলো ১৮৪১ খ্রীঃ পর্যন্ত ভোগ তছরুফ করে আসছিলেন। কিন্তু কালক্রমে খাদিমগন ইহা হতে বঞ্চিত হন এবং গভর্নমেন্টের নিকট হতে মোতাওয়াল্লী রাজনৈতিক পেনশন স্বরূপ ৯৩/২ পাই মাসিক বৃত্তি পেতে লাগলেন।

(৬) ১৯০৯ ঈসায়ী পূর্ববন্ধ ও আসাম গর্ভনমেন্ট হযরত শাহজালাল (রহ.) দরগাহকে সংরক্ষিত মনুমেন্ট বলে নির্দেশ দেন। হযরতের সম্মানার্থে কশবা (শহর) শ্রীহট্টের জন্য কোন খাজনা ধার্য্য করা হয়নি। আজও কসবার সব ভূমি নিকাররূপে ভোগ করা হচ্ছে। ২৪

#### ১২. লঙ্গরখানা ও ডেক্চিঃ

দরগার আভ্যন্তরীন এলাকার উত্তর পাশে একটি বৃহৎ লঙ্গরখানা ছিল। এটা জিরারতকারী এবং সহারহীনদের জন্য নির্দিষ্ট ছিল। ভূমিকস্পে এই বিরাট লঙ্গরখানা ধ্বংস হইয়া বায়। পরে উক্ত স্থানে ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র অট্টালিকা নির্মাণ করা হয়। লঙ্গখানার পাশেই একটি ক্ষুদ্র অট্টালিকা রয়েছে। একে দুটি বৃহৎ ডেকচি আছে। একটিতে একত্রে ৭মন চাল ও ৭মন গোশত একসঙ্গে বাঁধা বায়।

ভালোভাবে থাকালে দেখা যায় ভেকচির কিনারে ফার্সিতে কিছু লেখা আছে। যার বাংলা অনুবাদ হল- "ইয়ার মুহান্মদের পুত্র মোহান্মদ জাফরের পুত্র শায়খ আবু ছায়েদ কর্তৃক নির্মিত এ ভেক ১১০৬ হিজরী সনের রমজান (১৬৯৫ ঈসায়ী) মুরাদ বন্ধ কর্তৃক দরগাহের জন্য প্রেরিত হল। হযরতের কসম এ ভেগ মাজারের বাইরে নেয়া কর্বনও সংগত হবেনা। এর ওজন ৫মন ৩সের ২ পোয়া।"

#### ১৩. গজার মাছঃ

মাজারের দক্ষিণ পূর্ব কোণে স্বচ্ছ পানির একটি পুকুর ছিল। এই পুকুরে বহুসংখ্যক গজার মাছ দেখা যেত। মাজার জিয়ারতকারীদের ভাকে তারা সাড়া দেয়। ছোট ছোট মাছ, মুড়ি, খই, ইত্যাদি খাওয়ার জন্য দৌড়ে আসে। কথিত আছে যে, এই মাছগুলো হযরত শাহজালঅর (রহ.)'র অত্যন্ত প্রিয় ছিল। পুরানো পুকুরটি ভরাট করে উত্তরদিকে আর একটি নৃতন পুকুর খনন করা হয়েছে এবং মাছগুলো তাতে স্থানাভরিত করা হয়েছে।

২৪. হযরত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, পৃ- ৫৮

সম্ভবত বাটের দশকে গজার মাছের পুকুরটি আজকের স্থানে নিয়ে আসা হয়। অনেকদিন পর ১৯৯৭ সালের জানুয়ারী মাসে পুকুরটি আবার খনন করা হয়। এ সময় পুকুরের গজার মাছগুলোকে এ পুকুর থেকে সরিয়ে ঝরনার সামনে একটি ছোট পুকুরে নিয়ে যাওয়ায় হয়। পরে পুকুরের খনন কাজ শেব হলে আবার গজার মাছগুলোকে ছোট পকুর থেকে এনে বড় পুকরে ছাড়া হয়।

কিন্তু দুঃখজনক ভাবে ২০০৩ ঈ. ৪টা ভিসেন্বর থেকে মাত্র ৩/৪ দিনে পুকুরের সাড়ে ৭শর ও বেশি মাছ মরে পুরো পুকুরটি গজার মাছ শূন্য হয়ে যায। মাজার কর্তৃপক্ষ বলেছেন পুকরে বিষ কেলে মাছ গুলো মারা হয়েছে, আবার অনেকে বলেছেন উপযুক্ত রক্ষণাবেক্ষণের অভাবে মাছগুলো মরেছে। তবে পরিশেবে মৎস বিভাগ বিব প্রয়োগে মাছের মৃত্যু হয়েছে বলে রিপোর্ট প্রদান করে। মরা মাছগুলোকে মসজিদের পশ্চিম দিকের গোরস্থানে পুতে কেলা হয়। অনেকে মনে করতেন দরগাহর পুকুরের গজার মাছগুলো মরে গেলে কাকন পরিয়ে জানাজা পড়ে দাকন করা হতো। আসলে তা ঠিক নয়। এসব মাছ মরে গেলে জানাজাও পড়া হয়না, কাপনও পরানো হয়না। অন্যান্য মৃত প্রাণীর মতো মাটিতে পুতে রাখা হয়। পুকুরটি গজার মাছ শূন্য হওয়ার পর ১১ জানু/ ২০০৪ হয়রত শহাজলাল (রহ.) এর আর এক সাখী হয়রত শাহ মোত্ত ফার মৌলতী বাজারস্থ মাজার সংলগ্ন পুকুর থেকে কিছু মাছ এনে পুকুরে ছাড়া হয়।

# ১৪. মিনারঃ

দরগা মসজিদের দক্ষিণ দিকে একটি সুউচ্চ মিনার রয়েছে। ১৯৭১ সালে মিনারের নির্মাণ কাজ গুরু হয়। কিন্তু স্বাধীনতা যুদ্ধের জন্য এর নির্মাণ কাজ কিছুদিন বন্ধ থাকে পরে এটির নির্মাণ কাজ শেষ হয়েছে।

# ১৫. দরগাহ মাদরাসাঃ

দরগা-ই-শাহজালাল (রহ.) মসজিদের পূর্ব দিকে মাদরাসায়ে কাসিমূল উলুম দরগাহে হযরত শাহজালাল (রহ.) সিলেট এর অবস্থান। এটি ১৯৬১ সালে নির্মিত হয়। বর্তমানে এর ছাত্র সংখ্যা ছয় শতাধিক। এ কওমী মাদরাসাটি আজাদ দ্বীনি এদারায়ে তালিম সম্পূর্ণ বেসরকারী শিক্ষা বোর্তের অধনে পরিচালিত হচ্ছে। এখানে হিফজুল কুরআন, মক্তব এবং জামাত বিভাগ টাইটেল (দাওরায়ে হাদীস) পর্যন্ত ক্লাসে অধ্যয়নের ব্যবস্থা রয়েছে।

#### ১৬. সেষ্ট অফিস ঃ

মাদরাসার উত্তর দিকে ছোট একটি রুমে দরগাহ পোষ্ট অফিস। এটি সরকারী সময় সূচী অনুযায়ী খোলা বন্ধ হয়।

#### ১৭. জালালী কবুতরঃ

মুসাফির খানার পশ্চিমে একটি ছোট্ট চন্তুরে প্রারই দেখা যায় ধান ছিটানো রয়েছে। এর পাশেই সুরমা রংয়ের এক ধরণের কবুতর মনের আদন্দে ধান খাচেছ। এ ধরণের হাজার হাজার কবুতর দেখা যায় ঐতিহ্যবাহী কীন্ত্রীজ, রেলওয়ে ষ্টেশন, এবং শহরের আনাচে কানাচে এগুলো জালালী কবুতর নামে পরিচিত।

# ১৮. হ্বরত শাহজালাল (রহ.) এর ব্যবহৃত কয়েকটি স্মৃতিচিহ্নঃ

হযরত শাহজালাল (রহ.) এর মাজারে তাঁর করেকটি স্মৃতিচিহ্ন অত্যন্ত শ্রন্ধার সঙ্গে সংরক্ষিত। বেমন তিনি পীরানে পীর ছিলেন তেমনি বীর মুজ্বাহিদ ও ছিলেন। এগুলোর মধ্যে তার ব্যবহৃত তরবারী জুলফিকার, হরিন চর্মের জায়নামাজ, তায়াম্মুম পাধর, পাদুকা, খাবার থালা, দুটি পিথলের কাপ ইত্যাদি। বিভিন্ন রোগে বিশেষত যাদু টোনা বা অলৌকিক ঘটনা সংক্রান্ত রোগে ভক্তগন আজও জুলফিকার তরবারী ধৌত পানি পান করে থাকেন। কথিত আছে যে, হরিন, চর্মের জায়নামাজে উপবেশন করে শাহজালাল (রহ.) নদী অতিক্রম করেন। কুপ সংলগ্ন তায়াম্মুম পাথরটিতে যে হাতের চাপ দেখা যায়, তা হ্যরত শাহজালাল (রহ.) হাতের আঙ্গুলের দাগ বলে লোকের বিশ্বাস। ২৫

তলোরাড়, বড়ম, প্লেট, বাটি দর্শকদর দেবার ব্যবস্থা আছে। দরগার দক্ষিণ দিকে দরগা মাদরাসার দু'বিল্ডিং এর মধ্য দিয়ে একটি প্রবেশ পথ গিয়ে বাঁ দিকের প্রথম বাড়িতে জনাব মুকতি নজমুদ্দীন সাহেবের এই বাড়ীতেই হ্বরত শাহজালাল (রহ.) ব্যবহৃত তলোওয়ার ও বড়ম সংরক্ষণ করা হয়েছে। প্লেট ও বাটি সংরক্ষিত আছে, দরগাহ শরীক্ষের মোতাওয়াল্লীর বাড়ীতে। এখানে দর্শকরা এসব সামগ্রী দেখতে পারেন। উরুসের সময় এগুলো প্রদর্শনের ব্যবস্থা করা হয়।

১৯. গোরস্থানঃ হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর মাজারের পশ্চিম ও উত্তর দিকে রয়েছে। গোরস্থান। করেক হাজার পুরুব ও মহিলাকে দাফন করা হয়েছে এ গোরস্থানে। তবে মাজার কর্তৃপক্ষ কোন ধরণের রেজিষ্টার সংরক্ষণ না করার কতজনকে এখানে দাফন করা হয়েছে তার পরিসংখ্যান জানা যারনি। অনেক দেশ বরেন্য উলামারে কেরাম, জাতীর পর্যায়ে জ্ঞানী গুণী জনকে এখানে সমাহিত করা হয়। যাদেরকে বিশেষ মর্যাদার ঢাকার বিশেষ স্থানে দাফন করার কথা ছিলো জীবনের শেষ ইচ্ছে হিসেবে তাঁরা দাফনের জন্য শাহজালাল (রহ.) মাজার সংলগ্ন গোরস্থানক্টে বেছে নিয়েছেন। এই গোরস্থানে যুমিয়ে আছেন মুক্তিযুক্ষের সর্বাধিনারক এম.এ.জি ওসমানী, জাতীর সংসদের সাবেক স্পীকার হুমায়ন রশীদ চৌধুরী ২৬ সহ যুগ যুগ ধরে অনেক স্মরণীয় ও বরণীয় মহান ব্যক্তিবর্গ। উপমহাদেশের অন্যান্য গুণী আউলিয়াদের মাজারের ন্যার শাহজালাল (রহ.) এর মাজারের উপর কোন অট্টালিকা নির্মিত হয়নি। সুর্ব রশ্মি এবং বৃষ্টি ধারায় মাজারটি প্রতিনিয়ত বিধীত হয়, তবে এর মধ্যে কোন পরিবর্তন নেই। তাঁর মাজার পরীফ সর্ব প্রকার বাহল্য বর্জিত। উপমহাদেশের প্রখ্যাত সুফী দরবেশদের মাজারের ন্যায় তার মাজারে কোন প্রকার জাকজমক এবং আড়ম্বর নেই। মহিলা ও ছোট মেয়েদের উপরে তথা মাজারে যাওয়ার কোন অনুমতি নেই। এ সমস্ত হ্বরত শাহজালাল (রহ.) শরীয়তের পূর্ণ পাবন্দ হওয়ার এবং অলৌকিকতার বাত্তব প্রমাণ হাড়া আর কি হতে পারে?

২৫. হযরত শাহজালাল, পু- ৮৩

২৬. আল ইসলাহ হযরত শাহজালাল (রহ.) সংখ্যা, নিলেট কেমুনান (জানু-মে ২০০৪) প্- ৫৭-৬১।

### দরগাহ শরীক শরিচর্যার জন্য খাদিম প্রথা

উপমহাদেশের ওলী দরবেশদের দরগাহ শরীক পরিচর্যার জন্য খাদিম প্রথা প্রচলিত আছে। খাদিমগণ মাজারের পরিকার পরিচ্ছন্নতা, আলোক সজ্জা, অট্টালিকা নির্মাণ ইত্যাদির তত্তাবধান করে থাকেন। তারা মাজার থিয়ারত কারীদের দেখা ওণা করেন, পীর দরবেশের কল্পিত অলৌকিক ঘটনাবলীর হৃদয়্যাহী বর্ণনা দিয়ে তাদেরকে ভীত ও বিমুগ্ধ করেন। মহান আল্লাহ তালার নিকট তাঁদের ওয়াসিলা নিয়ে দোয়া করেন, তার রহমত কামনা করেন। এতে করে জিয়ারত কারীরা উপকৃত হয়। আল্লাহর ওয়াত্তে বিভিন্ন নজর নিয়াজ ইত্যাদি তারা মাজারে দান করেন। এ সম্পদ ই খাদিমদের অনেকের প্রধান উপজীবিকা।

হযরত শাহজালালা (রহ.) এর মাজারে প্রতি বছর লক্ষ লক্ষ্য লোকের সমাগম হয়। প্রতিদিন হাজার হাজার মানুষ বিভিন্ন স্থান থেকে আগমন করে থাকেন। দরগা শরীকের বেসরকারী আরের পরিমাণ বছ লক্ষ টাকা অনুমিত হয়। মুতাওয়াল্লীর সরকারী ভাতা তৎকালীন এক সনদ বলে ন' টাকা। দরগাই শাহজালাল (রহ.) একশতের উপরও খাদিম রয়েছেন।

চিরকুমার হযরত শাহজালাল (রহ.) কোন বংশধর ছিলনা অথচ প্রথম থেকেই মাজারের ছিল প্রচুর আয়। স্বাভাবিক ভাবে মাজারের খাদিম হওয়ার জন্য অনেকেরই ছিল গভীর আয়হ এবং উৎসাহ। শাহজালাল (রহ.) এর অনুসঙ্গীদের বংশধরদের দাবী ছিল অয়গন্য। তাদের মধ্যে মাজারের খাদিম হওয়ার জন্য চলত তীব্র প্রতিযোগিতা। এই প্রতিযোগিতার ফলে প্রয়োজন হরে দাঁড়ার প্রশাসনিক কর্তৃপক্ষের গুভদৃষ্টি সনদ। যায়া প্রশাসনিক কর্তৃপক্ষকে তুই করে সনদ পেত তারাই খাদিমের লোভনীয় মহান দাযিত্ব থেকে অন্য দাবিদারকে অব্যাহতি দিতে পারত। ২৭

দরগার খাদিম গরিবার হ্যরত শাহজালাল (রহ.) অনুচরবৃন্দের বংশধর। তাঁহারা শ্রীহটের তদানীন্তন রেসিডেন্ট মি. লিভসের মতে অমিত শক্তিশালী ও প্রভাব সম্পন্ন ব্যক্তি ছিলেন। ওধু তাহাদিগকে সম্ভষ্ট করার জন্য তৎকালে দরগাহ দর্শন করে এর প্রতি আনুগত্য প্রদর্শন করেছিলেন। খাদিমদের মধ্যে প্রধান ব্যক্তিকে 'সরে কওম' বলা হত। প্রথমতঃ খাদিমগণের ভোটে ও নবাবের অনুমোদনের পরে উন্তরাধিকারী সূত্রে তারা সরে কওম নিযুক্ত হতেন। খাদিমগণ কর্তৃক নির্নাচিত ও ঢাকার নাজিম অনুমোদিত ব্যক্তিদিগকেই দিল্লীর সম্রাট অথবা বাঙ্গালার শাসনকর্তা সনদপ্রদান করতেন। তিনি দরগার যাবতীর উৎসবাদীতে অধিনারকত্ব করতেন এবং তারই তত্ত্বাবধানে দরগার সকল প্রকার দান খররাত এক্রিত হয়ে মাসান্তে খাদিম দিগের যার বার অংশ অনুযারী বিতরন হত। খাদিমগনের তদারকের তার তার উপর ছিল এবং কোন বিশৃঙ্গলা অথবা কর্তব্যচ্যুতি দেখতে পেলে তা যথারীতি মাননীর শাসন কর্তার গোচরিভূত করে প্রতিকার প্রার্থনা করতেন।

২৭. হ্যরত শাহজালাল কুনিয়াজী, পৃ- ১৬২।

২৮. প্রীব্ট জ্যোতি, পু- ৬৫।

নবাবী আমলে খাদিমদের ভরদ পোষণের জন্য জারগীর, লঙ্গরখানার জন্য অর্থ সাহায্য ও দরগায় আলোর ব্যবস্থা করা হত।

ষাদিমদের ভরন পোষন ও দরগাহ আলোকিত করার জন্য প্রত্যহ ১২ কাহন ১৪ পন ১০ গভা ভাতা দেওয়া হত, উরস, শবে বরাত, ও লাকড়িতোড়া উৎসবের জন্য ৩৫ কাহন প্রদান করা হত। উক্ত বৃত্তি বাবদ রিয়াসাত পরগনার চবছুরা কোতোয়ালী (মিউনিসিপ্যালিটি ট্যাক্স) ও মহল্লাকন্দর বাজারের আর নির্দিষ্ট করা হয়েছিল। এই বৃত্তি সমূহ ১৮৪১ ঈসায়ী পর্যন্ত দেওয়া হত। তার পর এটা বন্ধ করে খাদিমদের মাসিক ৯৩ টাকা ১ আনা ২ পাই বৃত্তি দেওয়া হয়। বর্তমান সরে কউম পদটি বংশানুক্রমিক। শাহজালালের অব্যাহতি পরে এই পদে খাদিমদের মধ্যে যোগ্যতম ব্যক্তিকে নিযুক্ত করা হত। এই মনোনয়ন অধিপতি কর্তৃক অনুমোদিত হলে কার্যকরী হত। প্রথমে সৈয়দ দাসির উন্দীন সিপাহসালারের বংশ ধরেরা পর্যায়ক্রমে সরে কওম নিযুক্ত হতেন। তৎপর শ্রীহটের নবাবের নিকট তৎকালীন সরে কউমের বিরুদ্ধে অভিযোগ করায় নবাব নিজে ছম্মবেশে চৌকিলীঘি মহল্লায় সরে কউম বাড়ী গিয়ে তাঁকে আমোদ আহলাদে লিপ্ত থাকতে দেখেন। নবাব তখন সরে কউম কে পদ্যুক্ত করেন। তিনিই বর্তমান সরে কউম পরিবারের পূর্ব পুক্রব ও হয়রতের সঙ্গী হাজী ইউসুফের বংশধর।

সরে কউমের কাজ সুচারুরুপে তত্ত্বাবধানের জন্য শাহজালালের সমরে খাদিমদের আটটি চৌকিতে ভাগ করা হয় প্রত্যেক চৌকি আবার পচাত্তর অংশে বিভক্ত করা হয়। এরূপে দরগাহর বেদমতকে হয়শত ভাগে ভাগ করা হয়। প্রত্যেক চৌকির সরদার শ্রীহট্টের ফৌজদারের কাছে দরগার উপযুক্ত তত্তবাবধানের জন্য দায়ী থাকতেন ও তাদের নামে দরগার খাদিমদের সনদ প্রদানকরা হত।

এক এক চৌকির সরদার খাদিম আটদিন দরগার তত্ত্বাবধান করতেন। প্রভ্যেক আটদিন অন্তর দরগার খাদিমদের পরিবর্তন, করা হত। বর্তমান মুফতি বংশের পূর্ব পুরুষ মুফতি সাংদাইম ও সরে কউম মসউদের নামে প্রথম সনদ প্রদন্ত হরেছিল। \*\*

মুকতি মোহাম্মদ দায়িম এবং সরে কউম মোহাম্মদ মাসউদের বংশধরেরা তাঁদের পূর্বপুরুষের দারা প্রাপ্ত সনদ যত্ন সহকারে রক্ষা করেছেন। ১০ই রবিউস সানী ১০৭৪ হিঃ (১৬৭৩ঈ.) প্রথম সরে কউম পীর বক্সসের পুত্র আহমদ সরে কউম যে সনদ পেরেছিলেন তা আজও যত্ন সহকারে রক্ষিত আছে। ১৭৬৪ ঈসায়ী কৌজদার মোহাম্মদ আলী খান কারেম জঙ্গ মুকতি পরিবারে তৎকালীন প্রধানকে ৮ হাল জমি এবং 'জনাবদার' খেতাব দান করেন। শোনা যায় এই পরিবারে তত্ত্বাবধানে সম্রাট, সুলতান এবং নাজিম প্রদন্ত করেকটি সনদ আছে।

সিলেটের ডেপুটি কমিশনার Lokman Johnson সাহেব (1878-1885 খ্রী:) মুকতি পরিবারকে প্রদন্ত দুটি সমদের উপর মন্তব্য লিপিবন্ধ করেন।

২৯. হযরত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, পু- ৫৮, ৫৯।

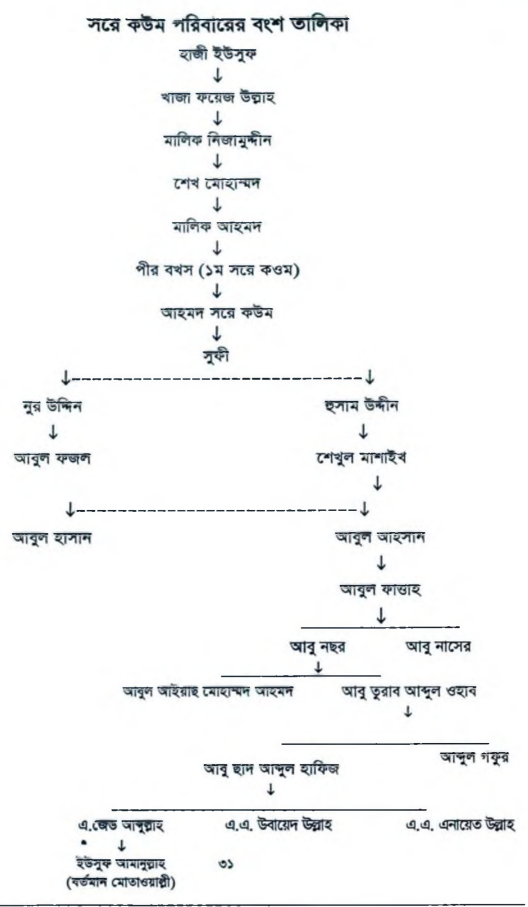
২৮৫ নং সনদটি মাদরাসার ব্যয় নির্বাহের জন্য মুফতি মোহান্দল আসিমকে অর্পন করেন।
২৮৪ নং সনদে ভাতা নির্দিষ্ট হয়েছিল ৮৫ টাকা আর ২৮৫ নং সনদে উহা ২৯৩ টাকায় বর্ধিত
হয়।

মুকতি মোহাম্মদ আসিমের পুত্র মুক্তি মোহাম্মদ ইয়াহইয়া রহিম পিতার সরে কওম পদে ইস্ত ফা দেওয়ার পর সনদ বলে পিতার স্থলে অভিবিক্ত হন। মুক্তি মোহাম্মদ হাসানের তৃতীয় পুত্র মুক্তি মোহাম্মদ কাজিম সনদবলে মাজারের সুপরিনটেনভেন্ট নিযুক্ত হন। কৌজদারের কাছ থেকে নিক্তর ভূমি লাভ করেন।

মুকতি মাদরাসা পরিচালনার জন্য ভারত স্ম্রাট শায়৺ মোঃ কাজিমকে ৩২৫ হাল নিস্কর ভূমি দান করেন। সিলেটের কৌজদার শমসের খান কর্তৃক পরবর্তী সময়ে এই সনদ পুণরায় কার্যকরী করা হয়।

খাদিমগন ছাড়া ও দরগার সাধারণ কার্যের জন্য আরো কতিপয় ভৃত্য ছিল। তারা মাজারের আর থেকে (রুজিনা) দৈনিক ভাতা পেত। ভৃত্য গনের কাজের মধ্যে নিমুলিখিততলি উল্লেখযোগ্য। আবদার (জলের তত্ত্বাবধারক) কাওয়াল (গায়ক) বিনি নওয়াজ (বাদক), ঘড়িয়াল (ঘন্টা বাদক) নাগরচি (ঢাকি) ঝাড়ুদার (মালি) রাজ শবনার (মেথর) পীর বকসের অধন্তন পুরুষগন বর্তমানে সরে কওম পদে বিভূবিত আছেন। তারা নিজেদের হবরত শাহজালাল (রহ.) এর সংগী হাজী ইউসুকের বংশধর বলে দাবী করেন।

৩০. হ্যরত শাহজালাল (রহ.) কুলিয়াতী (রহ.), পু- ১৬৬



# চতুর্থ পরিচ্ছেদ

# ইসলাম প্রচারে হযরত শাহজালাল (রহ.) ও তিনশত ষাট আউলিয়া

হ্যরত শাহজালাল (রহ.) যখন শ্রীহটো আসেন তখন শাখা বরাক ও কুশিয়ারা নদীর দক্ষিণকাসস্থ ভূডাগ তরফ, ইটা, পঞ্চখন্ড ও প্রতাপ গড়ের সমন্ত নৃপতিদের অধীনে ছিল। এই সকল নূপতি ত্রিপুরার মহারাজার অধীনস্থ ছিলেন তজ্জন্য এই সকল অঞ্চলে অধিক সংখ্যক দরবেশ গমন করেন নাই। সুনামগঞ্জ ও হবিগঞ্জ (মহকুমার) জেলার পশ্চিম ভাগ তখনও জলের নীচে ছিল। কাজেই ঐ সকল অঞ্চলে কোন দরবেশ যান নাই। জৈন্তা পরগনা তখন এক স্বাধীন হিন্দু রাজার অধীনে ছিল। (১৮৩৫ খ্রিষ্টাব্দে পর্যন্ত জৈন্তার রাজারা স্বাধীন ছিলেন)তজ্জন্য জৈন্তা পরগনায় হজরতের সঙ্গী কোন দরবেশ বসতি স্থাপন করেন নাই।<sup>৩২</sup> আতা সংযম, ত্যাগ তিতীক্ষা, নিরবিচ্ছিন সাধনায় (মুজাহাদা) ফলে সুফিগন কেরাম তথা ওলী আউলিয়াগন অসাধারণ ব্যক্তিত্বের অধিকারী হন। যারা আমার সম্ভট্টির লক্ষ্যে মুজাহাদা তথা চরম পর্যায়ে চেষ্টা সাধনা করে থাকে, আমি তালেরকে আমার পথ প্রদর্শন করে থাকি। পবিত্র কোরআনের এই আয়াতের আলোকে আউলিয়াগন ইসলান প্রচারের পাশাপাশি তারা আধ্যাত্মিকতার চরম উৎকর্ষ সাধনায় সচেষ্ট থাকেন। তদুপরি জাতি দর্ম নির্বিশেষে সকল মানব তথা সর্বজীবের প্রতি তাদের মায়া মমতা, দরদ ভালবাসা তাদেরকে সাধারণমানুষের নিকট আকর্বনীয় করে তুলে। প্রগাঢ় ব্যক্তিত্বনীল অনুপম চরিত্র মাধুর্যের অধিকারী দরদ প্রবণ প্রাণের নিকট সংসারের অনাসাক্ত ধর্ম প্রবণ লোকজন অনাহতভাবেই ভিড় জমান। তাদের অনেকেই নিজের বাড়ীঘর আত্মীয় স্বজন ধন সম্পদের মোহ ত্যাগ করে মহান আন্তলিয়াগণের সান্নিধ্য থেকে আল্লাহর আরাধনায় রত থাকার মধ্যেই জীবনের স্বার্থকতা খুজে পান।

শারখুল মাশাইখ হযরত শাহজালাল (রহ.) সহ তিনশত বাট আউলিরার অধিকাংশ আউলিরারে কেরাম দেহ মোবারক ধারণ করেছে ঐতিহাসিক সিলেটের মাটি। এখানের মাটির স্বাদ, বর্ণ ও গন্ধের সাথে মুর্শিদ প্রদন্ত আরবের মাটির মিল খুজে পেয়ে আন্তানা স্থাপন করেছিলেন মহান দরবেশ শাহজালাল (রহ.)। এ কারণেই সিলেটকে বাংলার আধ্যাত্মিক রাজধানী হিসেবে মর্যাদা প্রদান করা হয়।

৩২, হয়রত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, প্- ১৮

৩৩. সিলেট বিভাগের সংক্ষিপ্ত ইভিহাস, পৃ- ৬

একথা ঐতিহাসিক সত্য যে, হযরত শাহজালাল (রহ.) ছিলেন তামাম দুনিয়ার শ্রেষ্ঠ ওলীদের অন্যতম। তিনি বাংলা ও আসাম অঞ্চলে ইসলাম প্রচারে আগত আউলিয়া বাহিনীর পথিকৃত বা পূর্বসুরী। এ কারণে হযরত শাহজালাল (রহ.) কে এদেশের আউলিয়াকুল শিরমনি হিসেবে ও মর্যাদা প্রদান করা হয়। তাঁরই নেতৃত্বে গড়ে উঠেছিল একদল মর্দে মুমিন জিন্দাদীল মুজাহিদ বাহিনী। যারা জিন্দেগী তর অফুরন্ত ত্যাগ ও মেহনতের মাধ্যমে বাংলা ও আসামের প্রত্যন্ত অঞ্চলে ইসলামের শাশ্বত বাণী ও তাওহীদ এবং রিসরালাতের সুমহান পয়গাম পৌছে দেয়ার ফলে বাংলাদেশ একটি সংখ্যাগরিষ্ট মুসলিম রাষ্ট্র। তাছাড়া দুনিয়ার বিতীয় বৃহত্তম মুসলিম দেশহিসেবেও ইসলামী দুনিয়ায় রয়েত্তে বাংলাদেশের বিশেষ অবস্থান।

এদেশে ইসলাম প্রচার ও প্রতিষ্ঠার রয়েছে হ্যরত শাহজালাল (রহ.) ও তাঁর সঙ্গীর ওলী দরবেশ দের অশেষ অবদান।

হবরত শাহজালাল (রহ.) যখন মঞা শরীক থেকে মুর্শিদের নির্দেশে হিন্দুন্তানের দিকে ইসলাম প্রচারে রওয়ানা হন তখন তাঁর সাথী ছিলেন মাত্র বার জন। পরে আউলিয়াগণের সংখ্যা দাঁড়ার তিনশ বাট জন। এই তিনশত বাট আউলিয়ার সকলের বিভারিত তথ্য পাওয়া যায় না। তানের সম্বন্ধে বিভিন্ন পুক্তক-পুত্তিকা সে সব বর্ণনা দেয়া হয়েছে তাতে ও অসসত রয়েছে। এ বিবয়ে প্রথম গ্রন্থ গুলজার আবরার (১৬১২-১৬১৩) পরবর্তী গ্রন্থ সুহেল-ই-ইয়ামন (১৮৬০ঈ.) লেখক মুন্সীক নাসির উন্দীন হায়দার। এ দুটি গ্রন্থয়ে আউলিয়াদের সংখ্যা সমান নয়। এছাড়া কিংবদন্তী অনুসারে যায়া অনেক ওলী-আউলিয়ার বংশধর বলে পরিচিত হয়ে আসেছন তাদের অনেকের বংশক্রমও মিল হয় না। হয়রত শাহজালাল (য়হ.) তার সঙ্গী ওলী আয়াহ গন ১৩০৩ সন্সায়ী সিলেটের রাজা গৌড় গোবিন্দের রাজ্য জয় করেন। সেই সময় থেকে ২০০৩ পর্যন্ত বিগত কালের ব্যবধান প্রায় সাতশ বছয়। মনিবী ইবনে খালদুনের বর্নিত বৈজ্ঞানিক সূত্র অনুসারে গণনা কয়লে সাতশ বছয়। মনিবী ইবনে খালদুনের বর্নিত বৈজ্ঞানিক সূত্র অনুসারে গণনা কয়লে সাতশ বছয়। মনিবী ইবনে খালদুনের বর্নিত বৈজ্ঞানিক সূত্র অনুসারে গণনা কয়লে সাতশ বছয়। মনিবী ইবনে খালদুনের বর্নিত বৈজ্ঞানিক সূত্র অনুসারে গণনা কয়লে সাতশ বছয়ে তাঁদের বংশধরের মধ্যে অন্তত পক্ষে ত্রিশ পুরুষ হওয়া প্রয়েজন। অধিক সন্যক ক্ষেত্রেই দেখা যায় ত্রিশ পুরুষ অনেক আউলিয়াদের বংশধরদের সাজারাতে বা বংশ বৃক্ষে নেই। গুলজারই আবরারে আউলিয়াদের সংখ্যা উল্লেখ কয়া হয়েছে ৩১৩। আর সুহায়ল-ই-ইয়ামন গ্রন্থ ২৪৬ জনের উল্লেখ রয়েছে।

সিলেট জেলার জনশ্রুতি রয়েছে যে, শাহজালাল (রহ.) ৩৬০ জন আউলিয়া নিয়ে সিলেটে আসেন। এই ৩৬০ জনের ঐতিহাসিক নির্ভরযোগ্য তথ্য না পাওয়া গেলে ও প্রায় সাত শতাধিক বছর থেকে লোক মুখে প্রচারিত তথ্য ও জনশ্রুতি যেন প্রমাণ করছে ৩৬০ জনের কথা।

সেহেল-ই-ইয়ামন গ্রন্থের আলোকে ২৪৬ জন আউলিয়ার বর্ণনা আরবী বর্ণমালা ক্রমানুসারে লেখা হয়েছে।

উদ্ধেষ্য হ্যরত শাহজালাল মুজাররদ (রহ.) এর প্রকৃত ইতিকথা ইতিহাস বা জীবন চরিত কিতাবে বর্নিত নেই। অনেক গবেষণা দর্বালোচনা করে মোগল আমলের শেবের দিকে দু'টি ব্যক্তের সন্ধান গাওয়া যায়। প্রথম কিতাব রাওয়াতুস সালিহিন ১১২৪ হিজরী (১৭১১ ঈ.) দিল্লীর সমাট করক্রথ শিরারের রাজত্বকালে লিখিত হয়েছিল। এর লেখক হয়রতের সঙ্গী হামিদুদ্দীন নার্মুলির বংশধর ছিলেন। দ্বিতীয় কিতাব ১১৩৪ হিঃ (১৭২১ ঈ.) দরগাহ শরীকের খাদিম মঙ্গন উদ্দীন। এই দুই কিতাবের সার সংক্ষেপ ত্রিপুরা জেলার বাসিন্দা মুঙ্গীক নাসির উদ্দীন হায়দায় ১৮৬০ ঈসায়ী সিলেট অবস্থাকালীন সমেয় লিখে যান। বর্ণিত দুটো কিতাব বিলুপ্ত অনেক খোজা খোজির পরও পাওয়া যায় নাই।

মুঙ্গীফ নাসির উন্দীন হায়দার রচিত 'সোহাইল-ই-ইয়ামন' প্রধানত এই গ্রন্থ অবলম্বনে পরবর্তী জীবনী সকল লিখিত হয়েছে।

সুহাইল-ই-ইয়মন গ্রন্থার বলেন, এখানে ৩৬০ আউলিয়ার নাম লিখিছি যা রাওছাতুস সালিইনের তাহকিক ও তথ্যানুযায়ী হবে। এর পর যখন হযরত শাহজালাল (রহ.) জেহাদের জন্য বের হয়ে গেলেন পথিমধ্যে বহু নেক আমল ওলী সুকি সাধক ব্যক্তিগণ তাঁর সাথে যোগ দিলেন। তাঁরা নিজের বাজীঘর ত্যাগ করে হয়রত শাহজালাল (রহ.) এর খিদমতে পৌছলেন এবং তার কাছে মুরিদ হয়ে সৈয়দ নাসির উদ্দীন সিগাহসালারের লসকরে শামিল হয়ে গেলেন। সৈয়দনাসির উদ্দিন সিপাহসালার তাঁদের বুজগী ও তাকওয়ার জন্য তাঁর লশকরের মধ্যে অন্য দৃষ্টিতে দেখতেন। যদিও এই বুজুর্গগণের নাম লেখকদের হাতে বহু উল্টা পাল্টা হয়েছে এবং পরিপূর্ণভাবে লেখা সম্ভবও নয়। তাঁ তবুও আংশিক তালিকা নামের আদ্য আরবী বর্ণমালা অনুসারে পেশ করা হল।

# তালিকা নং- ০১

হরফুল আলিফ ঃ ১। হাজী আহমদ ২। সৈরদ আহমদ কবির ৩। হাজী আহমদ ছানী ৪। সৈরদ আহমদ ৫। সৈরদ আজিয়াল ৬। সৈরদ আবুল কাবল ৭। শারব আমানুল্লাহ ৮। শারথ আহমদ ৯। কাবী আমীন উদ্দীন ১০। মোঃ আরউব ইমাম ১১। বাজা ইকবাল ১২। বাজা আদিনা ১৩। বাজা আমির উদ্দীন ১৪। বাজা এবতিয়ার ১৫। ইমাম উদ্দীন ১৬। ইসমাইল মরী ১৭। আহমদ আকাসী ১৮। আবুল হাসান ১৯। আবুল বারের ২০। আবু সাইদ ২১। আবুল আরিব ২২। আদম বাকি ২৩। শারব ইলিয়াছ ২৪। সৈরদ আমীর ২৫। সৈরদ আহমদ ছানী ২৬। সৈরদ আবু বকর ২৭। সৈরদ আবু আক্রাস ২৮। সেরদ আবু বকর ছানী ২৯। সৈরদ আহমদ নিশান বরদার।

#### হারফুল বা ঃ

৩০। সৈয়দ বদর উদ্দীন ৩১। সৈয়দ বুজুর্গ ৩২। সৈয়দ বায়েজীদ ৩৩। সৈয়দ বাবু ৩৪। সৈয়দ বাদার ৩৫। শায়ধ বাজ ৩৬। শায়ধ বাহা উদ্দীন ৩৭। বদর মুলুক ৩৮। খাজা বাহা উদ্দীন ৩৯। খাজা বুরহান উদ্দীন কাতাল ৪০। বুরহান উদ্দীন বুরহান ৪১। বাহার আসকরী।

৩৪. সুহেলে এমন বা ইয়ামনের লক্ষ্ম (জালালী ইভিহাস) মূল নাহির জবিন হায়লার মৌলতী লৈয়ল, অনুদীত, মাওঃ মোঃ আমুল হাজিম (সিলেট, মোবাইল পাঠাগার, দরগাহ মহরা, ২০০১, ১সং) পৃ. ২১

#### হরক আবনাউল কার্সী ঃ

৪২। পীর ইয়ামনী ৪৩। পীরে প্রিতি জাহান ৪৪। পীরে মুলুক ৪৫। খাজা পিয়ার। হারফুততাঃ

৪৬। সৈয়দ শাহ তাজ উদ্দীন ৪৭। কাজী তাজ উদ্দীন ৪৮। তাজে মুল্ক। হরকুল জিমঃ

৪৯। সৈরদ জালাল উদ্দীন ৫০। সৈরদ জামিল ৫১। সৈরদ জওহর ৫২। সৈরদ জাহাঙ্গীর ৫৩। শারখ জামাল ৫৪। শারখ জগাই ৫৫। মাখদুম জাফর গানভী ৫৬। কাজী জাহান ৫৭। হাজী জমশর ৫৮। জালাল উদ্দিন ৫৯। জুনাইদ গুজরাতি।

হারকুল জিন কার**নী** ঃ ৬০। চাশনী পীর

#### হারফুল হাঃ

৬১। সৈরদ হামজা ৬২। সৈরদ হালিম উন্দীন নারনুলী ৬৩। শারব হোসাইন ৬৪। মাখদুম হাবিব ৬৫। হজ্জাতে মুল্ক ৬৬। হোসাইন শহীদ ৬৭. হাবিব গাজী ৬৮। হসাম উন্দীন বিহারী ৬৯. হাসান সুকী।

#### হারফুল খাঃ

৭০। সৈয়দ খলিলুল্লাহ ৭১। সৈয়দ খলিল ৭২। হাজি খলিল ৭৩। খলিশ দেওয়ানা ৭৪। হাজী খিজির ৭৫। শেখ খিজির ৭৬। খাসদবির।

#### হারফুদ্দাল ঃ

৭৭। সৈয়দ দৌলত ৭৮। শায়খদাউদ কুরাইশী ৭৯। দেলাওর খতিব ৮০। দাওর বখতে খতিব ৮১। দুদ মূলক ৮২। খাজা দাউদ ৮৩। দৌলত শহীদ ৮৪। দৌলত গাজী ৮৫। দৌলত মুনীরি ৮৬। দিয়ার পীর ৮৭। বাবু দৌলত।

হরফুজালঃ ৮৮। জাকারিয়া হাফিজ ৮৯। জাকারিয়া আরবী

হারফুর রাঃ ৯০। সৈরদ রুকনুদ্দীন ৯১। মাখদুম রহিমুদ্দীন ৯২। রুকন উদ্দীন আনসারী। হারফুজ জাঃ ৯৩। জরনুদ্দীন আব্বাসী ৯৪। জরনুদ্দীন জাকারিয়া

#### হারফুস সীনঃ

৯৫। সুলতান সিকান্দর গাজী ৯৬। সিকান্দর মোহান্দদ ৯৭। সৈরদ সাইফুদ্দীন ৯৮। শারখ সেলিম ৯৯। শারখ সিরাজুদ্দীন ১০০। শারখ সিকান্দর ১০১। খাজা সিরাজ ১০২। খাজা সেলিম ১০৩। সিকান্দর তলব বাজ ১০৪। শারখ সোনা ১০৫। শারখ সাধু ১০৬। সোনা গাজী।

হারফু শীনঃ ১০৭। শার্থ শরক উদ্দীন ১০৮। কাজী শাহ দেওয়ান ১০৯। ইমাম শুকরুয়াহ ১১০। হাজী শরীক ১১১। শাহ শামসুদ্দীন মোহাম্মদ বিহারী ১১২। শিহাব উদ্দিন ১১৩। শরীক আজমিরী ১১৪। শাহবাজ আনসারী ১১৫। শার্থ শামস

#### श्रयून लाग्नानः

১১৬। সালেহ মূলক ১১৭। খাজা সুকিয়ানা ১১৮। শায়খ সাদরু। হারকু দুরাবঃ ১১৯। সৈয়দ জিয়া উদ্দীন মোহাম্মদ ১২০। শেখ জিয়া উল্লাহ হরকুত ছোরাঃ ১২১। শায়খ তাহির ১২২। খাজা তৈয়িব সিলান।

হারকুল আইনঃ ১২৩। সৈরদ আব্দুল জলিল ১২৪। সৈরদ আব্দুল করিম ১২৫। সৈরদ ইসা ১২৬। সৈরদ উমর সামরকান্দি ১২৭। সৈরদ আবদুল মুরালী ১২৮। শারখ আলী ইরামনী ১২৯। শাহজাদা আলী ইরামনী ১৩০। শাহজাদা আলী ইরামনী ১৩১। শারখ আব্দুল আজিজ ১৩২। শারখ উসমান ১৩৩। সৈরদ ইসা ১৩৪। আব্দুল মালিক ১৩৫। শারখ ঈসা ১৩৬। শারখ আবাউদ্দীন ১৩৭। শারখ আব্দুলাহ ১৩৮। শারখ আব্দুল করিম ১৩৯। শারখ আব্দুল ওকুর ১৪০। খাজা আজিজ চিশতী ১৪১। আরিক মুলতানী ১৪২। সৈরদ আলম ১৪৩। সৈরদ আজিজ ১৪৪। আবদুর রহীম ১৪৫। আতা উল্লাহ হাকিজ ১৪৬। আবুলাহ ১৪৭। আবদুল হালিম ১৪৮। আরিজ আসকরী ১৪৯। খাজা আলী ১৫০। শারখ ওমর ১৫১। উসমান উদ্দীন ১৫২। শারখ ওমর দররায়ী ১৫৩। হাজী ওমর চিশতি ১৫৪। হাজী ওসমান দাওরী ১৫৫। খাজা ওমর জাহানী ১৫৬। শারখ আল ইরামনী ১৫৭। শেব আব্দুল মুজালী ১৫৮। কাজী ওমর ১৫৯। খাজা আদ ১৬০। খাজা ঈসা চিশতি ১৬১। ওমর চিশতি ১৬২। খাজা আলী।

হারকুল গাঁইনঃ ১৬৩. শায়খ গরীব ১৬৪। গাজী মুলক ১৬৫। হাজী গাজী ১৬৬। গনি মোহামদ ১৬৭। গরীব খাকি।

হারকুলকাঃ ১৬৮। সৈরদ ফকর উদ্দীন ১৬৯। সৈরদ করিদ ১৭০। শারখ করিদ আনসারী ১৭১। শারখ ফরজুদ্দীন ১৭২। শারখ করিদ রোশন চেরাগ ১৭৩। হাফিজ কারসার ১৭৪। ফতেহ গাজী ১৭৫। ফিরোজ আতারী ১৭৬। হাজী ফরজুল্লাহ ১৭৭। কাজী ফখর উদ্দীন ১৭৮। কাজী ফিরুজ।

হারকুল ক্বাকঃ ১৭৯। সৈরদ কুতুবুদ্দীন ১৮০। শার্থ কুতুবুদ্দীন ১৮১। মৌলানা কিরাস উদ্দিন ১৮২। সৈরদ কাসিম দক্ষিণী ১৮৩। হাজী কাসিম ১৮৪। কুতবে আলম ১৮৫। পীর সৈরদ কাসিম।

হারকুল কাকঃ ১৮৬। সৈরদ কবির ১৮৭। সৈরদ কালু ১৮৮। কামাল উদ্দীন ১৮৯। করিম দাদ রুমী ১৯০। কামাল ইয়ামনী ১৯১। কালা মিয়া ১৯২। হবরত কাহাটা কাহনাউভা জাহাল কাট।

হারফুল লামঃ ১৯৩। হাজী লতিফ

श्विक्ष विषः ১৯৪। जित्रम साराम्यम जाराम ऽ৯৫। जित्रम प्रमंत्र ১৯৬। जित्रम साराम्यम गाजमजी ১৯৭। जित्रम साराम्यम मृत ১৯৮। जित्रम साराम्यम त्रुथम ३७०। जित्रम साराम्यम २०२। जूनजाम गार गात्रथ पूरा २००। तित्रम साराम्यम २०२। जूनजाम गार गात्रथ पूरा २०७। गात्रथ साराम्यम क्वाती २०८। गात्रथ साराम्यम क्वाती २०८। गात्रथ प्रार्थ प्रार्थ प्रार्थ किम २०१। पान्यम प्राप्त २०४। थाजा मानिक २०६। शांजी मार्म्यम २००। रवत्रज मिर्त्य वाणी २०४। प्रथणत मंदीम २०२। साराम्यम गार्थिम २०४। साराम्यम वाणि २०४। साराम्यम वाणि २०४। साराम्यम वाणि २०४। साराम्यम वाणि २०४। साराम्यम नाणार २०४। मात्रिक साराम्यम २०४। शांकिज साराम्यम २००। मात्रथ स्वाः माना २०४। साराम्यम वाणारमात्र प्राप्त नाणारमात्र २०४। साराम्यम व्याप्त २००। साराम्यम वाणारमात्र प्राप्त नाणारमात्र २००। साराम्यम वाणारमात्र स्वाः माना २००। साराम्यम वाणारमात्र स्वाः माना २००। साराम्यम वाणारमात्र स्वाः साराम्यम वाणारमात्र २००। साराम्यम मित्रा २००। साराम्यम वाणारमात्र वाणारमात्र

হারকুন দুনঃ ২২৯। সৈরদ নাসির উদ্দীন সিপাহ শালার ২৩০। সৈরদ নাসরুল্লাহ্ ২৩১। সৈরদ নুসরাত ২৩২। শেখ নিরামত উল্লাহ ২৩৩। মাখদুম নিজাম উদ্দীন উছমানী ২৩৪। নুরে মুলুক ২৩৫। খাজা নাসির উদ্দীন ২৩৬। নিজাম উদ্দীন বাগদাদী ২৩৭। নুরুল্লাহ ২৩৮। নুরুল হলা।

হারফুল ওরাওঃ ২৩৯। খাজা ওরাজহন্দিন

হরফুল হাঃ ২৪০। হবরত উল্লাহ খতিব ২৪১। হুসাম উদ্দিন ২৪২। হাশিম চিশতি।

হরকুন ইরাঃ ২৪৩। হাজী ইউসুফ ২৪৪। সৈয়দ ইউসুফ ২৪৫। সৈয়দ ইরাকুব ২৪৬। ইরাহহিরা কারী (আর গাওয়া যায় নাই)

সুহাইল -ই- ইরামন গ্রন্থানার বলেনঃ এদেশের বহু আশরাফ ব্যক্তিগন এই ৩৬০ আউলিয়ার দিকে নিজ নহুব নামা মিলিয়ে নিজেকে ধন্য মনে করেন। আর তা কেনইবা হবেনা? যেহেতু হযরত শাহ জালাল (রহ.) এমনিতে দ্বীন এবং ইসলামের বীজ বপন করেছেন এবং তাঁরই অনুসারীগণ যারা হিন্মতের পাহাড় ছিলেন, তাদের প্রচেষ্টায় এবং যথাযথ ভূমিকাতেই ইসলামের বীজ সুফলা ও সুজলা হয়ে ভাল, পাতা, শাখা, প্রশাখা মেলেছে, হয়রত শাহজালাল (রহ.) দ্বীনের চশমা এদেশে জারি করে গিয়েছেন এবং এ চশমাকে মাথার ঘাম পায়ে কেলে সকল আতরাকে (দিক বিদিক) সমুদ্ররে হয়লাবের মতে জারি করে গিয়েছেন। তব

উল্লেখ্য, কেউ কেউ ৩৬০ আউলিয়ার বংশধর নন অথচ নিজেকে ৩৬০ আউলিয়ার বংশধর বলে দাবী করেন। এমনকি কৃত্রিম কবর আবিষ্কার করে উহা 'তিনশত বাট আউলিয়ার একজন' বলে মাজার বানিয়ে প্রতারণারও কোন কোন তথ্য বিশ্বস্থ সূত্রে পাওয়া গিয়েছে। এসব কৃত্রিমতা ও প্রতারণা থেকে আল্লাহ আমাদের হেকাজত করুন।

৩৫. সুহেল-ই-ইয়মন বা ইয়মনের নক্ষ্ম (জালালী ইতিহাস), পু- ২১-২৫।

# সুহেল-ই-ইরামন গ্রন্থ হতে উদ্ধৃত করে মুফতি আজহার উদ্দীন আহমদ সিদ্দীকি শীর গ্রন্থে হবরত শাহজালাল (রহ.) এর ২৫২জন সদী আউলিয়ার নাম উল্লেখ করেছেন। নীচে তাঁদের তালিকা দেওয়া হলঃ

| -  |      | 9    |
|----|------|------|
| 21 | আহমদ | হাজা |

৩। আহমদ আব্বাসি

৫। আবুল খরের

৭। আব্দুর রহীম

১০। আহমদ নিশান বরদার

১২। আবুল মালিক

১৪। আরিফ মুলতানী

১৬। আতা উল্লাহ হাফিজ

১৮। আবুল হেকিম

২০। আলী এমনি

২২। আজিজ সৈয়দ

২৪। আজিয়াল সৈয়দ

২৬। আবু সৈয়দ

২৮। আবু বকর সৈয়দ

৩০। আহমদ সৈয়দ

৩২। একবাল খাজা

৩৪। আমান উল্লাহ শের

৩৬। এখতিয়ারী খাজা

৩৮। আলী খাজা

৪০। আলী খাজা (২)

৪২। আবুল আজিজ শেব

88। আবুল্লাহ শেব

৪৬। আব্দুল করিম সৈয়দ

৪৮। আব্দুল মুয়ানী নোব

৫০। আমির লৈয়দ

৫২। বুরহান উদ্দীন বুরহান

৫৪। বদর নালিক

২। আহমদ হাজী (২য়)

৪। আবুল হাসান

৬। আবু সাঈদ

৯। আদম খাকী

১১। আলী ইয়ামনী

১৩। আবুশ শুকুর

১৫। আব্দুর রহীম

১৭। আবুল্লাহ

১৯। আরিজ আসকরী

২১। আলিম সৈয়দ

২৩। আব্দুল জলিল সৈয়দ

২৫। আহমদ কবির সৈরদ

২৭। আবুল আব্বাস সৈয়দ

২৯। আবুল ফজল শেষ

৩১। আহমদ শেব

৩৩। আদিনা খাজা

৩৫। আমির উদ্দিন খাজা

৩৭। আজিজ চিশতি খাজা

৩৯। আদ খাজা

৪১। আলী শাহজাদা

৪৩। আলা উন্দীন শেব

৪৫। আব্দুল করিম শেখ

৪৭। আব্দুল মুয়ালী শেখ

৪৯। আজিজ সৈয়দ

৫১। আহমদ সৈয়দ ছানী

৫৩। বুরহান উদ্দিন খাজ কাগল

৫৫। বাহার আকরী

৫৬। বাবু দৌলত

৫৮। বদর উদ্দিন সৈয়দ

৬০। বাজিদ সৈয়দ

৬২। বাজ শেব

৬৪। দাউদ খাজা

৬৬। দাওর বখশ খ<del>তিব</del>

৬৮। দৌলত নহীদ

৭০। দৌলত মুনির

৭২। দাউদ কোরেনী

৭৪। ফরিদ আনসারী শেখ

৭৬। করিদ শেব রওশন চেরাগ

৭৮। কতেহ গণী

৮০। ফখর উদ্দীন সৈয়দ

৮২। করেজ উল্লাহ কাজী

৮৪। ফিরোজ কাজী

৮৬। গাজী মালিক

৮৮। গরীব খাকি

৯০। গরীব শের

৯২। হাবিব গাজী

৯৪। হজ্জাত নালিক

৯৬। হুসাম উদ্দীন

৯৮। হাসান সুকী

১০০। হাজী মুহিব আলী

১০২। হেলিম উদ্দিন শেব

১০৪। হামজা সৈরদ

১০৬। ইলিয়াছ লেব

১০৮। ইমাম ওকুর উল্লাহ

১১০। ঈসা সৈয়দ

১১২। ঈসা শেখ

১১৪। জওহর সৈরদ

১১৬। জালাল উদ্দিন সৈয়দ

১১৮। জাগাই নেব

১২০। জুনারেদ জজরাট

৫৭। বদর সৈয়দ

৫৯। বুজুর্গ সৈয়দ

৬১। বাবু সৈয়দ

৬৩। বাহা উদ্দিন শেব

৬৫। দিলাওয়ার খতিব

৬৭। দাউদ মালিক

৬৯। দৌলত গা<del>জ</del>ী

৭১। দরিয়াপীর

৭৩। দৌলত সৈয়দ

৭৫। করেজ উন্দীন শেব

৭৭। ফসিহ হাফিজ

৭৯। ফিক্লজ আতাই

৮১। করিদ লৈয়দ

৮৩। ফখর উদ্দীন কাজী

৮৫। গরবী পীর

৮৭। গলি মামদ

৮৯। গাজী হাজী

৯১। হায়াত উল্লাহ খতিব

৯৩। হোসেন শহীদ

৯৫। হুসাম উন্দীন বিহারী

৯৭। হাশিম চিশতি

৯৯। হ্যরত খাজা ঝকমক

১০১। হাফিজ মামদ

১০৩। হোসেন লেখ

১০৫। ঈসা চিশতি খাজাত

১০৭। ইমাম উদ্দীন

১০৯। ঈসা সৈয়দ ছানী

১১১। ইসমাইল উমরি

১১৩। জাহাঙ্গীর সৈরদ

১১৫। জামিল সৈরদ

১১৭। জামান নৌর

১১৯। জাহান কাজী

১২১। জমশের হাজী

১২২। জালাল উদ্দীন

১২৪। করিমদাদ রুমি

১২৬। জালাম মিয়া

১২৮। খলিল বাজী

১৩০। করিম উন্দিন মৌলানা

১৩২। কুতুবুদ্দীন শেব

১৩৪। কালু শেব

১৩৬। কাসিন সৈরদ দক্ষিণী

১৩৮। কবির সৈয়দ

১৪০। খলিল সৈয়দ

১৪২। খিজির হাজী

১৪৪। খাজা মল্লিক

১৪৬। কামাল উদ্দীন

১৪৮। মুহাম্দ আইয়ুব ইমাম

১৫০। মুহাম্মদ নুর সৈরদ

১৫৩। মানিক সৈয়দ

১৫৫। মওদুদ সৈয়দ

১৫৭। মুহামদ সৈরদ

১৫৯। মুহী উদ্দিন শেব

১৬১। মুহাম্মদ কিবায়ী শেখ

১৬৩। মারুক সালাহদার

১৬৫। মুজাফফর বিহারী

১৬৭। মুহাম্মদ সালহ

১৬৯। মুহান্দদ নাকি

১৭১। মুহাম্মদ জাকারিয়া হাজী

১৭৩। মুহান্দদ আমীন

১৭৫। মুকতার শহীদ

১৭৭। মুহাম্মদ লতিফ

১৭৯। মাহখদুম জাফর গজনতী

১৮১। মাখদুম রহীম উদ্দিন

১৮৩। মুহাম্মদ আশিক

১৮৫। মুহাম্দ জুনাইদ

১৮৭। यूशम्यन रेनरान

১২৩। জামাল উদ্দীন

১২৫। কামাল ইয়ামনী

১২৭। খিজির হাজি

১২৯। শনিম হাজী

১৩১। খাজা ওমর জাহান শেখ

১৩৩। কুতবুল আলম শেখ

১৩৫। কুতুবুদ্দীন সৈয়দ

১৩৭। কাসিম সৈয়দ পীর

১৩৯। খলিল উল্লাহ সৈয়দ

১৪১। খিজির সৈয়দ

১৪৩। খাসদরিব

১৪৫। খলিল দেওয়ান

১৪৭। পতিফ হাজী

১৪৯। মুহাম্মদ জাহান সৈরদ

১৫২। মুনিম সৈয়দ

১৫৪। মুহাম্মদ রওশন সৈয়দ

১৫৬। মুক্তকা সৈয়দ

১৫৮। মুহাম্মদ দানা শেখ

১৬০। মুহান্দদ আনসারী নেব

১৬২। মুসা শেব

১৬৪। মুহান্দ সাণাহদার

১৬৬। মালিক মুহাম্মদ

১৬৮। মুহান্দদ সুজা

১৭০। মুহাম্মদ দরিয়া হাজী

১৭২। गुरान्य राजी

১৭৪। মাসুদ মালিক

১৭৬। মুহাম্মদ তকী

১৭৮। মুহামদ শাহবাজ

১৮০। মাখদুম হাবিব

১৮২। মাখদুম নিজাম উদ্দিন ওসমানী

১৮৪। মুহাম্মদ ইয়াসীন

১৮৬। পীর মালিক

১৮৮। नुत्र मालिक

১৮৯। নিজান উন্দীন বাগদাদী

১৯১। নুর উল্লাহ

১৯৩। শেখ নছরত

১৯৫। নাসির উন্দীন সৈয়দ সিপাহসালার

১৯৭। নিয়ামত উল্লাহ লোক

১৯৯। ওসমান দাওরী হাজী

২০১। ওমর শেখ

২০৪। ওমর জাহান খাজা

২০৬। ওসমান উদ্দীন

২০৮। ওমর চিশতি খাজা

২১০। পর্বত জাহান পীর

২১২। রুকন উদ্দীন সৈয়দ

২১৪। শাহ তাজ উদ্দীন সৈয়দ

২১৬। সুলতান সিকন্দর কাজী

২১৮। সেলিম খাজা

২২০। সুফিআন খাজা

২২২। শাহ দেওয়ান কাজী

২২৪। সিকন্দর শেখ

২২৬। সিকন্দর তবলবাজ

২২৮। মারুফ উদ্দিন শের

২৩০। সুনা শেব

২৩২। শাহাবৃদ্দীন

২৩৪। শরীক হাজী

২৩৬। নেব নামস

২৩৮। সদর শেখ

২৪০। তৈয়ব সিলানী

২৪২। তাহির শেব

২৪৪। জিরা উদ্দীন সৈরদ

২৪৬। জৈব গাজী

২৪৮। জাকারিয়া আরবী

২৫০। জৈন উন্দীন জাকারিয়া

২৫২। জিয়া উল্লাহ শেব। <sup>৩৬</sup>

১৯০। নিজাম উন্দীন ফিরমানী

১৯২। নুরুণ হুদা

১৯৪। নসর উল্লাহ সৈরদ

১৯৬। নাসির উদ্দীন খাজা

১৯৮। ওয়াজিহ উদ্দীন খাজা

২০০। ওসমান শের

২০৩। ওমর পরিয়াই

২০৫। ওমর সমর কান্দি সৈয়দ

২০৭। ওমর কাজী

২০৯। পিয়ার খাজা

২১১। পীর সৈরদ কাসিম

২১৩। ক্লকন উদ্দীন আনসারী

২১৫। সৈয়দ উদ্দীন সৈয়দ

২১৭। সিরাজ খাজা

২১৯। সলিম শেব

২২১। সালেহ মালিক

২২৩। সিকন্দর মাহমুদ

২২৫। সিরাজ উদ্দিন শেব

২২৭। সাধু শেব

২২৯। সুনাগাজী

২৩১। শাহ শামছুদ্দীন মুহাম্মদ বিহারী

২৩৩। শরীক আজমিরী

২৩৫। শাহবাজ আনসারী

২৩৭। সালেহ মালিক

২৩৯। সুলতান শাহ

২৪১। তাজ উদ্দিন কাজী

২৪৩। তাজ মালিক

২৪৫। শাহ জিয়া উদ্দীন

২৪৭। জাকারিয়া হাফিজ

২৪৯। জৈন উদ্দীন আব্বাসী

২৫১। জাকি শেব

বিঃদ্রঃ এই সকল নামের মধ্যে গায়েবী পীর, দরিয়া পীর, হ্যরত শাহ ধক্মত, কালা মিরা, কালু শেখ মানিক সৈয়দ, পর্বত জাহান পীর, শিয়ার খাজা, সাধু শেব, সুনা গাজী, সুনা শেষ ইত্যাদি বোধ হয় ওলীদের প্রকৃত নাম নয় তাদের লোক প্রচলিত নাম।

# তালিকা নং- ৩

(Hazrat Shah Jalal and other Muslim Missionaries)

1. Nasir Uddin Sepohasalar 2. Shalikh Ali Shahzada 3. Hzi Yusuf 4. Daud Quraishi 5. Sadique Pir 6. ChhotePir 7. Sahid Kamaluddin 8. Shah poran 9. Holi Khalil 10. Shah Bod 11. Khawaga Azina 12. Khwaza Kheter Khasdabir 13. Syed Abu Jurab 14. Shah Isan Ali 15. Mudhusyed 16. Syed pir Abu Bakar 17. Makhdum Rahim Ali 18. Khijir Sufi 19. Bagdar Ali 20. Shah Shundar 21. Shah Madan 22. Garam Dewan 23. Dada Pir 24. Syed Umar Samar Kandi 25. Syed Abu Bakar 26. Syed Shah Jaguddin 27. Hazi Ghazi 28. Fateh Gazi 29. Mukhtar Shaheed 30. Shah Etim 31. Syed Ziauddin 32. Shah Shams uddin Bihari 33. Hazrat Shah Sekandar Muhammed 34. Hazrat Sultan Sikandar Ghazi 35. Bo Abu Daulat 36. Daria pir 37. Huussain Shahed 38. Sheikh Halim Uddin 39. Qazi Jalal Uddin 40. Zqzi Goila Shhib. 41. 42. Shah Kaloo. 43. Deulan Fatima 44. Karam Zinda pir Muhammad 45. Sheikh Madhu Shudhan 46. Hafiz Muhammad 48. Khaufa lai 48. Sheikh Abdullah. 49. Hafiz Jamil 50. Sheikh Zauddin 51. Lal Pir 52. Shah Rafiuddin 53. Syed Mahbbat 54. Sah Malum 55. Shah Drung 56. Shah Kamal 57. Shah Chand 58. Shah Saduruddin 59. Syed Nasir Ullah. 60. Syed Muhammad Sultan Shah. 61. Syed Shah Musstafa 62. Syed Mauded 63. Syed Muhammad 64. Syed Jalil Yusuf 65. Syed Yakub 66. Syed Mushammed Noor 67. Hazrat Syed Muhammad Gaznabi 68. Hazrat Muhammad Johan. 69. Hazrat Syed Kabir 70 Hazatsyed pir kari 71. Hazrat Syed Hazi Kusim Dokshini 72. Hazrat Syed Fari Shah 73. Hazrat Syed Badar Uddin 74. Hazrat Syed Qutubuddin 75. Hazrat Syed Abu Jafar Sani 76. Hazrat Syed Abbas. 77. Hazrat Syed Muhammad (noor 78. Hazrat Syed Fakhruddin 79. Hazrat Syed alim 80. Hazrat Syed Isa. 81. Hazrat Syed Abdul Karim 82. Hazrat Syed Abdul Jalil 83. Hazrat Syed Zia uddin 84. Hazrat Syed Sfiuddin 85. Hazrat Syed Ruknuddin 86. Hazrat Syed Ahmad Kubir 87. Hazrat Syed Amir 88. Hazrat Syed Daulat 89. Hazrat Syed Hamza 90. Hazrat Syed Sauhar (Jawahar) 91. Hazrat Syed abdul Jalil 92. Hazrat Syed Jalaluddin 93. Hazrat Syed adar 94. Hazrat Syed Bo-Abu 95. Hazrat Syed Khalil 96. Hazrat Syed Khalil Ullah 97. Hazratt Syed Bazid 98. Hazrat Syed Bajrag 99. Hazrat Syed Ojiran 100. Hazrat Syed Ahmed Sani 101. Hazrat Hazi Ahmad Kabir 103. Hazrat Hasim Chisti 103. Hazrat Husham Uddin 104. Hazrat 105. Hazrat Khawaja Ozibuddi 106. Hazrat hailotullah Khalit Sheikh Nurul Hada 107. Hazrat Noorullah 108. Hazrat Nizamuddin Yameni 109. Nazimuddin Bagdadi 110. Hazrat Khuaja Narifuddin 111. Hazrat Noor Malek, 112. Hazrat Mukdum Niramuddin Usmani 113. Hazrat Sheikh Naimatullah 114. Hazrat Sheikh Muhammad Ashique 115. Hazrat Hazi Muhamma Zakaria 116.Hazrat Hazi Muhammad Drya 117. Hazrat Muhammad Yasin. 118. Hazrat Shah 119. Hazrat Sheikh Muhammad Dana Amin 120. Hazrat Muhammad Junaidi 121, Hazrat Maruf Seladar 122, Hazrat Muhammad Seladar 123 Muhammad Saleh 124. Hazrat Muzaffar Bihari 125, Hazrat Malek Muhammad 126, Hazrat Ataullah Nafiz 127. Hazrat Sheikh abdul Hakim 128. Hazrat Ariz Asgari 12. Hazrat Khwaya Ashari 130. Hazrat Sheikh umar Makki 131. Hazrat Usman Uddin Kakri 132, Hazrat Sheikh Umar Darbari 133, Hazrat Haji Umar chisti 134. Hazrat Haj Usman Dattari 135. Hazrat Khwaja Umar Jahan 136. Hazrat Sheikh Ali Yamini 137. Hazrat Sheikh abdul Ali 38. Hazrat Kazi Umar 139. Hazrat Khwaja Aad 140. Hazrat Khwaja Isa Chisti 141. Hazrat Khwaja Umar Chisti 142. Hazrat Digar Khwaja Ali 143. Hazrat Sheikh Jadh Garib 144. Hazrat Gazi Malek 145. Hazrat Gani Gorid Khaki 146. Hazrat Sheikah Farid Ansari 147. Hazrat Shaikh Faizuddin 148. Hazrat Farid Rousan Cherag 149. Hazrat Hafiz Fosi 150. Hazrat Hafiz Firuze 151. Hazrat Kazi Faizullah 152. Hazat Kari Fakhruddin 153. Hazrat Kazi Jajuddin Quraishi 154. Hazrat Sheikh Qutub Uddin 155. Hazrat Maulana Keramuddin 156. Hazrat Hazi Ousim 157. Hazrat Kutub Alam 158. aHazrat Sheikh Kaloo Kolasha 159. Hazrat Shaikh Karimdad Roomi 160, Hazrat Mamluddin Yamani Hazrat Kalu Miah 162, Hazrat Khanda Jhokmok 163, Hazrat Hazi Latif 164. Hazrat Sheikh Musa 165. Hazrat Muhammad Kebari 166. Hazrat Muhammad Ansari 167. Hazrat Sheikh Mahiuddin 168. Hazrat Masud Malek. 169. Hazrat Khuaja Malek 170. Hazrat Hazi Mahmud 171. Hazrat Moheb Ali 172. Hazrat Muhammad Sahib 173, Hazrat Muhammad Shahabal 174, Hazrat Muhammad Jaqui 175. Hazrat Muhammad Shaja 176. Hazrat Sheikh Abdur Rahim 177. Hazrat Arif Multani 178. Hazrat Abdul Karim 181, Hazrat Abdullah Miskin 182, Hazrat Sheikh Alauddin 183. Hazrat Syed Isa 184. Hazrat Abdul Malek 185. Hazrat Sheikh Usman 186, Hazrat Sheikh abdul Aziz 187, Hazrat Sani Ali Yamani 188. Hazrat Khwaja tayyab Sailani 189. Hazrat Shaikh Jahe. 190. Hazrat Sheikh Ziaullah 191, Hazrat Shaikh Sadar 192, Hazrat Khwaja Safians 193. Hazrat Saleh Malek 194. Hazrat Shikh Shams 195. Hazrat Shahabaj Ansari 196. Sharif Ajmiri 197.Hazrat Sehabuddin 198, Hazrat Hazi Shamrik 199, Hazrat Imam Sukur Ullah 200. Hazrat Kazi Shah Dewan 201. Hazrat Sheikh Sharfuddin 202. Hazrat Sheikh Saboo. 203. Hazrat Sehab Uddin 204. Hazrat Sikandar jobolbag. 205. Hazrat Khwaja Salim 206. Hazrat Khwaja Siraj 207. Hazrat Sheikh Sikandar 208. Hazrat Sirajuddin 209. Hazrat SalimShah 220. HazratShaikh Jainuddin Hazrat Jainuddin Abbasi 212. HazratRusamuddin Ansari 213. Hazrat Mokhdum Rahimuddin 214. Hazrat Zakaria Arabi 215. Hazrat Daulutniri 316. Hazrat Daulat Gazi 217. Hzrat Daulat Shaheed 218. Hazrat Khwaja Daud 219. Dad Malik 120. Dawar Baksh Khatib 221. Hazrat Delwar Khatib 223. Hazrat Khalil Dewan 224, Hazrat Husain Sufi 225, Hazrat Hishamuddin Bihari 226. Hazrat Habib Gazi 227. Hazrat Harai Malik 228. Hazrat Mokhdum Habib 229, Hazrat Sheikh Hussain 230, Hazrat Helimuddin Narnoori 231, Hazrat Juneth Guzrati 232, Hazrat Hzi Jamshed 233. HazratKazi Jehan 234. Hazrat Mokdum Jafor Gaznabi 235. Hazrat Shaikh Jamal. 236. Hazrat Taj Male 237. Hazrat Khwaja Pyar 238. Hazrat Bahar Askori 239. Hazrat Burhandudin Burhana 240. Hazrat Khwaja Burhanuddin Ketani Hazrat Khwaja Baharuddin 242. Hazrat Badar Malek 243. Hazrat Sheikh Bahar Uddin 244, Hazrat Shikh Bar. 245, Hazrat Ahmed Nishan bardar 246, Hazrat Sheikh Ilias, 247, Hazrat Adam Khaki 248. Hazrat Abdul Aziz 249. Hazrat Abu Syeed 250. Hazrat Abul Khair 251. Hazrat Abul Hussain 252. Hazrat Ahmed Abbasi 253. Hazrat Jamail Umri 254. Hazrat Imamuddin 255. Hazrat Kawaja Bakhtiar 256. Hazrat Kauja Amir Uddin 257. Hazrat Khwaja Igbal 258. Hazrat Muhammad Ayub Imam. 259. Hazrat 260. Hazrat Sheikh Ahmed 261. Hzrat Sheikh Kazi Amiruddin aman Ullah 262. Hazrat Abdul Fazal 263. Hazrat Digar Hazri Ahmed. 264. Hazrat Syed Jahangir 265. Hazrat Syed Isa 266. Hazrat Abdul Ali 267. Hazrat Quari Yahya 268. Hazrat Hazi Muhammad Bihari 269. Hazrat Hafez Abdullah. 270. Hazrat Syed Igbal 271. Hazrat Syed Abul Abbas 272. Hazrat Muhammad Amin 273. Hazrat Khwaia Baha Uddin 274. Hazrat Pir Gazni 275. Hazrat Purbat Jehan 276, Hazrat Jalal Uddin 277, Hazrat Jamil 278. Hazrat Hamiduddin Nurani 279. Hazrat Daulat Gazi 280. Hazrat Saikandar Muhammad 281. Hazrat Sheikh Sadha 282. Hazrat Sana 283. Hazrat Zia Uddin Muhammad 284. Hazrat Sheikh Gazi Ziauddin 285. Hazrat Syed abdul Kari 286. Hazrat Syed Abdul Muali 287. Hazrat Isa Sani 288. Hazrat Syed Aziaz. 289. Hazrat Syed Alim 290. Hazrat Karim Daori 291. Hazrat Ali Yamini 292. Hazrat Gani Ahmed 293. Hazrat Karim Daori 294. Hazrat Syed Monaim 295. Hazrat Muhammad Sohial 296. Hazrat Muhammad Toqui 297. Hazrat Chasni Pir 298. Hazrat Sheikh Jokhai 299. Hazrat Shahnoor Mahjin 300. Hazrat Tayyab Salami 301. Hazrat Syed Lal 302. Hazrat Syed Jahangir 303. Hazrat Shah Sanjor 304. Hazrat Golam Hazrat 305, Hazrat Amin 306, Hazrat Shah Arfin 307. Hazrat Syed Shan 308. Hazrat Syed Shah Akbar 309. Hazrat Shaikh Shah Fani 310, Hazrat Shah Shamsuddi Bihari 312, Hazrat Pir Malik 313, Hazrat Mokhdum Shah Hamid Furooki 315, Hazrat Sultan Shah Sikandar Gazi 315. Hazrat Haji Sharif. 316. Hazrat Shahabuddin 317, Hazrat Sha Gaus Ali 318, Hazrat Muhammad 319. Hazrat Noqui Babu Daulat 320. Hazrat Shah Mirar Pir 321. Hazrat Muhammad Zakaria 322. Hazrat Bonde Shah Daud. 323. Hazrat Shah Khudaund. 324.Hazrat Shah Sarif 325. Hazrat Shah Israil 326. Hazrat Shah Ehdil Gazi 327. Hazrat Dulavi bibi (wife of Syed Shah solman 328. Hazrat Syed Muhammad 329. Hazrat Syed Muhammad Wateir 330, Hazrat Babo Ainuddin 331, Hazrat Shah Gulab 332. Hazrat Shah Kholta 333. Hazrat Shah Karamali 334. Hazrat Shah Hilal 335. Hazrat Shah Gazi Miri 336. Syed ahmed Shalid (Awlad Barapir) 337. Hazrat Rasti Shah 338. Hazrat Syed Jafar 339.Hazrat Syed Abdul Gafur 340. Hazrat Syed Ibrahim 341. Hazrat Syed Ismail 342. Hazrat Syed Ishaque. 343. Hazrat Moulavi Rouson Ali 344. Hazrat Golam Murtuza 345. Hazrat Shah Akram Ali 346. Hazrat Shah Ambia 347. Hazrat Shah Haroon. 348. Hazrat Shah Enayet 349. Hazrat Miasahid Bagdadi 350. Hazrat Hani Sumaruddin Naksh Land. 351. Hazrat Sofi Shah Noor. 352. Hazrat Moulana Moklisur Rahman 353. Hazrat Syed Mirala Bagdadi 354. Hazrat Shah Bodi Mustan 355. Hazrat Hazi Ahmed. 99

# হ্বরত শাহজালাল (রহ.) ও তাঁর সঙ্গীয় কয়েকজন আউলিয়ার মাজার পরিচিতি

# সিলেট শহরে

| হ্যরত শাহজালাল ইয়ামনী (রহ.)                                      |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| মাজারঃ সিলেট বিভাগীয় শহরের দরগাহ মহল্লার।                        |  |  |  |
| হ্যরত শাহজাদা আলী ইয়ামনি (য়হ.)                                  |  |  |  |
| মাজারঃ হ্যরত শাহজালাল ইয়ামশী (রহ.) মাজারের পূর্ব পাশে            |  |  |  |
| হ্যরত হাজী দরিয়া (রহ.)                                           |  |  |  |
| মাজার ঃ হ্যরত শাহজালাল ইয়ামনী (রহ.) মাজারেরএর দক্ষিণ দিকে        |  |  |  |
| হ্বরত ইউসুফ (রহ.)                                                 |  |  |  |
| মাজারঃ হ্যরত শাহজালাল ইয়ামনী (রহ.)এর মাজারের দক্ষিণ দিকে         |  |  |  |
| হ্যরত হাজী খলিল (রহ.)                                             |  |  |  |
| মাজার ঃ হ্যরত শাহজালাল ইয়ামনী (রহ.) মাজারেরএর দক্ষিণ দিকে        |  |  |  |
| হ্যরত সৈয়দ আহ্মদ করিব (রহ.)                                      |  |  |  |
| মাজারঃ সিলেট শহরের শাঠানটুলা মহল্লার।                             |  |  |  |
| সৈয়দ আহমদ নিশান বরদার (রহ.)                                      |  |  |  |
| মাজার ৪ সিলেট শহরে খাসদবির মহল্লা                                 |  |  |  |
| হ্যরত আরিফ সুলতানী (রহ.)                                          |  |  |  |
| মাজারঃসিলেট শহরের পুরান লেন মহগ্রার                               |  |  |  |
| হ্যরত সৈয়দ আহমদ (রহ.) (দাদাপীর)                                  |  |  |  |
| মাজারঃ সিলেট শহরের রায়নগর মহন্তার সিলেট তামাবিল সড়কের উত্তরপাশে |  |  |  |
| হ্যরত খান্ড ঝক্মক (রহ.)                                           |  |  |  |
| মাজারঃ সিলেট শহরে রায়নগর মহল্লায়                                |  |  |  |
| হ্বরত কাজী ইলিয়াছ ওরফে কাজী গালা (রহ.)                           |  |  |  |
| মাজারঃ কাজীটুলার কাদী দিঘির পূর্ব উত্তর কোনে।                     |  |  |  |
| হ্যরত সৈয়দ হামজা (রহ.)                                           |  |  |  |
| মাজারঃ সিলেট শহরের ঝর্ণারপার মহন্তার টিলার উপরে।                  |  |  |  |
| হ্যরত সৈয়দ উমর সমর কান্দি (রহ.)                                  |  |  |  |
| মাজারঃ সিলেট শহরের নাইওরপুর মহল্লায়                              |  |  |  |

| হ্যরত শার্থ শাহ সক্ষর (রহ.)                                                           |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| মাজারঃ সিলেট শহরের বারুতখানা মহল্লায়                                                 |  |  |  |
| হ্বরত শার্থ শাহ খিজির (রহ.)                                                           |  |  |  |
| মাজারঃ সিলেট শহরের বারুতখানা মহন্নার।                                                 |  |  |  |
| হ্যরত শায়খ হাজী গাজী (রহ.)                                                           |  |  |  |
| মাজারঃ সিলেট শহরের শাহী ঈদগাহর পূর্বে                                                 |  |  |  |
| হ্যরত শার্থ চাশনী পীর (রহ.)                                                           |  |  |  |
| মাজারঃ সিলেট শহরের গোরাই পাড়া মহন্নার                                                |  |  |  |
| হ্যরত শাহ মীর (রহ.) মিরার পীর                                                         |  |  |  |
| মাজারঃ সিলেট শহরের পূর্বশাহী ঈদগাহ মহল্লার                                            |  |  |  |
| হ্যরত শাহ জাকাই (রহ.)                                                                 |  |  |  |
| মাজার ঃ সিলেট শহরের কাজীটুলা মহন্মার                                                  |  |  |  |
| হ্যরত সৈয়দ জিয়া উদ্দিন ও আরও চারচন                                                  |  |  |  |
| মাজারঃ সিলেট শহরের জিন্দাবাজারের (পাচ পীরের মোকাম হিসেবে পরিচিত)                      |  |  |  |
| হ্যরত শায়খ পীর (রহ.)                                                                 |  |  |  |
| মাজারঃ সিলেট শহরের মজুমদারী মহল্লার, আশরক আলী সাহেবের বাড়ীর পশ্চিমের টিলার।          |  |  |  |
| হ্যরত শেখ শাহ রওশন চেরাগ (রহ.)                                                        |  |  |  |
| মাজারঃ সিলেট শহরের আম্বরখানা হাউজিং এস্টেটের ভিতরে প্রবেশ পথে বাম দিকে (দর্শন দেউড়ী) |  |  |  |
| হ্বরত খাজা নাসির উন্দীন ওরফে শাহচট (রহ.)                                              |  |  |  |
| মাজারঃ সিলেট শহরের গভর্ণমেন্ট হাইকুলের সম্মুখে (কালী ঘাটে)                            |  |  |  |
| হ্যরত শায়খ মানিক পীর (রহ,)                                                           |  |  |  |
| মজারঃ সিলেট শহরের মানিকপীর টিলায়।                                                    |  |  |  |
| হ্বরত মাখদুম হাবিব ওরফে শাহ মাখদুম (রহ.)                                              |  |  |  |
| মাজারঃ সিলেট শহরের দপ্তরী পাড়া (রারনগর) মহন্নার                                      |  |  |  |
| হ্যরত শায়খ থিজির খাসদবীর (রহ.)                                                       |  |  |  |
| মাজারঃ সিলেট শহরের খাসদবীর মহক্লায়                                                   |  |  |  |
| হ্যরত শায়খ মদন (রহ.)                                                                 |  |  |  |
| মাজারঃ সিলেট শহরের টিলাগড়ে                                                           |  |  |  |
| হ্যরত শার্থ সৈয়দ হাতিম আলী (রহ.)                                                     |  |  |  |
| মাজারঃ সিলেট শহরের শিবগঞ্জ বাজারের পূর্বে সিলেট তামাবিল রোভের বামে)                   |  |  |  |
| হ্যরত শায়খ গ্রম দেওয়ান (রহ.)                                                        |  |  |  |
| মাজারঃ সিলেট শহরের শেখ ঘাট মহল্লায় (লামাবাজরে)।                                      |  |  |  |

|   | হ্যরত গাজী বুরহান উদ্দিন (রহ.) তিনি সিলেটের আদিম মুসলামান                        |  |  |
|---|----------------------------------------------------------------------------------|--|--|
|   | মাজারঃ সিলেট শহরের টুলটিকর মহত্মায়।                                             |  |  |
|   | হ্যরত সৈয়দ আলা উদ্দিদ (রহ.)                                                     |  |  |
|   | মাজারঃ সিলেট শহরের কুইঘাট মহক্লার (বর্তমান মাজারটি সুরমা নদীতে বিলীন হয়ে গেছে)। |  |  |
|   | হ্যরত শায়খ মধুসুধন (রহ.)                                                        |  |  |
|   | মাজারঃ সিলেট শহরের রিকাবী বাজার মহক্লার।                                         |  |  |
|   | হ্যরত শায়খ মধু শহীদ (রহ.)                                                       |  |  |
|   | মাজারঃ সিলেট শহরের মধুশহীদ (কাজলশাহ) মহক্লার হবরত শারব দেওরান ফতেহ               |  |  |
|   | <b>मूरा्मन</b> (तर.)                                                             |  |  |
|   | হ্যরত শায়ব দেওয়ান কতেহ মুহামদ (রহ.)                                            |  |  |
|   | মাজারঃ সিলেট শহরের জিন্দাবাজার (কাজী ইলিয়াছ) মহল্লার                            |  |  |
|   | হ্যরত সৈয়দ লাল (রহ.)                                                            |  |  |
|   | মাজারঃ সিলেট শহরের কুয়ারপার মহল্লায়                                            |  |  |
|   | হ্যরত গোলাম আমীন (রহ.)                                                           |  |  |
|   | নাজারঃ সি <i>লে</i> ট -াহরের জন্মারপার মহন্মার                                   |  |  |
|   | হ্যরত শাহ আবু তুরাব (রহ.)                                                        |  |  |
|   | মাজারঃ সিলেট শহরের জেল রোভে                                                      |  |  |
|   | হ্যরত শায়ৰ লাল (রহ,)                                                            |  |  |
|   | মাজারঃ সিলেট শহরের সওদাগরটুলা মহল্লার-                                           |  |  |
|   | হ্যরত শায়খ চান (রহ.)                                                            |  |  |
|   | মাজার সিলেট সিটি কর্পোরেশনের ভার্থখলা মহল্লায়                                   |  |  |
|   | হ্যরত মুক্তার শহীদ (রহ.)                                                         |  |  |
|   | মাজারঃ সিলেট শহরের মুক্তারবা কিরমানী মহত্মার (মীরে বাজার)।                       |  |  |
|   | হ্যরত হাসান শহীদ (মৃহ.)                                                          |  |  |
|   | মাজারঃ সিলেট শহরের হাসান শহীদ মহল্লার                                            |  |  |
|   | হ্যরত শায়খ চান গাজ (রহ.)                                                        |  |  |
|   | মাজারঃ সিলেট শহরের (নয়া সভ্কে) শাহ চান গাজী মহল্লায়                            |  |  |
|   | সিলেট শহরের বাইরে                                                                |  |  |
|   | হ্যরত সৈয়দ শাহ তাজ উন্দীন (রহ.)                                                 |  |  |
| _ | মাজারঃ বালাগঞ্জ উপজেলার আওরঙ্গ পুর (তাজপুর) গ্রামে                               |  |  |
|   | distinct all the series the many Yu ( and Yu) and                                |  |  |

|                         | হ্যরত সৈয়দ শাহ আলাউদ্দিন ওরকে আলাউদ্দিন মিস্ফিন (রহ.)     |  |
|-------------------------|------------------------------------------------------------|--|
|                         | মাজারঃ বালাগঞ্জ উপজেলার গহরপুর পরগনার আলাপুরে।             |  |
| 🗖 হ্যরত সৈরদ আফজল (রহ.) |                                                            |  |
|                         | মাজার ৪ বালাগঞ্জ উপজেলার গহরপুরের মীরের গাঁও               |  |
|                         | হ্যরত খাজা আব্দুল আজিজ চিশতি (রহ.)                         |  |
|                         | মাজারঃ বালাগঞ্জ উপজেলার নিজ গহরপুরে                        |  |
|                         | হ্যরত খাজা জওহর উদ্দিন ওরফে শাহ জওহর (রহ.)                 |  |
|                         | মাজারঃ সিলেট সদর উপজেলার জালালপুরের মোকাম দুয়ার মৌজায়।   |  |
|                         | হ্যরত শাহ কামাল ইয়ামনী ওয়ফে শাহ পাহলোয়ান (রহ.)          |  |
|                         | মাজারঃ সিলেট সদর উপজেলার জালালপুরের মোকাম দোরার মৌজার।     |  |
|                         | হ্যরত শার্থ জালাল ওরফে শাহ মিলন (রহ.)                      |  |
|                         | মাজারঃ সিলেট সদর উপজেলার জালালপুরে।                        |  |
|                         | হ্যরত শাহজালাল উন্দীন (রহ.)                                |  |
|                         | মাজারঃ সিলেট সদর উপজেলার জালালপুরের শেখ পাড়ায়।           |  |
|                         | হ্যরত শাহ তকি উদ্দীন (রহ.)                                 |  |
|                         | নাজারঃ সিলেট সদর উপজেলার জালালপুরের শে <b>খপা</b> ড়ায়    |  |
|                         | হ্যরত শাহ সুলতান (রহ.)                                     |  |
|                         | মাজারঃ বালাগঞ্জ উপজেলার সুলতান।                            |  |
|                         | হ্যরত হাফিজ আতা উল্লাহ (রহ,)                               |  |
|                         | মাজারঃ বালাগঞ্জ উপজেলা মুক্তারপুর (টিলাপাড়ার)             |  |
|                         | হ্যরত শাহ কালা (রহ.)                                       |  |
|                         | মাজারঃ বালাগঞ্জ উপজেলার গহরপুরের সিওরখাল মৌজার             |  |
|                         | হ্যরত শাহ খন্দকার (রহ,)                                    |  |
|                         | বালাগঞ্জ উপজেলার চন্ডিয়ার গ্রামে                          |  |
|                         | হ্যরত শাহ খাজা আদিনা (রহ.)                                 |  |
|                         | মাজারঃ বিরাদীবাজার উপজেলার চারখাই মৌজার।                   |  |
|                         | হ্বরত শাহ জাক্র গজনজী (রহ.)                                |  |
|                         | মাজারঃ সিলেট সদর উপজেলার গোধারাইল পরগনা (মোহাম্মদপুর থামে) |  |
|                         | হ্যরত শাহ মালুম (রহ.)                                      |  |
|                         | মাজারঃ ফেঞ্গঞ্জ রেলট্টেলনের পূর্বে টিলার উপরে              |  |
|                         | হ্যরত শাহ দাউদ কুরাইশী (রহ.)                               |  |
|                         | মাজারঃ সিলেট সদর উপজেলার দাউদপর                            |  |

| হ্যরত শেখ ফরিদ আনসারী (রহ.)                                                 |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| মাজারঃ সিলেট সদর উপজেলার লালাবাজারের নিকটে ফরিদপুর।                         |  |  |  |
| হ্যরত বাবু দৌলত (রহ.)                                                       |  |  |  |
| মাজারঃ সিলেট সদর উপজেলার ছনখাইড় পরগনার বাবু দৌলত (ত্রকাশিত বিবিদইল গ্রামে) |  |  |  |
| হ্বরত শাহ সোলায়মান করনী কুরাইশী                                            |  |  |  |
| মাজারঃ বালাগঞ্জ উপজেলার করনসী গ্রামে                                        |  |  |  |
| হ্বরত শায়খ গাজী (রহ.)                                                      |  |  |  |
| মাজারঃ সিলেট সদরের উপজেলার গাজির পাড়া থামে                                 |  |  |  |
| হ্যরত শাহ সিকন্দর                                                           |  |  |  |
| মাজারঃ সিলেট সদর উপজেলার সিকন্দরপুর পরগনার পশ্চিম গাঁও                      |  |  |  |
| হ্যরত শাহ সুন্দর (রহ.)                                                      |  |  |  |
| মাজারঃ সিলেট সদর উপজেলার খাদিম পাড়া (দক্ষিণ গাছ পরগনা)                     |  |  |  |
| হ্যরত শাহ গরীব বা শাহ গাবরু                                                 |  |  |  |
| মাজারঃ বালাগঞ্জ উপজেলার গাভুরটেকিতে                                         |  |  |  |
| হ্যরত নিজাম উদ্দীন ওসমানী (রহ.)                                             |  |  |  |
| নাজারঃ বালাগঞ্জ উপজেলার দয়ামীরে                                            |  |  |  |
| হ্যরত হ্যরত মীরার পীর (রহ.)                                                 |  |  |  |
| মাজারঃ কানাইঘাট উপজেলাই ভাইকের কুল।                                         |  |  |  |
| হ্যরত শাহ জালাল উদ্দিন                                                      |  |  |  |
| মাজারঃ বালাগঞ্জ উপজেলার খুজগীপুর                                            |  |  |  |
| হ্যরত তৈর্ব সুশার্মান ওরকে তৈর্ব ছৈলানী                                     |  |  |  |
| মাজারঃ সিলেট সদর উপজেলার সিলাম                                              |  |  |  |
| হ্যরত শাহ নাজিম (রহ.)                                                       |  |  |  |
| মাজারঃ সিলেট সদর উপজেলার নিজ জালালপুর                                       |  |  |  |
| হ্যরত শেখ রহিমুক্দীন (রহ.)                                                  |  |  |  |
| মাজারঃ সিলেট সদর উপজেলার বরায়া পরগনার বাকুট মৌজার।                         |  |  |  |
| হ্যরত সৈয়দ বাহা উদ্দিদ                                                     |  |  |  |
| মাজারঃ গোলাপগঞ্জ উপজেলার ভাদেশ্বর (মোকাম বাজার)                             |  |  |  |
| হ্যরত শাহ আলা উদ্দীন (রহ.)                                                  |  |  |  |
| মাজারঃ সিলেট সদর উপজেলার মইরাচর।                                            |  |  |  |
| হ্যরত শাহ কামাল উন্দীন (রহ.)                                                |  |  |  |
| মাজাবং সিলেট সদর উপজেলার মইয়ারচর                                           |  |  |  |

| সৈয়দ জালাল উদিদ্দ (রহ.)                                              |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| মাজারঃ জকিগঞ্জ উপজেলার বারহাল ইউনিয়ন (সাহগলী) বাজার সংলগ্ন           |  |  |  |
| হ্যরত শাহ নাতোরান (রহ.)                                               |  |  |  |
| মাজারঃ কাদাইঘাট উপজেরা নাতোয়ানপুর                                    |  |  |  |
| হ্যরত শাহ মাদার (রহ.)                                                 |  |  |  |
| মাজারঃ কানাইঘাট উপজেলার মাদারপুর।                                     |  |  |  |
| হ্যরত শাহ মঈনুদীন (রহ.)                                               |  |  |  |
| মাজারঃ সিলেট সদর উপজেলার জালালপুর (প্রকাশিত মোকামদোয়ার)              |  |  |  |
| জেলা মৌশভী বাজার                                                      |  |  |  |
| হ্যরত শাহ মোত্তকা বাগদাদী শের সোয়ার চাবুকমার (রহ.)                   |  |  |  |
| মাজারঃ মৌলজী বাজার শহরে                                               |  |  |  |
| হ্যরত শাহ হিলাল (রহ.)                                                 |  |  |  |
| মাজারঃ মৌলভী বাজারের হিলালপুর                                         |  |  |  |
| হ্যরত শাহ গরীব খাকি (রহ.)                                             |  |  |  |
| <b>মাজারঃ বড়লেখার উপজেলার কাঠালতলী মৌজা</b> র                        |  |  |  |
| হ্যরত শাহ দরিয়া পীর (রহ.)                                            |  |  |  |
| মাজারঃ বড়লেখা উপজেলার চান্দপুর মৌজার                                 |  |  |  |
| হ্যরত শাহ কামাল (রহ.)                                                 |  |  |  |
| মাজারঃ মৌলভী বাজার উপজেলার চোয়াল্লিশ পরগনার কামালপুর                 |  |  |  |
| হ্যরত শাহ দরদ (রহ.)                                                   |  |  |  |
| <u>মাজারঃ মৌশভী বাজার উপজেলার বেকামুরা আমে</u>                        |  |  |  |
| হ্যরত শাহ ফরঙ্গ (রহ.)                                                 |  |  |  |
| নাজারঃ নৌলভী বাজার উপজেলার বেকামুরা আনে                               |  |  |  |
| হ্যরত শাহী হাজী আহমদ ওরকে হাজী রাসুল (রহ.)                            |  |  |  |
| মাজারঃ মৌলজী বাজার উপজেলার ঘোড়া খাল মৌজার হাজারী বাড়ীর পূর্ব উত্তরে |  |  |  |
| হ্যরত সৈয়দ রুকন উদ্দীন (রহ.)                                         |  |  |  |
| মাজারঃ রাজনগর উপজেলার কদমহাটী থামে                                    |  |  |  |
| হ্যরত শাহ কালা (রহ.)                                                  |  |  |  |
| মাজারঃ কমলগঞ্জ উপজেলার মশসের নগর রেলস্টেশনের কাছে                     |  |  |  |
| হ্যরত শাহ গায়িব(রহ.)                                                 |  |  |  |
| মাজারঃ কলাউড়া উপজেলার মৌজা শরীফপুর                                   |  |  |  |

| হ্যরত শাহ হোলিমুন্দীন নারনুলী (রহ.)                                              |  |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| মাজারঃ কুলাউড়া উপজেলার মনু রেল স্টেশনের কাছে (মাজারটি নদী ভাঙ্গনে বিলীন হয়েছে) |  |  |  |
| হ্বরত শাহ হেলিম উদ্দীন কুরায়শী (রহ.)                                            |  |  |  |
| মাজারঃ কুলাউড়া উপজেলার লংলা রেল ষ্টেশনের উত্তরে কানাই ও কাকুরা নদী              |  |  |  |
| মধ্যবর্তী চৌধুরী বাজার।                                                          |  |  |  |
| হ্যরত শাহ হামিদ ফারুকী (রহ.)                                                     |  |  |  |
| মাজারঃ কুলাউড়া উপজেলার মনু রেল স্টেশনের কাছে কটার কোনা বাজারের উত্তরে।          |  |  |  |
| হ্যরত সৈয়দ আবু বকর (রহ.)                                                        |  |  |  |
| মাজারঃ বড়লেখা উপজেলার পাথারিয়া পরগনার ছোটলেখা মৌজার।                           |  |  |  |
| হ্যরত শাহ ওয়ালী মাহমুদ (রহ.)                                                    |  |  |  |
| মাজারঃ মৌলতী বাজার উপজেলার সিংকাপন মৌজায়।                                       |  |  |  |
| ভেলা ঃ সুনামগঞ্জ                                                                 |  |  |  |
| হ্যরত শাহ আরেফিন (রহ.)                                                           |  |  |  |
| মাজারঃ সুনামগঞ্জের লাউড় পাহাড়ের পাদদেশে। তিনি তরফ বিজয়ে অংশ্রহন করেছিলেন।     |  |  |  |
| হ্যরত শাহ গারেবী পীর (রহ.)                                                       |  |  |  |
| মাজারঃ হ্যরত শাহ আরিফিনের মাজারের কাছে।                                          |  |  |  |
| হ্যরত শাহ কামাল (রহ.)                                                            |  |  |  |
| মাজারঃ জগন্নাথপুর উপজেলার শাহার পাড়ার তিলক মৌজার                                |  |  |  |
| হ্বরত সৈয়দ শামসুদ্দনি (রহ.)                                                     |  |  |  |
| মাজারঃ জগন্নাথপুর উপজেলার সৈয়দপুর গ্রামে                                        |  |  |  |
| হ্যরত শায়ৰ কালু ওরপে কালু শাহ (রহ.)                                             |  |  |  |
| মাজারঃ জগন্নাথপুর উপজেলার আতুয়াজন পরগনার দাওরাই থানে।                           |  |  |  |
| হ্যরত খাজা ছলিম (রহ.)                                                            |  |  |  |
| মৌজাঃ ছাতক উপজেলার চাপাইর আমে                                                    |  |  |  |
| হ্বরত সৈয়দ ইউসুফ (রহ.)                                                          |  |  |  |
| মাজারঃ ছাতক উপজেলার সৈদের গাঁও                                                   |  |  |  |
| হ্যতর শাহ শামসুন্দীন বিহায়ী (রহ.)                                               |  |  |  |
| <b>মাজারঃ জগন্নাথপুর উপজেরার আট্</b> যর থানে                                     |  |  |  |
| জেলাঃ হবিগঞ্জ                                                                    |  |  |  |
| হ্যরত সৈয়দ নাসির উদ্দিন সিণাহসালার বাগদাদী (রহ.)                                |  |  |  |
| মাজারং চনাক্ষাট উপজেলার মড়ার বন্দ দ্বগা শ্রীফে                                  |  |  |  |

| হ্যরত শাহ মজলিস আমীন (রহ.)                                                       |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| মাজারঃ হবিগঞ্জ সদর উপজেলার উচাইল গ্রাম।                                          |  |  |
| হ্যরত শাহ গাজী (রহ.)                                                             |  |  |
| মাজারঃ চুনারুঘাট উপজেলার গাজীপুর। খোয়াই নদীর তাঙ্গনে মাজারটি বিলীন হয়েছে।      |  |  |
| হ্যরত শাহ সোলায়মান ফতেহ গাজী বাগদাদী (রহ.)                                      |  |  |
| মাজারঃ হবিগঞ্জ সদর উপজেরার নাহানী বাজার রেল ষ্টেশনের পশ্চিমে। মাজারের            |  |  |
| পূর্বদিকে রমুনন্দন পাহাড়ের পাদদেশে তার দুই ভাগ্না ও হবরত শাহনুর (রহ.) নামে      |  |  |
| একজন ওপীর মাজার রবেছে।                                                           |  |  |
| হ্যরত শাহ শহীদ (রহ.)                                                             |  |  |
| মাজারঃ লক্ষরপুর, হবিগঞ্জ সদর উপজেলা                                              |  |  |
| হ্যরত শাহ তাজ উদ্দিন কুরায়শী                                                    |  |  |
| মাজারঃ চৌকি (ধুলচাতল) নবীগঞ্জ হবিগঞ্জ                                            |  |  |
| হ্যরত সৈয়দ হয়েফ মিন্নত উদ্দীন (রহ.)                                            |  |  |
| মাজারঃ লক্ষরপুর, হবিগঞ্জ সদর উপজেলা                                              |  |  |
| হ্যরত শাহ সদর উদ্দীন(রহ.)                                                        |  |  |
| মাজারঃ পিটুয়া (সদরাবাদ) নবিগঞ্জ হবিগঞ্জ। তার নামে সদরাবাদ নামকরণ করা হয়েছে।    |  |  |
|                                                                                  |  |  |
| মাজারঃ লক্ষরপুর হবিগঞ্জ সদর উপজেলা।                                              |  |  |
|                                                                                  |  |  |
| অন্যান্য স্থানে                                                                  |  |  |
| হ্যরত শাহ জিয়াউদ্দীন (রহ.)                                                      |  |  |
| মাজারঃ ভারতের করিমগঞ্জ মহকুমার বদরপুর থানার দেওয়াইল পরগনার কুন্দাশীল মৌজার।     |  |  |
| হ্যরত শাহ আদম খাকী (রহ.)                                                         |  |  |
| মাজারঃ ভারতের বদরপুর রেল স্টেশনের নিকটে। মাজারটি বরাক নদীর ভাসনে বিশীন           |  |  |
| रुप्सप्र ।                                                                       |  |  |
| হ্যরত শাহজালাল উদ্দীন (রহ.)                                                      |  |  |
| মাজারঃ ভারতের কাছাড় জেলার মনুভুবন মৌজার।                                        |  |  |
| হ্যরত সৈয়দ আহমদ গেছু দরাজ (রহ.) কল্পা নহীদ গেছু অর্থ চুল দরাজ অর্থ বড়।         |  |  |
| তার মাথার লম্বা বাবড়ী চুল ছিল। এজন্য তাঁকে গেছু দরাজ বলা হয়।                   |  |  |
| মাজারঃ তরফের যুদ্ধে তিনি শহীদ হন। দেহলকর পুরের নিকট কোট আব্দর নামক               |  |  |
| স্থানে দাকন করা হয়। কল্পা দাকন করা হয় ব্রাহ্মন বাড়ীয়া জেলায় আখাউড়া উপজেলার |  |  |
| (রেলওয়ে জংশনের) উত্তরে খড়মপুর নামক স্থানে।                                     |  |  |

| হ্যরত শাহ সুলতান কমর উন্দীন (রহ.)                                       |
|-------------------------------------------------------------------------|
| মাজারঃ মদনপুর, নেত্রকোণা।                                               |
| হ্যরত শাহ বদর (রহ.)                                                     |
| মাজারঃ বদরপুর করিমগঞ্জ ভাতর                                             |
| হ্যরত শাহ রুকন উদ্দীন আনসারী (রহ.)                                      |
| মাজারঃ সরাইল, শাহজাদপুর, ব্রামণ বাড়ীয়া                                |
| হ্যরত শাহ বদর (রহ.)                                                     |
| নাজারঃ চট্টগ্রাম                                                        |
| হ্যরত শাহ জামাল ও শাহ কামাল(রহ.)                                        |
| মাজারঃ কুমিললা জেলা সদরের আট মাইল উত্তরে উটখাড়া গ্রামে। সফরকালে তাঁদের |
| উট এখানে দাড়িয়েযায়। এ কারণে উক্ত স্থানের নাম উট খাড়া।               |
| হ্যরত সৈবদ আব্বাস (রহ.) ওরফে পীর গোরাচাঁদ                               |
| মাজারঃ ভারতের পশ্চিম বাংলায় ২৪ পরগনা জেলার বশির হাট মহকুমার হাড়োয়া   |
| থানে। ভক্তর মোহাম্মদ শহীদুল্লাহ এ বংশের অধঃস্থন পুরুষ।                  |
| হ্যরত শাহ জামাল (রহ.)                                                   |
| মাজারঃ জামালপুর জেলার ইসলামপুর উপজেলার দুরসূট বাজারে।                   |
| শাহ ইরাদী (রহ.)                                                         |
| মাজারঃ হাবিশপুর, জেলার নরসিংদী।                                         |

উল্লেখ্য মাজার পরিচিতি নির্ভুল অথবা চুড়ান্ত বলে দাবী করার অবকাশ নেই। এর বাইরেও বাংলাদেশের এবং ভারতের বিভিন্ন স্থানে হ্বরত শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গী আউলিয়াগণ ইসলাম প্রচারে গিয়েছেন বলে যেহেতু প্রমাণ রয়েছে তাই এ বিষয়ে আরো গবেষণার অবকাশ আছে বলে মনে করি।

७৮ \* আল ইসলাহ জানুয়ারী-মে ২০০৪, পৃ ৩৪- ৪১।

# তালিকা নং- ৪

#### আউলিয়াগণের নাম

| 1 | ı | STREET | (नाप्यार | <b>जिम्मी</b> न |
|---|---|--------|----------|-----------------|
| _ |   | 41011  | 3012     | G-MI I-1        |

- ৩। আজিজ চিশতী
- ৫। কাজী আজীম উদ্দিন
- ৭। হাফিজ আতা উল্লাহ
- ৯। শেব আমান উল্লাহ
- ১১। খাজা আমির উদ্দীন
- ১৩। আরিফ মুলতানী
- ১৫। লৈরদ আলিম
- ১৭। শেব আলী ইয়ামনী
- ১৯। খাজা আদ
- ২১। সৈরদ আহমদ কবির
- ২৩। লৈয়দ আহমদ ২য়
- ২৫। আহমদ নিশান বরদার
- ২৭। নেব আসকর
- ২৯। কাজী আলিম উদ্দীন
- ৩১। সৈয়দ আবু
- ৩৩। সৈয়দ আবু বকর
- ৩৫। আবুল খায়ের
- ৩৭। শেই আবুল ফজল
- ৩৯। আবুণ আজিজ
- ৪১। আবুল জলিল
- ৪৩। সৈরদ আব্দুল করিম
- ৪৫। আবুশ শুকুর
- ৪৭। শেব আনুত্মাহ
- ৪৯। আব্দুণ আলী
- ৫১। শেব আসমর
- ৫৩। সৈরদ ইউসুফ
- ৫৫। শেব ইলিয়াছ
- ৫৭। খাজা ঈসা

- ২। সৈয়দ আজিজ
- ৪। খাজা আজিজ চিশতি
- ৬। সৈরদ আজীরান
- ৮। আদম খাকী
- ১০। সৈরদ আমীর
- ১২। আজিজ আশকরী
- ১৪। আরিফ ইয়ামনী
- ১৬। খাজা আলী
- ১৮। আলী ইয়ামনী (২য়)
- ২০। আলা উদ্দীন
- ২২। সৈরদ আহমদ
- ২৪। আহমদ আব্বাসী
- ২৬। শেখ আহমদ
- ২৮। খাজা আদিনা
- ৩০। সৈয়দ আব্বাস
- ৩২। আবু তুরাব
- ৩৪। আবুল হাসান
- ৩৬। আবুল আরিদ
- ৩৮। আবু বকর ২য়
- ৪০। শেব আবুল আলী
- ৪২। শেখ আবুল করম
- 88। আবুল মালিক
- ৪৬। আপুল হেকিম
- ৪৮। আব্দুর রহীম
- ৫০। সৈরদ আজিয়াল
- ৫२। पार्मन
- ৫৪। সৈরদ ইরাকুব
- ৫৬। ইসমাইল উমরী
- ৫৮। নেব ঈসা

| ৫৯। সৈয়দ ঈসা            |
|--------------------------|
| ৬১। ঈসা চিশতি            |
| ৬৩। এতিম শাহ             |
| ৬৫। খাজা ইকবাল           |
| ৬৭। শেব ওমর              |
| ৬৯। খাজা ওমর চিশতি       |
| ৭১। শেব খাজা ওমর জাহানা  |
| ৭৩। ওসমান উদ্দীন         |
| ৭৫। সৈয়দ ওসমান          |
| ৭৭। সৈয়দ কবির           |
| ৭৯। কামাল ইয়ামনী        |
| ৮১। কালা মিয়া           |
| ৮৩। নেব কালু             |
| ৮৫। সৈয়দ কাসিম          |
| ৮৭। কাসিম দক্ষিমী        |
| ৮৯। সৈয়দ খলিলুত্মাহ     |
| ৯১। শেব খিজির (খাসদবীর)  |
| ৯৩। গারীব খাকী           |
| ৯৫। হাজী গাজী            |
| ৯৭। গনি মোহাম্মদ         |
| ৯৯। গোলাম                |
| ১০১। শাহ চাঁদ            |
| ১০৩। নৈয়দ জাহান         |
| ১০৫। জাকারিয়া আরবী      |
| ১০৭। जत्यन উन्দीन        |
| ১০৯। কাজী জালাল উদ্দীন   |
| ১১১। সৈয়দ জমিল          |
| ১১৩। সৈয়দ জাহাসীর       |
| ১১৫। জিয়া উল্লাহ        |
| ১১৭। জুনেদ গুজরাতি       |
| ১১৯। শেখ <del>জমিল</del> |
| ১২১। হাজী জমসের খতিব     |

১২৩। হ্যরত খাভা ঝক্মক

৬০। ইমাম ওকর উল্লাহ ७२। ইमाम উদ্দीन ৬৪। কারী এহিয়া ৬৬। খাজা ইখতিয়ার ৬৮। কাজী ওমর। ৭০। ওমর দরিয়া ৭২। সৈরদ ওমর সমরকান্দী ৭৪। নেই ওসমান १७। उनमान उन्मीन २ग्न ৭৮। করীমদাদ রুমী ৮০। কামাল উদ্দীন ৮২। শেব কুতৃব উদ্দীন ৮৪। সৈয়দ কুতুব উদ্দীন ৮৬। কুতুব আলম ৮৮। মাওলানা কিরাম উদ্দীন ৯০। দেওয়ানা খলিল ৯২। শেখ খিজির ৯৪। শেখ গরীব ৯৬। গাজী মুলুক ৯৮। গরবী পীর ১০০। চাবনী পীর ১০২। শাহ চট ১০৪। সৈয়দ জওয়াহির ১০৬। শেব জকাই ১০৮। जारतन जैकीन जान्वाजी ১১০। সৈয়দ জলিল ১১২। লেব জামাল ১১৪। জিয়া উদ্দীন মোহাম্মদ ১১৬। <del>জিন্দা</del> পীর ১১৮। কাজী জাহান ১২০। গাজী জয়েব ১২২। লেখ জিয়া উদ্দীন ১২৪। সৈয়দ তাজ উদ্দীন কুরায়শী

| ১২৫। কাজী তাজ উন্দীন কুরায়শী      | ১২৬। তাজমূলুক                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ১২৭। শেৰ তাহির                     | ১২৮। তিব সালীম                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ১২৯। খাজা তৈয়ব                    | ১৩০। খাজা দাউদ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ১৩১। দাউদ কোরেশী                   | ১৩২। দাউদ মৃত্যুক                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ১৩৩। দলেয়ার খতিব                  | ১৩৪। দাদা পীর                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ১৩৫। হাজী দরিয়া                   | ১৩৬। দাওর বখশ খতিব                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ১৩৭। দৌলত গনি                      | ১৩৮। দৌশত গাজী                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ১৩৯। দৌলত মুনীরী                   | ১৪০। সৈয়দ দৌলত                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ১৪১। সৈয়দ দৌলত ২য়                | ১৪২। সৈয়দ নাসির উদ্দীন                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ১৪৩। শেব নসর                       | ১৪৪। সৈয়দ নসর উদ্মাহ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ১৪৫। नुत्र मृणक                    | ১৪৬। বুরস্মাহ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ১৪৭। নুরুল হুদা                    | ১৪৮। নুর আলী                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ১৪৯। শেষ নছরত                      | ১৫০। শেব নিয়ামত উল্লাহ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ১৫১। নিজাম উদ্দিন কিরমানী          | ১৫২। নিজাম উদ্দিন বোগদাদী                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ১৫৩। খাজা নাসির উন্দীন             | ১৫৪। খাজা নাসির উদ্দীন ২য়                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ১৫৫। খাজা পীর                      | ১৫৬। পীর আমিন                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ১৫৭। পীর মূলুক                     | ১৫৮। পর্বতগান পীর                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ১৫৯। পূর্বোক্ত জিয়া উদ্দিন প্রমুখ | २७०। जे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 262 । देव                          | ५७२। ঐ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ১৬৩। সৈরদ ফখর উন্দীন               | ১৬৪। কাজী করজুল্লাহ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ১৬৫। ফরিদ আনসারী                   | ১৬৬। করিদ রওশন চেরাগ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ১৬৭। সৈয়দফরীদ                     | ১৬৮। <del>ফতেহ</del> গা <del>জ</del> ী                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ১৬৯। কাজী কৈয়াজ উন্দীন            | ১৭০। ফিরুজ আতারী                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ১৭১। দেওয়ান কতেহ মোহাম্মদ         | ১৭২। কাজী কিরো <del>জ</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ১৭৩। কাজী করিদ উন্দীন              | ১৭৪। হাকিজ কসীহ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ১৭৫। ফরু জয়েহ                     | ১৭৬। ব আৰু দৌলত                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ১৭৭। সৈয়দ বদর                     | ১৭৮। সৈরদ বদর উদ্দীন                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ১৭৯। শাহ বাগদার আলী শাহ            | ১৮০। সৈয়দ বাহা উদ্দিদ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ১৮১। সৈয়দ বাজ                     | ১৮২। সৈয়দ বায়েজীদ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ১৮৩। সৈয়দ বুজুর্গ                 | ১৮৪। বদর মুপুক                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ১৮৫। বুরহান উন্দীন বুরহান          | ১৮৬। বুরহান উন্দীন আহমদ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ১৮৭। বুরহাদন উদ্দিন কাপ্তান        | ১৮৮। খাজা বুরহান উন্দীন                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ১৮৯। বাহার আশকরী                   | ১৯০। খাজা বাহা উদ্দিদ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ১৯১। মাখদুম হাবীব                  | ১৯২। মাখদুম রহিম উদ্দীন                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                    | And the second s |

| 066 | মাখদুম | निजाय | <del>उकी</del> न | উসমানী |
|-----|--------|-------|------------------|--------|
|-----|--------|-------|------------------|--------|

১৯৫। মদসুদ্দীন

১৯৭। সৈরদ মুখতার

১৯৯। সৈয়দ মুহাব্বাত

২০১। মহীব আলী

২০৩। শেখ মুসা

২০৫। মওদুদ

২০৭। লৈয়দ মোতকা

২০৯। মোহান্দল আইয়ুব ইয়ামন

২১১। মোহাম্মদ আশিক

২১৩। মোহাম্মদ ইয়ামনী

২১৫। সৈয়দ মুহাম্মদ গজনজী

২১৭। মোহাম্মদ সালেহ

২১৯। মোহাম্মদ সেলাহদার

২২১। সৈয়দ মোহাম্মদ জান

২২৩। শেব মোহান্দদ দানা

২২৫। সৈয়দ মোহাম্মদ রওশন

২২৭। মোহাম্মদ বিহারী

২২৯। মোহাম্মদ হাজী

২৩১। মোহাম্মদ শাহবাল

২৩৩। মোহাম্মদ নকী

২৩৫। মোহাম্মদ দরিয়া

২৩৭। মোহাম্মদ সৈয়দ

২৩৯। সৈয়দ রুকনুদ্দীন

২৪১। শাহ কামাল

২৪৩। শাহ নুর

২৪৫। শাহপরান

২৪৭। শাহ ফরাঙ্গ

২৪৯। শাহ রকী উন্দীন

২৫১। শাহ সনজর

২৫৩। শাহ সিকন্দর

২৫৫। শাহ সোন্দর

২৫৭। শেখ সমস

২৫৯। শরীক আজমিরী

২৬১। শেব সাবু

১৯৪। মাখদুম জাকীর গজনতী

১৯৬। সৈরদ মুনঈম

১৯৮। মাসউদ মুলুক

२००। यशे जिन्मन

২০২। মারুক সেলাদার

২০৪। আবুল আলী

২০৬। মোজাকফর বিহারী

২০৮। মোহামদ আনসারী

২১০। মোহাম্মদ আমীন

২১২। মোহামদ মালিক

২১৪। শেব মোহাম্মদ কিবরীয়া

২১৬। মোহাম্মদ শহীয়াল

২১৮। শেব মোহামদ করম

२२० । त्यारान्यम जात्मनी

২২২। মোহাম্মদ তকী

২২৪। মোহাম্মদ নুর

২২৬। মোহাম্মদ লভিক

২২৮। মোহাম্মদ সাহাবানী

২৩০। মোহাম্মদ সিকান্দর

২৩২। মোহাম্মদ সোজা

২৩৪। মোহাম্মদ কাবেরী

২৩৬। মোহাম্মদ আমিন

২৩৮। মাখদুম সাহেব

২৪০। ক্লকনুদ্দীন আনসারী

২৪২। কাজী শাহ দেওয়ান

২৪৪। শাহকাণু

২৪৬। শাহ মদন

২৪৮। শাহ মালুম

২৫০। শাহ শমস উদ্দীন

২৫২। শাহ সদর উদ্দীন

২৫৪। সুলতান শাহ সিকন্দর

২৫৬ সৈয়দ সয়েফ উদ্দীন

২৫৮। শেব শরক উদ্দীন

২৬০। শেখ সাহদা

২৬২। শেব সলিম

| ২৬৩। শেখ সালেহ               | ২৬৪। শাহবাজ আনসারী         |
|------------------------------|----------------------------|
| ২৬৫। সিকান্দর তবলিয়াজ       | ২৬৬। শেব সিরাজ উন্দীন      |
| ২৬৭। <del>সোনাগাজী</del>     | ২৬৮। সোহাব উন্দীন          |
| ২৬৯। সালেহ মালেক             | ২৭০। শেখ সদর               |
| ২৭১। সিকান্দর সলিম           | २१२। थाजा मिनम             |
| ২৭৩। খাজা সুফিয়ান           | ২৭৪। খাজা সিরাজ            |
| ২৭৫। সৈয়দ সিকন্দর           | ২৭৬। শাহ আরফিন             |
| ২৭৭। শাহ বদর                 | ২৭৮। শাহ মাহমুদ            |
| ২৭৯। শাহ সুলতান              | ২৮০। শাহ সইদ               |
| ২৮১। লাল সাহেব               | ২৮২। সৈয়দ লালু            |
| ২৮৩। হ্যরত উল্লাহ            | ২৮৪। হাবীব গাজী            |
| ২৮৫। হাজী ইউসুফ              | ২৮৬। হাজী আহমদ             |
| ২৮৭। হাজী আহমদ (২য়)         | ২৮৮। হাজী খলিল             |
| ২৮৯। হাজী খিজির              | ২৯০। হাজী মোহাম্মদ         |
| ২৯১। হাজী মোহাম্মদ জাকারিয়া | ২৯২। হাজী জমদেদ            |
| ২৯৩। হাজী মোহাম্মদ দরিয়া    | ২৯৪। হাজী মোহাম্মদ শরীফ    |
| ২৯৫। হাজী লতিফ               | ২৯৬। হাজী ওমর চিশতি        |
| ২৯৭। হাজী কাসিম              | ২৯৮। সৈয়দ হামজা           |
| ২৯৯। হাফিজ মোহাম্মদ          | ৩০০। হেলিম উন্দীন নুর আর্থ |
| ৩০১। হামীদ ফারুকী            | ৩০২। হারদার গাজী           |
| ৩০৩। হাশিম চিশতি             | ৩০৪। হেলিম উন্দীন বিহারী   |
| ৩০৫। শেখ হেলিমউন্দীন         | ৩০৬। হাসান উদ্দীন বিহারী   |
| ৩০৭। হজ্জত মালেক             | ৩০৮। হুমান উন্দীন          |
| ৩০৯। সৈয়দ হোসেন             | ৩১০। শেব হোসেন             |
| ৩১১। শেব হোসেন (২য়)         | ৩১২। সুকী হোসেন            |
| ৩১৩। হিমান উন্দীন            | ৩১৪। শাহবাগ দারদ আলী       |
| ৩১৫। শাহ দুধ মালিক           | ৩১৬। শাহ জামাল উদ্দিন      |
| ৩১৭। হাজী গাজী               | ৩১৮। গোলাম (২য়)           |
| ৩১৯। হাফিজ আশী               | ৩২০। কাজী গয়লা            |
| ৩২১। হাসান শহীদ              | ৩২২। শাহ গাতা। 🐃           |
| 0 - 00                       |                            |

বিঃদ্রঃ শ্রীহট্টের ইতিবৃত্ত ও হযরত শাহজালাল (রহ.) সংক্রান্ত অন্য পুস্তকাদি হইতে শরিবর্তিত ও শরিবর্ধিত আকারে গৃহিত।

# ৩৬০ আউলিয়ার কতিপয় পরিচিতি

প্রচলিত জনমত ও বিশ্বাস মতে যে সমত দরবেশদিগকে শাহজালালের সঙ্গী বলে কথিত হয় তাঁরা মোটামুটি তিদ পর্যায়ে বিভক্ত।

- (১) বারা হ্যরত নাহজালাল (রহ.) এর সহ্যাত্রী হয়ে এদেনে আগমন করেছিলেন।
- (২) যারা হয়রত শাহজালাল (রহ.) এর জীবন্দশার এদেশে আগমন করেছিলেন।
- (৩) প্রথমোক্ত দরবেশ গণের কোন কোন বংশধর যাহারা আধ্যাত্মিক জীবন যাপন করে প্রসিদ্ধ হয়েছিলেন। শেবোক্ত দুই শ্রেণীর দরবেশগণকেও প্রবাদোক্ত মতে হয়রত শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গীর দরবেশ বলে জনসাধারণ বিশ্বাস করেন। সুতরাং তাদের সঠিক বিবরণ অন্য কোন প্রামাণিক তল্পের অভাবে সুহেল-ই-ইরামন-এর সাহায্য ছাড়া উপায় নেই।

#### শ্রীহট্ট শহরঃ

এই শহরে দরবেশগনের প্রধান কেন্দ্রন্থল দরগা মহন্না, খাসদবীর এবং চৌকিদীবি। কথিত আছে যে, হযরত শাহজালাল সর্ব প্রথম শ্রীহট্টে এসে চৌকিদিখীতে কিছুদিন অবস্থান করেছিলেন। তথায় তিনি একটি বড় মসজিদ নির্মাণ করেছিলেন এবংতাহা বাসালিয়া রাজা ইউশাহের রাজত্বকালে পূণঃ নির্মিত হয়েছিল। সেই মসজিদ সংলগ্ন ৮৮৪ হিঃ তারিখের একটি কলক লিপি এখন ও দরগায় রক্ষিত আছে।

চৌকিদেখিতে হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গী কোন কোন দরবেশের সমাধি দেখতে পাওয়া যায়। চৌকিদিখি, পীর মহল্লা, খাসদবীর অধিবাসীগণের মধ্যে সৈয়দ নাসির উদ্দীন সিপাহসালারের বংশধরগণ শ্রেষ্ঠতার দাবী করতেন এবং তালের মধ্য হতে দরগার সরে কওম বা প্রধান খাদিম নিযুক্ত হতেন।

কিন্তু শাহজাহানের রাজত্বকালে নওয়াব ইস্পন্দিয়া খান কর্তৃক তাঁরা পদচ্যুত হন এবং কাল ক্রমে শদসন্দান হারিয়ে জিলার বিভিন্নাংশে চলে যান। তালের বংশধর এখনও গহরপুর পরগনা বাদিচিক ও ত্রিপুরায় ধর্ম নগরে বসবাস করছেন। পীর মহল্লাহ এবং খাসদবীর প্রভৃতি হানের অন্যান্য অধিবাসীগণ ব্যবসায়ী ধর্মযাজকরপে পরিগণিত হওয়ায় তাদিগকে মুল্লা বা পীর বলে অভিহিত হত। পূর্বকালে ঐ তিনটি মহল্লায় ঘনবসতি ছিল এবং জনাকীর্ণ ও শহরের বিশিষ্ট অংশ বলিয়া পরিগণিত হত। কিন্তু গত ১০০ বংসরের মধ্যে ঐ মহল্লা জনশূন্য হয়ে গেছে এবং তালের অধিবাসীগণ, জিলার বিভিন্ন অঞ্চলে গিয়ে বসবাস করছেন।

দরগাহ মহল্লাহ খাদিমগন কর্তৃক অধ্যুষিত ছিল। ইহার মধ্যে আটটি গরিবার বাংলার তৎকালীন সুবেদারের নিকট হতে সনদপ্রাপ্ত হরেছিলেন। তাদের মধ্যে বর্তমান সরেকওম ও মুকতি পরিবার ছাড়া আর সকল গরিবারই লুপ্ত হরে গিরেছে। ঝরনার পারের অন্য আর একটি সৈরদপরিবার আউলিয়া বিশিষ্ট ও সম্মানিত ছিলেন। তাহারা হবরত শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গী সৈরদ হামজার বংশধর বলে দাবী করেন। ঐ পরিবারে শাহজালাল ও শাহজালা নামীয় দুইজন বিখ্যাত দরবেশ ছিলেন। কিন্তু কালক্রমে ইহাদের পরবর্তীগণ প্রধানতঃ শিক্ষার অভাবে

পূর্ব পুরুষের সুমাম ও খ্যাতি রক্ষা করতে পারেন নাই। তাঁদের কেহ কেহ শ্রীহট্ট শহরে, ময়মনসিংহ জেলার সিকন্দর নগরে বসবাস করছেন। এতব্যতীত হবরত শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গীর আউলিয়া কেউ কেউ শ্রীহট্ট শহরে বিদ্যমান আছেন। তন্মধ্যে নাইওরপুলের সৈমদ উমর সমরকান্দি আরবীর বংশধরগণকে এখনও শ্রীহট্ট শহরে বাস করতে দেখা যায় সৈয়দ উমর সমকান্দির দুই পুত্র ছিলেন। তন্মধ্যে একজন অপূএক মায়া যান। দ্বিতীয় ব্যক্তির বংশধরগন এখনও গহরপুর পরগনর উসমানপুর গ্রামে বাস করছেন। 80

#### (১) হ্বরত শাহ পরান (রহ.)

হযরত শাহজালাল (রহ.) এর এর নামের পরেই যাঁর নাম স্মরণ করা হর, তিনি হলেন হযরত শাহ পরান (রহ.)। ৩৬০ আউলিয়ার অন্যতম। তিনি সুহরাওয়ার্দীয়া ও জালালিয়া তারিকার প্রখ্যাত দরবেশ। কথিত আছে যে, তিনি হযরত শাহজালাল (রহ.) এর তাগিনা এবং তাঁর জন্ম ইয়ামনে। তিনি শাহজালাল (রহ.) এর সাথে সিলেট অভিযানে অংশগ্রহণ করেন (১৩০৩ খ্রিঃ) এবং সিলেটের বিভিন্ন ছানে ইসলাম এচারে নিয়োজিত হন। সিলেট শহর থেকে প্রায় ৭ কিলোমিটার দুরে দক্ষিণ গাছ পরগনার খাদিম নগরে খানকা স্থাপন করে তিনি আধ্যাত্মিক সাধনা শুরু করেন।

সিলেট অঞ্চলে ইসলাম প্রচার ও মুসলিম শাসন প্রতিষ্ঠার শাহপরানের ভূমিকা ছিল তাৎপর্যপূর্ণ। অদ্যাবধি তার মাজার জিয়ারতের জন্য প্রতিদিন বহুলোক সমাগত হয়। রবিউল আউয়াল মাসের ৪, ৫, ৬ তারিখ তাঁর ওরস হয়। তাঁর মাজারটি উচু টিলার উপর ইট দিয়ে বাঁধানো ও দেয়াল যেরা অবস্থায় সযত্নে রক্ষিত আছে। মাজারের সঙ্গে উত্তরদিকে একটি প্রাচীন গাছ আছে যার শাখা প্রশাখা সমগ্র মাজারের উপর বিকৃত। গাছটির নাম 'আশা গাছ'। গাছের পাতা থেকে বুঝা যায় যে, গাছটি ভুমর, আম ও অপর কোন জাতের গাছের সমস্বরে গঠিত। মানুষ রোগ নিরামরের জন্য ভক্তি ভরে ভুমুরের বীজ খায়। আম ও অত্যন্ত সম্মানের সঙ্গে তবারক হিসাবে খাওয়া হয়। প্রাচীরের পাশেই রয়েছে একটি প্রাচীন মসজিদ। ১৯৮৯-৯১ সালে মসজিদটি আধুনিকারন করা হয়েছে। প্রায় ১,৫০০ জন মুসল্লি এখানেএকত্রে নামাজ আদার করতে পারেন।<sup>85</sup> তাঁর মুর্শিদ ও মামা হযরত শাহজালাল (রহ.)'র বদৌলতে কামালিরাতের উচ্চ স্থান লাভ করেন। তাঁর ইঙ্গিত মতই তিনি দক্ষিণ গাছে অবস্থান করেন ও তালিম তারবিয়াত সহ দ্বীনের অন্যান্য খিদমত আঞ্জাম দিয়েছিলেন। মুসলিম আমলের সনদে এই মাবারের খাদিমদের নানেভূমি বরান্দের প্রমাণ পাওয়া যায়। এখানে একটি শিলালিপি আছে। কত শত শত লোক এখানে এসে ফয়েজ বরকত হাছিল করছেন।সুফী সাধকের জন্য ইহাও একটি আকর্বনীয় স্থান। দক্ষিণ গাছের চৌধুরীগণ এই পীরের খাদিম বলিয়া জনসমাজে পরিচিত। এখনও তাহার কবৃতরী কারামতের কথা লোক মুখে ওনা যায়।

৪০. শ্রীহটো ইসলাম জ্যোতি ্পৃ- ৪৮, ৪৯।

৪১. বাংলা পিডিয়া, খড-৯, পৃ- ৩১৪।

### (২) হ্যরত শায়খ আলী (রহ.)

হযরত শাহজালাল (রহ.) এর অতি প্রিয় ছিলেন শায়র আলী (রহ.)। তিনি ইয়ামনের রাজপুত্র ছিলেন। তাঁর পবিত্র মাযার হযরতের পবিত্রতম মাজারের পূর্ব দক্ষিণ পার্শে অবস্থিত। ইনিও মুজাররদ (অনৃঢ়) ছিলেন। রাজ্য সিংহাসনের মাহ ত্যাগ করে পরবর্তীকালে যে সব দরবেশ কামালিয়াত হাছিল করেন, ইয়ামনের রাজপুত্র তাদের অন্যতম। তিনি হযরত শাহজালাল (রহ.) এর আদেশে প্রাথমিকভাবে রাজ্য শাসন করতে রায়ী হয়েছিলেন। কিন্তু পরে পথিমধ্যে হযরত শাহজালাল (রহ.) এর কাফিলায় সঙ্গে মিলিত হয়ে তাঁর সঙ্গ লাভ করেন। এইবায় হযরত শাহজালাল (রহ.) তাঁকে সাদরে গ্রহণ করেন। আদর্শের ভাক ও দ্বীনের কাজে উদ্বন্ধ হয়ে মাতৃত্মিও প্রতিষ্ঠিত রাজ্য সিংহাসন পরিত্যাগ করে তিনি আদর্শ স্থাপন করে গেছেন। হয়রত শাহজালাল ইয়ামনী (য়হ.) সঙ্গে আগত ৩৬০ আউলিয়ায় অন্যতম ছিলেন শায়খ আলী। ৪২ তিনি একজন ঐতিহাসিক মহান ব্যক্তিত্ব। ইবনুল বতুতার সকরনামায় ইহার প্রমাণ পাওয়া যায়।

উল্লেখ্য স্যার যদুনাথ সরকার তাঁহার History of Bengal নামক গ্রন্থে লিখেছেন- These saints surrounded by a horde of less scrupulous flowers used to enter the territory of the Hindu Rajas as squatters on some pretext or other. A.T. Dev এর অভিধানে Squeatters এর বাংলা প্রতিশব্দ লেখা হয়েছে জবরদখলকারী, শাহজাদা শার্থ আলী (রহ.) এর জীবনীই যাদুনাথ সরকারের উপরোক্ত উক্তিট্কু প্রান্ত প্রতিপন্ন করতে যথেষ্ট। 80

(৩) শাহ সৈরদ নাসির উদ্দিন সিপাহসালার (১৩শ শতক) আউলিয়া ও ইসলাম প্রচারক। ইরাকের বাগদাদে তার জন্ম। তিনিতাঁর আত্মীয় সৈরদ মওসুফ নামক ব্যক্তির অসন্থাবহারের বিরক্ত হয়ে ভারতবর্বে আসেন। দরবেশ হিসাবে তাঁর খ্যাতি ছিল ও লোকে বলত যে প্রবল বায়ু বেগেও তাঁর তাবুর দ্বীপ নির্বাপিত হত না।

হালাকু খান কর্তৃক বাগদাদ ধ্বংসের সময় (১২৫৮ সকল) ভাগ্যদ্বেষনে বের হয়ে তিনি দিল্লী আগমন করেন বলে বাংলা পিভিয়ায় উল্লেখ রয়েছে। এরপরে সিলেট অভিযানে তিনি সেনাপতি সিকন্দর খান ও হয়রত শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গী হন।

সুহরাওরাদীরা ত্বিকার অনুসারী সৈরদ নাসির উদ্দীনের কারামত সম্পর্কে বহু জনশ্রুতি প্রচলিত আছে। যুদ্ধে পরাজিত রাজা গৌর গৌবিন্দের কথিত জাদুর ধনুকে তিনি জ্যা সংযোজন করেন। তিনি লাহজালালের নির্দেশে বারোজন আউলিয়াকে সঙ্গে নিয়ে তরফের রাজা আচাক নারায়নকে যুদ্ধে পরাজিত করেন এবং সেখানকার লাসনকর্তা নিযুক্ত হন হবিগঞ্জের মুড়ারবন্দ (তরফে) তাঁর মাজার আছে। 88

৪২, বাংলাদেশের পীর আউলিয়াগন, গুবায়ইদুল হক, (ফেনী হামিদিয়া লাইব্রেরী, ১৯৬৯) পু ১১৭-১৮

৪৩. হ্যরত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস " পু- ১৪

৪৪. বাংলা শিভিয়া " খ-৯, পৃ- ৩২০।

কেহ কেহ বলেন শ্রীহট্ট বিজরে পর হযরত শাহজালালের আদেশেতিনি সপ্ত গ্রামে ফিরে যান।
তাঁর সমাধি সপ্তথামে অবস্থিত ও সিকান্দর গাজীর সমাধির সংলগ্ন বলে সৈরদ মুর্তাজা আলী
সাহেব উল্লেখ করেন।

অনেকের মতে তিনি তরফ বিজয়ের পর সিলেট পরিত্যাগ করেন। খুব সম্ভব শাহজালাল (রহ.)'র জীবদ্দশার পাত্মার ইন্ডিকাল করেন। তাঁর মৃত্যু সম্বন্ধে জনশ্রুতি আছে। কথিত আছে যে, একরাত্রে স্বপ্লে তিনি নিজেকে আল্লাহর পরিত্র নাম সমূহ তিলাওরাত করতে দেখেন এবং দৈবশক্তিবলে অমুভব করেন যে, মৃত্যু সমাগত। তিনি বন্ধুদের আহ্বান করেন এবং অমুরোধ করেন যেন জানাযা পাঠের পর কিছু সময়ের জন্য তালের দৃষ্টি লাশ থেকে অন্যুদিকে ফিরিয়ে নেন। তদনুসারে তাঁরা জানাযার পর অল্লক্ষণের জন্য অন্যু দিকে তাকান। অতঃপর শ্বাধারে দৃষ্টি ফিরিয়ে তাঁরা লক্ষ্যু করেন যে, মৃত্যের চৌকিটি খালি এবং তাতে কোন মৃতদেহ নেই। বন্ধুরা পরিত্যাক্ত চৌকিটি আদিনা মসজিদ প্রান্ধনে সমাহিত করেন। তখন থেকে ঐ এলাকার নাম হয় চৌকিদেবি।

শাহজালাল (রহ.) এর পবিত্র মাজারের প্রধান খাদিমের উপাধি সরে কওম। সিলেট জেলার 
শাহজালাল (রহ.) এর মাজারের খাদিমগন শরীফ এবং খান্দানী বলে জনগণের শ্রদ্ধা ভক্তি অর্য্য 
পেরে থাকেন। বহু যুগ পর্যন্ত সিপাহ সালার নাসির উদ্দীনের বংশধরেরাই সরে কওম পদ 
অলংকৃত করেন। সেনাপতি নাসির উদ্দীনের দৌহিত্র ইব্রাহিমকে দিল্লীর সন্রাট মালিকুল 
উলামা উপাধিতে ভূষিত করেন। ইব্রাহিমের অধঃন্তন পুরুষ শাহ ইব্রাইল ফার্সী ভাষার 
মারদানুল ফাওরাইদ নামে এক কিতাব (৯৪১ হি.) রচনা করেন।৪৫

সৈরদ নাসির উদ্দিদ কর্তৃক তরফ বিজয় সম্পর্কে দুটো অভিমত রয়েছে। এক দলের অভিমত হচ্ছে তিনি হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গে আসেন, তিনি পৃথক অভিযানের নেতা হিসাবে তরফ রাজ্য জয় করেন। এমত সম্পর্কে সৈয়দ নাসির উদ্দীনের বংশ ধরগন অত্যন্ত জোরালো ভাষার প্রতিবাদ করেন।

এ সম্বন্ধে এখনো চূড়ান্ত কোন সিদ্ধান্ত হয়নি। তবে বটনা পরস্পরায় ইতিহাসের আলোচনা করলে বুঝা যায় এমতবাদ সত্য নয়। কারণ সৈয়দ নাসির উদ্দিন একা তয়ফ রাজ্য আক্রমন করেনিন। তার সঙ্গে হয়রত শাহজালাল (য়হ.)এর সঙ্গে আগত অপর এগায়জন আউলিয়া ছিলেন। ওদের সম্বন্ধে যে জনফ্রতি রয়েছে তাতে বুঝায়ায় তাঁয়া হয়রত শাহজালাল (য়হ.) এর একাস্তঅনুগত ছিলেন এবং তাঁয় আদেশ ব্যতিত কোন কাজ করেনিন। এতে একথাই প্রমাণিত হয় য়ে, তাঁয়া হয়রত শাহজালাল (য়হ.)'র নির্দেশক্রমেই সৈয়দ নাসিয় উদ্দীনের সাথে যোগদান করেছিলেন। তারপর পয়য়র্তীকালে এঁয়া আবায় সিলেটের বিভিন্ন হালে আতানা স্থাপন করে ইসলাম প্রচায় করেছিলেন। তারা য়ি সৈয়দ নাসিয় উদ্দীনের অনুসায়ী হয়েন তাহলে হবিগঞ্জের সুনামগঞ্জের বা করিমগঞ্জের অন্যান্য হালে আতানা স্থাপন করবেন কেন? তাঁলের পক্ষে তরফে বাসন্থান নির্মাণ করা য়াজাবিক ছিল।

৪৫. হ্যরত শাহজালাল কুনিয়াডী (রহ.),পু- ২০৩, ২০৪

সৈরদ নাসির উদ্দীনের বংশধরদের মধ্যে তরফের সৈরদরা জানাজা স্থল থেকে সৈরদ নাসরি উদ্দীনের লাশ গারিব বা অদৃশ্য হয়ে যাওয়া সম্পর্ক বলেন যেহেতু তরফের প্রতি তার আসজি অধিকতর ছিল, এজন্য ব্যেছায় সিলেটে সমাহিত হতে চাননি। এজন্য ইচ্ছা করেই আল্লাহর তরফ থেকে মদদ লাভ করে গায়েব হয়ে গেছেন। সে যাই হউক তার বংশ ধরেরা সিলেট তথা সিলেট জেলার বিভিন্ন স্থানে এখনও রয়েছেন। তন্মধ্যে তরফের নরপতি, দাউদ নগর, লক্ষরপুর ও সুলতানশীর সৈয়দ সাহেবগন মুসলিম সমাজে বিশেষভাবে সম্মানিত।

টোকিদেখিতে অবস্থিত সৈরদ নাসির উদ্দীনের অধ্যন্তন সৈরদ আহমদ সম্বন্ধে হানীয় মহলে একটা কিংবলন্তী এখনও প্রচলিত ররেছে। তারই বংশধর সৈরদ আহমদ নামক একব্যক্তি ইলিম বা জ্ঞানের প্রতি অতিশর আসক্ত ছিলেন। অপরদিকে তার পুত্র সৈরদ আলী সব সমর খেলাধুলার লিপ্ত ছিলেন। এজন্য একদা তিনি অতিশর ক্রন্ধ অবস্থার তার ছেলেকে বেত্রাঘাতে জর্জরিত করে পা বাঁধা অবস্থার এক প্রকাটে আটকে রাখেন। কথিত আছে হয়রত রাসুলে আকরাম (সা.) তাঁর এ বংশধরের করুন অবস্থা দর্শণে বিচলিত হন এবং স্বপ্নে তাকে দর্শন দান করেন ও শৃঙ্খল মুক্ত করেন। এসময় হয়রত রাসুল ই আকরাম (সা.) তার মুখ নিঃসৃত লালা সৈরদ শাহ আলীর মুখে স্থাপন করেন। তার কলে তার জবান খুলে যার। এবং তিনি অনর্গল কুরআন উল কারিমের সুরাগুলো আবৃত্তি করতে থাকেন। পুত্রকে এ অবস্থার দেখতে পেরে সৈরদ আহমদের আর বিশ্মরের অবধি থাকেনি। তিনি তার বাচনিক সমস্থ ঘটনা জানতে পেরে পুত্রের মুখে প্রদন্ত হয়রত রাসুলে আকরাম (সা.) এর মুখ নিঃসৃত লাল সন্মান সহকারে একটা কুরা খনন করে তার ভিতরে ফেলে দেন।

প্রতি বৃহ পতিবার রাত্রে কুপ থেকে প্রচুর পরিমাণ পানি কোরারার মত প্রবাহিত হয়। প্রবাদ রয়েছে যে, এক অপবিত্র ব্যক্তি কুপে অবতরণ করে স্নান করার ফলে এ কুপের পানিতার পূর্ব শক্তি হারিয়ে কেলে। তা না হলে পূর্বে এ কুপের পানি খাওয়ার ফলে যে কোন ব্যক্তির মেধাশক্তি অত্যক্ত বৃদ্ধি পেত। ৪৬

#### ৪. সৈরদ ওমর সমরকনীঃ

সৈরদ ওমর সমরকান্দী ইরান থেকে হ্যরত শাহজালাল (রহ,)এর সঙ্গী হন। সোভিরেট ইউনিয়নের সমর কান্দে তাঁর আদি নিবাস ছিল। সিলেট শহরের ধোগাদিঘীর পূর্ব পারে ওমর সমরকন্দী পাড়ায় তার মাজার আছে। এ মহল্লায় তাঁর বংশধরদের মধ্যে কেউ কেউ এখনও বাস করছেন। সৈয়দ কুল নামে তাঁর এক বংশধর আধ্যাত্মিক জীবনে অত্যন্ত উচে পর্বায়ে আরোহন করিছেলেন। আতুয়াজান পরগনার অন্তর্গত সৈয়দপুর থানে তিনি আতানা স্থাপন করেন। জগন্নাখপুর থানার অন্তর্গত সৈয়দপুরে এবং বালাগঞ্জ থানার গহরপুরের অন্তর্গত তাহিরপুর মৌবায় তাঁর বংশধরদের কেউ কেউ এখনও বাস করছেন। তার বংশে সৈয়দ ইমদাদ আলী ও তাঁরই সুযোগ্য পুত্র মাওলানা সৈয়দ আবদুল খালিক খ্যাতি অর্জন করেন। ৪৭

৪৬. সিলেট ইসলাম, পু- ৫১-৫২

৪৭. হ্যরত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, পু- ২২

#### (৫) শারব বুরহান উদ্দীনঃ

মুসলমানদের সিলেট বিজয়ের সঙ্গে সম্পৃক্ত ছিলেন। জনশ্রুতি রয়েছে যে, তাঁর শিতপুত্রের আফিকা উপলক্ষ্যে গরু জবাইকে কেন্দ্র করে সিলেটের রাজা গৌড়গোবিন্দের সঙ্গে তার বিরোদ হয়। রাজার আলেশে শিতটিকে হত্যা করা হলে তিনি তৎকালীন বাংলার সুলতান শামসুদ্দীন ফিরুজ শাহের নিকট এ অন্যায়ের প্রতিকার প্রার্থনা করেন। সিকান্দর খান ও নাসির উদ্দীন সিগাসালারের নেতৃত্বে সুলতান প্রেরিত সৈন্য বাহিনীর পথ প্রদর্শক ছিলেন বুরহান উদ্দীন। এরই অনুনয়ে হয়রত শাহজালাল (রহ.) সিলেটে আসেন। ১৩০৩ খ্রীষ্টাব্দে সিলেট মুসলিম অধিকারে আসে। পরর্বতী জীবনে বুরহান উদ্দীন ওলীয়ে কামিল হন। সিলেট শহরের টুলটিকর মহল্লায় কুইঘাটে (সাহেব বাজারের নিকটে) তাঁর মাজার রয়েছে।

#### (৬) শারব করম মুহাম্মদঃ

তিনি মক্কাশরীফের কুরাইশ বংশের শেখ বাহা উদ্দিন ফারুকীর পুত্র। তাঁর নামানুসারে শেখ পাড়া মহল্লার নাম হরেছে। ঐ মহল্লার শেখগন তাঁর বংশধর বলে দাবী করেন। হয়রত শাহজালাল যে স্থান দিয়ে সুরমা নদী অতিক্রম করেন ঐ স্থান শেখ ঘাট নামে পরিচিত। পরবর্তীকালে তথায় একটা পাকা ঘাট বাঁধান হয়। ১৮৯৭ খ্রীষ্টান্দের ভূমিকম্পে সেটি বিনষ্ট হয়। যখন নবাব একরাম উল্লাহ খান (১৭০৮-১৭৬৪ খ্রিষ্টান্দে) শ্রীহট্রের ফৌজদার তখন শায়খ করম মুহান্দদের বংশে ফরেজ উল্লাহ নামে এক ধর্মপ্রাণ পুরুষ জীবিত ছিলেন। নবাব একরাম উল্লাহ তাঁকে পীর রূপে সন্মান করতেন ও বখনী উপাধি দেন। বখনীকে প্রত্যেহ ফৌজদারের দরবারে উপন্থিত থাকতে হত। একদা ঢাকা উত্তর ও ঢাকা দক্ষিণের জমিদার বর্গ রাজন্ব বাকীর দায়ে ধৃত হয়ে শ্রীহট্রে নীত ও উৎপীড়িত হন। এই অত্যাচার দর্শনে মনঃ পীড়া পেয়ে বখনী ফয়েজ উল্লাহ পরের দিন দরবারে অনুপন্থিত হন। নবাব এই সংবাদ জানতে পেরে লজ্জিত হন ও জমিদার দিগকে অব্যাহতি দেন।

জমিদারেরা এই উপকারী দরবেশকে দেশে নিয়ে যান। ফরেজ উল্লা তাদেশরে উপস্থিত হয়ে সে স্থানের সৌন্দর্যে মোহিত হন ও তথায় বাস করতে ইচ্ছা প্রকাশ করেন। নবাব ফয়েজ উল্লাকে প্রায় একহাল ভূমি লাখেরাজ দেন। ঐ স্থান শেখ পাড়া নামে পরিচিত হয়। তাঁর বংশধরগন তথায় বাস করছেন। ৪৯

#### (৭) শাহ খাজা আদিনাঃ

শাহ খাজা আদিনা খাসদবির মহল্লার উত্তরে একশো বিশ গদুজ বিশিষ্ট আদিনা মসজিদের ভগুবশেবের নিকট সমাহিত হয়েছেন বলে জনশ্রণতি আছে। কথিত আছে যে, উক্ত মসজিদ শ্রীহট্টে আমিল ইসপিনদিয়া খান কর্তৃক ১৬৬৮ খ্রিষ্টাব্দে বিনষ্ট হয়। কোন এক ঈদুল আজহার জামাতের সময় নওয়াব ইসপিনদিয়া খানের জন্য অপেকা কয়া হয়নি। ইসপিনদিয়া খান এতে অপমানিত বোধ কয়েন এবং বৃহৎ মসজিদটি বিনষ্ট কয়ার আদেশ দেন। পয়ে অনুতপ্ত নওয়াব

৪৮. বাংলা শিভিমা খ-৭, : পু- ১৫৯।

৪৯. হ্যরত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, পু- ২৩

আর একটি মসজিদ তৈরী করে দীর পাপের প্রারশিত করতে চেরেছিলেন। কিন্তু বিধি তার সহার হননি। মসজিদ সম্পন্ন হওরার আগেই তার পরকালের ডাক এস যায়। অসম্পূর্ণমসজিদের ডগ্নাবশেষ করেক বছর আগেও বিদ্যমান ছিল। এ মসজিদের শিলালিপি থেকে জানা যার যে সৈরদ জালাল কর্তৃক উহা (১৬৬৪ ঈ.) নির্মিত হরেছিল। ঐ সমর ইসপিনদিয়ারগন সিলেটের শাসনকর্তা ছিলেন। এ ডগ্নাবশেষকে সংক্ষার করে মরহুম সৈরদ আবৃদ মজিদ খান বাহাদুর (সি.আই) আবৃদ মজিদ ইসটিটিউট গড়ে তুলে ছিলেন। তা এখন সুলেমান হলের বিশাল আরতনের মধ্যে বিলুপ্ত।

### (৮) হাজী ইউসুকঃ

হাজী ইউসুক আবর দেশ থেকে হযরত শাহজালাল (রহ.) এর সাথে আগমন করেন। কারো কারো মতে হাজী ইউসুক তার ভাগিনের। কথিত আছে যে, সিকন্দর গাজী কর্তৃক প্রেরিত এক পরমা সুন্দরী রমনীকে শাহজালাল (রহ.) এর নির্দেশে পরিনর সূত্রে আবদ্ধ করেন। শাহজালাল (রহ.) এর দক্ষিণস্থ বিতীয় বেষ্টনীতে হাজী ইউসুকের মাজার অবস্থিত। নওয়াব ইসফিন্দিরা খান তার এক বংশধরকে সরে কওম নিযুক্ত করেন।

### ৯। বুরহান উদ্দীন কাভাগ

বুরহান উদ্দিন কান্তাল আরবদেশ থেকে হবরত শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গে আগমন করেন। তিনি খুব সন্তব প্রথম খলিকা হবরত আবু বকর (রা.) এর বংশধর ছিলেন। তাঁর পুত্রের নাম শাহজালাল উদ্দীন ও পৌত্রেরনাম শাহ কামাল উদ্দীন। শাহ কামাল উদ্দীনের মাজার আতুরাজান পরগনার অন্তর্গত তিলক শাহার গাড়া গ্রামে অবস্থিত। এই বংশের হাসান মুহাম্মদ সম্রাট আওরঙ্গ জেবের রাজত্বকালে শ্রীহট্টের মুকতি পদ প্রাপ্ত হন। আদালতে মুসলমানি আইন সংক্রোন্ত জটিল বিষয় উপস্থিত হলে মুকতিগন মিমাংসা করতেন। মুসলমানদের আচার ব্যবহার সম্বন্ধেও তালের দৃষ্টি রাখতে হত। ইষ্ট ইন্ডিয়া কোম্পানীর আমলে মুকতি পদ উঠে যায়। দিল্লির বাহাদুর শাহের পুত্র কিক্লজ শাহ যখন শাহজালালের দরগা জিয়ারত করতে আসেন তখন এই বংশীয় নজম উদ্দীন মুহাম্মদের কাছে চিঠি লেখেন। মুকতি বংশীয়গণ শ্রীহট্টের বিভিন্ন ফৌজদার হতে মদদ, মা'স ও জারগীর লাভ করতেন। দরগাহ মহল্লার মুকতিগন হযরত বুরহান উদ্দিন কান্তালের বংশধর। এই পরিবার ও সিলেটের সম্মানিত পরিবার। এই বংশীয় মুকতি আহজার উদ্দিন আহমদ সিদ্ধিকী শ্রীহট্টে ইসলামজ্যোতি ও Shah Jalal and his Khadims লিখে খ্যাতি লাভ করেন। বং

৫০. সিলেটে ইসলাম, পু- ৫৫-৫৬

৫১, হ্যরত শাহজালাল (রহ.) পু-২৯০

### ১০। হাকিজ মুহান্মদ জাকারিয়া কোরেশীঃ

দরণা মহন্তা নিবাসী হাজী গিয়াস উদ্দিন ও হেকিম দলিল উদ্দীন তার বংশধর বলে দাবী করেন। জাকারিয়া কুরাইশী সাহাবী ওয়াফিল কুরাইশির বংশধর ছিলেন। এই বংশীয় লোকেরা শ্রীহটের মুক্তি ও কাজীপদ লাভ করেছিলেন। এঁদের পরে বর্তমান মুক্তি বংশীয়য়া মুক্তি পদ লাভ করেন। জাকারিয়া কুরাইশীর মাজার কুশিয়ারা নদীর দক্ষিণ তীরে পিটুয়া মৌজায় ছিল। উহা আরবী মাজায় নামে পরিচিত ছিল। এঁর বংশধরেরা শ্রীহট্ট শহরের মোজারখাঁ কিরমানী মহন্তায় (বর্তমান রায় নগরে) বাস করতেন।

এদেশে ইংরেজ শাসন প্রতিষ্ঠার পরে যারা সিলেটের শাসন কর্তা নিযুক্ত হয়ে আসতেন তাঁরা সর্ব প্রথম হয়রত শাহজালাল (রহ.) এর মাজারে উপস্থিত হয়ে তাঁর প্রতি সন্মান প্রদর্শন করতেন এবং এ মুফতি পরিবারের তৎকালীন প্রধান ব্যীক্ত তাঁর মাথায় পাগড়ী বেঁধে দিতেন। প্রায় শতালী কাল পর্যন্ত এ রেওয়াজ চালু ছিল। এ বংশের মুফতি দূর উদ্দীন ১৮৭৬ সালের জানুয়ারী মাসে দরগা মহল্লার একটি ইংলিশ কুল স্থাপন করেন। এ কুলের বয়র তার বহন করার কলে তিনি তাঁর সমস্থ সম্পতি নষ্ট করে ফেলেন। তিনি ডিপুটি ইলপেট্রর অব কুলস ছিলেন এবং অবসর গ্রহণের পর অত্যন্ত কটে তাকে জীবন যাপন করতে হয়। তারই প্রতিষ্ঠিক কুল পয়বর্তীতে বিপিন চন্দ্র পাল প্রমুখ শিক্ষাবিদদের প্রচেষ্টায় ১৮৮০ সালের জানুয়ারী মাসে ন্যাশনাল হাই কুলে পরিনত করা হয়। এ মুফতি পরিবারের মরন্থম মুহাম্মদ আহমদ একজন খ্যাতনামা দয়বেশ ও আলিম ছিলেন। দ্বীনের খিদমতে নিবেদিত প্রাণ পুরুষ ছিলেন। প্রবাদ রয়েছে তার ইত্তেকালের পরে তাঁর লাশের উপর ছায়া বিস্তারের জন্য একদল চড়ুই পাখি তাঁর আবাসন্থল থেকে হয়রত শাহজালাল (রহ.) এর দরগা পর্যন্ত তাঁর লাশের সঙ্গে সমঙ্গ সম্বে গিয়েছিল।

#### ১১। সাইরিদ জিরা উদ্দিনঃ

অপর চারজন কামিল দরবেশ সহ সাইয়িয়দ জিয়া উদ্দীন পুরানলেনে (জিন্দাবাজার) অন্তিম শ্যায় শায়িত আছেন। যেহেতু পাঁচজন সুকী দরবেশ একই স্থানে সমাহিত আছেন, তাই এই স্থানটিকে পীর আতুয়াজন ও বলা হয়। বাংলা আসামের একাধিক স্থানে পাঁচ পীরের মোকাম আছে। মেদেনীপুর, সোনারগাঁও, বর্ধমান এবং সিলেট জেলায় গাবুয়টেকিতে পাঁচ পীরের মোকাম দেখা যায়। জনগন পাঁচ পীরের উদ্দেশ্যে শিরনী মানত করে। এই পাঁচজন পীর কে কে ছিলেন, তা সঠিক জানা যায় না।

### ১২। খাজা নাসির উদ্দীন ওরকে শাহচটঃ

জনক্রতি রয়েছে যে, খাজা নাসির উদ্দীন হবরত শাহজালাল (রহ.) এর আদেশে সিলেটে সর্বপ্রথম আবান দেন। তিনি জীবনে কখনও আসরের নামাজ কাবা করেননি। কথিত আছে তাঁরই আজানের চটে রাজা গৌড় গোবিন্দের সাত তালা প্রাসাদ তেঙ্গে পড়েছিল। তাঁকে সবাই লাহটচট বলে ভাকত। <sup>৫২</sup>

৫২. चीपंग ज्याणि, ๆ- ১৪৫

জনশ্রুতি রয়েছে তার দীপ্ত কর্চমরের আওয়াজে মনারায়ের প্রাসাদ ধ্বংস হয়। তিনি হয়রত শাহজালাল (য়হ.) এর মত মুজারয়দ (অকৃতদার) ছিলেন। সিলেট সরকায়ী হাইকুলের সন্নিহিত পাকা মসজিদের পার্শ্বে তিনি সমাহিত রয়েছেন। জন সমাজে তিনি শাহচট নামে প্রসিদ্ধ ছিলেন। এই জন্য পূর্বোক্ত মসজিদকে ও শাহচটের মসজিদ বলা হয়। ৫৩

দরবেশের আজানের মধ্যে কত বড় মহান শক্তি রয়েছে। ৩৬০ আউলিয়ার প্রত্যেকই এভাবে আমাদের জন্য আদর্শ। এসব আদর্শবাদী মহাপুরুষদের পদ ধুলি লাভ করে সিলেটের মাটি ধন্য ও আধ্যাত্মিক রাজধানীর মর্যাদার অধিষ্টিত।

#### ১৩। হ্যরত নুরুত্মাহ ওরকে শাহনুরঃ

হবরত দুরুত্মাহ ও শাহজালাল (রহ.) এর অধিকাংশ শিব্যেই অবিবাহিত জীবন যাপন করেন।
তিনি প্রত্যেকটি মানুবের কানে ইসলামের সুমহান বাণী পৌছিরে দেওয়াকেই জীবনের ব্রত
মনেকরতেন। তিনি বলতে মানুবকে মানুবের মর্যাদা দিতে না শিখলে অধর্ম দেখা দিতে বাধ্য।
গারস্পরিক মর্যাদার ভেতর দিয়েই শান্তি আসে। এজন্যই এক আল্লাহর অধীনে সর্ব মানবের
অতিত্বক বিলিয়ে দেয়ায় নাম ইসলাম। এই মহাত্মা শেব বয়স পর্যন্ত ইসলাম প্রচায় করে
ওকাত প্রাপ্ত হন।

৫৪

বন্দর বাজার মাড়োয়ারী পট্টির দক্ষিণ-পূর্ব কোণে তদীয় পবিত্র মাজার অবস্থিত। কারো কারো মতে তাঁরই আজানের ধ্বনিতে মনারায়ের প্রাসাদ ধ্বংশ হর। আর এই শাহনুরই শাহনট নামে পরিচিত ছিলেন। স্থানীয় চৌধুরীগণ তাঁর বংশধর। 

বংশবর বিত্তা হাই কুলের সন্নিকটে তাই তিনি ভিন্ন দরবেশ বলে মনে হয়।

### ১৪। শার্মন চাবদী পীরঃ

শারশ চাষণী শীরের আসল নাম জানা যায় নাই। হয়রত শাহজালাল (রহ.) এর মুর্শিদ ও মামা সৈয়দ আহমদ কবির কর্তৃক প্রদন্ত একমুটি মাটি দিয়ে নিদের্শ দিয়েছিলেন যে দেশের মাটির বর্ণ, স্বাদ ওগন্ধ এরূপ তিনি যেন সেই হ্বানে বসতি স্থাপন করেন। এজন্য হয়রত শাহজালাল (রহ.) তাঁকে সঙ্গে এনেছিলেন। তিনিই সিলেটের মাটি পরীক্ষা করে দেখেন যে পবিত্র মন্ধার মাটির সঙ্গে রয়েছে হবছ মিল। অন্যভাবে তিনি হয়রত শাহজালাল (রহ.) এর সিলেট বিজয়ের পর জিহবা দিয়ে সিলেটের মাটি পরীক্ষা করে সৈয়দ আহমদ কবির (য়হ.) প্রদন্ত মাটির সঙ্গে তার ছবছ মিল রয়েছে বলে ঘোষণা করেন। এজন্য হয়রত শাহজালাল (য়হ.) সিলেটের মাটিই তার আবাসস্থল বলে ঘোষণা করেন।

তিনি মৃত্তিকা বিদ্যার পরদর্শী (Soil Science) একজন উচ্চ শিক্ষিত বৈজ্ঞানিক ছিলেন।
মঞ্চাশরীক থেকেই তিনি শাহজালাল (রহ.) সঙ্গে আসেন। তিনি মাটি জিহবার সাহায্যে পরীক্ষা
করতেন বলে তাঁর নাম পড়ে যার চাবনী পীর। তিনি উচ্তুরের একজন ওলী ছিলেন।
শাহজালাল (রহ.) এর অধিকাংশ শিষ্যের মত তিনি ছিলেন মুজাররদ বা অবিবাহিত। সিলেট
শহরের উত্তরদিকে গোয়াইপাড়ায় একটি টিলার উপর তাঁর পবিত্র মাজার অবস্থিত।

৫৩. সিলেটে ইসলাম প্-৫৮

৫৪. শ্রীইট জ্যোতি, পু- ১৪৫

৫৫. সিলেট ইসলাম, পৃ- ৫৯

৫৬. শ্রীহটো জ্যোভি, পু- ১৪৩, ও সিলেটের ইসলাম

#### ১৫। আল্লামা সৈয়দ বদক্ষদীন উরফে শাহ বদরঃ

(১৪শ শতক) সুফি, মুজাহিদ ও ইসলাম প্রচারক। তিনি শাহ বদর, বদর আউলিয়া ও বদর পীর নামে জনপ্রিয়। শাহজালাল (রহ.) ও ৩৬০ আউলিয়ার প্রায় সকল বৃত্তান্তেই বদরশাহ কর্তৃক চট্টগ্রামে ইসলাম প্রচার এবং তাঁর মাজার পাকার কথা বর্ণনা হয়েছ। অতঃপর বদর শাহ চট্টগ্রামে ইসলাম প্রচার করেন।

চতুর্দশ শতাব্দীতে চট্টগ্রাম অঞ্চলে জীন পীরদের আত্তা ছিল বলে কথিত আছে। তাদের উৎপাতে জন জীবন ছিল অতিষ্ট। বদর শাহ প্রদীপ বা চটিতে আলো জ্বালিয়ে চট্টগ্রাম থেকে তাদেরকে বিতারিভূত করেন। এই চাটি থেকে চট্টগ্রাম নামের উৎপত্তি দাবি করা হয়।

ফখরুন্দিন মুবারক শাহরে সেনাপতি (কদল খান গাজী) ১৩৪০ খ্রিষ্টাব্দে চট্টগ্রাম অধিকার করেন। বদর শাহ, হাজী খলিল প্রমুখ দরবেশ এ ব্যাপারে তাঁকে সাহায্য করেন। চট্টগ্রামে ইসলাম প্রচারে বদর শাহের অবদান ই সবার্ধিক। তাঁর নামের সঙ্গে যুক্ত বদরটিলা হাটাজারী উপজেলা, বদরখানি, চকরিয়া উপজেলা, বদরকুয়া কল্পবাজার ও বদর মোকাম (আরাকানের আকিয়াব) এখনও প্রসিদ্ধ স্থান হিসেবে বিবেচিত হয়।

মধ্য যুগের কবি দৌলত উজির বাহরাম খা, মোহাম্মদ খা ও মুহাম্মদ মুকিম তাদের কাব্যে চউথামের পীর বদর শাহের কথা উল্লেখ করেছেন। সপ্তদশ শতকের ঐতিহাসিক শিহাবুদ্দীন তালিব কতীয়াই ইবরিয়া এছে চউথামে বদরের আন্তান ও কবরের কথা উল্লেখ করেছেন।

চট্টথাম শহরের বদরপট্টীতে তার মাজার আছে।এটি সুলতান আমলে নির্মিত বলে বিশ্বজ্ঞদের ধারণা । প্রত্যেক বছর ২৯ রমজান তার মাজারে ওরস পালিত হয়। চট্টথাম ও পাশ্ববর্তী এলাকার বদর পীরের ব্যাপক প্রভাব রয়েছে। বিপদে আপদেনদী পারাপারে এমনকি খেলা ধুলার সাফল্য কামনায় ও লোক বদরপীরকে স্মরণ করে। বাংলার প্রায় সর্বত্র নৌকার মাসিরা 'বদর' বলে নদী পাড়ি দের। তিনি নদীর অভিাবক বলে লোকের বিশ্বাস আছে। বি

তিনি তরফ বিজয়ে সেনাপতি সৈয়দ নাসির উন্দীনের সংগী ছিলেন পরবর্তীকালে তিনি করিমগঞ্জ মহকুমার ইসলাম প্রচার করেন। করিমগঞ্জ মহকুমার বদরপুর রেল উেশনের নিকটে তার মাজার অবস্থিত। তাঁর নামানুসারে ঐ স্থানের নাম বদরপুর হয়েছে। এক সময় বদরপুরের নিকটবর্তী বরাক নদী বাকে নৌকা চলাচল বিশেষ দুরীহ ছিল। এ মোর ঘুরতে যেয়ে অনেক নৌকাই নিমজ্জিত হয়। এজন্য বদরপুরের মোড়ে পৌছে নৌকার মাঝিগন শায়খ বদরের নাম স্মরণ কয়ে নানাবিধ মানত করত। এতে তারা কল লাভ করতো বলে পূর্ব বাংলার সব মাঝি মাল্লারাই তাদের অনুসরন করতে থাকে এবং শাহ বদরের নাম নেয়া মসিদের মধ্যে প্রথা হয়ে দাঁভার।

৫৭. বাংলা গিভিয়া খন্ড-১, পু- ২৯৪

সম্ভবত এই শাহ বদরই চট্টথানের বিখ্যাত বদরপীর। চট্টথানের ইতিহাসে জানা যার যে, চট্টথানের প্রথম মুসলিন বিজেতা কদল খান, গাজীর সলে বদর পীরের দেখা হরেছিল। ঐ ঘটনা বাংলার সুলতান ফকর উদ্দীন মোবারক শাহের আমলে ১৩৩৮ খ্রীষ্টান্দে ঘটে। বদরপুরের শাহ বদরের ঐ সমরে জীবিত আকরে সম্ভাবনা আছে কারণ তিনি শাহজালালের সমসাময়িক। আউলিয়ায়ে কোরামগণ ইসলাম প্রচারে দিক দিগন্তে শ্রমন করেছেন আল্লাহ প্রদত্ত ক্ষমতা বলে অসম্ভব ও তাদের গক্ষে সম্ভব ছিল। চট্টথামেও আরাকানে অনেক স্থলে বদর মোকাম আছে। বিহারে ছোট্ট দরগায় সমাহিত পীর বদর উদ্দীন বদর আলম (মৃত ১৪৪০ খ্রিঃ) এর প্রায় এক শতাব্দী পরের লোক। কাজেই তার পক্ষে ফখর উদ্দীন মোবারক শাহের সময় চট্টথামে আসার সম্ভবনা নাই।

অতএব, নার্থ বদরকে চট্টগ্রামের বদরনাহ এর সঙ্গে অভিনু ব্যক্তি হওরার পক্ষে ঐতিহাসিক ও প্রমানিক তথ্য জোরালো সমর্থন করে। যদিও এ ব্যাপারে এখন ও কোন সিদ্ধান্ত হরনি।

# ১৬। জালাপুদ্দীন (কাজী)ঃ

সুফি সাধক। তিনি হযরত শাহজালালের সাথে সিলেট অভিযানে অংশ নেন। ৩৬০ আউলিয়ার অন্যতম কাজী জালালুদ্দীন (রহ.)। সিলেট শহরে ইসলাম প্রচার করেন। সিলেট বিজয়ের পর তিনি সিলেটের কাজী (বিচারক) নিযুক্ত হন। বিদ্যানুরাগী হিসেবেও তার খ্যাতি ছিল। সিলেটের কাজীটুলার কাজী দিঘীর অদুরে একটি টিলার উপর তার মাজার রয়েছে। ৫৯

#### ১৭। কাজী তাজ উদ্দীন ওরকে শাহ তাজ উদ্দীন কোরেশীঃ

তিনি চৌকি পরগনায় অবতান করেছিলেন। চৌকি পরগনা, দিনারপুর, কুরশা, বানিয়াচুল এবং লংলার অনেক পরিবার তাঁহার বংশধর বলিয়া দাবী করেন। কুরশার খান বাহাদুর আজিজুর রহমান (ডেপুটি কমিশনার) এবং চাউতলিল খান বাহাদুর আলা উদ্দিন এই বংশের লোক।

১৩০৩ ঈসায়ী হযরত শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গী হিসেবে তরফের রাজা আচাক নারায়নের বিরুদ্ধে যুদ্ধে অংশ গ্রহণ করেন। শাহজালাল (রহ.) ছিলেন সিলেট অঞ্চলে ইসলাম প্রচারে অগ্রদ্ত। তাজ উদ্দীন কুরাইশী ছিলেন হযরত আবু বকর (রা.) এর বংশধর এবং তিনি ইয়ামনে জন্ম গ্রহণ করেন। তার পিতা কিয়াম উদ্দীন ছিলেন একজন সুফী দরবেশ।

সিলেট বিজয়ের পর তিনি প্রথমে কাজী এবং পরে 'দীওয়ান' পদে নিয়োগ লাভ করেন। অতঃপর তিনি দিনারপুর (প্রাচীন লাউড় অঞ্চল) সীমান্ত চৌকির প্রশাসনিক দায়িত্বে নিয়োজিত হন। সেখানে তিনি একটি 'খানকাহ' প্রতিষ্ঠা মসজিদ নির্মাণ ও পুকুর খনন করেন। হবিগঞ্জের বিভিন্ন অংশে তিনি ইসলাম প্রচারে অংশ নেন। তিনি একজন আলিম ও সোহরাওয়াদীয়া তরিকার সুকী সাধক হিসেবে পরিচিতি লাভ করেন। চতুদর্শ শতান্দীর প্রথমার্ধে তিনি ধূল চাতলে মৃত্যুর বরণ করেন। সেখানেই তাঁর মাজার রয়েছে। ত

৫४. जिलाउँ देजनाम, न्- ४-७

৫৯. বাংলা পিডিয়া, ৪খ, পু- ৩৩

৬০, বাংলা পিডিয়া, খন্ত-৪, পু- ২৪২।

#### ১৮। পীর ইয়েমেনঃ

পীর ইয়েমনি একজন প্রখ্যাত দরবেশ। পীর ইয়েমেনি হিসিনে সমধিক পরিচিত। এই দরবেশের প্রকৃত নাম জানা যায়নি। তিনি, হয়রত শেব মালেক চতুর্দশ শতাব্দীতে ইয়েমেন থেকে দিল্লী হয়ে বাংলায় আসেন। দিল্লি হতে হয়রত নিজামুদ্দীন আউলিয়ায় দয়বায়ে হয়রত শাহজালাল মুজায়য়দে (য়হ.) এর সাথে সাক্ষাৎ হয়। হয়রত শাহজালাল (য়হ.) এর সাথে সিলেট বিজয়ের অংশ গ্রহণ করেন। সিলেট বিজয়ের পর শাহজালাল (য়হ.) তাঁকে ইসলাম প্রচায়ের জন্য ঢাকায় পাঠান। তিনি তায় শিব্য শাহ বলখীকে নিয়ে বর্তমান সচিবালয়ের নিকটস্থ স্থানে একটি খানকাহ স্থাপন করেন। ইসলাম প্রচায়ের তাঁয়া সক্রিয় ভূমিকা গ্রহণ করেন। পীর ইয়ামনীয় মৃত্যুয় সঠিক তায়িব জানা যায়নি। তায় কবয়েয় উপর একটি সমধিসৌধ এবং এয় নিকটে নির্মিত হয়েছে দুটি ইমায়ত ওসমানী উদ্যাদেয় পূর্ব কোনে অবস্থিত। ১০

### সাইর্য়েদ আহমদ গেছুদরাজ (শাহণীর) ঃ

সাইর্য়েদ আহমদ গেছুদরাজ সিপাহ সালার নাসির উদ্দীনের সাথে তরফ অভিযানে অংশগ্রহণ করেন। প্রবল বিক্রমে সাথে তরফ অভিযানে অংশ গ্রহণ করেন। তাহার দেহ থেকে মন্তক বিচ্ছিত্র হরে নদীতে নিক্ষিপ্ত হয়। মন্তকহীন দেহ সিলেটে নিয়ে আসা হয় এবং শাহজালাল (রহ.) এর নিদের্শে তার আন্তান থেকে অর্ধ মাইল দুরে লুতের মাজার নামক স্থানেসমাহিত করা হয়। অনেকের মতে শাহজালাল মুজাররদ (রহ.) গেছু দরাজের মাতুল ছিলেন তিনি তাকে বিপুরা জেলার ইসলাম প্রচারের উদ্দেশ্যে পাঠাবার বাসনা প্রকাশ করেছিলেন।

গেছু দরাজের বিচ্ছিন্ন মন্তক তিতাস নদীতে ভাসতে ভাসতে আখাউড়ার নিকটে খড়মপুরে এসে উপস্থিত হয়। চৈতন দাস নামক এক জেলে মন্তকটি প্রাপ্ত হন। পরম বিশ্মরের সঙ্গে তিনি লক্ষ্য করেন। যত্ন সহকারে তিনি মন্তকটি খড়মপুরে সমাহিত করেন। তৈতন দাশের বংশধরেরা খড়মপুরের গেছু দরাজের মাজারের খাদিম। বাংলার সুলতান ৫২ দ্রোনি জমি দরগার হিফাজতের জন্য দান করেন। ত্রিপুরার মহারাজার বিরুদ্ধে বত্ব সম্পর্কিত এক মামলায় ত্রিপুরার মহারাজার বিরুদ্ধে বত্ব সম্পর্কিত এক মামলায় ত্রিপুরার মহারাজার বিরুদ্ধে বত্ব সম্পর্কিত এক আদালতে হাজির করেন।

প্রতি বছর ২৭ শ্রাবন থেকে ১লা ভাদ্র পর্যন্ত খড়মপুর মাজারে ওরস অনুষ্ঠিত হ্যা সাইয়িয়দ আহমদ গেছু দরাজ কল্পা শহীদ নামে বেশী পরিচিত। ৬২

### ১৯। নাহ সৈয়দ আহমদ কল্পা শহীদ (১৩শ-১৪শ নতক)ঃ

সুফি, মুজাহিদ ইসলাম প্রচার। তিনি শাহপীর গেছুদরাজ নামে ও প্রসিদ্ধ। তার মাথার চুল কল্লা পর্যন্ত লম্বা ছিল বলে তাকে গেছুদরাজ বলা হতো। হযরত শাহজালাল (রহ.) সঙ্গে তিনি সিলেট অভিযানে অংশগ্রহণ করেছিলেন। সিলেটের পাশ্বর্তী কুমিল্লা ও নোরাখালী অঞ্চলে - ইসলাম প্রচার কালে শব্দ কর্তৃক তিনি শহীদ হন। তিতাস নদীতে তার খন্তিত মরদেহ ভক্তরা তার এই মন্তক আখাউড়ার নিকটবর্তী খড়মপুরে দাফন করে। বাংলার সুলতান তার মাজারের হেকাজতের জন্য ৫২ দ্রোন জমি দান করেন। মাজারের পার্শ্বে মসজিদ, মুসাফির খানা ও মাদরাসা আছে। নোরাখালীর মর্সাদি রেল্টেশনের নিক্টবর্তী এক দিঘীর গার্শ্বে তার আকেরটি আন্তান আছে। প্রতি বছর ২৭ শ্রাবন থেকে ১লা ভাদ্র পর্যন্ত শাহ পীর কল্পা শহীদের ওরস মোবারক পালিত হয়। উ

#### ২০। মানিক পীর ও ছোট পীরঃ

তিনি হ্যরত শাহজালাল (র.) ও শাহজাদা আলীর মত আজীবন অকৃতদার ছিলেন। তাঁর সম্বন্ধে নানা অলৌকিক কাহিনী এখনও বাংলাদেশের সর্বত্র প্রচলিত। তাঁর উদ্দেশ্যে এবং তার মনতুষ্টির জন্য এখনও বাংলাদেশের অশিক্ষিত জন সমাজে নানাবিধ মানত করা হয়। বিশেবতঃ বিপদে আপদে তার নাম স্মরণ করে নান লোক উদ্ধার পেয়েছে বলে জনশ্রুতি রয়েছে। তাঁর মাযার সিলেটের যে টিলার অবস্থিত তা মানিক পীরের টিলা নামে পরিচিত। এখানে তার সঙ্গীয় ছোট পীরের ও মাজার রয়েছে।

#### ২১। হাজী দরিয়া ও হাজী খলিলঃ

হাজী দরিয়া আরব দেশ থেকে হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর অনুগামী হয়েছিলেন। তাঁর মাজারের দক্ষিণ দিকে বিতীয় আবেষ্টনীতে হাজী ইউসুফের মাজারের পার্শ্বেই হাজী দরিয়ার মাজার। তিনি খুব সম্ভভ চির কুমার ছিলেন।

হাজী খলিল তিনি ও আরবদেশ থেকে হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গি হন। তাঁর বংশধর সম্বন্ধে কোন কিছু জানা যায় না। সম্ভবত তিনি হাজী দরিয়া, হাজী খলিল এবং শাহজাদা শায়খ আলীর ন্যায় অকৃতদার ছিলেন। এই চারজনেই শাহজালাল (রহ.) এর মাজারের অতি সন্নিকটে সমাহিত হ্য়েছেন। হাজী দরিয়ার ঠিক পশ্চিম দিকের মাজারটি হাজী খলিলের মাজার। ৬৪

#### २२। সৈয়দ আলা উদ্দিন ঃ

ইনি বাগদাদের অধিবাসী ছিলেন। তাজ উদ্দীন, বাহা উদ্দীন, রুকন উদ্দীন ও শামস উদ্দিন নামে তার চার পুত্র ছিলেন। তাজ উদ্দীন আওরঙ্গপুর পরগনার গহরপুর থামে চলে যান। উক্ত পরগনার তার মাজার বর্তমান আছে। বাহা উদ্দিন আওরঙ্গপুরের নিকটবর্তী সৈরদপুরে কিছু দিন বাস করে ভাদেশ্বর চলে যান ও তথার মৃত্যু কাল পর্যন্ত অবস্থান করেন। তাঁকে ভাদেশ্বরই সমাহিত করা হয়। সৈরদ শামস উদ্দীনের বংশধরগন সৈরদপুরে অবস্থান করেন। আওরঙ্গপুর পরগনার সৈরদগণ শাহ তাজ উদ্দীনের বংশধর। রুকন উদ্দীন মৌলভী বাজার চলে যান।

#### ২৩। শাহ আলা উদ্দিনঃ

বালাগঞ্জ থানার গহরপুর পরগনার আলাপুর থানে অবস্থান করেন। এই বংশে শাহ আলী নামে এক বিখ্যাত দরবেশের জন্ম হয়। এখনও আলাপুরে তাঁর মাজার দেখতে পাওয়া যায়। তিনি আহমদ চরমপুষ বাগদাদী নামে এক দরবেশের সহিত তার কন্যার বিবাহ দিয়াছিলেন। আহমদ চরমপুর বিহারের আম্বাইর নামক স্থানে বাস করিতেন। তিনি বিখ্যাত দরবেশ ও কবি ছিলেন ১৩৬৪ খ্রিষ্টব্দে তাঁর ওফাত হয়। তিনি বিহারের বিখ্যাত দরবেশ শরকুদ্দীন সম্পর্কিত ভ্রাতা ছিলেন। শাহ আলা উদ্দীনের বংশধর গন এখনও আলাপুরে বাস করছেন। ৬৫

৬৩. বাংলা পিডিয়া, খন্ড-৯, পৃ- ৩২০

৬৪. হ্যরত শাহজালাল কুনিয়াডী ৯রহ.) প্- ২০৮ ৬৫. হ্যরত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, প্- ২৮-২৯

#### ২৪। শেব গরীব

তিনি বেলুচিন্তানের অধিবাসী ছিলেন ও গরীব আফগানী নামেও খ্যাত। তিনি উচ্চ শিক্ষা ও ধর্ম জ্ঞান লাভ করে লেখ উপাধিতে ভূবিত হন। হবরত শাহজালালের সঙ্গে দিল্লী নগরীতে তাঁর মোলাকাত হয়। তিনি হবরতের মুরিদ হয়ে তার অনুগামী হন। শ্রীহট্ট পৌছার পর তাঁর পীরের আদেশে তিনি বালাগঞ্জ থানার বানাইয়া হাওরের দক্ষিণ পূর্ব পারে গাবুর টেকিতে হজরা নির্মাণ করেন। তার সঙ্গে তাঁর চারজন সঙ্গী আউলিয়া ধর্ম প্রচারে এসেছিলেন।

শোধ গাবরু ও তার শিষ্যদের মাজার পাঁচ পীরের মোকাম নামে পরিচিত। গাবুরটেকি নৌকা তৈরারীর কারখানার জন্য বিখ্যাত ছিল। কলিকাতা প্রবাসী বিখ্যাত জ্ঞীরম হাফিজ হাতিম এই বংশে জন্মগ্রহন করেন। তিনি কলুটুলা মসজিলের খনামধন্য ইমা ছিলেন। শ্রীহট্টের দানবীর বিশিষ্ট শিক্ষব্রতি মৌলভী আব্দুল করিম (বি-এ) (ইন্সপেক্টর অব কুলস) হাফিজ হাতিম সাহেবের কন্যাকে বিবাহ করেন। সুপরিচিত সমাজ নেতা মুহাম্মদ মোর্তাজা চৌধুরী এ বংশের লোক ছিলেন।

#### २৫। खानानुमीन अत्रयः गांरखानानः

বালাগঞ্জ থানার কুরুয়া পরগনার খুজগীপুর মৌজায় তার মাজার রয়েছে। তার বংশধরের ঐ মৌজায় বাস করছেন। কথিত আছে যে তিনি জনৈক ব্রাম্মনের খঞ্জকন্যাকে আরোগ্য করে বিবাহ করেছিলেন।

## ২৬। মাখদুম রহিম উদ্দিন ও নাহ কামাল ইয়ামনী ওরকে শাহ পাহলোয়ান:

নিজ জালালপুরে তাঁর মাজার রয়েছে। কথিত আছে, তিনি উক্ত গ্রামে তাঁর আসা (হাতের লাঠি) স্থাপনকরেন ও ঐ স্থানে একটি বটবৃক্ষের উদ্ভব হয়। জালালপুরের দরগার ক্ষরিরগণ এই বট গাছের পাতা সংগ্রহ পূর্বক স্থানে হানে গমন করে তা বিতরণ করতেন। ওলীর হতে রোপিত বৃক্ষের গাতা সাদরে গৃহীত হত। তথাকার চৌধুরীগণ তাঁর বংশধর বলে দাবী করেন। সিলেট সদর উপজেলার জালালপুরের মোকাম দুয়ার মৌজায় তাঁর মাজার রয়েছে।

হ্বরত শাহজালাল মুজাররদে ইরামনী (রহ.) অন্যতম সফরসঙ্গী হ্বরত শাহ কামাল (রহ.) বিনি সিলেটের জালালপুরে সমাহিত হন তাঁরই বংশধর হচ্ছেম আল্লামা ফুলতলী পীর ছাহেব কিবলাহ (১৯১৩-২০০৮ঈ.) ৩৬০ আউলিয়ার অধ্যন্তন পুরুষ হিসেবে তাঁর সংক্ষিপ্ত পরিচিতি তুলে ধরছি। সিলেট জেলাধীন জকিগঞ্জ উপজেলার ফুলতলী থামে এক ধর্মপ্রাণ সম্রাম্ভ পরিবারে ১৯১৩ সালে মাওলানা আব্দুল লতিফ চৌধুরী ফুলতলী জন্মগ্রহণ করেন। তাঁর পিতা-মুফতি আব্দুল মজিদ নকসবন্দী মুজান্দেদী তদনীন্তন আসামের একজন বনামধন্য বিজ্ঞা আলেম ছিলেন। বহু জটিল বিষয়ে তিনি লিখিত ফতোয়া দিতেন। সে হিসেবে তিনি একজন খ্যাতনামা মুফতি ছিলেন। তিনি সারা জীবন মাদরাসা শিক্ষাদান করেন এবং প্রথম শ্রেণীর একজন উন্তাদ হিসেবে খ্যাতি লাভ করেন। মাওলানা ফুলতলীর দানা বাদে দেওরাইল পরগনার ১নং বাহাদুরখাঁ তালুকের বনামধন্য ব্যক্তি আহ্সান রাজা চৌধুরী। তিনির উর্ধ্বতন বংশ তালিকা নিমুর্নপঃ

মাওলানা আব্দুল মজিল বিন মোহাম্মদ হিরন বিন মোহাম্মদ লানেশ বিন মোহাম্মদ শাহ আলা বখস (রহ.) হ্বরত শাহ কামাল (রহ.) এর বংশধর। ৬৬ পূর্বেই বলা হরেছে শাহ কামাল (রহ.) হ্বরত শাহজালাল (রহ.) সহচরগণের একজন বিনি জালালপুরে মোকাম দুরার মৌজার সমাহিত আছেন।

মাওলানা ফুলতলী প্রাথমিক শিক্ষা তাঁর পিতার তত্ত্বাবধানে ফুলতলী মাদরাসায় সম্পন্ন করে রালাউটি মাদরাসা ও পরে বদরপুর মাদরাসায় সিনিয়র কোর্স শেষ করার পর হিন্দুতানের রামপুর আলিয়া মাদরাসায় ভর্তি হন। আলিয়া মাদরাসায় কনুনাত শেষ করে হাদিস পড়ার জন্য মাতলাউল উলুম মাদরাসায় ভর্তি হন ও ১৩৫৫ হি. সনে সনদ লাভ করেন। প্রখ্যাত মুহান্দিছ হবরত খলিলুল্লাহ রামপুরী ও হবরত মাওলানা ওয়াজিহ উন্দিন রামপুরী (রহ.) তাঁর হাদিসের উদ্ভাদ। এছাড়াও তিনি ইলমে তাকসীয় ও ফিক্ছ শাল্লে জ্ঞান অর্জন করেন।

রামপুর যাওয়ার পূর্বে তিনি তাঁর শ্বন্তর ও উন্তাদ মাওলানা আবু ইউসুফ মুহাম্মদ ইয়াকুব বদরপুরী (রহ.) এর নিকট হতে পাঁচ ত্বীকার খেলাফত লাভ করেন ১৩৩৯ বাংলার। তাঁর তুরিকতের শাজরাহ শাহ ওয়ালি উল্লাহ মুহান্দিছে দেহলজী (রহ.) পর্যন্ত গিয়ে পৌঁছেছে।

রামপুর অবস্থানকালে তাঁর মুর্শিদের অনুমতিক্রমে মাওলানা গোলাম মহী উদ্দীন (রহ.)-এর
নিকট বাইরাত হন এবং চিশতিরা নেজামিরার খেলাফত লাভ করেন। উল্লেখ্য তিনি
উপমহাদেশে শারখুল কুররা আহমদ হেজাজী (রহ.) এর একমাত্র ছাত্র ছিলেন। তিন
ছিলছিলার তাঁর কেরাতের সনদ মহানবী হযরত মুহান্মদ (সা.) পর্যন্ত গিরে গৌছেছে।

বদরপুর আলিয়া মাদরাসার প্রথম মুহাদ্দিস হিসেবে ১৯৪৪ ইং হতে ১৯৫০ইং পর্যন্ত অধ্যাপনা করেন। ১৯৫৩ ঈ. হতে ঐতিহ্যবাহী গাছবাড়ী আলিয়া মাদরাসার ভাইস প্রিন্সিপাল ও মুহাদ্দিছ হিসেবে অধ্যাপনা কালীন সমরেও ইলমে ক্বেরাতের পাঁচ বছর ব্যাপী খেদমত করেন। আম হেদারাতের জন্য তিনি মৃত্যু অবধি দেশ-দেশান্তরে গ্রাম হতে গ্রামান্তরে ব্যন্ত থাকেন।

অতঃপর সংপুর কামিল মাদরাসা, জকিগঞ্জের ইছামতি কামিল মাদরাসায় বুখারী শরীকের অধ্যাপনা করতেন। ইন্তেকালের পূর্ব পর্যন্ত বাদেওরাইল ফুলতলী কামিল মাদরাসায়' সপ্তাহে দু'দিন শনিবার ও রবিবার বুখারী শরীকের দরস দিতেন।

১৯৪০ সালে দারুল কিরাত মজিদিয়া ফুলতলী ট্রাষ্ট নামে সর্ব প্রথম বোর্ড গঠন করেন। প্রত্যেক রামায়ান মাসে ইহার কার্যক্রম পরিচালিত হয়ে আসছে। দেশে বিদেশেও উক্ত ট্রাষ্টের অনেক শাখা রয়েছে। তিনি একজন সফল সংগঠক, ইসলামী চিন্তাবিদ, রাজনীতিবিদ, সমাজসেবক ও বহুগ্রন্থ প্রণেতা ছিলেন। তিনি যে দেশ ও জাতির খেদমতে বিরল দৃষ্টান্ত স্থাপন করে সাফল্য অর্জন করেছিলেন। তার উপর ব্যাপক গবেষণা করে ব্রিটেনস্থ 'বাংলাদেশ ন্যাশনাল স্টুডেন্ট এডওয়ার্ড' (বি.এন.এস.এ) ১৯৯৯ ঈ. তাঁকে শতান্দীর শ্রেষ্ঠ ব্যক্তিত্ব মনোনীত করে 'শামছুল উলামা' উপাধিতে ভূষিত করে তাঁকে হীরা খচিত একটি ক্রেষ্ট প্রদান করে।

ধর্মীর ও জাতীর যে কোন সংকট মুহুর্তে তিনি সিংহ পুরুষের ভূমিকা পালন করতেন। জীবন সারাহ্দে মাদরাসা শিক্ষার এতিহা ও স্বাতদ্ধবোধ রক্ষা করতে গিয়ে তাঁর পূর্বসুরীদের ন্যায় ইসলামী আরবী বিশ্ববিদ্যালয় প্রতিষ্ঠার দাবীতে ১৫ই সেপ্টেম্বর ২০০৬ সালে ঢাকা অভিমুখে ঐতিহাসিক লংমার্চের নেতৃত্ব প্রদান করেন। তাঁর অনন্য বৈশিষ্ট সাত পুত্রের মধ্যে স্বাই মুহান্দিস, হাফিজ, মুফতি সহ উচ্চতর জ্গ্রীধারী ও দ্বীনের খিদমতে নিরোজিত।

ইত্তেকাল ঃ রাহবারে দ্বীন, মুর্শিনে বরহক, শামসুল উলামা আল্লামা আব্দুল লভিফ চৌধুরী পীর ছাহেব কিবলা ফুলতলী (রহ.) বিগত ২০০৮ ঈসারীর ১৬ই জানুরারী ইত্তেকাল করে দিদারে এলাহীতে চলে যান। লক্ষ লক্ষ মানুব তাঁর জানাযার অংশন্তহণ করেন। তাঁর বড় ছাহেবজালা আল্লামা ইমাদ উদ্দীন চৌধুরী ফুলতলী (বর্তমান হুলাভিবিক্ত পীর ছাহেব) তাঁর নামাজে জানাযার ইমামতি করেন। ইত্তেকালের সময় তাঁর বয়স হয়েছিল ৯৫ বছর।

### ২৭। মার্বদুম জাকর গজনতীঃ

তিনি গজনভীর অধিবাসী ছিলেন। গোদারাইল পরগনার মুহাম্মদপুরে তাঁর মাজার আছে। তার বংশধরদের একজন জৈতা পরগনার অনেক লোককে ইসলাম ধর্মে দীক্ষিকরেন, তিনি অলৌকিক শক্তি দেখিয়ে জৈতার রাজার ভাগিনীকে বিবাহ করেন।

#### ২৮। শাহ সুলতানঃ

তিনি বালাগঞ্জ থানার গহরপুর পরগনার সুলতান পুরে অবস্থান করতেন। সুলতানপুরের চৌধুরী পরিবার তাঁর বংশধর। খান বাহাদুর দেওয়ান আব্দুর রহিম চৌধুরী। মরহুম শাহ সুলতানের দৌহিত্রের বংশধর ছিলেন। দেওয়ান আব্দুর রহীম চৌধুরীর দেওয়ান আব্দুর রব পূর্ব পাকিতানের শিল্পমন্ত্রী ছিলেন। ৬৭

#### ২৯। শার্ম কতেহ মোহাম্মদ দেওরানঃ

তিনি ছিলেন মক্কা শরীকের শার্থ বুরহান উদ্দীন ফারুকী কোরেশীর পুত্র এ শরাথ করম মুহাম্মদের ভাই। শেথ পাড়া মহন্নার তার মাজার অবস্থিত।

#### ৩০। শায়ৰ হাজী গাজীঃ

কসবে সিলেটের ঈদগাহ মরদানের পূর্বে হাজী গাজীর মাজার অবস্থিত। জনশ্রুতি রয়েছে যে, তাঁকে এখন ও মাঝে মাঝে দেখা যায়। তবে তার বংশধরদের সম্বন্ধে কোন কিছুই জানা যায় না।

৩০। সৈয়দ হামজাঃ সৈরদ হামজার বংশধরদের মধ্যে কেউ কেউ মরমনসিংহ জেলার সিকন্দর
নগরে গমন করেন। ঝরনার পারের সৈরদ পরিবার তাঁর বংশধর। তাঁর বংশেরই এক উত্তর
পুরুবের সৈরদ লালের জন্ম। তিনি একজন বিখ্যাত দরবেশ ছিরেন। মৌলতী বাজারে বাস
করতেন।

### ৩২। জাকারিয়া আরবী ও জাকারিয়া কুরাইশিঃ

উভরেই এক ব্যক্তি এ দু'টো নামই একজনের বলে মনে হয়। দরগাহ মহল্লার হাজী গিয়াস উদ্দিন এবং হাকিম দলিল উদ্দীন তাঁর বংশধর। কুশিয়ারা নদীর দক্ষিণ তীরে পিটুয়া মৌজায় তার মাজার অবস্থিত।

### ৩৩। নারব সুলাইমান করনী কুরাইনীঃ

হযরত শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গীর আউলিয়াদের মধ্যে অত্যন্ত উচ্চ শ্রেণীর ওলী আল্লাহ ছিলেন। এজন্য সিলেট সদর তথা সমগ্র জেলার তাঁর বংশধরদের বিশেষ সম্মান ছিল। তাঁর বংশধরগণ মুতিয়ার গাঁও নিজ করনসীতে বাস করতেন। তালের মধ্যে মুতিয়ার গাও শাখার আব্দুর আহাদ চৌধুরী খ্যাতনামা ব্যক্তি। তিনি সিলেট জেলা বারের একজন খ্যাতনামা সদস্য ছিলেন এবং বেশ কিছু দিন সিলেটের সরকারী উকিল ও ছিলেন।

#### ৩৪। হ্যরত আরু তুরাবঃ

তিনি হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গে সিলেট এসেছিলেন। হ্যরত শাহজালাল (রহ.)এর নির্দেশে তিনিই দিল্লীর শাহী জিন মহলের তালা খুলে জিনদের চলে যাওয়ার নির্দেশ দিয়েছিলেন। তিনি সিলেট শহরে ইসলাম প্রচার করেন। সেখানেই সিলেট বন্দর বাজারের দক্ষিণ দিকে সিলেট জেলার কাছে তার মাজার অবস্থিত। তাঁর মাজারের পার্বের একটা মসজিদ নির্মাণ করা হয়েছে।

## ৩৫। শারব নিজামুদ্দীন ওসমানীঃ

শারখ নিজামুদ্দীন ওসমানী বালাগঞ্জের দরামীরের বসতি স্থাপন করেন। দরামীরে তাঁর বংশধরগন এখনও আছেন। তার মধ্যে মুক্তিযুদ্ধের সর্বাধিনারক মরহুম জেনারেল আতাউল গনি ওসমানী এবং সাবেক পররাষ্ট্র সচিব এম.আর ওসমানী সকলের কাছেই পরিচিত।

#### ৩৬। শার্ম পাতাঃ

সিলেটের গোলাপগঞ্জ থানার অন্তর্গত ভাদেশ্বরে শায়খ গাতার মাযার বিদ্যমান রয়েছে। তার মাজার সংলগ্ন অপর দুটো মাজারের মধ্যে শায়খ গনি মাহমুদের মাজার বলে অনেকের ধারণা। শায়খ পাতা সম্বন্ধে নানা অলৌকিক কাহিনী এখনও প্রচলিত রয়েছে। তিনি সর্ব সাধারণ থেকে দুরে সরে থাকতে ভাল বাসতেন।

#### ৩৭। বু আলী দওলতঃ

হযরত শাহজালাল (রহ.) এর অনুসঙ্গী এ দরবেশের মাজার সদর থানার ছনখাইর পরগনায় অবস্থিত। এজন্য স্থানের নাম বু আলী দওলত রাখা হরেছিল। কালে তা পরিবর্তিত হয়ে বিবিদইলে পরিণত হয়েছে।

#### ৩৮। শাহ আলা উদ্দীন ও কামাল উদ্দিনঃ

এরা শ্রীহট্ট শহরের পাচ মাইল পশ্চিমে মইয়ার চরে অবস্থান করেন ও আলাদী শাহ ও কাঙ্গালী শাহ নামে পরিচিত ছিলেন। মইয়ারচর তখণ সুরমা নদীর তীরে অবস্থিত ছিল। বর্তমানে নদী ঐ স্থান থেকে এক মাইল দূরৈ সরে গেছে। শাহ কামাল উদ্দিন একজন স্থানীয় ধর্মপ্রাণ মহিলাকে (যিনি সর্ব সাধারণের কাছে মই) বিবাহ করেন।

উভয় দরবেশের বংশধরেরা এই অঞ্চলে বসবাস করছেন। শাহ কামাল উদ্দীন রত্না নদীর তীরে বসতি স্থাপন করেন। ঐ স্থান প্রথমে শাহ পাড়া ও পরে শাহার পাড়া নামে পরিচিত হয়। জালাল উদ্দীন, মোয়াজ্জেম উদ্দীন ও জামাল উদ্দিন তাঁর তিনপুত্র ছিলেন। তাঁদের দুইজনের বংধরগন জীবিত আছেন। ৬৮

#### ৩৯। সৈয়দ তাজ উদ্দীনঃ

তাঁর মাজার আওরঙ্গপুরে অবস্থিত। এবংশেই সৈরদ হাসন রেজার জন্ম। তিনি ইংরেজ শাসন প্রবর্তনের সূচনার তালের সঙ্গে নানা খন্ড যুদ্ধে অংশ গ্রহণ করে ইন্ট ইন্ডিরা কোম্পানীর সেনা দলকে বার বার প্রতিহত করেছিলেন। অবশেষে তৎকালীন কোম্পানী সরকারের সিলেটের কৌজদার বাধ্য হয়ে তাঁর বিরুদ্ধে এক ব্যাটেলিয়ান সৈন্য প্রেরণ করে তাকে অন্ত ত্যাগ করতে বাধ্য করেন। তাঁর কবর আওরঙ্গপুর পরগনার গজিঝা মৌজায় অবস্থিত। এবংশেই জন্মগ্রহণ করেন সৈরদ আকরোজ বখত ও সৈরদ ইয়াওর বখত। এদের প্রতাপে এক সময় সে অঞ্চলের লোকেরা সর্বদাই ভয়ে কম্পমান ছিল। এ উত্তর সহোদর আবার সমাজ হিতেবী ছিলেন। মুসলিম সমাজের উনুতিকল্পে উত্তর ভাই প্রচুর দান করেছেন। এর মধ্যে স্কুল ও খারেজী মাদরাসা প্রতিষ্ঠা বিশেষ ভাবে উল্লেখ যোগ্য।

#### ৪০। হ্যরত শায়খ বিজির কুরাইশীঃ

ভিনি আরবের ইয়ামন থেকে সিলেটে আসেন। তার মাযার পাঠান টোলায় অবস্থিত। এ বংশের কৃতি সভান মৌলভী আব্দুল করিম অবিভক্ত বাংলাদেশের (ইলপেস্টর অব কুলস কুল সমূহের ইঙ্গপেস্টর ছিলেন। তারই আপন ভ্রাতা মরহুম আব্দুল হামিদ আসাম ও পূর্ব বঙ্গের মন্ত্রী ছিলেন।

#### ৪১। শার্ম সুলতানঃ

সিলেট শহরের নিকট জালালপুর ইউনিয়নের একি বড় চকন্থিত গ্রামের মসজিদের উত্তর পূর্ব পার্ম্বে শাহ সুলতানের মাজার অবস্থিত। জনশ্রুতি রয়েছে যে, তিনি ও হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গে আগত ৩৬০ আউলিয়ার অন্যতম। বছদিন যাবত তার মাজারের কোন যত্ন নেরা হরনি। আজ থেকে প্রায় ৪০ বছর পূর্বে এ মসজিদে নামাজ আদারকারী মুসল্লিরা দেখতে পেলেন দুটো বড়ো বাঘ সেখানে সেজদায় পড়ে থাকে। দুটো সাফ, দুটো কাক ও দুটো কবোতর ও সর্বক্ষণ ঘোরাকেরা করত। এ সাপ বা কাক কারো কোন অনিষ্ট করেনি। কাকদের আহার দিলে তা গ্রহণ করে চলে যেতো। সাপেরা রাত দিন মসজিদ প্রাঙ্গনে পাহাড়া দিত, তবে কাউকে দংশন করত না। একবার মসজিদ প্রাঙ্গনের দেওয়াল গাখার জন্য মাটি খুড়া হলে মাটির নীচথেকে একটা গ্লাসের মধ্যে একখানা মানুবের হাত পাওয়া যার।

স্থানীর উলামার নির্দেশে তা আবার যথাস্থানে রেখে দেওয়া হর। এতে দরবেশের প্রতি স্থানীর জনগণের শ্রন্ধা আর বৃদ্ধি পায়। জনশ্রণিত রয়েছে যে, শাহ সুলতান সাহেবের একজন পুত্র ছিলেন। তাঁর নাম ছিল শাহ জঙ্গী। শাহজঙ্গীর পুত্র শাহনকী এবং তার তিনপুত্র শাহ লাল মুহাম্মদ, নাসির মুহাম্মদ ও মঞ্জুর মুহাম্মদ। তবে তিনি হবরত শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গে কোথায় মিলিত হয়েছিলেন এবং কোথায় তার নিবাস ছিল, তা এখনও আবিস্কার করা যায়নি।

#### ৪২। শায়খ চাল্লা ও শায়খ রাসাঃ

তাঁদের সম্বন্ধে কিংবদন্তী রয়েছে যে তারা হয়রত শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গেই আগমন করেছিলেন। শায়খ চালা গোলাপগঞ্জ থানার ভাদেশ্বরের নিকটবর্তী কুশিয়ায়া নদীয় তীরে অবস্থিত মীরগঞ্জের শেখপুর গ্রামে বসতি স্থাপন করেছিলেন এবং সেখানে ইসলাম প্রচার করেন। তার নামানুসারেই সেখপুর মৌজায় নামকরণ হয়েছে। তাঁর মাজায় শেখপুর মৌজায় বিদ্যমান। তবে তা কুশিয়ায়া নদী গর্ভে বিলীন হওয়ায় আশংকা দেখা দিয়েছে।

শায়খ রাঙ্গা ফেঞ্গেঞ্জ থানার অন্তর্গত ঘিলাছড়াতে যেয়ে বসতি স্থাপন করে ইসলাম প্রচার করেন। ঘিলাছড়াতে তাঁর মাজার রয়েছে। শায়খ চাল্লার নবম পুরুবে জন্ম নিয়েছে দুত মুহাম্মদের। তিনি মুঘলদের নিকট থেকে চৌধুরী থেতাব প্রাপ্ত হয়েছিলেন এবং জাদেশ্বরের দক্ষিণ ভাগে এসে বসতি স্থাপন করেছিলেন।১৯৯৩ সালের চিরস্থায়ী বন্দোবতের সময় তার বংশের ৭টি তালুক বন্দোবত করেন। এ বংশের মধ্যে খান বাহাদুর নাসির উদ্দীন চৌধুরী প্রেসিডেন্ট মেজিট্রেট ছিলেন। অপর শাখায় খান বাহাদুর মোহাম্মদ মাহমুদ মুর্শিদাবাদ জেলার জেলা মাটিট্রেট পদ থেকে অবসর গ্রহণ করে পুর্বত্তগ্ সরকারের ওয়কফ কমিশনার বোর্ভ অব রেজনুর মেঘার ও গাবলিক সার্ভিস কমিশনের চেয়ারম্যান ছিলেন। এ বংশের লোকেরা প্রায় সকলেই উচ্চ শিক্ষিত হয়ে আসাম ও বঙ্গদেশের সরকারী চাকুরীতে রত ছিলেন এবং এখনও রয়েছেন।

৬৯. সিলেটে ইসলাম, পৃ- ৬৫, ৬৬।

### ৪৩. সিকাব্দর খান গাজী (রহ.)ঃ

স্ট্যাপলটানের মতে তিনি বলবন রাজা বংশীয় সুলতান শামস উদ্দীন ফিরুজ শাহের ভাগিনের বাহার ইতিসাম সিকন্দর সানী। তাঁর সমাধি সপ্তথামে অবস্থিত। অন্যান্য ঐতিহাসিকরা তার সঙ্গে একমত নন। কাজেই সিকান্দর খান গাজীর সঠিক পরিচয় অজ্ঞাত। <sup>৭০</sup>

কথিত আছে তিনিই প্রথম সিলেট অভিযান করেন। গাজী সাহেবের নাম শেখ সিকান্দর। চৌদ্
বৎসর যুদ্ধ করে তিনি লাউড় রাজ্য পর্যন্ত অধিকার করে (সিলেটের) গৌড় রাজ্যের দিকে
অগ্রসর হলে গৌড়ের রাজা গোবিন্দ দিনার পুরের চৌকি নামক হানে আক্রমণ করেন এবং
পরাজরের মুখে গোবিন্দ অগ্নিবান প্রয়োগ করতে সেনাবাহিনীকে নির্দেশ দেন। যুদ্ধের এই
পদ্ধতির জন্য সিকান্দর গাজী পূর্ব হতে প্রন্তুত ছিলেন না। ফলে তাঁকে পন্চাদপদ করে
ব্রন্মপুত্রের অপর গারে এসে শিবির স্থাপন করতে হয়। সিকন্দর গাজী দৃত মারফত খবর দিরে
অখবা ব্যক্তিগত ভাবে আরও সাহায্য প্রার্থী হয়ে সুলতানের নিকট আবেদন করলে সৈরদ নাসির
উদ্দীনের নেতৃত্বে এক বাহিনী তার সঙ্গে যোগদান করে। হযরত শাহজালাল (রহ.) ৩৬০
আউলিয়াসহ তার সঙ্গে মিলিত হন।

অতঃপর এই মিলিত বাহিনীর সহায়তায় গোবিন্দের রাজত্বের গতন হলে সিকান্দর গাজী সিলেটের প্রথম মুসিলম শাসনকর্তা নিযুক্ত হন। <sup>93</sup> নৌকাজুবির ফলে সুরমা নদীতে তাঁর সলিল সমাধি হয় বলে ঘটনার সত্যতা সম্পর্কে সন্দেহ রয়েছে। সিকন্দর খান গাজী (রহ.) হবরত শাহজালাল (রহ.) সোহবতে থেকে ওলিয়ে কামিল এর পর্যায়ে গন্য হওয়ায় শাহ সিকন্দর নামে অভিহিত হন।

কিরোজ শাহ দেহণভীর ভাগিনের সেনাপতি সিকান্দর গাজীর মাজার হবিগঞ্জ জেলার পূর্ব অঞ্চলে বিশগাঁওয়ে (প্রকাশিত গাজীপুর) অবস্থিত বলে অনেকের ধারণা। হিন্দু-মুসলিম নির্বিশেবে স্থানীয় জনসাধারণ মাজারটিকে অত্যন্ত শ্রদ্ধার সংগে দেখে থাকে।

#### ৪৪. শার্থ সিকান্দর ঃ

ছনখাইড় পরগনার অন্তর্গত লালাবাজারের নিকটবর্তী শাহ সিকান্দর থামে তাঁর মাজার অবস্থিত। মাবারের সন্নিকটে তাঁর পুত্র শাহগাজী সমাহিত রয়েছে। তাঁর নামানুসারেই এ মৌজার নামকরণ করা হয়েছে।

৭০. হ্যরত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, পু- ২০।

৭১. হ্যরত শাহজালাল (রহু,) পু- ২৮৯

### ৪৫. শাহ সিকান্দরঃ

সিকান্দরপুর পরগণার পশ্চিম গাঁরে অবস্থিত। তাঁর সম্মানার্যে তিনটি গ্রাম নিয়ে তাঁরই নামানুসারে সিকন্দরপুর পরগণা। তাঁর বংশধরেরা এখনও উত্তর পশ্চিম গারে বাস করছেন। উক্ত গ্রামের চৌধুরী পরিবার তাঁর বংশদ্যোত বলে দাবী করেন।

## ৪৬. শায়খ মালুম (শাহ মালুম)ঃ

ফেব্রুগঞ্জ রেল স্টেশনের পূর্ব দিকে টিলার উপর ররেছে এই আউলিয়ার মাজার। ১৯১২-১৯১৫ঈ. এর মধ্যে সিলেট কুলাউড়া রেললাইন স্থাপন করা হয়। <sup>৭২</sup> এই সময়সীমার মধ্যেই ফেঞ্চ্গঞ্জ রেলওয়ে ব্রীজ স্থাপিত হয়। এই রেলওয়ে ব্রীজটির ইঞ্জিনিয়ার ছিলেন কাসিম আলী খান নামক একজন পাঞ্জাবী ইঞ্জিনিয়ার। কথিত আছে ফেঞ্চুগঞ্জ বাজার সংলগ্ন কুশিয়ারা নদীর উপরে এই ব্রীজটি প্রথম দিকে টিকানো সম্ভব হতোনা। কাজ সমাপ্ত হবার পূর্বেই ভেঙ্গে পড়ত। বার বার ইঞ্জনিয়ার সাহেব বাঁধাগ্রস্ত হওরার তিনির পীর ও মুর্লিদের দোয়া ও ইজাজত লাভের লক্ষ্যে তিনি বাগদাদ চলে যান। সেখানে পৌছার কিছু দিন পূর্বে তাঁর পীর ও মূর্শিদ ইন্ডিকাল বরন করেন। তখন তারই সুযোগ্য সাহেবজাদা ওলীরে কামিল শারখ সাইয়্যিদ তাজ মোহাম্মদ বোগদাদী (জ.১২৪৩ হি.) সাহেবকে নিয়ে যেতে তাঁর ভাই সকল তাঁকে পরামর্শ দিলেন। উল্লেখ্য তিনি বংশের দিক দিয়ে হ্যরত গাওছুল আজন শার্থ আব্দুল কাদির জিলানী (রহ.) এর মাতা উন্মুল খায়ের ফাতিমা বিনতে আবু আনুল্লাহ ছাওমায়ী আল হোসাইনীয় (রহ.) এবং 'সাইর্য়িদুত ত্বারিকা' জুনাইদে বোগদাদী (রহ.) এর অধ:তদ পুরুষ। একজন কামিল বুযুর্গ ছিলেন আল্লামা শায়ৰ সাইয়িয়দ তাজ মোহাম্মদ বোগদাদী (রহ.)। তার পিতার নাম সাইয়িয়দ আবু আহমদ বোগদাদী (রহ.)। এই পরিবারের সবাই বড় পীর দন্তগীর আব্দুল কাদির জিলানী (রহ.) এর মাজার শরীফ সংলগ্ন শায়খ মহক্রায় বসবাস করে আসছেন ও খাদিম পরিবার হিসেবে খ্যাত। যাকে এখনও "বাবুশ শায়খ মহল্লাহ" বলা হয়। ইঞ্জিনিয়ার সাহেব শায়খ সাহবেক নিয়ে আসার পর তিনি ফেঞ্গঞ্জের রেল ষ্টেশন সংলগ্ন পূর্ব দিকের টিলায় অবস্থান নেন এবং ইতেখারা দ্বারা জবাব দেন এখানে শার্যখুল মাশাইব শাহজালাল (রহ.) এর একজন সঙ্গী একজন ওলী সমাহিত আছেন তাঁর নাম 'নায়খ মালুম'। তার সন্মানার্থে রেলওয়ে বিভাগ বদি একটি ষ্টেশন নির্মান ও মাজার শরীফ রক্ষণাবেক্ষণ করেন তবে ফেঞ্চুগঞ্জ রেলওয়ে ব্রীজটি অক্ষুন্ন থাকবে কোনরূপ ক্ষতি সাধিত হবে না। তারই কথা মোতাবেক ইঞ্জিনিয়ার সাহেব স্বল্প সময়ে প্রয়োজনীয় ব্যবস্থা নিলেন শীঘ্রই ফেঞ্গঞ্জ রেলওয়ে ষ্টেশন স্থাপন এবং মাজারটি পাকা করণ করা হয়। ফেঞ্চুগঞ্জ রেলওয়ে ব্রীজটির ও সিলেট-কুলাউড়া লাইনের কাজ সম্পন্ন হলেও কেউ ট্রেনে উঠার সাহস করেনি, পূর্বে ব্রীজটি বার বার ভেঙ্গে যাওয়ার আভঙ্কে। পরিশেবে ইঞ্জিনিয়ার সাহেব তাঁকে নিয়ে সর্ব প্রথম সিলেট থেকে কুলাউড়া ট্রেনযোগে তিনবার যাতায়াত করেন সে অবধি আজ পর্যন্ত ব্রীজ ও সিলেট - কুলাউড়া রেল লাইনের কোন রূপ উল্লেখযোগ্য ক্ষতি বা এক্সিভেন্ট হয়নি। এই ইঞ্জিনিয়ার সাহেবের কবর হযরত শাহজালাল (রহ.) দরগা শরীকে রয়েছে।

11213

৭২. বাংলা শিভিয়া, ১খ, পৃ- ১২৪।

শারখ সাইয়্যিদ তাজ মোহাম্মদ বোগদাদী (রহ.) ইসলাম প্রচার ও প্রসার এবং খিদমতে খলকের লক্ষ্যে বালাগঞ্জ উপজেলার মুসলিমাবাদ প্রকাশিত ডেকাপুর থামে পরবর্তীতে স্থারীভাবে বসবাস করেন। তাঁর থেকে অনেক কারামত প্রকাশ পেরেছে। তনুধ্যে অন্যতম হচ্ছে কুদাল আগুন বারা জালিয়ে খুব বেশি লাল করতঃ তিনি দোরা কালাম পড়ে কুঁক দিয়ে হাত বারা এতে সজোরে থাবা মারতেন (আঘাত করতেন)। আগুনের লেলিহান শক্তি তাঁর মাখার উপর দিয়ে চলে যেত কিন্তু আশ্চর্যের বিবর তাঁর হাতের একটুও লোম পর্যন্ত জ্বলত বা পুড়তনা। তারপর ঐ হাত বারা দুরারোগ্য ব্যক্তিদের মাছেহ করে দিলে সাঝে রোগী আরোগ্য লাভ করতেন। মনোবাঞ্ছাও পূর্ণ হতো। প্রত্যক্ষদশী অনেকে এসব ঘটনা আমার নিকটে বলেছেন। যার বাস্তব প্রমাণ এখনও লোকমুবে শোনা যায়। ফলে তিনি 'কুদালী পীর' বলে খ্যাতি লাভ করেন। পীর সাহেবের ইত্তেকালের ৪০দিন পর পর্যন্ত তাহাজ্জুদের সময় থেকে নিয়ে ফজরের আবানের পূর্ব পর্যন্ত কবর থেকে জিকিরের আওয়াজ তনা যেত বলে প্রত্যক্ষদশীদের অভিমত রয়েছে। এর প্রমাণও মওজ্বদ আছে। 'কাশফে কবর' এ তাঁর খুব বেশী সুখ্যাতি ছিল।

১২৪৪ বাংলার ভাদ্র মাসের ১২ তারিখ তিনি ইন্তেকাল করেন। তার ওসিয়ত মোতাবেক স্থানীয় চেলারচক মরদান টিলার তাঁকে সমাহিত করা হয় তোঁর চার ছেলে (১) সৈরদ চেরাগ বোগদাদী (মৃ.১৩৭৪ বাংলা) (২) পীরে কামিল মাওলানা হাজী সৈরদ ইলিরাছ বোগদাদী (মৃ. ১৯৯০ই.) (৩) সৈরদ ছিফত আলী বোগদাদী (মৃ. ১৯৭৪) ও (৪) হাজী সৈরদ ইমানী বোগদাদী (মৃ. ২০০৩ই.) এ অভিসন্দর্ভ প্রণেতা সৈরদ শহীদ আহমদ বোগদাদী মরহুম সৈরদ ছিফত আলী বোগদাদীর কনিষ্ট পুত্র।

### ৪৭. শার্ম কামাল (শাহ কামাল)

শায়৺ কামাল সুনামগঞ্জের আতুরাজান পরগনার ইসলাম প্রচার করেন। তিলক শাহার পাড়া গ্রামে তাঁর মাজার বর্তমান। তিনি মুকতিদের পূর্ব পুরুষ খাজা বুরহান উদ্দীন কান্তালের (৫০) পৌত্র ও শায়৺ জালালুদ্দীন (রহ.) পুত্র। শাহার পাড়ার ও শ্রীহট্টে শহরের দরগা মহন্নার তাঁর বংশধর আছেন। শাহ কামালের পাঁচ পুত্র ছিলেন। তাঁর অন্যতম পুত্র মাওলানা জিয়া উদ্দিন বিখ্যাত আলিম ছিলেন। তিনি দরগাহ মহন্নার্ একটি মাদরাসা স্থাপন করেছিলেন। মুঘল সমোজ্যের প্রধান্যের সময় এ মাদরাসাটির অত্যন্ত সুখ্যাতি ছিল। এই মাদরাসার জন্য অনেক ভুমি জায়গীর ছিল। মাদরাসাটি দীর্ঘকাল স্থায়ী হয়েছিল। বি

### ৪৮. শায়ৰ আরিফিনঃ (শাহ-ই-আরফীন) ঃ

তরফ বিজয়ের সময় শায়খ আরিকীন সৈরদ নাসির উদ্দীন লকর সিপাহ সালারের সঙ্গী ছিলেন। তরফ বিজয়ের পরে তিনি লাউড় পরগণায় গমণ করেন এবং সেখানে ইসলাম প্রচারে নিবিষ্ট হন। সে অঞ্চলে তার প্রতি জনসাধারণের প্রগাঢ় শ্রদ্ধা ছিল। সম্প্রতি বাংলাদেশ থেকে বিচ্ছিন্ন খাসিয়া পাহাড়রের মধ্যে তাঁর ব্যবহাত জায়নামাজ, কুয়ো প্রভৃতি এখনও বর্তমান রয়েছে। সে কুয়োর সঙ্গে নাকি আব-ইজম-জামের যোগ ছিল। তিনি সেই জমজমের পানি দিয়ে ওজু করতেন। তাঁর মাজার লাউড় পাহাড়ে অবস্থিত। বি

### ৪৯. দাওর বখশ খতিবঃ

আতুরাজান পরগনার তিনি ইসলাম প্রচার করেন। দাওরাই গ্রামে তাঁর মাজার অবস্থিত। তিনি এক হিন্দু মহিলাকে ইসলাম ধর্মে দীক্ষিত করে বিয়ে করেন। তাঁর বংশধরদের কেউ কেউ দাওরাই অঞ্চলে বসবাস করছে। <sup>৭৫</sup>

৭৩, হযরত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, পু- ৩৩

৭৪. সিলেটে ইসলাম, প্রাতক্ত পু- ৬৮।

৭৫. হ্যরত শাহজালাল কুনিয়াতী (রহ.), প্- ১৯৪।

### ৫০. শার্ম কালু ওরফে পীর শাহ কালুঃ

শারব কালু বিশ্বনাথ অঞ্চলে ইসলাম প্রচার করেন। তাঁর ছেলে শারখ চান্দ এক মৌজার বসতি স্থাপন করেন। তাঁর নামানুসারে সে মৌজার নাম হয় চান্দ ভরাট। পরবর্তী কালে তা চান্দ ভরাদে পরিণত হয়। বর্তমানে আবার কোন কোন ইতিহাস তত্ত্ববিদ গবেষণা করে বলেছেন, শাহ কালুই প্রথমে এদেশে আগমন করেন। পরে তার পিতা শাহচান্দ তাঁর খোজে আরবদেশ থেকে এদেশে এসেছিলেন। চান্দ ভয়ান্দের জমিদার বংশ এ শাহচান্দেরই বংশধর। এ বংশের খ্যাতনামা ব্যক্তি ছিলেন সূহেল উদ্দীন আহমদ চৌধুরী।

জনশ্রুতি রয়েছে শাহকালু পীরের গাঁয়ে এসে সর্বপ্রথম আন্তানা স্থাপন করেছিলেন। পরবর্তীকালে তাঁর বংশধরেরা ঢান্দ ভরাঙ্গে চলে গেলেও তিনি আজীবন পীরের গায়েই বাস করেছে। শেখ কালুর কন্যার বংশধরগন পীরের গায়ে বাস করেন। তাঁরা সৈয়দ আহমদ ওরফে দামতি পীরের বংশধর। তাঁর মাজার বিহার প্রদেশে আজিমাবাদ গাটনা শহরে অবস্থিত। সৈয়দ শাহ সোবহান উদ্দীন ও সৈয়দ শাহ বদর আলম দামড়ি পীরের ভ্রাতা ছিলেন। শাহ সোবহান উদ্দিন দুলালী পরগনার ইউসুফপুর (ইসবপুর) নামক স্থান চলে যান। সেখানে তাঁর বংশধরগণ বাস করছেন। বদর আলম শীরের গাঁওয়ে অবস্থান করেন। তথাকার পীর সাহেবগন তাঁর বংশধর।

### ৫১. সৈয়দ শামস উদ্দীনঃ

সৈয়দ শামস উদ্দীন তিনি হ্যরত শাহজালাল (রহ.) সঙ্গীয় দরবেশ সৈয়দ আলা উদ্দিনের (৬২ পুত্র। তিনি আওরঙ্গপুর থেকে আত্রাজান পরগণার সৈয়দপুর থামে চলে যান। ঐ থামেই তাঁর দরগাহ আছে। তাঁর বংশধরেরা সৈরদপুর বসবাস করছেন। এই বংশের সৈরদ ওয়াসিল আলী কোম্পানীর আমলে আলা সদর আমিন ছিলেন এবং বিক্তার ভূ সম্পত্তির মালিক হয়েছিলেন। এ বংশের সৈরদ শাহ আলম (অবসরপ্রাপ্ত জেলা পরিদর্শক) ও তার ভাই ডা. সৈরদ শাহ আনোরার জন সমাজে পরিচিত। এ বংশের মরমী কবি সৈরদ আজহার আলী অত্যন্ত খ্যাতিমান পুরুব ছিলেন।

### ৫২. শায়খ শামসুদীন হাজী ওরফে শামসুদীন বিহারীঃ

শায়খ শায়সুদীন হাজী ওরফে শায়সুদীন বিহারী এর মাজার সুনাইতা পরগনার আটঘর থামে অবস্থিত। তথাকার কেউ কেউ তাঁর বংশধর বলে দাবী করেন। কথিত আছে উক্ত থামের রাজান বাহা, কুজন বাহা প্রমুখ প্রতাপশালী সাত তাই নামাজ গড়ার সময় হাজী সাহেবকে বেঁধে কেলে। তৎপর তালের বংশের এক কন্যা হঠাৎ মারা যায়। শেখ সাহেবের দোরায় সেই কন্যা পুনজীবন লাভ করলে তারা শেখ সাহেবের সাথে উক্ত মেয়েকে বিবাহ দেন ও নিজেরা ইসলাম কর্ল করেন। শাহ সাহেব তার পুত্র জিয়া উদ্দীনকে নির্দেশ দেন তার ওফাতের পর নয়কেদার পরিমিত ভূমিতে একটি দিঘী খনন করে তার পারে যেন তাঁকে কবর দেয়া হয়। জিয়া উদ্দিন পিতার আদেশমত যে দীঘি খনন করান তা জিয়া উদ্দীন দীঘি নামে পরিচিত। উক্ত দীঘির পারে শেখ শামসুদীন ও তাঁর পুত্র জিয়া উদ্দীনের মাজার আছে।

জিরা উদ্দিন পুত্র শাহ কামালুদ্দিন আরবী ও কার্সী ভাষার সুপন্ডিত ছিলেন। তিনি বাংলার সুলতানের অধীনে গুরুত্বপূর্ণ পদে বহাল থেকে সততার জন্য পুরুত্ধার স্বরূপ খান উপাধি লাভ করেন। সুলতান থেকে যে তরবারী পান তা অদ্য তার বংশধরগণ কর্তৃক সযত্নে রক্ষিত হচ্ছে। কামালুদ্দীন তের কেলারের একটি দীঘি খনন করান। <sup>99</sup>

### ৫৩. সাইয়্যিদ ইউসুফ ইরাকীঃ

হবরত শাহ জালাল (রহ.) এর সঙ্গে ইরাক থেকে এসে মিলিত হন। তিনি ছাতক থানার সংচাপইড় পরগণার লামা হাইল (প্রকাশিত ছোট সৈরদের গাঁও) মৌজার বসতি স্থাপন করে ইসলাম প্রচারে আত্মনিরোগ করেন। তাঁর বংশে বহু ওলি আত্মাহর জন্ম হরেছে। তন্মধ্যে সৈরদ নাসির উদ্দীনের নাম সর্বাঞ্জে করতে হয়। তিনি আত্মীর বজন ও পরিচিত লোকজন থেকে দুরে সরে গিয়ে আত্মাহর ইবাদত করার উদ্দেশ্যে লাউড়ের পাহাড়ে গমন করে দীর্ঘকাল ইবাদত করেছেন। তার সুযোগ্য পুত্র মোবারক আলী ও অসাধারণ আধ্যাত্মিক শক্তি সম্পন্ন ছিলেন। তিনি সিংচাপইড়ের আবাস পরিত্যাগ করে, দীর্ঘকাল দুহালিয়া পরগণার পাত্তারগাঁয়ে আত্যানা স্থাপন করেছিলেন। বৃদ্ধ বরুসে সিংচাপইড় ফিরে যাওয়ার পরে তার ইত্তেকাল হর। তাঁর সুযোগ্য মধ্যম পুত্র সৈরদ রাশিদ আলী কিবলা খুব বড় আলিম ছিলেন এবং মারিফতিতে উচ্চ পর্যায়ে অবস্থিত ছিলেন। তাঁর জৈট্য পুত্র সৈরদ রাগীব আলী অতি উচ্চপর্যায়ের কামিল ফ্রিকর ছিলেন। তিনি দুহালিয়ার জমিনার বাড়ীতে (পুরান বাড়িতে) বাস করে তাবলীগ করতেন। তার মারিকতি সাধানার ফল তিনি 'মারিকুল অহদত' ও ইসয়ারুল হাকিকত' নামক দুখানি পুত্রক রচনা করে গেছেন। পি

### ৫৪. গারেবী পীরঃ

গারেবী পীরে লাউড় পরগনায় ইসলাম প্রচার করেন। শাহ আরিফিনের সমাধির কাছে গারেবী মোকাম নামক স্থানে তিনি সমাহিত আছেন। গারেবী পীরের প্রকৃত নাম জানা যায় নাঁ। ৭২

### করিমগঞ

### ৫৫. সৈয়দ বদর উদ্দীন ওরফে শাহ বদরঃ

সৈয়দ বদর উদ্দীন ওরকে শাহ বদর বদরপুর রেল উেশনের নিকটে তার সমাধি অবস্থিত। ১৯৪৭ সালে করিমগঞ্জের পাথারকান্দি, রাতাবাড়ি, বদরপুর ও করিমগঞ্জ থানার অর্ধেককে সিলেট থেকে বিচ্ছিন্ন করে কাছাড় জিলার সঙ্গে যুক্ত করলেও, সংস্কৃতির দিক দিয়ে হযরত শাহজালাল (রহ.) এর আগমনের পর থেকে করিমগঞ্জ সিলেট জেলার সঙ্গে যুক্ত ছিল। হযরত শাহজালাল (রহ.) তার সঙ্গীয় দরবেশদের মধ্যে কোন কোন ব্যক্তিকে করিমগঞ্জেও ইসলাম প্রচার করার উদ্দেশ্যে প্রেরণ করেছিলেন। তাঁলের মধ্যে যার নাম সর্ব প্রথম উল্লেখ করতে হয়, তিনি হচ্ছেন শায়খ সৈয়দ বদর উদ্দীন ওরকে শায়্যখ বদর।

৭৭. হ্যরত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, পৃ. ৩৪

৭৮. সিলেট ইতিহাস, পৃ- ৭১

৭৯. হ্যরত শাহজালাল কুনিয়াডী (রহ.), পু- ১৯৫

তিনি প্রথমে তরফবিজয়ী শাহ নাসির উদ্দিন লক্ষর সিপাহসালারের সঙ্গী ছিলেন এবং তরফের সামতরাজ আচাক নারায়নের বিরুদ্ধে শাহ নাসির উদ্দীনের অভিযানের সময় তার সাথেই যুদ্ধে অংশগ্রহণ করেন। তরফ বিজয়ের পর হয়রত শাহজালাল (রহ.) আদেশে তিনি করিমগঞ্জ এলাকায় ইসলাম প্রচার করার উদ্দেশ্যে তথায় গমন করেন। ৮০

#### ৫৬. শাহ জিয়া উদ্দিনঃ

শাহ জিয়া উদ্দিন এ দেশে এসে দেওরাইল পরগনায় বোন্দাশীল আমে অবস্থান করেন। তাঁর কবর নদী গর্ভে বিলীন হয়েছে। এ স্থানের কেহ কেহ তাঁর বংশধর বলে দাবী করেন। তিনি বুন্দাশীল অঞ্চলে ইসলাম প্রচার করেন। কিন্তু বিভিন্ন সমস্যা তাঁকে বিব্রুত করে তুলে। প্রবাদ আছে যে, সিকান্দর গাজীর বিরুদ্ধে যে সব দৈত্য যুদ্ধ করে, সেই গুলি তখন সেখানে অবস্থান করছিল এবং জনসাধারণকে নানা ধরণের উপদ্রব করছিল। জনগণ অতিষ্ট হয়ে বিষয়টি হয়রত জিয়া উদ্দিনের গোচরীভৃত করেন। তিনি তদীয় পীর ও মুর্শিদ হয়রত শাহজালাল (রহ.) এর সাহায্য কামনা করেন। শাহজালাল (রহ.) সেখানে গমণ করেন এবং তথাকার অধিবাসীদিগকে ইসলামের ছায়াতলে আশ্রর গ্রহণের জন্য এক মর্মস্পর্শী ভাষণ দান করেন। বছলোক ইসলাম ধর্ম গ্রহণ করে এবং দৈত্য সর্দারসহ অনেক দৈত্যকে বন্ধী করা হয় এবং কতক গুলি পলায়ন করে। দৈত্যগুলিকে সমুচিত শান্তি প্রদানকরা হয়। অতঃপর তথাকার অধিবাসীগণ সুঝে-শান্তি তে জীবন যাপন করতে থাকে। তিনি শাহজালাল (রহঃ) এর খলিফাদের অন্যতম ছিলেন।

৫৭. শায়ৢ৺ সিকান্দরঃ বর্তমানে কাছাড় জেলার দেওয়াইল পরগণায় বুন্দাশীল প্রামে তাঁয় সমাধি ছিল। নদীয় ভাঙ্গনে তা বিলীন হয়ে গিয়েছে। এতদঞ্চলের কোন ও কোন খন্দকায়গণ তাঁয় বংশধর বলে দাবী করেন তিনি অত্র এলাকায় ইসলাম প্রচায় করেছিলেন। ৮২

৫৮. শার্ম আদমখাকী ঃ বর্তমান কাছাড় জেলার অন্তর্গত বদরপুর রেলস্টেশনের নিকটে তাঁর মাজার অবস্থিত। তিনি অত্র এলাকার ইসলাম প্রচার করেন।

৫৯. দরিরাপীরঃ ইনি কাছাড় জেলায় ইসলাম প্রচার করেছিলেন। পাথারিয়া পরগণার চান্দপুর গ্রামে তাঁর মাজার অবস্থিত।

৬০. **জাহান সৈয়দ ঃ** প্রতাপগড় পরগণার অন্তর্গত জঙ্গলাকীর্ণ স্থানে তাঁর মাজার অবস্থিত বলে সর্ব সাধারণের পক্ষে তার মাজার জিয়ারত সম্ভবপর হয় না। তবে কাঠ সংগ্রহকারী কাঠুরেগণ অত্যান্ত শ্রদ্ধার সাথে তার নাম স্মরণ করে। ৮৩

४०. निरन्हें रेननाम, १- ४७

৮১, হ্যরত শাহজালাল (রহু,) পু- ৩০৯

৮২. সিলেটে ইসলাম পু- ৮৭

৮৩, আতক্ত, পু- ৮৭

## হবিগঞ্জ

সিলেট বিজয়ের পরে হবরত নাহজালাল (রহঃ) সৈয়দ নাসির উদ্দীন লসকর সিপাহসালারকে তরফ বিজয়ে প্রেরণ করেন। এ অভিযানে তার সঙ্গে আরো এগারো জন অলি আল্লাহ ছিলেন তাঁরা হচ্ছেন।

- (১) শায়খ বদর উদ্দীন ওরফে শাহ বদর (২) ফতেহ গাজী (৩) শাহ-ই আরেফীন
- (৪) শাহ মজলিস আমীন (৫) শাহ গাজী (৬) শাহ শহীদ (৭) শাহ মাহমুদ
- (৮) সৈরদ আহমদ ওয়কে গেছু দরাজ (৯) শাহ রুকনুদ্দীন (১০) শাহ সুলতান
- (১১) শাহ তাজউদ্দীন কোরেশী।

এরা সকলেই সিলেটে তথা বাংলাদেশের বিভিন্ন স্থানে ইসলাম প্রচার করেছেন। এ সকল সুকী দরবেশের মধ্যে শায়র বদরউদ্দীন বর্তমান কাছাড় জেলার অন্তর্গত বদর পুরে ইসলাম প্রচার করে সেখানেই ইন্তেকাল করেন।

শাহ আরিকীন সুনামগঞ্জের লাউড় পরগণায় ইসলাম প্রচার করে সেখানেই ইন্তেকাল করেন।
সৈরদ আহমদ গেছু দরাজের কর্ম ক্ষেত্র ছিল কুমিল্লা। তাঁর মাজার কুমিল্লা জেলার খড়মপুরে
অবিস্থত। তাঁর সম্বন্ধে নানা অলৌকিক কাহিনী প্রচলিত রয়েছে। প্রবাদে রয়েছে তাঁকে কোন
এক বিধর্মী শহীদ করলে ও তার মাখা আল্লাহর নাম জপ করতে করতে নদীতে তেসে চলে।
কুমিল্লাহর খড়ম পুরের জেলেদের জালে আটকা পড়লো, তিনি তাদের নিকট তাঁর, এ
শাহাদতের আনুপাতিক বিবরণ প্রকাশ করলেন, তাঁর কাছে তারা ইসলাম ধর্ম গ্রহণ করে এবং
তাঁর মাথাকে অত্যন্ত শ্রন্ধার সঙ্গে এনে খড়ম পুরে সমাধিত করে। তদবধি খড়ম পুরের দরগাহ
এতদঞ্জলে পবিত্র স্থান বলে পরিচিত।

সৈরদ নাসির উদ্দিনের অপর অনুসঙ্গী রুকন উদ্দীন আনসারী কুমিল্লা জেলার সরাইল পরগণায় ইসলাম প্রচার করার উদ্দেশ্যে গমন করেন। সেখানেই তার মাজার বিদ্যমান। নাহ সুলতান মরমন সিংহের মদনপুরে গিয়ে ইসলাম প্রচার করেন। সেখানে তাঁর মাযার বিদ্যমান। ৮৪

### ৬১. কতেহ গাজীঃ

কতেহ গাজী (রহ.) এর মাজার শাহজীবাজার রেলস্টেশনের নিকট। মাজার একটি
নৃতনদালানের ভিতর সংরক্ষিত। এর পশ্চিমে একটি এক গমুজ ওয়ালা মসজিদ আছে।
চারিপাশে উঁচুর বুরুজ ও সামনে টিনের বারান্দা। দরগার জন্য মোগল আমলে জায়গীর ছিল।
নৈরদ নাসির উদ্দিন যে বারজন আউলিয়ার সাহায্যে তরক মিভগাঁওয়ের রাজা আচাক
নারায়নকে পরাভূত করেন ইনি তাদের অন্যতম।

তরফ বিজেতা সৈরদ নাসির উন্দীন ও শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গী সৈরদ নাসির উন্দীন সিপাহসালার বোধ হয় ভিন্ন ব্যক্তি। উভয় নাসির উন্দীনের বংশধরদের কাছে তাঁদের যে বংশাবলী আছে তাতে দেখা যায় উভয় নাসিয় উদ্দিনের পূর্বপুরুষ ভিন্ন ব্যক্তি। রাজা আচাক নারায়নের সঙ্গে দরবেশের যুদ্ধ শ্রীহট বিজয়ের পরবর্তী ঘটনা বলে মনে হয়। কারণ সোহেলী ইয়ামনে তরফ বিজয়ের ঘটনা নাই। শাহজালাল যখন সিলেট আসেন তখন তিনি সম্ভবতঃ তরফের উভয় দিক দিয়া চৌকি ও বাহাদুর পুরে আসেন। পরে আচাক নারায়নকে পরাভত করার জন্য বারোজন আউলিয়া তরফ অভিযান করেন। বোধ হয় তরফ বিজয়ের পর শাহ বদর চট্টথামে চলে যান। তরফ বিজয়ের জন্য জলপথে রওয়ানা হয়ে সৈয়দ নাসির উদ্দিন যে স্থানে প্রথম উচ্চ ভূমি দর্শন করেন তা উচাইল নামে পরিচিত হয়। আচাক নারায়ন নাসির উদ্দীন ও তার সঙ্গীদের আগমন সংবাদ ওনে পলায়ন করে ত্রিপুরা রাজ্যে আশ্রয় গ্রহণ করেন। এই সময় ত্রিপুরা জেলার সরাইল ও জোয়ান মাহী পরগনা তরফের অন্তর্ভুক্ত ছিল। নাসির উদ্দিন যে স্থানে বাস ভূমি স্থির করেন তা লক্সরপুর নামে খ্যাত। সৈয়দ নাসির উদ্দীনের প্র-পৌত্র ইব্রাহিম খ্যাতনামা ব্যক্তি ছিলেন। বিদ্যার্জন করে তিনি বাংলার সুলতান জালাল উদ্দীন মুহাম্মদ শাহ (১৪১৫-১৪৩১ খ্রিঃ) থেকে মালিকুল উলামা উপাধি প্রাপ্ত হন ও তার কন্যাকে বিবাহ করেন। বার ভুইয়ার প্রধান ঈশা খাঁর পূর্ব পুরুষ কালিদাস গভাদানী এর কাছে ইসলাম ধর্মে দীক্ষিত হন।

সৈরদ নাসিক্লদীনের বংশে সৈরদ মুসা জন্মগ্রহণ করেন। আরাকানের রাজার সঙ্গে তার বন্ধুত্ব হর ও রাজা তাঁকে একখানি তরবারী উপহার দেন। সৈরদ মুসার অনুরোধে বিখ্যাত কবি আলাওল সরকুল মুলুক বদি উজ্জামান গ্রন্থ লেখেন। ৮৫

### কৃতবুল আউলিয়াঃ

এই বংশে বিখ্যাত ওলী শাহ ইলিয়াছ কুদুছ জন্মগ্রহণ করেন। তিনি দরবেশগণের মুক্ট মনি ছিলেন ও কুতবুল আউলিয়া নামে পরিচিত হন। সৈরল ইলিয়াছ কুদুছ বাল্যবিধি উদাসীন অকৃতির ছিলেন। কথিত আছে, একদা এক দাসীর মুবে 'দিনগেল' কথাটি ওনে' তিনি হঠাৎ সংসারে বীতরাগ হয়ে ফকিরী গ্রহণ করেন। 'দিন তো গেল, দুনিয়াতে এসে কি করলাম'? এইকথা স্মরণ করে তিনি বাড়ী থেকে বেরিয়ে উত্তর দিকের জঙ্গলে এক নির্জন স্থানে এবাদতে মশগুল হন। একদা অন্ধকার রাত্রিতে জ্যোৎস্না লোকের ন্যায় একটি স্থিন্ধ রেখা আকাশ প্রাপ্ত উজ্জল করে হজরায় প্রবেশ করে। তদবিধি ঐ গ্রাম চন্দ্র চুড়ি নামে খ্যাত হয়। কামালিয়াত লাভের পর সৈয়দ ইলিয়াছ কুতবুল আউলিয়া' নামে পরিচিত হন। তিনি দরবেশদের মুক্ট মণি। তাঁর খ্যাতি তরকের মুসলমান সমাজকে গৌরবান্নিত করেছে।

কুতবুল আউলিয়া খোয়াই নদীর তীরে এক নির্জন কুটিয়ে এবাদত করতেন। তার জন্মহান গড়গাঁও আজও পীরের বাড়ী নামে পরিচিত। এখানে তার ব্যবহৃত তিনটুকরা পাথর সংরক্ষিত আছে। এর এক টুকরাতে বসে তিনি ওজু করতেন; বিতীয় খতে বসে নামাজ পড়তেন; তৃতীয় প্রতরে তিনি আহার করতেন। তাঁর লেখা আরবী, ফারসী, বাংলা ও হিন্দি শব্দ মিশ্রিত একটি গান পাওয়া গিয়াছে। কুতবুল আউলিয়ার মাজার নরপতি নিকটবর্তী মুড়ারবন্দ দরগায়। এই দরগা খোয়াই নদীর বাম তীরে পূর্বপশ্চিমে প্রার সোয়া মাইল লহা। এই দরগায় সৈয়দ নাসিরাদীনের বংশের শতাধিক ব্যক্তির মাজার রয়েছে। ধর্মপ্রাণ ব্যক্তিরা বহুদুর থেকে এই মাজার জিয়ারত করতে আসেন। ১৬

### ৬২. শায়ৰ গাজী (শাহ গাজী)

শাহগাজী হবিগঞ্জের বিভিন্ন অঞ্চলে ইসলাম প্রচার করেন। বন জংগল কেটে যে অঞ্চল তিনি আবাদ করেন, তার নামহয় গাজীপুর। বিশ গাঁরে তার মাজার আছে।

### ৬৩. শায়খ মাহমুদ (শাহ মাহমুদ)ঃ

শাহ মাহমুদ হবিগঞ্জের দক্ষিণ দিকস্থ বিরাট অঞ্চলে ইসলাম প্রচার করেছেন। কোন নির্দিষ্ট স্থানে আন্তানা স্থাপন করেদনি। খুব সম্ভব তিনিও চিরকুমার ছিলেন। লক্ষরপুরের নিকট উর্দু বাজার নামক স্থানে তাঁর মাজার অবস্থিত।

### ৬৪. শার্ম মজলিস আমীন (শাহ মজলিস আমীন)

তিনি উচাইল পরগণায় ইসলাম প্রচার করেন। তাঁর নির্দেশে বহু মসজিদ তৈরী হয়েছে এবং বহু কুপ খনন করা হয়েছে। উচাইলে তাঁর মাজার আছে। ৮৭

### ৬৫. শার্ম শহীদঃ

তিনি তরক বিজয়ে সৈয়দ নাসির উন্দীনের সংগে ছিলেন এবং তাতে অংশ গ্রহণ করেছিলেন। লক্ষরপুর এলাকায় তিনি ইসলাম প্রচার করেন। লক্ষরপুরে তাঁর মাজার অবস্থিত। ৮৮

### ৬৬. শাহ সৈয়দ শায়ৰ মিন্নাত উদ্দীনঃ

শাহ সৈরদ মিন্নত উদ্দিন তরফ বিজরে সেনাপতি দাসির উদ্দীনের সাথে গমন করেন। লক্ষরপুরে তাঁর মাজার আছে। তারই প্রপৌত্র দাউদ শাহের দামানুসারে দাউদনগর এবং দাউদ পরগনার নামকরণ হয়। শায়েস্তাগঞ্জ স্টেশনের কাছে তাঁর মাজার আছে। ৮৯

৮৬. হ্যরত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, পৃ-৩৮, ৩৯, ৪১।

৮৭. হ্যরত শাহজালাল কুনিয়াভি, পু- ১৯৭

৮৮. সিলেটে ইসলাম, প্রাতত পু- ৮৪

৮৯ হ্যরত শাহজালাল কুনিয়াতী (রহ.), পু- ১৯৭।

### মৌলভী বাজার

### ৬৭. সৈয়দ শাহ মোত্তকা বাগদাদী ঃ

সৈরদ শাহ মোন্তফা বাগদাদ থেকে হযরত শাহ জালাল (রহ.) এর সঙ্গী হন। তিনি পিতার দিক থেকে হযরত আলী (রা.) এর সঙ্গে বংশস্ত্রে যুক্ত ছিলেন। ইসলাম প্রচারের উদ্দেশ্যে তিনি মৌলজী বাজারের অন্তর্গত চুরাত্মিশ পরগনার আগমন করেন। সমকালীন বশী জুরা পাহাড়ের রাজার নিকট বসবাসের জন্য একখন্ড জমি প্রার্থনা করে তিনি বিফল হন। যে রাজার কাছে তিনি জমি প্রার্থনা করেছিলেন তাঁর নাম চন্দ্রনারারন। ঐ সমর চন্দ্র সিংহ ত্রিপুরা নামে রাজ্যের একজন সামন্ত নৃপতি ঐ অঞ্চলে রাজত্ব করতেন। চন্দ্র নারারন ও চন্দ্র সিংহ একই ব্যক্তি হতে পারেন। কেউ কেউ অনুমান করেন যে, বশীজুরা রাজ চন্দ্রারন ইটা রাজবংশীয় একজন নৃপতি ছিলেন। কথিত আছে, সৈরদ মোন্তফা চুরাত্মিশ পরগনার অবহানকালে একটি হিংস্র বাঘ ঐ অঞ্চলে আবির্ভৃত হয়ে মানুব এবং গো মহিবাদি নির্বিবাদে হত্যা করতে থাকে। তদুপরি একটি বৃহৎ সর্পরাজ সিংহাসন দখল করে বসে। জনগন এগুলোকে অণ্ডভ লক্ষণ ভেবে রাজার ধ্বংস আসন্ন মনে করতে থাকে। জীত সন্ত্রন্ত রাজা চন্দ্রনারারন নিরূপার হয়ে অলৌকিক শক্তিধর ককীর সৈরদ শাহ মোন্তফার শরণাপন্ন হন। সৈরদ শাহ মোন্তফা অনারানে সর্পটিকে সিংহাসন থেকে টেনে নিরে আসেন এবং হিংস্র বাঘটিও তার হাতে ধৃত হয়। তিনি বামে আরোহন করে সর্পটিকে চাবুক হিসেবে ব্যবহার করেন। তখন থেকে তিনি 'শেরসাওরার' এবং 'চাবুক মার' নামে অভিহিত হন।

রাজা চন্দ্র নারায়ন সৈয়দ মোন্তকার অলৌকিক শক্তি দর্শনে স্তম্ভিত হয়ে যান। তিনি স্বেচ্ছার তাঁর সুন্দরী কন্যাকে ককীরের হতে অর্পন করেন। রাজ কন্যা ইসলাম গ্রহণ করে সালমা খাতুন' নামে অভিহিত হন এবং ককীরকে স্বামীত্বে বরণ করেন।

রাজা চন্দ্র নারায়ন অতঃপর কুলক্ষণ যুক্ত রাজপুরী পরিত্যাগ করে রাজ্যের পূর্বাংশে রাজধানী স্থাপন করেন। বর্তমানে দুর্লভ ছড়া চা বাগানের পূর্ব দিকে এবং শমসের কোনাগ্রামের পশ্চিমে আজও রাজা চন্দ্র নারায়নের নতুন রাজপুরীর ধ্বংসাবশেষ পরিলক্ষিত হয়।

চুয়াল্লিশ পরগনার অন্তর্গত মোন্তফাপুর, হিলালপুর, কাজীরগাঁও, খলাপাড়া, প্রভৃতি গ্রামের সৈরদরা সাইরিয়দ শাহ মোন্তফার অধক্তন পুরুষ। খান বাহাদুর আব্দুল মজিদ সি.আই.ই সাহেবের পরিবার ও সৈরদ মোন্তফার বংশধর বলে খ্যাত।

হযরত শাহ মোন্তকা (রহ.) এর আহবানে দলে দলে লোক ইসলাম ধর্ম গ্রহণ করে। তিনি এসব ধর্মান্তরিত লোকদের মধ্যে কোন কোন লোকের কন্যারও পানি গ্রহণ করেছিলেন। তাঁর বিভিন্ন পক্ষের গর্ভজাত সভানের বংশধরদের মধ্যে মোন্তকাপুর, হিলালপুর, কাজীরগাঁও, কলাপাড়া প্রভৃতি হানের সৈরদগণ এখনও বাস করছেন। তার বংশের সর্ব শ্রেষ্ঠ কৃতি সভান খান বাহাদুর আব্দুল মজিদ (১৮৭২-১৯২২) সাধারণ্যে কাপ্তান মিয়া নামে সমধিক পরিচিত। তিনি ১৯২১ সালে আসামের শিক্ষা মন্ত্রী ছিলেন। তারই প্রচেষ্টার সিলেট সরকারী আলিয়া

মাদরাসা প্রতিষ্ঠিত হয়। জন সেবার জন্য বৃটিশ সরকার তাঁকে খান বাহাদুর ওসি.আই.ই. উপাধিতে ভূবিত করেন। এম.সি কলেজের প্রথম শ্রেণীতে উন্নীত করেন, তাঁর অবদান অন্যতম। এতদতিতে তিনি সিলেটের বহু জনহিতকর প্রতিষ্ঠানের সঙ্গে যুক্ত ছিলেন। তিনি তাঁর জীবন কালে আমাদের মুসলিমদের অবিসংবাদিত নেতা ছিলেন। ১০

তাঁর মাজার মৌশভী বাজার নদীতে তলিয়ে যাওয়ায় ঐ কবরের মাটি এনে বর্তমান মাজারের রূপ দেয়া হয়েছে।

৬৮. শাহ হেলিম উদ্দীনঃ

শাহ হেলিম উদ্দিন তিনি আরবের 'ইয়ামন' দেশের অধিবাসী ছিলেন, মতাভরে তিনি মধ্যপ্রদেশের অন্তর্গত নারনুলের বাসিন্দা। তিনি ধর্ম প্রচারার্থে স্বাধীন ত্রিপুরার কৈলা শহরের নিকটবর্তী আসলাম রায়ের বেরী নামক স্থানে উপস্থিত হন। আসলাম রায় ত্রিপুরা বংশীয় সাম ত্রপতি ছিলেন ও কৈলা শহরে তাঁর রাজধানী ছিল। কথিত আছে যে, আসলাম রায় একদা এক বাঘকে বধ করবার জন্য জাল ফেলে ইতন্তত করেছিলেন। ইতিমধ্যে শাহ হেলিম উদ্দীন অলৌকিক শক্তি প্রভাবে রিক্ত হত্তে বাঘকে ধরে তাড়িয়ে দেন। রাজা এই অলৌকিক ব্যাপারে অভিভূত হয়ে ফকিরকে কতক ভূমি দান করতে ইচ্ছুক হন। দরবেশ এক তীর পরিমাণ ভূমি নিতে স্বীকৃত হলেন। তদনুসারে এক তীর নিক্ষেপ করা হলে তা তীরপাশা নামকস্থানের এক বৃক্ষে বিদ্দ হয়। রাজা তখন আসলাম রারের বেরী থেকে তীর পাশা পর্যন্ত দরবেশকে ছেড়ে দেন। শাহ হেলিম উদ্দীন ভার পুত্র দৌলত মালিককে সঙ্গে নিয়ে লাল বাগের দক্ষিণ পূর্ব কোণে মনু নদীর পশ্চিম পারে বাড়ী নির্মাণ করে ইবাদতে মশগুল হন। সেখানে তাঁকে সমাহিত করা হয়। উক্ত মাজার মনু নদীর গর্ভে বিলীন হয়েছে। কথিত আছে, একদা রাত্রে দরবেশ আল্লাহর উপাসনায় মগ্ন এমন সময় একটি প্রদীপ বতঃই তাঁর ঘরে এসে প্রবেশ করে। প্রদীপের পিছনে রাজা আসলাম রায় ও এসে উপস্থিত হন। রাজা তখন দরবেশকে বললেন, আমি স্বপ্নে দেখলাম আমার ঘরের প্রদীপ বের হয়ে যাচেছ। আমি এর পশ্চান্দাবন করে এখানে এসে পৌছেছি। যখন আমার যরের প্রদীপ বের হয়ে এল, আমার বিশ্বাস এ জায়গায় আমার বংশের আর ন্রী বৃদ্ধি হবে না। এই বলে রাজা উত্তরে মনু নদী ও তীর পাশা, দক্ষিণে কৈলাশহর, পূর্বে মনু নদী, পশ্চিম লাঘাটা নদী সীমার মধ্যবর্তী ভূ- ভাগ ফকিরকে দান করে রাজ্য ছেড়ে চলে যান। রাজা চলে গেলেও তাঁর মহিষী কনক রাণী ঐ স্থানে থেকে যান। শাহ হেলিম উদ্দীন কনকরাণীর বসবাসের জন্য কতকভূমি নির্দেশ করে দেন। ঐ রানীর বাড়ী ও পুকুর অদ্যাপি কনকীর বাড়ী ও কনকীর পুকুর মতান্তরে (কানীর বাড়ী কানীর পুকুর) নামে পরিচিত। শাহ হেলিম উদ্দীন উক্ত জায়গার নাম কনকহাটি রাখেন। বর্তমানে ঐ স্থান কানিহাটি নামে পরিচিত।

শাহ হেলিমুন্দীনের পুত্র দৌলত মালিক কনকরানীর কন্যাকে বিবাহ করেন। মুসলমান হওয়ার পর উক্ত কন্যার নাম হাজিরা বিবি রাখা হয়। দৌলত মালিক অত্যন্ত ধার্মিক প্রকৃতির ছিলেন।

৯০. সিলেটু ইসলাম, পু ৭২, ৭৩।

কনক হাটি ও লংলা পরগণার কৌলা গ্রামের চৌধুরী খান দৌলত মালিকের বংশধর। খান বাহাদুর তজমুল আলী চৌধুরী (অবসরপ্রাপ্ত ডেপুটি কমিশনার) মরহুম এই বংশের ছিলেন। আদুল মন্তাকিম চৌধুরী প্রাক্তন এম.এল.এ খান বাহাদুর সাহেবের পুত্র।

দৌলত মালিকের পুত্র সুলতানপুর গ্রাম পত্তন করেন। সুলতানের পুত্র দাউদের নামানুসারে দাউদপুর গ্রামের নামকরণ করা হয়েছে। দাউদের পুত্র মিয়া খান ওরফে ভূঁই মিয়ার নামানুসারে ভূ গাওয়ের নাম হয়েছে। 

»

### ৬৯. শায়খ শাহ হেলিম উদ্দিন কোরেশীঃ

শারব শাহ হেলিম উদ্দিন কোরেশী কুলাউড়া, লংলা অঞ্চলে ইসলাম প্রচার করেছেন। তিনি শাহ তাজ উদ্দীন কোরেশীর (৬২) ত্রাতা। তাঁর মাজার কুলাউড়ার করেক মাইল দুরে কানাই নদীর তীরে অবস্থিত। লংলার অনেক সম্রান্ত পরিবার তার বংশধর বলে দাবী করেন। তন্মধ্যে মনুসর গ্রামের চৌধুরী পরিবার প্রসিদ্ধ। দেওয়ান মনসুর একজন প্রতাপশালী জমিদার ছিলেন। ১২

### ৭০. শায়ৰ হামিদ ফাক্লকীঃ

তিনি প্রথমে মউরাপুরে বসবাস করে ইসলাম প্রচার করেন। তৎপর তিনি কাউকাপন চলে যান।
সেখানকার মাটি হ্যরত শাহজালাল (রহ.) প্রদন্ত মাটির মত হওয়ায় তিনি সেখানে বসবাস
করেন। তাঁর পুত্র মাখদুম হোসেন ককির হয়ে এক দরগা স্থাপন করেন। মাখদুম হোসেন
মাখদুমের জাহানিয়া খলিকা শায়৺ হোসেন কার্লকী নামেও পরিচিত ছিলেন। মাখদুম
হোসেনের বংশধরগণ উক্ত গ্রামে বাস করেন।

## ৭১. শাহ কালা মুজারদ ইয়ামনীঃ

শাহ কালা মুজাররদ অকৃতদার ছিলেন। আত্মাহর আরাধনা এবং ইসলাম প্রচারেই সারা জীবন অতিবাহিত করেন। শমসের নগর রেল ষ্টেশন থেকে অর্ধমাইল দূরে কানই হাটি ভানুগাছ পরগণার সীমান্তে ভালর দিউল গ্রামে লাখতা নদীর তীরে তিনি অন্তিম শব্যার শারিত আছেন। শাহ কালা মুজাররদ ইরামনীর মাজারটি জংলাকীর্ণ স্থানে অবিস্থৃত। জনশ্রুতি আছে যে, একটি বাঘ ও একটি অজগর তাঁর মাজার শাহারা দিত। বাঘটি মাজারের উত্তরদিকে অবস্থিত বটগাছের শাখার হেলান দিরে থাকত এবং সাপটি প্রতিদিন দুপুর বেলার মাজার প্রদক্ষিণ করে নিকটবর্তী গর্তে অবস্থান করত। বরারা পরগনার অন্তর্গত ফুলবাড়ী গ্রামের মাহতাব উদ্দিন আহমদ সাহেব ১৯০২ খৃষ্টাব্দে জংগল পরিকার করে মাজারটির যত্ন নিতে থাকেন। হিন্দু মুসলমান উভয় সম্প্রদারের লোকই মাজারে এসে তাঁদের ভক্তি অর্ঘ্য নিবেদন করে থাকেন।

### ৭২. সৈয়দ রোকনুদ্দীনঃ

সৈরদ আলা উদ্দীন বাগদাদী তনর সৈরদ রোকনুদ্দীন ইটা পরগনার ইসলাম প্রচার করেন। কথিত যে, ত্রমন পথের একছানে হঠাৎ করে তার কদম (পা) আটকে যার। উক্ত কারণে ঐ স্থানের নাম হর কদম আটকা। তিনি সেখানেই বসতি স্থাপন করেন। কুলাউড়া, মৌলজী বাজার রান্তার অনতি দুরে কদম হাটা গ্রামে তাঁকে সমাহিত করা হয়। মাজারের সাথেই একটা ঈদগাহ স্থাপিত হরেছে।

৯১. হ্যরত শাহলালাল ও সিলেটের ইতিহাস, পৃ- ৪৫, ৪৬।

৯২. প্রাতক পু- ৪৭

৯৩. जिलाउँ देजनाम, न्, १७, १९।

৯৪. হ্যরত শাহজালাল কুনিয়াতী (রহ.), পু ১৯৮

কদম হাটা গ্রামের সৈয়দগণ এবং শামপালী, কামার চোখ, বিজলী প্রভৃতি স্থানের সন্ত্রান্ত পরিবার গুলো সৈরদ রুকমুন্দীনের বংশধর।

অনেকের মতে উনবিংশ শতাব্দীর কবি সৈয়দ শাহনুর সৈয়দ রুকনুদ্দীনের বংশধর। তিনি লামুরা, ডাইশর, বালীশাদ্রা, দক্ষিণ বালিক প্রভৃতি হানের বহু সংখ্যক অমুসলিমকে ইসলাম ধর্মে দীক্ষিত করেন। জীবন সায়াহে তিনি ময়মনসিংহ ও হবিগঞ্জের বিভিন্ন অঞ্চল পরিক্রমণ করেন। হবিগঞ্জের জালালশপ নামক স্থানে তিনি রিচনিদ্রায় শায়িত আছেন। তার ভাব সংগীত অত্যন্ত জনপ্রিয়তা অর্জন করছে। ১৫

#### ৭৩. শার্থ দারদঃ

তিনি হ্বরত শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গে আগমন করে মনুমুখ অঞ্চলে ইসলাম প্রচার করেন।
তিনি ও হ্বরত শাহজালাল (রহ.) মত আজীবন কুমার ছিলেন। তবে তারই আদেশে তার এক
তাই আরব দেশ থেকে আগমন করেন এবং উত্তর বেকামুরা স্থানে বসতি স্থাপন করেন।
বেকামুরার সৈরদ পরিবার সৈরদ দারঙ্গের ভাইয়ের বংশধর। এবং শের সৈরদ কদর আলী ইট
ইতিয়া কোম্পানীর শাসনকালে আলা সদর আমিন ছিলেন। বর্তমানে এই বংশের লোক নানা
শাবায় রয়েছেন। তন্মধ্যে সৈরদ নওশাদ হোসেন ব্যবসা-বাণিজ্যে খ্যাতনামা। এ সৈরদ
পরিবারের সাথে রক্ত সম্পর্কে যুক্ত ছিলেন খ্যাতনামা সাহিত্যিক সৈরদ মুজতবা আলীর পিতা
খান বাহাদুর সিকন্দর আলী। 

\*\*

### ৭৪. শাহ কামালুদ্দীনঃ

শাহ কামালুদ্দীন চুয়াল্লিশ পরগণায় ইসলাম প্রচার করেন। তাঁর নামানুসারেই কামালপুরের নাম হয়। কামালপুর ও নিজ করনশীয় চৌধুরীর শাহ কামাল উদ্দীনের বংশধর। চোয়াল্লিশ পরগণার কামালপুরে তার মাজার আছে। <sup>১৭</sup>

৭৫. সৈয়দ নসর উল্লাহ ঃ তিনি লংলা পরগণার বিভিন্ন অঞ্চলে ইসলাম প্রচার করেন। তাঁর ইত্তেকাল কোথায় হয়েছিল এবং তাঁর মাযার কোথায় বর্তমান, এ সম্বন্ধে কোন কিছু জানা যায় না।

### ৭৭. শার্ম্ব লৈয়দ আবু বকরঃ

পাথারিয়া পরগণা ছোট লেখা গ্রামে তাঁর মাজার বিদ্যমান রয়েছে। তার বংশধরদের সম্বন্ধে কোন সন্ধান পাওয়া যায় না বলে স্থানীয় লোকের ধারণা, তিনি ও মজররদ ছিলেন।

৭৮. লৈয়দ ইয়াকুবঃ দক্ষিণ ভাগ রেলওয়ে স্টেশনের নিকট পাথারিয়া পরগণার কাউতরীতে তাঁর মাযার অবস্থিত। তিনিও হয়রত শাহজালাল (য়হ.) এর মত মজররদ ছিলেন।

৯৫. আতক পু- ১৯৪

৯৬. সিলেটে ইসলাম, পু ৭৭

৯৭, হ্যরত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, পু- ৪৭

উপরোক্ত ওলী আল্লাহ ব্যতিত মৌলভীবাজার জেলার পরবর্তী কালে আরও পীর দরবেশ ও আউলিয়াই কেরামের আবির্ভাব হয়েছে এবং তারা এ জেলারসর্বত্র ইসলামের বাণী ও রীতিনীতি প্রচার করেছেন। তাদের মধ্যে কোন কোন ওলী ছিলেন পূর্বোক্ত কোনও এক ওলীর বংশধর। আবার কেউ কেউ বা বিদেশ থেকে এসে এতদঞ্চলে ইসলাম প্রচার করেছিলেন। তার মধ্যে নিমুলিখিত ওলী গণের নাম বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য।

হবরত শাহ কুত্বঃ তিনি একজন বিখ্যাত ওলী আল্লাহ ছিলেন। তাঁর মাজার রাজনগরের সাগর দীঘির পাড়ে অবস্থিত। তাঁর কোন বংশধর ছিলেন কিনা এবং তিনি কোখা থেকে এসেছিলেন এখনও নির্ণীত হরনি।

হবরত সৈরদ ইরাসিনঃ তিনি হবরত সৈরদ শাহ মোন্তফা (রহ.) এর দ্রাতুস্পুত্র ছিলেন। তিনি মৌলজী বাজারের ইন্দেশ্বর অঞ্চলে ইসলাম প্রচার করেছেন এবং সেখানে তাঁর মাজার বর্তমান। তাঁর বংশধরগণ মৌলজী বাজারে বাস করছেন। মৌলজী বাজারের প্রতিষ্ঠাতা মরহম সৈরদ কুদরত উল্লাহ এ বংশেরই লোক ছিলেন।

হবরত সৈরদ ইসমাঈলঃ তিনি সৈরদ শাহ মোন্তফা (রহ.) এর পুত্র ছিলেন। কথিত আছে তিনিও সৈরদ ইয়াসিন এক সঙ্গে বাগদাদ থেকে এদেশে এসেছিলেন।

হ্যরত সৈরদ শেকাকত শাহঃ তিনি হযরত শাহজালাল (রহ.) এর অন্যতম অনুসঙ্গী সৈরদ আবুল জলিলের বংশধর। আসামের তেজপুরে সৈরদ আবুল জলিলের মাজার বিদ্যমান। সৈরদ শেকাকত শাহ ইটার কুইসারে এসে বসবাস করেন। তাঁর ছেলে বন্দে আলী শাহ ও একজন কামিল ক্কির ছিলেন। তাঁর বশধরগণ এখনও তথায় বাস করছেন। সিংকাপনের সৈরদ আবুল বারী ও সৈরদ আবুল নকী এ বংশেরই সন্তান।

সৈয়দ নুর আলী শাহঃ তিনি সৈয়দ শাহ মোন্তফার সাখী ছিলেন। তাঁর বংশধরেরা ধরকাপন ফকির বাড়ীতে অবস্থান করছেন। তাঁর মাজার বেরীগাঙ্গের তীরে অবস্থিত।

হ্যরত শাহ হিলালঃ তিনি সৈরদ শাহ মোন্তফার বংশধর ছিলেন। তাঁর বংশধরেরা তথার বাস করছেন। তার মাজার ও তার নামীর হিলালপুর মৌজার অবস্থিত।

হবরত পীর্ শাহ ওয়ালী মোহান্মলঃ ভারতের মধ্যপ্রদেশ থেকে ইসলাম প্রচার করার উদ্দেশ্যে এদেশে আগমন করে ইটা পরগনার সিংকাপন মৌজার আন্তানা স্থাপন করেন। তাঁর বংশের মৌলানা আবদুর রহমান সিংকাপনী থিলাফত ও পাকিন্তান আন্দোলনে সিলেটে নেতৃত্ব দিয়েছিলেন।

হবরত শেখ শিহাব উদ্দীনঃ মৌলভী বাজারের নিকটবর্তী অঞ্চলে ইসলাম প্রচার করেছেন। মৌলভী বাজারের বারশ্রী থামে তার মাযার বর্তমান। তিনি চিরকুমার ছিলেন।

শাহ মমরুজঃ তাঁর মাধার কুলাউড়ার নিকটবর্তী মমরুজ পুর মৌজার অবস্থিত।

হ্বরত **লাহনুর বিয়াবাদীঃ** তাঁর মাযার কুলাউড়া রেলওয়ে জংশনের নিকটবর্তী রাউত গাওয়ে। তাঁর বংশধরেরা ভানুগাছের রামুপুরে বাস করছেন। এতে স্পষ্টই প্রমাণিত হয় হযরত শাহজালাল (রহ.) এর সিলেট বিজয়ের সঙ্গে সঙ্গেই সিলেটে ইসলাম প্রচার আরম্ভ হয়ে তার সঙ্গের ওলী আল্লাহ ইত্তেকালের সঙ্গেই তা শেষ হয়নি।
হয়রত শাহজালাল (রহ.) এর পরের দু'শত বছরের ইতিহাস এখন ও উদ্ধার না হলেও এসব ওলী আল্লাহদের প্রচারের দ্বারা প্রমাণিত হয়, হয়রত শাহজালাল (য়হ.) যে ধারাটি সিলেটে প্রবর্তন কয়েছিলেন তা বহু দিন পর্যন্ত জ্বলন্ত ছিল ইংরেজ শাসনকালেও এ ধারাটি বিনষ্ট হয়নি।
বয়ং তা ছিল চলমান দৃপ্ত প্রতায় একদল মর্দ্দে মুজাহিদ যুগে যুগে বৃহত্তর সিলেটে এসে তাদের

কর্তব্য সম্পাদন করেছেন। তাদের কেউ কেউ ছিলেন হ্যরত শাহ জালাল (রহ.) এর সঙ্গে আগত ওলী আল্লাহগণের বংশধর। আবার কেউ কেউ বিদেশ থেকে আগমন করে এদেশে ইসলাম প্রচার করার জন্য আজীবন চেষ্টা করেছেন।

### এক নজরে ৩৬০ আউলিয়া সিলেটের বাইরে

করিমগঞ ঃ শাহ জিয়া উদ্দিন: বদরপুর থানার 'দেওরাইল' পরগনার বুন্দাশীল মৌজার।
আদম খাকী শাহ সিকন্দরঃ বদরপুর রেলউশেনের নিকটে কথিত বুন্দাশীল মৌজার ছিল, বরাক
নদীর ভাসনে বিলীন হয়ে গেছে।

জালাল উদ্দীন ঃ কাছাড় জেলার মন তুবন নামক মৌজার।

#### অন্যান্য স্থানে

সৈরদ আহমদ ওরকে কল্পা শহীদঃ তাহার দেহ হবরত শাহজালাল (রহ.) এর মাজারের দক্ষিণ পশ্চিম কোনে 'লুতের মাজার' নামক স্থানে এবং মন্তক সাবেক কুমিল্লা জিলার আখাউড়া জংশনের পশ্চিমে 'খড়মপুর' মৌজার।

শাহ রকন উন্দীন আনসারীঃ ব্রাহ্মন বাড়িয়া জেলার সরাইল পরগনার শাহবাজপুর মৌজার। শায়খ জালালঃ কুমিল্লা জেলা সদর হতে ৮ মাইল দুরে 'উটখাড়া' আমে।

সৈরদ আকাস ওরকে গোরচাঁদঃ পশ্চিম বাংলার ২৪ পরগনা জেলার বশিরহাট মহকুমার 'হাড়োয়া' মৌজায়।<sup>১৯</sup>

## সিলেটের বাইরে ইসলাম প্রচারকারী আউলিয়ারে কেরাম

হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গী আউলিয়ারে কেরামদের মধ্যে নিমুলিখিত ওলী আল্লাহগণ বৃহত্তর সিলেট বিভাগের বাইরেও ইসলাম প্রচার করেছেন।

সোনার গাঁও সহ ঢাকা জিলার ইসলাম প্রচার করেন শাহ মালিক ইরামনী (রহ.), শাহ দিলওরার লভিক, শাহ গিয়াস উদ্দীন, শাহ হাফিজ উল্লাহ, শাহ মোহাম্মদ সৈয়দ, শাহ ওয়ালী উল্লাহ, শাহ রওশন আলী (রহ.) প্রমুখ দরবেশ। নোয়াখালী জিলায় ইসলাম প্রচার করেন শাহ জামাল উদ্দীন, শাহ হারু, শাহ এনায়েভ করমবন্ত, মাহবুব শাহ, মিয়া সাহেব বাগদাদী (রহ.) প্রমুখ দরবেশ।

৯৮. সিলেট ইসলাম, পৃ- ৮০, ৮১, ৮২।

৯৯. হ্যরত শাহজালাল (রহ.) পু- ৪০৭, ৪০৮।

কুমিক্সা জিলায় ইসলাম প্রচারে নিয়োজিত ছিলেন সৈরদ আহমদ গেছু দরাজ, সৈরদ জাফর সৈরদ আব্দুল গফুর, সৈরদ ইব্রাহিম, হাজী পীর, সৈরদ ইসমাইল, সৈরদ ইসহাক, সৈরদ রওশন আলী, সৈরদ গোলাম মর্তুজা, সৈরদ আকরম আলী ও সৈরদ শাহ আদ্বিরা (রহ.) প্রমুখ আউলিয়া। ১০০

চট্টথাম জিলার ইসলাম প্রচার করেন হাজী খলিল, বদরপুরী প্রমুখ দরবেশ। ময়মন সিংহে ইসলাম প্রচারকারী দরবেশ শাহ সুলতান। আসামের কাছাড় জিলার ইসলাম প্রচার করেন শাহ জালাল উন্দীন (মনতুবান) মীরার পীর (রহ.) প্রমুখ। সুন্দরবনে সৈয়দ আব্বাস ওরফে গোর চাঁদ প্রমুখ ইসলাম প্রচার করেন।

## সৈয়দ আহমদ গেছু দরাজ

তিনি তরক নিজয়ী ১২ আউলিয়ার অন্যতম ছিলেন। তিনি কুমিয়া নোয়াখালীতে ইসলাম প্রচার করিতে আদিষ্ট হন এবং এই মহান দায়িত্ব পালন কালে শহীদ হন। জেলেয়া মাছ ধরিবার সময় তাঁর শির মুবারক নদী হইতে উদ্ধার করে। সাবেক কুমিয়া জেলায় আখাউড়ার নিকটস্থ 'খড়ম পুরে' তাহার শির মুবারক সমাহিত করা হয়। এইজন্য ইহা কয়া শহীদ নামে খ্যাত। সম্ভবতঃ তবন ঐ অঞ্চল তরক রাজ্য ভুক্ত সরাইলের অর্জভুক্ত ছিল।

## ৭৯. শাহ ক্লকন উন্দীন আনসারী (রহ.)

সাবেক কুমিল্লা জেলার (বর্তমান ব্রান্মন বাড়িয়া জিলা) সরাইলের শাহজাদপুরে তাহার মাজার অবস্থিত। সরাইল তখন সিলেটের তরফ পরগণার অন্তর্গত ছিল। হযরত শাহজালাল (রহ.) আদেশে তিনি তথার ইসলাম প্রচার করেন। ইহার পূর্বে তিনি তরফ বিজয়ে অংশগ্রহণ করেন।

### নেত্রকোনা জেলাঃ

## ৮০. হ্বরত শাহ সুলতানঃ

তিনি নেত্রকোনা জেলার মদনপুরে প্রেরিত হয়ে ইসলাম প্রচার করেছেন। তার মাজার মদনপুরে অবস্থিত। তা এখন এক বিশেষ জনপ্রিয় দরগায় পরিণত হয়েছে।

### ব্রাহ্মন বাড়িয়া জেলা

## ৮১. হ্যরত শাহ সৈয়দ শরীক বাগদাদীঃ

তিনি হযরত শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গে দিল্লী থেকে সিলেট আসেন। পরে তাঁকে কুমিল্লার চিতৌবি অঞ্চলে ইসলাম প্রচারের জন্য প্রেরণ করা হয়। সে অঞ্চলের জমিদার নাটেশ্বর রারের কোভোরাল হারাত আব্দুল করিম ছিলেন শরীক বাগদাদী সাহেবের কাছে মুরীদ। তাঁর ইন্তে কালের পরে বাগদাদীসাহেব সে স্থানে ধর্মপ্রচারে ব্রতী হলে প্রথম দিকে নাটেশ্বর রায় তাঁকে নানা ভাবে নির্যাতন করে। পরে তাঁর অনন্য সাধারণ আধ্যাত্মিক শক্তিতে মুধ্ব হয়ে তিনি সপরিবারে ইসলাম ধর্ম গ্রহণ করেন এবং তাঁর মাযারও মসজিদের জন্য ভূ সম্পত্তি দান করেন। নাটেশ্বর দীবির পারে তাঁর মাযার অবস্থিত। তাঁর নামানুসারে এ স্থানের নাম হয় শরীক পুর।

১০০, হ্যরত শাহজালাল (রহ,) প্- ১৯৫, ১৯৮।

১০১. হ্যরত শাহজালাল (র.) পু- ৪০৮, ৪০৯।

### কুমিত্বা জেপা

- ৮২. সৈয়দ জাফরঃ ইসলাম প্রচার করার উদ্দেশ্যে তিনি কুমিল্লার গমন করেন।
- ৮৩. সৈয়দ আব্দুল গরুরঃ তিনি কুমিল্লার বিভিন্ন অঞ্চলে ইসলাম প্রচার করেছেন।
- ৮৪. সৈয়দ ইব্রাহিম ঃ কুমিল্লায় ইসলাম প্রচার করেছেন।
- ৮৫. হাজী পীরঃ তার প্রকৃত নাম জানা যারনি। তিনি ইসলাম প্রচারার্থে তৎকালীন ত্রিপুরা রাজ্যের অন্তর্গত কৈলাস শহরে গমন করেন। তথায় তার মাজার অবস্থিত।
- ৮৬. সৈরদ ইসমাইলঃ তিনি কুমিল্লা জেলার ইসলাম প্রচারার্থে গমন করেন এবং সেখানে ইসলাম প্রচার করেন।
- ৮৭. সৈয়দ ইসহাকঃ তিনিও কুমিল্লা জেলার ইসলাম প্রচার করেন।
- ৮৮. সৈয়দ রওশন আলীঃ তিনি কুমিল্লা জেলার ইসলাম প্রচার করেন।
- ৮৯. সৈরদ গোলাম মর্ত্জাঃ ইসলাম প্রচার করার উদ্দেশ্যে তিনি কুমিল্লার আগমন করেন।
- ৯০. সৈয়দ আকরম আলী ও সৈয়দ শাহ আধিয়াঃ এরা উভরেই কুমিল্লার ইসলাম প্রচার করেন।
- ৯১. সৈয়দ শাহ মোহাম্মদ ইসরাইল ও শাহ মুহাম্মদ নুক্র উদ্দীনঃ এরা দুজনই শাহ কামাল ও শাহ জামালের সঙ্গী ছিলেন। তারা দুজনেই ময়নামতির উত্তর পশ্চিম দিকে অবস্থিত বাবেল্লার একটা ছোট টিলার উপর আন্তানা স্থাপন করে ইসলাম প্রচার করেন। তাঁদের মাজার এক গদুজ বিশিষ্ট পাকা দালানের পাশাপাশি অবস্থিত।

### শক্ষীপুর জেলা

বর্তমান নোয়াখালী জেলা থেকে পৃথক হয়ে লক্ষীপুর একটা স্বতন্ত্র জেলাতে পরিণত হয়েছে। নোয়াখালীতে হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর অনুসারীদের ইসলাম প্রচারের বর্ণনা প্রসঙ্গে দেখা যায় সেখানেও করেকজন বিশিষ্ট ওলী আল্লাহ ইসলাম প্রচার করেছেন। লক্ষীপুর জেলায় হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর অনুসঙ্গী হ্যরত বজ়পীর দন্তগীর ও সৈরদ আনুল কাদির জিলানী (রহ.) এর বংশধর বলে পরিচিত।

৯২. শাহ মিরদ (রহ.) ঃ এতদঞ্চলের সর্বত্র ইসলাম প্রচার করেন। তাঁর মাজার লক্ষীপুর জেলার রামগঞ্জে অবস্থিত।

### নারায়নগঞ্জ জেলা

বর্তমানে নারায়নগঞ্জ একটা পৃথক জেলায় পরিণত হয়েছে। এজন্য এ জেলায় যারা ইসলাম প্রচার করেছেন তাদের বর্ণনা পৃথক ভাবে দেরা হয়েছে। ঢাকা জেলায় হয়রত শাহজালাল (রহ.) এর অনুসঙ্গীদের ইসলাম ধর্ম প্রচার বর্ণনা প্রসঙ্গে দেখা যাবে, ঢাকাতেও বেশ করেক দরবেশ ইসলাম প্রচার করেছেন। নারায়নগঞ্জে ইসলাম প্রচার করেছেন।

### ৯৩. হ্যরত দেলোয়ার লতিক ও হ্যরত গিয়াস উদ্দীনঃ

সোনারগাঁয়ে তদের মাজার অবস্থিত। বহুদুর দুরাত থেকে বহু লোকতাঁদের মাযার জিয়ারত করতে আসে।

### नव्रजिरिन (ज्ञुणा

৯৪. হবরত কাপুল শাহঃ নরসিংদি রেল টেশনের পশ্চিম দিকের দুরবর্তী সিগনালের নিকটবর্তী বাম পার্শ্বস্থ স্থানে তার মাজার অবস্থিত। এতদক্ষণে জনশ্রণতি রয়েছে যে, তিনি হবরত শাহজালাল (রহ.) কর্তৃক ইসলাম প্রচার করার উদ্দ্যেশ্য প্রেরীত হয়েছিলেন এবং এ অঞ্চলে ইসলাম প্রচার কালে আমাশর রোগে আক্রান্ত হয়ে ইন্তেকাল করেন। স্থানীর লোকেরা তাঁকে এখানেই দাকন করে। তাঁর মাজার সকল শ্রেণীর লোকের কাছে খুবই সন্মানিত।

৯৫. শাহ-ই-ইরানীঃ নরসিংদি জেলার অন্তর্গত মনোহরদী থানার শাহরানী থামে তাঁর মাজার অবস্থিত। তিনি হ্বরত শাহজালাল (র.) কর্তৃক আদিট হয়ে এ অঞ্চলে ইসলাম প্রচার করার উদ্দেশ্যে উপস্থিত হলে তথাকার চন্ডিনামে অভিহিত এক রাজা তাঁকে নৃশংসভাবে হত্যা করে। তবে তাঁর বল্প কালীন অবস্থানের কলেই স্থানীর লোকেরা ইসলাম ধর্ম গ্রহণ করে। তাঁর মাজার ও মসজিদ বহুদিন প্রাকৃতিক দুর্যোগের কলে বিলীন হয়ে যায়। তবে বিগত শতানীতে কোন এক কৃবকের লাসলে সে মসজিদের গম্বুজের কিছুটা ধরা পড়লে খননের কলে তা আবিস্কৃত হয়েছে। প্রবাদ রয়েছে, তিনি নাকি ইরানের রাজপুত্র ছিলেন। পথিমধ্যে হ্বরত শাহজালাল (রহ.) এর অনুগামী হন।

#### ঢাকা জেলা

৯৬. হ্যরত মীর সৈয়দ তাবরিয়ী ও বাজা সৈয়দ আব্দুল ওয়াহিদ (রহ.)ঃ

তাঁরা উভয়েই ঢাকা জেলার ধামরাই অঞ্চলে ইসলাম প্রচার করেন। তালের মাজার সে অঞ্চলে রয়েছে।

- ৯৭. শায়ৢৠ গিয়াস উদ্দিশঃ তিনিও শায়ৢৠ দেলোয়ার লতিফের মত সোনার গায়ে ইসলাম প্রচার করার উদ্দেশ্যে গমণ করেন। সেখানে তার মাজার রয়েছে।
- ৯৮. শায়খ হাফিজ উল্লাহঃ ইসলাম প্রচার করার উদ্দেশ্যে তিনি ঢাকার গমন করেন।
- ১৯. শার**ব ওয়ালী উল্লাহঃ** তিনি ঢাকা জেলার ইসলাম প্রচার করেন।
- ১০০. শার্ম রওশন আলীঃ ইসলাম প্রচারের উদ্দেশ্যে তিনিও ঢাকার আগমন করেন।
- ১০১. শারব মুহন্মিদ সাইফিঃ ইসলাম প্রচারের উদ্দেশ্যে তিনি ও ঢাকা জেলার আগমন করেন।
- ১০২. শার্ম আহমদ উল্লাহঃ ইসলাম প্রচারের উদ্দেশ্যে এ দরবেশ ও ঢাকার আগমন করেন।

### নোয়াখালী জেলা

- ১০৩. শায়খ জালাল উদ্দিনঃ ইসলাম প্রচারের উদ্দেশ্যে তিনি নোয়াখালী জেলার আগমন করেন। নন্দনপুরে তার মাযার অবস্থিত।
- ১০৪. শায়ৢ৺ হারুনঃ ইসলাম প্রচার করার উদ্দেশ্যে তিনি নোয়াখালীতে গমন করেন।
- ১০৫. শার্র এনারেত করম বর্ষশঃ ইসলাম প্রচারের উদ্দেশ্যে তিনি নোয়াখালীতে গমন করেন এবং সেখানেই তার ইন্তেকাল হয়।
- ১০৬. <del>শার্ম মাহবুব শাহঃ</del> নোয়াখালীর বহু লোককে তিনি ইসলাম ধর্মে বার্ম্মাত দান করেন।
- ১০৭. মিয়া সাহেব বাগদাদীঃ তিনি সিলেট থেকে নোয়াখালীতে আগমন করে ইলাম প্রচার করেন। <sup>১০২</sup>

হবরত শাহ জালাল (রহ.) এর সঙ্গী আউলিয়াদের মধ্যে সুন্দরবন এলাকায় ২২ জন আউলিয়ার ইসলাম প্রচার করেন।

### তাহাদের বিবরণ নিমে প্রদন্ত হইলঃ

(১) সৈরদ আব্বাস (২) মুহাম্মদ সুফী (৩) দারাবধা (৪) হবরত আব্দুল্লাহ (৫) হবরত আহমদ উল্লাহ (৬) হবরত দাউদ আকবর (৭) হবরত শফিকুলালম (৮) হবরত সাউদ (৯) হবরত হেলিম উদ্দীন (১০) হবরত কুরবান আলী (১১) হবরত মোমেনুদ্দীন (১২) হবরত ইলিরাছ (১৩) হবরত সৈরদ আব্দুল কাদির (১৪) হবরত আব্দুল নঈম (১৫) হবরত আব্দুল ওরাহেদ (১৬ হবরত হোসাইন হারদার (১৭) হবরত মুহাম্মদ ফাজিল (১৮) হবরত আবুল ফজল (১৯) হবরত আবুলুলাহ আউলিয়া (২০) হবরত মুহাম্মদ হাসান (২১) হবরত আবুল ফাজি (২২) হবরত মুহামদ হাসান (২১) হবরত আবুল

## বাইশ জন দরবেশের সংক্ষিপ্ত পরিচয়

- (১) হবরত শাহ সৈয়দ আব্বাস আলী। তাঁর মুর্শিদ তাকে বেতাব দিয়েছিলেন শামসুল আরিকীন ও কুতবুল আরিকীন। দেওয়ান রাজা চন্দ্র কেতু তাহাকে পীর গোরাচাদ নামে অভিহিত করেছিলেন। সেই হতেই তিনি জন সমাজে 'পীর গোরচান্দ নামে অভিহিত হয়ে আসছেন। তাঁর পবিত্র মাজার চবিবশ পরগনা জেলার বশির হাট মহকুমার এলাকার হাজোয়া থামে। এই মাজার তাঁহার হাজগাড়া (হাজোয়া) মাবার। যখন ইনি এই স্থানে আগমন করেছিলেন তবন এইস্থানে বতটা পরিমাণ জায়গায় মানবের বসতি ছিল ততটা জায়গাকে বার গোপপুর নামে অভিহিত করা হত। অবশিষ্ট সমন্ত ভূভাগকে বার গোপপুর বনভূমি বলা হত। দ্বাদশ ঘর গোপ এবং কয়েক ঘর আদিম অধিবাসী বার গোপপুরে বাস করত। হবরত পীর সাহেব আরবী ভাষায় সুপরিচিত ছিলেন। হিন্দুভানে আগমনের পর ইনি কার্সি ভাষা শিক্ষা করেছিলেন। বাংলাদেশ পরিভ্রমনের কলে ইনি বাংলা ভাষায় মনের ভাব সুক্রান্ট ভাবে প্রকাশ করতে অভ্যন্থ হয়েছিলেন।
- (২) হযরত মুহান্দদ সুফী (রহ.) তাঁর মুর্শিদ হযরত শাহ সৈরদ জালাল (রহ.) ইহাকে খিতাব দিরেছিলেন 'সুলতানুল আউলিয়া'। পরবর্তীকালে ইনি শাহ সুফী সুলতান বলে পরিচিত হয়েছিলেন এবং আজও এই 'শাহ সুফী সুলতান' নামে ইনি পরিচিত। তিনি দিল্লীর আলা উদ্দীন খিল্মীর জাগিনের। চিরকুমার হযরত শাহজালাল এর দিল্লীতে আগমন করার পুর্বে ইনি যার হতে বাইয়াত গ্রহণ করেছিলেন। ইহার সাধনা সমাপ্ত হওয়ার পূর্বেই তিনি ওকাত করেছিলেন। স্তরাং ইনি সুনরায় হয়রত শাহজালাল (রহ.)এর বাইয়াত স্মীকার করেছিলেন এবং সাধনা সমাপ্ত করো মুর্লিদের নিকট হতে 'সুলতানুল আউলিয়া' খেতাবের অধিকারী হয়েছিলেন। ইনি আরবী ও ফার্সী ভাষায় সুপত্তিত ছিলেন। বাংলাদেশ পরিভ্রমনের কলে ইনি বাঙলা ভাষায় মনোভাব প্রকাশ করতে অভ্যন্থ হয়েছিলেন। তাঁর মাজার হাড়োয়া, হগলী জেলার পাতুয়া গ্রামে। পাতুয়া ষ্টেশন হতে তার রওজার চুড়া দেখতে পাওয়া যায়।

- (৩) হবরত দাবার খা (রহ.)। কেহ কেহ তাঁকে দারাজ খাঁ বলেও উল্লেখ করেছেন। ইনিও দিল্লির পাঠান বংশের সন্তান। ইনি এবং হবরত মুহাম্মদ সুফী, প্রথমে একই মুর্শিদের নিকট বাইআত দ্বীকার করেছিলেন। কিন্তু মুর্শিদের ওকাতের পর তারা উত্তর পুনরার হবরত শাহজালাল (রহ.) নিকট মুরিদ হরে সাধনার কামালিরাত লাভ করেছিলেন। ইনি আরবী, ফার্সীও সংকৃত ভাষার সুপভিত ছিলেন। বাংলাদেশ পরিভ্রমনের কলে ইনি বাংলা ভাষার মনের ভাব প্রকাশ করতে অত্যন্ত হয়েছিলেন। ইনি কার্সী ভাষার তাসাউক বিষয়ক কয়েকখানি কিতাব লিখেছেন। তার বিরচিত সংকৃত তোত্র হিন্দু জাতির বিশেষ আদরের বন্তু। ইনি চির কুমার। তার পবিত্র মাজার হুগলি জিলার ত্রিবেনী নামক ছানে, তার রওজার হাতার মধ্যে একখন্ত প্রস্ত রের উপর একখানি কুড়াল (কুঠার) বসান আছে। কিন্তু উহা বিচ্যুত হয় না। লোকেরা বলে দাবারী গাজীর কুড়াল, নড়ে চড়ে, খনেনা।
- (৪) হবরত আহমুদল্লাহ (রহ.) তাহার পবিত্র রওযা শিবিনী নামক স্থানে।
- (৫) হয়রত আহমদুয়াহ (য়হ.) মুসলিম জন সাধারণ তাঁকে একদিল শাহ খেতাবে ভ্রিত করেছিলেন। তাহার পরিত্র রওজা বারাসাত মহকুমার মধ্যে আনওয়ার পুর থামে।
- (৬) হবরত দাউদ আককবর (রহ.) সোহাইগ্রামে তাঁহার পবিত্র আন্তানা।
- (৭) হয়রত শক্তিকুল আলম (রহ.), জনসাধারণ ইহাকে 'ছয়ৢ দেওয়ান' নামে অভিহিত করেথাকেন।
- (৮) হযরদ দাউদ (র.) তার পূর্বনাম সৈরদ মুহাম্মদ সাইদ' তাঁহার রওজা পাক শালাতিরা থামে তথার ইনি সৈরদ শাহ নামে পরিচিত। শালতিরা থামে নৈহাটি থানার অন্তর্গত। অধুনা শালতিরা থামকে শালিদহ নামে অভিহিত করা হয়। কিন্তু আদিম নাম শালতিরা।
- (৯) হবরত হামিদুদ্দীন, তার পবিত্র আন্তানা আবেদন পুর থানে। বর্তমান সময়ে এই গ্রামের নাম মােঘল কার্ট। স্ফ্রাট লাহজাহান কর্তৃক আবেদনপুর মােঘল কার্ট নামে পরিচিত হয়েছিল। বাদশাহ লাহজাহানের পীর ভাই, হবরত শাহ বাদালী এই ছানে বসবাস করেছিলেন। সে উপলক্ষ্যে বাদশাহ লাহজাহান এই ছানে আগমন করেছিলেন। স্ফ্রাট শাহজাহানের অনেক কীর্তির নিদর্শন আজও এখানে বিদ্যমান।
- (১০) হ্যরত কুরবান আলী (রহ.) তার পবিত্র আন্তানা হুগলি জিলার 'আরাম বাগে'।
- (১১) হ্বরত মোমিনুদ্দীন (রহ.) তার পবিত্র আন্তানা বর্ধমান জিলায় বনজলা গ্রামে।
- (১২) হ্যরত ইলিয়াছ (রহ.) তার পবিত্র আন্তানা চকিবশ পরগনা জিলার বাদুজিয়া থানার অধীন আঁধার মানিক গ্রামে।
- (১৩) হ্যরত সৈরদ আব্দুল কাদির (রহ.) তার পবিত্র আন্তানা বঙ্গোপসাগরের নিকট।
- (১৪) হ্বরত আবুল নইম (র.) তার পবিত্র আন্তানা কওম নগর কোনাগর।
- (১৫) হবরত আব্দুল ওয়াহিদ। তার পূর্ণ নাম আল্লামা মোল্লা আব্দুল ওয়াহিদ। তার আন্তান বর্ধমান জেলার রায় থামে। বিজ্ঞ জানের দিক হতে তাঁর খেতাব আল্লামা ও মোল্লা। অধুনা

- মোল্লা খেতাব মর্বাদা পূর্ণ নয়। কিন্তু ইলমের দিক দিরে হতে পূরানোকালে 'মোল্লা' খেতাব অত্যন্ত উচ্চ তরের খেতাব ছিল।
- (১৬) হ্যরত হোসাইন হায়দার (র.) তার পবিত্র আন্তানা পুর্ণিরা জিলার পুর্ণিয় শহরে। তৎকালে পূর্ণিয়া পশ্চিম বঙ্গেরই শামিল।
- (১৭) হযরত মুহাম্মদ ফাজিল (রহ.)। তাঁহার পবিত্র আন্তানা হিওলগঞ্জ নামক ছানে। হিওল গঞ্জ নাম মোঘল আমলের। মীর্জা হিওলের নামে এই ছানের নামকরণ হয়েছিল। তৎপূর্ব এই ছানের নাম ছিল করিমগঞ্জ। হযরত ফাজিল (রহ.) যখন এখানে আগমন করেছিলেন, তখন এই ছানের নাম ছিল ব্রহ্মপুর। যখন পীর সাহেব ওফাত করেছিলেন তখন হিওলগঞ্জ বা করিমগঞ্জ ব্রহ্মপুর নামে পরিচিত ছিল।
- (১৮) হ্বরত আবুল ফজল ৪ তার পবিত্র আত্তানা সরওয়ার নগরে। সরওয়ার নগর হিন্দু যুগে শ্যাম নগর নামে পরিচিত ছিল। কোন সমরে শ্যামল নগর নামক গ্রাম সরওয়ার নগর নাম এহণ করেছিল পৃথির শায়ীর তার কোন উল্লেখ করেন নাই।
- (১৯) হ্যরত আব্দুল্লাহ আউলিয়া (রহ.) তার পবিত্র আন্তানা বীর ভূম। তার মূর্শিদ হ্যরত আব্বাস আলী ওরফে গোরাঁচাদ (র.) তাকে শাহ সোন্দল খেতাবে ভৃষিত করেছিলেন। হযরত গোরাচাঁদ আকালন্দ ও বলনন্দ কর্তৃক আহত হওয়ার পর উক্ত খেতাব দিয়া শাহ সোন্দল রাজকে বীর ভূম যেতে উপদেশ দান করেছিলেন। হযরত আব্বাস আলী হযরত সোন্দলকে বলেছিলেন, তুমি বীরভূম যেয়ে হযরত শাহ জয়েন উন্দীন (রহ.) এর দরবারে উপস্থিত হবে এবং তার আদেশ গালন করবে। স্বীয় পীরের এই আদেশ মত শাহ আব্দুল্লাহ বীরভুম গমন করে শাহ জয়েন উদ্দীনের দরবারে উপস্থিত হবার পর উক্ত শাহ সাহেবের অনুরোধক্রমে বৃদ্ধ বয়সে হ্যরত শাহ সোন্দল তার কুমারী কন্যা বিবি কলসুমাকে বিবাহ করেছিলেন। কিছু দিনের মধ্যে আল্লাহর কুদরতে হ্যরত আনুদ্রাহর ওরসে এবং বিবি কলসুমার গর্ভে পর পর দুই পুত্র জনা এহণ করে। জৈষ্ট্য হ্যরত মুবারক গাজী। হ্যরত মুবারক গাজীর আন্তানা চব্বিশ পরগণা জিলার কুঠিয়ারী শরীকে কনিট হ্যরত মুকাররম গাজী। হ্যরত মুকাররম গাজীর আতানা বাগের হাটে। হ্যরত আব্দুল্লাহ ওরফে হ্যরত শাহ সোন্দলের আন্তানা বীর ভূম। হ্যরত শাহ জয়েন উদ্দীন তার জামাতা হ্যরত শাহ আবুল্লাহ ওরকে হ্যরত শাহ সোবালকে মাহতাবুল আরিকীন উপাধিতে ভূষিত করেছিলেন। হ্যরত শাহ আব্দুল্লাহর দুইটি উপাধিই অর্থপূর্ণ। হ্যরত শাহ আব্বাস আলী তাঁকে উপাধি দিয়েছিলেন শাহ সোন্দল অর্থাৎ তোমার যশ গৌরব জগদাসীর নিকট চন্দন কাঠের দ্যায় সুগন্ধ বিতরণ করতে থাকুক। হবরত শাহ জয়েন উদ্দীন (র.) এর প্রদন্ত উপাধি ইহাই প্রমাণ করতেতে যে, আব্দুল্লাহ সুফী দিগের মধ্যে চন্দন তুল্য ছিলেন।
- (২০) হবরত মুহাম্মদ হাসান (রহ.)। তার পবিত্র আন্তানা চব্বিশ পরগনা জিলার হাসানাবাদ থামে।

- (২১) হবরত আব্দুল লভিফ (রহ.) তার গবিত্র আন্তানা চবিবশ পরগনা জিলার বর্তমান সোনাপুর গ্রামে। যে সময় ইনি এখানে আগমন করেছিলেন তখন স্থানটির নাম ছিল হরিপুর। পরে মোঘল সম্রাট জালালুদ্দীনমুহাম্মদ আকবরের সময় হরিপুর সোনারপুর নাম গ্রহণ করেছে।
- (২২) হ্বরত মুহাম্মদ দারেমঃ তাঁর পবিত্র আন্তানা চব্বিশ পরগনা জিলার বর্তমান ভারমভ হারবারে। যখন ইনি এখানে ওভাগমন করেছিলেন তখন ঐ স্থানের নাম ছিল শিবতলা। ইনি ওকাত করলে তাঁর লাশ কবরস্থ করা হর এবং স্থানটির নাম দেরা হর দারেম হাড়োরা। এক্ষনে উক্ত দারেম হাড়োরা নাম অপদ্রংশ হরে জরমন্তু হারবার নাম গ্রহণ করেছে।

উল্লেখিত যে বাইশজন দরবেশের পরিচিতি লিপিবদ্ধ হল তাদের আরও দুটি খেতাব আছে। সে খেতাব দু'টির প্রথমটা হচ্ছে তাদের নামের প্রথমে 'শাহ' খেতাব এবং দ্বিতীয়টি হচ্ছে 'গাজী' খেতাব যারা অত্ত্ব শত্তের সাহায্যে ইসলাম বিরোধী শত্তুদিগের সহিত যুদ্ধ করে জরলাভ করেন তারা যেমন গাজী উপাধিতে ভূবিত হন, তেমনি যারা নকসে আন্মারাকে পরান্ত করে আল্লাহর পথে জরযুক্ত হন, তারাও তেমনি গাজী উপাধিতে গৌরবের যোগ্য হন। ১০৩

পূর্ব বঙ্গে ইসলাম প্রচারের ক্ষেত্রে সিলেটের হ্যরত লাহজালাল (রহ.) ও তাঁর অনুসঙ্গী বিরাট দরবেশ বাহিনীর অবদানই যে সর্বাপেক্ষা তা অবশ্য স্বীকার্য। সিলেট বিজিত হওয়ার পর হ্যরত লাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গী দরবেশদের মধ্যে অধিকাংশই ইসলামের বাণী বহন করে বিভিন্ন স্থানে গমন করেন এবং নানা স্থানে তাদের মাজার মাকবেরা আজও বিদ্যমান আছে।

ইতিহাসবিদ সৈরদ মুর্তাজা আলী বলেন গিয়াস উদ্দীন ও দেশওয়ার লভিফ ঢাকা জেলার সোনারগাঁরে সমাহিত আছেন। তাঁর মতে শাহ বদরের মাযার করিমগঞ্জের বদরপুরে অবস্থিত। তিনি আরও বলেন, সম্ভবত: এই শাহ বদরই চট্টগ্রামের বিখ্যাত বদরপীর। সিলেটে হযরত নাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গে যে বহুসংখ্যক ওলী দরবেশ দেশের এই অঞ্চলে আগমন করেন, শাহ মালেক (রহ.) তাহাদের মধ্যে অন্যতম প্রধান ব্যক্তি ছিলেন। ঢাকা অক্ষলে ইনি বিশেব ভাবে ইসলাম প্রচার করেছেন বলে জানা যায়। সরকারী দকতর খানা ইভেন বিভিং এর দক্ষিণ পূর্ব কোণে রাত্যার অপর গার্মে তার মাজার বিদ্যমান।

শাহ কামালঃ হযরত শাহজালাল (রহ.) এর শাগরিদ দের মধ্যে একই নামের তিনজন সুকী দরবেশ ছিলেন এবং তারাই হয়তো গারো পাহাড় ময়মনসিংহের উত্তরাঞ্চল ও কুমিল্লা এলাকার ইসলাম প্রচারে রত ছিলেন। তারা যে হযরত শাহজালাল (রহ.) এর সঙ্গে এই দেশে আসেন এ বিষয়ে সন্দেহের কোন অবকাশ নেই। ভিনুমতে শাহ কামাল সুনামগঞ্জ অঞ্চলে ইসলাম প্রচার করেন।

ইসলাম প্রসঙ্গ থছে ইসলাম প্রচারে হ্যরত শাহজালাল মুজররদের ভূমিকা প্রবন্ধে সুফী গভিত' 
ড. মুহাম্মদ শহীদুল্লাহ বলেন, হ্যরত শাহজালাল তাঁর শিষ্যগণ সৈরদ জাফর, সৈরদ আমুল 
গফুর, সৈরদ ইব্রাহিম, সৈরদ ইসমাইল, সৈরদ ইসহাক, সৈরদ মৌলভী রওশন আলী, সৈরদ 
গোলাম মর্তুজা, শাহ জালাল, শাহ কামাল, সৈরদ শাহ আকরম আলী এবং শাহ আদিরাকে

বিপুরা জেলার ইসলাম প্রচারে পাঠান এবং মৌলানা হাফিজ আহমদ শাহ হাফীবুল্লাহ, শাহ মুহাম্মদ দাঈম, শাহ ওরালীবুল্লাহ, শাহ রওশন আলী, শাহ আহমদুল্লাহ, প্রমুখকে তাবলীগের জন্য ঢাকার প্রেরণ করেন। তিনি নানা শাহ, হারন শাহ, ইনরাভ কমরবতা, মাহবুব শাহ, মিয়া সাহেব বোগদাদী, সৈরদ আহমদ ওরকে কল্লাহ শহীদ প্রমুখকে নােয়াখালী জেলার পাঠান। কাছাড় রংপুর, মরমনসিংহ, বরিশাল, চয়্রগ্রাম প্রভৃতি হানে হ্যরত শাহজালালের খলিকাগণ ইসলাম প্রচার করেন। কথিত আছে যে, জেলা ২৪ পরগনার পীর সৈরদ আব্রাস ওরকে গােরাচাঁদ তার খলিকা ছিলেন এবং তাঁরই আদেশে সুন্দরবন অঞ্চলে ইসলাম প্রচার করতে গিয়ে শহীদ হন। তাঁর মাবার জেলা ২৪ পরগনার বসির হাট মহকুমার হাড়োয়া থামে আছে। সেখানে প্রতিবংসর ১২ই কালগুন তার উরস উপলক্ষ্যে মেলা হয়। ১০৪

পত্তিত ড. মুহাম্মদ শহীদুল্লাহ মরছম পীর গোরাচাঁদের বংশানুক্রমিক লাথেরাজ ভোগী খাদেমানের একজন। হ্যরত সৈরদ আব্বাসের নাম হ্যরত শাহজালালের খলিফাগণের তালিকার পাওয়া যার।

সিলেট জেলার সর্বঅ হ্যরত শাহজালার (রহ.) এর সঙ্গী বহু দরবেশ ইসলাম প্রচার করেন। তাদের মাজার মাকাবেরা গনমানসে আজও শ্রদ্ধার আসনে সমাসীন। তাদের মধ্যে হ্যরত শাহজালাল (রহ.) এর ভাগিনা অন্যতম সঙ্গী ওলীরে কামিল হ্যরত শাহ গরান (রহ.) এর মাজার সিলেটে খুবই জনপ্রিয় ও সম্মানিত। খাজা আদিনার নামানুসারে সিলেটের বিখ্যাত আদিনা মসজিদ নির্মিত হয়। একই নামের আরেকটি মসজিদ পাতুরারও নির্মিত আছে। হাজী সৈরদ ইউসুক, বুরহান উদ্দীন কান্তাল, আহমদ নিশান বরদার আরিক সুলতানী, শায়খ আদুরাহ, সৈরদ উমর সমরকান্দী, হাজী খলিল, হাজী দরিরা, হাজীগাজী, যাকারিরা আরবী, রওশন চেরাগ, মানিক পীর, শাহ তাজ উদ্দীন কুরাইশী, শাহ হেলিম উদ্দিন কুরাইশী।

সুলেমান করনী কুরাইনী, শাহ সুলতান, শাহ সিকান্দর, জাফর গজনজী, শাহ দাউদ, জুনাইদ গোজরাটি, সৈরদ হামজা, কাজী ইলিরাছ, শায়খ খিজির, সৈরদ আহমদ কবির, পাঁচপীর, সৈরদ তাজ উদ্দীন, শাহ আলাউদ্দীন হাফিজ আতাউল্লাহ, শাহ কালা, শাহ কামাল ইয়ামনী, শাহ গায়রুল, শাহ মোজকা, আদম খাকী, দাওরনাম খতিব, শায়খ কালু, শামসুদ্দীন বিহারী, শাহ পাতা, শাহ সুন্দর, গরম দেওরান, জিন্দাপীর ও নিজাম ওসমানী প্রমুখ দরবেশ সিলেট বিভাগের বিভিন্ন স্থানে ইসলাম প্রচার করেন। সিলেটের বিভিন্ন স্থানে তাদের মাজার মাকবারা অবন্থিত। ৩৬০ আউলিয়ার বিবরণ সিলেটের সকল ঐতিহাসিক গ্রন্থেই পাওয়া যায়। তাঁদের সকলের বিত্তৃত কাহিনী তাদের ত্যাগ ও তিতীক্ষার ইতিহাস আজ হয়তো আর আমাদের জানা নাই। কালের অতল তলে সবই বিলীন হয়ে গিয়েছে। কিন্তু এইসব ওলী-দরবেশের সাধনার দানেই যে এই এলাকা আজ মুসলিম সংখ্যা গরিষ্ট এলাকার রূপান্তরিত হয়েছে। এই কথা জাতি কোন দিনই ভুলতে পায়বেনা। ১০০ কেবল তাহাই নহে বাংলাদেশের সমাজ জীবনে তাদের অবদান চির জন্মর হয়ে থাকবে।

১০৪. ইনলাম এনন, প্- ৯৯।

১০৫. চৌধুরী শামসুর রহমানঃ পূর্ব গাকিজানে ইসলামের আপো, (ঢাকা, পাকিজান গাবলিকেশস), পৃ- ৮২

## গক্ষম গরিচ্ছেদ বিভিন্ন মুদ্রা ও শিলালিগির সাক্ষ্য

প্রত্যাতাত্ত্বিক উপাদান হিসেবে কোনো বিশেষ কালের ইতিহাস চর্চার মুদ্রার গুরুত্ব অনস্বীকার্য। কোনো বিশেষ সময়ে প্রচলিত মুদ্রা শুধুমাত্র শাসকের কাল নির্দেশক নয়। সে সময়ের সাংস্কৃতিক ও অর্থনৈতিক অবস্থারও পরিচয়বাহী।

করেকবছর পূর্বে (ভারতের) করিমগঞ্জ শহর থেকে পাঁচ কিলোমিটার দক্ষিণ পশ্চিমে অবস্থিত আরলা বাড়ী চা বাগানে বিভিন্ন মূল্য মানের ১৭৭টি মূল্রা পাওয়া গেছে। বর্তমানে মূল্রগুলি গুরাটিস্থিত আসাম রাজ্য সংগ্রহশালার রয়েছে। এখানে একটি সংগ্রহে জালালুন্দীন মূহাম্মদ শাহ (১৪১৮-৩১ ঈ.) নাসির উন্দীন মহাম্মদ শাহ (১৪২২-৫৯ ঈ.) এবং ক্লকনুন্দীন বরবক শাহের (১৪৫৯-৭৪ঈ.) আমলের মূল্রা পাওয়া গেছে।

সুলতানী আমলে মুসলিম মুদ্রা ব্যাপক ভাবে সিলেটে ও প্রচলিত ছিল। সিলেটের বিভিন্ন সময়ের নাসনকর্তাদের সময়ে সিলেট যে তাদের শাসনাধীন ছিল তা মুদ্রার সাক্ষেও জানা যায়। ভক্টর আব্দুল করিমের পরীক্ষিত শামসুন্দীনফিরুজ শাহের (১৩০১-১৩২২ঈ.) সকল মুদ্রা সিলেটে পাওয়া গেছে। এসব মুদ্রা হযরত জালাল লখনৌতি ও হযরত জালাল সোনারগাঁও টাকশালে উৎকীর্ণ ৭০৪হি. (১৩০৪ ঈ.) এর মুদ্রা সিলেট শহরের খাসদবীর ও কালীঘাট মহল্লায় পাওয়া গেছে। ফখর উন্দীন মুবারক শাহের (১৩৩৮-৪৯) মুদ্রা হযরত জালাল সোনারগাঁ টাকশালে উৎকীর্ণ হয়েছিল।

মুদ্রা শিলালিপি সনদ সমকালীন ইতিহাস ও দলিল পত্র ইতিহাসের উল্লেখবোগ্য উপাদান্ মুদ্রার সাক্ষে প্রতীয়মান হয় যে, মুসলিম বাংলার অন্যান্য জেলার মত সিলেট ও বাংলার রাজনৈতিক কর্তৃত্ব ছিল। সিলেটের প্রাচীন ইতিহাস পর্যালোচনা করলে দেখা যায় এক সময় সিলেট পূর্ববঙ্গের চন্দ্র বংশীয় রাজাদের অধিকারে ছিল। করেক বৎসর আগে সিলেট জেলার চন্দ্র বংশীয় রাজাদের আটটি মুদ্রা গাওয়া গিরেছে।

জগন্নাথপুরে একটি প্রাচীন মুদ্রা পাওয়া যায় যাতে বাংলা লিপিতে রাজা বিজয় মানিক্য শ্রী শ্রী দেব্যানকে ১১১৩' মুদ্রিত ছিল। গ্রন্থকার অনুমান করেন দ্বাদশ শতাব্দীতে লাউড়ে বিজয় মানিক্য নামে এক রাজা রাজত্ব করতেন ও এই মুদ্রা তার আমলের। প্রকৃত পক্ষে এই মুদ্রা বিপুয়ার মহারাজা বিজয় মানিক্যের যিনি ১৪৫১ থেকে ১৪৮২ শতাব্দ পর্যন্ত বিপুয়ার রাজা ছিলেন। তাঁর রাণী লক্ষীর নামান্ধিত মুদ্রা পাওয়া গেছে। ১০৬ বিজয় মানিক্য জৈতা জয় করেছিলেন বলে ইতিহাস সাক্ষ্য দেয়। সম্ভবত জগন্নাথপুরে প্রাপ্ত উক্ত মুদ্রা ১৪৫৩ সনের ছিল। সিলেট ৭০৩ হিজয়ী (১৩০৩ সাল) মুসলমানদের শাসনে আসে। ঐ সময়ে সামসউদ্দীন ফিরোজ শাহ -

বাংলার সুলতান ছিলেন। তাঁর রাজত্বকাল ১৩০১ থেকে ১৩২২ ঈসায়ী। তাঁর আমলের ৭০৪ বিজয়ী (১৩০৪ঈ.) একটি মুদ্রা সিলেট শহরের কালীঘাট মহন্তার পাওয়া গেছে। সামস উদ্দীন কিরোজের অব্যবহৃতি পূর্ববর্তী বাংলার সুলতান রুকন উদ্দীন কায়কৌস (১২৯১-১৩০১ঈ.) এর একটি মুদ্রাও কালিঘাটে পাওয়া গেছে। মনে হয় সিলেট বিজয়ের সময় এই মুদ্রা এসে থাকবে। কিরোজ শাহের পরবর্তী শিহাব উদ্দীন বোগদাশাহ (১৩১৭-১৮) সুলতান গিয়াস উদ্দিন বাহাদুরশাহ (১৩২২-২৮) ফখর উদ্দীন মোবারক শাহ (১৩৩৮-৪৯) ইখতিয়ার উদ্দীন গাজী শাহ (১৩৪৯-৫২) শামছ উদ্দিন ইলিয়াছ শাহ (১৩৪২-৫৮) ও সিকন্দর শাহের (১৩৫৮-৯০) মুদ্রা ও সিলেট জেলার পাওয়া গেছে।

সিলেট জেলার চূড়ধাইতে জালাল উদ্দীন মোহাম্মদ শাহ (১৪১৮-৩৩) ও শাসম উদ্দীন আহমদ শাহের (১৪৩৩-৩৬) মুদ্রা লাওয়া গেছে। সিলেটের প্রাচীনতম শিলালিপি রুক্তমুদ্দীন বরকত লাহের (১৪৫৫-৭৬) আমলের। তাঁর সময়ের একটি মুদ্রা সিলেট জেলার বালাইল হানে পাওয়া গেছে। তার পুত্র শামস উদ্দিন ইউসুফ শাহ (১৪৭৪-৮০) এর সময়ের মুদ্রা সিলেটের কাকরীবাগ ও বাশাইলে পাওয়া গেছে। আলা উদ্দিন হোসেন শাহ (১৪৯৩-১৫১৯) এর অনেক গুলি মুদ্রা সিলেটের কাকারীবাগ ও রাউতখাইতে পাওয়া গেছে। এর পরের সুলতান নসরৎ শাহ (১৫৩৩-৩২) গিয়াস উদ্দিন মাহমুদ শাহ (১৫৩৩-৩৮) ও বরক শাহের মুদ্রা ও সিলেট জেলায় পাওয়া গেছে।

## আরবী ফার্সী শিলালিপি

ক্লক্দুনীন বর্বক শাহঃ সিলেট জেলার মুসলমান আমলের যে সকল শিলালিপি পাওয়া গেছে তন্মধ্যে হাটখোলার (বর্তমান ভারতের কাছাড় জেলার) প্রাপ্ত শিলালিপিই সর্ব প্রাচীন। শিলালিপির বসানুবাদ এই 'রাসুল বলেছেন' যে দুনিরাতে একটি মসজিদ নির্মাণ করে আল্লাহ তালা তার জন্য বেহেশতে একটি প্রাসাদ নির্মান করেন। সুলতান মাহমুদ শাহের পুত্র ন্যায় পরারন বরবক শাহ সুলতানের আমলে বাদশাহের প্রাসাদ রক্ষক খোরশেদ খান কর্তৃক ৮৬৮ হিজরী ৫ই সফর তারিখ (১৪৬৩ সালের ১৯ অটোবর) নির্মিত। ১০৮

রুকন উদ্দীন বরবক শাহ ১৪৫৯ সাল হতে ১৪৭৪ সাল পর্যন্ত বাংলাদেশের স্বাধীন বাদশাহ ছিলেন। ইদানিং এই বাদশাহের আমলের আর একটি শিলালিপি সিলেটের গারীদিঘীতে পাওয়া গেছে। ঐ শিলালিপির যতটুকু পড়া গেছে তা এই।

নবী বলেছেন- যে ব্যক্তি আল্লাহর সম্ভটির জন্য একটি মসজিল নির্মাণ করে আল্লাহ তারালা বেহেশতে তার জন্য সন্তরটি প্রাসাদ নির্মাণ করেন। মাহমুদ শাহ সুলতানের পুত্র রুকুনুদ্দীন আবুল মুযাককর বরবাক শাহ সুলতান। উল্ছ খান খানে খাজান। অনুমান হল এই শিলালিপি ১৪৬৪ - ৬৫ সালের।

১০৭. হ্যরত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, পু- ২৭২-২৭৩।

Sob. Inscription of Bengal Vol IV, P-7

## শামস উদ্দীনে ইউসুক শাহ (১৪৭৪-৮১)

রকুনদ্দীন বরবক শাহরে পুত্র শামস উদ্দীন ইউসুফ শাহের আমলের তিন খানা শিলালিপি সিলেট ইউসুফ শাহের আমলের প্রাচীনতম শিলালিপি শাহজালাল (রহ.) দরগায় আছে এর বঙ্গানুবাদ এই আল্লাহ বলেছেন 'মসজিদ আল্লাহর জন্য' নবী বলেছেন যে দুনিয়াতে একটি মসজিদ নির্মাণ করে আল্লাহ তালা বেহেশতে তার জন্য একটি প্রাসাদ নির্মাণ করেন। এই সময় বরবক শাহের পুত্র ন্যায়পরায়ন ইউসুফ শাহের সময়ে নির্মিত। বিখ্যাত দত্তর মজলিস এই মসজিদটি নির্মাণ করেন। খোদা তালা তাঁকে দু'জাহানের মসিবত থেকে রক্ষা করুন।

৮৮৭ হিজরী রবিউল আখের চান্দে সমাপ্ত হন। ১৪১৭ ঈসারী।

ইউসুফ শাহ ১৪৭৪ ঈসায়ী সিংহাসনে বসেন। বোধ হয় এই মসজিদ নির্মাণের সময় তিনি পিতার অধীনে পূর্ববঙ্গের শাসনকর্তা ছিলেন। এই মসজিদ গৌড়ের বিখ্যাত আদিনা মসজিদের অনুকরণে সিলেট শহরের চৌকিদীবি মহল্লায় নির্মিত হয়েছিল। সিলেটের ফৌজদার ইসফিন দিয়ার খার হস্তুমে এই মসজিদ নষ্ট করা হলে প্রস্তুর লিপি শাহজালাল (রহ.) দরগায় স্থানান্তরিত করা হয়।

মৌলজী বাজার শহরের তিন মাইল দক্ষিণ পশ্চিম গর্যজ্ মৌজার খোজার মসজিদ নামে একটি মসজিদ আছে। উক্ত মসজিদের শিলালিপির অনুবাদ এই। "আল্লাহ তালা ও রসুল বলেছেন-যে দুনিয়াতে একটি মসজিদ নির্মাণ করে, আল্লাহ তালা বেহেশতে তার জন্য সন্তরটি প্রাসাদ নির্মাণ করেন। সুলতান মাহমুদ শাহের পৌত্র সুলতান বরবক শাহের পুত্র সুলতান শামস উদ্দীন ইউসুক শাহের আমলে এই মসজিদ নির্মিত হয়। হাজী আমীরের পৌত্র ও মুসার পুত্র বিখ্যাত মন্ত্রী মজলিসে আলম ৮৮১ হিজয়ীতে (১৪৭৬ ঈ.) এই মসজিদ নির্মাণ করান।

নাহজালাল (রহ.) দরগায় প্রাপ্ত নিলালিপিতে উল্লেখিত মজলিস ও খোজার মসজিদের মজলিস আলম বাধ হয় একই ব্যক্তি। উভয় নির্মাতা মন্ত্রী ছিলেন ও দুইটি মসজিদ চারি বৎসর ব্যবধানে নির্মিত হয়েছিল। এই মসজিদটি বর্তমানে অত্যন্ত জীর্ণ অবস্থায় আছে। মুলী আশরফ হোসেনের মতে এই মসজিদিট একটি হিন্দু মন্দির ছিল দেয়ালে আকা ত্রিগুল, মঙ্গল কলস, দেবমুর্তি দক্ষিণ দিকে দরজা ও দক্ষিণের পুকুরের অবস্থান থেকে এ কথা বুঝা যায়। মনে হয় মন্দিরটিকে সংকার করে মসজিদে পরিণত করা হয়েছে। ১০৯

মেখেতারপুর পরগনার তিলাপাড়া গ্রামে ইউসুফ শাহের আমলের আর একটি শিলালিপি পাওয়া গেছে। এর বলানুবাদ আল্লাহ তালা কোরআন শরীফে বলেছেন "মসজিদ একমাত্র আল্লাহর জন্য।" রাসুল বলেছেন- "যে দুনিয়াতে একটি মসজিদ নির্মাণ করে আল্লাহ তালা বেহেশতে তার জন্য একটি প্রাসাদ নির্মাণ করবেন।" ৮৮৪ হিজরী (১৪৭৯ ঈ.) রবিউল আউয়াল চাদের দশ তারিবে মাহমুদ শাহের পুত্র সুবিচারক ইউসুফ শাহের আমলে তার মন্ত্রী মালিক সিকান্দর এই মসজিদ নির্মাণ করেন। যে ব্যক্তি এই মসজিদের অকফ নষ্ট বা হতাত্তর করবে আল্লাহর দরগায় সে মরনুদ ও গাধার বতা হবে। হুগলী জেলার পাভুয়াতে ৮৮২ হিজরীতে আর একটি মসজিদ তৈরী হয়। উক্ত মসজিদের শিলালিপি তিলাপাড়া মসজিদের অনুরূপ।

১০৯, হ্যরত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, পৃ- ২৬২

#### আলা উদ্দিন হোসেন শাহঃ

ইউসুক শাহের পরবর্তী কয়েকজন সুলতানের আমলের কোন শিলালিপি সিলেট জেলার পাওয়া বার নি। আলা উদ্দিন হোসেনশাহের আমলের ছয়খানি শিলালিপি সিলেট জেলার পাওয়া গেছে। এর মধ্যে প্রাচীনতম হ্বরত শাহজালাল (রহ.) দরগাহ শরীকে বারদেশে। এর অনুবাদঃ পরম করুণাময় আল্লাহ তায়ালার নামে কলিয়ার অধিবাসী চির কুমার জালাল এই মসজিদ নির্মাণের ছকুম দেন। আল্লাহ তায়ালা এই মসজিদকে সময়ের অত্যাচার থেকে রক্ষা করুন। এই মসজিদ সুলতান আলা উদ্দীন হোসেন শাহের আমলে ৯১১ হিজয়ী (১৫০৫ঈ.) মোয়াজ্ঞামাবাদের সেনাপতি ও মন্ত্রী খাওয়াস খান কর্তৃক নির্মিত হয়েছিল।

শিলালিপিতে উল্লেখিত হ্যরত শাহজালাল (রহ.) আদেশ বোধ হয় স্বপ্নে প্রত্যাদেশ রূপে আসে। আলা উন্দীন হোসেন শাহের আমলের সিলেট প্রাপ্ত ৯১৮ হিজরীর শিলালিপী ঢাকা জাতীর যাদুষরে রক্ষিত।

এর অনুবাদঃ মোহাম্মদের পুত্র চির কুমার জালালের আধ্যাত্মিক শক্তির সাহায্যে সুলতান ফিরুজ শাহ দেহলজীর সময় ৭০৩ হিজরীতে (১৩০৩ ঈ.) সিকন্দর খান গাজী সর্ব প্রথম সিলেটে মুসলমানদের অধিকার স্থাপন করেন। হবরত গামহারিয়ান (?) বিজয়ী রুকন খান এই অট্টালিকা নির্মাণ করেন। তিনি বাংলার সুলতান হোসেন শাহের মন্ত্রী ছিলেন ও কামরু (কামরূপ) কামতা (রংপুর জেলার কামতাপুর) জাজিনগর (উড়িষ্যায় জাজপুর) ও উড়িষ্যা বিজয়ের সময় সুলতানের বাহিনীতে সেনাপতি ছিলেন। ৯১৮ হিজরী (১৫১১ ঈ.) নির্মিত।

তরফ পরগনার দাউদ নগরের শাহ আহমদ উন্মার বাড়ীর সংলগ্ন মসজিদ গোত্রে আর একটি শিলালিপি আছে। ঐ শিলালিপি পাঠে জানা বার ত্রিপুরার সেনাপতি ও মোরাজ মাবাদের মন্ত্রী খোরাস খান ৯১৯ হিজরীতে (১৫১৩ ঈ.) ঐ মসজিদ নির্মাণকরান। খোরাস খান ঐ সালে মরমনসিংহে আরও একটি মসজিদ তৈরী করান।

দাউদ নগরের শিলালিপি থেকে জানা যায় খোয়াস খাঁর অধিকার তরফ পর্যন্ত বিভৃত ছিল। সিলেট শহরের চৌকিদেখী মহল্লায় শাহনুরের দরগায় আলা উদ্দীন হোসেন শাহের সময়ের অপর একখানা শিলালিপি আছে। ১১০

## হ্যরত শাহজালাল (রহ্.) দরগার অন্যান্য শিলালিপি

১। একটি শিলালিপি এই, সখত সৈয়দ জালাল বাহায়ে সওয়াব মসজিদে কে আনদয় নাসত'। সালে তারেখাস আজ কালাক গুযাত বিন গায়তুদায়। অর্থাৎ সৈয়দ জালাল সাওয়াব হাসিলেয় জন্য এই মসজিদ নির্মাণ কয়লেন। এয় ভিতয়ে তৈয়ী কয়ায় তারিখ ১০৭৪ হিজয়ী (১৬৬৪ ঈ.) ২। হবরত শাহজালাল (রহ.) দরগাহ শরীকের মসজিদের বারান্দা আর একটি শিলা লিপি এই, তকুর উল্লা মসজিদে আলী বলাবস বসকা কান্দারাউ বাসদ ইজাবত্রা সবকত বরদুরা দার আহদে শাহ আন শাহে শাহজাহান আওরলজেব আকে আজা দলাস বনাজাদ আরজ হরদম বের সামা আখতরী বুরজে সিবন্দা ও সাহবো সায়েকা ও কালাম মারি আব্দুলা শিবজী জে সেদক দিলবানা মুমীমারা সুদ নিদা সালতামীল ইউন চুনীন কাবায়েছানী বনাসুদ সজদা হয়ে বয়াদ বাজে।

অর্থাৎ- আল্লাহকে ধন্যবাদ। এর ভিতরে প্রার্থনা অন্যান্যের উপর। অনেক কৌশলের সহিত এই মসজিদ শাহজাহানের পুত্র আওরঙ্গজেবের (যার ন্যায় বিচারের জন্য দুনিয়া আকাশের চেয়ে গৌরবান্বিত সময়ে সৈয়দ বংশীয় মীর আন্দুল্লাহ সিয়াজীয় পবিত্র মনে তৈরী করান। এটি তৈরী করার তারিখ সম্পর্কে দৈববানী হল দ্বিতীয় কাবা তৈরী করা হল। উপযুক্ত প্রার্থনা করা দরকার।

এই শিলালিপি দরগার পুকুরে পূর্বদক্ষিনস্থ মসজিদে ছিল। আবজাদ হিসাব অনুযায়ী এই মসজিদ নির্মানের তারিব ১১১০ হিজরী (১৬৯৯ ঈ.) পাওয়া যায়। আব্দুল্লা সিরাজী ঐ সময়ে সিলেটের ফৌজদার ছিলেন।

(৩) অন্য একটি শিলালিপি এই- বা হামদুল্লাহবানায়া গদুজ খাস কে বা আকলক দর দহম ওয়াসাকেবাহদে শাহে আওরঙ্গজেব আদিল বা তাওফিকে এলাহী হায়ে বাকে জেসিদকে নিয়তে করহাদ খানী মরওব গসত দর আলী রওয়াকে গাখী তারিখ হাতিক ই দুয়া গোবাত বয়য়দে চুন গদুদে আপলক বাকী।

অর্থাৎ- আল্লাহ তারালার প্রশংসা। এই বিশেষ গদুজ যা আকাশের মত শক্তিশালী বাদশাহ আওরঙ্গজেবের আমলে সর্বশক্তিমান আল্লাহতারালার সাহায্যে ফরহাদ খান অকপট চিত্তে তৈরী করান। এর তারিখ সম্বন্ধে ফেরেশতা বললেন 'এটি যেন আকাশের মত স্থায়ী হয়।

এটি নাহজালালের দরগার সবচেয়ে বড় মসজিদের গাত্র সংলগ্ন। এর নির্মাণের তারিখ ১৯৮৮ হিজরী (১৬৭৮ ঈ.) ঐ সময় করহাদ খান সিলেটের কৌজদার ছিলেন।

(৪) আর একটি শিলালিপি এই-

বা কৌজদারিয়া বাহরাম খান ওয়ালা কদর রশিদ জুদ বয়েতমান ইয়ে বানায় আজিম সবুলে গায়েব বামান গোকত সালে তারেখাম কেবেগু গসস সালে তারেখাম কেবেগু গসত বেনায়ে মসজিদ আজ ইব্রাহীম।

অর্থাৎ- মহামান্য কৌজনার বাহরাম খানের আমলে এই মহৎ দালান শীঘ্র তৈরী হল। অজানিত রাজ্যের ফিরিশতা এটি তৈরীর তারিখ বললেন- বল মসজিদটি ইব্রাহিম তৈরী করেছে। এই মসজিদ ১১৫৭ হিজরী (১৭৪৪ ঈ.) তৈরী হয়েছে। ১১১

১১১, হ্যরত শাহজালাল ও নিলেটের ইতিহাল, বাতত পু- ২৬৪, ২৬৫।

### ষষ্ট গরিচ্ছেদ

## ঈসালে সওয়াব ও উরস-ই-শাহজালাল (রহ.)

ঈসাল বাবে ইফয়াল এর মাছদার রূপ অর্থ পৌছানো এবং সওয়াব অর্থ পুণ্য বা নেক কাজ।
তাই ঈসালে সওয়াব অর্থ সওয়াব পৌছানো। নিজে নেক কাজ করে তার সওয়াব অন্যজনকে
বখিনিয়ে দেয়া। শরীয়তের পরিভাবায় আর্থিক ইবাদত যেমন সাদকাহ, খয়য়াত ইত্যাদি।
দৈহিক ইবাদত যেমন নামাজ য়োজা তেলাওয়াতে কুরআন মজিদ ইত্যাদির সওয়াব অন্যকে
দিয়ে দেয়ার ইচ্ছা করলে আল্লাহ জাল্লাশানুহ তার মেহের বানীগুণে পৌছে দেন।
আহণুস সুন্নাত ওয়াল জামাতের উলামায়ে কেরামের এ বিষয়ে ইজমা বা সন্মিলিত সিদ্ধান্ত
ঘোষিত হয়েছে।

হযরত ইমাম মালিক (রহ.) এর মতে দৈহিক ইবাদতের সাওরাব মৃত ব্যক্তির নিকট পৌছে না। হযরত ইমাম শাকী (রহ.) মতেও শুধুমাত্র আর্থিক ইবাদতেরই সওরাব মৃত ব্যক্তির নিকট পৌছে। কিন্তু পরবর্তী শাকী উলামারে কেরামের মতে দৈহিক ইবাদতের সওরাবও মৃত ব্যক্তির নিকট পৌছে। কাজেই সুন্নী হানাকী মতের সিদ্ধান্তই সর্বজন মান্য হয়েছে। ১১২

শরত্বে আকাইদ আন নছফী নামক নির্ভরযোগ্য আকাইদ বিষয়ক কিতাবের ভাষ্য হচ্ছে -

অর্থাৎ- জীবিতদের পক্ষ থেকে মৃতদের জন্য দোয়া এবং ছদকা খয়রাত করা তাদের উপকার সাধিত হয়। অর্থাৎ এর ছওয়াব তাদের নিকট পৌছানো হয়। মুল কিতাব ও তার ব্যাখ্যা গ্রন্থে এ ব্যাপারে পবিত্র কোরআন হাদীসের আলোকে কতিপয় প্রমাণ পেশ করেছেন

- (১) মৃত মুমিনদের জন্য দোরা করতে আল্লাহ তারালা বলেন-ربنا اغفر لنا و لاخواننا الذين سبقونا بالايمان-
- (২) মাতা পিতার জন্য দোরা করার জন্য আল্লাহতারালা শিক্ষা দিয়েছেন-وقل رب ارحم هنا كما ربياني صغيرا
- (৩) ফেরেশতাগন জগৎ বাসীর জন্য ইস্তেগফার তথা ক্ষমা প্রাপ্তির জন্য আল্লাহর নিকট দোয়া করেন-ত্যু কর্মা প্রাপ্তির জন্য আল্লাহর নিকট দোয়া করেন-
- (8) হামালাতুল আরশ তথা আল্লাহর আরশ বহনকারী ফেরেশতাগন বিশেষতঃ মুমিনদের জন্য ইত্তেগকার করে থাকেন- يؤمنون به ويتغفرون للذين امنوا

১১২. মালিক পরওয়ানা, জানুয়ারী ১৯৯৩, (ঢাকা, ফকিরেরপুল) পৃ. ৯

১১৩, আকষ্টদ আন নসাফী উর্দু শরাহ আকদুল ফরাইদ আলা শারহিল আকাষ্টদ, পৃ. ২২৭

- (৫) নবী করিম (সা.) নিজ হাত মুবারক বারা দু'টো দুখা কুরবানী করলেন একটি উন্মতের জন্য অপরটি নিজের জন্য। শরহে আকাইদের নছকীতে তিনটি প্রমাণ উপত্থাপন করা হয়েছে।
- (১) ছহীহ হাদীস শরীকে মৃত ব্যক্তিদের জন্য দোরা বড় উল্লেখ ররেছে। বিশেষত জানাযার নামাজ ছালকে ছালিহিনদের থেকে যুগ যুগ ধরে চলে আসছে। যদি উহা দারা মৃতদের উপকার না হর তবে তা নির্থক হতো।
- (২) নবী করিম (সা.) ইরশাদ করেন-

## ما من ميت تصلي عليه امة من المامين يبلغون مائة كلهم يشفعون الاشفعوا فيه কোন মৃত ব্যক্তি যার জন্য শতজন মুসলমান নামাজ (জানাযা) পড়ে ওরা সকল তার জন্য

সুপারিশ কারী হবেন এবং তাদের সুপারিশ কবুল করা হবে।

(৩) সাদ বিন উবাদাহ হতে বর্ণিত তিনি বললেন, "ইরা রাসুলাল্লাহ আমার মাতার ইত্তেকাল হয়ে গেছে এখন কোন প্রকার ছাদকাহ তার জন্য উত্তম। তখন নবী করিম (স.) উত্তরে বললেন পানি। তখন সাদ ইবনে উবাদ একটি কুপ খনন করলেন এবং বললেন এটা উন্মে সাদের কুপ।

وعن سعد بن عباده انه قال يا رسول الله صلى الله عليه وسلم ان ام سعد ما تت فاي الصدقة افضل قال الماء فحفربتوا وقال هذا لام سعد- 800

এছাড়া ঈসালে সওয়াবের প্রমাণ অনেক হাদীস শরীকে উল্লেখ রয়েছে-

عن ابي هريرة رضي الله عنه قال قال رسول الله تَكُلُهُ اذا مات الانسان انقطع عنه عمله الامن ثلثة الا من صدقة حارية او علم ينتفع به او ولد صالح يدعوله - (رواه سلم)

হযরত আবু হুরাররা (রা.) হতে বর্নিত মানুষ মারা যাওরার পরে তার সব আমল বন্ধ হরে যার। কেবল তিনটি বাকী থাকে, সদকারে জারিরা, উপকারী ইলম ও নেক সন্তান যারা তাঁর জন্য দোরা করে। (মুসলিম) এখানে যে তিনটি আমলের কথা বলা হরেছে তা মূলতঃ মৃত ব্যক্তিরই আমল। আর এগুলোরকারণেই সে মৃত্যুর পর সওয়াবের ভাগী হয়।

(২) হ্বরত আব্দুল্লাহ বিন আব্বাস (রা.) হতে বর্ণিত -

ما السيت في قبره الا شبيه الغريق المتغوث ينتظر دعوة تلحقه من اب وام اواولد اوصديق ثقة فاذا لحقته كان احب اليه من الدنيا-

অর্বাৎ- কবরে মৃতদের অবস্থা, আর্তনাদকারী ভুবত ব্যক্তির ন্যার। সে অপেক্ষা করতে থাকে দোয়ার তার মা, বাবা, সন্তান, নির্ভর যোগ্য বন্ধুর যখন তাদের পক্ষ থেকে এ দোয়া তার আমল নামায় মিলিত হয় তখন উহা হয়ে থাকে দুনিয়ার সমস্থ বস্তু থেকে তার নিকট সর্বাধিক প্রিয়। ১১৪

উপরোক্ত আলোচনা থেকে ঈসালে সওয়াব কোরআন ও হাদিস দারা অতীব উত্তম কাজ হিসেবে প্রমাণিত হল। ওলী আউলিয়াগণ আল্লাহর মাকবুল ও মাহবুব বান্দাহ। ইন্তেকালের মাধ্যমে তাঁরা মাওলায়ে হাকিকির সান্নিধ্য অর্জন করে থাকেন। কবর জিরারতের মাধ্যমে ও ঈসালে সওরাব করা হরে থাকে। কবর জিরারত করা মৃতাহাব। সপ্তাহে অন্তত একদিন কবর জিরারতে যাওয়া উত্তম। জুমআর দিন হলে আরও ভালো। ছহীহ হাদীস শরীকে বর্ণিত হরেছে যে, হবরত নবী করীম (সা.) এরশাদ করেছেন- 'আমি কবর জিরারত করতে মানা করছিলাম, এখন আবার অনুমতি দিলাম তোমরা জিরারত কর।"

কবর জিরারতের মাধ্যমে দুনিরার প্রতি অনাসক্তি জন্মার এবং মওতের কথা মনে পড়ে। এ মর্মে হাদীসের উল্লেখ রয়েছে।

আউলিয়ায়ে কেরাম বুযুর্গানে দ্বীনের কবর জিয়ারত করার উদ্দেশ্যে সফর করা জারিজ। আল্লামা শামী 'রাদ্দুল মুখতার' কিতাবে লিখেন জুমআর দিন অথবা জুমার আগের দিন অথবা জুমার পরদিন কবর জিয়ারত করলে কবরবাসী জিয়ারত কারীকে চিনতে পারে।

আওলিয়ারে কিরানের রওজা ও মাজার শরীফ থেকে বহুবিধ ফরেজ জারী থাকে, সেহেতু জিরারতের উদ্দেশ্যে সকর নিরর্থক নর।

কবর জিয়ারত ইসলামে কোন নৃতন সংযোজন নয় স্বয়ং হজুর পাক (সা.) জায়াতুল বাকীতে জিয়ারত করেছেন। জিয়ারতের পদ্ধতি ও মাসনুন দোয়াও শিক্ষা দিয়েছেন। পূর্বকাল থেকে এর শরয়ী প্রচলন এসেছে- হয়রত ইমাম শাকী (য়হ.) বলেছেন, 'হয়রত ইমাম মুসা কায়িম (য়হ.) মাজার মুবারকে বিদ্যুৎ বেগে দু'আ কুবুল হয়। ইয়াহিয়া উলুমুদ্দীন কিতাবে হয়রত ইমাম গাজ্জালী (য়হ.) এর কবর জিয়ারতের বিষয়ে বিতারিত আলোচনা করেছেন।

আলী বিন সায়মূন বলেন- ইমাম শাফী বলেছেন, 'আমি প্রত্যেক দিন ইমাম আবু হানিফার কবর (বাগদাদ অবস্থান কালে) জিয়ারত করতাম। আমার কোন বিশেষ প্রয়োজন দেখা দিলে দুরাকাত নামাজ আদার করে ইমাম আবু হানিফার কবর জিয়ারত করে আমার প্রয়োজনের জন্য আল্লাহ তালার কাছে মোনাজাত করতাম। অল্ল দিনের মধ্যে আমার উদ্দেশ্য সাধন হত। (আল্লাহ তালা সকল ইমামগণের প্রতি রহমত বর্ষণ কর্মন)।

খাজা নিজামুদ্দীন (রহ.) বলেন- একবার হ্যরত খাজা কুতুবুদ্দীন বখতিয়ার কাকী (রহ.) র মাজার জিরারত করার সময় আমার মনে একটি প্রশ্ন জাগল- আমরা যে জিরারতে আসি এ বিষয়ে কবর যাসী ওলীগণ অবগত হন কিনা? অতঃপর আমি মাযারের পাশে মুরাকাবা অবস্থায় বসলাম এবং বখতিয়ার কাকীর (রহ.) কবর থেকে একটি কবিতা গুনলাম-

## মরা জিব্দা পব্দার চু খেশতন

মন আয়ম বজান গরতু আয়দ বতন। ১১৫

অর্থাৎ আমাকে জীবিত বলে মনে কর। তুমি যদি শরীর নিয়ে আস তবে আমি রুহসহ উপস্থিত আছি।

মৃত ব্যক্তির শোকে কাপড়ছেড়া, গাল মুখে কপালে থাপপর মারা, বুক থাপড়ানো এ ধরণের

নামা ভাবে হা হু তাশ করা নাজায়েজ। হ্যরত ইমাম হুসাইন (রা.) রনাঙ্গনে কারবালার প্রাভরে

আহলে বাইতের উদ্দেশ্যে নহিহত করতে গিয়ে নিজেই নিষেধ করেছেন। অজ্ঞতা বশতঃ এ

ধরণের কাজকে কেউ কেউ সওয়াবের কাজ মনে করে অথচ বুখারী শরীকে বর্ণিত হয়েছে

হ্যরত নবী করিম (সা.) ইরশাদ করেন- "যারা মুখে থাপপর মারে অথবা কাপড় হিড়ে তারা

আমার দলভুক্ত নয়।"

১১৫. ইমান উদীন মাওলালা চৌধুরী, আলর্শ গল্প সংকলন (ইমাম হিমওয়ী য়টিত আববার আবু হালিকা ও আসহাবিহি ও ইয়তে নিলামীর অনুদিত সংশ্লিষ্ট অংশ) (লিলেট, কুলতলী ছাহেব বাড়ী, ২০০৪ঈ, সং৪) প্- ১৭ ও ২৪, ২৫

এখানে উল্লেখ্য যে, নীরবে অশ্রুপাত করার দোষ নেই বরং সাওয়াবের কাজ। ঐ নিয়মে তেলাওয়াতে কুরআনে পাক, ইপ্তিগফার তাসবিহ তাহলিল ইত্যাদির মাধ্যমে ইছালে ছওয়াব হয়।

প্রসক্তমে বলা যেতে গারে যে, কোরআন মাজিদ তিলাওয়াত করে তার সওয়াব অন্যদের জন্য বখশিয়ে দেয়াকে ফাতিহা বলে। সম্ভবত সুরা ফাতিহা দ্বারা তিলাওয়াত শুরু করা হয়, বিধায় তাকে 'ফাতিহা' বলা হয়।

প্রসিদ্ধ ফিকহের কিতাব 'বাহরুর রায়িকের' বর্ণনামতে ইবাদত করার সময় যদি অন্যকে সওয়াব দানের নিয়ত না করা হয়ে থাকে তথাপিও সে ছওয়াব পরবর্তীতে অন্যকে দানের নিয়ত করা সহীহ এবং যথারীতি ছওয়াব পৌছবে।

আল্লাহ রাক্ষ্প আলামীনের বিশেব অনুগ্রহ যে, যে ব্যক্তি নিজের আমলের ছওয়াব অন্যকে বর্থশিশ করে দিবে সে নিজে মাহরুম হবে না বরং নিজেও সমপরিমাণ সওয়াব পাবে। উলামারে কিরাম বুর্গানে দ্বীন তাদের কিতোব সমূহে উল্লেখ করেছেন যে, যখনি কোন মুসলমান কোন নকল ইবাদত করে তার উচিত সে যেন তা সকল মুমিন মুসলমানদের রূহে পৌছবার নিয়ত করে তাতে সে নিজে যেমন সওয়াবের হকদার হয় ঠিক তেমনি ভাবে তামাম মুমিন মুসলমানের পবিত্র আত্মা সমূহের কাছে সওয়াব পৌছে। উল্লেখ্য যে, সকল মুমিন মুসলমানদের রূহে সওয়াব পৌছাবার নিয়ত কয়ায় নিজের ভাগে ভবল সওয়াব পাওয়ার জায় সন্ভাবনা থাকে। কোন ব্যক্তি যদি তার কোন ইবাদতের সওয়াব অন্য কয়ের জনের রূহ মোবারকে পৌছবার নিয়ত করে তবে সবার মধ্যে তা বন্টন করে দেয়া হয়না বরং প্রত্যেককে পুরাপুরি সওয়াবই দেয়া হয় যা সেই ইবাদতের জন্য নির্ধারিত হয়।

শায়খুল মাশায়েখ হয়রত শাহ জালাল (রহ.) ও ৩৬০ আউলিয়ার মাধ্যমে বাংলাদেশ ও আসামের মুসলমান ইসলামের আবে হায়াত লাভ করেছেন, বিধায় ছহীহ হাদীস অনুসারে কিয়ামত পর্যন্ত ছদকায়ে জারিয়া হিসেবে ওরা সবাই তাদের আআর আজীয় ও একাভ আপনজনের মত ভবল সওয়াব পাবেন। যেহেতু তাদের বায়া সর্ব প্রথম এসব অঞ্চলে ইসলামের আলো পৌছেছে। তাই এই সুনুতে হাসানার প্রবর্তক হলেন এসব আউলিয়ায়ে কেয়াম। তাঁদের ঐকান্তিক প্রচেষ্টা ও মহান ত্যাগ স্বর্ণাক্ষরে চিরদিন স্কৃতির মনিকোঠায় লিপিবদ্ধ থাকবে। অতএব, তাদের আনীত এ বীন ইসলামের পথে যায়া চলবে অনুসরণ করবে তাদের নেক আমলের ছওয়াবের আরেক গুণ ছওয়াব তারা লাভ করবেন।

এ মর্মে হাদিছ শরীফের অনুবাদ নিমুরূপঃ "বারা কোন নেক কাজের প্রচলন জারী করবে তাদের জন্য রয়েছে সে কাজের প্রতিদান। পাশাপাশি বারা এ আমল (কাজ) করবে তা থেকে রয়েছে আরেক প্রতিদান। কারও পুণ্যের অংশ হ্রাস করা হবে না। এমনিভাবে যারা কোন পাপকাজের প্রচলন জারী করবে সে ঐ পাপ কাজের অংশ পাবে, প্রতিদান হিসেবে। এর পাশাপাশি বারা এ আমল করবে তাদের পাপের অংশ থেকে আরেক অংশ পাবে। কারও অংশ থেকে হ্রাস করা হবে না।

বিশেষত হ্যরত শাহজালাল (রহ.)এর রহানী আওলাদ এতদঞ্চলের মুমিন মুসলমান। তাই নিজ পিতা মাতা রেখে যাওয়া আওলাদে ছালেহ বা নেক সন্তান দ্বারা মৃত্যু পরবর্তী জীবনে বেভাবে সওয়াব পেয়ে থাকবেন ঠিক তেমনি ভাবে হয়রত শাহজালাল (রহ.) কোন অংশে এদের নেক আমলের অংশ থেকে সওয়াব কম পাবেন না। তাছাড়া বোনাস হিসাবে তাদের বাবতীর দোয়া ও নেক আমলের সওয়াব কয়েকগুণ বৃদ্ধি কয়ে তাঁর ও সঙ্গী সাথী আউলিয়ায়ে কেরামদের আমলনামায় যোগ হতে থাকবে যতদিন এসব জনপদ ও মুমিন মুসলমান বেঁতে থাকবেন।

## উরস-ই-শাহজালাল (রহ.)

'উরস' বিশেষ্য ও একবচন। 'উরস' এবং 'উরুস' অর্থ কনেকে স্বামীর নিকট পৌছানো ওলীমার খাবার। বহুবচনে আয়রাস ওয়া উরুসাত উরস উরসান বাব নাছারা হতে অর্থ খুশির মধ্যে থাকা। ১১৬

আরীসা আরসান বাব সামি'য়া হতে অর্থ- ঘিরে রাখা, মহব্বত করা ইত্যাদি। ভিরস' মানে ফকীর দরবেশের জন্য উপহার।

পীর বুজুর্গদের ওফাত দিবস উপলক্ষ্যে আয়োজিত বার্ষিক ফাতেহা শরীফের নামই হচ্ছে উরুস মোবারক। উরুস হচ্ছে ওলী দরবেশের মৃত্যু বার্ষিকীতে তাঁদের সমাধিস্থলে পবিত্র অনুষ্ঠান বিশেষ। আউলিয়ায়ে কেরামের ওফাত দিবসকে 'উরস' নামে অভিহিত করার হেকমত এই যে, আয়াহ ও তাঁর রাসুল (সা.) এর প্রেমিক আউলিয়াগণ ওফাতের মাধ্যমে ঐ দিন তাদের চির আকাভিখত আয়াহর দীদার ও রাসুল (সা.) এর জিয়ারত লাভ করেন। ঐ দিন আউলিয়াদের জন্য পরম আনন্দের দিন। আয়াহর প্রিয় বান্দাগণ যখন কবরে মুনকির ও নাকির দুই ফেরেশতার সওয়ালের জবাব দিয়ে কামিয়াব হয়ে যান তখনই বেহেশতী ফেরেশতাগণ বেহেশতের দিকে দরজা খোলে ঐ বান্দাগনকে বেহেশতী জামা কাপড় পরিয়ে বেহেশতী বিছানার গুয়ে দিয়ে বলেন, হাদীসের ভাষার ''নাম কানাউমাতিল আর্মস লা ইউঝায়ু ঈয়া আহবারু আলাইহি ইলাইহি।'' অর্থাৎ- তুমি ঐ নৃতন বয়ের ন্যায় মুমিয়ে পড় যাকে তাঁর বয়ু ব্যতিত অন্য কেউ জায়ত করবে না।

ওফাতের মাধ্যমে আউলিরারে কেরামগন আল্লাহ ও তাঁর রাসুলের দিদার লাভ করেন আর এ দিদার বা সান্নিধ্য লাভ করাকেই হাদীস নরীকে উরসের সাথে উপমা দেরা হয়েছে। বলা হয়েছে ওফাতের মাধ্যমে আল্লাহ তালার সাথে আউলিয়ায়ে কেরামের সাক্ষাত নৃতন দুলহার মতই আনন্দের। কারণ মহান আল্লাহর সাথে সাক্ষাত লাভই হচ্ছে মুমিন জীবনের সর্বশ্রেষ্ট সাকল্য।

ইসলানে উরস-ই-আউলিয়ার গুরুত্ব অপরিসীম। পীর ক্কিরদের মৃত্যুদিবস কে স্মরণীয় বরণীয় করে রাখার জন্য উহা একটি যোগসূত্র।

প্রতি বছর ২০শে জিলক্বল হযরত শাহজালাল (রহ.) উরস মোবারক প্রতিপালিত হয়। ১৯ থেকে ২১ তারিখ পর্যন্ত এই অনুষ্ঠান উদযাপিত হয়। উরস পালনের উদ্দেশ্যে এসে জমারেত হয়ে মাজার জিয়ারত, কোরআন তিলাওয়াত, মিলাদ শরীফ, দুরুদ ও ইত্তেগফার পাঠ জিকির

১১৬. আল মুনজিদ, আরবী-উর্দু লুগাত, নারুল এশায়াত করাচি-১, জুলাই-১৯৭৫, পৃ- ৬৪১, ৬৪২ ও আল মায়জামুল ওয়াসিত (আরবী) পৃ- ৫৯২

আজকার গরীব-দুঃখীদের সাহায্য সহযোগিতা ও বিশেষ খাবার প্রদান করা হয়। ঐ দিন 
শাহজালাল (রহ.) এর ঐতিহাসিক ডেগ চুলার বসানো হয়, শিরনী পাকানো হয়। আখেরী 
মোনাজাতের মাধ্যমে সওরাব রেছানী করে শিরণী বিতরণ করা হয়। প্রতি বছর এভাবে 
কর্মসূচীর সমাপ্তি হয়। এ সমন্ত কর্মসূচী নিঃসন্দেহে সাদকারে জারিয়া মূলক নেক কাজ। 
ইছালে ছওয়াব হিসেবে উহা সমন্ত আদিয়ায়ে কেরাম, আউলিয়ায়ে কেরাম সকল মুমিন নরনারীর রুহে বর্খশিয়ে দেশ ও জাতির কল্যাণ কামনা করা হয়।

উরস উপলক্ষে এসব ভালো কর্মসূচির পাশাপাশি পরিবশে দুরণীয় তথা ক্রআন, সুন্নাহ পরিপছি বিদআত ও জগণ্য অপরাধমূলক কার্যকলাপ চলতে থাকে। এ সমর রাজ্যের লাউরাশাহ, গদাশাহ, গাঞ্জাশাহ এমনকি ভভ পীর এবং পীরানিরা এক সঙ্গে মেলা দেন। গাঞ্জার দুর্গদ্ধ এ পবিত্র অঙ্গনকে কলুষিত করে। দুর দুরাভ থেকে বক্তরা এসে জমায়েত হয় পূণ্য লাভের আশায়। পীর-পীরানীর অবাধ চলাক্ষেরা ও গান-বাজনা মেলার রূপ ধারন করে। কেউ কেউ বলে কারো মনে নাকি কোন কুমতলব উদয় হয়না। অবশ্যই মাজার শরীকে এলে সবার মন পবিত্র হয়ে যাওয়ার কথা। কিন্তু যে আউলিয়া বিবাহ করেন নি, যিনি কোন দিন নারীমুখ দেখেননি যার নজরে পড়ে গায়েব হয়ে গেলে বিবির মোকামের বিবি। শরীয়ত ও মা'রিফতের সম্রাট, জগত বিখ্যাত অন্যতম ওলী শাহজালাল (য়হ.) এর মাজারে বিবিদের লীলাখেলা করতে দেয়া দরগাহ কর্তৃপক্ষের কর্তাটুকু সুবিবেচনার কাজ হচ্ছে তা অবশ্যই বিচার্য। একদিন সবাই মহান আল্লাহর দরবারে জবাবদিহি করতে হবে নিজ কর্মের জন্য। আগুনের সংস্পর্শে যি গলে একথা যারা অস্বীকার করেন তারা হয় মিথ্যাবাদী, না হয় তাপের শক্তি সম্পর্কে অজ্ঞ। ১১৭

সহীহ হাদিছে উল্লেখ ররেছে 'কুল্লুকুম রায়ীন ওয়া কুল্লুকুম মাসউলুন আন রারির্য়াতিহি"। অর্থাৎ- তোমরা সবাই এক একজন তত্ত্বাবধারক। তোমাদের যথার্থ তত্ত্বাবধান সম্পর্কে জিজ্ঞাসিত হবে। অতএব দলমত নির্বিশেষে আমাদের সকলের ঈমানী দায়িত্ব ও কর্তব্য হচ্ছে এ মহান ওলীর জীবন ও মিশনকে সঠিকভাবে অনুধাবন করে তা বান্তবায়ন করা। সর্বোপরি যাবতীর বিদআত, শরীয়ত বিরোধী কার্যকলাপ চিহ্নিত করে জনমত সৃষ্টির মাধ্যমে দরগাহ কর্তৃপক্ষ ও প্রশাসনের হত্তক্ষেপ কামনা করা। যাতে করে শাহজালাল (রহ.) এর প্রকৃত শিক্ষা ও দীক্ষার আলো থেকে দেশ ও জাতি সঠিক নির্দেশনা পেতে পারে।

১১৭. শ্রীহটো ইসলাম জ্যোতি, পৃ- ১২৮, ১২৯।

# তথ্য নির্দেশিকা

- আল-কুরআনুল করিমঃ মুজমা'য় আল মালিক ফাহাদ, আল মাদীনাতৃল মুনাওয়ারাহ, সাউদিআয়ব।
- অাস-সৃষ্তি, জালালুন্দীন আবনুর রহমান, শায়খুল ইসলাম, তাফসীর জালালাইন, মুখতার এভ কোং, দেওবন্দ ইউ.পি ১৩৭৬হি.
- ০৩. আস-সুয়ুতি, জালালুদ্দীন আবদুর রহমান, শায়খুল ইসলাম, আল ইতকান ফি উলুমিল কুরআন, দিল্লী, কুতুবখানা ইশায়াতুল ইসলাম, তা.বি।
- মুস্তাফিজুর রহমান ড. কুরআন পরিচিতি, ঢাকা, নুবালা পাবলিকেশপ, ফুলার রোভ, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়।
- ০৫. আবু আব্দুল্লাহ মুহাম্মদ ইব্ন ইসমাঈল আল-বুখারী, আল-জামে, আস-সহীহ, দিল্লী কুতৃবখানা রশিদিয়া ১৩০৫ হি. ১খ।
- ০৬. আবু আব্দুল্লাহ মুহান্দদ ইব্ন ইসমাঈল আল-বুখারী, আল-জামে, আস-সহীহ, করাচি, ফ্রাদিমী কুতুবখানা, মুকাবিল আরামবাগ ১৩৮১হি, ২ খ.
- ০৭. আবু ঈসা মুহাম্মদ ইব্ন ঈসা ইবনে সাওরাতা, আত-তিরমিয়ি, ইমামুল আল্লামা, আল-জামে আস-সহীহ, লিত-তিরিমিয়ি, মুখতার এভ কোম্পানী নাহিয়াল ইসলামী কুতুবখানা, দেওবন্দ, ১৯৮৫ঈ.
- ob. নূর মোহাম্মদ আজমী, মাওলানা, হাদিসের তত্ত্ব ও ইতিহাস, ঢাকা, এমদাদিয়া লাইব্রেরী ১৯৬৬ঈ.।
- সম্পাদনা পরিবদ, বিবাহ ও পারিবারীক জীবন সংক্রম্ড মাসয়ালা ও মাসায়েল, ঢাকা, ইফাবা, জুন- ২০০৫ঈ.।
- ১০. আহমদ শায়৺ য়ৢয়াজীয়দ (রহ.) ইবন আবি সাঈদ ইবনে উবায়য়ৢয়য়হ, আল মানায়, য়ৢয়৽ল আনোয়য়য়, মা'য়া কাময়িল আকমায়, দিল্লী আল য়ৢড়তবা মাতবা'য় ১৩৫৯ হি.
- ১১. আন নাসাফী আমার ইব্ন আহমদ, ইবনে ইসমাইল ইব্ন মোহাম্মদ (জ. ৪১৬ হি. মৃ. ৫৩৭হি.) উর্দু আকদুল ফারাইদ আলা শারহিল আকাইদ, অনুদিত মাওলানা মোহাম্মদ আলী চয়য়্রাম, হাটহাজারী, জামিরিয়া লাইবেরী ১৩৯৭ হি.।
- ১২. ওয়ালী উল্লাহ হয়রত মৃহান্দিসে দেহলজী (য়হ.), আল কাউলুল জামিল, অনু. হাফিজ মাও. আব্দুল জলিল, ঢাকা হক লাইব্রেরী, বায়তুল মোকাররম ২০০০ঈ.
- ১৩. আলী হাজবিরি, পীর কামিল মাখদুম সৈরদ, (হবরত দাতাগঞ্জ বখশ নামে পরিচিত), কাশফুল মাহবুব, মুফতি গোলাম উদ্দীন কর্তৃক অনুদিত, রেবজী কিতাব ঘর, ইভিয়া, ১৯৮৮।
- শামছুল হক করিদপুরী মাওলানা, তাছাওওফ তত্ত্ব, ঢাকা, বাদেমুল ইসলাম পাবলিকেশপ১৯৯৮ঈ.
- ১৫. মমতাজ উদ্দিন মাওলানা, ফাজেলে দেওবন্দ, আইনুল ইলিম, ঢাকা, এমদাদিয়া লাইব্রেরী, তা.বি.।
- আব্রর রশীদ ককীর, সুফি দর্শন, ঢাকা, ইকাবা ১৯৮০ ইংরেজী।
- মুশাহিদ আলী মাওলনা বায়মপুরী, আল ফুরকান বাইনাল হত্ত্বে ওয়াল বাতীল, সিলেট, আহমদীয়া
  লাইবেয়ী, কানাইবাট বাজায়, ১৩৭৬ হি.।
- ১৮. আপুল লতিফ মাওলানা, জ্বারী, ছাহেব কিবলা ফুলতলী সিলেটী, আনোরারূস সালিকিন, মাওলানা মো. ইমান উদ্দিন চৌধুরী ফুলতলী, ফুলতলী ছাহেব বাড়ী ১৯৮৪।

- ১৯. নাসির উদ্দিন হায়দার মৃত্দেক, সৃহেল-ই-ইয়ামন, নওল কিশোর প্রেস, লক্ষ্ণৌ ১৮৬০, এলাহি বক্স অনুদিত ১২৭৮ বা.
- ২০. মুর্তাজা আলী সৈয়দ, হযরত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, ঢাকা, বাংলা একাডেমী, জানুরারী ১৯৬৫ঈ.।
- মূর্তাজা আলী সৈয়দ, হয়রত শাহজালাল ও সিলেটের ইতিহাস, ঢাকা, এ.বি. বুক স্টোর্স, আজিমপুর, জানুয়ায়ী ১৯৭০ঈ.।
- ২২. শামসুল আলম এ.জেড. এম. হ্যরত শাহজালাল কুনরাজী (রহ.), ঢাকা, খোশরোজ কিতাব মহল লিঃ আগষ্ট ১৯৯৬ঈ.।
- ২৩. রহিম এম.এ.ড. (মোহাম্মদ আসাদুজ্জামান অনু.) বাংলার সামাজিক ও সাংস্কৃতিক ইতিহাস, ঢাকা, বাংলা একাডেমী, জুন ২০০৮ই. ১খ (১২০৩-১৫৭৬)।
- ২৪. আহমেদ শরীক উদ্দিদ, প্রকেসর, সিলেট ইতিহাস ও ঐতিহ্য, ঢাকা, বাংলাদেশ ইতিহাস সমিতি, জুলাই- ১৯৯৯ ঈ.।
- ২৫. চৌধুরী নুরুল আনোয়ার হোসেন দেওয়ান, হয়রত শাহজালাল (র) ঢাকা, ইফাবা, জুন- ১৯৯৫।
- চৌধুরী নুরুল আনোয়ার হোসেন, দেওয়ান, আমাদের সুফিয়ায়ে কিয়াম, ঢাকা ইফাবা, জুন ১৯৯৫ঈ. ।
- ২৭. চৌধুরী আবদুল মালিক, হযরত শাহজালাল, কলকাতা, ওরিয়েন্টাল প্রিন্টার্স এন্ড পাবলিশার্স লিমিটেড, ১৩৩১ বা.।
- ২৮. আজহার উদ্দিন আহমদ মুফতি, সিদ্দিকী, শ্রীহট্ট ইসলাম জ্যোতি, সিলেট নভেম্বর ১৯৩৮ঈ.।
- ২৯. ফলবুর রহমান, সিলেটের একশত এক জন, সিলেট, ফখরুল কবির খাঁ, এপ্রিল ১৯৯৪ঈ.
- ৩০. চৌধুরী নুরুল আনোয়ার হোসেন দেওয়ান, সিলেট বিভাগের ইতিহাস, ঢাকা, সৈয়দা তাহেরা বেগম, লক্ষী বাজার, ২০০৬ঈ.।
- ৩১. চৌধুরী নুক্ল আনোয়ার হোসেন দেওয়ান, হযরত শাহ জালাল দলিল ও ভাষ্য, ঢাকা, ইফাষা, জুন ১৯৯৯ঈ.
- ৩২. শামসুল আলম, এ.জেড.এম. হ্বরত শায়খ জালাল (রহ.), ঢাকা, ইফাবা, ১৯৮৩ ঈ.।
- ৩৩. বজনুর রশীদ আ.ন.ম. আমাদের সৃফী সাধক, ঢাকা, ইফাবা, ১৯৭৭ ঈ.।
- ৩৪. চৌধুরী মোহামদ মুসলিম, উজ্জ্বল এক পায়রা, ঢাকা, ইফাবা, ১৯৮০ঈ.।
- ৩৫. চৌধুরী গেলাম আকবর, সাহিত্য ভূষণ, ইসলাম জ্যোতি হ্যরত শাহজালাল (রহ.), সিলেট ১৯৭০।
- ৩৬. মুখোপাধ্যার সুখমর, অধ্যাপক বিশ্ব ভারতী, বাংলার ইতিহাসের দু'শো বছর (১৩৩৮-১৫৩৮), ঢাকা, খান ব্রাদার্স এন্ড কোং, প্যারিদাস রোভ, এপ্রিল- ২০০০ই.।
- ৩৭. শহীদুল্লাহ মুহাম্মদ ড. ইসলাম প্রসঙ্গ, ঢাকা, রেনেসার্স প্রিন্টার্স লিমিটেভ ১৯৬৩ই.।
- ৩৮. ফজলুর রহমান, সিলেটের মাটি সিলেটের মানুষ, সিলেট, লে. কর্ণেল (অব.) আব্দুল মানুান, এপ্রিল- ১৯৯১ঈ.
- ৩৯. গোলাম সাকলায়েন ড. পূর্ব পাকিন্তানের সুফী সাধক, ঢাকা, বাংলা একাডেমী, ১৩৮৭বা.।
- ৪০. এলিফিনষ্টোন, হিক্টি অব ইভিয়া, উদ্ধৃত বাংলা ও বাংগালী, মুক্তি সংগ্রামের মূলধারা, আব্দুল মান্নান মোহাম্মদ, ঢাকা, সুজন প্রকাশনী ১৩৯৭।
- এনামুল হক ড. মোহাম্মদ, পূর্ব পাকিস্তানে ইসলাম, ঢাকা, আদিল ব্রাদার্স এন্ড কোং, ১৯৪৮ঈ.।
- ৪২. আব্দুল করিম, বাংলার ইতিহাস, সুলতাদী আমল, ঢাকা, জাতীয় গ্রন্থ প্রকাশন, প্রথম প্রকাশ জানুয়ারী ১৯৯৯ঈ.

- ৪৩. আব্দুল করিম ড. চট্টগ্রামে ইসলাম, সোসাইটি কর পাকিতান স্টাভিজ ঢাকা, সেপ্টেম্বর ১৯৭০ ঈ.।
- 88. আমিরুল ইসলাম সৈয়দ, বাংলাদেশ ও ইসলাম, ১খ, ঢাকা ১৩৯৪ বা.।
- ৪৫. ইবনে খুরদাদ বিহ, কিতাবুল মাসালিক ওয়াল মামালিক, হি. ৩৫০।
- ৪৬. মাসউদী, মারুজুয্ যহব, হি. ৩৪৬, উদ্ধৃত ড. এম. এ. রহিন।
- কৃত্তিবাস, রামায়ন ভূমিকা, আত্মকথা, কলকাতা ১৯২৬ ঈ.।
- ৪৮. নুক্রল করিম অধ্যক্ষ ও আবুল কালাম আজাদ মোহাম্মদ, দাখিল ইসলামের ইতিহাস, ঢাকা বাংলাদেশে মাদরাসা শিক্ষা বোর্ড, জানুয়ারী ২০০৪ঈ.
- ৪৯. মাহমুদুল হাসান সৈরদ ড. বাংলার ইতিহাস প্রাচীন কাল হতে ১৭৬৫ সাল পর্যন্ত, ঢাকা, অধুনা প্রকাশন; আগষ্ট ২০০৩ঈ.।
- ৫০. আব্দুর রহিম মোহাম্মদ ড. প্রমুখ, বাংলাদেশের ইতিহাস, ঢাকা, নওরোজ কিতাবিস্থান, মার্চ ২০০৩ ঈ.।
- ৫১. মোস্তফা কামাল সৈয়দ, সিলেট বিভাগের সংক্ষিপ্ত পরিচিতি, সিলেট, রেনেসা পাবলিকেশন্স, ফেব্রুয়ারী ২০০০ঈ.
- ৫২. আজরফ দেওয়ান মোহাম্মদ, সিলেটে ইসলাম, ঢাকা, ইফাবা, মে ১৯৯৫ঈ.।
- ৫৩. আবদুল করিম, বাংলার মুসলমানদের সামাজিক ইতিহাস, অনু. মোকাদ্দেসুর রহমান, ঢাকা ১৯৯৩।
- ৫৪. আহমদ হাসান দানী, শ্রীহয়্ট নগরী লিপির উৎকর্ষ ও বিকাশ, বাংলা ভাষা ২ বন্ত হুমায়ুন আজাদ সম্পাদিত, ঢাকা, বাংলা একাডেমী ১৯৮০ঈ.।
- ৫৫. আব্দুল করিম, পাক ভারত মুসলিম শাসন, ঢাকা, ১৯৬৯ ঈ.।
- ৫৬. চৌধুরী কমলকান্ত গুল্ত, শ্রীহট্টের প্রাচীন ইতিহাস, সিলেট, সারদা প্রেস ১৩৪৭ বা.।
- ৫৭. চৌধুরী অচ্চতাচরণ, শ্রীহট্টের ইতিবৃত্ত, ২ খ. কলকাতা, বিজয় প্রেস ১৩১৭ বাংলা
- ৫৮. আব্রুর রহিম শ্রী মোহাম্মদ, শ্রীহয়্ট বুর বা শাহজালাল মজররদের সংক্ষিপ্ত জীবন বৃত্তান্ত, কলকাতা, ক্রনিক্যাল প্রেস, শ্রী কার্ত্তিক চন্দ্র দাস প্রিন্টার্স ১৯০৫ঈ.
- ৫৯. ওবায়দৃল হক মাওলানা, তায়িকরাত-ই আউলিয়া, বাংলা, ফেনী হামিদিয়া লাইব্রেরী, ১৯৬৯ঈ.।
- ইকরাম এস.এম. আবে কাওছার, লাহোর ফিরোজ সন্স, ১৯৫৯ ঈ.।
- ৬১. বারানী জিয়া উদ্দিন, তারিখে ফিরোজ শাহী, ভারত, বিবলিথিকা ১৮৯২ঈ.।
- ৬২. আনুল আজিজ মাষ্টার মোহাম্মদ, জৈন্তা রাজ্যের ইতিহাস, সিলেট লিপিকা প্রিন্টার্স, ১৯৬৫ ঈ.
- ৬৩. নিজামী মালিক আহমদ, দি লাইফ এভ টাইম অব করিদুদ্দীন গাঞ্জে শাকর, আলীগড় মুসলিম বিশ্ববিদ্যালয়, ১৯৫৫ঈ.।
- ৬৪. সুরেন্দ্র কুমার দাস শ্রী চৌধুরী, শাহজালালের মাটি, শ্রী ফনীন্দ্র চন্দ্র সাহা, কুন্টি চাঁদ প্রিন্টার্স, ওয়ার্ক শ্রীহট্ট, ১৩৪৪ বা.।
- ৬৫. ওয়াকিল আহমদ ড. মুসলিম বাংলায় বিদেশী পর্যটক, ঢাকা, ১৯৬৮ঈ.।
- ৬৬. সুহেল-ই ইয়ামন বা ইয়ামেরন নক্ষত্র (ভালালী ইতিহাস) মূল নাসির উদ্দিন হারদার মৌলজী সৈরদ, অনু. মাও. মো. আব্দুল হাকিম, সিলেট, মোবাইল পাঠাগার, দরগাহ মহল্লাহ, ২০০১ঈ.।
- ৬৭. চৌধুরী শামসুর রহমান, পূর্ব পাকিন্তানে ইসলামের আলো, ঢাকা পাকিন্তান পাবলিকেশন ১৯৬৫ই.।
- ৬৮. গোলাম সারওয়ার, খাজিনাতুল আসফিয়া, নেওয়াল কিশোর লখনৌ ১৩২৫হি.।
- ৬৯. আব্দুল হক দেহলভী শায়খ, আখবারুল আখিয়ার, ফার্সি মাতবা মোহাম্মনী ১২৮৩ হি, উর্দু অনুবাদ করাচি ১৯৬৩ঈ.।
- ৭০. আবুল ফজল, আইন-ই আকবরী, ২য় খন্ড, কলকাতা ১৮০৫।

- कामानी माउनाना, नियाक्रन जातिकिन, मिन्नी ১৩১১ दि. ।
- খান রইছ উদ্দিন কে.এম. বাংলাদেশ ইতিহাস পরিক্রমা, ঢাকা, খান ব্রাদার্স এন্ড কোং ১৯৯৬।
- ৭৩. তালিব আব্দুল মান্নান, বাংলাদেশে ইসলাম, আধুনিক প্রকাশনী, ঢাকা ১৯৮০ ঈ.।
- ৭৪. আব্দুল করিম, বাংলার ইতিহাস সুলতানী আমল, ঢাকা, বাংলা একাডেমী জানুরারী ১৯৮৭ঈ.।
- ৭৫. মোন্তকা কামাল সৈয়দ, সিলেট বিভাগের পরিচিতি, সিলেট রেনেসা পাবলিকেশন্স, সেপ্টেম্বর ২০০৪ঈ.
- ৭৬. নাজির আহমদ এ.কে.এম. বাংলাদেশে ইসলামের আগমন, ঢাকা, বাংলাদেশ ইসলামিক সেন্টার জানুরারী ১৯৯৯ই.।
- এম.এ. রহিন ড. বাংলার সামাজিক ও সাংকৃতিক ইতিহাস, অনু মো. আসাদুজ্জামান, বাংলা একাডেমী, মার্চ ১৯৮২, ১ম খন্ত।
- ৭৮. ফজলুল হাসান ইউসুফ ড. বাংলাদেশের সংক্ষিপ্ত ইতিহাস, ঢাকা, ইফাবা, ১৯৮৬ ঈ.
- ৭৯. আইনে আকবরী জ্যারেট কর্তৃক অনুদিত, ৩য় খন্ড, উদ্ধৃত গোলাম হোসেন সলিম, রিয়াজুল সালাতিনের বঙ্গানুবাদ, আকবর উদ্দিন অনুদিত, বাংলা একাভেমী ঢাকা ১৯৭৪ঈ.
- ৮০. আইনে আকবরী, জ্যারেট কর্তৃক অনুদিত, ২য় খন্ড তাবকাতে নাসিরী, উদ্ধৃত বাংলার ইতিহাস।
- ৮১. আইনে আকবন্ধী, জ্যারেট (১ম খন্ড)
- খান আহমদ সৈয়দ, সম্পাদিত তুরুকই জাহাঙ্গীর, বোজারের উর্দু অনুবাদ।
- ৮৩. খন্দকার ফয়লে রাব্বী, বাংলার মুসলমান মো. আব্দুর রাজ্জাক অনুদিত, বাংলা একাডেমী ১৯৬৮।
- ৮৪. আইনে আকবরী, ২য় খন্ত।
- ৮৫. আব্দুর রউফ সাহেব কাদিরী, দানাপুরী হয়রত মাওলানা আবুল বারাকাত, আসাহহুস সিয়ার ফি হুদান খাইরিল বাশার, ঢাকা, তা.বি।
- ৮৬. পানিপথি, ইসমাঈল শায়খ, মোহাম্মদ, মহি উদ্দিন অনুদিত, ইসলাম প্রচারের ইতিহাস, ঢাকা, ইফাবা, নভেম্বর ২০০৪ ঈ.
- ৮৭. খান বাহাদুর মো. হুসারন, আযাযিবুল আসফার, ২য় খন্ড, দিল্লী ১৯১৩ ঈ.।
- ৮৮. মজুমদার রমেশ চন্দ্র, বাংলাদেশের ইতিহাস প্রাচীন যুগ, কলকাতা।
- ৮৯. ইমাদ উদ্দিন মাওলানা চৌধুরী, আদর্শ গল্প সংকলন, সিলেট, ফুলতলী ছাহেব বাড়ী ২০০৪ ঈ.।
- ৯০. হিমাদ্রী শিখর রায়, সিলেট বিডি ইনফো ভট কম, ঢাকা ককিরেরপুর, ২০০২ঈ.
- ৯১. আফজল মোহাম্মদ ডা. ও মোন্তফা কামাল সৈয়দ, হবিগঞ্জ পরিক্রমা, সিলেট ১৯৯৪ঈ.
- ৯২. এনামূল হক ড. মনীবা মঞ্জ্বা, ঢাকা, মুক্তধরা, ১৯৮৪ঈ.।
- ৯৩. আল কাসিফী আলী ইবন আল ওয়াইজ, রাসাহাত নেওয়াল কিশোর প্রেস, কানপুর ১৯১১ঈ.:
- ৯৪. তালিব আবুল মান্নান, বাংলাদেশে ইসলাম, ঢাকা, ইফাবা, ডিসেম্বর ২০০২ঈ.।
- ৯৫. চৌধুরী নুরুল আনোয়ার হোসেন দেওয়ান, জালালাবাদের কথা, ঢাকা, বাংলা একাডেমী, ১৯৯৭ঈ.।
- ৯৬. সম্পাদনা পরিবদ, রাগীব আলী, সিলেট ২০০১।
- ৯৭. বাদার্নী, নিজাম উদ্দিন আহমদ, রাহাতুল কুলুব, মালফুযাতে শায়খ ফরিদুদ্দীন গাঞ্জে শাকর রচনাবলী. ৬৫৫/ ১২৪৫ লাখনৌ, তাবি।
- ৯৮. মোঃ বরকত উল্লাহ, মৌলতী, আনওয়ারুল আতকিয়া উর্দু অনুবাদ তার্যকিরাতুল আউলিয়া, মূল কিতাব গ্রন্থকার হ্যরত শেব ফ্রিদুন্দীন আন্তার, ১৩৮০ হি. কলকাতা, মাতবায় কায়ুম খাঁন।

- ৯৯. আজহার উদ্দিদ আহমদ, মুকতি সিদ্দিকী, শ্রীহটো ইসলাম জ্যোতি, ঢাকা উৎস প্রকাশন ২০০২ঈ.
- ১০০. আবদুল করিম, মুসলিম বাংলার ইতিহাস ও ঐতিহ্য, ঢাকা বাংলা একাডেমী, ১৯৯৪ঈ.
- ১০১. শিবলী নোমানী ও সুলায়মান নদজী, আল্লামা, সিরাতুনুবী অনুদিত মহি উদ্দিন খাঁন, ঢাকা প্যারাডাইজ লাইব্রেরী, ১৯৭৪/১৯৯৭ ১ম ও ২য় খন্ড।
- امري Enamul Hoque Dr. A. History of Sufism in Bengal, Dhaka 1975.
- Mohammad Gaushi, Maunduvi (1612-13) Gulzar-E-abrar, A.S.B Fiolio 41 Calcutta 1913.
- Abdur Rahim Muhammad, Social and Cultural History of Bangal Vol. 01 (1201-1576). Pakistan historical society. Karachi 1963.
- ১০৫. Azhar Uddin Ahmed, Shahjalal and his Khadims. Sylhet, Welsah Mission press 1914.
- ১০৬. Shams Uddin Ahmed, Inscription of Bengal, Rajshahi, 1960 Vol. IV.
- H.A.R Gibb, Ibn- batuta travels in Asia and Africa, London 1926.
- المحدد Khan Abid Ali, Memories of Goure and pandua. Stapleton Calcutta 1931.
- ১০৯. Khan M. H. Dr. An Early History of Technical paper manufacture in Bangla, Vol. XII the eastern library Dhaka 1968.
- ১১o. Jadunath sarkar (ed) History of Bangal Vo. 2 Muslim period (1200-1757), Published by the University of Dhaka 1948.
- נגנ. Hassan Askir, Bangal Past and Present, Vol. LXVII calcutta.
- ددد. Chatargy S.K. The Origin and Development of the Bangali Language, London 1970.
- الادد. Nurul Haque Md. Arab Relationship with Bangladesh. M Phil Dissertation D.U. 1980.
- Nizami K.A. (Dr Md. Zakied) Arab Account of India during the fourteenth century. Idarah- 1, Adabiyat - 1, Aligarh Delhi 1981
- كالا. Dikshit K.N. Memoirs of the archaeological survey of India, No. 56 Delhi 1938
- كلاه. A. Karim Social History of the Muslim in Bengla. Chitagong 1985.
- E. Hoque and A. Karim Arakan Rajsh bhaya Bangla Shailya. (Bengali litarachar in the arakan)
- እን৮. Bernville suggests that name chittagong originated from the Arabs. S.N.H Rezi (ed).
- እኔኤ. Richard symonds. The making of Pakistan Allies Book corporation Karachi 1966.
- ১২০. H.M. Sir, Ellial and John dowson professor. The History of India as toldby its own historians.

- ১২১. S. Muhmmad Hossyn nainar Arab, Giographers Knowledge of Soutthern India, University of Madras 1942.
- الاحكام. Majumdar R.C. (ed), the history of Bengal Vol. 1 the University of Dhaka 1963.
- ১২৩. Hadivala S. Studied in indo Muslim history Bombay 1939.
- 338. Taifoor S.M. Gilmses of old Dhaka. Dhaka 1956, Introductions.
- ১২৫. N.K. Bhuttasali, coins and chronology of the early Independent sultan of Bangal (ed).
- ১২৬. Historical Atlas of South Asia (ed). E. Joseph scholarly ileers. Chicago University press 1978.
- ১২٩. Diya al-din barani, Tarik E. Firuz Shahi Bibliotheca India 1892.
- الاجلا. A.H. Dhani Bibliography of The Muslim inscriptions of Bengal, Dkaha 1957.
- ১২৯. Bangladesh District Gazetteer, Sylhet, Dhaka 1974.
- اهده. Bangladesh District Gazetteer, Sylhet, 1974.
- ১৩১. Sylhet District Gazetteer, 1975.
- الاحد. Hassan Mahdi Dr. The Rihla of Ibn Batuta, Baroda 1953.
- ১৩৩. হাসান দানী আহমদ, বিব্লিওগ্রাফী অব দি মুসলিম ইন্সক্রিপশন অব বেঙ্গল, (জে.এ.এস.পি ঢাকা, ১৯৫৭) এপেনভিক্স- ২।
- ১৩৪. জার্নাল অব এশিয়াটিক সোসাইট, জে.এ.এস.বি. কলিকাতা ১৯২২ ই.।
- ১৩৫. ব্লকম্যান ড. হারমিট অব কুনিরা, জার্নাল অব এশিয়াটিক সোসাইটি অব বেঙ্গল, ১৮৭৩ খ্রী.।
- ১৩৬. ঢাকা রিভিউ, আগষ্ট ১৯১৩ ঈ.।
- ১৩৭. জার্নাল অব এশিয়াটিক সোসাইটি অব পাকিন্তান, ঢাকা, ২ খ, ১৯৫৬।
- ১৩৮. জার্নাল অব এশিয়াটিক সোসাইটি অব পাকিন্তান, ভল্যুম- ১০, ডিসেম্বর ১৯৬৫।
- ১৩৯. জে.এ.এস.পি ভল্যম- ২ ভিসেম্বর ১৯৫৫।
- ১৪০. ওয়াইজ ড. কলকাতা, জার্নাল অব এশিয়াটিক সোসাইটি অব বেদল ১৮৭৩ঈ.।
- ১৪১. মূল ভাষ্য আল সাকাকাত আল ইসলামিয়্যাহ কি বিলাদ আল বাংগাল, কুষ্টিয়া ইসলামী বিশ্ববিদ্যালয়, সিলসিলাতুল বহুছ কিসমূল উলুম আত তাওহীদ ওয়া আদদাওয়াত আল ইসলামিয়া, ১৯৯২ঈ. ২ খ।
- ১৪২, জার্মাল অব এশিয়াটিক সোসাইটি অব বেঙ্গল ১৮৪৪ ঈ.।
- 380. Journal of Asiatic society of Pakistan Vol. 2 Dacca 1957.
- 388. B.C Allen I.C.S. Assam District Gazzetteers. Sylhet, Vol. II, Sylhet 1905.
- 58¢. E.A Gait I.C.S History of Assam. Sylhet 1905.
- ১৪৬. Provincial Gazetteers of India. Eastern Bengal and Assam.
- 389. J. Wise Dr. Notes of Shahjalal, the Patron saint of Sylhet. Cited by H. Blochmann contribution to the Geography and History of Bengal. Muhammadan Period Calcutta 1873.

- 58b. Journal of Asiatic Society of Bangal, Calcutta, May 1913.
- 58b. J.A.S.B Calcutta 1844.
- Journal of the Asiatic Society of Bangal Calcutta (J.A.S.B) New series XVIII, 1922.
- ১৫১. বাংলা পিভিয়া, ঢাকা,বাংলাদেশ এশিয়াটিক সোসাইটি, মার্চ- ২০০৩, খ- ১।
- ১৫২. বাংলা পিভিয়া, ঢাকা, বাংলাদেশ এশিয়াটিক সোসাইটি মার্চ ২০০৩, ৪ ব ।
- ১৫৩. বাংলা পিভিয়া, ঢাকা বাংলাদেশ এশিয়াটিক সোসাইটি, মার্চ ২০০৩, খ-৫।
- ১৫৪. বাংলা পিভিয়া, ঢাকা, বাংলাদেশ এশিয়াটিক সোসাইটি, মার্চ ২০০৩, খ-৬ ৷
- ১৫৫. বাংলা পিভিয়া, ঢাকা, বাংলাদেশ এশিয়াটিক সোসাইটি, মার্চ ২০০৩, খ-৭।
- ১৫৬. বাংলা পিভিয়া, ঢাকা, বাংলাদেশ এশিয়াটিক সোসাইট, মার্চ ২০০৩, ৯খ।
- ১৫৭. বাংলা পিডিয়া, বাংলাদেশ এশিয়াটিক সোসাইটি ঢাকা, মার্চ ২০০৩, খ-১০।
- ১৫৮. উর্দু মাআরিকে ইসলামিয়া, দানিশগা পাঞ্চাব, লাহোর, ১৩৯১ হি/ ১৯৭১ ঈ. ৭ খ.।
- ১৫৯. মাহদী আল্লামা ড. দায়িরাতৃল মাআরিফ আল ইসলামিয়্যা (আরবী) দামেক্ষ, সিরিয়া দারুল ফিকর, ২০ জুলাই, ১৯৩৩ ঈ. পৃ- ১৩।
- ১৬০. সংক্রিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোব, ঢাকা, ইফাবা, নভেম্বর ১৯৮৭, ২খ.।
- ১৬১. ইসলামী বিশ্ব কোব, ঢাকা ইফাবা, জুন ১৯৯৭, ২৩ খ।
- ১৬২. ইসলামী বিশ্ব কোব, ঢাকা, ইফাবা, জুন ১৯৯৭, ১খ. ।
- No. The world Book encyclopedia Vol. 2, U.S.A. 1988.
- ১৬৪. মাসউদ জুবারান আর রায়িদ, আধুনিক আরবী অভিধান, বাইরুত লেবানন, জানুয়ারী ১৯৮৬ ই. ২ খ.।
- ১৬৫. বাংলা একাডেমী চরিতাবিধান, ঢাকা, বাংলা একাডেমী, জুন ১৯৮৫ঈ.।
- ১৬৬. আল মা'জামূল ওয়াসিত, দেওবন্দ, কুতুবখানা, ইউ.পি দারুল উলুম দিল্লী, মার্চ ১৯৭২।
- ১৬৭. ফিরুজুল লুগাত, উর্দু, করাচি, ফিরোজ সন্স লিমিটেড জানুরারী ১৯৬৭ঈ.।
- ১৬৮. আল মুনজিদ, আরবী উর্দু লুগাত, দারুল এশায়াত, করাচি-১, জুলাই- ১৯৭৫ঈ.
- ১৬৯. চিশতী আব্দুর রহমান প্রণীত, মিরআতুল আসরার, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালর পান্ডুলিপি নং- ১৬ এ আর।
- ১৭০. চিশতী আব্দুর রহমান প্রণীত, মিরআতুল আসরার, মাদরাসা-ই-আলিয়া ঢাকা, পান্ড্লিপি নং এম.এ ১২।১৯-২০।
- ১৭১. মেহরাব আলী, একশত তেইশ হিজরীর শিলালিপি দিনাজপুর যাদুঘর, সিরিজ নং- ৪
- ১৭২. ৯১৮ হি./ ১৫১২ ঈ. উৎকীর্ণ হোসেন শাহী শিলালিপি, ঢাকা জাতীয় যালুষয়ে রক্ষিত।
- ১৭৩. ঢাকা ভারারি ১৯৯৯ঈ.।
- ১৭৪. মুহাম্মদ রুহুল আমীন, বাংলাদেশে ইসলাম এচায়ে সুফিদের অবদান (১৭৫৭-১৮৫৭) পিএইচ.ডি. অভিসন্দর্ভ (অপ্রকাশিত) ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়, ১৯৯৬ঈ.
- ১৭৫. আব্দুল লতিক মুহাম্মদ, শরকুদিন আবু তাওয়ামা শরকুদিন ইয়াইইয়া মুনিরী ও নুর কুতুবুল আলম (য়হ.) সাধক অয়ের জীবন ও কর্মের উপরে তুলনামূলক সমীক্ষা, পিএইচ.ডি. অভিসন্দর্ভ (অপ্রকাশিত) ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়।

- ১৭৬. নোঃ শহীদুশ ইসলাম নিজামী, মাওলানা মুহাম্মদ মুশাহিদঃ জীবন কর্ম ও চিন্তা, এম.ফিল. অভিসন্দর্ভ, (অপ্রকাশিত) ঢাকা, বিশ্ববিদ্যালয়, ২০০৬।
- ১৭৭. মাসিক শ্রীভূমি করিমগঞ্জ, শ্রীভূমি কার্যালয়, ভাদ্র ১৩২২ বাং।
- ১৭৮. অগ্রপথিক, সীরাতুনুবী সংখ্যা, ঢাকা, ইফাবা ১৯৮৮<del>ই</del>.।
- ১৭৯. ইসলামিক ফাউডেশন পত্রিকা, ২৭ শ বর্ষ ২য় সংখ্যা ১৯৮৭ ঈ.।
- ১৮o. মাসিক ভারতবর্ষ, ২৯বর্ষ, ২খ, পৌষ ১৩৪৮ বাংলা।
- ১৮১. আল ইসলাহ, শাহজালাল সংখ্যা, ২৬শ বর্ষ, জুলাই-ডিসেম্বর ১৯৫৪ঈ.।
- ১৮২. আল ইসলাহ, শাহজালাল সংখ্যা, সিলেট কেমুসাস, ১৩৬৪ বাংলা।
- ১৮৩. আन ইসলাহ, जिल्ला, क्यूजान, देवनाथ-आश्विम ১৩५৪ वाश्ना।
- ১৮৪. আन ইসলাহ হ্যরত শাহজালাল সংখ্যা জানু- মে ২০০৪ঈ.।
- ১৮৫. মাসিক পরওয়ানা জানুয়ারী ১৯৯৩ই, ঢাকা ফকিরেরপুল।
- ১৮৬. ইসলামী ফাউভেশন পত্রিকা, ঢাকা, ইফাবা, অক্টোবর-ভিসেম্বর ২০০৫ই.।
- ১৮৭. ইসলামী ফাউন্ডেশন পত্রিকা, ঢাকা, ইফাবা, ৩৯বর্ষ, ৪র্থ সংখ্যা, এপ্রিল-জুন- ২০০০ঈ.
- ১৮৮. ইসলামী ফাউন্ডেশন পত্রিকা, ঢাকা, ইকাবা, ৩৯বর্ষ, ৪র্থ সংখ্যা, এপ্রিল-জুন- ২০০৩ঈ.
- ১৮৯. ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় পত্রিকা, সংখ্যা ৮১, ফেব্রুয়ারী ২০০৫।
- ১৯০. ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় পত্রিকা, সংখ্যা ৮৯, অক্টোবর-২০০৭।
- ১৯১. অগ্রপথিক ফেব্রুয়ারী সংখ্যা, ইফাবা ১৯৮৯ঈ.
- ১৯২. বঙ্গীয় মুসলিম সাহিত্য পত্রিকা, প্রথম প্রকাশ, শ্রাবন ১৩২৯ বা. ৫ম বর্ষ।
- ১৯৩. বাংলা একাডেমী পত্রিকা, গ্রাবন-আস্থিন ১৩৭২ বাংলা।
- ১৯৪. ইসলামী ফাউভেশন পত্রিকা, জানু-মার্চ ১৯৮৪ঈ.।
- ১৯৫. সাগুহিক যুগভেরী, সিলেট। ৩১/১২/৮৪ঈ.।
- ১৯৬. দৈনিক ইভেফাক, সম্পাদকীয় ১০/১২/২০০৩ঈ.
- ১৯৭. বাংলাদেশ অবজারতার ২৭/১২/৮৪ঈ.
- ১৯৮. আবদুল করিম, অধ্যাপক ড. সাক্ষাতকার দৈনিক ইনকিলাব ২১/০২/২০০৩ঈ.
- ১৯৯. দৈনিক ইত্তেকাক ২৯ জুলাই ১৯৯৩ঈ.
- ২০০. দৈনিক বাংলা ২০ এপ্রিল ১৯৮৬ঈ.।
- ২০১. দৈনিক ইনকিলাব, ঢাকা ১৬ জানুয়ারী ২০০০ঈ.
- 202. The Citizen, Publish by the District Council Sylhet, Sep- 1963 Vol. No. 2
- ২০৩. The Daily Star January 14, 2004.
- ২০৪. দৈনিক সিলেটের ভাক, ২৫/১১/২০০৮ঈ.
- ২০৫. দৈনিক মানব জমিন ১৪ জানুয়ারী ২০০৪ঈ.
- ২০৬. দৈনিক প্রথম আলো, ১৪ জানুরারী ২০০৪ঈ.
- 209. The Bangladesh observer 14, January 2004
- ২০৮. দৈনিক সিলেটের ভাক, ২৪ জানুরারী ২০০৪।