# আবুল আতাহিয়্যাহ ও আবুল আ'লা আল মা'আর্রীর কবিতায় মর্মিবাদ

الزهديات في اشعار ابي العتاهية و ابي العلاء المعرى

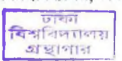
এমফিল ডিগ্রির জন্য উপস্থাপিত অভিসন্দর্ভ ২০০৯

449248



গবেষক

মোঃ হেফজুর রহমান আরবী বিভাগ ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়, ঢাকা



তত্ত্বাবধারক

ড. মুহামদ মুত্তাফিজুর রহমান
প্রাক্তন অধ্যাপক ও বিভাগীয় প্রধান
 আরবী বিভাগ

 ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়



# অঙ্গীকারনামা

এই মর্মে অঙ্গীকার করছি যে, আমি মোঃ হেফজুর রহমান, এম.ফিল দ্বিতীয় বর্ষ আরবী বিভাগ, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় 'আবুল আতাহিয়্যাহ ও আবুল আ'লা আল মা'আররীর কবিতার মরমিবাদ' শীর্ষক গবেষণা অভিসন্দর্ভটি আমার পরম শ্রন্ধের তত্তাবধারক ড: মুহাম্মদ মুক্তাফিজুর রহমান, প্রাক্তন অধ্যাপক ও বিভাগীয় প্রধান, আরবী বিভাগ, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়-এর নির্দেশনার রচনা করেছি। এটা আমার একক গবেষণাকর্ম, অন্যকোনো বিশ্ববিদ্যালয়/প্রতিষ্ঠান/সংস্থায় কোনো প্রকার ভিগ্রি/ডিল্লোমা লাভের নিমিত্তে এর সম্পূর্ণ কিংবা অংশবিশেষ জমা দেইনি।

নিবেদক
মোঃ হেফজুর রহমান
আরবী বিভাগ
এমফিল ২য় বর্ব

ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়।

449348

ঢাকা **বিশ্ব**নিদ্যালয় গ্রন্থাপার

#### প্রত্যরনপত্র

0

প্রত্যরদ করা যাচ্ছে যে, মোঃ হেকজুর রহমান, এমফিল দ্বিতীয় বর্ষ আরবী বিভাগ, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় আবুল আতাহিয়াহ ও আবুল আ'লা আল মা আররীর কবিতার মরমিবাদ' শীর্ষক গবেষণা অভিসন্দর্ভটি আমার তত্ত্বাবধানে ও নির্দেশনায় রচনা করেছে। আমি এর পাণ্ডুলিপি মনোযোগসহকারে পড়েছি। এটা তার একক রচনা। অন্য কোনো বিশ্ববিদ্যালয়/প্রতিষ্ঠান/সংস্থায় কোনো প্রকার ভিগ্রি/ভিল্পোমা লাভের জন্য এর সম্পূর্ণ কিংবা আংশিক জমা দেওয়া হয়নি। তাই গবেষককে এমফিল ভিগ্রি প্রদানের নিমিত্তে অভিসন্দর্ভটি পরীক্ষকগণের নিকট প্রেরণের জন্য জমা নেওয়া যেতে পারে।

তত্ত্বাবধারক

ড, মুহামদ মুতাফিজুর রহমান

প্রাক্তন অধ্যাপক ও বিভাগীয় প্রধান

আরবী বিভাগ

ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় Professor Arabi

449248

ঢাকা **বিশ্ব**বিদ্যালয় গ্রন্থ।গার

## কৃতজ্ঞতা প্ৰকাশ

মহান মালিক আল্লাহ তাআলার অগণিত ওকরিরা জ্ঞাপন করছি যার অকুরক্ত মেহেরবাণীতে 'আবুল আতাহির্য়াহ ও আবুল আ'লা আল মা'আররীর কবিতার মরমিবাদ' শীর্ষক গবেষণা কর্মটি এম.ফিল অভিসন্দর্ভ হিসেবে যথা সময়ে উপস্থাপন করতে পেরেছি। দর্মদ ও সালাম পেশ করছি মানবতার মহান আদর্শ রাসুলে কারীম (স)-এর উপর।

যথাযথ সন্মান ও শ্রন্ধার সাথে কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করছি আমার পরম শ্রন্ধের শিক্ষক ও গবেষণা কর্মের তত্ত্বাবধারক, প্রথিতযশা শিক্ষাবিদ, সাহিত্যিক, গবেষক ও লেখক, ঢাকা বিদ্যালয়ের আরবী বিভাগের প্রাক্তন অধ্যাপক ও বিভাগীয় প্রধান এবং ইসলামী বিশ্ববিদ্যালয় কুষ্টিয়ার প্রাক্তন ভাইস চ্যান্সেলর জনাব ড: মুহাম্মদ মুভাফিজুর রহমান স্যার এর প্রতি। তিনি বিভিন্ন দায়িত্ব পালন ও সীমাহীন কর্মব্যক্ততার মধ্যেও আমার গবেষণা কর্মের জন্য অসামান্য শ্রম ও ত্যাগ স্থীকার করেছেন। তাঁর নিরন্তর উৎসাহ। অনুপ্রেরণা ও সার্বক্ষণিক তত্ত্বাবধানের কারণে আমার গবেষণা কর্মটি সহজে সম্পন্ন করা সম্ভব হয়েছে। আমার এ গবেষণা কর্মের তথ্য-উপাত্ত, বিন্যন্তকরণ ও সার্বিক সৌন্দর্য বৃদ্ধি তাঁর নির্বাস ও আন্তরিক সাহায্য সহযোগিতার জন্যই সম্ভব হয়েছে। আমি এজন্য তার কাছে চির কৃতজ্ঞ ও ঋণী। আমি তার সুস্বাস্থ্য ও কল্যাণমর দীর্ঘায়ু কামনা করছি।

আমি এই অভিসন্ধর্ভ রচনার যেসব দেশি-বিদেশি লেখকবৃন্দের রচনাসমূহের সাহায্য নিরেছি তাদের সকলের প্রতি আমি আন্তরিকভাবে কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করছি। বিশেষত শ্বরণ করছি ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের আরবী বিভাগের বর্তমান চেয়ারম্যান ও অধ্যাপক জনাব ড: এবিএম ছিন্দিকুর রহমান নিজামী স্যারকে যিনি অনেক প্রামর্শ ও সহযোগিতা দিয়ে আমার এই গবেষণা কর্মটিকে সুসম্পন্ন ও শ্রীবৃদ্ধি করেছেন। আমি তার কাছে কতৃজ্ঞ এবং তার দীর্ঘায়ু কামনা করছি।

আমার এই গবেষণা কর্মে সবচেয়ে বেশি মনোবল ও উৎসাহ দিয়েছেন দেশবরেণ্য আলেমে দীন, বিদগ্ধমুহাদ্দিস আমার পরম শ্রন্ধের পিতা জনাব মাওলানা মোঃ আবিদুর রহমান এবং আমার আমা জনাবা
মাজেদা বেগম। আমি তাদের কাছে আজীবন ঋণী। আমার পরম শ্রন্ধের শতর হাকেজ, ক্বারী, মাওলানা
মাহমুদুল হাসান মাদানী (উপাধ্যক্ষ, জামেয়া কাসেমিয়া কামিল মাদরাসা নরসিংদী) ও ক্ষেহ বৎসল শাওড়ি
মুহতারামা রোকেয়া বেগমের প্রতি আমি বিশেষভাবে কৃতজ্ঞ। আমার এ গবেষণা কর্মে তাদের উৎসাহদান
আমাকে অনুপ্রাণিত করেছে। আমি আমার ছোট তাই রেদওয়ানুর রহমান, মিজানুর রহমানের প্রতিও
কৃতজ্ঞ বারা সংসারের অন্যান্য কাজ আজ্ঞাম দিয়ে আমাকে সময় ও সুযোগ তৈরি করে দিয়েছে। আমি
কৃতজ্ঞ আমার বড় বোন নুক্রন্নাহার, কামক্রন্নাহার ও বদক্রন্নাহার আর ক্ষেহের ছোট বোন সালামার প্রতিও
বারা প্রতিনিয়ত ভাইরের সকলতার জন্য দু'আ করে।

অতি ব্যস্ততার কারণে আমার ক্লান্তি ও হতাশায় এই গবেষণা কর্মের কাজ চালিয়ে যাওয়া কখনোই সম্ভব হতো না যদি আমার বিদৃষী সহধর্মিণী আমেনা বিনতে মাহমুদ (আরজু) উদ্দীপনা ও উৎসাহের যোগান না দিত। তাই তাকে আন্তরিক মুবারকবাদ ও কৃতজ্ঞতা জানাই। আমার একমাত্র হেলে হামিদুর রহমান (ইশফাক) মেরে জাকিয়া তাবাসসুম (হাফসা) ও ন্যুহা জাওহারার কাছে ও কৃতজ্ঞ এজনা যে, ওরা এই গবেষণা কর্মের সময় বাড়তি আবদার করে আমার সময় নষ্ট করেনি।

মূলত যার অনুপ্রেরণায় এই গবেষণা কর্মটি শুরু করার ইল্ছা তৈরি হয়েছিল এবং যার অক্লান্ত শ্রম, বুদ্ধি, পরামর্শে ও সার্বিক সহযোগিতার এই গবেষণা কর্মটি আজ পূর্ণাঙ্গতা লাভ করেছে তিনি আমার অতি আপনজন ছোট ভাররা ভাই মুহামদ হেলাল উদ্দীন, চেয়ারম্যান রহামা গ্রুপ ও ব্যবস্থাপনা পরিচালক কামিয়াব প্রকাশন লি:। আমি তার কাছে চির কৃতজ্ঞ ও তার জন্য প্রাণ খুলে দু'আ করি।

কম্পিউটার কম্পোজের ক্ষেত্রে দক্ষতা ও আন্তরিকতার সাথে হাফেজ মোহাম্মদ আবু ইউসুফ ও মাকসুদুল আলম যে শ্রম দিয়েছেন এজন্য আমি মুগ্ধ ও কৃতজ্ঞ।

আমার এই অভিসন্দর্ভ রচনায় যে ফেভাবে পরামর্শ দিয়েছেন এবং সহযোগিতা করেছেন তাদের সবার কাছে আমি কতৃজ্ঞ।

> মোঃ হেকজুর রহমান এমফিল গবেষক, দ্বিতীয় বর্ষ আরবী বিভাগ ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়

# সূচিপত্র

ভূমিকা

প্রথম অধ্যায়

الزمديات বা মরমি কবিতার আভিধানিক ও পারিভাষিক অর্থ/১৩

দ্বিতীয় অধ্যায়

- ১. শর্রী দৃষ্টিতে যুহ্দের সংজ্ঞা ও পরিচয়/২০
- ২. মরমি কবিতার সংজ্ঞা ও তার পরিচয়/২৫
- ৩. আল কুরআন আল হাদীসে الزهديات।-এর সংক্রিপ্ত রূপ/৩৩
- 8. الزهديات এবং الرهبانيات এর মধ্যে পার্থক্য/৩৮

তৃতীয় অধ্যায়

কবি আবুল আতাহিয়্যাহ/৪২

চতুর্থ অধ্যায়

আব্বাসীয় আমলে যুহ্দিয়্যাত কবিতা রচনাকারী কবিগণের সংক্রিপ্ত বিবরণ/৫৮

পঞ্চম অধ্যায়

কবি আবুল আ'লা আল মা'আররী/৭১

বন্ঠ অধ্যায়

আবুল আতাহিয়াহর কবিতায় যুহ্দিয়াত ও দিওয়ানে আবুল আতাহিয়া'র উপর তুলনামূলক আলোচনা/৮১

সপ্তম অধ্যার

আল মা আররীর লুযুমিয়্যাত কাব্যে যুহ্দিয়্যাত/১৯৭

অষ্টম অধ্যায়

আল মা আররীর সাকতুষ যানাদ কাব্যে যুহদির্যাত/৩২০

পরিশিষ্ট/৩৩৩

## শৰ্জ-সংকেত

9

স. = সাল্লাল্লাহ্ আলাইহি ওয়াসাল্লাম

রা = রাদিয়াল্লাহ্ তায়ালা আনহ/ আনহা/ আনহমা / আনহম

র:/রহ. = রহমাতুল্লাহি আলাইহি

আ: = আরবী/ আলাইহিস সালাম

খ্রি. = খ্রিটান্দ

হি. = হিজরী

বাং = বাংলা

ইফাবা = ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ

পৃ. = পৃষ্ঠা

খ. = খও

খ্রী. পৃ. = খ্রীষ্টপূর্ব

रेং = रेश्याजी

ড. = ডক্টর

বি. দ্র. = বিতারিত/বিশেষ দুউব্য

Ed = Edited/ Editor/ Edition

op. cit = operae citrae

P. = Page (s)

JASB = Journel of Asiatic Society of Bengal.

Ibid = (Ibidem) In the same place, from same source.

Dr. = Doctor (of Philosophy)

# الزهديات في اشعار ابي العتاهية وابي الاعلى المعرى

# শিরোনাম

আবুল 'আতাহিয়্যাহ ও আবুল আ'লা আল মাআ'ররী'র কবিতায় মরমিবাদ

# ভূমিকা

সমন্ত প্রশংসা সে মহান রবের, যিনি তাঁর ইচ্ছেমতো সবকিছু সৃষ্টি করেছেন। সুখ-দুঃখ, আনন্দ-বেদনা, হাসি-কান্না, বিরহ-মিলন, জন্ম-মৃত্যু সবই তাঁর সৃষ্টি। দর্জদ ও সালাম মানবতার মুক্তির দৃত, দুঃখীদের ত্রাণকর্তা, আখেরী নবীর প্রতি, যিনি বিশ্ববাসীর জন্য রহমতব্রূপ প্রেরিত হয়েছেন।

পৃথিবী মানুষের আসল ঠিকানা নয়। একদিন সবাইকে নশ্বর ধরনী ছেড়ে চলে যেতে হবে— তাতে কোনো দিধা-দ্বন্ধ ও সন্দেহ নেই; কিছু আমরা সবাই দুনিয়ার রূপ-সৌন্দর্যে বিমোহিত হয়ে তা লাভের জন্য নিরন্তর ছুটে চলেছি। পৃথিবীতে প্রতিষ্ঠা লাভ করা, পৃথিবীকে পূর্ণভাবে ভোগ করাই যেন আমাদের জীবনের একমাত্র লক্ষণ দুনিয়ার কাজে অতি ব্যন্ততার কারণে অনেকে আবার আল্লাহ তাআলাকে মরণ করার একটু সময়ও খুঁজে পান না। তাদের অন্তরে দুনিয়া ছেড়ে চলে যাওয়ার কথা, আথিরাতের কথা একটুও দাগ কাটতে পারে না। দুনিয়াই তাদের কাছে মুখ্য ও সবকিছু। এজন্য অন্তেল সম্পদ, ঐশ্বর্য ও সুখ লাভের জন্য অন্যকে ধোঁকা দিতে, যুলুম কয়তে এমনকি হত্যা কয়তেও ওরা দ্বিধাবোধ করে না।

দুনিয়ার প্রতি লোভ ও মোহ তাদেরকে বেপরোয়া করে তোলে। অথচ 'সবাই এ পৃথিবীতে মুসাফির'— এ সত্য কথাটি আমরা ভূলে যাই। তবে সর্বকালে, সর্বযুগে কিছুসংখ্যক বিলাসবিমুখ, দুনিয়াবিমুখ, উন্নত চিন্তার মানুষ রয়েছেন, যারা দুনিয়ার জীবনের তুল্ছতা নিয়ে ভাবেন এবং আথিরাতের জীবনের সঞ্জাব্য পরিণতি নিয়ে চিন্তা করেন। এসব অতিমানবেরা সাধারণ মানুষদেরকে তাদের মরমি দর্শনের দিকে ভাকেন। দুনিয়ার আসক্তি ও মোহ থেকে মানুষকে মুক্ত করে তারা আল্লাহতীক্র, আল্লাহনুখী, আথিরাতমুখী করতে চান। তাই তাদের রচিত কবিতায় ও গানে ময়ি সুর ও ময়ি দর্শন লক্ষ করা যায়।

কবিতা সব ভাষাও সাহিত্যেরই শক্তিশালী উপাদান, আরবদের জীবনযাত্রা, আচার-আচরণ, ধর্মীয় বিশ্বাস, প্রেম-বিরহ ইত্যাদি সবকিছুর সামগ্রিক পরিচয় পাওয়া যায় তাদের কবিতায়। এ জন্যই মুকাসসিরে কুরআন ইবনে আব্বাস (রা) বলেন, الشعر ديوان العرب (কবিতা আবরদের দিনপঞ্জি) পৃথিবীর সকল ভাষার কবিতাতেই মরমিবাদ লক্ষ করা যায়। আরবী কবিতাও মরমি দর্শন থেকে পিছিয়ে নেই। বরং অন্যান্য ভাষা ও সাহিত্য হতে আরবী কবিতা অত্যধিক সমৃদ্ধশালী। প্রাচীন আরবের বেদুইনয়া বেপরোয়া প্রকৃতির হওয়ায় এবং তাদের নির্দিষ্ট ও নিয়ন্ত্রিত কোনো ধর্মীয় বিশ্বাস না থাকায় তাদের জীবনে মরমিবাদের প্রভাব খুব একটা লক্ষ করা যায় না। প্রাচীন আরবী কবিতায় বা জাহেলী যুগের কবিতায় কর্মিবাদের প্রভাব খুব একটা লক্ষ করা যায় না। প্রাচীন আরবী কবিতায় বা জাহেলী যুগের কবিতায় কর্মিবাদের প্রতাব দেই বললেই চলে।

ইসলানের আবির্ভাবের পর আরবদের জীবনযাত্রা, ধর্মীয় বিশ্বাস ও মূল্যবোধে এক আমূল পরিবর্তন ও বিপ্লব সাধিত হয়। আখিরাত, পুনরুখান, পুনর্জীবন, আল্লাহর সামনে জবাবদিহিতা ইত্যাদি বিষয় বেদুইন জীবনের বিশ্বাস ও ভিত্তিমূলে এক বড় ধরনের বৈপ্লবিক পরিবর্তন আনতে সক্ষম হয়। ইসলামের কারণে আরবদের মনে মরমিবাদ এক সুদূরপ্রসারী প্রভাব বিতার লাভ করতে সক্ষম হয়। যার কলে খোলাকারে রাশেদীনসহ পরবর্তী অনেক মুসলিম খলীকা ভিখারীর বেশে রাজ্য শাসন করেছেন। অর্ধ পৃথিবীর মালিক ও শাসক হওয়ার পরও তাঁরা সম্পূর্ণ দুনিয়াবিমুখ ছিলেন।

ইসলামের মূল শিক্ষা হলো আখিরাতের পাথেয় অর্জন ও সঞ্চয়ের জন্যই মানুষ দুনিরার আগমন করেছে। আল্লাহ মানুষকে দুনিরার প্রেরণ করেছেন, যাতে তিনি পরীক্ষা করতে পারেন, কে ভালো আমল করে। আল্লাহ তাআলা বলেন,

তিনি মৃত্যু ও জীবন সৃষ্টি করেছেন তোমাদের পরীক্ষা করার জন্য, কে তোমাদের মধ্যে কর্মে উত্তম। '>
আল কুরআনে দুনিরার প্রতি আকর্ষণ ও মোহ তৈরিকে নিরুৎসাহিত করা হয়েছে। আল্লাহ তাআলা বলেন,

কিন্তু তোমরা পাথির্ব জীবনকে প্রাধান্য দাও, অথচ আথিরাতই উৎকৃষ্ট ও স্থারী।'<sup>২</sup>
অন্য আয়াতে আল্লাহ তাআলা বলেন,

'এ পার্থিব জীবন অস্থায়ী উপভোগের বস্তু এবং আখিরাত হলো নিশ্চিত চিরস্থায়ী আবাস।'°

তবে দুনিয়ার সবকিছু ছেড়ে দিয়ে সন্মাসবাদ বা বৈরাগ্যবাদ অবলম্বন করাও ইসলাম সমর্থন করে না। বরং আখিরাতের সফলতা অর্জনের জন্য বেমন নিরোজিত থাকবে তেমনি দুনিয়ার কল্যাণ কামনা ও উন্নতির জন্যও চেষ্টা করবে। কিছু দুনিয়ার ব্যক্ততা, মোহ ও সৌন্দর্য বেন আখিরাতকে ভুলিয়ে না দেয়, সে জন্য সক্রাণ দৃষ্টি রাখতে হবে। আল্লাহ তাআলা বলেন,

'তোমাকে আল্লাহ যা দান করেছেন, তা দিয়ে আখিরাতের আবাসস্থল অনুসন্ধান করাে এবং দুনিয়া হতে তোমার অংশও ভূলে যেও না।'<sup>8</sup> আল্লাহ তাআলা অন্য আয়াতে দুনিয়া এবং আখিরাত উভয় বিষয়ে কল্যাণ

১, সুরা মূলক ৬৭, আয়াত ২।

২. সূরা আ'লা ৮৭, আয়াত ১৬-১৭।

৩, সূরা মুমিন ৪০, আয়াত ৩৯।

<sup>8.</sup> সুরা কাসাস ২৮, আয়াত ৭৭।

কামনার জন্য দোরা শিখিরেছেন তিনি বলেন,

ربنا اتنا في الدنيا حسنة وفي الاخرة حسنة.

'হে আমাদের রব, আমাদেরকে দুনিয়ায় কল্যাণ এবং আখিরাতেও কল্যাণ দান করুন।'a

রাসূল (স)-এর গোটা জীবনই ছিল زهدیات-এর বান্তব নমুনা। আয়েশা (রা) বলেন, রাসূল (স) একাধারে তিন দিন কখনো রুটি দিয়ে পেটপুরে খাবার খাননি।

عن مطرف عن ابيه قال اتيت النبى صلى الله عليه ولم وهو يقرأ "الهاكم التكاثر"
مال يقول ابن أدم مالى مالى قال وهل لك يا ابن أدم من مال الا ما اكلت فافنيت او لبت فأبليت او تصدقت فأمضيت.

মুতাররিক তার পিতা থেকে বর্ণনা করেন, তিনি বলেন, একদা আমি নবী (স)-এর নিকট আসলাম তখন তিনি সূরা 'আলহাকুমুত-তাকাছুর' তিলাওয়াত করছিলেন। তিনি বলেন, আদম সন্তান বলে— আমার মাল, আমার মাল। বস্তুত হে আদম সন্তান! তোমার মাল তা-ই, যা তুমি খেরেছ, অতঃপর তা শেষ করে কেলেছ এবং পরিধান করেছ, অতঃপর তা পুরাতন করে কেলেছ এবং দান করেছ, অতঃপর তা অব্যাহত রেখেছ।'

রাসূল (স)-এর দুনিয়াবিমুখতা খোলাফায়ে রাশেদীন সহ প্রত্যেক সাহাবার জীবনে চমৎকারভাবে প্রকাশ পেরেছে। তাদের প্রায় সবাই দীনহীনভাবে জীবন যাপন করতেন অথচ তাদের সম্পদ ও প্রাচুর্যের কোনো অভাব ছিল না।

সাহাবায়ে কেরামদের যুগে কবিতা চর্চা অতিব্যাপকতা লাভ করেনি। উমাইরা যুগের কবিরা অধিকাংশই ছিলেন বিলাসী এবং দরবারি কবি। তাদের কবিতাতে মরমি দর্শন খুব বেশি প্রভাব কেলতে সক্ষম হয়নি। ইসলামের আব্বাসীয় যুগে জ্ঞান-বিজ্ঞান, শিল্প-সাহিত্য স্বকিছুই চরম উৎকর্ষ সাধন করতে সক্ষম হয়। সে সময়ে আরবী কবিতাও উন্নতির স্বর্ণশিখরে পৌছতে সক্ষম হয়। আব্বাসীয় যুগে বাগদাদ ও সিরিয়ায় আরবী কবিতা চর্চা একটি পরীশিলীত ও পূর্ণাঙ্গ আকার ধারণ করে।

কবিতার সকল শাখাতেই সে যুগের কবিদের অবাধ বিচরণ লক্ষ করা যায়। আব্বাসীয় যুগের কবিতাতেই মরমি দর্শনের স্বরূপ চমৎকারভাবে প্রকাশ পায়। زهدیات কবিতার প্রারম্ভ নিয়ে ভিন্নমত থাকলেও আব্বাসীয় যুগে তা চরম উৎকর্ষ সাধন করেছে এ বিষয়ে দ্বিমত পোষণের কোনো সুযোগ নেই।

৫. সূরা বাকারা ২, আয়াত ২০১।

৬, কাষী ইয়ায, আশ শিফা বি তা'রীফে হুকুকিল মুসতাফা, বৈক্লত, দারুল কুতুব আল ইলমিয়্যাহ, ১ম খণ্ড, পৃষ্ঠা ১৪০।

৭. মুসলিম, আস সহীহ, কিতাবুঘ যুহুদ, ইউপি ইন্ডিরা, কুতুবখানায়ে রাহীমিয়্যাহ, দেওবন্দ, পৃষ্ঠা ৪০৭।

এজন্য আব্বাসীয় যুগের খ্যাতনাম ও স্বনামধন্য দুই কবি বাগদাদের আবুল আতাহিয়্যাহ ও সিরিয়াবাসী আল মাআররীর কবিতায় خديات;-এর স্বরূপ নিয়ে গবেষণার সিদ্ধান্ত গ্রহণ করি। এবং অভিসন্দর্ভের বিষয় বা শিরোনাম দেই-

আবুল আতাহিয়্যাহ ও আবুল আ'লা আল মাআ'ররীর কবিতার যুহদিয়্যাত' উপরোক্ত শিরোনামটি আমার পরম শ্রন্ধের তত্ত্বাবধারক, প্রথিতযশা শিক্ষাবিদ, সাহিত্যিক ও লেখক, ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের আরবী বিভাগের প্রাক্তন অধ্যাপক ও বিভাগীয় প্রধান, ইসলামী বিশ্ববিদ্যালয় কুষ্টিয়ার প্রাক্তন ভাইস চ্যান্সেলর জনাব ড. মুহামদ মুন্তাকিজুর রহমান স্যারের নিকট পেশ করি।

তিনি উল্লেখিত বিষয়ে আমাকে গবেষণার জন্য মূল্যবান পরামর্শ দিয়ে আমাকে প্রয়োজনীয় গবেষণা সহায়তা দানের কথা এতটা আন্তরিকতার সাথে বললেন যে, এ দুরহ বিষয়টি নিয়ে গবেষণার যাবতীয় দিধা-বন্দু কাটিয়ে আমি এ বিষয়ে অভিসন্দর্ভ রচনার দৃঢ় সিদ্ধান্ত গ্রহণ করি। তাঁর মূল্যবান পরামর্শ ও সময়দানের জন্য তাঁকে অগণিত মুবারকবাদ জানাই। আমার এ গবেষণার কাজে পরামর্শ, সার্বিক সহযোগিতা ও উৎসাহ-উদ্দীপনা দিয়ে যারা উপকৃত করেছেন, তাদেরকেও আন্তরিকভাবে ধন্যবাদ জানাই। উল্লেখিত শিরোনামটি আলোচনার সুবিধার জন্য আটটি অধ্যায়ে বিভক্ত করে আলোচ্য দুই কবি আবুল আতাহিয়্যাহ ও আল মাআর্রীর সংক্ষিপ্ত জীবনীও তুলে ধরা হয়েছে।

অতঃপর তাদের রচিত কবিতাসমূহের ওপর অতি সংক্রিপ্ত বিবরণ দিয়ে তাদের কবিতায় زهدیات বা মরমি দর্শনের স্বরূপ ব্যাখ্যা করার প্রাণান্তকর চেটা করা হয়েছে। এজন্য সর্বশেষ প্রাপ্ত সকল তথ্য-উপাত্তকে পূর্ণাঙ্গ কাজে লাগানো হয়েছে। আরবী কবিতা বিশেষত আব্বাসীয় আমলের কবিতা নিয়ে গবেষণাকারী পণ্ডিত, বিদগ্ধ গবেষকদের গবেষণা ও মন্তব্যকে আমরা আমাদের অভিসন্দর্ভে গুরুত্বের সাথে উদ্ধৃত করেছি। যাতে সুধী গবেষক, কবিতা সমালোচক, সাহিত্যিক, ছাত্র-ছাত্রী ও সন্ধানী পাঠক-পাঠিকা তা থেকে সর্বশেষ প্রাপ্ত তথ্য দ্বারা বিশেষভাবে উপকৃত হতে পারেন।

আমাদের সতর্ক দৃষ্টি, গভীর অনুসন্ধান ও গবেষণার পরও মানবীয় স্বভাবজাত ভুল-ক্রটি থাকা অস্বাভাবিক কিছু নয়, তাই সুহাদ পাঠক ও গবেষকগণের নিকট উল্লেখিত অভিসন্দর্ভে কোনো ক্রটি পরিলক্ষিত হলে তা অনুগ্রহ করে জানালে বাধিত হবো। আমাদের এ গবেষণা কর্মটি সংশ্লিষ্টদের জন্য সামান্যতম উপকারী হলেও নিজের শ্রমকে সফল ও সার্থক বলে মনে করব। আল্লাহ তাআলা এ নগন্য ও ক্ষুদ্র প্রচেষ্টাকে কবুল করুন। আমীন!

# প্রথম অধ্যায়

الزهديات (বা মরমি) কবিতার আভিধানিক অর্থ, পারিভাষিক অর্থ

এর আভিধানিক অর্থ الزهديات

الزهديات শন্দটি আরবী (جسع) বা বহুবচন। একবচনে الزهديات শন্দ্র বা মান্দাহ د.ه. জনস (جنس) সহীহ।

الزهد বা ক্রিয়ামূল। বলা الزهد আক্রে সাকীন। এটি مصدر বা ক্রিয়ামূল। বলা হয়ে থাকে, عصدر বা ক্রিয়ামূল। বলা হয়ে থাকে, المرد عن الشئ او فيه : مال عنه কোনো বহু বা কাজ হতে বিরত রইল, মূখ ফরিয়ে রইল। MONASTICISM.

মুকতী সাইয়্যেদ আমীমূল ইহসান আল মুজান্দেদী বলেন,

الزهد في اللغة ترك البيل الى الشئ.

আভিধানিক অর্থে যুহুদ হলো কোনো বতুর প্রতি আকর্ষণ বর্জন করা।<sup>১৩</sup>

زهد শদটি ، ان অক্ষরে ফাত্হ, ها অক্ষরে জুমা (যাহুদা) অস্বীকার করেছে, স্বত্ব ত্যাগ করেছে, বর্জন করেছে। معدر ان معدر অক্ষরে জুমা ها، سعدر সাকীন, এটি معدر, কোনো আকর্ষণীয় বতু হতে মুখ ফিরানো, ধর্মের পথে উৎসর্গীকৃত।

আরবী শব্দ প্রকরণ বা صرف শাজে কোনো বরবর্ণ (حروف العلنة) অথবা হামযাহ্ অথবা ব্যাঞ্জন বর্ণের حروف)
 (حروف भाजि प्रक्रि वर्ण শব্দের মূল অক্ষরে যদি ছৈত না হয় তাই সহীহ/ফার্সি পাঞ্জেগাঞ্জ, পৃষ্ঠা ৩; লেখক অজ্ঞাত, ইসলামিয়া কুতুবখানা, চকবাজার, ঢাকা।

২. মুজামু লুগাতিল ফোকাহা, এলারাতুল কুরআন ওয়াল উল্ম আল ইসলামিয়্যাহ, করাচি, পৃষ্ঠা ২৩৪।

অতি তারীফাতুল ফিক্হিয়াহ, আস সদফ পাবলিশার্স, করাচি, পাকিন্তান, পৃষ্ঠা ৩১৫; জুবরান মাসউদ আর রায়েদ, দারুল
ইলম লিল মালাইন, প্রথম প্রকাশ ২০০৩ খ্রি., পৃষ্ঠা ৪৭০।

৪. আলাউদ্দিন আল আযহারী : আন্ত্রবী বাংলা অভিধান, বাংলা একাভেনী, ২য় পুনর্মুদ্রণ ১৯৯৯ খ্রি., পৃষ্ঠা ১৪১৪।

৫. লুয়াইস মা'লুফ, আল মুনজিদ ফিল লুগাতি ওয়াল আ'লাম, ২৯ তম সংস্করণ, দারুল মাশরিক, বৈক্লত, পৃষ্ঠা ৩০৮।

مصدر শক্টিও الزهادة । মাসদারটি তিনটি বাব যথাক্রমে فتح . مصدر থবং كرم হতে আসে الزهادة । শক্টিও كرم শক্টিও فتح হিসেবে ব্যবহৃত হয়। অর্থ হলো الاعراض عن الشيئ احتقارا له কানো বৃত্কে তুচ্ছজ্ঞান করে মুখ কিরিয়ে রাখা।

বলা হয়ে থাকে, زهد فی الدنیا দুনিয়া হতে মুখ ফিরিয়ে নিজেকে ইবাদতে লিপ্ত রেখেছে।° الزَّهَدُ) সহকারে আশদীদ যুক্ত ফাত্হ এবং هاء অক্ষরে ফাত্হ (الزَّهَدُ) সহকারে একবচন, বহুবচনে زهاد অৰ্থ الزكاة তথা যাকাত।

اهد عند الساع عن الساع عنه الساع المعنى المعنى الساعة عنه الساعة الساعة الساعة الساعة الساعة الساعة الساعة الم المام عنه الساعة عنه المامة المامة

বাবে تفاعل থেকে ব্যবহৃত হলে কাউকে লাঞ্ছিত ও অপমানিত করা অর্থে ব্যবহৃত হয়। যেমন বলা হয়ে থাকে– تزاهد القرم فلانا লাকেরা ওমুককে অপমানিত ও লাঞ্ছিত করল। هناهد القرم فلانا

এর কর্তৃবাচ্য বা اَسم فاعل একবচন হলো زَاهِدُون، زُهَّاد، زُهَّدٌ, যার বহুবচন زُاهِدُ उावङ्ठ হয়। অর্থ পরকালের মুহাব্বতে দুনিয়াবিমুখ, সংকীর্ণ জীবন যাপনকারী।

الزَّهِيْد (তাশদীদ ও -ها، তে কাসরা) অর্থ কম, নিক্ষু<sup>১</sup>°, স্ত্রী লালি زهياه ক্রতনে زهيد الخلق ক্রে থাকে واد زهيد العين সে নিক্ষু স্তাবের কিংবা هو زهيد الخلق সে বির্

আল কামুসূল মুহীত, মাজদুদীন মুহাম্মদ ফিরুজাবাদী, দারু ইত্ইরাত তুরাছিল আরবী, ১ম সংকরণ, ১ম খণ্ড, পৃষ্ঠা ৪১৮। বালইরাজী, আবুল ফজল আবদুল হাফিজ, মিসবাহল লুগাত, আরবী-উর্দু অভিধান, মাক্তাবারে বুরহান, উর্দু বাজার, দিল্লী, পৃষ্ঠা ৩২৪।

৬. প্রান্তক্ত, যথাক্রমে পৃষ্ঠা ৩০৮, ৪১৮ এবং ৩২৪।

লুয়াইস মা'লুফ আবৃ' আল মুনজিল, প্রাগুক্ত, পৃষ্ঠা ৩০৮ বালইয়াতী, মিসবাছল লুগাত, প্রাগুক্ত, পৃষ্ঠা ২৪।

৮. আল কামূসুল মুহীত, মিসবাহ, মুনজিদ, প্রাগুক্ত পৃষ্ঠা

৯. আল মুনজিদ, প্রাণ্ডক্ত, পৃষ্ঠা ৩০৮। মিসবাহল লুগাত, প্রাণ্ডক্ত, পৃষ্ঠা ৪১৮।

১০. আল কাম্সুল মুহীত, ফিক্লাবাদী, মাজদুদীন মুহামদ। দাক এইইয়াউত তুরাছিল আরাবী, ১ম সংস্করণ, ১ম খণ্ড, পৃষ্ঠা ৪১৮।

১১. ইম্পাহানী আর রাগেব আল মুফরাদাত ফী গারীবিল কুরআন, ২য় সংস্করণ, দারুল মারিফা, বৈরুত, লেবানন, পৃষ্ঠা ২২০।

কম পানি ধারণ করে এমন উপত্যকা المُزهِد (المُزهِد অক্ষরে পেশ هاء অক্ষরে যের) স্বল্প সম্পদবিশিষ্ট, বলা হয় ارض زهاد এমন ভূমি, যা অতিবৃষ্টিপাত ব্যতীত প্রবাহিত হয় না। فعيل - الزهيد এর ওজনে مبالغة অর্থাৎ খুব বেশি দুনিয়াবিমুখ, দুনিয়া বর্জনকারী। ادم

এটি বাবে فتع হতে অনুমান করা, আন্দাজ করা অর্থে ব্যবহৃত হয়। যেমন বলা হয় زهد النخلة খেজুর গাছের ফল অনুমান করল। الزهد শদ্টির الزهد কক্ষরে সাকীন হলে অর্থ পরিমাণ। বলায় হয় ها كذيك তোমার প্রোজন অনুসারে গ্রহণ করো।

TO ABSTAIN FROM, RENOUNCE, ABANDON, FORSAKE, TURN - زهد في الشيئ او عنده AWAY FROM.

زهد فی الدنیا -TO RENOUNCE WORLDLY PLEASURES, LEAD an ascetice life, Become an ascetie, practice asceticism. الزهد শন্দের আভিধানিক অর্থ হলো তপশ্চর্যা, তপস্যা, সন্ন্যাস, সংসার ত্যাগ ইত্যাদি। الم

#### পারিভাবিক অর্থ

বিভিন্ন লেখক ও গবেষক زهد এর পারিভাষিক সংজ্ঞা নানাভাবে প্রদান করেছেন, যেগুলোর মূল কথা ও ভাবার্থ একই রকম। নিম্নে এসব সংজ্ঞার করেকটি আমরা উল্লেখ করছি।

মিসবাছল লুগাত, প্রাণ্ডজ, পৃষ্ঠা ৩২৪। মিসবাছল লুগাত, প্রাণ্ডজ, পৃষ্ঠা ৩০৮।

আল মুনজিদ, প্রাগুক্ত, পৃষ্ঠা ৩০৮।
 মিসবাহল লুগাত, প্রাগুক্ত, পৃষ্ঠা ৩২৫।

১৩. আল মুনজিদ, প্রাণ্ডক্ত, ৩০৮। মিসবাহল লুগাত, প্রাণ্ডক্ত, পৃষ্ঠা ৩২৪।

১৪. ড. রোহী আল বা লাবাকী, আল মাওরাদ, আরবী-ইংরেজি অভিধান, দারুল ইলম লিল মালাঈন, ১৮ তম সংকরণ, পৃষ্ঠা ৬১০।

১৫. ড. মুহম্মদ ফজলুর রহমান, আরবী-বাংলা ব্যবহারিক অভিধান, পৃ. ৩৮৫।

১৬. আমীমূল ইহসান, মুফতী সাইয়্যেদ, আত তায়রীফাতুল কিফহিয়্যাহ, আস সদফ পাবলিশার্স, করাটি, পাকিন্তান, পৃষ্ঠা

মুকতী আমীমূল ইংসান বলেন, الزهد فى اصطلاح اهل الحقيقة هو الاعراض عن الدنيا
সুকীদের পরিভাষার, যুহ্দ হলো দুনিরাবিমুখতা।'>
মুজামু লুগাতিল ফুকাহা গ্রন্থে এ প্রসঙ্গে বলা হয়েছে.

الزهد ترك ما في الدنيا ابتفاء ما عند الله من الثراب.

'আল্লাহর নিকট যা ছওয়াব রয়েছে তা পাওয়ার উদ্দেশ্যে দুনিয়াতে যা কিছু আছে তা বর্জন করার নাম যুহুদ।'<sup>১৭</sup>

উক্ত গ্রন্থে অপর এক সংজ্ঞায় বলা হয়েছে-

الزهد أن يكون السرء بما عند الله أرجى منه مما هو في يده.

'মানুষের হাতে যা রয়েছে তার চেয়ে আল্লাহর কাছে যা রয়েছে তা পেতে বেশি আশাবাদী হওয়া বা আশা করা (RELIGIOUS DEVOTION)'<sup>১৮</sup>

আইনুল ইলম গ্রন্থকার বলেন,

الفقر فقد ما يحتاج اليه فان فرح وكره الزائد على الضرورة فهر زاهد.

দারিদ্র হলো প্রয়োজনীয় বতু না পাওয়া (হারানো) যদি প্রয়োজনীয় বতু না পেয়েও খুশি থাকে এবং বেশি বা প্রয়োজনাতিরিক্ত পাওয়াকে অপহন্দ করে তাহলে সে যাহেদ-মরমিবাদী। '১৯ প্রখ্যাত দার্শনিক, সুফীতত্ত্বিদ আল গাযালী যুহ্দ-এর সংজ্ঞায় বলেন,

واعلم انه ليس من الزهد ترك السال وبذله على سبيل السخاء والفتوة وعلى سبيل استخاء والفتوة وعلى سبيل استسالة القلوب وعلى سبيل الطسع فذالك كله من محاسن العادات ولكن لامدخل لشئ منه في العبادات وانسا الزهد ان تترك الدنيا لعلسك بحقارتها بالاضافة الى نفاسة الاخرة.

<sup>250</sup> 

১৭. মুজামু লুগাতিল ফুকাহা, এলারাতুল কুরআন ওয়াল উল্মুল ইসলামিয়্যাহ, করাটি, পৃষ্ঠা ২৩৪।

১৮. প্রাত্তক, পৃষ্ঠা ২৩৪।

১৯. জামাল উদ্দিন মুহাম্মদ বলখী, আইনুল ইলম, ইমদালীয়া লাইব্রেয়ী, ঢাকা, ১৯ নং অধ্যায়, পৃষ্ঠা ১২৬।

২০. মোহামদ আবৃ হামেদ আল গাবালী, মৃত্যু ৫০৫ হি. ১১১১ খ্রি. প্রখ্যাত দার্শনিক সূফীতত্ত্বিদ, মুহান্দিস ও ফকীহ।

'জেনে রাখ, দানশীলতা ও বদান্যতার সাথে সম্পদ ব্যয় করা, সম্পদ বর্জন করা, মানুষের মনোতৃষ্টির জন্য কিংবা কোনো কিছু লাভের আশায় সম্পদ ব্যয় করা যুহুদ নয়। এগুলো সবই সং স্বভাবের অন্তর্ভুক্ত ইবাদতের ক্ষেত্রে এগুলোর হান নেই। বরং যুহুদ হলো আথিরাতের উৎকৃষ্টতার তুলনায় দুনিয়াকে নিকৃষ্ট জেনে তা বর্জন করা।'<sup>২০</sup>

আল গাযালী তার অমর গ্রন্থ এহইয়াউ উলুমুন্দীনে যুহুদ-এর বর্ণনার গুরুতেই বলেন,

هو عبارة عن انصراف الرغبة عن الشئ الى ما هو خير منه فكل من عدل عن شئ الى غيره بمعارضة وبيع وغيره فانسا عدل عنه لرغبة عنه وانسا عدل الى غيره لرغبته فى غيره فحاله بالاضافة الى المعدول عنه يسمى زهدا.

'তুলনামূলক উৎকৃষ্ট বতুর প্রতি অনাগ্রহকে خد বোকায়। কোনো কিছুর বদলার কিংবা ক্রয়-বিক্রয়ের ক্ষেত্রে কেউ যখন একটি ব্যতীত অন্যটির প্রতি ঝুঁকে পড়ে তাহলে ধরে নিতে হবে যে, প্রথমটি ঘৃণা করে বর্জন করেছে, বিতীয়টির প্রতি আগ্রহ থাকার কারণেই। এভাবে তুলনামূলক পরাবর্তনের অবহাকে যুহদ বলে।'২১

ইবনে শিহাব<sup>২২</sup> বলেন.

الزهد في الدنيا ان لا يغلب الحرام صبرك ولا الحلال شكرك.

দুনিয়াতে زهد হলো তোমার সবরের উপর হারাম এবং শুকরিয়ার উপর যেন হালাল প্রাধান্য না পায়।'২৩

খোরাসানের তুস নগরে জন্মহণ করেন। ইমামুল হারামাইন আবুল মায়ালী জুয়াইনীর অন্যতম যনিষ্ঠ শিষ্য। বাগদাদের নিজামীয়া মাদরাসার স্বনামধন্য শিক্ষক, বহু গ্রন্থপ্রণেতা। এইইয়াউ উল্মুন্দীন ও তাহাকাতুল কালাসেকা তার অনর গ্রন্থ।–এইইয়া, দাক্ষল মা'রেকা, বৈক্ষত, লেবান্দ, ৪র্থ খণ্ড, পৃষ্ঠা ২১৯।

২১. এইইয়াউ উল্মুন্দীন, প্রাণ্ডক, ৪র্থ খণ্ড, পৃষ্ঠা ২১৬।

২২. ইবনে শিহাব মোহাম্মদ বুহরী। প্রখ্যাত তাবেয়ী ও মুহান্দিস। হেজাজ ও শামের মধ্যবর্তী গ্রাম আইলাতে (山山) তিনি বসবাস করতেন। তিনি ১২৩ কিংবা ১২৫ হি. সনে ইন্তিকাল করেন। হালীস সংকলন বিশেষত মাগায়ী সংক্রান্ত হালীস সংকলন ও সংরক্ষণে তার অবদান অপরিসীন। উল্মুল হালীস ওয়া মুসতালাছ্
হ, সুবহী সাদেক, ড.। দারুল ইলম লিল মালায়ীন, ২০ তম প্রকাশ পৃষ্ঠা ৩৮২, তাবকেরাতুল ছফফাজ, ১ম খণ্ড, পৃষ্ঠা ১০২, হুলইয়াহ, ৩য় খণ্ড, পৃষ্ঠা ৩৬০।

২৩. ইউসুফ ইবনে আবদিলবার আল কুরতুবী, জানেউ' বয়ানিল ইলনে ওয়া ফাদলিহী, এলারাতু-তাবা'য়াতিল মুনীরিয়া- ১৯৭৮ ব্রিটাল। ২য় খণ্ড পূ. ১৬।

২৪. মালেক ইবনে আনাস- ইমাম, প্রখ্যাত ফকীহ ও মুহান্দিস। জন্ম- ৯৩ হিজরী মৃত্যু- ১৭৯ হিজরী মালেকী মাযহাবের

गालक हैवल जानाम (त) वलन, २८ الأمل قصر الأمل قصر الأمان कालक والما المانيا قصر الأمان المانيا قصر الأمانيا قصر الأمانيا قصر الأمانيا قصر الأمانيا قصر الأمانيا المانيا ال

দুনিয়াতে যুহদ হলো স্বল্প আশা করা।<sup>২৫</sup>

ইবরাহীম ইবনে আশআছ বলেন, আমি ফুদাইল ইবনে আয়ায<sup>২৬</sup>-কে জিজ্ঞাসা করলাম, যুহুদ কী? তিনি বললেন,

#### الزهد القناعة رفيها الغنى.

বুহুদ হলো অনুখাপেক্ষীতা সহকারে স্বল্পে তুষ্টি।<sup>২৭</sup> এক কথায় আমরা বলতে পারি, বুহুদ হলো পার্থিব সম্পদের মায়া ত্যাগ করে তথুমাত্র পরকালের উদ্দেশে জীবন ও সম্পদকে তুচ্ছজ্ঞান করে ঐকান্তিকভাবে আল্লাহর নিকট নিজেকে সম্পূর্ণভাবে সমর্পণ করা।

প্রতিষ্ঠাতা। মুরাভা তার অমর গ্রন্থ।

২৫. জামেউ বয়ানিল-ইলমে ওয়াফাদলিহী- প্রাণ্ডক্ত ২য় খণ্ড, পু. ১৬।

২৬. ফুদাইল ইবনে আয়ায। উমাইয়া যুগের প্রখ্যাত মুহান্দিস ও সুফিতত্ত্বিদ।

২৭. जात्में वरामिन रेनात्म उरायामिनिश, প্রাত্তক, ২য় খণ্ড প. ১৬।

১. আবু হামেদ মোহাক্ষল গাজালী মৃত্যু ৫০৫ হিজন্ত্রী, ১১১১ খ্রিস্টাব্দ খোরাসানের তুস নগরীয় বাসিন্দা। হুজ্জাতুল ইসলাম নামে

# দ্বিতীয় অধ্যায়

# শররী দৃষ্টিতে زهد –এর সংজ্ঞা ও পরিচয়

প্রখ্যাত সুফিতত্ত্ববিদ ও দার্শনিক ইমাম গাজালী ও অন্যান্য মুসলিম মনিষী زهد এর পরিচয় দিতে গিয়ে যে আলোচনা করেছেন আমরা এখানে তার সংক্ষিপ্ত সার তুলে ধরব।

ইমাম গাজালী বলেন, 'জেন রাখ কোন কোন সময় মাল-সম্পদ বর্জনকারীকে যাহেদ মনে করা হয়, প্রকৃত অর্থে তা ঠিক নয়। কেননা, সম্পদ বর্জন করা এবং কৃচ্ছতা প্রদর্শন করা ঐ ব্যক্তির জন্য সহজ যিনি যুহদের প্রশংসা তনতে ভালোবাসেন। এমন অনেক ধর্মজাযক রয়েছেন যারা প্রতিদিন খুব সামান্য পরিমাণ খাদ্য গ্রহণ করেন এবং দরজা বিহীন ভজনালয়ে সার্বক্ষণিক অবস্থান করেন। তাদের অনেকেই লোকজনের কাছে তাদের অবস্থার পরিচয় তুলে ধরতে চায়, মানুষকে তাদের প্রতি আকৃষ্ট করতে চায় এবং অন্যরা তাদের প্রশংসা করলে আনন্দ লাভ করে এবং পরিতৃত্তিবাধ করে। এসব প্রকৃত خدر পরিচয় বোধ করে না। বরং خد হবে ধন-সম্পদ, মান-মর্যাদা ইত্যাদি সকলক্ষেত্রেই। একদল লোককে দেখা যায় যারা অহংকারপূর্ণ পশমী পোশাক পড়ে এবং উনুত মানের কাপড় পরিধান করে خد দাবি করেন।

ইমাম গাযালী আরো বলেন, যাহেদের উচিত তার বাতেনী অবস্থাকে তিনটি স্তরে শোধরে নেওয়া।

#### ১. প্রথম অবহা

কোনো কিছু পেয়ে খুশি হবে না এবং কোনো কিছু না পেয়ে বা হারিয়ে চিন্তিত হবে না। আল্লাহ তাআলা, বলেন, كيلا تاسوا على ما فاتكم ولا تفرحوا بنا اتكم والله لا يحب كل مختال فخور

'এটা এ জন্য যে, যাতে তোমরা যা হারাও তার জন্য দুঃখিত না হও এবং তিনি তোমাদেরকে যা দিয়েছেন তার জন্য উল্লাসিত না হও। আল্লাহ কোনো ঔদ্ধত্যকারীকে পছন্দ করেন না।'°

ক্রন্থল মায়ানী গ্রন্থকার হবরত আবদুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা) হতে বর্ণনা করেন প্রত্যেক মানুষ স্বভাবগতভাবে কোনো কোনো বিষয়ের কারণে আনন্দিত এবং কোনো কোনো বিষয়ের কারণে দুঃখিত হয়। কিন্তু যা উচিত তা হলো বিপদের সমুখীন হলে সবর করে পরকালের পুরস্কার ও সওয়াব অর্জন করতে হবে এবং সুখ ও আনন্দের সমুখীন হলে কৃতজ্ঞ হয়ে পুরস্কার ও সাওয়াব হাসিল করতে হবে।

তিনি সমধিক পরিচিত। ইমানুল হারামইন আবু মারালী জুরাইনীর শিষ্যা। বাগলালের নিজামিয়া মালরাসায় শিক্ষাগ্রহণ করেন। এহইয়াউ উলুনুন্দীন ও তাহাফাতুল ফালাসেফা তার বিখ্যাতগ্রস্থ। তিনি লামেক, কায়রো ও মঞ্চা শরীফে ভ্রমণ করেন অতঃপর নিশাপুরে ফিরে আসেন। তুসনগরীতেই তিনি ইপ্তেকাল করেন।

২, এইইয়াউ ভলুমুন্দীন, দারুল মারেফা, বৈরুত, লেবদেন- ৪র্থ খণ্ড- পূ. ২৪১

৩. সূরা আদা হাদীদ আয়াত : ২৩

৪. সংক্ষিপ্ত মা য়ারেফুল কুরআন পু. ১৩৩৮

৫, এহইয়াউ উলুমুন্দীন, গাজালী ৪র্থ খণ্ড- ২৪২ পু, দারুল মা'রেফা, বৈরুত, লেবানন।

#### ২. বিতীয় অবস্থা

তার প্রশংসাকারী ও দুর্নামকারী একই রকম হবে। প্রশংসাকারীকে তিনি ভালো জানবেন না এবং দুর্নামকারীকে মন্দ বলবেন না। কারো প্রশংসা করা বা দুর্নাম করায় তার কিছুই যায় আসে না। প্রথমটি হলো সম্পদের ক্ষেত্রে যুহুদ দ্বিতীয়টি হলো- মান-সন্মানের ক্ষেত্রে যুহুদ।

#### ৩ তৃতীয় অবস্থা

তার ভাব-সম্পর্ক বা ভালোবাসা হবে আল্লাহর সাথে। আল্লাহর আনুগত্যের স্বাদ ও মিষ্টতা তার অন্তরে বিজয়ী হবে। কোনো অন্তরই মুহাব্বতের স্বাদ ও মিষ্টতা হতে থালি হয় না। হয়ত তার অন্তরে দুনিয়ার মুহাব্বত থাকবে কিংবা আল্লাহর মুহাব্বত থাকবে। এ দুটি এক অন্তরে একসাথে থাকা কোনো পেয়ালায় পানি ও বাতাস থাকার মতো। তাতে পানি যখন প্রবেশ করে তখন বাতাস বেরিয়ে আসে। দুটি একত্রিত হতে পারে না। কাজেই যে ব্যক্তি আল্লাহর সাথে মুহাব্বত রাখে এবং তাকে নিয়ে ব্যন্ত থাকে সে অন্য কিছুর প্রতি মনোযোগী হতে পারে না। কাজেই আল্লাহর প্রতি ভালোবাসা ও দুনিয়ার প্রতি ভালোবাসা একত্রিত হতে পারে না।

স্কীগণ বলেন, ঈমান যদি শুধুমাত্র প্রকাশ্য অন্তরের সহিত যুক্ত হয় তাহলে তা দুনিরা ও আথেরাত উভয়কে মুহাকাত করে। আর যদি তা অন্তরের গহীনে যুক্ত হয় তাহলে দুনিয়াকে অপহন্দ করতে থাকে। তখন সে দুনিয়ার দিকে তাকায় না এবং দুনিয়ার জন্য কোনো কাজ করেন। এ জন্য হয়রত আদম (আ) দোআ করতেন-

## اللهم انى اسئلك ايسانا يباشر قلبى.

'হে আল্লাহ আমি আপনার নিকট এমন ঈমান কামনা করি যা আমার অন্তরের সাথে মিশে যাবে।'

আবৃ সুলাইমান বলেন যে নিজের নকস নিয়ে ব্যস্ত থাকে সে মানুষের প্রতি অমুখাপেক্ষী হয়। এটা হলো আমেলীনগণের মকাম। আর যে ব্যক্তি তার রবের প্রতি মুখাপেক্ষী থাকে, ব্যস্ত থাকে, নিজকে নিয়ে ব্যস্ত াকে না। এটা হলো আরেফীনদের মকাম। যাহেদকে অবশ্যই এ দুটি মাকামের যেকোনো একটি মাকামে থাকা আবশ্যক।

ইবনু আবীল হাওয়ারী বলেন, আমি আবৃ সুলাইমানকে বললাম দাউদ তায়ী কি যাহেদ ছিলেন? তিনি বললেন, হাঁ। আমি বললাম, আমি জানতে পেরেছি তিনি তার পিতা হতে উত্তরাধিকার সূত্রে (২০) বিশ দিনার মালিক হয়েছিলেন এবং তিনি মোট (২০) বিশ বছরে দান করে ছিলেন। তাহলে তিনি দিনারগুলো আটকে রেখে, দান না করে কিভাবে যাহেদ হলেন?

জবাবে আবৃ সুলাইমান বললেন, তিনি যাহেদ ছিলেন বলে আমি বুঝাতে চেরেছি যে, তিনি যুহুদের শেষ সীমায় পৌছেহেন কেননা মানুষের নফসের গুণাবলির বিভিন্নতার কারণে, যুহুদের কোনো সীমা নেই। কাজেই নফসের প্রতিটি গুণাবলির ক্ষেত্রে যুহুদ করা ব্যতীত যুহুদ পরিপূর্ণ হয় না। ইমাম গাযালী বলেন, উপরের আলোচনা হতে বুঝা যায় যুহুদের আলামত হলো, আল্লাহর সাথে সম্পর্ক গভীর হওরার কারণে তার নিকট দারিদ্রা, ধনাঢ্যতা, সন্মান-অসম্মান, প্রশংসা, দুর্নাম একই রকম মনে হবে। দুনিয়াকে সে বর্জন করবে এবং তা লাভের জন্য কোনো চেষ্টা করবে না।

ইয়াহইয়া ইবনে মুয়াজ বলেন, যুহদের আলামত হলো, المناء بالموجود। থাকলে দান করা।

ইবনে খালীফ বলেন, علامت، وجود الراحة في الخروج من اللك যুহদের আলামত হলো, মালিকানা হতে কোনো কিছু বেরিয়ে গেলে আত্মতুপ্তি বা প্রশান্তি অনুভব করা।

আবৃ সুলাইমান বলেন, পশমী কাপড় পড়া যুহুদের আলামতগুলোর মধ্যে একটি আলামত। কাজেই যাহেদের জন্য উচিত দর তিদ দেরহাম দিরে কোনো পশমী কাপড় পড়বে অথচ তার অভরে পাঁচ দেরহামের পশমী কাপড় পড়ার অথহে রয়েছে।

ইমাম আহমদ ইবনে হালল ও সুফিয়ান সাওরী বলেন, علامة الزهد قصر الأمل यুহ্দের আলামত হলো আশাকে ছোট করে রাখা।

সারী সাখতী বলেন,

لا يطيب عيش الزاهد اذا اشتغل عن نفسه ولا يطيب عيش العارف اذا اشتغل بنفسه.

নসরাবাধী বলেন, الزاهد غريب في الدنيا والعارف غريب في الاخرة

ইয়াইইয়া ইবনে মুয়ায বলেন, وهد এর আলামত তিনটি- عمل بلا علاقة وقول بلا طمع وعز بلا رياسة 'সীমাহীন আমল, নির্লোভ কথা, সন্মান ব্যতীত কর্তৃতু।'°

আবুল আব্বাস ইবনে আরিফ বলেন, عوام বা সাধারণ লোকদের তার। কেননা, وهد হলো সুখ-সভাগ ও অতিরিক্ত চাহিদাসমূহ হতে নফসকে বাধা প্রদান করা এবং ইহা বিশেষ লোকদের জন্য অপূর্ণতার কারণ। এরপর তিনি বলেন, بالله تعلق بالله تعلق عرب এবং আল্লাহ তাআলা হতে গাকেল করে এমন প্রত্যেক বতু হতে মুখ ফিরিয়ে রাখার নাম বুহুদ। '

৬. السعادتين وباب السعادتين وباب السعادتين وباب السعادتين وباب السعادتين وباب السعادتين وباب السعادتين المستوث ساها معردي ক্ষাম ইবনুল কাইয়েম আল জাওয়ী। উন্দু অনুবাদ رئاسة ادارة البحوث العلسية والافتتاء وكالة الطبع والترجسة، سعودي ১৯৯٠ العلسية والافتتاء وكالة الطبع والترجسة، سعودي ১৯৯٠ المعادتين وباب السعادتين في ١٥٠٨ المعادتين وباب السعادتين في ١٤٠٨ المعادتين وباب السعادتين في المعادتين وباب السعادتين في المعادتين وباب السعادتين في المعادتين وباب السعادتين في ١٤٠٨ المعادتين وباب السعادتين في المعادتين في المعادتين وباب السعادتين في المعادتين في المعادتين وباب السعادتين في المعادتين وباب المعادتين وباب المعادتين في المعادتين وباب المعادتين وباب المعادتين في المعادتين وباب المعادتين و

৭. এইইয়াউ উলুমুন্দীন, প্রাগুক্ত ৪খ খ পু. ২২৫-২৩০।

## আল গাবালীর দৃষ্টিতে زهد-এর স্তর ও প্রকারভেদ

যে ব্যক্তি আল্লাহ ব্যক্তীত অন্যান্য সব বস্তু হতে মুখ কিরিয়ে নেয় এমনকি জান্নাত থেকেও এবং আল্লাহ ব্যক্তীত কাউকে ভালোবাসে না তিনি হলেন, প্রকৃত যাহিদ। যে, ব্যক্তি দুনিয়ার সকল বিবর (আরাম ও আনন্দদারক বস্তু) হতে মুখ কিরিয়ে নেয়; কিন্তু আখেরাতে এসব বিষয় যেমন হর, নহর, প্রাসাদ, কল-ফলাদি ইত্যাদি পাওয়ার কামনা করে সে ব্যক্তি ও যাহিদ কিন্তু প্রথম প্রকার যাহিদের সমপর্যায় ভুক্ত নহে। আর যে ব্যক্তি দুনিয়ার কিছু বস্তু বর্জন করল এবং কিছু অংশ বর্জন করল না, যেমন— সম্পদ বর্জন করল কিন্তু মর্যাদাকে বর্জন করল না কিংবা খাওয়া-দাওয়ার ক্ষেত্রে বিলাসিতা বর্জন করল; কিন্তু সাজ-গোজ বর্জন করল না তাহলে সে ব্যক্তি প্রকৃত অর্থে যাহিদ হওয়ার যোগ্য নহে।

যাহেদগণের মাঝে তার মর্যাদা হলো, তাওবাকারীগণের মধ্যে কিছু গোনাহ হতে তাওবাকারীর মতো। এ রকম যুহদ ও ঠিক আছে যেমন কিছু গোনাহ হতে তাওবা করা ঠিক আছে। কেননা, তাওবা বলতে বুঝার নিবিদ্ধ বতু বর্জন করা আর যুহদ হলো মোবাহ বা হালাল বতু বর্জন করা। কাজেই যুহদ হলো দুনিয়া বিমুখ হয়ে আখেরাতমুখী হওয়া। আর আল্লাহ তাআলা ব্যতীত সকল বস্তু হতে মুখ কিরিয়ে আল্লাহমুখী হয়ে যাওয়া যুহদের উঁচুত্তর।

এ জন্যই ইবনুল মোবারককে যাহিদ বলা হলে তিনি বলেন,

الزاهد عبرين عبد العزيز اذجاءته الدنيا راغبة فتركها واما انا ففيساذا زهدت.

'যাহিদ হলেন উমর ইবনে আব্দুল আযীয়। তার নিকট দুনিয়া লাঞ্ছিত অবস্থায় আত্মসমর্পণ করেছে অথচ তিনি তা বর্জন করেছেন আর আমি কি নিয়ে যুহুদ করব?'°

গাযালী عد)-এর ন্তরকে প্রথমে তিন ভাগে বিভক্ত করেছেন।

الاضافة الى نفه . لا

الاضافة الى المرغوب عند . ٧

الاضافة الى المرغوب فيه .٥

এই তিনটির প্রথম ও তৃতীয় প্রকারকে তিনি নিম্ন, মধ্য ও উচ্চ এই তিনটি ভাগে বিভক্ত করেছেন এবং বিতীয় প্রকারের বিভাজন নিয়ে দীর্ঘ আলোচনা করেছেন।

৮. এহইরাউ উলুমুন্দীন, প্রাণ্ডক ৪খ, পৃ. ২৩০-২৪১।

৯. সৌভাগ্যের পরশমণি, ৪খ, পৃ. ১৬৭, মূল ইমাম গাযালী, অনুবাদ ইসলামিক ফাউভেশন- বাংলাদেশ- ২০০৫ ইং

তাছাড়া তিনি মানুষের মৌল মানবিক চাহিদা অনু, বত্ত্র, বাসস্থান, গৃহ সামগ্রী, বিবাহ, ধন-সম্পদ উপার্জনের মাধ্যম ইত্যাদি বিষয়ে زهيد এর স্বরূপ কি হবে সে বিষয়ে অতি সুন্দর ও চমৎকার ভাষায় সুদীর্ষ, বিতারিত আলোচনা তুলে ধরেছেন।

আল গাযালী তার বিখ্যাত কিমিয়ায়ে সায়াদাতে বলেন, সংসার বিরাগীর প্রকারভেদে যুহ্দকে তিন শ্রেণীতে বিভক্ত করেছেন।

- ১. যারা দুনিরা হতে হাত সংকৃতিত করে নিয়েছে কিছু হাদয়কে সংসারের প্রতি অনাসক্ত করতে পারেনি। অথচ পূর্ণভাবে সংসার বিরাগী বা اهدائ হওয়ার জন্য ধৈর্য়ের সাথে কঠোর সাধনা করে যাচছে। তাদেয়কে معنزهد বা বৈরাগ্য শিক্ষার্থী বলে। زاهد বা সংসার বিরাগী বলেন না। তবে এখান থেকেই যাহেদীর যাত্রা গুরু।
- বারা হাত ও অন্তর সংসার হতে তুলে নিতে পেরেছে। কিছু নিজের সংসার বিরাগের ভাব তাদের
  অন্তরে জাগরুক থাকে এবং সংসার বিরাগী হয়ে তারা অতি বড় কাজ করেছে বলে মনে কয়ে। এই
  শ্রেণীর লোক اهم ক্রিটিমুক্ত নয়।
- ৩. যারা নিজেদের যুহুদের বিষয় ও ভুলে যায়। অর্থাৎ তারা যে বাহিদ এ কথা তাদের কল্পনাও আসে না এবং সংসায় বিরাগী হয়ে তারা বড় কাজ কয়েছেন বলে মনে কয়েন না<sup>১০</sup> তারাই প্রকৃত যাহিদ।
  ইমাম গায়ালী অভিলাবিত বড়ৢয় প্রকায়ভেদে য়ৢহদকে তিন শ্রেণীতে বিভক্ত কয়েছেন।
- পরকালের আযাব হতে মুক্তির আশায় সংসার বিরাগী إلىد হওয়া এবং মৃত্যুর জন্য প্রভুত হয়ে থাকা।
   ইহা মুভাকী লোকদের زهد, একলা হয়রত মালিক ইবন দীনার বলেন, 'গত রাতে আমি বড় ধৃষ্টতা করেছি য়ে, আমি আল্লাহর নিকট বেহেশত চেয়েছি।
- পরকালের পুরুষারের আশায় সংসার বিরাগী হওয়া ইহা সংসারের প্রতি তালোবাসা হতেই সংসারের প্রতি অনাসক্তির উদ্ভব হয়। তবে তাহলো আশাধায়ী লোকদের যুহুদ।
- ৩. আরেক শ্রেণীর ুাধণের অন্তরে দোযথের ভয় ও বেহেশতের আশা কোনো কিছুই থাকে না। কেবল আল্লাহর মুহাব্বত তাদের অন্তরকে দুনিয়া ও আখেরাতের প্রতি একেবারে উদাসীন করে রাখে। আল্লাহ ব্যতীত অন্যান্য পদার্থের প্রতি দৃষ্টিপাত করাকেও তারা অন্যায় ও অপমানজনক বলে মনে করেন। ইহাই সর্বোচ্চ শ্রেণীর যুহুদ।

১০. সৌতাগ্যের পরশমণি, প্রাণ্ডক্ত, ৪খ, পৃ. ১৬৮।

১. আর রায়েদ জুবরান মান্টন- ১ম প্রকাশ ২০০৩ ইং পৃ. ৪৭০ দারুল ইলম লিল্মালায়ীন, বৈরুত।

# এর সংজ্ঞা ও তার পরিচয় الزهد

দুনিয়ার প্রতি অনাসজিকেই যুহ্দ (زهد) বলা হয়। আর দুনিয়ার প্রতি বিরাগ ও অনাসজিকে নিয়ে রচিত কবিতাকেই عبر الزهد বা যুহ্দ কবিতা বলা হয়।

আর রায়েদ গ্রন্থকার বলেন,

্রুল কবিতা হলো এমন কবিতা, যাতে কবি তার দুনিয়ার প্রতি বিরাগের কথা এবং আখিরাতের বিষয়াবলির দিকে তার ঝুঁকে পড়ার কথা প্রকাশ করেন।'

#### ২. الزهد : এর উৎস ও ক্রমবিকাশ সলার্কে সংক্রিপ্ত আলোচনা

আরবরা হাজার হাজার বছর ধরে কবিতার এমন নিরবচ্ছিন ও শৈল্পিক চর্চা করেছে যে, তাদের কোনো বজব্য ও লেখনি একসময়ে যেমন কবিতা ব্যতীত শুরু হতো না তেমনি কবিতা ব্যতীত তা শেষও হতো না। 'আরবী কবিতার زهدیات কবিতার উৎস ও ক্রমবিকাশ' একটি বিশাল গবেষণার বিষয়, তাতে কোনো সন্দেহ নেই। আমরা এখানে অতি সংক্ষেপে আমাদের অভিসন্দর্ভের জন্য সহায়ক ও সংশ্লিষ্ট বলে এ বিষয়ে আলোকপাত করব।

প্রাচীনকাল হতে আব্বাসীয় যুগ পর্যন্ত আরবী কবি ও কবিতাকে চারটি তরে বিভক্ত করা হয়েছে।<sup>২</sup>

- জাহেলী যুগ: ইসলামের আগমনের পূর্বের কবি যারা ইসলামের প্রসারের পর আর কোনো কবিতা রচনা করেননি। যেমন ইমরুল কায়েস, যুহাইর এবং লাবিদ।
- ২. মোখাদরাম যুগ : ঐ সকল কবিগণ যারা ইসলামের পূর্বে ও পরবর্তী যুগে কবিতা রচনা করেছেন। যেমন– খানাসা, হাস্সান ইবনে সাবিত ও কাব ইবনে যুহাইর।
- ৩. ইসলামী যুগ বা উমাইয়্যা আমল : ইসলামের আবির্ভাব হতে উমাইয়্যা আমলের শেষ পর্যন্ত।
- আক্বাসী যুগ : আরবী ভাষা বিবর্তনের যুগে রচিত কবিতাসমূহ। বা আক্বাসী যুগের কবি ও কবিতাসমূহ।

২. যাইয়্যাত- আহমদ হাসান, তারীখুল আদাবিল আরাবী। লাকুল মা রেফা, বৈক্রত, লেবানন। ৫ম সংস্করণ- ১৯৯৯ পৃ. ৩৬।

৩, তিনি গাসসান বংশোদ্ভূত ছিলেন। তার পিতা শাম ও হিজাযের মধ্যবর্তী 'তায়মা' নামক স্থানে বসতিস্থাপন করেন। সেখানে

#### ১. জাহেলী যুগ

জাহেলী যুগের অধিকাংশ কবিতাই প্রেমিকার আকৃতি-প্রকৃতির বর্ণনা, প্রণয়গীতি, আত্মগৌরব, শোকগাঁথা, প্রাকৃতিক দৃশ্য ও বাহনের সৌন্দর্য বর্ণনায় ভরপুর।

জন্মগতভাবে বেপরোয়া প্রকৃতির আরবরা আল্লাহর অন্তিত্ব ও ক্ষমতায় বিশ্বাস রাখত এবং পরকালে কর্মের বিনিময় প্রদানের বিষয়টি বিশ্বাস করলেও তারা ছিল চরম ভোগবাদী ও জড়বাদী। তাই তাদের কবিতা ও গানে দুনিয়াকে চূড়ান্তভাবে ভোগ করার কথাই প্রকাশ পেয়েছে। দুনিয়ার প্রতি আত্মাসক্তি তাদেরকে দুনিয়াবিমুখ হতে দেয়নি। এ জন্যই তাদের কবিতায় ১৯৯৯ বা ময়মি কবিতা লক্ষ্য করা যায় না।

আখিরাতের ভর সে সময়ে অনেক কবির কবিতাতেই ফুটে ওঠেছে। জাহেলী যুগের ইহুদী কবি আস সামওরাল ইবন আদিয়ার° কবিতার দুনিয়াবিমুখিতা ও আখিরাতমুখিতা সুন্দরভাবে প্রকাশিত হয়েছিল। তিনি বলেন,

'আফসোস! (ভবিষ্যতের) জ্ঞান যদি আমার থাকত। আমি কি জানতে পারব? যখন তারা (ফেরেশতারা) সে আমলনামা খোলা অবস্থায় নিকটবর্তী করবে, অতঃপর আমাকে অনুসরণ করা হবে। (অর্থাৎ আমলের ভালো-মন্দ সম্পর্কে আমাকে জিঞাসা করা হবে।

আমার হিসাব যখন গ্রহণ করা হবে, তখন আমি কি ফ্যীলত ও সন্মানের অধিকারী হবো নাকি তা আমার বিরুদ্ধে যাবে (এবং আমি অপদস্থ হবো) আমি আমার হিসাবের হেফাযতকারী, রক্ষক ও সাকী (অর্থাৎ আমি আমার কৃতকর্ম সম্পর্কে অবগত আছি)। 18

তিনি সাদা ও কালো পাথর দিয়ে 'আল্ আবলাক' নামে একটি প্রাসাদ তৈরি করেন, যা পরবর্তীতে সামও আলের দুর্গনামে পরিচিতি লাভ করে। কবি ইমরুল কায়েসের আমানত রাখা অন্তরকার জন্য স্বীয় পুত্রের জীবন বিপন্ন হওয়ার পরও তিনি অঙ্গীকার ভঙ্গ না করে গোটা আরবে প্রবাদ পুরুদ্ধে পরিণত হন।

ইবন সালাম আল-জুমাহী, তা'বাকাতু কুহলিশ- ত'আরা, ১ম খও পৃ. ২৭৯ কাররো, মু'জামুশ- ত'আরাইল জাহিলির্য়ীন ওয়াল মুখান্রামীন পৃ. ১৫৬।

৪. ইবন সাল্লাম আল জুমাহী তাবাকাতু ফুহুলিশ ও'আরা মাতবা আতুল মাদানী, কায়রো- ১ম খণ্ড- পৃ. ২৭০।

৫. জন্ম সন জানা নেই। মুদর গোত্রের শাখা মঘয়নাতে জন্ম নেন। মৃত্যু- হিজরতের ১৩ (তের) বৎসর পূর্বে ৬০৯ খ্রিস্টাব্দ

জাহেলী যুগের নীতিমান, খ্যাতিমান ও মুয়াল্লাকার অন্যতম কবি যুহাইর ইবন আবী সুলমার<sup>ে</sup> কবিতার পরকালের হিসাব-নিকাশ ও চিন্তার কথা কিছুটা লক্ষণীয়। তিনি বলেন,

'তোমাদের অন্তরে যা আছে, গোপন করার জন্য তা এখনো লুকিয়ে ফেল না। কেননা যা কিছুই গোপন করার চেষ্টা করা হোক না কেন, আল্লাহ তাআলা তা জেনে ফেলেন।'

(অপরাধীকে) অবকাশ দেওয়া হবে এবং (কৃতকর্ম) সংরক্ষণ করা হবে, লিপিবন্ধ করে হিসাব দিবসের জন্য। অথবা শীঘ্রই দুনিয়াতে সে শান্তি দেওয়া হবে। ত

মুরাল্লাকার অপর এক খ্যাতিমান কবি লবীদ ইবন রবীআ'হ তিনি জাহেলী যুগের একমাত্র মুরাল্লাকার কবি, যিনি ইসলাম গ্রহণ করার সৌভাগ্য অর্জন করেন এবং ইসলাম গ্রহণের পর কবিতা আবৃত্তি সম্পূর্ণভাবে ছেড়ে দেন। এ জন্যই ইসলাম গ্রহণের দীর্ঘ সময় জীবিত থাকলেও তাকে জাহেলী কবিদের মধ্যে শামিল করা হয়। উমর (রা)-এর খিলাকতকালে কুকা শহর আবাদ হলে তিনি সেখানে এসে বসবাস করেন এবং একশত পঁয়তাল্লিশ বছর বয়সে কুকাতেই তিনি ইন্তিকাল করেন। ৮

তিনি দীর্যজীবী হয়েছিলেন এবং গোত্রের নেতৃত্ব দান করেন। কবি নিজেই বলেন,

بد الى أنى عشت تسعين حجة + تباعا وعشرا عشتها وثمانيا .

কারো কারো মতে, তিনি হিজরতের ১১ (এগারো) বৎসর পূর্বে মারা যান। তার গোটা পরিবারই ছিল কবি পরিবার। তার পিতা সুলমা ইবন রাবাহ, মামা-বাশামা ইবন গাদীর বোন- সালমা, দুইপুত্র কা'ব ও বুজারর, পৌত্র উক্বা ইবন কা'ব ও আল আওওরাস ইবন কাব ও কবি ছিলেন। ভদুতা, শিষ্টাচার নৈতিকতা ও ধর্মপ্রায়ণতায় তিনি প্রসিদ্ধ ছিলেন।

যাইয়্যাত, আহমদ হাসান, লাক্লল মা'রেফা, ৫ম সংস্করণ ১৯৯৯ পৃ. ৪১, আল আগানী- ১ম খণ্ড- পৃ. ২৮৮-৩২৪। আরু
যায়দ আল কুরাশী, জামহারাতু আশ'আরিল আরব (লিমাশক লাক্লল-কালাম ১৪০৬/১৯৮৬) ২য় সং ১ খ. পৃ. ১৮৮ আশশির ওয়াশ-তআরা- ১ খ, পৃ. ৭৬-৭৭।

৬. মুরাল্লাকাত বুহারর বরত- ২৭-২৮, শরহল কাসায়েদীল আমার- আবু যাকারিয়া ইরাহইয়া আত-তাবরিয়ী মৃত্যু- ৫০৬ হিজরী (দারুল কুতুব আল-এলমিয়্রাহ, বৈরুত, ১৯৮৭/ ১৪০৭) ২য় সং, পৃ, ১৩৯।

৭. তার জন্ম সন জানা যারনি। মৃত্যু- ৪১/৬৬১ খ্রিন্টান্দ, বাইয়্যাত- পৃ. ৫৩ (প্রাগুক্ত) পারিবারিক বদান্যতা ও বীরত্বের কারণে তার খ্যাতি সর্বত্র ছড়িয়ে পড়ে। কবি দাবিসা তাকে বনু হাওয়াযিন গোত্রের শ্রেষ্ঠ কবি বলে স্বীকৃতি দিয়েছিলেন। আহমদ হাশিমী, জাওয়াহিরুল আদব, ২য় খণ্ড- পু. ৯৯।

৮, যাইয়্যাত প্রাগুক্ত- পূ, ৫৩।

৯. যাইয়াত- প্রাণ্ডক- পু. ৫৪।

ইসলাম গ্রহণের পর লবীদ (রা) কেবল নিচের বয়াতটি রচনা করেছিলেন বলে উল্লেখ করা হয়েছে:

الحمد لله اذ لم يأتين اجلى + حتى لبست من الاسلام سربا لا .

আল্লাহর জন্য সকল প্রশংসা ইসলামে দীক্ষিত হওয়ার পূর্বে তিনি যে আমাকে মৃত্যু দেননি।<sup>৯</sup> ওমর (রা) খিলাফতকালে কবি লবীদকে কিছু কবিতা লিখে পাঠাতে অনুরোধ করলে তিনি স্রায়ে বাকারা লিখে পাঠান।<sup>১০</sup>

তার কবিতার ধর্মীর ভাবধারা, পরকাল ও দুনিয়াবিমুখতার কিঞ্চিৎ প্রকাশ লক্ষ্য করা যায়। তিনি বলেছেন,

ما المرأ الا كالشهاب وضوئه + يحور رمادا بعد ما هو ساطع -وما السال والاهلون الا ودانع + ولا بد يوما ان ترد الودانع . وما الناس الا عاملان فعامل + يتبر ما يبنى وأخر دافع .

'১. মানুষ উজ্জ্বল উক্কার মতো চমকানোর পর পরই তা ছাইরে পরিণত হয়।

২. ধন-সম্পদ, সন্তান-সন্তুতি আমানত ব্যতীত অন্য কিছু নয় এবং অবশ্যই আমানত একদিন ফেরত দিতে হবে।

৩. সকল মানুষ দু ভাগে কাজ করে যাচ্ছে, একদল ধাংসের জন্য কাজ করে অন্য দল প্রতিষ্ঠার জন্য কাজ করে।'<sup>১১</sup>

লবীদের কবিতার আল্লাহ ও আখিরাতের প্রতি বিশ্বাস অনুপমভাবে প্রকাশিত হয়েছে। কবি বলেন,

الاكل شئ ما خلا الله باطل + وكل نعيم لامحالة زائل.

'একমাত্র আল্লাহ তাআলাই অক্ষয় আর বাকি সব কিছুই ধাংসশীল। সকল সুখ-সম্পদ, আয়েশে অবশ্যই দুরীভূত হবে।'<sup>১২</sup>

#### ২. মোখাদরাম যুগ

বেসব কবি প্রাক ইসলামী বা জাহেলী যুগ ও ইসলামী যুগ উভয়ই পেয়েছেন তারা মোখাদরাম কবি নামে পরিচিত। মুখাদরাম কবিদের ভাষার বিজন্ধতা ও পরিচ্ছনুতা ছিল সন্দেহাতীত। রাসুল (স) ও খোলাফায়ে

১০. যুরজী যায়দান, তারীখুল- আদাবিল আরাবী- ১ম খণ্ড পূ. ১২১।

১১. আহমদ ইসকান্দরী- পৃ. ৬৭, হয়রত আ'ইশা (রা) লবীদের ১২ (বারো) হাজার বয়ত মুখস্থ বলতে পারতেন। হসনুস সাবাহ- ১ম খণ্ড পৃ. ১৫। ডয়ৢর ইহসান আব্বাস এর সম্পাদনায় কুয়েত থেকে ১৯৬২ সালে লাবীদের দেওয়ন প্রকাশিত হয়েছে।

১২. যুরজী যায়দান ১ম খণ্ড- পৃ. ১২১, আহনদ ইসকানদরী পৃ. ৬৭।

১৩. একজন মুখাদরাম কবি, শামের অধিবাসী ছিলেন।

রাশেদীনের যুগ এ যুগের অন্তর্ভুক্ত। আল কুরআন ও আল হাদীসের প্রভাবে এ যুগে কবিতা চর্চা খুব বেশি শক্তিশালী আকার ধারণ করতে সক্ষম হয়নি।

পে সময়ের কবিতার আল্লাহ তাআলার প্রশংসা, রাস্ল (স)-এর প্রশংসা, হিজা, মারছিরা এবং বুদ্ধবিষরক কবিতাই বেশি রচিত হয়েছে। এ আমলের কবিতার অল্লীল গীতিকবিতা, মিথ্যা গৌরব, মদ-জুরা সম্পর্কিত বিবরণ, অশোভন নিন্দা, মিথ্যা প্রশংসা বর্জিত হয়েছে। সূতরাং আরবী কবিতা একটি পরিচ্ছন ও পরিশীলিত রূপ লাভ করতে সক্ষম হয়। তবে এ যুগের কবিদের কবিতার زهدیات বা মরমি ভাবধারার কবিতা লক্ষ করা যায় না। এবং আখিরাত, ঈমান, ইসলাম, জিহাদ ইত্যাদি ইসলামী মূল্যবোধ সম্পর্কিত প্রচুর কবিতা সে আমলে রচিত হয়। সাহস ইবন হানজালা বলেন, স্ত

ويحملنك اقتار على زهد + ولا تزل في غطاء الله مر تغبا.

'দুনিয়াত্যাগের উপর কৃপণতা যেন তোমাকে প্ররোচিত না করে সর্বদাই তুমি আল্লাহর দান সম্পর্কে খুশি ও আগ্রহী থাক।

الله بخلف ما انفقت محتبا + اذا شكرت ويؤتيك الذي كتبا .

তুমি যা খরচ কর, আল্লাহ তা হিসাব করে তোমাকে দিয়ে দেবেন, যখন তুমি শোকর করবে এবং তোমাকে তাই দেবেন, যা তিনি লিখে রেখেছেন।'<sup>১৪</sup>

#### ৩. ইসলামী যুগ বা উমাইয়া আমল

উমাইয়াদের শাসন খাঁটি আরব শাসন ছিল। তারা রাষ্ট্রীয় ব্যবস্থাকে আরবীরকরণে সকল ব্যবস্থা গ্রহণ করেন। খলীকা আব্দুল মালেক ইবন মারওয়ানের আমলে আরবী রাষ্ট্র ভাষার মর্যাদা লাভ করে। বিজ্ঞাত উমাইয়া যুগের সাহিত্যে খাঁটি আরবী ব্যবহৃত হয়েছে। উমাইয়া খলীকাগণ নিজেরাই ভাষার বিতন্ধতা বজার রাখতে সর্বদা সতর্ক থাকতেন। খলীকা আব্দুল মালেককে কেউ বলেছিল, 'আপনি তাড়াতাড়ি বৃদ্ধ হয়ে পড়েছেন' জবাবে খলীকা বললেন, খুতবা দিতে মিশ্বরে আরোহণ করে ভুল আরবী বলার ভরে আমি বৃদ্ধ হয়ে পড়েছি। অথচ আব্দুল মালেক ছিলেন একজন পণ্ডিত ব্যক্তি। তাদের নিকট ভুল আরবী বলা মারাত্মক দোবের বিষয় ছিল। ১৬

১৪. আশ-শি কল ইসলামী পৃ. ১৭। শিক্তিল দাওয়া আল ইসলামিয়্যাহ পৃ. ৫৩৮।

১৫. পি.কে. হিটি: পৃ. ২১৭/ আরবী সাহিত্যের ইতিহাস- আ.ত.ম মুসলেহ উদ্দিন, ইসলামিক ফাউভেশন- ৪র্থ সং. ২০০৩ পৃ. ১৭৯।

১৬. এম. পিখথল-কালচারাল সাইভ অফ ইসলাম পু. ২৯-৩০।

১৭. তার প্রকৃত নাম রাবী'আ ইবন আমির। মিসকীন নামটি (নিঃসঙ্গ) তিনি তার কবিতায় উল্লেখ্য করেছেন বলে পরবর্তীতে

বসরা এবং কুফা নগরী দুটিতে আরবী ভাষা ও সাহিত্যের গবেষণা কার্য চলতে থাকে। আরবের প্রখ্যাত সকল কবি ও বাগ্মীরা এ দু শহরে একত্রিত হন। আরবী কবিতার গতানুগতিক ধারা রক্ষা করে তৎকালীন কবিগণ তাদের কবিতা রচনা করেছেন। এ যুগে এমন একটি বিষয় নিয়ে কাব্য রচিত হয়, যা আরবী কবিতায় ইতঃপূর্বে ছিল না। রাসূল (স)-এর যুগও জাহেলী যুগের কবিতায় এর অভিত্ব পাওয়া যায়নি বললেও অত্যুক্তি হবে না। দুনিয়ায় ভোগ-বিলাস ও প্রাচুর্যের প্রতি বিরাগভাব ও অনাসন্তির বিষয়ে এ যুগে কবিতা রচনায় সূচনা ও ভিত তৈরি হয়। এসব কবিতাকে النمار الزهديات বা ময়ি কবিতা বলা হয়। আময়া নিয়ে নমুনায়য়প কয়েকজন কবির কবিতা হতে সামান্য উদ্ধৃতি প্রদান কয়লাম।

কবি মিসকীন আদ দারিমী<sup>১৭</sup> নিজের অক্ষমতা, দুর্বলতা ও অসহায়ত্বের কথা প্রকাশ করতে গিয়ে বলেন,

'আমার নামকরণ করা হরেছে মিসকীন করে, আর এটা ছিল দ্বন্দ্বের বিষয় এবং নি-চয়ই আমি মিসকীন আল্লাহর কাছে এবং তাঁরই প্রতি আসক্ত।'<sup>১৮</sup>

দুনিয়ার ভোগ-বিলাস ও প্রাচুর্যকে ঘূণা করে বলেন,

'আল্লাহ এমন কোনো বিষয় অবতীর্ণ করেনেনি যা আমি অপছন্দ করি, এটা ব্যতীত যে, আমার জন্য অতিসত্ত্র এরপর প্রাচুর্য আসবে।'১৯

দুনিয়ার প্রতি অনাসক্তি ব্যক্ত করে সাবিক আল বায়বারী বলেন,<sup>২০</sup>

তিনি এ উপনামে পরিচিতি হয়ে যান। তিনি রূপক অর্থে এ শব্দটি ব্যবহার করেছেন। প্রকৃত অর্থে তিনি দরিল্র ছিলেন না। বরং উমাইর্য়া শাসকদের সাথে সুম্পর্ক থাকার দানা রক্ম উপহার ও বৃত্তি প্রাপ্ত হন। ফলে তার অর্থ-সম্পদের কোনো রক্ম কমতি ছিল না। মিসকীন আদ-দারিমী ছিলেন ইসলামী আদর্শে অনুপ্রাণিত। তবে তার বহু কবিতা কালের গর্ভে হারিয়ে গেছে। তৎকালীন ইরাকের গর্ভনর যিয়াদ ইবন আরীহীর সাথে তার সুসম্পর্ক ছিল। তার সমসাময়িক শক্তিশালী কবি ফরাযদাকের সাথে হিলা কবিতার বাক্যুক্ষ চলতে থাকে। ৬৩৭ খ্রিস্টাব্দ যিয়াদের মৃত্যুর পর তা চরম আকার ধারণ করে। পরে অবশ্য ফারাযদাক তার সাথে সমঝোতায় আসেন যাতে করে তিনি প্রতিপক্ষ কবি জারীয়ের সাথে একাত্ত্বতা পোষণ করতে না পারেন। তামীম পোত্রের কায়স শাখায় জন্মগ্রহণকারী এ কবি, ৮৯ হিলরী ৭০৮ খ্রিটান্দে মৃত্যুবরণ করেন। ইসলামী বিশ্বকোষ- ১৯ খ. পু. ১৯০-৯১।

১৮. ড. শওকী দা'য়ফ তা'রীখুল-আদাবিল আরাবী- ২য় খণ্ড পৃ. ৩৭৩।

১৯. প্রাত্তক- ৩৭৩।

২০. তিনি একজন বড় আলিম, কবি ও ওয়ারেজ ছিলেন। আল-মন্তসিল ও রিক্কার কাবী ও ইমাম ছিলেন। তার কবিতার তাকওয়া ও যুহদ বিষয়ক আলোচনা প্রাধান্য পেরেছে। ড. শওকী দারক, প্রাশুক্ত ২ খণ্ড পূ. ৩৭৫-৭৫।

২১, প্রাত্তত- ৩৭৫।

اموالنا ذوى السيراث يجسعها + ودورنا لحزاب الدهر نينيها .

والنفس تكلف بالدنيا وقد علمت + إن السلامة منها ترك ما فيها .

'আমাদের যে সম্পদ আমরা জমা করি তা তো মীরাছের অধিকারী তথা ওয়ারিসদের। আর যেসব ঘর-বাড়ি আমরা তৈরি করি, তাতো কালের আবর্তনে একদিন ধ্বংস হবেই। নফস দুনিয়ার প্রতি আসক্ত। অথচ সে জানে যে, তা থেকে নিরাপদ থাকার উপায় হলো তার মধ্যে যা কিছু আছে তা ত্যাগ করা।'<sup>২১</sup> প্রথ্যাত আরবী ব্যাকরণবিদ, ভাষাবিদ ও কবি আবুল আসাদ আদ দুওয়াইলীর কবিতায়ও মরমিবাদ অতি সুন্দরভাবে প্রকাশিত হয়েছে।<sup>২২</sup>

তিনি বলেন,

واذا طلبت من الحوائج حاجة + فادع الأله وأحسن الأعسالا .

فليعطينك ما اراد بقدرة + فهو اللطيف لما اراد فعالا.

إن العباد وشانهم وأصورهم + بيد الأله يقلب الأحوالا.

তুমি যখন তোমার কোনো প্রয়োজন চাইবে তখন আল্লাহকে ভাকবে এবং ভালো কাজ করবে। তাহলে অবশ্যই তিনি তার কুদরতের ঘারা যা ইছ্য করেন তা তোমাকে দেবেন। তিনি স্ফাদশী, যা করার ইছ্য তা করেন। বাদাহ ও তাদের অবস্থার বিষয়সমূহ আল্লাহর হাতেই। তিনি অবস্থাকে পরিবর্তন করেন। '২০

## ৪. আন্দাসীয় যুগ

ইসলামের ইতিহাসে রাজনীতি, শিল্প, সাহিত্য, জ্ঞান-বিজ্ঞানের স্বর্ণযুগ হিসেবে আব্বাসীয় যুগ চির শ্বরণীয় হয়ে থাকবে। খলীফা হারুনুর রশিদ ও মামুনের আমলে ইসলামী শিক্ষা ও সভ্যতা উন্নতির চরম শিখরে

২৪. সৈয়দ সাজ্জাদ হোসায়েন, আরবী সাহিত্যের ইতিবৃত্ত, ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ। জুন- ১৯৯৭, পৃ. ১৭।

২২. মৃত্যু- ৬৯ হিজয়ী ৬০৫ খ্রিস্টাব্দ নাম-জামিল ইবন আমর। বানু কিনানা গোত্রের দুয়াইল শাখায় জন্মগ্রহণ করেন। সভবত হিজরতের কয়েক বছর পূর্বে তার জন্ম হয়। উমর (রা) আমলে তিনি বসরায় যান। তিনি একজন প্রখ্যাত তাবেয়ী, ফকীহ, মুহান্দিস ও কবি ছিলেন। উশ্বল মুমেনীন আয়শা (রা) সাথে আপোষের জন্য আলী (রা)-এর পক্ষে তিনি আলোচনায় অংশ দেন। আলী (রা) তাকে বসরায় শাসনকর্তা নিযুক্ত করেন। তিনিই প্রথম আয়বীতে স্বরক্ষনির জন্য কিছু চিহ্নের প্রবর্তন করেন এবং আল কুরআনে তার প্রয়োগ করেন। হুসায়ন (রা) শাহাদাতে তিনি শোকগাঁথা রচনা করেন। যুহদ সম্পর্কে তার বেশ কিছু কবিতা রয়েছে। আস-সুফরী তার কাব্যের সংকলন তৈরি করেছেন। তিনি মহামারিতে বসরায় ইনতেকাল করেন। ইসলামী বিশ্বকোষ, ২ খ. প. ২১, শাওকী লায়ক তারীখুল আদাবিল আরাবী-২ খ, প. ৩১৮।

২৩. ড. শওকী দায়ফ- প্রাণ্ডক্ত পূ. ৩৭৪।

পৌছে। আব্বাসীয় যুগে কবিরা অতিমাত্রায় রাজদরবারের পৃষ্ঠাপোষকতার উপর নির্ভর করতেন, সেহেতু আরবী কাব্যের সুর তোষামোদী হয়ে উঠে। প্রাচীন আরবী কবিতার ব্যক্তি-স্বাধীনতার যে সুর শোনা যেত, তা ক্রমশ নিত্তেজ হয়ে পড়ে। এ কথা উল্লেখযোগ্য যে, এ সময়ে বহু অনারব কবি আত্মপ্রকাশের মাধ্যম হিসেবে আরবী ভাষাকে বেছে নিরেছিলেন। ২৪

এ যুগের কবিতার আল্লাহ তাআলার প্রশন্তি, রাসূল (স)-এর প্রশংসা ও ইসলামী ভাবধারা বিশেষভাবে প্রকাশিত হয়েছে। খ্যাতিমান ককীহ, মুহাদিস, মুফাসসির ও কালামশাল্রবিদগণ এ যুগে জন্মগ্রহণ করার নানা আঙ্গিকের কবিতা রচনা ও সাহিত্য চর্চা ব্যাপকতা লাভ করে।

সে যুগে অনেক স্বনামধন্য সুকীর জন্ম হয়। সুকীবাদ ও মরমিচিন্তা একটি পরিশীলিত ও পূর্ণাঙ্গ রূপ লাভ করে। দুনিয়ার প্রতি অনাসক্তি ব্যক্ত করে (زهد) তারা প্রচুর কবিতাও রচনা করেছেন।

সে যুগের زهدیات কবিতা রচনার বড় দুই দিকপাল হলেন আবুল আতাহিয়া। ও আবুল আলা আল 
মাআররী। তাদের কবিতার زهدیات ব্যাপকভাবে স্থান লাভ করে বিধায় আমরা আমাদের অভিসন্দর্ভে
তাদের কবিতার خدیات;-এর স্বরূপ নিয়ে বিশদভাবে আলোচনা করব।

তবে তার পূর্বে আমরা আব্বাসীয় যুগের কয়েকজন কবির কবিতায় মরমিবাদের অতিসংক্ষিপ্ত রূপ তুলে ধরব।

১. সুরা ত্বায়াহা আয়াত- ১৩১।

# আল কুরআন ও আল হাদীসে دهدیات-সংক্রিপ্ত রূপ

মহাগ্রস্থ আল কুরআনে দুনিয়াবিমুখতাকে নানাভাবে উপস্থাপন করা হয়েছে। দুনিয়ার অসাড়তা, ধাংসের কথা বার বার কুরআনে প্রতিধানিত হয়েছে। এর পাশাপাশি ঈমানদারগণকে দুনিয়ার প্রতি মোহাবিষ্ট না হওয়ার জন্য উৎসাহিত করা হয়েছে। আল্লাহ তাআলা রাসূল (স)-কে উদ্দেশ্য করে বলেন,

ولا تسدن عينيك الى ما متعنا به ازواجا منهم زهرة الحيوة الدنيا لنفتنهم فيه ورزق ربك خير وابقى.

আমি এদের বিভিন্ন প্রকার লোককে পরীক্ষা করার জন্য পার্থিব জীবনের সৌন্দর্যন্তরূপ ভোগ বিলাসের যে উপকরণ দিয়েছি, আপনি সেসব বতুর প্রতি দৃষ্টি নিক্ষেপ করবেন না। আপনার পালনকর্তার দেওয়া রিয়ক উৎকৃষ্ট ও অধিক স্থায়ী।"

উপরিউজ আয়াতে রাসূল (স)-কে সম্বোধন করা হলেও মূলত উত্মতকে পথ প্রদর্শন করাই এর লক। দুনিয়ার ঐশ্বর্যশীল পুঁজিপতিরা যারা নানা রকমের চাকচিক্য ও পার্থিব নিয়ামতের অধিকারী তাদের প্রতি ক্রাক্রেপ না করার জন্য বলা হয়েছে। কেননা এগুলো সবই ক্ষণস্থায়ী ও ধ্বংসশীল। আল্লাহ তাআলা রাসূল (স)-কে এবং মুমিনদেরকে যা দান করেছেন ক্ষণস্থায়ী পার্থিব চাকচিক্য থেকে তা বহুগুণে উৎকৃষ্ট। ব্দুনিয়ার জীবন যাতে মুমিনকে ধোঁকায় না কেলে, সে জন্য আল্লাহ তাআলা কুরআনে বার বার সতর্ক করেছেন। আল্লাহ তাআলা বলেন,

بايها الناس اتقوا ربكم واخشوا يوما لا يجزى والدعن ولده ولا مولود هو جازعن والده شيئا ان وعد الله حق فلا تفرنكم الحيوة الدنيا ولا يغرنكم بالك الفرور.

'হে মানুষেরা, তোমরা তোমাদের পালনকর্তাকে ভয় করো। এবং ভয় করো এমন এক দিবসকে, যখন পিতা পুত্রের কোনো কাজে আসবে না এবং পুত্রও তার পিতার কোনো উপকার করতে পারবে না। নিঃসন্দেহে আল্লাহর ওয়াদা সত্য। অতএব পার্থিব জীবন যেন তোমাদেরকে ধোঁকা না দের এবং আল্লাহ সম্পর্কে প্রতারক শয়তানও যেন তোমাদেরকে প্রতারিত না করে।'

২. তাফসীরে মাআরেফুল কুরআন (সংক্ষিপ্ত বাংলা) পু. ৮৭০।

৩. সুরা লুকমান- আয়াত : ৩৩।

৪. সূরা হৃদ, আয়াত : ১৫-১৬।

যারা দুনিয়া লাতের জন্য সচেষ্ট ও মোহাবিষ্ট আল্লাহ তাআলা কিয়ামত দিবসে তাদের জন্য কল্যাণকর কোনো ব্যবস্থা রাখবেন না। এ প্রসঙ্গে আল্লাহ তাআলা ইরশাদ করেন,

من كان يريد الحيرة الدنيا وزينتها نوف البهم اعسلهم فيها وهم فيها لا يبخسون . اولئك الذين ليس لهم في الاخرة الا النار وحبط ما صنعوا فيها وباطل ما كانوا يعسلون .

'যে ব্যক্তি পার্থিব জীবন ও তার চাকচিক্যই কামনা করে, হয় আমি তাদেরকে দুনিয়াতেই তাদের আমলের প্রতিফল ভোগ করিয়ে দেব এবং তাতে তাদের প্রতি কিছুমাত্র কমতি করা হয় না। এরাই হলো সেসব লোক, আখিরাতে যাদের জন্য কেবল আগুন রয়েছে। তারা এখানে যা কিছু করেছিল সবই বরবাদ করেছে আর যা কিছু উপার্জন করেছিল সবই বিনষ্ট হলো।'8

উপরিউক্ত আয়াতদ্বয়ে কাফির এবং ঐসব মুসলমানদের কথা বলা হয়েছে, যারা সৎ কাজের বিনিময়ে শুধু পার্থিব জীবনে সুখ-শান্তি, যশ-খ্যাতি প্রত্যাশা করে। লোকদেখানো মনোভাব নিয়ে কাজ করে।

ইমাম কুরতুবী বলেন, হবরত মুয়াবিয়া, মাইমুন ইবনে মেহয়ান ও মুজাহিদ বলেন, অত্র আয়াতে ঐসব লোকের অবহা বর্ণিত হয়েছে, যারা তাদের যাবতীয় সংকার্য শুধু পার্থিব ফায়দা লাভের জন্য করে থাকে। চাই সে আখিয়াতের প্রতি অবিশ্বাসী কাফির হোক কিংবা নামধায়ী মুসলমান হোক। সহীহ মুসলিম শরীকে হবরত আনাস (রা) হতে বর্ণিত হয়েছে যে, রাসূল (স) ইরশাদ করেছেন, আল্লাহ তাআলা কায়ো প্রতি যুলুম করেন না। সংকর্মশীল মুমিন ব্যক্তিরা দুনিয়াতে আংশিক প্রতিদান লাভ করে থাকে এবং পূর্ণ প্রতিদান আখিয়াতে লাভ করবে। আয় কাফিয়য়া যেহেতু আখিয়াতের কোনো ধ্যান-ধায়ণাই য়াখে না। তাই তাদের প্রাপ্য অংশ ইহজীবনেই তাদেরকে পুরোপুরি ভোগ করতে দেওয়া হয়। তাদের সং কার্যাবলিয় প্রতিদানস্বরূপ তাদেরকে ধন-সম্পদ, আরাম-আয়েশ, বতুগত উন্নতি ও ভোগ-বিলাসের সামগ্রী দান করা হয়। অবশেবে যখন আখিয়াত উপস্থিত হবে তখন তাদের পাওয়ায় মতো কিছু থাকবে না। আল্লাহ তাজালা বলেন,

من كان يريد العاجلة عجلنا له فيها ما نشاء لمن يريد.

'যারা শুধু দুনিয়াতেই নগদ পেতে চায় আমি তাদেরকে নগদই দান করি।'' অন্যত্র আল্লাহ তাআলা বলেন,

তাকসীরে না আরেফুল কুআন (বাংলা সংক্ষিপ্ত) পৃ. ৬২৫।

৬, সুরা বনী ঈসরাইল আয়াত : ১৮।

৭, সুরা আশ'তয়ারা আয়াত : ২০।

من كان يريد حرث الاخرة نزد له في حرثه ومن كان يريد حرث الدنيا نؤتيه منها وما له في الاخرة من نصيب.

'যে কেউ পরকালের ফসল কামনা করে আমি তার জন্য সেই ফসল বাড়িয়ে সেই। আর যে ইহকালের ফসল কামনা করে আমি তাকে তার কিছু দিয়ে দেই এবং পরকালে তার কোনো অংশ থাকবে না।'

দুনিয়া কামনাকারী ব্যক্তি দুনিয়া লাভ করে; কিন্তু ঐ পরিমাণ পায় না, যে পরিমাণ সে কামনা করে বরং অতটুকুই লাভ করে যতটুকু আল্লাহ তাআলা দিতে চান। আল্লাহ তাআলা যেহেতু প্রত্যেকের রিযিকের জামিনদার, চাই দুনিয়া কামনাকারী হোক কিংবা আবিরাত কামনাকারী। তবে কেবল আবিরাত কামনাকারীকে এবং এ জন্য পরিশ্রমকারীকে কিয়ামত দিবসে আল্লাহ তাআলা বিভাগ বিশুল বহুগুণ প্রতিদান দেবেন। অথচ এর বিপরীত দুনিয়া অন্বেষণকারীর জন্য আবিরাতে জাহানামের আযাব ব্যতীত আর কিছু থাকবে না। কাজেই মানুষকে ভাবতে হবে, দুনিয়া কামনার মধ্যে সাফল্য না আবিরাত কামনার মধ্যে সাফল্য।

দুনিরার অসাড়তা বর্ণনা করে তা পরিত্যাগ করার জন্য উদ্বুদ্ধ করে আল কুরআনে অসংখ্য আয়াত উল্লেখ রয়েছে। আমরা নমুনাম্বরূপ উপরে কয়েকটি আয়াত বর্ণনা করেছি। পরকালের নিয়ামত কেবল পরহেযগারগণের জন্য আর দুনিরা হলো তুচ্ছ বিষয় এ সম্পর্কে আল্লাহ তাআলা বলেন,

وما الحيرة الدنيا الالعب ولهو وللدار الاخرة خير للذين يتقون افلا تعقلون.

'পার্থিব জীবন ক্রীড়া ও কৌতুক ব্যতীত আর কিছুই নয়। পরকালের আবাস পরহেযগারদের জন্য শ্রেষ্ঠতুর। তোমরা কি বুঝ না?'

রাসূলে কারীম (স) হতে الزهد অধ্যারে প্রতিটি হাদীস গ্রন্থে এ সম্পর্কে হাদীস বর্ণিত হরেছে।
তাছাড়া ইমাম আবদুল্লাহ ইবনুল মুবারক এবং আহমদ ইবনে হাস্বল এ বিষয়ে الزهد नামে ভিন্ন গ্রন্থ রচনা
করেছেন।

দুনিয়ার কুৎসা ও অসাড়তা বিষয়ে অনেক হাদীস বর্ণিত হয়েছে। আলোচনার কলেবর বৃদ্ধির আশদ্ধায় আমরা সেসব হাদীস এখানে উল্লেখ করিনি। যুহ্দ সংক্রান্ত করেকটি হাদীস আমরা নিম্নে উদাহরণস্বরূপ

৮. সংক্রিপ্ত উর্দু তাফসীর সালাহ উদ্দিন ইউসুফ, পৃ. ১৩৬৭।

৯. সুরা আন আম আয়াত : ৩২।

১০. ঘাইদ ইবনে ছাবেত (রা) সনদে ইবনে মাজাহ এবং আনাস (রা) সনদে তিরমিয়ী বর্ণনা করেছেন। এহইয়াউ- উলুমুন্দীন-

উল্লেখ করলাম। রাসূল (স) বলেন,

من اصبح وهمه الدنيا شتت الله عليه امره وفرق عليه ضيعته وجعل فقره بين عينيه ولم يأتيه في الدنيا إلا ما كتب له، ومن اصبح وهمه الاخرة جمع الله له همه وحفظ عليه ضيعته وجعل غناه في قلبه وأتته الدنيا وهي راغمة.

দুনিয়ার দুন্দিন্তা নিয়ে যে ব্যক্তি সকাল করে আল্লাহ তাআলা তার কাজকে সংকটাপন্ন করে দেন এবং তার সম্পদকে তার জন্য বিচ্ছিন্ন করে দেন। এবং দারিদ্রাকে তার সমুখে করে দেন এবং দুনিয়া হতে সে তাই লাভ করে আল্লাহ তার জন্য যা লিপিবন্ধ করে রেখেছেন। আর যে আথিরাতের চিন্তা নিয়ে সকাল করে আল্লাহ তার দুন্দিন্তাকে দূর করে দেন এবং তার মাল-সম্পদকে সুরক্ষা করেন এবং তার অন্তরে ধনাঢ্যতা ও অমুখাপেকিতা দান করেন। এবং তার কাছে দুনিয়া লাঞ্ছিত হয়ে আত্মসমর্পণ করে।

অন্য এক হাদীসে রাসূল (স) ইরশাদ করেন,

াৱি ব্যোদন বিদ্যালয় বিশ্ব বিষয়ে বিশ্ব বিষয়ে বিশ্ব বিশ্ব

অন্য হাদীসে রাসুল (স) বলেন,

إن اردت أن يحبك الله فازهد في الدنيا.

তুমি যদি পছন্দ কর যে, আল্লাহ তাআলা তোমাকে ভালোবাসেন, তাহলে দুনিয়া হতে বিমুখ হয়ে যাও। '১২
ইমাম গাযালি বলেন, রাস্ল (স) যুহ্দকে মুহাক্বাতুল্লাহর কারণ বলে বর্ণনা করেছেন। আর যাকে আল্লাহ
তাআলা ভালোবাসেন, তিনি মর্যাদার উচ্চাসনে আসীন হতে সক্ষম হন। ১০

জাবের (রা) বলেন, একদা রাসূল (স) আমাদের সামনে বক্তৃতা করলেন, যে ব্যক্তি একমাত্র আল্লাহকে ইলাহ বিশ্বাস করে (কিয়ামতে) আসবে তার জন্য জান্নাত ওয়াজিব হবে। রাসূলের এ বক্তব্যের পর আলী

তার নিকটে (সংসর্গে) থাকবে। কেননা তাকে হিকমত দান করা হয়েছে।">>

<sup>8</sup>र्थ चव- ल. २२०।

১১. আবু খাল্লাদের সনদে ইবনে মাজাহ তা বর্ণনা করেছেন। এহইয়াউ উলুমুন্দীন ৪র্থ খণ্ড- পৃ. ২২০।

১২. ইবনে মাজাহ শরীকে সাহল ইবনে সা'দ এর সনদে, এইইরাউ উলুমুন্দীন- ৪র্থ খণ্ড পৃ. ২২০।

১৩. প্রাণ্ডক্ত- ৪র্থ খণ্ড- পৃ. ২২০।

১৪. প্রাণ্ডক্ত- ৪র্থ খণ্ড- পৃ. ২২১ হাকীম, তিরমিয়া।

(রা) দাঁড়িয়ে বললেন, হে রাসূল! বিষয়টি আমাদের নিকট ব্যাখ্যা করুন। রাসূল (স) বললেন, দুনিয়ার ভালোবাসা ও দুনিয়ার অনুকরণ করবে না। >8

হযরত মাসরুক (রা) আয়েশা (রা) হতে বর্ণনা করেন, তিনি বলেন, একদা আমি রাসূল (স)-কে বললাম, আপনি কি আল্লাহ তাআলার নিকট খাদ্য চাইতে পারেন না, তাহলে তিনি আপনার খাবারের ব্যবস্থা করবেন। রাসূল (স) বললেন, হে আয়েশা, যার হাতে আমার প্রাণ ঐ সন্তার কসম করে বলছি, যদি আমি আল্লাহর নিকট কামনা করতাম যে, দুনিয়ার পাহাড়সমূহ স্বর্ণে রূপান্তরিত হয়ে আমার সাথে চলমান হতে, তা অবশ্যই হতো; কিন্তু আমি দুনিয়ার ক্ষুধাকে গ্রহণ করেছি, পেটপুরে তৃগুতার সাথে খাওয়ার বিপরীতে এবং দুনিয়ায় ধনাচ্যতার বিপরীতে দারিদ্রাকে এবং দুনিয়ায় চিতাকে আনন্দিত হওয়ার বিপরীতে— হে আয়েশা, দুনিয়া মুহাম্মদ ও তাঁর পরিবারের জন্য উপযোগী নয়, হে আয়েশা, আল্লাহ তাআলা তাঁর সমানিত মর্যাদাবান নবীদের জন্য দুনিয়ার অপছন্দনীয় কাজের বিপরীতে ধৈর্য ধারণ করতে বলেছেন। ১৫

উমর (রা) হতে বর্ণিত, যখন-

(যারা স্বর্ণ ও রৌপ্য পুঞ্জীভূত করে এবং তা আল্লাহর রাহে ব্যয় করে না<sup>১৬</sup>) আয়াত নাযিল হলো, তখন রাস্ল (স) বললেন, تبا للدنيا ثبا للدينار والدرهم

দুনিয়া ধ্বংস হোক, ধ্বংস হোক দিনার ও দিরহাম। অতঃপর সাহাবাগণ বললেন, হে রাসূল (স)! আমাদেরকে আল্লাহ তাআলা স্বর্ণ ও রৌপ্য জমা করতে নিষেধ করেছেন, তাহলে আমরা কী জমা করব? অতঃপর রাসূল (স) বললেন,

'তোমাদের কেউ যেন যিকিরকারী জিহ্বা, ওকরিয়াকারী অন্তর এবং নেক স্ত্রী গ্রহণ করে, যে তাকে আখিরাতের বিষয়ে সাহায্য করবে। <sup>১৭</sup> এজন্য রাসূল (স) কখনো বিলাসপূর্ণ পোশাক ও খাবার গ্রহণ করতেন না। এমনকি অর্থ-সম্পদ ও দীর্ঘ সময়ের জন্য খাদ্য জমা করে রাখতেন না। তিনি সাধারণভাবে চলতেন এবং অতি নগণ্য ও সামান্য খাবার গ্রহণ করতেন।

১৫. আদ দায়লামী এহইয়াউ উলুমুন্দীন- ৪র্থ খণ্ড পৃ. ২২১।

১৬, সূরা তাওবা, আরাত : ৩৪।

১৭. তিরমিয়ী, ইবনে মাযাহ, তাবরাদী, এহইরাউ উলুমন্দীন- ৪র্থ খণ্ড পৃ. ২২৩।

১. মুহাম্মদ আলাউদ্দিন আল আযহারী, আরবী-বাংলা অভিধান, বাংলা একাডেমি ২য় খণ্ড, পৃ. ১৩৮৪, আরু লুয়াইস মা'লুফ, আল

# - هجانیات १ वर زهدیات - अत गरधा भार्थका

رهدیات (স্নিয়াবিরাগ) رهبانیات (সন্ন্যাসবৃত্তি) এ দুটি বিষয়ের পার্থক্য নিরূপণের জন্য আমরা প্রথমত দুটি শব্দের শান্দিক বিশ্লেষণ করব। ইতঃপূর্বে زهدیات এর শান্দিক ও পারিভাষিক অর্থ আলোচিত হয়েছে বিধায় এখানে আমরা رهبانیات শব্দটি বিশ্লেষণের চেষ্টা করব।

- এর শাব্দিক বিশ্লেষণ :

وَمِبَ कि ता पर्य प्राप्त पार्च । وَمِبَ कि ता पर्य المحدد المح

واياى فارهبون . ترهبون به عدوا لله . رغبا ورهبا . لأنتم اشد رهبة .

مُن শদটি مِنْ বা জামার আস্তিন অর্থেও ব্যবহৃত হয়।°

ইমাম রাগেব ইম্পাহানী বলেন, মুকাতিল (র) বলেন, আমি একদা رَهْب শব্দের তাফসীরের খোঁজে বের হলাম। পথিমধ্যে আহার গ্রহণের সময় এক বেদুইন নারীর সাথে আমার সাক্ষাৎ হলো। মহিলাটি আমাকে

মুনজিদ ২৯তম সংকরণ পৃ. ২৮২ মাযদুদ্দিন ফিরুযাবাদী আল কাম্সুল মুহীত, ১ম খণ্ড পৃ. ১৭১।

২. প্রাণ্ডত।

৩, আল মুনজিদ পৃ. ২৮২, মেসবাহুল লুগাত পৃ. ২৯৪।

৪. আল কামুসুল মুহীত- ১ম খণ্ড পু. ১৭১।

৫. আল কামুসুল মুহীত- ১ম খণ্ড পৃ. ১৭১।

৬. বিখ্যাত তাবেয়ী, ইবনে আক্ষাস (রা)-এর শিষ্য, সর্বজন মান্য মুফাস্সির।

৭. রাগেব ইম্পাহানী, আল মুফরাদাত ফী গারিবিল কুরআন, পৃ. ২১০।

বলল, হে আল্লাহর বান্দাহ, আমাকে কিছু সাদাকা (দান) করুন। আমি মহিলাটিকে দানের জন্য এক মুর্চি খাদ্য নিলাম। মহিলাটি আমাকে তার জামার আন্তিন দেখিয়ে বলল, عبنا في رهبي অর্থাৎ আমার জামার আন্তিনে আপনি খাদ্য দিন।

الرهبان শব্দটি একবচন ও বছবচন দু ভাবেই ব্যবহৃত হয়। যারা একে একবচন হিসেবে গণ্য করেন, তারা এর বছবচন হিসেবে فَالَبُنَة , এবং مَالُكُة , ব্যবহার করেন।

#### পারিভাবিক অর্থ

আল মুনজাদি গ্রন্থকার বলেনে, الرهبانية طريقة الرهبان রাহ্বানিয়াত হলো পাদ্রী বা ধর্মজাযকদের অবলম্বনকৃত পথ বা নিয়ম-পদ্ধতি اگ

প্রখ্যাত অভিধানবিশারদ মাজদুদ্দীন ফিরোজাবাদী বলেন,

الرهبانية هي كالاختصاء واعتناق السلاسل ولبس السسوح وترك اللحم ونحوها .

'রাহ্বানিয়্যাত হলো খাসি করা, পৈতা পরা, চুল বা পশম দ্বারা তৈরি বল্ল পরিধান করা, গোশত খাওয়া বর্জন করা ইত্যাদি ইত্যাদি।'<sup>১০</sup>

আবুল ফজল আবদুল হাফিজ বলইয়াভী লিখেন, رهبانية হলো দুনিয়া এবং দুনিয়ার আরাম-আয়েশের সাথে সম্পর্ক ছিন্ন করা। ১১

কুরআনুল কারীমে ্র্রান্স শন্টি মাত্র একবার এসেছে। আল্লাহ তাআলা বলেন,

্লামি তার অনুসারীদের অন্তরে স্থাপন করেছি নম্রতা ও দয়া। আর বৈরাগ্য, সে তো তারা নিজেরাই উদ্ভাবন করেছে, আমি এটা তাদের উপর ফর্য করিনি।'১২

৮. প্রাত্তত- পৃ. ১২০।

৯, আবু লুয়াইস মা'লুফ- আল মুনজিদ- ২৯ তম সংস্করণ- পৃ. ২৮২।

১০. আল কামুসুল মুহীত, ১ম খণ্ড পৃ. ১৭১।

১১. মেসবাহন লোগাত-আরবী উর্দু- পৃ. ২৯৪।

১২, সুরা আল হাদীদ- আয়াত ; ২৭।

১৩. সুরা মায়েদা- আয়াত : ৮৭।

মুফাসসিরগণের বিশুদ্ধ কথা হলো ভোগ-বিলাস বর্জন ও অবৈধ কাজ-কর্ম বর্জন করার নামই وهبانية, এর করেকটি তার আছে।

এক. কোনো হালাল বা অনুমাদিত বস্তুকে বিশ্বাসগতভাবে বা কার্যক্ষেত্রে হারাম সাব্যক্ত করা। এ রকম সন্মাসবাদ নিশ্চিত হারাম। কেননা তা দীনের পরিবর্তন ও বিকৃতি। আল্লাহ যা হালাল বা হারাম করেছেন তা বিশ্বাসে বা কার্যত মেনে না নেওয়া কুকরী। আল্লাহ তাআলা তাই মুমিনদের বলেনে,

يايها الذين امنوا لا تحرموا طيبت ما احل الله لكم ولا تعتدواً أن الله لا يحب السفتدين.

'হে মুমিনগণ, তোমরা ঐসব সুস্বাদু বস্তু হারাম করো না, যেগুলো আল্লাহ তোমাদের জন্য হালাল করেছেন। এবং সীমা অতিক্রম করো না। নিশ্চয়ই আল্লাহ তাআলা সীমা অতিক্রমকারীদের পছন্দ করেন না।'

দুই. শরীয়ত অনুমোদিত কার্জকে বিশ্বাসগত কিংবা কার্যত হারাম মনে করে না; কিন্তু কোনো পার্থিব বা ধর্মীয় প্রয়োজনে তা বর্জন করে। যেমন মিথ্যা বলা বা গীবতের ভয়ে কারো সাথে মেলামেশা করা বর্জন করা। এটা সন্মাসবাদের অন্তর্ভুক্ত নয়।

তিন. কোনো অবৈধ বিষয়কে যেভাবে ব্যবহার করা সুন্নাত দ্বারা প্রমাণিত আছে, সে রকম ব্যবহার বর্জন করা। এটা বাড়াবাড়ি, যা হাদীসে নিষিদ্ধ। এক হাদীসে আছে, الاسلام অর্থা ইসলামে সন্ন্যাসবাদ নেই।' এতে তৃতীয় শুরের বর্জনই বোঝানো হয়েছে। ১৪

ইমাম রাগেব বলেন, الرهبانية غلر في تحسل التعبد من فرط الرهبة

'রাহবানিয়াত হলো, অতিরিক্ত ভয়ের কারণে ইবাদত করার ক্ষেত্রে বাড়াবাড়ি করা।'<sup>১৫</sup>

উপরের আলোচনার স্পষ্ট হয়েছে যে, زهد হলা ইসলামের বিধি-বিধান মেনে, গণ্ডির মধ্যে থেকে, দুনিরা বর্জন করার মাধ্যমে আল্লাহ তাআলার সন্তুষ্টি অর্জনের জন্য চেষ্টা করা। আর رهبانية হলো বৈরাগ্যবাদ বা সন্মাসবাদ। বিভিন্ন ধর্মের ধর্মযাজক বা পাদ্রীগণ তাদের মনগড়া পদ্ধতি উদ্ভাবন করে এর মাধ্যমে সম্বারের নৈকট্য লাভের চেষ্টা করেন।

১৪, তাফসীরে মা বারেকুল কুরআন- বাংলা সংক্ষিপ্ত- পু. ১৩৪১।

১৫. ইমাম রাগেব ইম্পাহানী- আল মুফরাদাত ফী গারিবিল কুরআন বৈরুত- পু. ২১০।

واهب -গণ দুনিয়ার কোনো কর্মকাণ্ডের সাথে জড়িত থাকেন না। বা নিজেদের কোনো সম্পর্ক রাখেন না।

তাই তারা বিবাহ-শাদি, ব্যবসা-বাণিজ্য, রাজ্যশাসন, সামাজিক কার্যকলাপ ইত্যাদিতে অংশ নেন না।

কিন্তু পক্ষান্তরে زاهد -গণ দুনিয়ার সকল কর্মকাণ্ডে অংশগ্রহণ করেও লোভ-লালসা, ভোগ-বিলাস ও
কামনা-বাসনা থেকে নিজেকে পূর্ণ মুক্ত রাখেন, তাদের উদ্দেশ্য হলো দুনিয়ার কর্মকাণ্ডের মধ্যে জড়িয়ে
সৃষ্টির সেবার মাধ্যমে স্রষ্টার সানিধ্য অর্জন। وهانية -এর জন্য নাফসের সাথে, প্রবৃত্তির সাথে যতটুকু

লড়াই করতে হয় زهديات -এর জন্য তার প্রয়োজন হয় অনেক বেশি। কারণ লোভ-লালসার স্থলে সব
সময় অবস্থান করে তা থেকে নিজেকে মুক্ত রাখার জন্য যত কঠিন পরীক্ষার সমুখীন হতে হয় অন্যত্র তার
প্রয়োজন পড়ে না। সেই দৃষ্টিতে وهانية হতে তাওকালক কঠিন কাজ।

্বিল্লালির কাজে ব্যক্ত থাকেন। সামাজিক উনুয়ন, সামগ্রীক জনকল্যাণের ক্ষেত্রে তাদের কোনো অবদান থাকে না; থাকলেও তা একান্ত সীমিত আকারে পরিলক্ষিত হয়। কিন্তু একজন زاهد স্বার মাঝে ভূবে থেকে, দুনিয়ার সর্ববিধ প্রাচুর্যের মালিক হওয়ার পরও প্রাচুর্য ও বিলাসিতা লাভের কোনো চেষ্টা করেন না।

# তৃতীয় অধ্যায় আবুল আতাহিয়া

আব্বাসির আমলের খ্যাতিমান কবিদের মাঝে তিনি অন্যতম কবি। তার হাতে زهدیات কবিতার চরম উৎকর্ষ সাধিত হয়। দুনিয়া বিমুখতাকে কবিতার উপজীব্য করে কবি অতি সহজ ও সাবলীলভাবে তা ব্যক্ত করতে সক্ষম ছিলেন। এ রক্ষম কবিতা রচনায় তার সমকক্ষ কেবল আব্বাসীয় যুগেই নয় আরবী সাহিত্যের ইতিহাসেও বিরল ঘটনা। আমরা এ নিবদ্ধে তার কবিতায় زهدیات -এর স্বরূপ বিষয়ে আলোচনা করার পূর্বে সংক্ষিপ্তভাবে তার জীবনী ও কবিতায় অন্যান্য দিক নিয়ে আলোচনা করব।

#### জন্ম ও পরিচয়

নাম ইসমাঈল, কুনিয়াত আবু ইসহাক, পিতার নাম কাসিম। তার বংশ লতিকা হল আবৃ ইসহাক ইসমাইল ইবনুল কাসিম ইবন সুয়াইদ ইবন কায়সান আল আনায়া। তার উপাধি হলো আবুল আতাহিয়াহ। এ নামেই তিনি কাব্য জগতে অমর হয়ে আছেন। কুফার ১৩০ হিজরা, ৭৪৮ খ্রিন্টাব্দ আর্বুত তামার নামক স্থানে জন্মগ্রহণ করেন। হাসান যাইয়াত বলেন, হিজাযের একটি গ্রাম আইনুত তামারে যা মদীনা বা আন্থারের নিকটবর্তী, সেখানে তিনি জন্মগ্রহণ করেন এবং কুফার বড় হন। তার পরিবার দুই-তিন পুরুষ যাবৎ আনস' গোত্রের মিত্র বা মাওরালী ছিল। তার মত উল্মে যায়েদ বিনতে যিয়াদ আল মুহারেরী বনী যুহরের মাওয়ালী ছিল। গ

#### শারীরিক গঠন ও স্বভাব

তিনি ছিলেন সূত্রী, গৌরবর্ণ, মাথায় কালো কুঞ্জিত চুল, আভৃত্বরপূর্ণ ও মার্জিত রুচি এবং ব্যবহারে অমায়িক। তার ভাষা ছিল মধুর এবং মধ্যম আওয়াজে কথা বলতেন। তিনি কৃপণ প্রকৃতির ছিলেন। জীবন পরিচালনার ক্ষেত্রে নিজের এবং সন্তানদের জন্য খুব সামান্য ব্যয় করতেন এবং হাসি-তামাশা পছন্দ করতেন। এ জন্য তার সমসাময়িকগণ এবং আরবী সাহিত্যের ঐতিহাসিকগণ তার যুহ্দ সম্পর্কে সন্দিহান। তারা মনে করেন, এ বিষয়ে কবিতাই রচনা করেছেন মাত্র তার জীবনে যুহ্দ-এর কোনো প্রভাব ছিল না। তাই জনৈক কবি তার সম্পর্কে মন্তব্য করতে গিয়ে বলেন,

ما اقبح التزهيد من شاعر + يزهد الناس ولا يزهد.

কোনো কবির যুহ্দের ভান করা কতই না খারাপ! লোকদেরকে যুহ্দের কথা বলে নিজে যাহেদ হয় না।'

- ১. তাবাকতুশ ভয়ারা- ১ম সংস্করণ- ১০৫ পৃ. ১০৮ পৃ.।
- ২. মুক্তবুষ্ যাহাব- ৭ম খণ্ড পৃ. ৮২-৮৩। মুকান্দামাতু দিওয়ানে আবিল আতাহিয়্যাহ পৃ. ১, আগানী ৪ খণ্ড, পৃ. ১১
- ৩, তারিখুল আদাবিল আরাবী পৃ. ১৯৫।
- 8, প্রাত্ত পু. ১৯৫ ।
- ৫. আল আগানী ৪র্থ খণ্ড পু. ১১২ এবং ০১
- ৬. তারীখুল আদাবিল আরাবী, উমর ফররুখ, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৯২, আগানী, প্রাণ্ডক্ত ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ২

#### আবুল আতাহিয়্যা নামকরণের কারণ

আবুল আতাহিয়া শব্দের অর্থ হলো— ভ্রান্তি, নির্ক্তিতা বা উন্তর্তার জনক। মাহাম্মদ ইবন ইয়াহইয়া আসসুলী বলেন, আক্রাসীয় খলীফা মেহদী একদা তাকে বলেন, ক্রান্তর্তার জনক। তুমি অন্থিরচিত্ত ও উন্তর্ত লোক। খলীফার এ উজির পর তিনি ক্রান্তর্তা নামে লোকসমাজে প্রসিদ্ধি লাভ করেন। মাইমুন ইবনে হারুন বর্ণনা করেন, যেহেতু তিনি খ্যাতি লাভ, পাগলামি ও উন্তর্তা পহন্দ করতেন, তাই তাকে এ নামে নামকরণ করা হয়েছে। কারো কারো মতে, ক্রান্তর্তা এক ছেলে ছিল বলে তাকে ক্রান্ত্রা নি থানি ভাকা হতো।

#### শিক্ষা লাভ

চরম আর্থিক সংকট ও দরিদ্রতার জন্য তিনি আনুষ্ঠানিক শিক্ষা অর্জন করতে সক্ষম হননি। তিনি তার চারপাশ হতে শিক্ষাগ্রহণ করেছেন। এ জন্যই তার কাব্যে অভিনবত্বের স্বাদ পরিলক্ষিত হয় এবং তার কবিতা প্রাচীন নিয়ম-কানুনের বন্ধন মুক্ত। ১০

#### প্রাথমিক জীবনে পেশা

মৃৎপাত্র তৈরি করা পারিবারিক পেশা ছিল, কথিত আছে, তিনি পারিবারিক কুন্তকারশালায় আপন ভাই ও অন্যদের সাথে সবুজ রঙের মটকা তৈরির কাজ করতেন। এ জন্য তিনি 'আল জার্রার' বা কুন্তকার নামে পরিচিত ছিলেন।

তিনি তার তৈরি এসব মৃৎপাত্রাদি খাঁচি ও জালে করে মাথায় ও পিঠে বহন করে কুফার রাস্তায় রাস্তায় বিক্রি করতেন। <sup>১২</sup> তখনই তার মনে কবিতা আবৃত্তির শখ জাগ্রত হয়। তিনি নিজে নিজেই কবিতা আবৃত্তি করতেন এমনকি তার সমসাময়িক এক ব্যক্তি বলেন, তখন কাব্যামোদী বহু যুবক তাঁহার নিকট যাইত তিনি কবিতা আবৃত্তি করতেন এবং তারা ভাঙা মাটির পাত্রে তা লিখে নিত। <sup>১০</sup>

৭. ইসলামী বিশ্বকোষ ইসলামিক ফাউন্ডেশন, ২য় সংস্করণ ২য় খণ্ড, পৃ. ৭।

৮. আগানী, ৪ খণ্ড, পৃ. ২, মুকাদামায়ে দিওয়ানে আবুল আতাহিয়্যাহ, পৃ. ৬

৯. পাৰ্শ্বটিকা আগানী ৪ খণ্ড, পৃ. ২

১০. ইসলামী বিশ্বকোষ, প্রাণ্ডক পূ. ৭

১১. সি-হার্ট পৃ. ৭৪, আগানী ৪ খণ্ড, পৃ. ৪

১২. তারীখু আদাবিল আরাবী পু. ১৯৫

১৩. দীওয়ানে আবুল আতাহিয়া, ভূমিকা পৃ. ৬

কেউ কেউ বলেন, কবির পিতা ছিলেন পেশায় হাজ্জাম (রক্ত মোক্ষক) সামাজিক উপেক্ষার অনুভূতি জীবনের প্রতি তার মনোভাবকে তিক্ত করেছিল। পরবর্তীকালে তিনি শাসক ও সম্পদশালী শ্রেণীর প্রতি তার ঈর্ষা ব্যক্ত করেছেন।<sup>১৪</sup>

খিলিল ইবনে আসাদ বলেন, আবুল আতাহিয়াহ আমাদের নিকট আসার সময় অনুমতি চাওয়ার সময় বলত البو البحاق الخزان আমি আবু ইসহাক কুছকার। তার পিতা পেশায় হাজ্ঞাম ছিলেন বলে অনেকে তাকে নিম্প্রোণীর মনে করে উপেক্ষা করত। তাদের জবাবে কবি বলেন,

الا انسا التقرى هو العز والكرم + وحيك للدنيا هو الفقر والعدم.

وليس على عبد تقى نقيصة + اذا صحح التقرى وان حاك اوجحم.

কেনানা গোত্রের এক ব্যক্তি তার সাথে বংশীয় অহংকার প্রকাশ করলে কবি বলেন, <sup>১৫</sup>

دعني من ذكر اب وجدد + ونسب يعليك سور السجد،

ما الفخر الا في التقى والزهد + وطاعة تعطى جنان الخلد.

মৃৎপাত্র তৈরি করার বিষয়ে তাকে জিজ্ঞাসা করা হলে তিনি বলেন, القوافي واخي جرار القوافي التجارة 'আমি ছন্দের কারিগর আর আমার ভাই মৃৎপাত্রের কারিগর।'১৬

# বাগদাদ গমন ও খলিকাদের সাথে সুসম্পর্ক

তিনি নিজে তার কবিতৃ শক্তি সম্পর্কে সচেতন হওয়ার পর মান্তসিলবাসী জনৈক ইব্রাহিমের সাথে খলীকা মেহদীর শাসনামলের সূচনালগ্নে ১৫৮ হিজরী সনে সে যুগের জ্ঞানকেন্দ্র বাগদাদ গমন করেন। কিছু দিন পর তারা উভরে পৃথক হরে পড়েন এবং তিনি হিরাতে অবস্থান করতে থাকেন। সেখানে তার সুখ্যাতি ছড়িয়ে পড়লে খলীকা মাহদী তাকে বাগদাদে ডেকে পাঠান তিনি কবিতায় মাহদীর প্রশংসা করে পুরস্কার লাভ করেন। ১৭

১৪. ইসলামী বিশ্বকোষ, প্রাণ্ডক্ত পৃ. ৭

১৫. আগানী ৪ খণ্ড, পৃ. ৫.

১৬. মুকাদ্দামায়ে দিওয়ানে আবুল আতাহিয়াহ, পৃ. ৬

১৭. তারীখুল আদাবিল আরাবী, উমর ফররুখ, ২ খণ্ড, পৃ. ১৯০

আকর্ষণের অপেক্ষায় ছিল। খলীফা বাঁদিটিকে তাকে অর্পণের সিদ্ধান্ত নিয়ে ছিলেন; কিন্তু বাঁদিটির কদর্পকহীন কবির প্রতি দৃষ্টি দেওয়ার কোনো ইল্ছা ছিল না।

খলিফা বিপুল পরিমাণ অর্থ-সম্পদ দিয়ে কবিকে উতবার কথা ভুলিরে রাখার চেষ্টা করেছেন। কিন্তু কবি তার কবিতায় উতবাকে শ্বরণ করতে ভুল করতেন না। এমনকি খলিকার প্রশংসামূলক কবিতাতেও উতবার উল্লেখ করা হতো।<sup>২০</sup>

খলীফা রশিদের আমলে জেলখানা হতে মুক্ত হওয়ার পর কবিকে খলীফা কবিতা আবৃত্তি করতে বললে তিনি তার প্রেমিকা উতবার স্মরণ দিয়েই কবিতা শুরু করেন।

يا عتب سبتدى أما لك دين ؛ حتى متى قلبى لدبك رهين .

وأنا الذلول لكل ما حسلتنسى + وأنا الشقى البائس السكين.

والفداة لكل باك مسعد + ولكل صب صاحب دفدين.

لا بأس أن للذاك عندي راحة + للضب أن يلقى الحزين حزين -

يا عتب اين افر منك اميرتي + وعلى حصن من هواك حصين.

খলীকা তার কবিতায় মুগ্ধ হয়ে পঞ্চাশ হাজার দিরহাম (৫০,০০০) দেওয়ার নির্দেশ দেন। ২১ আবুল আতাহিয়াহে তার প্রেমিকার প্রশংসায় বলেন,

عينى على عنبة منهلة + بدبعها السنكب الااثل.

كانها من حسنها درة + اخرجها اليم الى الساحل.

كأن في فيها وفي طرفها + سواحرا اقبلن من بابل.

بسطت كفي نحوكم سائلا + ماذا تردون على السائل؟

إن لم تنبلوه فقولوا له + قسولا جميلا بدل النائل.

২০. যাইয়্যাত, তারীখুল আদাবিল আরাষী, প্রাগুক্ত পৃ. ১৯৬, ইসলামী বিশ্বকোষ প্রাগুক্ত ২ খণ্ড, পৃ. ৭৬ ২১. আগানী ৪ খণ্ড, পৃ. ৬৫

لم يبق منى حبها ما خلا + حشاشة في بدن ناحل -

يا من رأى قبلى قتيلا بكى + من شدة الوجد على القائل.

কবির সহজবোধ্য, সাবলীল এসব গজল সহজেই শ্রোতাদের আকর্ষণ করতে সক্ষম হয়। তাই প্রথম জীবনে তিনি গজলের জন্য বিখ্যাত হয়ে উঠেন।<sup>২২</sup>

কবি প্রেমিকার প্রশংসায় অন্যত্র বলেন.

كأنما عتبة من حسنها + دُمية قس فتنت قسها .

يا رب لو أنصيتنيها بما + في جنة الفردوس أنسها .

কবি আরো বলেন,

ان المليك رأك احسن + خمليقيه ورائ جمالك.

فحذا بقدرة نفعه + حور الجفان على مثالك ٥٠٠

কথিত আছে যে, এই ব্যর্থ প্রেমই কবির জীবনে বিরাট পরিবর্তন আন । দুনিয়ার প্রতি তিনি বিমুখ ও বিরাগভাজন হন।

# তার কাব্যের বিবরবস্ত

ধর্ম নিষ্ঠা, মৃত্যু, সন্তোষ, কালের কুটিলগতি এসব বিষয়ে তিনি অধিকাংশ কবিতা রচনা করেছেন। তিনি সব সময় আমাদেরকে স্মরণ করিয়ে দেন যে, এ নশ্বর পৃথিবী চিরন্তন নয় এটা শুধু দুদিনের পাস্থশালা। এক অনন্তজীবন আমাদের সামনে আছে, সে জীবনে কেবল ধর্মনিষ্ঠা ও সৎ কর্মই কাজে আসবে। সূতরাং সে জন্য আমাদের প্রতুত হওয়া উচিত।<sup>২৪</sup>

ইংরেজ সমালোচক ও গবেষক নিকলসন বলেন, তার কাব্য গভীর বিষাদ ও নৈরাশ্য পূর্ণ দুঃখবাদে পরিপূর্ণ। মৃত্যু ও তার পরবর্তী অবস্থা, মানব জীবনের অসহায়তা ও দুঃখ, পার্থিব সুখের মিথ্যা গৌরব এবং তা বর্জন করার আবশ্যকতা এসব বিষয় নিয়ে তিনি পুনঃপুনঃ একবেঁয়ে আলোচনা করেছেন। তিনি তার পাঠকদেরকে ধর্মীয় জীবনযাপন করতে, আল্লাহকে ভয় করতে এবং শেষ বিচারের দিনের জন্য পূণ্য সঞ্চয় করে রাখতে উপদেশ দিতেন। বি

২২. তারীখুল আদাবিল আরাবী, উমর ফররুখ, ২ খণ্ড, পৃ. ১৯২

২৩. মাওসুআতু শাওকী ৫ খণ্ড, পৃ. ৩৩২

২৪, ইসলামী বিশ্বকোষ, প্রাণ্ডক্ত পূ. ৭

২৫. A Literary history of the Arabs. ২৩ শ মুদ্ৰণ পূ. ৩০৩।

অনেকে মনে করেন, আবুল আতাহিয়া আরবী সাহিত্যের প্রথম দার্শনিক কবি। কিন্তু তিনি দার্শনিক ভাবসম্পন্ন হলেও তাহার কাব্যে ইসলামী ভাবধারা, মতাদর্শ ও ধর্ম নিষ্ঠা সম্পর্কে প্রচুর আলোচনা রয়েছে। কাজেই তার কাব্য সহজেই মুসলিম হৃদয় স্পর্শ করেছে।

সাধারণ পাঠকরা হয়ত তার কাব্যে চিত্তবিদোদনের বিশেষ কিছু পাবেন না। হয়তো নিরাশ হয়ে বলে উঠবে এ আবার কেমন কবি যার কাব্যে প্রেমের গান, বিরহের জ্বালা, রমণীর রূপ সৌন্দর্বের বর্ণনা নাই। কিছু বৈধ-অবৈধ প্রেমের চিত্রান্ধন, প্রাকৃতিক ও নারী সৌন্দর্বের বিশদ বর্ণনাই যদি ওধু কবিতা বিচারের মাপকাঠি হয় তাহলে অবশ্য আবল আতাহিয়া ভালো কবি নন কিংবা মোটেই কবি নন।

কিন্তু প্রকৃত কাব্য এ রকম সংকীর্ণতা বা সীমাবদ্ধতার আবদ্ধ নয় বরং তা উচ্চন্তর ও মহত্তর বিশিষ্ট। তার কবিতার মানবজীবন ও দৈনন্দিন সত্যসমূহের মনোরম অভিব্যক্তি, মানুষের ভাব-চিন্তা, সুখ-দুঃখ, আশা-নিরাশা সুন্দর ও চমৎকারভাবে বিকশিত হয়েছে। আবুল আতাহিয়ার কবিতায় মানুষের মনের গহীন অনুভৃতিসমূহ কবিতার ছন্দে মূর্ত হয়ে প্রকাশ পেয়েছে।

তাদের হাসি-কান্না, আনন্দ-বেদনা কবির বাঁশির সুরে গুঞ্জরিয়া উঠেছে। এই কাব্যিক বিচারে আমাদেরকে স্বীকার করে নিতে হবে যে, তিনি একজন অতি উচ্চশ্রেণীর কবি। এ জন্যই তাকে আরব আজমে উচ্চমর্যাদা প্রদান করা হয়েছে এবং তিনি তা পাওয়ার যথাযোগ্য ব্যক্তি।<sup>২৬</sup>

#### তাঁর কবিতায় সরল ছন্দের ব্যবহার

আরবী কবিতার হন্দ শান্ত্রের তিনি কোনো অনুকরণ করতেন না। বরং আরবী কবিতার হন্দ উপেক্ষা করে চমৎকার কাব্য রচনা করেছেন। তার কঠোর সমালোচকরা ও একথা স্বীকৃতি দিতে বাধ্য হয়েছেন যে, সাহিত্যকর্ম হিসেবে এসব কবিতার সৌন্দর্য্য অপূর্ব ও অপরিসীম, একবার তাকে জিজ্ঞাসা করা হয়েছিল, আপনি ছন্দশাস্ত্র জানেন কি?

জবাবে তিনি বলেন, আমি উহার উধের্ব, من العروض ২৭ ঘাইয়য়াত তার কবিতার সহজ শব্দ চয়ন, সুস্থভাব, গভীর চিভাধারা, বাতবতার বিবরণ দানের ভূয়সী প্রশংসা করে বলেনে,

ان شعر ابى العتاهية كاحة السلوك يقع فيها الجوهر والذهب والتراب والنوى.

আবুল আতাহিয়্যার' কবিতা রাজা-বাদশাহগণের আঙ্গিনার মতো যেখানে মনি-মুক্তা, স্বর্ণ, মাটি এবং দানা ছড়িয়ে পড়ে।<sup>১৮</sup>

২৬. কিতাবুল আগানী, প্রাণ্ডক্ত ৪ খণ্ড, পৃ. ২

২৭. দেওয়ানে আবুল আতাহিয়া, ভূমিকা-পু. ৭।

২৮. তারীখুল আদাবিল আরাবী পৃ. ১৯৬।

অনেক কবিতার মধ্যে কোনটি আবুল আতাহিয়ার কবিতা তা সহজে বেছে নেওয়া যায়। অনাবিল ভাবধারা ও সহজ ভাষা দ্বারা উহার প্রার্থক্য নির্ণীত হয়। মরুকাব্যের বাগাড়দ্বরকে তিনি সম্পূর্ণভাবে বর্জন করে চলতেন।<sup>২৯</sup>

তিনি বলেন.

প্রবৃত্তির বিরুদ্ধে জিহাদই কঠিন জিহাদ এবং খোদাভীরুতাই মানুষকে সন্মানিত করে। ত কত সরল ও মনোরম ভাবধারায় কবি কুরআন ও হাদীসের নির্বাস পাঠকের সামনে সাবলিলভাবে তুলে ধরেছেন। বাতে চির্তুন সত্য নিহিত রয়েছে।

কবিকে একদা তার নিম্ন বংশের খোঁটা প্রদান করা হয়েছিল। কবি তার জবাবে সাবলিলভাবে বললেন,

الا انما التقوى هو العز والكرم +

وحيك للدنيا هو الفقر والعدم.

وليس على عبد ثقى نقيصة +

আল্লাহভীক্ষতাই হলো প্রকৃত মর্যাদা ও সন্মান। সংসারের লোভ কেবলমাত্র দারিদ্র ও অভাব সৃষ্টি করে। প্রকৃত খোদাভীক্ষ ব্যক্তি জোলা বা রক্তমোক্ষক হলেও কোনো দোষ স্পর্শ করতে পারে না। ত এই সামান্য দুটি লাইনে তিনি কত সহজে মহান সত্যটি তুলে ধরেছেন।

কবি অন্যত্র বলেছেন,

মানুষ বংশের গৌরব করে। কিন্তু আমি দেখি বংশগৌরব কখনো সৎকর্মের সমকক্ষ হয় না।°২

২৯. ইসলামী বিশ্বকোষ, ইসলামিক ফাউন্ডেশন ১ম সংস্করণ ১ম খণ্ড পৃ. ৭৯।

৩০, দিওয়ান- পৃ. ৩।

৩১. দিওয়ান, পু. ২৪৩

৩২, দিওয়ান- পৃ. ১৯৫।

#### সমকালীন কবি-সাহিত্যিকগণের প্রশংসা

সমকালীন কবি-সাহিত্যিকগণের নিকট কবি আবুল আতাহিয়াহ প্রিয়পাত্র ছিলেন। তার জীবদ্দশায় আনেকেই তার প্রশংসায় পঞ্চমুখ ছিলেন। সমকালীন লোকদের প্রশংসা কুড়ানো খুব কম কবি-সাহিত্যিকের জীবনে ঘটে থাকে।

আহমদ ইবনে যুহাইর বলেন, আমি মুস'আব ইবনে আবদুল্লাহকে বলতে ওনেছি, 'আবুল আতাহিয়্যাহ
হলেন কবিগুরু'। আমি বললাম, কী জন্য তিনি আপনার নিকট এ মর্যাদা পেলেন?

তিনি বলেন, কবির এ কবিতার কারণে-

تعلقت بأمال + طرال أى امال واقبلت على الدنيا + ملحا اى إقبال أوابال أيا هذا تجهز + لفراق الاهل والال فلا بد من الحال.

মুস'আব বললেন, এগুলো সঠিক, সহজবোধ্য বাক্য। এতে বাড়তি-কমতি কিছুই নেই। বুদ্ধিমান তা জানে এবং অজ্ঞ ও তার স্বীকৃতি দেয়।<sup>৩৩</sup>

- ২. প্রখ্যাত আরবী ভাষাবিদ, ব্যাকরণবিদ, কবি ও সাহিত্যিক আসমায়ী আবুল আতাহিয়্যার কবিতার ভূয়সী প্রশংসা করেন।<sup>৩৪</sup>
- ৩. মুসা ইবনে সালেহ বলেন, আবুল আতাহিয়্যার সমকালীন কবি لناسل এর নিকট আসলাম এবং তাকে তার নিজের রচিত কবিতা আবৃত্তি করতে বললাম। তিনি বলেন, তা নয় বরং আমি তোমাকে জিন ও মানুষের মধ্যে কড় কবির কবিতা শোনাব।

অপর এক বর্ণনায় রয়েছে, রোজা ইবনে মাসলামা বলেন, আমি على এর নিকট সবচেয়ে বড় কবির কবিতা ওনতে চাইলাম। তখন তিনি বললেন, আমি তোমাকে জিন ও মানুবের মধ্যে বড় কবির কবিতা শোনাব। তার পর তিনি আবুল আতাহিয়ার নিমাক্ত কবিতা আবৃত্তি করেন।তং

৩৩. আগানী ৪ খণ্ড, পৃ. ১০

৩৪. প্রাণ্ডক ৪ খণ্ড, পু. ১১

৩৫. প্রান্তক্ত ৪ খণ্ড, পু. ১১, ১২

سكن يبقى له سكن + ما بهذا يؤدن الزمن.

نحن في داريخبرنا + ببلاها ناطق لين،

دار \_\_\_ ، لا يحدوم فحرح + لأمحرئ فعيها ولا حزن .

في سبيل الله انفسنا + حظها من ما لها الكفن.

ان مال السرء ليس له + منه الا ذكره الحسن.

৪. জাফর ইবনে ইরাহইয়া এবং প্রখ্যাত ব্যাকরণবিদ ফাররা বলেন, সমকালীন কবিগণের মধ্যে তিনি সবচেয়ে বড় কবি। কবি দাউদ ইবনে রাঘীনকে প্রশ্ন করা হয়েছিল তার সময়ের বড় কবি কে? তিনি বলেন, আবু নাওয়াস। তারপর তাকে বলা হলো আবুল আতাহিয়্যা সম্পর্কে আপনার মন্তব্য কী? তিনি বললেন, আবুল আতাহিয়্যাহ জিন ও ইনসানের মধ্যে বড় কবি।

"
"

৫. হারুন ইবনে সা'দান বলেন, একদা আমি প্রখ্যাত কবি আবু নুয়াসের সাথে কবিতা আবৃত্তির আসরে উপস্থিত ছিলাম। তিনি সে আসরে কবিতা আবৃত্তি করলেন। তখন আসরে উপস্থিত এক ব্যক্তি তাকে জিজ্ঞাসা করল, আপনি কি সবচেরে বড় কবি? তিনি বললেন, বৃদ্ধ আবুল আতাহিয়্যাহ জীবিত থাকতে আমি বড় কবি নই। আনু নাওয়াস তাকে অনেক সমান করতেন এবং আরো বলতেন,

والله ما رأيته قط الا ظننت انه سماء وانا ارض.

আল্লাহর কসম, আমি যখনি তাকে দেখি, আমার মনে হয় তিনি আকাশ আর আমি জমি। ৩৭ কবির কাছে তার প্রিয় কবিতা

মোহাম্মদ ইবনে আহমদ আল আযদী বলেন, আবুল আতাহিয়্যাহ আমাকে বলেছেন, নিম্নোক্ত দুটি লাইনের চেয়ে অধিক প্রিয় কোনো কবিতা আমি আবৃত্তি করিনি।

ليت شعري فإنني ليت ادري + أي يسوم يكون اخر عمري.

وباى البلاد يقبض روحى + وباى البقاع يحفر قبرى .

৩৬. প্রাগুক্ত ৪ খণ্ড, পৃ. ১২, মুকান্দামায়ে দিওয়ান, পৃ. ৭ ৩৭. প্রাগুক্ত ৪ খণ্ড, পু. ১৫, ৭১, মুকান্দামায়ে দিওয়ান, পৃ. ৭

'হার আফসোস! কেননা আমার জানা নেই কোন দিনটি আমার শেষ দিন হবে এবং কোনো স্থানে আমার মৃত্যু হবে এবং কোন ভূখণ্ডে আমার কবর খোঁড়া হবে। তদ

#### জিন্দিক হিসেবে অপবাদ

আবুল আতাহিয়ার খ্যাতি ও জনপ্রিয়তার জন্য অনেকেই তার প্রতি ঈর্বান্থিত ও ক্লুদ্ধ হয়ে উঠে। সে সময়ে কাউকে জন্দ ও অপমাণিত করার সহজ পথ ছিল জিন্দিক বা খোদাদ্রোহী উপাধি প্রদান করা। কাজেই কবিকেও অপমাণিত ও জন্দ করার লক্ষ করেই লিখেছেন.

فد الناس وصاروا أن راوأ + صالحا في الدين قالو مبتدء.

মানুষ কুলুষিত হয়ে পড়েছে কাজেই কাউকে নিষ্ঠাবান দেখলেই তাকে অধর্মের অপবাদ দিয়ে থাকে। 
একদা আবুল আতাহিয়া নুশজানবাসী খালিল ইবন আসাদের নিকট গিয়ে বলেন, লোকেরা আমাকে
জিন্দিকের অপবাদ দেয় অথচ আমার ধর্ম সত্য-সনাতন তাওহীদ। খালিল বললেন তাহলে এমন কিছু
বলুন যা দ্বারা লোকদের অভিযোগ খণ্ডন করা যায়। তখন কবি বললেন,

الا انت كلنا باند + واي بني أدم خالد.

وبدؤهم كمان من ربهم + وكمل السي ربع عائد.

فيسا عجباكيف يعصى الاله + ام كيف يجحده الجاحد.

وفي كمل شيئ لها أية + تبدل عملي انب واحد.

আমাদের সবাইকে যেতে হবে। আদম সন্তান কেউ অমর নর। তাদের প্রভাব বিশ্ব প্রভুর নিকট হতে এবং সকলেই স্বীয় প্রভুর কাছে ফিরে যেতে হবে। আশ্চর্য মানুব কিভাবে আল্লাহ তাআলার অবাধ্য হয়। কিভাবে তর্কবাগীশগণ আল্লাহকে অস্বীকার করে?

প্রত্যেক বস্তুতেই তার নিদর্শন বিদ্যমান আছে। যা সাক্ষ্য দেয় যে, তিনি একক। 180

উপরের লাইনগুলোতে এ কথা স্পষ্টতই প্রমাণিত হয় যে, আবুল আতাহিয়া। পাকা ঈমানদার ছিলেন, আল্লাহর একত্ব, মহত্ব, কেয়ামত ও পরকালের প্রতি সম্পূর্ণ আস্থাবান ছিলেন। বিরোধীরা তার সুনাম বিনষ্ট করার জন্য তার বিরুদ্ধে জিন্দিকের অপবাদ দিয়েছে।

৩৮, প্রাগুক্ত ৪ খণ্ড, পু. ৪৬

৩৯. দিওয়ান- পৃ. ১৫৩।

৪০. দিওয়ান, পৃ. ৬৯

# আরবী কাব্যে তার স্থান ও অবদান

তিনি স্বভাব কবি ছিলেন, কবিতা রচনা তাকে শিখতে হয়নি। কবিত্ব গুণই তাকে কবিতা রচনায় সাহায্য করেছে। অন্যান্য স্বভাব কবিদের মতো তিনি সহজ ভাষা ও হস্ত হন্দ বেশি প্রহন্দ করতেন।<sup>85</sup>

আরবী কাব্যের ইতিহাসে আবুল আতাহিয়্যার নাম সুবিখ্যাত। উচ্চশিক্ষিত পাঠক হতে নিরক্ষর বেদুঈন সর্বশ্রেণীর লোকেরাই তাকে চিনে এবং তার কবিতা আবৃত্তি করতে পছন্দ করে। তিনি আরব-অনারব সবার নিকট পরিচিত। যেখানেই আরবী ভাষা ও সাহিত্যের চর্চা আছে— সেখানেই আবুল আতাহিয়্যার কবিতা পঠিত ও আদৃত হয়ে থাকে। ভনপ্রেমার নামক প্রসিদ্ধ প্রান্চাত্য সমালোচক মনে করেন যে, আবু নাওয়াস অপেক্ষা আবু আতাহিয়্যার কাব্য প্রতিভা অধিক ছিল। যদিও অপর প্রান্চাত্য সমালোচক নিকলসন তার সাথে একমত নন। ৪২

ফারসি সাহিত্যে শেখ সাদীর যে স্থান আরবী কাব্যে আবুল আতাহিয়্যা প্রায় সেই স্থান অধিকার করিয়াছেন। তার সরল, অনাভৃষর ও স্বাভাবিক লিখনভঙ্গি প্রস্তাবিকভাবেই প্রশংসনীয়।<sup>৪৩</sup>

তার প্রভূত খ্যাতি ও উক্ত সন্মানের মুলে রয়েছে তার সহজ-সরলভাবে ও অবাধগামী হন্দ। এর সাথে যুক্ত হয়েছে তার উক্তদার্শনিক ভাবধারা যা অনাবিল জলস্রোতের ন্যায় সহজগামী এবং ভাষার শ্রেষ্ঠ সম্পদে ভূষিত। আরবী সাহিত্যের ইতিহাসে তিনি সর্বপ্রথম এবং হয়ত সর্বশেষ কবি যিনি দেখিয়েছেন যে, কাব্যের সৌন্দর্য হানি না করেও অতি সহজ ও সাধারণ ভাষা ব্যবহার করা যায়। 88

ছন্দের জন্য কখনো তাকে দুর্বোধ্য ও অপ্রচলিত শব্দ ব্যবহার করতে হয়নি। ভাষা ও ছন্দের উপর তার এতটুকু অধিকার ও কর্তৃত্ব ছিল যে, তিনি অনায়াসে পদ্যে অনর্গল কথা বলতে পারতেন। এ রকম হঠাৎ করে রচনাকৃত তার কতগুলো পদ্য আছে যা তার অন্যান্য রচনার সাথে স্থান পাওয়ার যোগ্য। তিনি বলতেন যে, ইচ্ছা করলে তিনি সর্বদা পদ্যে কথা বলতে পারেন। ৪৫

তিনি এবং তার কনিষ্ঠতর সমসাময়িক কবি আবদুল হামীদই প্রথম মুযদাবিজ (مزورج) বা দুইশ্লোকে অন্তমিলযুক্ত পদ্য রচনা করেছেন। আল মা'আররীর মতে তিনিই সর্বপ্রথম মুদারি (ورفيارع) ছন্দ আবিকার করেন।

আটটি দীর্ঘ শব্দাংশ বিশিষ্ট একটি ছন্দও তিনি ব্যবহার করেছিলেন। 89

৪১. ইংরেজি ইসলামী বিশ্বকোষ ২য় সংস্করণ ১ম খণ্ড পৃ. ১০৭।

৪২. A Literary history of the Arabs. লগুন, ১৯২৩ খ্রি. ২৩ তম মুদ্রণ- পৃ. ৩০৩।

৪৩, প্রাত্তক পৃ. ২৯৮।

৪৪. প্রাণ্ডক পৃ. ২৯৯।

৪৫. দিওরান, ভূমিকা- পৃ. ০৭।

৪৬, আল ফুসুলু ওয়াল গায়াত, ১ম খণ্ড- ১৩১ পু.।

ইংরেজি ইসলামী বিশ্বকোষ, প্রাণ্ডক ।

#### পারিবারিক অবস্থা

কবির দুই কন্যাসন্তান ছিল। তিনি একজনের নাম 山 আরেকজনের নাম 山山 রাখেন। কথিত আছে, খলীফা মেহদীর পুত্র মানছুর 山া-কে বিরের প্রন্তাব করলে কবি তা প্রত্যাখ্যান করেন।

কবির মুহাম্মদ নামে এক পুত্রসন্তান ছিল। তিনিও কবি ছিলেন এবং নসীহতপূর্ণ কবিতা রচনা করতেন। তিনি বলেন,

> قد افلح السالم الصوت + كلام راعى الكلام قوت. لكل نطق له جواب + جواب ما يكره الكوت. يا عجبا لأمرئ ظلوم + مستبقن انه يموت.

সফলতা লাভ করেছে চুপ থাকা নিরাপদ ব্যক্তি, কথার রক্ষক হলো কম কথা বলা। প্রত্যেক কথারই উত্তর হয়। অপহন্দনীয় কথার উত্তর হলো চুপ থাকা। অন্যায়কারী ঐসব লোকদের জন্য আশ্চার্য, যারা নিশ্চিত যে, তাদের মৃত্যুবরণ করতে হবে।<sup>৪৮</sup>

#### তার রচনাবলি

আবুল আতাহিয়া। স্বভাব কবি হওয়ায় তার রচনার প্রাচুর্যও ছিল অনেক। এ জন্য তার কবিতাসমূহের পূর্ণ সংকলন ও সম্ভব হয়নি। ম্পেনীয় মুহাদ্দিস ও ধর্মতত্ত্ববিদ ইবনু আবদিলবার আবুল আতাহিয়ার কেবল মাত্র ধর্মবিষয়ক (زهدیات) কবিতাসমূহের একটি সংকলন প্রতুত করেছেন।<sup>8»</sup>

এহাড়া তিনি অনেক সমর মুখে মুখে কবিতা রচনা করেছেন যা কেউ রক্ষা করতে পারেনি। কবির ঘনিষ্ঠ বন্ধু ইবরাহিম আল মওসেলী তার অনেক কবিতার সুরারোপ করেন এবং ইহা বিভিন্ন শহরে ও গ্রামে গীত হয়।<sup>৫০</sup>

মূলত কবির কবিতাসমূহ সঠিকভাবে সংকলন ও সংরক্ষণ সম্ভব হরনি। ১৮৮৬ খ্রি. বৈরুতে খ্রিটান ক্যাথলিক প্রেসে الانوار الزاهية في ديوان ابي العتاهية আবুল আতাহির্যার একটি সংকলন প্রকাশ করে।

৪৮. আগানী ৪ খণ্ড, প. ৮৮

৪৯. নাম ইউস্ফ স্পেনীয় মালেকী মাযহাবের ফকীহ, মুহান্দিস, 'আল ইস্তিয়াব ফী মা'রেফাতিল আসহাব' তার অনবদ্য গ্রন্থ-৪৬৩ হিজরী, ১০৭১ খ্রিস্টান্দ মৃত্য ।

৫০. ইংরেজি ইসলামী বিশ্বকোষ ২য় সংস্করণ ১ম খণ্ড পূ. ১০৮।

ড. শুকরী ফারসাল কবির রচনার উপর একটি গবেষণাকার্য পরিচালনা করেছেন। ৭ম হিজরীতে সংকলিত দামেক্ষের জাহেরিয়া লাইব্রেরির একটি কপি এবং জার্মানির তুবানজান লাইব্রেরিতে সংরক্ষিত অপর একটি কপি তার গবেষণার মূল ক্ষেত্র হিসেবে তিনি চিহ্নিত করেন।

নামে দামেস্ক বিশ্ববিদ্যালয় হতে ১৩৮৪ হিজরী ১৯৬৫ খ্রি. তা প্রকাশিত হয়। এতে তিনি পাঁচ হাজার পাঁচ শত (৫,৫০০) কবিতার লাইন সংকলন ও পরিমার্জন করেছেন। তিনি তার গবেষণায় খ্রিকীনদের বিকৃতিকরণের বিষয়ে বিশদ আলোচনা করেন। ৫১

#### তার নৃত্যু

আব্বাসীয় খলীফাগণের স্বর্ণযুগে আবুল আতাহিয়া তার কাব্য রচনা করেন এবং সুনাম, সুখ্যাতি ও খলীফাগণের আনুকুলাে খলীফা মাহদীর আমল হতে মামুনের আমল পর্যন্ত তৃপ্ত হন। তার মৃত্যু সন সম্পর্কে মতভেদ থাকলেও অধিকাংশগণের মতে তিনি ২১১ হিজরী, ৮২৬ খ্রিন্টাব্দ মৃত্যুবরণ করেন। ৫২ মৃত্যুকালে তার বরস হয়েছিল ৮০ বছর। উমর করক্রখ বলেন, তিনি ৮ জমাদিউস সানী ২১১ হিজরী ১৫ সেপ্টেম্বর ৮২৬ খ্রি. ইত্তিকাল করেন। ৫০

#### দাফন ও ফলক অঞ্চন

বাগদাদের পশ্চিম উপকর্ষ্থে তাকে দাকন করা হয়। তিনি তার কবরের ফলকে অংকিত করার জন্য যে কবিতাটি রচনা করেন তার শেষ দুটি চরণ নিম্নরূপ:

عـشـت تــعـن حجة + فــى ديـار التزعزع ـ ليــ زاد سوى التقـرى + فخذى منه او دعى ـ

- ১. ভয় আর শংকার জগতে আমি নব্বই বছর অতিবাহিত করেছি।
- ২. পূণ্য বা আল্লাহভীরুতার মতো কোনো পাথেয় নেই। উহা অর্জন কর কিংবা বর্জন কর।<sup>৫8</sup>

৫১. তারীখুল আদাবিল আরাবী, উমর ফররুখ, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৯১

৫২. তারীখু আদাবিল আরাবী পু. ১৯৫।

৫৩. তারীখুল আদাবিল আরাবী, উমর ফররুখ, ২য় খণ্ড, পৃ. ১৯১; আগানী ৪ খণ্ড, পৃ. ১১০

৫৪. দিওয়ান, ভূমিকা পৃ. ১৪; আগানী ৪ খণ্ড, পৃ. ১১১

কবিপুত্র মুহামদ পিতার মৃত্যুর পর নিম্নের শোকগাঁথা আবৃত্তি করেন,

يا ابى ضمل الثرى + وطى المرت اجمعك.

ليتنى يوم مت صرت + الى حفرة معك رحم الله مصحعك.

'হে আমার পিতা, তোমাকে মাটি জড়িয়ে ধরেছে, মৃত্যু তোমাকে একসাথে ভাঁজ করে নিয়েছে। হায়, আমি যদি মারা যেতাম এবং তোমার সাথে কবরে থাকতাম আল্লাহ আপনার কবরকে রহম করুক এবং ঠাল করুন।'

# ক্ষিত্র আবৃত্তি করা শেষ কবিতা

কবিপুত্র মোহাম্মদ বলেন, আমার পিতা মৃত্যুকালীন অসুস্থতার সময়ে সর্বশেষ যে কবিতা আবৃত্তি করেছিলেন তাহলো—

الهي لا تعلقها فالله + مقر بالذي قد كان مني.

فسالى حيلة الارجائي + لعفوك إن عفوت وحسن ظن.

وكم من زلة لي في الخطايا + وانت على ذو فضل ومن.

اذا فكرت في ندمي عليها + عضضت أناملي وقرعت سني.

أجن بزهرة الدنيا جنونا + واقطع طول عسرى بالتمنى .

ولو أنى صدقت الزهد عنها + قسلت العلها ظهر السجن.

يظن الناس بي خيرا وإني + لشر الخلق إن لم تعف عني .

- ১. হে প্রভু আমাকে শাস্তি দেবেন না। আমি আমার কুকর্মের স্বীকার করছি
- ২. আপনার প্রতি সু ধারণা ও আপনার ক্ষমা কামনা করা ব্যতীত আমার কোনো কৌশল ও উপায় নেই
- ৩, গুনাহ করে অগণিত বার আমার পদস্থলন হয়েছে। অথচ আপনি আমার প্রতি করুণাকারী ও দানশীল।
- আমি আমার গুনাহের জন্য যখন অনুশোচনা করি তখন আমি আমার দাঁত কাটি ও আঙুল কড়মড় করি।

৫৫. আগানী ৪ খণ্ড, পৃ. ১১১-১১২

- ৫. দুনিয়ার সৌন্দর্যের প্রতি আমি পাগল হয়ে পড়েছি এবং আমি আমার দীর্ঘ জীবনকে আশায় আশায় কাটিয়েছি
- ৬. আমি যদি প্রকৃত অর্থে দুনিয়া বর্জন করতাম তাহলে পৃথিবীবাসীকে বলতাম, দুনিয়া হলো ঢালের উপরি অংশের মতো।
- লোকেরা আমাকে ভালো মনে করে অথচ যদি আপনি আমাকে ক্ষমা না করেন তাহলে আমি সৃষ্টির স্বচেয়ে নিকৃষ্ট ব্যক্তি।<sup>৫৬</sup>

#### তার যুহদিয়াত কবিতা রচনার সূচনা

কবি প্রথম জীবনে যুহদিরাত কবিতা তত বেশি রচনা করেননি। এসব কবিতা তিনি যৎসামান্যই রচনা করেছিলেন। কবি কিভাবে خدیات কবিতা রচনা শুরু করলেন এ বিষয়ে দুটি মত পাওয়া যায়।

১. কবি আব্বাসীয় খলীফা নেহদীর দরবারে গমনের পর খলীফার অনিল্য সুন্দরী দাসী উতবার প্রতি তিনি আকৃষ্ট হয়ে পড়েন। খলীফা অনেক উপটোকন ও খেলাতাদি দিয়েও কবির মনকে উতবার ভালোবাসা হতে ফিরাতে পারেননি। এক পর্যায়ে খলীফা কবিকে তার প্রেমিকা উতবাকে দান করার সিদ্ধান্তও গ্রহণ করেন। কবি উতবাকে লক্ষ্য করে অসংখ্য গবল রচনা করে তাকে আকৃষ্ট করার চেষ্টা করেন; কিছু বাদিটা খলীফার দৃষ্টি আকর্ষণের প্রতিক্ষায় ছিলেন। তাই কর্পদকহীন কবির প্রতি মনোবোগ দিবার তাহার মোটেই ইচ্ছা বা অবসর ছিল না। কথিত আছে য়ে, এই ব্যর্থ প্রেমই কবির জীবনে বিরাট পরিবর্তন আনে। কলে তিনি স্কীবাদী ও দুনিয়া বিয়ৢখ কবিতার প্রতি ক্রাকে পড়েন। তব্

২. অপর বর্ণনামতে তিনি তৎকালীন দরবারী ও অভিজাত শ্রেণীর ভোগ-বিলাস, দুর্নীতি ও ধর্মের প্রতি উদাসিনতার বিরক্ত হরে বৈরাগ্য অবলম্বন করেন এবং তিনি তা তার রচিত زهدیات কবিতার দ্বারা জন সমক্ষে তুলে ধরেছেন। ৫৮

# আবুল আতাহিয়ার কবিতায় যুহদিয়াত

বুহদিয়াত কবিতা রচান দারাই কবি সন্মান-মর্যাদা, পরিচিতি ও খলীকাগণের আনুকূল্য ইত্যাদির স্বর্ণ শিখরে আরোহণ করতে সক্ষম হন। ধর্ম-নিষ্ঠা, পার্থিব জীবনের অসারতা, পরকালের জন্য পূণ্য সঞ্চয় ইত্যাদি সম্পর্কে তাহার কাব্য এত অধিক জনপ্রিয়তা অর্জন করে যে, তিনি একাগ্রচিত্তে এ রকম কবিতা রচনা করে সর্বত্র সুখ্যাতি অর্জন করেন।

তাহার অভাবিত পূর্ব জনপ্রিয়তা লক্ষ্য করে সমসাময়িক কবি আবু নুওয়াস যুহদিয়াত কবিতা রচনা আরম্ভ করলে আবুল আতাহিয়্যা তার নিজস্ব ক্ষেত্রে অনুপ্রবেশ করতে আবু নওয়াসকে নিষেধ করেন।

৫৬. আগানী ৪ খণ্ড, পৃ. ১০৯-১১০

৫৭. দিওয়ান, বৈক্লত ১৯৮৬, ভূমিকা পৃ. ১০; তারীখুল আদাবিল আরাষী ওমর ফরক্লখ ২য় খণ্ড, পৃ. ১৯১

৫৮. নিকলসন, প্রাগুক্ত পূ. ৩০৩

Ob

# চতুর্থ অধ্যায়

# আব্বাসীয় আমলে যুহদিয়্যাত কবিতা রচনাকারী কবিগণের সংক্ষিপ্ত বিবরণ

১৩২ হিজরী মোতাবেক ৭৫০ খ্রিস্টান্দে আবুল আব্বাস আস্ সাফফাহ কর্তৃক প্রতিষ্ঠিত আব্বাসীয় খিলাফত ইসলামের ইতিহাসে দীর্ঘস্থায়ীত্ব লাভ করে। এ সময়ে শিল্প, সাহিত্য, কবিতা, দর্শন, বিজ্ঞান উনুতীর শীর্ষে পৌছে। আব্বাসীয় খেলাফত আমলে কুফা, বসরা, সিরিয়াসহ স্পেন পর্যন্ত বহু প্রতিভাবান কবির জন্ম হয়। আরবী কবিতার প্রায় প্রতিটি শাখায় কবিতা চর্চা উৎক্ষের শেষ প্রান্তে পৌছতে সক্ষম হয়েছে। সে আমলের অনেক কবিই কম-বেশি যুহদিয়্যাত বা দুনিয়া বিমুখ বিষয়ে কবিতা রচনা করেছেন। আমরা নিমে তাদের সংক্ষিপ্ত পরিচয় তুলে ধরার চেষ্টা করব। তাই সূফী কবিদেরকে আমরা এই তালিকার অন্তর্ভুক্ত করেছি যদি ও আরবী কবিতা ও সাহিত্যের সমালোচকগণ তাদেরকে অন্যান্য ক্লাসিক কবিগণের কাঁতারে শামিল করেননি।

#### ১, হাসান আল বাসরী

পিতার নাম আবুল হাসান আবু সাঈদ হযরত উমর (রা) খিলাফত অবসানের দুই বছরপূর্বে তিনি মদীনার জনুগ্রহণ করেন। উমর (রা) তাকে তাহনীক করেন। তার মাতা উমুল মুমেনীন উমে সালামা (রা) খাদেমা ছিলেন এবং এই সুবাদে হাসান বসরী উমে সালামা (রা) তন্য পানের সৌভাগ্য অর্জন করেন। তৃতীয় খলিফা হযরত ওসমান (রা) শাহাদাতের পর তিনি বসরা গমন করেন। তিনি আবৃ মূসা আশয়ারী, আনাস ইবনে মালেক এবং ইবনে আক্রাস (রা)-সহ বহুসংখ্যাক সাহাবী হতে হাদীস বর্ণনা করেছেন। বিপুল সংখ্যাক তাবেয়ী ও তাবে-তাবেয়ীগণ তার শিষ্য ছিলেন। সমকালীন সকল ইলমে তিনি পারদর্শিতা অর্জন করেন এবং যুহুদ, আল্লাহ ভীক্রতায় সমধিক প্রসিদ্ধি লাভ করেন। ২১০ হিজয়ীর রজব মাসে তিনি ইতেকাল করেন।

#### ২. ইবরাহীম ইবন আদহাম

আব্বাসীয় যুগের অন্যতম সৃফী ও সাধক কবি। তার কবিতায় দুনিয়া বিরাগের বিষয়টি ব্যাপকভাবে প্রভাব বিতার করতে সক্ষম হয়েছে। পিতার নাম মানসূর আল ইজলী। বনু তাইম গোত্রে আনুমানিক ১১২ হিজরী, ৭৩০ খ্রিন্টান্দে অথবা সম্ভবত এর পূর্বে তিনি খোরাসানের বলখ এ বসবাসকারী আরব সম্প্রদারে জন্মগ্রহণ করেন এবং ১৩৮ হিজরী, ৭৫৪ খ্রিন্টান্দ সালের কিছু পূর্বে চিরতরে খুরাসান ত্যাগ করে সিরিয়া চলে যান। প্রধানত এই ভূখণ্ডে তিনি জীবনের অবশিষ্ট অংশ যাযাবরের মতো কাটান। উত্তরে সুদূর সায়হন নদী ও গায্যা পর্যন্ত তিনি গমন করেন। ১৬১ হিজরী, ৭৭৭-৭৮ খ্রিন্টান্দ সালে তিনি ইত্তেকাল করেন। ব্যক্তিগত জীবনে তিনি কঠোরভাবে ইসলামের অনুসারী ছিলেন। ইসলামের সে প্রেরণা তার কবিতার মাধ্যমেও ফুটে উঠেছে। বেশ কিছু কবিতা তিনি রচনা করেছেন যার সবগুলোই ইসলামী ভাবধারায় পূর্ণ। তার কোনো কবিতার সংকলন রচিত হয়েছে বলে জানা যায়নি।

ইসলামকে পরিত্যাগ করে দুনিয়াকে আঁকড়ে ধরার অওভ পরিণতি বর্ণনা করে প্রখ্যাত মরমি ও সুফি কবি ইবরাহীম ইবন আদহাম বলেন,

نرقع دنيانا بتسزيق ديننا + فلا ديننا يبقى ولا ما نرقع.

فطربي لعبد اثر الله ربه + وجاد پدنساه لما يترقع .

'আমরা দুনিয়াকে (তালি দিচ্ছি) ঠিক করছি আমাদের দীনকে টুকরো করে। কাজেই আমাদের দীন ঠিক থাকছে না এবং আমরা যা ঠিক করছি (দুনিয়া) তাও না।

অতঃপর আনন্দ ও খুশি সে বান্দার যে তার রব আল্লাহকে প্রাধান্য দিয়েছে এবং দুনিয়ার দ্বারা সে বক্তকে উত্তম বানিয়েছে, যার আকাজ্ফা করা হয়। (আখিরাতের)

#### ৩. আর রু'আসী

তার পূর্ণ নাম আবু জাফর মুহামদ ইবনুল হাসান আর-রু আসী। মৃ. ১৮৭ হিজরী, ৮০৩ খ্রিন্টাব্দ তিনি একজন ব্যাকরণবিদ ছিলেন। কুফীয় আরবী ব্যাকরণ পদ্ধতির তিনি প্রতিষ্ঠাতা। কুফী পদ্ধতির ব্যাকরণ শাব্রে প্রসিদ্ধ আল কিসাঈ ও আল ফাররা উভয়ই তার ছাত্র ছিলেন। আল আস'আসের নিকট তিনি কুরআন তেলাওয়াত শিক্ষা করেন। তার সমসাময়িক প্রসিদ্ধ ব্যাকরণ ও ছন্দ শাব্রবিদ খলীল ইবনে আহমদের সাথে তার যোগাযোগ ছিল। 'আল ফয়সাল ফিন-নাহ্ব' তার উল্লোখযোগ্য রচনা। তার কবিতার ইসলামী মূল্যবোধ, যুহুদ ও আল্লহভীক্রতা প্রতিভাত হয়েছে।

এ প্রসঙ্গে কবি আর রুআসী বলেন,

الا يا نفس هل لك في صيام + عن الدنيا لعلك تهتدينا .

يكون الفطر وقت السوت منها + لعلك عنده تستبشرينا.

أجيبيني هديت وأسعفيني + لعلك في الجنان تخلدينا.

'হে আত্মা, তুমি কি দুনিয়ার ভোগ-বিলাস থেকে রোযা রাখবে? তাহলে হয়তো তুমি হেদায়াতপ্রাপ্ত হবে।
তোমার ইকতারের সময় হবে দুনিয়া থেকে মৃত্যুবরণ করার সময়। তুমি হয়তো বা তখন সুসংবাদ পাবে।
আমার আহ্বানে সাড়া দাও, তাহলে হেদায়াতপ্রাপ্ত হবে। (আল্লাহর নির্দেশ পালনে) আমাকে সাহায্য কর।
তাহলে তুমি জান্নাতে চিরস্থায়ী থাকতে পারবে।'8

#### 8. উমার আস-সায়য়াফী

কুকাবাসী একজন মুহান্দিস। তিনি হারুনুর-রশীদের আমলে জীবিত ছিলেন। ১৯০ হিজরী, ৮০৬ প্রিচান্দে তিনি ইন্তেকাল করেন। তার অমূল্যবাণী ও নীতি আদর্শমূলক কবিতা লোক মুখে প্রচলিত আছে। লোকেরা তাকে পাগল বলে আখ্যায়িত করলে ও তিনি প্রকৃত পক্ষে আল্লাহর পাগল ছিলেন। বাদশাহ হারুনুর রশিদকে তিনি নহিহত করতেন। এসব নসিহতের অধিকাংশই যুহুদ সম্পর্কিত এবং কাব্যাকারে প্রকাশ করেছেন।

দুনিয়ার ভোগ-বিলাসে মগ্ন ব্যক্তিদের ভর্ৎসনা করে কবি বহুলুল ইবন উমার আস-সায়রাফী বলেন',

يا من تعشع بالدنيا وزيستها + ولا تنام عن اللذات عيناه.

شغلت نفسك فيسا لست تدركه + تقول لله ما ذا حين تلقاه.

'হে দুনিরা তার চাকচিক্যে আরাম-আয়েশকারী, আর ভোগ-বিলাস থেকে যার চক্ষুর যুমায় না সেই লোক, তোমার নক্ষ্য এমন বন্ধুর প্রতি মন্ত হয়ে আছে, যা সে পাবে না। তুমি যখন আল্লাহর সাথে সাক্ষাৎ করবে তখন তাঁকে কী বলবে?'

#### ৫. আবুল আতাহিয়্যাহ

নাম ইসমাঈল। পিতার নাম কাসেম। জন্ম ১৩০ হিজরী, ৭৪৮ খ্রিটাব্দ মৃত্যু ২১১ হিজরী, ৮২৬ খ্রিটাব্দ। যুহদিয়্যাত কবিতা রচনায় তিনি সুনাম ও সুখ্যাতি অর্জন করেছেন। বরং যুহদিয়্যাত কবিতার উৎকর্ষতার প্রতীক হিসেবে তাকে গণ্য করা হয়।

# ৬. আবৃ নাওয়াস

পূর্ণনাম হাসান ইবনে হানী ইবনে আবদুল আউয়াল। আবু নাওয়াস তার কুনিয়াত। তিনি আহওয়াজের কোনো এক গ্রামে জন্মগ্রহণ করেন, অতঃপর বসরায় নীত হন এবং তথায় বেড়ে উঠেন। অতঃপর বাগদাদে যান এবং তথায় মৃত্যুবরণ করেন।

তিনি ১৩০ হিজরী, ৭৪৭ খ্রিন্টাব্দ এবং ১৪৫ হিজরী, ৭৬২ সালের মধ্যতাগে জন্ম গ্রহণ করেন এবং ১৯৮ হিজরী, ৮১৩ ও ২০০ হিজরী, ৮১৫ খ্রিন্টাব্দ সালের মধ্যতাগে বাগদাদে মৃত্যুবরণ করেন। তবে তার রচিত দেওয়ানে খলিফা আল আমীন (মৃ. ১৯৮ হিজরী, ৮৭৩ খ্রিন্টাব্দ) সম্পর্কে একটি শোকগাথা থাকায় ইহার পূর্বে মৃত্যু হওয়া সম্ভব নহে। তার পিতা শেষ উমাইয়াা খলিফা দ্বিতীয় মাওয়ানের সোনাবাহিনীতে নিযুক্ত ছিলেন।

তার মাতা গুলবান ছিলেন ইরানি। <sup>১০</sup> তিনি কুরআন হিকজ করেছিলেন এবং কুরআন ও হাদীনে উত্তম জ্ঞান অর্জন করেছিলেন। কবিতার ক্ষেত্রে ওয়ালিবা ইবনুল হ্বাব তার প্রথম শিক্ষক। ওয়ালিবার মৃত্যুর পর তিনি কবি খালফ আল আহমারের শিষ্য হন। <sup>১১</sup>

তার কবিতার বিভদ্ধতা, শব্দ প্রয়োগ ইত্যাদি বিষয়ের উচ্ছসিত প্রশংসা করেছেন প্রখ্যাত সমালোচক আল জাহিয।<sup>১২</sup> তার কবিতার পরিবেশ, প্রকৃতি, মদের প্রশংসা প্রাধান্য পেলেও শেষ জীবনের কবিতার আল্লাহ ভীক্তা ও দুনিয়াবিমুখতা ফুটে উঠেছে।

পুনিয়ার সম্পদ সঞ্চয় করা হতে বিরত থেকে চিরস্থায়ী বাসস্থান আখিরাতের জন্য আমল করতে উৎসাহিত করে কবি আবৃ নওয়াস বলেন

يا طالب الدنيا ليجمعها + جمعت بلك الامال فاقتصد.

والقصد أحسن ما عسلت له + فاسلك سبيل الخير واجتهد.

واعسل لبدار أنت جاعلها + دار السقامة اخر الابد.

- '১. ওহে সঞ্চারের উদ্দেশে দুনিরা অন্বেষণকারী! তোমার আশা-আকাঞ্চা, কামনা-বাসনা সীমা ছাড়িরে গেছে। তাই তুমি মধ্যম পস্থা অবলম্বন করো।
- তোমার সকল আমলের মধ্যে মধ্যম পন্থাই ভালো। তাই তুমি কল্যাণের পথে চলো এবং যথাসাধ্য
  চেষ্টা চালাও।
- ৩. আর সেই ঘরের জন্য আমল করো, যাকে তুমি শেষ স্থায়ী বাসস্থান বানাবে।<sup>১৯</sup>
  কবি তার পাপের বিষয়ে করুণকর্ষ্ঠে, কাতরভাবে আল্লাহ তাআলার একত্বাদ ও অনুয়হের কথা মরণ করে
  ক্ষমা চেয়ে বলেন,

يا رب إن عظمت ذنوبي كشرة + فلقد علمت بان عفرك أعظم.

مالى اليك وسيلة الا الرجاء + وجسيل عفرك ثم إنى مسلم.

'হে আমার রব, যদিও আধিক্যের দিক দিরে আমার পাপসমূহ বিরাট মনে হর; কিন্তু আমি অবশ্যই জানি যে, আপনার ক্ষমা এর চেরে বড়। আপনার মহান ক্ষমা করা আশা ব্যতীত আমার আর কোনো উপায় নেই। আর একজন মুসলিম বা আত্মসমর্পণকারী। ১৪ আল্লাহকে ভর করা একমাত্র কল্যাণ ও সফলতার পথ উল্লেখ করে কবি বলেন,

من اتقى الله فذالك الذي + سيف اليه الستجر الرابع.

'যে ব্যক্তি আল্লাহ তাআলাকে ভর করে আর এই ভর করার দিকে পরিচালিত ব্যক্তিই লাভবান ব্যবসায়ী।'<sup>১৫</sup>

# ৭. আবৃ হানীফা

কুনিয়াত আবৃ হানীফা, নাম নু'মান, লকব ইমাম আযম। পিতার নাম সাবিত। ১৬ ইমাম আবৃ হানীফার জন্মসন নিয়ে মতান্তর থাকলেও অধিকাংশের মতে, তার পিতার পঁরতাল্লিশ বছর বয়সে ৮০ হিজরী সনে তিনি কুফা নগরীতে জন্মগ্রহণ করেন। ১৭ অসাধারণ মেধাশক্তির কারণে জ্ঞানের প্রায় প্রতিটি শাখা তিনি গভীরভাবে আত্মন্থ করতে সক্ষম হন। ফিক্হশাস্ত্রে তাঁর অবদান অপরিসীম। তিনিই সর্বপ্রথম ইলমে ফিক্হকে বিভিন্ন অধ্যায়ে বিন্যন্ত করে একটি পরিশালিত রূপ দান করেন। এ জন্য তাঁকে ফিক্হশাস্ত্রের জনক বলা হয়। ১৮ ৄর্বার্থ বিশ্বর করে বিশ্বর বিশ্

প্রচুর বিত্ত-বৈভবের মালিক হয়েও আবৃ হানীকা (র) নির্লোভ ও দুনিয়াবিমুখ ছিলেন। শত প্রলোভন ও নির্যাতন করেও আক্বাসীয় খলীকা আল মানসুর তাঁকে বাগদাদের বিচারপতি হিসেবে নিয়োগ করতে পারেননি। কাজেই তাঁকে বাগদাদের জেলখানায় আবদ্ধ করা হয় এবং ১৫০ হিজয়ী সনে ৭৬৭ খ্রি. তাঁকে বিষপান করিয়ে হত্যা করা হয়।

তিনি অত্যন্ত খোদাভীরু ও দুনিয়াবিমুখ ছিলেন। অকাতরে তিনি মানুষদেরকে দান করতেন। ইয়াযিদ ইবনে হারুন বলেন, 'আমি বহু লোকের সঙ্গাভ করেছি; কিছু ইমাম আবৃ হানীফার চেয়ে কাউকে বুদ্ধিমান ও খোদাভীরু পাইনি।<sup>২০</sup>

তিনি ফকীহ হিসেবে প্রসিদ্ধ হলেও আরবী ভাষা ও সাহিত্যে তাঁর যেমন অগাধ পাণ্ডিত্য ছিল তেমন তিনি কবিতাও রচনা করতেন। যদিও কবিতা রচনা তাঁর পেশা ছিল না। আল্লাহ তাআলার কাছে নিজেকে সমর্পণ করে তিনি বেশ কিছ কবিতা রচনা করেছেন।

#### ৮. আবদুল্লাহ ইবনুল মুবারক

তিনি ১১৮ হিজরী, ৭৩৭ খ্রিস্টাব্দ মা'রাবে জন্মগ্রহণ করেন। ১৪১ হিজরীতে হাদীস অন্বেষণে তিনি বিভিন্ন দেশ যথা হিজায়, ইরাক, সিরিয়া, মিসর, ইয়ামন ইত্যাদি দেশ ভ্রমণ করেন। হাদীস, ফিক্হ, সাহিত্য, ব্যাকরণ, ভাষা ও কবিতা বিষয়ে তিনি প্রভুত জ্ঞান অর্জন করেন। কবিতা রচনায় ও তিনি সিক্ষহত ছিলেন। কবিতার মাধ্যমে তিনি তাকওয়া অবলম্বন, পাপাচার ও কুপ্রবৃত্তি পরিত্যাগ বিষয়ে শ্রোতাদেরকে সচেতন করতেন। এসব বিষয়ে তার প্রচুর কবিতা রয়েছে।

ওয়ালী উদ্দিন আল থতীব তার একমাল ফী আছমাউর রেজাল গ্রন্থে আবদুল্লাহ ইবনুল মোবারক (রহ) সম্পর্কে বলেন,

كان من الربانيين اماما فقيها حافظا زاهدا ورعا جوادا ثقة ثبتا.

তাকওয়া ও পরহেযগারী ও দুনিয়া ত্যাগের ব্যাপারে তিনি প্রসিদ্ধি লাভ করেন।'<sup>২২</sup>

১৮১ হিজরী, ৭৯৭ খ্রিস্টাব্দ জিহাদ থেকে ফিরবার পথে ফুরাতের তীরে বাগদানের নিকটবর্তী 'হীত' নামক স্থানে তিনি ইন্তেকাল করেন।<sup>২০</sup>

রাজা-বাদশাহগণ দুনিয়া আঁকড়ে থাকে এবং দীনকে সামান্য গুরুত্ব দেয়, অথচ দীনকে গুরুত্ব দিয়ে দুনিয়া বর্জন করা উচিত। এ বিষয়ে আবদুল্লাহ ইবনুল মুবারক বলেন,

ارى أناسا باد في الدين قد قنعرا + ولا اراهم رضرا بالعيش بالدون -

فاستغن بالدين عن دنيا البلوك كما + استغنى البلوك بديناهم عن الدين .

আমরা বহু লোককে দেখেছি যে, তারা যৎসামান্য দীন নিয়ে সন্তুষ্ট হয়ে গেছে। কিন্তু দুনিয়ার জীবনঘাত্রার ব্যাপারে তাদেরকে সামান্য নিয়ে সন্তুষ্ট হতে দেখছি না।

তাই তুমি রাজা-বাদশাহদের দুনিয়া ছেড়ে দীন গ্রহণ করে ধন্য হও যেমনিভাবে রাজা-বাদশাহগণ দীন ছেড়ে দুনিয়া গ্রহণ করে ধন্য হয়। '<sup>২৪</sup>

#### ৯, রাবী'আ আল বসরী

উপমহাদেশে তিনি রাবেরা আল বসরী নামে সমধিক পরিচিত। ইতিহাসে তিনি রাবী আ আল আদাবির্যাহ হিসেবে পরিচিত। তাঁর জীবনী সম্পর্কে নির্ভরযোগ্য সূত্রে খুব বেশি জানা যায় না। তাঁর জন্মতারিখ অজ্ঞাত। বসরায় সমকালীন মহিলা সুকীদের মধ্যে ইবাদত ও দুনিরার প্রতি বিমুখতার তিনি বিশ্বজোড়া খ্যাতি অর্জন করেন। ১৩৫ হিজরী ৭৫২ খ্রি, তিনি বসরায় ইন্তিকাল করেন। ও তিনি সুকীতত্ত্বে আল্লাহ তাআলাকে ভয় করার দর্শন বর্জন করে আল্লাহকে ভালোবাসার দর্শন প্রবর্তন করেন। তাঁর কিছু বিকিপ্ত কবিতার خديات এর পূর্ণ প্রকাশ লক্ষ করা যায়।

# ১০. মুহামদ ইবন কুনাসা

একজন মুহান্দিস ও কবি। কুনাসা তার উপাধি পিতার নাম আবদুল্লাহ ইবন আবদুল 'আলা, কুফার বনু
আসাদ গোত্রের এক দীনদার পরিবারে জন্ম। বিখ্যাত সৃফী ইবরাহীম আদহাম তার মামা ছিলেন। তিনি
অত্যাধিক মুন্তাকী ছিলেন বিধায় অতি অল্প বয়সে তার মধ্যে কাব্য প্রতিভা প্রকাশিত হলেও স্তৃতি বা
নিন্দাবাদের উপর কোনো কবিতা রচনা করেননি। দুনিয়ার প্রতি অনাসক্তি, رياضت আত্মতদ্ধি

কুপ্রবৃত্তি পরিত্যাগ, সদাচার প্রভৃতি বিষয়ে তার কবিতা সীমাবদ্ধ ছিল। তিনি ২০০৭ হিজরী সনে ইত্তিকাল
করেন।

দুনিয়া ক্ষণস্থায়ী এখানে যে যত বয়স পায় না কেন, এক সময় তাকে মৃত্যুবরণ করে বিদায় নিতে হবে। বেশি দিন বেঁচে থাকা ওধু পাপের বোঝা বাড়ায়। কবি মুহাম্মদ ইবনে কুনাসা বলেন,

ومن عجب الدنيا تبقيك للبلى + وانت فيها للبقاء مريد. واى بني الأيام ءالا عنده + من الدهر ذنب طارف وتليد.

'দুনিয়াকে নিয়ে যারা আশ্চর্য হয়, সে তোমাকে জরাজীর্ণ বার্ধক্যের জন্য বাঁচিয়ে রাখবে। আর তুমি সেখানে বাঁচার জন্য সংকল্পবন্ধ।

যে দীর্ঘদিন বেঁচে থাকে, তার কাছে সঞ্চিত হয় কালের নতুন-পুরাতন বহু পাপ। 129

# ১১. যরুন মিসরী

তাঁর নাম ছাওবান, আবুল ফাইব কুনিয়াত। যনুন নামে সমধিক প্রসিদ্ধ ছিলেন। সঠিক জন্মতারিখ জানা যায়নি। মিসরে সমকালীন সুকীদের অন্যতম ছিলেন। তিনি সুকীবাদে ওয়াজদ এবং হুব্দে মোতলাক রীতি চালু করেন। তিনিই সর্বপ্রথম মিসরে সুকীদের হালাতসমূহের তর এবং আহলে বেলায়েতের মকামসমূহ নিয়ে আলোচনা উত্থাপন করেন। শেষ জীবনে তাঁকে জিন্দিক হিসেবে অপবাদ দেওয়া হয় এবং বাগদাদে তাঁকে বন্দী করা হয়। খলীফা মুতাওয়াক্কেল তাঁকে মুক্ত করে দেন। প্রখ্যাত যাহিদ ও সুকীদের মধ্যে তিনি ছিলেন অন্যতম। তিনি ।

#### ১২. ইमाम गाएक्यी

একজন সুবিখ্যাত ফিক্হ শান্ত্রবিদ, জন্ম ১৫০ হিজরী, ৭৬৭ খ্রিস্টাব্দ, মৃত্যু ২০৪ হিজরী, ৮২০ খ্রিস্টাব্দ তার পূর্ণ নাম আবু আবদুল্লাহ মুহাম্মদ ইবনে ইদ্রীস আশশাকেরী। আহলুস সুনাহ এর চার ইমামের অন্যতম। তিনি ফিলিন্তিনে জন্মগ্রহণ করেন এবং বাল্যকালে এতীম হন। তার মাতা ফাতিমা বিনতে উবারদুল্লাহ দুই বছর বরসে তাকে নিয়ে মঞ্চার যান এবং জীবনের একটি বিরাট সময় বেদুস্কনদের সাথে অতিবাহিত করার আরবীতে অত্যন্ত দক্ষতা অর্জন করেন। তিনি ইমাম মালিক ইবনে আনাসের নিকট বিদ্যা শিক্ষার জন্য মদীনার যান এবং তার ইন্তেকাল পর্যন্ত মদীনার থেকে তাঁর নিকট মুরাতা অধ্যারন করেন। ইমাম মালেকের ইন্তেকালের পর তিনি মঞ্চার চলে আসেন এবং সেখানে মুসলিম ইবনে খালিদ আল যানজী (মৃ-১৮০ হিজরী) ও সুকইরান ইবন উরারনা মৃ (১৯৮ হিজরী)-এর নিকট হাদীস ও ফিক্হ অধ্যরন করেন। অতঃপর তিনি শিক্ষা দান ওরু করেন এবং বাগদাদ ও মিসর সফর করেন। ২০০০ হিজরী ৮১৫-১৬ খ্রিস্টাব্দ হতে তিনি স্থায়ীভাবে মিসরে বসবাস ওরু করেন এবং এখানেই ফুসতাতে ২০৪ হিজরী ৮২০ খ্রিটাব্দ ইন্তেকাল করেন। হাদীস ও ফিক্হ চর্চার পাশা-পাশি তিনি প্রচুর কবিতা ও রচনা করেছেন। তিনি ছিলেন স্বভাব করি।

ড. মুহামদ যুহদী ইরাকুনের সম্পাদনায় তার কবিতার একটি দেওয়ান প্রকাশিত হয়েছে। তার সব কবিতাই ধর্মীয় ভাবাবেণে আপ্রুতও ইসলামী ভাবধারায় সিক্ত। দুনিয়া বিরাগমূলক কবিতায় ও তিনি তার প্রতিভার স্বাক্ষর রাখতে সক্ষম হন।<sup>২৯</sup>

# ১৩. উসমান মু'সিলী

উসমান ইবন সা'দ মু'সিলী তার কবিতায় সম্পদের ধনাঢাতা যে প্রকৃত ধনাঢাতা নয় সে প্রসঙ্গে বলেন,

تقنع بما يكفيك واستعسل الرضى + فانك لا تدرى الصبح ام تمسى .

فليس الغنى في كشرة الـسال انما + يكون الغنى والفقر من قبل النفس.

'যা তোমার জন্য যথেষ্ট তাতেই তুষ্ট থাক এবং সন্তুষ্টতাকে ব্যবহার করো, কেননা তুমি জান না, তুমি কি সকাল বা বিকাল পর্যন্ত বাঁচবে।

অধিক সম্পদ লাভই ধনাঢ্যতা নয়, দারিদ্রা ও ধনাঢ্যতা হয় মনের দিক থেকে। °০০

#### ১৪. আবৃ তামাম

তাঁর মূল নাম হাবীব, পিতা আউস। তিনি ১৮৮ হিজরী মোতাবেক ৮০৪ খ্রি. দামেশকের অন্তর্গত জাসেম নামক গ্রামে তাঈ গোত্রে জনুগ্রহণ করেন। সেখান থেকে তিনি মিসরে গমন করেন এবং জামেরে আমর ইবনুল আসে পানি পান করানোর কাজে নিয়োজিত হন। সেখানে সমকালীন সকল কবি সাহিত্যিকগণ আসতেন। তাদের সাহচর্বে থেকে মেধাবী আবৃ তামাম বহু কবিতা মুখস্থ করেন এবং কবিতা রচনার কলাকৌশল রপ্ত করে তাতে দক্ষতা অর্জন করেন।

তিনি বড় আমীর উমরাহদের প্রশংসা করে তাদের ঘনিষ্ঠতা লাভে সক্ষম হন। শেষ পর্যন্ত তিনি আহমদ ইবনে মু'তাসিমের প্রশংসামূলক কবিতা রচনা করলে তিনি খুশি হরে তা بريد السوصل -এর শাসক নিযুক্ত করেন। তিনি সেখানে দুই বছর দায়িত্ব পালন করেন। এবং দায়িত্ব পালন করা অবস্থায় ২৩১ হিজরী ৮৪৬ খ্রি. তিনি ইন্তিকাল করেন। ত তার অধিকাংশ কবিতাই প্রশংসামূলক। الحالث المعالمة والشعراء তার রচিত অনবদ্য দুটি কবিতা সংকলন এ দুটি গ্রন্থে তিনি জাহেলী ও ইসলামী যুগের কবিদের কবিতা ও জীবনী বর্ণনা করেছেন। ত

# ১৫. ইবনুল মু'তাজ

আবুল আকাস আবদুল্লাহ। পিতা খলীকা মু'তাজ। তিনি ২৪৯ হিজারী মোতাবেক ৮৬৩ খ্রি. জন্থাহণ করেন। তিনি স্বল্প সময়ের জন্য আকাসীয় খলীকা নিযুক্ত হন এবং প্রাসাদ বড়বল্রে ২৯৬ হিজারী মোতাবেক ৯০৯ খ্রি. নিহত হন। ত তাঁর কবিতা সহজবোধ্য, সাবলীল ও অতিরঞ্জন মুক্ত। প্রকৃতির রূপ, শিকার ও বন্ধুদের নিয়ে কবিতা রচনা করেছেন। আবু বকর সাওলী তার একটি দিওয়ান সংকলন করেছেন। তাছাড়া المناها الم

# ১৬. আবুল আলা আল-মা'আররী

আহমাদ ইবনে আবদিল্লাহ ইবন সুলায়মান। ৩৬৩ হিজরী, ৯৭৩ খ্রিন্টাব্দ জন্ম ও ৪৪৯ হিজরী ১০৫৭ খ্রিন্টাব্দ ইন্তেকাল করেন। একজন দার্শনিক আরবী কবি। তিনি অল্প বয়সে অন্ধ হয়ে বান। তিনি বৃদ্ধ হয়ে গোলেও প্রথর স্কৃতিশক্তির অধিকারী ছিলেন। তিনি শুধু খ্যাতিমান কবিই ছিলেন না বরং একজন দার্শনিক ও ক্ষুরধার লিখক ছিলেন। দুনিয়া বিমুখতা ও দুনিয়ার মোহের বিরুদ্ধে তিনি প্রচুর কবিতা রচনা করেছেন। তব তার বিষয়ে বিশ্বদ আলোচনা পরবর্তী অধ্যায়ে করা হবে।

#### ১৭, ইবন আবদে রাব্বীহী

আকাসী আমলের বিখ্যাত আব্দুলাসিয়ার আরবী কবি। আবু আমর আহমদ ইবন মুহাম্মদ আবদুরাকীহী। জন্ম ২৪৬ হিজরী ৮৬০ হিজরী ৯৪০ খ্রিষ্টাব্দ শেষ জীবনে তিনি পক্ষাঘাতে আক্রান্ত হন। তিনি অতি উচ্চমানের কবিতা ও সাহিত্য রচনায় সক্ষম ছিলেন। আকাসীয় যুগের বিখ্যাত কবি মুতানাকী ইবনে আবদে রাক্ষীহীর উচ্ছসিত প্রশংসা করেছেন। ৩৬ العقب النفريد তার রচিত অমর গ্রন্থ যা আরবী সাহিত্যের মৌলিক গ্রন্থ হিসেবে স্বীকৃতি লাভ করেছে তার রচিত শেষ জীবনের কবিতায় উপদেশ ও কম্পরিত রচনায় ভরপুর। এ প্রসঙ্গে প্রখ্যাত সাহিত্য সমালোচক আহমদ হাসান যাইয়্যাত বলেন,

ولسا تناهت به السن وأرعث الكبر، أقلع عن صبوته، وأخلص لله في توبته، ونظم أشعارا كثيرة سماها بالنسخصات لأنه نقض كل قطعة قالها في الفزل واللهو، بقطعة من بحرها ورويها في السوعظة والزهد ولم يكتف ابن عبد ربه بنبوغه في الشعر وتفوقه في النشر، فاراد أن يدل براعته في التأليف أيضا فصنف كتابا في الادب ساه العقد الفريد وي

# ১৮. ইবন হামদীস আস সুকলী

নাম আব্দুল জাব্বার পিতার নাম হামদীস সাইপ্রাস দ্বীপে ৪৭৭ হিজরী। ১০৫৫ খ্রিক্টান্দ জন্মগ্রহণ করেন। পরবর্তীতে স্পেনে হিজরত করেন। সেখানে শাসকদের প্রত্যক্ষ পৃষ্ঠপোষকতার দীর্ঘ সমর অতিবাহিত করেন। তিনি সঠিক আকীদা রাখতেন সুক্ষদশী, ক্ষমাশীল ও সদাচারী জীবন যাপনে অভ্যন্থ ছিলেন। তির কবিতা তার চরিত্রের কছে আয়না স্বরূপ। তিনি উন্নত চিন্তা সঠিক শব্দচয়ন তার কবিতার কুটিয়ে তুলেছেন। বিখ্যাত সাহিত্য সমালোচক আহ্মদ হাসান যাইয়াত তার কবিতার বর্ণনা দিতে গিয়ে বলেন,

وسلوك مذهب ابى العتاهية في الوعظ والتزهيد والتصوف بلغته الواضحة واسلوبه المشرق. তিনি তার সুস্পষ্ট বর্ণনা ও উজ্জ্বল বর্ণনা পদ্ধতি দ্বারা আবুল আতাহিয়্যার উপদেশ, দুনিয়া বিমুখতা ও স্ফীবাদের মতো ও পদ্ধতির অনুকরণ করেছেন।<sup>৩৯</sup>

তার কবিতায় প্রকৃতির সৌন্দর্য, জীবনের উপভোগ, পৃথিবীর আশ্চর্য বস্তুসমূহ, নদী, কুল, শিকার, রাত্রি ইত্যাদির নিখুঁত চিত্র অংকিত হয়েছে। তার এসব কবিতা সমগ্র রোমে ১৮৯৭ সনে প্রকাশিত হয়েছে। <sup>৪০</sup> মুনজিদ গ্রন্থকার বলেন, তিনি সাকলীয়ার সবচেয়ে বড় কবি। যিনি সারকোসায় জন্মগ্রহণ করে মুঁতামিদ ইবনে আফ্রাদের নিকট স্পেনে আশ্রয় গ্রহণ করেন। সুক্ষ উপমা দান ও সুক্ষ গুণ বর্ণনায় তার কবিতা অননা। <sup>85</sup>

১১৩৩ খ্রিক্টাব্দ ৫৩৭ হিজরী তিনি ইন্তেকাল করেন।<sup>৪২</sup>

#### ১৯. ইব্ৰুল ফারেদ

আবু হাক্স্ উমর ইবন আলী। ইবনুল ফারেদ নামে পরিচিত। ৫৭৬ হিজরী, ১১৮১ খ্রিক্টান্দ মিসরের রাজধানী কায়রোতে জন্মগ্রহণ করেন। তিনি ধর্মতন্ত্ব, ভাষা ও সাহিত্যে গভীর পাণ্ডিত্য অর্জন করেন। পরিণত বয়সে তিনি সূকীবাদের প্রতি আকৃষ্ট হয়ে পড়েন। তিনি মকায় গমন করেন এবং পবিত্র ভূমিসমূহ পরিত্রমণের জন্য সেখানে দীর্ঘ সময় কাটান ব্যক্তিজীবনে সূকী মতাবলম্বী হলেও তিনি প্রতুৎপন্নমতি, পরিচ্ছন্ন অবয়ব, মিষ্টভাষা, চমৎকার ও আক্ষণীয় ব্যক্তিত্বের অধিকারী ছিলেন শহরের অলি-গলিতে তিনি চলাকেরা করার সময় তার কাছ থেকে বরকত ও দোআ নেওয়ার জন্য লোকজনের ভীড় লেগে যেত। ১০০ মিসরে আইউবী শাসনের আমলে ইবনুল কারেদ জীবিত ছিলেন। সে সময়ের কবি সাহিত্যিকগণ, সূকীবাদ, আল্লাহ ভীক্ষতা এবং আল্লাহবিরোধী ও দুনিয়া ভোগী এই দুটি শিবিরে বিভক্ত ছিল। কবি ইবনুল কারেদ দীনী পরিবেশে জন্ম লাভ করে এবং সূফী ভাবধারায় বেড়ে উঠেন তাই তার কবিতায় সূকীসাধকগণের মনের ভাব এবং দুনিয়া বর্জনকায়ী (১০০) গণের ভাবধারা অতি সুন্দর ও চমৎকারভাবে চিত্রিত হয়েছে।

৬৩২ হিজরী, ১২৩৫ খ্রিস্টাব্দ তিনি কাররোতে ইন্তেকাল করেন এবং সাকুল মাকতাম নামক স্থানে তাকে দাফন করা হয়।<sup>88</sup>

আক্ষাসীয় যুগে স্ফীতত্ত্ব ও স্ফীমতবাদ ব্যাপকতা লাভ করে এ জন্য সে যুগের বহু স্ফীদের কবিতা ও গানে মরমি সুর মরমি ভাবধারা সুস্পষ্টভাবে প্রকাশিত হয়েছে। তাদের মধ্যে ফুদাইল ইবন আইয়াদ, রাবিয়াআল বসরী, জুনাইদ আল বোগদাদী, হুসাইন ইবন মনসুর আল হাল্লাজ অন্যতম। 80

পররবর্তী সময়ে ইবনুল আরাবী আর্ভিছত হন। তার নাম মহিউদ্দিন কুনিয়াত আবু বকর। পিতার নাম মুহাম্মদ ইবনে আলী ইবনে মুহাম্মদ তিনি আন্দালুসিয়ার মারসিয়াতে ৫৬০ হিজরী সনে জনুগ্রহণ করেন। পরবর্তীতে ইসবালিয়াতে চলে যান, অতঃপর তিনি সিরিয়া, রোম, পূর্বাঞ্চলীয় নগরীসমূহ ও বাগদাদ সফর করেন। এরপর তিনি মঞ্চায় চলে যান। মঞ্চা হতে তিনি সিরিয়ায় চলে যান এবং সেখানে স্থায়ীভাবে বসবাস শুরু করেন এবং সেখানেই ৬৩৮ হিজরী, ১২৪০ খ্রিন্টাব্দ ইন্তেকাল করেন। তিনি চার শতাধিক কিতাব রচনা করেন।

محاضرة الابرار والاسرار، عفاتيح الفيب، فصوص الحكم، الفتوحات السكية তার অন্যতম প্রস্থা তিনি স্কীতত্ত্বের وحدة الوجود এর প্রবক্তা ছিলেন তার প্রচুর কবিতাও রয়েছে।
محاضرة الابرار والاسرار، عفاتيح الفيب، فصوص الحكم، الفتوحات القرق الق

#### আকাসীয় আমলে যুহদিয়্যাত কবিতা রচনাকারী কবিগণের সংক্ষিপ্ত বিষয়ণ

#### পাদটীকা

- একমাল ফী আসমাঈর রেজাল, ওয়ালী উদ্দিন আল বতীব। মিশকাতের পরিশিষ্ট- পৃ. ৫৯২, মাকতাবায়ে থানভী, ইউ; পি, ইভিয়া।
- ২. ইসলামী বিশ্বকোষ, ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ- ৪খ, পু. ৩৮৭-৮৯।
- ৩. ইসলামী বিশ্বকোষ প্রাণ্ডক্ত, ২২, পৃ. ৫০৪, আল মুনজিদ- প্রাণ্ডক্ত পৃ. ২২১।
- ৪. আল মুনজিদ প্রাগুক্ত, পু. ৮৭।
- ৫. পরবর্তী অধ্যায়ে তার জীবদী বিভারিত আলোচনা করা হবে।
- ৬, তারীখুল আলাবিল আরাবী, আহমদ হাসান যাইয়্যাত, লাক্সল মা রেফা- বৈক্সত, পু. ১৯৮।
- ৭. ইসলামী বিশ্বকোষ, প্রাণ্ডক্ত, ২খ, পু. ১১৩।
- ৮. ড. শওফী দায়ফ আল-আসরুল আব্বাসী আল-আতওয়াল, মিসর ৭ম মুদ্রণ পৃ. ২২১।
- ৯. মুহাম্মদ ইবন শাকির আল কুতুবী, ফাওয়াতুল-ওয়াফায়াত, ১ম খণ্ড, পৃ. ২২৯, (বৈক্লত দারু-সাদির ১৯৭৩ খ্রিস্টাব্দ)
- ১০. হাসান বাইয়াত, প্রাণ্ডক্ত, পূ. ১৯৯; তারীখে তাবারী, ৩ খণ্ড, পূ. ৭০৪; আশ শের ওয়াশ ভাঁআরা, পূ. ৫০১-৫২৫
- ১১. দিওয়ানু আবি নুওয়াস- পৃ. ১৯৩; ড. শওকী দায়ফ, প্রাগুক্ত ৩খ, পৃ. ২৩৭।
- ১২. দিওয়ানে আবু নওয়াস, পৃ. ১৯২-২০০, ড. সৈয়দ লুংফুল হক, আল আদব আল জাদীদ, পৃ. ৭৫-৭৬
- ৩৮. প্রাথক
- আখবারু আবী হানীফা ওয়া আসহাবিহী, পৃ. ১৬, মুকান্দামাতু নাফেউল ক্ষীর আল জামেয়ীস সণীর, আব্দুল হাই লখনজী,
   পৃ. ৪১
- ১৪. সিয়ারু আ লামিন নুবালা, শামতুদীন আয় যাহবী, ৬ষ্ঠ খণ্ড, পৃ. ৩৯১
- ১৫. আল মুনজিন, প্রাগুক্ত, পৃ. ১৮; সংক্ষিপ্ত ইসলামী বিশ্বকোষ, ১ম খণ্ড, পৃ. ২৭
- ১৬. আখবারু আবী হানীফা, পৃ. ৯৪; সিয়ারু আ লামিন মুবালা, প্রাগুক্ত, পৃ. ৪০৩
- ১৭. মুকান্দামায়ে নাফেউল কবীর, পৃ. ৪৪; আ'লামুন নুবালা, প্রাণ্ডক, ৬ষ্ঠ খণ্ড, পৃ. ৪০১
- ১৮. ড. শওফী দায়ফ, প্রাহত্ত, ৩খ ৪০২-৪০৬ ইসলামী বিশ্বকোষ প্রাহত্ত, ৪খ, পৃ, ৩৫৩-৫৪।
- ১৯. মেশকাতের পরিশিষ্ট, প্রাণ্ডক পৃ. ৬১০।
- ২০. ইসলামী বিশ্বকোষ, প্রাত্তক, ৪খ, পৃ. ৩৫৩-৫৪, ড. শওফী দায়ফ, প্রাত্তক, ৩খ-পৃ. ৪০২-৪০৬।
- ২১. ড. শওফী দায়ফ, প্রাত্তত্ত- ৩খ, পৃ. ৪০৫, সিফাতুস-সাফওয়া, ৪খ. পৃ. ১০৯।
- ২২. আল মুনজিদ, প্রাণ্ডক্ত, পৃ. ২৫৮
- ২৩. ড. শওফী দায়ফ, প্রাত্তক, ৩খ, পৃ. ৪০৬-৪০৯।
- ২৪. ড. শওফী দায়ক- প্রাগুক্ত ৩খ. পৃ. ৪০৬, কিতাবুল- আগানী- ১৩ খ. পৃ. ৩৩৭।
- ২৫. আল মুনজিদ, প্রাগুক্ত, পু. ৯
- ২৬. মূলভাব ইসলামী বিশ্বকোৰ, প্ৰান্তক্ত, ২৩ খ, পৃ. ৪৮০-৮৫।
- ২৭. নাম হাসান ইবন হানী ইবন আবুল আউরাল জন্ম- ১৪৫ হিজরী। আবু নওয়াস তার উপনাম। তিনি আহওয়াযের কোনো এক প্রামে জন্ম নেন এবং বসরায় যান এবং তথায় বভ হন। সেখান থেকে বাগলালে যান এবং তথায় ৮১০ খ্রিটাল, ১৯৯ হিজরী ইনতেকাল করেন। রাজা-বাদশাহদের প্রশংসা করে সম্পদ উপার্জন করতেন। ব্যক্তিগত জীবনে তিনি অত্যন্ত মিষ্টভাষী, মিষ্টি চেহারা ও প্রত্ৎপন্নমতি ও ক্ষভাষী ছিলেন। তবে তিনি সদা মদ্যপ ও প্রণয়গীতি রচনা করতেন। তবে ভাষার বিজ্কতা ও তক্ষ উচ্চারণের জন্য প্রখ্যাত সাহিত্যিক ও ভাষাবিদ আল জাহিয তার উজ্জিত প্রশংসা করেহেন।
  -যাইয়্যাত, আহমদ হাসান, তারীখুল আলাবীল আয়াবী, লাকল-মা'রেফা, বৈক্বত- ১৯৯৯ খ্রি. পৃ. ১৯৮-৯৯, আশশে'র-ওয়ান-তয়ারা পৃ. ৫০১-৫২৫, তায়িখে তারায়ী- ৩ খণ্ড পু. ৭০৪।

- ২৮. যাইয়্যাত, আহমদ হাসান, তারীখুল আদাবিল আরাবী, পৃ. ২১২; তাবাকাতুশ জ'আরা, ১ম খণ্ড, সংস্করণ, পৃ. ১৩৩-১৩৫, মুরুজুয যাহাব ৭ম খণ্ড, পু. ১৫১-১৬৬
- ২৯. আল মুনযিদ, প্রাগুক্ত, পূ. ১৭, নুবহাতুল আলবা, পূ. ২১৩-২১৬
- ৩০. যাইয়্যাত, আহমদ হাসান, প্রাণ্ডক্ত পৃ. ২০৪, আশয়ারু আওলাদিল খুলাফা, পৃ. ১০৭-১৭,
- ৩১. আল মুনজিদ, প্রাণ্ডক্ত, পৃ. ১৪, আল আগানী ১০ খণ্ড, পৃ. ২৭৪-২৮৬
- ৩২. ইসলামী বিশ্বকোষ প্রাণ্ডক, ঈষৎ পরিবতিত। ২য় খ, পৃ. ১৭।
- ৩৩, মো'জানুল মোয়াল্লেফীন- ২য় খ, পু. ১১৫, ১১৬, তারাজেনু উদাবাইল আরব- ১ম খ, পু. ১০৬-১০৯।
- ৩৪. তারীখুল আদাবিল আরাবী, আহমদ হাসান যাইয়্যাত, দারুল মা'রেফা বৈক্লত, লেবানন পূ. ২৩৪-২৩৫।
- ৩৫. ওয়াফীয়াতুল আইয়ান- ইবন খাল্লেকান- ১ম খ, পৃ. ৩০২, আল-আ'লাম লীল যারকালী খ, ৩-পৃ. ২৭৪।
- ৩৬. তারীখুল আদাবীল আরাবী, প্রাণ্ডক্ত, পৃ. ২৪৫।
- ৩৭, প্রান্তক্ত পু. ২৪৫।
- ৩৮. আল মুনজিল ফীল আ'লাম, প্রাণ্ডক্ত পৃ. ৬।
- ৩৯. তারীখুল আদাবীল আরাবী, যাইয়্যাত, প্রাণ্ডক্ত পূ. ২৪৪, মুনজিদ, প্রাণ্ডক্ত পূ. ৬ ৷
- ৪০. আন নুজুমুয যাহেরাহ- ৬ষ্ঠ খ, পৃ. ২৮৮-২৯০, আল আ'লাম লীল বারকালী- ৫ম, খ, পৃ. ৫৫-৫৬।
- ৪১. তারীখুল আদাবীল আরাবী, যাইয়্যাত, প্রাণ্ডক্ত, পৃ. ২৫৮-২৫৯। আল মুনজিদ ফীল আ'লাম, প্রাণ্ডক্ত, পৃ. ১২।
- ৪২. আরবী সাহিত্যের ইতিবৃত্ত, সৈয়দ সাজ্জাদ হোসায়েন, ইসলামিক ফাউল্ডেশন বাংলাদেশ, জুন, ১৯৯৭, পৃ. ৪৮-৪৯।
- ৪৩, আল মুনজিদ ফীল আ'লাম- প্রাগুক্ত, পূ. ১১, মাসরাউত্ তাসাক্র্ফ বুরহানউদ্দীন আল বাকারী, রিয়াদ, ১৯৯৩, পূ. ২১।

# পঞ্চম অধ্যায়

# আবুল আলা আল মা আর্রী

আরবী সাহিত্যে অন্ধ লেখক ও কবিদের মধ্যে অন্যতম ও স্বনামধন্য কবি। কবিতার মাধ্যমে তিনি তার দার্শনিক চিন্তাধারা তুলে ধরেছেন। প্রাচীন ও মধ্যযুগীয় আমলের আরবী কবিতার ইতিহাসে সম্ভবত তিনি সর্বাধিক শিক্ষিত এবং ধর্ম-দর্শন ও সমাজ সম্পর্কে সবচেয়ে সচেতন ছিলেন।

#### জন্ম ও পরিচয়

নাম- আহমদ, পিতার নাম আবসুল্লাহ, দাদার নাম সুলাইমান। একজন প্রখ্যাত আরব কবি ও দার্শনিক। ইয়ামনের বিখ্যাত তানুখ গোত্রে তার জন্ম হওয়ার তানুখী বলা হয়। আবুল আ'লা তার কুনিয়াত। ৩৬৩ হিজরী, ৯৭৩ খ্রিস্টাব্দ আলেপ্পোর দক্ষিণে মা'আররাতুন নুমান' নামক স্থানে জন্মগ্রহণ করেন। তার পিতা-মাতা উক্তশিক্ষিত ও জন্ম পরিবারের ছিলেন। সমকালীন উলামাগণের মাঝে তার পিতা বিশেষ মর্যাদার অধিকারী ছিলেন এবং তিনি মা'আররাতে কাজী ছিলেন। তাঁক বৎসর বয়সে তিনি পিতৃহীন হন।

ইবনুগ আন্নারী বলেন, রবিউল আউরাল মাসের তিন দিন থাকতে জুমা বার সূর্যান্তের পূর্বে তিনি জনুগ্রহণ করেন এবং ৩৬৭ হিজরী সনে বসন্ত রোগে আক্রান্ত হন।<sup>8</sup>

#### বংশলতিকা ও পারিবারিক অবস্থা

কবি আবুল আ'লা আল মা'আররী প্রকৃত আরবীয় বংশোত্তুত ছিলেন। খলীফা طانع لله-এর শাসনামলে তিনি জন্মহণ করেন। তার বংশলতিকা নিমন্ত্রপ:

احسد بن عبد الله بن سليسان بن محمد بن سليسان بن احسد بن سليسان بن داؤد بن بن داؤد بن بن النعسان بن عدى بن غطفان . «السطهر بن زباد بن ربيعة بن انور بن اسحم

তার পিতা, পিতৃত্বানীয় ও দাদারা বিচারক ছিলেন। অচেল ও প্রচুর সম্পদের মালিক ছিলেন। তাদের বিশাল সামাজিক মর্যাদা ছিল। মায়াররীর মুহাম্মদ ও আব্দুল ওয়াহেদ নামে অপর দুই ভাই ছিল। তারা

- ১. সিরিয়ার এসলিব জেলার একটি নয়নাভিরাম শহর, মুকান্দামায়ে লুযুমিয়াত, পৃ. ৭
- ২. মুজামুল উদাবা, কাররো ৩য় খণ্ড পৃ. ১০৮, ওয়াফিয়াতুল আইয়ান ১ম খণ্ড পৃ. ৩৩, তারীখু আদাবীল আরাবী যাইয়াত, পৃ. ২২৩। তারীখু আদাবিল আরাবী, উময় ফারুক, ২য় খণ্ড, পৃ. ১২৪, মিন তারীখিল আদাবিল আরাবী, আল আসরুল আব্বাসী, আস সানী, তাহা হুসাইন, পৃ. ৪৬৩
- ৩, ইসলামী বিশ্বকোষ, ইসলামিক ফাউন্ডেশন- ২য় সংস্করণ ২য় খণ্ড পৃ. ১৭।
- দুমহাতুল আলবা ফী তাবাকাতিল উলাবা- পৃ. ২৭৫।
- ৪, মিন তারীখিল আদাবিল জারাখী, প্রাণ্ডক পূ, ৪৬৩, মুকান্দামায়ে লুযুমিয়াত, পূ, ৭
- ৫. মাউসুআতুস শাওকী, ৫ খণ্ড, পৃ. ৩৮০
- ৬, তারীকুল কুদামা বি আবিল আ'লা, কাররো ১৯৬৫, পু. ৫, ৬, ১২

ও প্রসিদ্ধ পাঠাগার আনতাকিয়ায় যান। সেখান থেকে ত্রিপলী যান। ১৩ সর্বশেষে তিনি লাযিকিয়ায় উপনীত হন। লাযিকিয়া সে সময় বাইজেন্টাইনদের দখলে ছিল। সেখানে খ্রিন্টান যাজকদের সংস্পর্শে তিনি খ্রিস্ট ধর্ম সর্ল্পকে প্রচুর জ্ঞান লাভ করেন।

তিনি কবি হওয়ার জন্য জ্ঞানার্জন করেননি বরং কারো করো মতে, তিনি মন ও আত্মার প্রশান্তি কবিতার মাঝে অনুসন্ধান করতে ছিলেন। প্রায় (২০) বিশ বৎসর বয়সে তিনি মারাররাতুন নোমানে ফিরে আসেন। তখন কাহারও শিষ্যত্ম গ্রহণ করার তার প্রয়োজন ছিল না।<sup>১৪</sup>

#### আরবী ভাষা সাহিত্য ও সমকালীন বিষয়ে তার পাণ্ডিত্য

অসাধারণ ধীশক্তি ও উচ্চ শিক্ষিত পরিবারের সদস্য হওয়ায় কবি আয়বী ভাষা, সাহিত্য, ফিক্হ, দর্শন, সমাজবিজ্ঞান ইত্যাদি গভীরভাবে অধ্যয়ন করেন। বিশেষত আয়বী ভাষা ও সাহিত্যকে তিনি চুলচেরা বিশ্লেষণ করে পাঠ করার মাধ্যমে অগাধ পাণ্ডিত্য অর্জন করেন। বিশেষত আয়বী ভাষা বিজ্ঞান চর্চার পর হতে বর্তমান সময় পর্যন্ত আবুল আলার মতো অন্য কেউ তা পূর্ণ করায়ত্ব করতে সক্ষম হয়নি। আয়বী ভাষায় প্রতিটি শব্দ তিনি তার গদ্যে ও পদ্যে নির্যুতভাবে ব্যবহার করতে সক্ষম হয়েছেন। যা তার পূর্ববর্তী ও পরবর্তী কেউ সক্ষম হয়নি। ব্যবহার ভাষার সাহিত্যে তিনি যে উচ্চাসনে সমাসীন ছিলেন, তা প্রমাণের জন্য এটাই যথেষ্ট যে, তার মৃত্যুর পর আনি জন কবি তার সমাধিতে শোকগাঁথা রচনা করেছেন। তাদের একজন হলেন, আমীর হাসান আবদুল্লাহ ইবনে হাসিনা। তিনি তার শোকগাঁথার প্রথম লাইনে বলেন,

কথিত আছে, একদা তিনি মুরতাজা মসজিদে প্রবেশ করেন এমন সময় এক লোকের সাথে হোঁচট খান। কেমনা, তিনি অন্ধ ছিলেন) তখন লোকটি ক্লিপ্ত হয়ে বলল এ কলব (কুকুরটি) কে? তিনি বললেন, কুকুর সেই যে কুকুর চিনে না। (আরবীতে) কুকুরের সন্তরটি নাম (প্রতিশব্দ) রয়েছে।

# বাগদাদ গমন ও পুনরায় স্বদেশ প্রত্যাবর্তন

৩৯৮ হিজরী, ১০০৮ খ্রিক্টাব্দের শেষ দিকে আবুল আ'লা বাগদাদ সফর করেন। এ সফরের উদ্দেশ্য স্পষ্টভাবে জানা যায় না। তিনি সেখানে এক বৎসর সাত মাস অবস্থান করেন। অনুমান করা হয় জ্ঞানে বিভৃতিও বাগদাদীদের সঙ্গে পরিচিত হওয়ার জন্য তিনি বাগদাদ গমন করেন। আবুল আ'লা তার এ

১৩, তারীখুল আদাবিল আরাবি বাইর্য়াত, পৃ. ২২৪।

১৪. ইসলামী বিশ্বকোষ প্রাণ্ডক্ত ২য় খণ্ড, পৃ. ১৭।

১৫. তারীখুল আদাবিল আরাবী, ওমর ফরক্রখ ২য় খণ্ড, পু. ১২৪

১৬. তারীখুল আদাবিল আরাবী যাইয়্যাত, পৃ. ২২৫

১৭. আবুল আ'লা আল মা'আররী, হারাতুহ ওয়া শে'রুহু, সামির সারেস, দামেস্ক, পু. ০৩

১৮. রুঘ আতু আবিল আ'লা, আল্পান, কায়রো, পু. ৩/৪

১৯. দুবহাতুল আলবা ফী ভাবাকাতিল উদাবা- পূ. ২৫৭।

সফরের বিবরণ আবু আহ্মাদ ইসফারাইনীর প্রশন্তিতে লিখিত তার কাসীদায় উল্লেখ করেছেন। ১০ উমর ফররুখ বলেন, হিজরী ৩৯৯ সনে ১০০৯ খ্রি. তিনি বাগদাদে যান। সে সময়ে তার পিতার মৃত্যু হয়। বাগদাদ সফর তার জন্য তেমন কোনো কল্যাণ বয়ে আনেনি। তাই তিনি ক্লোভে-দুঃখে বাগদাদ ত্যাগ করেন। ১০

বাগদাদে অবস্থান কালেও তিনি পাঠাগারে পড়াগুনা করে সময় অতিবাহিত করেন। কিন্তু তিনি কারো
শিষত্য গ্রহণ করেননি। বরং একটি মসজিদে অবস্থান করে নিজ কাব্যগ্রস্থ 'সাক্তৃয যানাদ'-এর ব্যাখ্যা
লিখেন। তার নিজ বর্ণনা অনুযায়ী বাগদাদে অবস্থানকালে তিনি কেবলমাত্র আবদুস সালাম বসরীর
মাজলিসসমূহে বসতেন। অনেকে মনে করেন এখানে অবস্থানকালে তার মনে এক নতুন আকীদা ও
দার্শনিক চিত্তার উদ্রেক হয়। যা পরবর্তী জীবনে পরিক্ষুষ্ট হয়।<sup>২২</sup>

আবুল আ'লার নিজন্ব বর্ণনা অনুযায়ী ৪০০ হিজরী রামাদান ১০১০ খ্রিন্টাব্দ এপ্রিল-মে মাসে তিনি মা'আররাতুন নোমান ফিরে আসেন অভাব-অন্টন আর মাতার অসুস্থতার কারণে বাগদাদ ছেড়ে আসলে ও জীবনের শেষ মূর্ভ্ত পর্যন্ত তিনি বাগদাদকে ভুলতে পারেন নি। বিদারের সমর রচিত একটি কাসীদার এই সুন্দর শহর বাগদাদ ত্যাগের দক্ষন মর্ম যাতনার প্রকাশ করেছেন। ২০ আবুল কাসেম তানুখী বলেন, একদা তিনি (আবুল আ'লা) আলী ইবন ঈসা রাবীঈর নিকট নাহু পড়তে যান কিন্তু তার অসৌজন্যমূলক কথায় আবুল আ'লা অসন্তেষ্ট হয়ে চলে আসেন আর যাননি। ২৪

# মায়ের মৃত্যু ও নিভৃত জীবন যাপন

কবি যখন অসুস্থ মাকে দেখার জন্য বাগদাদ হতে স্বদেশে ফিরছিলেন তখন পথিমধ্যেই তিনি মারের মৃত্যুর সংবাদ পান। এ দুঃসংবাদ তার মনে দারুদ আঘাত হানে। এ ঘটনার পর হতেই তিনি নিঃসঙ্গ নিভূত জীবন যাপনের প্রতি গভীরভাবে কুকে পড়েন। দেশবাসীর উদ্দেশ্যে পথিমধ্যে লিখিত চিঠিতে তার এ ইল্ছার পরিচর পাওয়া যায়।

অতঃপর তিনি শুদ্ধাচারী নিভৃত জীবন যাপন করতে থাকেন। তিনি গোশত, দুধ ও ডিম খাওয়া পরিহার করেন। তিনি জমিতে উৎপন্ন বিভিন্ন দ্রব্যাদি আহার করতেন, মোটা কাপড় পরিধান করতেন এবং ঘর থেকে বের হতেন না। বি এবং নিজকে রাহনুল মাহ্বাসীন (رفن السحبسين) দুই বন্দীখানার আবদ্ধ ব্যক্তি উপাধিতে আখ্যারিত করেন। এতে তিনি নিজের অদ্ধত্ব ও নির্জনবাসের প্রতি ইঙ্গিত করেছেন। কবি

২০. শারহত তানবীর, কাররো, ১ম খণ্ড, পু. ২১৯

২১. তারীখুল আদাবিল আরবী, ঘাইয়্যাত, পু. ২২৪

২২. ইসলামী বিশ্বকোৰ, প্ৰাণ্ডক ২য় খণ্ড, পৃ. ১৭, তারীখুল আদাবিল আরাবী, ঘাইয়্যাত, পৃ. ২২৪

২৩. শারহুত তানবীয় প্রাণ্ডক্ত, ২ খ, পৃ. ৯৫। ২৪. নুযহাতুল আলঘা ফী তাবাকাতিল উদাবা- পৃ. ২৫৭, তারীখুল আদাবিল আরাবী, যাইয়্যাত, পৃ. ২২৪

২৫. রাসাইল আবুল আ'লা, বৈরুত, ১৮৯৪ পৃ. ৮১। নুবহাতুল আলবা ফী তাবাফাতীল উদাবা- পৃ. ২৫৭, তারীখুল আদাবিল আরাবী, ফররুখ, প্রাণ্ডক্ত ৩য় খণ্ড, পৃ. ১২৪

এ প্রসঙ্গে বলেন,

أراني في الثلاثة من سجوني + فلا تسال عن النبا النبيث.

لفقدى ناظرى، ولزوم بيتى + وكون النفس في الجد الخبيث.

কিছু তার ইচ্ছা অনুযায়ী নিভৃতচারী হওয়া তার পক্ষে সম্ভব হয়নি। কেননা, ইসলামী বিশ্বের বিভিন্ন অঞ্চল হতে বহু লোক কাব্য ও সাহিত্য জ্ঞান লাভের জন্য তার নিকট আগমন করতেন। ২৬ তিনি ৮৬ বছর জীবিত ছিলেন তনাধ্যে ৪৫ বছর কোনো গোশত খাননি।

#### তাঁর আমলে রাজনৈতিক অবস্থা

রাজনৈতিক ও সামাজিক এক দুর্যোগপূর্ণ সময়ে আবুল আ'লা জন্মগ্রহণ করেন। উত্তরে বাইযান্টাইন, দক্ষিণে ফাতিমীদের বারবার আক্রমণে মা'আররাতুন নো'মানের কর্তৃত্বকারী হামাদানী রাজাগণ কর্তৃত্ব ও ক্ষমতা হারিয়ে ফেলে। এ সুযোগে সালিহ ইবন মিরদাস বিদ্রোহ ঘোষণা করেন এবং ৪০২ হিজরী, ১০১২ খ্রিটান্স আলেপ্লো দখল করে নেয়।

পরবর্তীতে সালেহ মা'আরবাতৃন নুমান দখল করে প্রায় তিন বৎসর আবরোধ করে রাখে। (৪১৭ হিজরী, ১২২৬ খ্রিস্টাব্দ, ৪১৯ হিজরী, ১০২৮ খ্রিটাব্দ পর্যন্ত) সে সময়ে আব্বাসী খেলাকতের কেন্দ্রন্থল বাগদাদের অবস্থাও ভালো ছিল না। প্রশাসনিক ক্ষমতা বুহাইয়াদের নিয়ন্ত্রণে ছিল। তারা ছিলেন শিয়া মতাবলম্বী।<sup>২৭</sup>

এ সময়ে মিসরের ফাতেমী খলিকা এবং আলেপ্পোর হামাদানী শাসকগণের মধ্যে তুমুল দন্দ্ব চলছিল। কাতেমী উজীর আল মাগরেবীর ছেলে আবুল কাশেম মাগরীবীকে লিখিত আবুল আ'লার দুটি চিঠি পাওয়া গেছে সে সূত্র ধরে তাকে কাতেমীদের সমর্থক মনে করা হয়। কিন্তু দুটি মাত্র চিঠি তা প্রমাণের জন্য যথেষ্ট নয়। কেননা, তিনি মূলত, তার রচনায় বাতেনী (ইসমাঈলী) মতবাদের প্রতি বিদ্রাপ করেছেন। ২৮

# মাআ'ররাতুন নো'মান শহরের দায়িতৃভার গ্রহণ

হামাদানী বংশের দুর্বলতার দুযোগে সালেহ ইবনে মিরদাস মা'আর রাতুন নো'মান শহর ৪১৭ হিজরী, ১০২৬/৪১৯-১০২৮ খ্রিটাব্দ পর্যন্ত অবরোধ করে রাখেন। পরিশেষে শহরবাসীরা অবরোধ উঠিয়ে নেওয়ার প্রস্তাব দিয়ে আবুল আ'লাকে সালিহের নিকট প্রেরণ করেন। সালিহ তার যথাযোগ্য মর্যাদা প্রদান করে অবরোধ উঠিয়ে দেন এবং তার উপর শহরের কর্তৃত্ব ও দায়িত্বভার প্রদান করেন।

২৬. ইসলামী বিশ্বকোষ, প্রাগুক্ত, ২য় খণ্ড- পৃ. ১৭।

२१. नुवश्रकुन जानवा की ठावाकाठिन डेनावा, %. २४१

২৮, ইসলামী বিশ্বকোর- প্রাণ্ডক্ত, ২য় খ, পু. ১৭।

বর্ণনার সমর্থনে প্রসিদ্ধ ইসমাঈলী কবি নাসির খসক্লর বিবরণ পাওয়া যায়। তিনি ৪৩৮ হিজরী, ১০৪৬ খ্রিন্টাব্দ মা'আররাতুন নোমান সকলর করেন। তিনি লিখেন যে, এখানে আবুল আ'লা নামে একব্যক্তি ছিলেন, তিনি শহরের প্রধান ছিলেন। তার বিপুল ধন-সম্পদ অনেক কর্মচারীগণের উপর ন্যন্ত ছিল। তিনি ওধু ওক্নত্বপূর্ণ বিষয়ের কারসালা লিভেন। কবি নাসির খসক্র তার বিবরণীতে আবুল আ'লাকে প্রকৃত শাসক বলে বর্ণনা করেছেন।

#### অতি সাধারণ জীবন যাপন

আবুল আলা দুনিয়ার প্রতি নির্লোভ ও বীতশ্রদ্ধ ছিলেন তাই অতি সাধারণ জীবন যাপনে তিনি অভ্যন্ত ছিলেন। জীবনে অনেক অর্থ-বিভের মালিক হয়েও তিনি বিলাস ও আরামদায়ক জীবন যাপন করেননি। তাকে কোনো ওয়াকফ সম্পত্তি হতে বাৎসরিক মাত্র ত্রিশ দিনার ভাতা প্রদান করা হতো। ৩০

প্রখ্যাত ইসমাঈলীয় কবি নাসির খসরু তার বর্ণনার উল্লেখ করেছেন যে, আবুল আলা শহরের প্রধান ছিলেন। তার বিপুল ধন-সম্পদ ও অসংখ্য চাকর-বাকর ছিল। এরপরও তিনি নিরাসক্ত জীবন যাপন করতেন। কম্বল পড়ে ঘরে বসে থাকতেন। তার আহার ছিল মাত্র এক রতল (প্রায় সাত ছটাক) যবের রুটি। ত্র্

# আবুল আ'লার ধর্মীয় দর্শন ও বিশ্বাস

তার ধর্মীয় দর্শন ও বিশ্বাস নিয়ে সমসাময়িক পণ্ডিত ও সমালোচকগণের মধ্যে মতবিরোধ দেখা যায়। অনেকে তার দর্শনকে সমর্থন দিয়েছেন আবার অনেকে যিনদিক ও মুলহিদ বলে আখ্যা দিয়েছেন। কেননা, তিনি ব্রাহ্মণ্যবাদকে বিশ্বাস করতেন। অনেকের মতে তিনি যে কবিতা লিখতেন তা ছিল স্কীদের কবিতার মতো যার যাহেরী এবং বাতেনী ভিন্ন ভিন্ন রূপ রয়েছে। তবে অধিকাংশ মুসলিম লেখক তাকে মুলহিদ মনে করেন। তং

তিনি তার ল্যুমিয়াত কাব্যহ্মন্থে একজন যাহিদ ও ধার্মিক হিসেবে আত্মপ্রকাশ করেছেন। ইমাম গাজালীর প্রথম জীবনের মতো তিনিও ধর্ম সম্পর্কে সংশয়বাদী হয়ে পড়েছিলেন।

তিভ নৈরাশ্যবাদের উপর তার চিন্তার ভিন্তি থাকায় তিনি মনে করতেন জীবনের দুঃখ-দুর্দশা, কুধা, জরা, মৃত্যু ইত্যাদি সব সময় মানুষকে যিরে রাখে। তিনি শেষ জীবনে দুধ, ডিম ও গোশত আহার করা ছেড়ে দেন। অনেকে মনে করেন তা ছিল ভারতীয় ব্রাহ্মণ ও হিন্দু ধর্মের প্রভাব। কিন্তু তিনি বলেন

২৯. সফর নামায়ে নাসির খসরু, প্যারিস, ১৮৮১ পৃ. ১০। উমর ফররুখ, হাকীমূল মা'আর্রা, বৈরুত পু. ১০৮।

৩০. ইসলামী বিশ্বকোষ, প্রাণ্ডক্ত, ২য় খৃ. পৃ. ১৭।

৩১. সফর নামায়ে নাসির খসরু, প্রাণ্ডক্ত, পূ. ১০।

৩২. তারীখুল আদাবিল আরাবী, যাইয়্যাত, পৃ. ২২৫, নুবহাতুল আলবা, প্রাণ্ডজ, পৃ. ২৫৭

জীব-জানোয়ারের প্রতি সহানুভূতির ফলেই তিনি এসব বর্জন করেছেন। সন্তানধারণ করা পাপের শামিল এ বিশ্বাসের কারণে তিনি বিয়ে করেননি। তিনি বলেন,

তোমাকে আমি উপদেশ দিচ্ছি, বিয়ে করবে না। যদি তুমি অপরাধের ভয় কর, তাহলে তা করতে পার তবে সন্তান নিবে না– এটিই হলো বুদ্ধিমন্তা বা প্রকৃত প্রত্যয়।

নারীদেরকে তিনি খারাপ প্রকৃতির বলে ধারণা করতেন। মৃত্যুকে তিনি একটা মুবারক ঘটনাবলে মনে করতেন কেননা জীবনযন্ত্রণা হতে মুক্তি দানের এটি একটি সহজপথ। ৩০ মূলত, অধিকাংশ চিভাবিদ ও দার্শনিক মনে করেন আবুল আ'লা সংশয়বাদী লোক ছিলেন। ৩৪

#### তার রচনাবলি

আরবী ভাষা ও সাহিত্যের পাশাপাশি, দর্শন ও ইতিহাসসহ অন্যান্য বহু বিষয়ে তার অগাধ পাণ্ডিত্য থাকায় তিনি সকল বিষয়েই কিছু না কিছু রচনা করেছেন। তাই আবুল আ'লার রচনাবলি অনেক বেশি। সম্ভবত কোনো কবি এত বহু মাত্রিক প্রতিভা ও রচনার অধিকারী ছিলেন না। তিনি যেহেতু অন্ধ ছিলেন তাই তারপক্ষ হতে আলী ইবন আব্দিল্লাহ ইসফাহানী তার রচনাসমূহ লিপিবন্ধ করার দায়িত্ব পালন করতেন। তিনি আবুল আলার রচনাসমূহের একটি তালিকা ও প্রণয়ন করেন। তার রচনাবলিকে ওটি ভাগে বিভক্ত করা যায়। (ক) গদ্য রচনাবলি (খ) পদ্য রচনাবলি (গ) অন্যান্য রচনাবলি।

#### ক. গদ্য রচনাবলি

তার গদ্য রচনাবলির 'রাসাইল'সমূহ অন্যতম। ইহা মূলত বিভিন্ন সময়ে লিখিত আবুল আ'লার চিঠিপত্রের একটি সংকলন। শাহীন আফেন্দী কর্তৃক রাসাইলু আবি'ল আলা আল মা'আররীর ব্যাখ্যাগ্রস্থ ১৮৯৪ খ্রিন্টান্দ বৈরুতে প্রকাশিত হয়। তার কোনো কোনো পত্র এত লম্বা যে, এর এক একটিকে আলাদা পুত্তক ধরা যায়। তার উল্লেখযোগ্য করটি রিসালাহ নিম্নরূপ।

১. রিসালাতুল গোফরান এই পাণ্ড্লিপিটি তিনি ফাতিমী উথীর আল-মাগরিবীর পুত্রের শিক্ষক আবু মানসুর আলী ইবনুল ফারিহ আল হারাবীর চিঠির জবাবে লিখেছেন। এই রেসালটি দুটি অংশে বিভক্ত (ক) প্রথম অংশে আবুল আ'লা কুরাআনের একটি আয়াত দ্বারা ইবনে কারীহকে আলাম-ই উকবার সফর করিয়েছেন। (খ) দ্বিতীয় অংশ প্রথম অংশের জবাব, এতে বিশেষত বিল্পীকদের সম্পর্কে অনেক জানার বিষয় রয়েছে। তি

৩৩. ইসলামী বিশ্বকোষ প্রাণ্ডক, ২য় খণ্ড, পৃ. ২০

৩৪. তারীখুল আদাবীল আরাবী, যাইত্যাত, প্রাণ্ডক্ত পু. ২২৫।

৩৫. ইসলামী বিশ্বকোষ, ২য় খণ্ড প্রাণ্ডক, পু. ১৮।

৩৬. কামিল গিলানী, ৩য় সংস্করণ, কায়রো ১৯৩৮, পৃ. ৪৭২-৭৪

### ২. রিসালাতুল মালাইকা

১৩৬৩ হিজরীতে ১৯৪৪ খ্রিস্টাব্দ এই রিসালার একটি পার্ছুলিপি সিরিয়ায় পাওয়া গিয়াছে। যা মুহামদ সালীম আল-জুনদী কর্তৃক রিসালতুল মালাইকা, ইলমাউশা-শায়খিল-ইমাম আবিল-আলা নামে ১৯৪৪ সালে প্রকাশিত হয়েছে। <sup>৩৭</sup> উক্ত রেসালায় তিনি ইলম-মারেফাত সম্পর্কে প্রশ্ন উত্থাপন করেছেন এবং নিজেই জবাব দেন।

### ৩. রিসালাতুশ শারাতীন।

### রিসালাতুল ইগরিকিয়্যা

উষীর আল-মাগরিবীর পুত্র আবুল-কাসিম আল মাগরেবীর একটি পত্রের জবাব। তিনি ইবনুস-সাকাত লিখিত ইসলাহল-মানতিক গ্রন্থটির সংক্ষিপ্ত লিখেছেন। তার উক্ত পত্রটি এ বিষয়েই লেখা।

- ৫. রিসালাতুল মানবাদিয়া,
- ৬. রিসালাতুত তাইর,<sup>৩৯</sup>
- ৭. রিসালাতুল হারা,
- ৮. রিসালাতুস সাহেলে ওয়াশাহেজ (رسالة الااحل والشاحج)
- ৯. মাজমুউ রাসাইলে আবিল আ'লা<sup>80</sup>
- ১০. মুলকুস সাবীল ফিল ওয়াজি ওয়ায় য়ৢয়য়য়, এটি গদ্য ও পদ্যের সময়য়ে লিখিত এই রিসালায় দুনিয়ায় অসায়তা, মানুবের অলসতা সম্পর্কে ও বিভিন্ন বিষয়ে উপদেশ য়য়েছে।<sup>৪১</sup>

তার রচিত গদ্য রচনাসমূহ কৃত্রিম অলংকারপূর্ণ পদ্যের ন্যায়। তার সকল গদ্য রচনার ছন্দবিহীন করেকটি বাক্য পাওয়া ও দুক্ষর হবে। তাছাড়া তার গদ্য রচনাসমূহ অপরিচিত শব্দসমূহ এবং নানা রক্ম জ্ঞান বিজ্ঞান সম্পর্কীর পরিভাষার ভরপুর।

#### খ. পদ্য রচনাবলি

আল মা'আররীর পদ্য রচনা সমৃদ্ধশালী হলেও তা খুব দীর্ঘ নয়। তার রচিত কাব্য গ্রন্থ তিনটি আরব জাহানে ব্যাপকভাবে সমাদৃত হয়। তার এসব কবিতা ও কাব্যের বহু ব্যাখ্যাগ্রন্থ রচিত হয়েছে।

৩৭. মাতবুআতুল মাজমাইল ইলমী আল আরাবী, দানেক, সংখ্যা ১২, পৃ. ৫৭৪-৬১০

৩৮. কামিল গিলামী, রিসালাতুল গুফরান প্রাগুক্ত সংস্করণ পৃ. ৪৭৫-৫০৬।

৩৯. আ'লাম, যারকালী, ১ খণ্ড, পৃ. ১৫৭

৪০. তা রীফুল কুদামা বি আবিল আ'লা, পৃ. ১৫৪, ১৮৩

<sup>8</sup>১. ইসলামী বিশ্বকোষ, প্রাণ্ডক্ত, পু. ১৯

#### ১. সাক্ত্য বানদ

আবুল আ'লার নিজের বর্ণনা অনুযারী এই কাব্য সংকলনটি তার বৌবনকালে রচিত। এতে তাঁর চৌদ্দ বংসর বরসে পিতার মৃত্যুতে রচিত কবিতা ও বাগদাদ ত্যাগ করার সময় রচিত কাসীদা স্থান পেরেছে। এতে শোকগাথা ও অন্যান্য কবিতা ও সংযোজিত হয়েছে। তার এই কাব্যগ্রন্থে অপরিচিত শব্দের প্রয়োগের কারণে তার কবিতা ও জাহেলী যুগের কবিতার মধ্যে কোনো প্রার্থক্য লক্ষ্য করা যায় না। তার এসব কবিতার মৃতানাক্ষীর কবিতার বৈশিষ্ট্য লক্ষ্য করা যায়। ড. ত্বাহা হুসাইন আল মা'আররীর শোকগাঁথা সমূহকে আরবী সাহিত্যে 'নজীরবিহীন' বলে আখ্যারিত করেছেন। ৪২

#### ২. আদ-দির্হয়্যাত

আবুল আ'লা নিজে ইহাকে একটি পৃথক কাব্যবলে বর্ণনা করেছেন। এতে তিনি আবুল আ'লা দিরারে প্রশংসায় রচিত সমস্ত কবিতা সন্তিবেশিত করেছেন।

### ৩. আল্-লুবুমির্য়াত

মূলত লুযুমিয়্যাত এমন একটি কাব্য সংকলন যাতে দার্শনিক কবিতাসমূহ স্থান পেয়েছে। এসব কবিতায় মৌলিক পদার্থ, স্থান, কাল সৃষ্টিকর্তা, রূহ ইত্যাদি বিষয়ে আলোচনা করা হয়েছে।

এতে আবুল আ'লা একজন চিন্তাশীল ও উন্নত চরিত্রের শিক্ষক হিসেবে আত্মপ্রকাশ করেছেন। তিনি চারিত্রিক ও সামাজিক অন্যায়সমূহের প্রবল প্রতিবাদ করেছেন। মানবিক বিষয়গুলো সাম্প্রিকভাবে তাহার নখদর্পনে ছিল।

#### গ, অন্যান্য রচনাবলি

আবুল আ'লা বিভিন্ন কবির কাব্য সংকলনের ও শারাহ লিখেছেন। উহাদের মধ্যে নিম্নোক্তগুলো বর্তমানে পাওয়া যায়।

- ك. শারহ দীওয়ানুল-হামাসা। দেওয়ানে আবৃ তামামের ব্যাখ্যাগ্রস্থ। তিনি লেখকের নামের সাথে মিল রেখে বইটির নাম ذكري حبيب د
- ২, আবুজুল ওয়ালিদ- শরহে দেওয়ানে আবিল ওয়ালিদ আলবুহতারী।
- ৩. শারহু দেওয়ানিল মোতানাকী। কবি মোতানাকীর দিওয়ানের ব্যাখ্যাগ্রন্থ । তিনি তার নামকরণ করেন মন্ত্রা
- কিতাবুল আইকে ওয়াল গুছুন। ইহা ১০০ খণ্ডে লিখা তার একটি একক বিশ্বকোষ যা পরবর্তীতে হারিয়ে গেছে।<sup>80</sup>

৪২. ইসলামী বিশ্বকোষ, প্রাণ্ডক্ত, ২য় সংস্করণ ২য় খণ্ড পৃ. ১৮। তারীখুল আদাবিল আরাবী, ফররুখ, প্রাণ্ডক্ত ৩ খণ্ড, পৃ. ১২৪ ৪৩. তারীখুল আদাবীল আরাবী, তাহ্য হোসাইন, পৃ. ৫৭৮

po

- ৫. তাজুল হররা (تاج الحرة)
- ৬. মুলাক্কা আস সাবীল (ملقى البيل)
- ৭. খুতবাতুল ফাসীহ (خطبة الفصيح)
- ৮. আল কুসুল ওয়াল গায়াত (الفصول والفايات)
- ৯. আল লামেউল আযীয়ী (اللامع العزيزى) 88
- الزجر النابح) ٥٥. वाय् याजकन नाविश (الزجر النابح)
- ১১. এস্তাগফের ওয়া এস্তাগফের ( عَفْدُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا ا
- انجر الزجر) ३२. नाजक्रम याजात (نجر الزجر)
- ১৩. আস সাজউস সুলতানী (الــجع الــلطاني) 8৫

#### 40)

১৩ রবিউল আওয়াল ৪৪৯ হিজরী ২০ মে, ১০৫৭ সালে তিনদিন অসুস্থ থাকার পর তিনি ইন্ডিকাল করেন। তার কবরের স্তিকলক ও উৎকর্ণ লিপিতে তা বিদ্যমান। বিবাহ ও সন্তান উৎপাদনের বিরুদ্ধে কবিতার যে শ্লোকগুলো তার কবরের স্তিকলকে উৎকীর্ণ ছিল বলে ধারণা করা হয়। বর্তমানে তা নিশ্চিহ্ন হয়ে গেছে। ৪৬ তাকে দাফনের পর সত্তর জনের ও অধিক কবি শোকগাথা রচনা করেছেন। ৪৭ ঘাইয়্যাত বলেন, তার দাফনের পর ফকীহ, মুহাদিস ও সুকীদের মধ্য হতে প্রায় একশত আশি জন কবি তার জন্য শোকগাঁথা রচনা করেন। ৪৮

আক্রাসীয় খলিকা কারেম বে-আস্রিল্লাহর আমলে ৪৯৯ হিজরীর ১৩ রবিউল আউয়াল মাসের জুমাবার রাতে তিনি ইত্তেকাল করেন। ৪৯ মৃত্যুকালে তার বয়স ছিল চৌরাশি বছর। তাঁকে معرة النعبان নামক স্থানে দাকন করা হয়। তিনি মৃত্যুর পর তাঁর কবরের পাশে বিবাহ এবং সন্তান জন্মদান বিষয়ে লিখিত নেতিবাচক কবিতা উৎকীর্ণ করতে ওসীয়ত করেন على احد احداء أبى على + وما جنبت على احد আমার বাবা আমার প্রতি যে জন্যায় করেছে (আমাকে জন্ম দিয়ে) আর আমি কারো প্রতি অন্যায় করিনি জন্ম দেওয়ার মাধ্যমে। ৫০

৪৪. আ'লাম যারকীল, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৫৭

৪৫. তা'রীফুল কুদামা লি আবিল আ'লা, প্রাণ্ডক্ত, পৃ. ১৫৪

৪৬. E, Lithman Semitic Inscrip; tions, নিউইরর্ক ১৯০৪, পু. ১৯৮

৪৭. ইসলামী বিশ্বকোষ, প্রাণ্ডক, পু. ১৮

৪৮. তারীখুল আদাবিল আরাবী, যাইয়্যাত, পৃ. ২২৫

৪৯. নুজহাতুল আলবা কিতাবাকাতিল উদাবা, প্রাণ্ডক, পৃ. ২৫৭

৫০. তারীখুল কুদামা বি আবিল আ'লা, পৃ. ৩১৯, ৩২৯

৫০. তারীখুল আদাবিল আরাষী, যাইয়াতি, পৃ. ২২৪

# ষষ্ঠ অধ্যায়

# الانوار الزاهية في ديوان ابي العتاهية কাব্যগ্রন্থের তুলনামূলক আলোচনা

ইতোমধ্যে কবির জীবনী আলোচনার সময় তার রচনাবলি সম্পর্কে যে আলোচনা করা হয়েছে, তাতে স্পষ্ট হয়েছে যে, কবির জীবদ্দশায় তার রচিত সকল কবিতা কাব্যাকারে প্রস্থিত হয়নি। দিওয়ানে আবুল আতাহিয়্যা নামে তার কাব্য সংকলন বর্তমানে পরিচিত হলেও আমাদের কাছে থাকা 'আল আনওয়ারুল যাহিয়্যাহ ফী দিওয়ানেআবিল আতাহিয়্যা' কাব্যপ্রস্থাটিকে মৌলিক ও একমাত্র কাব্যসংকলন হিসেবে ধরে আলোচনা করব। এ কাব্যপ্রস্থের সংকলকগণ কাব্যপ্রস্থাটিকে দু ভাগে বিভক্ত করেছেন। প্রথম অংশে কেবল বুহদিয়্যাত সম্পর্কিত কবিতাসমূহ এবং দ্বিতীয় অংশে অন্যান্য বিষয়ে রচিত কবিতাসমূহ সংকলিত হয়েছে। উক্ত সংকলনে কবির কবিতাসমূহ ক্রিট্র তালের ক্রমানুসায়ে সাজানো হয়েছে।\* আমরা প্রত্যেক ক্রির আলাদা আলোচনা করব। এবং তাতে বর্ণিত আল্লাহর প্রশংসা, দুনিয়ার অসায়তা, মৃত্যু, কবর, স্বয়ে তুটি ইত্যাদি বিষয়ের হৃদয়্র্যাহী লাইনগুলোর উদ্ধৃতি প্রদানের চেষ্টা করব।

অপর পৃষ্ঠায় আমরা কাব্যের প্রথমাংশে সংকলিত কবিতাসমূহের কাফিয়া ভিত্তিক একটি পরিসংখ্যান উল্লেখ করলাম:

| নং | কাঞ্চিয়ার নাম | হত্ৰ সংখ্যা | যেসব ছন্দের ক্বিতা অত্র কাফিয়াতে সংকলিত হয়েছে                                          |
|----|----------------|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥  | فافية الالف    | 22.2        | বাসিত, মোতাঝারিব, তাবীল, সারীয়', কামিল, খাফীফ                                           |
| 2  | قافية الباء    | ৩৬৮         | ওয়াকির, তাবীল, বাসিত, মুনসারাহ, কামিল, রমল, মোতাকারিব, সারীয়', মাদিদ                   |
| 0  | فافية التاء    | ೨೨೨         | কামিল, মুনসারাহ, রমল, ওয়াফির, তাবীল, খাফীফ, সারীয়', বাসিত, মোতাকারিব                   |
| 8  | فافية الثاء    | 22          | খাফীফ, কামিল                                                                             |
| Œ  | قافية الجيم    | ¢8          | বাসীত, রমল, কামিল, তাবীল                                                                 |
| ৬  | فافية الحاء    | ৩৫          | তাবীল, ওয়াকির, রমল, কামিল                                                               |
| ٩  | فافية الخاء    | ×           | × এ নামে কোনো কাফিয়ার উল্লেখ নেই                                                        |
| ъ  | قافية الدال    | 020         | কামিল, মুতাকারিব, তাবীল, মুনসারাহ, রমল, বাসিত, খাফীফ, মাদীদ, সায়ীর                      |
| à  | قافية الذال    | 00          | কামিল                                                                                    |
| 20 | قافية الراء    | 000         | কামিল, তাবীল, খাফীফ, মুনসারাহ, ওয়াফির, মুতাকারিব, বাসীত, সারীয়', মাদীদ, রমল            |
| 22 | قافية الزاء    | ०२          | তাবীল                                                                                    |
| 25 | قافية السين    | 22          | ওয়াকির, বাসীত, তাঘীল, হজঘ্, কামিল, সারীয়'                                              |
| 20 | قافية الشين    | 00          | তাবীল                                                                                    |
| 28 | قافية الصاد    | 09          | ৰাফীফ, কামিল                                                                             |
| 20 | قافية الضاد    | ৫৩          | বাসিত, কামিল, তাবীল, রমল, মুতাকারিব, বাসিত                                               |
| ১৬ | قافية الطاء    | 20          | কামিল, তাবীল                                                                             |
| 29 | قافية الظاء    | 08          | কামিল                                                                                    |
| 20 | قافية العين    | 929         | তাবীল, কামিল, বাসিত, মুন্সারাহ, রমল, ওয়াফির, খাফীফ                                      |
| 79 | قافية الغين    | 00          | খাফীক                                                                                    |
| 20 | قافية الفاء    | 98          | কামিল, বাসিত, তাবীল, ওয়াফির, সারীয়া                                                    |
| 52 | قافية القاف    | 708         | তাবীল, মুনসারাহ, খাফীফ, মাদিদ, রমল, বাসিত, সারীয়', ওয়াফির                              |
| 22 | فافية الكاف    | 240         | তাবীল, কামিল, ওয়াফির, মুনসারাহ, হজ্য্, মাদীদ, মুতাকারিব, সারীর রমল, রজ্য্               |
| ২৩ | فافية اللام    | 929         | বাসীত, কামিল, সারীর', ওয়াফির, তাবীল, রমল, মুনসারাং, রজয্, হজয্, থাফীফ, মাদীদ            |
| 28 | قافية السيم    | 204         | খাফীফ, বাসিত, ফামিল, সারীয়', রজয্, রমল, ওয়াফির, হজয্, মুতাফারিব                        |
| 20 | فافية النون    | 865         | মাদীদ, কামলি, ওয়াফির, তাবীল, খাফীফ, মুজতাহ, হজয্, রমল, মুননারাহ, সারীর'                 |
| २७ | قافية الهاء    | ১৯৬         | হজয্, খাফীফ, কামিল, তাবীল, মাদীদ, মুতাকারিব, ওয়াফির, সারীর'                             |
| 29 | قافية الراو    | 57          | কামিল, তাবীল, মুনসায়াহ                                                                  |
| 24 | قافية الياء    | 200         | ওয়াফির, খাফীফ, বাসীত, তাবীল, কামিল, রজয্                                                |
|    | নোট            | 8,803       | উক্ত পরিসংখ্যানানুঘায়ী প্রথমাংশে মোট কবিতার লাইন ৪,৪৩১ এবং ১১ অক্ষন্নে কোনো কাফিয়া নেই |

# قافية الألف

#### আল্লাহ তাআলার প্রশংসা

কবির দিওয়ানের আলিফ ছন্দে রচিত যুহদ অংশের প্রথমে সমসাময়িক লোকদের চরিত্র ও গুণাবলি নিয়ে বর্ণিত কবিতা দ্বারা সংকলন শুরু করা হয়েছে। তবে আল্লাহ তাআলার প্রংশংসায় তার রচিত পাঁচটি লাইন উক্ত কাফিয়ার শেষাংশে বর্ণিত হয়েছে। কবি বলেন.

جل رب احاط بالاشهاء + واحد ما جد بغير خفاء جل عن مشبه له ونظير + وتعالى حقا على القرناء عالم الر كاشف الضريعفوا + عن قبيع الافعال يوم الجزاء سا على بابه حجاب ولكن + هو من خلقه مسيع الدعاء لذ ايمها الغفول وبادر + تخظ من فضله بنيل العطاء.

- মহান রব সকল বস্তুকে যিনি বেষ্টন করে রেখেছেন, তিনি এক অতি মর্যাদাবান, তাতে কোনো

  অস্পষ্টতা (সন্দেহ) নেই।
- ২. তিনি তার তুলনা ও সাদৃশ্য হতে পবিত্র প্রকৃত অর্থে তিনি সকল তুলনা হতে অতি উর্দ্ধে।
- 8. তার দুয়ারে কোনো পর্দা ঝুলানো নেই; বরং তিনি তার সৃষ্টির দোয়া (ভাক) শ্রবণকারী।
- ৫. ওহে অতিশয় গাফেল, তুমি আশ্রয় কামনা করো এবং তার দান লাভের জন্য প্রতিযোগিতা করো তার
  দয়ার অংশপ্রাপ্ত হবে।

উক্ত পাঁচটি লাইনে আল্লাহ তাআলার প্রতি তার অগাধ বিশ্বাস ও অপরিসীম ক্ষমতা এবং অক্তিশয় করুণার বিষয়টি সুন্দরভাবে সাবলীল ভাষায় কবি তুলে ধরেছেন। কবি এ خافية এর প্রথমাংশে পঞ্চম লাইনে আল্লাহ তাআলার প্রশংসায় বলেন,

সকল প্রশংসা ঐ আল্লাহর, যিনি যা ইচ্ছা তা ফারসালা করেন, তাঁর বিরুদ্ধে কোনো ফারসালা করা যায় না এবং সৃষ্টির যা খুশি তা করার অধিকার নেই।

কবি অন্যত্র বলেন,

আমাদের উপর রয়েছে, আল্লাহ তাআলার অসীম নিয়ামত এবং আল্লাহ তাআলার অসীম নিয়ামত এবং আল্লাহ তাআলার আমাদের উপর দয়া, দান ও করুণা রয়েছে।

কবি অন্য এক লাইনে বলেন.

পবিত্রতা ঘোষণা করছি সে মহান আল্লাহ তাআলার, যার সমকক্ষ কোনো কিছু নেই, কতই না এমন চকুক্মান রয়েছে, যাদের অন্তর (চকু) অস্ধ।

কবির এ লাইনে সূরা হাজের ছেচল্লিশতম আরাতের প্রতিধ্বনি লক্ষ করা যায়। আল্লাহ তাআলা বলেন,

। افلم يسيروا في الارض فتكون لهم قلرب يعقلون بها او اذان يستعون بها فانها لا

تعسى الأبصار ولكن تعسى القلوب التي في الصدور .

তারা কি এ উদ্দেশ্যে দেশভ্রমণ করেনি, যাতে তারা সমঝদার হৃদয় ও শ্বণশক্তি সম্পন্ন কর্ণের অধিকারী হতে পারে? বহুত চক্ষু তাে অদ্ধ হয় না; কিছু বক্ষস্থিত অন্তর্ই অদ্ধ হয়।

আল্লাহ তাআলার প্রশংসায় কবি বলেন,

وهو الخفى الظاهر السلك الذي + هولم يزل ملكا على العرش استوى وهو النفي في السلك ليس له يرى وهو الذي في السلك ليس له يرى وهو الذي يقضى بسا هو اهله + فينا ولا يقضى عليه اذا قضى.

- তিনি প্রকাশ্যে অপ্রকাশ্যে এমন এক মালিক, যিনি আরশের উপর সমাসীন এবং রাজকীয়তা তার কাছ
  থেকে বিদূরিত হবে না।
- তিনি তাঁর সৃষ্টির জন্য তাকদীর নির্ধারণ করে রেখেছেন এবং তাদেরকে পরিচালনা করেন। রাজত্বের (কর্তৃত্বের) বিষয়ে তার সমকক্ষ কেউ নেই।
- আমাদের মধ্যে যে যোগ্য তার জন্য তিনি কায়সালা (বর্টন) কয়েন। তার বিরুদ্ধে কোনো কায়সালা (বর্টন) চলেন না। তিনি যখন কোনো বিষয়ে ফায়সালা কয়ে দেন।

কাফিয়া আলিফে আল্লাহর প্রতি কবির অবিচল আন্থা বিশ্বাস, তার অসীম ক্ষমতা ও চিরন্থায়িত্বের কথা উপরিউক্ত এগারোটি ছত্রে চমৎকারভাবে ফুটে উঠেছে।

# খ. মৃত্যু ও ধাংসের বর্ণনা

কবি তার কাফিয়া আলিফের শুরুতেই মৃত্যু ও ধ্বংস সম্পর্কে বলেন,

لم يخلق الخلق الاللفناء معا + تغنى وتبقى احاديث واساء.

يا بعد من مات مسن كان يلطفه + قامت قيامته والناس احياء.

يقضى الخليل اخاه عند ميتته + وكل من مات اقصته الاخلاء.

- সৃষ্টিকে কেবল ধ্বংসের জন্যই সৃষ্টি করা হয়েছে। সবকিছুই ধ্বংস হয়ে য়াবে, ওধু থেকে য়াবে বাণী আর
  নামসমূহ।
- হায় আফসোস! যে মৃত্যুবরণ করেছে, তাকে যে লেহ করত, সেও মৃত্যুবরণ করেছে। তার কিয়ামত
  সংঘটিত হয়েছে অথচ লাকেরা জীবিত।
- ৩. মৃত্যুর সময় বয়ু তার বয়ুকে দূরে ঠেলে দেয়, আর যে মায়া য়য়, বয়ৣয়া তাকে দূরে ঠেলে দেয়।
  উপরিউজ লাইন তিনটিতে কবি মৃত্যুর বাজবতাকে নিখুঁতভাবে চিত্রিত করেছেন। মৃত্যুর য়য়া অভরঙ্গ বয়ু
  ও বয়ুত্তা ছেদ করে চলে যেতে বাধ্য হয়, কবি এ বাতব সত্যটি এখানে তুলে ধরেছেন। কবি কাফিয়া
  আলিফের শেষাংশে মৃত্যু প্রত্যেককে সমান করে দেয়- এ বাতব সত্যটি চমৎকারভাবে তুলে ধরেছেন।
  কবি বলেন,

ان الطبيب بطبه ودوائه + لا يستطيع دفاع مكروه اتى .
ما للطبيب يسرت بالداء الذى + قد كان يبرئ منه فيسا قد مضى .
ذهب السداوى والسداوى والذى + جلب الدواء وباعه ومن اشترى .

- ১. ভাক্তার তার চিকিৎসা ও ঔষধ দ্বারা আগত সমস্যাকে প্রতিরোধ করতে সক্ষম হয় না।
- ২. ভাক্তারের কী হলো, ইতঃপূর্বে যে রোগ ভাক্তার নিরাময় করেছে, সে রোগেই ভাক্তার মৃত্যুবরণ করে।
- ত. ঔষধদাতা, গ্রহীতা, বহনকারী, ক্রয়-বিক্রয়কারী সবাই মৃত্যুবরণ করেছে।
   কবি আরো বলেন,

يعز دفاع السوت عن كل حيلة + ويعيا بدا، السوت كل دوا،. ونفس الفتى مسرورة بنسائها + وللنقص تنسر كل ذات نساء.

حــلا وتــها مــمزوجة بـمرارة + وراحتها مـمزوجة بعناء. -فلا تمش يوما في ثياب مخيلة + فانك من طين خلقت وماء.

- তোমার জীবনের শপথ করে বলছি, দুনিয়া চিরস্থায়ী নয়, তোমার জন্য ধ্বংসশীল ঘরের বিপরীতে

  নৃত্যুর ঘরই যথেট।
- হে আমার প্রিয় ভাই দুনিয়ার প্রতি মত্ত হবে না। কেননা দুনিয়ার প্রতি আশিকদেরকে বিপদে পড়তে
  দেখা গেছে।
- ত. দুনিয়ার মিউতা-তিক্ততার সাথে সংমিশ্রিত, দুনিয়ায় শান্তি-সুখ, দুঃখ-কয়ের সাথে মিশ্রিত করা

  হয়েছে।
- কাজেই কোনো দিনই অহংকারের বন্ত্র পরিধান করে চলবে না। কেননা তোমাকে মাটি এবং পানি দারা সৃষ্টি করা হয়েছে।

কবি দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনায় আরো বলেন,

السر، أفته هوى الدنيا + والمر، يطغى كلما استغنى.
انى رأيت عبواقب الدنيا + فتركت ما اهوى لما اخشى.
فكرت فى الدنيا وجدتها + فاذا جميع جديدها يبلى.
واذا جميع امورها دول + بهين الكبرية قلما تهقى.
ما زالت الدنيا صنغصة + لم يخل صاحبها من الهلوى.
دار الفجانع والهموم دار + البئوس والاخزان والشكوى.

- ১. মানুষের জন্য বিপদ হলো দুনিয়ার প্রতি মোহ, আর মানুষ যখনি ধনী হয়ে ওঠে, বাড়াবাড়ি করে।
- আমি দুনিয়ার পরিণাম-পরিণতি দেখেছি তাই খোদাভীকতার বিপরীতে মনেয় খেয়াল-খুনিকে আমি
  বর্জন করেছি।
- ত. দুনিয়া এবং তার দুঃখ-কয় সম্পর্কে আমি চিত্তা-ভাবনা করেছি। অতঃপর দেখেছি যে, দুনিয়ার সব
  নতুনই পুরাতন হয়ে যায়।
- মানুষের মাঝে দুনিয়ার সকল বিষয় ও বড়ৣই পরিবর্তনশীল, এর খুব কম বিষয়ই পরিবর্তনের বাকি
  থাকে।
- কুনিয়া সব সয়য়ই অপরি

  অনু

  ও আশাহত থাকে দুনিয়ায় বসবাসকারী কেউই বিপদয়ু

  ভ হতে পারে না।
- ৬. (দুনিয়া হলো) শঙ্কা, দুগ্ভিতা, দুঃখ-কষ্ট, অভিযোগের ক্ষেত্রস্বরূপ।

bb

কবি অন্যত্র দুনিয়ার ধ্বংসের বিয়টিকে চাক্তির ঘূর্ণনের সাথে তুলনা করে বলেন,

يا ساكن الدنيا امنت زوالها + ولقد ترى الايام دائرة الرحى.

ওহে দুনিয়ায় বসবাসকারী, তুমি নিরাপদ মনে করেছ যে, দুনিয়া ধ্বংস হবে না। অথচ তুমি দেখছ, কাল বা যুগ চাক্তির মতো যুরছে। অর্থাৎ একদিন এ ঘূর্ণন থেমে যাবে আর দুনিয়া ধ্বংস হয়ে যাবে। কবি তার কাফিয়ায়ে আলিফের শেষাংশে বলেন,

الا نحن في دار قليل بقاؤها + سريع تداعيها وشيك فناؤها . تزود من الدنيا التقى والنهى فقد + تنكرت الدنيا وحان انقضاؤها . غدا تخرب الدنيا ويذهب اهلها + جميعا وتطوى ارضها ومساؤها . تعرق من الدنيا الى اى غايمة + مسوت اليها فالمنا يا وراءها .

- আফসোস, আমরা ক্ষণস্থায়ী পৃথিবীতে বাস করছি, যার ধাংস অতি দ্রুত এবং যা দ্রুততার সাথে ধাংস
  হয়ে যাবে।
- আল্লাহজীক্ষতা এবং নিষিদ্ধ কাজ হতে বিরত থাকাকে দুনিয়া হতে পাথেয় হিসেবে গ্রহণ কর। কেননা,
  দুনিয়া বিগছে গেছে এবং তার ধ্বংস নিকটবর্তী হয়ে গেছে।
- আগামীতে দুনিয়া ক্ষয়প্রাপ্ত ধ্বংসপ্রাপ্ত হবে এবং তার সকল আদিবাসী চলে যাবে (ধ্বংস হবে) এবং
  তার জমিন ও আকাশ ভাঁজ করা হবে।
- দুনিরার প্রতি ভালোবাসায় তুমি যতই উর্দের্ষ ওঠে থাক না কেন, তুমি তা হতে মুখ ফেরাও। কেননা
  তার পেছনেই রয়েছে মৃত্যু।

#### কবর ও কবরবাসীর বর্ণনা

কবর হলো মানুষের আখিরাতি জিন্দেগীর প্রথম মঞ্জিল। প্রত্যেককেই ইচ্ছা-অনিচ্ছায় কবরবাসী হতে হবে। সেখানে ধনী-গরীব, রাজা-বাদশাহ, গোলাম-মালিক কোনো পার্থক্য থাকবে না। পোকা-মাকড়, কীট-পতঙ্গ সেখানে বলিষ্ঠ শরীরকে কুড়ে কুড়ে খাবে। হাড়-গোড় সবকিছুই একদিন মাটির সাথে মিশে যাবে। কবি বলেন.

يا بانى الدار المعد لها + ماذا عملت لدارك اخرى . ومسهد الفرس الوثيرة + لا تففل فراش الثرقذة الكبرى .

- ওহে ঘর তৈরিকারী এবং তার জন্য প্রতৃতি গ্রহণকারী, তুমি তোমার আখিরাতের ঘরের জন্য কী কাজ করেছ?
- ২. জলুসপূর্ণ, দামি বিছানাসমূহের স্থাপনাকারী তুমি দীর্ঘ সময় অবস্থানকারী বিছানার কথা তুলবে না। কবি অন্য এক লাইনে বলেন.

ولقد مررت على القبرر فما + ميزت بين العبد والمرلى.

এবং আমি কবরসমূহের পাশ দিরে যাচ্ছিলাম; কিন্তু আমি দাস ও প্রভুর কবরের মাঝে পার্থক্য করতে পারছিলাম না। কাফিয়ায়ে আলিফের শেষ দিকে কবি কবর ও কবরবাসীর উপর একটি দীর্ঘ হৃদয়গ্রাহী বর্ণনা প্রদান করেছেন।

یا معشر الاموات یا ضیفان ترب + الارض کیف وجدتم طعم الشری .
اهل القبور محی التراب وجوهکم + اهل القبور تغیرت تلك الحلی .
اهل القبور بنائ دیارک + ان الدیار بکم لشاحطة النوی .
اهل القبور لاتواصل پینکم + من مات اصبح حبك رث القوی .
کم من اخ لی قد وقفت پقبره + فدعوته لله درك من فتی .
اخی لم یفك السنیة اذ اتت + ما كان اطعمك الطبیب وما حقی .
أخی لم تغن التمانم عنك ما + قد كنت احذره علیك ولا الرقی .

- ওহে মৃত্যুবরণকারীগণ, ওহে জমিনের মাটিতে অবতরণকারীগণ (মেহমানগণ) তোমরা মাটির স্বাদ আয়াদন করলে।
- হে কবরবাসীগণ মাটি তোমাদের মুখমওল মুছে দিয়েছে। হে কবরবাসীরা (তোমাদের) ঐসব অলংকার ও সৌন্দর্য পরিবর্তন হয়ে গেছে।
- ৩. ওহে কবরবাসীরা তোমরা তোমাদের বাসন্থান হতে অনেক দূরে। নিশ্বয়ই তোমাদের ঘরসমূহ অনেক
  দূরে অবস্থিত।
- হে কবরবাসীরা তোমাদের মাঝে পারশ্পরিক কোনো সম্পর্ক নাই, যে মারা যায় তার রশি দুর্বল
  শক্তিহীন হয়ে পড়ে। অর্থাৎ সে কর্মক্ষমতা পরিপূর্ণভাবে হারায়।
- ৫. আমি আমার কত না ভাইয়ের কবরের পাশে দাঁড়িয়েছি এবং তাকে আল্লাহর নামে শপথ দিয়ে ওহে

  য়বক বলে ভেকেছি।

- ৬. ওহে আমার প্রিয় ভাই মৃত্যুর হাত হতে তোমাকে বাঁচাতে পারবে না, যখন মৃত্যু আসবে, যা তোমাকে ভাজার খাইয়েছে এবং পান কয়েছে।
- হে আমার প্রিয় ভাই কোনো তাবিজ ও ঝাড়-কুঁক আমি যা থেকে তোমাকে ভয় ও সতর্ক করেছি তা
  হতে বাঁচাতে পায়বে না।
- চ. পরকাল ও জীবনের ক্ষণস্থায়িত্বের বর্ণনা

পরকালকে স্বীকার করা ঈমানের অংশ। পরকাল অবশ্যই সংঘটিত হবে। কবি পরকালের প্রতি পাঠকদের দৃষ্টি আকর্ষণ করে বলেন,

> امامك يا ندمان دار سعادة + يدوم البقا فيها ودار شقاء. خلقت لأحدى الغايتين فلاتنم + وكن بين خوف منهما ورجاء.

- ওহে (লজ্জিত) আফসোসকারী তোমার সামনে দুটি পথ আছে– সৌভাগ্যের স্থল কিংবা দুর্ভাগ্যের স্থল সেখানে চিরস্থায়ীভাবে থাকতে হবে।
- তোমাকে উপরের যে কোনো দুটির একটির জন্য সৃষ্টি করা হয়েছে। কাজেই তুমি ঘুমাবে না। সুতরাং
  তুমি আশা ও নিরাশার মাঝামাঝি অবস্থান কর।

কবি মানবজীবনের ক্ষণস্থায়িত্ব সম্পর্কে বলেন,

حياتك انفاس تعد فكملسا + مضى نفس منها نقصت بها جزءا .

তোমার জীবন হলো নির্দিষ্ট হিসাবের কতগুলো শ্বাস-প্রশ্বাস। কাজেই যখনি কোনো শ্বাস চলে যায় (বেরিয়ে যায়) নির্দিষ্ট শ্বাস হতে তখন তা হতে একটি অংশ কমে যায়।

# قافية الباء

কবি وافية । البَّه- তে সর্বাধিক সংখ্যক কবিতা রচনা করেছেন। অন্যান্য কাফিরার মতো এতে ও কবি যুহদের নানা শাখা নিয়ে আলোচনা করেছেন। এতে নোট তিন শত আটবট্টি লাইন রয়েছে। তবে মৃত্যু ও মৃত্যুপরবর্তী বিষয়ে এ কাফিরাতে সর্বাধিক আলোচনা হয়েছে বিধায় আমরা এ প্রসঙ্গে প্রথম আলোচনা করব।

ক, কবি বলেন,

فيا عجبا تسرت وانت تبنى + وتستخذ السمانع والقبابا .

اراك وكلما اغلقت بابا + من الدنيا فتحت عليك بابا .

السم تسر ان غسدوة كل يسوم + تبريدك من منيتك اقترابا .

وحت لسوقن السوت ان لا + يسبوغه الطعام ولا الشرابا .

- হায় কী আশ্চর্য তুমি মৃত্যু বরণ করছ অথচ তুমি নির্মাণ করছ এবং তুমি বিশাল প্রাসাদসমূহ ও
  গয়ৢজসমূহ নির্মাণ করছ।
- আমি তোমাকে দেখেছি, যখনি তুমি দুনিয়ার (ব্যস্ততার) একটি দুয়ার বন্ধ কর, তখনি দুনিয়া (ব্যস্ততার) অপর দরজা খুলে দেয়।
- ৩. তুমি কি দেখ না নিশ্চয়ই প্রতিদিনের সকাল তোমার মৃত্যুকে সন্নিকটে এনে দিছে।
- মৃত্যুকে বিশ্বাস স্থাপনকারীর জন্য ইহাই বাতত্ব ও সঠিক যে, তার খাওয়া ও পান করা কোনোটাই সুথকর হয় না।
- খ. মৃত্যু অবশ্যই আসবে তার হাত হতে পলায়ন সম্ভব নয়। কবি এ বাস্তব সত্যটিকে ট্রাট-তে সুন্দরভাবে তুলে ধরেছেন। কবি বলেন,

هـ السوت الذي لا يعصف + فلا يلعب بك الامل الكذوب.

মৃত্যু যা অবিশঙাবী কাজেই মিথ্যা আশা যেন তোমাকে নিয়ে খেলায় মত্ত না হয়।

ولقد عجبت لغفلتي ولغرتي + والسوت يدعوني غدا فاجيب.

আমি আর্চর্য হয়েছি আমার অলসতা এবং ধোঁকায় নিমজ্জিত থাকার বিষয়ে অথচ মৃত্যু আমাকে আগামী কল্য ভাকবে এবং আমি তার ভাকে সাড়া দেব। কবি অন্যত্র বলেন মৃত্যু এবং তৎপরবর্তী অবস্থা হতে বাঁচার কোনো ব্যবস্থা নেই-

يهرب المر، من الموت وهل + ينفع المر، من الموت الهرب.
كل نفس ستقاسى مرة + كرب السوت فللسوت كرب.
ايها ذا الناس ما حل يكم + عجبا من سهوكم كل العجب.
وسقام ثم مسرت نسازل + ثمم قبير وننزول وجلب.
وحساب وكستاب حافظ + ومسرازيسن ونسار تملتهب.
وصراط من يقع عن حده + فسالى خنزى طبويل ونعب.

- ১. মানুষ মৃত্যু হতে পালাতে চায়, পলায়ন কি মানুষকে মৃত্যু হতে বাঁচাতে কোনো উপকারে আসবে।
- ২. মৃত্যুর যন্ত্রণা একবার প্রত্যেককৈ পান করানো হবে আর মৃত্যুর রয়েছে যন্ত্রণা।
- ৩. ওহে লোক সকল! তোমাদেরকে যে তুল-ভ্রান্তি পেয়ে বসেছে তা দেখে আমি অনেক অনেক আশ্চর্য
   ইই।
- ৪, অসুস্থতা তারপর অবধারিত মৃত্যু এরপর কবরে সমাধিস্থ করা হবে এবং পুনরুখান করা হবে।
- ৫. এরপর হিসাব করা হবে, সংরক্ষিত কিতাব আমলনামা দেওয়া হবে, আমল ওজন করা হবে এবং লেলিয়ন আগুন (জায়ায়াম) প্রজ্ঞালিত থাকবে।
- ৬. এবং সিরাত পার হওয়ার সময় তার ধারালোর কারণে কেউ হয়ত দীর্ঘ লাঞ্ছিত হতে (জানামে) যাবে এবং কেউ শেষ লক্ষ্যে জানাতে যাবে। কবি আরো বলেন.

قد مات ما بین الجنس الی الرضیع + الی الفطیم الی الکبیر الاثیب.
আনেকে মৃত্যুবরণ করেছে গর্ভস্থ দুগ্ধপোষ্য অবস্থার মাঝে আবার অনেকে শিশু বয়স হতে চুল পাকা বৃদ্ধ
বয়সে।

لدوا للسوت وابنوا للخراب + ف كلم يصير الى تباب . لسن نبنى ونحن الى تراب + نصير كسا خلقنا من تراب . الا ياموت لم ار منك بدا + اتبت وما تحيف وما تحابى .

- তোমরা ঝগড়া ও সংশয়ে লিপ্ত মৃত্যুর বিষয়ে এবং ধ্বংসের জন্য তোমরা নির্মাণ করছ। অতপর তোমরা সবাই ধ্বংসের দিকে এগিয়ে বাচ্ছ।
- আমরা কার জন্য নির্মাণ করব? অথচ আমরা মাটি হয়ে যাব যেমনিভাবে আমাদেরকে মাটি হতে তৈরি
  করা হয়েছে।
- ত. হে মৃত্যু আমি তোমার হাত হতে বাঁচার কোনো উপায় দেখি না। তুমি এমনভাবে এসেছ যে কোনো পার্শে একট্র সরে যাচ্ছ না এবং বিচ্ছিন্তর হও না।

কবি তার এই কাফিয়ার শেষ দিকে বলেন,

این السفر من القضاء + مشرقا ومغربا .
انظر تری لك مذهبا + او ملجا او مهربا .
سلم لأمر الله وارض + به وكن مترقبا .
تزداد من حذر المنية + بالفراد تقربا .

- ১. পূর্বে কিংবা পশ্চিমে মৃত্যু হতে পলায়নের স্থান কোথায়?
- ২. লক্ষকর তোমার যাওয়ার স্থান, আশ্রয়ের স্থান, পলারনের স্থান পাও কি না?
- ৩. আল্লার নির্দেশকে তুমি মেনে নাও স্বাগত জানাও এবং তুমি অপেক্ষাকারী হও।
- পলায়নের মাধ্যমে মৃত্যুকে ভয় করা বা মৃত্যু থেকে বেঁচে থাকার চেষ্টা মৃত্যুর নৈকট্যতাকে কেবল বৃদ্ধি
  করে।

কবি আরো বলেন,

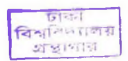
মৃত্যু হলো এমন এক জলাধার যা থেকে নিকৃতির কোনো ব্যবস্থা নেই যার স্বাদ তিক্ত এবং যা পান করা অপহন্দনীয় ও কষ্টকর।

সবশেষে এ প্রসঙ্গে কবি বলেন,

আমি মৃত্যুসমূহকে প্রাণগুলোর মধ্যে বন্টিত হতে দেখেছি। ঐসব প্রাণসমূহের পর অতি নিকটেই আমার প্রাণের জন্য নির্ধারিত মৃত্যুর অংশ আসবে।

গ. মৃত্যু অতি নিকটবর্তী তাতে কোনো কোনো সন্দেহ নেই। মৃত্যু মানুষের সবচেয়ে নিকটবর্তী অবিশ্যম্ভাবী সত্য বিষয়। জুতার ফিতা পায়ের সাথে যেমন জড়িয়ে থাকে মৃত্যু মানুষের জীবনের সাথে তার চেয়েও বেশি লেপটে আছে। কবি এ প্রসঙ্গে বলেন,

- ১. মানুষ তামাশা ও খারাপ কাজে লিপ্ত এতদসত্ত্বেও মৃত্যু প্রতিনিয়ত নিকটবর্তী হচ্ছে।
- হে মৃত্যুর ভয়কারী তোমার কাছ থেকে কৈশরের চপলতা, অহয়ার থেল-তামাশা সবকিছুই বিদুরিত
  হয়ে গিয়েছে।



কবি মৃত্যুর বিষয়ে আরো বলেন,

ايا اخوتى أجالنا تتقرب + ونحن مع الأهلين نلهو ونلعب.
اعدد ايامى واحصر حسابها + وما غفلتى عما اعد واحسب.
غدا انا من ذا اليوم ادنى الى الفنا + وبعد غد ادنى اليه واقرب.

- ওহে ভাই সকল! আমাদের মৃত্যুসমূহ নিকটবর্তী হত্তে অথচ আমরা আমাদের পরিবারবর্গ-বন্ধু-বান্ধব
   নিয়ে খেলাধুলা ও বাজে কাজে মন্ত।
- ২. আমি দিনসমূহ (বয়স ও কর্ম) গণনা করি, হিসাব করি আমি কি প্রভুতি নিয়েছি সে বিষয়ের হিসেবে আমি কতই না অমনোযোগী।
- ৩. আমি আগামী দিন আজকের দিন হতে ধাংসের দিকে বেশি নিকটবর্তী হচ্ছি আগামী দিনের পর আমি মৃত্যুর অধিক নিকটবর্তী হব।
- ঘ. দুনিয়ার কুৎসা এবং এতে জীবনযাপনের প্রতি ঘূণা সৃষ্টির বিষয়ে আলোচনা

কবি দুনিয়া বিমুখতার বর্ণনাকে শক্তিশালী ও জোড়ালো করার জন্য কাফিয়ায়ে ১ – তে দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনার পাশাপাশি ইহার ক্ষণস্থায়িত্ব ও দুনিয়া যারা লাভ করতে চায় তাদেরকে সতর্ক করেছেন,

(১) দুনিয়ার চাকচিক্য মরীচিকার মতো, মরীচিকা যেমন পিপাসার্তের তৃক্ষা মেটাতে পারে না, তেমনি দুনিয়াও কাউকে পরিতৃপ্ত করতে সক্ষম হয় না। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার ভক্ততেই এগারো ও বারোতম লাইনে বলেন.

كأن محاسن الدنيا سراب + واى يد تناولت السرابا . وان يك منية عجلت بشئ + تُرِربُه فان لها ذهابا .

- ১. দুনিয়ার সৌন্দর্য্য যেন মরিচিকার মতো আর কোন হাত (ব্যক্তি) মরীচিকা লাভ করতে সক্ষম?
- যদি কোনো বতুর মৃত্যু তাড়াতাড়ি আলে তাহলে তা খুশির বিষয় কেননা তাকে তো মৃত্যুবরণ করতেই

  হবে।
- (২) মানুষ প্রতিদিন মৃত্যুর মুখোমুখি হওয়ার পরও দুনিয়া লাভে ব্যস্ত। বিশাল প্রাসাদ, বিপুল সম্পদ অর্জন তাদের একমাত্র স্বভাবে পরিণত হয়েছে। অথচ দুনিয়া হলো একখণ্ড মেঘের ছায়ার মতো কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার দুই শত সাঁইত্রিশ-আট্রিশ এবং দুই শত একচল্লিশ হতে দুই শত চুয়াল্লিশ এবং দুইশত বায়ানু লাইনে বলেন,

ايها البانى قصورا طوالا + اين تبغى هل تربد السحابا .
انسا انت بوادى السنايا + ان رصاك السوت فيه اصابا .
لو ترى الدنيا بعينى بصير + انما الدنيا تحاكى السر ابا .
انسا الدنيا كغئ تولى + وكسا عاينت فيه الضبابا .
نار هذا البوت في الناس طرا + كل يسرم قد تزيد التهابا .
انسا الدنيا ، بلا ، وكد + واكتئاب قد يسوق اكتئابا .
ما ارى الدنيا على كل حي + نا لها الا اذى وعذابا .

- ১. হে সুউচ্চ প্রসাদ তৈরিকারী তুমি কোথায় উঠতে চাও? তুমি কি মেঘমালা পর্যন্ত উঠার ইচ্ছা করেছ?
- ২. নিশ্রেই তুমি মৃত্যুর উপত্যকায় অবস্থান করছ। যদি সে উপত্যকায় মৃত্যু তোমাকে তীর নিক্ষেপ করে তাহলে তুমি বিদ্ধ হবে।
- তুমি যদি গভীর দৃষ্টিকারীর দৃষ্টিতে দেখ (তাহলে তুমি দেখতে পাবে) নিশ্চরই দুনিয়া মরীচিকার কাহিনী বর্ণনা করে।
- দুনিয়া হলো চলে যাওয়া কোনো ছায়া খণ্ডের মতো অথবা তোমার দেখা কোনো মেঘ খণ্ডের মতো (যা
   আকাশকে ঢেকে রাখে।)
- ৫. মৃত্যুর এই আগুন প্রত্যেক মানুবের মধ্যে বিদ্যমান। প্রতিদিন সে আগুনের প্রজ্ঞলন বৃদ্ধি পাচ্ছে।
- ৬. নিচয়ই দুনিয়া হলো বিপদ, কষ্টের স্থান, দুঃখ ও দৈন্যের নাম এবং কখনো কখনো তা দুঃখ ও দৈন্যই নিয়ে আসে।
- ৭. জীবিত যাকেই দুনিয়া পেয়েছে তাকেই আমি কষ্ট ও শাস্তি দিতে দেখেছি।
- (৩) দুনিয়াকে যে ভালোবাসে, দুনিয়াকে যে প্রাধান্য প্রদান করে দুনিয়া তাকে মারাত্মক দুঃখ-কষ্টে
  নিপতিত করে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার তিন শত উনিশতম লাইনে বলেন,

দুনিরা যার একমাত্র চিন্তার বিষয়, ভাববার বিষয় হয় দুনিরা তাকে ভালোবাসার বিনিময়ে দুঃখ-কট্ট তার জন্য নির্ধারণ করে দেন। কবি এ কাফিয়ায় সব শেষে তিন শত চুয়ানুতম লাইনে দুনিয়ার কুৎসায় বলেন,

দুনিয়া এমন একস্থান যার ভালোবাসায় আমি দুর্বল ও ক্ষীণকায় হয়ে পড়েছি (অথচ দুনিয়া) সে তার প্রেমিকের প্রতি বিয়ানতকারিণী।

# গ. লোভীর কুৎসা ও স্বল্পে তৃষ্টের প্রশংসা

কবি তার এ কাফিয়াতে লোভ ও লোভীর কুৎসা-দুর্নাম যেমন বর্ণনা করেছেন তেমনি স্বল্পতুষ্টিরও উল্মাসিত প্রশংসা করেছেন।

(১) লোভ সকল অমঙ্গল ও ধাংসের কারণ। লোভী ব্যক্তি কখনো মর্যাদাবাদ হতে পারে না। স্বল্পে ভুষ্টতার মতো তৃপ্তিদারক এবং প্রশংসদীয় বন্ধু আর কিছুই হতে পারে না। কবি এ বিষয়ে অত্র কাফিয়ার আটার হতে একষ্টিতম লাইনে বলেন:

ما طلاب عيش الحريص قط ولا + فارقه التعلى منه والنصب.

البغى والحرص والهوى فتن + لم ينج منها عجم ولا عرب.

ليس على السر، في قناعته + إن هي صحت اذى ولا نصب.

من لم يكن بالكفاف مقتنعا + لم تكفه الارض كلها ذهب.

- ১. লোভীর জীবন কখনো সুখকর হয় না এবং বিপদ ও ধ্বংস তার কাছ থেকে বিচ্ছিন্ন হয় না।
- ২. অন্যায়, অত্যাচার, লোভ-লালসা ও ইচ্ছেমতো চলা ফিৎনাস্বরূপ। ঐ ফিৎনা হতে আরব আজনের (ফোনো অধিবাসী) কেউ মুক্তি পাবে না।
- ৩. সঠিকভাবে কোনো ব্যক্তি স্বল্পে তুই হলে তার জন্য দুঃখ ও কষ্ট লাভের কোনো কারণ নেই।
- ৪. সে ব্যক্তি (সামান্য কিছুতে) স্বল্পে তুই হয় না তাকে পূর্ণ পৃথিবী স্বর্ণ করে দিলেও সে সন্তুই হবে না।
- (২) কবি কিছু লাভের জন্য হাত পাতাকে ঘৃণ্য চোখে দেখেছেন এবং স্বহতে উপার্জনকে উৎসাহিত করেছেন। দুনিরাতে মানুব অনেক কিছু লাভের কামনা করে, অথচ ভ্রমণকারীর জন্য যেমন পাথেয় যথেষ্ট, তেমনি দুনিয়ায় সামান্য সম্পদকেই যথেষ্ট মনে করা উচিত। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার দুই শত একাভর, দুই শত বাহাভর ও দুই শত ছিয়াভর লাইনে বলেন,

یا نفس لا تتعرضی لعطیة + الا عطیمة ربیك الوهاب.

یا نفس هلا تعلمین فانسا + فی دار صعمیل لدار ثیواب.

تبغی من الدنیا الكثیر وانما + یكفیك منها مثل زاد الراكب.
لا یعجمینك ما تری فكانه + قد زال عنك زوال امس الذاهب.

 হে অন্তর তুমি কোন দানের (প্রতিদানের) জন্য নিজকে পেশ করবে না। গুধুমাত্র তোমার দানকারী রবের জন্য নিজকে উত্থাপন করবে।

- হে অন্তর তুমি কি জাম না, তুমি রয়েছ আমলের জগতে সাওয়াবের (আখিরাতের) জগতে যাওয়ার
  জন্য।
- তুমি দুনিয়া হতে অনেক কিছু কামনা কর অথচ তোমার জন্য ভ্রমণকারীর পাথেয় পরিমাণ (সম্পদই)
   যথেয় ।
- তুমি যা দেখছ তা যেন তোমাকে আশ্চর্যায়িত না করে মনে হয় যেন তা তোমার নিকট হতে দ্রে সরে গেছে যেমন গত দিনের প্রস্থানকারী চলে গেছে।
- (৩) স্বল্পে তুষ্টি মানুষকে সুন্দর-পরিচ্ছার জীবন যাপনে সাহায্য করে। আর লোভ মানুষের দুঃখকে কেবল বৃদ্ধি করে তোলে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার দুই শত সাতানকাই ও আটানকাইতম লাইনে বলেন,

وفى جسيل القنوع ينخفض + العيش وبالحرص يعظم التعب. ان الغنى فى النفوس والعز + تعقوى الله لافضة ولا ذهب.

- সুন্দর ও চমংকার স্বল্প তৃষ্টিতে জীবনধারণ সংকীর্ণ হয়ে পড়ে আর লোভ-লালসা নিয়ে জীবনধারণ
  দৃঃখ-কয় বাড়িয়ে দেয়।
- ধনাতা (তা হলো অন্তরের বিষয়, আল্লাহর ভয় হলো মর্যাদা, স্বর্ণ ও রৌপ্যের মালিক হওয়ার মধ্যে কোনো) মর্যাদা নেই।

## ঘ. কবর ও কবরের আযাবের বর্ণনা

কবর ও কবরের ভরাবহ অবস্থা কবির কবিতায় মূর্ত হয়ে উঠেছে কবি উক্ত কাফিয়ার প্রথম দিকে কবরের বর্ণনায় অত্র কাফিয়ার চুরানকাই ও পঁচানকাইতম লাইনে বলেন,

> مالى مررت على القبور مُكلِّا + قبر الحبب فلم يرد جوابى . لو كان ينطق بالجواب لقال لى + اكل التراب محانى وشبابى .

- আমার কি হলো বন্ধুর কবরের পাশ দিয়ে সালাম দিয়ে অতিক্রম করলাম কিন্তু সে আমার সালামের জবাব দিল না।
- যদি সে উত্তর দিত সে আমাকে বলত মাটি আমার সৌন্দর্য্য ও যৌবন কে খেয়ে ফেলেছে।
   কবি অত্র কাফিয়ার একশত নব্বইতম লাইন হতে একশত চুরানব্বইতম লাইনে কবরের নিরুত্তর থাকা
   প্রিজনদেরকে মাটির নিচে আচ্ছাদিত করে রাখার বিষয়ে বলেন,

#### **Dhaka University Institutional Repository**

94

ما للمقابر لا تجيب + اذا دعاهن الكئيب.
حفر معقفة عليهن + الجنادل والكثيب.
فيهن ولدان واطفال + وشبان وشيب.
كم من حبيب لم تكن + نفسى بفرقته تطيب.
غادرته في بعظهن + مجدلا وهو الحبيب.

- ১. যখন দুশ্চিন্তাগ্রস্ত ব্যক্তি কবরকে ভাকে কবরসমূহের কি হলো সেগুলো ঐ ভাকে সাড়া দেয় না।
- ২. (কবরসমূহ) গর্তগুলোর ছাদ দেওয়া হয়েছে বিশাল পাথর ও ধুলো মাটি দ্বারা।
- ৩. সে কবরসমূহে রয়েছে। শিশুরা, দুগ্ধপোষ্য শিশুরা, যুবক ও বৃদ্ধের লাশ।
- ৪. কবরে রয়েছে এমন অনেক বন্ধু যাদের বিচ্ছেদ আমার অন্তরে ভালো লাগে না।
- ৫. এসব কবরের কোনো কোনোটিতে কাফন পেচিয়ে রেখে এসেছি বন্ধুদেরকে।

#### ঙ নিজকে ভর্তসনার বর্ণনা

কবি নিজকে নিজে ভর্ৎসনা করে নিজের দৈন্যতা ও দুর্বলতার কথা সুন্দরভাবে তার কবিতায় ফুটিয়ে তুলেছেন। কবি অত্র কাফিয়ার একাশি হতে ছিয়াশিতম লাইনে বলেন,

لا عذر لى قد اتى السبب + فليت شعرى متى اتوب.

ابليس قد غرنى ونفى + ومنى منها اللغوب.
وليت ادرى اذا اتانى + رسول ربى بما اجيب.
هنل انا عند الجواب مني + اخطئ فى القول ام اصيب.
ام انا يوم الحاب تاج + ام لى فى ناره نصيب.
يا ربى جدلى على رجائى + بسنة منك لا اخيب.

- ১. আমার বৃদ্ধতা চলে এসেছে আমার কোনো অভিযোগ নেই হার আফসোস কখন আমি তাওবা করব।
- ২. আমার অন্তর ও ইবলিস আমাকে ধোঁকা দিয়েছে এবং এ দুজনের জন্য আমি দুঃখ-কষ্ট পেয়েছি।
- ৩. আমি জানি না যখন আমার কাছে আল্লাহর দুত আসবে আমি কি উত্তর দিব।
- ৪. আমি কি উত্তর দেওয়ার সময় সঠিক উত্তর দেব না ভুল উত্তর দেব।

- ৫. নাকি আমি হিসাবের দিন (কিয়ায়ত বা বিচার দিবসে) মুক্তি পাব নাকি আমার জন্য রয়েছে
  জাহানামের হিস্যা।
- ৬. হে আমার প্রতিপালক! আমার আশায় আপনি দয়া করুন যেন আমি আপনার দানে লজ্জিত না হই।
- চ. তাওবা বা অনুশোচনার বর্ণনা

কবি এ কাফিরার শেষ ভাগে দুই শত পঁঢ়াশি এবং দুই শত ছিয়াশিতম লাইনে বলেন, কৃতকর্মের জন্য অনুশোচনা বা তাওবা করার জন্য নিজকে নিজে উৎসাহীত করেছেন,

يا نفس توبى قبل أن + لا تستطيعي أن تتوبى .

واستغفري لذنوبك + الرحسان غفار الذنوب.

- হে (আমার) আত্মা! তুমি তাওবা করতে অক্ষম হওয়ার পূর্বেই তাওবা বা অনুশোচনা কর।
- ২. তুমি তোমার গুনাহ সমূহের জন্য ক্ষমা প্রার্থনা কর। তাওবা কর পরম দয়াশীল (আল্লাহর) কাছে যিনি সকল গুনাহের ক্ষমাকারী।

## ص قافية التاء

কবি আবুল আতাহিয়াহ তার 'কাফিয়ায়ে তা' এর মধ্যে নিজকে আখিরাতের ভয় প্রদর্শন করা, পৃথিবীর দ্রুত ক্ষয়ে যাওয়া, মৃত্যু এবং মৃত্যুকে ভূলে থাকার কারণে নিজকে ভর্ৎসনা করা, কবর ও তার ভয়াবহ অবস্থার বর্ণনা, আখিরাতের প্রতি উদ্বুদ্ধ করা ও স্বয়ে তৃষ্টির বিষয়ে বর্ণনার পাশাপাশি আল্লাহ তাআলার প্রশংসা ও অন্যান্য নসিহত পূর্ণ বর্ণনা দিয়েছেন। উক্ত কাফিয়াটি দীর্ঘতম কাফিয়ার অন্যতম। এতে মোট ৩৩৩ (তিন শত তেত্রিশটি) লাইন রয়েছে।

## ক. মৃত্যুর বর্ণনা

(১) মৃত্যু সম্পর্কে অত্র কাফিয়ার ছাব্বিশ ও সাতাশতম লাইনে, কবি মনকে, নিজকে মৃত্যুর কথা ভূলে থাকার কারণে ভর্ৎসনা ও তিরকার করে বলেন,

> نسبت الموت فيسا قد نسبت + كانى لا ارى احدا يسرت. السبس السبوت غاية كل حى + فسالى ابادر ما يفوت.

- আমি মৃত্যুকে ভুলে যাওয়ার মতো ভুলে গিয়েছি। মনে হয় যেন আমি কাউকে মৃত্যু বয়প কয়তে
  দেখিনি।
- মৃত্যু কি প্রত্যেক (জীবিতের) প্রাণের শেষ ঠিকানা নয়? (অবশ্যই তা শেষ ঠিকানা) তাহলে যা হাত
  ছাড়া হয়ে যাবে তা পেতে কেন আমি তাড়াইড়া করব না।
- (২) মৃত্যু অবশ্যই সবাইকে প্রাণহীন করবে এ বিষয়ে কোনো সন্দেহ নেই। বৃদ্ধ বয়য় কেউ তার হাত
   থেকে মুক্তি পাওয়ার সভাবনা নেই। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার আটাশ হতে ত্রিশতম লাইনে বলেন,

من يعيش يكبر ومن يكبر يست + والسنايا لا تبالى من اتت. كم وكم قد درجت من قبلنا + من قرون وقرون قد صضت. ايمها المعزور ما هذا الصبا + لو نهيت النفس عنه لأنتهت.

- যে জীবিত সে বয়োপ্রাপ্ত ও বৃদ্ধ হবেই আর যে, ব্যক্তি বৃদ্ধ ও বয়োপ্রাপ্ত হবে সে মৃত্যুবরণ করবে। মৃত্যু আগমনকারী কাউকে পরোয়া করে না।
- ২. আমাদের পূর্ববর্তী যুগ এবং মহাকাল এসেছে ও চলে গিয়েছে।
- ত. হে ধোঁকায় লিপ্ত ব্যক্তি এই চপলতা কিসের? যদি তুমি তোমায় নফসকে নিষেধ কয়তে (খায়াপ কাজ
  কয়তে) তাহলে তা খায়াপ কাজ হতে বিয়ত থাকত।

(৩) মুয়াল্লা ইবনে আইউব বলেন, আমি একদা খলিফা মামুনের দরবারে গিয়ে দেখলাম তিনি ঘন সুন্দর দাড়িওয়ালা, মাথায় সিঁথিকাটা ধবধবে সাদা কাপড় পড়া এক বৃদ্ধের সামনে বসা। তখন আমি খলিফার পত্র লিখক হাসান ইবনে আবী সাঈদের নিকট লোকটির পরিচয় জানতে চাই। হাসান বলল তুমি কি তাকে চেন না? আমি বললাম, আমি চিনলে তো তোমাকে জিজ্ঞেস করতাম না। সে বলল, উনি হলেন আবুল আতাহিয়া। তখন খলিফা তাকে মৃত্যু সম্পর্কে কিছু কবিতা আবৃত্তি করতে বললে তিনি নিম্নোক্ত কবিতা আবৃত্তি করেন, যা অত্র কাফিয়ার দুই শত পঞ্চাশ হতে দুই শত চুয়ায়তম লাইনে সংকলিত হয়েছে:

انساك صحياك السماة + فطلبت فى الدنيا الثباتا.
او ثقت بالدنيا وأنت + ترى جماعتها ثناتا.
وعزمت منك على الحياة + وطولها عزما بتاتا.
يا من رأى ابويه فيسن + قد رأى كانا فسانا.
همل فيهما لك عبرة + ام خلت أن لك أنفلانا.

- ১. তোমার জীবন্দশা তোমাকে মৃত্যুর কথা ভুলিরে দিয়েছে। কাজেই তুমি দুনিয়ার স্থায়িত্ব কামনা করছ।
- ২. তুমি দুনিয়া আঁকড়ে ধরে আছ অথচ তুমি দেখছ দুনিয়ায় একতাবদ্ধতা দলবদ্ধতা ছিন্ন-ভিন্ন হয়ে গেছে।
- তুমি জীবন ও জীবনের দীর্ঘতা সম্পর্কে দৃঢ়ন্থির চিত্ত রয়েছ।
- আফসোস ঐ ব্যক্তির জন্য যে তার পিতামাতাকে তারই দেখা লোকদের মার্কে দেখে ছিল। অতঃপর উভয়েই মারা গেল।
- ৫. তোমার পিতামাতার উভয়ের মৃত্যুতে তোমার কি কোনো শিক্ষা রয়েছে, নাকি তুমি ধারণা করছ যে, তোমাকে ছেভে দেওয়া হবে।
- খ. কবর ও তার ভয়াবহতা সম্পর্কে কবি বলেন,
- (১) পিতা, পিতামহ, রাজা-বাদশাহ, গরীব-ধনী সবার শেষ ঠিকানা, প্রত্যাবর্তনস্থল হলো কবর। যারা একদা ক্ষমতাধর ছিল ওরা মাটির ভরের নিচে চাপা পড়া। কবি এ বিষয়ে অত্র কাসিদার একশত পঁয়ত্রিশ হতে একশত সাঁইত্রিশ লাইনে বলেন.

رايت القبور فنادها امواتا + فاذ اجهن فسائل الاصواتا .
ابن السلوك بنو السلوك فكلهم + امسى واصبح في التراب رفاتا .
كم من اب وابى اب لك تحت + اطباق الثرى قد قبل كان فساتا .

- রাজা-বাদশাহরা কোথায়? রাজা-বাদশার সন্তানেরা সবাই মাটিতে মুড়য়ৄড়ে হাভি
   হয়ে সকাল-সন্ধ্যা
   করছে।
- (২) কবর যিয়ারত মানুষকে আখিয়াতের কথা শরণ করিয়ে দেয়। তাই কবি কবর য়য়য়য়তের উপদেশ প্রদান করেছেন এবং নাফসকে বার বার মৃত্যুর কথা শরণ করিয়ে দিয়েছেন। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার দুই শত উনাশি হতে দুই শত একাশিতম লাইনে বলেন,

نفسى زورى القبور واعتبريها + حيث فيها لمن يزور عظات.
وانظرى كيف حال من حل فيها + بعد عز وهم بها اموات.
حرصوا املوا كحرصك با نفس + ووافاهم الحام فاتوا.

- হে আমার প্রাণ তুমি করব জিয়ারত কর এবং তা ভালোভাবে মূল্যায়ন কর কেননা, কবর জিয়ারতকারীয় জন্য কবর জিয়ায়তে উপদেশ য়য়য়ছে।
- ২. তুমি দেখ যাদের কবরে দেওয়া হয়েছে তাদের অবস্থা কি? তারা সন্মান ও মর্যাদা পাওরার পর তারা কবরে মৃত অবস্থায় আছে।
- ৩. ওরা লোভ করেছে, আশা করেছে হে নফস তোমার মতো এবং তাদের সাথে করেছে মৃত্যু অতঃপর
  তারা মৃত্যুবরণ করেছে।
- গ. স্বন্ধ তৃষ্টি ও নির্লোভ হওয়ার বিষয়ে কবি অত্র কাফিয়ার দুই শত আটাশি ও দুই শত একাশি লাইনে বলেন.

خير اكتساب الفتى ما كان من عمل + ذاك وصير على عسر وميسرة .
افضل الزهد زهد كان عن جدة + وافضل العفو عفو عند مقدرة .
لا خير لا خير للانسان في طبع + يصير منه الى زل ومحقرة .
استغفر الله من ذنيي واساله + عيشا هنيها باخلاق مطهرة .

- ১. যুবকের আয়ের (কামাইরের) উত্তম আয় হলো যা সে নিজে করে এবং সুখে ও দুঃখে ধৈর্যধারণ করা।
- ২. প্রাচুর্য ও সমৃদ্ধতা সত্ত্বে ও যুহুদ (দুনিয়া বিমুখতা) সর্বোত্তম যহুদ। ক্ষমতা থাকা সত্ত্বেও ক্ষমা করা সর্বোত্তম ক্ষমা।
- ৩. মানুষের জন্য কল্যাণ নেই লোভ ও অতি আশায়। লোভ মানুষকে অপমাণিত ও লাঞ্ছিত করে।
- আমি আল্লাহর কাছে আমার গুনাহের জন্য ক্ষমা চাই এবং পৃত পবিত্র চরিত্র দ্বারা তার নিকট মুধময় জীবন কামনা করি। প্রার্থনা করি।
- ঘ. দুনিয়ার আসক্তিতে দিমজ্জিত না হওয়ার জন্য কবি সকলকে সতর্ক করে অত্র কাফিয়ার তিন শত বাইশতম ও তিন শত তেইশতম লাইনে এবং তিন শত আটাশ হতে তিন শত ত্রিশি পর্বন্ত তিনি বলেন,

با ساكن الدنيا لقد او طنتها + وامنتها عجبا كيف امنتها .
وشغلت قلبك عن معادك بالسنى + وخدعت نفسك بالهوى وفتنتها .
با ساكن الدنيا كانك خلت انك + خالد فجيعتها وخزنتها .
يا ساكن الدنيا طفقت تزين الدنيا + بسا لا يستقيم فشنتها .
اذكر احبتك الذين ثكلتهم + اذكر رهونا في التراب رهنها .

- হে দুনিয়ায় বসবাসকারী তুমি দুনিয়াকে বাসভূমি করে নিয়েছ এবং তাকে তুমি নিয়পদ মনে করছ।
   আশচর্যের বিষয় তুমি ইহাকে কিভাবে নিয়পদ মনে করছ?
- তুমি আশা-আকাজ্কা দিয়ে তোমার অন্তরকে মৃত্যু হতে ফিরিয়ে রেখেছ (মাশগুল করে রেখেছ) এবং
   তুমি তোমার নফসকে কু-প্রবৃত্তির দ্বারা ধোঁকা দিয়েছ এবং তাকে বিপর্যন্ত করেছ।
- ত. হে দুনিয়ায় বসবাসকারী তুমি ধারণা করেছ তুমি চিরস্থায়ী হবে এ জন্য তুমি দুনিয়ার জন্য জমা করছ
   এবং একত্রিত করছ।
- ওহে দুনিয়ায় বসবাসকারী যে দুনিয়া চিরস্থায়ী নয় তা সাজাতে এবং সৌন্দর্য্যমণ্ডিত কয়তে তুমি চেষ্টা
  কয়ে যাত্র এবং ইহাকে তোমার লক্ষ্যবন্ত হিসেবে গণ্য কয়েছ।
- ৫. মরণ কর ঐসব বয়ৢ-বায়বদের যাদেরকে তুমি হারিয়েছ। মরণ কর ঐসব বয়ুসমূহের (মৃতদের)

  যাদের তুমি মাটির নিচে বয়ক দিয়েছ।

# قافة الثاء

কবি রচিত কাফিরাসমূহের মধ্যে বিশ্ব তার স্বভাবসূলভ বর্ণনার মৃত্যুকে ভুলে থেকে দুনিয়ায় মন্ত থাকার বিষয়ে আলোচনা করেছেন। আমরা নিমে অত্র কাফিয়ার তৃতীর, চতুর্থ এবং ষষ্ঠ লাইন তিনটি লাইন উল্লেখ করছি। কবি বলেন,

يا اخى ما اغرنا بالسنايا + في اتخاذ الاثاث بعد الاثات.
ليت شعرى وكيف انت اذا ما + ولولت باسمك النماء الروائى.
ليت شعرى وكيف حالك + فيما هناك تكون بعد ثلاث.

- সম্পদের পর সম্পদ জয়া করার (গ্রহণ করার) বিষয়ে হে আয়ার ভাই কোন বকু আয়াদেরকে য়ৃত্যু হতে ধোঁকা দিয়ে (ভুলিয়ে) রেখেছে।
- ২. হার আফসোস তোমার কি অবস্থা হবে যখন তোমাকে তোমার নাম ধরে ধ্বংসশীলা মহিলারা ডাকছে।
- ৩. হায় আফসোস তিন (দিন) পর সেখানে (কবরে) তোমার অবস্থা কি হবে।

কবি এসব লাইনে শ্রোতার বিবেককে প্রশ্ন করে জাগ্রত করে তুলেছেন যে, দুনিয়ার সবকিছুই একদিন ফেলে অন্ধকার কবরে সবাইকে চলে যেতে হবে। সেখানে কেউ সাহায্যকারী হবে না।

# قافية الجيم

উক্ত কাফিয়াতে কবির রচিত (৫৪) চুয়ানু লাইন কবিতা উদ্ধৃত হয়েছে। এতে কবি কালের ঘূর্ণন, ধৈর্য, সন্ধের তুষ্টি, দুনিয়ার চাকচিক্যে ধোঁকা খাওয়ার বিষয়ে, সং ও অসং বন্ধুর গুণ বর্ণনায় এবং দ্রুত দুন্দিতা লাঘবের বিষয়ে কবিতা রচনা করেছেন।

কবি সত্যবাদীতা ও খোদাভীরুতাকে দুশ্ভিতা লাঘবের মাধ্যমও সুখি জীবনযাপনের উৎসবলে উল্লেখ করেছেন। কবি অত্র কাফিয়ার উনিশ হতে তেইশতম লাইনে বলেন,

خليلي ان الهم قد يتفرح + ومن كان يبغى الحق فالحق ابلع . وذو الصدق لا يرتباب والبعدل قائم + على طرقات الحق والشر اعوج . واخلاق ذى التقوى وذى البر فى الدجى + لهن سراج بين عينيه مسرج . ونيات اهل البعدة بين عينيه مسرح . ونيات اهل البعدة بين الهل البعدة لا تتلجلج . وليس له من حجة الله مخرج .

- হে আমার বন্ধু নিভয়ই দুভিত্তা কখনো কখনো দূরভীত হয়ে য়য় এবং য়ে য়য়িড় হক বা সত্য খুজে, কামনা কয়ে (সত্য কে পায়) আয় সত্য হলো উজ্জ্ব ও সুস্পষ্ট।
- ২. সত্যবাদীরা সন্দেহ করে না, ন্যায়পরায়ণতা সত্যের পথসমূহে দাড়িয়ে আছে। আর খারাপ বা অসত্য হলো বক্রতা।
- ৩. (রাতের) অন্ধকারে নেককার ও খোদাভীক্ণর চরিত্রসমূহের মধ্যে উজ্জ্বলতাও এমন আলোক বর্তিকা রয়েছে যা তার দুচোখের মাঝে (মুখমওলে) দীগুমান।
- সত্যবাদীদের নিরতসমূহ উজ্জ্ব ও পবিত্র এবং সত্যবাদীদের জিহবাসমূহ (সত্য বলার ক্ষেত্রে) আড়াট ও কলিও হয় না।
- ৫. আল্লাহর বিরুদ্ধে সৃষ্টির কোনো অভিযোগ নেই এবং সৃষ্টি আল্লাহর বলয় হতে বেড়িয়ে যাওয়ার কোনো
  পথ নেই।

# قافية الحاء

এই কাফিয়াতে কবির (৩৫) পয়ত্রিশ লাইন কবিতা উদ্ধৃত হয়েছে। কবি এসব লাইনে খোদাভীরু লোকদের প্রশংসা এবং তাদের প্রাচুর্য্যপূর্ণ আরামদায়ক জীবনের বর্ণনা প্রদান করেছেন। কবি অত্র কাফিয়ার তৃতীয় ও চতুর্থ লাইনে বলেন,

> اذا كنف عبد الله عما يضره + واكثر ذكر الله فالعبد صالع . اذا السرء لم يمدحه حسن فعاله + فليس له والحمد لله مادح .

- যখন আল্লাহর বান্দা তার জন্য ক্ষতিকর বিষয় হতে দূরে থাকে (বেঁচে থাকে) এবং আল্লাহ তাআলার বেশি ন্মরণ করে সেই নেককার বান্দা।
- মানুবের যখন ভালো কাজের প্রশংসা করা হয় না তখন তার কোনো প্রশংসাকারী থাকে না এবং প্রশংসা কেবল আল্লাহর জন্য।

কিতাবুল আগানী গ্রন্থকার বলেন, ইমাম ছওলী আবুল আতাহিয়া হতে বর্ণনা করেন খলিফা হারুনুর রশিদ মাঝি-মাল্লার গান খুব বেশি পছন্দ করতেন যখন তিনি তার প্রমোদতরীতে ভ্রমণ করতেন। কিছু তিনি তাদের ভুল উচ্চারণ ও ক্রটি যুক্ত ছন্দে বিরক্ত হতেন। খলিফা তখন তার সাথে থাকা কবিদের বললেন তারা যেন এসব মাঝি-মাল্লাদের জন্য গান রচনা করে। উপস্থিত কবিরা এ বিষয়ে কবিতা রচনার অপারগতা প্রকাশ করে এ জন্য কবি আবুল আতাহিয়ার নাম প্রতাব করেন। তিনি সে সময়ে জেলে বন্দী ছিলেন।

তিনি বলেন, খলিফা তখন আমাকে এ বিষয়ে কবিতা রচনার জন্য অনুরোধ করেন কিন্তু বন্দীদশা হতে মুক্তি দেওরার নির্দেশ দেননি। এ জন্য মনে মনে পণ করলাম আমি এমন কবিতা রচনা করব যা তাকে চিন্তিত করে তুলবে। আমি কবিতা রচনা করে মাঝি-মাল্লাদের দিলাম। খলিফা তাদের কণ্ঠে সে কবিতা ও গান তনে কাঁদতে লাগলেন। খলিফা উপদেশ পূর্ণবানী শোনার সময় বেশি কান্না করতেন। খলিফার উজীর ফদল ইবনে রাবী যখন তার অত্যাধিক কান্না ও অন্থিরতা দেখলেন তখন মাঝিদেরকে চুপ করতে ইঙ্গিত করলেন। খলিফার মাঝিদের জন্য কবি রচিত পনেরো (১৫) লাইনের গানের শেষ তিন লাইনে কবি বলেন.

كل نطاح من الدهر + له يسوم نطسوح . نح عملى نفسك يا + مسكين ان كنت تنوح . لست بالباقى لتسوتن + ولو عسرت ما عمر نوح .

- যুগে যুগে শিং দিয়ে গুতোমারা লোকদের (শক্তিশালী লোকদের) জন্যও গুতো খাওয়ার (নিহত হওয়ার, মৃত্যুবরণ করার) দিন রয়েছে।
- ২. ওহে মিসকীন তুমি তোমার জন্য কান্নাকর যদি তুমি কাঁদতে চাও।
- ৩. তুমি বাকি থাকবে না, অবশ্যই তুমি মৃত্যুবরণ করবে; যদিও তুমি নুহ (আ)-এর মতো হায়াত (দীর্ঘ জীবন) লাভ কর।

# قافية الخآء

উক্ত কাকিয়াতে কবির কোনো কবিতা তার দেউয়ানে বর্ণিত হরনি। ور الزاهية في ديوان ابي المتاهية काकिয়াতে কানো কবিতা পাওয়া যায়নি।

# قافية الدال

কবি রচিত যাঃ কাফিয়াতে মোট তিন শত তেরা (৩১৩) লাইন কবিতা রয়েছে। দিওয়ানে আবুল আতাহিয়াতে দাল কাফিয়াটি কবির রচিত সুদীর্যতম কাফিয়াসমূহের অন্যতম। উক্ত কাফিয়াতে কবি আল্লাহ তাআলার প্রশংসা, দুনিয়ার অসাভৃতা, আল্লাহ তাআলার নির্দেশসমূহ আঁকড়ে ধরা, মৃত্যুও তার পরিণতি, দুনিয়ার জীবনের জন্য আফসোস, আল্লাহ তাআলার উপর ভরসা করা, পাপীদেরকে সতর্ক করা, আল্লাহ তাআলাকে ভয় করা ইত্যাদি নানা বিষয়ে কবিতা রচনা করেছেন। তবে সকল কবিতাতেই তিনি দুনিয়া বিমুখতা, আখিয়াত মুখিতা ও মৃত্যুর কথাকে কোনো না কোনোভাবে উল্লোখ করেছেন।

#### ক. আল্লাহ তাআলার প্রশংসায় কবি বলেন-

(১) বর্ণিত আছে যে, কবি একদা দোকানে বসাছিলেন এবং আনমনে এক টুকরা কাগজ নিয়ে তাতে তাৎক্ষণিকভাবে মুতাকারিব ছব্দে আল্লাহ তাআলার প্রশংসার নিম্নোক্ত কবিতা আবৃত্তি করেন, যা অত্র কাফিয়ার বর্চ হতে দশম লাইনে সংকলিত হয়েছে।

الا انسنا كلنا باند + واى بهنى ادم خالد.
وبد عهم كنان صن ربهم + وكل الى ربه عائد.
فياعجبا كيف يعصر الاله + ام كيف يجحده الجاحد.
ولله فنى كنل تنجريكة + وفي كل تنكينة شاهد.
وفى كنل شئ لنه اينة + تنبل عنلى انه الواحد.

- ১. সাবধান- আফসোস নিভয়ই আমরা সবাই ধ্বংসশীল, কোন আদম সন্তানই আর চিরন্থায়ী?
- তাদের সূচনা (জন্ম হয়েছিল) তাদের প্রতিপালকের নিকট হতে এবং সকলেই তাদের প্রতিপালকের নিকট প্রত্যাবর্তনকারী।
- অতঃপর কি আর্ক্যর্থ (বনী আদমেরা) কিভাবে আল্লাহকে অমান্য করে অথবা তাকে অস্বীকারকারী কিভাবে তাকে অস্বীকার করে।
- ৪. প্রত্যেক (নড়াচড়া) দোলাতে এবং স্থিরতার আল্লাহ তাআলার অন্তিত্বের স্বাক্ষ্য রয়েছে।
- ৫. এবং প্রত্যেক বতুতেই তার নিদর্শন রয়েছে যা প্রমাণ করে যে তিনি এক ও একক।
  কবি যখন চলে গেলেন তখন সে স্থান দিয়ে সমকালীন প্রখ্যাত কবি আবু নওয়াস যাজিলেন। তিনি
  কবিতার লাইনগুলো দেখে এগুলো কার রচিত জানতে চাইলেন। উপস্থিত লোকেরা বলল এগুলো আবুল

আতাহিয়া রচিত কবিতা, তখন আবু নওয়াস বললেন لرددتها لى بجبيع شعرى

यদি আমার সকল কবিতার বিনিময়েও এই কয় লাইন কবিতা আমার হতো তাহলে আমি তা কামনা
করতাম।

(২) আগানী গ্রন্থকার বলেন, আবুল আতাহিয়াকে জিন্দিক অপবাদ প্রদান করা হয়। একদা তিনি খলিল ইবনে আসাদ আন নাওজেসানীর নিকট আসেন এবং বলেন যে, লোকরা আমাকে জিন্দিক বলে অপবাদ দেয় আল্লাহর কসম তাওহীদেই আমার ধর্ম। তখন খলীল তাকে বললেন— আপনি এমন কিছু বলুন যাতে আপনার পক্ষ হতে কিছু বলতে পারি। তখন কবি নিম্নোক্ত চার লাইন কবিতা আবৃত্তি করেন। যা অত্র কাকিয়ার এগারো হতে চৌন্দতম লাইনে সংকলিত হয়েছে। তিনি আল্লাহ তাআলার প্রশংসায় বলেন—

لك الحدد باذا العرش با خير معبود + وبا خير مسئول وبا خير محبود شهدنالك اللهم ان لت محدثا + ولكنك السولى ولت بمجدود وانك صغروف ولست بموصوف + وانك مرجرد ولست بمجدود وانسك معروف ولست بموصوف + وانسك مرجرد عائبا غير مفقود .

- হে আরশের মালিক হে উত্তম মা'বুদ, উত্তম আবেদনের হল ও উত্তম প্রশংসিত তোমার জন্য সকল প্রশংসা।
- হে আল্লাহ আমরা তোমার সাক্ষ্যি দিল্ছি যে, তুমি নতুন কিছু নও (নবজন্ম) বরং তুমি মালিক এবং
  তুমি অস্বীকার করার মতো নও।
- এবং নিশ্চয়ই তুমি পরিচিত ও প্রসিদ্ধ, তুমি প্রশংসার মুখাপেক্ষী নও নিশ্চয়ই তুমি স্থায়ী ও বর্তমান
   তুমি নতুন ও (জন্ম নেওয়া) নও।
- তুমি এমন এক প্রতিপালক যে দূরভীত হয় না ও হবে না। তুমি নিকটে, দূরে, উপস্থিত, অনুপস্থিত
  সর্ববস্থায় আছ এবং হারিয়ে যাওয়ার নও।
- খ. দুনিয়া সম্পর্কে ভয় প্রদর্শন, সতর্ক করা এবং আল্লাহর রজ্জুকে শক্তভাবে আঁকড়ে ধরতে উৎসাহিত করতে কবি বলেন—
- (১) সকল ক্ষমতাধর, শক্তিশালী একদিন নিঃস্ব হয়ে মৃত্যুবরণ করে আল্লাহর কাছে চলে যেতে হবে, দুনিয়া ক্ষণস্থায়ী আবাসস্থল এ বিষয়ে তিনি অত্র কাফিয়ার তেত্রিশ হতে সাতত্রিশতম লাইনে বলেন-

رأيت السلوك وان عظمت + فان السلوك لربى عبيد . تنافس فى جسع مال حطام + وكل يسزول وكل يبيد .

وكم باد جمع اولوا قوة + وحمدن حمين وقصر مشيد. وليس بباق على الحادثات + لمشئ من الخلق ركن شديد. واى منسيع يقوت الفنا + اذا كان يبلى الصفا والحديد.

- আমি রাজাদের দেখেছি তারা যতবড় আর শক্তিশালী হোক না কেন সকল রাজারাই আমার প্রতিপালকের গোলাম।
- তুমি ধ্বংসশীল সম্পদ একত্রিত করতে প্রতিযোগিতা কর। সবকিছু বিদূরিত হবে সবকিছুই ধ্বংস হয়ে

  যাবে।
- ৩. কত শক্তিশালীরা ধ্বংসপ্রাপ্ত হয়েছে এবং কত সুরক্ষিত দুর্গ ও সুকঠিন বিশাল প্রাসাদ ধ্বংস হয়ে গেছে।
- ধ্বংস হতে নিকৃতি বা স্থায়ী থাকা সম্ভব নয় সৃষ্টির কোনো বতুরই স্থায়িত্রের জন্য কোনো আশ্রয়ত্বল নেই।
- ৫. মৃত্যু বা ধ্বংসকে কোনো বন্তু ঠেকাবে যখন সুকঠিন পাথর ও লোহা মুড়মুড়ে হয়ে ধ্বংস হয়ে ঘাবে?
- (২) দুনিয়ার জীবনের প্রতি আফসোস করে কবি অত্র কাফিয়ার সাতার হতে উনবাট এবং বাবট্টিতম লাইনে আরো বলেন-

انتى منها غدا مر تحل + او ارانى راحـــلا من بعد غدا ـ
اجمع المال لغيرى دائبا + واقاسى العيش منهفى نكد ـ
لسن الـــال الذى اجمعه + الـــنفــــــى ام لاهلى والولد ـ
انـــما دنـــاك يوم واحد + فـــاذا يــرمـــك ولــى لم يعد ـ

- নি-চরই আমি আগামীকল্য পৃথিবী হতে (বিদায় করে) চলে যাব। অথবা আগামী দিনের পর্রদিন (পরত) আমাকে (প্রত্থানকারী) ভ্রমণকারী হিসেবে দেখব।
- ২. আমি অন্যের জন্য সব সময় সম্পদ জমা করছি এবং এজন্য কষ্টকর জীবনযাপন করছি।
- ৩. এটা কার জন্য নিজের জন্য না পরিবারের জন্য না সন্তানের জন্য।
- নি-চয়ই তোমার দুনিয়ার জীবন একদিনের মতো। যখন তোমার সে দিনটি ফেরত যাবে তখন তা পুনরায় ফিরত আসবে না।
- (৩) দুনিয়া ধ্বংস হয়ে যাওয়ার বিষয়ে কবি অত্র কাফিয়ার দুইশত নয় হতে দুইশত এগারো লাইনে আরো বলেন–

ومن عجب الدنيا يقينك بالفنا + دانك فيها للبقاء تريد.

السم تسر أن الحرث والنسل كله + يسبيد فسنه قائم وحصيد.
لعسرى لقد بادت قرون كشيرة + وانت كسا باد القرون تبيد.

- দুনিয়ার আশ্চার্বের বিষয় হলে। তুমি ইহার ধাংসের বিষয়ে নিশ্চিত (হওয়া সল্বেও) তুমি দুনিয়াতে
  থাকার (স্থায়িত্ব লাভের) ইত্থা করছ।
- তুমি কি জান না ফসলাদি ও পণ্ড-পক্ষী ধ্বংস হয়ে যাবে। কোনটি খাড়া (দাড়ানো) অবস্থায় এবং
  কোনটি কর্তন করা অবস্থায়।
- আমার জীবনের কসম অনেক (যুগ) কাল ধ্বংস হয়ে গেছে এবং তুমি ও ধ্বংস হয়ে যাবে যেমনিভাবে কালসমূহ ধ্বংস হয়ে গেছে।
- (৪) দুনিয়ার তিজ্তার বর্ণনায় কবি অত্র কাফিয়ার দুইশত পঁচিশ হতে দুইশত আটাইশ এবং দুইশত ত্রিশ লাইনে বলেন-

لقد عرفناك يا دنيا بسعرفة + بانت لنا فانقصى إن ثنت او زيدى .

انا لفى دار تنغيص وتنكيد + دار تنادى بها اياصهابيدى .

نرى الليالى والايام عسرعة + فينا وفيك بتفريق وتبعيد .

جد الرحيل عن الدنيا وساكنها + يسرجو الخلود وما هى دار تخليد .

ان كانت الدار ليست لى بباقية + فينا عنائى بتأسيس وتثبيد .

- হে দুনিয়া আমি তোমাকে ভালোভাবেই চিনি। তোমার সবকিছুই আমার কাছে পরিস্কার। তুমি ইচ্ছে
  মতো বাড়তে বা কমতে পার।
- আমরা ক্রেদাক্ত ও ঘোলাটে (ময়লায়ুক্ত) পৃথিবীতে আছি। এমন এক পৃথিবী বার য়ুগ ও কালসমূহ
  ধ্বংসের প্রতি আহ্বান করছে।
- পুনিয়া হতে প্রস্থানকারী ও বসবাসকারী প্রাণান্তকর চেষ্টা করে, আশা করে চিরস্থায়ীত্বের অথচ পৃথিবী
  চিরস্থায়ীত্বের স্থান নয়।
- ৫. যদি পৃথিবী আমার জন্য চিরন্থায়িত্বের বিষয় না হয় তাহলে তাতে কিছু নির্মাণ কয়া ও কঠিনভাবে তৈয়িতে কয় কয়য় কি লাভ?

(৬) কবি এই কাফিয়ার শেষ ভাগে দুনিয়ার কুৎসার নিখুত বর্ণনা প্রদান করেছেন। কবি অত্র কাফিয়ার দুইশত আশি, দুইশত একাশি এবং দুইশত চুরাশি হতে দুইশত ছিয়াশি লাইনে বলেন−

وما لت بك الدنيا الى اللهووالصبا + ومن مالت الدنيا به صار عبدها .
اذا ما صدقت النفس الكثرت ذمها + والكثرت شكواها واقللت حمدها .
اذا ذكرتك النفس دنيا دنية + فلا تنس روضات الجنان وخلدها الست ترى الدنيا وتنغيص عيشها + واتعابها للسكيرين وكدها .
وادنى بنى الدنيا الى العنى والعبى + لين يبتغى منها يناها ومجدها .

- পাগলামি ও খেলাধুলায় দুনিয়া তোমাকেও মত করে দিচ্ছে (ঝুকিয়েছে) দুনিয়া যার প্রতি ঝুকে পড়ে
  সে তার গোলাম হয়ে যায়।
- তুমি যদি সত্যিকার অর্থে মন থেকে বল তাহলে তুমি দুনিয়ার অধিক কুৎসা করবে এবং অধিক অভিযোগ করবে তার বিরুদ্ধে এবং তার প্রশংসা কম করবে।
- নিকৃষ্ট দুনিয়ার কথা যদি তোমাকে অন্তর শারণ করিয়ে দেয়। তাহলে তুমি জায়াতের উদ্যানসমূহও
   িরন্থায়িত্বের কথা তুলে য়াবে না।
- তুমি কি দুনিয়া এবং দুনিয়ায় ঘোলাটে ও ময়লায়ুক্ত জীবন-য়াপনকে দেখনি? এবং দুনিয়াতে বেশি কামনাকায়ীকে দুনিয়ায় বেশি দুঃখ-কয়্ট দিতে দেখনি।
- ৫. দুনিয়ার সন্তানেরা (দুনিয়া লোভীয়া) যারা দুনিয়ায় মর্যাদা ও উক্ত শিখরে আরোহণ কামনা করে তারা
  অন্ধত্ব ও গোমরাহীয় নিকটবর্তী হচ্ছে।
- গ. মৃত্যু অবিসন্ত্যাধী, মৃত্যুর হাত হতে রেহাই পাওয়ার কোনো উপায় নেই কবি এই কাফিয়াতে এই বিষয়ে প্রচুর কবিতা রচনা করেছেন উদাহরণস্বরূপ নিম্নে আমরা কয়েক লাইন উদ্ধৃত করছি।
- (১) মৃত্যুকে ঋণের সাথে তুলনা করে কবি অত্র কাফিয়ার চল্লিশ, একচল্লিশ এবং তেতাল্লিশ ও ছিচল্লিশতম লাইনে বলেন–

ارى السرت دينا له علة + فتلك التي كنت منها تحيد.

تيقظ فانك في غفلة + يسيد بك السكر فيسن يميد.

وكيف يسرت السسن الكبير + وكيف يسرت الصغير الوليد.

وتنقص في كل تنفسة + وانت بيظينك فيها تزيد.

- আমি মৃত্যুকে দেখি ঋণ হিসেবে আর সে ঋণের কারণও আছে আর সে মৃত্যু হতেই তুমি টালবাহানা করতে।
- ২. জাগ্রত হও (সচেতন হও) কেননা তুমি অমনোযোগিতা ও অসচেতনাতায় রয়েছ। উন্মাদতা (মাদকতা) তোমাকে অন্যান্যদের মত পেয়ে বসেছে।
- কভাবে মৃত্যুবরণ করে অতি বয়য় ও বৃদ্ধ লোকেরা এবং কিভাবে মারা যায় সদাপ্রসূত নবজাতক ও ছোটরা।
- প্রত্যেক শ্বাস-প্রশ্বাসেই কনে যাচ্ছে (হারাত) আর তুনি তোমার ধারণা মতে প্রত্যেক শ্বাস-প্রশ্বাসে
  তোমার হারাত বৃদ্ধি করছ।
- (২) আল মাসউদী বলেন, একদা একজন মুসলমান ইবাদতকারী কোনো খ্রিন্টান পদ্রীর উপসনালয়ের পাশ দিয়ে যাওয়ার সময় তাকে উপদেশ দানের জন্য পদ্রীকে অনুরোধ করলেন। পদ্রী তখন বললেন আমি তোমাকে উপদেশ দিব? অথচ তোমাদের ঘাহিদ (দুনিয়া বিমুখ) কবি কিছু দিন পূর্বে মাত্র তোমাদের কাছ থেকে বিদায় নিয়েছেন। এ কথা বলে তিনি আবুল আতহিয়্যার নিয়োক্ত পাঁচ লাইন কবিতা আবৃত্তি করলেন। যা অত্র কাফিরার পয়য়য়য়িট হতে উনসভরতম লাইনে সংকলিত হয়েছে।

الا كل مولود فللسوت يولد + ولست ارى حيا لشيئ يخلد.
تجرد من الدنيا فانك انسا + سقطت الى الدنيا وانت مجرد.
وافضل شيئ نلت منها فانه + متاع قليل يضمحل وينفد.
وكم من عزيز اذهب الدهر عزة + فاصبح محروما وقد كان يحسد.
فلا تحمدالدنيا ولكن ذمها + وما بال شيئ ذمه الله يحسد.

- সাবধান (হার আফসোস)! প্রত্যেক নবজাতকই মৃত্যুর জন্য জন্মগ্রহণ করে। আমি কোনো প্রাণীকে
  চিরস্থায়ী (জীবন পেতে) দেখিনি।
- ২. তুমি দুনিয়া হতে খালি ফিরে থাক। কেননা, তুমি দুনিয়ায় শুন্য (হাতে) অবস্থায় প্রেরিত হয়েছ।
- জুনিয়া হতে সর্বোভ্তম বতু তুমি লাভ করেছ তাহলো সামান্য সুখ-সম্পদ যা ফিয়ে হয়ে নিশ্চিক্ত হয়ে

  যাবে।
- কত পরাক্রমশালী ব্যক্তি যাদের সন্মান-মর্যাদা কালের বিবর্তন বিদূরিত করেছে অতপর সে নিঃস্ব হয়ে
  গেছে অথচ সে হিংসা করার মতো পরাক্রমশালী ও প্রতিপত্তিবান ছিল।
- ৫. কাজেই দুনিয়ার প্রশংসা করবে না। বরং তার কুৎসা বর্ণনা কর। ঐ বতুর কি অবতা হবে আল্লাহ যার বদনাম করেছেন তার প্রশংসা করা হলে।

(৩) কবি মৃত্যু সম্পর্কে আরো চমৎকার বর্ণনা দিতে গিয়ে বলেন,

السوت لا والد يبقى ولا ولدا + ولا صفيرا ولا شيخا ولا احدا للسرت فينا سهام غير مخطئة + من فاته اليوم سهم لم يفته غدا ما ضر من عرف الدنيا وغرتها + الا ينافس فيها اهلها ابدا.

- মৃত্যু পিতা-পুত্র, শিশু-বৃদ্ধ এমনকি কাউকে রেহাই দেয় না (জীবন্ত রাখে না)।
- আমাদের জন্য মৃত্যুর রয়েছে অব্যর্থ তীরসমূহ। আজকে যাকে একটি তীর বিদ্ধ হয়নি আগামী দিন তা
  আর লক্ষ্যভ্রষ্ট হবে না।
- থে ব্যক্তি দুনিয়াকে এবং তাকে ধোঁকা দানকায়ীকে চিনেছে তাকে দুনিয়া কোনো ক্ষতি কয়তে পায়বে
  না। তাহলে দুনিয়া লাভে তায়া কখনো পরশের প্রতিযোগিতা কয়বে না।
- (৪) মৃত্যুর যন্ত্রণা, ভয়াবহতা এবং পূর্ববর্তী সকল জাতি গোষ্ঠীর মৃত্যুর হাতে নিঃশ্বেষ হওয়া সম্পর্কে কবি অত্র কাফিয়ার উননকাই ও নকাইতম লাইনে বলেন,

السنايا تجوس كل البلاد + والسنايا تبيد كل العباد. السنالن من قرون اراها + عثل ما نلن من ثمود وعاد.

- ১. মৃত্যু প্রত্যেক দেশে (জনপদে) গুপ্তচর বৃত্তি করে। মৃত্যু প্রত্যেক বান্দাহকে ধ্বংস করে।
- ২. মৃত্যু তার দেখা প্রত্যেক কালকে অষশ্যই পেয়ে বসবে যেমনিভাবে আদ এবং সামুদ জাতিকে পেয়েছে।
- (৫) ইতিহাসের পাতায় স্থান করে নেওয়া ধ্বংস হয়ে যাওয়া বিশাল শক্তিশালী রাজ-রাজাদের বর্ণনা দিয়ে কবি অত্র কাফিয়ার বিরানকাই হতে আটানকাই লাইনে বলেন,

هل تذكرت من خلا من بنى الاصفر + اهل القباب والاطواد 
هل تذكرت من خلا من بنى ساسان + ارباب فارس والشواد 
اين داؤد اين اين ليسليان + النبع الاعراض والاجناد . 
راكب الريح قاهر الجن والانس + بلطانه مذل الاعادى . 
اين نسرود وابنه اين قارون + وهامان اين ذو الاوتاد . 
ان في ذكرهم لينا لأعتبارا + ودليلا على بيل الرشاد . 
وردوا كلهم حياض السنايا + ثم لم يصدر واعن الايراد .

- তুমি কি মরণে রেখেছ, বনী আদকার (রোমীর রাজাদের) যারা চলে গেছে (মারা গেছে) ওরা ছিল, গরুজ ও তাঁবু তিলকের মালিক (তারা ঐশ্বর্যশালী ও প্রভূত ক্ষমতাধর ছিল)।
- ২. সাসানীয়, পারসিক ও কৃষ্ণাঙ্গদের কত রাজা-মহারাজা চলে গেছে তা কি তোমার মরণে আছে?
- ৩. কোথায় দাউদ, কোথায় সোলাইমান বিপুল সৈন্য ও সম্পদের মালিক।
- যিনি তাঁর রাজত্বের দ্বারা সকল শক্রদের পরাভৃত করেছেন। বাতাসের উপর আরোহণকারী জিন ও মানুষকে পরাভৃতকারী।
- ৫. কোথায় নমক্লদ ও তার ছেলে? কোথায় কাক্লন এবং হামান কোথায় আওতাদ বা কীলকওয়ালারা?
- ৬. নিশ্চয়ই তাদের শরনিকায় আসাদের জন্য শিক্ষণীয় বিষয় রয়েছে এবং হেদায়েতের পথে আসার প্রমাণ রয়েছে।
- ৭. ওরা সবাই মৃত্যুর আধার হতে পান করেছে অতপর আর কখনো পান করতে ফিরে আসেনি।
- ঘ. আল্লাহ তাআলার উপর তাওয়াকুল বা ভরসার বর্ণনায় কবি অত্র কাফিয়ার একশত আটাশ হতে একশত উনত্রিশ লাইনে বলেন—

الحمد لله الواحد الصمد + فهو الذي به رجائي وسندي -عليه ارزاقنا فليس مع + الله بنا حاجة الى احد -

- অমুখাপেকী, একক আল্লাহ তাআলার সকল প্রশংসা। তিনি এমন সন্তা যার কাছে আমার সকল আশা
  এবং ভরসা।
- তার হাতে রয়েছে আমাদের রিজিকসমূহ কাজেই আল্লাহ তাআলা থাকতে আমাদের অন্য কারো প্রয়োজন নেই।
- ৬. কবি উপদেশের ছলে গোনাহগারদের এবং সম্পদ জনাকারীদেরকে লক্ষ্য করে অত্র কাফিয়ার একশত উনবাট, একশত বাট, একশত তেবট্টি এবং একশত চৌবট্টি লাইনে বলেন–

- তোমার কি হলো? তোমাকে কোনো উপদেশই কাজ করে না। এমনকি কোনো ধর্মকি ও ভয় প্রদর্শন
  কোনো কাজ করে না। মনে হয় যেন তুমি জড় বয়ৢ।
- অতি নিকটেই তুমি আফসোস করবে যখন তুমি পাথেয়হীনভাবে পথ চলবে। আহ্বানকারী (আজরাইল) যখন তোমাকে আহ্বান করবে তখন তুমি দুর্ভাগ্যবান হবে।
- তুমি যা অন্যায় করেছ তা হতে তুমি জীবিত থাকতেই তাওবা করে নাও এবং তুমি ওয়ে যাওয়ায় মৃত্যুবরণ করায় পূর্বেই সতর্ক হয়ে যাও।
- তুমি কি এমন একদল লোকের সাথী হতে চাও যাদের পাথেয় রয়েছে আর তোমার কোনো পাথেয় নেই।
- চ. কবি তার প্রজ্ঞাময় উপদেশ বাণীতে অত্র কাফিয়ায় শেষ দুই লাইন তিনশত বার এবং তিন শত তেয়োতম লাইনে বলেন−

- মানুষের একাকী থাকা খারাপ বন্ধদেরকে নিয়ে থাকার চেয়ে উত্তয়।
- ২. উত্তম বন্ধুর সাথে বসে থাকা মানুষের একাকী বসে থাকা হতে উত্তম।

### قافية الذال

এই কাফিরাতে কবির মোট পাঁচ (৫) লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে। এতে কবি দুনিরার কুৎসা বর্ণনা করেছেন এবং দুনিরার ধোঁকার লিগুদেরকে সতর্ক করেছেন। দুনিরার যারা আরাম করে জীবন উপভোগ করে তাদেরকেও দুনিরা হতে বিদার নিতে হয় এ প্রসঙ্গে কবি কাফিরার দ্বিতীর লাইনে আলোচনা করেছেন।

### قافية الراء

এই কাফিয়াতে কবির মোট ৫০০ (পাঁচশত) লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে। কবির দেওয়ানে সংকলিত কাফিয়াসমূহের মধ্যে এটি দ্বিতীর দীর্ঘতম কাফিয়া। এই কাফিয়াতে কবি পৃথিবীর ধ্বংসের কথা, স্বল্পে তুষ্টি, যুগের বিবর্তন, মৃত্যু, দুনিয়ার ধোঁকা, খোদাভীতি ও তার উপকারিতা, মৃতদের অরণ, নিজকে পরকালের জন্য উদ্বুদ্ধকরণ, মানুষের শেষ পরিণতি, দুনিয়ার বিষয়ে মানুষের ধোঁকা খাওয়া বিষয়ে আলোচনা করেছেন। তিনি মানুষদেরকে পরকালের জন্য উৎসাহিত করেছেন এবং আল্লাহ তাআলার উপর ভরসা করা, কবরের আযাবের কথা, আখেরাতের জন্য নেক আমল পুঞ্জিভুত করতে অনুপ্রাণিত করেছেন।

১. (ক) কবি দুনিয়া ধ্বংসের বিষয়ে খলীফা হারুনুর রশিদকে লক্ষ্য করে বলেন,

عش ما بدا لك سالـا + في ظل شاهقةالقعـر.

তুমি যেমন ইচ্ছে নিরাপদে জীবনযাপন কর উচুপ্রসাদসমূহের ছায়াতে।

আসমায়ী বলেন- একদা খলীফা হারুনুর রশিদ সাজসজ্জাপূর্ণ কক্ষে আপ্যায়নের আয়োজন করে কবি আবু আতাহিয়াকে দাওয়াত করলেন। কবি আসার পর খলীফা বললেন আময়া যে দুনিয়ার নেয়ামতের মধ্যে রয়েছি তার বর্ণনা প্রদান করুন। তখন কবি উপরিউক্ত লাইনটি আবৃত্তি করেন। খলীফা ওনে বললেন চমৎকার বলেছ তারপর আরো কিছু বলো, তখন কবি বললেন-

يسعى عليك با اشتهيت + لدى الرواح او البكور.

তুমি যা কামনা কর সকাল-সন্ধ্যা তা তোমার কাছে দৌড়ে আসবে। খলীকা বললেন, চমৎকার হয়েছে আরো বলো। কবি বললেন,

فأذا النفرس تقعقعت + في ظل حشرجة الصدور ،

فه ناك تعلم موقنا + ما كنت الافي غرور.

- অতপর অত্তরসমূহ যখন ভীত সদ্ভব্ত ও কশিত হবে বুকসমূহ হতে মৃত্যুকালীন আওয়াজ বেরুবার
  সময়ে।
- ২. সে সময়ে তুমি নিশ্চিতভাবে জানতে পারবে যে, তুমি যাতে মন্ত ছিল তা কেবল ধোঁকাই ছিল।
  কবির শেষ পুই লাইন কবিতা ওনে ধলীকা কাঁদলেন। তখন খলীকার প্রধানমন্ত্রী ইয়াইয়া বায়মাকী কবিকে
  লক্ষ করে বললেন আমীরুল মুমিনীন তোমার নিকট লোক পাঠিয়ে তোমাকে প্রনেছিল তাকে আনন্দিত
  করা জন্য আর তুমি খলীকাকে চিন্তিত ও ব্যথিত করলে। খলীকা প্রধানমন্ত্রীকে থামিয়ে দিয়ে বললেন
  তাকে বলতে দাও সে হয়ত আমাদের মাঝে গোমরাহি ও অন্ধত্ব দেখতে পেয়েছে তাই তা যেন আর বৃদ্ধি
  না পায় এ জন্য উপদেশ প্রদান করেছে।
- খ. দুনিয়া ধ্বংস হয়ে যাবে, দুনিয়ার স্বাদ আনন্দ একদিন নিঃশ্বেষ হয়ে যাবে এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার পঞ্চম, ষঠ ও সপ্তম লাইনে বলেন–

الا انسا الدنيا عليك حصار + فسيالك فيها ذلة وصغار.
ومالك في الدنيا من الكد راحة + ولا لك فيها إن عقلت قرار
وما عيشها الالسال قلائل + سراع وايام تسر قصار.

- সতর্ক হও দুনিয়া তোমাকে (চার পাশ দিয়ে) অবয়োধ কয়ে য়েখেছে। সেখানে (দুনিয়ায়) তোমাকে পাবে লাঞ্ছনা ও অপমান।
- দুনিয়ায় দুঃখ-কটের বিনিময়ে তোমায় কোনো শান্তি মিলবে না যদি তুমি নিজকে বেঁধে রাখ তবুও
   তুমি দুনিয়ায় স্থায়ীত্ব পাবে না।
- ৩. দুনিয়ার জীবন সামান্য দ্রুত ধাবমান কয়েক রাত্রি এবং চলমান সংক্রিপ্ত কয়েক দিন মাত্র।
- গ. দুনিয়ার ধ্বংস ও কুৎসা বর্ণনা করে কবি অত্র কাফিয়ার তিনশত দুই লাইন হতে তিনশত ছয় লাইন পর্যন্ত বলেন–

يا دار ويحيك اين + ارباب المدائن والقصور .
منيتنا وغررتنا + يا دار ارباب السرور .
بل يا مفرقة الجيع + ويا منغصة السرور .
اين الذين تبدلوا حفرا + بافينية ودور .
زرت القبور فحيل بين + النزور فيها والنزور .

- ১. হে (রব) পৃথিবী (তোমাকে জিজ্ঞাসা করি) শহর আর প্রাসাদসমূহের মালিকেরা আজ কোথায়?
- আনন্দিত ও উল্লাসিত লোকদের বাসন্থান (দুনিয়া) তুমি আমাদেরকে ধোঁকা দিয়েছ এবং আমাদেরকে
  আশায়িত কয়েছ।
- ত. বরং সবার মাঝে (একতার) তুমি বিচ্ছিন্নতা তৈরিকারী এবং আনন্দ উল্লাসকে যোলাটেকারী হে
  নিরানন্দকারী।
- 8. যারা গর্ত (কবর)-কে বদল করে নিয়েছিল আঙিনা আর প্রাসাদসমূহের বিনিময়ে তারী আজ কোথায়?
- ৫. আমি কবরসমূহ জিয়ারত করেছি কিছু জিয়ারতকারী ও জিয়ারত কৃতদের মাঝে সে বাধা হয়ে
  দাঁড়িয়েছে।
- য. দুনিয়ার ক্ষণস্থায়িত্ব ও ধ্বংসের কথা কবি অত্র কাফিয়ার তিনশত তেরো হতে তিনশত আঠারো লাইন পর্যন্ত হদর্ম্মাহী ভাষায় তুলে ধরেছেন। কবি বলেন–

لا تأمنن مع الحوادث + عشرة الدهر العرر لو ان عسرك زيد فيه + جسيع اعسار النور او كنت في زبر الحديد + وكنت من ضم الصخور او كنت معتمسا باعلى + الريح او لجج البحور لأنت عليك دوائر + الدنيا وكرات الشهور.

- ১. অনিষ্ট যুগের অনিষ্টতা হতে বিপদাপদে ও যুগের বিবর্তনে তুমি নিরাপদ হতে পারবে না;
- ২. যদিও তোমার হায়াতকে বৃদ্ধি করা হয় সকল শকুনের বয়স পরিমাণ;
- ৩. অথবা তুমি যদি লৌহখণ্ড হও অথবা বিশালাকৃতির কঠিন পাথর হও;
- ৪. অথবা তুমি সুরক্ষিত ও নিরাপদ থাক বাতাসের উপরে কিংবা সাগরের চেউরের উপরে;
- ৫. অবশ্যই তোমাকে পাবে দুনিয়ার বির্বতন (দুঃখ কট) এবং মাসসমূহের (দুনিয়ার) আক্রমণ তুমি
  যেখানে থাক না কেন।
- ৬. দুনিয়ার নিয়ামত নিঃশেষ হয়ে যাবে, দুনিয়া ধ্বংস হয়ে যাবে এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার তিন শত বাহাতর হতে তিন শত চুয়াতর লাইনে বলেন–

الا الى الله تصبر الامور + ما انت يادنياى الا غرور. إن امر ايصفر له عيشه + لفافل عما تجمع القبور. نحن بنو الارض وسكانها + منها خلقنا واليها نصير.

- সাবধান সকল বিষয় ও কাজের (হিসাব-নিকাশ) আল্লাহর কাছে সর্মপিত হবে। হে আমার পৃথিবী তুনি ধোঁকা ব্যতীত অন্যকিছু নও।
- নিশ্চয়ই কোনো কোনো মানুব পরিচ্ছয়ভাবে জীবন যাপন করে অথচ কবর তার জন্য কি (অদ্ধকার ও কই) জনাট করে রেখেছে তা হতে সে উদাসীন।
- আমরা পৃথিবীর সন্তানেরা এবং পৃথিবীতে বসবাসকারীগণ এ জামি হতেই সৃষ্ট হয়েছি এবং তাতেই
  কিরত নেওয়া হবে।
- (২) স্বল্পে তুষ্টি মুমিনের সবচেয়ে বড়গুণ। মৃত্যুর সাথে সাথেই মানুবের সকল ধনসম্পদ অন্যের হাতে চলে যায়। ধন-সম্পদ মানুষকে মৃত্যু হতে বাঁচাতে পারে না। তাই কট করে অতিরিক্ত ধন-সম্পদ উপার্জনের চেটা করা, সম্পদ বৃদ্ধির প্রাণান্তকর চেটার কোনো প্রয়োজন নেই। বরং স্বল্প তৃষ্টিতে সকল ধনাচ্যতা ও আত্মতৃপ্তির উৎস।
- ক. এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাকিয়ার তেরো, চৌন্দ ও বিশতম লাইনে বলেন-

ايها الطالب الكثير ليغنى + كل من يطلب الكثير فقير.
واقل القليل يغنى وبكفى + ليس يغنى وليس يكفى الكثير.
انا اغنى العباد ما كان لى كن + وما كان لى معاش يسبر.

- ১. ওহে ধনী হওয়ার জন্য অধিক কামনাকারী। প্রত্যেক অধিক কামনাকারী ফকির (দরিদ্র)
- ২. সবচেয়ে কম (বন্তু)ও ধনী করতে পারে যথেষ্ট হতে পারে অধিক (বন্তু)ও যথেষ্ট নয়।
- ৩. আমার যদি একটি বাসস্থান এবং সামান্য আহারের ব্যবস্থা থাকে তাহলে আমিই (আল্লাহর) বান্দাহদের মধ্যে সবচেয়ে ধনী।
- খ. দিউরানে হাসামা রচরিতা বিখ্যাত কবি ও কবিতা সংকলক আবু তান্মাম বলেন, 'কবি আবুল আতাহির্যা অত্র কাফিয়ার চুরাশিতম লাইনে আহমাদ ইবনে ইউসুফকে লক্ষ্য করে বলা কবিতাটি তার কবিতার মধ্যে সর্বোত্তম ও চমৎকার কবিতার অন্যতম। এমন কবিতা তার পূর্বে কেউ আবৃত্তি করেনি।' কবি বলেন–

الم ترا ان الفقر برجي له الغني + وان الغني يخشى عليه من الفقر.

তুমি কি লক্ষ্য করনি দারিদ্রতা হতে ধনী হওয়া কামনা করা যায়। আর ধনাত্যতার ক্ষেত্রে দারিদ্রতার ভয় থেকে যায়। গ. স্বল্পে তুইতা সম্পর্কে কবি অত্র কাফিয়ার একশত তেপ্পানু হতে একশত পঞ্চানুতম লাইনে বলেন-

هو ربى وحسبى الله ربى + فلنعم السولى ونعم النصير.

اى شيئ ابغى اذا كان لى ظل + وقوت حل، وثوب يمير.

ما باهل الكفاف فقر ولكن + كل من لم يقنع فذاك فقير.

- তিনি আমার প্রতিপালক (রব) আমার প্রতিপালক আল্লাহই আমার জন্য যথেষ্ট। তিনি কতইনা উত্তম মালিক ও উত্তম সাহায্যকারী।
- ২. যদি আমার থাকে ছায়া (বাসস্থান) হালাল খাদ্য এবং লজ্জা ঢাকার মতো কাপড় তাহলে আমার আর কি চাওয়ার আছে?
- দারিদ্রতা হাতপাতা লোকদের সাথে নয়। (হাতপাতা লোকেরা দরিদ্র নয়) বরং কল্পে তুষ্ট হয় না যারা
  তারাই দরিদ্র।
- (৩) মৃত্যু একটি অবিশ্যভাবী বিষয় যা থেকে মুক্তি পাওয়া কারো পক্ষেই সভব নয়। এ মহাসত্য কথাটি কবি তার কার্য্যে বারবার বিভিন্ন আঙ্গিকে পাঠকদের গোচোরীভূত করেছেন।
- ক. এ বিষয়ে কবি অত্র কাফিয়ার পঞ্চানু ও ছিপ্পানু লাইনে বলেন-

السوت باب وكل الناس داخله + يا ليت شعرى بعد الباب ما الدار.

الدار جنة خلد إن عملت بما + يمرضى الا اله وان قصرت فالنار.

- মৃত্যু এমন এক (দরজা) প্রবেশ পথ, প্রত্যেক মানুষই সে প্রবেশ পথে প্রবেশ করবে। হায় আফসোস এ
  প্রবেশ পথ অতিক্রম করে কোন ঘর ভাগ্যে জুটবে?
- ২. (হরত) চিরস্থারী বেহেশতের ঘর যদি এমন আমল কর যা আল্লাহকে রাজী খুশি করে আর যদি কমতি কর তাহলে জাহান্নাম।
- খ. মৃত্যু কার কোথায় সংঘটিত হবে তা একমাত্র আল্লাহ তাআলাই জানেন। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার পঁচাশি ও ছিয়াশিতম লাইনে বলেন–

ليت شعري فانني لست ادري + اي يوم يكون اخر عسري .

وباى البلاد يقبض روحي + وباى البلاد يحفر قبرى.

- ১. হায় আফসোস কেননা আমি তো জানি না কোনো দিনটি আমার জীবনের শেষ দিন হবে।
- কোথায় আমার প্রাণ (আজরাইল)-বের করা হবে এবং কোন দেশে, কোন স্থানে আমার কবর খোঁড়া

  হবে।

ইবনে আহমাদ আযদী (কবির সমসাময়িক একজন সাহিত্যিক) বলেন- 'আমাকে আবুল আতাহিয়া। বলেছেন- আমার জীবনে আমি কত কবিতা বলেছি উপরিউজ দুই লাইন কবিতা আমার কাছে সবগুলো কবিতা হতে অতি প্রিয়।

গ. মৃত্যু কাউকে হাড় দেয় না। ছোট-বড়, দুর্বল-শক্তিশালী প্রত্যেককেই মৃত্যু আক্রমণ করে ধরাশায়ী করে ফেলে। তবু মানুষ দুনিয়া নিয়েই মন্ত। এ বিষয়ে কবি অত্র কাফিয়ার একশত ছিপ্পানু হতে একশত আটানু লাইনে বলেন–

كـــل حــى الـــ الــــات يــصير + كل حى من عيشه مغرور .

لا صغير يبقى على حادث الــدهر + ولا يــبقى مالك وقدير .
كيف نرجو الخلرد او نطبع العيش + وابـــات سالفينا القبور .

- প্রত্যেক প্রাণই মৃত্যুর দিকে ধাবিত হচ্ছে। প্রত্যেক জীবিতই তার জীবন ও জীবিকা নিয়ে ধোঁকায় নিমজ্জিত।
- যুগের বিবর্তনে ক্ষুদ্র বিষয় ও বয়ু বেমন ছায়ী থাকে না তেমনি রাজ-রাজা ও শক্তিশালীরাও ছায়ী থাকে
  না।
- কভাবে আমরা চিরস্থায়ীত্ব আশা করব কিংবা জীবন যাপনের কামনা করব অথচ আমাদের পূর্বসূরীদের যরসমূহ (শেষ ঠিকানা) হলো কবর।

ঘ. মৃত্যু অতীত সময়ে কত শহর নগর সৃষ্টিকারী ক্ষমতাশালী রোম-পারস্যের রাজা-বাদশাহকে ধুলার সাথে মিশিয়ে দিয়েছে। এমনকি নবীগণের, নবীগণ বংশধরগণ ও আল্লাহ ভীক্ষরা কেহই মৃত্যুর হাত হতে রক্ষা পায়নি। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার একশত সাত্বটি লাইন হতে একশত বাহত্তর লাইন পর্যন্ত মর্মশেশী বর্ণনা দিয়েছেন।

اين القرون وان السبتلون لنا + هذى المدانين فيها الساء والشجر .
ايس كسرى انو شروان مال به + صرف الزمان وافنى ملكه الغير .
بل اين اهل التقى والانبياء ومن + جاءت بفضلهم الايات والسور .
اعد ايا بكر الصديق اولهم + وناد مسن بعد فالفضل ايا عسر وعد من بعد عثمان ايا حسن + فان فسفلها يروى ويذكر .
لم يبق اهل التقى فيها لبرهم + ولا الحبابرة الاملاك ماعسروا .

- কোথায় (অতীত) মহাকাল (মহাকালের অধিবাসীরা) গাছ-গাছালি ও (সুপেয়) পানিপূর্ণ (সুলর)
  নগরসমূহ আমাদের জন্য নির্মাণকায়ীগণ আজ কোথায়?
- কোথায় (চলে গেছে) কেসরা (পারস্যের) বাদশাহ আঁনাওশেরওয়ান কালের বিবর্তন তার উপর দিয়ে
  বয়ে গেছে। কালের পরিবর্তনই তার রাজত্বক ধ্বংস করে দিয়েছে।
- বরং কোথায় সে খোদাভীক আর নবীগণ (সবাই চলে গেছে) যাদের মর্যাদা সম্পর্কে (কুরআনের)
   আয়াত ও সুরাসমূহ অবতীর্ণ হয়েছে।
- তাদের মধ্যে আবু বকর সিদ্দিক (রা)-কে প্রথমে গণনাকর তার পর মর্যাদার দিক দিয়ে ওমর (রা)
  ভাক (গণনাকর)
- ৫. এবং উসমান (রা) এরপর হাসানের পিতা (আলী (রা)-কে গণনাকর কেননা তাদের উভয়ের মর্যাদা বর্ণনাও ক্ষরণ করা হয়।
- ৬. এখানে (দুনিয়ায়) খোদাভীরুগণ খোদাভীরুতার কারণে নেক আমল দ্বারা স্থায়ী হয়নি এবং অত্যাচারী শাসকেরা যা জীবন কাটিয়েছে তা দিয়ে স্থায়ী হতে পারেননি।

ঙ. মৃত্যু সব আনন্দকে মাটি করে দেয়। কখন কার মৃত্যু এসে সুখী ও আনন্দখন জীবনকে বিবিয়ে তুলবে তা কেউ বলতে পারে না। আবুল আতাহিয়্যার নিকট একদা উমাইয়্যা খলীফা ইয়াবিদ ইবনে আবুল মালেকের ঘটনা বলা হলো যে, তিনি তার এক পরিচারিকাকে রূপসী-সুন্দরী হওয়ায় অত্যাধিক ভালোবাসতেন। একদা তিনি উক্ত পরিচারিকার সাথে রাত যাপনের সিদ্ধান্ত নিলেন। রাতের প্রথম প্রহরে আনন্দ করে তাকে নিয়ে ভালিম খাচ্ছিলেন। হঠাৎ করে অপ্রত্যাশিতভাবে ভালিমের একটি দানা পরিচারিকাটির স্বাসনালীতে আটকে বায় এবং শ্বাসরোধ হয়ে সে তাৎক্ষণিক মারা বায়। ইয়াজিদ এ ঘটনায় খুব ভীত ও আতদ্ধিত হয়ে পড়েন এবং এ আতদ্ধ ও শোকে ভিনিও মৃত্যুবরণ করেন। কবি ঘটনাটি ওনে নিচের তিন লাইন কবিতা আবৃত্তি করেন। যা এই কাফিয়ার চারশত ছয় থেকে চারশত সাততম লাইনে সংকলিত হয়েছে।

با راقد الليل مسرورا باوله + إن الحوادث قد يطرقن اسحارا .

لا تفرحن بليل طلاب اوله + فسرب اخر ليل اجج النار .
عادت ترابا اكف السلهيات وقد + كانت تحرك عبدانا و اوتارا .

- হে রাতের প্রথম প্রহরে আনন্দ সহকারে শয্যাগামী। বিপদ-আপদ কোনো কোনো সময় নির্মুম রাত
  কাটানোর ঘণ্টা বাজায়।
- সুন্দর আরামদায়ক রাতের প্রথম প্রহরে আনন্দিত হবে না, অনেক রাতের শেষ প্রহর লেলিহান অগ্নি প্রজ্ঞালন করে।
- ৩. যেসব হাতে নড়াচড়া করত তীর-বর্শা, ধনুক আজ সেসব হাত মাটিতে ফিরে এসেছে।

#### ৪, পরকালের স্মরণ

পরকালের ক্ররণ, আখিরাতমুখীতা মানুষকে অন্যায়-অপরাধ হতে বিরত রাখে। মানুষ বত বেশি আখেরাতে বিশ্বাসী ও আখিরাতমুখী হবে সমাজ তত নিরাপদ এবং কুলবমুক্ত হবে।

ক. কবি মানুষদের দুনিয়ার সৌন্দর্যো বিমোহিত স্বল্পেতৃষ্টি ও আখিরাতমুখী হওয়ার উপদেশ দান করে কবি অত্র কাফিয়ার বাহান্তর হতে সাতান্তর লাইনে বলেন–

یا ساكن الدنیا الم تر زهرة + الدنیا على الایام كیف نضیر.

لا تعظم الدنیا فان جسیع ما + فیها صغیر لو علمت حقیر.

نل ما بدأ لك ان تنال من الغنى + ان انت لم تقنع فانت فقیر.

یا جامع السال الكثیر لغیر + ان الصغیر من الذنوب كییر.

هل فی یدیك على الحوادث فوة + ام هل علیك من السنون خفیر.

ام ما تقول اذا ظعنت الى البلى + واذا خلابك مستكر ونكیر.

- হে দুনিয়ায় বসবাসকারী তুমি দুনিয়ায় সৌন্দর্য্য অবলোকন কর না? কিছু দিন পর তা কিভাবে নিঃশেষ
  হয়ে যায়।
- তুমি দুনিয়াকে বড় করে সম্মান করে দেখ না কেননা তাতে যা কিছু আছে তা সবই ছোট। হে নিকৃষ্ট
  তুমি যদি তা জানতে।
- ৩. তোমার যতখুশি তত ধনাঢ্যতা তুমি লাভ কর। কিন্তু যদি তুমি স্বল্পে তুষ্ট না হও তাহলে তুমি দরিদ্র।
- ৪. ওহে অন্যের জন্য বিপুল সম্পদ জমাকারী গোনাহ ছোট হলেও তা অনেক বড় গোনাহ।
- ৫. কালের বিবর্তন (বিপদ-আপদ) দূর করার জন্য তোমার দু হাতে কি শক্তি আছে? নাকি মৃত্যুর হাত হতে মুক্তি দানকারী, আশ্রুদাতা তোমার কেউ আছে?
- ৬. অথবা তুমি তখন কি বলবে যখন মৃত্যু মুখে পতিত হবে এবং তোমার সাথে নির্জনে সাক্ষাত করবে মুনকার-নাকির (ফেরেশতা দুজন)।

### ৫. আল্লাহভীক্ষতা

তাকওয়া বা আল্লাহভীরুতা মানুবের মুক্তির একমাত্র উপায়। আল্লাহর ভয় মানুষকে সব রকম গোনাহ হতে বেঁচে থাকতে সাহায্য করে। খোদাভীরু আল্লাহর প্রিয় বান্দা হিসেবে গণ্য হয়।

ক. মানুষের গর্ব করার কিছু নেই, গর্ব করার মতো কিছু থাকলে তা কেবল আল্লাহভীরুদেরই রয়েছে। সামান্য বীর্য হতে তৈরি মানুষ যে, কোনো কিছুই আগে কিংবা পরে করারও ক্ষমতা রাখেন না তার গর্ব করার কি আছে? কবি এ বিষয়ে অত্র কাফিরার একশত পয়তাল্লিশ লাইন থেকে একশত উনপঞ্চাশ লাইনে বলেন–

لا فخر الا فخر اهل التقى + غدا اذا ضهم الحشر.
ليعلسن الناس ان التقى + والبر كانا خيرما يدخر.
ما احسق الانسان فى فخره + وهو غدا فى حفرة يقبر.
ما بال من اوله نطفة + وجيفة اخره يفخر.
اصبح لا يعلك تقديم ما + برجوولا تأخير ما يحذر.

- আগামী দিন যখন হাশর তাদেরকে একব্রিত করবে সেদিন কেবল মাত্র ভোদাভীক ব্যতীত অন্য কারো

  অহয়ার করার কিছু থাকবে না।
- (সেদিন) অবশ্যই লোকেরা জানতে পারবে যে, খোদাজীরুতা এবং নেক কাজ উভয়টিই জমা করা বতুর মাঝে উভম বতু।
- ৩. মানুষ অহদ্ধারের ক্ষেত্রে কত বোকা অথচ সে আগামী কল্য মাটির গর্তে কবরস্থিত হবে।
- তার কি অবস্থা, সে কিভাবে অহয়ার করে বার প্রথম (সৃষ্টি) বীর্য হতে আর শেষ (পরিণত) হলো
  ময়লা আবর্জনা।
- ৫. (সে এতটাই দুর্বল যে) সে যা আশা করে তা আগে করতে পারে না এবং যা থেকে বেঁচে থাকতে চায়
   তা পিছিয়ে রাখতে পায়ে না।
- খ. প্রকাশ্যে অপকাশ্যে আল্লাহ তাআলাকে ভয় করে গোনাহ হতে বেঁচে থাকা মুমিনের জন্য জরুরি কাজ। এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার তিনশত চৌত্রিশ হতে তিনশত ছত্রিশ লাইনে কবি উপদেশের ছলে বলেন।

رأيستك فيسا بخطئ الناس تسنظر + ورأسك من ماء الخطيئة يقطر . توارى بجدران السيسوت عن الورى + وانت بعين الله لو كنت تشعر . وتخشى عيون الناس ان ينظروا بها + ولم تخش عين الله والله ينظر .

 তোমাকে দেখেছি মানুষ অন্যায় ও ভুল কয়লে তুমি তাকিয়ে থাক অথচ তোমার মাথা হতে গোনাহেয় পানি টপকে পড়য়ে। (নিজেয় অন্যায় ও গোনাহ চোখে পড়ে না অন্যেয় দোষ চর্চাকয়)

- ঘরসমূহের দেয়ালের মাঝে লোক চক্ষুর অন্তরালে তুমি লুকিয়ে (গোনাহের কাজ কর) রাখ। অথচ (যত লুকিয়ে থাক) তুমি আল্লাহ তাআলার চক্ষুর সামনে রয়েছ যদি তুমি বিষয়টি জানতে বুঝতে।
- গোক চক্ষুকে তুমি ভয় কর ওরা বদি তোমার (অপকর্ম) দেখে ফেলে। তুমি আল্লাহর চক্ষুকে ভয় কর
  না অথচ তিনি তোমার দিকে তাকিয়ে আছেন।

#### ৬ কবর এর বর্ণনা

কবর মানুষের আখিরাতের জীবনের প্রথম মঞ্জিল। ইচ্ছায়-অনিচ্ছায় সবাইকে মৃত্যুবরণ করে কবরের বাসিন্দা হতে হয়। কবর এমন এক বাসস্থান যেখানে আত্মীয়-স্বজন, বন্ধু-বান্ধব, কোনোকিছুই কোনো উপকারে আসে না।

ক. কবি কবরের সাথে কল্পনায় কথা বলেছেন। জানতে চেয়েছেন কবর তার উদয়স্থলের সাথে কেমন আচরণ করে। এ প্রসঙ্গে কবি এই অত্র কাফিয়ার চারশত আটাশ লাইন থেকে চারশত একত্রিশ লাইনে বলেন–

انى سالت القبر ما فعلت + بعدى وجوه فبك منعفرة .
فاجابنى صيرت ريحهم + تــرديك بعد روائح عطره .
واكلت اجــادا منعــة + كان النعيم يهزها نظره .
لم ابق غير جـاجم عربت + بـيض تلوخ واعظم نخره .

- আমি কবরকে জিজ্ঞাসা করলাম আমার পরে তোমার কাছে মাটি মাখা হয়ে ফিরে আসা মুখমওলসমূহ (মানুবেরা) কি করে?
- ২. কবর আমার প্রশ্নের জবাবে বলল আমি বন্ধ করে দিয়েছি তাদের জীবন বায়ুকে যা তোমাকে কট দিত সুখকর জীবন যাপনের পর।
- করামতপ্রাপ্ত (সুখে থাকা) শরীরগুলোকে আমি খেয়ে ফেলেছি যে, সব শরীরগুলোকে সুখ-শান্তি উত্তমতাবে (বিলাসিতার সহিত) দোলা দিত।
- নগ্ন সাদা রঙের উজ্জ্বল কতগুলো মাথার খুলি এবং মুড়্মুড়ে কতগুলো হাড় ব্যতীত (এখন আর) কিছু
  বাকি নেই।
- খ. যত শক্তিশালীই হোক না কেন, রাজা-বাদশাহ, বীরপুরুষ সবাইকে মৃত্যুর পর মসৃন, আরামদায়ক বিছানা, সুউচ্চ প্রসাদ ছেড়ে কবরে মাটির বিছানায় শায়িত হতে হবে। কবি অত্র কাফিয়ার চারশত ছেবটি হতে চারশত উনসত্তর লাইনে তা ফুটিয়ে তুলেছেন।

فلم تفن اجناده حبوله + ولا السبرعون الى نظره .
واصبح يعدو الى منزل + بحبق تؤنى فى حفره .
تغلق بالسترب اسواسه + الى يوم يؤذن فى حشره .
وخلى القصور التى شادها + وحل من القبر فى قعره .

- তার চার পাশে থাকা সৈন্য-সামন্ত তার কোনো উপকারে আসেনি এবং তার সাহায্যে ক্রত
  আগমনকারীরা ও তার কোনো উপকারে আসেনি।
- উঁচু প্রাসাদ হতে মাটির গর্তে আশ্রয় গ্রহণ করেছে আজ।
- ত. সে মাটির গর্তের পথসমূহ (দরজাসমূহ) মাটি দ্বারা বন্ধ করা হবে। হাশরে উঠার আহ্বানের দিন পর্যন্ত ঐ দরজা বন্ধ থাকবে।
- 8. তার সাজানো প্রাসাদসমূহ খালি করে দিয়েছে এবং নেমে এসেছে কবরের গহীনে।
- ৭, জীবনের তিক্ততা

কবি দীর্ঘ জীবন লাভ করাকে জীবনের ভীষণ তিক্ততা অর্জন বলে মন্তব্য করেছেন। কারণ যত বেশি দিন বাঁচবে শরীর দুর্বল হয়ে স্বাস্থ্যক্ষীণ হয়ে দুর্ভোগ বাড়িয়ে তুলবে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার শেষাংশে চারশত উননব্বই হতে চারশত একানব্বই লাইনে বলেন–

> السر، يأمل أن يعيث + وطول عمر قد يضره . تقنى بشاشته ويبقى + بعد حلر العيش مره . وتـخونه الايام حتى + لا يرى شيئا يسره .

- মানুষ দীর্ঘ জীবন বাঁচার আশা করে। আর দীর্ঘ জীবন কোনো কোনো সময় মানুবের জন্য ক্ষতিকর
  হয়।
- ২. দীর্ঘ জীবন তার চেহারার উজ্জ্বলতাকে বিনষ্ট করে। মজার জীবনের পর তিক্ত জীবনই বাকি থাকে।
- সময় ও য়ৢগ তার সাথে এমন খিয়ানত করে য়ে, সে আয় আনন্দিত হওয়ার মতো কিছু দেখতে পায়
  না।

### قافية الزاء

কাফিয়ায়ে ।; তে মাত্র দুটি লাইন কবিতা উদ্ধৃত হয়েছে। কবি উক্ত দুই লাইনে চুপ থাকার উপকারিতা ও প্রভাব নিয়ে আলোচনা করেছেন। এ প্রসঙ্গে কবি বলেন।

> يخسوض اناس في الكلام ليوم جزوا + وللصنت في بعض الا حابين اوجز. فان كنت عن ان تحسن الصنت عاجزا + فانت عن الا بلاغ في القول اعجز.

- অনেকেই কথা বা বক্তব্যকে সংক্রিপ্ত (অথচ ভাব গাল্পীর্যপূর্ণ)-ভাবে প্রকাশের কৌশল খুঁজে। কোনো কোনো সময় চুপ থাকা অত্যাধিক সংক্রিপ্ততারই পরিচায়ক।
- সংক্রিপ্তাকারে বুঝানোর জন্য যদি চুপ থাকাকে চমৎকারভাবে কাজে লাগাতে পার তাহলে তুনি
  সংক্রেপে তোমার কথা ও ভাব (অন্যকে) পৌছাতে আয়ো বেশি সক্রম হবে।

### قافية السين

এই কাফিয়াতে কবির মোট ৯১ একানকাই লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে। মৃত্যুকে নিয়ে এই কাফিয়ার প্রায় সকল কবিতা রচিত হয়েছে।

দুনিয়াকে ভালো না বাসার জন্য নিজকে নিজে উপদেশ দিয়ে কবি অ

 কাফিয়ার প্রথম, ষষ্ঠ ও সপ্তম
 লাইনে বলেন

نسيت منيتى وخدعت نفسى
وطال على تعسيرى وغرسى الا يا ساكن البيت الموشى
ستسكنك السنية بطن رمسى رأيتك تذكر الدنيا كثيرا
كثرة ذكرها للقلب يقسى -

- আনি আনার মৃত্যুর কথা ভুলে গেছি এবং আমাকে ধোঁকা দিয়েছি। আনার কাছে নির্মাণ ও রোপণ (দুনিয়ার কাজ) দীর্ঘ হয়েছে। (বেশি পছন্দনীয় হয়েছে।)
- হায় সাজগোজ করা- অলয়ৄত ঘরে বসবাসকারী, অতি নিকটেই মৃত্যু তোমাকে মাটির পেটে (নিচে)
  বাস করাবে।
- আমি তোমাকে দেখেছি তুমি দুনিয়াকে বেশি ক্ষরণ কর। (আর) দুনিয়াকে বেশি ক্ষরণ করা অন্তরকে কঠিন করে ফেলে।
- (২) মৃত্যু মানুষের পৃথিবীর জীবনের অবসান ঘটার। মানুষের শেষ পরিণতি মৃত্যু সকল বন্ধুত্বকে ছিন্ন করে নির্জন করবে নিয়ে যার। মৃত্যুকে ঠেকানোর কেউ নেই। এসব মহাসত্যকে কবি তার এ কাফিয়াতে চমংকারভাবে ফুটিয়ে তুলেছেন।
- ক. মৃত্যুকে রুখবার কোনো শক্তি নেই। এ কথা নির্মম সত্য যে, মৃত্যুর হাতে সবাইকে আত্মসমর্পণ করতে হবে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার এগারো, তেরো, সতেরো, আঠারো এবং উনিশতম লাইনে বলেন–

ما يدفع الموت ارصاد ولا حرس
ما يغلب السوت لاجن ولا انس.
للسوت ما تلد الا قوام كلهم
وللبلى كل ما ينوا وما غرسوا.
اياك اياك والدنيا ولذاتها
فالسرت فيها لخلق الله مفترس.
إن الخلائق في الدنيا لو اجتهدوا
ان يحبسوا عنك هذا الموت ما حبسوا.
إن السنية حوض انت تكرهه

- সুরক্ষিত স্থান, কঠিন পাহারা মৃত্যুকে বাধা দিতে পারবে না। জিন-ইনসান কেহই মৃত্যুর উপর বিজয়ী হতে পারবে না।
- লোকেরা যা জন্ম দিয়েছে তা সবই মৃত্যুর জন্য। তারা যা নির্মাণ করেছে এবং রোপণ করেছে সবই
  ধ্বংসের জন্য। ওতপেতে থাকা শিকারীর মতো।
- দুনিয়ার সকল সৃষ্টি যদি চেষ্টা-তদরি করে তোমার কাছ থেকে মৃত্যুকে আটকে রাখতে (তোমাকে মৃত্যু হতে বাঁচাতে) তারা মৃত্যুকে আটকে (বিরত) রাখতে পারবে না।
- ৫. নিভরই মৃত্যু এমন এক হাউজ (পানাধার) যাকে (যা হতে তুমি পান করাকে) অপছন্দ কর। অথচ তুমি যা কম ও নিকৃষ্টতা তাতেই ভুবে আছ।
- খ. সকল ক্ষমতাধর ব্যক্তি, রাজা-বাদশাহ শহর-নগর তৈরি করে ও মৃত্যুর হাত হতে রেহাই পারনি। কেউ ভূলে থাকলেও তাকে মৃত্যুর পেয়ালা পান করতে হবে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার বৃত্তিশ, তেত্রিশ, চৌত্রিশতম লাইনে বলেন–

این السلوك الذی حفت مدانتها دوراس دون السنایا بحجاب وحراس لقد نسیت وكاس الموت دائرة في كف لاغافل عنها ولا ناس

# لا شربن بكاس السرت منجد لا يوما كما شرب الساضون بالكاس.

- কোথায় সেসব রাজাগণ যারা তাদের শহরসমূহ (রাজধানীসমূহ) প্রহরী ও দারোয়ানদের দারা যিরে রেখেছে (নিরাপদ করেছে) কিন্তু মৃত্যু হতে নিরাপদ করতে পারেনি।
- (মৃতকে) আমি বেমালুম ভুলে গেছি অথচ মৃত্যুর পেরালা হাতের তালুতে ঘুরছে। সে ভুলেও যায়নি
  অমনোযোগীও হয়নি।
- অবশ্যই আমি অনিচ্ছাকৃত মৃত্যুর পেরালা একদিন পান করব। যেমন নাকি পূর্ববর্তীগণ মৃত্যুর পেরালা পান করেছে।
- কোনো বৃদ্ধি-কৌশলই মৃত্যুর হাত হতে মুক্তি দিতে পারবে না। যত পাহারাই মানুষ দিক না কেন।
   কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার ছিপ্পার থেকে আটারতম লাইনে বলেন−

ولم ينج مخلوقا من السوت حيلة + ولسو كان فى حصن وثيق وحراس وما السبر، الا صورة من سلالة + فيشيب ويفنى بين لسح وانفاس تدير يد الدنيا الردى بين اهلها + كانهم شرب قعود على كاس.

- মানুষ কেবল পোড়া মাটির একটি আকৃতি বরূপ। করেকটি শ্বাস নিতে না নিতেই মুর্হতে বৃদ্ধ হরে
  যায় এবং ধ্বংস হয়ে য়য়।
- ত. দুনিয়া তার হাতে ধ্বংস নিয়েই দুনিয়াবাসীর মাঝে য়য়য় বেড়ালেছ। মনে হয়ে য়ে, ওরা (দুনিয়াবাসীরা)
   পেয়ালায় বসে (জমে) থাকা পানয়য়।
- য়, আমরা আজকে একজন দাকন করছি কালকে হয়ত একদল লোক আবার আমাদেরকে দাকন করবে।
  এটা পৃথিবীর চিরায়ত নিয়ম। মোহামদ ইবনে সাঈদ আল মেহদী ইবনে সাঈদ আনসারী হতে বর্ণনা
  করেন। আমাদের একজন বয়োজৈষ্ঠ্য ব্যক্তি বাগদাদে ইত্তেকাল করেন আমরা তার দাকন শেষ করে
  কেরার পথে মৃত ব্যক্তির ভাইকে লোকেরা শান্তনা দিতে লাগল। আবুল আতাহির্যা ও লোকটির কাছে
  এলেন এবং লোকটিকে ভীত সম্ভন্ত দেখে তাকে শান্তনা দিয়ে নিম্নের দুটি লাইন আবৃত্তি করলেন–

لا تأمن الدهر والبس + لكل حين لباسا .

لا تأمن الدهر اناس + كيا دفنا اناسا .

- তুমি (দুনিয়ার আপদ-বিপদ) যুগের কাছ থেকে নিজকে নিয়পদ মনে কয়বে না। সব সময়ের জন্য (য়ৃত্যুর) পোশাক পড়ে থাক।
- অবশ্য অবশ্যই আমাদেরকে দাকন করবে কিছু লোকেরা বেমনিভাবে আমরা কতেক লোককে দাকন করেছি।
- ঙ. মৃত্যু কখন হবে তা কেউ জানে না। এ জীবনের এক মুর্হতের কোনো ভরসা নেই। মৃত্যুর তীর কখনো লক্ষ ভ্রষ্ট হয় না। মৃত্যু ও তৎপরবর্তী কষ্ট হতে মুক্তি পেতে হলে সে জন্য আমল করে যেতে হবে। এ প্রসঙ্গে কবি উক্ত কাফিয়ার সাত্যটি হতে সত্তরতম লাইনে বর্ণনা করেন।

لا تأمن السوت في طرف ولا نفس + وان تسسنعت بالحجاب والحرس .
فسا تنزال سهام السوت نافذة + فسى جنب مسدرع منها ومترس .
اراك لسست بوقاف ولا حنر + كالحاطب الخابط الا عواد في الغلس .
ترجو النجاة ولا متلك مسالكها + إن السفينة لاتجرى على اليسي .

- চোখের পলক ফেলা কিংবা একটি শ্বাস নেওয়া (পরিমাণ সময়ও) মৃত্যু হতে (নিজকে) নিরাপদ মনে করবে না। যদি তুমি তাকে (মৃত্যুকে) পাহারাদার ও দারোয়ান দিয়ে বাধা প্রদানের চেটা কর।
- ২. বর্ম পরিহিত হোক আর ঢাল ব্যবহারকারী হোক মৃত্যুর তীর তাকে বিদ্ধ করা হতে বিরত থাকবে না।
- ৩. (কিন্তু) আমি তোমাকে দেখতে পাচ্ছি তুমি বিরত থাকছ না (গোনাহের কাজ হতে) এবং ভয়ও পাচ্ছ না (উদ্বিগ্ন হচ্ছো না) যেমন নাকি অন্ধকারে লাকড়ি কুড়ানো ব্যক্তি। (সে নির্বিল্নে লাকড়ি কুড়িয়ে যাচ্ছে অথচ অন্ধকারের লাকড়ি মনে করে সাপ কুড়িয়ে মৃত্যুবরণ করার ভয় রয়েছে।
- তুমি মুক্তি কামনা কর। কিন্তু মুক্তি লাভের পথ তুমি অনুকরণ কর না। নিশ্চয়ই (জেনে রাখবে) নৌকা
  তকনা দিয়ে চলে না।

# قافية الشين

এই কাফিরাতে কবি রচিত সর্বমোট তিন লাইন কবিতা রয়েছে। কবি এসব লাইনে প্রজ্ঞাপূর্ণ বাণী ও শিষ্টাচারের কথা আলোচনা করেছেন। এই তিন লাইনে যুহদ সংক্রান্ত কোনো আলোচনা না থাকায় আমরা দীর্ঘ আলোচনা করা হতে বিরত থাকলাম।

## قافية الصاد

এই কাফিয়ায় কবির সাত লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে। কবি এসব লাইনে জীবন নিয়ে ধোঁকায় না পড়ার এবং দুনিয়াকে পেতে ব্যস্ত না হওয়ার উপদেশ প্রদান করেছেন। কবি উক্ত কাফিয়ার দ্বিতীয় লাইনে বলেন–

كيف اغتر بالحياة وعسرى + ساعة بعد ساعة في انتقاص.

কিভাবে আমি আমার জীবন নিয়ে ধোঁকায় পড়ব। অথচ আমার জীবন ঘন্টায় ঘন্টায় (একের পর এক) ক্ষয়ে যাচ্ছে (কমে যাচ্ছে)।

উক্ত কাফিয়ার সাত নম্বর লাইনে (শেষ লাইনে) কবি বলেন।

إن عيشا يكون اخره الموت + لعيش معجل التنفيص .

নিশ্চরই জীবনের শেষ পরিণতি হলো নৃত্য। আর জীবন হলো অতিক্রত ক্ষয়ে যাওয়া বন্তু।

### قافية الضاد

এই কাফিয়ায় কবির তিপ্পান্ন (৫৩) লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে। এসব কবিতায় তিনি পাঠকদেরকে সংকর্মের প্রতি উৎসাহদান এবং আখিরাতমুখী হওয়ার উপদেশ প্রদান করেছেন। তাছাড়া দুনিয়ার রূপ সৌন্দর্যে ধোঁকা খাওয়া, স্বল্পে তৃষ্টি, আখেরাতের ন্মরণ ডুলে থাকার বিষয়ে কবিতা রচনা করেছেন।

১. নিজকে নিজে পরিওদ্ধ করা, মৃত্যুর কথা স্মরণ করা ইত্যাদি বিষয়ে কবি অত্র কাফিয়ার প্রথম দিকে দিতীয়, তৃতীয়, চতুর্থ এবং ষষ্ঠ লাইনে বলেন-

> انا لنرجو امورا نستعد لها + والسوت دون الذي نرجو لسعترض لله در بنى الدنيا لقد غبنرا + فيسا اطمانوا به من جهلهم ورضوا ما اربح الله في الدنيا تجارة + انسان يسرى انها من نفسه عوض ما بال من عرف الدنيا الدنية + لا ينكف عن غرض الدنيا وينقبض.

- আমরা যা পাওয়ার আশা করি তা পাওয়ার জন্য আমরা প্রভৃতি গ্রহণ করে থাকি এবং মৃত্যু যা আমরা কামনা করি না ইহা অবশ্যই উপস্থিত হয়।
- আল্লাহর কসম দুনিয়ার সন্তানেরা (দুনিয়াবাসীরা) তাদের অজ্ঞতার কারণে এবং দুনিয়ার প্রতি রাজী

  খুশি হয়ে পরিতৃপ্ত চিত্তে থেকে ধোঁকায় পড়েছে।
- ত. ব্যবসাই যদি ব্যবসার বিনিময় হয় তাহলে ঐ ব্যক্তির ব্যবসায় আল্লাহ তাআলা দুনিয়ায় কোনো লাভবান
  করেন না।
- এ ব্যক্তির অবস্থা কি? যে নিকৃষ্ট দুনিয়া সম্পর্কে (জানে এবং) চিনে (অথচ সে) দুনিয়া লাভের উদ্দেশ্যে

  হতে হাত গুটিয়ে নেয় না। অর্থাৎ দুনিয়া লাভের জন্য ব্যক্ত থাকে।
- (২) মৃত্যু সম্পর্কে এই কাফিয়ার সতের হতে উনিশতম লাইনে কবি বলেন-

اقـول وبـقضى الـه ما هو قاضى + وانـــى بتقدير الا له لراضى .
ارى الخلق يسضى واحدا بعد واحد + فيا لبتنى ادرى متى انا ماض .
كان لم اكن حيا اذا احتث غـاسلى + واحـكم درجى فى ثباب بياض .

আমি (যা বলার) বলি এবং আল্লাহ তাআলা যা ফায়সালা কয়ায় তাহাই ফায়সালা কয়েন। আয় আমি
 অবশ্যই আল্লাহ তাআলার নির্ধারিত বিষয়ে (তাকদীয়ে) তুট।

- ২. আমি দেখছি একের পর এক (সকল) সৃষ্টি চলে যাচছে। অতঃপর হায় আফসোস আমি জানি না কখন আমি (দুনিয়া হতে) চলে যাব।
- ৩. (আমার মৃত্যুর পর) গোসলদানকারী যখন আমাকে নাড়াচাড়া করবে মনে হবে যেন আমি (কোনো কালেই) জীবিত ছিলাম না এবং আমার লাশকে সাদা কাপড়ের মধ্যে শক্তভাবে বেঁধে দিবে।
- (৩) দুনিয়ার সৌন্দর্য বিলুপ্ত হয়ে যাওয়া এবং দুনিয়া ধ্বংস হয়ে যাওয়া প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার বিশ, বাইশ এবং তেইশতম লাইনে বলেন-

قلب الزمان سواد رأسك المسينا + ونعاك جسسك رقة وتقبضا .
واذا اتسى شيئ اتى لسنيه + وكانسه لم يأت قط اذا مضى
نبغى من الدنيا الغنى فير بدنا + فقرا ونطلب ان نصح فنسرضا .

- কালের বিবর্তন তোমার মাথার কালো চুলকে সাদা করে ফেলেছে। ভয় এবং আতয়্ব তোমার শরীরকে
  কীণ করে দিয়েছে।
- ২, যখন কোনো বন্ধু আসে ধ্বংস হওয়ার জন্যই আসে। চলে যাওয়ার পর মনে হয় যেন কোনো বন্ধুই যেন আর আসেনি।
- ত. দুনিয়া হতে আমরা ধনাচ্যতা কামনা করি আর তা আমাদের দারিদ্রা বৃদ্ধি করে। আমরা সুস্থ থাকা কামনা করি অথচ আমরা অসুস্থ হয়ে পভি।
- (৪) স্বল্পে তুটি আল্লাহভীরুদদের এক মহান গুণ। এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিরার উনচল্লিশ হতে একচল্লিশতম লাইনে কবি বলেন–

حب الرئاسة اطغى من على الارض + حتى بغى بعضهم منها على بعض فرحسبين الله ربى لاثبيد به + وضعت فيه كلا يسطى ومنقبضي إن السقنسوع لزاد إن رايت به + كنت الغنى وكنت الوف العرض.

- রাজত্ব ও কর্তৃত্বের ভালোবাসার কারণে পৃথিবীবাসী একে অপরের উপর বাড়াবাড়ি করেছে। এই পর্যন্ত একে অপরের বিরুদ্ধে বিদ্রোহ করেছে।
- ২. অতঃপর আমার জন্য আমার রব আল্লাহই যথেষ্ট, যার কোনো তুলনা নেই। আমার সুবিধা– অসুবিধা (ধনাঢ্যতা ও দারিদ্রা) উভয়ই (তাঁর হাতে) সমর্পণ করেছি।
- ত. স্বল্পে তৃষ্টি এমন একটি বিষয়, যদি আমি তা মনে করি যে, আমি তৃষ্ট-পরিতৃপ্ত তাহলে আমি ধনী হয়ে
  যাব এবং আমি বিপুল বিভ-বৈভবের মালিক হয়ে যাব।

## قافية الطاء

এই কাফিয়াতে মাত্র পনেরে। লাইন কবিতা সন্নেবেশিত হয়েছে। এসব লাইনে কবি শ্রোতাদেরকে তাদের শেষ পরিণত ভুলে যাওয়ার বিষয়ে ভর্ৎসনা করেছেন এবং মানুব দুনিয়াতে যা জমা করার লালসা করে তা যে একদিন ধ্বংস হয়ে যাবে এ বিষয়ে সতর্ক করেছেন।

কবি উক্ত কাফিয়ার প্রথম হতে তৃতীয় লাইনে মৃত্যু সম্পর্কে বলেন-

حتى متى تصبو ورأسك اشبط + احبت ان السرت فى اسسك يغلط .

ام لست تحسبه عليك مسلطا + وبالى وربك انه لسسلط .

ولقد رأبت السرت يفرس تارة + جسشت البلوك وتارة يستخبط .

- কখন তুমি পরিতৃপ্ত হবে বা (দুনিয়া হতে) কখন তোমার বালকসুলভ চপলতা দূর হবে অথচ তোমার মাথার চুলে পাক ধরেছে। তুমি কি মনে কর মৃত্যু তোমার নাম ভুল করবে যার কারণে তোমার মৃত্যু হবে না।
- ২. নাকি তুমি মনে করছ যে, মৃত্যু তোমার উপর বিজয়ী হতে পারবে না হাঁা তোমার রবের কসম করে বলছি অবশ্যই মৃত্যু তোমার উপর বিজয়ী হবে।
- আমি মৃত্যুকে দেখেছি সে কখনো কখনো রাজাদের দেহকে শিকার করে বা তাদের ঘাড় মটকে দেয়
   এবং কখনো ছিনিয়ে নেয় বা কঠিন আঘাত হানে।

### قافة الظاء

এই কাফিয়াতে কবির মাত্র চার (৪) লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে এতে কবি নফসে আমারাহ বা কু-প্রবৃত্তি সম্পর্কে মানুষকে সতর্ক করেছেন।

غلبتك نفسك غير متعظه + نسفس مقرعة بكل عظة .

نفسس مصرفة مد برة + مطلوبة في النوم واليقظة .

نفس ستطغيها وساوسها + إن لم تكن منهن محتفظه .

فالله حبك لا سواه ومن + راع الرعاة وحافظ الحفظه .

- উপদেশ গ্রহণ নাকারী এবং প্রত্যেক উপদেশ প্রত্যাখ্যান ও অপছন্দকারী তোমার অন্তর তোমার উপর
  বিজয় লাভ করেছে।
- অন্তর হলো পরিবর্তনশীল ও বিবর্তনশীল ঘুমে এবং জাগ্রত অবস্থায়। সে কেবল কামনার মধ্যেই
  থাকে।
- যদি তুমি সংরক্ষণ ও নিয়য়্রণে না রাখ তাহলে উহার কু-য়য়্রণাসমূহ তোমার উপর বাড়া-বাড়ি করে বিজয় লাভ করবে।
- সকল পাহারাদারের হেফাজতকারী, সকল রাখালকে রক্ষণাবেক্ষণকারীই তোমার জন্য যথেষ্ট অন্য কেউ
  নয়।

## قافية العين

উক্ত কাফিরাতে কবির মোট তিনশত সতেরো (৩১৭) লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে। এসব লাইনে কবি দুনিয়ার অসারতা, দুনিয়া বিমুখতা, মৃত্যু, স্বল্পে তুটি, দুনিয়া ধ্বংসের কথা, আল্লাহ তাআলার প্রশংসা ও তার অসীম ক্ষমতা ইত্যাদি নানা বিষয়ে হৃদয়্যাহী বর্ণনা প্রদান করেছেন। এই কাফিয়াটি কবির সংকলনের দীর্ঘতম সংকলনসমূহের অন্যতম।

ক. আল্লাহ তাআলার ক্ষমতা ও প্রশংসার বর্ণনায় অত্র কাফিয়ার একশত আট হতে একশত এগারোতম লাইনে কবি বলেন– পৃথিবীর সকল বিবর্তন কেবল আল্লাহ তাআলার ইচ্ছাতেই সংঘটিত হয়। সকল কিছুর গোপন রহস্য এবং বান্দার জন্য কি উপকারী ইত্যাদি সবকিছুই তিনি ভালো জানেন।

وتصريف هذا الخلق لله وحده + وكـــل الــه لا محالة راجع.
ولله في الدنيا اعاجيب جمة + تـــدل عــلــي تـدبــره بدائع.
ولله اسرار الامور وإن جرت + بها ظاهرا بين العباد المنافع.
ولله احكام القضاء بعلسه + الا فهـر معـط ما يشاء ومانع.

- সৃষ্টির এই বিবর্তন একমাত্র আল্লাহর জন্যই বা আল্লাহ তাআলার ইচ্ছার সংঘটিত হয়। প্রত্যেকেই
  অবশ্যভাবীভাবে আল্লাহর কাছেই ফিরে যাবে।
- দুনিয়ায় আল্লাহ তাআলার অনেক আশ্চার্য বতু রয়েছে যা প্রমাণ করে যে, তিনি সবকিছুই কোনো কিছু
  অনুকরণ না করেই সৃষ্টি করেছেন।
- যদিও বান্দাদের উপকার কোন কোন বিষয়ে প্রকাশ পায় (কিন্তু প্রকৃত পক্ষে) ঐসব বিষয়ে আল্লাহ
  তাআলার গোপন রহস্য বিদ্যমান।
- স্বীয় ইলম দ্বারা আল্লাহ তাআলার ফায়সালা করার রীতি-পদ্ধতি রয়েছে। তিনি য়াকে খুশি দান করেন য়াকে খুশি বঞ্চিত করেন।
- খ. কবি বন্দুদের বিচ্ছেদ ও বিদায় সম্পর্কে অত্র কাফিয়ার এক নম্বর লাইন হতে চতুর্থ লাইনে বলেন–

على التفرق تدمع .

فان نحن عثنا يجع الله بيننا + وان نحن متنا فالقيامة تجعع .

الم تر ريب الدهر في كل ساعة + له عارض فيه المنية تلع .

اياباني الدنيا لغيرك تبتني + ويا جامع الدنيا لغيرك تجعع .

- আমি বিদায় গ্রহণকারী এবং বিচ্ছেদের আঘাতে আমার দুচোখে দিয়ে অশ্রু গড়িয়ে পড়ছে। তোমাদের উপর আল্লাহর শাতি বর্ষিত হোক।
- বদি আমরা জীবিত থাকি তাহলে আল্লাহ তাআলা আমাদেরকে একত্রিত করাবেন। (সাক্ষাত করাবেন)
  আর বদি আমরা মরে যাই তাহলে কিরামত আমাদেরকে একত্রিত (সাক্ষাত) করাবে।
- ওহে দুনিয়ার নির্মাণকারী তুমি অন্যের জন্য নির্মাণ করছ। ওহে দুনিয়াকে একএকারী তুমি অন্যের জন্য একএ করছ।
- গ. কবি মৃত্যুর ভয়াবহতা, কষ্ট ও মৃত্যু পরবর্তী আযাবের কথা অত্র কাফিয়াতে সবচেয়ে বেশি আলোচনা করেছেন।
- (১) কবি অত্র কাফিয়ার শুক্লতেই এগারো, বার এবং চৌদ্দতম লাইনে মৃত্যু সত্য, মৃত্যুর কোনো চিকিৎসা নেই, এ প্রসঙ্গে বলেন–

المسوت حمق لاصحاله دونه + ولكل موت علة لا تدفع.

الموت داء ليس يدفعه الدواء + اذا اتى ولكل جنب مصرع.

واذا كبرت فهل لنفسك لـذة + ما للكبير بلذة متستع.

- মৃত্যু সত্য, মৃত্যুর হাত হতে নিষ্কৃতির কোনো ব্যবন্থা নেই এবং প্রত্যেক মৃত্যুর কারণ রয়েছে যা রোধ করা বায় না।
- মৃত্যু এমন রোগ যা কোনো ঔষধ প্রতিরোধ করতে পারে না। যখন সে আসে তখন প্রত্যেক দিক থেকে মৃত্যু (ছেয়ে) আসে।
- থ. যদি তুমি বয়েয়বৃদ্ধ হও তাহলে তুমি কি কোনো স্বাদ (সুখ-শান্তি) অনুভব কয়বে? বৃদ্ধদেয় জীবন
  উপভোগ কয়য়য় কিছু থাকে না।
- (২) মানুষ যত হাজার বছর বাঁচুক না কেন তাকে একদিন মরতেই হবে। এটা বাত্তব সত্য। কাজেই মৃত্যুর জন্য প্রভুতি নেওয়া প্রয়োজন। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার আশি হতে বিরাশিতম লাইনে বলেন—

لو كان عسرك الف حول كامل + لم تذهب الايام حتى تنقطع .

ان السمنية لانزال مسلحة + حتى تشتت كل امر مجتسع ،

فاجعل لنفسك عدة للقاء من + لو قد اتاك رسوله لم تستنع.

- বিদ তোমার বয়স পূর্ণ এক হাজার বছরও হয় এক সময় তা নিঃশেষ হয়ে যাবে।
- ২. নি-চরই মৃত্যু প্রত্যেক জনারেতকৃত কাজ বা বিষয়কে বিচ্ছিন্ন করা ব্যতিত যাবে না বা বিরত হর না।
- কাজেই তোমার আত্মাকে ঐ ব্যক্তির (বা বতুর) জন্য প্রতুত রাখ যা (মৃত্যু) দুত আসলে তাকে তুমি
  বিরত রাখতে পারবে না।
- (৩) মৃত্যুর পেরালা ইচ্ছার-অনিচ্ছার সবাইকে পান করতে হবে। যে যত চতুরই হোক না জীবন তার জন্য কুসুমান্তীর্ণ হয় না। সৃষ্টি জগতকে একের পর এক চলাই যেতে হয়, অথচ এতসব জানার পরও অন্তর মৃত্যুর ভয়ে কাশিত হয় না এবং খারাপ কাজ হতে বিরত থাকে না। কবি অত্র কাফিয়ার দুইশত সাতার হতে দুইশত বাটতম লাইনে এই অভিব্যক্তি সুন্রভাবে ফুটিরে তুলাছেন।

اما السنايا فغير غافلة + لكل حى من كالها جرع.

اى لبيب تصفر الحياة له + والوت ورد له ومنتجع.
والخلق يمضى يوما ببعضهم + بعضا فهم تابع ومنتبع.
يا نفس مالى اراك امنة + حيث يكون الروعات والفزع.

- মৃত্যু কখনো ভুলে যাবে না (জীবিতকে মৃত্যু দান করতে) প্রত্যেক জীবকে মৃত্যুর পেয়ালা পান করতে
   হবে।
- ২. কোন বৃদ্ধিমান রয়েছে জীবন যার জন্য পরিচ্ছন্ন (কুসুমান্তীর্ণ) হয় অথচ মৃত্যু হলো তার অবতরণ স্থল ও শেষ ঠিকানা।
- সৃষ্টিকুল প্রতিদিন একের পর এক চলে যাচ্ছে তাদের কেউ অনুসরণকারী এবং কেউ অনুসরণ কৃত।
- (৪) মৃত্যু সকল জীবনকে কর্তন করে দের, কোনো কিছুই মৃত্যুকে ঠেকাতে পারে না। তবুও মানুব মৃত্যু হতে মুখ ফিরিয়ে রাখে। এ বিষয়ে কবি অত্র কাফিয়ার দুইশত একানকাই, দুইশত বিরানকাই ও দুইশত নিরানকাই লাইনে বলেন–

لا عيش الا السرت يقطعه + لا شئ دون السرت يستعد.
والسر، في شهوات غفلت + والسدهر يخفضه ويرفعه.
عجبا لذي عيش تيقن ان + السرت حق كيف ينفعه.

- ১. এমন কোনো জীবন নেই মৃত্যু বার বিচ্ছিন্নতা ঘটায় না। মৃত্যুকে বারণকারী কোনো কিছু নেই।
- মানুষ তার অমনোযোগিতার কু-প্রবৃত্তিতে লিও। যুগ তাকে হয় নিয়গামী বা উর্ধ্বগামী (সমানিত বা অপমানিত) কয়ে।
- আশ্বর্য জীবনধারীদের জন্য যারা গভীর বিশ্বাস রাখে যে, মৃত্যু অবশ্যভাবী (অথচ তারপর ওরা মৃত্যুর জন্য প্রভৃতি গ্রহণ করে না) তাদের এই বিশ্বাস তাদেরকে কিভাবে উপকৃত করতে পারবে।
- ঘ. স্বস্প তৃষ্টি প্রকৃত মুমিনের একটি আবশ্যকীয় গুণ। মানুষ যখন সামান্য বস্তুতে পরিতৃপ্ত হয় তখন অতিরিক্ত পাওয়ার লোভ জাগ্রত হয় না। ফলে অন্যায়ভাবে উপার্জন করতে গিয়ে পাপাচারে লিপ্ত হতে হয় না।
- (১) স্বল্পে তৃষ্টি গুণ সম্পন্ন ব্যক্তিই প্রকৃত ধনী কেননা সে মুখাপেক্ষিতা অনুভব করে না। মানুষের লোভ তাকে পদস্থলনে কেবল মাত্র সহযোগিতা করে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার শুরুতেই পনেরোতম লাইন হতে আঠারোতম লাইনে বলেন–

واذ قنعت فانت اغنى من غنى + ان الفقير لكل من لا يقنع .
واذا طلبت فلا الى مستضايف + من ضاق عنك فرزق ربك اوسع .
ان السطامع ما علست مسزلة + للطامعين واين من لا يسطسع .
اقسنع ولا تنكر لربك قسدرة + فالله يخفض من يشاء ويرفع .

- যদি তুমি স্বয়ে তুই হও তাহলে তুমি ধনীদের চেয়ে অনেক বেশি ধনী, নিশ্চয়ই দরিদ্র ঐ ব্যক্তি যে স্বয়ে
  তুই হয় না।
- তুমি যদি কামনা কর (স্বল্পে তুষ্টি) তাহলে তুমি কোনো সংকট ও সংকীর্ণতায় পড়বে না। যে তোমাকে সংকীর্ণ করে দিবে (মরণ রাখবে) তোমার রবের পক্ষ হতে তোমার রিবিকের অনেক বেশি প্রশন্ততা হবে।
- ত্মি জান না লোভ-লালসা লোভকারীদের জন্য পদস্থলন স্বরূপ। (কবির জিজ্ঞাসা) লোভ করে না এমন লোক কোথায় (পাওয়া যাবে)?
- রয়ের তুই হও এবং তোমার রবের ক্ষমতাকে অস্বীকার করো না। আল্লাহ তাআলা বাকে খুশি ইল্ছা
  তাকে উঠান (সম্মান দেন) যাকে খুশি তাকে নামিয়ে দেন। (অসম্মান করেন)
- (২) লোভ-লালসা ইত্যাদি কু-প্রবৃত্তি, এসব খারাপ গুণাবলি মানুষকে নরাধম বানিয়ে কেলে। ভালো-মন্দের বিচার বিশ্লেষণ করা তখন তার দ্বারা সম্ভব হয় না।

এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার একষ্টি হতে তেষ্টিতম লাইনে বলেন-

الحرص لوم ومثله الطبيع + ما اجتبع الحرص قط والورع .
لو قنع الناس بالكفاف اذا + لا تسعوا في الذي به قنعوا .
للمر ، فيما يقيمه عمة + لسبكنه ما يريد ما يسع .

- ১. লোভ-লালসা দুটিই ঘৃণ্য বিষয়। লোভ-লালসা ও আল্লাহ ভীরুতা কখনো একত্রিত হতে পারে না।
- ২. যদি লোকেরা স্বল্পে তুষ্ট হতো তাহলে যে স্বল্প বস্তুতে সে তুষ্ট হয়েছে তাই তার জন্য যথেষ্ট হতো।
- ৩. মানুষ যা লাভের জন্য চেষ্টা করে তাতেই তার জন্য প্রশততা ও সুখ রয়েছে। কিন্তু সে যা (অন্যায়) কামনা করে তাতে সে প্রশততা লাভ করতে পারে না।
- (৩) কবি স্বল্পে তৃষ্টির জন্য উপদেশ দান করতে গিয়ে অত্র কাফিয়ার একশত দ্বিতীয় লাইন হতে একশত সাততম লাইনে বলেন–

ويا جامع الدنيا لغير بلاغ ..... + ........ افنا انت جامع .
وكم قد رأينا الجامعين قد اصبحت + لهم بين اطباق التراب مضاجع .
لو ان ذوى الابصار يرعون كلما + يرون لما جفت لعين مسدامع .
فما يعرف العطشان من طلال ريه + وما يعرف الشعبان من هو جائع .
وصارت بطون المرملات خميصة + وابستامهم منهم طريد وجائع .
وان بطسون الممكثرات كانما + تسنقنق في اجوافهن الضفادع .

- ওবে দুনিয়াকে সীমাহীনভাবে কামাইকারী, অতি নিকটই তুমি সবকিছু ছেড়ে চলে যেতে হবে। তাহলে
  তুমি একটু ভাব কার জন্য তুমি তা জমা করছ।
- দুনিয়ায় অর্থ স™পদ জমাকারী কতলোককে আমরা মাটির স্তরসমূহের নিচে শব্দা গ্রহণ করতে দেখেছি।
- ৩, যদি চক্ষুমানেরা ও বুদ্ধিমানেরা গভীরভাবে ভাবত এবং যখন যখনি দেখত তাহলে চকু হতে আর অশ্রু
  তকাতো না।
- যে দীর্ঘ সময় (জীবন) ধরে পরিতৃপ্ততা লাভ করেছে। সে পিপার্সাতের কয় বুঝবে না। পেট পুরে
  আহারকারী কখনো ক্ষুর্ধাতের কয় অনুভব করবে না।

- ক. সুখী ও ধনীদের পেটসমূহ থলের আকারধারণ করেছে অথচ তাদের ইয়াতীমগণ তাদের কাছ থেকে
   বিতাড়িত ও অভুক্ত অবহায় রয়েছে।
- ৬. অত্যধিক (খাদ্যগ্রহণকারী ও দুনিয়া কামাইকারীর) পেটসমূহের ভিতরে মনে হয় যেন ব্যাওসমূহ যেনর-যেনর করে ডাকছে।
- ঙ. দুনিরার অবশ্যই ধ্বংস হয়ে যাবে। দুনিরা চিরস্থায়ী নয় অথচ মানুষ এই অস্থায়ী দুনিরা লাভের জন্য, এতে প্রতিষ্ঠিত হওয়ার জন্য প্রাণান্তকর সংগ্রাম করে যাচ্ছে। সত্য-মিথ্যার হালাল-হারামের বিচার না করে অবৈধ পদ্মায় সম্পদ সঞ্চায়ে সবাই ব্যন্ত কবি এই বিষয়টি তার কবিতায় গভীরভাবে তুলে ধরেছেন।
- (১) প্রত্যেক নতুন বস্তুই পুরাতনে পরিণত হয়। দুনিয়ায় নতুন সবকিছুই একদিন পুরাতন হয়ে যাবে। যা মানুষ জমা করে মূলত অন্যেরা তা ভোগ করে। কবি এসব বিষয়ে শ্রোতাদেরকে সতর্ক করে অত্র কাফিয়ায় ছত্রিশ, সাইত্রিশ ও চল্লিশ এক চল্লিশতম লাইনে বলেন—

الم تر لذات الجديد الى البلى + الم تـــر اــباب الحمام تـــبع الـم تر ان الفقر يعقبه النفنى + الــم تـر ان الضيق قد يتوسع ابا بانى الدنيا لغيرك تبتنى + ويا جامع الدنيا لغيرك تجسع الم تر ان الــــر - يحبس ماله + ووارثـــه فـــب غــدا يتــتع -

- তুমি কি দেখ না যে, প্রত্যেক নতুনই ধাংসের দিকে ধাবিত হয়। তুমি কি দেখ না মৃত্যুর কারণসমূহ
  প্রকাশিত হচ্ছে।
- ২. তুমি কি জান না যে, দারিদ্রতার শেষ পরিণতি হলো ধনাঢ্যতা, তুমি কি জান না সংকীর্ণতার পর কখনো কখনো প্রশস্ততা আসে।
- ৩. ওহে দুনিয়া তৈরিকারী (দুনিয়ায় ভিত্তি মযবুতকারী) তুমি অন্যের জন্য সবকিছু জমা করছ।
- তুমি কি দেখ না মানুষ তার মাল-সম্পদকে (জমিয়ে রাখে) আটকে রাখে অথচ তার ওয়ারিশরা
  আগামী দিনই বিলি-বাটন করে ভাগে করতে থাকবে।
- (২) মানুষের কাছে মজাদার খাবার, প্রচুর সম্পদ, বিশাল প্রাসাদ ইত্যাদি প্রিয় করে দেওয়া হয়েছে। অথচ গরীব-ধনী, সবল-দুর্বল কেহই মৃত্যুর হাত থেকে রক্ষা পাবে না। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার একশত একচল্লিশ হতে একশত চুয়াল্লিশতম এবং একশত ছেচল্লিশতম লাইনে বলেন–

حبب الاكل و الشراب الينا + وبناء القصور والتجسيع .
وصنوف اللذات من كل لون + والفنا مقبل الينا سريع .

ليس ينجو من الفنا فاخالبيت + ولا السفلة الدنى الوضيع . كل حى سيطعم الموت كرها + ثم خلق السمات يوم فظيع . نجسع الفانى والقليل من المال + وننسى الذى اليه الرجوع .

- ১. আমাদের কাছে খাদ্য ও পানীয় এবং প্রাসাদ নির্মাণ ও সম্পদ জমা করা পছন্দনীয় করা হয়েছে।
- এবং প্রত্যেক প্রকারের নানা রকমের বাদযুক্ত বন্তু পছন্দনীয় করা হয়েছে অথচ ধ্বংস ও মৃত্যু আমাদের প্রতি দ্রুত এগিয়ে আসছে।
- ৩. ঘর-বাড়ি নিয়ে অহন্ধারকারী এবং নিম্ন শ্রেণীর নিকৃষ্ট ব্যক্তি কেহই ধ্বংসের হাত হতে মুক্তি পাবে না।
- ৪, প্রত্যেক জীবিতই (ব্যক্তি) অপছন্দনীয় হলেও মৃত্যুবরণ করবে। তারপর মৃত্যু হলে রয়েছে ভয়ন্ধর দিন।
- ৫. আমরা ধ্বংসশীল ও সামান্য সম্পদ একত্রিত করার জন্য চেষ্টা করি অথচ যার নিকট আমাদের ফিরে

  যেতে হবে তাকে আমরা ভুলে গেছি।
- চ. মাল-সম্পদ মৃত্যুর সময় এবং মৃত্যুর পর কোনো কাজে আসবে না। বরং রেখে যাওয়া সম্পদ ওয়ারিশরা বিলি-বয়্টন কয়ে নিবে। এ প্রসঙ্গে কবি অয় কাফিয়ায় দুইশত দুই এবং দুইশত নয় ও দশ নয়য় লাইনে বলেন−

اما بهوتك في الدنيا فواسعة + فليت قبرك بعد الموت يتسع يا جامع السال في الدنيا لوارثه + هل انت بالسال بعد الموت تنتفع لا تسسك المال واسترض الاله به + فسان حسبك منه الرى والشبع.

- ১. দুনিয়ার তোমার ঘর-বাড়িসমূহ (অনেক) প্রশস্ত। হায় মৃত্যুর পর বদি তোমার কবরখানি প্রশন্ত হইত।
- হে ওয়ারিশদের জন্য দুনিয়ায় মাল-সম্পদ জমাকারী। তুমি কি মৃত্যুর পর তোমার সম্পদ বারা উপকৃত
  হবে।
- ত্রি সম্পদকে (কৃপণতাসহকারে) আঁকড়ে রাখবে না। এ বিষয়ে তুরি আল্লাহ তাআলার ফয়সালায় রাজি-খুশি থাক। কেননা সম্পদের মধ্য হতে তোমার জন্য খাদ্য-পানীয় হিসেবে বতটুকু দরকার ততটুকুই য়থেষ্ট।

### قافية الغين

কৰি আবুল আতাহিয়াহ রচিত কৰিতাসমূহের মধ্যে الغين কুদ্র একটি কাফিয়া। এতে মাত্র পাঁচটি লাইন সংকলিত হয়েছে। কিতাবুল আগানী গ্রন্থকার আবদুল্লাহ ইবনে হাসান হতে বর্ণনা করেন যে, কবি আবুল আতাহিয়াহে একদা আমার কার্যালয়ে আসলেন এবং কথায় কথায় তাকে আমি জিজ্ঞাসা করলাম যে, অন্যান্য কবিদের মতো আপনি অপরিচিত শব্দাবলি আপনার কবিতায় ব্যবহার করেন কি না? তিনি বললেন না। আমি অপরিচিত বা কঠিন শব্দাবলি ব্যবহার করি না। আমি তাকে বললাম যে, আমার মনে হয় সহজ কাফিয়া অধিক চর্চার কারণে এটা আপনার জন্য সভব হয়েছে। তখন তিনি বললেন বলুন কোন কঠিন ছব্দে আমি কবিতা রচনা করব। আমি তাকে একটি একটি কঠিন ছব্দ বেখে দিলে তিনি সাবলীলভাবে উক্ত কাফিয়ায় কবিতা রচনা করেন। যা এই আই না আই এর পাঁচ লাইনে সংকলিত হয়েছে।

এই পাঁচ লাইনে কবি সামান্য বস্তুতে তুই হওয়া বিষয়ে এবং যুগের বিবর্তন যে কবির বুদ্ধিবৃত্তি, সম্পদ, বৌবন, সুস্বাস্থ্য ও আরাম সবকিছুর সাথে ধোঁকা দিয়ে তাকে ধাংস করে দিয়েছে সে বিষয়ে আলোচনা করেছেন। অত্র কাফিয়ার সর্বশেষ লাইনে কবি বলেন—

غبنتني الايام عقلي ومالي + وشبابي وصحتى وفراغي .

আমাকে ধোঁকা দিয়ে যুগের বিবর্তন ধাংস করে দিয়েছে আমার জ্ঞান বুদ্ধি, সম্পদ, যৌবন, স্বাহ্য এবং আমার অবসর সময়।

## قافية الفاء

উক্ত কাফিয়াতে কামিল, বাসিত, তাবীল ও ওয়াফির ছন্দে মোট চুয়াভুর লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে। এতে কবি নিজকে ভর্ৎসনা, আল্লাহ তাআলার অনুসন্ধান করা, স্বল্পে তুষ্টি, দুনিয়ার সম্পর্ক ছিন্ন করে তাকওয়াকে কঠিনভাবে গ্রহণ করা, দুনিয়ার বিবর্তন ও কবরের বিবরণ নিয়ে সাবলীলভাবে কবিতা রচনা করেছেন।

ক. স্বল্পে তুষ্টি মুমিনের একটি মহৎ গুণ। মানুষ যত ধনীই হোক না কেন স্বল্পে তুষ্টি ব্যতীত আত্মতৃপ্তি অর্জন করা সম্ভব নয়। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার আঠারো হতে বিশ লাইনে বলেন–

طلبت الغنى في كل وجه فلم اجد + سبيل الغنى الا سبيل التعفيف.

اذا كنت لا ترضنى بشئى تناله + وكنت على ما فات حم التلهف.

فلت من الهم العريض بخارج + ولت من الغيظ الطويل لبشتف.

- আমি ধনাত্যতা কামনা করেছি বা খুঁজেছি সকলভাবে কিন্তু হারাম হতে দূরে থাকা বা বেঁচে থাকা ব্যতীত ধনী হওয়ার কোনো পথ খুঁজে পাইনি।
- তুমি যা লাভ করেছ (পেরেছ) তাতে যদি খুশি না হও তাহলে তুমি যা হারিয়েছ তা না পাওয়ার
  দক্তিরার উত্তাপে দগ্ধ হও।
- তাহলে তুমি দীর্ঘ দুক্তিতার (বলয় হতে) বাহির হতে পারবে না এবং দীর্ঘ রাগ ও দুক্তিতা হতে মুক্তি
  পাবে না।
- খ. কবি দুনিয়ার অবশ্যম্ভাবী ধ্বংস ও খোদাভীক্ষতা সম্পর্কে উনত্রিশ হতে একত্রিশ লাইনে বলেন-
- যুবকের জন্য আল্লাহ তাআলাকে ভয় করাই তার মর্যাদার জন্য যথেষ্ট। হে দুনিয়া তোমার বান্দারা
  (গোলামেয়া) অধিক মর্যাদাসম্পন্ন নয়।
- হে ঘর (দুনিয়া) আমরা তোমার মাঝে কত (য়ৃতি) চিহ্ন দেখছি। এসব চিহ্নসমূহ ধ্বংস ও ক্ষর প্রাপ্ত হয়ে রাজা-বাদশাহদের জন্য (মৃত্যু) বিলাপ করছে।
- আমাদের পূর্বসূরীদেরকে জামানা ধ্বংস করে দিয়েছে এবং আমাদের উত্তরসূরী করেছে এবং অতি
  নিকটেই (সামান্য কিছু দিন পরেই) একদা আমাকে আমার পূর্বসূরীদের সাথে সাক্ষাত করাবে।
- গ. দুনিয়ার জীবন মানুষকে ধোঁকা ও প্রবঞ্চনায় নিমজ্জিত করে রাখে মানুষ ভালো-মন্দের বিবেচনা না করে দুনিয়া অর্জনে প্রলুদ্ধ হয়। কবি এ প্রসঙ্গে দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা করতে গিয়ে অত্র কাফিয়ার আটচল্লিশ

হতে একার লাইনে বলেন-

فنون رداك يا دنيا + لعسرى فوق ما اصف. فانت الدار فيك الظلم + والعدوان والمصرف. وانت لدار فيك الهم + والاخرزان والاسف. وانت الدار فيك الهم + والتنفيص والكلف.

- ১. আমার প্রাণের কসম করে বলি, হে দুনিয়া তোমার নানা রকম নিকৃষ্টতা আমার বর্ণনার অতীত।
- ২. তুমি এমন এক স্থান তোমার মধ্যে রয়েছে অন্যায়, বাড়াবাড়ি ও সীমালজ্ঞান।
- ৩. তুমি এমন এক স্থান যাতে রয়েছে নানা রকম চিন্তা, দুন্দিতা ও আফসোস।
- 8. তুমি এমন এক জায়গা যাতে রয়েছে গান্দারি, দুঃখ-কষ্ট ও পরিবেশ বিহ্নতা।
- ঘ. কবর মানুষের পৃথিবীর জীবনের শেষ মঞ্জিল এবং আখেরাতের জীবনের প্রথম মঞ্জিল। ধনী-গরিব, আমির-ক্কির, রাজা-প্রজা স্বাইকে ঐ খরের বাসিন্দা হতে হর।

كم من عزيز عظيم الشان في جدث + سجدل بتراب الارض ما تحف. لله اهل قبور كنت اعبد هدم + اهل القباب الرخاميات والفرف. يا من تشرف بالدنيا وزينتها + حبت الفتى بتقى الرحمان من شرف.

- অনেক পরাক্রমশালী ও বিশাল মর্যাদাসম্পন্ন ব্যক্তি কবরে কঠিন পাথরের নিচে জমির মাটির সাথে মিশে চাপ পড়ে আছে।
- আল্লাহর কসম করে বলছি আমি কবরবাসীদের সাথে সাক্ষাত করেছি যারা দামী (রুখামিয়্যাত)
  পাথরে তৈরি গম্বজের নিচে কিংবা কক্ষে বসবাস করত।
- আফসোস যারা দুনিয়া ও তার সৌন্দর্য্য শ্বারা মর্যাদা অর্জন করেছে। যুবকের জন্য আল্লাহভীরুতা শ্বারা
  মর্যাদা অর্জন করাই যথেষ্ট।
- ঙ. মৃত্যু ও কবর সম্পর্কে কবি অত্র কাফিয়ার তেষটি হতে পঁয়বটি এবং আটবটিতম লাইনে বলেন–

اتبكى لهذا السوت ام انت عارف + بسنزله تبقى وفيها الستالف.

كأنك اذا غيبت في اللحد والري + فتلقى كسا لاقى القرون السوالف.

#### **Dhaka University Institutional Repository**

585

ارى السوت قد افنى القرون التي مضت + فلم يبق ذو إلف ولم يبق الف. وغسودر في لحسد كريه حسلوله + وتعقد من لبن عليه السقائف.

- তুমি কি কারা করহ এই মৃত্যুর জন্য নাকি তুমি চিরস্থায়ী স্থানকে চেন যেখানে লোকেরা একত্রিত

  হবে।
- নিভয়ই তোমাকে যখন কবরে মাটি য়ারা ঢেকে দেওয়া হবে তখন তুমি মুখোমুখি হবে যেমনভাবে
  পূর্ববর্তী সময়ে লোকেরা (ভয়াবহ অবত্থার) মুখোমুখি হয়েছিল।
- আমি মৃত্যুকে দেখেছি চলে যাওয়া যুগসমূহের লোকদেরকে ধ্বংস করে দিয়েছে। কোনো ক্লেহকারী ও ক্লেহের সম্পর্ক তৈরিকারী কাউকেই জীবিত রাখেনি।
- তোমাকে রেখে আসা হবে এমন এক কবরে যাতে অবতরণ করা অপছন্দনীয় এবং এমন ইউ-পাথর দিয়ে আটকে দেওয়া হবে যার উপর থাকবে (মাটির) ছাদ।

# قافية القاف

উক্ত কাফিয়াতে কবি তাবীল, মাদীদ, রমল, খাফীফ, বাছীত, কামিল ও ওয়াফির ছন্দে কবিতা রচনা করেছেন। এই কাফিয়াতে কবির একশত আটত্রিশ (১৩৮) লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে। এতে কবি আখিরাতের জন্য নেক আমল করা, মানুষের আখিরাত বিমুখ হয়ে থাকা, যুগের বিপদ-আপদ, মৃত্যু, নিজকে ভর্ৎসনা, সংকর্মের পরিণতি ইত্যাদি বিষয়ে কবিতা আবৃত্তি করেছেন।

- ক. মৃত্যুর অবিসন্ত্যাবী সত্যতা বর্ণনা করতে গিয়ে কবি অত্র কাকিয়ার করেক হানে মৃত্যুর আলোচনা করেছেন। আমরা উদাহরণস্বরূপ করেক লাইন উল্লেখ করব।
- (১) কবি অত্র কাফিরার আঠারো এবং উনিশতম লাইনে বলেন-

- ১. মৃত্যু প্রত্যেক সুদৃঢ় বন্ধনকে কর্তন করেছে। মৃত্যুর পর মৃত ব্যক্তির কোনো বন্ধু থাকে না।
- ২. যে মৃত্যুবরণ করে সে উপদেশ ও অনুগ্রহ প্রত্যেক উপদেশ দানকারী ও অনুগ্রহকারী হতে বঞ্চিত হয়।
- (২) অত্র কাফিয়ার উনচল্লিশতম লাইনে কবি মৃত্যু সম্পর্কে বলেন-

والسوت حوض كريه انت وارده + فانظر لنفسك قبل السوت با مذق.

এবং মৃত্যু হলো অপছন্দনীয় একটি হাউজ তুমি তাতে অবশ্যই অবতীর্ণ হতে হবে। কাজেই মৃত্যুরপূর্বে তোমার জন্য ভাব ওহে স্বাদ গ্রহণকারী।

(৩) এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার একবট্টিতম লাইনে বলেন-

كم من عزيز اذل الموت مصرعه + كانت على رأسه الرايات تختفق.

কত পরাক্রমশালীকে মৃত্যু তার মৃত্যু হলে অপমানিত করে ছেড়েছে। যার মাথার উপর পতাকাসমূহ পতপত করে উভত।

 মৃত্যু মানুবের শেষ পরিণতি, তার হাত হতে রক্ষা পাওয়া কারো জন্যই সম্ভব নয়। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার আটাত্রর লাইনে বলেন-

والسوت غاية من مضى + منا وموعد من بقى .

আমাদের মধ্যে যারা চলে গেছেন (মৃত্যুবরণ করেছেন) মৃত্যু তাদের শেষ প্রত্যাবর্তন তুল এবং আমাদের মধ্যে যারা (জীবিত) আছেন তাদের নির্ধারিত ত্থান।

৫. মৃত্যুকে কবি অত্র কাফিয়ায় ভ্রমণের সাথে তুলনা কয়েছেন। মৃত্যু হলো ধ্বংসশীল জগত হতে
 অবিনাশী জগতে যাত্রায় মাধ্যম। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ায় উনাশিতম লাইনে বলেন

وما الموت الا رحلة غير انها + من منزل الفاني الى السنزل الباقي -

মৃত্যু ভ্রমণ ব্যতীত অন্য কিছু নয়। তবে তাহল ধ্বংসশীল জগত হতে চিরস্থায়ী জগতে যাত্রা।

৬. মৃত্যুর স্বাদ অবশ্যই সবাইকে গ্রহণ করতে হবে। মৃত্যুর নির্ধারিত সময় রয়েছে আর রক্ত ও দিন সে নির্ধারিত সময়ের জন্য প্রতিযোগিতা করে যাচ্ছে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার একশত চার ও একশত পাঁচ লাইনে বলেন–

رويدك لاتنس السقابر والبلى + وطعم حسى السوت الذي انت ذائقه.

- সাবধান তুমি ধ্বংস হওয়া এবং কবরসমূহকে ভুলিও না। মৃত্যু পাদীয়ের স্বাদ যা তুমি আয়াদন করবে
  তা তুমি ভুলিও না।
- মৃত্যু একটি মুর্হত বা নির্বারিত সময়ে হবে তবে দিন এবং রাত ঐ মৃত্যু আসার জন্য প্রতিযোগিতা
  করে।
- খ. দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা কবির চিরায়ত অভ্যাস। কবি অত্র কাফিয়ার বিভিন্ন স্থানে এ বিষয়ে আলোচনা করেছেন।
- ১. অত্র কাফিরার শেষাংশে محاضرات الادباء ومحاورات الشعراء والبلغاء এর লিখক বর্ণনা করেন একদা উজীর রাবীয় আবুল আতাহিয়াকে জিজ্ঞাসা করলেন, كيف اصبحت করলেন? জবাবে কবি নিম্নোক্ত দুই লাইন আবৃত্তি করলেন,

اصبحت والله في مضيق + فهل سبيل الى طريق. اف لدنيا ثلاعبت لي + تلاعب السوج بالفريق.

- আল্লাহর কসম আমি সংকীর্ণতার মধ্যে সকাল করেছি। অতপর এই সংকীর্ণতা (দুঃখ দৈন্য) হতে
  মুক্তির কি কোনো পথ আছে।
- হায় আফসোস দুনিয়ার জন্য। দুনিয়া আমাকে নিয়ে খেলছে যেমনিভাবে (সাগরের) তরঙ্গ ভুবত্ত ব্যক্তিদের নিয়ে খেলে। (বিক্রপ করে)

(২) মানুষ তার নির্ধারিত রিবিকের বেশি কিছুই গ্রহণ বা ভোগ করতে পারে না। তবুও মানুষ দুনিয়া লাভের মিথ্যা প্রতিযোগিতার লিপ্ত। মানুষ পৃথিবীতে যত সুদৃঢ় প্রাসাদ তৈরি করুক না কেন তা একদা ধ্বংস হয়ে যাবে। দুনিয়ার জীবন ক্ষণস্থায়ী এবং এতে যা কিছু আছে সবই ক্ষণস্থায়ী। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার হুত্রিশ হতে আট্রিশতম লাইনে বলেন–

فيجهد الناس في الدنيا منافسة + وليس للناس شئ غير ما رزقوا .
يامن بنى القصر في الدنيا وشيده + است قصرك حيث السيل والفرق .
لا تنفضلن فإن الدار فانسية + وشريها غصص أو صفوها رنق .

- দুনিয়াতে মানুষ (দুনিয়া লাভের জন্য) প্রনান্তকর প্রতিযোগিতামূলক চেষ্টা করে। অথচ মানুষ তার জন্য যে রিযিক বণ্টিত আছে তার চেয়ে বেশি পাবে না।
- হায় আফসোস যে, ব্যক্তি দুনিয়ায় সুদৃ

  ঢ় প্রাসাদ তৈরি করল । তুমি এমন এক স্থানে তোমার প্রসাদ

  তৈরি করলে যেথায় বন্যা এবং ভূমিকশা রয়েছে।
- তুমি ভূলে যেও না যে এ পৃথিবী ধ্বংসশীল। দুনিয়ার পানীয় গলায় আটকে থাকে আর তার স্বচ্ছ
  পানিও হয় যোলাটে। (দুনিয়ায় কোনো কিছুই সর্বশেষ মঙ্গল কর নয়)
- পুনিরা থেকে সবাইকে প্রস্থান করতে হবে এ মহাসত্যটিকে কবি অত্র কাফিয়ার উনবাটতম লাইনে
   তলে ধরেছেন। এ প্রসঙ্গে কবি বলেন-

تستوطن الارض دارا للغرور بها + وكلنا راحل عنها ومنطلق.

দুনিয়ার ধোঁকায় পড়ে আমরা দুনিয়াকে বাসস্থান বানিয়েছি। অথচ আমরা সবাই দুনিয়া হতে বিদায় হয়ে যাব এবং প্রস্থান করব।

# قافية الكاف

উক্ত কাফিয়াতে কবি রচিত মোট একশত আশি লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে। তাবীল, কামিল, মোনছারাহ, হাজব, মুতাকারির, বাদীদ, ওয়াফির ইত্যাদি ছন্দে অত্র কাফিয়ার কবিতাসমূহ রচিত হয়েছে। কবি এসব কবিতায় পৃথিবীর ধ্বংসের কথা, মৃত্যু, দুনিয়ার ভোগ-বিলাস বর্জন, কবরে গমন, কু-প্রবৃত্তির অনুসরণ না করা, ধন-সম্পদের প্রতি লোভ না করার বিষয়ে আলোচনা করেছেন।

- ক. মৃত্যু সম্পর্কে অত্র কাফিয়ায় কবি অনেক লাইন রচনা করেছেন। আমরা নিম্নে উদারণ স্বরূপ হৃদয়গ্রাহী কয়েকটি লাইন উদ্বত করছি।
- (১) নিঃসন্দেহে সবাই মৃত্যুবরণ করবে। মৃত্যু হতে রক্ষা পাওয়ার ক্ষমতা কারো নেই। একমাত্র রাজাধিরাজ চিরঞ্জীব আল্লাহ তাআলাই আছেন এবং থাকবেন। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার ওক্ততেই প্রথম ও দ্বিতীয় লাইনে বলেন—

نسوت جميعا كلنا غير ما شك + ولا احد يبقى سوى مالك السلك. ايا نفس انت الدهر في حال غفلة + وليست صروف الدهر غافلة عنك.

- আমরা সবাই নিঃসন্দেহে মৃত্যুবরণ করব। রাজাধিরাজ আল্লাহ তাআলা ব্যতীত অন্য কেউ (বাকি)
  জীবিত থাকবে না।
- হে (আমার) আত্মা তুমি যুগ (যুগ) ধরে অমনোযোগিতা ও অন্য-মনস্কতায় লিপ্ত রয়েছ অথচ যুগের
  বিবর্তন তোমাকে ভুলে যায়নি।
- (২) মৃত্যুর যন্ত্রণা সকলকে ভোগ করতে হবে। মানুষ যে পথে চলুক, যেখানেই থাকুক মৃত্যু সেখানে উৎপেতে আছে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার আঠারো হতে বিশতম লাইনে বর্ণনা করেন।

يا كرة السوت انت واقعة + لسلو، في اى آفة سلكا . يا سكرة السوت قد نصبت لهذا + الخلق في كل سلك شركا . اخسى ان الخسطوب مرصدة + بالسوت لا بد منه لي ولكا .

- হে মৃত্যুর যন্ত্রণা তুমি অবশ্যই আসবে (ঘটবে)। প্রত্যেক মানুষের জন্যই যে অবহাতেই সে চলুক না কেন।
- ২. হে মৃত্যুর যন্ত্রণা তুমি সৃষ্টি জগতের জন্য নির্ধারণ করে রেখেছ, ঠিক করে রেখেছ মৃত্যুকে প্রত্যেক রাস্তায় যে পথেই সে চলুক না কেন।
- প্রিয় ভাই (জেনে রাখ) নিকয়ই বিপদ-আপদসমূহ (এই পৃথিবীতে) মৃত্যু দিয়ে পাহারা বসিয়ে রেখেছে। য়ে পাহারায় আমাকে-তোমাকে অবশ্যই পড়তে হবে।

(৩) মানুষ মৃত্যু অবধারিত জেনেও হাসি-তামাশা ও বিলাস কর্মে ব্যন্ত থাকে অথচ মৃত্যু কিন্তু রাজা-প্রজা, আমির-ক্ষির কাউকে ভুল করেও ছাড় দিবে না। কবি এ বিষয়টি অত্র কাকিয়ার তেইশতম ও সাতাশতম লাইনে তুলে ধরেছেন।

> ما اعجب السرت ثم اعجب منه + مسؤمن موقن به ضحكا . ان المنايا لا تسخيط بن ولا + تبقين لا سوقة ولا ملكا .

- মৃত্যু কতই না আশ্চর্যজনক অতপর তার চেয়েও বেশি আশ্চর্যজনক হলো মৃত্যুকে বিশ্বাসী ও দৃ

  জ্বাত্রপ্রত্যায়ী হাসি-খুশি ম

  ভ। (অথচ তারা মৃত্যু ভরে বিমর্ষ ও হতাশ হয়ে থাকার কথা।
- নিশ্চয়ই মৃত্যু (সমূহ) ভুল করে না এবং রাজা-প্রজা (কৃষক) কাউকে বাকি রাখে না (মৃত্যুর হাত হতে কেউ রক্ষা পায় না)।
- (৪) যে সেখানেই অবস্থান করুক মৃত্যু তার সামনেই রয়েছে কিন্তু মানুষ এ বিষয়ে বেখবর। মানুষের অজাত্তেই মানুষ মৃত্যুর হাতে বন্ধকিপ্রাপ্ত যার হাত হতে মুক্তি পাওয়ার কোনো ব্যবস্থা নেই। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার পঞ্চান ও তেষটিতম লাইনে বলেন—

انظر لنفسك فالسنية حيث ما + وجهت واقفة هناك حذاكا . يا جاهلا بالسوت مرتهنا به + احسبت ان لمن يسوت فكاكا .

- হে (পাঠক) তুমি নিজের প্রতি দৃষ্টিপাত কর তুমি যেদিকেই মুখ ফেরাবে মৃত্যুকে তোমার (বরাবর) সামনা-সামনি দেখতে পাবে।
- মৃত্যুর হাতে বন্ধককৃত ওহে অজ্ঞ ব্যক্তি তুমি কি ধারণা করেছ যে ব্যক্তি মৃত্যুবরণ করেছে সে মৃত্যুর বন্ধকীর হাত হতে মৃত্তি পেয়েছে।
- (৫) মানুষ পৃথিবীতে এমনভাবে বিচরণ করে যেন সে পৃথিবীতে চিরস্থায়ী অথচ মৃত্যু একদিন পরিবার-পরিজন হতে বিচ্ছিন্ন করে কবরে নিয়ে যাবে সেদিন মৃত্যুর হাত হতে কেউ রক্ষা করতে পারবে না।

انطمع ان تخلد لا ابالك + امنت من النية ان تنالك.

اما والله ان لها رسولا + واقسم لو اتاك لما ابالك.

تنظر حيث كنت قدوم موت + يشتت بعد جمعهم عبالك.

তুমি পিতৃহীন ও (তোমার জন্য আফসোস) তুমি (পৃথিবীতে) চিরস্থায়ীত্বের আশা করছ। তুমি মৃত্যু
হতে নিরাপদ হয়ে গেছ এই মনে করে য়ে, মৃত্যু তোমাকে পাবে না।

- সাবধান জেনে রাখ যে, মৃত্যুর দূত রয়েছে এবং আমি কসম করে বলছি যদি মৃত্যু দূতে তোমার কাছে
  আসে তোমাকে রক্ষাকারী কেউ থাকবে না।
- তুমি যেখানেই থাকনা কেন মৃত্যুর আগমনের অপেক্ষা কর। তোমার পরিবারের সবাই একত্রিত হওয়ার পর মৃত্যু তোমাদের বিচ্ছিন্ন করে দিবে।

# খ, দুনিয়া বর্জন করা

(১) দুনিয়া হলো আখেরাতের ফসলি জমির মতো। কাজেই দুনিয়াকে যে আখিরাতের জন্য কাজে লাগাতে পারে না সেই প্রকৃত দুর্ভাগা। মানুষ যা নেক আমল করবে তাই তার জন্য আথেরাতে পুঁজি হয়ে থাকবে। আর তার ফেলে যাওয়া সম্পদ উত্তরসুরীরাই বিলি বন্টন করে নিবে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার ষোল এবং সতেরতম লাইনে বলেন-

من لم يعب من دنيا آخرة + فليس منها بمدرك دركا. للبرء ما قدمت يداه من + الفضل وللوارث، ما تركا.

- যে ব্যক্তি দুনিয়ার বিনিময়ে আখিরাত অর্জন করতে পারল না। সে দুনিয়া হতে পাওয়ার মতো কিছুই
  পাইল না।
- মানুষ দুই হাতে মর্যাদা অর্জন করে যা অগ্রবর্তীভাবে প্রেরণ করেছে সে তারই মালিক আর সে যা রেখে

  যাবে তার মালিক হলো ওয়ারিশগণ।
- (২) দুনিয়া বর্জন করা জরুরি। কারণ দুনিয়াতে যারা ছিল তারা সবাই ধ্বংস হয়ে গেছে। আর তাদের পথ ধরে উত্তরসুরীদেয়কে চলে যেতে হবে। কবি এ জন্য পাঠকদেয়কে দুনিয়া বর্জনেয় জন্য উদ্বৃদ্ধ করেছেন। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার পঞ্চাশ ও একার লাইনে বলেন−

لا تنس واذكر سبيل من هلكا + ستسلك السلك الذي سلكا .

انت يخلر المكان منك كما + اخسلاه من كان فيه قبل لكا .

- তুমি অতি নিকটেই তোমার স্থান খালি করে দিবে যেমনিভাবে তোমার পূর্ববর্তী লোকেরা তোমার জন্য স্থান খালি করে দিয়েছে।
- (৩) দুনিয়ার জীবনের জন্য সামান্য কিছুই যথেষ্ট। বেঁচে থাকার জন্য যা দরকার তার বেশি কামনা করা উচিত নয়। অত্র কাফিয়ার শেষ দিকে কাসেম ইবনে ঈসা আল আজালী বলেন আমি হজ্জে গিয়ে আবুল আতাহিয়াকে একটি মাইল পোন্টের ছায়ায় একজন বেদুঈনের সাথে কথা বলতে দেখলাম তার মাথায় একটি বড় রুমাল ছিল। কবি বেদুঈন লোকটিকে বললেন তুমি সজীব ও সবুজভূমি ছেড়ে বিরান পাপুরে ভূমিকে বসবাসের জন্য কেন নির্বাচন করলে? লোকটি বলল আল্লাহ তাআলা যদি তার কিছু বালাহকে

নিকৃষ্ট অঞ্চল দিয়ে সভুষ্ট না করতেন তাহলে উত্তম ভূমিতে সকল বান্দাদের স্থান সংকুলান হতো না। তিনি বললেন, তোমরা কিজাবে জীবিকা নির্বাহ কর? লোকটি বলল, আপনাদের মতো হাজীদের দান থেকেই আমাদের জীবিকা নির্বাহ হয়। তিনি বললেন, আমরা তো বৎসরে একটি নির্বারিত সময়ে সামান্য কিছু দিনের জন্য আসি বাকি সারা বছর তোমাদের জীবিকা কিভাবে চলে? অতপর বেদুঈন লোকটি কিছুক্ষণ চুপ থেকে বলল, আমি আপনাকে কি বলব বুঝতে পারছি না। আমরা যেখান থেকে রিবিক পাইব বলে আশা করি তার চেয়ে বেশি পাই ওখান থেকে যেখান থেকে রিবিক পাওয়ার কোনো চিন্তাই করি নাই। বেদুঈনের কথা তনে কবি নিম্নের তিন লাইন কবিতা আবৃত্তি করে চলে গেলেন।

هب الدنيا تواتيكا + اليس الموت يأتيكا.
الا يا طالب الدنيا + دع الدنيا لشائيكا.
وما تضع بالدنيا + وظل الميل يكفيكا.

- ১. তুমি দুনিয়া বর্জন কর সে যেন তোমার কাছে আসতে না পারে। মৃত্যু কি তোমার নিকট আসবে না?
- ২. ওহে দুনিয়া সন্ধানকারী তুমি দুনিয়াকে তোমার শত্রুর জন্য ছেড়ে দাও।
- তুমি দুনিয়া দিয়ে কি কয়বে? একটি মাইল পোস্টের ছায়াই তোমায় জন্য যথেষ্ট।
- গ. দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা
- (১) দুনিয়ার ধোঁকাবাজি হতে নিরাপদ হওয়ার মতো কোনো কারণ নেই। ইতঃপূর্বে যারা দুনিয়ার বসবাস করত দুনিয়া তাদেরকে ধোঁকা দিয়েছে। দুনিয়াতে যারা ছিল ওরা সবাই ধ্বংস হয়ে গেছে। পৃথিবীর কুৎসা বর্ণনায় সকলেই একমত কিন্তু আশ্চার্যের বিষয় হলো কেউ দুনিয়াকে বর্জন করে না। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার একশত, একশত এক এবং একশত তিন ও চার লাইনে বলেন−

لا تأمن الدنيا على غدرها + كم غدرت من قبل اعتالكا .
كم \_\_\_رى فى الناس هالك + وه\_\_الك حتى ترى هالكا .
اصبحت الدنيا لنا عـبرة + والـحـد لله على ذالكا .
قد اجمع الناس على ذمها + ولا ارى صنهم لها تاركا .

- দুনিয়ার ধোঁকা দান হতে নিজকে নিয়াপদ মনে করো না। দুনিয়া তোমার মতো কত লোককে ইতঃপূর্বে
  ধোঁকা প্রদান করেছে।
- ২. তুমি শীঘ্রই অনেক লোককে ধ্বংস হতে দেখবে এমনকি ধ্বংস ব্যতীত আর কিছুই দেখবে না।

- পুনিয়া আমাদের জন্য শিক্ষণীয় (বয়ু) হিসেবে প্রকাশ পেয়েছে। আর এ জন্য সমন্ত প্রশংসা আল্লাহ
  তাআলার।
- লোকেরা দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনায় একমত হয়েছে। কিন্তু আমি তাদের দুনিয়া বর্জন কয়তে দেখিনি।
- (২) দুনিয়া দ্রুত পরিবর্তনশীল ও ধোঁকাদানকারী আর দুনিয়া কখনো কাউকে পূর্ণ খুশি করতে পারে না।
   কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার একশত তেতাল্লিশ হতে একশত পয়তাল্লিশ লাইনে বলেন-

الم تسريا دنيا تصرف حالك + وغسدرك يا دنيا بنا وانتقالك.

فلت بدار يتتم بك الرضا + ولو كنت في كف امرى بكما لك.

حرامك با دنيا بقود الى الضنا + وذو اللب فينا مشفق من حلالك.

- হে দুনিয়া তুমি কি তোমার অবস্থার পরিবর্তন দেখতে পাচ্ছ না। আমাদের সাথে তোমার ধোঁকাবাজী ও
  বিবর্তন কি তুমি দেখতে পাচ্ছ না।
- তুমি এমন কোনো ত্থান নও যার উপর সভুষ্টি পূর্ণতা লাভ করতে পারে যদিও তুমি কোনো মানুষের হাতের মুঠোয় পূর্ণাঙ্গভাবে থাক।
- ত. হে দুনিয়া তোমার হারাম বয়ৢসমূহ ধ্বংস ডেকে আনে আর আমাদের মধ্যে যারা বুদ্ধিমান তারা তোমার হালাল বয়ৢকে ভয় করে।

ঘ, দুনিয়ার বিবর্তন অবিস্যভাবী এ বিষয়ে অত্র কাফিয়ার শেষাংশে রাইয়্যাশী হতে বর্ণিত হয়েছে তিনি বলেন- একদা রোমের বাদশাহর পক্ষ হতে একজন দুত খলিকা হারুনুর রশিদের দরবারে এলো। দুতটি খুব ভালো আরবী জানত। লোকটি আবুল আতাহিয়্যা সম্পর্কে জানতে চাইলে তাকে কবির কবিতা আবৃত্তি করে শোনানো হলো। লোকটি কিরে গিয়ে রোমীয় সমাটকে কবির কথা জানালে সম্রাট খলিকার নিকট পুনয়ায় দুত পাঠিয়ে কবিকে রোমে পাঠানোর জন্য আমন্ত্রণ জানালেন। খলিকা কবিকে রোমের সমাটের নিকট যাওয়ার বিষয়ে পরামর্শ চাইলে কবি সেখানে যেতে অস্বীকার কয়েন। পরবর্তীতে খলিকা জানতে পারেন যে, রোমের সম্রাট কবির রচিত নিম্নের দুটি লাইন তার দয়বার হলে দয়জাসমূহে এবং শহরে ফটকের মুখে উৎকীর্ণ করে রাখতে সংশ্রিষ্ট লোকদের নির্দেশ দেন।

ما اختلف الليل والنهار ولا + دارت نجوم السماء في الفلك. الا لنقل السلطان عن مسلك + قسد انقضى ملكه الى ملك.

১.২/ দিবা-রাত্রির এই আবর্তন এবং মহাকাশে তারকা-নক্ষত্রসমূহের ঘূর্ণন হয় না কেবল মাত্র এই জন্যই হয় য়ে, কোনো রাজার রাজত্বের মেয়াদ শেষ হয়ে গেলে তা অন্য রাজার দায়িত্বে অর্পণ করার জন্যই তা আর্বতিত হয়।

# قافية اللام

লাম কাফিয়াটি কবির দেউয়ানের সবচেয়ে দীর্ঘ কাফিয়া। এতে সর্বমোট সাতশত সাতাশটি (৭২৭) লাইন সংকলিত হয়েছে। এতে কবি বাসিত, কামিল, সারীয়, ওয়াফির, তাবীল, রমল, খাফীফ, মাদীদ ইত্যাদি ছলে কবিতা রচনা করেছেন। এসব কবিতায় কবি মানুষকে নেক কাজ করার জন্য উৎসাহিত করেছেন, দুনিয়ার ধোঁকা প্রদান, দুনিয়ার বিবর্তন ও দুনিয়া হতে দূরে থাকা, আখিয়াতমুখী হওয়া, সয়ে তৃষ্টি, তাওবা, মৃত্যু, দুনিয়া বিমুখতা, কু-প্রবৃত্তির কুফল, লোভের কুৎসা, সৎকাজে সম্পদ বয়য় করা, আল্লাহ তাআলার ভয়, কবরের বর্ণনা ইত্যাদি নানা বিষয়ে উপদেশমূলক কবিতা রচনা করেছেন। আমরা উদাহরণ করপ এসব বিষয়ের মধ্য হতে কিছু সংখ্যক বিষয়ের হ৸য়য়াহী লাইনসমূহের উদ্ধৃত নিম্নে প্রদান করব।

# ক. মৃত্যুর বর্ণনা

(১) যেখানেই যে থাকুক না কেন মৃত্যু তার তরবারিকে উনুক্ত করে রেখেছে সময় হওয়া মাত্রই মৃত্যু তা দিয়ে আঘাত করবে। মৃত্যু তার জন্ম হতেই যার জন্য মৃত্যু নির্ধারিত তাকে ভুলে না। মৃত্যু অবিশ্যম্ভাবী কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার শুক্ততেই ধোল হতে আঠারোতম লাইনে বলেন-

وليس من موضع بأتيه ذو نفس + الا وللسوت بف فيه مسلول.
لم يشغل السوت عنا مذ امد لنا + وكلنا عنه بالذات مشغول.
ومن يست فهر مقطوع ومجتنب + والحي ما عاش مغثى وموصول.

- কোনো প্রাণী এমন কোনো স্থানে গমন করে না যেখানে মৃত্যু তার তরবারিকে কোষমুক্ত করে রাখে
  না।
- বেদিন থেকে মৃত্যুকে আমাদের জন্য তৈরি বা প্রস্তুত করা হয়েছে সেদিন থেকে সে আমাদেরকে
  ভূলেনি। আমরা স্বাই দুনিয়ার স্বাদ আস্বাদনে মৃত্যুকে ভূলে আছি।
- যে ব্যক্তি মারা যায় সে ব্যক্তি সম্পর্ক কতির্ত ও বিছিন্ন হয়ে পড়ে। আর জীবিতরা যতক্ষণ বেঁচে থাকে (দুনিয়ার বামেলায়) লেগে থাকে এবং ভবে থাকে।
- (২) বর্ণিত আছে যে, আবুল আতাহিয়া মৃত্যু সংক্রান্ত নিম্ন উল্লেখিত লাইনগুলো আবৃত্তি করার পর উজীর ফদল ইবনে রাবী তা খুব পছন্দ করলেন এবং কবিকে পুরস্কৃত করলেন। হাসান ইবনে সহলকে দশ হাজার দেরহাম, দশটি কাপড় এবং প্রতি মাসে তিন দিরহাম করে কবিকে দান করার জন্য নির্দেশ দেন। অত্র কাফিয়ার দুইশত পয়ত্রিশ হতে দুইশত বেয়াল্লিশতম লাইনে উক্ত কবিতা বর্ণিত হয়েছে। আমরা উদাহরণ

#### **Dhaka University Institutional Repository**

#### 762

স্বরূপ দুইশত হয়ত্রিশ হতে দুইশত আট্ট্রিশ এবং দুইশত বেয়াল্লিশতম লাইন উদ্ধৃত করলাম:

للسرت غول فكن ما غشت ملتسسا + من هوله حيلة ان كنت محتالا .
ولست حقا بهول السرت منقلبا + حتى تعاين بعد الموت اهوالا .
املت اكثر مسا انست مسدركسه + والعسر لا بد ان يفنى وان طالا .

كم من ملرك مضى ريب الزمان بهم + قد اصبحوا عبرا فينا وامثالا .

- মৃত্যুর রয়েছে যন্ত্রণা ও কট্ট। যদি তুমি বুদ্ধিমান বা চতুর হও তাহলে যতদিন তুমি বাঁচবে ততদিন
  মৃত্যুর ভয় হতে বাঁচার বুদ্ধি নিয়ে চলবে।
- মৃত্যুর আতদ্ধকে তুমি পরিবর্তন করতে সক্ষম নও যতক্রণ না তুমি মৃত্যুর পর ভয় ও আতদ্ধসমূহ
  সচক্ষে অবলোকন না করবে।
- কত রাজা-বাদশাহর জীবনের উপর দিয়ে কালের মৃত্যু বয়ে গেছে। ওরা (এখন) আমাদের জন্য শিক্ষণীয় ও উদাহরণ হয়ে য়য়ছে।
- (৩) আহমদ ইবনে যুহাইর বর্ণনা করেন আমি মুসআব ইবনে আবদুল্লাহকে বলতে শুনেছি 'আবুল আতাহিয়্যা সবচেয়ে বড় কবি'। আমি তাকে বললাম কি কারণে এই মর্যাদার যোগ্য বিবেচিত হলেন? তখন তিনি অত্র কাফিয়ার দুইশত বাহাত্তর হতে দুইশত ছিয়াভুরতম লাইন আবৃত্তি করে বললেন।

هذا الكلام لا حشر فيه ولا نقصان يعرفه العاقل ويقربه الجاهل.

এটা এমন এক কথা যাতে কোনো বাড়তি কমতি নেই। জ্ঞানী তা বুকতে পারবে মূর্খ তার স্বীকৃতি দেবে। কবিতার লাইনগুলো নিম্নরপ।

تسسكت بامال + طسرال بعد آسال واقبلت على الدنيا + بعنزم اى اقبال وما تنفك ان تكدح + اشغالا باشغال فيا هذا تجهسز + لفراق الاهل والبال ولا بد من السوت + على حال من الحال.

- আমি একের পর এক দীর্ঘ আশা ও প্রত্যাশাসমূহ আঁকড়ে ধরে আছি।
- ২, আমি দৃঢ় প্রত্যর নিয়ে (নগ্নভাবে) এগিয়ে এসেছি দুনিয়ার প্রতি এগিয়ে আসার মতো।

- ৩. তুমি কঠিন ও কষ্টকর ব্যন্ততা হতে বিচ্ছিন্ন হতে পারবে না। একের পর এক ব্যন্ততা লেগেই থাকবে।
- 8, ওহে (পাঠক) তুমি পরিবার ও সম্পদের সাথে সম্পর্ক ছিন্ন করার জন্য প্রস্তৃতি নাও।
- ৫. যে কোনো অবস্থাতেই অবশ্যই তোমার মৃত্যুবরণ করতে হবে।
- (৪) সম্পদ কম হোক বা বেশি হোক তাতে কিছু যায় আসে না। ধনী ব্যক্তি সম্পদের কারণে দেরিতে মৃত্যুবরণ করবে না এবং দরিদ্র ব্যক্তি দারিদ্রাতার কারণে সময়ের আগে মৃত্যুবরণ করবে না। কিছু সকলেই এই ক্ষণস্থায়ী পৃথিবীর ধোঁকায় নিমজ্জিত রয়েছে। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার তিনশত একবিটি হতে তিনশত তেবটি লাইনে বলেন—

قل لاهل الا كثار والا قــــلال + كـــلـكم ميت على كل حال.
ما ارى خالدا على قلة المال + ولا بــاقـــا لــكــثـرة مال.
عجبا لى ولا غترارى بـــدار + لـــت ابقى لها ولا تبقى لى.

- বেশি সম্পদের মালিক এবং কম সম্পদের মালিককে বলে দাও তোমাদের প্রত্যেকেই সর্ববন্থা মৃত (মৃত্যুবরণ করতে হবে)।
- কম সম্পদের অধিকারীকে আমি চিরন্থায়ী হতে দেখিনি এবং অধিক সম্পদের মালিককে মৃত্যু হতে
  রক্ষা পেতে দেখিনি।
- আমি নিজকে নিজেই আভর্ষ বোধ করি এবং আমার ধোঁকার নিমজ্জিত হয়ে থাকা এমন এক স্থান
  নিয়ে যার জন্য আমি স্থায়ী নই এবং সেও আমার জন্য হায়ী নয়।

### খ. আল্লাহ তাআলাকে ভয় করা

আল্লাহ তাআলাকে ভর করা সকল গুনাহ হতে বেঁচে থাকার একমাত্র মাধ্যম। আল্লাহ তাআলা খোদাভীক্লদেরকে তাই ভালোবাসেন।

(১) আল্লাহজীক ব্যক্তির কথা ও কাজ একই রকম হয়। সে আল্লাহর সাথে যেসব কাজ করা ও না করার ওয়াদা করে সে অনুযায়ী তার জীবনকে পরিচালিত করতে সক্ষম হয়। আর তার বিনিময়ে আল্লাহ তাআলা তাকে অতি মর্যাদাসম্পন্ন পুরকারে ভূষিত করেন। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার আট্রিশ হতে চল্লিশতম লাইনে বলেন-

واذا بحثت عن التقى وجدت + رجلا يصدق قوله بفعال .
واذا اتقى الله اسرؤ واطاعه + فيداه بين مكارم ومعال .
وعلى التقى اذا ترسخ فى التقى + تا جان تاج كينة وجلال .

- যখন আমি মুত্তাকী (খোদাভীরু) লোক অনুসদ্ধান করি (তখন ঐ ব্যক্তিকেই) মুত্তাকী হিসেবে পাই যার কথা ও কাজে মিল রয়েছে।
- যখন কোনো মানুষ আল্লাহকে ভয় করে এবং তার আনুগত্য করে তখন তার দুইহাত (সে নিজে)
   থাকে সমান ও মর্যাদার উক্ত শিখরে।
- (২) আল্লাহ তাআলার ভয় হলো সর্বোক্তম কাজ। কেউ যখন তার সকল কাজে আল্লাহকে ভয় কয়ে তখন প্রকৃত অর্থে তার তাকওয়া পূর্ণাঙ্গতা লাভ কয়ে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার তিনশত উনাশি এবং তিনশত নক্ষই লাইনে বলেন-

فأن اتقيت فأن تقوى + الله من خير النقل. وأذا أتقى الله الفتى + فينا يربد فقد كمل.

- ১. যদি তুমি আল্লাহ তাআলাকে ভয় কর তাহলে (জেনে রাখ) আল্লাহকে ভয় করা হলো সর্বোত্তম কাজ।
- যুবক যখন (যে কেউ) আল্লাহ তাআলাকে ভয় কয়ে যে কাজ কয়ার সে ইল্ছা কয়ে সেই কাজে তখন
  সে ব্যক্তি পূর্ণাঙ্গতা অর্জন কয়ে।
- (৩) মানুষ সবাই আখেরাতের যাত্রী। পৃথিবী তার বসবাসের জন্য ক্ষণিকালয়। এখান থেকে আখেরাতের সকরে সবাইকে পাথেয় সংগ্রহ করে যেতে হবে। তাকওয়া হলো আখেরাতের উন্তম পাথেয়। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার ছরশত আটচল্লিশ এবং উনপঞ্চাশতম লাইনে বলেন–

تزود من الدنيا بزاد من التقى + فكل بها ضيف وشيك رحيله . وخذ للمنايا لا ابالك عسدة + فإن المنايا من اتت لا تقيله .

- দুনিয়া হতে (আখেরাতের সফরে) তাকওয়ার পাথেয় গ্রহণ কর। কেননা দুনিয়ায় সবাই মেহমান
  যখান থেকে সবার প্রস্থান হবে দ্রুত।
- (হে পাঠক) তুমি মৃত্যুর জন্য (অতি জরুরিভাবে) প্রস্তৃতি গ্রহণ কর। কেননা যার মৃত্যু উপনীত হয় সে
  তাকে কোনো অবকাশ দেয় না।

# গ. দুনিয়ার কুৎসা

দুনিয়াতে কেউ স্থায়ীত্ব লাভ করতে পারবে না। এখান থেকে সবাইকে প্রস্থান করে যেতে হবে। দুনিয়ার জীবনে বিপদ-আপদ ইত্যাদি নিত্য সঙ্গী। মানুষকে দিন দিন ক্ষয়ের দিকে এগিয়ে নিয়ে যায়। এ প্রসঙ্গে

কবি অত্র কাফিয়ার পঁচাশি হতে সাতাশি এবং উননকাইতম লাইনে বলেন-

سلم على الدنيا سلام مسودع + وارحل فقد نوديت بالترحال.
ما انت يا دنيا بدار اقامية + ما زلت يا دنيا كفى ظلال.
وخففت يا دنيا بكل بليية + ومسزجت يا دنيا بكل وبال.
حولت يا دنيا جمال شبيهتى + قبحا فمات لذاك نور جمال.

- বিদায় গ্রহণকারী সালামের মতো তুমি দুনিয়াকে সালাম দাও বা বিদায় গ্রহণ কর এবং দুনিয়া হতে

  যাত্রা কর কেননা তোমাকে যাত্রা করার জন্য আহবান করা হচ্ছে।
- ২. হে দুনিয়া তুমি অবস্থানের স্থান নও হে দুনিয়া তুমি মেঘমালার ছায়ার মতো ক্ষণস্থায়ী।
- ত. হে দুনিয়া তুনি প্রত্যেক বিপদকে হালকাভাবে গ্রহণ করেছ এবং সকল বিপদের সাথে সংমিশ্রণ ঘটিয়েছ।
- আমার বৌবনের সৌন্দর্যকে হে দুনিয়া তুমি পরিবর্তন করেছ অসুন্দর ও নিকৃষ্টতা দিয়ে আর এজন্যই
  আমার সৌন্দর্য্যতার আলো মৃত্যুবরণ করেছে।

### ঘ. সম্প্রে তৃষ্টি

মুমিনের মহান গুণ হলো স্বল্পে তুষ্টি। স্বল্পে তুষ্ট ব্যক্তি কখনো কোনো অভাব বোধ করে না। বেশি সম্পদের দারা আত্মতৃপ্তি অর্জিত হয় না। আত্মতৃপ্তির জন্য প্রয়োজন হলো স্বল্পে তুষ্টি। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার ছিয়ান নকাই ও সাতানকাইতম লাইনে বলেন–

لسا حصلت على القناعة لم ازل + صلكا يرى الا كثار كالا قلال. ان القناعة بالكفاف هي الغني + والفقر عين الفقر في الاموال.

- আনি যখন স্বল্প তুষ্টি অর্জন করি তখন আনি এমন রাজা হয়ে যাই (বা নিজকে এমন রাজা মনে করি)
   যে নাকি বেশিকে স্বল্পের মতোই মনে করে।
- যথেষ্ট মনে করাই হলো স্বল্পে তুষ্টি আর ইহাই প্রকৃত ধনাঢ্যতা। সম্পদ থাকা সত্ত্বেও দারিদ্রাতা বোধ করাই প্রকৃত দারিদ্রা।

# জুনিয়া বর্জন করা

দুনিয়া বর্জন করা প্রকৃত মুমিনের একান্ত কর্তব্য। দুনিয়াকে সব সময় প্রাধান্য প্রদান করা আখিরাতকে ভূলে যাওয়া বা অস্বীকার করারই নামান্তর। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়াতে অনেক কবিতা রচনা করেছেন। আমরা উদাহরণত কয়েকটি লাইন উল্লেখ করব:

(১) আমরা সবাই এ দুনিয়ায় ক্ষণিকের পথ যাত্রী। দুনিয়া নামক সরাইখানার বাসিন্দা আমরা এ কথা আমাদের ভুলে গেলে চলবে না। দুনিয়াতে কেউ সুখি নয় একভাবে না একভাবে সবাই অসুখি। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার দুই শত দশ, দুই শত বারো ও দুই শত তেয়োতম লাইনে বলেন-

با ساكن القبر عن قليل + ماذا تزودت للرحيل . انا المتوطنون دارا + نحن بها عابر والبيل . دار الذي لم يزل عليل + يشكو اذا ها الي عليل .

- কিছু সময় (সামান্য দিন) পরে ওহে কবরে বলবালকারী তুমি তোমার (আখিরাতের) লফরের জন্য কি পাথেয় তৈরি করেছ?
- ২. আমরা এমন একস্তানকে স্থায়ী নিবাস হিসেবে গ্রহণ করেছি যেখানে আমরা নিজেরাই পথিক নাত্র।
- ত. (দুনিয়া হলো) দুঃখ কষ্টের স্থান। এখান থেকে অসুত্বতা এবং দুঃখ-কষ্ট দূরীভূত হওয়ার নয় এখানে
  এক দুঃখী অপর দুঃখীর নিকট (অয়থা) তার কষ্টের অভিয়োগ ব্যক্ত কয়ে।
- (২) দুনিয়া বর্জন করা হোক বা না হোক প্রত্যেক মানুষকে নির্দিষ্ট সময়ের জন্য তৈরি করা হয়েছে এবং ঐ সময় চলে যাওয়ার পর ইচ্ছায় অনিচ্ছায় সকলকে দুনিয়া বর্জন করতে হবে। ধীরে ধীরে সবাই ক্ষয়ে ক্ষয়ে দুনিয়া হতে বিদায়ের পথে ধাবিত হচ্ছি। কেউ এ জগতে থাকতে পায়বে না। কবি এ বাত্তব সত্যাটিকে অত্র কাফিয়ার দুইশত পঞ্চাশ হতে দুইশত বায়ায় এবং দুইশত চুয়ায় ও দুইশত পঞ্চায় লাইনে বর্ণনা করেছেন।

وما خلق الانسان الا لفايسة + ولم يترك الانسان في الارض مهسلا.
كفى عبرة انى وانك با اخسى + نصرف تصريفا لطيفا ونسبستلى.
كأنا وقد صنا حديثا لغيرنا + نخاض كما خضنا الحديث لمن خلا.
ولست بابقى منهم في ديارهم + ولسكسن لى فيها كتابا مؤجلا.
وما الناس الا عبت وابن عيست + تسساجسل حي منهم او تعجلا.

- ১. মানুষকে একটি নির্দিষ্ট সময়ের জন্য সৃষ্টি করা হয়েছে মানুষ এই পৃথিবীতে অযথা ছেড়ে দেওয়া হয়নি।
- হে আমার বন্ধু উপদেশ পাওয়ার জন্য এটুকুই যথেষ্ট যে, আমরা এবং তোমরা প্রতিনিয়তই সুক্ষভাবে বিবর্তন হয়ে যাত্রি এবং পরীক্ষিত হত্তি।
- মনে হয় যেন আমরা অন্যদের জন্য কথা (ইতিহাস, আলোচনায় বিষয়) হয়ে থাকব আমাদের বিষয়ে
  থোঁজ কয়া হবে য়েমনিভাবে পূর্ববর্তীদেয় ইতিহাস নিয়ে খোঁজাখুঁজি কয়ছি।

- তারা তাদের ঘরবাড়ি বাসত্থানে যতদিন ছিল আমি তার চেয়ে স্থায়ী হব না বরং আমার সেখানে থাকার জন্য নির্দিষ্ট সময় লিপিবন্ধ করা আছে।
- ৫. মানুষ আর কিছুই নয় নিজে মৃত এবং আরেক মৃতের পুত্র তাদের কেউ আগে আর কেউ পরে মৃত্যুবরণ করে।
- (৩) যে যত মর্যাদাসম্পন্নই হোক না কেন তাকে দুনিয়া ছেড়ে একদিন কাফনের কাপড় পড়ে কবরের বাসিন্দা হতে হবে। মানুষ দুনিয়া লাভের জন্য জীবণ প্রতিযোগিতা করে আর এই প্রতিযোগিতায় মন্ত থাকতে থাকতেই একদিন তাকে চলে যেতে হয়। কবি এ বিষয়টিকে অত্র কাফিয়ার দুইশত সাতবট্টি হতে দুইশত উনসভরতম লাইনে তুলে ধয়েছেন।

وكم من عظيم الشأن في قعر حفرة + تسلحف فيها بالثرى وتسر بلا .

ايا صاحب الدنيا وثقت بسنسزل + ترى الموت فيه بالعباد موكلا .

تنافس في الدنيا لتبلغ عزهسا + ولسبت تنال العزحتي تذللا .

- কত বিশাল মর্যাদাসম্পন্ন লোককে কাফনের পোশাক পড়িয়ে গর্তের (কবরের) গভীরে মাটি চাপা দিয়ে রাখা হয়েছে।
- ওহে দুনিয়া লোভী মানুষ তুমি এমন এক স্থান (দুনিয়াকে) আঁকড়ে ধরে আছ (অথচ) মৃত্যুকে তুমি
  তথায় প্রত্যেক বান্দার জন্য সুনির্দিষ্ট করা দেখতে পাচ্ছ।
- তুমি দুনিয়ায় দুনিয়ায় ইজ্জত সমান লাভের জন্য প্রতিয়োগিতাকর (অথচ দুনিয়ায়) তুমি লাঞ্ছিত হওয়া

  ব্যতীত সমান অর্জন করতে পারবে না।
- (৪) ইমাম হাসান বসরী বলতেন হে বনী আদম তোমরা দুনিয়ায় বাদী স্বরূপ। তুমি এর স্বাদ আসাদন নিয়ে তুষ্ট অথচ তা নিঃশেষ হয়ে যাবে এবং এর নিয়ামত নিয়ে ব্যস্ত আছ মা চলে যাবে এবং তার রাজত্ব নিয়ে যা একদিন হারিয়ে যাবে কাজেই তোমার নিজের জন্য গোনাহ কামাই করবে না। আর পরিবার-পরিজনের জন্য সম্পদ উপার্জন করবে না। কবি আবুল আতাহিয়্যায় অত্র কাফিয়ায় তিনশত একত্রিশ হতে তেত্রিশ লাইনে এ কথাই প্রতিধ্বনিত হয়েছে:

ابقيت مالك ميراثا لوارث + في الميت شعرى ما ابقى لك المال.
القرم بعدك في حال تسره + في حيث بعدهم دارت بك الحال.
علرا البكا، فما يبيك من احد + واستحكم القيل في الميراث والقال.

- তুমি কি তোমার সম্পদ ওয়ারিশদের জন্য বাকি রেখে যাবে অতপর হায় আফসোস তোমার জন্য সম্পদ চিরত্বায়ী হবে না।
- তোমার (মৃত্যুর) পর লোকেরা (তোমার সম্পদ নিয়ে) খুশি হবে। তাদের কাছ থেকে বিদায় নেওয়ার পর তোমার উপর কি অবস্থা আবর্তিত হবে।
- ক্রন্দন তাদের কে কই দিবে তোমার জন্য কেউ ক্রন্দন করবে না বরং মিরাস নিয়ে অনেক কথা হতে থাকবে।

#### ট, লোভ না করা

লোভ পাপের প্রসূতি। লোভী লোক কখনো তুষ্ট হতে পারে না। আর অনেক মর্যাদাসশান্ন ব্যক্তি ও লোভের কারণে লাক্ষ্টিত অপমাণিত হয়। লোভ একটি নিকৃষ্ট রিপু যা হতে দূরে থাকা প্রত্যেক বুদ্ধিমানের জন্য জরুরি। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার তিনশত চৌচল্লিশ হতে তিনশত ছেচল্লিশতম লাইনে বলেন–

> كم من عزيز قد رأيت + التحرص صيره ذليلا. فتجنب الشهرات واحذر + ان تكون لها قتيلا. فلرب شهرة ساعتة + قد اورثت حزنا طويلا.

- আমি কত ক্ষমতাবান (মর্যাদাবান) ব্যক্তিকে দেখেছি লোভ তাকে অপমানিত করে হেড়েছে।
- ২, কাজেই কু-প্রবৃত্তি ও রিপুর (অনুসরণ) হতে বেঁচে থাক এবং রিপুর হাতে হত্যাকৃত হওয়ার ভয়ে থাক।
- ৩, কতক্ষণিকের কামনা, রিপুর তাড়না, দীর্ঘ মেয়াদী দুশ্চিতার জন্ম দের।

# ছ. আখিরাতের জন্য উৎসাহিত করা

কবি নিজকে নিজে লক্ষ করে উপদেশ প্রদান করেছেন যেন আখিরাতের সামান নিয়ে যাওয়া যায়। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার চারশত ছয় লাইন হতে চারশত নয় লাইনে বলেন–

یا نفس قد ازف الرحیل + واظللک الخطب الجلیل .
فتاهبی یا نفسس لا + یسلعب یک الامل الطویل .
فلتنزلن پسنسسزل + ینسی الخلیل به الخلیل .
ولیرکبن علیک فسیه + صلین الثری ثقل ثقیل .

- ১. হে (আমার) আত্মা বিদায় (প্রস্থান) অত্যাসন্ম। বিশাল (গুনাহ) অন্যায় তোমাকে আচ্ছনু করে রেখেছে।
- ২. অতপর হে নফস্ তুমি ভয় কর। তোমাকে নিয়ে যেন দীর্ঘ আশা খেলায় মন্ত না হয়।
- ৩. অতঃপর অবশ্যই তুমি এমন এক স্থানে নীত হবে, যেখানে বন্ধু বন্ধুকে ভুলে যায়।
- 8, এবং সেথায় তোমার উপর ভারী মাটি চাপিয়ে দেওয়া হবে।

## জ. কবরের অবস্থা বর্ণনা

কবর অতি নির্জন ও নির্দয় আবাসস্থল। যার চারপাশে মাটি-পাথরের আন্তরণ। যেখানে সঙ্গী-সাথী পোকা-মাকড়। সে ঘরের বাসিন্দা ইচ্ছায়-অনিচ্ছায় সকলকে হতে হবে। কবর ও কবরবাসীর বর্ণনা কবি অত্র কাফিয়ার ছয়শত উনসভুরতম লাইন হতে ছয়শত বাহাতুর লাইনে প্রদান করেছেন।

ما حال من سكن الثرى ما حاله + امـــى وقد قطعت هناك حباله .

امـــى ولا روح الحياة تصيبه + يــرما ولا لطف الحبيب يناله .

امـــى وحيدا موحشا متفردا + متشتتا بعد الجميع عياله .

امـــى وقد درت محاسن وجهه + وتــــف قت في قبره اوصاله .

- মাটির তলায় যে বসবাস করছে (ঘুমিয়ে আছে) তার অবত্থা কি? সে সদ্ধ্যা করেছে সেখানে অথচ তার সকল রশি কাটা (তার মুক্তির কোনো পথ নেই)
- ২. সে সন্ধ্যা করেছে অথচ আজ তার কাছে জীবনের প্রাণ পৌছেনি এমনকি বন্ধুর অনুগ্রহ ও ভালোবাসা তার কাছে পৌছায়নি।
- একাকী নির্জনে সন্ধ্যা করছে সে অথচ পরিবারে সে সবার সাথেই ছিল।
- সে সন্ধ্যা করেছে অথচ তার মুখমগুলের সৌলর্বতা মুছে গেছে এমনি কবরে তার গোশতের টুকরাসমূহ ছিন্ন-ভিন্ন হয়ে গেছে।

# قافية الميم

এই কাফিয়াটি কবির সংকলিত কাফিয়াসমূহের দীর্ঘতমগুলোর অন্যতম। এতে মোট দুইশত আট (২০৮) লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে। খাফীফ, বাসীত, কামিল, তাবীল, রজয়, হজয়, ওয়াফির ইত্যাদি ছন্দে এতে কবিতা রচিত হয়েছে। এই কাফিয়ায় স্বল্পে তুষ্টি, আল্লাহর আনুগত্য, কবর ও মৃতের বর্ণনা, নিজকে উপদেশ দান, দুনিয়ার ধ্বংসের বিষর, আল্লাহর তয়, দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা, মৃত্যু, পুনরুখান ইত্যাদি নানা বিষয়ে কবি কবিতা রচনা করেছেন।

### ক. ৰল্পে তুষ্টি

এটি মানুষের অন্যতম মহৎ গুণ। স্বল্প তুষ্ট মানুষ সর্বদাই পরিতৃপ্ত থাকে। কবি অন্যান্য কাফিয়ার মতো অত্র কাফিয়ার শুরুতেই তৃতীয় হতে পঞ্চম লাইনে বর্ণনা করেন।

> واذا مسا الغقير قنعه الله + فسسيان بؤسه والنعيم . من ارا دالغنى فلا يسسال + الناس فان السرال ذل ولوم . ان فى العبر والقنوع غنى الدهر + وحرص الحريص فقر مقيم .

- আল্লাহ তাআলা যখন দরিদ্রাকে স্বল্পে তুটি দান করেন তখন তার কাছে সুখ-দুঃখ, আরাম ও কট এক রকমই মনে হয়।
- যে ব্যক্তি ধনাত্যতা কামনা করে সে যেন মানুষের নিকট না চায়। কেননা মানুষের কাছে হাতপাতা
  লাঞ্ছনা ও অপমানের বিষয়।
- ৬. ধৈর্যধারণ ও স্বল্পে তুষ্টিতে রয়েছে এক পরিমাণ যুগের ধনাচ্যতা আর লোভীয় লোভ হলো স্থায়ী
  দারিদাতা।

## খ. কবরের বর্ণনা

(১) কবরবাসীরা চির দিনের জন্য ঘুমিয়ে পড়েছে। কোনো কথার উত্তর সেখানে মিলে না। রাজা-প্রজা, আমির-ফকির সবার হাড়ই মুড়য়ুড়ে হয়ে কবরে ছড়িয়ে থাকে। এ প্রসঙ্গে কবি অয় কাফিয়ার চৌদ্দ, পনের, আঠারো ও একুশতম লাইনে বলেন−

اهل القبور عليكم منى السلام + انسسى اكلمكم وليس بكم كلام .
لا تحسبوا أن الاحبة لم يسسخ + من بعدكم لهم الشراب ولا الطعام .
سألت اجداث السلوك فاخبرتنى + انسسه سم فيهن اعضاء وهام .
با صاحبتى نسبت دار اقاعتى + وعسرت دارا ليس لى فيها عقام .

- হে কবরবাসী আমার পক্ষ হতে তোমাদের প্রতি সালাম। আমি তোমাদের সাথে কথা বলছি অথচ তোমরা কথা বলছ না।
- এটা মনে করবে না যে তোমাদের প্রিয়জনেরা তোমাদের মৃত্যুর পর খাদ্য পানীয় বর্জন করছে। (বরং
  তারা তা আগের মতোই চালিয়ে যাচ্ছে)
- আমি রাজা-বাদশাহদের কবরগুলোকে জিজ্ঞাসা করেছি। কবরগুলো আমাকে সংবাদ দিয়েছে যে, রাজা-বাদশাহণণ সেখানে হাড়-হাজ্ঞি হয়ে পোকা-মাকড়ের সাথে রয়েছে।
- ওহে আমার সাথী (আফসোস) আমি আমার চিরন্থায়ীত্বের স্থানকে ভুলে আছি এবং আমি এমন একস্থানকে আবাদ করেছি যেখানে আমার স্থায়ীভাবে থাকার ব্যবস্থা নেই।
- (২) মুহাম্মদ ইবনে ফদল বর্ণনা করেন তাকে মুহাম্মদ ইবনে আবদুল ওহারাব আল ফাযারী বলেন, একদা আবুল আতাহিরা। প্রথম জীবনে তার অভ্যাস মতো পোড়া মাটির পাআদি নিয়ে কুফার রাভার বিক্রির জন্য চলছিলেন। চলতি পথে কতগুলো যুবককে কবিতা নিয়ে আলোচনা করতে এবং কবিতা আবৃত্তি করতে দেখলেন। তিনি তাদেরকে সালাম দিলেন এবং পোড়া মাটির পাত্র রাখার খাঁচাটি নামিয়ে তাদের পাশে বসে বললেন ওহে যুবকেরা তোমাদেরকে কবিতা চর্চা করতে দেখলাম আমি তোমাদেরকে একটি কবিতাংশ বলব তোমরা বাদি তা পূর্ণ করে দিতে পার তাহলে তোমাদেরকে পুরুষার বরূপ দশ দেরহাম দেওয়া হবে। আর যদি এতে তোমরা সক্ষম না হও তাহলে তোমরা আমাকে দশ দেরহাম দিবে। যুবকেরা তার কথাকে তুল্ছ মনে করে হাসল এবং তাকে উপহাস করল। তখন যুবকেরা তার প্রতাবে রাজী হয়ে গেল এবং তাকে কবিতাংশ বলার জন্য আহ্বান জানাল। কবি তখন বললেন, তার প্রতাবে রাজী হয়ে পেট যাওয়ার পরও তারা পরবর্তী লাইনে তৈরি করতে সক্ষম হয়নি। কবি তাদের কাছ থেকে জরিমানা আদায় করে নিলেন এবং তাদেরকে পাল্টা উপহাস করে নিমের দুই লাইন কবিতা আবৃত্তি করেন।

- ১. ওহে কবরবাসীরা তোমরা গত দিন আমাদের মতো আমাদের মাঝে ছিলে।
- হায় আফসোস (আল্লাহ তাআলাই ভালো জানেন) তোমরা কি করেছ তোমরা কি লাভবান হয়েছ নাকি
  তোমরা ক্ষতিগ্রস্থ হয়েছ।

#### গ, খোদাভীক্লতা

(১) তাকওয়া বা আল্লাহর ভয় হলো সর্বোত্তম সম্পদ যা নিয়ে গর্ব করা যায়। তাই একজন মুমিনের প্রার্থনা হওয়া উচিত আল্লাহ তাআলা যেন মৃত্যু পর্যন্ত তাকওয়ার উপর রাখে।

কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার সত্তর হতে বাহান্তর লাইনে বলেন-

- সাবধান আল্লাহর তয় হলো সর্ববৃহত সম্পর্ক, গর্ব করার সময় যা নিয়ে একজন সন্মানিত ব্যক্তি প্রতিযোগিতায় অংশ নিতে পারে।
- তুমি যখন তাকওয়ার কারণে মানুষের কাছ থেকে দূরে থাকবে তখন তুমি দুনিয়া হতে বেরিয়ে যাবে (মৃত্যুবরণ করবে) নিরাপদে।
- (২) আল্লাহর ভয় হলো সবচেয়ে বড় সম্মানের বিষয় আর দুনিয়ার প্রতি ভালোবাসা ফল হলো অপমান আর লাঞ্জনা। যে যত নিকৃষ্ট পেশাই করুক না কেন মুত্তাকী বান্দার জন্য তা অপমানের কিছুই নেই।

الا انما التقوى هى العز والكرم + وحب له للدنيا هو الذل والعدم. وليس على عبد تقى نقيصة + اذا صحح التقوى وان حاك او حجم.

- সাবধান নিশ্চয়ই তাকওয়া হলে সম্মান এবং মর্যাদা আর দুনিয়ার ভালোবাসা হলো কেবল অপমান ও না পাওয়া।
- কুভকার কিংবা রক্ত মোক্ষম যাই হোক না কেন আল্লাহর তয় পূর্ণ মাত্রায় হলে কোনো মুতাকীয় জন্য কোনো অপূর্ণতা থাকে না।
- (৩) আল্লাহর ভরের সকল শাখা যখন কোনো বান্দা পরিপূর্ণ মাত্রায় অর্জন কয়তে পারে তখন তার সকল বিষয়ের পূর্ণাঙ্গতাই অর্জন হয়। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাকিয়ার একশত সাতাশি ও একশত অটাশিতম লাইনে বলেন-

واذا امرو، كسلت له شعب + التقوى فقد كسلت مكارمه . والصدق حصن دون صاحبه + بسنيت على رشد دعائسه .

- কোনো মানুষের তাকওয়ার সবললো শাখা পূর্ণ হয়ে গেলে তাহার সকল সংগুণগুলো (বাভাবিকভাবেই)
  পরিপূর্ণ হয়ে য়য়।
- আর সত্যবাদীর জন্য সত্যবাদিতা হলো দুর্গ স্বরূপ। যার ভিত্তিপ্রত্তর স্থাপিত হয়েছে (হেদায়েতের বা)
  সত্য পথের উপর।

26%

## ঘ. দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা

দুমিয়া প্রতারণার স্থান। মানুষ এর সৌন্দর্য্য দেখে প্রতারিত হয়। কবি তাই মানুষকে দুনিয়া সম্পর্কে সতর্ক করে অত্র কাফিয়ার একশত একানু হতে একশত চুয়ানু লাইনে বলেন–

تفكر قبل ان تندم + فسانك ميت فاعلم ولا تغتر بالدنيا + فان صحيحها يسقم وإن جديدها يبلى + وان شسبابها يهرم
وان نعيسها يفنى + فترك نعيسها احزم -

- ১. লজ্জিত ও লাস্কৃতি হওয়ার পূর্বেই তুমি ভাবনা কর কেননা তুমি জেনে রাখ যে, তুমি মৃত্যুবরণ করবে।
- দুনিয়া য়ায়া তুমি ধোঁকা খাবে না কেননা দুনিয়ায় যা সুস্থ ও সবল (দেখতে পাও তাও একদিন) অসুস্থ
  ধ্বংস হয়ে য়াবে।
- ৩. দুনিয়ায় যা নতুন তা পুরাতন হয়ে যাবে এবং দুনিয়ার যৌবন-বৃদ্ধতা (নিয়ে আসবে)
- দুনিয়ায় নেয়ায়তসমূহ ধাংস হয়ে যাবে কাজেই দুনিয়াকে বর্জন করা এবং তার (নিয়ায়ত) সুবিধাসমূহ
  বর্জন করা বৃদ্ধিমানের কাজ।

# قافية النون

উক্ত কাফিয়াটিতে কবির চারশত একষটিটি (৪৬১) লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে। এটি দীর্ঘতম কাফিয়াসমূহের অন্যতম। কবি এ কাফিয়াতে মাদীদ, কামিল, ওয়াফির, তাবীল, খাফিফ, বাসিত, রমল, সারীয় ও মুনসারাহ ছদ্দে কবিতা রচনা করেছেন। যহুদ, মৃত্যুর বর্ণনা, সমকালীন লোকজনের অন্যায় অত্যাচার, কুপ্রবৃত্তি, কবর ও তার আযাব, দুনিয়ার ধোঁকা, দুনিয়ার কুৎসা ও ভৎসনা, আল্লাহর কাছে গুনাহের জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করা, সল্লে তুষ্টি, নিজ আ্রাকে উপদেশ, তাকওয়া, সবর, আধেরাতকে ভুলে থাকা ইত্যাদি নানা বিষয়ে কবিতা রচনা করেছেন।

# ক. যুহদ বা দুনিয়া বিমুখতা সম্পর্কিত কবিতা

(১) দুনিয়া হলো বিপদ-আপদ জানান দেওয়ার স্থান। এ স্থানে কোনো কিছুই স্থায়ী হওয়ার নয়। পূর্ববর্তী সকলেই ধোঁকা খেয়ে দুনিয়া হতে বিদায় নিয়েছে। কাজেই দুনিয়া বিমুখ হয়ে আখিরাতমুখী হওয়া একান্ত কর্তব্য। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার শুক্লতেই দ্বিতীয়, তৃতীয়, পঞ্চম, ষষ্ঠ ও অষ্টম লাইনে বলেন–

نحن فى دار يخبرنا + عن بلاها ناطق لن - دار سؤلم يدم فسرح + لأسرى فيها ولا حزن - عجبا من معشر سلفوا + اى غبين بين غبنوا - وفروا الدنيا لغير هم + وابتنوا فيها وما سكنوا - كل حى عند صبت ه + حف عنه من ماله الكفن -

- আমরা এমন এক (স্থানে) জগতে রয়েছি যায় বিপদ-আপদ সম্পর্কে স্পষ্ট বক্তব্য দানকারী রয়েছে (য়ে
  দুনিয়া একটি মন্দ স্থান)
- ২. এমন একটি খারাপ স্থান যাতে আনন্দ ও বেদনা কোনোটাই কারো জন্য স্থায়ী হর না।
- ৩. আন্চর্য মনে হয় ইতঃপূর্বে চলে যাওয়া লোকদের জন্য তারা কতই না প্রকাশ্য ধোঁকা খেয়েছে।
- অন্যের জন্য তারা দুনিয়া বিপুলভাবে কামাই করেছে তারা এতে প্রাসাদ নির্মাণ করেছে কিছু বসবাস করেনি। (করতে পারেনি)
- ৫. প্রত্যেক মৃত ব্যক্তিই তার মৃত্যুকালীন সময়ে তার সম্পদ হতে কেবল কাফনের অংশটুকু প্রাপ্য হয়।

(২) মুসা ইবনে সালেহ সাহারজুরী বলেন আমি একদা কবি সুলমানখাসীরের নিকট গেলাম এবং বললাম আপনার কিছু কবিতা আবৃত্তি করুন। তিনি বললেন না বরং আমি ইচ্ছে করলে জিন ও ইনসানের মধ্যকার বড় কবি আবুল আতাহিয়ার কবিতা শোনাব। একথা বলে তিনি নিম্নের লাইনগুলো আবৃত্তি করলেন। যা অত্র কাফিয়ার নয় হতে এগারোতম লাইনে সংকলিত হয়েছে—

إن مال المر، ليس لـــ + منه الا ذكره الحــن ما له عــا يخلفـــــ + بعد الا فعلد الحــن فى حبيل الله انفـــنا + كلنا بالموت مرتهن ـ

- মানুষের সম্পদের কিছুই তার উপকারে আসবে না। তার জন্য কেবল উত্তম করণই কাজে লাগবে।
- ২. সে যা রেখে যাবে তার মৃত্যুর পর তার কিছুই সে পাবে না কেবল সং কর্ম ব্যতীত।
- ৩. আমাদের প্রাণ আল্লাহর রাহে সমর্পিত। আমরা সবাই মৃত্যুর কাছে বন্ধকী প্রাপ্ত।

# খ. পূর্ববর্তী উন্মতের ধ্বংসের বর্ণনা

পৃথিবীতে অনাদি কাল হতে অগণিত বনী আদমের জানা হয়েছে। তাদের মধ্যে রাজা-বাদশাহ, আমীর-ক্কির, পরাক্রমশালী ও দুর্বল সকল শ্রেণীর মানুষ ছিল। কিন্তু তারা সবাই বর্তমানে অতীত। আজকের যা বর্তমান তাও অতীতের গর্ভে বিলীন হয়ে যাবে। কবি আফসোস করে চলে যাওয়া জাতিদের শারণে অত্র কাফিয়ার পঁচিশ হতে সাতাশ নং লাইনে বলেন—

اين القرون بنى القسرون + وذو والسدائن والحصون . وذوو التجبر فى العيون . وذوو التجبر فى العيون . كانوا السلوك فايسهسم + لسم يفنه رب السنون .

- কোথায় মহাকাল আর মহাকালের সন্তানেয়া কোথায় শহরেয় বাসিন্দারা কোথায় দৃর্গসমূহের
  মালিকেয়া।
- ২. মজলিশে যারা অহন্ধার করে বসত যাদের চোখ দিয়ে অহন্ধার ঠিকরে পড়ত তারা আজ কোথায়।
- ৩. ওরা সবাই রাজা ছিল তাদের কাকে মৃত্যু যন্ত্রণা ধ্বংস করেনি (সকলকেই মৃত্যু ধ্বংস করেছে)
- গ. সমকালীন বন্ধুদের আচরণের বর্ণনা

মানুষ পেতে আগ্রহী দিতে আগ্রহী নয়। ইহা মানুবের স্বভাবজাত চরিত্র। অনেকেই এমন আছে পাওয়ার পর কোনো কৃতজ্ঞতা স্বীকার করে না। সুসময়ে বন্ধুত্বের দাবিতে নিকটবর্তী হয়। দুঃসময়ে তাদের ছায়া ও

দেখা যায় না। কবি নিজের জীবনের বাত্তব অভিজ্ঞতাকে অত্র কাফিয়ার আটত্রিশ হতে চল্লিশতম লাইনে তুলে ধরেছেন যা নিমন্ত্রপ:

> وان نالهم رفدی فلا شکر عندهم + وان انا لم ابذل لهم شته سرنی وان وجدوا عندی رخاء تقریر ا + وان نرلت بی شدة خذلونی وان طرفنی نکبة فکهوا به ا + وان صحبتنی نعبة حدونی .

- যদি তারা আমার দান-দক্ষিণা পায় তারা কোনো ওকরিয়া করে না। আর যদি আমি তাদের জন্য ব্য়য় না করি তারা আমাকে গালা-গালি করে।
- ২. যদি তারা আমার সুসময় প্রত্যক্ষ করে আমার নিকটবর্তী হয়। যদি আমি কোনো কন্ত ও অনটনে পড়ি তখন তারা আমাকে অপমাণিত করে।
- থ. যদি কোনো বিপদ-আপদ আমাকে পেয়ে বসে তারা তাতে আনন্দিত হয়। আর যদি সুসয়য় ও শান্তি
  আমার ভাগ্যে জুটে ওরা তখন হিংসা করে।

## ঘ. যুগের ধোঁকা ও বিবর্তন

মানুষ সব সময় আশার কুহকে নিমজ্জিত থাকে আর অন্যের সুবিধার জন্য মূলত নিজে পরিশ্রম করে যায়। বেশি ভোগের জন্য মানুষ অক্লান্ত শ্রম দিয়ে যায় অথচ স্বল্পে তুই হওয়া যায় তাহলে স্পল্প উপার্জনই যথেষ্ট হতো। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার পঞ্চাশ হতে তিপ্পানুতম লাইনে বলেন—

خدعتنا الامال حتى طلبنا + وجسعنا ولغيرنا وسعينا .
وابتنينا وما نفكر في الدهر + وفسى صرفه غداة ابتنينا .
وابتغينا من السعاش فضولا + لو قنعنا بدونها لا كتفينا .

- আশা-আকাজ্জাসমূহ আনাদেরকে ধোঁকা দিয়েছে। এ ধোঁকায় পড়েই আমরা অন্যের জন্য সম্পদ জনানোর ক্লান্তিকর চেটা করে যাচছি।
- আমরা (প্রসাদ) তৈরি করি। অথচ তৈরি করা আরভের দিন সকালে ও আমরা যুগের বিবর্তন বিষয়ে
  ভাবি না।
- ৩, আমরা জীবন ও জীবিকার জন্য অতিরিক্ত আয়ের চেষ্টা করি। যদি আমরা অতিরিক্ত আয়ের চেষ্টা না করে স্বল্পে তুই হতাম তাহলে তা আমাদের জন্য যথেষ্ট হতো।

### ৬. কবরের বর্ণনা

(১) কবর আখিরাতের জিন্দিগীর প্রথম মনজিল। চারপাশে মাটির আবদ্ধ যর। যে একবার তাতে প্রবেশ করে তাকে কেয়ামত পর্যন্ত থাকতে হয়। কবি তার রচনায় বিভিন্ন স্থানে কবরের হৃদয়য়াহী ও ভীতিকর বর্ণনা প্রদান করেছেন। কবি অত্র কাফিয়ার চুয়াতুর হতে সাতাভুরতম লাইনে বলেন–

ان القبور سجيون + ما مثلهن سجون .

لم فى القبور قبون + من مضى وقرون .
ما فى السقابر وجه + عن التراب مصون .

لتفنينا جبها + وان كرهنا السنون .

- ১. নি-চয়ই কবর হলো জেলখানার মতো। যার সাথে তুলনীয় কোনো জেলখানা নেই।
- ২, যুগ-যুগ ধরে কত ক্ষমতাধর ব্যক্তিগণ কবরগুলোতে চলে গিয়েছে।
- ৩. কবরসমূহে এমন কোনো মুখমওল নেই মাটি হতে সুরক্ষা পেয়েছে।
- আমরা সবাই নিঃশেষ হয়ে যাব (মৃত্যু)-বরণ করব যদিও আমরা মৃত্যুকে পছন্দ করি না।
- (২) কবি পাঠকদেরকে মানুবের শেষ আবাসস্থল কবরের কথা শ্বরণ করিয়ে দিতে অত্র কাফিয়ার দুইশত সাত হতে দুইশত দশতম লাইনে বলেন-

يا ساكن محجرات ما + لك غير قبرك مكن . البوم انت مكائسر + ومسافاخر تتزين . وغدا تصير الى القبور + مسحنط ومكفن .

- হে সুরৌন্য কুঠুরীতে বসবাসকারী! তোমার কি হলো (তুমি কি জান না) কবর ব্যতীত তোমার বসবাসের কোনো স্থান নেই।
- ২, আজ তুমি বেশি সম্পদের ও গৌরবের পসরা সাজিয়েছ।
- ৩. আগামী দিন তুমি সুগন্ধি মাখিয়ে কাফন পড়িয়ে কবরে নীত হবে।
- তুমি তোমার রবের নিকট নতুন করে তাওবা কর। আর এই তাওবা করার পথ তোমার জন্য সভব ও
  সহজ।
- (৩) পৃথিবীতে বিচরণকারী সবাইকে একদিন মাটির নিচে চলে যেতে হবে। যারা আমাদের দুনিয়ায় একদিন চলাকেরা করত তারা আমাদের মাঝে নেই। সবাই এখানে সংক্ষিপ্ত সময়ের ভ্রমণে আসে। সময় শেষ হওয়া মাত্রই আথিরাতের প্রথম মাঞ্জিল কবরে যেতে হয়। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার চার শত

ছাপ্পানু হতে চারশত আটানু ও চারশত একষ্টিতম লাইনে বলেন-

ذوى الود من اهل القبور عليكم + \_\_\_\_لام اما من دعوة تـــعونها .

كنتم ظهر الارض حينا بنضرة + فما لبثت حتى كنتم بطونها .
وكنتم اناسا مثلنا في بيلنا + تضنون بالدنيا وتــحنونها .

وللناس اجال قصار حنقضي + وللناس ارزاق بيستكملونها .

- ১. প্রিয় কবরবাসীরা তোমাদের জন্য সালাম। তোমরা কি কোনো আহ্বান খনতে পাস্থ।
- তোমরা একটি সময়ে পৃথিবীতে বিলাসী ও আরামদায়ক জীবন-যাপন করেছ। কিন্তু দীর্ঘদিন তা ভোগ করতে পারনি তারপর তোমরা জমির পেটে (কবরে) ঢুকে পড়েছ।
- আমরা বেমন রাস্তায় চলাচল করি তোমরাও তেমনি চলতে। দুনিয়া নিয়ে তোমরা কৃপণতা করেছ এবং
  তাকে সাজাতে চেষ্টা করেছ।
- মানুবের সংক্রিপ্ত সময় (হায়াত) রয়েছে যা অতি ক্রত ও তাড়াতাড়ি শেষ হয়ে য়াবে। আর মানুষের
  রয়েছে রিয়িকসমূহ যা মানুষ পরিপূর্ণ করবে।

# চ. দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা

১. দুনিয়ায় মানুষ যাই তৈরি করুক না সবই একদিন কেলে চলে যেতে হবে। এই আবহাওয়া এই পথ এই রাস্তা সবই ঠিক থাকবে। কিন্তু চলে যাবে তথু মানুষেরা দুনিয়ায় ধোঁকায় পরে মানুষেরা আখিরাতেয় কথা ভুলে আছে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার একশত হতে একশত দুই লাইনে বলেন-

يا عامر الدنيا ليسكنها وليست + بسالدى يبقى لها سكان. تفنى وتبقى الارض بعدك مثلسا + يبقى السناخ وبرحل الركبان. اهل القبور نسيتكم وكذالسك + الانسان منه السهو والنسيان.

- ওহে দুনিয়ায় বসবাস করার জন্য আবাদকারী (নির্মাণকারী) এতে কোনো বসবাসকারী চিরস্থায়ী হতে
  পারেনি।
- তুমি ধ্বংস হয়ে যাবে (মৃত্যুবরণ করবে) অথচ তোমার মৃত্যুরপর পৃথিবী ও পৃথিবীর আবহাওয়া, প্রকৃতি আগের মতোই রয়ে যাবে। আরোহীরা কেবল প্রস্থান করবে।
- ত. হে কবরবাসীগণ আমি তোমাদেরকে ভূলে গিয়েছি। ঠিক তেমনিভাবে লোকেরা ও তোমাকে ভূলে গেছে।

(২) দুনিয়ার জন্য মানুষ কতকিছু করে। তৈরি করে সুদৃশ্য ইমারত। পরিকল্পনার জাল বুনে ভবিষ্যৎ জীবনের কিন্তু সবকিছু কোনো প্রভৃতি নেওয়ার আগেই পার্থিব ও ভ্রমণকারীর মতো তাকে পৃথিবী হতে বিদায় নিতে হয়। কবি অত্র কাফিয়ার তিনশত দুই ও তিনশত তিন লাইনে এ প্রসঙ্গে বলেন:

جسعرا فما اكلرا الذي جسعرا + وبنوا مساكنهم فما سكنوا. فكأنهم ظعن بها نراسوا + لما استرجوا ساعة ظعنرا.

- লোকেরা দুনিয়ায় টাকা-পয়সা, ধন-সম্পদ বাকিছু জনা কয়ায় জনা কয়েছে তায়া তাদেয় য়য়-বাড়ি
  তৈয়ি কয়েছে কিন্তু তায়া বসবাস কয়তে পায়েনি।
- (মনে হয় য়েন) ওরা দুনিয়ায় কোনো (উয়্টারোহী) পথিক বা ভ্রমণকারী। ক্ষণিক সময়ের জন্য পৃথিষীতে অবকাশ যাপনের পর তারা আবার ভ্রমণে বেরিয়েছে।

# ছ. দুনিয়ার প্রতি মানুবের আকর্বণ

(১) দুনিরার প্রতি আকর্ষণ ও টান মানুষের স্বভাব জাত। এই আকর্ষণ না থাকলে মানুষ দুনিয়ায় টিকে থাকতে পারত না। তাই বলে আখিরাতকে পুরোপুরি ভূলে গিয়ে দুনিরার পিছনে অন্ধভাবে ছুটে চলা মুমিনের জন্য মোটেই সমীচীন নয়। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার একশত সাত হতে নয় নম্বর লাইনে বলেন-

عجبا عجبت لغفلة الانسان + قطع الحياة بعزة وامانى .

فكرت فى الدنيا فكانت منزلا + عندى كبعض منازل الركبان .
وعزا، جمع الناس فيها واحد + فقطيلها وكثيرها سيان .

- আমি মানুবের ভুলে থাকা (আবিরাতের প্রতি অমনোযোগিতা দেখে) অনেক আর্কর্য হই। (মানুব) তার জীবন কাটিয়েছে মর্যাদা (লাভ) আর আশা-আকাজ্ফা পূর্ণ করার মাঝে।
- দুর্নিয়া নিয়ে চিন্তা-গবেষণা করেছি। (যার ফলাফল হিসেবে) আমার নিকট দুর্নিয়া শ্রমণকারীর
  মনজিলসমূহের একটি মাঞ্জিলের মতো ক্ষণস্থায়ী আবাসস্থল (সরাইখানা)।
- ত. দুনিয়ায় সকল মানুবের ধৈর্যধারণ করা বা পারিবারিক সম্পর্ক একই চাই তা কম হোক বা বেশি হোক
  তা একই রকম।
- (২) আমরা প্রায় সবাই দুনিয়ার কুৎসা বা বদনাম করি কিন্তু দুনিয়ার প্রতি আকর্ষণ ও ভালোবাসা আমাদের দিন দিন বৃদ্ধি পাচ্ছে। অথচ দুনিয়ার ভালোবাসা আমাদের পূর্বসূরী কাউকে বাঁচাতে পারেনি। তাদেরকে এমনভাবে ধ্বংস করে দিয়েছে যে তারা যে পৃথিবীতে বসবাস করত তার স্মৃতি চিহ্নটুকু ও অবশিষ্ট দেই। কবি এ প্রসঙ্গে অঅ কাফিয়ার একশত আটত্রিশ একশত উনত্রিশ এবং একশত বত্রিশ ও

একশত তেত্রিশতম লাইনে বলেন-

كلنا يكثر المذمة للدنيا + وك ليحبها مفتون التنالنك المنايا ولو انك + في شاهق عليك الحصون اين القرون اين القرون اين القرون كم اناس كانوا فافنته لله + الايام حتى كانهم لم يكونوا.

- আমরা সবাই বেশি বেশি দুনিয়ায় কুৎসা বর্ণনা করি অথচ আমরা সবাই আবার দুনিয়ায় ভালোবাসায় বা প্রীতিতে বিপর্যত।
- ২. (হে পাঠক) অবশ্য অবশ্যই মৃত্যুসমূহ তোমাকে পাবে যদিও তুমি সুউচ্চ পাহাড়ের চূড়ায় সুরক্ষিত দুর্গে অবস্থান কর।
- আমাদের এবং তাদের পিতৃপুরুষেরা কোথায় যারা ইতঃপূর্বে ছিল। কোথায় বিগত কালের বসবাসকারীয়া এবং বিগত কাল।
- অগণিত কত লোকজন পৃথিবীতে ছিল তাদের সকলকে যুগ ধ্বংস করে দিয়েছে। এমনকি তাদেরকে এ
  রকম করে দিয়েছে যে, (বিশ্বত করেছে) তারা দুনিয়ায় কখনো ছিল না।

# জ, আল্লাহ তাআলার নিকট ক্ষমা প্রার্থনা

মরমি কবি আবুল আতাহিয়্যা জীবন সায়াহ্নে অসুস্থ হয়ে পড়েন। সারা জীবনের গোনাহকে শরণ করে আল্লাহ তাআলার কাছে তাওবা ও এস্তেগফারে করে কবি মৃত্যুর বিছানায় যে সর্বশেষ কবিতা আবৃত্তি করেছেন তা অত্র কাফিয়ার একশত সাতার হতে একশত চৌষট্টি লাইনে সংকলিত হয়েছে। আমরা নিম্নে প্রথম ছয় লাইনের উদ্ধৃতি প্রদান করলাম।

الهى لا تسعنبنى فانسى + مقر بالذى قد كان منسسى ومالى حيلة الا رجائسسى + وعفوك ان عفوت وحسن ظنى فكم من زلة لى فى البرايا + وانت على ذو فضل ومسن اذا فكرت فى ندمى عليها + عضضت اناملى وقرعت سنى يظن الناس بى خيرا وانسى + لشر الناس ان لم تعف عنى اجن بزهرة الدنيا جنونسا + وافنى العسر فيها بالتسنى.

- হে আমার প্রভু আপনি আমাকে শাস্তি দিবেন না। কেননা আমার কাছ থেকে ঘটে যাওয়া অপরাধের আমি স্বীকৃতি প্রদান করছি।
- আমার আশা-ভরসা, সৎ ও সুন্দর ধারণা। আর আপনি যদি মাফ করেন আপনার ক্ষমা ব্যতীত আমার (মুক্তির) অন্য কোনো বুদ্ধি ও কৌশল আমার নেই।
- আমি আমার অজাতেই কতনা গুনাহের কাজ করেছি। আর আপনি আমার উপর দয়া, করুণা ও
  রহমত দানকারী।
- আমি যখন আমার গোনাহের কথা চিন্তা করে লক্ষিত হই তখন আমি আমার আঙ্গুল (কর্তন করি)
  দাঁত দিয়ে কাটি এবং দাঁত কডমড করি।
- ৫. মানুষ আমাকে ভালো জানে (প্রকৃতপক্ষে) আমি (হব) নিকৃষ্ট মানুষ যদি আপনি আমাকে ক্রমা না
  করেন।
- ৬. আমি দুনিয়ার সৌন্দর্য ও রূপে পাগল হয়ে গিয়েছি। একেবারে মত হয়ে গিয়েছি আর দুনিয়ার পিছনে
  পাওয়ার জন্য (লোভের জন্য) ঘুরেই আমার জীবনকে ধ্বংস কয়েছি।

# ঝ. মৃত্যুর বর্ণনা

(১) দুনিরাবাসীরা বাড়ি-ঘর প্রসাদ নির্মাণে ব্যস্ত অথচ মৃত্যু নির্মাণকারী কাউকে তালের প্রাসাদে হারীত্ব দেয় না। আর প্রত্যেকেই মৃত্যু সম্পর্কে অবগত আছে অথচ কেউ এ বিষয়টিকে কোনো ওক্নত্ব প্রদান করতে চায় না। মৃত্যু- যখন যার কাছে আসে তার কাছ থেকে কোনো পূর্ব অনুমতি নেয় না। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার দুইশত বাইশ হতে দুইশত চকিষশ লাইনে বলেন-

با ساكن الدنيا اتعبر محكا + لم يبق فيه مع المنية ساكن.

السوت شئ انت تعلم انسبه + حق وانت بذكره متهاون.

ان المنية لا توأمر من انسبت + في نفه يوما ولا تستاذن.

- হে দুনিয়ায় বসবাসকারী তুমি কি প্রাসাদ নির্মাণ করেছ? ঐ প্রসাদে মৃত্যুর কারণে কোনো বসবাসকারী স্থায়ী হয়নি।
- মৃত্যু এমন এক জিনিস তুমি জান যে তা অবিশাল্ভাবীভাবে আসবে অথচ তুমি মৃত্যুর ক্ষরণে হাস্যরস ও
   তুল্থ জ্ঞানকারী।
- কিন্তরই মৃত্যু যার কাছে আসে তার কাছ থেকে একদিনের জন্যও নিরাপদ নয় আর মৃত্যু আসার সময় কোনো অনুমতি নেয় না।

(২) মানুষ যেখানেই যাকনা কেন মৃত্যু তাকে ছায়ার মতো অনুসরণ করে। মৃত্যু তার গোপন চোখ দ্বারা সকলকে দৃষ্টিতে রাখে। সমর পূর্ণ হওয়া মাত্রই মৃত্যু এসে সামনে দাঁড়ার কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার দুই শত সাত্রিশ ও দুই শত চল্লিশতম লাইনে বলেন-

ارى الموت لى حيث اعتمدت كمينا + اصبحت مهوما هناك حزينا علينا عيون للمنون خمف منا + تدب دبيها بالمنية فينا .

- আমি যেখানেই গমন করি না কেন মৃত্যুকে আমার অনুসরণ করতে দেখি অতি গোপনে, আর আমি সেথায় দুক্তিতা ও শক্ষারত অবস্থায় সকাল করি।
- ২. মৃত্যুর গুপ্তচরেরা আমাদের বিরুদ্ধে অতি সর্ভপনে চলাফেরা করছে আমাদের মাঝে মৃত্যুকে নিয়ে।
- (৩) মৃত্যুর দুশ্চিন্তা কবিকে নির্মুম করেছে। অথচ অনেকেই এমন আছে যারা মৃত্যুর বিষয়ে একটু ভাবনার সময়ও পায় না। মৃত্যুর সময়ে কেউ সাহায্যকারী আসবে না তাই মৃত্যুর জন্য আমাদের পূর্ব থেকেই প্রন্থতি নেওয়া উচিত। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার তিনশত সাতাভুর হতে তিনশত উনাশিতম লাইনে বলেন—

انى ارقت وذكر السوت ارقىنى + وقلت للدمع اسعدنى فاسعدنى .
يا من يسرت فلم يحزن لميتنه + ومسن يسرت فما اولاه بالحزن .
تبغى النجاة من الاحداث محترسا + وانسسا انت واللذات فى قرن .

- আমি রাতে যুমাতে পারিনি। মৃত্যুর স্মরণই আমাকে নির্মুম করেছে। আমি আমার চোখের অশ্রুকে
  বললাম আমাকে তুমি সম্মানিত কর অতপর সে আমাকে সম্মানিত করেছে। (অর্থাৎ অশ্রু ঝরানো দ্বারা
  গোনাহের ক্ষমা চেয়েছে।)
- হার আফসোস যারা মৃত্যুবরণ করবে তারা মৃত্যুর জন্য কোনো চিন্তিত হয় না, আর যাদের মৃত্যুবরণ করা নিশ্চিত তাদের জন্য চিন্তা ব্যতীত আর কি উত্তম হতে পারে।
- তুমি (বিপদ-আপদ) মৃত্যু হতে প্রহরী দ্বারা পাহারা বসিয়ে মুক্তি পেতে চাও অথচ তুমি এবং তোমার ভোগের রিপুসমূহ আয়্টে-পৃষ্ঠে বাঁধা।

### ঞ. সম্পে তৃষ্টি

(১) স্বল্পে তুট্টি এক মহান গুণ। ইহা মানুষকে সৌন্দর্য্যমণ্ডিত করে। স্বল্পে তুট ব্যক্তি কখনো দারিদ্রতা ও হীনমন্যতায় ভূগে না। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার দুইশত একাননকাই ও দুইশত বিরাননকাই লাইনে বলেন-

> لازين الا لراض عن تعقله + ان القنوع لثوب العز والزين . الدار لو كنت تدرى يا اخا مرح + دار اسامك فيها قرة العين .

- সৌন্দর্যতা কেবল বল্লেতৃষ্টির মধ্যে রয়েছে। নিশ্চয়ই স্বল্পে তৃষ্টিতা মর্যাদা ও সৌন্দর্য্যের পোশাকের
  মতো। (বল্প তৃষ্টি দ্বারা মর্যাদা লাভ করতে পারে)
- হে আমার অহল্পারী ভাই তুমি যদি জানতে প্রকৃত আবাহল কোনটি। প্রকৃত বসবাসস্থল হলো যা
  তোমার সামনে রয়েছে। যা দেখে তোমার চক্ষুশীতল হবে।
- (২) অন্যের যত বেশি ধন-সম্পদ থাকুক স্বয়ৢত্ই ব্যক্তি সেদিকে কোনো দৃষ্টি নিক্ষেপ করে না। কারণ বেশি সম্পদ মানুষকে সুখি করতে পারে না। কবি অত্র কাফিয়ার চার শত ও চার শত এক লাইনে বলেন-

رضيت باقلالى فعش انت موسرا + فسان قسلسيلى عن كيثرك يغنينى .
وما العز الاعز من عز بالتقسى + وما الفضل الافضل ذى الفضل والدين .

- আমি আমার কম নিয়ে সভুষ্ট আছি। কাজেই তুমি তোমার সচ্ছলতা নিয়েই জীবন-যাপন কর।
   কেননা, আমার কম সম্পদই তোমার বেশি সম্পদের বিপরীতে আমার জন্য যথেষ্ট হব।
- যে ব্যক্তি তাকওয়া অর্জন করেছে সন্মান কেবল তারই আর মর্যাদা কেবল মর্যাদাশীলের এবং ধর্মজীরুদের জন্য।

# চ. নিজেকে সতর্ক করা

কবি মাঝে মধ্যে তার কবিতার নিজকে লক্ষ করে উপদেশ দান করেছেন আবার নিজকে গোনাহ ও গর্হিত কাজ থেকে সতর্ক করেছেন। কোনো কোনো সময় আল্লাহ তাআলার কাছে আত্মসমর্পণ করে কৃতকর্মের জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করেছেন।

কবি অত্র কাফিয়ার তিনশত তেষট্টি হতে তিনশত ছেষট্টি ও তিনশত উনসভর লাইনে বলেন-

فالى متى انا غافــل + بـا نـفس وبحك خبرينى.
والى متى انا مــك + بخلا بـا ملكت يــنى.
يا نفس لا تتضايقى + وثقــى بربك واستعينى.
يا نفس انت شحيحة + والشع من ضعف اليقين.
وتفكرى فى السـوت + احــيانا لعلك ان تلينى.

- আমি কত দিন কত সময় ধরে আর গাফিল (পুনিয়ার কাজে ব্যক্ত হয়ে আখিরাত ভুলের) থাকব। হে
  আমার আত্মা তোমার জন্য আফসোস আমাকে তুমি সে দিনক্ষণ জানিয়ে দাও।
- আমার ভানহাত যা কামাই (উপার্জান) করেছে তা কৃপণতা করে আমি আর কতদিন পর্যন্ত আঁকড়ে
  ধরে থাকব?
- হে আমার আত্মা, তুমি আমার সাথে সংকীর্ণতা (আচরণ) করো না। তুমি তোমার রবের প্রতি পৃ

   বিশ্বাস রাখে আমাকে (এ কাজে) সহযোগিতা কর।
- ৪. হে আমার অন্তর তুমি বড়ই কৃপণ আর কৃপণতা বিশ্বাসের দুর্বলতা হতেই জন্ম লাভ করে।
- ৫. হে আমার আত্মা তুমি মাঝে মধ্যে মৃত্যুর কথা চিত্তা কর ভাবো তাহলে তুমি একটু মৃত্যুর ভয়ে নরম

  হবে (এবং গোনাহ কম করবে)

# ছ. আল্লাহর ভয়

আল্লাহভীক ব্যক্তি আল্লাহ তাআলার কাছে অতি সম্মানিত ও অতি মর্যাদাবান বলে বিবেচিত। আল্লাহভীকতা মানুষকে সকল অপরাধ ও অপকর্ম হতে মুক্তি দান করে। আর ফল হলো একমাত্র জান্নাত। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার চারশত চক্ষিশ এবং চারশত পঁচিশতম লাইনে বলেন—

اذا ما اتقى الله امرؤ فى ام روه + وكان الى الفردوس جل حنينه . سعى يبتغى عونا على البر والتقى + ليباعه من ماله بشينه .

- কোনো মানুষ যখন সকল কাজে আল্লাহ তাআলাকে ভয় করে তখন তার কাজের সবটুকু প্রভাব জান্নাতুল ফেরদাউস পর্যন্ত পৌছে।
- চেন্তা করে সে কামনা করে সৎ কর্ম ও আল্লাহভীক্ষতায় সাহায়্য নিতে যেন সে তার সম্পদকে চড়া
  মূল্যে বিক্রি করতে পারে।

# ট. দুনিয়া সম্পর্কে সতর্ক করা

কবি মানুষকে দুনিয়া ধ্বংসের কথা অরণ করিয়ে দিয়ে দুনিয়া থেকে সতর্ক থাকার উপদেশ প্রদান করেছেন। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার উনপঞ্চাশ ও পঞ্চাশতম লাইনে বলেন–

> ايا جامعي الدنيا لمن تجمعونها + وتبنون فيها الدور لا تسكنونها . وكم من ملرك قد رأينا تحصنت + فسعطات الايام منها حصونها .

- ওহে দুনিয়ায় ধন-সম্পদ জমাকারী তুমি এসব কার জন্য পুঞ্জিভূত করছ এবং তুমি দুনিয়ায় ঘর-বাড়ি
  নির্মাণ করছ যাতে তুমি বসবাস করতে পারছ না।
- কত রাজা-বাদশাহদেরকে দেখেছি ওরা সৃদৃঢ় দুর্গ তৈরি করেছে। অথচ যুগের বিবর্তন তাদের সেসব
  দুর্গ হতে ছুটি প্রদান করেছে। (অর্থাৎ ওরা মৃত্যুবরণ করেছে)

# قافية الهاء

এই কাফিয়াতে মোট একশত ছিয়াননকাই লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে। কবির দেউয়ানে এটি একটি বল্প দৈর্ঘ্য কাফিয়া। কবি উক্ত কাফিয়ায় খাফীফ, কামিল, তাবীল, মাদীদ, মুতাকারীব, সারীয়, ওয়াফির, বাসিত, রমল ইত্যাদি ছলে কবিতা রচনা করেছেন। কবির বভাব অনুযায়ী তিনি অত্র কাফিয়াতে ও বৃদ্ধতার, অহদ্ধার না করা, দুনিয়ার বিষয়ে মানুষের ধোঁকায় নিমজ্জিত থাকা, ইনসাফ ও ধৈর্যধারণ করা, কু-প্রবৃত্তি, আখিরাত সম্পর্কে মানুষকে সতর্ক করা, দুনিয়ার কুৎসা, মৃত্যুর বর্ণনা, বল্প তুষ্টি, আশার কুছকে নিমজ্জিত থাকা, তাকওয়া এবং নিজকে নিজে নসিহত করা ইত্যাদি নানা বিষয়ে কবিতা রচনা করেছেন। আমরা নিম্নে উদাহরণ বর্মপ যুহদ সম্পর্কিত কিছু লাইনের উদ্ধৃতি প্রদান করব।

# ক, দুনিয়া সম্পর্ফে মানুবের ধোঁকার নিমজ্জিত থাকা

(১) যে ব্যক্তি দুনিয়ার ধোঁকায় পড়ে দুনিয়া তাকে সরল পথ হতে বিচ্যুত করে ছাড়ে। দুনিয়ায় সুখ-শান্তি ভোগের জন্য সে মিথ্যা ও তঞ্চকতার আশ্রয় নেয়। দুনিয়ায় ভালোবাসা মানুষকে দ্বৈয়াচায়ী করে তোলে। মানুষ তখন ভালো-মন্দের প্রার্থক্য ও বিচার-বিবেচনা করতে পারে না। কবি তাই দুনিয়ার ধোঁকা হতে বাচায় জন্য দুনিয়াকে বর্জন করায় আহ্বান জানিয়েছেন।

এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার ছেবটি হতে আটবটিতম লাইনে বলেন-

من احب الدنبا تجبر فيها + واكتبى عقله التهاما وتيها .

ربا اتبعت بينها على ذاك + فدعها وخلها لبنيها .
علل النفس بالكفاف والا + طلبت منك فوق ما يكفيها .

- যে দুনিয়াকে ভালোবাসে সে দুনিয়ায় দ্বৈরাচারী হয়ে উঠে। (অথবা সে কিংকর্তব্যবিমু

  ছ হয়ে যায়) তায়

  চিত্তা ও চেত্তনায় অস্থিয়তা ও সিদ্ধাত্তহীনতায় পর্দা কঠিনভাবে পড়ে যায়।
- এ অবস্থায় দুনিয়ায় সন্তানেয়া (দুনিয়াপ্রেমিকগণ) দুনিয়ায় অনুসরণ করতে থাকে কাজেই দুনিয়া বর্জন
  করো এবং তা দুনিয়ায় সন্তানদেয় জন্যই রেখে দাও।
- কল্প তুটি শ্বারা তুমি তোমার নফসকে অভ্যন্ত করে নাও নতুবা সে তোমার কাছে যা যথেষ্ট তার চেয়েও
   বেশি কামনা করবে।

(২) মানুষ পৃথিবীর মায়ায় আবদ্ধ হয়ে কত কিছু করে। জমিজমা, ব্যবসা-বাণিজ্য, ভালো চাকরি, টাকা-পয়সা জমায়েত করা ইত্যাদি কাজে প্রতিদিন, প্রতিক্ষণ ব্যস্ত। উচ্চাশার ধুমুজালে মানুষ আথেরাতকে ভূলে যায়। কবি এ প্রসঙ্গে অত্য কাফিয়ার একশত ভূচেল্লিশ হতে একশত আটচল্লিশতম লাইনে বলেন—

ابتنى الناس من البنيان + ما لم يسكنوه. جمع الناس من البنيان + الا موال ما لم ياكلوه. مطلب الناس الأمصال + ما لصم يدركوه.

- মানুষ অনেক প্রাসাদ বানিয়েছে (সুখে-শান্তিতে বসবাসের জন্য) অথচ মানুষ সেসব প্রাসাদে বসবাসের কোনো সুযোগ পায়নি (তার পূর্বেই মৃত্যুবরণ করেছে)
- মানুষ মাল-সম্পদ, টাকা-পরসা জনা করেছে অথচ সে তা ভোগ করতে পারেনি।
- মানুষ অনেক আশাকে (বান্তবায়নের) পথ খুঁজেছে কিছু আশাগুলার নাগাল পায়নি। (তার আশাপূর্ণ হয়নি)

# খ. উপদেশপূর্ণ বানী

(১) কবি বল্প কথায় অনেক মূল্যবান উপদেশমূলক বাক্য পাঠকদেরকে উপহার দিয়েছেন। কু-প্রবৃত্তি মানুষকে চিরতরে ধ্বংস করে দেয়। মানুষের চরিত্রহনন করে অপকর্মে উৎসাহিত করে। মানুষ যেদিন মৃত্যুবরণ করে ঐদিন পর্যন্ত নানা রকম ধোঁকায়, ব্যততায় ভুবে থাকে। আর সে গাফিল থাকা অবস্থায়ই তার অজাত্তে মৃত্যু তা১ তিম রোলার চালিয়ে তাকে দুনিয়া হতে চির বিদায় দেয়। কবি অঅ কাফিয়ার চৌন্দ, পনেরো, আঠারো ও উনিশ্তম লাইনে এ প্রসঙ্গে বলেন—

یاذا الهوی مه لا تکن + منت تعبده هواه واعلم بان النز، مرتهن + بندا کنیت یداه قد کان مغترا پیسوم + وفناته حتی اتاه الناس فی غفلاته به والنوت دائرة رحاه .

- হে কু-প্রবৃত্তির মালিক ও (অনুসরণকারী), তুমি তার মতো হইও না, যে তার কু-প্রবৃত্তির গোলামি
  করে।
- জেনে রাখ মানুষ হলো তার দু হাতের কামাইয়ের নিকট বন্ধকি প্রাপ্ত। (অর্থাৎ মানুষ যা নিজে কামাই করবে আমল করবে তাই পাবে)

- মানুষ তার মৃত্যুর দিন পর্যন্ত (দুনিয়ার) ধোঁকায় ভুবে থাকে এবং সন্দিহান থাকে তার মৃত্যু নিয়ে এ
  পর্যন্ত যে তার মৃত্যু চলে আসে।
- মানুব মৃত্যুকে ভুলে আছে। (ভুবে আছে তার ব্যক্ততার মধ্যে) অথচ মৃত্যু তাকে ভুলেনি সে তার চাকতিকে ঘুরিয়ে যাছে। (যে চাকতির মধ্যে পড়ে গম ও শস্যদানার মতো মানুষ তার প্রাণ হারাছে)
- (২) কবি মানব সন্তানদেরকে সতর্ক হওয়ার উপদেশ দিচ্ছেন। যেন তারা দুনিয়া নিয়ে ব্যন্ত সমন্ত না হয়ে যায়। অনেক বুদ্ধিমান ও চতুর লোককেও তিনি সতর্ক হতে না দেখে বিশ্বয় প্রকাশ করেছেন। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার সাত চল্লিশ হতে উনপঞ্চাশতম লাইনে বলেন-

- সাবধান হে বনী আদমেরা তোমরা (আথিরাত সম্পর্কে) সতর্ক হও। তোমাদের কে কি (অনেক নিষিদ্ধ কর্ম হতে) নিষেধ করা হরনি? অথচ তোমরা এসব নিষিদ্ধ কাজ হতে বিরত হওনি।
- বড়ই আশ্চর্য ও আফসোস চিন্তাশীল ও বুদ্ধিমান মানুষের জন্য আজ তাদের মাঝেও সচেতন ও সতর্ক হওয়ার মতো লোক খুঁজে পাওয়া যায় না।
- ৩. মানুষ আজ সীমা লভ্যনকারী হয়ে পড়েছে। (আল্লাহর নির্দেশ ও নিষেধের সীমা কেউ মানতে চায় না)
  এমনকি আমি অনেক বৃদ্ধিমান, চতুর লোককেও তাদের সীমালজ্যন ও বাড়াবাড়ির অন্ধকার গলিপথে
  ধৌকায় নিমজ্জিত হতে পথভ্রম্ভতায় য়ৢয়তে দেখেছি।

# গ, দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা

(১) কবি আলী ইবনে ইয়াযিদ আল খাষরাজী বলেন আমাকে ইয়াহইয়া ইবনে বারীয় বলেন একদা আবু উবাইদুল্লাহ খলীকা তার বিরুদ্ধে অভিযোগ পাওয়া পূর্ব থেকেই ক্ষিপ্ত ছিলেন। কবি আবুল আতাহিয়্যা ঐ মজলিশে উপস্থিত ছিলেন। খলীকা আবু উবাইদুল্লাহকে ভর্ৎসনা ও তিরন্ধার করতে থাকলেন এবং এক পর্যায়ে তিনি ক্ষিপ্ত হয়ে লোকটিকে পায়ে ধয়ে টেনে হিচড়ে জেলখানায় আবদ্ধ কয়ে রাখার নির্দেশ দেন। তারপর খলীকা দীর্ঘ সময় চুপ কয়ে বসে রইলেন। কবি যখন দেখলেন খলীকা শান্ত হয়েছেন তখন নিল্লোক্ত কবিতা আবৃত্তি কয়লেন:

- আমি দুনিয়াকে দেখতে পেয়েছি সে যখন কায়ো দু হাতের মধ্যে (করায়ত্তে) থাকে আযাব হিসেবেই থাকে। আর যত বেশি সময় ধয়ে থাকে তত বেশি শান্তি ও কয় বৃদ্ধি কয়ে।
- সমানিত লোকেরা যখন তার কাছে ছোট হয় (দুনিয়া লাভের চেষ্টা করে) সে তখন তাদেরকে অপমানিত করে। যে তার কাছ থেকে যত দূরে সরে যায় সে তাকে ততবেশি মর্যাদা দান করে।
- ত. (কাজেই) তুমি যখন কোনো বন্তু হতে অমুখাপেক্ষী হয়ে যাও তখন তা বর্জন কর এবং যার প্রতি তুমি
  মুখাপেক্ষী বা যা তোমার প্রয়োজন তা গ্রহণ কর।

বলীকা মেহদী কবির উপরিউক্ত কবিতা শুনে মুচকি হাসলেন এবং কবিকে বললেন ভূমি চমৎকার বলেছ।
তখন আবুল আতাহিয়া আসন হেড়ে দাঁড়িয়ে বললেন আমীকল মুমিনীন আল্লাহর কসম করে বলছি একট্ট্
আগে যে লোকটিকে পা ধরে টেছে নেওয়া হলো তার মতো দুনিয়াকে সম্মানকারী, দুনিয়াকে সুরক্ষাকারী
এবং অত্যাধিক কুপণ আমি আর কাউকে দেখিনি।

আমি এবং ঐ লোকটি এক সাথেই আমিরুল মুমিনীনের দরবারে আসলাম সে আমার চেয়ে অনেক মর্যাদাবান অথচ ক্ষণিক পরেই লোকটিকে দেখলাম সর্ব নিকৃষ্ট মানুষ হিসেবে। যদি সে যতটুকু তার জন্য প্রয়োজন ও যথেষ্ট দুনিয়ার ততটুকু গ্রহণ করে সন্তুষ্ট থাকত তাহলে তার এমন করুণ দশা হত না। খলীকা কবির কথা হেসে ফেললেন এবং লোকটিকে দরবারে হাজির করার নির্দেশ দিলেন। লোকটিকে আনা হলে খলীকা তাকে মার্জনা করে দিলেন। লোকটি এ কারণে সারা জীবন কবির কৃতজ্ঞার পঞ্চমুখ ছিলেন।

(২) দুনিয়ার বিষয়ে জানা না থাকার কারণে, দুনিয়ার পরিণতি সম্পর্কে অবগত না হওয়ায় অনেকেই তার পিছু পিছ ছুটে অবশেষে ধোঁকায় নিমজ্জিত হয়। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার একশত চৌদ্দতম লাইনে বলেন–

تغتر للجهل بالدنيا وزخرفها + إن الشقى لمن غرته دنياه .

মানুষ মুর্খতা ও অজ্ঞতার কারণে দুনিয়া এবং তার রূপ সৌন্দর্য্যতায় মুগ্ধ হয়ে ধোঁকায় নিপতিত হয়। আর ঐ ব্যক্তিই সবচেয়ে নিকৃষ্ট যাকে তার দুনিয়া ধোঁকা প্রদান করেছে।

# ঘ. সম্প্র তুটি

স্থান্ধে তৃষ্টি একটি মহৎ গুণ। স্থল্পতুষ্ট ব্যক্তি কখনো দরিদ্রতা ও হীনমন্যতায় ভূগে না। যতবেশি স্থান্থে তৃষ্ট থাকা যাবে ততবেশি দৃশ্ভিত্তামুক্ত থাকা যাবে। আল্লাহ তাআলা বান্দার জন্য যা নির্দিষ্ট করে রেখেছেন, ভাগ্য লিপিবন্ধ করেছেন ততটুকুতে সভুষ্ট থাকা সুখে থাকার চাবিকাঠি। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাকিয়ার

চুয়াত্তর হতে ছিয়াত্তরতম লাইনে বলেন-

رأيت اقل الناس هما اشدهم + قنوعا وارضاهم بها هو عليه . فطريى لمن لم يقض امر قضى له + بمسه الله الاسره ورضيه . ولا خير في من ظل يهفى لنفه + من الخير ما لا يهتفى لاخيه .

- যে যতবেশি স্বল্পে তুই থাকে তত কম দুক্তিভাগ্রন্ত আমি দেখতে পেয়েছি এবং সে অধিক সন্তুই যা তার জন্য বরাদ্ধ য়য়েছে।
- তাই সুসংবাদ ও আনন্দের বিষয় ঐ ব্যক্তির জন্য যে ব্যক্তি আল্লাহ তাআলার বন্টিত ভাগ্যের উপর সন্তুষ্ট হয়েছে এবং খুশি হয়েছে।
- থে ব্যক্তি কেবল সব সময় নিজের কল্যাণ কামনা করে অথচ অপর ভাইয়ের কল্যাণ কামনা করে না
  তার মাঝে কোনো কল্যাণ খুঁজে পাওয়া যায় না।

# ঙ. মৃত্যুর বর্ণনা

(১) মৃত্যু অবশ্যই মানুষের সাথে সাক্ষাত করবে। কারো সাথে সকালে কারো সাথে রাতে, সন্ধ্যা কিংবা দুপুরে। কেউ ইচ্ছে করলে মৃত্যু কাছে আনতে বা দূরে ঠেলে দিতে পারবে না। মানুষ দুনিয়া প্রতিষ্ঠার জন্য কত প্রানাত্তকর চেষ্টা করে যায় অথচ মৃত্যুর ভাকে সবকিছু কেলে প্রস্থান করতে হয়। এ বিষয়ে কবি অত্র কাফিয়ার একশত একুশ হতে একশত চবিবশতম লাইনে বলেন-

> تلهرا وللسرت مسانا ومصبحنا + من لم يصبحه وجه الموت مساه. كم من فتى قد دنت للسوت رحلته + وخسيسر زاد الفتى للقبر تقواه كم نافس السر، فى شئ وكا برفيه + النسساس ثم مضى عنه وخلاه. ما اقرب السوت فى الدنيا وابعسده + ومسسا امر جنى الدنيا واحلاه.

- তোমরা খেলা-ধুলায় ও বৃথা কাজে ব্যন্ত আছ অথচ আমরা মৃত্যুর জন্যই সকাল অথবা সন্ধ্যা করি।
  মৃত্যুর মুখ বাকে সকালে সাক্ষাৎ করেনি বিকালে তার সাথে সাক্ষাত করবে।
- কত যুবকের সফরের বাহন মৃত্যুর সন্নিকটবর্তী হয়েছে (মৃত্যু ঘনিয়ে এসেছে) আয় যুবকের কবয়ে
  সবচেয়ে বড় পাথেয় হলো তার আল্লাহভীয়তা।

- কানো বন্তু ও বিষয় লাভের জন্য মানুষ কত প্রতিযোগিতা ও পরিস্থিতির মোকাবেলা করে অথচ ঐ বন্তু
   ত্যাগ করে খালি হাতেই তাকে চলে যেতে হয়।
- পুনিয়ার জীবন হতে কেউ মৃত্যুকে নিকটবর্তী কিংবা দূরবর্তী করতে পারবে না নির্দিষ্ট সময়ে মৃত্যু আসবে। পুনিয়া কামাই করা কতই না তিক্ততার! তার মিষ্টতাও তিক্ত।
- (২) মৃত্যু চিন্তাকারীর নিকট দুনিয়ার সাজ-সজ্জা, আরাম-আয়েশ ইত্যাদি সবকিছুই তুল্থ ও বিস্থাদ মনে হয়। মানুষ যেখানেই অবস্থান করুক না কেন মৃত্যু সেখানেই তার মুখোমুখি হয়। কবি সুলম আল খাসের আবুল আতাহিয়া। হতে এ প্রসঙ্গে নিল্লোক্ত লাইনসমূহ বর্ণনা করেছেন যা অত্র কাফিয়ার একশত সাতাতুর হতে একশত উনাশি এবং একশত একাশি লাইনে সংকলিত হয়েছে। কবি বলেন−

نفض الموت كل لذة عيد ش + يا لقرمى للسوت ما اوحاه .
عجبا انه اذا مات ميد ت + صد عند حبيبه وجفاه .
حيثا وجه امرؤ ليفسوت + السرت فالسوت وقف بحذاه .
من تسنى السنى فأغرق فيها + مات من قبل ان ينال مناه .

- জীবনের সকল স্বাদ ও মজাকে মৃত্যু বিস্বাদ করে ছেড়েছে। হে আমার জাতির লোকেরা যদি মৃত্যু সম্পর্কে অবগত করানো না হতো (ভালো হতো)
- আশ্চার্যের বিষয় হলো যখন কোনো ব্যক্তি মারা যায় তখন তার বয়ুরাই তার সাথে সম্পর্ক ছিল্ল করে
  এবং তাকে ঘৃণা করে।
- মানুষ বেদিকে খুশি যাক না কেন মৃত্যুর হাত হতে রক্ষা পাওয়ার জন্য সেখানেই মৃত্যু তার মুখোমুখি
  দাঁড়িয়ে আছে।
- যে ব্যক্তি আশা-ভরসা করে সে আশা-ভরসার মাঝে ভূবে থেকেই মৃত্যুবরণ করে। কিন্তু মৃত্যুর পূর্ব
  পর্যন্ত তার কোনো আশাই পূর্ণ হয় না।

# চ. আল্লাহতীক্ষতার বর্ণনা

আল্লাহভীক্তা সকল সংকর্মের, নেক আমলের ভিত্তি স্বরূপ। যে যতবেশি আল্লাহ তাআলাকে ভর করবে ততবেশি আল্লাহর প্রিয় বান্দা হতে পারবে। আল্লাহ তাআলা বলেন– ان اکرمکم عند الله اتفاکم তামাদের মধ্যে যে যতবেশি আল্লাহভীক্ত সে আল্লাহর কাছে তত সম্মানিত।

### **Dhaka University Institutional Repository**

#### 200

অন্য আয়াতে আল্লাহ তাআলা তাকওয়াকে আখেয়াতের উত্তম পাথেয় বলে বর্ণনা করেছেন। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার শেষাংশে একশত চুরাশি হতে একশত সাতাশিতম লাইনে বলেন–

حتى متى ذو التبه فى تيهه + اصلحه الله وعافاه.

يتبه اهل التبه من جهله + وهم يسرتون وان تاهوا.

من طلب العز ليبقى بله + فلان عز السرء تقواه.

لم يعتصم بالله من خلقه + من ليس يرجوه ويخشاه.

- উদভ্রান্ত লোক আর কতকাল পর্যন্ত তার উদ্প্রান্ততায় থাকবে। কখন আল্লাহ তাআলা তাকে সঠিক করে দিবেন (সঠিক বুকা দিবেন) এবং তাকে ক্ষমা করে দিবেন।
- মুর্থতা ও অজ্ঞতার কারণে উদভ্রান্তের তাদের উদভ্রান্ততা নিয়ে চলে ওরা যত সন্ধিয়তা ও উদভ্রান্ততার থাকুক (একদিন) মৃত্যুবরণ করবে।
- সন্মান ও মর্যাদার জন্য যারা চিরন্থায়িত্ব কামনা করে তাদের জন্য তাকওয়া অর্জন করা জরুয়ি কেননা
  তাকওয়ার মাঝে সমান য়য়েছে যা চিরন্থায়ী।
- আল্লাহ তাআলার সৃষ্টির মাঝে কেবল ওরাই সুদৃ
   আন্থা রাখতে পারে না যারা আল্লাহর কাছে কামনা
   করে না বা আল্লাহকে ভয় করে না ।

79.9

# قافية الواو

উক্ত কাফিয়াটিতে মাত্র একুশ (২১) লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে। এতে ফামিল, তাবীল ও মুনশারাহ হন্দে মোট তিনটি কবিতা রয়েছে। এসব কবিতায় কবি নিজের জীবনের শেষ বয়সের বর্ণনা, দুনিয়ার কাজে বিভার থাকায় মানুষের কুৎসা, দুনিয়া ধ্বংসের কথা এবং আল্লাহর জন্য আমল করার বিষয়ে কবিতা রচনা করেছেন।

### ক, শেষ জীবনের বর্ণনা

বৃদ্ধ জীবন মানুষের জন্য বোকা স্বরূপ। তখন নানা রকম চিন্তা ও শারীরিক দুর্বলতা ঘুম কেড়ে নেয়। কবি এ বিষয়ে অত্র কাফিয়ার প্রথম পাঁচ লাইন আবৃত্তি করেছেন। আমরা এখানে উদ্ধৃতি স্বরূপ চতুর্থ ও পঞ্চম লাইন উল্লেখ করব।

> واذا المشهب رمى بو هنته + وهت القرى وتقارب الخطر. واذا استحال باهله زمسن + كشر القذى وتكدر الصفر.

- বৃদ্ধতা যখন দুর্বলতা নিক্ষেপ করে (নিয়ে আসে) তখন শক্তি দুর্বল ও নিঃশেষ হয়ে পড়ে এবং পদায়্বসমূহ নিকটবর্তী হয়ে য়য়। (অর্থাৎ বৃদ্ধতার কারণে দুর্বলতার কারণে এক পা অপরটির সাথে লেগে য়য়)।
- কোনো মানুষের জন্য যুগ বা কাল যদি প্রতিকুলে চলে যায় তখন দুঃখ-কট বেড়ে যায় এবং স্বচ্ছতা ও
  যোলাটে আকারধারণ করে।

# খ. মানুবের কুৎসা বর্ণনা

মানুষ সৃষ্ট জীবের মাঝে আল্লাহ তাআলার সবচেরে বেশি অকৃতজ্ঞ প্রাণী। ওরা সব সময় খেল তামাশায়
মত্ত থেকে আল্লাহ তাআলাকে ভূলে থাকে আল্লাহ তাআলাকে মরণের সময় তাদের হয়ে উঠে না। কিছু
তারা আবার এ দাবি করে যে, আমরা আল্লাহকে পেতে চাই। আল্লাহর রহমত লাভ করতে চাই। এ
প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার ছয় ও সাত নম্বর লাইনে বলেন—

ايا عجبا للناس في طول ما سهرا + وفي طول ما اغتروا وفي طول ما لهوا . يقولون نرجو الله ثم افتروا بهده + وليدر انهم يرجون خافوا كما رجوا .

হায় আফসোস ও আশ্চর্য মানুষের জন্য কত দীর্ঘ সময় ধরে ওরা ভুলে নিমজ্জিত, কত দীর্ঘ সময় ধরে
তারা ধোঁকায় লিপ্ত এবং কত দীর্ঘ সময় ধরে ওরা খেল-তামাশা ও আনন্দ উদ্বাসে মত্ত রয়েছে।

২. ওরা (মুখে) বলে আমরা আল্লাহকে চাই (কামনা করি) অতপর ওরা তাদের কথাকে মিথ্যা প্রতিপন্ন করে। তারা যদি সত্য সত্যই আল্লাহ তাআলার সভুষ্টি কামনা করত তাহলে আল্লাহ তাআলাকে যেমনটি ভয় করার কথা তেমন ভয় করত।

# গ. আবিরাত ও মৃত্যুর জন্য প্রতুতি গ্রহণ প্রসঙ্গে

আমরা এ সুন্দর ভুবন হেড়ে একদিন চলে যাব যেমনিভাবে আমাদের পূর্বসূরিগণ চলে গেছেন। সূতরাং আল্লাহর পথে থেকে তার সন্তুষ্টি কামনা করার সার্বিক চেষ্টা করা আমাদের প্রয়োজন। অথচ আমরা পরকালের জন্য কোনো পাথেয় অর্জন করছি না। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার এগারো হতে তেরতম লাইনে বলেন-

مضى قبلنا قوم قرون نعدهم + ونحن وشيكا نصضى كما مضرا .
الا فى حبيل الله اى ندامة + نسرت كما مات الاولى كلما خلوا .
ولم تشزود للمعاد وهو لمه + كزاد الذين استعصرا الله واتقوا .

- আমাদের পূর্বে কত অগণিত মানুষ চলে গেছে যাদেরকে আমরা গণনা করি (আলোচনা করি) এবং আমরাও এক সময় মৃত্যুবরণ করে চলে যাব যেমনিভাবে ওরা চলে গেছে।
- আল্লাহর রাহে (চলে যেতে) ফিসের লজ্জা বা শদ্ধা আছে। আময়া মৃত্যুবরণ করব পূর্বসূরিদের মতো যেমনিভাবে ওরা খালি করে চলে গেছে।
- অথচ আমরা আবিরাতের জন্য এবং তার ভীতিকর অবস্থার জন্য কোনো পাথেয় গ্রহণ করিনি যেমনিভাবে আল্লাহভীরূপণ চান এবং আল্লাহ তাআলাকে কঠিনভাবে আঁকড়ে ধরা (বিশ্বাসীগণ) পাথেয় গ্রহণ করেন।

# قافية الياء

কবির দিওয়ানের সর্বশেষ কাঞ্চিয়া এটি। এতে মোট একশত ত্রিশ (১৩০) লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে। ওয়াফির, খাফীফ, তাবীল, মাদিদ, বাসিত ও রজয়, ছলে এতে কবিতা রচিত হয়েছে। অত্র কাঞ্চিয়ায় কবি নিজের মৃত্যু। কাফন-দাফন যুগের বিবর্তন, মানুষের মিথ্যা আশার পিছনে যুরায়ুরি দুনিয়ায় ধোঁকা, তাকওয়া, মৃত্যু, যৌবনের বিদায়, দুনিয়া ধাংস হয়ে যাওয়ায় কথা ও উপদেশ বাণীকে আলোচ্য বিষয় হিসেবে গ্রহণ করেছেন।

# ক, কবির নিজের মৃত্যু ও দাফন বিষয়ে কবিতা

কবি আবুল আতাহিয়্যা নিজে মৃত্যুবরণ করার পূর্বেই তার মৃত্যুকালীন অবস্থা ও দাফন-কাফনের পরিবেশ নিয়ে ভাবনা ও কল্পনার জগতে যে চিত্র এঁকেছেন তাই কবিতার ভাষায় অত্র কাফিয়ার শুকুতেই বর্ণনা দিয়েছেন। তিনি এ বিষয়ে অত্র কাফিয়ার প্রথম থেকে পঞ্চম লাইনে বলেন–

كان الارض قد طويت عليا + وقد اخرجت ما في يديا .
كانى يوم يحثر الترب قومى + مهيلا لم اكن في الناس حيا .
كان القرم قد دفنرا و ولدرا + وكرل غير ملتفت اليا .
كان قد صرت منفردا وحيدا + ومرتهنا هناك با لديا .
كان الباكيات على يوملا + وما يغنى البكاء على شيئا .

- মনে হয় যে, জমিন আমার উপর মুড়িয়ে দেওয়া হয়েছে আর আমার দুহাতে (আমার কাছে) যা ছিল
  আমি তা বের করে দিয়েছি।
- লোকেরা যেদিন আমার উপর ধুলা-মাটি ছিটিয়ে (চাপিয়ে) দিবে সেদিন মনে হবে যেন আমি তাদের
  মাঝে কোনো দিন জীবিত ছিলাম না।
- মনে হয় যেন লোকেরা আমাকে দাফন করে (বাড়ি) ফিরে গেছে এবং তাদের কেউ আমার দিকে ফিরে
  তাকায়নি।
- আমি যখন নিভৃত ও একাকী পরে থাকব। আর সেখানে (কবরে) যাকিছু আছে তার কাছে বন্ধকী হয়ে
  পড়ে থাকব।
- ৫. একদা আমার উপর ক্রন্দনকারীরা ক্রন্দন করবে অথচ তালের কারা আমার কোনো উপকারে আসবে
  না।

# খ. মৃত্যুর বর্ণনা

(১) মৃত্যুর স্বাদ ইচ্ছায়-অনিচ্ছায় স্বাইকে আস্বাদন করতে হবে। কত ভাই মাটির তলায় ওয়ে আজ পোকা-মাকড়ের খাদ্য হয়েছে অথচ একদিন তারা বিলাসী খাদ্য গ্রহণ করত। আর মানুষ যখন দৃষ্টির অন্তরালে চলে যায় তখন অতি পরিচিতজনেরাও তাকে বিশৃত হয়ে যায়। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার চৌদ্দ হতে উনিশ্তম লাইনে বলেন—

على بانى اذوق السرت نفص لـــى + طيب الحياة فما تصفر الحياه ليا .
كم من اخ تغتذى دود التراب بـــه + وكان صبا بحلر العيش مغتذيا .
يبلى مع البيت ذكر الذاكرين لــه + من غاب غيبة من لا يرتجى نـيا .
من مات مات رجا ، الناس عنه فولوه + الـجــفا ، ومن لا يرتجى جفيا .

- আমি জানি, আমাকে মৃত্যুর স্বাদ আয়াদন করতে হবে। আমার জন্য দুনিয়ার জীবনের মজা বিস্বাদ
  হয়ে যাবে অতপর আমার জন্য জীবন আয়ামপ্রদ হবে না।
- আমার কত ভাইয়ের শরীর (লাশ) হতে মাটি পোকা-মাকড়েরা খাদ্য গ্রহণ করছে (তারা ওদের শরীরকে খাদ্য হিসেবে গ্রহণ করছে) যিনি জীবিত অবস্থায় নানা রকম মজাদার খাদ্য দিয়ে বিলাসীভাবে জীবন যাপন করেছেন।
- মৃতের মৃত্যুর সাথে সাথে অরণকারীদের অরণও দিন দিন পুরোনো হয়ে যায়। সে এমন প্রস্থান করে

  যে, তার কিরে আসার কোনো সভাবনা নেই তাকে ভুলে যাওয়া হয়।
- যে মারা যায় তার সাথে সাথে মানুবের তার প্রতি আশা-আজ্ফাখাও বিদূরিত হয়ে যায়। মানুষ তার কাছ থেকে মুখ ফিরিয়ে চলে যায়।
- (২) মৃত্যু সকল আশা-আজ্ঞাখার মূল কর্তন করে কেলে এবং মৃত্যু মানুষকে কারা করতে শেখায়। যত ভূলে থাকা মানুষ আছে মৃত্যু কিন্তু তাদেরকে ভূলে না। প্রতি দিনই মৃত্যুর ভাক আমরা শ্রবণ করি। কবি এসব মহাসত্য কথাগুলো অত্র কাফিয়ার পয়ত্রিশ হতে আট্রিশতম লাইনে বর্ণনা করেছেন।

حسب السنى ياموت حسا مبرحا + وعلمت ياموت البكاء البواكيا .
ومزقتنا ياموت كسل مسموق + وعسرفتنا ياموت منك الدواهيا .
الا ياطويل السهر اصبحت ساهيا + واعبحت مغترا واصبحت لاهيا .
وفى كل يوم نحن نلقى جسنسازة + وفسى كل يوم منك نسبع ناديا .

- হে মৃত্যু তুমি সকল আশা-আভকাখাকে খোলাখুলি কঠিনভাবে কর্তন করেছ এবং হে মৃত্যু তুমি আমাকে কান্নার মতো কান্না করতে শিখিয়েছ।
- হে মৃত্যু তুমি আমাদেরকে ছিন্ন-ভিন্ন করার মতো ছিন্ন-ভিন্ন করেছ এবং হে মৃত্যু তুমি আমাদেরকে বিপদ-আপদ ও দুর্বোগের সাথে পরিচিত করেছ।
- ৩. ওহে দীর্ঘকাল ধরে ভুলে থাকা ভুলোমন তুমি তোমার ভুলোমন নিয়ে সকাল করেছ তুমি ধোঁকাগ্রস্ত ও খেল-তামাশা করা অবস্থায় সকাল করেছ।
- প্রতিদিনই আমরা কোনো না কোনো জানাবার সাক্ষাত লাভ করি এবং প্রতিদিনই তোমার পক্ষ হতে আহ্বানকারীর আহবান ওনতে পাই। (যে ওমুক ব্যক্তি মৃত্যুবরণ করেছে।)
- (৩) কবি মৃত্যুর পরিমাণ পুনরুখান ও হিসাব-নিকাশ বিষয়ে অত্র কাফিয়ার তেতাল্লিশ ও চৌচল্লিশতম লাইনে বলেন–

فلو انا اذا متنا تركنا + لكان الموت راحة كل حى . ولكنا اذا متنا بعثنا + ونسال بعده عن كل شيئ .

- যদি আমাদেরকে মৃত্যুবরণ করার পর এমনি এমনি ফেলে রাখা হতো তাহলে মৃত্যু (সবার জন্যই)
   প্রত্যেক প্রাণীর জন্যই শান্তিদায়ক হতো।
- বরং আমরা যদি মৃত্যুবরণ করি আমাদেরকে পুনরুখিত করা হবে এবং তারপর প্রত্যেক বন্ধু (বিষয় ও
  কর্ম সলাকে) আমাদের জিজ্ঞাসা করা হবে।

# গ, যুগের বিবর্তন

কালের বিবর্তন ও পরিবর্তন অবিশ্যম্ভাবী। শক্তিশালী রাজা-বাদশাহ, দরিদ্র কৃষক কেহই এই পরিবর্তনের হাত হতে মুক্তি পায়নি। এক কালের জমজমাট শহর কালের বিবর্তনে পরিত্যক্ত বিরান ভূমিতে পরিণত হয়। কবি এ প্রসঙ্গে অন্ত কাফিয়ার উনসত্তর লাইন হতে পচাত্তরতম লাইনে বলেন–

ايسن القرون الساضية + تركوا السنازل خالية .

فساستبدلت بهيم + ديارهم الرياح الهاوية .

وتشتت عنها الجسرع + وفارقتها الغاشية .

فاذا محل للوحيرش + وليلكلاب العادية .

درحوا فما ابقت صروف + الناهر منهم باقيه .

فلئن عقلت لتبكينهم + بسعيمن باكية .

لم يبق منهم بعدهم + الا السعطام البالية .

- ১. বিগত যুগ ও যুগের বসবাসকারীগণ কোথায়? তারা তাদের ঘর-বাড়িসমূহ শূন্য ফেলে চলে গেছে।
- ২. ভয়ানক ক্ষতিকর বাতাসসমূহ তাদের ঘর-বাড়ি ও আবাসত্লসমূহকে পরিবর্তন করে দিয়েছে।
- তাদের একত্রিত হয়ে থাকাকে ছিন্ন-ভিন্ন করে দিয়েছে এবং তাদেরকে বিচ্ছিন্ন করেছে বিকট আওয়াজ (ধ্বংসলীলা)
- বর্তমানে তাদের আবাসস্থল চতুম্পাদ বন্যজন্তুর এবং চিৎকারকারী কুকুরসমূহের আবাস স্থলে পরিণত হয়েছে।
- ৫. তারা যুগের বিবর্তনে মুড়য়ুড়ে হয়ে গিয়েছে কাজেই যুগের বিবর্তন তাদের কাউকে হেড়ে দেয়নি।
   (ছায়ী হতে দেয়নি)
- ৬. যদি (পাঠক) তুমি তা বুকতে ক্রন্দনশীল চক্ষুদ্বারা তুমি তাদের জন্য ভীষণভাবে ক্রন্দন করতে।
- ৭. বর্তমানে তাদের ধ্বংসশীল হাড়সমূহ ব্যতীত অন্যকিছু আর অবশিষ্ট নেই।

# ঘ, জ্ঞানপূর্ণ বাণী ও উপদেন

কবি তার দেউয়ানের বিভিন্ন কাফিয়ায় জ্ঞানপূর্ণ বাণী ও উপদেশ প্রদান করেছেন। যা অনেকের জন্য পাথেয় হয়েছে। কবি নিজের অভিজ্ঞতা হতে পাঠকদেরকে অত্র কাফিয়ার শেষ দিকে একশত বোল লাইন হতে একশত ছাব্বিশ লাইনে এই উপদেশ প্রদান করেছেন। যা নিম্নরূপ:

رغیف خبز بابسس + نساکسله فی زاویه
وکوز ما، بسساره + تسشریه من صافیه
وغرفه ضیق الله خالیه
او مسجد بسعسزل + عن الوری فی ناحیه
تدرس فیه دفسترا + مسستندا بساریه
معتبرا بمن مضی + مسن القرون الخالیه
خیر من الساعات فی + فی القصور العالیة
تعقبها عقربه + نصلی بنار حامیه
فهذه وصیحی + مخسبرة بحانیه
فهذه وصیحی + مخسبرة بحانیه
فهذه وصیحی + مخسبرة بحانیه
فاصع لنصح مشفق + یدعی ایا العناهیة.

- তকনো রুটির টুকরা তুমি যা তোমার ঘরের কোণে বসে খাবে।
- ২. এবং এক কলসি স্বচ্ছ ঠাণ্ডা পানি যা তুমি পান করবে।
- এ. একাকী নির্জনে তোমার একটি (সংকীর্ণ) ছোট কক্ষই (তোমার জন্য যথেষ্ট)।
- ৪. অথবা লোকজন ২তে দূরে যরের কোণে নামাযের স্থান।
- কুমি সেখানে পুঁথি-পাঁজি পড়বে কোনো না কোনো খুঁটির সাথে ঠেস দিয়ে।
- ৬. শারণ করে বিগত দিনের চলে যাওয়া লোকদের ও সময়ের।
- ৭. এগুলো সবই উঁচু প্রসাদের হায়ায় দীর্ঘ সময় বসবাস করার চেয়ে উত্তম।
- ৮, তার পিছনে রয়েছে শান্তি যেখানে অত্যাধিক গরম জান্নামে তাদের প্রবিষ্ট করানো হবে।
- ৯, অতপর এটা হলো আমার ওয়াসিয়াত (নছিহত) যা উত্তম সংবাদ প্রদানকারী।
- ১০. সুসংবাদ ঐ ব্যক্তির জন্য যে আমার নিসিহত শুনল। আমার প্রাণের কসম করে বলন্থি তার জন্য এই উপদেশই যথেষ্ট হবে।
- ১১, অতপর দরাশীল ও প্রিয় ব্যক্তির উপদেশ শোন যাকে লোকেরা আতাহিয়্যা বলে ভাকে।

## পরিশিষ্ট

কবি আবুল আতাহিয়ার কবিতাসমূহের সবচেরে নির্ভরযোগ্য সংকলন الانوار الزاهبة في ديوان ابي استاهبة الانوار الزاهبة في ديوان ابي যা ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের কেন্দ্রীয় লাইব্রেরিতে সংরক্ষিত আছে তা অনুসরণ করে আমরা উক্ত দিওয়ানের প্রথম অংশের উপর গবেষণামূলক আলোচনা প্রথম ইতোমধ্যে উপস্থাপন করেছি। কেননা, উক্ত দেউয়ানের প্রথম অংশেই কেবল যুহদিয়্যাত (زهديات) সংক্রোভ কবিতাসমূহ সংকলিত হয়েছে। এ বিষয়ে আমরা আলোচনার শুকুতে বিভারিত বর্ণনা প্রদান করেছি।

কবির উক্ত দেউরানের শেষ অংশে বিতীয় খণ্ডে বিভিন্ন বিষয়ের উপর বিক্লিপ্ত কবিতাসমূহ সংকলিত হয়েছে। সংকলকের বর্ণনা অনুযায়ী দ্বিতীয় অংশকে ছয়টি অধ্যায়ে বিভক্ত করে ছয়টি বিষয়ের কবিতাকে সন্নিবেশিত করা হয়েছে। এতে مديع ، وهية، عقاب، وهية، وهية، المنال، هجاً ، وهية، عقاب، وهية সংকলিত হয়েছে। য়েছে বিতীয় অংশে য়ৄহদ বিষয়ক কোনো কবিতা সংকলিত হয়ি সেহেতু আমরা দ্বিতীয় অংশের কোনো কবিতা নিয়ে আলোচনা করব না।

# সপ্তম অধ্যায়

# আবুল আ'লা আল মা'আররীর লু্ুুমিয়্যাত কাব্যের তুলনামূলক আলোচনা

# لزوميات

কবি আবুল আ'লা আল মা'আররী রচিত الزيد এবং الزيد কাব্যদ্ধর ব্যতীত অন্যান্য কাব্যগ্রন্থের সংকলনসমূহ অপ্রতুল বিধায় উক্ত কাব্যদ্ধরে কবির দৃষ্টিভঙ্গি ও যুহদিয়্যাতের স্বরূপ নিয়ে আমরা আলোচনা করব। লুযুমিয়্যাত কাব্যে কবির দার্শনিক চিন্তার প্রতিফলন লক্ষ করা যায়। উক্ত কাব্যের দুইজন ব্যাখ্যাকার ড. ওয়াহিদ কাবাবা ও হাসান হামদ বলেন,

اكثر لزومياته متين اللفظ فخم الاسلوب بعج بالسصطلحات العروضية والصرفية والفقهية والطبية والفلسفية ويحوى من الامثال السائرة والحكم. \*

তার রচিত লুবুমির্য়াত কাব্য অধিকাংশ জুড়েই সুক্ষ শব্দ, কঠিন বর্ণনা পদ্ধতি, হন্দ প্রকরণ, শব্দ প্রকরণ, কিকহী ও চিকিৎসা বিষয়ক ও দর্শন বিষয়ের পরিভাষায় ভরপুর এবং প্রচলিত (উপমা) প্রবাদ ও প্রজ্ঞাপূর্ণ বাণী দ্বারা পরিপূর্ণ।

লুযুমির্য়াত কাব্যের অনেকেই ব্যাখ্যাগ্রন্থ রচনা করেছেন। তন্মধ্যে সর্বপ্রথম ব্যাখ্যাকার হলেন,
\_\_\_\_\_।
বর প্রথম (৭১) একাত্তর লাইনের ব্যাখ্যা রচনা করেছেন।

দ্বিতীয় পর্যায়ে ব্যাখ্যা রচনা করেছেন- ড. ত্বাহা হোসাইন এবং ইবরাহিম আল আবইরারী তাদের ব্যাখ্যায় শাব্দিক বিশ্রেষণ বিভারিতভাবে করা হয়েছে।

তৃতীয় পর্যায়ে ড. কামাল আল ইয়াজেযী لزوميات এর ব্যাখ্যা রচনা করেন।

চতুর্থ পর্যায়ে ড. ওয়াহিদ কাবাবা ও হাসান হামদ উক্ত কাব্যের নাতিদীর্ঘ মননশীল একটি ব্যাখ্যাগ্রন্থ রচনা করেছেন।

আমরা শেষোক্ত ব্যাখ্যা সম্বলিত কাব্যগ্রন্থ لزوميات কে অনুকরণ করে এর তুলনামূলক আলোচনার চেষ্টা করব।

মুফালামায়ে শরহে লুয়ুমিয়্যাত, পৃ. ১০।

২. আব্দুল ওয়াহাব সাবুদী শোয়ারাওয়াদাওয়াবীন ২২৮ পৃ. মুকাতাবাতুদারিশ শিরক্ বৈক্লত- ১৯৭৮।

৩. মুকাব্দামায়ে শরহেলুয়ামিয়াত দারুল কুতুব আল আরাবি বৈরুত, ১৯৯৬ পৃ. ১২-১৩।

794

نزومیات কাব্যটি দুই খণ্ডে সংকলিত হয়েছে। কাব্যটিকে হরকে মু'জামের ধারাবাহিকতা অনুযায়ী কাফিয়াতে সাজানো হয়েছে। আমরা নিম্নে সকল কাফিয়ার কবিতার সংকলিত লাইনের সংখ্যাও ফসল সংখ্যার একটি তালিকা উপস্থাপন করলাম।

| ক্রমিক | কাফিয়ার নাম  | ফসলের সংখ্যা | ফসলের লাইন সংখ্যা |
|--------|---------------|--------------|-------------------|
| 60     | فافية الهمزية | ೨೦           | ২৬০               |
| ०२     | فافية الألف   | ০৬           | 207               |
| 00     | قافية الباء   | 286          | ৫৩৭               |
| 80     | قافية التاء   | 99           | 859               |
| 20     | قافية الثاء   | 36           | 8¢                |
| 06     | قافية الجيم   | ৩৮           | ২১৩               |
| PC     | نافية الحاء   | 25           | >99               |
| ob     | قافية الخاء   | ०ठ           | ೨೦                |
| ००     | قافية الدال   | 200          | 9৮৫               |
| 50     | قافية الذال   | 20           | 99                |
| 22     | قافية الراء   | ২৪৩          | ८४४८              |
| 52     | فافية الزاء   | ২৩           | 222               |
| 50     | فافية السين   | 79           | ৫৬৩               |
| 8      | قافية الشين   | 29           | <b>98</b>         |
| 20     | قافية الصاد   | 25           | 96                |
| ১৬     | قافية الضاد   | 75           | ৫৩                |
| 29     | قافية الطاء   | 28           | \$2               |
| 26     | فافية الظاء   | ор           | ২০                |
| 79     | فافية العين   | 98           | ২০৯               |
| 20     | قافية الغين   | 06           | ۶8                |
| 22     | قافية الفاء   | ७२           | ₹88               |
| 22     | تانية القان   | @9           | 960               |
| २७     | قافية الكاف   | ¢8           | ৩৪৭               |
| 28     | قافية اللام   | ১৬২          | 7758              |
| 20     | قافية البيم   | 290          | 2000              |
| ২৬     | قافية الثون   | 220          | 974               |
| २१     | قافية الهاء   | 80           | 88\$              |
| ২৮     | قافية الواو   | 09           | ২৭                |
| 28     | قافية الياء   | 20           | 28¢               |

# قافية الهمزة

لزوسيات কাব্যের প্রথম কাফিয়া الهسزية ।لهسزية কবির (২৬০) দুই শত বাট লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে। এতে মোট (৩০) ত্রিশটি কসল রয়েছে। কবি এ কাফিয়ায় তাবীল, বাসীত, ওয়াফির, কামিল, মোনসারাহ, খাফীফ, সারীয়া ছন্দের কবিতা রচনা করেছেন।

উক্ত কাফিয়াতে কবি দীন ইসলামের জন্য উৎসাহিতকরণ, দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা, দুনিয়া ধ্বংস হরে যাওয়ার বিবরণ, খারাপ রিপুসমূহ বর্জনের উপদেশ, মৃত্যুর বর্ণনা, দুনিয়ার প্রতি লোভ, আল্লাহ তাআলার উপর ভরসা করা, তাকদীর, আল্লাহকে ভয় করা, যুগের বিবর্তন ইত্যাদি নানা বিষয়ে কবিতা রচনা করেছেন আমরা এখানে যহুদ বা দুনিয়া বিমুখ ও তার সাথে সম্পর্কিত কবিতার কিছু লাইন উদ্ধৃতি হিসেবে বর্ণনা করব।

# ক. দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা

(১) দুনিয়া কাউকে হাড় দেয় না। রাজা-প্রজা, নবী-উমত, ধনী-গরিব, সবাই দুনিয়ার বিবর্তনে নির্মমভাবে আক্রান্ত হন। দুনিয়া সর্বত্র তার বাহিনীকে একের পর এক পরিচালিত করে মানুষকে সমস্যাগ্রস্ত করার জন্য। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার চার নম্বর অনুচ্ছেদের দুই হতে পাঁচ লাইনে বলেন−

فقالوا هى الايام لم يخل صرفها + مليكا يفدى او تقيا نبيا .
ارى فلكا ما زال بالخلا دائـــر + لــه خبرعنا يصان ويخبا .
فلا تطلب الدنيا وان كنت ناشئا + فــانى عنها بالاخلاء اربا .
وما نوب الايام الا كــتائـب + تبت سرايا او جبوش تعبا .

- অতপর ওরা বলল যুগের বিবর্তন, দুনিয়ার হায়াত, য়াজা-বাদশাহ, মুত্তাকী, নবী-য়াসূল কাউকেই তার
  আস্বাদন হতে মুক্তিপ্রদান করেনি।
- আমি বিচরণশীল তারকাসমূহকে কক্ষপথে অবিরত বিচরণ করতে দেখছি ওরা আমাদের সংবাদ গ্রহণ করে গোপনভাবে সংরক্ষণ করছে।
   (অর্থাৎ, দুর্মিয়ার ঘুর্ণনের বিবর্তনের কারণ মানুষের কাছে অজানা রয়েছে। যার কারণ আল্লাহ ব্যতীত কেউ জানে না।)
- কাজেই তুমি দুনিয়ায় দীর্ঘ বসবাস করলেও দুনিয়া কামনা করবে না। অথচ বন্ধুদেয়কে দুনিয়া লাভেয় জন্য বিশেষ গুরুত্ব দেয়।
- যুগের বিবর্তন, বিপদ-আপদ সেনাবাহিনীর সৈন্যদের মতো একের পর এক দলে দলে আসতে থাকে।
   সে তার বিপদ-আপদকে ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র বাহিনীর মতো ছড়িয়ে রাখে।

(২) দুনিরা হলো হারেয়া মহিলার মতো যাকে উপভোগ করা স্বামীর জন্য সম্ভব হয় না। যে দুনিয়ায় সম্পদ জমাতে চায় সে কেবল দুঃখ-কষ্টেই পড়ে শিক্ষিত-মুর্খ, জ্ঞানী-পণ্ডিত সবাই দুনিয়াকে পেতে ব্যক্ত হয়ে যায়। আমি নিজের নফসকে দুনিয়ার প্রতি কুকতে বাধা দিলে সে আরো উৎসাহিত হয়ে ঝাঁপিয়ে পড়ে। কবি চৌদ্দেতম অনুচ্ছেদের চৌদ্দ হতে সতেরো লাইনে বলেন—

ووجدت دنيانا تشابه طامنا + لا يستقهم لنا كم إقراؤها .

هويت ولم تسعف وراح غنيها + تعبا وفاز براحة فقراوها .

وتجادلت من حبها فقهاؤها + ونقرأت لتنالها قراؤها .

واذا زجرت النفس عن شغف بها + فكان زجر غويها اغراؤها .

- দুনিয়ার উদাহরণ আমার কাছে হায়েজা মহিলার মতো বার স্বামী তার কাছে আসার কোনো উপায়
  খুঁজে পায় না।
- দুনিয়াকে যে ভালোবাসে এবং তাতে সম্পদ জমা করে সে নিজে কট্ট পায় এবং অন্যকে কট্ট দেয়। আর
  যে ব্যক্তি, যিনি দুনিয়া বর্জন করে সে নিজে শান্তি পায় এবং অন্যকেও শান্তি দেয়।
- ত. দুনিয়ার ভালোবাসায় ফকীহগণ (ঝগড়া) পরস্পর বিবাদ করে এবং কারীগণ কেরাত পাঠ করে (এসবই তার দুনিয়ার উপর লোভের প্রমাণ)।
- আমি যদি অন্তরকে দুনিয়ার প্রতি ভালোবাসার কারণে ধমকি দেই কিংবা গালাগালি দেই তথন মনে
  হয় এই ধমকি তাকে দুনিয়ার ভালোবাসা আরো বাড়িয়ে দেয়।
- (৩) দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনায় কবি দুনিয়াকে চতুস্পাদ জানোয়ারের সাথে তুলনা করেছেন। কিংবা দুনিয়া হলো বিষাক্ত সাপ যা সকাল-বিকাল ছোবল হানার জন্য প্রস্তুত থাকে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার ধোলোতম অনুষ্ঠেদের সতেরো হতে উনিশতম লাইনে বলেন–

ووجد الزمان اعجم فظ ا + وجهار في حكسها العجاء. إن دنياك من تهار وليسل + وهسى في ذالك حية عرماء. والبرا يا حازوا ديون عنايا + سوف تقضى وبحضر العزماء.

- যুগের বিবর্তন ও চতুস্পদ জন্তু উভয়কে আমি একই রকম পেয়েছি ওরা যে, অন্যায় ও অপরাধ করে সে
  জন্য তাদের কোনো হিসাব-জবাবদেহী করতে হয় না।
- দুনিয়া তোমার নিকট রাত-দিনের বিবর্তনে সাদা-কালো দাগ (চিহ্ন) ওয়ালা সাপের মতো, য়াকে ইত্থা
  তাকে ছোবল মারে।

ত. দুনিয়াবাসী মুখোমুখী হয়ে আছে মৃত্যুর ঋণ আদায়ের জন্য। অতি নিকটেই ঐ ঋণ আদায় কয়ে দেয়া
হবে এবং ঋণগ্রতদের উপস্থিত কয়ানো হবে।

# খ. মৃত্যু ও কবরের বর্ণনা

(১) কবি লোকদেরকে দুনিয়াপ্রীতির জন্য তিরকার করেছেন এবং নিজেকেও ভর্ৎসনা করে কিছুদিন পর স্ত্যুবরণ করে মাটির নিচে চলে যাওয়ার কথা বলেছেন। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার পাঁচ নাস্বার অনুভেদের এক ও দুই নামার লাইনে বলেন,

بنى الدهر مهلا ان ذمت فعالكم + فانى بنفى لامحاله ابدأ. متى يقضى الوقت، والله قادر + ننكن في هذا التراب ونهدأ.

- যুগের সন্তানের। (কালের দুনিয়ার ভন্তেরা) আমি যে (তোমাদেরকে) তোমাদের কর্মকাণ্ডের সমালোচনা করেছি তা বাদ দাও (কিছু মনে করো না) কেননা আমি নিজকে নিজেই প্রথম সমালোচনা গুরু করব।
- আমার জীবনের সময় যখন শেষ হয়ে যাবে আল্লাহ তাআলা ক্ষমতাবান যে তিনি আমাদেরকে এই
  মাটির নিচে বসবাস করাবেন। আমরা কবরবাসী হয়ে যাব।
- (২) দুনিয়ার কোনো মানুকই ধনী নয়। সবাই গরীব কেননা ওরা তাদের সম্পদের মালিকি নয়। আল্লাহ তাআলার বাণী – الله الفضى وانتم الفقراء

আল্লাহই ধনী তোমরা সবাই গরীব। কবির এ কথায় তাই প্রতিধ্বনিত হরেছে। আর জীবনকে আমরা মাত্রাতিরিক্ত ভালোবাসি বলেই মৃত্যুবরণ করতে চাই না। অথচ পৃথিবীতে কোনোভাবে সময় শেষ হলে অবস্থান করা যাবে না। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার এগারোতম অনুচ্ছেদের দশ হতে বারোতম লাইনে বর্ণনা করেন।

وجدت الناس كلهم فقير + ويسعدم في الانام الاغنياء.
نحب العيش بغضا للسنايا + ونحن بسا هوينا الاشقياء.
يسرت إلىر، ليس له صفى + وقسيل اليوم عز الاصفياء.

আমি সকল মানুষকে দারিদ্রা ও নিঃস্ব পেয়েছি। মানুষদের মাঝে যারা ধনী তারাও নিঃস্ব হয়ে যাবে।
 (অর্থাৎ প্রত্যেক মানুষই দারিদ্রা কেননা সে সম্পদের প্রকৃত মালিক নয় বিধায় মৃত্যুর পর সম্পদ নিয়ে
 বেতে পায়ে না)

- আমরা মৃত্যুকে ঘৃণা করি বলেই জীবনকে ভালোবাসি। আমরা নিকৃষ্ট লোকেরা যা কামনা করি (অর্থাৎ
  মৃত্যু না হওয়া) তাহাই কামনা করি।
- মানুষ যখন মারা যায় তখন তায় কোনো প্রকৃত বয়ৢও বয়ৢ থাকে না অথচ আজকের দিনের পূর্বেও (য়ৃত্যুর আগের দিনও) বয়ৢয়া তাকে সয়ান কয়ত।

### গ নারী শিক্ষা

নারীদের উচ্চশিক্ষিত না করার জন্য কবি পাঠকদেরকে উৎসাহিত করেছেন। সামান্য কিছু শিক্ষা যা দিরে ধর্ম-কর্ম চলে এমন শিক্ষা নারীদেরকে প্রদানের জন্য তিনি উপদেশ দিয়েছেন। এ বিষয়ে তিনি অত্র কাফিয়ার বিশতম অনুচ্ছেদের এক থেকে তৃতীয় লাইনে বলেন-

علموهن الغزل والنج والردن + وخصلوا كتابه وقرأة .

فصلاة الفتاة بالحد والا خلاص + تصبحزى عن يونس وبراءة .
تهتك الستر بالجلوس امصام + الستر، ان غنت القيان وراءه .

- তোমরা তোমাদের কন্যা সন্তানদের সূতা কাটা, বুনন এবং ঘর-কন্যার কাজ শিক্ষা দাও তাদেরকে
  লিখা-পড়া শিক্ষা দিও না।
- কন্যা সন্তানদের (যুবতীদের) নামায সূরা ফাতিহা ও এখলাছ দিয়েই যথেট হয়ে যায়, স্রায়ে ইউনুস ও
  তাওবার বিপরীত।
- ৩. নতর্কীরা যদি পর্দার অন্তরালে থেকে গান করে তবুও নারীদের গান শোনা বিপর্যয় ভেকে আনবে।

# ঘ. আল্লাহ তাআলার ক্ষমতার বর্ণনা

যে জ্ঞান মানুষকে অন্যায় থেকে বাঁচতে শেখায় না তা কোনো জ্ঞান নয়। আর আল্লাহ তাআলা যা ভাগ্যে লিপিবন্ধ করে রাখেন সেখানে কোনো হাকীমের হেকমত কাজে আসে না। মানুষ শত কোটি চেষ্টা করেও তার রবের কর্তৃত্ব হতে মুক্তি পাবে না। তাকেও অন্যের কাধে করে লাশের খাটিয়ায় উঠে দুনিয়া হতে প্রস্থান করতে হবে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিরার বাইশ অনুচ্ছেদের প্রথম থেকে চতুর্থ লাইনে বলেন–

اذا كان علم السر، ليس بدافع + ولا نافع فالخسر للعلماء. قضى الله فينا بالذى هو كائن + فتم وضاعت حكمه الحكاء. وهل يأبق الانسان من ملك ربه + فيخرج من ارض له ومساء. سنتبع اثار الذين تحملها على ساقة من أعبدوا ماء.

- মানুষের ইল্ম (জ্ঞান) যদি তার প্রতিকার বা উপকারে না আসে তাহলে আলেমদের জন্য তা উপকারী
  নয় (বরং ক্ষতিকর)
- যা হওয়ার তা আল্লাহ তাআলা আমাদের জন্য বন্টন করে রেখেছেন এবং এ বন্টন পূর্ণ হয়েছে এবং ভেতে গেছে বৃদ্ধিজীবীদের কৌশলসমূহ।
- মানুষ কি আল্লাহ তাআলার স্থাজ্য হতে পালাতে পারবে? যে পলায়নের দ্বারা আল্লাহর জমিনে এবং আকাশ থেকে বের হয়ে যাবে।
- আমরা সবাই দাস-দাসীর মতো। আমাদের লাশ অন্যেরা বহন করে নিবে যখন আমরা পূর্বসূরীদের অনুসরণ করে (কবরে) চলে যাব।

### ঙ, আল্লাহর উপর ভরসা

তাকদীরে বিশ্বাস করা মৌলিক আকীলার অংশ। রিষিক, হারাত, দৌলত সবকিছুর মালিকই মহান আল্লাহ তাআলা। কবি নিজকে নিজে ভর্ৎসনা করে আল্লাহ তাআলার উপর কঠিনভাবে বিশ্বাস স্থাপনের উপদেশ দিয়ে অত্র কাফিয়ার পঁটিশ নাম্বার অনুচ্ছেদের এক থেকে চার লাইনে বলেন—

اوصبت نفسى، وعن ونصحت لها + فسنسا اجابت الى نصحى وايصائى .
والرمل يشبه فى أعدا ده خطئى + فسنسا اهما المها باحصاء .
والرزق يأتى، ولم تبسط اليه يدى + سيسئسان فى ذاك ادنائى واقصاى .
لو انه فى الثريا والسسساك + والشعرى العبور او الشعرى العبساء .

- আমি আমার অন্তরকে উপদেশ দিয়েছি আর একান্ত ভালোবেসেই তাকে উপদেশ দিয়েছিলাম কিন্তু সে
  আমার আদেশ-উপদেশের কোনো জবাব (সাড়া) দিল না।
- আমার গোনাহ সংখ্যায় বালু কনিকায় মতো। যা গণনা করার কথা কোনো দিন চিন্তা করিনি (কেননা
  তা গণনা করে শেষ করা সম্ভব নয়)
- রিজিক আপনা-আপনি আসে আমি তার জন্য আমার হাত বাড়াই না (কোনো চেষ্টা করি না) এতে
   আমার নিকটবর্তী দূরবর্তী হওয়া একই কথা। কেননা রিথিক আল্লাহর পক্ষ হতে বিশ্বিত)।
- রিজিক যদি সুরাইয়া, সামাক কিংবা আবুর ও উমাইছ তারকার নিকট (অতি দূরে) অবস্থান করুক আল্লাহ তা আমার কাছে নিয়ে আসবেন (কাজেই রিজিক নিয়ে ভাবনা করার কিছু নেই)।

### চ. তাকওয়া ও কিয়ামতের বর্ণনা

তাকওয়া বা আল্লাহভীকতা মুমিনের সবচেরে বড় সম্পদ। এ প্রসঙ্গে আল্লাহ তাআলা সূরা বাকারার একশত সাতানকাই নম্বর আয়াতে বলেন— نـزودوا فـان فـيـر الـزاد الـتـقـرى 'তোময়া (পরকালের) পাথেয় গ্রহণ করো। আর আল্লাহভীক্ষতাই হলো সবচেয়ে উত্তম পাথেয়।' কবি তাই তাকওয়া অর্জনকরতে এবং কিয়ামতের ভয়াবহ অবস্থা হতে মুক্তি পেতে উপদেশ প্রদান করেছেন। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার উন্ত্রিশতম অনুভেদের প্রথম হতে চতুর্থ লাইনে বলেন—

تقواك زاد فاعتقدانه + افضل ما اودعته في السقاء.

اه غدا من عرق نسازل + مسهبحة مولعة بارتقاء.

ثوبي محتاج الى غاسل + وليت قلبي مثله في النقاء.

موت يسير معه رحسة + حفير من السير وطول البقاء.

- তুমি তোমার (পান) পাত্রে যা সঙ্গোপনে লুকিয়ে রেখেছ, জেনে রাখ, তার চেয়ে অতি উভম যে আল্লাহভীরুতা তুমি পাথেয় হিসাবে গ্রহণ করেছ।
- আফসোস (আগামী দিন) কিয়ামতের মাঠে ভয়ে সকলের শরীর হতে ঘাম বেরিয়ে যাবে, তারা আশা
  করবে যেন তার রহসমূহ উর্ফান্তানে আল্লাহর কাছে পৌছে।
- আমার কাপড় ধৌত করার জন্য ধৌতকারীর প্রয়োজন হয় ময়লা পরিকায় করার জন্য। হায় আফসোস,
   আমার অন্তর পরিকার করার জন্য কোনো ব্যবস্থা হতো!
- যে মৃত্যুর সাথে আল্লাহর রহমত আছে এমন সামান্য মৃত্যু। ধন-সম্পদ ও আয়েশ সহকারে দীর্ঘজীবন লাভের চেয়ে উত্তম।

# قافية الألف

আল মায়াররী রচিত الزوميات কাব্যের দ্বিতীয় কাফিয়া হলো الألف এতে মোট হরটি কছল ও একশত একটি লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে। এতে তিনি তাবীল, ওয়াফির, হায্জ, মুতাকারিব এই চারটি ছন্দে কবিতা রচনা করেছেন। এই কাফিয়ায় কবি মৃত্যুর বর্ণনা, মানুষের দুনিরা প্রীতি, আখিরাতের বর্ণনা, কবর ও তার আযাবের বর্ণনা এবং প্রাসঙ্গিক অন্যান্য বিষয়ে আলোচনা করেছেন।

# ক. মৃত্যুর বর্ণনা

(১) কবির প্রায় প্রতিটি কাফিয়াতেই মৃত্যু ও পরকালের বর্ণনা রয়েছে। মৃত্যু মানুষকে দুনিয়ার যন্ত্রণা হতে মুক্তি দান করে আথিরাতের প্রথম মঞ্জিলে নিয়ে যায়। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার একত্রিশ নরর কছলে প্রথম ও দ্বিতীয় লাইনে বলেন-

قضى الله أن الأدمى معدنب + السى أن يقول العالسرن به قضى . فهنئ ولاة السبت يوم رحيله + أصابوا تراثا واستراح الذي مضى .

- আল্লাহ তাআলা মানুবের জন্য দুনিয়ার জীবনকে শান্তির হান হিসেবে নির্দিষ্ট করে দিয়েছেন এ পর্যন্ত যে, আলেমরা বলেন যে, সে মৃত্যুবরণ করেছে।
- তার চলে যাওয়ার দিনে, মৃত্যুর দিনে, মৃতের অভিভাবক ও নিকটজনেরা তাকে বিদায় জানায়। ওয়ারিশরা তার সম্পত্তি পায়। আয় য়ে চলে য়ায় মৃত্যুবরণ কয়ে সে দুনিয়ায় শাস্তি হতে শাত্তি লাভ।
- (২) মানুষ দুনিয়ার জীবনে লাভবান হতে চায়। মূলত, লাভ কোথায়? মানুষ দুনিয়া কামাইয়ের চিন্তা করলে লোকসান আর ক্ষতির মধ্যেই নিপাতিত হবে। কেননা আল্লাহ তাআলা বলেন— ان الانسان لغي निक्ताই সকল মানুষ (লোকসানে) ক্ষতির মধ্যে নিমজ্জিত। মৃত্যুকে উপেক্ষা করার কোনো সুযোগ নেই। তাই মৃত্যু উপনীত হলে তাকে স্থাগতম জানানো উচিত। কবি এসব বিষয়ে অত্র কাফিয়ার চৌত্রিশতম অনুভেলের সতেরো ও উনিশতম লাইনে বলেন—

وترجو الربا فاين السرباح + ونعتك في نفسك الخيسري . فهون عليك لقاء المنون + وقسد حين تطرق اطرق كراي .

- তুমি (দুনিয়ায়) লাভ কামনা কর। তুমি কোথায় লাভ দেখছ অথচ তোমার পরিচয় ও প্রশংসা কর।
   হয়েছে লোকসানের মধ্যে নিপতিত বলে।
- কাজেই তোমার নিকট মৃত্যুর সাক্ষাৎকে সহজতর করে দাও এবং যখন রাতের আধারে মৃত্যু সাক্ষাত করতে আসে তখন তাকে স্বাগত জানাও।

(৩) মৃত্যু কত রাজা-বাদশাহদেরকে সিংহাসন হতে মাটিতে শুটিয়ে দিয়েছে। কত আমীর উমরাহদের কবরের মাটির সাথে মিশিয়ে দিয়েছে তার কোনো ইয়াত্তা নেই। কাজেই মৃত্যু নামক অতিথি আগমন করলে প্রাণ দিয়ে তার আপ্যায়ন সম্পন্ন করা উচিত যেমন মেহমানকে পাথেয় দিয়ে সভুষ্ট করা হয়। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ায় চৌত্রিশতম ফছলের বাইশ হতে চবিবশতম লাইনে বলেন—

وكم نزل القيل عن منبر + فعاد الى عنصر في الثرى ـ

واخرج عن ملكه عاريا + وخلف مملكة بالعرا.

اذا الضيف جاءك فابسم له + وقسرب اليد وشيك القرى.

- হিমইয়ারী বাদশাহসহ সকল রাজারাই তাদের সিংহাসন ও প্রাসাদ হেড়ে মৃত্যুবরণ করে কবরে চলে
  এসেছে এবং এক পর্যায়ে কবরের মাটির সাথে মিশে মাটির অংশ হয়ে গিয়েছে।
- তাদেরকে তাদের রাজত্ব ও সাম্রাজ্য হতে নগ্ন করে (কপর্দকহীনভাবে) বের করে দেওয়া হয়েছে।
  কবরের বিনিময়ে রাজ্য ফেলে রেখে এসেছে।
- ৩. মেহমান যখন তোমার কাছে আসে (মৃত্যু) তুমি তাকে মুচকি হেসে গ্রহণ কর এবং তার জন্য ক্রত আপ্যায়নের ব্যবস্থাকর (অর্থাৎ তাকে প্রাণ সমর্পণ করে আপ্যায়ন কর কেননা মৃত্যুর খাদ্য হলো মানুষের আত্মা)
- (৪) আমাদের পিতৃ-পুরুষরা সবাই ইচ্ছায় অনিচ্ছায় মৃত্যুবরণ করে পৃথিবী ছেড়ে, চলে গেছে। আমাদেরকে তাদের পথে চলে যেতে হবে। অথচ দুনিয়ার ঋতুচক্র, তারকাসমূহের আবর্তন নিয়ম মাফিক চলতেই থাকবে। পৃথিবীতে বেঁচে থাকা একটি কষ্টকর কাজ, মৃত্যু ও একটি কষ্টকর কাজ অতি নিকটেই দিতীয় কষ্টটি (মৃত্যু) আমাকে পেয়ে বসবে। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার চৌত্রিশততম অনুচ্ছেদের আট চল্লিশ, উনপঞ্চাশ এবং পয়ত্রিশ অনুচ্ছেদের প্রথম লাইনে বলেন—

نزول كما زال اجدادنا + ويبقى الزمان على ما ترى .

نهار يضي، دليل بجئ + ونــــجم بعوة ونجم بري .

حياة عنا، وموت عنا + فاليت بعيد حام دنا .

- আমাদেরকে কবরে প্রবেশ করতে হবে যেমনিভাবে দুনিয়া হতে বিদায় হয়ে আমাদের পিতৃ-পুরুষেরা
  চলে গিয়েছেন। যুগ বা কাল সেভাবে স্থায়ীভাবে চলবে যেমন তুমি দেখছো।
- ২. দিন আলো দিতে থাকবে, রাত আসবে (যাবে) তারকারাশি চক্রাকারে বির্বতিত হতে থাকবে। (পৃথিবী পূর্বের মতোই রয়ে যাবে)।
- জীবনটা একটা কষ্টকর স্থান, মৃত্যু ও একটি কষ্টের বিষয়। অতপর (একদিন) দেখতে পাবে মৃত্যু অতি
  নিকটেই উপত্থিত হয়ে গেছে।

## খ, দুনিয়ার প্রতি লোক

দুনিয়ার প্রতি লোভ ও ভালোবাসার কারণে মানুষ সবসময় দুনিয়া লাভের জন্যই মাশগুল থাকে। সম্পদের প্রতি লোভ তাকে এমন ব্যস্ত করে দেয় যে আখিরাত নিয়ে ভাবার কোনো সময়ই পায় না। আমীর ককির, রাজা-প্রজা সবাইকে একই ব্যস্ততায় পেয়ে বসেতে। কবি এই মহাসত্য কথাটি অত্র কাকিয়ার চৌত্রিশ নাস্বার অনুচ্ছেদে প্রথম হতে তৃতীয় লাইনে বর্ণনা করেছেন।

سرينا وطال بنا هاجع + وعند الصباح حددنا السرى بنو ادم يطلبون الثراء + عسند الثريا وعند الثرى فتى زارع وفستى دارع + كلا الرجلين غدا فامترى .

- আমরা রাতের বেলায় সফর ওরু করেছি (যে কারণে) যুমন্ত ব্যক্তিরা আমাদের কাছ থেকে দূরে চলে
  গেছে। সকাল বেলায় আমরা আমাদের রাতের সফর নিয়ে প্রশংসামূলক আলোচনা করেছি।
- আদম সন্তানেরা (কেবলমাত্র) সম্পদ তালাশ করে চাই তা সুদূর সুরাইয়া নক্ষত্রের নিকটে থাকুক কিংবা মাটিতে (পাতালে)।
- কছু যুবক (মানুষ) কৃষি কাজে ব্যন্ত কিছু যুবক (মানুষ) যুদ্ধ-বিগ্রহে মন্ত। প্রত্যেকেই তার নিজের ও
  পরিবারের রিযিকের খোঁজে ব্যন্ত। (যত কঠিন পেশা হোক তা দিয়েই সে তার পরিবারের রিযিকের
  ব্যবস্থা এবং সম্পদ জমানোর চেষ্টা করে)

### গ, ক্বরের বর্ণনা

কবর আখিরাতের প্রথম মঞ্জিল। মানুষকে ইচ্ছায়-অনিচ্ছায় আল্লাহর কাছে চলে যেতে হবে। কবরের আয়াব ভয়াবহ যেখান থেকে মুক্তি পাওয়া খুবই কঠিন কাজ। মানুষ দুনিয়া নিয়ে এতটা ব্যন্ত এবং কবরের আয়াব বিষয়ে এতটা উদাসীন যে, কবর থেকে কেউ বের হয়ে কবরের আয়াবের বিবরণ দিলেও কিছু সংখ্যক তা বিশ্বাসই করতে চাইবে না। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার চৌত্রিশতম অনুচ্ছেদের চৌত্রিশ এবং প্যত্রিশতম লাইনে কবি বলেন—

- কোনো কবর থেকে কি মৃত ব্যক্তি দাঁড়িয়েছে বেরিয়ে এসেছে? (বেরিয়ে আসেনি) মানুষকে কবরে যা দেখেছে যা ওনেছে তা বলার জন্য।
- ২, যদি কেউ কবর থেকে বেরিয়ে এসে কবরের অবস্থা বর্ণনা করত। মানুষ তা ওনে কেউ বিশ্বাস করত আবার অনেকে অবিশ্বাস করে তাকে মিথ্যার অপবাদ দিত।

# قافة الياء

লুযুমিয়্যাত কাব্যের বিতীয় কাফিয়ার ে।। ্রান্ত তে মোট (১৪৫) একশত প্রতাল্লিশটি ফছল ও (৫৩৭) পাঁচ শত সাইত্রিশ লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে। একটি লুযুমিয়্যাত কাব্যের দীর্ঘতম কাফিয়াসমূহের অন্যতম। কবি অত্র কাফিয়ায় তাবীল, বাসীত, ওয়াফিয়, কামিল, সারীয়', মুনসারাহ, খাফীফ, মুজতাস, মুতাকারিব ও রজব ছলে কবিতা রচনা করেছেন।

বিভিন্ন ফছলে তিনি বিভিন্ন বিষয়ে এমনকি একটি ফছলে কয়েকটি বিষয়ে কবিতা রচনা করেছেন। কিছু দার্শনিক চিন্তার বিরুদ্ধে, কিছু ধর্মমত ও আকীদার বিরুদ্ধে, মদ পানের বিরুদ্ধে, প্রকৃতি বিজ্ঞান, ন্যায় উপদেশ, কু-রিপুর বিরুদ্ধে তিনি সোচার ও দুওকঠে কবিতা রচনা করেছেন।

এসবের পাশাপাশি মৃত্যু ও দুনিয়ার কুৎসা, দুনিয়ায় বসবাসের কাঠিন্যতা, নিজকে উপদেশ দান, মানুষের দুনিয়া প্রীতি, কবরের বর্ণনা, কালের বিবর্তন ও দুযোর্গ, দারিদ্রাতা, সৎ গুণাবলির প্রশংসা, দুনিয়া বিমুখতা, সমকালীন মানুষের অবস্থা, জীবনের তিজ্ঞতা ইত্যাদি নানা বিষয়ে কবিতা রচনা করেছেন। আমরা এখানে বুহুদের সহিত সম্পর্কিত কবিতাসমূহ হতে কেবলমাত্র সামান্য কিছুসংখ্যক লাইন উদাহরণ বরূপ নিম্নে উল্লেখ করব।

# ক. মৃত্যুর বর্ণনা

অত্র কাফিয়ার যুহুদিয়্যাত অংশে মৃত্যুর বর্ণনা সবচেয়ে বেশি প্রদান করা হয়েছে। আমরা নিম্নে তার কয়েকটি উল্লেখ করছি।

(১) মৃত্যু সবার জন্য কঠিনভাবে সত্য তা অস্বীকার করার কোনো সুযোগ নেই। কঠিন অবস্থাকে জর করেই দুনিয়াতে সফলতা লাভ ও প্রতিষ্ঠা অর্জন করা সভব। মৃত্যুর পর আমাদের শরীরের সকল অংশই বিচ্ছিন্ন হয়ে যাবে। আমরা মাটির সাথে মিশে যাব। পুনয়ায় আল্লাহ তাআলা আমাদেরকে জীবিত করে হিসেবের মুখোমুখি করবেন। পৃথিবী এমন এক স্থান যেখানে থেকে আমরা আমাদের পিতৃপুরুষকে বিদায় জানিয়েছি আবার আমাদের উত্তরসুয়ীরা আমাদের বিদায় জানাবে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাকিয়ার একবারে ওকতেই সাইত্রিশতম ফছলের এক থেকে চার লাইনে বলেন-

يدل على فضل الممات وكونه + اراحة جما أن مسلكه صعب الم تر أن السجد تلقاك دونه + شد اند من امثالها وجب الرعب اذا فترقت اجزائنا حط ثقلنا + وتحمد عبثا حين يلتئم الشعب وأمس توى راعيك ومهو مودع + ولو كان حيا قام في يده قعب.

- মৃত্যুর পথ ও পন্থা কঠিন হলেও এটা শরীরের জন্য শান্তিদায়ক আর এটাই প্রমাণ করে যে, জীবনের উপর মৃত্যুর মর্যাদা বেশি।
- তুমি কি লক্ষ করনি যে ব্যক্তি কঠিন শ্রম দেয় না এবং ভয়ানক অবস্থার মুখোমুখি হয়ে তাকে জয় করে
  নয় না সে মর্যাদা ও সমানের উকাসনে পৌছতে সক্ষম হয় না।
- মৃত্যুর পর যখন কবরে মানুষের অঙ্গসমূহ ছিন্নভিন্ন হয়ে যাবে থেকে যাবে শুধু হাড়হাডিডসমূহ। কবর
  হতে পুনরুখান সময়ে আবার অঙ্গসমূহকে একত্রিত করে গোনাহের বোঝা আমাদের উপর চাপিয়ে
  দেওয়া হবে।
- দুনিয়ায় আয়য়া আয়াদের পিতৃপুরুষদের বিদায় জানাই (কবরত্ব করি) এবং আয়াদের সভানের।
  আয়াদেরকে বিদায় দিবে। অথচ আয়য়া য়তদিন জীবিত থাকব লোভ-লালসা আয়াদের নিদর্শন হয়ে
  থাকবে।
- (২) মানুষ কেউ গারেবের সংবাদ দিতে পারে না এবং এই সম্পর্কে অবগত নয়। মৃত্যুর পরই তার অনেক অজানা বতু জানা হয়ে যাবে। স্বভাবগতভাবেই মানুষ দুনিয়ায় বসবাস করতে আগ্রহী। মৃত্যু কেউ কামনা করে না অথচ মৃত্যু কাউকে সাক্ষাৎ দিতে ভুল করে না। যার মৃত্যুর সময় হয়ে যাবে কোনো নিমন্ত্রণ ছাড়াই মৃত্যু হাজিয় হয়ে যাবে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ায় তেতাল্লিশতম ফছলের এক থেকে তিন লাইনে বলেন-

بقيت وما أدرى بما هو غائب + لعل الذي يسضى الى الله أقرب. تود البقاء النفس من هيبة الردى + وطول بقاء المرء سم مجرب. على السوت بجتاز السعاشر كلهم + مقيم بأهليد ومن يتغرب.

- আমি জীবিত আছি এবং আমি গায়েব বা অদৃশ্য সম্পর্কে কিছুই জানি না নিকয়ই (সঙ্বত) যে
  আল্লাহর কাছে চলে যায় (মৃত্যুবরণ করে) সে গায়েব জানার বিষয়ে অধিক নিকটবর্তী।
- মৃত্যুর ভয়ে নফস চিরস্থায়ী জীবন কামনা কয়ে। অথচ মানুষের জন্য দীর্ঘ জীবন পরীক্ষিত বিষের ন্যায়
  (অর্থাৎ দীর্ঘ জীবন কখনো সুখকর হয় না) :
- ক্রার জন্য আবশ্যকীয় হলো প্রত্যেক লোককে জিয়ারত করা। সাক্ষাত দান করা। চাই সে তার
  পরিবার নিয়ে স্থায়ীভাবে বসবাস করুক কিংবা দূরে কোথাও সকরে থাকুক।
- (৩) মৃত্যু কোনো না কোনোভাবে ঘটবেই তীর-ধনুকের আঘাতে কিংবা তলোয়ারের আঘাতে, দুর্ঘটনায় কিংবা নিরাপদ অবস্থার। ভূপৃষ্ঠে চলাচলকারী প্রত্যেক প্রাণীকেই একদিন মৃত্যুর স্থাদ নিতে হবে।

কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার বাটতম ফছলের চতুর্থ ও পঞ্চম লাইনে বলেন-

طعان كل حين او ضراب + يسوت به طعين او ضريب.

وارض لا تحسن بسن عليها + ولا يبقى بها منهم عريب.

- তরবারি বা বর্শা দ্বারা যেকোনো সময়ে যে কারো মৃত্যু হতে পারে এ জন্য নির্দিষ্ট কোনো ব্যবস্থা
  নির্ধারিত নেই।
- ২. ভূপ্টের উপর কারা চলাচল করে ভূপ্ট তা কিছুই অনুভব করে না। ভূপ্টের উপর কোনো চৌকস ব্যক্তিই জীবিত থাকবে না। (অর্থাৎ জমিনের উপর কেবা কারা চলাচল করে জমিন তার প্রতি কোনো লক্ষ করে না। স্বাই মৃত্যুবর্ণ করবে কেউ জীবিত থাকবে না।
- ৪. ইতঃপূর্বে পৃথিবীতে জন্ম নেওয়া সকল বড় বড় ডাজার, দার্শনিক বহু শক্তিশালী রাজা-বাদশাহ দুনিয়া হতে বিদায় নিয়েছে। মৃত্যু তাদেরকে কোলে তুলে নিয়েছে। মৃত্যু দুর্বল আর শক্তিশালী কাউকে কোনো রকম ছাড় দেয়নি। কবি অত্র প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার পচাতরতম ফছলে ষষ্ঠ, অষ্টম ও নবম লাইনে বলেন—

ابن بقراط والمقلد جالينوس + هيثات أن يعيش طبيب. وجرى الحتف بالقضاء فسا يسلم + ليت ولا غزال ربيب.

يطلع الوافد السبغض والعيش + الى هذه النفرس حبيب.

- কোথায় (চলে গেছে) বোকরাত (প্লেটো) কোথায় তার অনুসারী (বিশ্বখ্যাত) জালিনুস হয়ে আফসোস
  যদি ডাক্তার জীবিত থাকত।
- মৃত্য (আল্লাহর পক্ষ হতে) সুনির্দিষ্টভাবে চালু আছে সুতরাং মৃত্যুর হাত হতে (শক্তিশালী) সিংহ ও (দুর্বল) হরিণ শাবক কেহই মুক্তি পাবে না।
- মৃত্যুকে অপছন্দ কয়ে এবং জীবনকে প্রাধান্য প্রদান কয়ে সকলেই কিন্তু মৃত্যু কাউকে ছাড় দেয় না।
- (৫) মৃত্যুর পেয়ালা পান করতে কোনো প্রাণই পছন্দ করে না। কিন্তু কেউ কি আর তা পান না করে থাকতে পারে? যুবক-বৃদ্ধ সবাইকে মৃত্যুর কাছে আত্মসমর্পণ করে তবুও তাকে মৃত্যুর স্বাদ গ্রহণ করতে হবে। এ প্রসঙ্গে কবি অন্র কাফিয়ার অস্টাশিতম কছলের সপ্তম, অস্টম ও দশম লাইনে বলেন−

وللسوت كأس تكره النفس شربها + ولا بد يوما ان نكون لها شربا .

من السعد في دنياك أن يهلك الفتى + بهيجاء يغشى أهلها الطعن والطربا.

ولى شرق بالحتف ما هو مغرب + أيست شرقا في السالك او غربا .

- মৃত্যুর পেয়ালা রয়েছে যে পেয়ালা পান করতে মন অপছল করে। অথচ একদিন না একদিন অবশ্যই
  আমাদেরকে সে পেয়ালা পান করতে হবে।
- বর্শা ও তরবারির আঘাতে যুদ্ধ ক্ষেত্রে মৃত্যুবরণ করা যুবকের জন্য সৌভাগ্যের বিষয় (ঘরের কোণে
  মৃত্যুবরণ করার চেয়ে)।
- আমাকে মৃত্যু আক্রান্ত করবেই তাতে কোনো সন্দেহ নেই। কোনো বাধাই মৃত্যুর হাত হতে আমাকে রক্ষা করতে পারবে না। বদিও আমি পৃথিবীর পূর্ব বা পশ্চিম প্রান্তে আশ্রয় গ্রহণ করি না কেন!
- (৬) মানুষ মৃত্যুর কথা সারণ করলে বা মৃত্যুর সাথে দেখা হলে প্রথমে ভয় করে। কিছু পরবর্তীতে তা স্বাভাবিকভাবেই মেনে নিতে হয়। মৃত্যু পর লাশ যখন কবরে রাখা হয় তখন জীবিতদের জন্য তা সর্বোভ্যম উপদেশ হিসেবে গণ্য হয়। মৃত্যুর তো কাউকে বেছে বেছে আক্রান্ত করে না। যুবক, বৃদ্ধ, শিশু যখন যাকে নেওয়ার তাকে নিয়ে নেয়। কবি এ বিষয়ে অয় কাফিয়ার একশত ছয়তম ফছলের এক থেকে পাঁচ লাইনে বলেন—

زاره حتفه نقطب للمسوت + والقى من بعدها التقطيبا
زودوه طيبا ليلحق بالناس + وحسب الدفين بالترب طيبا
نام فى قبره ووسد يسناه + فخلناه قام فينا خطيبا.
للسنايا حواطب لا تبالى + أهشيسا جرت لها ام رطيبا.
صر فتكاسها فلم تستق شربا + مرة خالصا واخرى قطيبا.

- মানুষ যখন মৃত্যুর মুখোরুখি হয় তখন প্রথমে একটু ভয় পায় এবং খায়াপ বোধ কয়ে তায়পর তায়
   অপছলতা বিদুয়িত হয়ে চিয়য়ৢয়য় শাড়িয় প্রতি সে য়াজি-খুশি হয়ে য়য়।
- লোকেরা তাকে গোসল দিয়ে কবরবাসীদের সাথে (কবরে) দেওয়ার জন্য আতর ও সুগদ্ধি মাখায় অথচ এ সুগদ্ধির কোনো প্রয়োজন ছিল না। কেননা কবরের মাটিই তার সুগদ্ধির জন্য যথেষ্ট ছিল।
- থ. মানুষ যখন মারা যায় এবং তাকে কবরে রাখা হয়। তখন সে কবর আমাদের জন্য চমৎকার
  উপদেশদাতা হিসেবে আঅপ্রকাশ করে।
- মৃত্যু লাকড়ি কুড়ানো ব্যক্তির মতো কাঁচা ও ওকনা লাকড়ি সংগ্রহের বিষয়ে কোনো প্রার্থক্য করে না।
   (অর্থাৎ বৃদ্ধ ও শিতকে মৃত্যু কোনো রকম প্রার্থক্য করে মৃত্যু দেয় না)।
- (৭) কবি মৃত্যুকে অপছন্দ করেন না। কেননা তার পছন্দ অপছন্দে কিছু যার আসে না। সুকঠিন দুর্গে থাকুক আর নিরাপত্তাহীন স্থানে অবস্থান করুক মৃত্যু আসবেই। বিছানার গুয়ে ধীরে মৃত্যুবরণ করার চেরে কবির কাছে দ্রুততম সময়ে মৃত্যুবরণ করা শ্রেয়। এ বিষয়ে কবি অত্র কাফিয়ার একশত আটতম ফছলের

এক, দুই এবং দশ ও বারোতম লাইনে বলেন-

إن يقرب السوت منى + فلست أكره قربه وذاك امنع حصن + يصير القبر دربه والنزع فوق فساش + اشتق من الف ضربه يا ساكن اللحد عرفنى + الحمام واربه.

- ১. কবি বলেন, যদি মৃত্যু আমার নিকটবর্তী হয় আমি এই নিকটবর্তী হওয়াকে অপছন্দ করি না।
- ২. সুরক্ষিত দুর্গ মৃত্যুকে বাধা দিতে পারে না এবং তার আসার পথকে রোধ করতে পারে না।
- ৩. বিছানার উপর ধীর গতিতে মৃত্যু বুদ্ধ ক্ষেত্রে আঘাত প্রাপ্ত হয়ে মৃত্যুবরণ করার চেয়ে অনেক কঠিন।
- ওহে কবরবাসী আমাকে মৃত্যুর কারণ ও উদ্দেশ্য সলার্কে অবগত কর। (কবি কবরবাসীর কাছে এ
  বিষয়ে জিজ্ঞাসা করতে চান)
- (৮) মৃত্যু কারো ইচ্ছাধীন নয়। মৃত্যু ইচ্ছাধীন হলে কেউ সংকীর্ণ ও অন্ধকারময় পোকামাকড় যুক্ত মাটির ঘর কবরের বাসিন্দা হতো না। মৃত্যু বর্ষার অবিশ্বত বর্ষণমুখর মেঘমালার মতো যা একের পর এক আসতে থাকে। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার একশত একচল্লিশতম ফছলের দ্বিতীয় হতে পঞ্চম লাইনে বলেন-

ولم ارد السنية باختيارى + ولكن او شك الفتيان سحبى ولو خيرت لم اترك محلى + واسكن فى مضيق بعد رحب وجدت السوت ينتظم البرايا + بسحب منه فى اعقاب سحب فاوصيكم لدنياكم هوانا + فانى تابع اثار صحبى.

- নৃত্যুকে আমার ইল্ছাধীন করা হয়নি এবং ভাগ্য আমার জন্য তা আবশ্যক করে দিয়েছে এবং রাত দিনের ঘূর্ণায়মান চক্র আমাকে আয়ো নিকটবর্তী করে দিছে।
- বিদ আমাকে মৃত্যুর বিষয়ে (মরা না মরার) ইচ্ছাধীন করা হতো তাহলে আমি (মৃত্যুর পর) সংকীর্ণ স্থানে (কবরে) প্রসন্ত স্থানে (দুনিয়ায়) বসবাসের পর বসবাস করতাম না।
- আমি মৃত্যুকে সকল সৃষ্টি জগতের শৃঙ্খলা করতে দেখেছি। মৃত্যুর মেঘমালা একের পর এক ক্রমাগত
   আসছে। (মৃত্যুকে মেঘমালার সাথে তুলনা করা হয়েছে)।
- ৪. কাজেই আমি তোমাদেরকে দুনিয়া লাঞ্ছিত কয়ায় ময়য়াদা না দেওয়ায় উপদেশ দিল্ছি কেননা আমি আমায় সায়্বীদের অনুসরণকায়ী। (য়য়য় দুনিয়া হতে চলে গেছে (মৃত্যবরণ) কয়ে আমি তাদের অনুসরণ কয়ে দুনিয়া হতে চলে য়েতে হবে)।

(৯) শহর কিংবা গ্রাম সব স্থানেই মৃত্যুর হাতছানি। মৃত্যুর হাত হতে মুক্তি দেওয়ার মতো কোনো কৌশল ও প্রযুক্তি কিছুই নেই। ইরাক, সিরিয়া দূর প্রাচ্য-প্রতীচ্য সর্বত্রই মৃত্যুর অবাধ বিচরণ ক্ষেত্র। কবি এ বিবয়ে অত্র কাফিয়ার একশত বাবট্টিতম ফছলের চার হতে সাত নাম্বার লাইনে বলেন—

عقل الحين في الحضارة بالجدر + وفي البدو شد بالأطناب
لا تدرع من القضاء فما ميف + المنابا عن الدروع بنابي
زارت الشام والعراق وكل الارض + ما جانبت قطين الجناب
كل علم الطبيب عن عرض الموت + وقد ناب فيه كل مناب.

- মৃত্যু শহরে এলাকায় চার দেয়ালের মাঝে যুক্ত আর গ্রামীণ এলাকায় তাবুর রশির সাথে যুক্ত রয়েছে। (অর্থাৎ শহর ও গ্রাম সর্বত্রই মৃত্যু বিদ্যমান। মৃত্যু গ্রাম্য বেদুঈন আর শহরের মাঝে কোনো প্রার্থক্য করে না)।
- হে মানুষ কোনো কিছুই তোমাকে মৃত্যুর হাত হতে বাঁচাতে পারবে না। কাজেই মৃত্যুর তরবারির হাত হতে কোনো লৌহবর্মই রক্ষা পাবে না।
- ত. মৃত্যু সারা পৃথিবী চবে বেড়ায় চাই তা সিরিয়া হোক কিংবা ইয়াক এবং এমনকি আশপাশে বসবাসকারী প্রতিবেশী কাউকে ছাড়ে না।
- ৪. ভাক্তার ব্যর্থ হয়েছে সকল জ্ঞান বিনষ্ট হয়েছে মৃত্যু রহস্য উদ্ঘাটন করা সম্ভব হয়নি।
- (১০) মৃত্যুর চিকিৎসা আবিষ্কার করতে ডাজার অপারগ হয়ে গেছে। যে যত শক্তিশালী সৈনিক ও যোড় সাওয়ার হোক মৃত্যুর কাছে তাকে পরাভূত হতে হবেই। যে যুবকের গানে পৃথিবী মেতে উঠত মৃত্যু তার কণ্ঠ চেপে তদ্ধ করে দিবেই। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার একশত সমুরতম ফছলের পাঁচ হতে নয় নাশ্বার লাইনে বলেন-

والسوت طب ليس يبرئه + الحكيم وان تطبب.

يا طرف ان بت الاقبب + وصم حافرك السقيب.

وجببت في الجرى الخيول + وكنت من وضع مبحبب.

فليدر كنك مرة + ما ادرك الخرق المربب.

والصب يلزمه الفتى + من بعد ما غنى وشبب.

- ডাক্তার তার চিকিৎসা বিদ্যা যতই পারদশী হোক মৃত্যু এমন এক রোগ যার চিকিৎসা করা কোনো ডাক্তারের শ্বরাই সম্বব নর।
- ৩. ৪. হে চৌকস অশ্বারোহী তুমি যতই উক্তবংশীয় হওনা কেন, তুমি যদিও সকল যোড় সাওয়ারকে পরাজিত করে এগিয়ে যাও তবুও তোমাকে মৃত্যু পেয়ে বসবে ধনী বোকা ব্যক্তিকে ফেভাবে মৃত্যু পেয়ে বসে। মৃত্যু সবাইকে পাবে।
- ৫. যে যুবক তার গান, গযল ও কৌতুক দিয়ে পৃথিবী মাতিয়ে রেখেছে তাকেও অবশ্যই একদিন মৃত্যু
   পেয়ে বসবে এবং ভক্ক কয়ে দিবে।

## খ, দুনিয়ার কুৎসা

(১) দুনিয়া নানাভাবে তার নিকৃষ্টতার প্রকাশ ঘটায় কিন্তু দুনিয়া লোভী মানুবেরা তা একটুও বুঝতে পারে না, কিংবা সেদিকে ভ্রুক্তেপ করে না। এর কাজ হলো অন্যের বিপদে বিদ্রুপের হাসি প্রকাশ করা। কেবলমাত্র বোকারাই দুনিয়া লাভের জন্য ব্যক্ত হয়ে পড়ে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার পয়তাল্লিশ নায়ার ফছলের তিন থেকে পাঁচ নায়ার লাইনে কবি বলেন-

وما زالت الدنيا باصناف السن + تبين غير الجميل وتعرب اذا اعزبت يوما برز، على الفتى + فليست على نفسى بما حم تغرب وجربتها ام الوليد لطامع + ويياس من ام الوليد السجرب.

- দুনিয়া লোকজনের সামনে নানাভাবে আত্মপ্রকাশ করে। তাতে রয়েছে বহু প্রকার নিকৃষ্টতা, ধ্বংস ও
  অসুন্দর বস্তু।
- দুনিয়া (য়ৢবকের) মানুবেয় বিপদ-আপদে বিদ্রুপের হাসি-হাসে। কিছু সে আমাকে দেখে ৩ধু বিদ্রুপের হাসি-হাসে না কেননা আমি দুনিয়ায় এ সকল কোনো আচরণকে কোনো পরওয়া করি না।
- ৩. আমার অভিজ্ঞতায় দেখেছি দুনিয়া হলো লোভীদের জন্য। আর লোভীয়া নিজেদের অজ্ঞতার জন্যই দুনিয়ায় পিছনে ঘুরে। কিন্তু যারা দুনিয়ায় ক্ষতি সম্পর্কে অবগত তায়া দুনিয়াকে বর্জন করে এবং তায়াই বৃদ্ধিমান।
- (২) দুনিয়ার প্রতি লোভের কারণে আমরা স্থায়ী ও দীর্যজীবন কামনা করি। প্রত্যেকেই জীবনের কট ও দুঃখ দৈন্য অভিযোগ করে কিন্তু দুনিয়া এই কট ও দৈন্যতা হতে শক্তিশালী ও দুর্বল কাউকেই রক্ষা দেয় না। আমি আমার দীর্যজীবনে দুঃখ ও কট ছাড়া কিছুই দেখিনি।

এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার চৌবট্টিতম ফছলের এক থেকে তৃতীয় লাইনে বলেন–

رغبنا فى الحياة لفرط جهل + وفقد حياتنا حظ رغيب وشكا خزز حوادثها دليت+ فسا رحم الزئير ولا الضغيب شهدت فلم اشاهد غير نكر + وغيبنى السنى فستى أغيب.

- আমরা জীবনের প্রতি ঝুকে পড়েছি দুনিয়া সম্পর্কে অতিরিক্ত অজ্ঞতার কারণে। আমরা কামনা করি যে, যেন তা সব সময় থাকে।
- খরগোস ছানা এবং সিংহ (দুর্বল এবং সবল) উভয়ই দুনিয়ার বিরুদ্ধে অভিযোগ করেছে। দুনিয়া
  সবল-দুর্বল কাউকেই ছাড় দেয়নি।
- আমি দেখেছি আমার দীর্ঘ জীবনে দুনিয়াকে কেবল অপছন্দনীয়ই দেখেছি দুনিয়য় কোনো আশাই
  চিরস্থায়ী হয়নি। অতঃপর কখন আমার মৃত্যু হবে– সে অপেক্ষায় আছি।
- (৩) দুনিয়া এমন একস্থান যেখানে কেবল অসুস্থতার জন্ম হয়। এখানে যা কিছু জন্মগ্রহণ করে তার পরিণতি হলো মৃত্যু। কাজেই যত দ্রুত সম্ভব দুনিয়া বর্জন করে আখিরাতের পাথেয় সংগ্রহ কর। এ প্রসদ্ধে কবি অত্র কাফিয়ার নকাইতম কছলের দুই থেকে চার লাইনে বলেন–

لقلت تلك يلاد نبتها سقم + وماؤها العذب سم للغتى ذابا هى العذاب فجدوا فى ترلكم + الى سواها وخلرا الدار اعذابا وما تهذب بوم من مكارهها + او بعض بوم فحثوا السير اهذابا .

- আমি অবশ্যই বলব ইহা (পৃথিবী হলো) এমন এক দেশ (হান) যার গজানো উদ্ভিদসমূহ হলো বিষ (রন্ধপ) আর তার মিষ্টি পানি হলো যুবকের জন্য বিষ তুলা যা তাকে টেনে আনে।
- দুনিয়াটা হলো একটা আযাব (এর স্থান) কাজেই দুনিয়া ছাড়া অনত্র প্রস্থানের জন্য প্রানান্তকর চেষ্টা কর এবং দুনিয়াকে বর্জন করার মতো বর্জন কর।
- ৩. দুনিয়া একদিন ও অপছন্দনীয় কাজ থেকে (সভা হয়নি) বিয়ত থাকেনি এমনকি দিনের আংশিক সময়ও বিয়ত থাকেনি। কাজেই তার কাছ থেকে দূরে থাকার বিষয়ে দ্রুততার সাথে সিদ্ধান্ত গ্রহণ কর।
- (৪) দুনিয়াকে মানুষেরা তার ক্ষতির কারণে নিকৃষ্টতার মাতা উপাধি দান করেছে লোকেরা উপদেশ দানকারী বক্তার বক্তৃতা শোনার চেয়ে গাছের মগভালে বসে কবুতরের গান গাওয়াকে বেশি পছন্দ করে। দুনিয়া আমাদের জন্য বিষ মিশ্রিত পানীয় ব্যতীত আর কিছুই নয়।

دنياك تكنى بام دفر + لم يكنها الناس ام طيب فأذن الى هاتف مجيد + قام على غضه الرطيب يكون عند اللبيب منا + ابلغ من واعظ خطيب يحلف ما جادت الليالي + الابسر لنا قطيب.

- মানুবেরা তোমরা দুনিয়াকে (উমে দাফর) নিকৃষ্টতার মাতা বলে নামকরণ করেছে। লোকেরা কিন্তু
  তাকে (উমে তাইয়্যের) উত্তমতার প্রসৃতি হিসেবে নামকরণ করেনি।
- ৩. গাছের মগভালে কবুতরের আওয়াজ ভনতে সবাই পছল করে এবং তার উপদেশই ভালোবাসে
  একজন উপদেশ দানকারী বভার বভাতার চেয়ে।
- ঐ গাছের ভালে বসে নেপথ্যের বক্তা আমাদেরকে শপথ করে বলছে যে, দুনিরা মানুবের জন্য বিষমিশ্রিত পানীর ব্যতীত অন্যকিছুই উপহার দেরনি।

## গ. সমকালীন লোকদের অবস্থা ও দুনিয়া প্রীতি

(১) মানুষ অনেক সময় অপয়কে সয়ান করে কিন্তু নিজেদের আত্মসয়ানের কথা বেমালুম ভুলে বায়। মানুষ চাই আমীয় বা ফকিয় হোক তায় মধ্যে দোষণীয় ফ্রটিসমূহ বিদ্যমান থাকে। সৃষ্টি জগতেয় অন্যান্য সৃষ্টি বিদি মানুষেয় অপকর্মসমূহ সম্পর্কে অবগত হতো তাহলে ওয়া আশ্চর্য হতো। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার বিয়াল্লিশতম ফছলেয় প্রথম হতে তৃতীয় লাইনে বলেন-

اذا كان اكرامى صديقى واجبا + فاكرام نفى للمحالة اوجب. واحلف ما الانسان الا مذمم + اخو الفقر منا والسليك السحجب. أيعقل بحم الليل او بدر تمه + فيصبح من افعالنا يتعجب.

- যদি আমার জন্য আমার বন্ধুর সন্মান করা আবশ্যকীয় হয় তাহলে আমার নিজকে নিজে সন্মান করা
  নিঃসন্দেহে অনেক বেশি আবশ্যকীয়।
- আমি কসম করে বলতে পারি মানুষ প্রত্যেকেই দোষযুক্ত চাই সে আমাদের দরিদ্র ভাই হোক কিংবা পাহার। বসানো ধনী মানুষ।
- থের আকাশের তারাসমূহ অথবা পূর্ণিমার চাঁদের বোধশক্তি (জ্ঞান থাকত) তাহলে সে আমাদের কর্মকাও দেখে আর্চর্যবাধ করত।

(২) যে যাই করুক কিয়ামতের দিন তার আমল সম্পর্কে জানতে পারবে। মানুষ স্বভাবগতভাবেই নেক আমল করতে চার না। অথচ আল্লাহর কাছে ক্ষমা ও মুক্তি কামনা করে। অনেক মানুষই তার বাহ্যিক অবস্থা দ্বারা অন্যদেরকে বোঁকা দের। মানুষ যুবক বৃদ্ধ যাই হোক না কেন কিছু না কিছু গোনাহে লিপ্ত হয়। লোকদের বড় বোকামি হলো ওরা দুনিয়াকে ভালোবাসে কিছু দুনিয়া তাদেরকে ক্রমাণত ধোঁকা দিয়ে যায়। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার পঞ্চানুতম ফছলের প্রথম হতে পঞ্চম লাইনে বলেন—

نفوس للقيامة تشرئب + وغى فى البطالة متلئب
تابى أتجئ الخير يوما + وانت ليوم غفران تئب
ولا يغررك بشر من صديق + فان ضيره إحن وخب
وان الناس طفل أو كبير + بشيب على الغرابة أو يشب
تحب حياتك الدنيا سفاها + وما جادت عليك بسا تحب.

- নকস কিয়ামত সম্পর্কে ভালোভাবেই জানে অথচ নকসের মালিক (মানুষ) বিপর্যয়, খামখেয়ালী ও খেলাগুলায় মন্ত।
- সে ভালো কাজকে বর্জন করে (নেক আমল করতে চায় না) অথচ সে আল্লাহর কাছ থেকে (তারকৃত কর্মের জন্য) ক্ষমা কামনা করে।
- তামার বন্ধর হাস্যেজ্বল চেহারা তোমাকে যেন ধোঁকা না দেয়। কেননা তার অন্তরে লুকায়িত আছে
  হিংসা এবং ধোঁকা। (কাজেই বন্ধর সুন্দর চেহারা ও মধুর ব্যবহারে ধোঁকা খাবে না)
- ৫. (হে পাঠক!) তুমি তোমার দুনিয়ার জীবনকে বোকামির কারণে ভালোবাসো। দুনিয়া তোমাকে তুমি যা
  ভালোবাস পছল কর তা তোমাকে প্রদান করবে না।
- (৩) মানুষের অপর চরিত্র হলো প্রদর্শন প্রিয়তা, লোক দেখানো কর্ম করা। তাদের কারো চরিত্রের সাথে কারো চরিত্রের কোনো মিল নেই। প্রত্যেকেই তার স্বীয় স্বার্থের প্রতি তীক্ষ দৃষ্টি রাখে যাতে একটুও কমতি না হয়। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার সভুরতম ফছ্লের প্রথম হতে তৃতীয় লাইনে বলেন−

يحسن مراى لبنى ادم + وكلهم فى الذوق لا يعذب
ما فيهم بالبر ولا ناسك + الا الى نفع له يجذب
افضل من افضلهم صخرة + لا تظلم الناس ولا تكذب.

- প্রত্যেক মানুষকে বাহ্যত একই রকম দেখা যায় (মনে হয়) অথচ প্রত্যেকেই গুণ ও অবস্থায় দিক দিয়ে
  (মিষ্ট) ভালো ও শিষ্ট হয় না। বয়ং লেন-দেন ও কায়বায়ে প্রত্যেকের ভিনুতা প্রকাশিত হয়ে পড়ে।
- মানুষের মধ্যে যে যতই সংকর্মশীল ও ইবাদতকারী হোক না কেন প্রত্যেকেই নিজের কল্যাণের দিকে
  টানে অন্যের ভালো-মন্দের প্রতি ক্রাক্ষেপ করে না।
- কঠিন বিশাল পাথর ও উত্তম মানুষের চেয়ে উত্তম কেননা তা মানুষকে অত্যাচারও করে না, মিথ্যা ও
  বলে না।
- (৪) আল্লাহ তাআলা মানুষের স্বভাব-চরিত্রের পরিবর্তনের জন্য নবী-রাসূলগণকে প্রেরণ করেছেন। অথচ মানুষ কয়েকভাবে বিভক্ত হয়ে নবী-রাসূলদের বিষয়েই বিতর্ক জুড়ে দিয়েছে। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার একশত সাতত্রিশতম কছলের দ্বিতীয় হতে চতুর্থ লাইনে বলেন-

جاء النبى بحق كى يهذبكم + فهل احس لكم طبع بتهذيب؟ عود يصدق اوغر يكذب + او مرددبين تصديق وتكذيب ولو علمتم بداء الذيب من سغب + اذا تسامحتم بالشاة للذيب.

- নবী সত্যসহকারে তোমাদের নিকট এসেত্বে তোমাদের সে সভ্যতা শেখাতে অথচ তোমাদের কোনো বভাব কি রাসলের উনুত চরিত্রে সাড়া দিয়েছে।
- তুমি মানুষকে তিনভাগে বিভক্ত দেখতে পাবে। বড়রা তাকে বিশ্বাস করে ছোটরা মিথ্যা প্রতিপন্ন করে বাকিরা সতা ও মিথ্যার মাঝা-মাঝি দোলাচালে থাকে।
- ৩. তোমরা যখন জান যে, চিতা বাঘের শিক্ষা তার স্বভাবজাত এবং সে বকরিকে হামলা করবেই। অসৎ চরিত্রবানের জন্য অসৎ চরিত্র তার প্রকৃতি জাত অভ্যাস। এতে মূলত তার কোনো হাত থাকে না।
- (৫) মানুষের আরেকটি অন্যতম চরিত্র হলো দুনিয়ায় মর্যাদা লাভের জন্য প্রতিযোগিতা করা। দুনিয়ায় বিষয়ে যায়া অজ্ঞ দুনিয়া তাদেয়কে ধোঁকা প্রদান করে। এ বিষয়ে কবি অত্র কাফিয়ায় একশত একাশিতম ফছলে (সর্বশেষ ফছলে) বলেন–

تنافس قوم على تبة + كأن الزمان يديم الرتب. ودنياك غربها جاهل + فتبت على كل حال وتب. فكم من بغير قضى دهره + يشد البطان وعض القتب.

 তুমি (হে পাঠক) লোকদেরকে দেখতে পাবে তারা মর্যাদা লাভের জন্য পরস্পর প্রতিযোগিতায় লিপ্ত। (তাদের এ প্রতিযোগিতা দেখে মনে হয় যেন পৃথিবী এবং কাল সব সময় অনুকুলে থাকবে।) অথচ তা কারো জন্যই স্থায়ী নয়।

- এই দুনিয়া ক্ষণস্থায়ী। সে দুনিয়া সশ্বর্কে অজ্ঞদেরকে ধোঁকা দেয়। কাজেই ধ্বংস ও অকল্যাণ তাদেয় জন্য সব সময় যারা দুনিয়া য়য়া ক্ষতিগ্রস্ত হয়েছে।
- ৩. (মানুষকে উটের সাথে পরোক্ষ তুলনা করে কবি বলেন) কত (সব) উটই বোঝা আর হাওদা টেনে বেড়ার তার পর মৃত্যুবরণ করে। সে জানে কেবল বোঝা টানার কথাই (ঠিক তেমনিভাবে মানুষ সারা জীবন কিছু পাওয়ার আশায় ছুটে বেড়ায় আর আশার পিছনে দৌড়াতে-দৌড়াতেই তার মৃত্যু একদিন তার অজাতে চলে আসে।)

## ঘ, ক্বরের বর্ণনা

(১) কবর মানুষের জীবনের শেষ ঠিকানা। আখিরাতের জীবনের প্রথম মাঞ্জিল। এ মাটি হতেই আমাদের জন্ম এবং এ মাটিতেই আমাকে ফিয়ে যেতে হবে। আল্লাহ তাআলা বলেন–

'এ মাটি থেকেই তোমাদেরকে সৃষ্টি করেছি এবং এ মাটিতেই তোমাদেরকে ফিরিয়ে নিব এবং এ মাটি হতে তোমাদেরকে পুনরায় বের করে আনব।' এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার সাতানুতম কছলের এক হতে চতুর্থ লাইনে বলেন-

تراب جسومنا وهى التراب + اذا ولى عن الاغتراب
تراع اذا تحس الى ثراها + إيابا وهو منصبها القراب
وذاك اقل للادواء فيها + وإن صحت كما صح الفراب
هموم بالهواء معلقات + الى التشريد أنفسها طراب.

- আমাদের দেহের মাটি ও তো (কবরের) মাটিতে তৈরি। আমরা যখন আমাদের পরিবার হেড়ে চলে

  যাব ঐ মাটি আমাদেরকে (কবরে) বেউন করবে।
- ভয় পাই ঐ সময়কে যখন আমাদেরকে কবরে নিয়ে যাওয়া হবে যে মাটি হতে আমাদেরকে সৃষ্টি করা
  হয়েছে সেই মাটিতেই।
- ০. নিশ্চরই মৃত্যু সবচেয়ে সহজ রোগ (যার চিকিৎসার প্রয়োজন হয় না) শরীর নিরোগ থাকা একপ্রকার
  অতত লক্ষণ যেমনিভাবে কাকেয় চিরসুত্ব থাকা অতত লক্ষণ।
- আমাদের শরীরসমূহ বাতাসে ভেনে বেড়ানো দুভিতার সাথে তুলনীয় তা সব সময় নেচে উঠে এবং অনুপ্রাণিত হয় সয়ান ও মর্যাদার প্রতি।

(২) মৃত্যুর কারণে কান্না করা ও কবরের জন্য চিৎকার করে কাঁদার মধ্যে কোনো লাভ নেই। মানুষকে প্রশস্থ দুনিয়া ছেড়ে অবশ্যই সংকীর্ণ ও অদ্ধকার জীবনের জন্য কবরের বাসিন্দা হতে হবে। মানুষ ছেড়া কাপড়ের মতো মূল্যহীনভাবে মৃত্যুর পর টেনে-হেঁচড়ে কবরে নীত হবে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার উনবাটতম ফছলের এক হতে তিন লাইনে বলেন-

الاعدى بكاء او نحيبا+ فسن سف بكاؤك والنحيب محل الجسم فى الغبراء ضنك + ولكن عفر خالقنا رحيب وسيان ابن ادم حين بدعى + به للغسل والهدم السحيب.

- সাবধান (মৃত্যুর কারণে) চিৎকার করে কিংবা নিমন্বরে কারা করা হতে বিরত থাক। তোমার এই
  চিৎকার ও কারা বোকামির বহিঃপ্রকাশ। (কেননা তোমার কারা করা বা চিৎকার কোনোটাই মৃত্যুর
  হাত হতে রক্ষা করতে পারবে না)
- ২. মাটিতে সংকীর্ণ স্থানে (কবরে) হবে এই শরীরের স্থান। কিন্তু আমাদের প্রস্তার ক্ষমা আশা করি অনেক প্রশস্ত হবে।
- ৬. মৃত্যুর পর মানুষের শরীর যখন ধৌত করার জন্য নেওয়া হয় তখন তার মাঝে এবং পুরাতন কাপড়ের মাঝে (যা মাটি দিয়ে টেনে-হিচঙে নেওয়া হয়) কোনো প্রার্থক্য থাকে না।
- (৩) মানুব যখন কবরন্থ হয় তখন তার জন্য সবকিছুই এক রকম হয়ে যায়। প্বালী বা পশ্চিমা বাতাস, উত্তরী বা দক্ষিণা বায়ু কোনোটাই তার জন্য উপকারী হয় না। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার একশত ছাব্বিশতম ফছলের প্রথম ও দ্বিতীয় লাইনে বলেন-

اذا غیبونی لم ابال متی هفا + نسیم شمال او نسیم جنوب تنوب الرزایا اعظمی لا اصونها + بستخذ من عرعر وتنوب.

- যখন ওরা আমাকে (কবরে) ঢেকে দেবে তখন কি উত্তরী বা দক্ষিণা বায়ু প্রবাহিত হলো এতে আমার কিছু যায় আসে না। (মৃত্যু ব্যক্তির নিকট কোনো বতুর ভালো-মন্দে কিছু যায় আসে না।)
- নিশ্চয়ই ধ্বংস ও বিপদ-আপদ তার হাড়-হাভিডকেও আক্রান্ত করে মুড়য়ুড়ে করে দিয়েছে
  কোনোভাবেই আমি রক্ষা করতে পারিনি। আর এবং তানুব বৃক্ষ দিয়েও শেষ রক্ষা হয়নি।

#### জ. কালের বিবর্তন ও কুৎসা

(১) আমরা ইচ্ছা করে কালের সাথী হই না। কাল তার বন্ধুদেরকেও হত্যা করতে সামান্য রকম কুষ্ঠাবাধে করে না। আমরা যদি দুনিয়ায় জন্ম না নিতাম তাহলে বাধে হয় সেটাই আমাদের জন্য কল্যাণকর হতো। দুনিয়াতে হাসার মতো আনন্দ করার মতো কিছু নেই। এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার একশত চার কছেলের এক, দুই, তিন ও চার লাইনে বলেন— قد صحبنا الزمان بالرغم منا + وهو يردى كسا علست الصحابا .
وحللنا السغيق ثم أتينا الرحب + لو دام تركنا والزحابا.
قد رضينا الشحوب لو كان صرف + الدهر يرضى للاوجه الاشحابا .
وضحكنا وليس ما يوجب الضحك + لدينا بل ما يهيج انتحاحا .

- যুগ বা কাল জোর করে আমাদের সাথে সখ্যতা ও বন্ধুত্ব রাখছে। আমার জানামতে কালের কোনো
  বন্ধু নাই বরং সে বন্ধুদেরকে হত্যা করে।
- (আমাদের মৃত্যুর পর) আমাদেরকে সংকীর্ণ কবরে অবতরণ করানো হবে আর আমাদের রহসমূহ প্রশস্থ স্থানে (আল্লাহর দরবারে) চলে যাবে। হায় আফসোস যদি আমরা দুনিয়ায় না আসতাম। (কতই না ভালো হতো)
- আমরা সন্তুই চিত্তে অসুস্থতাকে মেনে নিয়েছি। আর তাতে চেহারার লাবণ্যতা পরিবর্তিত হয়ে
  গিয়েছে। যদি যুগের পরিবর্তন এই অসুস্থতাতেই সন্তুই থাকত (তাহলে বা আমাদের জন্য কল্যাণকর
  হতো।
- কোনো কারণ ব্যতীতই আমরা দুনিয়াতে হাসি-খুশি ও আনন্দে আছি। আমাদের আনন্দের কোনো কারণ নেই। বরং দুনিয়ার সকল কর্মকাও আমাদেরকে তাদের তিক্ততার কারণে কাঁদায়।
- (২) যুগ তার চলমান অংশ দ্বারা পিছনের (অতীতের) সময়কে ভুলিয়ে দেয়। আর তা আমার দুঃখ-কষ্টকে কেবল বাড়িয়ে দেয়। জীবনের সমস্যা চিরন্তন। বড় বড় চিকিৎসক, দার্শনিক কেউ যুগের নির্মম হত্যা থেকে নিষ্কৃতি পায়নি। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার একশত ত্রিশতম ফছলের প্রথম ও দ্বিতীয় লাইনে বলেন-

الدهر ينسخ اولاه اواخره + فلا يطيلن بهذا اللوم افصابى . داء الحياة قديم، لا دواء له + لم يخل بقراط من سقم وأوصاب .

- যুগের প্রথম অংশ (বর্তমান) শেষাংশ (অতীতকে) মুছে দেয়। নতুন যুগ অতীত যুগকে পুরাতন করে
  দেয়। সুতরাং সে আমার দুঃখ কষ্টকে বৃদ্ধি করে না।
- জীবনের কই, দুঃখ, চিরন্তন, তার কোনো সমাধা (চিকিৎসা) নেই। বিখ্যাত ভাক্তার বোকরাতও যুগের কইদায়ক ধাবা হতে মুক্তি লাভ করতে পারেনি। (যুগের বিবর্তন ও নির্মম পরিহাস থেকে কেউ মুক্তি পায়নি)।

#### চ. বহুদ ও দারিদ্রোর মর্যাদা বর্ণনা

(১) কাল বা যুগে মানুষকে তার বিবর্তনে যা দান করে তার সবকিছুই আবার ভবিষ্যৎকালে (মৃত্যুর সময়ে) ছিনিয়ে নেয়। কেউ তার কোনো সম্পদ নিয়ে যেতে পারে না। আমির-ককির, রাজা-প্রজা এ

ক্ষেত্রে সবার অবস্থা একই। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার একশত বিশতম কছলের এক ও দুই লাইনে বলেন–

اجل هبات الدهر ترك السواهب + يسد لسا اعطاك راحة ناهب . وافضل من عيش الغنى عيش فاقة + ومن زى ملك رائق زى راهب .

- মানুষকে যুগ যাকিছু দান করে তা অবশ্যই কিরিয়ে নিবে। ছিনতাইকারীর মতো কিছু দিন পরই প্রদত্ব
  সম্পদ ছিনিয়ে নিতে যুগ তার হাত প্রসারিত করবে।
- কোজেই দুনিয়ার দান গ্রহণ করার চেয়ে) ধনাত্যতার জীবনের চেয়ে দারিদ্রতা ও নিস্বঃতার জীবন উত্তম। রাজ-রাজাদের ঝলমলে পোশাকের চেয়ে ইবাদতকারী, দুনিয়া বিমুখ ব্যক্তির (জীর্ণবন্ত্র) পোশাক উত্তম।
- (২) দুনিয়ার পোশাক পরিধান করবে না। কারণ দুনিয়ার মধ্যে রয়েছে যত সব অসুস্থতা, দুর্বলতা ও ধোঁকা। দুনিয়ার অনিষ্ঠতা হতে নিশ্তিত হওয়ার কোনো সুযোগ নেই। কেননা, অনেকেই দুনিয়া পাওয়ার জন্য প্রাণান্তকর চেষ্টা করেছে। কেউ ধন পেয়েছে, কেউ নিঃস্ব হয়েছে। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাকিয়ার একশত তিপ্লানুতম ফছলের এক হতে তিন এবং সপ্তম লাইনে বলেন—

لا تلبس الدنيا فان لباسها + سقيم وعر الجسم من اثوابها .
انا خائف من شرها، مترقع + إكا بها لا الشرب من اكوابها .
فلتفعل النفس الجسيل لانه + خير واحسن لا لاجل ثوابها .
جيبت فلاة للغنى فأصابه + نفر وصين الغيب عن جوابها .

- (দুনিয়া থেকে বৃহদ বা বিমুখ হওয়ার আহ্বান জানিয়ে কবি বলেন) দুনিয়াকে তুমি পরিধান কয়বে না।
  কেননা, দুনিয়া নামক পোশাকের নাম হলো অসুস্থতা। কাজেই তুমি তোমার শরীয়কে দুনিয়ায়
  পোশাক হতে (নয়ৢকয়) মুক্তকয়।
- আমি দুনিয়ার অনিয়তার ভয় করছি। তার বিপদ-আপদ মানুষের উপর আপতিত হওয়ার বিষয়ে আমি
  নিশ্চিত। দুনিয়ার পানপাত্র হতে পানীয় পান করতে সে কাউকে দেয় না।
- ৩, কাজেই কল্যাণকর কাজকে কল্যাণকর ও উত্তম হওরার কারণেই করে যাও। সাওয়াবের উদ্দেশ্যে নয়।
- বহুলোকেরা রিযিকের সন্ধানে চেষ্টা-তদবীর চালিয়ে গেছে। কিন্তু তাদের কেউ ধনী হয়েছে আবার অন্যেরা অনেক চেষ্টা করেও লাভ করতে পারেনি।

# قافة التاء

উক্ত কাফিয়া لزرميات কাব্যের দীর্ঘতম কাফিয়াসমূহের অন্যতম। এতে (৫৫) পঞ্চানুটি ফছলে (৪৬৭) চারশত সাতবট্টিটি লাইন রয়েছে। কবি এতে তাবীল, বাসীত, ওয়াফির, কামিল, সারীয়, মুনশারাহ, মুতাকারিব ইত্যাদি ছন্দে কবিতা রচনা করেছেন। এসব কবিতায় বহুদ, দুনিয়ার কুৎসা, মৃত্যু, কবর, স্বয়ে তুষ্টি ইত্যাদি নানা বিষয়ের পাশা-পাশি নারী চরিত্রের নানাদিক বিশেষত, নারীদের কুৎসা ও নিন্দাকে কাফিয়ার দীর্ঘ অংশ জুড়ে আলোচনা করেছেন। আমরা অত্র কাফিয়া হতে যুহুদ ও তৎসম্পর্কিত কবিতাসমূহের যৎসান্য অংশ উদাহরণম্বরূপ উদ্ধৃতি প্রদান করব।

#### ক. যুহুদের বর্ণনা

দুনিয়া বিমুখতা একটি মুমিনের জন্য মহৎগুণ। যে যত বেশি দুনিয়ার লোভ-লালসা ও প্রীতি বর্জন করতে পারবে সে তত বেশি আখিরাত অর্জন করতে পারবে। যারা মোটা কাপড় পরিধান করে, মোটা রুটি ভক্ষণ করে এবং সাধারণ জীবন্যাপন করে তাদের মানসিক শান্তি দুনিয়াদারদের চেয়ে অনেক বেশি হয়। এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার শুরুতেই একশত বিরাশিত্ম ফছলের ছয় ও সাত লাইনে কবি বলেন—

يعيش اناس لا تسس جسر مهم + شفرف ولا يحذى لأقدامهم سبت. رقدت زمانا ثم ارقدنى الونى + وألهبت دهرا ثم ادركنى الهبت.

- অনেক মানুষ এমন রয়েছে যাদের শরীরে কোনো দিন পাতলা ও হালকা কাপড় (পোশাক) লাগেনি এবং তাদের পায়ে কখনো (দাবাগত করা) প্রক্রিয়াকৃত চামড়ার জুতা লাগেনি। (ওরা দুনিয়া বিমুখ নিঃয় ব্যক্তি)।
- ২. আমি দীর্ঘ সময় ঘুমে ছিলাম অতঃপর আমার দুর্বলতা আমাকে জাগ্রত করেছে (আমি সত্য পথ লাভে ভুলে গিয়েছিলাম। (অমনোযোগী ছিলাম) এভাবেই আমার শরীরের দুর্বলতা এসে গেছে। আমি দীর্ঘ সময় গর্ব ও অহংকার করে চলেছি এ পর্যন্ত যে, আমাকে দুর্বলতা ও অক্ষমতা পেয়ে বসেছে।
- (২) দরিদ্র লোকেরা যদি তাদের দারিদ্রতার জন্য ধৈর্যধারণ করত। লোকেরা যদি রিষিকের জন্য উদস্রাত্ত হয়ে ঘুরে না বেড়াত। যদি তারা যুহুদ বা দুনিয়া বিমুখতার পথ অনুসরণ করত তাহলে ওরা ফেরেশতাদের মতো হতো।
- এ বিষয়ে কবি অত্র কাফিয়ার একশত নকাইতম ফছলের এগারো হতে তেরোতম লাইনে বলেন-

لا يصبرن فقير تحت ناقته + ان السباريت جابتها الباريت.
ناس اذا نسكوا عدوا ملائكة + وإن طغوا فهم جن عفاريت.
لا تطريني فلى نفس مجربة + تسروجدا اذا بالسين أطريت.

- ধৈর্যধারণ করে না দরিদ্র ব্যক্তি কেবল তার উট দ্বারাই। নিশ্চয়ই দারিদ্র দারিদ্রকেই টেনে আনে।
  (অর্থাৎ দরিদ্রতার তাদের দারিদ্রের প্রতি কঠিনভাবে সেটে বসে থাকে এবং তারা এতে সভুষ্টচিত্ত হয়
  না বরং তাদের মধ্যে যারা নিকৃষ্ট রকমের তারা রিযিকের সন্ধানে (চুরি করার জন্য) দূর-দূরান্তে ভ্রমণ
  করে)
- ২. ঐ সব লোকেরা যদি খোদাভীকতা ও ধর্মভীকতা অবলম্বন করত তাহলে তারা কেরেশতাদের মতো হয়ে যেত। (বরং তাদের অবস্থা হলো তার বিপরীত) যদি তারা বাড়াবাড়ি কয়ে কিংবা যুলুম করে তাহলে তারা নিকৃষ্ট জিন হিসেবে গণ্য হবে।
- তামরা আমাকে ধৈর্যশীল ও যাহিদ হিসেবে অপবাদ দিও না। কেননা আমার অন্তর পরীক্ষীত দুনিয়া
  সম্পর্কে সে অভিজ্ঞতা নিয়েছে। প্রশংসাকারীগণ অন্তরে রাগ ও হিংসাপোষন করে যদিও বাহ্যত ওরা
  প্রশংসা করে।
- (৩) কবি নিজে ব্যক্তিগত জীবনে একজন উঁচুমানের যাহিদ বা দুনিরা বিমুখ ব্যক্তি ছিলেন। মোটা কাপড় ও মোটা রুটি তার জীবন চলার পদ্ধতি ছিল। কবি তার এই যাহিদ জীবন নিয়ে খুবই সভুই ও আত্মতৃও ছিলেন এবং যারা তার এই দর্শনের বিপরীত চলতেন কবি এমন সম-সাময়িক লোকদেরকে পূর্ণ বর্জন করতেন। কবি এ বিষয়ে অত্র কাফিরার দুইশত বাইশতম ফছলের প্রথম হতে তৃতীয় লাইনে বলেন–

الحسد لله قد اصبحت في دعة + ارضى القليل ولا اهتم بالقوت.

وشاهد خالقي أن الصلاة له + اجل عندي من دري وياقوتي.

ولا اعاشر اهل العصر انهم + إن عوشروا بين محبوب ومسقوت.

- কবি আল্লাহ তাআলার শুকরিয়া আদায় করে বলেন
   আল্লাহর প্রশংসা যে তিনি আমাকে স্বয়্প তুষ্ট
   করেছেন এবং আমি আমার খাদ্যের বা রিথিকের জন্য কোনো চিন্তা করি না।
- আমার স্রষ্টা একথার সাক্ষী দান করেন যে, তার নিকট নামাযের মর্যাদা ও হান মুক্তা ও ইয়াকুত পাথরের চেয়েও অনেক মূল্যবান।
- আমি সমসাময়িকদের সাথে বসবাস করি না। কেননা ওরা ভালো ও মন্দ মিলিয়ে বসবাস করে।
   এজন্য তাদের ক্ষতি হতে বাঁচার জন্য আমি দূরে থাকি।

#### খ. মৃত্যুর বর্ণনা

(১) মৃত্যু দ্বারা মানুষ দুনিয়ার জীবনের ইতি ঘটিয়ে আখিরাতের জীবনের স্চনা করে। দুনিয়ার হায়াত শেষ হওয়ার পরপরই মৃত্যু এসে মানুষের জীবনের অবসান ঘটিয়ে দেয়। কবি বলেন মৃত্যু মানুষে সকল সুনাম ও কীর্তি মুছে দেয় তখন থেকে যায় আখিরাতে আযাবের ভয় ব্যতীত আর কিছুই থাকে না। এ বিষয়ে কবি অত্র কাফিয়ায় একশত উনকাই ফছলের দুই লাইনে বলেন—

اذا اتانی حمامی ما حیا شبحی + وما صنعت، فعیشی کله عنت. لعل قوما یجازیهم ملیکهم + اذا لقوه بما صاموا وما قنترا.

- যখন আমার মৃত্যু আসবে তখন আমার জীবনের ব্যক্তিত্ব ও জ্যোতিসমূহ মুছে দিবে কাজেই আমার জীবনের কোনো মূল্য নেই আযাব ও দুঃখ-কষ্ট ব্যতীত।
- হয়ত বা মালিক আল্লাহ তাআলা যদি চান তিনি মানুষ যা করছে (অন্যায় ও গোনাহ) তা রোবা ও
  ইবাদতের বিনিময়ে মাফ করে দিবেন।
- (২) মৃত্যুর কারণে লোকেরা বন্ধু-বান্ধবেরা কান্নাকাটি করে অথচ তা আল্লাহর কাছে থাকা অনন্ত সুখ লাভের মাধ্যম। আর মৃত্যু যখন উপনীত হয় তখন ঔষধ, ভাক্তার, তাবীজ, ঝড়-কুঁক কোনো কিছুই রক্ষা করতে পারে না। বরং দ্রুত মৃত্যুবরণ করতে পারাই কল্যাপ। কেননা এতে দ্রুত আল্লাহর সান্নিধ্য লাভ করা সন্তব হয়। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার একশত চুরাননকাইতম ফছলের সাত থেকে বারোতম লাইনে বলেন—

تركت الدار خالية لغيرى + ولو طال المقام بها شقيت.
وما يدريك باكيتى عسانى + لكنى الفرز فى الاخرى انتقيت
رقتنى الراقيات وحم يومى + فغادرنى كانى ما رقيت
هبينى عشت عدر الندر فيها + وكان الدرت اخر ما لقيت.
فقيرا فاستضمت بلا اتقاء + لربى او اميرا فاتقيت

ومن صنع السليك الى انى + تعجلت الرحيل فسا بفيت.

- আমি (ঘর) পৃথিবীকে অন্যের জন্য অন্যের জন্য খালি করে ছেড়ে যাচ্ছি। যদি আমি দীর্ঘ সময় দুনিয়ায় অবস্থান করি তাহলে আমি কেবল দুর্ভাগ্যবান ও বেশি আযাবপ্রাপ্ত হব।
- ওহে আমার মৃত্যুর জন্য ক্রন্দনকারীগণ তোমরা আমার মৃত্যুর জন্য কেন হাস না। হয়ত বা আল্লাহ
  তাআলা আমাকে নেয়ামতপূর্ণ জান্নাতে বসবাসের জন্য বাছাই করেছেন। তাহলে আমি এতে বিশাল
  সফলতা অর্জন করতে পারব।

- সে দিন আমার মৃত্যু আসবে সেদিন ঝড়-কুঁক দেওয়া, তাবীজ প্রদান আমাদের মৃত্যুর হাত হতে
  বাঁচাতে পারবে না। সেখানে ঝাড়-ফুঁক দেওয়া না দেওয়া এক কথাই।
- ৪. যদি আমি ওকুনের মতো দীর্ঘ জীবন ও লাভ করি দুনিয়ায় তবুও মৃত্যু হবে আমার সর্বশেষ অবস্থা।
- ৫. অতিসত্বর মৃত্যু আমাকে পেয়ে বসবে চাই আমি ফকির হই কিংবা আমীর হই আমি তা প্রতিরোধ
  করতে পারব না।
- ৬. আমার উপর আল্লাহ তাআলার বড় ইহসান হলো যে আমি দ্রুত মৃত্যুবরণ করেছি এবং আমাকে দীর্ঘ হায়াত দান করা হয়নি।
- (৩) দুনিয়ায় মানুষ তার নাম ও সুখ্যাতি বিভার করতে আগ্রহী থাকে। অথচ পৃথিবীর কত সন্মানিত, বুদ্ধিমান মানুষ চলে গেছে যাদের নাম পৃথিবীবাসীর নিকট গোপন রয়ে গেছে। মৃত্যু কোনো সন্মানিত মানুষকে ছাড় দেন। বংশীয় মর্যাদা এখানে কোনো কাজে আসে না। এ বিষয়ে কবি অত্র কাফিয়ায় দুই শততম ফছলে প্রথম ও দ্বিতীয় লাইনে বলেন—

اترغب في الصيت بين الانام + وكم خسل النابه الصيت. وحسبك الفتى انه مائت + ومل يعرف الشرف السيت.

- (হে পাঠক) তুমি কি মানুষের মাঝে নিজের নাম প্রচারে আগ্রহ পোষণ কর। অথচ কত বৃদ্ধিমান ও
  সম্ভাত লোক রয়েছে যাদের নাম গোপন রয়েছে।
- হে যুবক তোমার জন্য এটুকুই যথেষ্ট যে, নিশ্চয়ই তুমি মৃত্যুবরণ কয়বে। মৃত্যুর কাছে কি কোনো
  মর্যাদার মূল্য আছে। বরং প্রত্যেকেই মৃত্যু ও ধাংসের দিকে এগিয়ে যাতেছ।
- (৪) কবি বলেন, প্রথম জীবনে আমি মৃত্যুকে ভয় কয়তাম। কিন্তু এখন আয় আমি তা ভয় কয়ি না। কবি এ প্রসঙ্গে অয় কাফিয়ায় দুইশত পনেয়োতম কছলেয় প্রথম হতে তৃতীয় লাইনে বলেন−

قد پساکرهت الموت والله شاهد + وقد عشت حتى اسمحت لى قروتى واحسب لو جاءنى لأبيت + ومن عند ربى لصرنى ومعرتى واذا أنا وارانى التراب فخلنى + وما انا فيه قد كفيت مؤونتى.

- পূর্বে (শৈশবে) আমি মৃত্যুকে অপহন্দ করতাম। (বর্তমানে আমি মৃত্যুর প্রতি রাজী) আল্লাহ তাআলা সাক্ষ্য যে, আমি দীর্ঘকাল জীবন যাপনের পর মৃত্যুকে পছন্দ করছি।
- আমি মনে মনে ইচ্ছা করছিলান যে, যদি আমার মৃত্যু আসে আমি তা (অস্বীকার করব) এড়িয়ে যাব।
   আল্লাহ তাআলা আমাকে তার সাথে সাক্ষাতের জন্য সাহায্য করবেন।

৩. যখন আমি কবরস্থ হবো। তখন আমি যে অবস্থায় থাকব সে অবস্থায় আমাকে রেখে আসবে। কেননা
তখন আমার আশাকে পূর্ণাঙ্গ করা হয়েছে।

#### গ. সম্পদ ও দুনিয়ায় কুৎসা বর্ণদা

(১) ধন-সম্পদের মধ্যে কোনো কল্যাণ নেই। যে যখন মারা যায় তখন খালি গায়েই তাকে কবরত্ব করে দেওয়া হয়। সাথে কোনো সম্পদই প্রদান করা হয় না। মানুষ তার সম্পদ হতে যা ভোগ করে তাহাই তার অংশ। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ায় একশত নক্ষইতম ফছলের প্রথম হতে তৃতীয় লাইনে বলেন−

لا خير في السال اعطاه واجمعه + اذا عريت فمما حزت عريت.

وما انتفاعي اذا اصبحت ذافرة + وانما أنا رسل الضرع صربت.

وصاغني الله من ماء وها اناذا + كالماء اجرى بقدر كيف جريت.

- সম্পদের মাঝে আমার জন্য কোনো কল্যাণ নিহিত নাই। চাই আমি তা জমায়েত করি কিংবা দান করি আমি যখন মারা যাব ঐ সম্পদ আমার জন্য বাকি থাকাবে না।
- ২. মানুষ ধনাঢ্যতা হতে যা ভোগ করে তাই তার উপকারে আসে। যেমন নাকি ছাগলের ওলানে সংরক্ষিত দুধ উপকারে আসে।
- অমি কিভাবে (চলব) পায়ে হাটব আমি আল্লাহর কুদরতে ভ্রমণে আছি। তিনি আমাকে পানি থেকে
   সৃষ্টি করেছেন এবং পানির মতোই তিনি আমাকে চলমান করেছেন।
- (২) দুনিয়ার নিকৃষ্টতা সম্পর্কে সকল মানুষ ঐকমত্য হয়েছে। অনেক সতী-সাধ্বী মেয়েকেও মৃত্যু ছার দেয়নি। দুনিয়া নিয়ে যত আশা-ভরসাই থাকুক না কেন দুনিয়া কোনো আশাই পূর্ণ হতে দেয় না। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ায় দুইশত চৌত্রিশতম ফছলের প্রথম থেকে তৃতীয় লাইনে বলেন−

من صفة الدنيا اجمع + الناس عليها انها ما صفت.

كم عفة ما عف عنها الردى + وكم ديار لاناس عفت.

التفت الامال منابها + وقد مضى املها ما التفت.

- দুনিয়ার গুণাবলি সম্পর্কে লোকেরা ঐকমত্য হয়েছে যে নিকয়ই দুনিয়া কারো জন্য কল্যাণকর ও
  মঙ্গলজনক নয়।
- কতই না নেককার ও সতী স্ত্রী লোককে মৃত্যু তাদেরকে একটুও দয়া করেনি মানুষ যে বাড়ি-ঘর ও প্রসাদ-শহর নির্মাণ করে তাও ধ্বংস হয়ে যায়।
- ত. দুনিয়ায় আমাদের আশা-ভরসা নানা রকমেয়। সবকিছুই দুনিয়ায় সাথে সম্পৃক্ত। প্রত্যেক আশা-ভরসাই
  দুনিয়া ধোঁকায় পর্যবসিত কয়ে।

#### ঘ, কবর ও কবরের আ্বাবের বর্ণনা

(১) কবর আবিরাতের মাঞ্জিল। আমির-ফকির একসাথেই কবরে সমাহিত হবে। কবর হলো আপুরে মায়ের মতো। সে কামনা করে প্রত্যেক ব্যক্তিই যেন মৃত্যুবরণ করে তার কোলে ফিরে যায়। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার দুইশত তেইশতম কছলের এক থেকে তিন লাইনে বলেন−

> إدفن أخا السلك دفن المرء مفتقا + ما كان يسلك من بيت ولا بيت. إن التوابين، اجداث مكررة + فجنب القوم بحنا في التوابيت. واردد الى الام شبحا طال معهدها + يضمه وهي لا ترجى لتربيت.

- রাজা ও প্রজা, আমির ফকির দাফনের সময় একেইভাবে দাফন হয়। যে ব্যক্তি ঘরের মালিক এবং যে
  ব্যক্তি এক বেলার খাবারের ও মালিক নয় তাদের অবস্থা একই।
- নিশ্চয়ই লাশের বায়্রসমূহ নির্ধারিত কবরের মতো। কাজেই লোকদের বাজের কবরে বন্দী করা হতে
  বিরত থাক।
- কবি মনে করেন, জমি মানুষের জন্য দয়ার্দ্র জনদীর মতো। মা বেমন সত্তানকে ফিরে পেয়ে জড়িয়ে
  ধরে তেমনি জমি ও তার উপর বিচরণকারী মানুষদেরকে তার অভ্যন্তরে কবরে ফিরে পেতে চায়।
- (২) কালের পর কাল চলে গেছে মানুষ তাদের কবরে বিদ্যমান। মানুষ মৃত্যুর সাথে সাথেই দেহ হতে রহ বিচ্ছিন্ন হয়ে যায়। এ প্রসঙ্গে কবি অন্ত কাফিয়ায় দুইশত পঁচিশতম ফছলের এক থেকে তৃতীয় লাইনে বলেন-

مر الزمان فاضحنى فى الثرى جدد + فهل تعلى رجال بالملاوات. والروح ارضية فى راى طائفة + وعند قوم ترقى فى الشاوات. تعضى على هياة الشخص الذى كنت + فيه الى دار نعسى او شقاوات.

- যুগ চলে গিয়েছে মানুবেরা (একের পর এক) কবরে চলে গেছে। তারা কি তাদের জীবনকে ভালোভাবে উপভোগ করতে পেয়েছে।
- কেউ কেউ মনে করে রূহ জমিনে শরীরের সাথে মিশে যাবে। কেউ কেউ আবার মনে করে রূহ
  আকাশে চলে যায়।
- ৩. রহ আকাশে তার (মালিকের) মানুবের আকৃতিতেই উঠে যায় অতপর তার ঠিকানা হর জান্নাত অথবা জাহানাম।

(৩) নিকৃষ্ট লোকদের সংস্পর্শে থাকার চেয়ে কবরের মাটিতে শুয়ে যাওয়া অনেক উত্তম। যারা মারা যায় ওরা আরামে অবস্থান করে। আর মানুষের জীবন হলো একটা সফরের মতো। মুসাফিরকে বিদায়ের সময় বেমন সাথীরা কাঁদে তেমনি কবরের বাসিন্দাদের বিদারের সময় তার বন্ধুর কাঁদে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিরার দুইশত ছাব্বিশতম ফছলের দুই থেকে চার নং লাইনে বলেন—

> لين الثرى للجسرم خير + من صحبة العالم الجفاة . قد خفت القوم فاسترحوا + اه من العست والخفاة .

> لم يبق للظاعنين عين + تبكى على الاعظم الرفات.

- নিকৃষ্টতম মানুষের সংসর্গ হতে (কবি মনে করেন) কবর মানুষের জন্য অত্যাধিক উপকারী স্থান।
- ২. যে হঠাৎ মৃত্যুবরণ করে সে প্রশান্তি লাভ করে। কিন্তু সমস্যা হলো ঐসব লোকদের নিয়ে যারা জীবিত অবস্থায় চুপ করে থাকে।
- ৩. (কবির মতে) জীবনটা হলো একটা সফর। যেখানে মুসাফিরগণ তার বন্দুদের জন্য কারা করে যারা
  তার পূর্বে চলে গিয়েছে। মৃত্যুরপর যারা মুভূমুভে হাড় হয়ে গেছে।

#### ঙ. যদ্পেত্টি

স্বল্পেতৃষ্টি মুমিনের সবচেরে বড় গুণ। স্বল্পেতৃষ্ট ব্যক্তি তার স্থীয় সম্পদে পরিতৃপ্ত থাকে বলে কোনো সময় দারিদ্রতা অনুভব করে না। রাস্ল (স) এ জন্যই বলেছেন, الفنى غنى النفس । অন্তরের ধনাঢ্যতাই বড় ধনাঢ্যতা। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার একশত ছিয়াননকাইতম ফছলের বারো ও তেরোতম লাইনে বলেন—

وهى النفوس اذا تسيز بينها + فاعزها فى العيش مقتنعاتها . ومتى طردت امورها بقياسها + فاحقها بمذلة طمعاتها .

- তুমি যদি মানুষের নক্সসমূহকে মর্যাদার ভিত্তিকে প্রার্থক্য করতে চাও তাহলে দেখতে পাবে অন্তর (মানুষের জন্য) স্বন্নতুষ্টিই হলো প্রকৃত অর্থে মর্যাদা।
- যদি তুমি কোনো বিষয়কে তার মৌলিকত্বের হিসেবে যাচাই কর। কেননা লোভ-লালসা মানুষকে
  লাঞ্ছিত ও অপমাণিত করে। যত বেশি লোভের পরিমাণ বৃদ্ধি পাবে অপমানের মাত্র তত বেশি বৃদ্ধি
  পাবে।

### চ. দুনিয়া বর্জন

বুদ্ধিমান লোক, যাহিদ ব্যক্তি দুনিয়া অর্জনের পরিবর্তে দুনিয়া বর্জনের নীতি অবলম্বন করে। যত বেশি দুনিয়া বর্জন করা যাবে দুনিয়ার জীবন তত ঝঞ্জাটমুক্ত ও আরামের হবে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার দুইশত তিনতম ফছলের প্রথম ও দ্বিতীয় লাইনে বলেন—

> ان شئت أن ترزق الدنيا وتعملها + فخل دنياك تظهر بالذي شيسا . أنشأت تطلب منها غير صعفة + ومالها أيها الانسان أنشيسا .

তুমি যতই দুনিয়াকে কামনা কর সে তোমাকে সাহায্য-সহবোগিতা করবে না। মূলত তোমাকে
দুনিয়ার জন্য সৃষ্টি করা হয়নি।

### قافية الثاء

উক্ত কাফিয়াটি نزوفيات কাব্য গ্রন্থের কুদ্রতম কাফিয়াসমূহের অন্যতম। অত্র কাফিয়ার সর্বমোট (৪৫) প্রতাল্লিশ লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে। এতে মোট ষোলোটি ফছল বিদ্যমান। তাবীল, বাসীত, সরীর, মৃতাকারির, কামিল, ওয়াফির, মুনসারাহ ইত্যাদি ছব্দে কবি এতে কবিতা রচনা করেছেন। অন্যান্য কাফিয়ারর মতো যুহুদ, মৃত্যু, আধিরাত ইত্যাদি বিষরে তিনি কবিতা রচনা করেছেন।

#### ক. যুহুদ বা আখিরাতমুখিতা

মানুষ যা পরিধান করে তা কাকন সদৃশ। তার প্রকৃত ঘর ও ঠিকানা হলো কবর। মৃত্যুই হলো তার শেষ পরিণতি। মানুষ যতই সাজ-গোজ করুক তাকে অবশ্যই দুনিয়াকে ছেড়ে চলে যেতে হবে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার একেবারে শুরুতেই দুইশত সাত্রিশতম ফছলে প্রথম থেকে চতুর্থ লাইনে বলেন–

> ثیابی اکفائی ورصی منزلی + وعیشی حامی والمنیة لی بعث. تحلی بانی الحلی واحتلبی الفنی + فافضل من امثالك النفر الشعث. یسیرون بالاقوام فی سبل الهدی + الی الله حزن ما توطان او وعث. وما فی ید قلب ولا اسوق بری + ولا مفرق تاج ولا اذن رعث.

- কবি নিজের জীবদশাতেই নিজকে মৃত কল্পনা করে বলেন
   আমার পরিধেয় বল্
   আমার বাসস্থান আমার কবর। আমার জীবনই আমার মৃত্যু, আর মৃত্যুই আমার পূর্ণ জীবন লাভের
   মাধ্যম।
- কবি নিজকে লক্ষ করে বলেন, তুমি সুন্দর অলদ্ধার দ্বারা সজ্জিত হও এবং ধনাঢ্যতার সকল উৎস খুঁজে বের কর (কিংবা অন্য যাই কর) আমি নিশ্চিতভাবে জানি যে, দরিদ্র দুনিয়া বিমুখ লোকেয়া তোমায় চেয়ে উত্তম।
- এ সকল যাহিদগণ মানুষদেরকে কল্যাণের দিকে ভাকে এবং আল্লাহ যা পছন্দ করেন সেদিকে আহ্বান
  করে। চাই তাদের সে চলার পথ কঠিন হোক কিংবা সহজ।
- যাহিদগণের বর্ণনা দিতে গিয়ে কবি বলেন, তারা তাদের হাতগুলোকে চুড়ি দ্বারা, পাগুলোকে মল বা গেড়ি দ্বারা, মাথাকে মুকুট দ্বারা এবং কানসমূহকে অলদ্ধার দ্বারা সজ্জিত করে না।

#### খ. মৃত্যুর বর্ণনা

(১) মৃত্যুর বর্ণনা কবির প্রায় প্রতিটি কাফিয়াতে বিদ্যমান। মৃত্যুকে শ্বরণ করে ভীত-সন্তুত হওয়া কিংবা আনন্দিত হওয়ার মধ্যে কোনো লাভ নেই। মাটিতে রাখার সাথে সাথেই তা মিশে যাবে। যুগের পর যুগ একের পর এক জাতি-গোষ্ঠী-মানুষ মৃত্যুর স্বাদ প্রহণ করে ইচ্ছায় অনিচ্ছায় কবরবাসী হয়ে যাচ্ছে। এ বিষয়ে কবি অত্র কাফিয়ায় দুইশত উন্চল্লিশতম ফছলের প্রথম ও দ্বিতীয় লাইনে এবং দুইশত চল্লিশতম

ফছলের তৃতীয় লাইনে বলেন-

ایا جسدی لا تجزعن من البلی + اذا صرت فی الفبرا، تحشی وتنبث. وان کان هذا الجسم قبل افتراقه + خبیشا فان الفعل شر واخبث. اودی رداه باجبال فکم حفرت + اجداث قوم ولم یحفر له جدث.

- ওহে আমার দেহ তুমি মৃত্যুকে ভয় পাবে না এবং মৃত্যুর পর তোমার দেহ ধ্বংস ও নিশ্চিক হওয়ার ভয়
  করো না। মৃত্যুর পর লোকেরা তোমাকে দাফন করবে এবং তোমাকে সেখান থেকে পুনরুখান করা
  হবে।
- ২. দেহ যদি নিকৃষ্ট ও খারাপ হয় কবরে নামানোর পূর্বে। তাহলে ঐ দেহের মালিকের কাজ-কর্ম হবে তার চেয়েও খারাপ।
- ৩. মৃত্যু কত মানুষকে দুনিরা হতে বিদায় করে দিয়েছে একের পর এক প্রজন্মকে। আর মৃত দেহ রাখার জন্য কতনা কবর খোড়া হয়েছে। কিন্তু যুগ বা কাল এমন যে তার কোনো ধ্বংস ও মৃত্যু নেই এবং তা জন্য কেউ কবর খুঁড়ে না।
- (২) বুদ্ধিমান লোকেরা মৃত্যুকে ভয় করে না। কেননা জীবন হলো দুঃখ-কয় ও দুর্বিসহ অবত্থার নাম। কোনো মানুবই যুগের নির্মম আচরণ হতে মুক্ত হতে পারে না। আমার মৃত্যুর পর দুনিয়ার অবত্থা কি হবে তার নিয়ে আমার ভাবনার কিছু নেই। এ বিষয়ে কবি অত্র কাফিয়ার দুইশত তেতাল্লিশতম কছলের প্রথম ও দ্বিতীয় লাইনে এবং দুইশত চৌচল্লিশতম কছলের প্রথম লাইনে বলেন-

لا يرهب السرت من كان امرأ فطنا + فان فى العيش ارزاء واحداثا وليس يامن قوم شر دهر هم + حتى يحلرا ببطن الارض اجداثا اذا مت لم احفل بسا الله صانع + الى الارض من جدب وسقى غيرث.

- নিশ্চয়ই বুদ্ধিমান ও জ্ঞানীরা মৃত্যুকে ভয় করে না। কেননা জীবনের মধ্যে রয়েছে মুসিবতসমূহ,

  অবনণীয় ও অগণিত কয়সমূহ যা থেকে মৃত্যুই মুক্তি দিতে পারে।
- কালের বিবর্তন ও ক্ষতি হবে মুক্তি অর্জন করা, কিংবা বেঁচে থাকা কারো দ্বারাই সম্বব নয় যতক্ষণ না পর্যন্ত মৃত্যু না আসে এবং মানুষ কবরস্থ না হয়।
- থেন আমি মৃত্যুবরণ করি তাহলে আল্লাহ তাআলা যেসব বিপদ-আপদ অবতীর্ণ করেন ভুপৃষ্ঠে তা নিয়ে
  আমার ভাববার বা দুলিতা করার কি আছে? চাই ভুপৃষ্ঠ খরা বা উর্বর, দুভিক্ষ বা সুদিন যাই থাকুক না
  কেন।

# قافية الجيم

উক্ত কাফিয়াটি লুযুমিয়াত কাব্যের স্কল দৈর্য একটি কাফিয়া। এতে মোট (৩৮) আটপ্রিশটি কছলে (২১৩) দুইশত তেরাে লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে। কবি দুনিয়ার কুৎসা, মৃত্যু ও তার ভয়ানক অবহা, নকসের বর্ণনা, দুনিয়া বিমুখতা, স্বল্লে তুটি, আল্লাহভীক্ষতা, দুনিয়ার উথান-পতন, যুগের ধাঁকা, যুগের পরিবর্তন, নারীদের প্রতি খেদ ইত্যাদি নানা বিষয়ে অত্র কাফিয়ার কবিতা রচনা করেছেন। তাবীল, বাসীত, ওয়াফির, কামিল, রজয়, সারীয় ও মোতাকারীব ছদ্দে এতে কবিতাসমূহ সংকলিত হয়েছে। আমরা এখানে অত্র কাফিয়ার কেবল যুহুদ সংশ্লিষ্ট কবিতাসমূহের কয়েকটি উদাহরণ স্বরূপ নিম্নে উক্তিপ্রদান করব।

#### ক, দুনিয়ার ফুৎসার বর্ণনা

(১) দুনিয়া এমন এক স্থান যার লোভে মানুষ নিমজ্জিত হলে তা সবকিছু হারাতে হয়। দুনিয়ালার কেবল দুনিয়াকেই সবকিছুর কেন্দ্রবিন্দু মনে করে। দুনিয়া কাউকে সম্পদের পাহাড় গড়তে সাহায্য করে। কাউকে আবার নিঃস্ব করে ছাড়ে। দুনিয়া সুন্দরী নারী হলেও কেউ তাকে বিয়ে করতে চাইত না কেননা সে তার বহু স্বামীকে (ভালোবাসার লোককে) পরিকল্পিতভাবে হত্যা করেছে। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার গুরুতেই দুইশত চুয়ানুত্ম কছলের এক থেকে তৃতীয় লাইনে বলেন-

لقد جاءنا هذا الشتاء وتحته + فقير معرى او امير مدوج.
وقد برزق المجدود اقوات امة + وبحرم قوتا واحد وهو احوج.
ولو كانت الدينا عروسا وجدتها + بسا قتلت ازواجها لا تزوج.

- শীত এসেত্বে আমাদের মাঝে। আর শীতের মধ্যে রয়েছে পোশাক-আশাকহীন দরিদ্র লোক এবং ধনী আমীর উমরাহ যারা ঠাগু ও বৃষ্টি হতে মুক্তি পেতে সক্ষম।
- কোনো কোনো সময় রিষিক ও কল্যাণ জাতির জন্য অবারিতভাবে আসে এবং তা একজনের নিকট
  পুঞ্জিভূত হয়ে সকল বল্পর এমনকি খাদ্য-পানীয়ের মুখাপেক্ষী লোকটি বঞ্চিত হয়।
- থ. যদি দুনিয়া সুন্দরী মিট্টি নববধু হয় তবুও তাকে বিয়ে কয়া কামনা কয়া হতো না। কেননা তাকে সায়া
  বিয়ে কয়েছে ইতোপুর্বে কিংবা ভালোবেসেছে সে তাদেয়কে অধিক সংখ্যায় হত্যা কয়েছে।

#### খ. দুনিয়া নিকুষ্টতম স্থান

দুনিরার বিদারে, দূরীভূত হওয়ার আমাদের চিন্তিত হওয়ার কোনো কারণ নেই। দুনিয়া কারো জন্য স্থায়ী ও সুন্দরভাবে চিরদিন ঠায় দাড়িয়ে থাকবে না। এ সম্পর্কে কবি অত্র কাফিয়ার একশত তেষট্টিতম ফছলের

চৌদ্দ ও পনেরোত্ম লাইনে বলেন-

فلا اس للدنيا اذا هي زايلت + فما كنت فيها لا نانا ولا زجا . وقد خلقت عوجا، مثل هلالها + يكون واياها القيامة معرجا .

- কবি বলেন, তিনি দুনিয়ার দৃয়ীভূত হওয়ায় কোনো চিন্তিত নন। এটা তার জন্য বড় বা কুল্র কোনো
  বিষয়ই নয়।
- এই পৃথিবী স্থির ও স্থায়ী নয়। বরং তা বক্র হয়ে গেছে। য়েয়ন নতুন চাঁদ বক্র হয়ে থাকে। দুনিয়া
  এবং চাঁদ মৃত্যু পর্যন্ত এরকম বাঁকাই থাকবে।
- (৩) দুনিয়া দুঃখ ও কক্টের স্থান। তাই দুনিয়া থাকে মুক্তির একমাত্র পথ হলে মৃত্যুর কাছে আত্মসমর্পণ। জারা-জীর্ণ জীবন, অসুস্থতা ও সংকীর্ণতার মাঝে জীবন যাপনের চেয়ে, দুনিয়ার নির্মতা হতে মুক্তির জান্য মৃত্যুবরণ করাই শ্রেয়। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার দুইশত সাত্বউতিম ফছলের দ্বিতীয় হতে চতুর্থ লাইনে বলানে—

وكان من القت الدنيا عليه اذى + يؤمها تاركا للعيش امواجا.
كأس السنية اولى بى واروح لى + من ان اكا بد اثراء واجواجا.
فى كل ارض صروف غيرها زلة + يلعين بالناس افرادا وازواجا.

- দুনিয়া যাকে কট দেয় তার জন্য সহজ হলো মৃত্যুর রাস্তাসমূহ তালাশ করা এবং তার ইল্ছা করা। যে
  ব্যক্তি জীবনের কট বর্জন করে আরামে জীবন যাপন করতে চায়।
- কবি বলেন মৃত্যুর পেয়ালা আমার জন্য উত্তম এবং আমার জন্য শান্তিদায়ক দারিদ্রা ও ধনাত্যতা এবং
  সুস্থতা ও অসুস্থতার পারস্পরিক সংঘাত থেকে।
- পৃথিবীটা দাদা দুঃখ বেদনা, বিপদ-আপদ ও বিবর্তনে ভরপুর। (মনে হয় য়েন) দুদিয়া একক ও
  সমিলিতভাবে ঠাটা-বিদ্রাপ করছে।

#### খ. মৃত্যু ও তার ভয়াবহতা

(১) মৃত্যু অবিশ্যম্ভাবী এবং তার পরিণতি ও খুব ভয়াবহ। তাই মৃত্যুকালীন সময়ে মানুষ আয়াহর সায়িধ্য কামনা করে এবং ভয়ে অন্তর আয়া কেঁপে উঠে। মৃত্যু সবকিছুকে ভুলিয়ে দেয় প্রেমিকার প্রেম সুস্থ হয়ে যাওয়া রোগ পুনরায় জেগে উঠে। য়ে য়ত বাড়ই মৃত্যুর হাত হতে বেঁচে য়াক সবশেষে কিছু তাকে মৃত্যুর হাতেই তর্মপিস হতে হবে।

এ প্রসঙ্গে কবি দুইশত পঞ্চানুতম ফছলে চার হতে আট লাইনে বলেন-

اؤمل عفو الله والصدر جانش + اذا خلجتنى للسنون الخوالج
هناك تود النفس أن ذنوبها + قليل وأن القدح بالخير فالج
وينسى اخا الا شواق زملة عالج + ويبرئن من هول الردى ما يعالج
سياكل هذا الترب اعضاء بادن + وتورث احجال لها ودمالج
ويصسى الفتى سهم من الدهر صائب + وان صرفت عنه السهام الزوالج ـ

- মানুব আল্লাহ তাআলার কাছে ক্ষমা কামনা করে। যখন মৃত্যু সন্নিকটে আলে এবং তার বুক কেঁপে
  উঠে।
- ২. মৃত্যুর সময় মানুষ কামনা করে যেন তার গোনাহ কম হয় এবং তার কল্যাণের মাত্রা যেন বৃদ্ধি পায়।
- ক্রার আগমন প্রেমিকদেরকে তাদের প্রেমের স্থান ভূলিয়ে দের। চিকিৎসা করা হয় এমন রোগও
  নিরাময় হয়ে বায় য়ৢত্যুর সামনে।
- মোট ও স্বাস্থ্যবাদ মানুষ মৃত্যুর পর তার শরীর শ্রীয়ই মাটি খেয়ে ফেলবে এবং তার উত্তরাধিকারীরা
  তারপর সকল সম্পদের মালিক হয়ে যাবে।
- ৫. মানুষ যদিও বছবার মৃত্যুর রক্ষা পায়। কিছু শেষ বারে অবশ্যই তাকে মৃত্যু তীরে বিদ্ধ হয়েই
  মৃত্যুবরণ করতে হবে।
- (২) মৃত্যুর দারা শরীর থেকে রূহ বিচ্ছিন্ন হয়ে যায়। মৃত্যুর প্রকৃত রহস্য ও মৃত্যু পরবর্তী অবত্থার বাত্তব অবত্থা কারো জানা নেই। আর দুনিয়া বিমুখ মানুবই সবচেয়ে বেশি সৌভাগ্যবান মানুব। এ বিষয়ে কবি অয় কাফিয়ার দুইশত চব্বিশতম ফছলের পাঁচ হতে সাততম লাইনে বলেন-

قالت معاشر يبقى عند جبته + وقال ناس اذا لا فى الردى عرجا . وليس فى الانس من نفس اذا قبضت + ساف الذبن لديها طيبها الأرجا . واسعد الناس بالدنيا اخوذ هد + نافى ينيها ونادوا اذ مضى درجا .

- নিশ্চয়ই রহ শরীরের মাঝে থাকে এবং শরীরের সাথেই ধ্বংস হয়ে যায়। আবার কারো মতে রহ

  মৃত্যুর পর আল্লাহ তাআলার নিকট চলে যায়।
- (অনেকের মতে) কেউ মৃত্যুর পরবর্তী অবস্থা জানে না। মৃত্যুর পরই সে অবস্থা সম্পর্কে সবাই জানতে পারবে।
- ত. দুমিয়ার প্রতি বিমুখ যাহিদ ব্যক্তি অনেক বেশি সৌভাগ্যবান। সে পৃথিবীর মানুষ থেকে দ্রে থাকে।
   আর যখন মারা যায় তখন বলে কেবল মারা গেছে।

(৩) মৃতু ন্যায়বিচারকারী, গরীব-ধনী, রাজা-প্রজা, কাউকে সে ছাড় দেয়নি। যে যতই ধনী হাকে প্রকৃত পক্ষে সবাই গরীব। কেননা আল্লাহ তাআলা বলেনে الله الغنى وانتم الغفراء

আল্লাহই একমাত্রই ধনী আর তোমরা সবাই দরিদ্র। মৃত্যুর দ্বারা যেহেতু সকল আপদ-বিপদ আসা বন্ধ হরে যার কবি তাই মৃত্যুকে নিরাপদ মনে করেন। এ বিষয়ে কবি অত্র কাফিয়ার দুইশত পচাতরতম কছলের তিন হতে পাঁচ লাইনে বলেন–

ما اعدل السوت من ات واستره + فهيجينى فانى غير مهتاج.

العشير فقر منا كل ذات غنى + والموت اغنى بحق كل محتاج.

اذا حياة علينا للأذى فتحت + بابا من الشر لاقاه بارتاج.

- মৃত্যুর ন্যায় বিচার দেখে আশ্চর্য হওয়ার মতো। যা ধনী-দরিদ্র, সবল দুর্বল, রাজা-প্রজা, সবাইকে
  সমান করে দেয় এবং দুনিয়াকে ভর্ৎসনা করে। মৃত্যু কাউকে পরওয়া করে না তার আগমন
  অবিশায়াবী।
- বত ধনীই হোক না কেন আমরা সবাই ফকির বা দরিদ্র। কেননা আমরা কোনো না কোনোভাবে অন্যের মুখাপেকী। আর মৃত্যু আমাদেরকে প্রকৃত অর্থে সকল প্রয়োজনীয়তা হতে অমুখাপেকী করে দেয়।
- কবি মৃত্যু ও জীবনের মাঝে তুলনা করতে গিয়ে বলেন
   প্রকৃত পক্ষে মৃত্যু আমাদের জন্য অত্যধিক
   দয়াকারী। কেননা মৃত্যুই দুনিয়ায় খুলে দেওয়া অনিষ্টের সকল দয়য়য় বয় করে দয়।
- (8) মৃত্যু কাউকে ছাড় দিবে না। চাই তা শক্তিশালী সিংহ হোক কিংবা চঞ্চল হরিণ হোক। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার দুইশত তিরাশিতম ফছলের দুই হতে তিন লাইনে বলেন-

اصبح فى لحدى على وحدتى + لست الى الدنيا بسحتاج . ما أسد خفان بستروكة + فيها ولا غزلان فرتاج .

- যখন আমি মারা যাব এবং একাকী আমাকে ভোর বেলায় কবরন্থ করা হবে। তখন আমি দুশিয়ার কারো প্রতি মুখাপেক্ষী হবো না।
- প্রত্যেক সৃষ্টিই নির্ধারিত সময়ের পর মৃত্যুবরণ করবে কাজেই খুফফান ও কারতাজের সিংহ এবং হরিণ কোনোটাই জীবিত থাকবে না।
- (৫) মানুষ মারা গেলে শুকিয়ে গিয়ে সুতার মতো হয়ে যায়। প্রত্যেকেই একদিন মরে যাবে। কবি এ
   বিষয়ে অত্র কাফিয়ার দুইশত উনাশিতম ফছলের এক ও দুই লাইনে বলেন−

اذا ما مضى نفس فاحسبنه + كالخيط من ثوب عسر نهج. وان هاجك الدهر فاصبر له + وعش ذا وقاركان لم تهج.

- যখন কোনো মানুষ মারা যায়। তখন মৃত্যুর ছোয়ায় তা কাপড়ের সুতার মতৌ হয়ে যায়। আর সকল
  কাপড়ই একদিন নট ও ধাংস হয়ে যাবে। প্রত্যেক মানুষ ও প্রাণী মৃত্যুবরণ কয়বে।
- যদি কাল তোমার উপর বিজয়ী হয়ে পড়ে এবং তোমার উপর বিপদ-আপদ আপতিত হয় তাহলে তুমি
   সেই বিপদে ধৈর্যধারণ কয়। তুমি এমন ধীরস্থিয় ও প্রশান্তচিত্তে চলো যেন বিপদ কোনো বিপদই না।

#### গ. স্বল্পে তৃষ্টি

স্বল্পে তুটি একটি মহৎ গুণ। আত্মতৃপ্তির জন্য স্বল্পে তুটি একটি এবং একমাত্র মাধ্যম। তাই পৃথিবীর সকল মহৎ লোক ও ধীমান মানুবেরা নিজেরা স্বল্পে তুট ছিলেন এবং অন্যকে তা অবলম্বন করতে বেশি বেশি উদ্বন্ধ করেছেন। রাসূল (স)-সহ সকল সাহাবা স্বল্পে তুটির নীতি অবলম্বন করেছেন। এ বিষয়ে কবি অত্র কাফিয়ার প্রথম দিকে দুইশত প্রবৃত্তিতম ফছলের এক থেকে তিন লাইনে বলেন—

اغنى الانام فقير فى ذرى جبل + يرضى القليل بابى الوشى والتاجا.
وافقر الناس فى دنياهم ملك + يضحى الى اللجب الجرار مختاجا.
وقد علمت السنايا غير تاركة + ليثا بخفان او ظيا يفرتاجا.

- ইবাদতকারী যাহিদ দুনিয়া বিমুখ ব্যক্তি যে পাহাড়ের চূড়ায় অবস্থান করে সে অধিক ধনী ব্যক্তি। সে
  দুনিয়ায় চাকচিকা হতে স্বয়ে তুই হয়।
- মানুবের মধ্যে সবচেয়ে দরিদ্র ব্যক্তি হলে। ঐ রাজা বিনি বিশাল সেনাবাহিনীর মুখাপেক্ষী হন এবং
  নিজকে রক্ষা করার জন্য প্রয়োজন হয় বিশাল সৈন্য ও অল্লের।
- আমি ভালো করে জানি যে, মৃত্যু কাউকে হাড়বে না এবং কাউকে ক্ষমা ও করবে না। চাই তা সিংহ হোক কিংবা হরিণ। (অর্থাৎ সকল হোক কিংবা দুর্বল হোক।)

## قافية الحاء

এই কাফিয়াটি লুঘুমিয়্যাত কাব্যের স্বল্প দৈর্ঘ্য একটি কাফিয়া। এতে মোট (২৯) উনত্রিশটি ফজলে একশত সাতাত্তর লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে। কবি এই কাফিয়াতে তাবীল, বাসীত, ওয়াফির, কামিল, সারীয়, মুনশারাহ, খাফীফ, মোতাকারিব হুদ্দে কবিতা রচনা করেছেন।

অত্র কাফিয়ার কবি লোকজনের সংস্পর্শ বর্জন, দুনিয়ার কুৎসা, মৃত্যুর বিবরণ, দার্শনিক বিশ্বাস ও চিন্তা-চেতনার বহিঃপ্রকাশ, স্বস্কৃত্তি, কবরের বর্ণনা, বিভিন্ন ভ্রান্ত আকীদা-বিশ্বাসের প্রতিবাদ ইত্যাদি বিষয় উপজীব্য হিসেবে গ্রহণ করেছেন। আমরা নিম্নে উক্ত কাফিয়াতে তিনি যে সামান্য কবিতা যুহদ বিষয়ে রচনা করেছেন তা হতে যৎকিঞ্জিৎ উদ্ধৃতি প্রদান করব।

#### ক. দুনিয়ার কুৎসা ও অসারতা বর্ণনা

(১) দুনিরা হলো একটি ময়লার আধার কিংবা মৃত প্রাণীর মতো যার চারপাশে মানুষেরা শৃগাল কুকুরের মতো যিরে আছে। যে যত বেশি ময়লা যেখান থেকে আহরণ করল সে তত ধ্বংস হলো। ইমাম শাকেয়ী (রহ) সব সময় বলতেন, انسا الدنبا جيفة وطالبها كلاب

নিশ্চয়ই দুনিয়া হলো ময়লার ভাগার আর তার অনুসন্ধানকারীরা হলো কুকুর (সদৃশ্য) কবি এ বিষয়ে অত্র কাফিয়ার দুইশত বিরাননকাইতম ফছলের প্রথম হতে তৃতীয় লাইনে বলেন–

> اصاح هى الدنيا تشابه ميتة + ونحن حواليها الكلاب النوابح . فسن ظل منها اكلا فهر خاسر + ومن عاد منها ساغيا فهر رايح . ومن لم تبيت الخطوب فانه + \_\_صبحه من حادث الدهر صابح .

- ওহে আমার বন্ধু (চিংকারকারী) এই দুনিয়া ভাউবিন বা মৃত প্রাণীর ভাগারের মতো। আমরা সবাই
  কুকুরের মতো তার চারপাশে একত্রিত হয়েছি। আমরা (কেউ কেউ) ঝগড়া করছি এবং জয় ছিনিয়ে
  আনার জন্য পরস্পর মারামারি করছি।
- যে ব্যক্তি সে ময়লা হতে বিপুল পরিমাণে ভক্ষণ করবে সে ক্ষতিগ্রস্থ হবে। আয় যে ব্যক্তি ক্ষুর্ধাত

  অবস্থায় ময়লার ভাগার থেকে ফিয়ে আসবে সে লাভবান ও বিজয়ী হবে।
- বিপদ-আপদ যাকে এখনো পায়নি এবং তাকে নির্দুম রাত কাটাতে বাধ্য করেছে। এতে কোনো সন্দেহ
  নেই যে তাকে বিপদ ও মুসিবত সকাল বেলাতেই পেয়ে বসবে। কাজে দুনিয়ায় দুখ-কষ্ট দ্রুত এবং
  থীয়ে উভয়ভাবেই আসে।

(২) দুনিয়া তার সন্তানদের (তার ভালোবাসাকারীদের) ধোঁকার নিমিজ্জিত করে রাখে। দুনিয়াকে ভালোবাসার কি আছে সে বারবার ধোঁকা দিয়ে তা প্রমাণ করছে যে, সে কারো কল্যাণকামী বা বন্ধু নয়। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার শেষ দিকে তিনশত দশতম ফছলে, দুই থেকে চার লাইনে বলেন–

لقد غرت الدنيا بنيها بسذقها + وان سمحوا من ودها بصريح أليلى وكل اصبح ابن علرح + ولبنى وما فينا سوى ابن ذريح وفى كل حين يونس القوم اية + بشخص قتيل او بشخص جريح.

- নিশ্চয়ই দুনিয়া তার সন্তানদের ধোঁকা দিয়েছে। কাজেই সে তার প্রকৃত ভালোবাসা কাউকে দেয় না
  অথচ মানুষেরা উজাড় করে তাকে প্রকৃত ভালোবাসা প্রদান করেছে।
- হে দুনিয়া আয়য়া কেন তোয়াকে ভালোবাসায়? তুয়ি কি লায়লী আয় সবাই কি কায়স বা য়ড়য়ৢ নাকি?
   নাকি তুয়ি লুবনা আয় আয়য়া সবাই ইবনু য়ায়য়হ।
- গোকেরা তাকে (দুনিয়াকে) কিভাবে ভালোবাসব? কেননা ওরা প্রতিনিয়তই দুনিয়ায় ধোঁকা অবলোকন করছে। কাউকে হয়ত আহত করে কাউকে বা নিহত করে।

#### খ. মৃত্যু ও দুনিয়ার ধোঁকা

(১) মৃত্যু জীবনের একমাত্র পরিণতি তার হাত হতে বাঁচার কোনো পথ নেই। স্বামীর মৃত্যুতে স্ত্রী কাঁসে, সভান কাঁদে কিন্তু মৃত্যু নির্মম ঘোষণা দিয়ে তাদের নিয়ে যায়। কবি এ বিষয়ে অত্র কাফিয়ার দুইশত আটাননকাইতম ফছলের এক হতে তিন লাইনে বলেন—

> تجسع اهله زمرا اليه + وصاحت عرضه (اودى) فصاحوا تخاطبنا بافواه السنايا + من الايام ألسنة فصاح نصحتكم أهينوا ام دفر + فما يبقى لكم فيها نصاح.

- (মানুষ যখন মারা যায়) তার চর্তৃপ্বার্শে গোল হয়ে লোকেরা জমায়েত হয়ে (কায়াকাটি করে) তার স্ত্রী
  ও তার জন্য কায়াকাটি করে।
- মৃত্যু স্পষ্ট ভাষায় আমাদেরকে শেষ পরিণতির বিষয়ে অবগত করায়। (যে তার হাত হতে শিশু, বৃদ্ধ, সবল-দুর্বল কেউ রক্ষা পায় না)।
- ত. (কবি বলেন) আমি তোমাদেরকে (হে পাঠক) জানাচ্ছি যে, তোমরা দুনিয়াকে অপমাণিতকর।
   সম্মানিত করো না। এমনিভাবে অপমাণিতকর যাতে তার সাথে তোমাদের হালকা কোনো বাধন বা
   সম্পর্ক না থাকে।

(২) দুনিয়া ক্লান্তিকর ও কইকর স্থান। এখান থেকে যত দ্রুত মৃত্যুর দ্বারা প্রস্থান করা যাবে ততই কল্যাণ। রোগ-শোক, দুঃখ ও যন্ত্রণা হতে মুক্তির সহজ পথ একটাই মৃত্যুবরণ করা। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার তিনশত আটতম ফছলের চৌদ্ধ ও গনেরোতম লাইনে বলেন—

> ومن اليسن للفتى ان يجئ السوت + يسعى اليه سعيا سريحا . لم يسارس من السقام طويلا + ومعنى لا يكابد التبريحا .

- (জীবন যেহেতু কটকর ও ক্লান্তিদায়ক তাই) মানুবের জন্য সর্বোত্তম হলো দ্রুততার সাথে মৃত্যু আসা, সহজে মৃত্যুবরণ করা।
- (যুবক বা) মানুষ যখন মারা যায় তখন সকল কয়কর ও ফ্লান্তিদায়ক রোগ থেকে মুক্তি পায় এবং
  দুনিয়া হতে বিদায় হয়ে য়য় কয় মোকাবেলা করতে হয় না।

#### গ. স্বল্পেতৃষ্টি

রাষ্ট্রেকুটির মহৎগুণে গুণান্তিত হওয়া প্রত্যেক মুমিনের জন্য অপরিহার্য কর্ম। পৃথিবীর সকল সম্পদের মালিক হওয়ার পরও কেউ পরিতৃপ্ত হতে পারবে না যদি তার স্বল্পেতুষ্টির অভ্যাস না থাকে। কবি তাই এ মহৎগুণ অর্জনের জন্য সকলকে উপদেশ প্রদান করে অত্র কাফিয়ার তিনশততম ফছলের প্রথম ও বিতীয় লাইনে বলেন—

اقنع بسا رضى التقى لنفسه + واباحه لك فى الحياة مبيع. مراة عقلك إن رايت بها سوى + ما فى حجاك أرته وهو قبيع.

- রয়েতুই হও এবং সামান্য কিছু নিয়েই জীবন-যাপনকর। যেমনিভাবে মুব্রাকী ও আল্লাহভীক লোকেরা য়য়েতুই থাকে। কেবল আল্লাহ তাআলা যা হালাল করেছেন তার বান্দার জন্য তাই ভোগ করে।
- তোমার আকল হলো আয়নার মতো। কাজেই কোনো কাজ করার পূর্বে আকল ও জ্ঞানের দ্বারা তা পরীক্ষা করে নাও তাকরা উচিত হবে কি হবে না। যদি তা তোমার আকলে বিপরীত হয় তাহলে মনে করবে তা নিকৃষ্ট কর্ম এবং করা অনুচিত।

### قافية الخاء

এই কাফিয়াতে মোট (৯) নয়টি কছল ও (৩০) ত্রিশ লাইন কবিতা রয়েছে। কবি এতে তাবীল, মুনসারাহ, বাসিত, ওয়াফির ও সারীয় ছন্দে কবিতা রচনা করেছেন। এ কাফিয়ার উপজীব্য হিসেবে ইবাদতের কজীলত, মৃত্যু, আথিরাতের ভয় ইত্যাদি বিষয় তুলে ধরেছেন।

#### ক, ইবাদতের ফ্যীলত

আল্লাহ তাআলার আনুগত্য দৈনন্দিন ইবাদত আদারের মাধ্যমেই প্রকাশিত ও প্রমাণিত হয়। এ জন্যই আল্লাহ তাআলা কুরআনে বার বার তার ইবাদত করার উপর বিশেষ গুরুত্ব আরোপ করেছেন। একজন মুমিন আল্লাহর ইবাদত করা ছাড়া আত্মতুষ্টি বা আত্মতুপ্তি অর্জন করতে পারে না। কিছু অনেকেই এই ইবাদতের প্রতি মনোযোগী হয় না। চল্লিশ বছর বয়স পার হয়ে গেলেও তার আমলের প্রতি আগ্রহ ও মনোযোগিতা লক্ষ করা যায় না। অথচ যেকোনো সময় মৃত্যু তোমাকে পেয়ে বসতে পারে। আর আমল ও ইবাদত না করে মৃত্যুবরণ করলে আল্লাহর সান্ধিয় ও নৈকট্য কামনা করা যাবে না। এ প্রসঙ্গে কবি তিন শত বিশতম ফছলের প্রথম ও দ্বিতীয় লাইনে বলেন,

تنسكت بعد الاربعين ضرورة + ولم يبق الا أن تقوم الصوارخ.

فكيف ترجى أن تشاب وأنسا + يرى الناس فضل النسك والسرء شارخ.

- তুমি চল্লিশ বংসর বয়স অতিক্রান্ত হওয়ার পর ইবাদত করা শুরু করেছে। আর তোমার জন্য ইবাদত
  করা আবশ্যক ছিল। কেননা, তুমি এই বয়সে ইবাদত ব্যতীত অন্য কিছু করা তোমার জন্য সম্ভব নয়।
  তোমার সামনে এখন কবর বিদ্যামন রয়েছে।
- তুমি কিভাবে তাহলে উত্তম সাওয়াব কামনা করতে পার। যৌবনের প্রারম্ভে এবং যৌবনে যারা ইবাদত
  করে কেবল তারাই ইবাদতের মর্যাদা কামনা করতে পারে।

#### খ. মৃত্যুর বর্ণনা

মৃত্যু মানুষের অনিবার্য পরিণতি। মৃত্যুর পর মানুষ হয়ত কতক্ষণ কান্নাকাটি করে তারপরই থেনে যায়। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার তিনশত ছাব্বিশতম ফছলের প্রথম ও বিতীয় লাইনে বলেন−

اذا مات أبنها صرخت بجهل + وماذا تستفيد من الصراخ

ستتبعه كفاء العطف ليست + بسهل او كثم على التراخي.

- যখন মায়ের ছেলে মারা যায় মা অজ্ঞতাবশত চিৎকার করে কারা করে। এসব কারাকাটি আর
  চিৎকারে কি উপকারে আসবে।
- ২. সে কেন (মা) কান্না করে কিছু দিন (সময়) পর সেও তো তার ছেলের পথ অনুসরণ করবে কিছু দিন কিংবা পরে। সুতরাং তার কান্নাকাটির কি অর্থ হতে পারে।

# قافية الدال

উক্ত কাফিয়াটি পুয়্মিয়্যাত কাব্যের দীর্ঘতম কাফিয়াসমূহের অন্যতম। এতে মোট (৭৮৫) সাতশত পঁচাশি লাইন কবিতা (১৩৫) একশত পয়রিশটি ফছলে সংকলিত হয়েছে। কবি এই কাফিয়ায় তাবীল, বাসীত, ওয়াফিয়, কামিল, সায়য়, খাফীফ, মুনসায়য়, মুতাকায়ীব ছলে কবিতা রচনা করেছেন। এই কাফিয়ায় কবির দার্শনিক দৃষ্টিভঙ্গি, ব্যক্তিগত জীবনের চাল-চলন, ইছদী ও খ্রিটানদের আকীদা-বিশ্বাসের কঠোরভাবে জবাব দানের বিষয়টি লাইভাবে প্রতিভাত হয়েছে। এতে খুব কমসংখ্যক লাইনেই কবির বুছদিয়্যাত দৃষ্টিভঙ্গি প্রকাশ পেয়েছে এই দুনিয়ায় কুৎসা ও দুর্নাম, মৃত্যু ও কবরের সামান্য বিবরণ ব্যতীত অত্র কাফিয়ায় অন্য কোনো যুহদিয়্যাতের শাখা বিষয়ে আলোচনা আসেনি। আয়য়া নিয়ে তা হতে যৎসামান্য উদাহরণ উদ্ধৃত করব।

### ক. মৃত্যুর বর্ণনা

অন্যান্য কাফিয়ার মতো অত্র কাফিয়াতেও মৃত্যুর বর্ণনা তুলনামূলকভাবে বেশি করা হয়েছে। আমরা উদাহরণস্বরূপ তার ক্রেকটি নিম্নে উল্লেখ ক্রলাম।

(১) সবার অজান্তে রাতের আধারেও মৃত্যু অতি সর্ত্তপনে আসে। লোকেরা কিন্তু থাকে একেবারে গাফেল ও বেখবর। মৃত্যুর পর মানুধ কবরের মাঞ্জিল ধরে আখিরাতের পথ যাত্রী হয়। কবি এ প্রসঙ্গে অঅ কাফিয়ার তিন শত চল্লিশতম ফছলের চার হতে ছয় লাইনে বলেন–

سرى السوت في الظلماء والقرم في الكرى + وقام على ساق ونحن قعود .
وتلك لعسر الله اصعب خطه + كان حدوري في التراب صعرد .
وان حياتي للمنايا سحابة + وان كلامي للحمام زعود .

- মৃত্যু রাতের অন্ধকারে (পরিভ্রমণ করে) আসে। আর মানুষেরা ঘুমে গাফিল হয়ে থাকে। মৃত্যু এক পায়ে ঠায় দাড়ানো আর আমরা অমনোযোগী হয়ে বসে আছি।
- আমি আল্লাহর নামে কসম করে বলছি এই সফর (পরিভ্রমণ) অতি কঠিন। মানুষের কবরে চলে
  যাওয়াটা ও পাহাড়ে আরোহণ করার মতো কঠিন।
- আমার জীবন একটি বিভৃত মেঘমালার মতো মৃত্যুর জন্য অপেক্ষমান এবং আমার কালাম মৃত্যুর জন্য সরিকটে বিদ্যমান।
- (২) মানুষের শেষ পরিণতি হলো ধ্বংস হয়ে যাওয়া। অথচ এরপরও আমরা হিংসাও বিদেষ নিয়ে চলছি। মানুষ তার কাজের ব্যক্ততায় নিমজ্জিত থাকতে থাকতেই মৃত্যু চলে আসে। প্রত্যেকেই মৃত্যুর সামনে

সমান সবল-দুর্বল, রাজা-প্রজা সবাই। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার তিনশত ছিচল্লিশতম ফছলের দুই থেকে চার লাইনে বলেন−

> وقد علسنا بانا في عواقبنا + الى الزوال، ففيم الضغن والحدد والجيد ينعم اوشيقي ويدركه + ربب السنون فلا عقد ولا مد يصارف الظبي وابن الظبي ماضية + من حتفه وكذالك الشبل والاسد.

- আমরা জানি যে, আমাদের শেষ পরিণতি হলো ধ্বংস। কাজেই আমরা হিংসা-বিদ্বেব পোষণ করে একের পিছনে অন্যজন চড়াও হবো না।
- ২. মৃত্যু যখন উপনীত হবে কোনো বাধন ও রশি দিয়ে বেধে রাখা যাবে না। মৃত্যু ছিনিয়ে নিবেই।
- প্রত্যেকই মৃত্যুর সামনে এক রকম হরিণ হোক কিংবা হরিণের রাজা হোক চাই সিংহ হোক কিংবা সিংহ শাবক সবই মৃত্যুর আঘাতের সামনে নিরীহ।
- (৩) মানুষের কৌশল ও বুদ্ধিয়ত বেশিই হোক না কেন দুনিয়া হতে অবশ্যই তাকে বিদায় নিতে হবে। নিজের অজান্তেই মানুষ বৃদ্ধি হয়ে যায়। মানুষের জীবন প্রবাহমান পানির মতো। একের পর এক বিদায় হয়ে যাচ্ছে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার তিনশত চুয়ানুত্ম কছলের দ্বিতীয় হতে চতুর্থ লাইনে বলেন—

وما تبقى سهام السرء كثرتها + فاقض الحياة فانت الصارم الفرد.
والشيب شابوا على جهل ومنقصة + والمرد في كل امر باطل مردوا
والعيش كالماء تغشاه حوائسنا + فصادرون وقوم إثرهم وردوا.

- মানুষের (তীর) কৌশল যত বেশি হোক না কেন মানুষ ধ্বংসের দিকেই যাচ্ছে। তুমি তোমার জীবন পরিচালনা কর। তুমি দুনিয়া ছেড়ে চলে যেতে হবে তাতে কোনো সন্দেহ নাই।
- বৃদ্ধতা তাদের (মানুবের) মাথার চুল সাদা করে দিয়েছে। ওরা মূর্যতা ও ক্রটির সাথে জীবনধারণ করে। আর যুবকেরা সকল নিকৃষ্ট কাজে নিমগ্ন রয়েছে।
- আনুবের জীবন পানির মতো। ইহা আমাদের দিকে এগিয়ে আসে। যাতে তার পিছনে অন্য আরেক জাতি আসতে পারে।
- (৪) আমাদের বন্ধু-বান্ধব, কত আত্মীয়-স্বজন আমাদেরকে চিরদিনের জন্য ছেড়ে বিদায় নিয়ে গেছে। মানুবের জন্য মৃত্যু এক গোপন রহস্য যা কোনোদিন উন্মোচিত হয়নি। যদি কারো কাছে মৃত্যুর গোপন রহস্য প্রকাশ পেত তাহলে সে সৌভাগ্যশীল হতো। অন্যের মৃত্যু আমাদের জন্য একটি বান্তব শিক্ষা যে, আমাকেও সে পথ ধরে চলে যেতে হবে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার তিনশত চৌবট্টি ফছলের এক

থেকে চার লাইনে বলেন-

اما الصحاب فقد مروا وما عادوا + وبيننا بلقاء السرت ميعاد سر قديم وامر غير متضع + فهل على كشفنا للحق اسعاد سير ان ضدان من روح وجد + هذا هبوط وهذا فيه اصعاد اخذ المنايا سوانا، وهي تاركة + قبيلنا عظة منها وإيعاد.

- আমাদের জীবনে অনেক বন্ধু ও সাথী চলে গিয়েছে। ওরা আর ফিরে আসেনি। আমরা এবং আমাদের সাথীরা মৃত্যুর নির্ধারিত সময়ে রয়েছি।
- অতি প্রাচীনকাল (সনাতন) হতেই মৃত্যু মানুষের গোপন রহস্য। মৃত্যুর সে রহস্য কখনো প্রকাশ
  পারনি। যদি আমরা মৃত্যুর রহস্য জানতে পারি আমরা কি সৌভাগ্যবান হবো?
- ত. দুটি পথই পরক্ষর বিপরীত একটি হলো শরীরের কবরের রান্তায় চলা। দ্বিতীয়টি হলো রূহের আকাশের দিকে চলে যাওয়ার পথ।
- আমরা ছাড়া অন্যান্যদের নিকট মৃত্যু আসা এবং আমাদেরকে ছেড়ে যাওয়া এটা আমাদের জন্য শিক্ষা এবং ভয় প্রদর্শন।
- (৫) নফস যেন একটি উনুক্ত হরিণীর মতো মাঠে চড়ে বেড়াচ্ছে যাকে আক্রমণ করার জন্য শিকারী (মৃত্যু) উৎপেতে আছে। জয়নব, উসমান যে নামেই যত মানুষ জীবিত প্রত্যেকেই চলে যেতে পৃথিবী ছেড়ে। অন্যের মৃত্যু আমাদেরকে নিজেদের মৃত্যুর কথাই মরণ করিয়ে দেয়। এ বিষয়ে কবি অত্র কাফিয়ার তিনশত সভরতম ফছলের দুই হতে চার লাইনে বলেন-

ونفسك ظبية رتعت بقفر + يراقب اخذها السغوار جعد وزينب أن أصابتها المنايا + فهند من وسائقها ودعد جرت عاداتنا بسقوط غيث + تدل عليه بارقة ورعد.

- (অবশ্যই তোমার নকস মৃত্যুর স্বাদ আন্বাদন করবে) তোমার নকস হলো একটি হরিণীর মতো যা ওণ্য তৃণভূমিতে চড়ে বেড়ায়। যার পাথই রয়েছে একটি অভিজ্ঞ বাঘ যে তার উপর হামলা করার জন্য সতর্ক দৃষ্টি রাখছে।
- ত. বছাপাত ও বৃষ্টির গর্জনের দ্বারা দ্বভাবতই আমরা বৃষ্টি বর্ষণের কথা বুকি (অর্থাৎ অন্যের মৃত্যু দ্বারা আমাদের শিক্ষা গ্রহণ করা উচিত কেননা এটাই হলো আমাদের মৃত্যু এগিয়ে আসার প্রমাণ দ্বরূপ)

(৬) মৃত্যুকে কবি সুন্দরভাবে আলিঙ্গন করতে চান। কারণ মৃত্যুর হাত হতে বাচার কোনো ব্যবস্থা ও উপায় নেই। কঠিন জীবন পরিচালনার চেয়ে মৃত্যুই বরং শান্তি কর। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার চারশত তেইশতম ফছলে প্রথম ও বিতীয় লাইনে বলেন—

> نعم الوسادة يسينى ما يقيت لها + وإن اغيب أوسدها فأتسد. الترب جدى وساعاتى ركائب لى + والعيش سيرى ومرتى راحة الجسدى.

- আমার জীবন কাল বতদিন আমি জীবত থাকব কল্যাণ ও উত্তমতার সহিত থাকব এবং যখন মারা যাব
  আমার জন্য বালিশ ও বিছানার ব্যবহা করবে যাতে করে আরামের সাথে যুমাতে পারি।
- ২. মাটি (কবরই) হলো আমার অংশ (প্রত্যাবর্তন স্থল) আমার সময় ও কাল হলো একটি বাহনের মতো যা আমাকে এক স্থান হতে অন্য স্থানে নিয়ে চলে। জীবন হলো একটি কঠিন চলমান পথ। আর মৃত্যুই হলো আমার শরীয়ের জন্য স্থায়ী শান্তি।
- (৭) তোমরা আমার শরীরের কোনো মর্যাদা দিও না। শরীরের কোনো দাম নেই। এর উদাহরণ হলো কাপড়ের মতো। যত দিন যায় তার সৌন্দর্য তত লুপ্ত হতে থাকে। মৃত্যুর পরই শরীর কেটে গিয়ে দুর্গন্ধ ছড়াবে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার চায়শত একষ্টিতম কছলের প্রথম দ্বিতীয় ও চতুর্থ লাইনে বলেন—

لا تكرموا جسدى اذاما حل بي + ربب السنون فلا فضيلة للجسد .

كالبرء كان على اللوابس نافقا + حتى اذا فنيت بشاشته كسد.

واروه من قبل الفساد فانه + جمم اذا فقدت حرارته فمد .

- তোমরা আমার শরীরের কোনো মর্যাদা দিবে না। যখন আমার মৃত্যু উপনীত হবে। কাজেই মৃত্যুর পর
  শরীরের কোনো মর্যাদা নেই।
- (জীবন হলো) একটি কাপড়ের মতো। মানুষ তা পরিধান করতে থাকে তার উজ্জ্বলতা থাকা পর্যন্ত।
  শেষ পর্যন্ত তা নিক্ষেপ করে ফেলে।
- ধ্বংস ও নষ্ট হয়ে যাওয়ার পূর্বেই তাকে মাটি ঢেকে নিয়েছে। কেননা শরীর যখন মৃত্যুবরণ করে নষ্ট
  হয়ে যায় এবং তার দুর্গন্ধ চারদিকে ছড়িয়ে পড়ে।

#### খ. দুনিয়ায় কুৎসা বর্ণনা

(১) দুনিয়া নিকৃষ্ট স্থান। তাতে শুধু অমঙ্গল ও অভভতা ছাড়া আর কিছুই নেই। এখানে কেউ তার আশা পূর্ণ করতে পারেনি। বিপদ-আপদ, দুঃখ দৈন্য সব সময় লেগেই আছে। কবি এ বিষয়ে অত্র কাফিয়ার তিন শত উনচল্লিশতম ফছলের প্রথম ও দ্বিতীয় লাইনে বলেন−

الا انسا الدنيا تحوس لاهلها + فسا في زمان انت فيه سعود يوصى الفتى عند الحسام كانه + يسر فيقضى حاجة ويعود.

- এই দুনিয়া অমঙ্গল ও অন্তভ ব্যতীত অন্যকিছু নয়। দুনিয়াবাসীয় জন্য সে কেবল অমঙ্গলই বয়ে নিয়ে
  আসে। কাজেই য়ে কাল ও য়ৢগেই আমরা বসবাস কয়ি না কেন তা আমাদেয় জন্য সুখকর নয়।
- যুবক (মানুষ) মৃত্যুর সময় ওসীয়াত করে তার পরিবার-পরিজনের জন্য মনে হয় যেন সে কোনো প্রয়োজন সায়তে কোথাও যাচছে। কাজ শেষে সে আবার তার পরিবারে ফিরে আসবে।
- (২) দুনিয়া নিকৃষ্ট মাতার মতো যে শুধু কুসন্তান জন্ম দেয়। দুনিয়ার লোভনীয় সবকিছুই ক্ষতিকয়। এ
  বিবয়ে কবি অত্র কাফিয়ায় চায়শততম ফছলেয় তিন হতে চায় লাইনে বলেন–

وام دفر لعسرى شر والدة + وبنتها ام ليلى شر مولوده فاجلد اخاك عليها إن الم بها + فانها اخذت واللب مجلوده.

- দুনিয়া ও দুনিয়ায় জীবন হলো সকল বিপয়য় সৃষ্টিকায়ী। পৃথিবী একটি নিকৃষ্টমাতা আয় মদ হলো তায় নিকৃষ্ট মেয়ে (য়ে সকল অপকর্ম তৈয়ি কয়ে)।
- কাজেইতুমি তোমার বেত দিয়ে তোমার ভাইকে বেত্রাঘাতকর যদি সে তার দিকে ঝুকে পড়ে। কেননা সে অতি নিকটেই এই দুরবর্তীতার জন্য ক্ষমা ও সুস্থতা পাবে।
- (৩) কালের চক্র, দুনিয়ার বিবর্তন মানুবের মাঝে কখনো সুবিচার করে না। কখনো কেউ তার কাছ থেকে ইনসাফ কোনো কালে পায়নি। মানুব দিনের পর দিন ক্লান্তকর শ্রম দিয়ে যায় কিন্তু সে তার কাজে সফল হতে পারে না। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার বর্চ ও সপ্তম লাইনে বলেন—

وهو الزمان قضى بغير تناصف + بين الانام فضاع جهد الجاهد . سهر الفتى لسطالب ما نالها + واصابها من بات ليس بساهد .

- এই সেই কাল যা মানুষের পরস্পরের নাঝে কোনো ইনসাফ বা ন্যায় বিচায় করে না। যায়া এই ন্যায় বিচায়ের করেছে তালের চেটা ব্যর্থতায় পর্যবসিত হয়েছে।
- ২. কত যুবক রাত জেগে পরিশ্রম করেছে লক্ষ ও উদ্দেশ্যে পৌছার জন্য কিন্তু সে তার উদ্দেশ্যে পৌছতেই পারেনি। আবার অনেক যুবক কোনো কষ্টই করেনি কিন্তু সে তার চাওয়ার চেয়ে বেশি পেয়েছে।

#### গ. তাকওয়া বা আল্লাহভীরুতা

(১) আল্লাহজীক্ষতা সকল নেক আমলের ভিত্তি তৈরি করে এবং সকল প্রকার গোনাহের কাজ থেকে মানুষকে বাঁচিয়ে রাখে। কবি তার কাব্যের অনেক জায়গায় তাই তাকওয়ার গুরুত্ব ও প্রয়োজনীয়তার উপর বিশেষ গুরুত্ব প্রদান করেছেন। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার তিনশত পঞ্চাশতম ফছলের প্রথম লাইনে বলেন-

صبر عتاداك تقوى الله تذخرها + فسا ينبحيك منها السابح العتد.

আখিরাতের সন্ধল হিসেবে তুমি তাকওয়াকে সঞ্চয় ও অবলম্বন হিসেবে গ্রহণ কর। না হয় কোনো শক্তিশালী বাহিনী ও ক্ষমতাধর তোমাকে (আল্লাহর আযাব থেকে) মুক্তি দিতে পারবে না।

(২) মানুষের দুনিয়ার জীবনের শেষ ঠিকানা কবর। তাই উক্তাশা ও উক্তাভিলাসিতার কোনো মূল্য হতে পারে না। সামান্য হালাল খাদ্য পানীয় আর কিছু নিয়মানের কাপড়ে জড়িয়ে আল্লাহর ভয় অভয়ে পোষণ করে মৃত্যুবরণ করার মতো শ্রেয় আর কি হতে পারে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার চারশত আটব্রিশতম কাফিয়ার তৃতীয় ও চতুর্থ লাইনে বলেন-

> القبر لا ربب منزول فسا اربى + الى ارتقاء رفيع السسك مصعود . قوتى غنائى، وطسرى ساترى وتعى + مولاى كنزى وورد السوت موعود .

- কবর নিঃসন্দেহে (শেষ) অবতরণ হল (ঠিকানা)। কাজেই আমার উর্চু প্রাসাদে উঠার কিংবা বসবাসের কল্পনা করার কি প্রয়োজন?
- আমার সামান্য খাদ্যপানীয়ই আমার ধনাত্তা (আমার জন্য যথেষ্ট) সামান্য কাপড় আমার
  লজ্জানিবারণকারী, আর আমার মাওলার (আল্লাহর) তয় আমার পুঞ্জিভুত সম্পদের মতো। আর
  আমার শেষ অবস্থা হলো মৃত্যু আগমন।

#### ঘ, বুহুদ বা দুদিয়া বিমুখতা

(১) কবির দুনিয়া বিমুখতার প্রসিদ্ধি ছিল। তিনি দুনিয়ার লোভ ও মোহে কখনো নিবিষ্ঠ হয়ে যাননি। কেউ দুনিয়ায় আশা অনুযায়ী অর্জন করতে পারেন। আবার অনেকের অর্জন হলেও ভোগ করা সম্ভব হয় না। কবি তাই দুনিয়ার সবকিছু থেকে বাঁচার তাগিদে যা দরকার তা ব্যতীত বাকি সবকিছু বর্জন করেছেন। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার তিনশত সাতাননকাইতম ফছলের প্রথম ও তৃতীয় লাইনে বলেন-

حورفت في كل مطلرب هست به + حتى زهدت فسا خلبت والزهدا . وما اظن جنان الخلد يدركها + الا معاشر كانوا في التقى جهدا .

- আমি যে কাজের ইচ্ছাই করি না কে প্রত্যয় করি না কে তা হতে কখনো পূর্ণ সফলতা অর্জন করতে পারিনি। কাজেই আমি দুনিয়া হতে মুখ ফিরিয়ে নিয়েছি।
- চিরস্থায়ী জান্নাত লাভ করা আমার ধারণা ও বিশ্বাস অনুযায়ী সভব নয়। কেবল তাদের দ্বারাই সভব

  যারা আল্লাহকে ভয় করার ক্ষেত্রে পূর্ণ শ্রম প্রদান করেছে।
- (২) আল্লাহর ভয়ে কারা করা আল্লাহ তাআলাকে সন্তুষ্ট করার একমাত্র মাধ্যম আন্তরিকতা ও আল্লাহর ভয় মিশ্রিত এক কোঁটা অশ্রুই জাহারামের অগ্নি নিভিয়ে দেওয়ার জন্য যথেষ্ট। কাজেই আল্লাহ তাআলাকে সন্তুষ্ট করার জন্য ক্লান্তিকর শ্রম প্রদান করতে কবি অত্র কাফিয়ার চারশত বায়ারুতম ফছলের প্রথম থেকে তৃতীয় লাইনে বলেন-

كفى دموعك للتفرق، واطلبى + دمعا يبارك مثل دمع الزاهد. بقطرة منه بتوح جهنم + فيسا يقال حديث غير مشاهد. خافى الهك واحذرى مذامة + لم يلبسوا فى الدين ثوب مجاهد.

- (হে নাফস) তুমি বিচ্ছেদের ক্রন্দন হতে নিজকে বিরত রাখ। বরং তুমি এমন কারা খোঁজে নাও (কারাকর) যে কারা যাহিদের কারার মতো বরকতময় (আল্লাহর ভয়ে ক্রন্দনকারীদের মতো ক্রন্দনকর)
- ঐ কানার একবিন্দু দিয়েই জানাত হালাল হবে (পাওয়া যাবে) যদিও বলা হয় যে, স্বচক্ষে দেখা বতু
  কথার মতা হয় না।
- ত. (হে নফস) তুমি তোমার প্রভুকে ভয়কর এবং ঐ সকল মানুষের সংস্পর্শ ত্যাগকর যারা লীনের ক্ষেত্রে
  কঠোর শ্রম দেওয়ার জন্য অভ্যন্থ নয়।

#### ঙ. জীবদের প্রতিবীত শ্রদ্ধা

কবি পৃথিবীর নানারকম বিবর্তন, মানুষের আচরণের বিভিন্নমুখিতা ও যুগের চক্রায়ণে ন্যায় ও অন্যায়ের দ্বন্ধ ইত্যাদি অবলোকন করে জীবনের প্রতিবীত শ্রদ্ধ হয়ে পড়েন এবং বিশেষত পৌঁঢ়ত্ব হতে বৃদ্ধতার জীবনকে একটি কষ্টকর সঙ্গী ও বন্ধুহীন সফর মনে করেন। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার তিনশত আট্রিশতম কছলের প্রথম ও দ্বিতীয় লাইনে বলেন–

#### **Dhaka University Institutional Repository**

285

حياتى بعد الار بعين منسية + ووجدان حلف الاربعين فقود فسالى وقد ادركت خمسة اعقد + ابينى وبين الحادثات عقود.

- মানুবের জীবন চল্লিশ বৎসর বয়স অতিক্রান্ত হওয়ার পর তা মৃত্যুর মতোই। আর সে বয়সে বয়ু জোটা খুবই কঠিন কাজ।
- আমি আর কি আশা করতে পারি। পঞ্চাশ বছর বয়স অতিক্রম করেছি আমার সাথে কি আর যুগের বিবর্তন ও বিপদ-আপদের কোনো চুক্তি আছে যে, সে আমাকে কোনো কট্ট বা বিপদে জড়াবে না।

## قافية الذال

এই কাকিয়াটি কবির লুযুমিয়্যাত কাব্যের সবচেরে ছোট কাকিয়া এতে মাত্র তেরোটি (১৩) কছল ও তেত্রিশ (৩৩) লাইন কবিতা রয়েছে। এতে বাসিত, ওয়াফির, কামিল, সারীয় ও মোতাকাবির ছন্দ ব্যবহার করে কবি কবিতা রচনা করেছেন। এসব কবিতায় কবি পৃথিবীর ধ্বংস হয়ে যাওয়া, মৃত্যু, বিভিন্ন বিষয়ে উপদেশ দান ইত্যাদি নানা বিষয়ে আলোচনা করেছেন। আমরা নিম্নে উদাহরণ হিসেবে সামান্য কয়েকটি লাইন উল্লেখ করব।

### ক. পৃথিবীর সকল বন্তু ধ্বংসশীল

আল্লাহ তাআলা যাকিছু সৃষ্টি করেছেন পৃথিবী তনাধ্যে একটি বিশাল সৃষ্টি। সকল সৃষ্টি সময়ের ব্যবধানে একদিন ধ্বংস হয়ে যাবে। পৃথিবী এবং পৃথিবীতে যাকিছু আছে, পৃথিবীর বাইরেও যেসব সৃষ্টি জগত আছে সবকিছুই একদিন ক্ষয় ও ধ্বংসপ্রাপ্ত হবে। পৃথিবীতে কত শক্তিশালী জাতি গোষ্ঠীর উত্থান হয়েছে, সময়ের প্রার্থক্যে ওরা সবাই বিদায় নিয়েছে কবি এই মহাসত্যাটি অত্র কাফিয়ার প্রথম দুই লাইনে চারশত সাত্বায়ীতম কছলে বর্ণনা করেছেন—

ما يعرف اليرم من عاد وشيعتها + وأل جرهم، لا بطن ولا فخذ.

اطارهم شيسة العنقاء دهرهم + فلبس يعلم خلق اية اخذوا .

- আজ (বিখ্যাত) আ'দ জাতি, জুরহুম জাতি এবং তাদের সাহায্যকারী অনুচর ও বংশীয় কাউকে আর চেনা যাচ্ছে না। খুঁজে পাওয়া যাচ্ছে না।

#### খ. মৃত্যুর বর্ণনা

মৃত্যুর বর্ণনাকারীর প্রতিটি কাফিয়াতেই লক্ষ করা যায়। কুদ্র তেত্রিশ লাইনের কাফিয়াতে ও কবি তার বর্ণনা দিতে ভুলে যাননি। কবির এ মৃত্যুর ক্ষরণই তাকে মরমি কবির মর্যাদায় সিক্ত করেছে। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার চার শত চুয়ান্তরতম ফছলের দুই লাইনে বলেন।

تفادي نفوس العالسين من الردى + ولا بد للنفس المشيحة من اخذ ـ

ترى المرء جبار الحياة وان دنت + منيته الفيته وهو مستخلى .

- প্রত্যেকেই মৃত্যুর হাত হতে বেঁচে থাকতে চায়। কিন্তু হায় আকসোস মৃত্যুর হাত হতে বাঁচতে চাওয়া
  প্রত্যেককেই একদিন না একদিন মৃত্যুবরণ করতে হবে।
- মানুষকে তুমি শক্তিশালী ও দাপুটে দেখতে পাবে তার দুর্নিয়ার জীবনে। কিন্তু যখন মৃত্যুর মুখোমুখি
  হয় তখন তাকে, দুর্বল, অনুগত দেখতে পাবে।

## قافية الراء

এই কাফিয়াটি কবির نووبات কাব্যের অতি দীর্ঘতম কাফিয়াসমূহের অন্যতম। এতে মোট (২৪৩) দুইলত তেতাল্লিশটি কছল ও (১,৮৯১) একহাজার আটশত একানকাইটি লাইন রয়েছে। কবি অন্যান্য কাফিয়ার মতো এখানেও তাবীল, বাসীত, ওয়াফির, কামিল, খাফীফ, সায়ীর, মনুসায়াহ, মুতাকারির, রকমল ছলে কবিতা রচনা করেছেন। এসব কবিতায় তিনি ধর্মের অনুসয়ণের আবশ্যকতা, দুনিয়ায় কুৎসা বর্ণনা, কবর ও কবয়ের আবাব, আল্লাহ তাআলার উপর ভরসা কয়া, য়য়ে তুটি, দায়িদ্রতা, দুনিয়ায় জীবনের প্রতি আফসোস, বিনয় ও নম্রতা, কালের বিবর্তন ও তার তিক্ত অভিজ্ঞতা, আরবদের গোষ্ঠী ও গোত্রসমূহের বর্ণনা, দার্শনিকগণের দৃষ্টিভঙ্গি, সমকালীন লোকদের সঠিক আকীদা হতে বিছ্যুতি, আল্লাহভীক্রতা, রাজনৈতিক দৃষ্টিভঙ্গি ইত্যাদি নানা বিষয়ে আলোচনা করেছেন।

#### ক, দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা

কবি প্রায় প্রতিটি কাফিরাতেই এই বিষয়ে কম বেশি কবিতা রচনা করেছেন। দুনিয়া ক্ষণস্থায়ী সে তার রূপ ও চাকচিক্য দিয়ে মানুষকে তার ফাঁদে ফেলে আখিরাত হতে ভুলিয়ে রাখে। কবি তাই তার পুরো কাব্য জুড়ে দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা করেছেন বিভিন্ন রূপে। অত্র কাফিয়াতেও কবি এ বিষয়ে অনেক কবিতা রচনা করেছেন। আমরা উদাহরণস্বরূপ কিছু উদ্ধৃতি উল্লেখ করব।

(১) কবি দুনিয়াকে অপবিত্রা নারীর সাথে তুলনা করে তা থেকে বেঁচে থাকার জন্য পরামর্শ প্রদান করেছেন। দুনিয়ায় জমিনে (কবর) হতে কাউকে কেরত প্রদান করেনি বরং যারা জমিনের উপরে থাকে তাদেরকে উদরত্ব করে। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ায় চারশত তিরাশিতম ফছলের এক হতে তিনতম লাইনে বলেন-

تقنع من الدنيا بلم فانها + لدى كل زوححائض مالها طهر.

متى ما تطلق تعطى مهرا وان تزد + فنفسك بعد الدين والراحة الموت.

ولم نرى بطن الارض يلقى لظهرها + رجالا كما ينفى الى ببطنها الظهر.

- তুমি দুনিরা হতে বেঁচে থাক খুব ক্রত, কেননা দুনিয়া আমার কাছে (মতে) এমন এক হায়েজা জীর
  মতো অপবিত্রা যে কখনো পবিত্রা হয় না।

- আমরা কখনো পৃথিবীর পেট (কবর)-কে তার উপরিভাগে জন্য কিছু উদগীরণ করতে দেখিনি (মৃতদের ফেরত দিতে দেখিনি) বরং মৃত্যুর পর উপরিভাগের লোকদেরকে তার পেটে টেনে নিয়েছে।
- (২) দুনিয়াকে আঁকড়ে ধরে বোকারা। আর দুনিয়া হলো পতিতা নারীর মতো। সে কাউকে সন্তুষ্ট করে না। কবি তাই দুনিয়াকে বর্জনের আহ্বান জানান। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার চারশত আটাশিতম ফছলের তিন ও চারতম লাইনে বলেন–

تزوج دنياه الغبى بجهله + فقد نشرت من بعد ما قبض السهر. تطهر ببعد من اذاه وكيدها + فتلك بغى لا يصح لها طهر.

- বোকা ও মূর্খরা দুনিয়াকে ভালোবেসেছে এবং দুনিয়ার প্রতি সন্তুষ্ট রয়েছে মনে হয় যেন সে দুনিয়াকে
  বিয়ে করেছে আর দুনিয়া তায় অবাধ্যচায়ী হয়ে তাকে তায় মন-প্রাণ সপে দেয়নি। অথচ লোকটি তায়
  সকল মহয়ানাই বুঝিয়ে দিয়েছে। অর্থাৎ দুনিয়া মানুষের কাছ থেকে নিয়ে নেয় মানুষকে কিছু দান কয়ে
  না।
- হে মানুষ! তুমি দুনিরা হতে দূরে থাক এবং নিজকে দুনিয়ার দুঃখ-কষ্ট, অপকর্ম, অন্যায় থেকে দূরে রাখ। কেননা দুনিয়া হলো পতিতা নারীয় মতো। যায় পবিত্র হওয়া ও পরিত্রর হওয়ায় কোনো সম্ভাবনা নেই।
- (৩) বোকারা পৃথিবীকে সুখের ও আনন্দের স্থান মনে করে। প্রকৃত অর্থে পৃথিবী কোনো আরাম ও আনন্দের স্থান নর। অবশ্য যৎসামান্য যে সুখ রয়েছে তা কট ও বেদনার তুলনায় তেমন কিছু নয়। এখানে পাওয়া না পাওয়া, দুঃখ-কট আরাম-আয়েশ সবকিছুই একই রকম। অস্থায়ী ও মূল্যহীন। কবি এ বিষয়ে অত্র কাফিয়ার চারশত আটানকাইতম ফছলের প্রথম হতে তৃতীয় লাইনে বলেন—

تسسى سرورا جاهل متخرص + يفيه البرى وهل فى الزمان سرور. نعم ثم جزء من الوف كشيرة + من الخير والا جزاء بعد شرور. يسار وعدم واذكار وغفلة + وعن وذل كل ذاك غرورا.

- মূর্য আর মিথ্যকেরা দুনিয়াকে আনন্দের স্থান বলে। (এমন কথা যে বলে) তার মুখে মাটি ছাই। (বলো
  তো প্রকৃতপক্ষে) দুনিয়াতে কি কোনো আনন্দ আছে?
- হাা, তার এতে রয়েছে কল্যাণের হাজার ভাগের এক ভাগ কল্যাণ। কাজেই একভাগ কল্যাণ হাজার হাজারে অকল্যাণ ও অণ্ডভ অবস্থার মোকাবিলা করে।
- কিন্তরই ধনাঢ্যতা ও দারিদ্রতা, সতর্কতা ও অসর্তকতা, সচেতনতা ও অসচেতনতা, সমান ও অপমান, সবকিছুই একদিন দূরভীত হয়ে যাবে। কাজেই মানুষ এসব যেন তোমাকে ধোঁকায় না ফেলে।

(৪) মানুষ দুনিয়ার জীবনে দীর্ঘ সফরের যাত্রী। রাত-দিন ক্লান্তিকর সফর করে মৃত্যুর দিকে এগিরে চলছে। সুন্দরী যুবতীর পাণি প্রার্থী যুবক যেমন কামনা করে আশাহত হয় তেমনি মানুষ দুনিয়াকে পাওয়ার জন্য আশাহত হয়। মানুষ যখন কালের কর্ম অবলোকন করে তখন তার উপর কাল দারিদ্রতা ও কষ্ট চাপিয়ে দেয়। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার (৫৩২) পাঁচশত বিত্রিশতম ফছলের বিতীয়, তৃতীয় ও পঞ্চম লাইনে বলেন-

كأن عسر السرء شقة ظاعن + تسرى بانفاس له وتسار.
وكأنسا الدنيا كعاب اينا + رجى لها صلة فذاك يسار.
واذا الفتى لحظ الزمان بعينه + هان الشقاء عليه والاعسار.

- মানুষের জীবন যেন দীর্ঘ একটি সফর। রাত-দিনের শ্বাস-প্রশ্বাস যেন তাকে নিয়ে বয়ে চলে। এ সময়
  চলতে-চলতে তার জীবন বায়ৢ ফুরিয়ে যায়।
- ২. দুনিরা সুন্দরী তন্ত্বী নারীর মতো। যে তার ভালোবাসার আশা করে এবং তার সাথে নিলনের চেষ্টা করে। সে অতি নিকটেই মারা যাবে। যেমনিভাবে ইয়াসার মৃত্যুবরণ করেছিল। (কথিত আছে আরবে ইয়াসার নামে এক গোলাম তার মনিবের মেয়ের ভালোবাসায় পড়েছিল। মেয়েটি তাকে ভালোবাসায় ওয়াদা করে তাকে হত্যা করে।
- মানুষ যখন লোকজনের সাথে দুনিয়ার আচরণকে প্রত্যক্ষ করে তখন তার সাথে করা দুনিয়ার আচরণ (দারিদ্রতা ও বিপদ-আপদ) অনেক সহজ বলে মনে হয়।
- (৫) দুনিয়াতে যত লোক-জাতি-গোষ্ঠী আগমন করেছে তারা সবাই ধ্বংস হয়ে গেছে। দুনিয়া তোমার সাথে ওয়াদা রক্ষা করবে তা কিভাবে তুমি ভাষতে পার। দুনিয়ার ভালো-মন্দ সবকিছুকে মোকাবেলা করেই দুনিয়ায় টিকে থাকতে হবে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার পাঁচশত সাতত্রিশতম কছলের আট হতে দশ লাইনে বলেন-

یا انس کم ترد الحیاة معاشر + ویکون من تلف لهم اصدار.
اتروم من زمن وفاء مرضیا + ان الزمان کاهله غدار.
إن کان درؤکم یرد فدارئوا + او کان رفقکم یصدر فداروا.

হে মানুষ (তুমি কি লক্ষ করেছ) কত লোক দলে-দলে এ পৃথিবীতে এসেছে দুনিয়া তাদেরকে আসনেও
নেতৃত্বে বসিয়েছে অতঃপর ওরা ধ্বংস হয়ে গেছে।

- তুমি কি আশা কর যে, কাল তোমার সাথে তার ওয়াদা পূর্ণ কয়েবে আনন্দচিতে (না তা আশা কয়া যায় না কেননা) যুগ বা কাল তার সমকালীন অধিবাসীদের মতোই ওয়াদা ভঙ্গকায়ী এবং ধোঁকা প্রদানকায়ী।
- থি যুগ তার অপকর্ম ও খারাপ অবস্থাকে মোকাবেলা করে তাহলে তুমি তার মোকাবিলাকর কঠিনভাবে। আর যদি সে কোমল ও নরমভাবে তোমার মুখোমুখি হয় তবুও তুমি তার কাছ থেকে দুরে থাক এবং নিজকে বাঁচিয়ে রাখ।
- (৬) দুনিয়ার প্রতি অতিরিক্ত ভালোবাসায় আমরা দুনিরার কষ্টকেও কষ্ট মনে করি না দুনিরা কঠিন দৃষ্টিতে দৃষ্টিপাত করে দুনিরার প্রতি লোভীদের প্রতি। বুদ্ধিমানরা ভালো করেই জানে যে, দুনিরার কল্যাণ হতে অকল্যাণ, শান্তি হতে অশান্তিই বেশি। এ বিষয়ে কবি অত্র কাফিয়ার পাঁচশত একাত্তরতম কছলের এক হতে চারতম লাইনে বলেন–

لقد اصبحت دنباك من فرط حبها + ترينا كثيرا من نوائبها نزرا.
ولو ظهرت احداثها لصعتها + تغيظ او عانبت اعينها خزرا.
تواصلنا رمياوتو صعنا اذى + وتقتلنا ختلا وتلحطنا شزرا.
ولا ريب عند اللب في ان خيرها + يكي وان امست عصائبها غزرا.

- দুনিয়ার প্রতি আমাদের কঠিন ও অতিরিক্ত ভালোবাসার কারণে দুনিয়ার হাজার হাজার বিপদ-আপদ ও
  সমস্যা আমাদের নিকট স্বল্প বা কম মনে হয়।
- ২. দুনিয়ার মুসিবতসমূহ যদি তার সামনে প্রকাশ পেত তাহলে তুমি দুনিয়াকে দেখতে পেতে গুরুগন্তীর ও রাগান্তি। সে তোমার দিকে হিংসা ও রাগের চোখে তাকিয়ে আছে।
- ৩. দুনিয়া সব সময় আমাদের দিকে তার মুসিবতসমূহ ছুড়ে মারছে এবং প্রতিনিয়ত সে আমাদেরকে কট প্রদান করা বৃদ্ধি করছে এবং ওয়াদা ভঙ্গ কয়ে আমাদেরকে ধ্বংস কয়ছে এবং সে আমাদের দিকে শত্রুর ন্যায় হিংসাত্বক বাকা চোখে তাকিয়ে আছে।
- এবং এতে কোনো সন্দেহ নেই যে, বুদ্ধিমানেরা মনে করে দুনিয়ার কল্যাণ ও মঙ্গল যৎসামান্য এবং
   তার বিপদ-আপদ ও সমস্যা হলো অগণিত।
- (৭) দুনিয়া একটি তিক্ত স্থান। দিন-দিন তা এগিয়ে যাচ্ছে ধ্বংসের দিকে। আমাদের নিকৃষ্ট চরিএই দুনিয়াকে আমাদেরকে ভালোবাসতে শিখিয়েছে। দুনিয়াকে তুমি বতই আপ্যায়ন করো না কেন সে তোমাকে বিপদের বোঝা চাপাতে এবং তোমাকে ধ্বংস করতে সামান্য কুণ্ঠা বোধ করে না। নিরাশ আর হতাশায় ভরা কালের আবর্তন ও একদিন নিঃশ্বেস হয়ে যাবে।

এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার পাঁচশত ছিয়ানব্বইতম ফছলের এক থেকে চার লাইনে বলেন-

امرت هذه الدنيا ومرت + وامرارا أؤنب لا مرورا.

اغرانا بها طبع لئيم + واعطت من حبائلها غرورا .

قرتك من القرى وقرت بهكك + واقرت عياها وقرت شرورا .

أيلبث لى فاذكره زمان + فإنى خلته نسى السرورا.

- এ দুনিয়া তিক্ত হয়ে গেছে এবং আমাদের সামন দিয়ে চলে যাচছে। আমি দুনিয়াকে তিরকার করি এ
  জন্য ইহা তিক্ততার হান। এ জন্য নয় য়ে, চলে যাচছে।
- আমাদের নিকৃষ্ট চরিত্র আমাদের নিকট দুনিয়াকে প্রিয় করে তুলেছে এবং তার ধোঁকা ও প্রবঞ্চনার কাঁলে আমাদের জড়িয়ে দিয়েছে।
- পৃথিবী তোমাকে মেহমানের মতো আপ্যারণ করছে এবং ধ্বংস দিয়ে সে তোমাকে আপ্যারণ করছে।
   আরো আপ্যারণ করেছে বিপদ-আপদ ও নিকৃষ্টতা দিয়ে।
- দুনিয়া কি আমার জন্য স্থায়ী হবে। আমার জন্য কি এক কাল স্থায়ী হবে? কেননা য়ৄগ ও কাল নৈরাশ্যতা আর দুঃখ-কষ্ট দ্বারা পরিপূর্ণ। মনে হয় যেন তাতে কোনো আনন্দ নেই।
- (৮) মহিলারা যে বাচা প্রসব করে তারা পরিণত বয়সে অনেকই ক্ষমতাধর ও শক্তিশালী হয় বা হবে ভেবে জননী-আনন্দিত হয়। কিছু তিনি যে, আথিরাতের প্রথম মঞ্জিল কবরের খোরাক তৈরি করছেন তা চিন্তা করেন না। দুনিয়ার জীবনে দীর্ঘতা কামনা করলে তার মুসিবত সময় সহ্য করার ক্ষমতা ও রাখতে হবে। দুনিয়ার কেউ হত্যাকৃত কেউ বন্দী আবার কেউ অপেক্ষমাণ। কবি উপরিউভ বিষয়ে অত্র কাফিয়ার ছয়শত পাঁচতম কছলের এক থেকে চার লাইনে বলেন—

يا حصان الناء كم فارسا ولدك + مه انا وليدت قبورا.

من اراد البقاء وهو حبيب + فليعنن للحزن قلبا صهورا .

لودري بالذي علمت بشير + لدعى من اذى الحياة ثبورا.

ما نرى في الزمان الا قتيلا + او اسيرا لحتف مصبورا .

হে সতীসাধ্বী নারীগণ তোমাদের কত সন্তানেরা ঘোড় সাওয়ার (বীর পুরুষ) হয়েছে। আফসোস
তোমরা যাদেরকে জন্ম দিয়েছ তাদের প্রত্যাবর্তন হল কবর।

- যে পৃথিবীকে ভালোবেসে দীর্ঘায় কামনা করে সে যেন নিজের জন্য এমন অন্তরকে প্রত্তুত করে রাখে
   যে, মুসিবতকে বহন করতে পারে এবং এর উপর ধৈর্যধারণ করতে পারে।
- আমি দুনিয়ার বিপদ-আপদ ও সমস্যা সম্পর্কে যা অবগত হয়েছি তা যদি (মক্কার) ছাবীর পাহাড়
  জানত তাহলে সে নিজের জন্য ধ্বংস কামনা করত।
- লোকেরা বর্তমান কালে কেউ কেউ হত্যাকৃত, কেউ বা বন্দী অবস্থায় আছে আবার কেউ হত্যায় জন্য অপেক্রমাণ।
- (৯) মানুষ তার জন্ম ও সময় সম্পর্কে অবগত অথচ আখিরাত সম্পর্কে তার প্রত্যাবর্তন স্থল কবর সম্পর্কে কিছুই জানে না। দুনিরা হতে মানুষ যে যত ক্ষমতাধর ও শক্তিশালী হোক না কেন বিদারের সমর রিজ ও গুন্য হাতে তাকে বিদার হতে হয়েছে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাকিরার শেষাংশে ছয়শত সাতাতরতম ফসলের চার হতে সাততম লাইনে বলেন-

ويجوز معرفتى بمسقط هامتى + فى الورد، لا بالقبر فى الاصدار . داران اما هذه فسسيئة + جدا ولا خبر لتلك الدار . ما جا، عنها وافد متسرع + فنقول للنبأ الجديد بدار .

والسلك ثبت للقديم وابرزت + بلقيس عارية بغير صدار.

- মানুষের জন্য উচিত (বৈধ) একথা জানা যে, সে দুনিয়ায় জন্মহণের সময় তার মাথা প্রথমে কোথায়
  ঠেকেছিল। সে কোথায় জন্মে ছিল (এবং সে তা জানে ও) কিন্তু সে তার মৃত্যুর হ্বান তার কবর সম্পর্কে
  অজ্ঞ।
- দুটি পৃথিবী একটি দুনিয়া অপরটি আখিরাত। এ দুনিয়া হলো নিকৃষ্ট সে তার সন্তানদের সাথে অসদাচরণ করে। আর আখিরাতের কোনো সংবাদ তো দুনিয়া হতে নেওয়া সম্ভব হয়নি।
- আর বারা দুনিয়া হতে আখিরাতের দিকে চলে বায় (অর্থাৎ দ্রুত মৃত্যুবরণ করে) আমরা তাদেরকে
   বলি দ্রুত আখিরাতের দিকে চলে গেল।
- রাষ্ট্র ও রাজত্ব সুপ্রাচীন কাল থেকে আল্লাহ তাআলা ঠিক রেখেছেন। (অথচ সব রাজা রাজারাই চলে যেতে হয়েছে রিক্ত হতে যেমন নাকি)

রাণী বিল কিসের কবর কে উন্মোচন করার পর তার লাশকে কবরে নগ্ন অবস্থায় পাওয়া গেছে। তিনি কর্পদকহীনভাবে বিদায় নিয়েছেন।

#### খ. নৃত্যু

মৃত্যু মানুষের অবিশভ্যাবী বাতত্ব বিষয়। কবি তার প্রতিটি কাব্য ও কাফিয়াতে এ বিষয়ে কম-বেশি আলোচনা করেছেন। যাহিদ কবি হিসেবে তিনি আখেরাতমুখী ও পরকাল নির্ভর কবিতাই বেশি রচনা করেছেন। এই কাফিয়াটি কবির দীর্ঘতম কাফিয়া হওয়ায় তাতে এসব আলোচনা আরো বেশি করে এসেছে।

(১) মৃত্যুর হাত হতে বাঁচার যখন কোনো ব্যবস্থাই নেই তখন তাকে ভয় করে কিংবা তা হতে দূরে থাকার কোনো অর্থ হয় না। কেউ কেউ দুনিয়াতে পূর্ণ ভোগ করে মৃত্যুবরণ করে কেউ হয়তো কিছু বুবো উঠার আগেই চলে যায়। ইচ্ছায়-অনিচ্ছায় সবাইকে একদিন চলে যেতে হবে। কবি এ বিষয়ে অত্র কাফিয়ার শুক্ততেই চারশত ছিয়াশিতম লাইনে বলেন–

اذا لم یکن بد من السوت فالقه + افض به الفودان ام فری الخصر .
علی مضی من بعد نصر وعزة + وحسزة اودی قبل ان ینزل النصر .
فانی اری ذریة الشیخ ادم + قدیما علیهم بالردی اخذ الاصر .

- আলী (রা) ইসলামের বিজয় ও সাহায়্য (আল্লাহর) পাওয়ার পর ইত্তেকাল করেছেন আর বীয় কেশরী
  হাময়া (রা) ইসলামের প্রতি আল্লাহর সাহায়্য আসার পূর্বেই ইত্তেকাল করেছেন।
- মৃত্যু হলো আদম সন্তানদের কাছ থেকে নেওয়া একটি ওয়াদা পত্র মাত্র। আমরা সবাই মৃত্র দিকে ধার্মান।
- (২) যুগের বিবর্তন ধীরে ধীরে মানুষকে মৃত্যুর দিকে ঠেলে দেয়। মানুষেরা তাদের প্রিয়জনকে অনিচ্ছা সত্ত্বেও কবরে নামিয়ে দেয়। জলে-ত্বল অন্তরীক্ষে যেখানেই যেই থাকুক না কেন তাকে মৃত্যু অবশ্যই আক্রান্ত করবে। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার পাঁচশত উনপঞ্চাশতম ফছলের তৃতীয় ও চতুর্থ লাইনে বলেন-

سار الزمان بهم الى اجداثهم + وكذا الزمان باهله يار. كن حيث شئت بلجة او ربوة + او وهدة ينالك التيار.

- কালের চক্র ও পরাবর্তনের কারণে কবরবাসীদেরকে তাদের আত্মীয়-স্বজনরা কবরে রেখে এসেছে। এতে কোনো সন্দেহ নেই যে, ইহা কলেরই আচরণ। এভাবেই সে পৃথিবীবাসীকে মৃত্যুর পথে নিয়ে যায়।
- তুমি যেখানে ইচ্ছা অবস্থান কর পাহাড় চূড়ায়, সমতল মাঠে, কিংবা তরঙ্গায়িত কোনো সাগরে।
   অবশ্যই তোমাকে মৃত্যু সাক্ষাত করবে।

(৩) বয়সের সাথে মৃত্যুর কোনো সম্পর্ক নেই। কেউ অল্প বয়সে মরবে না বেশি বয়সে হলে মারা যাবে তার কোনো নিশ্চয়তা নেই। কত যুবতীর মৃত্যুর কারণে তার রেখে যাওয়া অলংকার বৃদ্ধারা ব্যবহার করে। মানুবের বয়স যতই বাড়ুক মৃত্যুর হাত হতে বাঁচতে পারবে না। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার পাঁচশত ঘাটতম ফসলের চার এবং পাঁচ লাইনে এবং পাঁচশত একষ্টিতম ফছলের তিন ও চারতম লাইনে বলেন—

ليس بالسن تستحق السنايا + كم نجا بازل وعوجل بكر.
وعوان حازت حلى كعاب + فاحاتها من الحوادث بكر.
والفتى والردى كراكب لج + انما نفه من السوت فتر.
إن يطل عيشه فإن المنايا + سوف يقصى لها من العيش وتر.

- বেশি বয়সের কারণে কেউ মৃত্যুর উপযুক্ত হয় না। কত কর্মঠ দীর্ঘজীবী উট (মানুব) মৃত্বরণ করে না।
   আবার কত অল্পবয়সী উট (মানুব) মৃত্যু তাকে দ্রুত আক্রমণ করে ধ্বংস করে দিয়েছে।
- কত মধ্যবয়সী (কিংবা বৃদ্ধা) মহিলা যুবতী-তয়ী নারীর অলংকারের ওয়ারিশ হয়েছে। আকম্মিকভাবে

  মৃত্যুর বিপদ য়ারা সে ধ্বংস হয়ে যাওয়ার কারণে।
- ত. যুবক (মানুষ) এবং মৃত্যুর উদাহরণ হলো ঐ ব্যক্তির ন্যায় যে তরঙ্গায়িত সমুদ্রে (নৌকায়) আরোহণ
   করে। তার মাঝে এবং মৃত্যুর মাঝে সামান্য সময় ব্যতীত অন্য কোনো প্রার্থক্য থাকে না।
- মানুষের জীবন বতই দীর্ঘ হোক না কেন মৃত্যু তার সে জীবন থেকে নিজের অংশপূর্ণভাবেই খুঁজে
  নিবে।
- (৪) মৃত্যুর পর কি হবে তা আমরা কেউ জানি না। আমাদের পরিণতি অতিমন্দ হবে নাকি আনন্দণায়ক হবে। আমাদের পূর্বেও অনেকে মৃত্যুর হাকিকাত জানতে তেরেছিল কিন্তু আল্লাহ তাআলা কারো জন্যই তা জানার ব্যবস্থা করেননি। আমরা যে যত দিন বাঁচি না কেন স্বাইকে একদিন মৃত্যুর পুল অতিক্রম করে আখিরাতের পথে যেতে হবে। এ বিষয়ে কবি অত্র কাফিয়ার ছয়্মণত দুইত্ম কছলের প্রথম, তৃতীয় ও ষষ্ঠ লাইনে বলেন-

مالى بسا بعد الردى مخبره + قد أدمت الانف هذى البره .
كم رام سبر الامر من قبلنا + قنادت القدرة لن تسبره .
عشنا وجسر السوت قدا منا + فشسر الان لكى نعبره .

- মৃত্যু পরবর্তী বিষয়ে আমার কাছে কোনো সংবাদ নেই। ইহা আমাকে কট দেয় বেমন উট তার নাকে বাঁকানো লোহার কারণে কট পায়।
- আমাদের পূর্বে ও অনেক মানুষ মৃত্যুর প্রকৃত অবত্বা জানতে চেষ্টা করেছে কিছু আল্লাহ তাআলার কুদরত ডেকে বলেছে কখনো ও তুমি মৃত্যুর রহস্য উদঘাটন করতে পারবে না।
- আমরা জীবনধারণ করে চলছি এবং মৃত্যুর পুল আমাদের সামনে দণ্ডায়মান কাজেই সর্বশক্তি ও প্রতৃতি
  নিয়ে তা অতিক্রমের জন্য আমাদের চেষ্টা করা উচিত।
- (৫) মৃত্যু তার আক্রমণের সময়ে কেরাউন আর মূসা, ভালো মানুষ বা মন্দ মানুষের মধ্যে কোনো প্রার্থক্য করে না। সকল লাকড়ির আগুনেই যেমন পোড়ানোর শক্তি একই রকম মৃত্যুর স্থান-কাল পরিবর্তন হলেও তার প্রভাব একই রকম। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার হয়শত চল্লিশতম কছলের প্রথম ও দ্বিতীয় লাইনে বলেন-

ما بين موسى ولا فرعون تفرقة + عند المنون باكبار واصغار . كانها ذات قر اطعمت لهبا + ما ضمه الحطب من سدر وغار .

- মৃত্যু নিকট ছোট এবং বড়দের মাঝে, মূসা এবং কিরাউনের মাঝে কোনো প্রার্থক্য নেই।
- মৃত্যু যেন শীতের রাতে প্রজ্জ্বন করা আগুনের মতো। চাই তা সুগন্ধিযুক্ত লাকড়ি কিংবা সাধারণ লাকড়িতে লাগানো হোক তাকে পুড়বেই।
- (৬) জীবনটা একটা ব্রীজের মতো। যে ভালোভাবে তা অতিক্রম করতে শিখেছে সে সফলকাম হয়েছে।
  মৃত্যুটা মর্যাদার বিষয় কিন্তু পথটি বড়ই দুর্গম। মৃত্যু কখনো সহজ ও সুখকর নয় তবুও মানুষকে তা বরণ
  করে নিতে হয়। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার একশত সাতাইশতম ফছলের আট হতে দশতম লাইনে
  বলেন—

العيش جسر نال من هوجا سر + اوكاد فيه وخاب من لم يجسر.

ويدلني أن السمات فضيلة + كون الطريق اليد غير ميسر.

لولا نفاسته لسهل نهجه + كاذي الضعيف على لئيم السكسر.

- জীবন যেন একটি পুল। তা কেবল ভোগ করতে পেরেছে (লাভ করেছে) যে পুল আরোহণে পারদর্শী।
   কিংবা পারদর্শীতার কাছাকাছি গিয়েছে। কিতৃ ব্যর্থতা ও নিক্ষলতা কেবল পরাজিত ও ভীতুদের জন্য।
- ২. মৃত্যু একটি মর্যাদার কাজ একথাতেই প্রমাণিত হয় যে, তার নিকট পৌছার রাভা সহজ নয়। (সহজে অতিক্রম যোগ্য নয়)
- ৩. যদি মৃত্যু উত্তম ও চমৎকার হতো তাহলে তার মিকট পৌছার পথটিও সহজ হতো। যেমন নাকি নিকৃষ্ট জালিমের পক্ষ হতে ককীর-মিসকীনদেরকে কষ্ট বা আঘাত প্রদান করা সহজ।

(৭) মানুষ মৃত্যুর কথা অবলীলার বলে দের। বরসকালে মৃত্যুর সময় সে ওয়ারিশানদের জন্য খেজুর বাগান, ব্যবসা-বাণিজ্য, ধন-সম্পদ, কতকি রেখে যায়। অথচ সময়ের ব্যবধানে স্বাই তাকে এমনভাবে ভূলে যায় যেন এ নামে ওরা কাউকে চিনত না। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার শেষাংশে সাতশত বাইশতম ফছলের সাত হতে এগারোতম লাইনে বলেন—

سألنا المعاشر عن خيرهم + فقالوا بغير اكترات قبر.

وقلنا فكيف اتاه الحمام + اعاجله بغتة ام صبر.

فقالوا تسادي به وقته + وادركه السوت لساكير.

وغادر في اهله ثروة + وما لا اذبع ونخلا ابر.

فلا يسقط الدمع قط اللوى + ولا تدكر خبرة في حبر.

- ১. আমি লোকদেরকে তাদের মাঝে কে উত্তম ও তালো সে সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করেছি তারা কোনো ওরুত্ব না দিয়ে, চিন্তা না করেই বলল আমাদের তালো লোকেরা মৃত্যুবরণ করেছে। বর্তমানে আমাদের মাঝে উত্তম কেউ বেঁচে নেই।
- ২. আমি তাদেরকে বললাম তাদের কিভাবে মৃত্যু হয়েছে? হঠাৎ করে শিশু অবস্থায় মৃত্যু হয়েছে? নাকি সংগ্রাম ও ধৈর্যের সাথে বেড়ে উঠে দীর্ঘ হায়াতের পর পরিণত বয়সে য়ৃত্যু হয়েছে?
- ৩. ওরা আমাকে জবাবে বলল, তারা দীর্ঘায়ু লাভ করেছিল। বৃদ্ধ বয়সেই তাদের মৃত্যু হয়েছিল।
- তারা বিশাল সম্পদ রেখে পরিবারের সদস্যদের কাছ থেকে বিদায় নিয়েছে। প্রচুর সম্পদ ও ফলদার বিশাল খেজুর বাগান বন্টন করে তাদের মৃত্যু হয়েছে।
- ৫. বিপুল ধন-সম্পদ রেখে তিনি আখিরাতের পথে রওয়ানা করেছেন অথচ তার রেখে যাওয়া পরিবারের সদস্যরা 'সিকতিল লেওয়া' নামক স্থানে অবস্থান করে তার জন্য একটু কারা ও করেনি এমনকি তাদের জন্য রেখে যাওয়া নিয়ামতসমূহের একটু শ্বরণ ও করেনি।

### গ, স্বল্পে তুষ্টি

স্বল্পে তুষ্টি মুমিনের একটি মহৎগুণ। স্বল্পে তুষ্ট ব্যক্তি কখনো উচ্চাভিলাসী হয় না। তাই অনেক গোনাহের কাজ থেকে বেঁচে থাকা তার জন্য সহজ। কবি তার প্রায় প্রতিটি কাফিয়াতেই এ বিষয়ে স্বল্প-বিত্তর আলোচনা করেছেন।

(১) মানুবের অনেক সম্পদ থাকার পরও এমনকি প্রচুর বিভ-বৈতব থাকার পরও যদি আরো সম্পদ অর্থ কামনা করতে থাকে তাহলে প্রকৃত অর্থে তার দারিদ্রাতা ও দৈন্যতারই বহিঃপ্রকাশ। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার চার শত সাতাশিতম কছলের প্রথম লাইনে এবং ছয় শত পনোরোতম কছলের পঞ্চাশতম লাইনে বলেন-

> اذا زادك المال افتقارا وحاجة + الى جامعيه فالشراء هو الفقر . ان اقتناع النفس من احسن الغنى + كسا ان سؤ الحرص من اقبح الفقر .

- সম্পদ যদি তোমার দারিদ্রাতা ও সম্পদ জমাকারীর নিকট তোমার প্রয়োজনীয়তা বৃদ্ধি করে তাহলে
  এই সম্পদ দারিদ্রাতারই নামান্তর। (অর্থাৎ যে ব্যক্তি সম্পদে সন্তুই হয় না প্রকৃতপক্ষেই সে দরিদ্র)
- রল্পে তুই থাকা সর্বোত্তম ও সবচেয়ে সুন্দর ধনা
  ্যতা। বেমন নাকি মন্দ লোভ-লালসা নিকৃষ্ট
  দারিদ্রাতা। (অর্থাৎ রল্পে তুষ্টিই ধনা
  ্যতা আর লোভই দারিদ্রাতা)
- (২) মানুষ নিঃস্ব অবস্থার জন্ম নের অথচ সম্পদ জমানোর জন্য কি ব্যক্ততা তার। যে যেখানেই অবস্থান করি একদিন আমাকে আবার কর্পদকহীনভাবে চলে যেতে হবে। এ জন্য কবি নিজে দারিদ্রাতা ও ও নিঃস্বতার মাঝে জীবন-যাপনকে বেছে নিয়েছেন। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার ছয়্মশত পঞ্চাশতম কছলের প্রথম ও দ্বিতীয় লাইনে এবং ছয়্মশত বারানুত্ম কছলের প্রথম লাইনে বলেন—

رأيت الحتف طوف كل افق + وجاب الارض من مصر وكفر.
وكيف يشسر الانسان وفرا + ولم يخرج الى الدنيا بوفر.
الم ترنى مع الايام امسى + واضحى بين تفليس وحجر.

- মৃত্যুকে আমি দিক-দিগত্তে ঘুরিয়ে বেড়াতে দেখেছি। এমন কোনো শহর ও গ্রাম নেই যেখানে মৃত্যু অবতরণ করে না।
- মানুষ কিভাবে বিপুল বিত্ত-বৈভব জমা করে? অথচ সে পৃথিবীতে এসেতে এ অবস্থার যে, সে যা জমায়েত করেছে তার কোনো কিছুর মালিকই সে ছিল না।
- ত. হে পাঠক! তুমি কি আমাকে দেখ না? আমি আমার জীবদকে দারিদ্রোর মাঝে পরিচালনা করি কিংবা
  সম্পদ হতে নিজকে বাঁচিয়ে রাখি।

### ঘ, আল্লাহতীক্ষতা

(১) আল্লাহভীরুতা অপকর্ম ও গোনাহ হতে বেঁচে থাকার সর্বোৎকৃষ্ট মাধ্যম। তাই আল্লাহ তাআলার নিকট তারা বেশি সম্মানিত ও প্রিয় হন। আল্লাহ তাই কোনো মুব্তাকীর নেক কাজকে ধ্বংস হতে দেন না।

কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিরার ছয়শতবারতম ফছলের পাঁচ ও ছয়তম লাইনে বলেন-

ولا يضيع الله الساعى في التقى + فسن يسع فيها لا يخف غبن القسر .

اما قاله الكوفي في الزهد مثلما + تغنى به البصرى في صفة الخمر .

- আল্লাহ তাআলাকে ভয় করে যারা আল্লাহর রাস্তায় কাজ করে আল্লাহ তাদের কয়কে বিনয় হতে দেন
  না। আর যে আল্লাহর পথে কাজ করে শ্রম দেয় সে কোনো প্রকার লাঞ্ছনা ও ক্ষতির ভয় করে না।
- (২) একদিন প্রাণবায়ু শরীর থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ে যাবে। সকল মানুবের আত্মাই তার শরীর ছেড়ে চলে যাবে। কাজেই আল্লাহজীরুতার কোনো বিকল্প নেই। আল্লাহর সানিধ্য লাভের জন্য ইহাই একমাত্র মাধ্যম। কবি এ বিষয়ে এই কাফিয়ার ছয়শত চিকিশতম ফছলের প্রথম ও তৃতীয় লাইনে বলেন–

لنفسى إن تتاى عن الجسم روعة + كروعة انى اجليت عن ديارها . ففوزوا نفسك في الحياة وثبتوا + لاقد امكم في الارض قبل انهيارها .

- আমার অন্তর তার শরীর হতে বিচ্ছিন হতে ভয় পায়। যেমনিভাবে নববধু তার পিতৃগৃহ ছেড়ে দূরে
  য়ামীর বাডিতে যেতে ভয় পায়।
- কাজেই তোমাদের উচিত যুহুদ অবলম্বন করা এবং দুনিয়া হতে আল্লাহর ভয় দ্বারা পাথেয় গ্রহণ কর।
   এই পৃথিবী ধ্বংস হয়ে যাওয়ার আগে।
- অাল্লাহভীরুতাই প্রধান সম্পদ তাই কবি সবকিছুর বিনিমরে আল্লাহভীরুতা অবলম্বন করেছেন। কবি
   এ বিষয়ে অত্র কাকিয়ার ছয়শত একায়তম ফছলেয় শেষ লাইনে বলেন-

ومن يذخر لطول العيش مالا + فان تقاى عند الله ذخرى .

অনেকেই দুনিয়ার জন্য মাল-সম্পদ জমায়েত করে আর আমি আল্লাহ তাআলার ভয়কে আথিরাতের পুঁজি হিসেবে জমা করেছি। কবি ছয়শত উনাশিতম ফছলের তৃতীয় লাইনে বলেন−

فعليك بالتقرى ذخيرة ظاعن + ان التقية افضل الاذخار.

তোমার জন্য আখিরাতের মুসাফির হিসেবে পাথেয় ও পুঞ্জীভূত সম্পদ স্বরূপ আল্লাহভীরুতাকে গ্রহণ করা আবশ্যক। কেননা আল্লাহভীরুতাই হলো সর্বোন্তম পুঞ্জীভূত সম্পদ।

#### ঙ, দুনিয়ার জীবনের অসারতা

(১) মানুষ দুনিয়ার জীবনে বাসস্থান তৈরি করে কত মনোরম ও সুন্দর করে অথচ একবারও তারা ভেবে দেখে যে, তাদেরকে এই স্থান হতে খুব কম সময়ের মধ্যেই মুসাফিরের মতো প্রস্থান করতে হবে। মানুষ অন্ধের মতো গোনাহ ও অন্যারকে দু হাতে কুড়িরে নিচ্ছে। কবি এসব বিষয়ে অত্র কাফিয়ার হয়শত তেষ্টিতম কছলের এক থেকে তিন লাইনে বলেন—

تخيم يا ابن في ارتحال + وترقد في ذراك وانت ساري .

ويأمل ساكن الدنيا رباحا + وليس الحي الا في خسار.

غدا العسيان في شرق وغرب + يعدون العصى من اليسار.

- হে আদম সন্তান তুমি নিজের জন্য তাবু (খর) তৈরি কর অথচ তুমি দুনিয়া হতে চলে যাবে। তুমি তোমার ঘরে নিদ্রা যাও অথচ তোমাকে অবশ্যই অন্ধকার রাতে একদিন প্রস্থান করে যেতে হবে।
- মানুবেরা এ দুনিরা হতে লাভবান হওয়া কামনা করে। কিন্তু দুনিয়াতে মানুষ সর্বদাই লোকসানে
  নিমজ্জিত হয়েছে।
- ত. দুনিয়া জুড়ে সকল মানুষ যেন অন্ধ হয়ে গেছে। কি পূর্বে কি পশ্চিমে। ওরা পাপকর্মকে, খারাপ কাজকে
  সাধারণ ও সহজ কিছু মনে করে।
- (২) মানুষ যৌবন কে ধরে রাখতে চায়। বৃদ্ধতার ছাপকে গোপন রাখতে চায় অথচ বৃদ্ধতা যৌবনেরই ফসল। কবি এ বিষয়ে অত্র কাফিয়ার ছয়শত তিরান্তরতম ফছলের প্রথম ও দ্বিতীয় লাইনে বলেন-

الشيب ازهار الشباب فساله + يخفى وحسن الروض بالازهار.

ود الذي هوى الحسان لو اشترى + ظلماء لمته بالف نهار.

- বৃদ্ধের মাথার ওজতা যৌবনের ফুলস্বরূপ। মানুবের কি হলো যে তারা তা মেহদী রং দিয়ে গোপন করতে চায়। অথচ বাগানের সৌন্দর্য ফুল দিয়ে।
- নারীর প্রতি ভালোবাসায় মগ্নব্যক্তি কামনা করে তার জীবনের এক হাজার দিনের বিনিময়ে হলেও সে
  তার কালোচুল কিনে নিবে।

# قافية الزاء

উক্ত কাফিয়াটি কবি রচিত نزوسات কাব্যের মধ্যে একটি ছোট কাফিয়া। এতে মাত্র (২৩) তেইশটি ফছল ও একশত এগারো (১১১) লাইন কবিতা রয়েছে। এই কাফিয়ায় বছদ সংক্রান্ত কবিতা একেবারেই কম উল্লেখিত হয়েছে। দুনিয়া ও য়ুগের কুৎসা বর্ণনা করে সামান্য কয়েক লাইন এবং মৃত্যুর উপর কয়েক লাইন কবিতা উদত হয়েছে। আমরা নিয়ে এসব কবিতা উদাহরণ স্বরূপ উল্লেখ করলাম।

#### ক, দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা

দুনিয়া কোনো দিন কাউকে তৃপ্ত করতে পারেনি। দুনিয়াতে কেউ সুখ-শান্তি ধারাবাহিকভাবে, নিরবিচ্ছিন্নভাবে নিতে পারেনি। সে সবাইকে আশার কুহকে রেখেই মৃত্যুর হাত ধরিয়ে দুনিয়া হতে বিদায় দেয়। এ বিষয়ে কবি তার প্রায় প্রতিটি কাফিরাতেই কবিতা রচনা করেছেন।

(১) দুনিয়া কখনো সুন্দরী যুবতী নারীর মতো মানুষকে আফর্বিত করে। তার রূপ সৌন্দর্যের ধোঁকায় মানুষ নিজের অজাত্তেই তার পিছু ছুটতে থাকে। মানুষের জীবন সায়াহ্নে দুনিয়া বৃদ্ধ মহিলার মতো মানুষের নিকট অসুন্দর ও তিও হয়ে উঠে। দুনিয়া যেন মৃত্যুর পথে চলার জন্য সেতু বন্ধন মাত্র। দুনিয়াকে কবি ওয়াদাপূর্ণ করার জন্য আহ্বান জানিয়েছেন। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার সাতশত সাতাশতম ফছলের প্রথম হতে তৃতীর লাইনে বলেন—

لحاك الله يا دنيا خلوبا + فانت الغادة البكر العجوز.

وجدناك الطريق الى السنايا + وقد طال السدى فستى نجوز .

ئمنا من اذاك فنجزينا + فأن مرؤة الوعد النجوز.

- হে দুনিয়া আল্লাহ তোমাকে ধ্বংস করুক, তোমার চেহারাকে বিকৃত করুক তোমার কুটচক্র ও ধোঁকাবাজির কারণে। তুমি কখনো যুবতী নারী কখনো বৃদ্ধানারীর রূপে আত্মপ্রকাশ কর।
- তোমাকে (হে দুনিয়া) পেয়েছি মৃত্যুর নিকট পৌছার রান্তা হিসেবে। বর্তমানে আমাদের জীবন দীর্ঘ হয়েছে। কখন আমরা মৃত্যুর নিকট পৌছার জন্য এ পথ পাড়ি দিব।
- আমরা তোমার কট ও দুঃখ দানে নিরাশ ও তিক্ত হয়ে গিয়েছি। কাজেই তুমি আমাদের সাথে কৃত
   ওয়াদাকে পূর্ণ কর। কেননা ওয়াদা পূর্ণ করা ব্যক্তিত্ব ও মানবতার পরিচায়ক।

#### **Dhaka University Institutional Repository**

250

(২) দুনিয়া যখন কারো কাছ থেকে মুখ ফিরিয়ে নিতে চায় তখন তার অমঙ্গল আর অণ্ডত ছাড়া কিছুই হয় না। তাই কবি দুনিয়াকে মুখ ফিরিয়ে নেওয়ার আগে বর্শা বা অল্রের আঘাতে তাকে হত্যা করাকেও কোনো ভয় পান না বলে ব্যক্ত করেছেন। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার সাতশত ব্রিশ্তম কছলের প্রথম হতে তৃতীয় লাইনে বলেন-

یا ام دفر لو رحلت عن الوری + کسروا، ولو من آل ضبة کوزا .
ائی ذمستك فاشهری او اشرعی + لا ارهب الفسرد والمركوزا .
عشت السليم وما عنيت سلامة + لكن من سبك مرهقا منكوزا .

- হে দুনিয়া হে বিপর্যয়ের প্রসৃতি যদি তুমি কোনো মানুষের কাছ থেকে চলে যাও তখন আরবের রীতি
  অনুযায়ী তারা তাদের কলসীকে ভেঙে তুমি যেন আর ফিরে না আস তা কামনা করে। যদিও সে লোকটি
  দাব্বা গোত্রের মতো সন্মানিত কোনো গোত্রের লোক হোক না কেন।
- হে দুনিয়া আমি তোনার কুৎসা বর্ণনা করেছি। কাজেই তুমি আমার মুখের সামনে খোলা তরবারি
   স্থাপন কর কিংবা আমার দিকে তোমার বর্শা নিক্ষেপ কর তাতে আমি কোনো ভয় পাই না।
- আমি দীর্ঘ জীবন যাপন করেছি হে পৃথিবী তোমার ছোবলের আঘাতে আঘাতে নিরাপদে (তোমার বিষাক্ত ছোবল হতে)।

## খ. মৃত্যুর বর্ণনা

কবি তার প্রায় প্রতিটি কাফিরাতেই মৃত্যুর কম-বেশি বর্ণনা প্রদান করেছেন। মৃত্যু মানুবের জন্য অবিশ্যভাবী। তার হাত হতে মুক্তির কোনো পথ নেই। কবি এ বিষয়ে তার অত্র কাফিরার সাতশত প্রতাল্লিশতম ফছলের চতুর্থ ও পঞ্চম লাইনে বলেন—

> وما انفك يسعى الفتى للضلال + الى ان ثوى او الى أن عجز . فهل انت محتجز انه + ليوم الحنام تفك الحجز.

- মানুষ তার দীর্ঘ জীবনে সব সময়ই গোমরাহীতে নিমজ্জিত থাকে। আর যখন মৃত্যু ঘনিয়ে আসে
  কিংবা অক্ষম ও বৃদ্ধ হয়ে য়য় তখন তুমি তাকে দুনিয়া বিমুখ দেখতে পাবে।
- তুমি কি মনে কর মৃত্যুর দিনও হাত হতে নিকৃতি পাওয়ায় কোনো সভাবনা আছে এবং সে সময়ে
  তোমায় তাওবা কবুল হবে। তুমি কি এ জন্য প্রতৃত রয়েছে?

# قافية السين

উক্ত কাফিরাটি পুরুমির্য়াত কাব্যের মাঝারী মানের দীর্ঘ একটি কাফিরা। এতে মোট উনাশিটি কছলে (৫৬৩) পাঁচশত তেবটি লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে। কবি অত্র কাফিরার আল্লাহ তাআলার প্রশংসা দার্শনিক তত্ত্ব, প্রকৃতি ও সৌর বিজ্ঞান, ধর্মীর দর্শন, উপদেশমূলক বাণী, ভিন্ন মতাবলম্বীদের সমালোচনা, নারী জাতির কুৎসা বিষয়ে অধিক কবিতা রচনা করেছেন। বুহুদির্য়াত বা আখেরাতমুখী কবিতা তার এই কাফিরাতে খুব সামান্য সংকলিত হয়েছে। তবে কবর, মৃত্যুর বর্ণনা, দুনিরার কুৎসার বিবরণ সংক্তিপ্তাকারে তুলে ধরা হয়েছে। আমরা নিম্নে উদাহরণ স্বরূপ তার করেকটি উদ্তি উল্লেখ করব।

# ক. মৃত্যুর বর্ণনা

কবি মৃত্যুকে সব সময় তার দু'চোখের সামনে রাখতেন। মৃত্যুর স্মরণই তাকে যাহিদ হতে উবুদ্ধ করেছে। তাই তার প্রায় প্রতিটি কাফিয়াতেই কম-বেশি মৃত্যুর বিবরণ লক্ষ করা যায়।

(১) মানুষের মৃত্যুর কারণে আফসোস করার কিছুই নেই। মৃত্যুর কারণেই মানুষ দুনিরায় জজাল মুক্ত হয়ে শান্ত-সুন্দর আখেরাতি জীবন কামনা করতে পারে। মানুষ দুনিরায় ধোঁকায় পরে সুন্দর প্রাসাদ নির্মাণে ব্যন্ত হয়ে পড়ে অথচ কবরের মাটির ছালই তার ঘরের প্রকৃত ছাদ হবে। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার সাতশত পঞ্চানুতম কছলের প্রথম তিন লাইনে বলেন-

نفرس اصابتها السنايا فلا تكن + يؤوسا لعلى الله يوما يؤوسا .
وما برحت اجسادها تطلب العلى + من الدهر حتى زايلتها رؤوسها .
بنت بالظبى ابيات غز فاودعت + بيرت حفيرا حكستها رؤوسها .

- অন্তরসমূহ (মানুষ)-কে যদি মৃত্যু পেয়ে বসে তাহলে তুমি আল্লাহর রহমত হতে নিরাশ হবে না। বরং বল যে, এর বিনিময়ে হয়ত আল্লাহ তাকে আখেয়াতে কল্যাণ দান করবেন।
- মানুবের শরীরসমূহ (মানুষ) উচ্চমর্যাদা লাভের বিষয়ে কখনো হতাশ হয়ে পড়ে না, বিরত হয় না।
   বরং সে যুগের নিকট মর্যাদা লাভের আশায় থাকতে থাকতেই মৃত্যুবরণ করে।
- এসব শরীর (মানুষ) তরবারির মতো উজ্জ্ব ও চকচকে করে বিশাল প্রাসাদ তৈরি করে অতঃপর এক সময় সুসজ্জিত কবর ও তার ছালই এর জন্য বাসন্থান হিসেবে তাকে রেখে আসা হয়।
- (২) মানুষ যখন মারা যায় তখন কাফন পড়িয়ে তাকে কবরে নামানো হয়, লাল আর কাফন দুটিই ধ্বংস হয়ে যায়। কবরের সেই ঘর হতে কেউ মুক্তি পায় না। য়ৢগ বেমন আচরণই করুক না কেন মৃত ব্যক্তির তা থেকে মুক্তির কোনো পথই খোলা থাকে না। মৃত্যু সকল কর্মক্ষমতা দমিয়ে দেয়। কোনো কিছু করারই তার ক্ষমতা থাকে না। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার সাতশত ছিয়াড়য়তম ফছলের প্রথম হতে চতুর্থ লাইনে বলেন—

اذا الحى البس اكفانه + فقد فنى اللبس واللابس ويبلى السحيا فلا ضاحك + اذا شردهر ولا عابس ويحبس فى جدث ضيق + وليس بسطلقه الحابس فسا هو فى سلف سائر + ولا هو فى حندس قابس -

- মানুষ মারা গেলে তাকে কাফন পড়ানো হয় কাফন পরিধানকারী ও কাফন উভয়ই ধাংসের দিকে
  বালেছ।
- মৃতের মুখ ধ্বংস হয়ে যাবে যদি যুগ তাকে সৌভাগ্যবান করে তাহলে তুমি তাকে হাসি-খুশি পাবে না।
   আর যুগ যদি তার উপর যুলুম করে তাহলে তুমি তাকে গোমরা মুখ পাবে না।
- ত. মৃত ব্যক্তিকে ছোট ও সংকীর্ণ কবরে রাখা হবে। যারা তাকে কবরে রাখবে দাফনের পর ওরা তাকে

  মৃত করতে পারবে না।
- সে যখন মারা যায় তখন পূর্বসূরির পথ ধরে চলতে পায়ে না এবং সে তায় অন্ধকায় কবয়কে
  আলোকিত কয়তে পায়ে না।
- (৩) আমরা আমাদের মৃত পূর্বসূরিদের লাশ মারিয়ে, পারে পিষে হেটে যাই। আমাদের উত্তরসূরিরাও আমাদের সাথে এমন আচরণ করা স্বাভাবিক। কত নেতৃত্বানীয় লোক মৃত্যুবরণ করে মাটির সাথে মিশে যায়। কিছু দিন পর তার পরিচয়টুকুও মুছে যায়। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার আটশত নয়তম ফছলের তৃতীয় হতে পঞ্চম লাইনে বলেন–

عجبا لنا ولسن مضى اقدامنا + يسشين فوق جسومهم والأرؤس.
ولسوف بفعله بنا من بعدنا + إن السنون سهامه فى الاقؤس.
رأس الفتى زمنا وراس حسامه + فقد الرئيس كانه لم برؤس.

- আমাদের এবং চলে যাওয়া পূর্বপুরুষদের আত্র্যজনক বিষয় হলো কিভাবে আমরা তাদের শরীর ও
  মাথাসমূহ পদদলিত করছি।
- আমাদের মৃত্যুর পর যারা উত্তরস্রি হবে তারাও আমাদের সাথে তেমন আচরণ করবে আমরা প্রস্রিদের সাথে যেমন আচরণ করেছি। কেননা মৃত্যু সব সময় তীর নিক্ষেপ ও হত্যার জন্য তার ধনুককে প্রতৃত রাখে।
- মানুষ (যুবক) মৃত্যুর পূর্বে নেতা ছিল অতঃপর তার মৃত্যু আসলে মনে হয় যেন সে একদিনও নেতা
  ছিল না।

## খ, দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা

কবি তার প্রতিটি কাফিরাতেই দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা করেছেন। দুনিয়া ক্ষণস্থায়ী, দুনিয়া মানুবকে ধোঁকা দেয় এসবফিছুরই বর্ণনা কবি তার কাব্যে বিভিন্নভাবে উপস্থাপন করেছেন।

(১) দুনিরা নিকৃষ্ট স্থান এখানে আনন্দ খুশি করার মতো কিছু নেই। মানুষ দুনিরার বিলাস-ব্যাসনে এতই মত্ত যে, দুনিরার ক্ষতি হতে বাঁচার কোনো চেষ্টাই সে করে না। মানুষ পৃথিবীতে স্থায়ী নর জানার পরও দুনিরা নিরেই ব্যস্ত থাকে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার সাতশত বাষ্টিতম ফছলের প্রথম ও পঞ্চম লাইনে বলৈন-

ديناك دارشرور لا سرور بها + وليس يدري اخوها كيف يحرس ـ

صنع الانام اعاجيب مولدة + للأنس تزرع كي يتقى وتغترس.

- (হে শ্রোতা!) তুমি জেনে রাখ, দুনিয়া নিকৃষ্ট স্থান এখানে আনন্দ বলতে কিছু নেই। মানুষ তার নিকৃষ্টতা ও ক্ষতি হতে বাঁচার উপায় জানে না।
- মানুষ আশ্চার্যজনক অসম্ভব কাজ করে। মনে হয় যেন মানুষ দুনিয়ায় চিরস্থায়ী হবে। (মূলত মানুষের
  চিরস্থায়ী হওয়ার প্রশুই উঠে না) কেননা মানুষদেরকে নির্দিষ্ট সময়ের জন্য তৈরি করা হয়েছে।
- ক্রিয়া একটি অপহন্দনীয় স্থান। মৃত্যু এখানে মানুষকে আক্রমণ করে বলে কঠিনভাবে। এ প্রসঙ্গে
  করি অত্র কাফিয়ার সাতশত একানকাইতম ফছলের প্রথম, দ্বিতীয় ও চতুর্থ লাইনে বলেন–

غدت أم دفر وهي غير حميدة + مغنية عوادة في السجالس.

تعود على من لم ينت بحسامه + وتغنى فقيرا عد بعض الفالس .

فياليت اني لم اكن في برية + والا فوحيا باحدى الأمالس.

- দুনিয়া সর্বাবস্থাই প্রশংসা পাওয়ার অযোগ্য। যেমন কোনো গায়িকা গানের মজলিশে কাঠখণ্ড দিয়ে
  আঘাত করাকে অপছন্দ মনে কয়া হয়।
- ২. মৃত্যু যার সাথে সাক্ষাত করেনি তার সাথে সাক্ষাতের সাথে সাথেই সে মারা যায়। হতদরিদ্র, গরিব ও ধনী স্বাইকে গুনে গুনে সে হত্যা কর।
- হায় আফসোস আমি যদি মানুষের মাঝে জনুগ্রহণ না করতাম। হায় আফসোস আমি যদি বন্য জানোয়ার হয়ে কোনো বনে বা দুর্গম স্থানে জনুগ্রহণ করতাম।
- (৩) দুনিয়া তার নিকৃষ্টতাকে সবার মাঝে যেন ছড়িয়ে দিরেছে। যে যেই পেশায় থাকুক না কেন অপকর্ম ও অসাধুতা তাদের চেপে ধরেছে। অন্যায় ও পাপাচারে দুনিয়া নিমগু হয়ে আছে। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র

কাফিয়ার আটশত পনেরোতম ফহলের প্রথম হতে তৃতীয় লাইনে বলেন-

قد فاضت الدنيا بادناسها + على براياها واجناسها .

والشرفي العالم حتى التي + مكبها من فضل عرباها.

وكل حي فوقها ظالم + وما بها اظلم من ناسها.

- ১. প্রত্যেক মানুষের উপর দুনিয়া তার বিপর্যর ও নিকৃষ্টতাকে বিপুল পরিমাণে চাপিয়ে দিয়েছে।
- যে যেই পেশাতেই থাকুক না কেন প্রত্যেকের মধ্যেই মন্দ বা খারাপ রয়েছে। এমন ঐসব মহিলাদের মধ্যেও যারা চড়কায় সুতা কাটে।
- থ. যারা জমির উপর বসবাস করে তারা কোনো না কোনোভাবে মাজলুম। তবে দুনিয়া যে যুলুম বহন
   করে, চাপিয়ে দেয় তা মানুবের যুলুম থেকে অনেক বেশি কষ্টকর।

#### গ, কবরের বর্ণনা

কবর আখিরাতের প্রথম মঞ্জিল। এই মঞ্জিলের বাসিন্দা একদিন সবাইকে হতে হবে। ইচ্ছা-অনিচ্ছার আমরা সবাই সেখানে অতিথি হবো। কবর এক আশ্চার্য স্থান যেখানে নানা রঙের নানা ভাষার নানা বিশ্বাসের লোক একত্রিত হয়েছে। একের পর এক লোক তাতে জমায়েত হচ্ছে। কবি এ বিষয়ে অত্র কাফিরার সপ্তম হতে নবম লাইনে বলেন–

عجبت لقبر فيه ضيف تزاحت + على الكون فيه العرب والروم والفرس.

متى ياكل الجئسان يسكنه غيره + بد الدهر حرسا جاء من بعده حرس.
وكم درست هذى البسيطة عالسا + وعالم جيل من عوائده الدرس.

- কবরের বিষয়ে আমি আর্লান্টিত হই। ইহা সংকীর্ণ হওয়ার পর এতে রং ও জাতের প্রার্থক্য সত্ত্বেও রোম, পারস্য ও আরবের লোকেরা একত্রিত হয়ে ভীড় জয়য়।
- কবর তার ভিতরে দেওয়া মৃত দেহকে ধ্বংস করে দেয় তারপর আবার নতুন আরেকজন গ্রহণ করে।
   এভাবে কালের পরকাল চিরদিন সে তা গ্রহণ করে যাচ্ছে।
- অনেক লোক রয়েছে জমিন যাদের শৃতি চিহ্নকে মুছে দিয়েছে তাদের তার অভ্যন্তর ভাগে মিলিয়ে
  নিয়ে এবং কত জ্ঞানী ব্যক্তি যে তার জ্ঞান মানুষকে শিক্ষা দিয়েছে তাকেও ধ্বংস করে দিয়েছে।

# قافية الشين

এই কাফিয়াতে মোট সতেরোটি কছল ও চৌষটি (৬৪) লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে। লুবুমিয়াত কাব্যের এটি কুদ্রতম একটি কাফিয়া। কবি এতে দীর্ঘ জীবনের তিক্ততা, নানা রকমের উপদেশ প্রদান, আল্লাহর উপর পূর্ণ ভরসা করা, পরকাল, দুনিয়ার কুৎসা, মৃত্যু এবং অন্যান্য কিছু বিচ্ছিন্ন বিষয়ে কবিতা রচনা করেছেন। আমরা নিম্নে উদাহরণ স্বরূপ যুহ্দ সম্পর্কিত কিছু কবিতার লাইন উল্লেখ করব।

#### ক. আল্লাহ তাআলার উপর তাওয়াকুল

মানুষ তার রিষিকের জন্য, ধন-সম্পদের জন্য অতি ব্যক্ত হয়ে যায়, মনে হয় যেন আল্লাহ তাআলার উপর তার কোনো ভরসাই নাই। অনেকে আবার হারাম-হালালের কোনো তোয়াক্কা করে না। কবি তাদেরকে উপদেশের হুলে অত্র কাফিয়ার আটশত ছাব্বিশতম ফছলের দুই লাইনে বলেন–

> خذى من رزق ربك غير بسل + كما اخذت من السرعى الوحوش وخلى مثلهن البر حتى + يلاقين السنون وهن حوش.

- তুমি তোমার রিষিক কামাই কর, খাদ্য-পানীয়ের ব্যবস্থা কর হালাল পথে। যেমনিভাবে চতুস্পদ
  জল্পুগুলো তাদের চারণ ভূমিতে চড়ে বেড়ায় হালাল রিষিকের সন্ধানে।
- তুমি একাকী নির্জনে বসবাসকর বেমনিভাবে চতুস্পদ জন্তুরা বসবাস করে। হঠাৎ একদিন মৃত্যু এসে
  একাকী থাকা জন্তুকে মৃত্যু দিয়ে নিয়ে যায়।

## খ. মৃত্যুর বর্ণনা

মৃত্যু অবধারিত ও নিশ্চিত। ইহা প্রকৃত মহাসত্য কথা। কবি তাই তার প্রায় প্রতিটি কাফিয়াতে মৃত্যুর বর্ণনা নানাভাবে চিত্রায়িত করেছেন। দীর্ঘ সময় রোগে ভূগে মৃত্যুবরণ করা, কিংবা শোকে আক্রান্ত ও আঘাতে স্থিরমান হরে মৃত্যুবরণ করার চেরে যুদ্ধের ময়দানে কোনো বীরের আঘাতে মৃত্যুবরণ করাকে নিজের জন্য শ্রেষ মনে করেন। কবি বলেন মৃত্যু কোনো ঘুষ নেয় না যে, তার হাত থেকে মুক্তি পাওয়া যাবে। অথচ আমরা ধোঁকাবাজ দুনিয়ার পিছনে ঘুরে আমাদের স্বকিছুই বিনষ্ট করি। অত্র কাফিয়ার আটশত চৌত্রিশতম ফছলের তিন থেকে হয় লাইনে কবি তার এই অভিব্যক্তি ভূলে ধরেছেন—

لضربة فارس فى يوم حرب + تطير الروح منك مع الفراش.
اخف عليك من سقم طويل + وموت بعد ذاك على الفراش.
وحتف مشل حتف ابى نؤيب + ونكز مشل نكز ابى خراش.
ارانا فى مضللة ويأبى + ردى الانان رشوة كل راشى.

- যুদ্ধের দিনে কোনো বীরের আঘাতে যদি তোমার মাথার খুলি ও প্রান বায়ু উড়ে যায় (তাও তোমার জন্য উত্তম ও সহজ)।
- ২, তোমার জন্য উত্তম দীর্ঘ সময় বিহানায় রুগু হয়ে থেকে মৃত্যুবরণ করার চেরে।
- আবু যুয়াইব হুজালির শোক ও আফসোস করে মৃত্যু কিংবা বিবাক্ত সাপের দংশদে মৃত্যুবরণকারী আবু খেরাশের মৃত্যুর চেয়ে তা তোমার জন্য উত্তম হবে।
- আমি দেখছি যে, আমরা দুনিয়াতে ধোঁকাবাজী ও গোমরাহীর মধ্যে জীবন যাপন করছি। কিন্তু মৃত্যু অবধারিত সে কারো কাছ থেকে কোনো বুক্পহণ করে না। কাজে সে কাউকে ছাড় দেয় না।

### গ, দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা

দুনিয়াকে যে যত ভালোবাসুক, মুহাব্বত করুক দুনিয়া তাকে পরীক্ষিত করতে কিংবা কট দিতে সামান্যতম ভুল করে না। যে যত ভালো শিকারী হোক দুনিয়ার হাতে তাকে পরাভূত হতে হয়। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার আটশত আট্ত্রিশতম কছলের পাঁচ ও ছয় লাইনে বলেন—

> ام دفر لقد هو يتك جدا + اى ضب تركت من غير حرش. خففى الهمز بالنرائب عنى + واحملينى على قراءة ورش.

- ১. হে দুনিয়া আমি তোমাকে কতই না ভালোবাসি (কিছু এ ভালোবাসার কি কল হলো) তুমি আমাকে একটু ছাড় দেওনি। তুমি এমন কোনো দাব্ব (মুক্তভূমির একটি প্রাণী) আছে নাকি যাকে শিকারীর কষ্ট থেকে মুক্ত হয়ে বাঁচতে দিয়েছ। (অর্থাৎ দুনিয়া প্রতিটি প্রাণীই দুঃখ ও কষ্টের মুখোমুখি হয়। চাই সে দুনিয়াকে ভালোবাসুক কিংবা খারাপ জানুক।
- তুমি আমার উপর বিপদের চাপ কঠিনভাবে দিও না। বরং তা আমার জন্য হালকা কর। যেমনিভাবে (বিখ্যাত কারী) ওরাশ কুরআন তিলাওয়াতের সময় হাময়াকে হালকা করে পড়েন।

# قافية الصاد

এই কাফিরাতে ১২টি (বারো) কছল ও আটত্রিনটি কবিতার লাইন রয়েছে। এটি ক্ষুদ্রতম একটি কাফিরা। কবি এই কাফিরাতে স্ফিদের ধ্যান-ধারণা ও নারীদের ছলা-কলার বিদ্রুপাত্ক সমালোচনা করেছেন। দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা, মৃত্যু ও পরকালের বর্ণনা তাতে সুন্দরভাবে প্রকাশিত হয়েছে।

### ক. দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা

দুনিয়ার জীবন একটি বন্দীশালার মতো। খাঁচার পাখি যেমন মুক্ত হতে চার তেমনি দুনিয়ার বন্দীদশা হতে মানুব মুক্তি পেতে চায়। দুনিয়ার জীবন একের পর এক কষ্ট আর দুঃখ দৈন্যে ভরা। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার আটশত তেতাল্লিশতম কছলের প্রথম হতে তৃতীয় লাইনে বলেন—

غنينا في الحياة ذوى اضطرار + كطر الرجن أعوزها الخلاص.

تصيب القوم من نوب الليالي + سهام لا تنهنهها الدلاص .

فهل في الارض من فرج لحر + تزجى في مطالب القلاص.

- তাকদীরের হুকুমে আমরা দুনিয়ার জীবনে অনিচ্ছাকৃতভাবে অবস্থান করছি। যেমনিভাবে পাখিকে খাঁচার বসবাসে বাধ্য করা হয়। পাখিটি তার খাঁচা হতে মুক্ত হতে চায়। আমরাও তেমনি দুনিয়া হতে মুক্ত হতে চাই।
- আজাদ (সম্মানিত) ব্যক্তির জন্য পৃথিবীতে কি এমন স্থান আছে যেখানে শান্তি-সুথ রয়েছে। তাহলে
  আমরা সেখানে আমাদের য়য়তী উটকে সেখানে পৌছার জন্য ছুটিয়ে দিতাম।

## খ, মৃত্যুর বর্ণনা

(১) মৃত্যু সবাইকে আক্রান্ত করবেই। সিংহ আর ইনুর, সবল আর দুর্বল সবাই তার নিকট সমান। মানুষ কেউ মৃত্যুবরণ করতে চায় না। প্রয়োজনে অস্ত্রের সাহায্য-সহযোগিতা নিয়ে ও বাঁচতে চায়। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাকিয়ার আটশত পয়তাল্লিশতম কছলে বর্ণনা করেন-

> سوا، على هذا الحسام أضيفها + ازار السنايا ام توفى بها درصا . فان تتركوا السوت الطبيعي ياتكم + ولم تستعينوا لا حساما ولا خرصا .

وكان لكم حرص على العيش بين + فسا لكم حستم على ضده حرصا .

- সিংহ কিংবা ইঁদুরের প্রাণ যাই সংহার করতে চায় মৃত্যুর কাছে তার উভয়ই সমান।
- তোমার যদি মৃত্যুকে স্বাভাবিকভাবে হেড়ে দিতে তাহলে মৃত্যু তোমাদের নিকট প্রাকৃতিকভাবে আসত।
   আর তা তোমাদের জন্য উত্তম হতো। তোমাদের তরবারি এবং তীর-ধনুক নিয়ে (মৃত্যুর দিকে)
   এগিয়ে যাওয়ার চেয়ে।
- ৩. (তোমাদের যুদ্ধ প্রীতি দ্বারা বুঝা যায় যে,) তোমরা মৃত্যুকে দ্রুত কামনা করছ অথচ জীবনের হায়ীত্ব ও লীর্ঘতার প্রতি তোমাদের লোভ রয়েছে। আর এজন্যই অন্ত্র-শল্রের দ্বারা মৃত্যুর হাত হতে বাঁচার চেষ্টা করছ।
- (২) মৃত্যুর বিষয়ে চিত্তা করতেই মৃত্যুর ভয়ের দুশ্চিত্তা আমার বহুগুণে বৃদ্ধি পায়। অথচ আমি যত দীর্ঘ হায়াত পাই না কেন আমাকে কিন্তু একদিন মৃত্যুবরণ করে চলে বেতে হবে তাতে কোনো সন্দেহ নেই। কবি এই বাত্তব সত্যকথাগুলো অত্র কাফিয়ার আটশত আটচল্লিশতম কাফিয়ার দুই লাইনে তুলে ধরেছেন-

تضاعف همى أن انتنى منيتى + ولم اقض حاجى بالسطايا الرواقص .
وما عالمى إن عشت فيه بزائد + ولا هو إن القيت منه بناقص .

- আমার দুশ্চিত্তা বৃদ্ধি পেয়েছে কেননা মৃত্যু আমার দিকে ধেয়ে আসছে। আর আমি আমার দীর্ঘ জীবনে
  ক্রতগামী উট ছুটিয়েও আমার আশাসমূহ পূরণ করতে পারিনি।

# قافية الضاد

উক্ত কাফিয়াটি কবির লুযুমিয়াত কাব্যের ক্ষুদ্রতম কাফিয়ার একটি। এতে মোট বারোটি কছল ও তিপ্পান্ন লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে। কবি এসব কবিতায় বৌবনের চলে যাওয়ায় আফসোস ও বৃদ্ধতার আগমনে দুঃখ প্রকাশ করেছেন। মানুষের অকৃতজ্ঞ হওয়া, কু-প্রবৃত্তিসমূহের অনুসরণ করা, আল্লাহ তাআলার ভয়, মৃত্যু ও দুনিয়ায় কুৎসার বর্ণনা আলোচনা করেছেন।

## ক. মৃত্যুর বর্ণনা

আল্লাহ তাআলা অসীম ক্ষমতাধর। তিনি যেমন ইল্ছা তেমনভাবে দুনিরা পরিচালনা করেন। দুনিরাতে কেউ ইল্ছা করে আসতে পারেনি এবং ইল্ছে করলে মৃত্যুবরণ করাও সম্ভব নয়। আমরা আমাদের জীবনকে যেভাবেই পরিচালিত করি না কেন আমাদের শেষ পরিণতি কিন্তু মৃত্যু।

কবি এ বিষয়ে অত্র কাফিয়ার আটশত একষ্টিতম ফছলের প্রথম হতে তৃতীয় লাইনে বলেন-

ما يشأ ربك يفعل قادرا + جل عن كل مقال واعت اض.

قد تجمعنا على غير هوى + وتفرقنا على غير تراض.

وتقارضنا شهادات التقى + ثم صرنا لزوال وانقراض.

- তোমার ব্রস্টা আল্লাহ তাআলা যা ইল্ছা করেন তা করতে সক্ষম। তিনি সকল মন্তব্য, কথা ও প্রশ্ন হতে
  তার কাজের বিষয়ে পবিত্র। (তার কাজের বিষয়ে প্রশ্ন উত্থাপনের কোনো সুযোগ নেই।)
- আমাদের অনিভাতেই আমরা দুনিয়াতে এসেছি, একত্রিত হয়েছি। আবার আমাদের অনিভাতেই
  আমাদেরকে দুনিয়া ছেড়ে য়েতে হবে। (আল্লাহর হকুমে)
- আমরা পরশার আল্লাহভীতি, ঈমান বিনিময় করেছি। (আমরা ঈমানের পথে একযোগে কাজ করেছি)
   তারপর আমাদের প্রত্যাবর্তন স্থল হলো মৃত্যু ধ্বংস এবং দুনিয়া হতে বিদায়।

### খ, দুনিয়ার ধ্বংসের বর্ণনা

দুনিয়া এবং দুনিয়াতে যাকিছু আছে সবই ক্ষণস্থায়ী ও ধ্বংসশীল। মানুব এক বিন্দু পানি হতে জন্ম নিয়ে কয়েকদিন পৃথিবীতে চলাফেরা করে আবার মৃত্যুর পথযাত্রী হয়ে চলে যায়। পৃথিবীর এই ধ্বংস ও মৃত্যু কবিকে ভাবিয়ে তোলো তাই নিশ্চিন্তে তিনি রাত ও যাপন করতে পারেন না।

কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার আটশত তেষ্টিতম ফহলের প্রথম তিন লাইনে বলেন-

انسا المر، نطفة ومداه + خطفة ليس عطفة حين يسضى ولكأن الانام سرح سوام + يتسلى بخلة بعد حمض وصاح ان جال في الحوادث فكرى + صاح با للأسى بنقر غمضى.

- মানুষ একটি মাত্র বীর্য বিন্দু হতে জন্ম নেয় এবং দুনিয়ায় একটি মুহুর্তের মতো সয়য় জীবন-য়াপন
  করে তারপর মায়া য়য় এবং বিতীয়বায় আয় জীবন ফিয়ে পায় না।
- মানুষ দুনিয়ার জীবনে যেন চতুম্পদ জতুর মতো ঘাস-পানি থেয়ে জীবন-যাপন করে। প্রথমে তিক্ত ও
  লবণাক্ত ঘাস ভক্ষণ করে পরে মিষ্ট ঘাসের দিকে যায়।
- হে আমার সাথী ও বন্দুগণ আমি যখন যুগের বিবর্তন ও পরিবর্তনের বিষয়ে ভাবী তখন আমি ঘুমাতে পারি না। এমনকি আফসোস ও আহাজারীর কারণে আমি দু'চোখের পাতা বন্ধ করতে পারি না।

### গ. দুনিয়া বিমুখতা ও আল্লাহভীকতা

বহুদ ও তাকওয়া মুমিনের সর্বোৎকৃষ্ট গুণাবলিসমূহের অন্যতম। এ দুটি গুণ কারো মাঝে একত্রিত হলে দুনিয়া ও আখিরাতে তার বিফল হওয়ার কোনো কারণ নেই। কিন্তু খুব সহজে মানুবের মন এগুলো মেনে নিতে চায় না। কাজেই আল্লাহভীক্ষতায় মনকে অভ্যন্থ করার চেষ্টা করতে হবে। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার আটশত প্রষ্টিতম লাইনে বলেন—

اذا راض فى نسك قلب + غدا وهو صعب كان لم يرض. يداوى السريض لكيسا يصع + وهل صحة الجه الا مرض. فلا تشركن ورعا فى الحباة + واد الى ربك المفترض.

- মানুষ যখন তার অভরকে দুনিয়া বিমুখ করতে চেষ্টা করে তখন অভরকে তুমি অবাধ্য হতে দেখবে।
   মনে হয় বেন সে দুনিয়া বিমুখতাকে মনে নিতে চায় না।
- রুগু ব্যক্তিকে রোগ সারানোর জন্য ঔষধ দেওয়া হয়। কিন্তু আশ্চর্যের বিষয় হলো অসুস্থতাই তার
  মৃত্তির পথ।
- জুনিয়াতে যতদিন বেঁচে থাকবে আল্লাহর ভয় থেকে দূরে থাকবে না এবং আল্লাহ তাআলা তোমার উপর দীন-দুনিয়ায় যেসব বিষয় আবশ্যক করেছেন তা সঠিকভাবে আদায়ের চেষ্টা কয়।

# قافة الطاء

উক্ত কাফিরাটি অত্র কাব্যের মধ্যে ছোট একটি কাফিরা। এতে মোট (২৪) চকিবশটি কছলে একাননকাইটি লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে। কবি এসব লাইনে সুনিয়ার সবকিছু ধাংস হয়ে যাওয়ার কথা, কালের আপতিত বিপদ-আপদ, আল্লাহ তাআলার উপর ভরসা, মৃত্যুর বর্ণনা, স্বল্লেতুষ্টি, আল্লাহ তাআলার প্রশংসা, তাওবা করা, সংগুণাবলি ও সদাচারের উপর কবিতা রচনা করেছেন। আমরা উদাহরণ স্বরূপ নিমে কয়টি লাইন উদৃত করব।

#### ক. সবকিছুই ধ্বংসশীল

পৃথিবীতে যা আছে যারা আছে সবাই একদিন ধ্বংস হয়ে যাবে। অতীতে যারা ছিল তারা সবাই ধ্বংস ও নিশ্চিহ্ন হয়ে গেছে। মদের পেরালা, নারিকা, নর্তকি, গারিকা, কবি সবকিছুই ধ্বংস হয়ে গেছে। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার আটশত আটষ্টিতম কছলের প্রথম দুই লাইনে বলেন—

اين امرؤ القيس والعذراي + اذ مال من تحته الفيط.

له كسيتان ذات كأمر + تزيد والسابح الربيط.

- ১. কোথায় কুমারী নারী আর ইমরুউল কায়েস। যখন তাকে নিরে উট নিচের দিকে ঝুঁকে পড়ে ছিল।
- ২, তার খরেরি রঙের দুটি বতু রয়েছে মদ যা পেয়ালায় ফেনারিত হয় আর তার (খরেরী) ঘোড়া।

## খ. দুনিয়ার বিপদ-আপদ

দুনিয়ায় বিপদ-আপদ আপতিত হওয়া সাধারণ বিষয়। একের পর বিপদ লেগেই থাকে। যদি আল্লাহ রহম না করেন তাহলে বাঁচার কোনো ব্যবস্থা নেই।

কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার আটশত সত্তরতম ফছলের প্রথম দুই লাইনে বলেন-

تنوط بنا الحوادث كل ثقل + ورب الناس يصرف ما تنرط.

وليس بحانط رمى بارض + اذا ما قارن الكفون الحنوط.

১. যুগের ঘূর্ণন ও বিপদ-আপদ আমাদের জন্য বিপদ টেনে আনে এবং এসব দুর্যোগের কারণে আমাদেরকে আতংকিত করে রাখে। কেবল মাত্র আল্লাহ তাআলা তার অতীব দয়া-করুণায় আমাদের উপর আপতিত বিপদ ও অপছন্দনীয় বন্ত হতে আমাদেরকে রক্ষা করেন।

যখন আমি মারা যাব এবং কাফন পড়ানো হবে আমার শরীরে তখন আমার কাছে উর্বর ও অনুর্বর
জমি উভয়ই সমান। কেননা এসবের কোনোটার থেকেই আমি উপকার নিতে পারব না।

### গ. মৃত্যুর বর্ণনা

মৃত্যু অবিশ্যসম্ভাবী ও চিরন্তন সত্য। মৃত্যুর হাত হতে মুক্তির কোনো পথ নেই। কবি তাই তার প্রত্যেকটি কাফিয়াতেই এ বিষয়ে কম-বেশি আলোচনা করেছেন।

(১) মৃত্যু একবার কাউকে হেড়ে দিলেও চূড়ান্তভাবে সে কাউকে হাড় দেয় না। মৃত্যু হলো নিমন্ত্রণবিহীন (আগভুক) মেহমান। সে প্রত্যেকের সাথে সাক্ষাত করবেই। চাই সে ব্যক্তি তার সাক্ষাতকে পছন্দ করুক আর নাই করুক। কবি এ বিষয়ে অত্র কাফিয়ার আটশত আশিতম ফছলের দুই হতে চতুর্থ লাইনে বলেন—

والموت حاس ما تعيف اجنا + وتضيف الاعراب والأنياطا.

ولقد حفرت عن اليقين بخاطر + ما كاد يبلغ حفره الانباطا.

وليد ركن جعادنا وسياطنا + ما ادرك النعسان في سياطا.

- প্রথমবারে (ইতঃপূর্বে) মৃত্যু যাকে অপছন্দ করে ছেড়ে গিয়েছিল তার নিকট অবশ্যই মৃত্যু ফিরে
  আসবে। সকল জীবিত লোকের নিকটই সে মেহমান হিসেবে আসবে। কেননা প্রত্যেক প্রাণীকেই
  মৃত্যুর স্বাদ নিতে হবে।
- আমি প্রকৃত কৃপের অনুসন্ধান করেছি। আমি সে কৃপের মাটি বের করে এনেছি কিছু তার প্রাত্তে পৌছিতে না পারায় বিজয় ও সফলতা অর্জন করতে পারিনি। (পৃথিবী এমন একটি কৃপের মতোই)
- ৩. আমাদের সবার নিকটই মৃত্যু আসবে। চাই আমরা নিকৃষ্ট হই কিংবা উত্তম ও সম্মানিত হই।
- (২) মৃত্যকে কবি বর্ষার লাগাতার বর্ষণের সাথে তুলনা করেছেন। বর্ষায় বৃষ্টির প্রয়োজন না হলেও বৃষ্টি হওয়া কামনা না করলেও বৃষ্টি চলতেই থাকে। তেমনি মৃত্যুকে মানুব কামনা না করলেও মৃত্যু আসতেই থাকে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার আট শত তিরাশিতম ফসলের তৃতীয় লাইনে বলেন,

والحتف مثل غمام جاد وابله + والناس يدعون لو اغنى الدعاء قط.

মৃত্যু বৃষ্টির ন্যায় ধারাবাহিকভাবে বর্ষিত হতে থাকে। লোকেরা চিৎকার করে যথেষ্ট হয়েছে বলে জানালেও হার আকসোস তাতে কোনো লাভ নেই। তাকে আসা থেকে কে বাধা দেবে?

(৩) যত বড় ভাজার হোক মৃত্যুর হাত হতে নিকৃতির কোনো ব্যবস্থা নেই। যতবড় দার্শনিক, চিন্তাবিদ হোক মৃত্যুর হাত হতে রক্ষা পাওয়ার কোনো ব্যবস্থা নেই। কবি তাই মৃত্যুকে অত্র কাফিয়ার আট শত উননকাইতম ফসলের চতুর্থ ও পঞ্চম লাইনে বর্ণনা করেন:

> وما دفعت حكساء الرجال + حتفا بحكمة بقراطها . ولكن يجيك قضاء يربك + اخا عيها مثل سقراطها .

- জ্ঞানীদের জ্ঞান, চিকিৎসকগণের চিকিৎসা, যা তারা আয়ড়ু করেছে ও শিক্ষা গ্রহণ করেছে এর কোনো
  কিছুই মৃত্যুর সন্নিকটে উপস্থিত ব্যক্তির মৃত্যুকে দূরে সরিয়ে দিতে পারেনি। (বোকরাতের মতো
  ডাক্তার কাজে আসেনি)
- মৃত্যু যখন আসে তখন যুক্তিদাতা, বুদ্ধিজীবী, সবল ব্যক্তি আর দুর্বল নির্বোধ উভরই সমান। সেখানে সক্রেটিস আর সাধারণ লোক একই।
- ম. স্বাস্ক্লে তুটি: এ বিষয়ে কবি তার কাব্যের অনেক কাফিয়াতেই কবিতা রচনা করেছেন। মানুষের চলার জন্য, জীবনের জন্য বেশি কিছু প্রয়োজন নেই। মানুষ স্বল্পে তুটি নয় বলেই দব সময় অভাব বোধ করে। অথচ অন্য প্রাণীরা প্রতিদিনের খাদ্যেই যথেষ্ট ও দুশ্ভিন্তামুক্ত হয়ে যায়। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার সর্বশেষ ফসল আট শত নকাইতম ফসলে প্রথম দুই লাইনে বলানে.

يغنى الفتى ملبس يستره + وقوته في رجى الظلام فقط. وحظه ان يكون منفردا + كطائر لا يراع اين قط.

- মানুবের এতটুকু কাপড়ই যথেষ্ট, যা দিয়ে সে তার লজ্জান্থান ঢেকে রাখতে পারে। রাতের আঁধারে সামান্য কিছু বেঁচে থাকার মতো খাবারই তার জন্য যথেষ্ট।
- এবং তার স্বাধীনভাবে একাকী চলা (আল্লাহর উপর ভরসা করে) যেমনিভাবে পাথি উড়ে বেড়ায় তার ইচ্ছামতো স্থানে রিথিকের সন্ধানে)।

# قافية الظاء

উক্ত কাফিরাটি লুয্মির্য়াত কাব্যের একটি কুদ্রতম কাফিরা। এতে মাত্র আটটি ফসল ও বিশ লাইন কবিতা সন্নিবেশিত হয়েছে। কবি আল্লাহর উপর ভরসা করা ও মৃত্যুর বর্ণনা বিষয়ে এখানে কবিতা রচনা করেছেন। আমরা নিম্নে দু-একটি উদ্ধৃতি প্রদান করব।

ক. মৃত্যুর বর্ণনা: যত ছোট কাফিয়াই হোক, কবি মৃত্যুর বর্ণনা দিতে তাতে ভূলে যাননি। অবশ্যুদ্ধাবী এ বিষয়টিকে কবি গভীরভাবে অনুভব করতেন বলেই তিনি সব সময় তা নিয়ে ভাবতেন।

(১) মানুষের বরস বৃদ্ধি পাওয়ার সাথে সাথে সৃত্যুর উপস্থিতি ও নৈকট্য বেড়ে যার। মানুষ জীবনকে নিষ্ঠুর ও রসহীন মনে করে অবজ্ঞার মেতে উঠে; কিন্তু যখন মৃত্যুর মুখোমুখি হয় তখন তাকে আরো অধিক নিকৃষ্ট ও খারাপ দেখতে পায়। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার আট শত চুরানকাইতম ফসলের প্রথম দুই লাইনে বলেন.

ابن خمسين ضمه عقد تسعين + يزجى له من الموت خطا . يتشكى فظاظة من حياة + واظن الحمام مند أفظا .

- ১. যার বয়স পঞ্চাশ হতে নকাইতে পৌছে তখন মৃত্যু তার দুয়ারে সে কড়াঘাত করতে দেখে।
- সে জীবনের কাঠিন্য ও উন্যাসিকতার বিষয়ে অভিযোগ করে অথচ আমি নিশ্চিত যে, মৃত্যু তার চেয়ে কঠিন ও জটিল হবে। (কোনোভাবেই তার জন্য মৃত্যু আরামদায়ক হবে না।)
- (২) মৃত্যু যেন মৃতব্যক্তির জন্য দান ও উপকারী বন্ধুস্বরূপ। উপকার পাওয়ার জন্য তাই কবি মৃত্যুকেই
   আহ্বান জানিয়েছেন।

এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার শেষ ফছলের দুই লাইনে বলেন।

السرت حظ لمن تامله + وليس في العيش إن تؤمل حظ . لا سيسا للذي عليه الوزر + إن قال أورنا ولحظ .

- মৃত্যু রয়েছে (অংশ) দান বে মৃত্যুকে নিয়েভাবে। জীবনকে নিয়ে ভাবনায় কোনো কিছু কামনা করা যায়
  না তাতে কোনো উপকারও নেই।
- ২. বিশেষত ওদের জন্য যারা গুনাহ ও অন্যায় করেছে, কথায়, দৃষ্টিতে এবং তাদের ইঙ্গিতে।

#### খ, আল্লাহর উপর ভরসা

তাওয়াক্কুল একটি প্রশংসনীয় গুণ। যারা আল্লাহর উপর নির্ভরশীল হয় স্বল্পে তুই হয় এবং গোনাহ হতে জনেকাংশেই মুক্ত থাকে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার আটশত প্রচানকাইতম কছলের প্রথম ও দ্বিতীর লাইনে বলেন–

> اذا كنت بالله السهيسن واثقا + فسلم اليه الامر في اللفظ واللحظ. يدبرك خلاق يدير مقادرا + تخطيك احسان الفسائم او تحظى.

- তুমি যদি আল্লাহ তাআলার প্রতি বিশ্বাসী হও তাহলে তোমার চলা, বলা ও দেখা ইত্যাদি সকল কাজে আল্লাহর উপর ভরসা কর।
- তাহলে তোমার সকল কর্ম ঐ মহান আল্লাহ তাআলা সহজ করে দিবেন বার হাতে রয়েছে তাকদীরসমূহ। যা তোমাকে সকল দান ও উচ্চমর্যাদার উর্দ্ধে নিয়ে বাবে।

# قافية العين

উক্ত কাফিরাটি অত্র কাব্যের হোট কাফিরাসমূহের অন্তর্ভুক্ত। এতে কবি আল্লাহ তাআলার প্রশংসা, মানুষদেরকে ইবাদতের জন্য উন্থুদ্ধকরণ, নফসের বক্রতা, যুগের বিবর্তন, দুনিয়ার কুৎসা, মৃত্যুর বর্ণনা, আখিরাতের বিবরণ, জীবনের তিক্ততা, উপদেশমূলকবাণী, তাকওয়া ইত্যাদি বিষয়ে কবিতা রচনা করেছেন। এই কাফিরায় মোট চৌত্রিশটি কছল ও দুইশত নয় লাইন কবিতা রয়েছে। আমরা উদাহরণ করপ যহুদ সম্পর্কিত কয়েরক লাইন কবিতার উদ্ধৃতি নিমে উল্লেখ করলাম।

### ক. দুনিয়ায় কুৎসাও তার ধ্বংস হয়ে যাওয়ায় বর্ণনা

দুনিরার ধ্বংসের বিষয়টি নিশ্চিত। তবু মানুষের দুনিরা লাভের জন্য তার পিছু পিছু হন্যে হয়ে ছুটে। ভূলে যায় আখিরাতকে আল্লাহকে এবং কিয়ামতের কঠিন শান্তিকে। লিগু হর নানা পাপাচারে কবি এ বিষয়ে প্রায় প্রত্যেকটি কাফিয়াতে কম-বেশি কবিতা রচনা করেছেন।

(১) মানুষ মৃত্যু অবধারিত জানার পরও দুনিয়ার পিছু-পিছু ঘুরে বেড়ায়। দুনিয়ার নিয়ামত ভোগ করে কৃপণের মতো সম্পদ আঁকড়ে থাকে গরিব-দুঃখীদেরকে দান করে না। পৃথিবীতে কারা যশরা-সুনাম থাকবে না। সবই একদিন নিঃশেষ হয়ে যাবে। পৃথিবীতে কারো যশ বা-সুনাম থাকবে না। সবই একদিন নিঃশেষ হয়ে যাবে। এ প্রসঙ্গে কবি তার অত্র কাফিয়ার নয় শত তিনতম ফছলের চার হতে আট লাইনে বলেন—

العلم بدرك أن السر، مختلس + من الحياة ولكن يقلب الطبع.
وقد حقتهم غمامات بكت زمنا + بلا ابتسام فلا جادوا ولا دمعوا.
لا تجمعوا المال واحبره مواليه + فالممسكون تراب كل ما جمعوا.
والوقت لله والدنيا مخلفة + من بعدنا وتساوى الهام والزمع.
وليس يثبت للايام من شرف + أذا تفاخرت الاحاد والجمع.

- মানুষ যখন জানে যে, তার মৃত্যু অবধারিত তখন সে কিভাবে দুনিয়ার ভালোবাসা ও কল্যাণকর উত্তম জিনিসের লোভে মত্ত থাকতে পারে?
- দুনিয়া তাদেরকে বৃষ্টি দিয়ে, ফসল দিয়ে, সফলতা ও কল্যাণ দিয়ে ভরিয়ে দিয়েছে। কিছু তায়া তাদের
  গোমরাহীতে নিমপু ছিল এবং তাদের মালিকানা হতে তায়া কিছুই দান কয়েনি।

- গরিব-দুঃখীদের মাঝে মাল-সম্পদ দান করার মাঝেই কল্যাণ রয়েছে। কৃপণদের বিপুল সম্পদ এগুলো
  মাটির মতো মূল্যহীন। কেননা তা কল্যাণের কাজে ব্যয় হয়নি।
- মানুব তার মৃত্যুর সময় জানে না, এটা কেবল আল্লাহই ভালো জানেন। দুনিয়া ছেড়ে যাওয়ায় বিষয়ে
  নেতা-কয়া, য়াজা-প্রজা সবাই সমান।
- ৫. এই দুনিয়ায় কায়ো মর্যাদাই চিরস্থায়ী হবে না। যদিও একাকী কিংবা সমবেতভাবে মর্যাদার লড়াইয়ে
  লিপ্ত হয়।
- (২) দুনিয়া এমন একস্থান কেউ তার কাছ থেকে যত দূরে থাকবে তত নিরাপদে থাকবে। মানুষ দুনিয়ায় বন্দীর মতো জীবন্যাপন করে কবরের যাত্রী হয়ে যায়। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার নয়শত নয়তম ফসলের সপ্তম ও অষ্টম লাইনে বলেন-

وام دفراذا طلقتها بذلت + رفدا فكانت كعرس حين تختلع . وسرت عسرى الى قبرى على مهل + وقد دنوت فحق الخوف والهلع .

- তুমি যদি দুনিয়া বিমুখ হয়ে থাক তাহলে দুনিয়ার অকল্যাণ হতে বেঁচে থাকতে পায়বে এবং কল্যাণ
  লাভ করবে। দুনিয়া হলো সম্পদের বিনিময়ে স্বামীর নিকট হতে তালাক গ্রহণকারী মহিলায় মতো।
  সে সম্পদ পেয়ে সভুষ্ট থাকে।
- আমি ধীরে ধীরে কবরের পথে বন্দী অবস্থায় অগ্রসর হচ্ছি। আফসোস মৃত্যু সন্নিকটে এসেছে আর ভয়
  ও আতদ্ধ আমার অন্তরে চুকে পড়েছে।

## খ, যুহুদ বা দুদিয়া বিনুখতা

এমন একটি গুণ যা মানুষকে নানাবিধ অপকর্ম হতে মুক্তি দিতে সহায়তা করে। কবি নিজে দুনিয়া বিমুখ ছিলেন বলে তার কবিতার নানা স্থানে, নানাভাবে দুনিয়া বিমুখতার বিষয়ে কবিতা আবৃত্তি করেছেন।

> عليك بفعل الخير لو لم يكن له + من الفضل الاحسنه في السامع. لعسرك ما في عالم الأرض زاهد + يقينا ولا الرهبان اهل الصرامع.

- তোমার জন্য উচিত সব সময় ভালো কাজ, কল্যাণকর কাজ করা। যদিও অন্যের কাছ থেকে প্রশংসা
  শোনা ব্যতীত এর দ্বিতীয় কোনো উপকার নাই।
- আমি তোমার প্রাণের শপথ করে বলতে পারি দুনিয়ার বুকে প্রকৃত পক্ষে কোনো যাহিদ (খুঁজে পাওয়া
  যায় না) নাই। এমনকি গীর্জা ও ইবাদতখানায় বসবাসকারী পাদ্রী ও সয়য়াসীয়াও নহে।

## গ. মৃত্যুর বর্ণনা

অন্যান্য কাফিয়ার মতো এই কাফিয়াতেও কবি মৃত্যুর বর্ণনা দিয়েছেন। তবে অত্র কাফিয়ার অন্যান্য বর্ণনার চেয়ে মৃত্যুর বর্ণনা অধিক প্রাধান্য পেয়েছে।

(১) দুনিয়ায় বসবাসকারী সবাই ছোট-বড়, দুঃখ-কট্ট নিয়েই বসবাস করে। এখানে নিরবচ্ছিন্ন শান্তি কামনা করাই বৃথা। মৃত্যুতেই কবি মানুষের কল্যাণ মনে করেন। মৃতের সাথে সম্পর্কের কারণেই মৃত্যুর সময় অনেকে কান্না কয়ে না হয় তায়া মৃতের কোনো খবরই রাখত না। কবি এ বিষয়ে অত্র কাফিয়ার প্রথম, দ্বিতীয় ও অট্টম লাইনে বলেন-

نفدوا على الارض في حالات ساكنها + وتحتها لهدؤ الحسن نضطجع.
والسرت خير وفيه لأمرى دعة + ان يضرب الترب لا يحدث له وجع.
يشبحوا الفراق ولولا الف مفتقد + للظاعنين، لما أبكوا ولا فجعوا.

- আমরা পৃথিবীতে তার অন্যান্য বসবাসকারীর মতো দুঃখ-কট আর দুন্ডিন্তা নিয়ে বসবাস করছি। কিন্তু
  মৃত্যু পর্যন্ত আমরা কোনো শান্তি ও আরাম পাইনি মাটিতে শোয়া ব্যতীত। (কবরে প্রবেশ ব্যতীত)
- ২. মৃত্যুতে মানুবের রয়েছে কল্যাণ, শান্তি ও আরাম যখন মানুব মরে মাটি হয়ে যায়। আর মাটিতে আঘাত করলে মাটি কোনো কট পায় না।
- মানুষ তাদের মৃত লোকদের কাছ থেকে বিচ্ছিন্ন হওয়ায় (হায়ানোর বেদনায়) চিত্তিত হয়ে পড়ে।
  প্রকৃতপক্ষে মৃতদের সাথে তাদের গভীর সম্পর্ক না থাকলে দুনিয়া হতে বিদায় নেওয়া লোকদের জন্য ওরা
  কারা করত না।
- (২) মানুবের জীবন হলো পানি পান করার ঘাটের মতো। আর মানুবের শ্বাস-প্রশ্বাস যেন মানুবের ঢোক নেওয়ার মতো। যে যেতাবেই বাঁচার চেষ্টা করুক চাই সুরক্ষিত বর্ম বা তরবারি দ্বারা মৃত্যুর হাত হতে তার বাঁচার কোনো ব্যবস্থাই হবে না। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার নয় শত ছয়তম ফছলের পঞ্চম ও ষষ্ঠ লাইনে বলেন—

والعيش ورد سيسقى الحي اخره + عند الحسام وانفاس الفتى جرع.

জীবন হলো পানির ঘাট (এর মতো)। মানুষের শ্বাস প্রশ্বাস হলো সে ঘাট হতে পানি পান করার মতো। সে এই পানি পানের দ্বারা মৃত্যু ব্যতীত পরিতৃপ্ত হয় না।

شاموا بروق المنابا غير ما نعهم + من الحوادث ما شاموا وما ادرعوا.

ওরা মৃত্যুর বিষয়ে নিশ্চিত হয়েছে। সে মৃত্যু হতে তাদেরকে তাদের সতর্কতার কারণে বাঁচাতে পারেনি। নাসা তরবারি, সুদৃঢ় বর্ম কোনোটাই তাদেরকে বাঁচাতে সক্ষম হয়নি।

#### **Dhaka University Institutional Repository**

#### 268

(৩) মৃত্যুকে সু-স্বাগতম জানিয়ে কবি তার আগমন কামনা করেছেন। মৃত্যুই তার নিকট একমাত্র মুক্তির পথ ও প্রগাম নিয়ে আসে। মানুষ আশায় বিভার থাকতেই মৃত্যু হাতহানি দিয়ে নিয়ে যায় প্রপারে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার নয় শত ছত্রিশতম কছলের প্রথম, দ্বিতীয় ও চতুর্থ লাইনে বলেন−

مرحبا بالموت فالعيش دجى + وحسام المر، كالفجر طع .
امل احصد لا ترسله + كف حى فاذا مات انقطع .

كم اراد الخلد قوم فرأوا + مسلكا إن يلتمس لا يستطع.

- মৃত্যুকে স্বাগতম কেননা জীবনটা অন্ধকার রাতের মতো কট আর পুঁভাগ্যতায় চেপে বসেছে। আর তার বিপরীতে মৃত্যু যেন উজ্জ্বল সকালের মতো।
- মানুবের জীবন আশায় ভরপুর যা কখনো বিচ্ছিন্ন হওয়ার নয়। যখন সে মারা যায় আশার রশির বাধন
  ছিন্ন হয় তখন মানুব আরামবাধ করে।
- কত জাতি-গোষ্ঠী (মানুষ) দুনিয়ায় চিরস্থায়ীত্বের চিন্তা করেছে কিন্তু যখনি তারা চিরস্থায়ীত্বের রাতা
  খুঁজেছে তখনি তারা বাধাপ্রাপ্ত হয়ে লক্ষ বত্ততে পৌঁছতে পারেনি।

# قافية الغين

এই কাফিয়াটি লুবুমিয়াত কাব্যের সবচেয়ে ক্ষুত্রতম কাফিয়া এতে মাত্র ছরটি ফছল ও চৌন্দ লাইন কবিতা রয়েছে। এ কাফিয়ায় কবি বৃদ্ধতা, উপদেশমূলকবাণী, চরিত্রবান ব্যক্তি ও দুনিয়ার কুৎসা নিয়ে কবিতা আবৃত্তি করেছেন। বুহুদ সম্পর্কিত কবিতা এই কাফিয়ায় নাই বললেই চলে।

কবি কবর ও দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনায় অত্র কাফিয়ার নয়শত তেতাল্লিশ ফছলের দুই লাইনে বলেন-

اخــو سفر قـصـده لـحده + تسادى به الــير حتى بلغ. وديناك عثل الاناء الخييث + وصاحبها مثل كلب ولغ.

- মানুষ সার্বক্ষণিক সফরে রয়েছে আর সফরের শেষ লক্ষ হলো কবর। সে তার পথে চলতেই থাকবে
  আর চলতে চলতে তার লক্ষে পৌছে যাবে।
- দুনিয়া এমন একটি পাত্রির মতো যার পানীয় নিকৃষ্ট হয়ে গেছে। যে দুনিয়ার সহিত সম্পর্ক রাখে সে ঐ
  কুকুরের মতো যে ঐ নিকৃষ্ট ময়লা পানিকে চেটে খাছে।

# قافة الفاء

অত্র কাফিরায় মোট বত্রিশটি ফছল ও দুইশত চৌচল্লিশ লাইন কবিতা রয়েছে। কবি এতে দুনিরার কুৎসা, আখিরাতমুখী হওয়ার জন্য উদ্দীপ্ত করা, কালের করাল গ্রাস, আখেরাতের জন্য প্রভৃতি, কবরের বর্ণনা, দার্শনিক ভাবধারা, বিভিন্ন ধর্ম বিশ্বাসের সমালোচনা, জীবনের প্রতি মানুষের লোভ-লালসা ইত্যাদি বিষয়ে আলোচনা করেছেন। আমরা নিম্নে তনুধ্যে সামান্য করেকটি উদাহরণ হিসেবে উদৃত করব।

### ক, আখিরাতের জন্য প্রস্তৃতির বর্ণনা

দুনিয়া হতে বিদায়ের সময়, মৃত্যুর সময় দীন ইসলাম ব্যতীত যে ব্যক্তি শুন্য হাতে বিদায় নেয় তার মূল্য কি? আখিরাতের কল্যাণ আর সফলতাই একমাত্র সফলতা। নেক আমল ব্যতীত কিভাবে জান্নাতের আশা করা যেতে পারে? এ বিষয়ে কবি অত্র কাফিয়ার নয়শত উনপঞ্চাশতম ফছলের প্রথম তিন লাইনে বলেন–

خاب الذي سارعن دنياه مرتحلا + وليس في كفه من دينها طرف.

لا خميسر لسلمسر، إلا خميسر اخسرة + يبقى عليه فذاك العز والشرف.

نرجوا السلامة في العقبي وما حسنت + اعسالنا فيرجى الفوز والغرف.

- ধ্বংস অবধারিত ঐ ব্যক্তির জন্য যে দুনিয়া হতে বিদায় নিল অথচ হাতে করে তার দীনের (নেক
  আমলের) কিছু নিয়ে যেতে পারেনি যা তাকে আথিরাতের আগুন হতে মুক্তি দিয়ে।
- মানুষের জন্য আখিরাতের ইজ্জত-সম্মানই একমাত্র ইজ্জত-সম্মান যা স্থায়ীভাবে থাকবে তাহাড়া
  অন্যকিছতে তার জন্য কল্যাণ নেই।
- আমরা আখিরাতে নিরাপদ, শান্তি ও কল্যাণে থাকা কামনা করি অথচ আমাদের আমলসমূহ উত্তম
  নহে যা দিয়ে সফলতা লাভ করা ও জানাতে প্রবেশের আশা করা যায়।

#### খ, কবরের বর্ণনা

কবর এমন এক ঘর আগে-পরে সবাইকে সে ঘরের মেহমান হতে হবে। আখিরাতের প্রথম মঞ্জিল কবরে ইচ্ছার অনিচ্ছার সবাইকে আল্লাহর ইচ্ছার পুনরুখিত হওরার পূর্ব মৃহর্ত পর্যন্ত অবস্থান করতে হবে। ধনী-নির্ধন, নববধু, হবুবর অনেকেই সময়ের পূর্বেই, আশা পূর্ণ হওয়ার পূর্বেই কবরের বাসিন্দা হয়ে যায়। এ বিষয়ে কবি অত্র কাকিয়ার নয়শত তেবট্টিতম কছলের আঠারো ও উনিশ্তম লাইনে বলেন

> وكم زفت الى جدث عروس + وقد هست الى عرس بزف. ارى دنياك خالطها قذاها + واعيت أيهذ بها مصفى.

কতই না দশ্শতি কবরন্থ হয়েছে পরশ্পর মিলনের পূর্বেই। (নবদশ্শতি বিয়ের পরপরই মৃত্যুবরণ করে
কবরন্ত হয়েছে পরশ্পর মিলন সভব হয়নি)

আমি দুনিরাকে ময়লা আবর্জনা মিশ্রিত-ঘোলাটে পেয়েছি। যারাই এই ঘোলাটে অবস্থাকে সঠিক ও
সুন্দর করে পরিচ্ছন করার চেষ্টা করেছে ওরাই ব্যর্থ হয়েছে।

#### গ, দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা

কবির প্রায় প্রতিটি কাফিয়াতেই দুনিয়ার কুৎসা বর্ণিত হয়েছে। দুনিয়ার লোভ-লালসা মানুষকে কুঁড়ে-কুঁড়ে খাল্ছে। কিন্তু মানুষ তা কোনোভাবেই টের করতে পারছে না। মানুষ ভাবছে আমি উন্নতি করছি পক্ষান্তরে সে আখিরাতকে ভুলে গিয়ে চরম দুরবস্থায় নিমজ্জিত হয়েছে। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ায় বেশ কয়েক স্থানে আলোচনা করেছেন আমরা উদাহরণ স্বরূপ দু-একটি উদৃতি প্রদান করব।

(১) দুনিয়ার প্রতি ধিক সে দুনিয়াবাসীকে কেবল ধোঁকা, প্রবঞ্চ্না ও কৃপণতা শিক্ষা দিয়েছে। দুনিয়া মায়ের মতো না হলে তাকে বর্জন করার ইত্যা ছিল কবির। এ প্রসঙ্গে তিনি অত্র কাফিয়ার নয়শত চুয়াল্লিশতন কছলের পঞ্চম ও সপ্তম লাইনে বলেন–

> يا ام دفسر، لحاك الله والدة + منك الاضاعة والتفريط والسرف. لو انك العرس او قعت الطلاق بها + لكنك الام هل لي عنك منصرف.

- হে দুনিয়া তুমি এমন এক জন্মদাত্রী (মা) তোমাকে আল্লাহর লা'নত (অভিসম্পাত) তুমি তোমার সভানদেরকে ধ্বংস, হারিয়ে যাওয়া। বাড়াবাড়ি ও অপব্য়য় শিক্ষা দিয়েছ।
- যদি তুমি আমার স্ত্রী হতে আমি তোমাকে তালাক দিতাম। কিন্তু তুমি তো আমার মা (মায়ের মতো)
   তুমি বল তোমার কাছ থেকে যাওয়ার বা পলায়ণের কি কোনো স্থান রয়েছে।
- (২) মানুষ ধীরে ধীরে মৃত্যুর পথ ধরে আখিরাতের দিকে ধাবমান। দুনিরা হলো অবাধ্য নারীর মতো। দুনিয়াকে ভালোবেসে মানুষ যতই কাছে নিতে চায় দুনিয়া ততই গোমরাহ মুখে দূরে সরে যায়। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার এগায়ো হতে তেয়ো লাইন নয়শত ছিচল্লিশতম কসলে বলেন।

يفنى الزمان وانفاس الانام له + خطى بهن الى الاجال يزدلف.
وام دفر فروك وافقت صلفا + منى وكان جزاء الفارك الصلف.
وكم ضحكت البها وهى عابسة + ثم افتكرت فزال الحب والكلف.

- কাল বয়ে চলে মানুবের শ্বাস-প্রশ্বাস তাকে এগিয়ে নিয়ে চলে মৃত্যুর সন্নিকটে।
- দুনিয়া হলো দুর্ব্যবহারকারী, অপছন্দনীয় খারাপ মহিলা এ জন্য আমি অহয়ার ও গৌরব নিয়ে তার
  মুখোমুখি দাঁড়িয়েছি। আমি তাকে অপছন্দ করার কারণে সে আমাকে কমই কল্যাণ দান করেছে।
- ত. কত সময়ই আমি তার সামনে হাসিমুখে দাড়িয়েছি অথচ সে কট দীকার সবকিছুই বিদুরিত হয়ে
  গেল।

# قافية القاف

উক্ত কাফিয়াটি স্বল্প দৈর্ঘ্য কাফিয়াসমূহের মধ্যে অন্যতম। কবি এই কাফিয়াতে আল্লাহর ভয়, আল্লাহ তাআলার প্রশংসা, বিভিন্ন ভ্রান্ত আকিদা-বিশ্বাস, দার্শনিক তত্ত্বসমূহ, মৃত্যু, আখিরাতের ভয় ইত্যাদি বিষয়ে কবিতা আবৃত্তি করেছেন। অত্র কাফিয়াতে কবি দুনিয়ার কুৎসায় সবচেয়ে বেশি কবিতা রচনা করেছেন। এতে মোট সাতার্টি কছলে তিনশত তিরাশি লাইন কবিতা উল্লেখ হয়েছে।

## ক. দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা

কবি এ বিষয়ে অত্র কাকিয়ায় বিপুল পরিমাণ কবিতা বর্ণনা করেছেন। আমরা নিম্নে উদাহরণ হিসেবে কয়েক লাইন উদৃত করব।

(১) মানুষ একবার কারো সাথে অসাদাচার করলে মানুষ তাকে বর্জন করেই চলে। কিন্তু দুনিয়া বার বার ধোঁকা দিলেও মানুষ নিরন্তর তার পিছু ছুটছে বৃদ্ধ, যুবক, পৌঢ় সবাই দুনিয়াকে পেতে মহাব্যন্ত। অথচ দুনিরা ভালোবাসা পাওয়ার কোনো পাত্রীই নয়। এ বিষয়ে কবি অত্র কাফিয়ার নয়শত ছিয়াশিতম ফছলের তিন লাইনে বলেন-

يسئ امرؤ يوما فيبغض دائسا + وديناك ما زالت تسئى وتومق. اشر هواها الشيخ والكهل والفتى + بجهل فسن كل النواظر ترمق. وما هي اهل ان يسوهل مشلها + لسود ولكن ابن ادم احسق.

- কেউ যদি কারো ক্ষতি করে সব সময়ের জন্য তাকে সে খারাপ জানে। আর এই দুনিয়া সব সময়
  মানুবের ক্ষতি করে অথচ কি জাতর্য তুমি তায় সাথে সব সয়য় সম্পর্ক রাখ এবং তাকে ভালোবাস।
- প্রত্যেকেই দুনিয়ার প্রতি তাদের ভালোবাসাকে গোপন করে রাখে। বৃদ্ধ পৌঢ় এবং যুবক সবাই প্রচণ্ড ভালোবাসা দিয়ে অনুসরণ করে কথা দিয়ে রেখেছে।
- অথচ দুনিয়া ভালোবাসা পাওয়ার যোগ্য নয়। কিন্তু আদম সন্তানেয়া নির্বোধ ও মুর্থ হওয়ায় কায়ণে
  তাকে ভালোবাসে।
- (২) মানুষ দুনিয়ায় চাঁদের চক্রের মতো। ধীরে ধীরে বড় হয়ে ক্রমে ক্রমে ক্রয়ে যায়। মানুষ ফসলের মতো সময় শেষে মালিক তা কর্তন করে নিয়ে যায়। কবি এ বিষয়ে অত্র কাফিয়ার এক হাজার ছয়তম ফছলের প্রথম হতে তৃতীয় লাইনে বলেন-

المر، كالبدر بينا لاح كاملة + انواره عاد في النقصان فامتحقا .
والناس كالزرع باق في منابسة + حستى يهيج ومرعى وما لحقا .
على البلى سيفيد الشخص فائدة + فالسلك يزداد من طيب اذا سحقا .

- মানুষ পৃথিবীতে পূর্ণিমার চাঁদের মতো পূর্ণতা পাওয়ার পর তা ধীরে ধীরে ক্ষয়ে গিয়ে এক সময়ে
  নিঃশেষ হয়ে যায়।
- মানুষ জমির ফসলের মতো শুকিয়ে যাওয়া পর্যন্ত জমিতে থাকে অতঃপর তা কাটা হয়। আবার কোন কোনটি পরিপক্ক হওয়ার পূর্বেই কর্তন করা হয়।
- কানো কোনো মানুষের জন্য মৃত্যু অধিক বেশি উপকারী। যেমনিভাবে কোনো সুগন্ধি বৃদ্ধি পায় ঘষা-মাজা বারা।
- (৩) দুনিরার রূপ সৌন্দর্য রয়েছে। মানুষ সেরূপের ধোঁকায় ও ফাঁদে পরে আটকে যায় তার মায়ার জালে।
  দুনিরাকে কেউ বর্জন করতে চায় না অর্জন করতে চায় কিন্তু দুনিয়া সবাইকে বর্জনকরে। দুনিয়াকে না
  পেয়ে আফসোসের কি আছে? কবি এ বিষয়ে অত্র কাফিয়ার এক হাজার তেরতম ফছলের প্রথম হতে
  তৃতীয় লাইনে বলেন–

لدنياك حسن على اننى + ارى حسنها خلقا مخلقا . فسا طلقت هى بل طلقت + ولست باول من طلقا . فلا تأسف، على مطلب + بفوت اذا يابه اغلقا .

- নিশ্চয়ই দুনিয়ার সৌন্দর্য রয়েছে। তবে আমি তার সৌন্দর্যকে দৃরভীত ও ধ্বংসের প্রতিক বলেই মনে করি।
- কেউ দুনিয়াকে অপছল করে না কিন্তু সেই মানুষের কাছ থেকে দূরে থাকে মানুষকে বর্জন করে।
  দুনিয়া যাদের বর্জন করেছে আমিই তাদের মাঝে প্রথম নই। ইতঃপূর্বে আরো অনেক কে সে বর্জন
  কয়েছে।
- (৪) দুনিয়া সবচেয়ে বেশি গাদার। ওয়াদা খেলাপকারী। অনেকেই তার ধোঁকায় পড়ে কতিপ্রস্ত হয়েছে। যেমন আকাশে বিদ্যুতের বলকানি দেখে অনেকে বৃষ্টির আশা করে অথচ বল্রপাত ব্যতীত আর কিছুই হয় না। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ায় এক হাজায় ছাব্বিশতম ফছলের ষষ্ঠ, সপ্তম ও দশম লাইনে বলেন–

دنياك غدرة وان صارت فتى + بالخلق فهى ذميمة الاخلاق .

يستمطر الا غمار من لذاتها + حميا تليح بسرض الاق .
ومتى رضيت بصاحب من اهلها + فلقد منيت بكاذب ملاق .

- দুনিয়াকে বিশ্বাস করা যায় না ইহা গালার। কোনো মানুব যদি তার সুলর গড়ন দেখে গোমরাহ হয় ধোঁকা খায় তাহলে দুনিয়া তাকে নিকৃষ্ট চরিত্র য়ায়া অতি নিকটেই ধ্বংস করে দিবে।
- জাহিলরা দুনিয়ার বাদ-সঞ্চোগ থেকে বৃষ্টি (পরিতৃত্তি) কামনা করে কিন্তু তার মেঘমালা বৃষ্টির বদলে
  বজ্রাঘাত উপহার প্রদান করে।
- তুমি যদি এই দুনিরায় কারো বন্ধুত্ব গ্রহণ কর তাহলে মিথ্যুক ও সত্য গোপনকারীকেই তুমি বন্ধু
  হিসেবে গ্রহণ করলে।

### খ, মৃত্যুর বর্ণনা

(১) মৃত্যু মানুষকে হাতছানি দিয়ে ডাকছে। মানুষ আশার কুহুকে ব্যক্ত। যত দীর্ঘ সময়ই মানুষ দুনিয়ায় বসবাস করুক না কেন তাকে একদিন চলে যেতে হবে পৃথিবী হুড়ে। মানুষ চরিত্রগত ও আকৃতিগত যত প্রার্থকাই নিয়ে থাকুক না কেন মৃত্যু বিষয়ে তারা সবাই সমান। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ায় নয়শত নকাইতম কহুলের দ্বিতীয় হতে চতুর্থ লাইনে বলেন।

اعلل مهجتى ويصيع دهرى + الا تغدو فقد ذهب الرفاق .

بلى والسير من افعال غيرى + وان طال ارتكاء وارتفاق .

تخالفت البرية في العطايا + ويجمعها لدى الهلك انفاق .

- আমি মনে মনে অনেক দূরবর্তী আশা করি আর যুগ আমাকে চিৎকার করে বলে তুমি এখনো জাগলে
  না প্রভৃতি নিলে না যাওয়ার সাথীর তোমার সবাই চলে গেছে।
- যদিও এই দুনিয়ায় আমার বসা, আমার বন্ধৃত্ব দীর্ঘ হয়েছে তবুও আমাকে অবশ্যই এখান থেকে চলে
  যেতে হবে যেমনিভাবে অন্যেয়া চলে গেছে।
- মানুষ চরিত্রে, গঠনে, গড়নে, সম্পদে নানা প্রকার হলেও তাদের সর্বশেষ অবস্থা একই রকম এবং মৃত্যু তাদেরকে একব্রিত করে দিবে।
- (২) মানুষের রহ যেন শরীর নামক খাঁচায় বন্দী আছে। যে কেবল মুক্তির অপেক্ষায়। ভালো মন্দ সবাইকে মৃত্যুর স্বাদ আস্বাদন করতে হবে। কবি এ বিষয়ে এক হাজার ছাব্বিশতম ফসলের চৌদ্দ ও পনোরো লাইনে বলেন।

والروح طائر محبس في سجنه + حتى يسن رداه بالاطلاق. سيسوت محمود ويهلك الك + ويدوم وجه الواحد الخلاق.

- রহ শরীরের মাঝে খাঁচায় বন্দী পাথির মতো জেলখানায় আবদ্ধ। সে এইভাবেই থাকবে যতক্ষণ না
  মৃত্যু তাকে বের হওয়ার সুযোগ করে না দিবে।
- প্রশংসিত ব্যক্তি প্রেরিত সকল মানুষ অতি নিকটেই (নির্ধারিত হায়াতের পর) মৃত্যুবরণ করবে। আল্লাহ
  তাআলার পবিত্র সন্তা ব্যতীত আর কোনো কিছুই স্থায়ী থাকবে না।

#### গ, আল্লাহভীক্ষতা

একটি মহান গুণ। সকল অপরাধ হতে বেঁচে থাকার জন্য কেবল মাত্র আল্লাহভীক্রতাই যথেষ্ট। কবি তার কাব্যের নানাস্থানে আল্লাহভীক্রতা সম্পর্কে উদ্বুদ্ধ করেছেন। এ বিষয়ে কবি অত্র কাফিয়ার এক হাজার দুইতম কছলের প্রথম দুই লাইনে বলেন–

عليك تقوى الله في كل مشهد + فلله ما اذكى نسيسا وما ابقى - اذا ما ركبت الحزم مستيطنا له + سبقت به من لا تظن له سبقا -

- তোমাকে অবশ্যই তাকওয়া অর্জন করা উচিত। কেননা আল্লাহ তাআলার হাতেই রয়েছে সকল
  ক্ষমতা। সকল বস্তু তার নিয়ন্ত্রণে যেসব নকস তার নিকট চলে গেছে যা জমিনে আছে সবকিছুই।
- তুমি যদি অন্তরকে সুদৃঢ়কারী, নিয়য়্রণকারী হও তাহলে তুমি দৃঢ় চিত্ততার কারণে এগিয়ে যাবে বারা ধারণা করেছিল যে তুমি এগুতে পারবে তাদের চেয়ে বেশি।

# قافية الكاف

এই কাফিয়াতে মোট চুয়ামুটি কছল ও তিনশত সাতচল্লিশ লাইন কবিতা রয়েছে। এটি একটি বল্প দৈর্ঘ্য কাফিয়া। কবি এই কাফিয়াতে আল্লাহ তাআলার প্রশংসা, আল্লাহ তাআলার ভর, আথিরাতের বর্ণনা, দার্শনিক চিন্তাসমূহ, বিভিন্ন ধর্মের ফ্রাটি-বিচ্যুতি, বিশ্ব প্রকৃতি, কালের ঘূর্ণন, দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা, মৃত্যুর বর্ণনা, বিমুখতা, কবরের বর্ণনা ও দীর্ঘ জীবনের তিজ্ঞতার উপর কবিতা রচনা করেছেন। আমরা নিমে যুহুদ সম্পর্কিত কবিতাসমূহের সামান্য উদ্তি উল্লেখ করব।

#### ক, তাকওয়া

কবি আল্লাহ তাআলাকে ভয় করতে উৎসাহিত করেছেন। কেননা গোনাহ থেকে বেঁচে থাকার জন্য তাকওয়াই যথেষ্ট। সর্বাবস্থায় তাই সকল ঈমানদারের জন্য আল্লাহ তাআলাকে যথা সাধ্য ভয় করা প্রয়োজন। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাকিয়ার এক হাজার পঁয়ত্রিশতম কছলের প্রথম দুই লাইনে বলেন–

عليكم بتقرى الله في كل حالة + فإن الذي لمض الركاب \_\_برك.

اذا مرت الاوقات حرك ساكن + وسكن في اضعافها التحرك.

- আল্লাহকে ভয় করা এবং সব সয়য় তা আঁকড়ে ধরা তোমার জয়য় অত্যাবশ্যক কেয়য়য় বাহয় দৌড়াতে জায়ে সে থায়াতেও জায়ে। (অর্থাৎ আল্লাহ তাআলার কয়য়তা রয়েছে সবকিছু করায়)
- সময়ের আবর্তনে এক সময় য়ৃত্য উপনীত হবে এবং প্রত্যেক দুর্বল ও জীবিতদের নিকটই য়ৃত্য সাক্ষাত
  করবে।

## খ. দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা

এই বিষয়ে অত্র কাফিয়াতে সামান্য কিছু আলোচনা করা হয়েছে। যা নিম্নরূপ।

(১) মানুষ মন-প্রাণ দিয়ে দুনিয়াকে ভালোবাসে তার জন্য অনেক দুঃখ-কষ্টকে দ্বীকার করে অথচ দুনিয়া ধোঁকাবাজিতে মন্ত থাকে কখনোও ওয়াদা পূর্ণ করে না। দুনিয়া আমাদেরকে ধীরে ধীরে মৃত্যুর ঘাটে নিয়ে যাছে। হালাল হারাম বাছাই ব্যতীত আমাদেরকে সম্পদ জমা করার জন্য উৎসাহিত করছে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার এক হাজার চৌত্রিশতম ফসলের তৃতীয়, পঞ্চম, ষষ্ঠ ও সপ্তম লাইনে বলেন–

كلفت بدنياك التي هي خدعة + وهل خله منها اغر وأفرك.

ولو لم يكن فينا هواها غريزة + لكان اذا جر المهالك يترك.

متى انا تالى الركب فوق مطية + على منهل يغنى عن الماء تبرك.

اذا فاتك الاثراء في غير وجهه + فأن قليل الحل خير وابرك.

- (হে পাঠক) বহু কট ও দুঃখ স্বীকার করে তুমি দুনিয়াকে ভালো বেসেছ। অথচ দুনিয়া হলো
  ধোঁকাদানকারীনী। তুমি তার চেয়ে বেশি ধোঁকাদানকারীনী ও হিংসুটে কাউকে পাবে না।
- বদি আমাদের অন্তরে তার ভালোবাসা গভীরভাবে প্রেথিত না হতো এবং আমাদের প্রকৃতিগত না হতো
  তাহলে আমাদেরকে ধ্বংসের দিকে টানার কারণে আমরা তাকে চূড়ান্তভাবে বর্জন করতাম।
- আমরা আমাদের বাহনকে ছুটিয়ে চলছি যা একদিন পানির ঘাটে গিয়ে থেমে যাবে। (মৃত্যুর কাছে থেমে যাবে)
- বিদ কারো হারাম সম্পদ তোমাকে ছাড়িয়ে যায় (হারাম সম্পদে কেউ ধনী হয়) সে জন্য কোনো
  দুতিতা করবে না। কেননা সামান্য হালাল সম্পদ উত্তম ও বরকতময় প্রচুর পরিমাণ হারাম মালের
  চেয়ে।
- (২) দুনিয়া হলো সন্তান হত্যাকারী নিষ্ঠুর মায়ের মতো। আর আমরা সব সময় দুনিয়ার কষ্ট আর মৃত্যুর অপেক্ষার দোলা-চালে রয়েছি। দুনিয়া কোনো সুখ-শান্তি কল্যাণ কোনো কিছুই চিরত্বায়ী হয় না। সময়ের ব্যবধানে সবকিছুই বিচ্ছিন্ন হয়ে যায়।

এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার এক হাজার সাতচল্লিশতম ফসলের চতুর্থ ও পঞ্চম লাইনে এবং এক হাজার আটচল্লিশতম ফসলের প্রথম লাইনে বলেন–

وتعجبنا الدنيا الحلوق الهلوك فانها + لأم رجال كلهم سقى الهلكا .
هما حالتا سؤحياة بلوعة + وموت فخير هذه النفس او تلكا .
ارى كل خير في الحياة مفارقا + فلا تأسفن فيها لقلة خيركا .

- আমরা আর্শ্চাম্বিত হই এই দুনিয়া নিয়ে যা আমাদেরকে ধ্বংস করে দিবে। এই দুনিয়া আমাদের কাছে

  ঐ মায়ের মতো যে তার সন্তানদেরকে মৃত্যুর জন্য দুধ পান করায়।
- তুমি সর্বদাই দুটি কঠিন অবস্থার মধ্যে আছ একটি হলো দুঃখ-কষ্ট সহকারে বেঁচে থাকা। অপরটি
  হলো মৃত্যু। কাজেই তোমার নফসকে দুটির যেটি খুশি সেইটি গ্রহণ করতে দাও।

# গ. মৃত্যুর বর্ণনা

মৃত্যুর আঙ্গিনায় যে একবার প্রবেশ করে সে আর ঐ বলয় হতে বেরিয়ে আসতে পারে না। কবি মৃত্যুকে দুনিরার বন্ত্রণা হতে মুক্তির একমাত্র পথ বলে মনে করেন। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার এক হাজার

তিপ্লানুতম ফসলের প্রথম ও অষ্টম লাইনে বলেন-

السرت ربع فناء لم يضع قدما + فيه امرؤ فثناها نحوما تركا . والحتف ايسر والارواح ناظرة + طلاقها من حليل طال ما فركا .

- মৃত্যু হলো ধাংসের আঙিনা বা স্থান, যে ব্যক্তিই ঐ স্থানে পা রেখেছে সেই আর সেখান থেকে ফিরে আসতে পারেনি।
- মৃত্যু হলো মুক্তির সবচেয়ে সহজ পথ। রূহ সব সময় চেষ্টা করে (ঘৃণিত এই শরীর হতে বের হয়ে
  বেতে) বিচ্ছিল্ল হতে যেমনিভাবে স্বামী দীর্ঘ সময়ে ধরে রাগায়িত ও বিরক্ত হওয়া স্ত্রী হতে মুক্তি কামনা
  করে।

#### ঘ, বহুদ এর বর্ণনা

আল্লাহমুখী হরে দুনিরা বর্জন করা অতি মহৎ গুণ। এ রকম মানুষের সংখ্যা খুবই কম। কবি তার এই কাব্য ও কবিতার বিভিন্ন জারগায় এই বিরল গুণটি অর্জনের জন্য শ্রোতাদেরকে বারবার দৃষ্টি আকর্ষণ করার চেষ্টা করেছেন। কবি অত্র কাফিয়ার এক হাজার আটষ্টিতম ফসলের প্রথম দুই লাইনে এ প্রসঙ্গে আলোচনার লোকদেরকে কু-প্রবৃত্তির জনুসরণ না করে আল্লাহ তাআলার জনুগত হওয়ার আহ্বান জানান। কবি বলেন-

ترقيين الهواء بلطف رب + قدير اذ تركت له هواك . بواك يبتغين من السنايا + اذا قامت على جدث بواكى .

- যদি তুমি আল্লাহ তাআলায় বিশ্বাস রাখ এবং দুনিয়া বিমুখ হও তাহলে অতি নিকটেই আল্লাহর হকুমে
  আকাশের দরজাসমূহ তোমার কল্যাণে খুলে যাবে।
- যখন তোমার মৃত্যু ঘনিয়ে আসবে তুমি ক্রন্দকারীনীদেরকে তোমার মৃত্যুর জন্য আফসোস করতে
  দেখবে এবং ওরা তোমার জন্য কারা করবে।

# قافية اللام

এই কাফিয়াটি কবি রচিত লুযুমিয়্যাত কাব্যের দীর্ঘতম কাফিয়াসমূহের অন্যতম দীর্য কাফিয়া। এতে মোট একশত বাষটিটি (১৬২) ফসলে (১১২৪) একহাজার একশত চবিবশ লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে। এই দীর্য কাফিয়ায় আলোচ্য বিষয় হিসেবে তিনি নানা বিষয়ে কবিতা রচনা করেছেন। প্রাসঙ্গিক ও অপ্রাসঙ্গিক নানা বিষয়ের অবতারণা করায় কবির এই কাফিয়াটি বৈচিত্রময় হয়ে উঠেছে। এতে কবি আল্লাহ তাআলার তয়, আল্লাহ তাআলার উপর তরসা, দুনিয়ার কুৎসা, দুনিয়ার ধ্বংস হওয়া, বিভিন্ন ফেরকার বিষয়ে সমালোচনা, মৃত্যু, একাকীত্ব, বিভিন্ন চারিত্রিক গুণাবলি, আকলের প্রশংসা, যৌবনকে স্বাগতম ও বৃদ্ধতাকে ধিক্লার, নারীর কুৎসা, আল্লাহ তাআলার দয়া কামনা, স্বয়ে তুষ্টি, মদ্যপানের ক্ষতি ও তার বিরোধী বক্তব্য, চুপ করে থাকার উপকারিতা, প্রকৃতভাবে দুনিয়া বিমুখতা, আল্লাহর রাভায় দান করা, অন্যকে উপদেশ দান, মৃত্যুর বর্ণনা ইত্যাদি বিষয়ে কবিতা রচনা করেছেন। এই কাফিয়াতে দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা ও মৃত্যুর বর্ণনা দান সর্বাধিক প্রাধান্য লাভ করেছে। আমরা এসব বিষয় হতে কেবল মাত্র যুহদের সাথে সম্পর্কিত বিষয়সমূহের উপর লিখিত কবিতা হতে সামান্য উদৃতি প্রদান করব।

#### ক, আল্লাহজীক্ষতা বা তাকওয়া

আল্লাহভীক্ষতা সকল অন্যায় ও গোনাহ হতে বেঁচে থাকার সর্বোত্তম মাধ্যম। তাই কবিতার প্রায় প্রতিটি কাফিয়াতেই এ বিষয়ে বিশেষ গুরুত্ব প্রদান করেছেন।

(১) কবি আল্লাহর ভয় করে অন্যায় হতে বেঁচে থাকতে গিয়ে মধু-মক্ষিকার জমাকৃত মৌ আহরণ করে তাদেরকে কষ্ট না দেওয়ার জন্য অনুরোধ করেছেন। আল্লাহকে ভয় করার একটি বড় নমুনা হলো আল্লাহর নির্দেশ অকুষ্ঠচিত্তে মেনে নেওয়া। এতে দ্বিমত পোষণ করা বা ইতন্তত করা সম্ভব নয়।

কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার শুরুতেই চতুর্থ ও পঞ্চম লাইনে এক হাজার ছিয়াশিতম ফসলে বলেন-

تق الله حتى في جنى النحل شرته + فا جمعت الا لانفسها النحل. فأن خفت من رب فلا ترج عارضا + من المزن تهوى أن يزول به المحل.

- মানুষকে সব সময় আল্লাহ তাআলার ভয়ে থাকা উচিত। এমনকি মধু আহরণের ক্ষেত্রেও কেননা
  মধু-মক্ষিকা তো তার নিজের জন্য মধু আহরণ করেছে অন্যের জন্য নয়।
- মানুব যখন তাকওয়ার গুণে গুণায়িত হয়ে যায় তখন আল্লাহ তাআলার ইচ্ছাকে অবনত মন্তকে মেনে
  নেওয়া তার জন্য ওয়াজিব হয়ে যায়। কোনো কিছু অসম্ভব মনে করায় কোনো কায়ণ নেই। অনুর্বর
  স্থানে বৃষ্টি হয়ে তাকে উর্বর কয়ে দিতে পারে।

(২) কবি আল্লাহন্তীক্ষতা নারী জাতির মধ্যে সবচেয়ে কম উপলব্ধি করে তাদেরকে তাকওয়ার নসিহত প্রদান করেছেন এবং বাহ্যিক চাকচিক্য উত্তম অলদ্ধার ও পোশাক-আশাকের বিপরীতে তাকওয়াকে আঁকড়ে ধরতে বলেছেন। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার এগারোশত বাহাত্তরতম কসলের তৃতীর লাইনে বলেন-

تحلى بتقرى او تحلى بعفة + فذلك خير من سوار وخلخال.

হে নারীরা! তোমরা তাকওয়া ও সতীত্ব অর্জন কর কেননা নারীদের জন্য এ দুটি ভূষণ সকল প্রকার সোনার অলম্কার চুড়ি বা নূপুর ব্যবহার করার চেয়ে অতি উত্তম।

- (৩) তাকওয়া যত কুদ্রই হোক না কেন তার মর্যাদা ও পরিমাণ অন্য সবকিছুর চেয়ে অনেক বেশি। সামান্য আল্লাহজীক্ষতাই মানুষকে বিপদ থেকে কিয়ামতের দিন রক্ষা করবে। মানুব যখন আল্লাহকে ভয় করে তখন তার দ্বারা যুলুম অত্যাচার অন্যায় ইত্যাদি করা কোনোভাবেই সম্ভব হয় না।
- এ বিষয়ে কবি অত্র কাফিয়ার বারোশত উনাশিতম কসলের ষষ্ঠ হতে অষ্টম লাইনে বলেন-

أن البعرضة من تقى مؤزونة + بالفيل عند مليكنا والبازل.

وتصرن حبة خردل قدم الفتى + عن زلة واليموم حلف زلازل.

خف دعوة السظلوم فهي سريعة + طلعت فجاءت بالعذاب النازل.

- সামান্যতম তাকওয়া আল্লাহর নিকট অনেক বেশি মর্যাদা পাওয়ার যোগ্য তাই নাছি পরিমাণ তাকওয়া হাতি বা উটের আকার পরিমাণ মর্যাদা পায়।
- ২. সামান্য সরিষা পরিমাণ আল্লাহভীক্ষতা মানুষকে পদস্থলন হতে কিয়ামতের দিন সুরক্ষা করবে।
- ৩. হে মানুষেরা মাজলুমের দু'আ হতে নিজে বেঁচে থাকো। কেননা তার দু'আ ও আল্লাহর মাঝে কোনো বাধা নেই। (তিনি তা ওনেন এবং দ্রুত ব্যবস্থা নেন)

## খ. দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা

- এ বিষয়ে অত্র কাফিয়াতে অনেক বেশি বর্ণনা এসেছে। এখানে স্বল্প পরিসরে সবগুলো লাইন উদৃত করা বাহুল্যতামাত্র। তাই আমরা নিম্নে প্রয়োজনীয় কয়েকটি লাইনের উদৃতি নিম্নে উল্লেখ করলাম।
- (১) দুনিয়ায় সবায় নিজকে নিজে নিয়ে ব্যস্ত থাকে। যুবক-বৃদ্ধ তাতে সবাই সমান। আময়া দুনিয়ায় আসায় পর বিপদ-আপদসমূহ কম-বেশি সবাইকে আক্রান্ত করে। দুনিয়ায় থাবা হতে কেউ নিঙ্কৃতি পায় না। কবি এ বিষয়ে অত্র কাফিয়ার এগারোশত বোলতম ফসলের তেইশ (২৩) হতে পঁচিশতম লাইনে বলেন-

يكره عول السيح انباؤه + وهل يعول الاسد الاشبل. ننزل في دار لنا رحبة + تطل بالافات او توبل. وكل من حل بها يكره الرحلة + عنها وهي تستوبل.

- প্রত্যেকেই এই দুনিয়ায় নিজকে নিয়ে ভাবে। এমনকি বৃদ্ধ তার দুরবস্থায় সন্তানদের আশ্রয় কামনা করে
  এবং সিংহ ছানারা সিংহের দুরবস্থায় কোনো সাহায়্য করে না।
- আমরা আসি (জন্মগ্রহণ করি) প্রশস্থ এই দুনিয়ায়। আয় এখানে হালকা ও ভায়ীভাবে একের পর এক
  বিপদ আমাদের উপর আপতিত হতেই থাকে। সেই বিপদ হতে কেউ নিয়াপদ হয় না।
- মানুষ দুনিয়া ও দুনিয়ায় নানা খায়াপ দিকে খুব বেশি ঝুকে পড়ে। যে জন্য দুনিয়া ছেড়ে চলে যাওয়াকে

  অপছন্দ কয়তে থাকে।
- (২) দুনিরা প্রকৃতিগতভাবে খুব সুন্দর ও চমৎকার। কিন্তু চরিত্রগতভাবে খুব নিকৃষ্ট। কবি নিজকে দুনিরার আসক্ত হিসেবে ঘৃণার চোখে দেখার বদলে তাকে আঁকড়ে ধরার চেষ্টা করেছেন বলে স্বীকৃতি দিয়েছেন। দুনিয়াকে কাছে পাওয়ার জন্য আপন করার জন্য বহু মানুষ আপ্রাণ চেষ্টা করেছে কিন্তু এই প্রতিযোগিতায় কেন্ড সফলকাম হয়নি। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার এগারোশত পঁচিশতম ফছলের প্রথম দুই লাইনে বলেন—

أدنياك تخطبها ايسا + ويعضلها دونك العاضل. قد انتضل الناس في امرها + فهل يوجد الرجل الفاضل.

- দুনিয়া হলো তালাক প্রাপ্তা বিধবা নারীর মতো। (কবি নিজকে লক্ষ করে বলেন) তুমি ব্যতিত স্বাই
  তাকে বর্জন করেছে। অথবা পৃথিবী হলো নিবিদ্ধ নারীর মতো যাকে ব্যবহার করা তোমার জন্য বৈধ নয়।
   দুনিয়ার একটু অংশ পেতে, দুনিয়া ছিনিয়ে নিতে মানুষ প্রতিযোগিতায় লিপ্ত। এই প্রতিযোগিতায় কি
  কেউ বিজয়ী হতে পেরেছে। এতে কাউকে তুমি বিজয়ী হতে দেখবে না।
- (৩) দুনিয়া যেন চরিত্রহীনা নারীর মতো। মানুষদেরকে প্রলুবন্ধ করে অপকর্মে লিপ্ত করাই তার কাজ। সে বিপদের ঘোড়া দাবড়িয়ে আমাদেরকে ক্লান্ত করে তুলে। দুনিয়াকে মানুষ যতই ভালোবাসুক দুনিয়া মনে মনে হিংসা ও অকল্যাণ লুকিয়ে রাখে।

কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার এগারোশত সাতানকাইতম ফসলের চতুর্থ হতে ষষ্ঠ লাইনে বলেন-

وام دفر فتاة سؤ + تخبؤنى فى ثرى مهال. مركة غارة بخيل + قد غنيت عن هب وهال. وجدت حبى لها قديما + وقد تبينت مقتها لى.

- দুনিয়া একটি চরিত্রহীনা নারীর মতো। সে আমাদেরকে (মৃত্যুর পর) বালুময় মাটিয় নীচে (কবরন্থ)
  লুকিয়ে রাখবে।
- সে তার বিপদ-আপদ ও দুঃখ-কষ্টের ঘোড়াসমূহ দিয়ে আমাদের উপর অতর্কিত হামলা করা হতে
  বিরত থাকে না। আর এগুলো এমন দ্রুতগামী অশ্ব যে, এগুলোকে ধমকি দিয়ে পরিচালনা করার
  প্রয়োজন হয় না।
- আমি দীর্ঘ দিন ধরে, দীর্ঘ কাল ধরে দুনিয়াকে ভালোবাসি এবং দুনিয়ার সাথে সম্পর্ক রেখেছি। আমি
   তাকে অপছন্দতা, হিংসা ও কুটিল চক্রান্তকে গোপন করে রাখতে দেখেছি।
- (৪) দুনিয়ার নিকৃষ্টতা বর্ণনা করতে গিয়ে কবি তাকে টয়লেটের সাথে তুলনা করেছেন। দুনিয়ায় সবাই কিছু না কিছু অপবিত্রতা আর দুঃখ-কষ্ট নিয়ে বিদায় হয়। এখানে অভিজাত ও নিকৃষ্ট শ্রেণীর লোকদের মাঝে কোনো প্রার্থক্য নেই। দুনিয়ায় জীবনে প্রকৃত শান্তি খুঁজে পাওয়া কোনোভাবেই সভব নয়। এখান থেকে মৃত্যুবরণ করাই একমাত্র মুক্তির পথ। এ প্রসঙ্গে অত্র কাকিয়ায় শেষ ভাগে এক হাজার দুইশত সাতাশতম কসলে বলেন—

دنياك والحمام فى رتبية + من خارج غم ومن داخل . ما طهرت بل دنست وارتست + بالسيد الوهاب والباخل . لو نخل العيش لما حصلت + شيئا سوى السوت بد الناخل .

- দুনিয়া আর বাথরুম একই। তার ভিতর ও বাহিরে কোথাও কল্যাণ নেই। তার ভিতর বাইরে দুন্চিত্তা
  হাড়া অন্যকিছু নেই।
- নুনিয়া পবিত্রদেরকে অপবিত্র করে দেয় এবং সে মানুষের উপর তীর নিবন্ধ করে। তার নিকট সন্মানিত ও নিকষ্ট লোকের মধ্যে কোনো প্রার্থক্য নেই।
- মানুষ যদি জীবন ও দুনিয়ার প্রকৃত অবস্থা সম্পর্কে গবেষণা করে। তাহলে গবেষক একটি সত্যকে খুঁজে পাবে তাহলো মৃত্য।

### গ. দুনিয়া ধ্বংস হওয়ার বিবরণ

(১) মানুষ দুনিয়ার প্রকৃত অবস্থা অবগত না হওয়ায় দুনিয়ার প্রতি ঝুকে পড়ছে। অথচ দুনিয়ার সবকিছুই ধ্বংস হয়ে যাবে। দুনিয়ার এই বিবর্তন ও ধ্বংস হওয়া দ্বারাই ক্ষমতার হাত বদল হয়। সবাইকে একদিন এখান থেকে চলে যেতে হবে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার এক হাজার একশত আঠারোতম কসলের প্রথম তিন লাইনে বলেন-

من يعرف الدنيا يهن عنده + امراعها الدهر وامحالها .

لذاتها تعجب املاكها + لولم تغيربهم حالها .

دار حللناها على رغسنا + وانسا ينظر ترحا لها .

- মানুষ যদি দুনিয়ার জীবনের প্রকৃত অবস্থা জানত তাহলে তায় কাছ থেকে মুখ ফিরিয়ে নিত। দুনিয়ায় পাওয়া না পাওয়ার বিষয়ে তাদেয় কোনো আপ্রহ থাকত না।
- ২. দুনিয়ার অবস্থার যদি পরিবর্তন না হতো তাহলে দুনিয়ার লোভীরা সব সময় তা ভোগ করত।
- ৩. আমরা সবাই অনিচ্ছা সত্ত্বেও এই পৃথিবীতে এসেছি। আর একদিন আমাদেরকে এখান থেকে প্রস্থান করতে হবে।
- (২) বিগত জাতিসমূহের দুনিয়া হতে চলে যাওয়াই তোমাদের জন্য সবচেয়ে বড় উপদেশ যে, তোমরা এখানে চিরদিন বসবাস করতে পারবে না। পৃথিবীর সব রাজা-বাদশাহরাই ধ্বংস হয়ে গেছে ভবিষ্যতেও ধ্বংস হবে। তারপর মানুষ তাদের পছন্দের লোককে সিংহাসনে বসাবে। এ বিষয়ে কবি অত্র কাফিয়ার এক হাজার একশত চল্লিশ ও একচল্লিশতম ফসল দুটিতে বলেন-

اذا ما شئت موعظة فعرج + بيشرب سائلا عن ال قيله .

وقف بالحبرة البيضاء فانظر + منازل منذر ويني بقيله .

يسرد الناس زيد بعد عسرو + كذالك تقلب الدولات دوله .

- হে লোক সকল যদি তোমরা উপদেশ খোঁজ তাহলে চলে যাওয়া জাতিদের বিষয়ে চিন্তাকর। ইয়াসয়িব বা মদীনার আউস-খাজরায গোত্রের লোকেরা আন সারীরা আজ কোথায়?
- তুমি হিরার গুল্র রাজ প্রাসাদে দাড়িয়ে দেখ মুন্যের ও বনু কাইলার বাসস্থানসমূহ আজ যা ধাংস হয়ে
  গিয়েছে।
- জুনিয়ার কোনো কিছুই চিরস্থায়ী নয়। রাষ্ট্র এবং ক্ষমতা পরিবর্তনশীল। যেমনিভাবে মাল হাত বদল
  হয়। কখনো যায়েদ নেতা হয় কখনো আমর তা ছিনিয়ে নেয়।

(৩) দুনিয়ার সবকিছুই বেহেতু ধ্বংস হয়ে বাবে তাই দুনিয়ার পিছু পিছু ছুটে চলা নিতাত্তই খায়াপ কাজ। মৃত্যু কাউকে রক্ষা করবে না। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার শেষাংশে বারশত চার নম্বর ফসলের পঞ্চম হতে সপ্তম লাইনে বলেন-

> فلا تبنى خيامك فى محل + فان القانطين على احتسال. واجنحة السور اذا اتها + مناياها كأجنحة النسال. اذا كان الجسال الى انتساخ + فحزنا جر موهوب الجسال.

- মানুবের জন্য উচিত নয় তার মন-প্রাণকে কোনো বাড়ি-য়য়, প্রাসাদ কিংবা কোনো লোকের সাথে
  সম্পুক্ত কয়। কেননা প্রত্যেককেই দুনিয়া হতে প্রস্থান কয়তে হবে।
- মৃত্যু অভিজাত-কমজাত কাউকে চেনে না। তার নিকট বাজ পাখি আর পিপিলিকার পাখা একই রকম।
- প্রত্যেক বন্তুই যখন ধ্বংস হয়ে যাবে তখন দুক্তিভা করে লাভ কি? কেননা একদিন সুন্দরের সৌন্দর্য ও
  বিদরিত হবে।

# ঘ. মৃত্যুর বর্ণনা

এই কাফিয়ায় কবি মৃত্যুর উপর দীর্ঘ বিবরণ বিক্লিপ্তভাবে প্রদান করেছেন। আমরা নিম্নে বিশেষ কয়েকটি লাইন উদাহরণ হিসেবে উল্লেখ করব।

(১) মৃত্যু আল্লাহর পক্ষ হতে প্রত্যেকের জন্য নির্ধারিত। দুনিয়ার হায়াত ফুরিয়ে গেলে মৃত্যুবরণ করতে হবে। কত সুস্থ-সবল মানুষ হঠাৎ মৃত্যুর হাত থেকে বাঁচার জন্য যত পাহায়াই বসানো হোক না কেন তার হাত থেকে কেউ রেহাই পায়নি এবং পাবেও না। এ বিষয়ে কবি অত্র কাফিয়ার এক হাজায় সাতামনকাইতম ফসলের তৃতীয় ও চতুর্থ লাইনে বলেন-

> والله يقدر أن تفنى بريت + من غير سقم ولكن جنده العلل . وفي الليالي قضاء صوجب أبدا + كلول طرفك عما حازت الكلل .

- আল্লাহ তাআলা তার সৃষ্টিসমূহকে কট্ট দেওয়া ব্যতীত ধ্বংস করে দিতে সক্ষম। কিন্তু তিনি প্রত্যেক
  মৃত্যুর জন্য একটি কারণ ঠিক করেন যা তার মৃত্যু ঘটায়।
- মানুবের মৃত্যুর হাত হতে বেঁচে থাকা সভব নয় কোনো পাহারা বসিয়ে। কেননা, আল্লাহর নির্দেশ ও
  ফায়সালা কখনো পরিবর্তিত হয় না। তা মানুবের অজাত্তেই মানুবকে পেয়ে বসে।

(২) কবি মনে করেন একদিন তার মৃত্যু হবে। মৃত্যুরপর তার দেহ মাটিতে পরিণত হবে আর মাটির সে ধূলিগুলোকে বাতাস উড়িরে নিয়ে বিক্লিগুভাবে ছড়িয়ে দেবে। মৃত্যুই যখন একমাত্র পরিণতি তখন আল্লাহর কাছে ক্ষমা চাওয়া ও কান্নাকাটি করার বিকল্প কি হতে পারে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার পঞ্চম ও বঠ লাইনে বলেন–

> عفا الله عنى رب ربح تهب لى + فتذرى ترابى من جنوب ومن شمل . وشغل فم يستغفر الله ذنبه + احق به من ذكر زينب او جمل .

- মৃত্যুই আমার শেষ অবস্থা অতঃপর বায়ুসমূহ আমার দেহের মাটিকে উত্তরে-দক্ষিণে ছড়িয়ে দিবে।
   কাজেই আল্লাহর কাজে ক্ষমা ও করুণা কামনা করি।
- ২. মৃত্যু যখন মানুষের শেষ পরিণতি কাজেই মুখ দিয়ে যা উচ্চারণ করা হয়, যা বলা হয় তন্মধ্যে সর্বোত্তম হবে আল্লাহর কাছে তাওবা করা এবং ক্ষমা চাওয়া। প্রেম ও বিচ্ছেদের গান গাওয়ার চেয়ে।
- (৩) মৃত্যু আল্লাহর পক্ষ হতে বান্দার জন্য নির্ধারিত। তার হাত হতে বাঁচার কোনো পথ ও কৌশল নেই। আমাদেরকে আমাদের পূর্বসূরীদের অনুসরণ করে পৃথিবী হতে বিদায় নিতে হবে। কবি এ বিষয়ে অত্র কাফিয়ার এক হাজায় দুইশত চৌত্রিশতম ফসলের পঞ্চম ও ষ্ঠ লাইনে বলেন-

هو السوت من ينج من رامح + فلا بد من الهم النابل. لنا اسوة في رجال مضوا + وهل انا الا اخو الابل.

- মৃত্যু হলো মানুবের ভাগ্য। মৃত্যু হতে বাঁচার কোনো পথ নেই চাই বত দক্ষ বর্শা নিক্ষেপকারী হোক না
  মৃত্যুর তীর তার উপর বিদ্ধ হবেই।
- ২. চলে যাওয়া (মরে যাওয়া) লোকদের মধ্যে আমাদের জন্য আদর্শ (শিক্ষা) রয়েছে চলে যাওয়ার।

### ড. বৃহদ বা দুনিয়াবিয়্খতা

(১) খুব কম মানুষের মাঝেই দুনিয়া বিমুখতার ওণ দেখা যায়। এই ওণটি অর্জন করতে পারলে মানুষের অপরাধ সৃষ্টি করা অনেকাংশে কমে যাবে। তবে তা প্রকৃত অর্থে হওয়া চাই। লোক দেখানো যুহদ ধোঁকা দেওয়ার শামিল তার কোনো মূল্য নেই। কবি তাই অয় কাফিয়ার এক হাজার একশত ঘাটতম ফসলের প্রথম ও দ্বিতীয় লাইনে বলেন-

> اذا قبل ان الفتي ناسك + ورام الجسال فلا نسك له . يصلى وهسته ان يقال + سابق خيل نعنى فسك له .

- যদি বলা হয় যে, ওমুক ব্যক্তি দুনিয়া বিমুখ (য়হিদ) আর দেখা য়য় য়ে সে সৌনর্ব ও ঐশ্বর্য আশা
  করে তাহলে বুকতে হবে সে য়হিদ নয়। (কেননা বুহদ এবং দুনিয়া কামনা করা দুটি একত্রে হওয়া
  সম্ভব নয়।)
- এমন বাহিদ লোক হলো কেবল যুহুদ দাবিকারী। সে দুনিয়ার মর্বাদা কামাই করতে চায়। মনে হয়
  বেন সে বলতে চায় দুনিয়ায় জীবনে সে প্রতিবোগিতাকারী।
- (২) কবি নিজে এই ক্ষণস্থায়ী জীবনের জন্য যুহুদ অবলম্বন করেছেন। এ বিষয়ে কবি অত্র কাফিয়ার বারোশত প্রথম ফসলের প্রথম ও শ্বিতীয় লাইনে বলেন-

أنفت وقد انفت على عقود + سوارا كى يقول الناس حالى . وكيف اشيد في يومى بنا، + واعلم وان في غدى ارتحالى .

- কবির বয়স বেড়েই চলেছে তাই তিনি দুনিয়া ও দুনিয়ার সৌন্দর্য হতে মুখ ফিরিয়ে নিয়েছেন। বাহিদ
  হয়ে গিয়েছেন। তাই যা ধ্বংস হয়ে য়াবে তিনি তা আর অর্জন করতে চান না।
- তিনি দুনিয়ার কোনো মর্যাদা আর চান না। কেননা তিনি ভালোভাবেই জানেন আজ হোক কাল হোক
  দুনিয়া হতে তাকে বিনায় নিতে হবে।

# قافية الميم

কবি রচিত লুযুমিয়াত কাব্যে উক্ত কাফিয়াটি দীর্ঘতম কাফিয়ার অন্যতম। এতে মোট একশত সত্তরটি ফসলে এগারোশত লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে। এসব কবিতায় যুহদিয়াত সম্পর্কিত কবিতা খুব কমই বর্ণিত হয়েছে।

মানুষের প্রকৃতি ও চরিত্র, মৃত্যুর বর্ণনা, জাবারিয়া আফিদার সমর্থনে কবিতা, তানাসুখ, আথিরাত সম্পর্কিত বর্ণনা, নারীদের নানামুখী চরিত্রের বিবরণ, বিয়ে করা ও সন্তান জন্মদানের বিরুদ্ধে, গণক ও জোতিষ বিদ্যার বিরুদ্ধে, মানুষের দুনিয়ামুখিতা, দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা, প্রাচীন আরবী কবিগণের গৌরবগাঁথার বিবরণ, তাকওয়া অবলম্বন ইত্যাদি নানা বিষয়ে কবি অত্র কাব্যের এই কাফিয়ায় কবিতা রচনা করেছেন। এই কাফিয়ায় যুহুদ সম্পর্কিত কবিতার মধ্যে কেবলমাত্র মৃত্যুর বর্ণনা ও দুনিয়ার কুৎসা বিষয়ে আলোচনা কিঞ্জিৎভাবে করা হয়েছে। আমরা উদাহরণ স্বরূপ তার কিছু উদৃতি উপস্থাপন করলাম।

## ক. মৃত্যুর বর্ণনা

(১) মৃত্যুর সময় ধন-সম্পদ, অন্ত্র-বাহন কোনো কিছুই কান্না করে না। ধনী-গরিব, ভালো-মন্দ সবাই এক লক্ষবভূতে এগিয়ে যায়। মাটির নিচে ঘুমিয়ে থাকা মানুষেরা জানতে পারে না তার সম্পর্কে লোকেরা কি মন্তব্য করছে। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিরার ওক্ততেই এক হাজার দুইশত ছাপ্পানুতম ফসলের ষষ্ঠ হতে অন্তম লাইনে বলেন—

فانك لاباك عليك مهند + ولا مظهر حزنا جواد مطهم.

يساوى مليك حي صعكون قومه + وتسحى له الارض فتلهم.

وما يشعر المدفون يسرى حديث + فبنجد في اقصى البلاد ويتهم.

- হে লোকেরা! জেনে রাখ তুমি যখন মারা যাবে তোমার জন্য তোমার তরবারি কাঁদবেনা এবং তোমার দ্রুতগামী ঘোড়াটি ও তোমার জন্য চিন্তিত হবে না।
- মৃত্যুর ক্ষেত্রে গোত্রে সন্মানিত ব্যক্তি আর নিকৃষ্ট ব্যক্তি উভরই সমান। তারা উভরই মাটির গর্তে যাবে।
   ইহাই তাদের প্রত্যার্বনন্ত্রল।
- ৩. মৃত লোকেরা জানতে পারে না লোকেরা তাদেরকে নিয়ে বলাবলি করে পৃথিবীর আনাচে-কানাচে।
- (২) দুনিয়া হতে বিদায় নিতে হবে এটি প্রকৃত সত্য কথা। আর এ সত্য বিশ্বাসধারীদের জন্য মৃত্যু অনেকটা হালকা হবে। জীবন ও মৃত্যুর মাঝে এখতিয়ায় প্রদান করলে মৃত্যুকেই সম্ভাষণ জানানো উচিত।

কারণ আজ না হয় কাল মৃত্যুর কাছে আত্মসমর্পণ করতেই হবে। এ বিষয়ে কবি অত্র কাফিয়ার বারোশত আটানুতম কসলের প্রথম হতে তৃতীয় লাইনে বলেন–

سارحل عن وشك ولست بعالم + على اى امرلا ابا لك اقدم . وهون اعدامي على تحققي + بان وان طال التسكث اعدم .

فأن لم يكن الا الحياة وبينها + فلت على ايامها أتندم.

- কবি বলেন, আমি অতি নিকটেই দুনিয়া হতে বিদায় নিব। তবে আমি জানি না আমি কোথায় প্রস্থান
  করতি।
- আমি ধ্বংস ও নিঃশ্ব হয়ে যাব এ বিশ্বাসই আমার জন্য মৃত্যুকে সহজ করে দিয়েছে। যদি আমি দীর্ঘ জীবন লাভ করি না কেন? (আমাকে ময়তে হবে)।
- ৩. (ওরা) যদি আমাকে মৃত্যু এবং জীবনের কোনো একটি গ্রহণের স্বাধীনতা দেয় তাহলে আমি বিনা
  আফসোসে ও শদ্ধায় মৃত্যুকেই গ্রহণ করব।
- (৩) দুঃখ-ক্ষ্ট আর যাতনার জীবন থেকে যেন মৃত্যুই শান্তিদায়ক ও আরাম প্রদানকারী। মৃত্যু অনাকাজ্জিত মেহমান যে তার সমর মতো উপস্থিত হবেই। তার কাছে মর্যাদার কোনো প্রার্থক্য নেই। সবল-দুর্বলে কোনো ভেদাভেদ নেই। কবি এ বিষয়ে অত্র কাফিয়ার চৌদ্দশত আটতম ফসলের এগারো। বারো ও চৌদ্দতম লাইনে বলেন-

اروح من عيش جنى لى اذى + موت حبانى راحة واصطلم . طيف حسام زارنى فى الكرى + فسرحبا بالطيف لسا الم . والجذع الأزلم لم يبق ذا + رمح من الناس ولا زاز لم .

- দুনিয়ার জীবদের দুঃখ-কয় হতে সয়বত মৃত্যু আমার জন্য কল্যাণকর হবে এবং মৃত্যুই আমার জন্য শান্তি ও আরাম উপহার দিবে।
- মৃত্যুর ছায়া ঘুমের মাঝে আমার (কবির) সাথে সাক্ষাত করেছে। আমি তাকে সাদর সম্ভাষণ জানিয়েছি। মৃত্যু কতই না উত্তম সাক্ষাৎকারী।
- ত. সকল মানুষের জন্যই মৃত্যু নির্ধারিত। তাই কালের বিপদ-আপদসমূহ সন্মানিত যোড় সওয়ার আর
  নিকৃষ্ট দুষ্ট লোক কাউকে রেহাই দেয় না।

### খ. দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা

(১) দুনিরা নিকৃষ্ট স্থান। দুনিরার এই নিকৃষ্টতা হতে বাঁচার কোনো উপায় নেই এবং দুনিরার কট হতে ধৈর্যধারণ করার মতো লোকের অভাব। আর মৃত্যু হলো এমন রোগ যাতে কেউ একবার আক্রান্ত হয় সে কোনো ঔষধে নিরাময় হয় না। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার তেরো শত একুশতম ফসলের প্রথম দুই লাইনে বলেন-

وجدت السرت للحيوان داء + وكيف اعالج الداء القديسا . وما دنياك الا دار سؤ + ولست على إساءتها مقيسا .

- আমি মৃত্যুকে প্রাণীদের (জানদারদের) জন্য রোগ হিসেবে পেয়েছি। আমি কিভাবে ঐ প্রাচীন রোগের
  চিকিৎসা করব। (এ রোগের কোনো ঔষধ নেই)
- (পাঠক) দুনিরা হলো খারাপ ও নিকৃষ্ট স্থান। তুমি তার খারাপ আচরণ ও তার দেওয়া দুঃখ-কষ্টে
  ধৈর্যধারণ করে ক্টির থাকতে পারবে না।
- (২) দুনিয়া হলো এমন এক স্থান, যেখানে মানুষ শুধু নিগৃহীত হয় নানাভাবে। তার চরিত্র বিচিত্র ও অভিনব। তার নিষ্ঠুরতার হাত হতে কেউ রেহাই পায়নি, সে শুধু নিতে জানে; দিতে জানে না। কবি এসব বিষয়ে অত্র কাফিয়ার তেরো শত পঞ্চানুতম ফসলে বলেন—

عرفت من ام دفر شيسة عجبا + ولت على اللؤم وهو العنف بالخدم.
ومن يهنها تصنه عن مكارهها + بعض الصيانة فارفضها بلاندم.
وما لنفسى خلاص من نوائهها + ولا لغيرى الا الكون من العدم.

- আমি দুনিয়ায় আশ্চর্য চয়িত্র অবলোকন কয়েছি, যা তায় নিকৃষ্টতায় পয়িচায়ক এবং সে তায় খেদমতকায়ীদেয় প্রতি অতি কঠোয় ও য়য়য়য়ীন।
- (দুনিয়ার চরিত্র বিপরীতমুখী) যে তাকে তার নিকৃষ্ট চরিত্রের জন্য লাঞ্ছিত করে সে তাকে রক্ষা করে।
   কাজেই তাকে আফসোস ব্যতীত বর্জন কর।
- আমার কী হলো কিভাবে তার বিপদাপদ হতে মুক্তি পাব, কিংবা অন্যেরা কিভাবে মুক্তি পাবে? কেবল

  মৃত্যুর হারাই মুক্তি লাভ সম্ভব।
- (৩) কবি তিরস্কার করে দুনিয়ার প্রতি আসক্তদেরকে দুনিয়ার খিদমত করতে বলেছেন। তোমার ধ্বংস হোক, হে দুনিয়া! আমি তোমার জন্য নিয়াশ হয়ে গিয়েছি। কবি এ বিষয়ে অত্র কাফিয়ার তেরো শত একাওরতম ফসলের প্রথম তিন লাইনে বলেন-

عققت ديناك إن حاولت خدمتها + اياك والام لاتدعى من الام.
وتحت رجلك منها مفرق ترب + انى اتجهت باعراق وإشام.
أسامتنى ام دفر غير مرعية + وزاد اهلك إعناتي وإسامى.

- মানুব দুনিয়ার প্রতি অবাধ্য হয়ে তাকে নিজের সেবায় লাগাতে চায়। দুনিয়া হলো মায়ের মতো। মাকে
  কি নিজের খেদমতে লাগানো বায়। (কবি তিয়কার কয়ে একথা বলেছেন, কেননা দুনিয়া খিদমত গ্রহণ
  কয়ে খিদমত কয়ে না।)
- তোমার পায়ের নিচেই রয়েছে তার দুনিয়ায় মাথার সিঁথি। যার উপর দিয়ে তুমি তোমার ইত্থাতম
  সিরিয়া ও ইয়াকে ভ্রমণ কর।
- ত. হে আবাধ্য নিকৃষ্ট দুনিয়া তোমার ধ্বংস হোক। আমি তোমার কাছ থেকে কিছু পাওয়ার বিষয়ে নিয়াশ
   হয়ে গিয়েছি। আয় আয়ার অভিয়োগ ও দুয়খের চেয়ে তোমার উপর বসবাসী অন্যান্যদের অভিয়োগ
   আয়ো বেশি।
- (৪) দুনিরা তোমার ধ্বংস হোক। আমি ইচ্ছে করে দুনিরার আসিনি এবং কতদিন থাকব তাও বলতে পারি না। দুনিরার সকল প্রশংসা, রূপ-সৌন্দর্য সবই নির্থক। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার চৌদ্দশত দ্বিতীয় ফসলের প্রথম তিন লাইনে বলেনে—

ديناى ويحك ما طرقتك مختارا + ولكن القضاء حكم . قضيت ايام الشباب على + مضض وقد طال البقاء فكم . يكفيك ان السدح فيك يرى + كذبا وذمك في العقول حكم .

- হে দুনিয়া তোমার ধ্বংস হোক। আমি স্বেচ্ছায় তোমার সাথে সাক্ষাত করিনি। ভাগ্য আমাকে তোমার সাথে সাক্ষাৎ করিয়েছে।
- আমার অপছন্দতা সহকারেই তোমাতে আমার যৌবনকে কাটিয়েছি। আমার বয়স বেড়েই চলেছে।
   আর কতদিন তোমার নিকট থাকব।
- তুমি অপছন্দনীয় ও নিকৃষ্ট হওয়য়য় জন্য এতটুকুই যথেষ্ট য়ে, তোময়য় সম্পর্কে য়ে প্রশংসা কয়া হয়েছে
  তা সবটুকুই সবই মিথ্যা।

#### গ, কবরের বর্ণনা

আখিরাতের প্রথম মঞ্জিল কবরে মানুষ মাটির সাথে মিশে মাটিতে পরিণত হয়ে যায়। যেখানে বংশর পরিচয়, গৌরব কোনো কিছুই কোনো কাজে আসে না। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার তেরো শত

#### **Dhaka University Institutional Repository**

909

# চুরানকাইতম কসলের চতুর্থ হতে ষষ্ঠ লাইনে বলেন-

اذا عظام الفتى به ارمت + حسبته من تسود او إدم. قد وطئ الأخسصان ويحهسا + على جسوم الرجال والحرم.

- ياجمه الميت كم اضيف الى + تربك من ياسر ومن برم.
- মানুষের হাড়-হাডি
   যখন কবর
   করার পর মিশে যায়। সেখানে কে সামুদ আর কে আরেম গোত্রের
   লোক তার কোনো পরিচয় থাকে না।
- হে মানব সন্তান! তোমার ধ্বংস হোক। তুমি তোমার দু'পা বারা প্রতি দিন মরে যাওয়া নারী-পুরুষের
  মাটি হওয়া লাশের উপর দিয়ে দু'পায়ের মাড়িয়ে যাল্ছ।

# قافية النون

এই কাফিয়াটি কবি রচিত লুবুমিয়্যাত কাব্যের দীর্ঘতম কাফিয়াসমূহের অন্যতম কাফিয়া। এতে মোট একশত দশটি ফসলে নয় শত সতোরো লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে। আল্লাহর উপর পূর্ণ ঈমান, আল্লাহ তাআলার দানসমূহ, মৃত্যুর বর্ণনা, দুনিয়া ধ্বংস হয়ে যাওয়ার বিবরণ, নায়ীর কুৎসা বর্ণনা, প্রাণীদের প্রতি দয়া করার বিবরে আগ্রহ তৈরি, প্রাচীন রাজা-বাদশাহগণের ধ্বংস হয়ে যাওয়ার বিবরণ, দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা, মদ পানের কুফল ও তার কুৎসা বর্ণনা, লোক দেখানো সৃফীদের সমালোচনা, জীবনকে সৎকাজে লাগানোর উপদেশ, যুহদ বা দুনিয়া বিমুখতা বিবয় ছাড়াও বিক্ষিপ্তভাবে তিনি অত্র কাফিয়ায় আরো নানা বিষয়ের অবতারণা করেছেন। আমরা নিদ্ধে মৃত্যু, দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা ও যুহদ বিষয়ের কয়েকটি লাইন উদ্ধৃত উল্লেখ করব।

### ক. মৃত্যুর বর্ণনা

(১) মানুষের রহ যেন মাটির খাঁচায় বন্দী হয়ে আছে। আর মৃত্যুর মাধ্যমে সেই বন্দীদশা হতে মুক্ত হতে চাচ্ছে। কোনো আপনজনের মৃত্যুতে শােক করে কান্না করে কোনাে লাভ নেই। কেননা প্রত্যেকেই তার ভাগ্য লিপি অনুযায়ী মৃত্যুবরণ করে থাকে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার চৌদ্দশত বিশতম কসলের দ্বিতীয় ও তৃতীয় লাইনে বলেন—

أتحدث للأرواح راحة مطلق + اذا فارقت، ان الجسوم سجون. فلا يبك مكى لفقد حجونه + بكل مكان مصرع وحجون.

- মানুষের শরীরসমূহ তাদের রূহের জন্য বন্দীশালা ব্যতীত অন্য কিছু না কাজেই রূহসমূহ মৃত্যু ব্যতীত
  মুক্ত হতে পারে না এবং চিরস্থায়ী শান্তি পায় না।
- কাজেই মানুষের জন্য তার প্রিয়জনের মৃত্যুতে চিন্তিত হওয়ার কিছু নেই। কেননা মৃত্যু মানুষের জন্য প্রত্যেক কালে এবং স্থানে নির্ধারণ করা আছে।
- (২) মানুষ সবাই যেন মৃত্যুর গোলাম। তার অনুগত চাকর। তার কথার বাইরে কিছুই করার থাকে না। দিন-রাত্রির আবর্তনে কোনো ফাকে মৃত্যুর লেলিহান শিখা উঁকিমারে তা কেউ বলতে পারে না। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার চৌদ্দশত তিয়ায়রতম ফসলের চৌদ্দ এবং পনোরোতম লাইনে বলেন−

نهسل اسرانا بأيدى الردى + ويسدلج الليلة اسرانا . نيران لاحا في ظلام لسنا + وقد لسحنا فيه نيرانا .

- ১. মানুষ মৃত্যুর গোলাম স্বরূপ। কাজেই কে বা কারা মারা গেল মৃত্যু এ বিষয়ে কোনো জক্ষেপ করে না।
- দিনের আবর্তন চলছে। পৃথিবীর অন্ধকার দূর করার জন্য চাঁদ-সূর্য ক্রমাগত উদিত হচ্ছে। আর এর পিছনেই মানুষের জন্য মৃত্যুর আগুন কলসে ওঠছে।
- (৩) যারা মৃত্যুবরণ করে তারা পুনরায় ফিরে এসে আমাদের মাঝে তাদের মৃত্যুর অভিজ্ঞতা বর্ণনা করতে পারে না। এর হাত থেকে বৃদ্ধ-যুবক, সবল-দুর্বল কারো রেহাই পাওয়ার কোনো ব্যবহা নেই। আমরা মৃতদের লাশ কবরহু করি কিছু তাদের রহ সম্পর্কে আমাদের কোনো জানা নেই। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার চৌদ্দশত ছিয়াশিতম ফসলের প্রথম তিন লাইনে বলেন—

منون رجال خبرون عن البلى + وعادوا البنا بعد ريب منون . ينون كايا ، وكم يسرح الندى + بعنب عملى عملاته ، وينون .

دفقاهم في الارض دفن يتقن + ولا علم بالارواح غير ظنون -

- কবি মৃতদের দুনিয়ার জীবনে ফিরে আসাকে নাকচ করে দিয়ে বলেন। এমন কে আছে মৃত্যুবরণ করে
  পুনরায় জীবনে ফিরে এসেছে। আমাদেরকে সংবাদ দেওয়ার জন্য (মৃত্যুর পর) যা তারা প্রত্যক্ষ করেছে।
- ২. মৃত্যু সন্তানদের আক্রমণ করে যেমনিভাবে ইতিপূর্বে পিতাদেরকে আক্রান্ত করেছিল। মৃত্যু সকল সৃষ্টির ভাগ্যে লেখা। তার হাত থেকে দুর্বল শিশু ও বিশালদেহী বৃদ্ধ কেহই রক্ষা পায় না।
- আমরা আমাদের মৃতদের লাশ জমিনে দাকন করেছি। এটা আমরা দৃঢ়ভাবে বলতে পারি। কিন্তু
  তাদের রহগুলো কোথায় সে সম্পর্কে আমরা ধারণা ব্যতীত আর কিছুই জানি না।
- (৪) কবি মৃত্যুর জন্য আগ্রহী। কেননা অনিচ্ছা সত্ত্বেও নিশ্চিত মৃত্যুবরণ করতে হবে। মানুষ যেন মৃত্যুর দিকেই ক্রমশ এগিয়ে যাচ্ছে। মৃত্যুকে বরণ করে নেওয়াই মুক্তি আর তার বিপরীতে চলার চেষ্টাই ধ্বংস। এ বিষয়ে কবি অত্র কাফিয়ার এক হাজার পাঁচশত চারতম ফসলের অষ্টম হতে দশম লাইনে বলেন–

أحن وما أجن يري غرام + بغير الحق من حن وجن ـ

نصحتك ناقتى سلبى ونفسى + ونحرك في الحنين فلا تحنى.

اضيف القفر ضيف على ادلاج + فهل لك من ذوالة في ضفف.

আমি মৃত্যুর প্রতি আগ্রহী এবং আমি মনের মাঝে এ বিশ্বাস লুকিয়ে রেখেছি যে, জিনের অন্তিত্ব বলতে
কিছু নেই।

- কেবি কালকে উটের সাথে তুলনা করে বলেন) আমি আমার নকস ও সম্পদকে তুল্থ জ্ঞান করে কালের কাছে সমর্পণ করেছি। এ আশায় য়ে, কাল আমাকে নিয়ে মৃত্যুর দিকে প্রস্থান করবে। কেননা মৃত্যুর মাঝেই মুক্তি এবং তার কাছ থেকে কিরে আসাই হলো ধাংস।
- ত. হে মানবেরা! তুমি জীবন জুড়ে মুসাফির আর তোমার সাথী হলো অন্ধকার রাত্রি। (বিপর্যয়সমূহ) আর
  তোমার চার পাশে লোকেরা বোকা নেকভের মতো বসে আছে।

#### খ. দুনিয়া ধ্বংসের বিবরণ

দুনিরা একদিন নিশ্চিত ধ্বংস হয়ে যাবে। তার আগে ধ্বংস হয়ে যাবে দুনিরায় বসবাসকারীরা। পর্যায়ক্রমে তাদের জীবনাবসানের মাধ্যমে দুনিরা হতে বিদায় নিবে। কবি এ বিষয়ে অত্র কাফিয়ার চৌদ্দশত ষোলতম কসলের প্রথম দুই লাইনে বর্ণনা করেন–

لعسرك ما الدنيا بدار قامة + ولا الحي في حال السلامة امن. وإن وليدا حلها لمعذب + جرت لسواه بالسعد الأيامن.

- দুনিয়ায় যে শিশু অবতরণ করে (জন্ম নেয়) সে অবশ্য (দুভার্গ্য) ও শান্তিয় শিকার হয়। আর তখনি
  অন্যান্য সৃষ্টির জন্য সৌভাগ্য বিধারণ করা হয়।

## গ. দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা

(১) দুনিরা হলো ধোঁকাবাজ মহিলার মতো। যে তার ধোকায় পড়েছে সে কোনো না কোনোভাবে ক্ষতিপ্রস্ত হয়েছে। সে তার লোভ-লালসাকে পুঁজি করে মানুষের বিবেক ছিনিয়ে নিয়েছে। কবি এ বিবয়ে অএ কাফিয়ার চৌন্দশত ছিয়াতরতম কসলের পনোরো ও বোল লাইনে বলেন−

> لقد خدعتنا ام دفر واصبحت + مؤيدة من ام ليلى باطان. اذا اخذت تطا من العقل هذه + فتلك لها في ضلة المرء قطان.

- দুনিরা হলো ধোকা দানকারী নারীর মতো। সে তার ধোঁকাদানকে মদ্যপানের দ্বারা আমাদের জন্য কয়েক গুন বাড়িয়ে দেয়।
- দুনিয়া মানুবের এক তৃতীয়াংশ বৃদ্ধিমতা ছিনিয়ে নিয়েছে আর মদ্য দুই তৃতীয়াংশ ছিনিয়ে নিয়েছে।
   এখন মানুষ আকল শুন্য হয়ে পড়েছে।

(২) দুনিয়ার নিকৃষ্টতা হতে মুক্তি পেতে হলে তোমাকে দুনিয়ার সুখ ভোগ বর্জন করতে হবে। কেননা দুনিয়ার আনন্দ ভোগ পক্ষান্তরে দুর্ভোগ ও কষ্ট উপহার দেয় মাত্র। দুনিয়া তালাকপ্রাপ্তা নারীর মতো ছলনা আর ধোঁকা দেয়। কবি এ বিষয়ে অত্র কাফিয়ার এক হাজার অষ্টাশিতম ফসলের শ্বিতীয় হতে চতুর্থ লাইনে বলেন–

فلا تسهرا الدنيا السروءة انها + تفارق اهليها فراق لعان. ولا تطلباها من سنان وصارم + بيوم ضراب او بيوم طعان. وإن شئتسا ان تخلصا من اذاتها + فخطابها الا ثقال وابتعاني.

- তুমি দুনিয়াকে পেতে চেও না। তাহলে তোমার ব্যক্তিত্ব তার জন্য মহর সাব্যস্ত করে ক্ষতিগ্রহ হবে।
  দুনিয়া হলো তালাকপ্রাপ্তা নারীর মতো ধোঁকা প্রদানকারিণী।
- তুমি দুনিয়াকে তীর তরবারি, বর্শা দ্বারা যুদ্ধের দিন যুদ্ধ করে পাওয়ার চেষ্টা করবে না। (অর্থাৎ দুনিয়া
  লাভের জন্য প্রাণাভকর চেষ্টা করবে না)
- থের তুমি দুনিয়ার খারাপি ও নিকৃষ্টতা হতে বাঁচতে চাও তাহলে তার স্বাদ গ্রহণ করা (আরাম ও বিলাসবতু) হতে বিরত থাক। কেননা তা তোমার জন্য দুশ্চিত্তা বয়ে আনবে তাই তাকে বর্জন কর।

#### ঘ. ৰল্পেতৃষ্টি

ষদ্মেতৃষ্ট থাকা একটি নহৎ গুণ। অনেক অসৎ গুণ থেকে বাঁচার পথ তৈরি হয় এক মাত্র গুণের দ্বারা। অলসতা দ্বারা কোনো বড় কিছু কামনা করা যায় না। তবে স্বল্পেতৃষ্টি দ্বারা অনেক কিছুই কামনা করা সম্ভব। স্বল্পেতৃষ্ট ব্যক্তি গরিব হয়ে ও ধনী, প্রজা হয়েও রাজার মতো জীবন-যাপন করতে পারে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিরার পনেরাশত চারতম ফসলের আঠারো হতে বিশ লাইনে বলেন—

ويكفيك التقنع من قريب + عظائم لهس تبلغ بالتونى . صرير الرمح في زرد منيع + ووقع المشر في على السجن . وحسل مهند يسطر بعير + وفور ليس بالأشر السرن .

- সহজ লভ্য সাধারণ বস্তুতে তোমার তুট্টি বিশাল ও বিরাট বিষয়় অনুসন্ধান করা হতে তোমাকে বাঁচাবে। তুমি অলসতা দ্বারা তাতে পৌছতে পারবে না।
- সুউচ্চ মর্যাদা লাভের জন্য, বিপুল বিভ-বৈভব পাওয়ার জন্য বুদ্ধের অনুসদ্ধান করা হতে স্বয়েত্টি
  তোমাকে বিশেষভাবে রক্ষা করবে।
- তমনিভাবে তোমাকে অমুখাপেক্ষী করবে অতর্কিতভাবে হামলা করে সম্পদ ছিনিয়ে আনা, পও শিকার ও নারীদেরকে ভোগ করা হতে।

#### ঙ. যুহদের বর্ণনা

দুনিয়া বিমুখতা নির্লোভতার পরিচারক। আর নির্লোভ মানুষ গোনাহ মুক্ত হওয়া স্বাভাবিক ব্যাপার। কবি তাই মানুষের সংসর্গ ত্যাগ করে, সম্পদ গরিব-দুঃখীদের মাঝে বন্টন করে দিয়ে দুনিয়া ত্যাগী হওয়ার আহ্বান জানিরেছেন এবং সঠিক দিনের পথে থেকে যাহিদ হওয়ার জন্য কবি সতর্ক করে দিয়েছেন। এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিরার এক হাজার পাঁচশত বত্রিশতম ফসলের প্রথম হতে তৃতীয় এবং পঞ্চম লাইনে কবি বলেন—

إن شئتا ان تنكا فاسكنا + وإنفقا الدال الذي تدكان. واعتقدا في حال تقو اكدا + انكما بالله لاتشركان. إن تتبعا في مذهب جاهلا + فالحق من خلفكات كان. لم يفد سابورا ولا تبعا + ما وجدا من ذهب يدلكان.

- ২, তবে এ যুহদের ক্ষেত্রে তোমাকে অবশাই আল্লাহর সাথে শরীক না করার অঙ্গীকার বজায় রাখতে হবে।
- থ. মানুষ যদি গোমরাহ ও মূর্য মানুষের পথ ও পদ্ধতি অনুসরণ করে তাহলে সে সত্য ও সুন্দরের পথ থেকে দূরে সরে যায়।
- (মনে রাখবে) দুনিয়ায় মর্যাদা-সম্মান, সম্পদ ও টাকা-পয়সা পায়স্য ও ইয়ামনেয় য়াজা-বাদশাহদেয়কে

  মৃত্যুর হাত হতে বাঁচাতে পায়েনি। (তাই সম্পদ ও ঐশ্বর্যের প্রতি আকৃষ্ট না হয়ে যাহিদ হিসেবে জীবন

  যাপনেয় চেষ্টা কয়)

ارى الدنيا وما وصفت يبر + متى اغنت فقيرا او هقته.
اذا خشيت لشرعجلته + وإن رجيت لخير عوقته.
حياة كالحبالة ذات مكر + ونفس المرء صيد أعلقته.
وانظر سهسها قد ارسلته + إلى بنكبة او فوقته.

- দুনিয়া বিপর্যয় সৃষ্টিকারী নিকৃষ্ট মহিলার মতো। সে কল্যাণ ও ভালো বলতে কিছু বোঝে না। যদি কেউ
  তার কাছ থেকে মুখ ফিরিয়ে নেয় সে তাকে গোলাম বানিয়ে ছাড়ে।
- মানুষের জন্য সে বিপদ-আপদ দ্রুততার সহিত নিয়ে আসে। কিন্তু কল্যাণ আর মঙ্গল নিয়ে আসে
  অতিধীর গতিতে।
- তু দুনিয়া শিকারি ফাঁদের মতো বড়য়য়ৢকায়িনী। সে মানুষের অন্তরকে শিকার করায় জন্য প্রানান্তকয় চেষ্টা
  করে এবং শিকার শেষে ধ্বংস করে দেয়।
- ৪. দুনিয়ার বিপদ-আপদসমূহ তীরের ন্যায় এর উদ্দেশ্য হলো মানুষকে তার ফাঁদে আটকানো।
- (৩) দুনিয়া নিষ্ঠুর মায়ের মতো, যে তার সন্তানের গোশত খেতে পছন্দ করে এবং ঐ দুই উটের মতো, যে তার বাকাকে পায়ে পিষে মেরে ফেলে। কবি দুনিয়ার এ নিষ্ঠুরতার কথা এক হাজার পাঁচ শত আট্রিশ্তম ফুসলের পুঁয়তাল্লিশ হতে সাত চল্লিশ্তম লাইনে বলেন−

ووالدة بنت جدا بنحض + وفاءت فياة فتعرقته .

توطئت الفطيم على اعتساد + فسا ابقت عليه ولا انقته.

ولم تك رائم ساءت رضيها + وهنت بعدها فتسلقته.

- দুনিয়া ঐ মায়ের মতো, যে সন্তান জন্ম দিয়েছে, অতঃপর যখন সন্তান হাই-পুষ্ট হয়েছে, মা সে সন্তানকে
  খয়ে ফেলেছে।
- দুনিয়া ঐ নিকৃষ্ট উটের মতো, যে ইল্ছাকৃতভাবে তার নবজাতককে পদপিষ্ট করে হত্যা করে এবং তার কোনো চিহ্ন বাকি রাখে না।
- ত. দুনিয়া কোনো দয়াশীল মায়ের মতো নয়; সে তার দৢয়পোয়্য সন্তানের সাথে খায়াপ আচরণ করে।
   অতঃপর আবার তাকে দুধপান করানোর জন্য ফিয়ে আসে।
- (৪) দুনিয়া হলো য়য়া প্রাণীর য়তো, য়য়র গোশত খাওয়ার জন্য অন্যান্য প্রাণীরা ঝগড়ায় লিপ্ত থাকে। দুনিয়ায় চায়পাশে জুলুয় লেপটে আছে। দুনিয়ায় ভোগ-বিলাস য়দেয় পেয়ালায় য়তো আয় তায় ফেনা হলো সাপেয় বিষাক্ত বিষের য়তো। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ায় পনেয়ো শত ছেচল্লিশ ফসলেয় তেয়ো

হতে পদেরো লাইনে এবং সতেরো লাইনে বলেন-

كسا نبذت للوحش والطير رازم + فالقت شرورا بين مختطفيها .
تناءت عن الإنصاف من ضيم لم يجد + بيلا الى غايات منتصفيها .
يجازى فيربى او يقصر دون ما + يريد وظلم شأن مكتفيها .
كأن التى فى الكأس يطفوحها بها + بسام حباب بين مرتشفيها .

- দুনিয়ার উদাহরণ হলো মৃত উটের মতো, যার মৃতদেহ হিংস্র প্রাণীদের জন্য ফেলে দেয়া হয়েছে। আর শ্বাপদেরা তা দখলের জন্য পরস্পর হানাহানি করছে। (মানুষেরাও শ্বাপদের মতো দুনিয়ার ময়লার ভাগারে পরস্পর ঝগড়ায় লিঙ)
- ২. দনিয়া অত্যাচারিণী, অত্যাচারিত ব্যক্তি ন্যায়পরায়ণতার জন্য এখানে কাউকে খুঁজে পায় না।
- এখানে প্রত্যেককেই যুলুম যিরে আছে। কেউ হয়তো কম কেউ হয়তো বেশি; কিন্তু তা কিছু না কিছু ভোগ করছে।
- দুনিয়ার স্বাদ ও বিলাসদ্রব্য মদের পেয়ালার মতো (সুদৃশ্য) আর মদের পেয়ালার ফেনা বেন বিধাক্ত সাপের বিব। যা পানকারীর জন্য মৃত্যু অনিবার্য করে দেয়।

### খ, দুনিয়াবিমুখতা

(১) লোভ-লালসাকে বিসর্জন দিয়ে দুনিয়াবিমুখ হয়ে আখিয়াতের ভয়ে শক্কিত থাকা উক্ত মানসিকতার পরিচায়ক। কবি বলেন- দুনিয়াতে বুহুদ অবলম্বন করা কঠিন কাজ। কেউ এ জন্য সিদ্ধান্ত নিলেও এ পথে টিকে থাকা কন্তকর হয়ে যায়। তবে যুহুদের উপদেশ অনেক সময় বিপথগামীদেরকে সৎ পথে আনতে সহায়ক হয়- এ বিষয়ে কবি অত্র কাফিয়ায় পনেরো শত উনচল্লিশতম কসলের বত্রিশ ও তেত্রিশতম লাইনে অত্যন্ত মনোজ্ঞ ভাষায় বর্ণনা করেছেন-

فهاهم عن طلاب المال زهد + ونادى الحرص ويكم اطلبوه . فالقاها الى اسماع غثر + اذا عرفوا الطريق تنكبوه .

- বৃহদ (দুনিয়াবিমুখতা) দুনিয়ায় তাদেরকে সম্পদ অনুসয়ান করতে বাধা প্রদান করে। (কিছু পরেই
  আবার) লোভ-লালসা মাথাচাড়া দিয়ে উঠে এবং তাদেরকে সম্পদ অর্জন ও আহ্বানে উয়ৢয় করে।
- যুহদ তার উপদেশবাণী নিয়শ্রেণী ও পথভোলা লোকদেরকে শোনাতে সক্ষম, যারা সত্যটি উপলব্ধি
  করার পর পূর্বের পথ হতে সরে আসতে পারে।

(২) বুদ্ধিমান মানুষের জন্য উচিত, দুনিয়াবিমুখ হয়ে চলা। কেননা দুনিয়া তোমাকে আফসোস আর অপূর্ণতা হাড়া আয় কিছুই উপহার দেয় না। অথচ মানুষ তার পিছু পিছুই সবচেয়ে বেশি ছুটতে থাকে। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাফিয়ার পনেয়ো শত পয়তাল্লিশতম ফসলের প্রথম ও তৃতীয় লাইনে বলেন-

> اذا كنت قد اتبت لبا وحكمة + فئ سرعن الدنيا فانت منافيها . وهيهات ما تنفك ولهان مفرما + بورها ، لا يعطى الصفاء مصافيها .

- (হে মানুষ) তোমাকে যখন বৃদ্ধি ও প্রজ্ঞা প্রদান করা হয়েছে, কাজেই তুমি দুনিয়া হতে য়ুছদ অবলম্বন
  করে দূরে থাক। কেননা তুমি দুনিয়ার বিপরীত চরিত্রের, কাজেই তোমার চরিত্রের সাথে তার চরিত্রের
  বৈপরিত্য থাকবেই।
- কিন্তু আফসোসে! তুমি নিজাকে দুনিয়া হতে বিচ্ছিন করতে পারছ না। তুমি কেবল খিয়ানতকারী, অথর্ব
  দুনিয়ার পিছু পিছু ছুটেই চলেছ।

# গ. মৃত্যুর বর্ণনা

মৃত্যুর তীর কখনো লক্ষ্যভাষ্ট হর না। কুমারী, বিধবা, এতিম, সবল-দুর্বল সবই তার কাছে সমান। রাজকন্যা আর দাসীর কোনো তফাৎ খুঁজে পায় না সে। এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ার শেষদিকে এক হাজার পাঁচ শত আট চল্লিশতম ফসলের চতুর্থ ও পঞ্চম লাইনে বলেন–

> اما نبال السنايا فهى مصيحة + فحما نبال مقال لا ابالها . لا تمنع الفادة الحصناء نعمتها + وان تقوم حوالها حوالها .

- মৃত্যুর তীর হত্যাকারী তীর। কিন্তু কথার তীরকে আমি কোনো পরোয়া করি না।
- ধন-সম্পদ অনেক দাস-দাসী, চাকর-বাকর সুন্দরী যুবতী রমণীকে মৃত্যুর হাত হতে রক্ষা করতে পারে
  না।

PCO

# قافية الواو

উক্ত কাফিরাটি লুয্মির্য়াত কাব্যের ক্ষুত্রতম কাফিয়া। এতে মাত্র ছয়টি ফসলে সাতাশ লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে। মানুষের কুপ্রবৃত্তি, মানুষের জন্ম ও প্রকৃতি, মৃত্যু, যুহুদ ও তাওবা সম্পর্কিত বিষয়ে এই ক্ষুদ্র কাফিয়াতে কিঞ্জিৎ আলোচনা করা হয়েছে।

### ক. মৃত্যুর বিবরণ

মৃত্যু দ্রুতগামী অশ্বের চেয়েও অতি দ্রুত মৃতব্যক্তির নিকট পৌছে যার। তাকে বাধা দিয়ে রাখার কোনো
শক্তি নেই। মানুষ সবাই ইছার, অনিছার মৃত্যুর দিকে ধাবমান। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিরার এক হাজার পাঁচ শত আটাত্তরতম ফসলের তৃতীয় লাইনে এবং এক হাজার পাঁচ শত আশিতম ফসলের সপ্তম লাইনে বলেন—

وفات ركض المناي المناي المناي المناي القطيب وبذوه . يسير عن الارض الرحيبة اهلها + ويشرك ما شادوا هناك وما بنوا .

- মৃত্যু দ্রুতগামী অশ্বের চেয়েও অতি দ্রুতগামী। কাজেই মানুষ তুমি ভাব তুমি কি নেক কাজ করেছ।
   তোমাকে মৃত্যু পেয়ে বসার আগেই।
- নি-চরই সকল মানুষের প্রত্যাবর্তন হল হলে। মৃত্যু। সে এক সময় সুপ্রশস্থ এই পৃথিবী ছেড়ে, রাজ্য ও
  কর্তৃত্ব ছেড়ে তার তৈরি রাজপ্রাসাদ অট্টালিকা রেখে চিরবিদায় নেবে।

## मूनियानातिक वर्जन कता

কবি দুনিয়ালোভী ও দুনিয়া পূজারীদেরকে দুনিয়া বর্জনের আহ্বান জানিয়ে বলেন-

তুমি দুনিরার সন্তানদের দুনিরালোভী ও পূজারীদেরকে ঘৃণাভরে প্রত্যাখ্যান কর। কেননা দুনিরার খেলা-ধুলা ও আনন্দ-ফুর্তিতে নিমগ্ন রয়েছে।

# قافية الياء

লুব্নির্য়াত কাব্যের সর্বশেষ কাফিয়া। এতে মোট বিশটি ফসলে একশত পঁরতাল্লিশ লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে। কবি এতে ভও যাহিদদের সমালোচনা, মৃত্যু, দুনিয়ার বিপদাপদ, দুনিয়ার সবকিছু ধ্বংস হয়ে যাওয়ার কথা, তানাসুখ আকীদা পোষণকারীদের সমালোচনা এবং আল্লাহর কুদরতের বর্ণনা ইত্যাদি বিষয়কে আলোচ্য বিষয় হিসেবে গ্রহণ করেছেন। আমরা নিম্নে এর যৎসামান্য উদাহরণ উপস্থাপন করব।

## ক. মৃত্যুর বর্ণনা

কবি তার প্রথম কাফিয়া হতে শুরু করে প্রতিটি কাফিয়াতে এ বিষয়ে কমবেশি আলোচনা করেছেন। মত্যুর আলোচনা হয়নি এমন কাফিয়া লুখুমিয়্যাত কাব্যে নেই বললেই চলে।

(১) আমার মৃত্যুর পর আমাকে একাকী মাটিতে তয়ায়ে আসবে। যেখানে নির্জনে আমি ঘুমিয়ে থাকব। আমার আশপাশের পুরানো কবরে শায়িতয়া আমাকে সাদয় সয়য়ঀ জানাবে না এবং হয়তো আমাকে ঘৃণাও কয়বে না। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাফিয়ায় এক হাজায় পাঁচ শত তিয়াশিতম ফসলেয় বায়ে হতে চৌদ্দ লাইনে বলেন-

واتنى الارض فاهجرونى + لا يرهب العتب هاجريا .

هل كره القرب من عظى + اعصطم قوم مجاوريا .
ما بهشوا باللم نحوى + ولا اراهصم محاوريا .

- আমি যখন মারা বাব, জমিন আমাকে তার মাঝে লুকিয়ে নেবে। তখন তোমরা আমাকে একাকী রেখে
  আসবে। তোমরা আমার জন্য কোনো চিন্তা কয়বে না। তোমরা ভর্ৎসনা হতে নিয়পদ হবে।
- ২. আমার পূর্ববর্তী মৃতদের হাড়গোড় তাদের কাছে আমার হাড়গোড় থাকাকে অপছন করবে কি না?
- আমি ধারণা করি না যে, কোনো মৃতব্যক্তি কোনো বিষয়ে পরওয়া করবে। আমার আশপাশে থাকা
  পূর্ববর্তী মৃতেরা আমার লাশকে সম্ভাষণের জন্য এগিয়ে আসবে না। এমনকি আমার সাথে কথাও ভাব
  বিনিময়ও করবে না।
- (২) মৃত্যু সবার জন্য বরাদ্দকৃত কেউ তার হাত হতে অল্প ও পাহারা দিয়ে আত্মরক্ষা করতে পারবে না। বনের বাঘ আর নিরীহ খরগোশ- মৃত্যুর কাছে সবাই সমান। কবি এ প্রসঙ্গে অল্প কাফিয়ার এক হাজার পাঁচ শত সাতানকাইতম ফসলের সাত ও আট নম্বর লাইনে বলেন-

ويا هند ما عصمت اهلها + قواضب في الطرب هندية . ولا وردغساب لسمه حلة + من الدم في الغيل وردية .

- মুত্যু সবার জন্য নির্ধায়িত। হে হিন্দা তোমার পরিবার-পরিজন নিরাপদ নয়। অতি ধারালো তরবারিও
  তাদেরকে মৃত্যুর হাত হতে রক্ষা করতে পারবে না।
- মৃত্যুর হাত হতে কেউ রক্ষা পাবে না। এমনকি বনে থাকা বাঘ যদি তার শরীরকে শিকারের হিংপ্রতা
  দিয়ে রক্ত রঞ্জিত করে ফেলে তবুও মৃত্যুর হাত হতে রক্ষা পাবে না।

#### খ. সবকিছু ধ্বংসশীল

একমাত্র আল্লাহ তাআলা ব্যতীত সবকিছুই ধ্বংস হয়ে যাবে। যে যত বীর পোশাকই পরিধান করুক না কেন, পোশাকের ফাঁকে সে মৃত্যুবরণ করবেই। কবি এ বিষয়ে অত্র কাফিয়ার এক হাজার পাঁচ শত চুরানকাইতম ফসলের প্রথম তিন লাইনে বলেন–

> نحن شئنا فلم يكن ما اردناه + وتسب لله فينا المشية. وثريا النجوم تلقى حساما + كالثريا في رفطها القرشية. اى جسم يظن حاشية الأخضر + مسا ارتدى الكاة حشية.

- প্রত্যেক মানুবই) আমরা এই জীবনে নিজের ইচ্ছামাফিক চলতে পারি না। আমরা সবাই আল্লাহর ইচ্ছানুযায়ী চলি। তাঁর ইচ্ছাই আমাদের মধ্যে বাত্তবায়িত হয়।
- ২. প্রত্যেক সৃষ্টিই ধ্বংস হয়ে যাবে। চাই সুরাইয়্যা তারকা বা অন্য গ্রহ হোক বা পৃথিবীর মানুষ হোক।
- প্রত্যেক শরীর তাতে বতই বর্ম পরিধান করা হোক না কেন, বীরের পোশাক পরা হোক না কেন, তার ভেতরে মৃত্যু এসে হানা দেবেই।

# অষ্ট্রম অধ্যায়

# কবি আবুল আ'লা আল মা'আররীর কাব্যগ্রন্থ الزند এ যুহদিয়াতের বর্ণনা বিষয়ে একটি পর্যালোচনা

উপরে বর্ণিত বিষয়ে আলোচনার পূর্বে আমরা الزند কাব্যটির রচনাশৈলী ও উপজীব্য বিষয় নিয়ে সংক্ষিপ্তভাবে প্রাথমিক কিছু কথা বর্ণনা করব।

উক্ত কাব্য গ্রন্থটি কবির কিশোর জীবনের কবিতা লেখার অংকুর বয়সে কাব্যটি তিনি রচনা করেছেন। কবি এ প্রসঙ্গে কাব্যের ভূমিকাংশে বলেন–

وقد كنت في ربان الحداثة وجن النشاط والصغر والقريض والاثر الخ.

কবির একথাটি পাঠে সকল পাঠকের নিকট সমানভাবে প্রকাশ পাবে যে, তার এই কাব্যগ্রন্থটি যৌবনের প্রারম্ভে লিখা। যে কারণে এতে ভাবের গান্তীর্যতা, বিষয়ের পূর্ণতা ভাষা ব্যবহারের মাধুর্যতা অনেকটাই খাপছাড়া ধরনের। পক্ষান্তরে কবির প্রাপ্ত বয়সে লেখা কবিতাসমূহ বান্তবতা পূর্ণ, শব্দ ও ভাবের সুসমন্তর সেসব কবিতার পরিলক্ষিত হয়।

#### কাব্যগ্রন্থতির নামকরণ প্রসঙ্গে

কবি এ কাব্যগ্রন্থটির নামকরণ করেছেন-

ك شرح التنوير যার একথায় বাংলা অর্থ দাড়ায় অগ্নিকুলিস। অত্র কাব্যের ব্যাখ্যাগ্রন্থ شرح التنوير এ কাব্যগ্রন্থন্তির নামকরণের ব্যাখ্যায় বলা হয়েছে—

الـقط ما حقط من النار عند القدح وفيه ثلاث لغات. وكذالك في حقط الولد وهو الذي حقط قبل تامه وانا حيى هذا الحدون حقط الزند ما انشأه في شبابه فشيه شعره بالنار وطبعه بالزند الذي يقدح به النار وجعله حقطا لانه اول ما يخرج من الزند وهذا شعر اول ما حسح به طبعه في ريق شبابه فحساه حقط الزند تجوزا واحتمارة.

السقط অর্থ ঘর্ষণের ফলে ছিটকে পড়া আগুন (ক্ফুলিস)। ইহা তিনভাবেই পড়া যায়। এজন্যই منط الولد (ধসেপড়া সন্তান) বলা হয় ঐ সন্তানকে যা (শারীরিক) পূর্ণাঙ্গ প্রাপ্তির আগেই বসে পড়ে। আর (কবি) এই সংকলনকে سقط الزند বলে এজন্য নামকরণ করেছেন যে, ইহা তার যৌবনে তিনি রচনা করেছেন।

তাই তিনি তার কবিতাকে আগুনের সাথে এবং তার তবীয়াতকে نن বা আগুন প্রজ্বননের কাঠির সাথে তুলনা করেছেন এবং ইহাকে <u>১</u>৯ করে নামকরণ করেছেন এজন্য যে, কেননা তা আগুন জ্বলানোর কাঠির প্রথম ঘর্ষণে নির্গত আগুন। এগুলো এমন সব কবিতা যা তার বৌবনের প্রারম্ভে প্রকাশিত হরেছিল। আর এজন্যই কবি يجاز বা রূপক অর্থে কাব্যের নাম يقط الزند রুপেছেন।

কাব্যের নামকরণেই সুম্পষ্ঠ হয়েছে যে, জীবদের প্রথম আবৃত্তি করা কবিতাগুলো কবির এ কাব্যে ঠাই পেয়েছে। কবির এই কাব্যটি আদ্যেপান্ত পাঠে নামকরণের স্বার্থকতা পরিক্ষুষ্ট হয়ে উঠবে। কারণ এই কাব্যে বিষয়বস্তুসমূহ গোছানো ও হৃদর্গ্রাহী ভাষায় উপস্থাপনার বিষয়টি খুঁজে পাওয়া কঠিন।

### অত্র কাব্যের কবিতার লাইন সংখ্যাও একটি পর্যালোচনা

কবির রচিত সবচেয়ে দীর্ঘ কাব্য লুযুমিয়্যাত। সেই তুলনায় সাকতুথ যানাদকে একটি ক্ষুদ্র কাব্য বলা চলে। কেননা এই কাব্যে সর্বমোট (২,৭৪৩) দুই হাজার সাতশত তেতাল্লিশ লাইন কবিতা সংকলিত ও বর্ণিত হয়েছে। যা লুযুমিয়্যাত কাব্যের একটি কাফিয়ার সমপরিমাণ। অত্র কাব্যটি কাফিয়া হিসেবে রচিত ও সংকলিত হয় নাই। বরং ইহা ছল্পের হিসেবে সংকলিত হয়েছে। একই ছল্পের অনেকগুলো কবিতা একস্থানে সংকলিত হলেও তাতে কাফিয়ার ধারাবাহিকতা কোনোভাবে রক্ষা করা হয়নি। তাই হয়তো হাম যার পর 'বা' অক্ষর না হয়ে 'রা' অক্ষরের কবিতা সংকলিত হয়েছে। এজন্য আমরা বর্ণিত ছন্পসমূহের একটি ক্রমিক দিয়ে প্রত্যেক ছল্পে বর্ণিত কবিতার লাইনের সংখ্যা ধারাবাহিকভাবে নিম্নে ছক আকারে উল্লেখ করব। (অত্র কাব্যে (১০৮) একশত আটটি ছল্পে মোট (২,৭৪৩) দুই হাজার সাত শত তেতাল্লিশ লাইন কবিতা রয়েছে।

022

| হন্দের ক্রমিক | মোট লাইন | ছন্দের ক্রমিক | মোট লাইন   | ছদ্দের ক্রমিক | মোট লাইন |
|---------------|----------|---------------|------------|---------------|----------|
| ٥٥            | ৭৩       | 30            | ०२         | 79            | 00       |
| ০২            | ৭৩       | 77            | 20         | ২০            | 08       |
| 00            | ৯৪       | 25            | 78         | 57            | 00       |
| 08            | ¢8       | 20            | 200        | રર            | 25       |
| 00            | ده       | 78            | 80         | ২৩            | 29       |
| ০৬            | ৩১       | 20            | <b>৫</b> ৮ | ર8            | 99       |
| 09            | ده.      | ১৬            | ৩২         | 20            | 99       |
| ОЪ            | 08       | ٥٩            | 80         | ২৬            | 23       |
| 60            | 25       | 74            | ০২         | ২৭            | ٥٥       |
| ২৮            | 00       | 88            | 22         | 90            | 30       |
| ২৯            | ೨೨       | ¢0            | ০৬         | 49            | Ор       |
| ೨೦            | 20       | 62            | 20         | 92            | 20       |
| ৩১            | ৫৬       | ৫২            | 78         | 90            | 20       |
| ৩২            | 22       | ෞ             | 00         | 98            | 24       |
| ೨೨            | ২৩       | @8            | 20         | 90            | 93       |
| •8            | ob       | aa            | 25         | ৭৬            | 88       |
| ৩৫            | ৩৭       | ৫৬            | 88         | 99            | 00       |
| ৩৬            | 20       | ৫৭            | 00         | 96            | <u></u>  |
| ৩৭            | ১৬       | (C)           | ৬৮         | 95            | Q.       |
| ৩৮            | 28       | 69            | 79         | bo            | 2        |
| ৩৯            | ¢8       | ৬০            | 49         | p-2           | 9        |
| 80            | 84       | ৬১            | ৩৮         | 45            |          |

020

| 00       | ००  | æ         | ৬২         | ৬৫ | 82 |
|----------|-----|-----------|------------|----|----|
| 78       | ъ8  | 74        | ৬৩         | 82 | 82 |
| 00       | ৮৫  | <b>68</b> | ৬8         | 26 | 80 |
| 20       | ৮৬  | 88        | ৬৫         | 00 | 88 |
| 79       | 69  | 86        | ৬৬         | 22 | 8¢ |
| 00       | pp  | 80        | ৬৭         | ৩২ | 8৬ |
| 60       | ৮৯  | 00        | ৬৮         | ৩২ | 89 |
| 30       | 20  | 08        | ৬৯         | 20 | 85 |
| 09       | 200 | ۶۵        | ৯৭         | ०७ | 22 |
| ره د     | 208 | ২৬        | <b>a</b> b | ०७ | ৯২ |
| 08       | 200 | 22        | ৯৯         | ২৯ | ७७ |
| 09       | 206 | 09        | 200        | 08 | 86 |
| 08       | 209 | ২৯        | 202        | ৮৫ | 20 |
| ०२       | 204 | 06        | 205        | 06 | ৯৬ |
| ২,৭৪৩.০০ | মোট |           |            |    |    |

উল্লেখিত ছন্দসমূহে বর্ণিত লাইনগুলোতে ১০৪ নম্বর ছন্দে কেবল এক লাইন এবং বত্রিশটি ছন্দে দশ লাইনের কম কবিতা সংকলিত হয়েছে। পঞ্চাশ বা ততোধিক লাইন কবিতা কেবল উনিশটি ছন্দে বর্ণিত হয়েছে। তেরোতম ছন্দে সর্বাধিক একত্রিশ লাইন কবিতা সংকলিত হয়েছে।

তিনি এ কাব্যটি পাঁচটি কাফিরা মোতাওয়তির, মুতারাদিফ, মুতাকারিব, মুতাদারিক এবং মুতাকাবিস ছন্দ দ্বারা রচনা করেছেন। এ কাব্যে কবি পনেরোটি ওজন বা ছন্দ ব্যবহার করেছেন– তাবীল, মাদীদ, বাসিত, ওয়াফির, কামিল, হাযাজ, রাজায্, রামল, সারী'য়, মুনছারাহ, খাফীফ, মোদারেয়' মুক্তাদাব, মুজতাস এবং মুতাক্বাবির। যদি সকল ছন্দে রচিত কবিতা ও লাইনের সংখ্যা সমান বা কাছাকাছিও নয় তবুও তিনি অল্প-বেশি বর্ণিত সকল ছন্দেরই ব্যবহার করেছেন।

# কাব্যের বিবয়বতু

কবির এই কাব্যে মোট ১০৮টি (এক শত আট) ছন্দের ক্রমিকতার কবিতা রচনা করা হয়েছে। এসব কবিতার বা ছন্দের অনেকগুলোর শিরোনামেই কবিতা রচনার কোনো বিষয়বস্তু সম্পর্কে বলা হয়নি। একই ছন্দের মধ্যে নানা প্রসঙ্গের অবতারণা করা হয়েছে। বেসব ছন্দের শিরোনামে বিষয়বস্তুর বা উপলক্ষের বর্ণনা আছে, নিম্নে তার একটি ছক প্রদান করা হলো:

| ক্রমিক | ছক্রের নং | বেসব বিষয়বস্তুর উপর উক্ত ছন্দে কবিতা রচিত হয়েছে তার বিবরণ                                                                                                                       |
|--------|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥      | 20        | এতে শরীফ আবু ইব্রাহিম মুসা ইবনে ইসহাকের কাসীদার জবাব প্রদান করা<br>হয়েছে।                                                                                                        |
| 2      | ২৩        | উলভী বংশের কিছু লোকের অভিযোগের উপর আলোকপাত করা হয়েছে।                                                                                                                            |
| 9      | ২8        | কতক কবির কাসীদার জবাব প্রদান করেছেন।                                                                                                                                              |
| 8      | 20        | কিছু আমীর-উমরাহ লোকের বিবাহ অনুষ্ঠানে প্রদন্ত শ্রন্ধাঞ্জলি।                                                                                                                       |
| æ      | ৩২        | এতে কিছু কবির কবিতার জবাব প্রদান করেছেন।                                                                                                                                          |
| ৬      | 90        | একটি ফুলশয্যার বর্ণনা (কবিবন্ধুর)।                                                                                                                                                |
| ٩      | ৩৬        | উলভী বংশের ইব্রাহিমের প্রশংসায় রচিত।                                                                                                                                             |
| ь      | ৩৯        | কবি তদীয় পিতা আবদুল্লাহ ইবনে সুলাইমানের শোকগাঁথা বর্ণনা করেছেন।                                                                                                                  |
| 8      | 80        | আবু ইব্রাহিম উপভীর শোকগাঁথা ও এক বন্ধুকে লক্ষ করে আলোচনা।                                                                                                                         |
| 30     | 85        | একজন হানাফী ফকীহর শোকগাঁথা।                                                                                                                                                       |
| 22     | 82        | জাফর ইবনে আলী ইবনে মহান্দাবের শোকগাঁথার বর্ণনা।                                                                                                                                   |
| 25     | 85        | ইরাকবাসীর উপর পারস্যবাসীর মর্যাদার প্রশংসায় রচিত।                                                                                                                                |
| 20     | œ8        | কিছু সাহিত্যসেবীকে লক্ষ্য করে আবৃত্তি করেছেন।                                                                                                                                     |
| >8     | GA        | বাগদাদে থাকাবস্থার শরীফ আবু আহমদ মুসাবী, যিনি তাহির নামে পরিচিত<br>ছিলেন তার শোকগাঁথা ও তার দুই পুত্র রেজা আবুল হাসান এবং মুরতাদা আবুল<br>কাসেমকে সান্ত্রনা প্রদান বিষয়ে আলোচনা। |
| 20     | ৫৯        | আবুল কাসেম ইবনে কাষী আত তানুখীর নবজাতকের গুভেচ্ছা ও স্বাগত কামনায়।                                                                                                               |
| ১৬     | 50        | সালাম নামক শহরে বাগদাদ হতে বিদার উপলক্ষে বিদায়ী কবিতা।                                                                                                                           |

#### **Dhaka University Institutional Repository**

#### 250

| 19          | ৬১        | সালাম শহরে আবু আলী নাহাওয়ান্দী, মুহামদ ইবনে আহমদ ইবনে ফাওরাহের<br>কাসীদার জবাব প্রদান।                                                                          |
|-------------|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 72          | ৬২        | কবি ইরাক থেকে স্বদেশে ফেরার সামান্য কিছুদিন পূর্বে ইন্তিকাল হওয়া তার<br>মারের শোকগাঁথার বিবরণ।                                                                  |
| 79          | ৬৩        | কবির কাছে লিখিত ইবনে তামীম বারকার কবিতার জবাবদান।                                                                                                                |
| 20          | <b>68</b> | আবু আহমাদ আবদুস সালাম ইবনুল হোসাইন বসরী যিনি শাসক ছিলেন এবং কবি<br>বাগদাদে অবস্থান করার সময় তার কাছে বেশি বেশি আসতেন তাকে লক্ষ করে<br>রচিত কবিতা।               |
| <i>\$</i> 2 | ৬৬        | কবি মা'আররাতুন নু'মানে আত্মগোপন করে থাকার সময় বাগদাদের দারুল<br>ইলমের পরিচালককে লক্ষ্য করে এবং তৎকালে সিরিয়ায় সংঘটিত ফিতনার বিবরণ<br>দিয়ে কবিতা রচনা করেছেন। |
| 22          | ৬৭        | একটি নবজাতকের শুভকামনায় রচিত কবিতা।                                                                                                                             |
| ২৩          | ৬৯        | শা মা পোকার বর্ণনা।                                                                                                                                              |
| 28          | 90        | মায়ের শোকগাঁথার বর্ণনা।                                                                                                                                         |
| 20          | 95        | কতক ফকীহকে লক্ষ্য করে বর্ণিত কবিতা।                                                                                                                              |
| ২৬          | 90        | যুদ্ধবর্ম পরা পরিত্যাগকারী ব্যক্তির বর্ণনায়।                                                                                                                    |
| २१          | 98        | যুদ্ধবর্মকে বন্ধক প্রদানকারী ব্যক্তির বর্ণনায়।                                                                                                                  |
| २४          | 90        | যুদ্ধবর্ম ও তরবারির মাঝে কথোপোকথন।                                                                                                                               |
| २%          | 99        | যুদ্ধবর্ম বিক্রেতার বর্ণনায়।                                                                                                                                    |
| 90          | 95        | দুই ব্যক্তির কথোপকথনের বর্ণনা যারা দুইটি যুদ্ধবর্মের বর্ণনা দিচ্ছিল।                                                                                             |
| ৩১          | ৭৯        | বয়সের ভারে নুয়ে পড়া যুদ্ধবর্ম পড়তে অক্ষম ব্যক্তির বর্ণনা।                                                                                                    |
| ৩২          | po        | এক ব্যক্তি ও তার দ্রীর বর্ণনা যে দ্রীর পিতা যুদ্ধবর্ম দিবে বলে দেয়নি।                                                                                           |
| ೨೨          | ۶2        | এক ব্যক্তির তার মায়ের বাবার যুদ্ধবর্ম প্রদানের জন্য আবেদনের বর্ণনা।                                                                                             |
| <b>©</b> 8  | b8        | যুদ্ধবর্ম নিয়ে কোনো মহিলার নিকটগমন প্রসঙ্গে।                                                                                                                    |
| 00          | ৯৭        | ঐসব মহিলাদের বর্ণনা যারা যুদ্ধবর্ম পড়তে বাধ্য হয়েছে।                                                                                                           |

#### **Dhaka University Institutional Repository**

026

| ৩৬ | 24  | এক মহিলার বর্ণনা যে তার পুত্রকে বর্ম পড়তে এবং বিরে না করতে উপদেশ প্রদান<br>করেছে। |
|----|-----|------------------------------------------------------------------------------------|
| ৩৭ | ৯৯  | যুদ্ধবর্মের প্রশংসা রূপকভাবে প্রদান।                                               |
| 96 | 300 | একটি প্রাচীন যুদ্ধবর্মের প্রশংসা।                                                  |
| ৩৯ | 202 | হাজীদের বাহন পরিচালনাকারীর ভাষায় যুদ্ধবর্মের বর্ণনা।                              |
| 80 | ১০৬ | এক ব্যক্তির মামা ইত্তেকালের শোকে তাকে সান্ত্রনা প্রদানের বর্ণনা।                   |
|    |     |                                                                                    |

উপরের হুকটিতে সুস্পষ্ট হয়েছে যে, অত্র কাব্যের (১০৮) একশত আটটি ছন্দের মধ্যে কেবলমাত্র চল্লিশটির শিরোনামে কবিতা রচনার উদ্দেশ্য ও বিষয়বস্তুর বর্ণনা প্রদান করা হয়েছে। বাকি (৬৮) আটবট্টিটি ছন্দের শিরোনামায় কোনো বিষয়বস্তু আলোচিত হয়নি।

শিরোনামাহীন ঐসকল কবিতার ব্যক্তি প্রশংসা, নর ও মাদী উটের প্রশংসা, যোড়ার প্রশংসা, নারীদের কুৎসা বর্ণনা, যোটকীর অতিরঞ্জিত বিবরণ, বৃদ্ধতার জন্য আফসোস, হরিণীর প্রশংসা, তারবারির প্রশংসা নারীদের প্রশংসা, ভালোবাসা, দুনিয়ার বিরক্তিকর জীবন-যাপন, স্বল্পেতৃষ্টি, মৃত্যুর বিবরণ, দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা। কালের কুৎসা বর্ণনা ইত্যাদি নানা বিষয় বিক্তিগুভাবে আলোচনা করা হয়েছে।

# অত্র কাব্যে যুহদিয়্যাত কবিতার বর্ণনা

কবি তার الزند কাব্যটি বৌবনের প্রারম্ভে রচনা করেছেন বিধায় বয়সের চাহিদার সাথে অএ কাব্যের কবিতার গভীর সাদৃশ্য রয়েছে। পুরো কাব্য জুড়ে কবি তাই কারো না কারো প্রশংসা, প্রাণী ও নারীর বর্ণনা তরবারি ও যুদ্ধবর্মের বর্ণনা চমৎকারভাবে চিত্রায়িত করেছেন, এই কাব্যে যৎসামান্য করেকটি ট্রে, বা মোকগাঁথা সংকলিত হলেও যুহদিয়াত সম্পর্কিত তেমন কোনো কবিতা এমনকি কবিতার করেকটি লাইন ও খুঁজে পাওয়া যায় না। সম্ভবত কবি যুহাদিয়াত সংশ্লিষ্ট কবিতাগুলো তার পভ়ন্ত বয়সেই রচনা করেছেন। যা লুযুমিয়াত কাব্যে পরিলক্ষিত হয়। আমরা লুযুমিয়াত কাব্যের উপর তুলনামূলক আলোচনাকালে এ বিষয়ে দীর্ঘ আলোচনা করেছি। কেননা, সেখানে যুহদ সম্পর্কিত অনেক উপাদান বিদ্যমান। কিছু এই কাব্যটি নানা রকম এলোপাতাড়ি বিষয়ে ভরপুর যুহদের উপাদান ওন্য। তাই আমরা নিম্নে মৃত্যুর বর্ণনা, কবর, স্বল্পেতৃষ্টি, যুগের কুৎসাও দুনিয়ার কুৎসা সম্পর্কিত বর্ণনার করেকটি উদাহরণ উদৃত করব।

# ক. মৃত্যুর বর্ণনা

মৃত্যুর বিষয়ে লুযুমিয়্যাত কাব্যে বহু কবিতা সংকলিত হয়েছে। কবি সেখানে মৃত্যুকে নানাভাবে উদাহরণ দিয়ে চিত্রায়িত করেছেন। এই কাব্যের দু-একটি জায়গায় মৃত্যুর কথা নামমাত্র উল্ল্যেখ করা হয়েছে।

(১) কবি অত্র কাব্যের চল্লিশতম ছন্দের অস্তম লাইনে আবৃ ইব্রাহিম আল উলুভীর শোকগাঁথার বর্ণনা দিতে গিয়ে বলেন। মানুষ যেখানেই অবস্থান করুক না কেন। জলে, স্থলে, অন্তরীক্ষে মৃত্যু তার সাথে সাক্ষাত করবেই। আল্লাহ তাআলা এ প্রসঙ্গে বলেন-

তোমরা যেখানেই থাক, মৃত্যু তোমাদের পাবেই; যদিও তোমরা সুকঠিন গদ্বুজের মধ্যে অবস্থান কর। আল্লাহ তাআলার কথাটিই কবির কবিতায় অতিরঞ্জিত হয়েছে। এ প্রসঙ্গে কবি বলেন–

কি আশ্চর্য (ধ্বংস) মৃত্যু এমন কোনো সীমানা নেই যেখানে পৌছে না। বরং তা সকল স্থানে পাহাড় চূড়া আর তারকার কাছেও পৌছে বার। (অর্থাৎ মৃত্যু থেকে বাঁচার মতো কিছুই মানুষ খুঁজে পায় না।)

(২) মৃত্যুকে সবাই ভর করে। এই জীবন পরিত্যাগ করে কেউ যেতে চায় না। আসহাবে কাহার্ফের লোকেরা বাঁচার জন্যই কাহাফে গিয়েছিল। নূহ (আ) জীবন বাঁচানোর জন্যই নিশ্চিত বেহেতে যাওয়ার সংবাদ পাওয়ার পর বাঁচতে চেয়েছিলেন। এ প্রসঙ্গে কবি তার উন্চল্লিশতম ছন্দে তদীয় পিতা আবদুল্লাহ

ইবনে সুলাইমানের শোকগাঁথার চব্বিশ ও পঁচিশতম লাইনে বলেন-

وخوف الردى اوى الى الكهف اهله + وكلف نوحا وابنه عسل السفن .

وما استعلبته روح موسى وادم + وقد وعدا من بعده جنتي عدن.

- মৃত্যুর ভয়ই আসহাবে কাহাককে গুহায় আশ্রয় নিতে বাধ্য করেছে এবং নৃহ (আ) ও তার পুত্রকে নৌকা
  নির্মাণে উদ্বন্ধ করেছে (যাতে ধ্বংস না যান।)
- মুসা এবং আদম (আ) মৃত্যুবরণ করাকে পছল করেননি। যদি তাদেরকে মৃত্যুর পরই জান্নাতে
  আদান-প্রদানের ওয়াদা আল্লাহ তাআলা করেছেন। হাদীস শরীকে এ বিষয়ে বিশদ আলোচনা রয়েছে।
- (৩) মানুষ দুনিয়ার জীবনে কত শান-শওকত নিয়ে চলা-ফেরা করে। নিজকে অন্যরকম কল্পনা করে। তার সৌন্দর্য ও বিলাস ব্যাসনে মানুষ অকিঞ্জিৎ হর। অথচ মৃত্যু তার সবকিছুকে মাটির সাথে মিশিয়ে দিয়ে ইতিহাসের পাতার ঠাই করে দেয়। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাব্যের দ্বিতীয় ছন্দের ত্রিশতম লাইনে বলেন—

جسال ذي الارض كانوا في الحياة وهم + بعد الممات جسال الكتب والسير.

তারা তাদের জীবন্দশায় জমিনের অলফার ও সৌন্দর্যস্বরূপ ছিলেন। আর মৃত্যুর পর তাদের সৌন্দর্য্য বই আর জীবনী গ্রন্থে ঠাই পেয়েছে।

(৪) মানুষ মৃত্যুকে অম্বীকার করার কোনো সুযোগ নেই। কিংবা তা অসভব ভাববারও কোনো কারণ নেই, কারণ পিতৃপুরুষেরা সবাই তার হাত ধরেই চলে গেছে। এ প্রসঙ্গে কবি মৃতানাব্দী বলেন-

نحن بنو الموتى فما بالنا + نقاف مالا بد من شربه .

আমরা সবাই মৃতুদের সতান। আমরা কিভাবে মুক্তি পাব মৃত্যু হতে? যা অবশ্যই আমাদেরকে পান করতে হবে।

হাসান বসরী (রহ) মানুষদেরকে উদ্দেশ্য করে বলেন-

مسكين ابن ادم ليس بينه وبين ادم اب حى ـ

আদম সন্তানেরা বড়ই মিসকীন তাদের মাঝে এবং আদমের মাঝে কোনো পিতা জীবিত নেই।

থলিফা ওমর ইবনে আবদুল আযীয় তার গভর্নর আমর ইবনে উবাইদের মৃত্যুর পর তার সন্তানদেরকে
শান্তনা দানের জন্য একটি পত্র দেন। তাতে তিনি বলেন–

فانا اناس من اهل الاخرة اسكنا في الدنيا امواتا اباء اموات وابناء اموات فالعجب لسيت بكتب الى ميت بعزيه عن ميت.

অর্থাৎ আমরা সবাই আখিরাতবাসী লোক। দুনিয়ায় মৃত হিসেবে বসবাস করছি। পিতাগণ মৃত, সন্তানেরা ও মৃত। আরো আশ্চর্য হলো ঐ মৃতের জন্য যে, আরেক মৃতের নিকট অন্য মৃতের সান্ত্রনাদানের জন্য লিখে।

কবি এ বিষয়ে অত্র কাব্যের বেয়াল্লিশতম ছন্দের সতের তম লাইনে জাফর ইবনে আলী ইবনে মহান্দাবের শোকগাঁথায় বলেন–

ما رغبة الحي بابنائه + عماجني الموت على جده.

মানুষ কিভাবে মৃত্যুকে অস্বীকার করে বা তা অসভব মনে করে অথচ মৃত্যু তাদের পিতৃপুরুষদেরকে ধ্বংস করে দিয়েছে।

#### খ. কবরের বর্ণনা

আখিরাতের জীবনের প্রথম মাঞ্জিল কবর। কবি দুনিয়ার জীবনে বিরক্ত আর হতাশ হয়ে পড়েছেন। তাই সবস্থানে সবগানে কেবল বেদনার সুর তনতে পান। কবি কবরের অগণিত সংখ্যায় দুশ্চিভাগ্রন্ত। পৃথিবীর যত মানুব মারা গেছে সবাই মাটির সাথে মিশে গেছে। তাহলে সব মাটিতে কারো না কারো লাশ মিশে আছে। তাই কবি সাথীদেরকে মাটিতে শান্তভাবে চলার আহ্বান জানিয়েছেন। সম্ভব হলে বাতাসে ভেসে বেড়ানোর উপদেশ দিয়েছেন। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাব্যের একচল্লিশতম ছন্দের চার হতে আট লাইনে একজন হানাফী-ফকীহর শোকগাঁথায় বলেন—

صاح هذى قبورنا تملأ الرحب + فاين القبور من عهد عاد .

خفف الوط، ما اظن أديم + الارض الا من هذه الاجساد.

وقبيح بنا إن قدم العهد + هوان الاباء والاجداد.

سر أن استطعت في الهواء رويدا + لا اختيالا على رنات العباد.

رب لحد قد صار لحدا مرارا + ضاحك من تزاحم الاضداد.

- হে আমার বন্ধু আমাদের এসব কবর সকল ওন্য ময়দান পূর্ণ করে আছে। তা না হলে (আদের যুগ)
  প্রাচীন কাল হতে আজ পর্যন্ত কবরগুলো কোথায়?
- তুমি তোমার পদচারণাকে হালকা কর। কেননা জমিনের উপরিভাগকে আমি ঐ মৃতদের শরীর বলেই

  মনে করি।
- আমাদের জন্য অসুন্দর ও নিকৃষ্ট কাজ হলো পিতৃপুরুষদের অবমাননা করা। যদিও অনেক কাল কেটে
  গেছে। (অনেক পূর্বে তারা মৃত্যুবরণ করেছে)

- যদি তুমি সক্ষম হও তাহলে ধীরে ধীরে হাওয়ায় ভ্রমণ কর। (আল্লাহর) বান্দাদের মৃত শরীরের উপর
  অহয়ার করে চলো না।
- ৫. কত কবর বারবার কবর হয়েছে। (বারবার তাতে কবর দেওয়া হয়েছে) এসব কবর পরশার বিরোধী লোকের একসাথে জমায়েত হতে দেখে হাসে।

# গ. দুনিয়ার কুৎসা বর্ণনা

(১) দুনিয়া একটি বিচিত্র স্থান। এখানে কোনো কিছুই স্থায়ী নয়। তবুও মানুষ দুনিয়াকে লাভের জন্য প্রানান্তকর লড়াই করে চলে। কবি তাই দুনিয়ার উপর লা'নত দিয়েছেন এবং তাকে ধোঁকাদানকারিনী উঠতি বয়সের যুবতীর সাথে তুলনা করেছেন। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাব্যের উন্চল্লিশতম ছন্দের নবম, দশম ও এয়োদশতম লাইনে তার পিতা আবদুল্লাহ ইবনে সুলাইমানের শোকগাঁথার বর্ণনায় বলেন–

على ام دفر غضبة الله انها + لأجدر انشى ان تخون وأن تخنى . كعاب دجاها فرعها ونهارها + محيا لها قامت له الشسس بالحسن . كأن بنيها يولدون وما لها + حليل فتخشى العار إن سمحت بابن .

- দুনিয়ার উপর আল্লাহর গজব বর্ষিত হোক। কেননা, তার খেয়ানতেয় অভ্যাস নারীদের খেয়ানতেয় অভ্যানের মতো। বরং তায় খেয়ানত এর চেয়েও বেশি।
- দুনিয়া যেন উঠিত বয়সী যুবতী নারীর মতো। রাতের অন্ধকার তার যুবতীর কালো কেশের ন্যায়। তার দিনের বেলা যেন উজ্জ্বল চেহারা আর সূর্য হলো তার মুখের সৌন্দর্য্যের প্রকাশ। (উঠিত বয়সের মেয়েরা যেমন খেয়ানতে অভ্যন্থ এবং কথা রাখে না দুনিয়া ঠিক তেমন)
- ৩. দুনিয়া তার সন্তানদের হত্যা করে ফেলে। কোনো সন্তানকেই সে জীবিত রাখে না। সে যেন স্বামীহীনা মহিলার মতো। সে ভয় পায় যদি তার কোনো সন্তান বেঁচে থাকে তাহলে তাকে জেনার অপবাদ প্রদান করা হবে। আর অপকর্মের বদনাম তার ঘাড়ে পড়বে। কাজেই সে তার কোনো সন্তানকে জীবিত রাখে না।
- (২) কবি দুনিয়াকে খিয়ানতকারী গান্দার হিসেবে চিহ্নিত করেছেন। যে বন্ধু তার বন্ধুর সাথে বিশ্বাসঘাতকতা করে তার চেয়ে নিকৃষ্ট আর কে হতে পারে। সে যেন তার বন্ধু কৃপণের প্রেমেই ভূবে আছে এবং অন্যদেরকে ঘৃণা ভরে প্রত্যাখ্যান করছে। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাব্যের তেতাল্লিশতম কছলের চতুর্থ ও পঞ্চম লাইনে বলেন-

غدرت بى الدنيا وكل مصاحب + صاحبت غدر الشسال باختها . شغفت بوامقها الحريص واظهرت + مقتى لما اظهرته من مقتها.

- আমার সাথে দুনিয়া গাদ্দারী (আমানতের খিয়ানত) কয়েছেন এবং প্রত্যেক সাথী যার সাথে আমি
  জীবন যাপন করেছি। যেমন ভান হাত তার বাম হাতের সাথে খিয়ানত করে।
- দুনিয়া আমার সাথে কথা রাখেনি কেননা সে তার প্রেমিককে নিয়ে এবং কৃপণ ও সম্পদ জমাকারীকে
  নিয়ে ব্যন্ত। সে আমার প্রতি ক্ষিপ্ত ও রাগানিত কেননা আমি তার প্রতি আমার রাগ ও ক্ষোভকে প্রকাশ
  করেছি।

### ঘ. কালের কুৎসা বর্ণনা

(১) দুনিয়ায় সবাই বাঁচতে চায়। সবাই দীর্ঘজীবি হতে চায়। অথচ এই দীর্ঘ জীবন কামনাই তাকে এক সময় অপমান আর লাঞ্ছনার শিকার করে। কালের আবর্তন তাকে একদিন মৃত্যুর মুখে ঠেলে দেয়। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কাব্যের বোলোতম ছন্দের একুশ হতে তেইশতম ছন্দে বলেন—

فلسنا وان كان البقاء محببا + باول من اخنى عليه حسام.

وحب الفتى طول الحياة يذله + وان كان فيه نخوة وعدام.

وكل يريد العيش والعيش حتفه + وسيتعذب اللذات وهي سام.

- যদিও আমাদের কাছে বেঁচে থাকা প্রিয় হয় তবুও আমরাই য়ৢগের হাতে ধ্বংস হওয়া প্রথম কেউ নই।
   আমাদের পূর্বসূরীদের নিকট আমাদের জন্য আদর্শ রয়েছে।
- মানুষের দীর্ঘ জীবন কামনা করা তাকে অপমানিত করে। তাকে রয়েছে কেবল বাধ্যকতা আর
  অপদস্থতা।
- ৩. প্রত্যেকেই বাঁচতে চার এবং দীর্ঘ জীবন ধরে বাঁচতে চায়। আর এই দীর্ঘ জীবনই তার মৃত্যু ডেকে আনে। সে সুখ ও আরামকে সুখকরতাবে ভাগে করতে চায় অথচ ওই সুখ-শান্তি তার জন্য পক্ষান্তরে বিষ বা মৃত্যুবান স্বরূপ।
- (২) কালের বিবর্তন ও চক্র নীরবে চলতেই থাকে। তার চুপ থাকাতেই সকল প্রশ্নের উত্তর বিদ্যমান। মানুষ তার অন্যায়-অপরাধ ইত্যাদি নানা বিষয়ে যতই জিজ্ঞাসা করুক না কেন সে তার কোনো জবাব প্রদান করে না। কবি মানুষের গুনাহসমূহকে গাছের পাতার সাথে এবং তাদের উপর আপতিত বিপদকে বাতাসের সাথে তুলনা করেছেন। দুনিয়ার বিপদকে গুনাহ মার্জনার কারণ বলে ব্যক্ত করেছেন। এ প্রসঙ্গে কবি অত্র কার্যের তেতাল্রিশতম ছন্দের দশ হতে তেরোতম লাইনে বলেন—

ان الصروف كما علمت صوامت + عنا وكل عبارة في صحتها. متفقه للدهر إن تستفته + نفس امرى عن جرمه لا يفتها.

وتكون كالورق الذنوب على الفتي + ومصابه ربح تهب لحتها .

جازاك ربك في الجنان فهذه + وار وان حسنت تغر بسحتها .

- কালের বিপদ-আপদ ও আবর্তনের কোনো ভাষা নেই। সে বেন সবসময় চুপ থাকে। গভীর অনুসদ্ধিৎসু
  দৃষ্টিতে তাকালে তার চুপ থাকার মাঝেই সবকিছু খুঁজে পাওয়া সম্ভব।
- ২. অবগত হওয়া, জানা-শোনা কালকে যদি কোনো মানুষ তার অন্যায়-অপরাধ সম্পর্কে ফতওয়া জানতে চায় তাহলে সে (জানা সত্ত্বেও) কোনো ফতওয়া সমাধান দিবে না।
- মানুষের জন্য তার গোনাহসমূহ বৃক্ষের পাতার ন্যায়। তার বিপদ-আপদ হলে ঐসব পাতাসমূহের জন্য বাতাসম্বরূপ যা (গুনাহ) ঝড়িয়ে দেয়।
- তোমার প্রতিপালক আল্লাহ তাআলা তোমাকে প্রতিদান দিবেন। আর দুনিয়া এমন একত্থন যদি ও তা
  সুলর দেখায় একদিন তা ধ্বংস হয়ে য়াবে।

#### ঙ. স্বল্পেতৃষ্টি

এটি একটি অতি মহৎ গুণ। যিনি স্বল্পেতৃষ্ট তার মতো ধনী ও আত্মতৃপ্ত আর কাউকে খুঁজে পাওয়া সভব নয়। স্বল্পেতৃষ্ট ব্যক্তির মর্যাদা তাই সবার চেয়ে বেশি। কবি এ প্রসঙ্গে অত্র কাব্যের পঞ্চম ছন্দের স্বিতীয় ও অষ্টম লাইনে বলেন—

فنعت فخلت أن النجم دوني + وسيان التقنع والجهاد.

أأخسل والنباهة في لفظ + واقتر والقناعة لي عقاد.

- আমি স্বল্পেতুই হয়েছি। এখন আমার কাছে স্পষ্ট মনে হয় যে, আমার স্থান (মর্যাদা) তারকার ও উপরে। (আমার কাছে) স্বল্পেতুই হওয়া এবং জেহাদ করা একই। কেননা, উভয় ক্ষেত্রেই নফসের সাথে কঠিন জাহাদ কয়তে হয়।
- ২. আমি ততক্ষণ পর্যন্ত অসতর্ক হবো না যতক্ষণ না পর্যন্ত আমার কথা চালু থাকরে এবং যতক্ষণ পর্যন্ত আমার সম্পদ ও অন্ত হিসেবে বল্পতুষ্টতা থাকরে ততক্ষণ পর্যন্ত আমি গরীব হবো না। (দরিদ্র ভাবব না নিজকে)

# পরিশিষ্ট

# আল কুরআন ও তাফসীর

- ১. আল কুরআনুল কারীম।
- আল জাযায়েরী, আবু বকর যাবের। আইসাকৃত্ তাকাসির লিকালামিল আলিয়্যাল কাবীর। প্রথম প্রকাশ- ১৯৯৯ খৃ. প্রকাশক মাকতাবাতু আদ উয়াহিল মানার, সৌদী আরব।
- শাকী, মৃকতী মুহামদ, প্রথম প্রকাশ সংক্ষিপ্ত বাংলা অনুবাদ ও তাফসীর, বাদশা কাহাদ কুরআন প্রিন্টিং প্রেস, সৌদি আরব।
- শানকেতী, মোহাম্মদ আমীন আদওয়াউল বয়ান ফী ইদাহীল কুয়আনে বিল কুয়আন। মাতবায়াতুল
  মাদানী, মিসয়।
- ৫. ইবনে কাসীর, আবুল ফেদা ইসমাঈল, তাফসীরুল কুরআনীল আযীম, দারুল ফিক্র, বৈরুত।
- ৬. তাবারী, আবু জাফর মুহামদ ইবনে জারীর, জামেউল বয়ান আন তা'বীলে আইরীল কুরআন। ২য় প্রকাশ, মুক্তকা হালবী, কায়রো ১৩৯৮ হিজরী।
- ৭. আল্রাযী, ফখরুন্দীন, তাফসীরে কাবীর, ৩য় প্রকাশ, দারু এইইয়া আত তুরাস আল-আরাবী, বৈরুত।
- ৮. রেজা, মুহামদ রশীদ, তাফসীরে আল্ মানার, ২য় প্রকাশ, দারুল মা'রেফা, বৈরুত।
- ৯. জামাখ্শরী, আবুল কালেম, জারুল্লাহ মাহমুদ ইবনে উমর জামাখ্শরী ১ম প্রকাশ, দারুল কিকর, বৈরুত ১৯৭৭ খ্রিকাল।
- ১০. আল কুরআনুল কারীন, উর্দু অনুবাদ ও সংক্রিপ্ত তাফসীর, শাইখ সালাহ উদ্দিন ইউসুফ, বাদশাহ ফাহাদ কুরআন প্রিন্টি প্রেস, সৌদি আরব।
- ১১. তাইসীরুল কারীমির রাহমান ফী তাফসীরে কালামিল মান্নান আস্-সা'দী, আব্দুর রহমান ইবনে নাসের। মোরাস্সাসাত্র রিসালাহ বৈক্লত, ১৯৯৭ ইং।

## হাদীস

- বুখারী, আবু আবদুল্লাহ মুহামদ ইবন ইসমাঈল, ছহীত্ল বুখারী, আসাহত্ল মাতাবে, দিল্লী, মুদ্রণ তারিখ বিহীন।
- ২. মুসলিম, আবুল হুসাইন মুসলিম ইবনুল হাজ্ঞাজ আল কুশাইরী, আসাহহুল মাতাবে দিল্লী।
- তরিমিজী, আবু ঈসা মুহামদ ইবনে ঈসা ইবনে সাওরাহ, মুখতার এভ কোম্পানি, দেওবন্দ, সাহারানপুর, ইভিয়া।
- মুন্থেরী, যাকী উদ্দিন আবদুল আযীম ইবনে আবদুল কাভী, আততারগীব ওয়াত তারহীব মিনাল হাদীসিস্ শরীক, দারুল কিকর, বৈরুত।
- ৫. নবুবী, আবু যাকারিয়া ইবনে ইয়াহইয়া, শরহ মুসলিম, দারুল ফিকর, বৈরুত।
- ৬. আসকালানী, শেহাব উদ্দিন আহমদ ইবনে হাজার, ফতহুলবারী শারহ হাহীহীল বুখারী। দারুল মা'রেফা, বৈরুত।
- আত্ তাবরেবী, ওয়ালী উদ্দিন মোহাম্মদ ইবনে আবদুল্লাহ আল খাতীব। মিশকাতুল মাসাবিহ, আসাহত্ব মাতাবে, দিল্লী।
- ৮. ক্বারী মোল্লা আলী, মিরকাতুল মাফাতিহ শারহে মিশকাতুল মাসাবীহ। বোস্বাই, ইভিয়া।
- ৯. আঈনী, বদরুদ্দীন আল আঈনী, উমদাতুল ক্বারী, শারহ ছাহীহীল বুখারী, দারুল মা রেফা, বৈরুত।
- ১০. যুবায়দী, যাইনুদ্দীন আহমদ ইবনে আপুল লতীফ, আত তাজরীদুস সারীহ, লি-আহাদিসিল জামেইস সহীহ।

# অভিধান গ্ৰন্থ

- ইম্পাহানী, আবুল কাসেন হুলাইন ইবনে মুহামদ আর রাগীব, আল মুফরাদাত ফী গারীবিল কুরআন, দারুল মা'রেফা, বৈক্লত, লেবানন।
- ফিরুযোবাদী, মাজদুদ্দীন মুহামদ ইবনে ইয়াকুব দারু এহইয়াউত তুরাস আল আয়াবী। আল কাম্সূল
  মুহীত, ১ম প্রকাশ ১৯৯৭ খ্রিটাল।
- আবু লুয়াইস, মালুফ আল ইয়াসুয়ী, আল মুনজিদ ফীল লুগাতি ওয়াল আলাম। দারুল শামরিক, বৈরুত ২৯তম সংকরণ।
- বালইয়াভী, আবুল ফদল আবুল হাফিজ, মিসবাহুল লুগাত, আরবী উর্দু মাকতাবায়ে বুরহান, উর্দু বাজার জামে মসজিদ, দিল্লী, ৯ম প্রকাশ, ১৯৯৭।
- ৫. বারলাবালী, ড. রুহী, আল মাওরাদ আরবী-ইংরেজি, দারুল ইলম লিল মালাঈন ১৮তম সংকরণ।
- ৬. জিবরান মাস্টদ, আর রায়েদ, আরবী-ইংরেজি, দারুল ইলমলিল মালাঈন বৈরুত ১ম প্রকাশ।
- ৭. আন্সারী, জামাল উদ্দিন মুহামদ ইবনে মুকাররাম, লিসানুল আরব। দারুস সাদির, বৈরুত।
- ৮. সা'দী, আবু হাবীব, আল কামুসুল ফিকহী লুগাতান ওয়া এতেলাহান। ইদারাতুল কোরান ওয়াল উলুম আল ইসলামিয়্যাহ, করাচী, পাকিতান।
- ৯. আমিমুল এহসান, মুফতী সাইয়্যেদ মুহামদ আল মুজাদ্দেদী, আততা রীফাতুল ফিকহিয়্যাহ, সদফ পাবলিশাস, করাচী, পাকিস্তান, ১ম প্রকাশ ১৯৮৬ খ্রিস্টাব্দে।
- ১০. মু'জামু লুগাতিল ফুকাহা, আরবী-ইংরেজি, মুহামদ রাওয়য়াস কাল'য়াজী, ড. হামেদ সাদেক, ইদারাতৃল কুরআন ওয়াল উলুম আল ইসলামিয়ৢাহ। কয়াচী, পাকিতান।
- আযহারী, মুহামদ আলাউদ্দিন, আরবী-বাংলা অভিধান, বাংলা একাডেমী ২য় মুদ্রণ, নভেমর ১৯৯৯
   খ্রিন্টাব্দ।

# ইতিহাস ও সিরাতগ্রন্থ

- ইবনুল জাওয়ী, আবুল ফারাজ আবদুর রহমান ইবনে আলী, মানাকেবে আমীরুল মুমেনীন উমর ইবনুল খাতাব। দারুল কুতুব আল ইলমিয়্যাহ, বৈরুত ১৯৮০।
- ইবনে খাল্লিফান, আবুল আব্বাস শামসৃদ্দীন আহমদ ইবনে মুহাম্মদ, ওয়াফিয়াতুল আ'ইয়ান ওয়া আনবাও আবনাইজ জামান, দারু সাদের, বৈরুত।
- সুবকী, তাজুদ্দীন আবদুল ওয়াহাব, তাবকাতুশ শাফেয়ীয়য়াহ আল কুবরা, ১ম প্রকাশ, ঈসা হালবী প্রেস,
  মিশর।
- আইয়ায়্, কাজী, আশশেফা বি-তায়িকে হকুফিল মুতাফা। দারুল কুতুব আল ইলমিয়াহ, বৈরুত ১৩৯৯ হিজয়ী।
- ৫. যাহবী, শামসুদীন মুহামদ ইবনে আহমদ সিয়াক আ'লামিন নুবালা, ১ম প্রকাশ মুয়াস্সাসাত্র রিসালাহ, বৈকত ১৪০৫ হিজয়ী।
- আমকালানী, শিহাব উদ্দিন আহমদ ইবনে হাজার, আদদুরারুল কামেনাহ ফী আ'ইয়ানীল মিয়াতিস সামেনা। দারুল কুতুব আল হাদিসাহ, মিসর।
- ইম্পাহানী, আবু নুয়াঈয় আহমাদ ইবনে আবদুল্লাহ, হুলইয়াতুল আউলিয়া ওয়াতাবাকাতুল আসফিয়া,
   ৩য় প্রকাশ, দারুল কুতুব আল আরাবী, বৈরুত ১৪০০ হিজয়ী।
- ৮. তাবারী, আবু জাফর মুহামদ ইবনে জারীর, তারীখুল উমামে ওয়াল মুলুক, দারু সুয়াইদান, বৈরুত।
- ৯. ইবনে কাসীর, আবুল ফেদা ইসমাঈল, আল বিদায়া ওয়ান নিহায়া, মাকতাবাতুল মা'রেফ, বৈক্ত ১৯৭৭ খ্রিটাক।
- ১০. মুরাদ, ড. মোন্তফা, আল খুলাফাউর রাশেদুন, দারুল ফজর, কায়রো ২০০৬ খ্রিন্টাব্দ।
- ১১, রাযী, মুহাম্মদ ওয়ালী, হাদিয়ে আলম, নূর পাবলিকেশন্স, দেওবন্দ ১৯৯৯ খ্রিটান্দ।
- ১২. আল কান্দাহলভী, মোহামদ ইউসুফ, হায়াতুস সাহাবা, দারুল কলম, দামেস্ক ১৯৮৩ খ্রিস্টাব্দ।
- ১৩. আল খুদরী বেক, মুহামদ, তারীখুল উমামিল ইসলামিয়া। মাক্তাবাতু তুজ্জারীয়া আল কুবরা, মিশর ১৯৭০ খ্রিটান্দ।
- ইবনুল কাইয়্যেম, আল জাওয়ী, শামসুদ্দীন আবু আবদুল্লাহ মুহামদ ইবনে আবৃ বকর দামেশকী, 'যাদুল মা'য়াদ ফী হাদিয়ে খাইরুল ই'বাদ' ৮ম সংকরণ, মুয়াসসাসাত্র রেসালাহ, বৈরুত, ১৯৮৫ খ্রি.।

# আরবী সাহিত্যের ইতিহাস ও কাব্যগ্রন্থসমূহ

- তাবরিষী, আবু যাকারিয়া ইয়াহইয়া ইবন আলী, শরহু কাসাইদিল আ'শার। দারুল কুতুব আল
  ইলমিয়া, বৈরুত, লেবানন, ২য় প্রকাশ. ১৯৮৭ প্রিউাক।
- আল আনবারী, আবুল বারাকাত কামালুদ্দিন আব্রুর রহমান, নুজহাতুল আলবা ফি তাবাকাতিল উদাবা, মাকতাবাতুল মানার, জর্জান, ৩য় প্রকাশ ১৯৮৫ খ্রিস্টাব্দ।
- ক্রকলম্যান, কার্ল, তারিখুল আদাবিল আরাবী, অনুবাদ ড. আবদুল হালীম নাজ্ঞার, দারুল মা'আরেফ, লেবানন, ৫ম প্রকাশ।
- ৪. শামী-ইয়াহইয়া, মাউসু আতু শোয়ারাইল আরব, বৈরুত, ১৯৯৯ খ্রিস্টাব্দ।
- ক. আল মা'আররী, আবুল আ'লা, শরহুত তানবীর আলা সাকতি যানাদ, আল মা'আরেফিল ইলমিয়্য়য়,
   মিশর।
- ৬. মুক্তকা ড. আলশেয়র ওয়াশওয়ারা ফিল আসরিল আব্বাসী, বৈরুত ১৯৮৬ খ্রিন্টান্দ।
- ৭. তাহা হসাইন, তাহদীদ বিক্রা আবিল আ'লা, ৯ম প্রকাশ, দারুল মা'আরেফ, কায়রো।
- ৮. ত্বাহা হুসাইন, মিন হাদিসিস শিয়'র ওয়াশ ওয়ারা, দারুল মা'আরেফ, কাররো- ১৯৩৬ খ্রিকীন্দ।
- ৯. আল কারশী, আবু যায়েদ, জামহারাতু আশয়ারিল আরব, দারুল কালাম, দামেস্ক, ২য় প্রকাশ, ১৯৮৬ বিটাদ।
- ১০. আল জুমাহী, আবদুল্লাহ ইবনে সালাম, তাবাকাতু ফুহুলিস ওয়ারা, মাতবায়াতুল মাদানী, কায়রো।
- ১১. যাইয়্যাত, আহমদ হাসান, তারীখুল আদাবীল আরবী, দারুল মা'রেফা, ৫ম প্রকাশ, ১৯৯৯ খ্রিটান্দ।
- আল জুমাহী, আবদুল্লাহ ইবনে সালাম, তাবাকাতৃশ ওয়ারা আল জাহেলীয়িয়ান ওয়াল ইসলামিয়য়ান।
   মাকতাবাতৃল মাদানী, কায়য়েয়।
- ১৩. আল মা'আরবী, আবুল আ'লা, লযুমু মা-লা ইয়ালযিম, ইব্রাহিমের ব্যাখ্যাসহকারে, ওয়ারাতুত তারবিয়াহ ওয়াত তায়লীম, মিসর। ১৯৫৯ খ্রিফান্দ।
- ১৪. আল আনওয়ারুষ যাহিয়্যাহ ফী দিওয়ানে আবিল আতাহিয়্যা, বৈরুত কেথলিক প্রেস, ১৯১৪ খ্রিস্টাব্দ।
- ১৫. আল মা আররী, আবুল আ'লা, রিসালাতুল শুকরান, আমীন হিন্দিয়া মিশর ১৯০৩ খ্রিন্টান্দ।
- ১৬. ইসকান্দারী, আহমাদ, তারীখুল আদাবিল আরাবী, মিসর।
- ১৭. ইস্পাহানী, আবুল ফারাজ, কিতাবুল আগানী, ৪র্থ খণ্ড, কায়রো, মিসর।

#### OOb

- ১৮. ফররুখ ড. উমর, তারিখুল আদাবিল আরাবী, কায়রো, মিসর।
- ১৯. ফররুখ ড. উমর, হাকীমুল মাআররা, বৈরুত, মাক্তাবাতুল কাশৃশাফ ১৯৪৪ খ্রিন্টান্দ।
- ২০. রুসাফী, মা'রুফ আবদুল গনি, আরাও আবিল আ'লা আল মাআররী। দারুল মা'আরেফ আবদুল গনি আলাবাবে সিজনে আবিল আ'লা, বাগদাদ, ১৯৫৫ খ্রিস্টাব্দ।
- ২১. রুসাফী, মা'রুফ আবদুল গনি আলাবাবে সিজনে আবিল আ'লা, বাগদাদ ১৯৪৬ খ্রিন্টাব্দ।
- ২২. কুমাইর, আল আব ইউহান্না, আবুল আ'লা আল মাআররী ফী লুযুমির্য়াতিহি বৈরুত, ক্যাথলিক প্রেস ২য় প্রকাশ ১৯৫২ খ্রিস্টাব্দ।
- ২৩, আককাদ, আব্বাস মাহমুদ, রুজআতু আবিল আ'লা, কায়রো, ১৯৩৯ খ্রিস্টাব্দ।
- ২৪. ফাখুরী, হান্না, আবুল আলা আল মাআররী ফাউলুসুফুস তয়ারা, লেবানন ১৯৪৪ খ্রিটাল।
- ২৫. শাওকী, আহমাদ শাওকী, মাউসুআতুস শাওকী, মিসর ৫ম খও,
- ২৬. কারসাল. ড. শুকরী, আবুল আতাহিয়া। আশয়ারুহু ওয়া আখবারুহু। দাসেস্ক ইউনির্ভাসিটি প্রেস ১৯৬৫ খ্রিস্টাব্দ।
- ২৭. আস সুআইদী, আবদুল মুতাআল, আবুল আতাহিয়াহে আশ শায়েরুল আলামী, কায়রো ১৯৩৯ প্রিটাস।
- ২৮. আনুতী, উসামা, আবুল আতাহিয়্যা রায়েদুব যুহদ ফীশশীয়রীল আরাবী বৈক্লত ১৯৫৭ খ্রিস্টাব্দ।
- ২৯. শারারা, আবদুদ লতীফ, আবুল আতাহিয়্যা শায়েরুয যুহদে ওয়াল ছবিবল খারের। বৈরুত ১৯৬২ থিক্টাব্দ।
- ৩০. শরহুত তানবীর আলা সাকতিয় যানাদ, ঢাকা বিশ্ব বিদ্যালয় লাইব্রেরী নং ৪৫, ৫৩।
- ৩১. জলীল, ড. আবদুল, আরবী কবিতার ইসলামী ভাবধারা, (৫০০ খ্রিস্টাব্দ ১২৫৮ খ্রিস্টাব্দ) ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ।
- ৩২. মোস্তাক, ড. মোহামদ, এ, এস, মোহামদ আলী, আধুনিক আরবী সাহিত্যের ইতিবৃত্ত, কুষ্টিয়া, ডিসেম্বর '০৫।
- ৩৩. হোসারেন, সৈরদ সাজ্জাদ, আরবী সাহিত্যের ইতিবৃত্ত, ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ, ১৯৯৭ খ্রিস্টাব্দ।
- ৩৪. মুসলেহ উদ্দিন, আ. ত. ম. আরবী সাহিত্যের ইতিহাস, হিজরী ১৩২-৭৫০। ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ, জুন ১৯৮২ খ্রিটান্দ।

#### অন্যান্য সহায়ক গ্রন্থ

- গাজালী, আরু হামেদ মুহামদ ইবনে মুহামদ, এহইরাউ উলুমুদ্দীন, দারুল মা আরেফা, বৈরুত, লেবানন।
- আল মাকদাসী, আবু আবদুল্লাহ মুহামদ ইবনে মুখলেহ, আল আদাবুশ শারইয়য়াহ, মুয়াস্সাসাত্র রিসালাহ, বৈরুত, ২য় প্রকাশ ১৯৯৬ খ্রিস্টাব্দ।
- আল বলখী, জামাল উদ্দিন মুহামদ ইবনে উসমান, আইনুল ইলম, এমদাদীয়া লাইবেরী, চকবাজার,
  ঢাকা।
- আল জাওযী, ইবনুল কাইয়্যেম, তারীকুল হিজরাতাইন ওয়া বাবুস সা'আদাতাইন, রিয়াদ, সৌদি আরব
   ১৯৯৪ প্রিটাদ।
- ৫. আল কুরতুবী, ইউসুফ ইবনে আবদিল বার, জামেউ বয়ানিল ইলমে ওয়া ফাদলিহী, এদারাত্
  তাবয়াতিল মুনীরিয়া, ১৯৭৮ খ্রিস্টাব্দ।
- ৬. সালেহ, ড. সুবহী, উলুমূল হাদীসে ও মুন্তালাহুহু, দারুল ইলম লিল মালাইন, ২০তম প্রকাশ।
- ৭. ইসলামী বিশ্বকোষ, ইসলামিক ফাউভেশন, ঢাকা, ২য় প্রকাশ, সেপ্টেম্বর ২০০০।
- ৮. রস্ল, মোহামদ গোলাম, বিশ্ব মরমী চিন্তাধারায় রুমী, ইসলামিক ফাউন্ডেশন, ঢাকা, জুন ১৯৭৭ বিউলিদ।
- ৯. রহীম, মাওলানা আবদুল রহীম, আল কোরানের আলোকে উন্নত জীবনের আদর্শ খায়রুন প্রকাশনী, ৪র্থ প্রকাশ, ১৯৮০, বাংলাবাজার ঢাকা।
- আহমদ, এস,এম জহুরুদীন, ইসলামে মরমী প্রবণতা, ইউরেকা বুক হাউস, ৪২ বাংলাবাজার, ঢাকা, জানুয়ারি '০২।
- ছিদ্দিকী ড. আব. ব, ম, সাইফুল ইসলাম, আরবী প্রবাদ সাহিত্য, ইসলামিক ফাউভেশন বাংলাদেশ, জুন '০২।
- ১২. আহমাদ ফরীদ আল বাহরুর রায়েক ফীযযুহুদে ওরার রাকারেক, আল মাকতাবাতুত তাওফীকিয়্যাহ।
- ১৩. আল জাওয়ী, ইবনুল কাইয়োম, আল ফাওয়ায়েদে, দারুইবনুল জাওয়ী কায়রো, ১ম প্রকাশ ২০০৬ খ্রিটাদ।